ZEICHEN AM SEPIK

Die Neuguinea-Sammlung des Seeoffiziers Joseph Hartl von 1912 und 1913
im Staatlichen Museum fiir Vélkerkunde Miinchen
als semiotischer Untersuchungsgegenstand

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie
an der Ludwig-Maximilians-Universitét
Miinchen

vorgelegt von

Silke Olig
aus
Niirnberg



Referent: Prof. Dr. Volker Heeschen
Korreferent: Prof. Dr. Matthias Samuel Laubscher

Tag der miindlichen Priifung: 4. Juli 2006



Fir Axel



Inhaltsverzeichnis

Vorwort
Einleitung
A. THEORIE UND METHODIK

1. Semiotik: Ein kurzer Einblick in Begrifflichkeit und Theoriegeschichte

1.1 Vorbemerkung

1.2 Zum Gegenstand der Semiotik

1.3 Zeichen und Zeichensysteme

1.4 Syntaktik, Semantik und Pragmatik als Dimensionen des Zeichenprozesses
1.5 Kodes

1.6 Kommunikation

1.7 Funktions- und Bedeutungsdimensionen von Zeichentrigern und Zeichen
1.8 Die Zeichenhaftigkeit von Kultur

2. Die ethnologische Symbolforschung

2.1 Zeichen in der Semiotik - Symbole in der Ethnologie

2.2 Kultur als Symbol- und Bedeutungssystem

2.3 Der Mensch als symbolverwendendes Wesen

2.4 Symbolische Kommunikation als Grundlage von Kultur

2.5 Bedeutungsentstehung und Interpretation kultureller Symbolsysteme
2.5.1 G. H. Mead und Blumer

2.5.2 Geertz, Turner und Douglas

2.6 Materielle Objekte als kulturelle Zeichen- und Symboltrager

2.7 Symbole in der Ethnologie - Zeichen in der Semiotik: Folgerungen

B. DIE SAMMLUNG UND IHR GESCHICHTLICHER HINTERGRUND

3. Die Hartl-Sammlung des Staatlichen Museums fiir Vélkerkunde Miinchen
von 1912 und 1913

3.1 Entdeckungs- und Erforschungsgeschichte des Sepik-Gebietes

3.2 ,,Ein schoner Zeitvertreib®: Der Sammler Joseph Hartl in Neuguinea

3.3 Die Sammlung

C. DAS SEPIK-GEBIET

4. Kultur und Gesellschaft am Mittleren Sepik
4.1 Allgemeines

4.2 Wirtschaftsform

4.3 Sozialstruktur

4.4 Wohn- und Méannerhduser

14

14
14
14
16
22
24
27
28
30

33
33
35
40
42
46
46
49
54
59

67

67
67
76
92

97

97
98
103
104
108



4.5 Mythologie 112

4.6 Geistwesen 120
4.7 Zeremonien und Rituale 122
4.7.1 wagan-Zeremonie 123
4.7.2 Kopfjagdrituale 125
4.7.3 Totenrituale 126
4.7.4 naven 128
4.7.5 Initiation 129
4.8 Zusammenfassung 135
5. Weltbild am Mittleren Sepik 139
5.1 Kultur und Weltbilder als Zeichen- und Bedeutungssysteme 139
5.2 Die Bedeutung von Zeichen bei der Konstruktion von Weltbildern 140
5.3 Ritual und Alltag als zentrale Weltbildkomponenten 141
5.4 Das kulturelle Gedéchtnis als Spiegel der Weltbildvorstellungen 143
5.5 Kommunikation von Weltbildern im kollektiven Gedéchtnis 145
5.6 Die Rolle der Artefakte bei der Gestaltung des Weltbilds 149
5.7 Weltbild und kulturelles Ged4chtnis am Sepik 150
D. MATERIELLE KULTUR 159
6. Materielle Kultur des Mittleren Sepik 159
6.1 ,Kostbarkeiten vom Augusta-Fluss* 159
6.2 Materialien, Farben und Motive 164
6.3 Funktion und Bedeutung der Sammlungsobjekte in Alltag und Ritual 169
6.3.1 Frauenhauben (Inv. Nr. 13-18-21; 13-18-22) 170
6.3.2 Paddel (Inv. Nr. 13-18-103) 172

6.3.3 Topfe (Inv. Nr. 13-18-40; 13-18-41; 13-18-43; 13-18-45; 13-18-46; 13-18-47;
13-18-48; 13-18-49; 13-18-51; 13-18-52; 13-18-54; 13-18-55; 13-18-56;
13-18-57; 13-18-59; 13-18-61; 13-18-62; 13-18-63; 13-18-64; 13-18-66;
13-18-67; 13-18-68; 13-18-69; 13-18-70; 13-18-71; 13-18-72; 13-18-73;
13-18-75; 13-18-77; 13-18-78; 13-18-79; 13-18-80; 13-18-81; 13-18-82;

13-18-83; 13-18-85; 13-18-86) 174
6.3.4 Hocker (Inv. Nr. 13-18-25) und Sitzbank (Inv. Nr. 13-18-133) 182
6.3.5 Nackenstiitze (Inv. Nr. 13-18-104) 184
6.3.6 Kalkbehélter (Inv. Nr. 13-18-17; 13-18-35; 13-18-110) 185
6.3.7 Authingehaken (Inv. Nr. 12-16-6; 12-30-32; 12-30-35; 13-18-139) 188
6.3.8 Giebelmasken (Inv. Nr. 13-18-11; 13-18-140) 190
6.3.9 Dachaufsitze (Inv. Nr. 12-30-2; 13-18-13; 13-18-107) 191
6.3.10 Figurenstiihle (Inv. Nr. 13-18-2; 13-18-4; 13-18-5) 196
6.3.11 Menschliche Figur (Inv. Nr. 13-18-129) 199
6.3.12 Krokodile (Inv. Nr. 13-18-108; 13-18-116) und krokodilgestaltiger

Kanusteven (Inv. Nr. 12-16-51) 200

6.3.13 Masken (Inv. Nr. 12-30-31; 13-18-12; 13-18-24; 13-18-26; 13-18-112;
13-18-113; 13-18-114; 13-18-115; 13-18-132) 205



6.3.14 Handtrommel (Inv. Nr. 13-18-6) 212

6.3.15 Schlitztrommel (Inv. Nr. 13-18-127) 214
6.3.16 Stampftrommel (Inv. Nr. 13-18-131) 217
6.3.17 Blashorner (Inv. Nr. 13-18-36; 13-18-105) 218
6.3.18 Hakenkeule (Inv. Nr. 13-18-102) 220
6.3.19 Schidel (Inv. Nr. 13-18-28; 13-18-30; 13-18-33; 13-18-34; 13-18-122;
13-18-128) 221
6.3.20 Schilde (Inv. Nr. 13-18-135; 13-18-137; 13-18-138) 224
6.3.21 Zierbrett (Inv. Nr. 13-18-136) 227
6.3.22 Zeremonialbrett (Inv. Nr. 13-18-130) 228
6.3.23 Halsschmuck (Inv. Nr. 12-30-25; 13-18-18) 228
Band 2
E. AUSWERTUNG 230
7. Die materielle Kultur des Mittelsepik-Gebietes als Zeichensystem 230
7.1 Interpretation ausgehend von den Sammlungsobjekten 232
7.1.1 Kalkbehélter 232
7.1.2 Nackenstiitze 235
7.1.3 Topfe 237
7.1.4 Frauenhauben 238
7.1.5 Paddel 240
7.1.6 Gesichtsmaske 242
7.1.7 Halsschmuck 243
7.1.8 Hocker und Sitzbank 245
7.1.9 Giebelmasken 246
7.1.10 Dachaufsétze 248
7.1.11 Handtrommel 250
7.1.12 Haarschmuckmaske 252
7.1.13 Obergesichtsmaske 253
7.1.14 Aufhdngehaken 254
7.1.15 Blashoérner 256
7.1.16 Kanusteven 258
7.1.17 Schlitztrommel 260
7.1.18 Stampftrommel 262
7.1.19 Menschliche Figur 263
7.1.20 Figurenstiihle 265
7.1.21 Schéadel 267
7.1.22 Kanuschildmasken 269
7.1.23 Krokodile 270
7.1.24 Stiilpmasken 272
7.1.25 Zeremonialbrett 274
7.1.26 Zierbrett 275
7.1.27 Schilde 276

7.1.28 Hakenkeule 278



7.2 Interpretation ausgehend von den Weltbildaspekten 279

7.2.1 Wohnhaus 279
7.2.2 Méannerhaus 279
7.2.3 Bereich der Ménner 279
7.2.4 Bereich der Frauen 280
7.2.5 Mythologie 280
7.2.6 Klanzugehorigkeit 280
7.2.7 Totemismus 280
7.2.8 Ahnenverehrung 280
7.2.9 Geistwesen 281
7.2.10 Kopfjagd 281
7.2.11 Initiation 281
7.2.12 wagan-Zeremonie 281
7.2.13 Totenrituale 281
7.2.14 naven 282
7.2.15 Streitgespriache 282
7.2.16 Befragungen 282
7.2.17 (Ménner-) Hauseinweihung 282
7.2.18 Kanueinweihung 282
7.2.19 rituelle Ténze 283
7.2.20 sozialer Status 283
7.2.21 Nahrungsbeschaffung 283
7.2.22 Gruppenidentitét 283
8. Ergebnisdarstellung 284
8.1 Funktionen und Bedeutungen 284
8.2 Polysemie 284
8.3 Objektbeziehungen und Objektkombinationen 285
8.4 Kontextabhéngigkeit 286
8.5 Indexikalitét 287
8.6 Die Sammlungsobjekte als Elemente einer materiellen Zeichensprache 287
8.7 Variabilitdt und Individualitédt als Komponenten der Zeichenbenutzung 288
8.8 Ein Netz von Zeichen- und Bedeutungssystemen 289
Literaturverzeichnis 2901
Anhang 1: Verzeichnis der Sammlungsobjekte 328
Anhang 2: Photographischer Objektkatalog 334
Anhang 3: Beschreibung der Sammlungsobjekte 424

Anhang 4: Karte vom Sepik-Gebiet 471



Vorwort

Ganz besonders herzlich mochte ich Herrn Prof. Dr. Volker Heeschen danken, der die Arbeit
mit grolem Interesse und Engagement betreut und mich durch seine kreativen Denkanstof3e
ermutigt und vorangetrieben hat. Nicht zuletzt hat er unsere zahllosen Gespréche, fiir die er
sich regelméBig viel Zeit nahm, durch seinen Humor immer wieder aufs Neue zu etwas ganz
Besonderem gemacht.

Ebenso danke ich dem Zweitgutachter, Herrn Prof. Dr. Matthias Samuel Laubscher, der
dem textlichen Rohbau mit seinem frischen Blick zu neuen Ideen verholfen und so die
endgiiltige Form der Arbeit vielleicht mehr beeinflusst hat als ihm selbst bewusst ist.

Frau Dr. Michaela Appel danke ich dafiir, dass sie es mir erneut ermoglicht hat, eine
Sammlung des Staatlichen Museums fiir Volkerkunde Miinchen wissenschaftlich zu
bearbeiten. Dabei hat sie mich nicht nur zeitintensiv und geduldigst unterstiitzt, und sich
Fragen und Problemen jeglicher Art fortwdhrend angenommen, sondern mit ihrer
liebenswiirdigen Art auch stets fiir vergniigliche Arbeitsstunden im Museum gesorgt.

Danken mochte ich auch Herrn Dr. Jorg Helbig, der zundchst das Interesse an der
materiellen Kultur in mir geweckt und mir schlieBlich den Weg in die Museumsethnologie
gewiesen und damit meinen ethnologischen Werdegang mafgeblich geprégt hat.

Herrn Georg Hartl danke ich auf das Herzlichste dafiir, dass er sich bereitwillig Zeit fiir
Gespriche und Fragen genommen und ohne zu zdgern die Photographien seines Vaters zur
Verfligung gestellt hat.

Fir die grofBziligige finanzielle Unterstiitzung, die mir durch die Gewidhrung des
,»Stipendiums zur Forderung des wissenschaftlichen und kiinstlerischen Nachwuchses* zuteil
wurde, danke ich der Ludwig-Maximilians-Universitdt Miinchen.

Ganz besonders mdchte ich auch Frau Dr. Angelika Kitzmantel und Herrn Dr. Peter
Kitzmantel fiir die treue und iiberaus liebevolle Hilfe und Begleitung in vielerlei Hinsicht
danken; sie hatten am Entstehungs- und vor allem am Beendigungsprozess der Arbeit
weitreichenden Anteil.

Gleichermafen danke ich Frau Dr. Christine Ullmann fiir die vielen aufmunternden und
lustigen, ethnologischen und nicht-ethnologischen Gespriche, die mir oft den Spall an der
Sache zuriickgebracht haben.

Meiner Familie, allen voran meinem Vater, danke ich fiir die tatkréftige Unterstiitzung

bei der Organisation des Alltags und der Bewiltigung der vielen Spaziergéinge und



Spielplatzbesuche, ohne die die Arbeit zu einem deutlich spateren Zeitpunkt beendet worden
ware.

Den weitaus groBten Dank jedoch schulde ich meinem Mann Axel Busenius. Er hat die
Arbeit und ihre Entstehung nicht nur mit aller Konsequenz unterstiitzt und die damit
verbundenen Stimmungsschwankungen und Krisen mit grofftmoglicher Geduld ertragen,
sondern durch sein Einfiihlungsvermdgen, seine Gelassenheit und seine Fihigkeiten des Mit-
und vor allem Weiterdenkens und der Problemlosung sowie nicht zuletzt durch seine
unermiidliche Motivation ganz entscheidend dazu beigetragen, dass der Text jemals zu

einem Ende gefunden hat.



Einleitung

Im Staatlichen Museum fiir Volkerkunde Miinchen befindet sich seit 1912/1913 eine
Sammlung aus der Sepik-Region im nordostlichen Neuguinea. Die Sammlung stellt ein
Geschenk des bayerischen Seeoffiziers Joseph Hartl dar, der sich wéhrend der deutschen
Kolonialzeit im Zuge seiner Tétigkeit fiir den Norddeutschen Lloyd in jenem Gebiet authielt.
Die Sammlung umfasst sowohl Ritualgegenstinde, wie z. B. Masken, Zeremonialstiihle,
geschnitzte Holzfiguren, Musikinstrumente und modellierte Schidel als auch Objekte aus
dem tédglichen Leben, wie etwa Tontopfe, Kalkbehélter, Nackenstiitzen und Authingehaken.
Obwohl sich die Sammlung seit {iber 90 Jahren im Miinchner Vélkerkundemuseum befindet,
wurde sie noch nie ausfiihrlich bearbeitet und dokumentiert.

Uber das Herkunftsgebiet der Sammlung, speziell den Mittleren Sepik und seine
Bevolkerungsgruppen, allen voran die latmul, wurde in den letzten Jahrzehnten viel
publiziert. Nach den mit verschiedenen Expeditionen verbundenen Verdffentlichungen aus
der Kolonialzeit, war Gregory Bateson der Erste, der zu Beginn der 30er Jahre des 20.
Jahrhunderts ldngere Zeit bei den Iatmul forschte. In den 50er und 60er Jahren wurden
schlieflich mehrere Sammel- und Forschungsreisen unternommen — etwa von Paul Wirz,
Alfred Biihler, Anthony Forge, Meinhard Schuster, Eike Haberland und Douglas Newton —
sowie vor allem Katalogpublikationen iiber die materielle Kultur verfasst. In den 70er Jahren
machte sich eine weitere Basler Sepik-Expedition unter der Leitung Schusters die intensive
Erforschung geistiger Kulturaspekte zur Aufgabe.

Eine detaillierte Verbindung der friiheren Erforschung der materiellen Kultur des
Mittleren Sepik-Gebietes mit der zu einem groBen Teil also erst spiter erfolgten
Untersuchung der geistigen Kultur wurde seitdem kaum hergestellt. Um aber Erkenntnisse
iiber die Sammlung und die mit ihr in Verbindung stehende Kultur zu gewinnen, ist es Ziel
der vorliegenden Arbeit, beide Bereiche anhand der bisher unverdffentlichten Miinchner
Sammlung miteinander in Beziehung zu setzen.

Dariiber hinaus wurde bislang nur selten eine semiotische Herangehensweise fiir die
Bearbeitung einer Museumssammlung gewihlt', doch lisst sich gerade dadurch eine genaue
Analyse der einzelnen Objekte vornehmen, indem diese als Zeichentrdger aufgefasst werden,
die Bedeutungen vermitteln, welche (fiir den kulturexternen — und unter Umstanden auch fiir

Teile der kulturinternen — Betrachter) auf den ersten Blick nicht offensichtlich sind. So

'z B. Dinerman 1981; Pearce 1989b



iibertragen materielle, visuell wahrnehmbare Objekte immaterielle, visuell nicht
wahrnehmbare Bedeutungen.” Des weiteren bildet der Zeichencharakter von Objekten ein
Kodesystem zur Weitergabe von Informationen und zur Vermittlung bestimmter
Bedeutungen in speziellen Kontexten. Zeichen erschaffen soziale Wirklichkeit und bieten
Menschen eine Moglichkeit, Erfahrungen mitzuteilen, Geschichten {iber sich selbst und die
eigene Kultur zu erzéhlen. Wiahlt man fiir die Untersuchung einer Kultur einen semiotischen
Ansatz, so untersucht man, welche der vorhandenen Zeichentriger, Zeichen und
Bedeutungen eine Gesellschaft in einer bestimmten Kombination auswahlt, um miteinander
zu kommunizieren und Informationen {iber verschiedene Lebensbereiche und
Weltanschauungen mitzuteilen und auszutauschen. Ziel der Bearbeitung der Miinchner
Sepik-Sammlung ist es daher, die Bedeutungen, welche die einzelnen Objekte als
Zeichentrager vermitteln, darzulegen, und die Objekte sowohl einander als auch zentralen
Themen ihrer Kultur gegeniiberzustellen.

Ein Gegenstand kann eine Vielzahl von Ideen ausdriicken. Eine Grundeigenschaft von
materiellen Objekten besteht darin, mehrere Bedeutungen zu besitzen. Ein Artefakt kann in
den allermeisten Fillen nicht nur als eine Darstellung, eine Aussage, eine Verkorperung
aufgefasst werden, sondern vereinigt in sich verschiedene kulturelle AuBerungen, so dass
eine sorgfiltige Analyse ein Offenlegen dieser Mehrfachbedeutungen und gleichermaf3en ein
Aufzeigen des Beziehungsnetzes der Objekte untereinander erlaubt. Artefakte sind auf
vielfiltige Weise mit bestimmten kulturellen oder kulturspezifischen Vorstellungen
verbunden, wobei einige Gegenstdinde mehr als andere auf besondere Weise
zusammenwirken und zueinander in Beziehung stehen. Aus diesem Grund werden die
Objekte der Miinchner Sepik-Sammlung zunéchst einzeln untersucht, um daran anschlieBend
unter Beriicksichtigung des Kontextes ihre Verbindungen und Beziige untereinander, das
materielle und geistige Beziehungs- und Bedeutungsnetz der Kulturen am Mittleren Sepik
und somit Weltbild- und Selbstbildvorstellungen darzulegen. Durch die Verbindung
materieller und geistiger Kulturaspekte wird gezeigt, welche Beziehungen zwischen Kultur,
Gesellschaft, Mensch und Objekt bestehen, womit der Nachweis erbracht werden soll, dass
die Sammlungsobjekte Ausdrucks- und Vermittlungsmedien grofer Teile der

Weltanschauungen der Sepik-Kulturen sind. Gerade die Semiotik 146t den spezifischen Blick

* Es sei an dieser Stelle angemerkt, dass in der vorliegenden Arbeit iiber die Sepik-Region materielle Objekte

als Zeichentrdger und weniger stilistische Elemente materieller Objekte als Zeichentréiger (z. B. Munn
1966; 1973; Forge 1973; Dinerman 1981; Kaufmann 1985a; 1997; Hauser-Schaublin 1989b) Fokus und
Ausgangspunkt der Analyse bilden; folglich wird keine kunstethnologisch und an der Untersuchung von
Kunststilen und dergleichen orientierte Betrachtungsweise angestrebt.

10



auf verschiedene Zeichentypen, Bedeutungsebenen und Kontextabhidngigkeiten zu, weshalb
die Anwendung einer zeichentheoretischen Analysemethode auf eine Museumssammlung
das zentrale Anliegen dieser Arbeit bildet. Durch Artefakte und deren flexible Verwendung
in unterschiedlichen Bedeutungszusammenhéngen besteht also die Mdglichkeit, vielfache
Inhalte auszudriicken und verschiedene Botschaften zu iibermitteln. Uber Objekte werden
nicht nur wie durch die Sprache Ideen und Vorstellungen mitgeteilt, sondern dariiber hinaus
gerade auch andere Inhalte als iiber Sprache transportiert, weshalb materielle Artefakte
neben der oralen Tradition einen ganz wesentlichen Teil der kulturellen Uberlieferung
bilden.

Da sich Kultur folglich zu einem erheblichen Teil in materiellen Objekten manifestiert,
wird hier der Zugang zur Betrachtung der Kultur einer Gesellschaft iiber die Artefakte
gewidhlt. Sammlungen reprédsentieren dabei zweifelsohne stets nur einen kleinen und
unvollstindigen Ausschnitt der (materiellen) Kultur, noch dazu sind sie ganz wesentlich
durch die individuellen Handschriften ihrer Sammler und deren Zeit geprigt. Gerade dieser
Gesichtspunkt wird hier jedoch bewusst in den Ansatz integriert, indem der Frage
nachgegangen wird, inwiefern bereits ein kleiner, kultureller Ausschnitt, wie ihn
Museumssammlungen — und generell alle anderen Gegenstinde und Themen von
Untersuchungen — immer nur bieten konnen, dennoch die Darlegung der Komplexitdt einer
Kultur erméglicht. Der Wert der Aufarbeitung alter Sammlungen, die jahrzehntelang in den
Magazinen eines Museums ruhen und zahlreiche kodierte, jedoch dekodier- und
interpretierbare Informationen in sich tragen, ist demnach kaum zu iiberschitzen.

Es entsteht immer wieder der Eindruck, dass insbesondere fiir die Bearbeitung dlterer
Museumssammlungen ein umfassendes Instrumentarium und eine grundlegend methodische
Herangehensweise fehlen. Obwohl gerade die Semiotik aufgrund ihres offensiven Umganges
mit der Mehrdeutigkeit von Gegenstinden und Sachverhalten in der Lage ist, viele der
Schwierigkeiten und Probleme, die bei der Bearbeitung alter Sammlungen auftreten, zu
iiberwinden, und stattdessen das komplexe Bild einer (materiellen) Kultur, das durch die
fehlende Auseinandersetzung mit Sammlungsobjekten aus dem Blickfeld des Interesses
geraten ist, wieder in den Vordergrund zu riicken, finden zeichentheoretische Mittel vor
allem in der deutschsprachigen Museumsethnologie bis heute zu wenig Beachtung. Doch
sind Objekte keine isolierten und in sich abgeschlossenen Einheiten, sondern weisen
aufgrund ihrer Mehrfachbedeutungen und Beziehungen zu anderen Kulturaspekten, wie etwa

Wirtschaftsform, Sozialstruktur, Mythologie und Ritual, einen hohen Grad an Komplexitét

11



auf; sie sind in ein Netz von kulturellen Bedeutungen, Vorstellungen und Handlungen
eingebunden, mit dem insbesondere die Semiotik methodisch sicher umzugehen weiB.

Da die Analyse kultureller Zeichensysteme auf der Grundlage materieller Kulturgiiter
durch eine tliber 90 Jahre alte Sammlung bestimmt wird, stellt es im Rahmen dieser Arbeit
eine bewusste Entscheidung der Verfasserin dar, die Untersuchung nicht auf der Grundlage
einer eigenen Feldforschung aufzubauen. Der Forschungsschwerpunkt liegt gerade darin,
deutlich zu machen, auf welche Weise eine seit langem im Magazin ruhende
Museumsammlung heute bearbeitet werden kann, welche Methoden in der Museumsarbeit
zur Verfligung stehen, Methoden, die eine Aufarbeitung alter Museumsstiicke, wie sie in
dieser Weise und in diesem Kontext heute nicht mehr hergestellt werden, auch vom
Arbeitsplatz, den das Museum gewdhnlicherweise bietet, zulassen. Die Arbeit wird dabei
semiotisch und in gewisser Hinsicht auch ,,archdoethnologisch* vorgehen, sie will denkbare
und interdisziplindre Wege in der museumsethnologischen Objektanalyse aufzeigen, die sich
bis heute, zumindest im deutschsprachigen Raum, noch nicht wirklich durchgesetzt haben.

Im vorliegenden, hdufig vorkommenden Fall handelt es sich also um eine Sammlung
von einer heute noch existierenden Kultur, deren gegenwirtig verwendeten Artefakte sich
jedoch in vielerlei Hinsicht aufgrund kultureller Wandlungen und Verdnderungen von
denjenigen der Sammlung unterscheiden, weshalb die Museumsstiicke in gewisser Weise
eine archdologische Herangehensweise erfordern. Zwar gilt der Erwerb und die
Untersuchung materieller Kulturgiiter in Verbindung mit einer gleichzeitigen Feldforschung
bisher als klassische und ideale Methode, doch stellt die Feldforschung trotz allem nur eine
von mehreren Moglichkeiten dar. Fiir bereits vor langer Zeit erworbene Sammlungen
miissen andere Wege aufgezeigt werden, denn setzt man die Feldforschung an den Beginn
jeder museumsethnologischen Objektstudie, verstreicht aus Kostengriinden und spétestens in
wenigen Jahrzehnten aufgrund des tiberall und stets stattfindenden Kulturwandels die
Gelegenheit zur Aufarbeitung alter Sammlungen. Infolgedessen bietet die semiotisch
ausgerichtete Sammlungsbearbeitung mit einer zeichentheoretischen Schwerpunktsetzung
eine greifbare Alternative fiir viele objekt- und museumsorientierte Arbeiten. Die
vorliegende Arbeit stellt also den ausdriicklichen Versuch dar, eine Sammlung nicht durch
Feldforschung, sondern mit den vom Arbeitsplatz im Museum, dem jetzigen Aufenthaltsort

der Objekte, zugidnglichen Materialien zu bearbeiten.

12



Auch Thiel gibt zu bedenken:

»Wie wenig die Objekte in der heutigen Ethnologie als Quellen Verwendung finden,
zeigen die Publikationen, Examensarbeiten, aber auch die zahlreichen laufenden
Forschungsvorhaben. Es werden heute viele groBe Reisen gemacht, man beschéftigt
Dolmetscher, verwendet PCs, Videokameras, Kassettenrecorder etc. Dall in
nahegelegenen Museen vielleicht tausende Objekte jener Region lagern, die man
bereisen will, daran hat man nicht gedacht. Sie kdnnten wahrscheinlich sehr viel zur
Geschichte und Kulturentwicklung aussagen! (...) Es ist ein hdufiger FehlschluB3, dal
man glaubt, ein einmal beschriebenes Objekt sei ein ,Ding an sich’: direkt und
unwandelbar in seiner Aussage. Es geniigt, die gleichen Objekte in verschiedenen
Zusammenhédngen oder Ausstellungen zu betrachten: man ist erstaunt, wie vielfiltig die
Aussagen sein konnen, je nach dem welche Fragen man stellt oder in welcher Zeit sie
gezeigt werden.*

Gerade deshalb sollen hier die vielen denkbaren Bedeutungszuschreibungen und
Beziehungen der Objekte in verschiedenen Kontexten sowie ihre Eigenschaften als
Zeichentrager aufgezeigt werden. Auch flir Spittler scheint es nicht allzu verwunderlich, dass
Zeichen- bzw. Symboltheorien zur Untersuchung materieller Kultur besonders in der
Archéologie auf Interesse stolen, wo Rekonstruktion (im Augenblick noch) ein groBeres
Schlagwort ist als in der Ethnologie, da dort das Handeln von Menschen ,,nicht mehr direkt
beobachtbar* ist. Im Gegensatz zu Spittler wird hier allerdings nicht davon ausgegangen,
dass der Handlungskontext einer Kultur ausschlieBlich durch Feldforschung ermittelt werden
kann, auch wenn dies natiirlich wiinschenswert wire. Wenn kontext- und
handlungsorientierte Untersuchungen im Rahmen einer Feldforschung bei &lteren, heute
nicht mehr in derselben Weise hergestellten Objekten jedoch nicht durchfiihrbar sind,
miissen alternative Wege zu ihrer Untersuchung aufgezeigt werden. Veit nennt dies die
Deutung von ,,,Spuren’ der Vergangenheit als Ausdruck vergangenen menschlichen
Handelns*’ und die Entschliisselung von in Objekten kodierten Botschaften. So miissen
handlungs- und kontextausgerichtete Zeichentheorien auch auf éltere Artefakte anwendbar

sein, damit eine Interpretation auch vergangener kultureller Zeichensysteme moglich wird.

Thiel 1993: 183
Spittler 1993: 179
Veit 2003: 24

13



A. THEORIE UND METHODIK

1. Semiotik: Ein kurzer Einblick in Begrifflichkeit und Theoriegeschichte

1.1 Vorbemerkung

Ziel des folgenden Abschnitts ist es, eine kurze Einfiihrung in wichtige semiotische
Grundannahmen sowie einen knappen theoriegeschichtlichen Uberblick zu geben.
Vorauszuschicken ist, dass es sich dabei weder um eine vollstdindige Darstellung
semiotischer Theoriediskussion noch um einen kompletten Abriss aller namhaften
Semiotiker und deren Arbeiten handelt, da die Semiotik inzwischen ein ,,Feld“6 und eine
eigene Fachdisziplin geworden ist. Vielmehr werden einige elementare semiotische Aspekte
ausgewdhlt, die im Rahmen der vorliegenden museumsethnologischen Arbeit besonders
interessant, untersuchungs- und diskussionswiirdig erscheinen. Der Schwerpunkt liegt also
auf der Betrachtung einiger fiir die Sammlung und die Untersuchung und Analyse ihrer
Objekte wichtiger Punkte, da die Auseinandersetzung mit der Semiotik hier als
wissenschaftliche Methode fiir die Bearbeitung einer Museumssammlung erfolgt. Dabei soll
deutlich gemacht werden, dass Semiotik und (Museums-) Ethnologie im Grunde gleiche
Interessen und Ziele verfolgen und gemeinsame Wege beschreiten. Doch hat sich die
(deutschsprachige Museums-) Ethnologie bisher nur selten in der Semiotik nach
methodischer Hilfe umgesehen’, so dass die vorliegende Arbeit in gewisser Weise auch
einen Versuch der Anndherung und Zusammenarbeit darstellen und semiotische

Erkenntnisse von Grund auf in die Analyse miteinbeziehen will.

1.2 Zum Gegenstand der Semiotik

Unter ,,Semiotik” wird die Lehre von den Zeichen und Zeichenverbindungen verstanden,
welche der Kommunikation dienen. Der Begriff ,,Semiotik®, von griechisch sema (onpuo)
bzw. semeion (onueiov) ,,Zeichen®, wurde 1690 von dem englischen Philosophen John
Locke in Weiterfilhrung griechisch-philosophischer Tradition zur Umschreibung fiir die

allgemeine Beschiftigung mit Zeichen geprigt. Locke spricht von ,,Snuierixn, or the

% Eco 2002: 17ff.
7 Hansen 1995: 215; Heeschen 2003: 3281

14



Doctrine of Signs” und schreibt: ,,... to communicate our Thoughts to one another, as well as
record them for our own Use, Signs of our Ideas are also necessary™’. Die Aufgabe der
Semiotik besteht ihm zufolge darin, ... to consider the Nature of Signs the Mind makes use
of for the Understanding of Things, or conveying its Knowledge to others*'’.

Thomas A. Sebeok nennt die Semiotik ,,a mode of extending our perception of the
world“'" und Margaret Mead'” hat vorgeschlagen, den Begriff Semiotik fiir nach bestimmten
Mustern ablaufende Kommunikation aller Auspriagungen zu verwenden. Umberto Eco
betrachtet die Semiotik als eine ,,alle kulturellen Prozesse als Kommunikationsprozesse*'
untersuchende Wissenschaft, die zur Aufgabe hat, die den kulturellen Vorgéngen
zugrundeliegenden  Systeme  darzulegen. Dabei  zdhlen auch  Objekte als
Kommunikationsmittel.'* An anderer Stelle schreibt er: ,,JO communicate is to use the entire
world as a semiotic apparatus. I believe that culture is that, and nothing else.*"

Da Kultur Kommunikation erfordert, halten es auch Wendy Leeds-Hurwitz'® und Klaus
P. Hansen'’ zum Verstindnis menschlichen Verhaltens und der Art und Weise, wie
Menschen miteinander kommunizieren, fiir notwendig, sich mit Semiotik und der
Erschaffung und dem Gebrauch von Zeichen auseinander zusetzen. Winfried N6th'® nennt
die Semiotik eine Kulturwissenschaft und fiir Hans Peter Hahn'’ ist die semiotische Analyse
bei der Beschreibung von Kultur als System von Bedeutungen sowie von materieller Kultur
als Tréager kultureller Bedeutungen und von Objekten als Zeichen relevant.

Die Semiotik hat also, wie bereits diese kleine Auswahl an Zitaten und
Zusammenstellungen zeigt, im Laufe der Zeit mehr und mehr an wissenschaftlicher
Bedeutung gewonnen und ist inzwischen sogar innerhalb der Kulturwissenschaften zu einer
eigenen  Wissenschaftsdisziplin ~ geworden, die  sich mit  Zeichen- und

Kommunikationsprozessen im gesellschaftlichen wund kulturellen Zusammenleben

auseinandersetzt.

¥ Locke 1775, Buch IV, Kap. XX
’  Locke 1775, Buch IV, Kap. XX
' Locke 1775, Buch IV, Kap. XX
" Sebeok 1976: 1

2 M. Mead 1964: 275

B Eco 2002: 38; vgl. 1973: 61; 71
" Eco2002: 24

5 Eco 1973: 57

16 eeds-Hurwitz 1993: 13

'7 Hansen 1995: 36; 215

8 N6th 2000: 513

' Hahn 2003: 29-33

— =
wn wn wn
Pl
n vy

[o8)

o8]

O

15



1.3 Zeichen und Zeichensysteme

Das Zeichen, der zentrale Begriff der Semiotik, ist etwas, das fiir etwas anderes steht; dabei
reprisentiert es einen ,,Gegenstand* jedoch nicht in seiner Gesamtheit, sondern nur in Bezug
auf einen bestimmten Aspekt.”® Das Zeichen vermittelt Bedeutung, die sonst nicht
offensichtlich wire.?! Zeichen sind dazu notwendigerweise in ihrer Beziehung zu ,,jenem
Etwas®, das sie reprisentieren, zu betrachten, weshalb William Beeman betont: ,,Therefore
the nature of the sign is determined by the relationship rather than by any essential quality
the sign itself may possess. Furthermore, the relationship between a sign and its object is not
intrinsic but is constructed by an external evaluator.“**

Die wichtigste Eigenschaft eines Zeichens besteht also darin, fiir den Zeichenbenutzer
etwas darzustellen, ohne dieses selbst zu sein. Dabei konnen alle sinnlich wahrnehmbaren
Dinge — Gegenstiande, Zeichnungen, Texte, Sprache, Gesten, aber auch Verhalten,
Handlungen, Vorstellungen, Erinnerungen etc. — als Zeichen fungieren. Zeichen stellen ein
entscheidendes Instrument fiir die menschliche Interaktion dar, sie erlauben der handelnden
Person, ihre eigenen, individuellen Erfahrungen mit der Welt, Informationen und Gefiihle zu
konkretisieren und anderen mitzuteilen. Uber Zeichen, d. h. sowohl iiber Gegenstinde als
auch tiber Sachverhalte, werden Austausch, Verarbeitung und Speicherung von
Informationen ermdglicht. Kulturen sind demnach als komplexe Zeichensysteme anzusehen,
deren Mitglieder sich bestimmte Verhaltensweisen angeeignet haben, welche ,,durch Lernen
erworben und nach kreativer Verdnderung an die nichste Generation weitergegeben
«23

, wodurch sich Tradition bildet.
Bei Eco heif3t es:

werden

»Der Mensch, so hat man gesagt, ist ein symbolisches Wesen, und in diesem Sinne sind

nicht nur die Wortsprache, sondern die Kultur insgesamt, die Riten, die Institutionen, die
sozialen Beziehungen, die Brauche usw. nichts anderes als symbolische Formen (...), in
die er seine Erfahrungen faf3t, um sie austauschbar zu machen: Man stiftet Menschheit,
wenn man Gesellschaft stiftet; aber man stiftet Gesellschaft, wenn man Zeichen
austauscht. Durch das Zeichen 16st der Mensch sich los von der rohen Wahrnehmung,
von der Erfahrung des 4ic et nunc, und abstrahiert.***

2% Peirce 1932: 135; Eco 1977: 31

2! Leeds-Hurwitz 1993: 7

> Beeman 1997: 425

» Posner 1991: 39; vgl. Schlereth 1985: 10

** Eco 1977: 108; vgl. Eco 1975: 11f.
Es sei bereits an dieser Stelle vorausgeschickt, dass auch innerhalb der Semiotik nicht immer klar zwischen
den Begriffen ,,Zeichen® und ,,Symbol“ unterschieden wird — zumindest dann nicht, wenn sie sich auf

16



Als einer der Begriinder oder zumindest Vorliufer” der Semiotik®® — und zugleich als
Begriinder der modernen Sprachwissenschaft — gilt der Schweizer Linguist Ferdinand de
Saussure. Fiir ihn bildet die menschliche Sprache das komplexeste Zeichensystem, fiir

dessen Analyse und Interpretation er eine allgemeine Zeichentheorie fiir unentbehrlich hilt:

»La langue est un systéme de signes exprimant des idées, et par la, comparable a
I’écriture, a ’alphabet des sourds-muets, aux rites symboliques, aux formes de politesse,
aux signaux militaires, etc., etc. Elle est seulement le plus important de ces systemes. On
peut donc concevoir une science qui étudie la vie des signes au sein de la vie sociale.**

Fir Saussure steht die Sprache im Mittelpunkt der semiotischen (semiologischen)
Forschung, sein Interesse gilt dem systematischen Erkldren des Funktionierens der Sprache.
Er entwickelt eine Methode zur Analyse von Zeichensystemen, die er anhand von
Dichotomien darlegt.

So besteht ein Zeichen ihm zufolge28 stets aus zwei Teilen, einem bezeichnenden Teil,
d. h. einer — duBerlichen, wahrnehmbaren, materiellen — Zeichenform, dem sogenannten
Signifikant (signifiant) und einem bezeichneten Teil, d.h. einem immateriellen
Zeicheninhalt, einer Vorstellung, dem Signifikat (signifié). Der franzosische Semiotiker
Roland Barthes, der den Ansatz Saussures weiterentwickelte, umschreibt das Signifikat als
.ce ,quelque chose’ que celui qui emploie le signe entend par lui“*’. Der dénische
Sprachwissenschaftler Louis Hjelmslev’’ nennt den Signifikant auch Ausdruckebene und das
Signifikat Inhaltsebene. Zu beachten ist, dass die Bedeutung selbst den Dingen und

Sachverhalten nicht angehort, sondern erst durch das Zusammenwirken von Signifikant und

Signifikat entsteht. Fiir Barthes' ist die Bedeutung ein Akt, der Signifikant und Signifikat
g g g

Wissenschaftler bezieht, die den Begriff ,,Symbol“ nicht semiotisch fassen (so bezieht sich Eco im
vorliegenden Fall auf die Philosophen Cassirer und Langer, auf die im weiteren Verlauf der Arbeit noch
eingegangen wird). Betrachtet man jedoch ,,Symbol“ im streng semiotischen Sinne als eine mdgliche
Zeichenklasse, wie dies weiter unten noch zur Darstellung kommen wird, miisste auch die Rede vom
Menschen als ,zeichengebrauchendem Wesen* sein. Dass die Uberginge bei der Verwendung der
Ausdriicke ,,Zeichen® und ,,Symbol* bisweilen also flieBend sind, sollte beachtet werden. Die semiotische
Literatur unterscheidet — als Reaktion auf andere geisteswissenschaftliche Disziplinen — in gewisser Weise
zwei Arten des Begriffs ,,Symbol“: zum einen strikt semiotisch als eine mogliche Zeichenklasse neben Ikon,
Index u. a., zum anderen in einem allgemeineren, auch ethnologischen Sinne. Vgl. hierzu auch die Kritik
von Sebeok (1976: 134f) an der verallgemeinerten Verwendung des Begriffs Symbol, v. a. bei White

> siehe hierzu Noth 2000: 77

%% yon Saussure Semiologie bzw. Semeologie genannt

7 Saussure 1972: 33

** Saussure 1972: 97ff.

* Barthes 1964: 115

% Hjelmslev 1974a: 23; 27; 1974b: 52ff.

*' Barthes 1964: 120

17



miteinander verbindet und dessen Produkt das Zeichen ist. Erst die Einheit von Signifikant
und Signifikat bildet ein (sprachliches) Zeichen.

Obwohl sich Signifikant und Signifikat gegenseitig bedingen, ist ihre Beziehung
beliebig oder willkiirlich (arbitraire) und ohne ,natiirlichen” Zusammenhang. Damit jedoch
von einem Zeichen gesprochen werden kann, muss die Verbindung von Signifikant und
Signifikat anndhernd stabil sein. Nur wenn die Zeichenbenutzer bei einem Signifikanten
dasselbe Signifikat assoziieren, wird Kommunikation moglich. So beruht also die

32
“>2 was Saussure

Verbindung von Signifikant und Signifikat auf einer ,,habitude collective
als erster erkennt und ,,convention*’® nennt. Die an sich beliebigen Bedeutungen werden
durch gewisse Bestimmungen, durch Ubereinkunft festgesetzt. Dabei handelt es sich um
sprachliche Regeln oder gesellschaftliche Normen und Werte, die zur Kultur einer
Gesellschaft gehoren, von allen Mitgliedern erlernt werden und fiir alle verbindlich sind. Erst
durch die Konventionalitit der Zeichen wird Zeichenverstehen ermoglicht.”*

Saussure™ hebt auch hervor, dass Zeichen stets eine Beziehung zu anderen Zeichen
haben und die Gesamtheit der Zeichen so unsere Vorstellungswelt prigt. Dariiber hinaus

bilden Zeichen zusammengenommen ein Zeichensystem, was Christopher Tilley, dhnlich

wie eingangs Beeman, folgendermaB3en verdeutlicht:

»Meaning therefore resides in a system of relationships between signs and not in the
signs themselves. A sign considered in isolation would be meaningless. Furthermore, the
meaning of a sign is not predetermined, but is a matter of cultural and historical
convention. Consequently, it does not matter how a signifier appears, so long as it
preserves its difference from other signifiers.**®

Die meisten Zeichen stehen also nicht alleine, sondern gehodren einem System an, das
Saussures den Strukturalismus prigenden Auffassung zufolge aus Oppositionspaaren
besteht. So gehdrt das sprachliche Zeichen zum System Sprache, von Saussure’’ langue
genannt. Zwar erscheint Sprache stets als menschliche Rede (langage), doch kann dabei
zwischen Sprache (langue), dem System der Elemente und Regeln einerseits, und Sprechen
(parole), dem Umsetzen dieser Regeln, d.h. dem konkreten Sprachgebrauch sowie

AuBerungen und Texten anderseits, unterschieden werden. Langue bildet den theoretischen

32 Saussure 1972: 100

3 Saussure 1972: 101

3 Saussure 1972: 125f.; 156f.

* Saussure 1972: 144ff.; 159f; 166ff.; vgl. Barthes 1985: 224; 228
% Tilley 1989: 186

37 Saussure 1972: 25; 29ft.; 37

18



Rahmen und legt dar, welche Elemente in einem System iiberhaupt vorkommen. Barthes®
beschreibt langue als soziale Institution, als Wertsystem und als gesellschaftliches Produkt,
das von einer einzelnen Person weder geschaffen noch umgestaltet werden kann. Parole (die
Rede oder das Sprechen) ist dagegen ein konkreter, individueller Akt, der durch Selektion
entsteht und also lediglich eine mogliche Verwirklichung darstellt. Parole ist eine aus
Auswahl und Kombination entstandene Handlung. Langue und parole (language — speech)
beziehen sich auf die Unterscheidung, die zwischen einer ganzen Sprache, d. h. ihrer
Struktur inklusive jedem moglichen Wort und Satz in dieser Sprache, sowie der mit dieser
Struktur verbundenen Aussage, d. h. dem konkreten Beispiel einer Rede, die jemand spricht,
getroffen werden kann. Dennoch stehen beide Elemente in einem dialektischen Verhéltnis
zueinander, da die Sprache (langue) sowohl Produkt als auch Instrument des Sprechens
(parole) ist und in der menschlichen Rede (langage) langue und parole stets
zusammenwirken. Die analytische Unterscheidung beider eréffnet den Prozess des Sinns.””

Neben Saussure gilt der amerikanische Philosoph und Naturwissenschaftler Charles
Sanders Peirce als Begriinder der allgemeinen modernen Semiotik. Anders als der Linguist
Saussure stellt Peirce die Sprache nicht ins Zentrum seiner Betrachtungen. Im Gegensatz zu
Saussures dyadischer Vorstellung von Signifikant und Signifikat entwickelt Peirce® ein
triadisches Zeichenmodell, welches also aus drei Teilen besteht: a) dem prisenten Teil, d. h.
dem Zeichen, Zeichentrager oder Reprdsentamen, b) dem Objekt oder Gegenstand, auf das
sich ein Zeichen bezieht sowie c) einem Interpretanten, d.h. einer Bedeutung, die ein
Zeichen im Bewusstsein eines Zeichenbenutzers (Interpreten) hervorruft. In diesem
Zusammenhang ist zu beachten, dass im Peirceschen Sinne der materielle Teil eines
Zeichens das Repridsentamen ist und nicht das Objekt; das Objekt ist vielmehr das, was mit
dem Zeichen bezeichnet wird. Mit Bedeutung wiederum ist die Interpretation durch den
Zeichenbenutzer gemeint.

Ein Zeichen ist also etwas (Reprdsentamen), das fir etwas anderes steht oder etwas
anderes représentiert (Objekt) und von jemandem verstanden oder interpretiert wird bzw.
eine Bedeutung hat (Interpretant)."' Das Zeichen — gesehen als Medium der

Kommunikation — **, vermittelt die Bedeutung, nicht das Objekt.

’ Barthes 1964: 85-87

* Barthes 1964: 87f.

“0 Peirce 1932: 134-173; 1933: 210f.

Nachfolgende Semiotiker haben fiir die Darlegung des Zeichenprozesses héufig eigene Begriffe eingefiihrt
(siehe Leach 1976: 10; Eco 1977: 30).

* Peirce 1960a: 357f.; 1960b: 111f.

19



So hilt Peirce fest:

»A sign, or representamen, is something which stands to somebody for something in
some respect or capacity. It addresses somebody, that is, creates in the mind of that
person an equivalent sign, or perhaps a more developed sign. That sign which it creates I
call the interpretant of the first sign. The sign stands for something, its object."

Den Zeichenprozess, d. h. den Prozess der Interpretation, der durch ein Zeichen ausgelost
wird, nennt Peirce* Semiose.*’

Im Vergleich zu Saussures Ansatz beinhaltet das Modell von Peirce statt nur des
Signifikats ein Objekt und einen Interpretanten. Peirce®® beschiftigt sich mit der Bedeutung
eines Zeichens durch die im Zeichenprozess stattfindende Interpretation eines
Zeichenbenutzers. Er sieht die Verbindung zwischen Zeichen und Objekt als nur einen
Aspekt der Zeichenbeziehung an; ebenso muss jedoch auch das Verhéltnis zwischen Zeichen

und Zeichenbenutzer analysiert werden, da jedes Denken mithilfe von Zeichen stattfindet:

»The only thought (...) which can possibly be cognized is thought in signs. ... All
thought, therefore, must necessarily be in signs. ... From the proposition that every
thought is a sign, it follows that every thought must address itself to some other, must
determine some other, since that is the essence of a sign. (...) every thought must be
interpreted in another, or (...) all thought is in signs.**’

Diese Uberlegung stellt eine der zentralen Ideen in der Arbeit von Peirce dar.*®
Peirce erkennt zudem, dass nicht alle Zeichen (oder Reprdsentamen) in gleicher
Beziehung zum Objekt stehen. Er unterscheidet deshalb drei verschiedene Zeichentypen

(oder Reprisentamen), nimlich Ikon, Index und Symbol.*’

“ Peirce 1932: 135

“ Peirce 1960a: 332

* Noth (2000: 131) macht darauf aufmerksam, dass im streng semiotischen Sinne zwischen Zeichen und
Zeichentrager (Reprdsentamen bei Peirce bzw. Signifikant bei Saussure) unterschieden werden muss:
Wiéhrend ,Zeichen“ das Ganze inklusive einer Verhaltensregel oder Bedeutung umfasst, meint
Zeichentrager lediglich den materiellen Zeichentrdger (welcher das Zeichen gewissermalfen trigt). Jedoch
gibt es nicht immer eindeutige Unterscheidungsmoglichkeiten zwischen beiden Begriffen und auch
Semiotiker wie Saussure und Peirce gebrauchen beide ,,Bezeichnungen bisweilen synonym (siche z. B.
Peirce 1932: 135). Die hier gebrauchten Begriffe Zeichen und Zeichentridger bzw. Représentamen werden so
eingesetzt, wie dies Peirce selbst an den angegebenen Stellen getan hat.

“ Peirce 1960a: 169; 188f.; 323-331

*7 Peirce 1960a: 151

* Saussure (1857-1913) und Peirce (1839-1914) kannten die gegenseitigen Arbeiten nicht. Saussure hat selbst
nie ein Buch geschrieben, erst postum wurden die Vorlesungsmitschriften seiner Schiiler Bally und
Sechehaye an der Universitit Genf verdffentlicht. Auch der groBite Teil des Werkes von Peirce wurde erst
nach dessen Tod publiziert.

* Peirce 1932: 143f;; 156-173

20



Ein Ikon ist nach Peirce ein Zeichen, das Ahnlichkeiten zum Objekt aufweist,
gewissermallen ein Abbild des Gegenstandes ist, wie z. B. eine Zeichnung oder eine
Photographie.

Grundlegend ist, dass zur Herstellung und Identifikation eines Ikons innerhalb der
betreffenden Kultur klare Vorstellungen und Konventionen iiber unbedingt wiederzugebende
Merkmale dieses Zeichens existieren miissen, die festlegen, wie das Ikon auszusehen hat
bzw. wem oder was es dhnlich sein soll.’ So muss z. B. bei der Zeichnung eines Hauses
kulturell definiert sein, welche Merkmale darzustellen sind, damit die Zeichnung als Haus zu
erkennen ist und welche Merkmale dagegen ignoriert werden konnen, ohne dass das Haus
auf der Zeichnung nicht mehr als solches identifizierbar wird. Hierbei wird bereits auch
deutlich, dass die unbedingt wiederzugebenden Merkmale innerhalb verschiedener Kulturen
— je nach Haustypus — erheblich variieren konnen.

Ein Index ist dagegen eine kausale Folge dessen, was es bezeichnet. Es ist ein Teil des
Bezeichneten und verweist auf dieses, so gilt Rauch als Anzeichen — als Indikator — fiir
Feuer. Man konnte auch sagen, dass der Index Aspekte des Kontextes beinhaltet und diese
anzeigt.

Ein Symbol schlieBlich ist ein willkiirliches, d.h. arbitrdres Zeichen, das keine
Ahnlichkeit zum bezeichneten Objekt aufweist, so wie z. B. ein bestimmtes Ornament als
Klanabzeichen eine soziale Gruppe symbolisieren kann. Auch hier muss jedoch die
Beziehung zwischen Zeichen und Bezeichnetem konventionell festgelegt sein, damit der
Zeichenbenutzer trotz der Willkiirlichkeit des Zeichens dessen Verwendung und Bedeutung
erlernen und anwenden kann.

Wichtig bei der Unterscheidung von Peirce ist, dass dasselbe Zeichen gleichzeitig oder

in verschiedenen Kontexten als Ikon, Index und Symbol dienen kann.”'

*% Eco 1977: 65

31 Im Verlauf seiner Arbeit fiihrt Peirce weitere Zeichenklassifikationen ein, so dass er schlieBlich 66 Arten
unterscheiden kann. Heute werden im wesentlichen sechs Aspekte unterschieden, die ein Zeichen aufweisen
kann: Neben Ikon, Index und Symbol sind dies Signal, Symptom und Name.
So wird von einem Signal gesprochen, wenn ein Zeichen beim Empfianger mechanisch bzw. natiirlich oder
konventionell bzw. kiinstlich eine Reaktion oder Handlung auslost. Das Signal, z. B. ein Ausruf oder ein
Verkehrsschild, nimmt Einfluss auf das Verhalten des Zeichenempfangers.
Unter Symptom wird ein bestimmtes, zwangslaufig auftretendes und nichtarbitrires Zeichen verstanden, bei
welchem Signifikant und Signifikat auf natiirliche Weise zusammenhéngen. ,,the denotation of a symptom is
tantamount to its cause within the emitter* (Sebeok 1976: 45).
Eine Name ist ein Zeichen, welches eine Gruppe definiert, unter die alle Trdger des Namens fallen.
Individuen mit demselben Eigennamen verfiigen iiber keine sonstigen gemeinsamen Eigenschaften (Sebeok
1976: 41-45; 119-140; vgl. Peirce 1932: 144-152; Noth 2000: 189f.).
Da fiir die vorliegende Arbeit die Zeichentypen Signal, Symptom und Name wenig Bedeutung besitzen,
wird lediglich auf die drei gdngigsten Klassifikationen Ikon, Index und Symbol Bezug genommen.

21



1.4 Syntaktik, Semantik und Pragmatik als Dimensionen des Zeichenprozesses

Der amerikanische Philosoph und Behaviorist Charles Morris™ interessiert sich bei der
Untersuchung von Zeichen vor allem fiir die Verhaltensdispositionen, die diese bei den
Zeichenbenutzern auslosen, er richtet sein Augenmerk auf den Stellenwert der Zeichen im
Kontext des Verhaltens.>

Im Anschluss an Peirce nimmt er eine dreidimensionale Gliederung der Semiotik vor,
die er syntaktische, semantische und pragmatische Dimension des Zeichenprozesses nennt.>*
Danach untersucht die Syntaktik die Beziehungen zwischen verschiedenen Zeichen, d. h. die
Art und Weise, wie Zeichen zusammengesetzt und kombiniert werden bzw. ,,the syntactical
relations of signs to one another in abstraction from the relations of signs to objects or to
interpreters*’.

Die Semantik betrachtet im Gegensatz dazu die Beziehungen zwischen Zeichen und
Bezeichnetem, d. h. der Bedeutung und damit auch dem Objekt, d. h. ,,such [semantical]

«56

rules correlate signs and situations denotable by the signs*”” — oder wie Eco es formuliert,

,Zeichen mit semantischem Wert ... verweisen auf ein Signifikat*’.

Die Pragmatik indessen behandelt die auch bei Peirce bedeutsamen Beziehungen
zwischen Zeichen und Zeichenbenutzer, wobei nicht nur die Rolle des Zeichens als Tréger
und Ubermittler von Informationen und Bedeutungen, sondern auch seine beim Empfinger
reaktionsauslosende Funktion sowie seine Handlungen im Vordergrund stehen. Mortris
bezeichnet sie als denjenigen Teil der Semiotik, der sich mit Ursprung, Gebrauch und
Wirkung der Zeichen im jeweiligen Verhalten beschéftigt. Er betont, dass Zeichen nicht aus
sich selbst heraus auf Sachverhalte und Gegenstinde verweisen, sondern dass der
Referenzbezug erst durch den Zeichenbenutzer, den Interpreten, gebildet wird. Eine

Beziehung zwischen Zeichen und Bezeichnetem kommt erst durch den Zeichenbenutzer und

seine Kenntnis von den Zeichen zustande. Die Pragmatik untersucht also ,,the habit of the

>* Morris 1955: 2-7; 219; 1966: 3ff.

> Wie Peirce und G. H. Mead zihlt auch Morris (neben anderen, wie den Philosophen William James und
John Dewey) zu den Vertretern des Pragmatismus, einem amerikanischen philosophischen Ansatz, bei dem
das Handeln des Menschen im Mittelpunkt steht. Im Pragmatismus wird eine wichtige Beziehung zwischen
Bedeutung und Handlung angenommen, da die Bedeutung nur in Bezug auf die Handlung erklirt werden
kann. In dieser Hinsicht kann eine handlungs- oder verhaltensorientierte Semiotik als Grundlage des
Pragmatismus angesehen werden, da der Interpretant, d. h. die Interpretation eines Zeichens durch den
Zeichenbenutzer, ein wichtiges Element im Zeichenprozess darstellt; der Interpretant ist somit eine
Handlung des Interpreten (Peirce 1960a: 11f.; Morris 1970: 16ft.; 40; Pape 2000: 21f.; 65f.).

>* Morris 1966: 6ff.; 13ff; 21ff; 29-34

>> Morris 1966 13

> Morris 1966: 23

> Eco 1977: 55

22



interpreter to use the sign vehicle under certain circumstances and, conversely, to expect
such and such to be the case when the sign is used*’*. Insofern kann ein Zeichen, das von
einem Interpreten verwendet wird, auch als ,a means of gaining information about the
interpreter” angesehen werden.

Morris® zufolge konnen mit Syntaktik, Semantik und Pragmatik jeweils verschiedene
Teilbereiche des Verhaltens betrachtet werden, wobei jedoch alle drei Dimensionen
miteinander verbunden sind und erst zusammengenommen eine Gesamtdarstellung des
Zeichens ermoglichen. Morris’ Unterscheidung wurde auch auBlerhalb des Behaviorismus
akzeptiert und innerhalb der Semiotik groBtenteils iibernommen. Dass gerade auch fiir die
Ethnologie die Anwendung aller drei Dimensionen von Wichtigkeit ist — auch wenn bisher
die Semantik stark im Vordergrund steht®’ — wird im Verlauf der Arbeit anhand konkreter
Beispiele noch ndher darzulegen sein.

Fiir den Zeichengebrauch und die Kommunikation innerhalb einer sozialen Gruppe ist
fir alle Mitglieder die Kenntnis der Zeichenkombinationen und —transformationen, das
Wissen um die Kodes, notwendig. Die Kommunikation iiber Zeichentriger ist nur
praktikabel, wenn alle Beteiligten die syntaktischen, semantischen und pragmatischen
Regeln im Sinne Morris’ fiir ihren Gebrauch kennen.®” Dieser Gesichtspunkt wurde auch
von Saussure anhand gesellschaftlicher Normen hervorgehoben und Konventionalitdt
genannt. Den behavioristischen Aspekt betonend schreibt Motris hierzu: ,,Rules for the use
of sign vehicles (...) exist (...) as habits of behavior, so that only certain sign combinations
in fact occur, only certain sign combinations are derived from others, and only certain signs
are applied to certain situations.“®’

Eco merkt hinsichtlich eines verhaltenstheoretischen Ansatzes in der Semiotik kritisch
an, dass dabei zwangsldufig jede Untersuchung von Zeichenprozessen aufler acht gelassen
werden muss, der kein wahrnehmbares Verhalten mehr zugrunde liegt. Rekonstruktion und
gegenwirtige Interpretation von Zeichen élterer Kulturen oder fritheren Gebrauchs wiirde bei
Ubernahme dieser Perspektive unméglich werden, obwohl ,diese Zeichenelemente

zumindestens in der Form physischer wahrnehmbarer Ereignisse existieren ... [und] die

¥ Morris 1966: 32
% Morris 1966: 38
0 Morris 1955: 219
61 ygl. Heeschen 2003: 3279ff.
62 Morris 1966: 36
% Morris 1966: 23

23



Geschichte nichts anderes tut, als diese physisch wahrnehmbaren Fakten mit Sinngebungen
und Interpretationen stindig aufzufiillen ... und sie ... weiter als Zeichen [zu betrachten]...“**,

Der verhaltenstheoretische Ansatz von Morris ist von enormer Wichtigkeit, im Rahmen
dieser Arbeit insbesondere auch wegen seiner Parallelitit zu verhaltensorientierten
Kulturdefinitionen. Die Kritik Ecos hat allerdings ihre Berechtigung: Setzt man fiir die
Untersuchung von Zeichenprozessen aktuell und direkt wahrnehmbares Verhalten voraus,
bleibt der behavioristische Ansatz nur beschrinkt anwendbar und ldsst Untersuchungen und
Rekonstruktionen zu bereits vergangenen Zeichenprozessen nicht zu. Dennoch werden die
Gedanken und Ansichten von Morris hier Verwendung finden, indem Verhalten als etwas
aufgefasst wird, das zwar flir eine Analyse von Zeichenprozessen direkt beobachtet und
wahrgenommen werden muss, was jedoch nicht unbedingt durch den gegenwirtigen
Forscher geschehen muss, sondern auch bereits frither erfolgt sein kann durch eine Person,
die dieses direkt beobachtete Verhalten anschlieBend aufgezeichnet hat. Andernfalls kann
ein verhaltensorientierter Ansatz weder in der Semiotik noch in einer Kulturwissenschaft wie
der Ethnologie auf historische Kulturuntersuchungen angewandt werden, obwohl sicher
niemand bestreiten wird, dass auch wir heute in der Lage sind, uns gewisse
Verhaltensweisen, die etwa im alten Agypten iiblich waren, aufgrund genauer

Aufzeichnungen (von direkt beobachtetem Verhalten in der damaligen Zeit) vorzustellen.

1.5 Kodes

Zum grundlegenden Charakteristikum der Semiotik gehort also, dass sie sich weniger mit
einzelnen Fakten, Texten oder Objekten als vielmehr mit den Beziehungen zwischen
Zeichen und Bezeichnetem beschiftigt. Kein ,,Ding* existiert allein und kann deshalb auch
nicht losgelost von anderen kulturellen Elementen betrachtet werden. Der Kontext, der
wiederum aus anderen, dhnlichen Fakten, Texten oder Objekten, d. h. einem System von
Beziehungen, gebildet wird, ist von entscheidender Wichtigkeit. Die Semiotik bezieht also
die Untersuchung von den Beziehungssystemen der Zeichen, sogenannten Kodes, sowie die
Beziehungen der Kodes untereinander mit ein. Kodes bestehen aus einer Gruppe von
Zeichen, von denen mindestens eines ausgewdhlt wird, um eine bestimmte Information oder
Bedeutung zu {iibermitteln, wobei diese Bedeutung aus der gemeinsamen kulturellen

Erfahrung ihrer Benutzer resultiert; sie existieren nur durch die Menschen, die sie benutzen.

% Eco2002: 305

24



Die Verbindung zwischen Zeichen und Objekt besteht nur in den Gedanken derjenigen, die
zu einer kulturellen Gruppe gehoren. Bedingung fiir jede Bedeutung ist das Vorkommen
gleicher Vorstellungen bei den Gruppenmitgliedern.

Kodes sind kulturgebunden und kontextspezifisch, die Regeln fiir ihren Gebrauch sind
nicht selbsterklirend. Nur die Mitglieder einer Gruppe oder Kultur, welche den Kode
benutzen, verfliigen iiber das Wissen, die Bedeutung jedes Zeichens entsprechend zu
dekodieren, d. h. zu entschliisseln und zu interpretieren.®

Wie Leeds-Hurwitz®® zur Veranschaulichung aufzeigt, teilen sich die Sprecher einer
Sprache bestimmte Zeichen — in diesem Fall Worter — und Kodes — d. h. die Art und Weise,
wie innerhalb einer Sprache Worter durch grammatische Strukturen kombiniert werden —
sowie dieselbe Auffassung dariiber, wie diese Kodes zu gebrauchen sind, um Bedeutung zu
vermitteln.

Auch Saussures bereits dargestellte Unterscheidung von /langue und parole beschreibt
den kodegebundenen Zeichengebrauch. Andere strukturalistisch orientierte Wissenschaftler,
wie Barthes und Claude Lévi-Strauss, iibertrugen Saussures Konzept von langue und parole
auf nichtsprachliche Systeme und gelangten zu der Ansicht, dass Zeichen auch in anderen
Zusammenhingen auBlerhalb der Sprache nach bestimmten Regeln angeordnet sind und
kombiniert werden und erst auf diese Weise von den Mitgliedern einer sozialen Gruppe
verstanden werden konnen.®’” Barthes® veranschaulicht unter anderem anhand von Kleidung,
Nahrung und Mobiliar die Unterscheidung von langue und parole, indem er jeweils
zwischen dem gesamten System und der individuell getroffenen Auswahl differenziert.

Lévi-Strauss®  versucht aufzuzeigen, dass Kulturaspekte, wie z B. Mythen,
Verwandtschaftsbeziehungen, Heiratsregeln, Tauschsysteme und Rituale verschiedener
Kulturen als Formen der Sprache und Kommunikation aus gleichen, bestimmten Regeln
folgenden Elementen zusammengesetzt sind, welche Strukturen bilden. So gehdren
beispielsweise einzelne Mythenelemente, von Lévi-Strauss Mytheme genannt, zu einem

kompletten Mythos oder Mythensystem. Der Sinn und die Bedeutung von Mythen ist dabei

% Eco 1973: 57; 2002: 19f; 134f; Leeds-Hurwitz 1993: 53; 59; 159-170; vgl. Sperber 1975: 29-33; Hanson
1982: 75f.; N6th 2000: 216ff.
Zur Entstehung und zum Erlernen von Zeichen sieche Bentele 1984: insbesondere 173-177; 287- 315

66 Leeds-Hurwitz 1993: 13f.

57 vgl. den Aufsatz von Pearce 1989b, in welchem der Ansatz Saussures auf Museumssammlungen der Inuit
iibertragen wird.

% Barthes 1964: 98-102

9 Lévi-Strauss 1962: 21; 26-33; 37f; 49ff; 1967: 10f.; 70f.; 147ff.; 533ff; 553f; 565-570; 1979: 59f.; 66f;
871f.; 122-127; 144-149; 1990: 40f.; 49; 58; 61; 691f.; 95; 156-179; 230-234; 265f.; 398f.

25



weniger von deren Inhalt, als vielmehr von ihrer Zusammensetzung und Beziehung zu
diesem Mythensystem abhingig. Das individuelle Erzédhlen von Mythen bildet den Akt der
parole, welcher sich auf langue als ganzes Mythensystem bezieht und einen Teil von ihm
bildet. Erst die Kombination und Verbindung von Mythenelementen macht einen Mythos
aus. Durch die Darlegung dieser allgemeinen, allen Kulturen gemeinsamen Basisstrukturen,
welche der Sprache entsprechen, wollte Lévi-Strauss die seiner Ansicht nach existierenden
universalen Denkprinzipien des menschlichen Geistes aufzeigen — Saussure folgend in der
Aufstellung bindrer Klassifikationen, wie Vater/Sohn, Mutter/Tochter, Norden/Siiden,
oben/unten, Tag/Nacht, Sonne/Mond, Erde/Wasser, heilig/profan, méinnlich/weiblich,
stromaufwérts/stromabwarts usw.

Ein weitere Dichotomie Saussures’ findet sich in der Gegeniiberstellung der Begriffe
Syntagma und Assoziation bzw. Paradigma’'. Ein Paradigma beinhaltet eine Serie von
Zeichen oder Einheiten, von denen der Zeichenbenutzer eines auswéhlt, um eine bestimmte
Information zu tibermitteln. Beim Kode Hausrat bilden beispielsweise alle Gegenstinde, wie
Teller, Tassen, Gabeln usw. jeweils ein Paradigma, wobei aus jedem Paradigma etwas
ausgewdhlt und mit den Einheiten anderer Paradigmata syntagmatisch zusammengestellt
wird, so dass durch die Art und Weise der Kombination zugleich ein Hinweis auf die Art der
Mabhlzeit und des Anlasses gegeben wird. Das Syntagma bezeichnet die neue
Zusammenstellung, die aus der Kombination von Elementen verschiedener Paradigmata
hervorgeht. Wie langue die komplette Sprache und parole eine bestimmte AuBerung, d. h.
eine mogliche Verwirklichung darstellt, ist das Paradigma ein ,,System* (im Sinne Barthes”),
aus dem flir das Syntagma immer wieder Kombinationen zusammengestellt werden.
Paradigmata, d. h. die Beziehungen zwischen Zeichen von gleicher Art oder Funktion, und
Syntagmata, d.h. die Beziehungen zwischen Zeichen von unterschiedlicher Art oder
Funktion, zeigen, wie jedes Zeichen durch zwei mogliche Beziehungen mit anderen Zeichen
Bedeutung erschafft und vermittelt: Mit Paradigmata werden grundsétzlich dhnliche Dinge
voneinander  unterschieden,  mit  Syntagmata  werden  verschiedene  Dinge
zusammengeschlossen und miteinander kombiniert. Saussure arbeitet damit deutlich heraus,
dass Zeichen nicht nur in ithrem Verhiltnis zum Bezeichneten zu betrachten sind, sondern

stets auch eine Beziehung zu anderen Zeichen haben.

7% Saussure 1972: 170-180

"' Saussure benutzt den Begriff ,, Assoziation®; spiter wurde an dessen Stelle jedoch der Begriff ,,Paradigma‘
eingefiihrt, der auch heute noch mehrheitlich in Gebrauch ist und aufgrund dessen auch hier verwendet wird.
Barthes (1964: 131f.) wiederum spricht von ,,System* statt von ,,Assoziation* oder ,,Paradigma“.

26



Mit Kodes sind also Zeichensysteme bzw. Systeme von Regeln, die den Gebrauch und
die Kombination von Zeichen festlegen, gemeint, wobei kulturelle Konvention zur
entscheidenden Voraussetzung fiir das Zeichenverstehen wird; ,,zur Definition eines
Zeichens gehort seine Féhigkeit, aufgrund eines Kodes einen Zusammenhang zwischen

Signifikant und Signifikat herzustellen*’.

1.6 Kommunikation

Bei allen zeichenhaften Prozessen — Verwendung von Zeichen, Kombination bestimmter
Zeichen, Weitergabe des Wissens um den Zeichengebrauch an andere — findet
Kommunikation statt.

Kommunikation umfasst dabei sowohl den Gebrauch einer bestimmten Art von Zeichen
als auch die Verkniipfung von Zeichen zu Kodes; Kommunikation gebraucht Zeichen und
Kodes, um soziale Realitdt zu konstruieren, d. h. zu produzieren, zu erhalten, zu verbessern
und zu verwandeln. Kommunikation ermoglicht menschliche Interaktion.”

Wie bereits erwihnt, geht es Eco’* in der Semiotik um die Untersuchung aller
kulturellen Phédnomene — der Beziehung zwischen handelnden Menschen aufgrund
gesellschaftlicher Konventionen — unter dem Aspekt der Kommunikation. Er begriindet dies

folgendermaf3en:

»Die ganze Kultur ... [als Kommunikation] zu betrachten, heif3t nicht, dal die Kultur
nur Kommunikation ist, sondern dal} sie besser und tiefer verstanden werden kann, wenn
man sie unter dem Gesichtspunkt der Kommunikation betrachtet, und daB3 Objekte,
Verhaltensweisen, Produktionsverhéltnisse und Werte gesellschaftlich als solche
funktionieren, weil sie gerade semiotischen Gesetzen gehorchen.“”

Fir Eco erscheint die ganze Kultur als ein System von Zeichensystemen, ,,unabhingig

davon, ob es sich hier um Worter, Gegenstinde, Ideen, Werte, Gefiihle, Gesten oder

«76

Verhaltensweisen handelt“’”. Die Anwendung der Semiotik auf moglichst viele verschiedene

Bereiche des menschlichen Lebens erlaubt es, ,,alle Aspekte der Kultur und des sozialen

Lebens als Zeichen zu begreifen und gerade die Gegenstinde mit einzuschlieBen*’”.

2 Eco 1977: 170

3 Leeds-Hurwitz 1993: 15

" Eco 2002: 32ff.; 295f.

> Eco 2002: 36

® Eco 1977: 185f; vgl. Geertz 1973: 14
" Eco 1977: 42f.

27



Auch Peter H. Welsh fiihrt aus: ,,Artifacts are especially well suited to semiotic
analysis: they have meaning, they are structured both internally and in relation to other
objects, and they are employed with effect on the physical environment and on social
interaction.’®

An dieser Stelle konnte man einwenden, dass jedoch nicht alle Gegenstinde als
Kommunikationsmittel aufzufassen und aufgrund dessen auch nicht als Zeichen
interpretierbar sind, wie z. B. Kleidung, Hausrat und Hiuser, die auf den ersten Blick rein
funktionale Eigenschaften besitzen. Wie anfangs dargelegt wurde, beschiftigt sich auch
Saussure’’ bei der Untersuchung der Zeichen im Rahmen des sozialen Lebens nur mit den
von ihm speziell als Zeichen aufgefassten nichtverbalen Zeichen, wie der Schrift, dem
Taubstummenalphabet, symbolischen Riten etc. Eco® schlieBt sich hier jedoch der Ansicht
von Barthes an, demzufolge allein die Existenz einer Gesellschaft ausreicht, damit ,tout
usage est converti en signe de cet usage**'. So kann die Verwendung eines speziellen
Kleidungsstiickes auf das Geschlecht seines Triagers, das Wetter, moglicherweise den
Anlass, bei dem es getragen wird, verweisen. Der Gegenstand wird deshalb — unabhéngig
von seiner zeitlichen Verwendung — fortwéhrend zum Zeichen und indem er etwas mitteilt,

kommuniziert er auch.

1.7 Funktions- und Bedeutungsdimensionen von Zeichentrigern und Zeichen

Eco® zufolge kann meist zwischen Primir- und Sekundirfunktionen von Zeichentrigern
unterschieden  werden. Wihrend die Primérfunktion eines Topfes in der
Nahrungszubereitung liegt oder die eines Kleidungsstiickes in der Korperbedeckung und im
Schutz vor Wetter- oder Klimaeinfliissen, kann die Sekundérfunktion eines Topfes
beispielsweise durch seine Form in einer bestimmten Art der Benutzung fiir eine spezielle
Speise bestehen oder etwa bei einem verzierten Topf in der Darstellung bestimmter
kultureller Inhalte; die Sekundérfunktion eines Kleidungsstiickes kann durch die
Verwendung bestimmter Farben oder Schnitte ein besonderer Verwendungszweck oder
Ausdruck modischer Aufgeschlossenheit sein. Wie im Verlauf der Arbeit noch deutlich

werden wird, ist bei vielen Objekten vorrangig die Sekundarfunktion von Belang.

8 Welsh 1981: 327

7 Saussure 1972: 33

80 Eco 1977: 42f.; 2002: 296ff.
81 Barthes 1964: 113

82 Eco 1977: 43f.

28



Dariiber hinaus machen die von Hjelmslev und Barthes in der Fortfiihrung der
Gedanken Saussures zundchst fiir die Linguistik eingefiihrten und spdter auf die Semiotik
iibertragenen Begriffe Denotation und Konnotation auf die verschiedenen Bedeutungsebenen
eines Zeichens aufmerksam.® Unter Denotation wird dabei die direkte, unmittelbare und
offensichtliche erste Bedeutung eines Zeichens verstanden, unter Konnotation die indirekte,
assoziative, iibliche zweite, meist kulturspezifische Bedeutung eines Zeichens, die auf
Konventionalitét beruht.

Bei einem Topf als Zeichentrdger kann eine Verzierung als Zeichen gelten, welches
Denotation und Konnotation besitzt. Wahrend die Denotation der Verzierung eines Topfes in
dessen dsthetischer Aufwertung liegt, kann die Konnotation beispielsweise auf die
kulturspezifische Bedeutung der Verzierung als Klanabzeichen hinweisen.

Mit Denotation und Konnotation werden denkbare Perspektiven auf ein Zeichen sowie
die vielen verschiedenen, kulturspezifischen Dekodierungs- und
Interpretationsmoglichkeiten eines Zeichens aufgezeigt, da zwar die Denotation von allen
Menschen auf gleiche Art und Weise verstanden werden kann, ohne jedoch automatisch
gleiche Konnotationen (d. h. spezielle eigene Bedeutungen) hervorzurufen. Konnotationen
konnen in bestimmten kulturellen Zusammenhdngen eine bedeutendere Rolle spielen als
Denotationen.

Beide Begriffspaare, Primér- und Sekundérfunktion sowie Denotation und Konnotation,
sind flir semiotische Untersuchungen von groBer Wichtigkeit. Wéhrend sich die
Unterscheidung von Primir- und Sekundérfunktion auf den (materiellen) Zeichentriger
bezieht, benennen Denotation und Konnotation die Bedeutungen eines Zeichens. Es bleibt
jedoch anzumerken, dass eine konsequente Unterscheidung beider Bereiche, sowohl
Zeichentrager und Zeichen als auch Funktion und Bedeutung, in der Praxis hiufig nicht
moglich ist — z. B. bei Schmuck —, wie dies auch an zur Veranschaulichung angefiihrten
Beispielen in der semiotischen Literatur® festzustellen ist.

SchlieBlich kénnen Zeichen auch nach ihrer Beziehung zum Signifikat eingeteilt
werden, da das Signifikat eines Zeichens sowohl ein- als auch mehrdeutig sein kann. So
kann unterschieden werden zwischen: univoken Zeichen, die nur eine Bedeutung besitzen;
dquivoken Zeichen, die verschiedene, jedoch gleichgestellte Bedeutungen haben; p/urivoken

Zeichen, die entweder durch Konnotation oder z. B. durch Doppelsinnigkeit mehrdeutig

83 Hjelmslev 1974a: 83; 891f.; 98f.; 101f.; 1974b: 111ff.,; Barthes 1964: 163-165; Leeds-Hurwitz 1993: 26f;
No6th 2000: 150; Eco 2002: 102; 134; 310f.
8 Morris 1955: 95ff.; Eco 1977: 43f.; 2002: 310f.

29



sind; schlieBlich unbestimmten Zeichen, d.h. Symbolen, welche in ungenauem
Zusammenhang mit gewissen Signifikaten stehen. So zdhlen Ungenauigkeit und
Mehrdeutigkeit, d. h. Polysemie, in der Regel zu den grundlegenden Eigenschaften eines
Zeichens.®

Hansen®® legt dar, auf welche Weise bestimmte Bedeutungen iiber die Kombination
mehrerer einzelner Zeichen iibermittelt werden konnen. Die besondere Verkniipfung von
beispielsweise Farbe, Stoffart und Accessoires bei einem Kleidungsstiick kann eindeutigere
Botschaften iibermitteln als die jeweilige einzelne Verwendung, welche mehrere,
verschiedene Botschaften zuldsst. Durch die Kombination mehrerer Zeichen zu einem
,Ensemble”, die nach speziellen, schwer greifbaren Regeln erfolgt, kann jene
Mehrdeutigkeit jedoch aufgehoben werden. In diesem Zusammenhang hebt Hansen die sich
fir den einzelnen Zeichenbenutzer ergebende Gelegenheit zur individuellen
Zeichenverwendung hervor: Indem die Kombinationsregeln innerhalb einer Kultur zur
allgemeinen Kommunikation zwar relativ festgelegt, durch ihre verschiedenen
Kombinationsmoglichkeiten und die generelle Mehrdeutigkeit jedoch offen in der
Interpretation sind, bieten sich fiir das Individuum immer wieder Alternativen und Nischen
fiir personliche Gestaltung, Kreativitit und Interpretation. Die Eigenschaft ,,Etwas gegen die
Norm, aber dennoch ohne die Grenzen des Systems zu sprengen“®’ lisst Kultur zu einem

dynamischen Prozess werden.

1.8 Die Zeichenhaftigkeit von Kultur

Jurij Lotman et al.*® betrachten Kultur als Informationen iibermittelndes Zeichensystem,
dessen Aufgabe darin besteht, die Welt um die Menschen herum zu strukturieren und eine
soziale Sphére zu schaffen. Sie beschreiben Kultur als eine Institution, die eine Vielzahl an
aus Zeichen bestehenden Texten erschafft, wobei sie jene Texte als Verwirklichung von
Kultur ansehen. Als Texte werden dabei nicht nur Botschaften, sondern auch Riten, Kunst,
Musik u. d. verstanden. Die Untersuchung von Kultur als Zeichensystem beinhaltet dabei

auch die Untersuchung der Beziehungen zwischen Kultur, Zeichen und Bedeutung.®

% Eco 1977: 53ff; 111; vgl. Barthes 1985: 257f.

% Hansen 1995: 44f.; 48

*” Hansen 1995: 45

% Lotman 1974: 301ff.; Lotman/Uspenskij/Ivanov/Toporov/Pjatigorskij 1975: 57f.; 61ff.; Lotman/Uspensky
1978: 211ff.; 217f.

% vgl. Portis Winner 1989: 369

30



Wie bereits dargelegt, ist auch fir Eco’® der Mensch ein ,.symbolisches®, d. h. ein
zeichengebrauchendes Wesen, welches sich innerhalb seiner Kultur als komplexem
Zeichensystem mithilfe all der darin vorkommenden zeichenhaften Auspriagungen, wie etwa
Ideen, Werte,  Vorstellungen,  Verwandtschaftsbeziehungen = oder  materiellen
Kulturgegenstinden bewegt, erfahrt, austauscht und letztlich dariiber kommuniziert. Die
Semiotik wird damit, wie Eco es formuliert, ,zur wissenschaftichen [sic/] Form der
Kulturanthropologie*".

GleichermaBen sicht Roland Posner’ den Menschen als zeichenproduzierendes und
zeichenbenutzendes Wesen” und Kulturen als Zeichensysteme an, wobei sowohl
Gesellschaften als Ganzes als auch deren Mitglieder als Einzelpersonen kollektive bzw.
individuelle Kulturtrager und damit Zeichenbenutzer sind.

Er unterscheidet zwischen sozialer, materialer und mentaler Kultur: Unter dem sozialen
Aspekt versteht er die Gesellschaft mit ihren Institutionen, unter dem materialen Aspekt die
Zivilisation mit ihren Artefakten und unter dem mentalen Aspekt die in einer Kultur
entwickelten Ideen, Werte und Konventionen. Zivilisation als Menge der Artefakte einer
Gesellschaft und der Kenntnis ihrer Herstellung und Benutzung betrachtet er dabei als
Grundlage fiir Zeichenprozesse. Da Zeichenbenutzer notwendigerweise Kodes bendétigen,
um Texte — d. h. nach Posner’ Artefakte, die nicht nur einen Zweck oder eine Funktion
erfiillen, sondern auch eine kodierte Bedeutung in sich tragen — verstehen und interpretieren
zu konnen, geht er von einer semiotischen Verbindung zwischen sozialer, materialer und
mentaler Kultur aus: Eine Gesellschaft (soziale Kultur) besteht aus Zeichenbenutzern, deren
bedeutungstragende Artefakte Texte (materiale Kultur) sind, welche durch Kodes, d. h.
durch gesellschaftliche Normen und Werte (mentale Kultur), versténdlich und lesbar werden.
Kulturelles Handeln wird somit zum konventionellen, gesellschaftlich festgelegten

Zeichenprozess:

»Ein kulturelles Zeichensystem besteht aus individuellen und kollektiven
Zeichenbenutzern, die Texte produzieren, in denen mittels konventioneller Kodes
Botschaften formuliert sind, welche den Zeichenbenutzern die Bewiltigung ihrer
Lebensprobleme ermoglichen.

% Eco 1977: 42f.; 108; 185f.

o1 Eco 1977: 186

92 Posner 1989: 242; 249; 251; 253ff.; 265; 1991: 37-55
% ygl. Heeschen 2003: 3292

% Posner 1989: 255; 1991: 46

% Posner 1991: 53f.

31



Volker Heeschen’ schlieBlich beschreibt den Zeichenprozess als Akt zur Umwandlung des
Lebensnotwendigen und ZweckmafBigen in einen sozialen Sachverhalt mit Normen, Werten
und Verhaltensweisen.

Festzuhalten ist also, dass man durch die Untersuchung von kulturellen
Zeichensystemen und Zeichenprozessen einen Einblick in Normen, Werte, Verhaltens- und
Handlungsweisen einer Gesellschaft erhdlt, wodurch gemeinsame Vorstellungen, kollektive

Identitidten und kulturelle Weltbilder sichtbar werden.

% Heeschen 2003: 3287

32



2. Die ethnologische Symbolforschung

2.1 Zeichen in der Semiotik — Symbole in der Ethnologie

Zeichentheoretische Perspektiven und Methoden, wie sie die Semiotik entwickelt und
herausarbeitet, sind auch fiir die Ethnologie als Kulturwissenschaft, die das kulturelle und
soziale Leben anderer Gesellschaften untersucht, von groer Wichtigkeit. Nur durch Zeichen
und Zeichensysteme als bedeutende kulturelle Grundelemente werden Kommunikation und
Weitergabe kulturellen Wissens ermdglicht. Deshalb ist auch die Untersuchung von
insbesondere materiellen Kulturgiitern, Sozialstruktur, Mythen und Riten als Zeichensysteme
sinnvoll, weil sie deren Beziehungen zueinander und Polysemie von Zeichen und
Zeichensystemen umfassend beriicksichtigt. Dennoch ist — besonders die deutschsprachige —
Ethnologie bisher groBtenteils nur zdgernd auf semiotische Theorien und Methoden
eingegangen; zu sehr haftet sie bis heute noch hdufig an klassischen und traditionellen
Modellen — in der Museumsethnologie etwa an der stark deskriptiv oder auch
kunstethnologisch orientierten und dabei oft weniger methodisch ausgerichteten
Untersuchung und Darstellung von Artefakten, ohne das aufzugreifen, was in anderen
Wissenschaftszweigen, wie etwa in der ebenfalls als Kulturwissenschaft bezeichneten
Semiotik, an anschlussfdhigen und weiterfithrenden Untersuchungsmethoden auch fiir die
Ethnologie — wund hinsichtlich der vorliegenden Arbeit insbesondere fiir die
Museumsethnologie und ihre Objektbearbeitung — entworfen und ausgearbeitet wird.
Gleichwohl gibt es in der Ethnologie seit langem zeichenorientierte Ansdtze und
Herangehensweisen, nur fehlt zumeist deren Weiterentwicklung und Ankniipfung an die
Semiotik als eigenen Wissenschaftszweig fiir Untersuchungen dieser Art. Die Ethnologie hat
sich ebenso wie andere geisteswissenschaftliche Disziplinen nur selten wirklich dem
zugewandt, was die Semiotik unter den Uberbegriffen »Zeichen und ,,Zeichensysteme*
zusammenfasst und kategorisiert. In der Ethnologie dagegen ist nach wie vor vielmehr die
Rede von ,Symbol“, ,Symbolsystemen“ und ,Symbolforschung®, ohne in eigenen
Untersuchungen einmal das zu reflektieren, was die Semiotik mit Peirce beginnend bereits
vor etwa 100 Jahren zu differenzieren begonnen hat — und das, obwohl beide Disziplinen
duBerst dhnliche Untersuchungsziele verfolgen — ndmlich die Beobachtung und Analyse

kultureller und kommunikationsorientierter Phinomene innerhalb einer Gemeinschalft.

33



So verwenden die Ethnologie und andere geisteswissenschaftliche Disziplinen auf der
einen sowie die Semiotik auf der anderen Seite den Begriff ,,Symbol*“ jeweils in
unterschiedlichen Zusammenhéngen: Wihrend die Ethnologie ,,Symbol* meist tibergreifend
als ,,Bezeichnung® fiir Sinnbilder verschiedenster Art gebraucht97, meint der Ausdruck in der
Semiotik, wie bereits dargestellt, lediglich eine Untergruppe des Uberbegriffs ,,Zeichen*, bei
dem etwas durch etwas anderes reprisentiert wird. Symbol im semiotischen Sinne verweist
also nur auf eine bestimmte Zeichenklasse und erlaubt auf diese Weise tiefergreifende
Untersuchungen von Zeichenaspekten, weil sie den variablen Einsatz sowie die Polysemie

von Zeichen besser beriicksichtigt.” Der in der Ethnologie

»gebrauchte Begriff ,Symbol’ ist vielfaltiger, umfassender und zuweilen weniger klar
definiert: Ein Bild, ein Objekt, ein Sinnbild, ein Vorgang, ein Zeichen oder Anzeichen
werden Symbole fiir eine geistige, libersinnliche oder begrifflich noch nicht erfaBBte

Wirklichkeit. In diesem Sinne ist alles Symbol, was die Semiotik als Symbol, Ikon oder

Index zu differenzieren vermag*®’.

Es sei an dieser Stelle angemerkt, dass der in diesem — die ethnologische ,,Symbol“forschung
zum Gegenstand habenden — Kapitel verwendete Begriff ,,Symbol“ ein ethnologischer und
nicht ein semiotischer ist und so eingesetzt wird, wie es die Absicht der jeweiligen
Ethnologen oder auch anderer Geistes- bzw. Sozialwissenschaftler gewesen ist (einige
wenige Ethnologen sprechen jedoch sogar von ,,Zeichen® und ,,Zeichensystemen® statt von
,Symbolen“ und ,Symbolsystemen“!). So werden im Folgenden die wichtigsten
ethnologischen Uberlegungen und Theorien zur Symbolforschung zusammengefasst
vorgestellt, wobei besonderes Augenmerk auf der zeichen- bzw. symboltheoretischen
Untersuchung materieller Kulturgiiter liegt, denen in dieser Arbeit spezielle Bedeutung

zukommt, so dass zunéchst auch einige definitorische Probleme diskutiert werden.

°7 vgl. hierzu jedoch auch davon durchaus abweichende Definitionen, wie jene von Johansen (1993: 196), fiir

die das Symbol dem ,,sozio-religiésen Bereich zuzuordnen ist.

% vgl. Lurker 1994: 1027f.; N6th 2000: 178ff.

* Heeschen 2003: 3281
Ingrid Heermann (1977: 132ff.) differenziert in ihrer Betrachtung melanesischer Kunst {iberdies wiederum
zwischen Zeichen als ,,unmittelbar {ibersetzbaren Darstellungen und Symbolen, die ,,nicht ohne weiteres
erkennbar [sind], sondern sich erst aus dem gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang [erschlieBen]*.
Ina R. Dinerman (1981: 807ff.) schlieBlich setzt die Begriffe ,,Zeichen* und ,,Jkon* gleich, so dass sie in
ihrem in der Methode semiologisch beabsichtigten Aufsatz iiber die Kunst der Iatmul lediglich von ,,icons*
spricht und keine weitere Zeichendifferenzierung vornimmt.

34



2.2 Kultur als Symbol- und Bedeutungssystem

Kultur meint hier zundchst ganz allgemein sdmtliche immateriellen und materiellen
menschlichen Errungenschaften einer Gemeinschaft, d.h. sowohl Denkweisen und
Handlungsprinzipien als auch alle gegensténdlichen Dinge, die zusammen ,,jenes komplexe
Ganze“ bilden, das bereits weitgehend in Edward Burnett Tylors'® bekannter und
grundlegender Kulturdefinition genannt wird.'"'

Alfred Louis Kroeber und Clyde Kluckhohn'®® heben in ihrer Ubersicht iiber die
unterschiedlichsten ~ Kulturdefinitionen in  einer  eigenen  Begriffsbestimmung
verhaltensorientierte und symbolische Aspekte von Kultur hervor, indem sie davon
ausgehen, dass Kultur aus expliziten oder impliziten Mustern von Verhalten und fiir
Verhalten besteht, welche durch Symbole erworben und {ibermittelt werden. Diese
Verhaltensmuster finden ihren Ausdruck auch in Artefakten. Kultur besteht demzufolge aus
iiberlieferten Ideen und Gedanken und den mit ihnen verbundenen Werten; kulturelle
Systeme sind zum einen Produkte von menschlichem Handeln, zum anderen aber auch
bestimmende Elemente zukiinftiger Handlungen. Nach dieser Ansicht spiegelt sich das
Verhalten innerhalb einer Kultur auch in den vorhandenen materiellen Objekten wider, und
zwar sowohl durch die Herstellung derselben als auch in ihrer Benutzung.'”

Eine weitere Kulturdefinition, die diese Aspekte ebenfalls hervorhebt, wurde von James

L. Axtell formuliert:

»-.. culture is an idealized pattern of meanings, values, and norms differentially shared
by the members of a society, which can be inferred by the non-instinctive behavior of
the group and from the symbolic products of their actions, including material artifacts,
language, and social institutions.*'*

Demzufolge wird Kultur aus dieser ethnologischen Perspektive als Bedeutungs- und
Wertesystem aufgefasst, welches von den Gesellschaftsmitgliedern gebildet und geteilt wird
und sich aus Sprache, sozialen Verhaltensweisen und Institutionen sowie materiellen

Artefakten als Produkt symbolischer Handlungen ableitet.

1% Tylor (1958: 1): ,,Culture or Civilization, taken in its wide ethnographic sense, is that complex whole which
includes knowledge, belief, art, morals, law, custom, and any other capabilities and habits acquired by man
as a member of society.”

1% vgl. Herskovits 1958: 95; White 1987a: 174

192 Kroeber/Kluckhohn 1952: 181

1% vgl. Gerbrands 1990: 47; 51

1% Axtell 1981: 6

35



Im Gegensatz zur Semiotik, die Kultur als komplexes Zeichensystem ansieht, innerhalb
dessen sich die Menschen als zeichengebrauchende Wesen erfahren und austauschen, fasst
die Ethnologie Kultur mehr als Symbol- oder Bedeutungssystem auf; diese Differenzierung
stellt keinen direkten Widerspruch dar, doch werden unterschiedliche Akzente gesetzt,
indem es der Semiotik mehr um Zeichen und Zeichensysteme, der Ethnologie hingegen um
Bedeutungen als Produkte symbolischer Handlungen geht. Zweifellos iiberschneiden sich
beide Perspektiven erheblich, doch geht die Semiotik etwas genauer vor, wenn sie zunichst
von Zeichensystemen innerhalb einer Kultur ausgeht und nicht wie die Ethnologie die
Bedeutung, die ja erst aus der Interpretation von Zeichen bzw. Zeichensystemen resultiert,
an den Beginn der Definition stellt. Kulturen sind also mehr als Zeichensysteme aufzufassen,
welche bestimmte Bedeutungen iibermitteln.

> alle

Unter materieller Kultur werden in der vorliegenden Arbeit im Sinne Hahns'
Dinge verstanden, die innerhalb einer Kultur Verwendung finden oder Bedeutungen
besitzen, wobei nicht nur alle von Menschen hergestellten gegenstdndlichen Dinge und
Bauwerke — sowohl des alltiglichen als auch rituellen Gebrauchs'*® — gemeint sind, sondern
auch Nahrungsmittel sowie von Menschen gestaltete Landschaftsteile miteinbezogen
werden.'”” Bewusster als bei Hahn wird hier jedoch davon ausgegangen, dass alle in einer
Kultur verwendeten Gegenstinde mit Bedeutung versehen sind und alle — oder zumindest die
meisten — mit Bedeutung versehenen Gegenstdnde in irgendeiner Weise auch Verwendung
finden.

Zum Gebrauch des Begriffs ,,Materielle Kultur“ wurden von verschiedenen Seiten
kritische Stimmen erhoben, so z. B. von Gerhard Schlatter und Hansjiirgen Miiller-Beck,
nach deren Ansicht mit jener Bezeichnung eine Abgrenzung zur geistigen und damit im
allgemeinen auch als iibergeordnet geltenden Kultur verbunden wird. Sie schlagen deshalb
vor, von ,,materieller Ausriistung“108 bzw. von ,materieller Ausstattung der Kultur“'” zu
sprechen. Auch fiir Ulla Johansen''’ impliziert die Unterscheidung von ,materieller” und

»geistiger™ Kultur die Auffassung, dass zur Herstellung materieller Kulturgegenstinde keine

geistigen Befdhigungen vonndten sind und der Begriff ,,materielle Kultur* ferner als eigener

195 Hahn 1999: 247f.

196 Barfield 1997b: 311

197 vgl. Reynolds 1983: 213; Pearce 1989a: 2
198 Schlatter 1985: 8

1% Miiller-Beck 2003: 129ff.

10 yohansen 1992: 4; 7

36



Teilbereich innerhalb der Ethnologie neben anderen, wie Wirtschaft oder Religion,
angesehen wird.

Da es im Rahmen dieser Arbeit jedoch selbstverstindlich erscheint, dass materielle
Kultur nicht losgelost von okonomischen, soziostrukturellen, religiosen und sonstigen
geistigen Kulturaspekten betrachtet werden kann und es sich bei materiellen Kulturobjekten
als Resultate menschlichen Handelns um AuBerungen und materielle Formen immaterieller
Konzepte, Ideen und Glaubensvorstellungen handelt und demnach also aufgezeigt werden
soll, auf welch komplexe Weise materielle und geistige Kultur miteinander vernetzt sind und
interdependente Teile desselben Ganzen bilden, wird der Begriff ,,materielle Kultur* hier
Verwendung finden. ,,Materielle” und ,,geistige Kultur® werden hier nicht als trennbare
Einheiten verstanden, sondern dienen lediglich der analytischen Unterscheidung beider
Bereiche, bevor durch deren Zusammenfiihrung die Komplexitdt der Gesamtkultur dargelegt
werden kann,'"!

Wie viele andere verwendet beispielsweise auch Thomas J. Schlereth''? den Terminus
,materielle Kultur”, da dieser den Aspekt einer Herstellung durch Menschen (im Gegensatz
zur Bezeichnung ,,Objekte”) beinhaltet, einen Bezug zwischen dinglichem Objekt und
menschlichem Verhalten impliziert und somit die komplexen Interaktionen zwischen
Schopfer und seiner Kultur aufzeigt: ,,Material Culture is the ideas about objects external to
the mind resulting from human behavior as well as ideas about human behavior required to
manufacture these objects.*!"?

Die Bezeichnung ,materielle Kultur* geht ihm zufolge von einer ,Kultur hinter dem
Material*“ aus und bezieht sich infolgedessen sowohl auf den Untersuchungsgegenstand —
Material — als auch auf seine generelle Absicht — das Verstehen der (dahinter stehenden)
Kultur, auch wenn er eingesteht, dass der Begriff ,,materielle Kultur® widerspriichlich ist, da
es sich bei dieser im engeren Sinne nicht um Kultur, sondern um ein Produkt von Kultur
handelt. ,,Materielle Kultur® umschreibt flir Schlereth dennoch am genauesten ihren
Untersuchungsgegenstand, wohingegen den Bezeichnungen ,Artefakte — d.h.
handwerklich hergestellte und somit zumindest in indirektem Bezug zu einem menschlichen
Wesen stehende Dinge114 — und ,,Objekte” — d. h. Dinge mit fehlendem Bezug zu einer

menschlichen Tétigkeit — lediglich allgemeinere Bedeutung zugemessen werde.

"1 vgl. Thiel 1993: 182; Feest 1999: 1; Glassie 1999: 41f.; Hahn 2000: 155
"2 Schlereth 1985: 2ff; vgl. 1992: 18-21

'3 Schlereth 1985: 3

14 vgl. Feest 1999: 32

37



Es sei an dieser Stelle angemerkt, dass in dieser Arbeit dem Begriff ,,Objekte* gleiche
Bedeutung wie der Bezeichnung ,,materielle Kultur* (und auch ,,Artefakte) zukommt, da im
vorliegenden Zusammenhang mit ,,Objekten entweder die Stiicke einer Museumssammlung
oder zumindest materielle Objekte einer Kultur, in jedem Fall also von Menschen
hergestellte Gegenstdnde gemeint sind.

Obwohl auch Hans Fischer'"” die Bezeichnung ,,materielle Kultur* gebraucht, gibt er zu
bedenken, dass diese bei der gleichzeitigen Verwendung einer verhaltensorientierten
Kulturdefinition im Sinne Kroebers und Kluckhohns ungenau ist, da materielle Dinge
ebenso wenig wie Verhalten selbst Kultur sind, sondern vielmehr Ergebnisse oder Ideen von
Kultur. Materielle Dinge sind durch Sinngebung Ausdruck von Kultur.''

Die Wichtigkeit von materieller Kultur und ihrer Untersuchung kann somit nicht stark
genug betont werden, sie macht einen gro3en Teil des kulturellen Lebens jeder Gesellschaft
aus, beeinflusst kulturelle Glaubensvorstellungen und soziales Verhalten und wird durch
diese beeinflusst, ist also keine zu unterschitzende Dimension, auch wenn der Untersuchung
materieller Kultur lange Zeit keine herausragende Bedeutung zukam.'"”

In Anlehnung an die semiotische Auffassung von Zeichensystemen wird hier unter dem
ethnologischen Begriff Symbolsystem die Gesamtheit von Symbolen als ,,.Dingen®, die fiir
etwas anderes stehen, verstanden, wobei verschiedene Symbolsysteme die kulturellen
Konzepte in jeweils verschiedenen Medien transportieren. Durch das Symbolsystem
materieller Kulturobjekte werden andere Dinge ausgedriickt als etwa durch Sprache,
Verhaltensweisen, Mythen oder Rituale. Sie alle erginzen sich gegenseitig und
kommunizieren gemeinsam die Inhalte einer Kultur.''"® Im Rahmen dieser Arbeit bilden
materielle Kulturgiiter die Ausgangsbasis zur Untersuchung einer Kultur; sie sollen in einem
zweitem Schritt jedoch mit anderen kulturellen Symbol- bzw. Zeichensystemen
zusammengefiihrt werden, weil nur dann die Betrachtung von Objekten als Zeichentrigern
unter Beriicksichtigung des kulturellen Kontextes aussagekréftig ist.

Innerhalb einer Kultur finden also verschiedene Ausdrucksmoglichkeiten Verwendung,
wobei materielle Kultur lediglich eine Art der kulturellen AuBerung oder Mitteilung darstellt
und dieser Bereich von manchen Kulturen (wie z. B. den Sepik-Kulturen) stiarker betont wird

als von anderen.

5 Fischer 1993: 153f.

16 ygl. Kroeber/Kluckhohn 1952: 67; 155

17 7. B. Reynolds 1983: 209ff.; Schlereth 1985: 1£.; Stott/Reynolds 1987: 1f.; Johansen 1992: 1-5
"% ygl. Barth 1975: 224; Gerbrands 1990: 47f.; 50; Jeudy-Ballini/Juillerat 2002: 4

38



Adrian A. Gerbrands schreibt iiber die Botschafteniibermittlung durch Objekte:

,It is through things that man visualized, admittedly mainly for his own purposes, ideas
and thoughts that shape his culture, his particular communication system. They are the
picture-book of his culture... All we have to do is to learn how to read it.“'"’

Es sei schlieBlich angemerkt, dass in dieser Arbeit davon ausgegangen wird, dass Objekte
generell Zeichen-'*" bzw. Bedeutungstriger und damit Mittel zur Kommunikation sind und
nicht unterschieden werden kann zwischen einer ihnen ,urspriinglich zugedachten

121
Anwendung*

oder Funktion und ihnen zusitzlich zugeschriebenen Bedeutungen. Hier
wird nicht angenommen, dass die Funktion eines Objekts vor dessen ,,symbolhafter®
Bedeutung gebildet wurde, sondern dass Funktion und Bedeutung vielmehr nebeneinander
bestehen. Uberdies wird die Annahme einer primiren Funktion und einer sekundiren
Bedeutung beispielsweise auch bei der Betrachtung von Schmuck — aus zeichen- bzw.
symboltheoretischer Perspektive ein reiner Bedeutungstrager — problematisch. Auch Richard
J. Parmentier betont: ,the pragmatic function or the means-ends relationship is not at the
other extreme from meaning*'*.

Mary Douglas und Baron Isherwood schlagen wiederum eine Perspektive vor, welche
den Funktionsgedanken materieller Kulturgiiter nahezu vollstindig vernachldssigt und
stattdessen vielmehr deren symbolische Bedeutungsebene in den Vordergrund riickt: ,,Forget
that commodities are good for eating, clothing, and shelter; forget their usefulness and try
instead the idea that commodities are good for thinking; treat them as a nonverbal medium
for the human creative faculty.«'*’

Douglas und Isherwood soll darin gefolgt werden, Objekte als Kommunikationsmittel
und Bedeutungstriger anzusehen, wie dies auch Barthes'** und Eco'® postuliert haben. Die
Funktion von Objekten dariiber hinaus jedoch zu ignorieren, sollte nicht die daraus logisch

- 126
folgende Konsequenz sein.

Legt man das Augenmerk — wie es in der Ethnologie leider
immer noch allzu hdufig geschieht — iiberwiegend auf die Untersuchung der Funktion, d. h.

also der Aufgabe, Leistung oder des Zweckes eines Gegenstandes, beschneidet man sich

9 Gerbrands 1990: 51

120 4. h. Symboltriger im ethnologischen Sinne
12l Eeest/Janata 1999: 2; 9; vgl. Feest 1993: 143
122 parmentier 1997: 44

'2 Douglas/Isherwood 1996: 40f.

124 Barthes 1964: 113

125 Eco 1977: 42f.; 2002: 296ff.

126 vgl. Spittler 1993: 180; Veit 2003: 25f.

39



selbst in seiner Erkenntnismoglichkeit, da Aspekte in Bezug auf symbolische Bedeutungen,
d. h. auf das zum Ausdruck Gebrachte, den ,,Sinn*, auler acht gelassen werden. Doch gilt
dies auch, wenn man sich nur auf die Analyse unter dem Aspekt der Kommunikation
konzentriert und die Funktion eines Gegenstandes (als weitere Informationsquelle) nicht
berticksichtigt. Deshalb werden hier beide Dimensionen miteinander verbunden. Douglas
und Isherwood werden insofern als richtungsweisend angesehen, als sie auf sehr markante
Weise auf die gingige Uberbewertung des Funktionsgedanken hingewiesen haben. In dieser
Arbeit geht es selbstverstandlich um das Zusammenspiel von Funktion und Bedeutung,
wobei jedoch der Bedeutung weitaus groleres Interesse zukommt: Die Funktion gibt
gewissermallen Hinweis auf den Rahmen und damit den Kontext, innerhalb dessen die

Bedeutung zum Tragen kommit.

2.3 Der Mensch als symbolverwendendes Wesen

Symbolorientierte Perspektiven spielen in der Ethnologie bereits seit lingerem eine Rolle. So
betrachtet Leslie A. White die Verwendung von Symbolen als Grundlage menschlichen
Verhaltens. Er definiert das Symbol als ein ,,Ding®, welches seine Bedeutung von denjenigen
erhilt, die es verwenden, und welches jede erdenkliche duflere Erscheinungsform besitzen
kann, ,,it may have the form of a material object, a color, a sound, an odor, a motion of an
object, a taste“'?’. Auf diese Weise unterscheidet der Symbolgebrauch den Menschen vom

128

Tier. © Nur der Mensch besitzt die Fahigkeit, Handlungen und Objekten Bedeutung zu

geben und auch jene Bedeutungen zu verstehen, die von anderen Menschen verlichen

129

werden. ©~ Der Gebrauch von Symbolen meint jene Art des Verhaltens, bei welcher

nichtbemerkbare Bedeutungen erzeugt und verstehbar gemacht werden. ,,Symboling is

trafficking in non-sensory meanings.*'*"

Kultur besteht aus der Verwendung von Symbolen,
wie Sprache, materiellen Objekten, Sitten, Glaubensvorstellungen etc., deren Beziehungen
zueinander flir White von besonderem Interesse sind. Die symbolische Kommunikation, d. h.
die Durchflihrung sozialer Handlungen sowie der Gebrauch von Objekten, ist ihm zufolge

ein entscheidendes Grundelement von Kultur.'*!

127 White 1949: 25

128 vgl. Heeschen 2005: 872; 876

129 White 1949: 22; 33ff.; 1987b: 273-277

30 White 1987b: 274

Bl White 1949: 15f; 34; 39; 1987a: 177-181; 183; 186; 195; vgl. Herskovits 1958: 314f.

40



Fiir Marshall Sahlins stellt ein wesentliches Charakteristikum von Kultur deren Vielfalt
sowie die darin breit gefacherten Moglichkeiten in der Verwendung von Symbolen dar. Die
Besonderheit und Einzigartigkeit des Menschen wird nicht von seiner materiellen Umwelt,
von der er umgeben ist, bestimmt, sondern liegt in seiner nach eigenen Vorstellungen und
Bedeutungen gestalteten Lebensweise.'”> Sahlins wendet sich damit gegen die Auffassung,
»that human cultures are formulated out of practical activity and, behind that, utilitarian

133

interest” ", Vielmehr erfolgt der Gebrauchswert eines Gegenstandes aus seiner Bestimmung

im sozialen Leben, ,,in which men reciprocally define objects in terms of themselves and

themselves in terms of objects*'**

. Die von einer Gesellschaft ausgewihlten Bedeutungen
eines Objekts, an welche sich ein gewisser Gebrauchswert fiir eine spezielle Personengruppe
anschlieft, werden nicht durch dessen &uflere Erscheinungsform, sondern kulturell
festgesetzt. So wendet sich Sahlins ebenfalls bereits gegen eine Uberbewertung der Funktion
eines Gegenstandes im Gegensatz zu dessen Bedeutung.

Auch der Kulturphilosoph Ernst Cassirer sieht den Mensch als ein Wesen an, das
Symbole erschafft und gebraucht. Wie bei Peirce bilden Cassirer zufolge symbolisches
Denken und Handeln Grundeigenschaften des menschlichen Lebens. Durch Symbole teilt
sich der Einzelne seinen Mitmenschen und der Welt mit. Alle Taitigkeiten des Menschen
werden durch Symbolsysteme vermittelt, seine Identitdt gestaltet der Mensch zu einem
groBBen Teil durch die Verwendung von Symbolen. Als ,,symbolische Formen* bezeichnet
Cassirer Sprache, Mythos, Religion, Kunst, Geschichte und Wissenschaft, mit deren Hilfe
sich die Menschen die Welt verstehbar machen. Diese ,,Bestandteile des symbolischen
Universums* — sprachliche Formen, kiinstlerische Bilder, mythische Symbole und religiose
Riten — stellen zugleich die ,,vielgestaltigen Fiden“'?® dar, aus denen das Symbolnetz oder
Symbolsystem des Menschen gefertigt ist. So betrachtet er den Menschen — &hnlich wie
White — als symbolverwendendes Wesen, als ,,animal symbolicum“l36. Kultur ist dabei die
Gesamtheit menschlicher Symbolsysteme, durch die der Mensch gesellschaftliche
Lebensformen aktiv hervorbringen und verindern kann."’ Cassirers erkenntnistheoretisches
Werk hatte (nach anfinglicher Zuriickhaltung) grofen Einfluss auf semiotische und auch

symbolethnologische Denkweisen und Arbeiten.

132 Sahlins 1976: viii; 62-66; 168f.; 206f.; 211f.

133 Sahlins 1976: vii

134 Sahlins 1976: 169

135 Cassirer 1996: 50

136 Cassirer 1996: 51

37 Cassirer 1996: 49-51; 58ff.; 63-67; 71; 336ft.; 2001: 7; 10; 16f.; 24

41



Die Philosophin Susanne K. Langer, eine Schiilerin Cassirers, flihrte dessen
Ausfiihrungen fort und nahm Interpretationen des Rituals und des mythischen Denkens vor.
Sie legt, dhnlich wie vor ihr Peirce und Cassirer, dar, dass die Verwendung von Symbolen
zum Wesen des Menschen gehort, und Symbole Instrumente des Denkens sind bzw. Denken
symbolisch ist. In ihrer Symboltheorie zeigt sie auf, dass es neben der Sprache als
,diskursiver Symbolik* fiir den Menschen weitere Symbolsysteme zur Ubermittlung von
Erfahrungen  gibt.”®  Wihrend  Sprache  einzelne,  voneinander  isolierbare
Bezeichnungseinheiten und eine Syntax besitzt, die deren Bezichungen regelt
(Nacheinander-Anordnung von Wortern), wird im Gegensatz dazu durch ,prisentative
Symbolik*, d. h. durch Bilder, Mythen und Riten (Nebeneinander-Anordnung und bildhafter
Aufbau), die Ubertragung von Erfahrungen jenseits der Sprache ermdglicht. Der Unterschied
zwischen diskursiver und prisentativer Symbolik liegt vor allem darin, dass sprachliche
Elemente unabhéngig vom Kontext festgelegte Bedeutungen besitzen und {ibersetzbar sind,
wohingegen prisentative Symbole keine feststehenden Einzelbedeutungen, sondern variable
Mehrfachbedeutungen abhingig vom jeweiligen Kontext aufweisen. Sie sind nicht
iibersetzbar und nur durch ihre Beziehungen und durch die Bedeutung des Ganzen
verstehbar.'>’

Hier wird bereits die Kontextabhidngigkeit etwa von Mythen, Riten und Objekten im
Vergleich zur relativen Kontextunabhidngigkeit von Sprache hervorgehoben, indem das
Verstehen prisentativer Symbole an die Kenntnis des kulturellen Sinnzusammenhangs
gebunden ist und der Interpretation bedarf, um die jeweils kontextabhingige Bedeutung zu
erfahren, wohingegen diskursive Symbole, wie Worter — zumindest in den meisten Féllen —
auch ohne kulturelles Hintergrundwissen verstehbar sind, da sie weit weniger in ihrer

Bedeutung variieren.

2.4 Symbolische Kommunikation als Grundlage von Kultur

Ahnlich wie die Semiotiker fassen auch einige Ethnologen symbolische Kommunikation als

Grundlage von Kultur auf. Die Kultur- und Kommunikationswissenschaftlerin Leeds-

140

Hurwitz ™ sieht Kultur etwa ,,as a set of systems or codes of symbols and meanings* und

138 Langer 1967: 451f.; 611f; 87ff.
9 Langer 1967: 71-74; 80ff.; 96ff.
10 [ eeds-Hurwitz 1993: 17

42



Kommunikation ,,as human symbolic activity”’; Gerbrands'*' nennt Kultur ein Zeichen- und
Kommunikationssystem zur Vermittlung gleicher Bedeutungen und Vorstellungen, ohne das
ein Zusammenleben von Menschen in einer Gemeinschaft nicht mdoglich ist. Auch
Douglas'** zufolge ist Kommunikation nur unter Verwendung von Symbolen méglich, da
diese — wie auch nach Peirce, Cassirer und Langer — die wichtigsten Instrumente
menschlichen Denkens bilden und nur durch sie Normen und Werte ausgedriickt werden
konnen. Fiir Lévi-Strauss bilden Zeichen und Symbole ebenfalls die Grundlage menschlicher
Kommunikation: ,,... tout est symbole et signe qui se pose comme intermédiaire entre deux
sujets.«'*

Fredrik Barth'** betrachtet Kulturen als Botschaften enthaltende
Kommunikationssysteme. Das Wissen innerhalb einer Kultur wird iiber Kodes vermittelt
und kommuniziert, wobei nicht nur Sprache, d. h. sowohl Gespriache als auch das Erzdhlen
von Mythen, das Singen von Liedern u. 4., sondern auch nichtsprachliche Ausdrucksweisen
und Symbole eingesetzt werden, wie Objekte und vor allem rituelle Handlungen, von denen
Barth wiederum die Initiationsriten'* als Kommunikationsform besonders interessieren.
Formen und Inhalte symbolischer Aktivitét stehen flir ihn im Vordergrund, da Wissen nach
Barth durch — mehrdeutige, verschieden interpretierbare — Symbole strukturiert wird.

Hier wird deutlich, dass Barth zwar einerseits bereits semiotisch orientierte
Uberlegungen, etwa zu Kodes und kulturinterner Kommunikation, iibernimmt und in den
eigenen Forschungsansatz integriert, dabei jedoch auch eine eigene Definition von Symbolen
als nichtsprachlichen AuBerungen vornimmt und damit wiederum von der eigentlichen
semiotischen Grundannahme abweicht.

Eine eigene Begriffsbestimmung in Bezug auf den semiotischen Zeichenbegriff formt
auch Edmund Leach, Vertreter der britischen social anthropology, wenn er dabei jedoch
auch andere Uberlegungen der Semiotik wiederum iibernimmt. So betrachtet er
Kommunikation verbaler und nichtverbaler Art zwischen Menschen zur Vermittlung von
Information als Grundlage von Kultur."*® Er schreibt hierzu: ,,Human communication is

. . . . . . 14
achieved by means of expressive actions which operate as signals, signs and symbols.“"’

! Gerbrands 1990: 46

"2 Douglas 1970: 10; 38

143 Lévi-Strauss 1973: 20

4 Barth 1975: 11; 15-18; 105f,; 157; 262-267

145 dargestellt am Beispiel der Baktaman in Neuguinea
146 Leach 1976: 2; 43

147 Leach 1976: 9

43



Er geht von der Annahme aus, dass alle nichtverbalen Dimensionen einer Kultur, wie
z. B. Gesten, Kleidung, Nahrungsmittel, Hausrat, Bau- und Siedlungsweisen, als Triger
kodierter Informationen zu bestimmten Mustern mit grammatischen Regeln
zusammengesetzt sind.'*® Danach treten Zeichen, wie es auch in der Semiotik
hervorgehoben wird, nicht isoliert auf, sondern gehdren jeweils zu einer Klasse
unterscheidbarer Zeichen, die ihre Funktion innerhalb eines bestimmten kulturellen Kontexts
erfiillen; ein Zeichen {ibermittelt nur dann eine Information, wenn es mit anderen Zeichen
oder Symbolen aus dem gleichen Kontext in Verbindung steht. Zeichen gehdren also
bestimmten Kategorien an, wobei ihre Bedeutung erst durch die Abgrenzung zu anderen
Zeichenkategorien bestimmt wird.'*’

Geistige Ideen werden Leach zufolge entweder in Mythen durch die Darstellung der
Handlungen iibernatiirlicher Wesen, durch die Herstellung bestimmter materieller Objekte
oder durch die Inszenierung dieser Ideen und Vorstellungen in speziellen Rdumen oder
Gebiduden ausgedriickt, wobei er die wechselseitige Abhingigkeit von Mythen, Objekten
und Rédumen hervorhebt. Einen fiir den Ethnologen besonders wichtigen Bereich von
Objekten als materiellen Symboltragern und Trigern geistiger Ideen stellt fiir Leach das
religiose Ritual dar. Er beschreibt das Ritual als ein kulturell definiertes, symbolisches
Verhalten und als bestimmtes Kommunikationssystem, bei dem sich die einzelnen
Ritualelemente aufeinander beziehen und als Informationstriger anzusehen sind. Jedes
symbolische Element gehort zu einem komplexen System von kulturell festgelegten
Bedeutungen, so dass das Ritual als Ganzes zur Ubermittlung kollektiver Botschaften dient.
Leach, der durch den Strukturalismus beeinflusst war, unterstreicht dabei besonders die auch
von der Semiotik betonte notwendige Kombination von Ritualelementen zu
Gesamtbotschaften, die erst durch den Kontrast zu anderen Ritualelementen entstehenden
Bedeutungen und die zum Verstehen der Botschaft notwendige Kenntnis des kulturellen
Kontextes. Ohne Untersuchung des kulturellen Kontextes ist eine eindeutige
Bedeutungszuordnung in den allermeisten Féllen nicht moglich, da haufig das Problem der
Mehrfachbedeutung besteht, was Leach am Beispiel der Verwendung von - stets

polysemen — Farben bei Objekten deutlich macht."”

148 vgl. Lévi-Strauss, z. B. 1990: 691f.; siche hierzu auch das Kapitel iiber Semiotik
91 each 1976: 10; 13; 33; 48f; 55
1501 each 1976: 5f.; 37f,; 45; 59f.; 95f.

44



Zeichen bzw. Symbole bilden folglich nicht nur einen Teil der Kultur, sie sind zu einem
grolen Teil auch kulturspezifisch, da verschiedene Kulturen verschiedene Zeichen bzw.

Symbole verwenden und verschiedene Bedeutungen (zu verschiedenen Zeiten) auswihlen:

»-.. cultures (...) establish different symbol systems (...) and construct different universes
of meaning in response to the ends of balancing the individual’s and the community’s
interests.*"’

,»The creation and use of symbols is connected with the numerous ways of creating
,differences’ and different cultures.”'*

Ahnliches schreibt auch Michael Schudson:

,»Culture is not a set of ideas imposed but a set of ideas and symbols available for use.
Individuals select the meanings they need for particular purposes and occasions from the
limited but nonetheless varied cultural menu a given society provides. ... The study of
culture is the study of what meanings are available for use in a given society from the
wider range of possible meanings; the study of culture is equally the study of what
meanings people choose and use from available meanings.«'>

Und Gerbrands meint schlie3lich:

,For each human group has made its own choice, from among the profusion of
possibilities to which a group has access, for arranging and classifying the surrounding
world. In doing so, each community created its own specific culture, each using its own
specific, culturally defined sign system.'>*

Betrachtet man, wie dies auch die ethnologische Symbolforschung tut, Zeichen bzw.
Symbole also als Teil einer aus wéihlbaren Bedeutungsmustern zusammengesetzten Kultur,
ist folglich gleichermaBBen die Kommunikation kulturspezifisch, da sie auf den kulturinternen

Vereinbarungen ihrer Benutzer beruht.'>

Zeichen bzw. Symbole konnen nicht nur aus
semiotischer, sondern auch aus ethnologischer Sicht dazu genutzt werden, soziale, religidse
oder politische Bedeutung an die nichste Generation weiterzugeben. Sie erschaffen soziale
Wirklichkeit, indem sie es dem Menschen ermoglichen, etwas iiber sich selbst zu erzéhlen;
so kann Information auch iiber lange Zeit und iiber Generationen weitergegeben werden.

Menschen verwenden Zeichen bzw. Symbole also nicht nur zur Kommunikation von

"I Heeschen 2005: 872

132 Heeschen 2005: 876

133 Schudson 1989: 155f.; vgl. Pearce 1989b: 48; 1992: 26

154 Gerbrands 1990: 46

'3 ygl. z. B. Firth 1973: 81; 208; Hansen 1995: 37; Heeschen 2003: 3283f.

45



Informationen mit anderen Menschen, sondern auch zur Kommunikation iiber und mit sich

selbst.!®

2.5 Bedeutungsentstehung und Interpretation kultureller Symbolsysteme

2.5.1 G. H. Mead und Blumer

Auch der amerikanische Sozialpsychologe und Sozialbehaviorist George Herbert Mead,
welcher Lehrer des ebenfalls behavioristisch orientierten Semiotikers Charles Morris und
ebenso wie dieser und Peirce Anhdnger des Pragmatismus war, zeigt auf, dass fiir den
Interaktionsprozess zwischen Mensch und sozialer Umwelt Symbole, die von den Menschen
einer Kultur geteilt werden, insbesondere die Sprache, von groer Wichtigkeit sind. Er geht
nicht nur davon aus, dass soziale Wirklichkeit in einem Prozess wechselseitigen Deutens und
Interpretierens entsteht, sondern auch Identitit im Handeln und im Austausch mit anderen
gebildet wird. Der Ethnologe Miles Richardson nennt G. H. Mead ,,an especially congenial
figure for anthropologists“’’’; bei G. H. Mead wird immer wieder deutlich, dass die
Erschaffung und der Gebrauch von Zeichen bzw. Symbolen ein menschliches
Charakteristikum darstellen und der Mensch Zeichen bzw. Symbole immer wieder aufs Neue
hervorbringt. Die Arbeiten G. H. Meads und seines Schiilers Herbert Blumer finden hier
deshalb Erwdhnung, da sie, wie deutlich werden wird, in weiten Teilen Parallelen zur
Interpretativen Ethnologie — und dort insbesondere zu Geertz — aufweisen (wobei die
Aufsitze G. H. Meads bei weitem dlter sind) und weil beide Ansdtze ihre Wurzeln in der
Verstehenden, interpretativen Soziologie Max Webers haben.

G. H. Mead"® zufolge muss der Einzelne Wissen iiber die in seiner Kultur gebrauchten
Symbole besitzen, damit zwischen verschiedenen Individuen ein Informationsaustausch und
damit Kommunikation moglich wird. Durch die Kenntnis, den Austausch und schlieBlich die
Interpretation von Symbolen erwirbt der Mensch die Fahigkeit zur Abstraktion und zum
zukunftsorientierten Handeln. Soziales Verhalten bzw. Handeln liegt fiir G. H. Mead dann

vor, wenn ein Individuum auf das Handeln eines anderen Individuums reagiert.

156 1 eeds-Hurwitz 1993: 29fF.; 34f; vgl. Cassirer 1996: 50
157 Richardson 1989: 172
5% G. H. Mead 1967: 46ff ; 54; 117ff.; 140-147; 167f.; 178ff; 268

46



Er unterscheidet zwei Formen sozialer Interaktion in der menschlichen Gesellschaft:'>®
zum einen die gebirden- oder gestenvermittelte Interaktion, bei der bereits der Beginn einer
Handlung, d. h. eine Geste oder Gebirde, als Zeichen fiir eine vollzogene Handlung — ohne
Interpretation — wahrgenommen wird; zum anderen den Gebrauch ,,signifikanter Symbole® —

von Blumer anschlieBend ,,symbolische Interaktion'®

genannt —, bei der Ereignisse als
Zeichen fiir etwas wahrgenommen werden und dem Zeichen eine Bedeutung zugeschrieben
wird. Der Gebrauch signifikanter Symbole bzw. die symbolisch vermittelte Interaktion
beinhaltet die Interpretation der Handlung. Da auch die Geste nun bewusst wahrgenommen
und interpretiert wird, wird sie zur signifikanten Geste oder zum signifikanten Symbol, d. h.
zu einem Zeichen, das auf etwas anderes verweist. Von ,,signifikanten Symbolen* spricht G.
H. Mead'®" also, wenn die gebrauchten Symbole bei allen an der Interaktion beteiligten
Individuen die gleiche Reaktion auslosen und diese dazu befdhigen, ihr spiteres Verhalten
darauf abzustimmen. ,,That is the general mechanism of what we term ,thought,” for in order

that thought may exist there must be symbols...*."*

Mit ,,signifikanten Symbolen* sind
folglich auch soziale Werte, Rollen und Institutionen gemeint, die es dem Einzelnen
ermoglichen, mit anderen zu kommunizieren.'® Wie Peirce, Cassirer und Langer betont
auch G. H. Mead die Abhdngigkeit des Denkens von Symbolen.

Eng verbunden mit der symbolisch vermittelten Interaktion ist die Konstruktion von
Identitét, da Identitdt erst im Erfahrungsaustausch zwischen Individuum und Gesellschaft
gebildet werden kann. Ebenso kann das Verhalten eines Individuums nur in Beziehung zum
Verhalten der ganzen gesellschaftlichen Gruppe betrachtet werden, da die individuellen
Handlungen in den Rahmen der gesellschaftlichen Handlungen eingebettet sind und auch auf
andere Gruppenmitglieder Auswirkungen haben. Die gesellschaftliche Gruppe, die dem
Individuum seine Identitdt gibt, nennt G. H. Mead'® in diesem Zusammenhang ,,das

«165

verallgemeinerte Andere* ™. Er schreibt hierzu: ,,The individual experiences himself as

such, not directly, but only indirectly, from the particular standpoints of other individual

"% G. H. Mead 1967: 43-48

1% Blumer 1973: 87

"' G. H. Mead 1967: 68f.; 180fF.; 269

12 G. H. Mead 1967: 73

' G. H. Mead 1967: 149; 260ff.; 268

"% G. H. Mead 1967: 140; 154

1% Von ,signifikanten Anderen wird dagegen gesprochen, wenn es sich bei den Gesellschaftsmitgliedern, die
dem Individuum die Haltungen der Gruppe, d.h. gemeinschaftliche Normen vermitteln, um konkrete
Bezugspersonen handelt (G. H. Mead 1967: 150ft.).

47



members of the same social group, or from the generalized standpoint of the social group as
a whole to which he belongs.'®

Zu erwihnen ist hierbei auch, dass ein groBer Teil der Identitit im alltiglichen
Erfahrungsaustausch und der Kommunikation nicht zum Vorschein kommt, es werden
vielmehr nur Teilidentitdten ausgedriickt, da ein Individuum zu seinen Mitmenschen jeweils
verschiedene Beziehungen unterhdlt und damit auch verschiedene Bedeutungen
iibermittelt.'®” Genauso wichtig wie die Vergegenwirtigung der Existenz verschiedener
individueller Identitédten ist jedoch auch die Bewusstmachung gemeinsamer Strukturen und
gemeinsamer Haltungen innerhalb einer Gesellschatft.

Der Soziologe Blumer fasst G. H. Meads Konzepte zusammen und fiihrt den Begriff des
,Symbolischen Interaktionismus® ein, fiir den er drei Prdmissen formuliert:'*® Erstens
handeln Menschen ,,.Dingen* gegeniiber auf der Grundlage der Bedeutungen, die diese Dinge
fiir sie besitzen. Damit wird ausgedriickt, dass die Bedeutungen den Dingen — allem
Wahrnehmbaren, wie Personen, materiellen Gegenstdanden, Institutionen, Wertvorstellungen,
Weltanschauungen, Handlungen — von Menschen zugeschrieben werden. Zweitens ist die
Bedeutung solcher Dinge aus der sozialen Interaktion, die man mit seinen Mitmenschen
eingeht, abgeleitet oder geht aus ihr hervor. Das heif3t, dass die Bedeutungen den Dingen
nicht anhaften, sondern im Zusammenleben der Menschen, d. h. durch die Art und Weise,
wie diese den Dingen gegeniiber handeln, entstehen: ,Fiir den symbolischen
Interaktionismus sind Bedeutungen daher soziale Produkte, sie sind Schopfungen, die in den
und durch die definierenden Aktivititen miteinander interagierender Personen

hervorgebracht werden.«'®

Drittens werden diese Bedeutungen in einem interpretativen
Prozess, den die Person in ihrer Auseinandersetzung mit den ihr begegnenden Dingen
benutzt, gehandhabt und abgedndert. Der Interpretationsprozess besteht dabei aus zwei
Schritten: Zunéchst zeigt sich die handelnde Person die Gegenstinde, auf die sie ihr Handeln
ausrichtet, selbst an; dann sucht sie in Abhdngigkeit von der Situation die Bedeutungen der
Dinge heraus. Damit wird ausgedriickt, dass der interpretative Prozess — wie auch die

Entstehung von Bedeutungen — keinen individuellen und isolierten Vorgang darstellt,

1% G. H. Mead 1967: 138
In diesem Zusammenhang sei auch auf die Differenzierung G. H. Meads (1967: 173-178) zwischen ,,I* —
der personalen Identitdt, dem spontanen, aktiven Selbst — und ,,me* — der sozialen Identitdt, dem sozialen
Selbst — verwiesen: Identitidt wird als Prozess angesehen, wobei durch das eigeninitiative Handeln des
Individuums (,,I*) auf seine Umwelt (,,me*) eine Wechselbeziehung zwischen beiden Teilen entsteht.

17 G. H. Mead 1967: 142ff; 164

'8 Blumer 1973: 81fF.

1% Blumer 1973: 83f.

48



sondern immer in eine soziale Interaktion eingebunden ist. Erst durch den interaktiven
Prozess wird die Voraussetzung zum gemeinsamen Handeln, d. h. Handeln, das aufeinander
bezogen ist, geschaffen. Die Interpretation ist dabei als formender Prozess anzusehen, in
dessen Verlauf Bedeutungen zum Handlungsaufbau gebraucht und abgeéndert werden.

Interaktion findet somit vorwiegend auf symbolischer Ebene statt, wobei sich die
Handlungen der Individuen aufeinander beziehen miissen. Die Bedeutung von Dingen
entsteht in diesem Interpretationsprozess, in welchem sie auch einen Bedeutungswandel
erfahren oder fiir verschiedene Menschen verschiedene Bedeutungen besitzen kénnen.'”

Ein entscheidender Grundsatz des Symbolischen Interaktionismus lautet also, dass das
Handeln von Individuen wesentlich durch Symbole bestimmt ist und erst das Handeln
gegeniiber Dingen diesen ihre Bedeutung gibt. So konnen verschiedene Personen Dingen
auch verschiedene Bedeutungen zuschreiben, so dass Bedeutung aufgrund des stets neu
stattfindenden, individuellen Interpretationsprozesses wandelbar wird. Grundlegend ist, dass
die eigene Lebenswelt aufgrund der Bedeutungen, die Menschen Dingen im Zuge sozialer
Interaktion geben, gestaltet wird. So ist zum Verstdndnis der Handlungen von Menschen
Blumer'”' zufolge die Kenntnis und Bestimmung ihrer ,,Welt von Objekten” notwendig,

welche wiederum das Produkt symbolischer Interaktion sind.

2.5.2 Geertz, Turner und Douglas

Ebenso wie der Symbolische Interaktionismus der Soziologie sind Symboltheorien in der
Ethnologie, wie die aus den USA stammende Interpretative Ethnologie mit ihrem
bekanntesten Vertreter Clifford Geertz und die Symbolische Ethnologie GroBbritanniens, zu
deren wichtigsten Anhdngern Victor Turner und Mary Douglas zdhlen, am menschlichen
Verhalten und sozialen sowie individuellen Handeln interessiert, welches Bedeutung fiir die
Akteure besitzt. Demnach ist der eigentliche Gegenstand der Kulturforschung ,.the informal

«172

logic of actual life In Anlehnung an Max Weber, Vertreter der Verstehenden,

Interpretativen Soziologie, in welcher wie beim Symbolischen Interaktionismus das soziale

173

Handeln von Menschen im Mittelpunkt steht, hédlt es Geertz *° unter Verwendung eines

semiotischen Kulturbegriffs fiir unumgénglich, Symbolsysteme oder Kulturmuster iiber die

170 Blumer 1973: 86

7! Blumer 1973: 90f.

172 Geertz 1973: 17

'3 Geertz 1973: 5-16; 24f.; 27f; 91f; 125

49



Untersuchung des sozialen, bedeutungsvollen Handelns innerhalb einer Kultur zu
erschlieBen. Ein Symbol ist fiir ihn dabei ,,any object, act, event, quality, or relation which
serves as a vehicle for a conception — the conception is the symbol’s ,meaning’*'’*. Symbole
sind also ,tangible formulations of notions, abstractions from experience fixed in perceptible
forms, concrete embodiments of ideas, attitudes, judgments, longings, or beliefs“!””. Die
Hervorbringung, das Verstehen und der Gebrauch symbolischer Formen sind kulturelle
Handlungen und soziale Ereignisse.

Kultur als sich gegenseitig durchdringendes System interpretierbarer Zeichen wird als
Kontext oder Rahmen aufgefasst, in dem gesellschaftliche Ereignisse, Verhaltensweisen und
Institutionen verstdndlich und dicht beschreibbar sind. Dichte Beschreibung geht aus dem
Verstehen dieses kulturellen Kontextes bei der Feldforschung hervor.

An Cassirer und Langer ankniipfend fragt Geertz ebenso wie Turner nach den
Ausdrucksformen, den sinnstiftenden Symbolsystemen, den ineinander verwobenen,
komplexen und vor allem vielféltigen Vorstellungsstrukturen einer Kultur. Die Verbindung
und gegenseitige Abhéngigkeit der einzelnen kulturellen Elemente und die Herstellung eines
Gesamtbezugs durch Beriicksichtigung des Kontextes stehen im Vordergrund dieser
hermeneutischen Methode. Anders als im Strukturalismus wird ein kulturspezifischer Blick
auf die Dinge verlangt, da Kultur aus sozial festgelegten Bedeutungsstrukturen besteht.
Geertz umschreibt Kultur als ,,a system of inherited conceptions expressed in symbolic
forms by means of which men communicate, perpetuate, and develop their knowledge about
and attitudes toward life«'’®.

Uber die durch semiotische Methodik und dichte Beschreibung erreichbare Analyse der
in einer Kultur stattfindenden sozialen Handlungen kann man schliellich einen Zugang zur
geistigen Kultur einer Gesellschaft finden und so zu deren kulturspezifischen Vorstellungs-
und Denkstrukturen, zu Weltbild und Selbstbild einer Gesellschaft gelangen. Die Menschen
duBern sich durch symbolische Formen, wie Worte, Bilder, Institutionen und
Verhaltensweisen zu sich selbst und ihrer sozialen Umwelt.'”’

Geertz'’® fasst Kultur als ein Gefiige von aus Symbolen bestehenden Texten auf, deren
Bedeutungen durch dichte Beschreibung lesbar und interpretierbar werden. Die Bedeutungen

der Symbole werden von den Mitgliedern einer Kultur in Abhéingigkeit vom Kontext

7% Geertz 1973: 91

175 Geertz 1973: 91

176 Geertz 1973: 89

7 Geertz 1977: 483

178 Geertz 1973: 448-453

50



festgesetzt und verwendet, wodurch auch das Handeln eine bestimmte Bedeutung erhilt.
Durch das Erkennen der ineinander verwobenen Vorstellungsstrukturen einer Kultur werden
die Bedeutungen lesbar und Kultur als Text verstehbar. In diesem Zusammenhang sei auf die
Kritik an Geertz verwiesen, wonach eine Diskrepanz besteht zwischen der von ihm einerseits
betonten Vieldeutigkeit und dem anderseits von ihm ebenso erhobenen Anspruch auf die
richtige Lesart eines Textes.'”” Zugleich muss beriicksichtigt werden, dass eine dichte
Beschreibung, d.h. also eine detailgetreue Darstellung, nicht unbedingt in jedem
Zusammenhang sinnvoll ist, da sie nicht ohne weiteres jederzeit zur Klirung des alles
umschlieenden kulturellen Rahmens geeignet ist. Dariiber hinaus kann kritisch angemerkt
werden, dass Geertz zwar die Verwendung eines semiotischen Kulturbegriffs und eines
semiotischen Ansatzes fordert, dies in seinen Arbeiten jedoch nicht im Detail tut.'*’
Vielmehr beschrinkt er sich auf die Feststellung, Kultur sei ein ,,Bedeutungsgewebe®, statt
eine im engeren Sinne semiotische Analyse mit einer Untersuchung der in einer Kultur
verwendeten Zeichen, Zeichenklassifikationen und Zeichenbeziehungen sowie deren
Gebrauch in unterschiedlichen Zusammenhéngen durchzufiihren. Gleichwohl sind in seiner
Arbeit neben semantischen Gesichtspunkten (Kultur besteht aus sozial festgelegten
Bedeutungsstrukturen) und syntaktischen Aspekten (Kultur besteht aus sich gegenseitig
durchdringenden und ineinander verwobenen Zeichensystemen) vor allem pragmatische
Ansdtze zu finden, indem er das soziale Handeln von Menschen als kulturellen
Zeichenbenutzern ins Zentrum seiner Betrachtungen riickt.

Ebenso wie Geertz tritt auch Turner flir eine emische Sichtweise bei der Betrachtung
fremder Kulturen ein. Durch die Untersuchung der vor allem in Ritualen verwendeten
Symbole will Turner die allgemeine Prisenz von Symbolen und ihren Bedeutungen

B Als Symbole, ,the smallest unit of ritual“lgz, definiert er Dinge, die andere

aufzeigen.
Dinge nach tlibereinstimmender Ansicht ihrer Benutzer charakteristisch représentieren oder
an sie erinnern, indem sie mit ihnen assoziiert werden oder analoge Eigenschaften besitzen.
In diesem Sinne macht Turner hier ebenso wie die Semiotik Konventionalitit zur
notwendigen Voraussetzung des Zeichen- bzw. Symbolgebrauchs.

Er vertritt die Ansicht, dass Symbole einen ganz wesentlichen Bestandteil jedes Rituals

darstellen und einen Blick auf die Gesamtkultur eroffnen — was er anhand der Ndembu in

17 Stellrecht 1993: 49f.

%0 ygl. Sebeok 1976: 155f.; Parmentier 1997: 13
'8! Turner 1967: 19; 26ff.

82 Turner 1967: 19

51



Sambia veranschaulicht —, wobei zu den Symbolen Objekte, Tatigkeiten, Beziehungen,
Ereignisse, Gesten und rdumliche Einheiten innerhalb eines Rituals gehoren. Von
entscheidender Wichtigkeit ist flir Turner dabei ebenso wie flir Geertz der Umgang der
Menschen, ihr Verhalten und Handeln mit Symbolen und als Symbole fungierenden

Objekten, also die pragmatische Dimension des Zeichenprozesses:

»We have to view them [Anm.: the celebratory symbols] in action, in movement, in
becoming, as essentially involved in process. ... We must find out how they [Anm.: the
celebrating group] act toward an object, what attitudes group members publicly display
when they use it, handle it, venerate it, destroy it, dance around it, or otherwise orientate
themselves toward it.«'**

Eine grundlegende Eigenschaft von Ritualen besteht Turner'™ (wie auch Leach'®) zufolge
darin, dass die in ihnen auftretenden Symbole in Abhédngigkeit des Kontextes jeweils
verschieden interpretiert werden konnen, d. h. also im Sinne der Semiotik polysem sind.

Er unterscheidet zudem drei Bedeutungsebenen von (Ritual-) Symbolen, die er
Lexegetical, ,operational“ und ,positional“ nennt. Demnach meint die exegetische
Bedeutung diejenige, die von den — nach Alter, Geschlecht, Status usw. eingeteilten —
Mitgliedern einer Kultur stammt, wobei zwischen Aussagen von Ritualteilnehmern und vom
Ritual Ausgeschlossenen unterschieden werden muss. Unter operationaler Bedeutung
versteht Turner die Bedeutung, die einem Symbol durch seine praktische Verwendung und
durch die mit dieser Verwendung in Zusammenhang stehenden affektiven Reaktionen, wie
z. B. aggressiv, traurig, frohlich usw. zuteil wird. Die positionelle Bedeutung eines Symbols
héngt schlieflich von seiner Verbindung zu anderen Symbolen ab, welche zusammen ein
Ganzes bilden und sich aufeinander beziehen. Erwéhnt sei an dieser Stelle, dass jene
Unterscheidung dreier Bedeutungsebenen durch Turner die semiotischen Dimensionen von
Morris beinhaltet.'®® So ergeben sich zwischen der exegetischen Bedeutung, die ein Symbol
durch die Aussagen der Mitglieder einer Kultur erhdlt, und der semantischen Dimension,
zwischen der operationalen Bedeutung, die durch den Gebrauch eines Symbols bestimmt
wird, und der pragmatischen Dimension sowie zwischen der positionellen Bedeutung,
welche sich aus den Beziehungen der Symbole zueinander ergibt, und der syntaktischen

Dimension weitreichende Parallelen.

'83 Turner 1982: 20

84 Turner 1967: 20-31; 43ff.; 50ff.; 1969: 11ff; 1982: 16-22
%31 each 1976: 96

1% Singer 1994: 3815

52



Turner weist also die Mehrdeutigkeit von Symbolen nach und hebt dhnlich wie Geertz
die besondere Bedeutung des Kontextes — der Beziehung der Menschen zu ihren Symbolen
und Objekten sowie der Symbole und Objekte zueinander — hervor, vor dessen Hintergrund
die Symbolanalyse unternommen werden muss, denn ,,... we are seldom dealing with
separate symbols but with clusters made up of objects, actions, sounds, states, odors,
contacts, each unit, act, or thing, at once itself and standing for more than itself, the

ensemble making up more than the sum of its parts<'®’.

Zugleich erbringt Turner'™®

den Nachweis, dass in Ritualen gleiche Vorstellungen und
Bedeutungen durch unterschiedliche Symbole ausgedriickt werden kdnnen. Die Verwendung
bestimmter Symbole im Ritual stellt dabei eine bewusste Entscheidung dar, Symbole werden
gezielt ausgewidhlt und anderen vorgezogen und bestimmen den Ausdruck eines Rituals
damit auf ganz wesentliche Weise. Rituale wiederum bilden ein Mittel zur Stabilisierung
sozialer Strukturen, sie finden nur statt, wenn dies von der Gesellschaft konkret verlangt und
gefordert wird. So gibt es Anlédsse und Ereignisse, die zur Kldrung und Losung der im Ritual
zum Ausdruck gebrachten Symbolik bediirfen. Mit der Durchfiihrung eines Rituals und den
dort verwendeten Symbolen konnen den Gesellschaftsmitgliedern in schwierigen Situationen
konkrete Handlungsanweisungen gegeben werden. Ahnliches wurde auch von Firth'®
formuliert, demzufolge es in Ritualen mit der Durchfiihrung symbolischer Handlungen
moglich wird, Ideen und Vorstellungen ohne oder mit nur wenig Einsatz von Worten und
damit auf andere als sprachliche Weise mitzuteilen und zu kommunizieren. Firth und Turner
sehen also in der Ausiibung von Ritualen und der Verwendung von Symbolen eine
Moglichkeit zur Sichtbarmachung von Gedanken, Vorstellungen, Werten und Gefiihlen,
welche nicht direkt wahrgenommen werden konnen: ,,Associated with this process of
revealing the unknown, invisible, or the hidden is the process of making public what is

private or making social what is personal“'*’

. Durch die Untersuchung von Ritualen und den
mit ihnen in Zusammenhang stehenden Symbolen und Objekten kann nach Ansicht Turners
also ein Zugang zum Verstdndnis von Aufbau, innerer Beschaffenheit und Struktur von
Gesellschaften erreicht werden.

In é&hnlicher Weise dienen auch Douglas und Isherwood zufolge Rituale zur

Eingrenzung und Festsetzung der vielen moglichen und andernfalls flieBenden und nicht

87 Turner 1982: 19

88 Turner 1967: 20-23; 30-46; 53f.
189 Firth 1973: 79; 176f.

% Turner 1967: 50

53



greifbaren Bedeutungen innerhalb einer Gesellschaft: ,,[Meaning] flows and drifts. (...)
rituals serve to contain the drift of meanings. Rituals are conventions that set up visible
public definitions. ... To manage without rituals is to manage without clear meanings and

possibly without memories.*"”!

Die Funktion offentlicher Rituale liegt demnach in der
Organisation der Gesellschaft. In der rituellen Kommunikation werden mit Hilfe von
Symbolen Dinge zum Ausdruck gebracht, die fiir die soziale Ordnung von Bedeutung sind,
die Erfahrungen eines Menschen strukturieren und ihm dadurch Orientierungshilfe geben.'”?

Anzumerken ist, dass die Stirke des symboltheoretischen Ansatzes von Turner in
dessen weitgehender Ubereinstimmung mit semiotischen Annahmen beziiglich der Analyse
kultureller Zeichen bzw. Symbole liegt, womit jedoch zugleich auch auf die Schwéche seiner
Arbeit hinzuweisen ist: Turner 148t die Umsetzung seiner zeichentheoretisch bzw.
symbolethnologisch orientierten Methode auf sdmtliche kulturellen Bereiche au3erhalb des
Rituals vermissen und vertritt dagegen die Ansicht, dass die Symbolanalyse im Ritual bereits
den Zugang zu den Zeichen- bzw. Symbolsystemen der gesamten Kultur ermdglicht. Doch
wire erst diejenige Zeichen- bzw. Symboluntersuchung eine aus semiotischer Sicht
vollstandige, welche kulturelle Vorstellungen und Handlungen aller Art gleichermallen mit
in die Analyse integriert, da kulturelle Zeichensysteme — und dies schliet den
Zeichengebrauch auflerhalb von Ritualen gleichermafen ein, auch wenn dieser im Ritual
vordergriindig am offensichtlichsten wird — erst in ihrer Gesamtheit betrachtet einen

umfassenden Blick auf die Kultur einer Gesellschaft ermoglichen.

2.6 Materielle Objekte als kulturelle Zeichen- und Symboltriger

Wie bereits dargelegt, geht es in der vorliegenden Arbeit um die Untersuchung des
Zusammenhangs verschiedener Zeichen- bzw. Symbolsysteme — als verschiedene
Gedankensys‘[eme193 — einer Kultur, um Artefakte, Verhaltensweisen, Handlungen,
Glaubensvorstellungen und Rituale. Ausgangspunkt der Analyse bilden dabei die materiellen
Objekte, da diese einen guten Zugang zur Untersuchung einer Kultur ermdglichen, indem sie
Kultur in eine dinghafte, substantielle Form bringen und Botschaften von Person zu Person

und von Generation zu Generation weitergeben.!”* Gerbrands betont: ,,every object bears
g y 0Dpj

I Douglas/Isherwood 1996: 43

192 Douglas 1970: 2f,; 8f.; 38; 50f.; Douglas/Isherwood 1996: 61

'3 Firth 1973: 426f.

194 vgl. McClung Fleming 1974: 153; Stott 1987: 29; Thiel 1993: 182ff.

54



specific information in the context of the culture in which it was made, and in which it

functions. It has a sign value in its specific culture, that is in its sign system*'*’.

7 und Jules David Prown'*® erméglicht die

Fiir Simon J. Bronner'”®, Barrie Reynolds
Untersuchung einer Gesellschaft vom Blickwinkel eines Artefakts und dessen kultureller
Einbettung aus einen Blick auf die Glaubensvorstellungen und Handlungen einer sozialen
Gruppe. Objekte iibermitteln sowohl Botschaften iiber kulturelle Zusammenhidnge und
Bedeutungen als auch Informationen tiber die Menschen, die sie erschaffen und verwenden.
Objekte formen also auch die Identitdt ihrer Hersteller und Benutzer, weshalb zum
Verstehen einer Kultur das Verstehen der Beziehung zwischen Mensch und Objekt
notwendig ist.'”

Materielle Objekte als kulturelle Zeichen- oder Symboltriger zu begreifen, meint
deshalb auch: ,,From particular objects, from colours used and from design motifs, we begin

«200

to learn something of the symbols of the society and of their importance. Reynolds

spricht von ,materieller Symbolsprache®, welche mit dem Gebrauch von Objekten als

Bedeutungstriager und Botschafteniibermittler kulturintern verwendet wird: ,,Each society

has its own language of material symbolism and its members react accordingly.“*'

Die isolierte Betrachtung materieller Kulturelemente gilt es dabei zu vermeiden,
vielmehr geht es um die Ausarbeitung und Rekonstruktion der Objektrelationen zueinander,

um die Herstellung eines intrakulturellen Bezugs der Objekte untereinander sowie zu einem

«202 203 204

,groBBeren Ganzen Douglas™ und Susan M. Pearce®® betonen, dass Zeichen oder

Symbole erst dann Bedeutung erhalten, wenn sie mit anderen Zeichen oder Symbolen in

2% In Anwendung und Weiterfiithrung der

einen systematischen Zusammenhang treten.
Gedanken Saussures auf die Untersuchung materieller Objekte schreibt Pearce: ,,Material
culture is a system of inter-dependent artefacts in which the value of each artefact results

solely from the simultaneous presence of the others.“*”” Dies gilt gerade auch fiir die

195 Gerbrands 1990: 48

1% Bronner 1985: 14

7 Reynolds 1987: 185

18 Prown 1993: 1ff.

19 Csikszentmihalyi/Rochberg-Halton 1981: 1; 16f.; 38f.; Douglas/Isherwood 1996: 45
29 Reynolds 1983: 216

21 Reynolds 1984: 5f.

2 Malinowski 1926: 138

29 ygl. Glassie 1999: 47f.

2% Douglas 1970: vii

293 pearce 1986b: 131fF.; 1989b: 50
2% yg]. Heeschen 2005: 871fF.

27 pearce 1989b: 48

55



Untersuchung von Museumsobjekten, wie Margaret A. Stott und Barrie Reynolds darlegen:
,Objects [in museums], even with minimal documentation, may well have significance
because of their exceptional qualities or their relationship to other objects.**""

Parmentier schlidgt einen Ansatz vor ,that takes meaning to be a pattern of relations
among signs, their objects (contexts or referents), and the interpreting cognitions or actions
of people engaged in or by their operation in social life“**’,

Die Ethnologie hat sich in dieser Hinsicht also der Erkenntnis der Semiotik
angeschlossen, wonach die Bedeutungen von Objekten aus den Beziehungen hervorgehen,
die zwischen Zeichen, Symbolen, Objekten und Personen bestehen, so dass damit indirekt
auch Untersuchungsmethoden einbezogen werden, die iiber semantische Vorgehensweisen
hinausreichen und gleichermaBBen syntaktische und pragmatische Aspekte beinhalten.
Wichtig ist deshalb vor allem auch das Entwerfen, Herstellen und der Gebrauch von
Objekten durch handelnde Personen, die verwendeten Materialien und deren spezielle
Eigenschaften, die Aufbewahrung der Objekte, besondere Anldsse sowie Geschlecht, Alter,
Rang, Status von Personen oder Personengruppen, die mit Herstellung und Verwendung der
Objekte in Zusammenhang stehen, also all das, was in der Semiotik als Pragmatik bezeichnet
und von Peirce und Morris begriindet wurde.”'° Objekte werden von Menschen entworfen,
d. h. es werden immaterielle Konzepte in materielle Formen umgesetzt, sie werden in einem
kreativen Prozess angefertigt und in Dbestimmten kulturellen und sozialen

Handlungskontexten eingesetzt.*''

Auch andere Kulturwissenschaftler, wie beispiclsweise Sergeij A. Tokarew’'?,
Reynolds®", Arjun Appadurai*'®, Stott*"”, Tilley*'®, Henry Glassie®'’, Parmentier*'®, Stephen

Harold Riggins*'®, Douglas und Isherwood** sowie Hahn**' heben hervor, dass Objekte ihre

2% Stott/Reynolds 1987: 5

209 parmentier 1997: 49

19 ygl. McClung Fleming 1974: 154-158; 161; Welsh 1981: 328-332; Reynolds 1983: 213; Csikszentmihalyi
1993: 23; 25; 27; Leeds-Hurwitz 1993: 128; 140; Maquet 1993: 35-39; Heeschen 1994: 140f.; 152ff;
Jeudy-Ballini/Juillerat 2002: 4-7; 18

21 ygl. Bithler 1963: 20; Pearce 1992: 21f.; Fenton 1993: 365f.; Glassie 1999: 44f.; 62; 67f.

212 Tokarew 1972: 163; Tokarev 1985: 79ff.

1 Reynolds 1984: 7

1 Appadurai 1986: 5; 14f; 17

215 Stott 1987: 14; 18f.; 28f.

1% Tilley 1989: 188f.

217 Glassie 1991: 255fF.; 1999: 48; 59f.

218 parmentier 1994: 68f.

1% Riggins 1994: 1f.

220 Douglas/Isherwood 1996: 39; 49; 107

22! Hahn 2003: 33; 36

56



Bedeutungen erst durch den sozialen und kulturellen Kontext und durch die Menschen
erhalten, die sie erschaffen und gebrauchen. Die Bedeutungen liegen also nicht in den
Objekten selbst, diese fungieren vielmehr als Triger oder Medien zur Vermittlung
bestimmter und verschiedener Bedeutungen in Abhédngigkeit der jeweiligen Situation. Zur
Interpretation und zum Versténdnis von Objekten innerhalb einer Kultur ist eine moglichst
genaue Kenntnis des Kontextes in allen seinen Facetten, wie duflere Umstdnde und
Gegebenheiten, Lebensverhéltnisse, zeitlicher Zusammenhang, Glaubensvorstellungen und
Handlungsweisen notig, die ein spezielles Ereignis oder eine bestimmte Situation umgeben.
Erst dann kann untersucht werden, welche Botschaften und Bedeutungen durch materielle
Kulturobjekte transportiert und tibermittelt werden.

Objekte und das Handeln von Menschen sind also fest miteinander verbunden, nur

durch handelnde Personen werden Objekte definierbar:

,handelnd erfihrt und strukturiert das Subjekt die Welt der Dinge und ihrer
Beziehungen =zueinander, und dabei erhalten die Objekte eine notwendige
Komplementaritidt zum Subjekt; sie bilden Mittel und Ziele seines Tuns, Festpunkte fiir
seine Orientierung im Raum, und die Handlungskomplexe représentierend, denen sie
angehoren, werden sie zu Symbolen seiner Bezichung zur Welt.«**

Gleichzeitig konnen sich Menschen nur durch den Umgang mit Dingen aufBlerhalb des
eigenen Korpers selbst erfahren, Identitdt entsteht erst durch Handeln und Erleben und durch
die Bezichung zu anderen Lebewesen und materiellen Gegensténden.”*’

Aufgrund der Tatsache, dass jedes Objekt sowohl mit anderen Objekten als auch mit
spezifischen Verhaltensweisen und Ideen in Zusammenhang steht, schldgt Reynolds vor, zur
Beschreibung des gesamten Netzwerks, das einen materiellen Gegenstand umgibt, von
,materiellem System* zu sprechen, innerhalb dessen Objekte und die mit ithnen assoziierten

Vorstellungen und Bedeutungen miteinander korrelieren:

,»Within material systems, objects and their attributes interact with each other and with
the intangible cultural phenomena around them. These different parts are associated and
interdependent, some in a subordinate capacity to others. Together they form a living,
ever-changing complex whole.“***

So stehen Objekte hier zwar als kulturelles Zeichen- bzw. Symbolsystem im Vordergrund,

werden jedoch auch als Verbindungsglieder innerhalb eines ganzen Netzes von Zeichen-

222 Boesch 1983: 22f.
223 Boesch 1983: 16; 19-23; 59f; 63; 202
% Reynolds 1984: 4; vgl. 1987: 156f.; 184f.

57



bzw. Symbolsystemen dienen, da neben der Untersuchung der Beziehungen zwischen
Objekten und des Verhéltnisses zwischen Mensch und Objekt die Verbindung zwischen
Objekten und anderen Zeichen- bzw. Symbolsystemen gleichermaen wichtig ist.

Stephan Biihnen*”, der die mit Zeichen in Zusammenhang stehenden Bedeutungen

ebenfalls aus dem Kontext hervorgehend sieht**®

, nennt das Netz und die Verbindung von
Zeichen, Kategorien und Kontexten einen ,Flickenteppich miteinander verwobener
Bedeutungen®. Er beschreibt Kultur dhnlich wie Geertz*? als ,semiotisches Geflecht, in
welchem sich der Mensch von Geburt an aufhélt und an dem er kontinuierlich ,,weiterwebt.
»[Kultur] ist das von Menschen hervorgebrachte und dann {iiberlieferte Wissen zum
Begreifen der Welt und zum Handeln in ihr.***®

Die Beziehungen der Zeichentriger oder Objekte und der Kontext — das semiotische
Gewebe®”, welches die Objekte umgibt, haben dazu gefiihrt, dass Objekte als
,kommunizierend“**° bezeichnet werden und als Tréger sozialer und kultureller Botschaften
gelten. Objekte sind als Zeichen- oder Symboltrager in den Prozess menschlicher Interaktion

und kultureller Kommunikation eingebunden:*'

,»ODbjects certainly ,speak’, that is, they directly communicate a message through visible
and tangible qualities such as form, color, texture, size [...]; but the ,message’ is greatly
enhanced and expanded when the objects are recognized as being culturally specific
symbols to be decoded and set in their proper celebratory context.“**

Ebenso ermdglicht nach Welsh die Untersuchung materieller Kulturgiiter einen erweiterten
Blick auch auf den innerkulturellen und sozialen Bezugsrahmen, innerhalb dessen die
Objekte erst von Bedeutung werden: ,,By studying clusters of activity systems with some
element of material culture in common, we should be able to more completely understand
both material culture itself and also the sociocultural system in which it exists.**>>

So eroffnet die Interpretation, d. h. das Dekodieren und Verstehen der Objekte als

Zeichen- und Symboltriager, welche ihre Bedeutungen von den Menschen erhalten, die sie

225 Biihnen 2003: 498

26 yol. Tilley 1991: 20f.

27 Geertz 1973: 5; 145

228 Bijhnen 2003: 501

2 Riggins 1994: 3

2% 7. B. McClung Fleming 1974: 158; Welsh 1981: 327; Reynolds 1984: 4; Stott/Reynolds 1987: 2; Stott 1987:
16; Tilley 1989: 189; Leeds-Hurwitz 1993: 29f.; Pearce 1992: 191; Douglas/Isherwood 1996: 38; 48f.; Eco
2002: 24

! Douglas/Isherwood 1996: 38f.; Veit 2003: 22f.; 25

232 Turner 1982: 151,

233 Welsh 1981: 332

58



herstellen und verwenden, die Moglichkeit, die Konstruktion der sozialen Welt zu

234
untersuchen.

2.7 Symbole in der Ethnologie — Zeichen in der Semiotik: Folgerungen

Die vorangegangene Darstellung zentraler Ansétze in der semiotischen Zeichentheorie sowie
in der ethnologischen Symbolforschung hat gezeigt, dass Ethnologie und Semiotik zu weiten
Teilen gleiche Themen zum Gegenstand haben, gleiche Probleme erdrtern und von duflerst
dhnlichen Fragestellungen ausgehen. Zentraler Ausgangspunkt in beiden Fachrichtungen
bildet die Frage nach den in einer Kultur oder Gesellschaft verwendeten Symbolen und
Symbolsystemen bzw. Zeichen und Zeichensystemen, mit deren Hilfe die Menschen
kommunizieren, iiber sich selbst reflektieren, Erfahrungen und Traditionen weitergeben. Da
sich die Semiotik jedoch nicht zuletzt aufgrund ihrer umfangreichen Entwicklung und
Erkenntnis zu einem eigenen Wissenschaftszweig entfaltet hat, geht sie in ihrer
Zeichenanalyse wesentlich préziser, nachdriicklicher, konsequenter und im Grunde auch
ungehemmter und ,,verspielter vor als die Ethnologie. Wihrend sich die Ethnologie auf
breiter Basis nach wie vor striubt, den inzwischen weit verbreiteten und akzeptierten
semiotischen Uberbegriff , Zeichen mit weiteren, daran anschlieBenden Klassifikationen,
wie etwa lkon, Index und Symbol, zu libernehmen und in eigene Untersuchungen zu
integrieren, und stattdessen grofBtenteils am lédngst {iberholten und sehr ungenauen
Symbolbegriff haftet, versteht es die Semiotik, die vielfdltigen Typen, Eigenschaften und
Beziehungen von Zeichen positiv in die eigene Forschungsmethode einzugliedern, ja sogar
zur zentralen Forschungsgrundlage zu machen, und Polysemie und Vernetzung von Zeichen
statt als Vermengung und Durcheinander vielmehr als Herausforderung und Chance fiir ein
tieferes Verstehen von Kultur zu betrachten.

Symbol- und verhaltensorientierte Kulturdefinitionen in der Ethnologie fassen Kultur
als System von Bedeutungen, Normen und Werten auf, die von einer Gesellschaft festgelegt
und geteilt werden, wobei jene Bedeutungen, Normen und Werte aus dem gemeinsamen und
aufeinander bezogenen Verhalten der Gesellschaftsmitglieder sowie aus ihren symbolisch
besetzten Handlungen, aus Sprache, materiellen Artefakten, sozialen Verhaltensweisen und

Institutionen resultieren.

24 Eco 1977: 188f; Pearce 1986a: 198ff.; 1989a: 2f ; Leeds-Hurwitz 1993: 148

59



Im semiotischen Sinne sind Kulturen komplexe Zeichensysteme, da alle sinnlich
wahrnehmbaren Dinge, wie Gegenstdnde, Zeichnungen, Texte, Sprache, Gesten, Verhaltens-
und Handlungsweisen, Riten, Vorstellungen, Erinnerungen und dergleichen als Zeichen
dienen konnen und somit ein wesentliches Instrument der menschlichen Interaktion
darstellen, indem sie es der handelnden Person ermdglichen, ihre eigenen, individuellen
Erfahrungen mit der Welt anderen mitzuteilen.

Waihrend die Ethnologie also Kultur mehr als Symbol- bzw. Bedeutungssystem begreift,
sieht die Semiotik Kultur etwas detaillierter als Zeichensystem an, welches Bedeutungen
vermittelt, indem sie Zeichen und Zeichenverbindungen als Mittel der Kommunikation
betrachtet.

Dariiber hinaus stellt die Semiotik die Verbindung von Zeichen mit anderen kulturellen
Elementen in den Vordergrund, ihr geht es vornehmlich um die Untersuchung der
vielfdltigen Beziehungen zwischen Zeichen und Bezeichnetem unter syntaktischen,
semantischen und pragmatischen Gesichtspunkten. Der Kontext, in dem ein Zeichen existiert
und der sich wiederum aus anderen Zeichen zusammensetzt und auf diese Weise ein System
von Beziehungen bildet, ist von entscheidender Wichtigkeit. Es geht also auch um die
Untersuchung der Beziehungssysteme zwischen Zeichen, der sogenannten Kodes als
Gruppen von Zeichen, sowie der Beziehungen der Kodes untereinander. Der Gebrauch von
Zeichen und Kodes setzt eine gemeinsame kulturelle Erfahrung der Zeichenbenutzer voraus,
da diese die Bedeutung eines Zeichens festlegen. Infolgedessen kann die Bedeutung
wiederum auch nur im Zuge gleicher kultureller Vorstellungen vermittelt und weitergegeben
werden, so dass Kodes kulturgebunden und kontextspezifisch sind.*

Da bei allen Zeichenprozessen Kommunikation stattfindet, welche Zeichen und Kodes
bendtigt, um soziale Realitét, die eigene Erfahrung mit der Welt und den Mitmenschen zu
konstruieren und aufrechtzuerhalten, ist Kultur also auf Zeichensysteme, Zeichenprozesse
und Kommunikation angewiesen.”*® Auch Eco®’ pladiert dafiir, Kultur — und damit auch
materielle Kulturgiiter”>® — als ein System von Zeichensystemen zu betrachten und unter dem
Aspekt der Kommunikation zu untersuchen. Demnach verweisen gleichermaflen zunichst
rein funktional wirkenden Gegenstéinde, wie etwa Gebrauchsgiiter, auf den Kontext ihrer

Verwendung und kommunizieren dadurch kulturelle Inhalte.

3 Eco 1973; 2002; Leeds-Hurwitz 1993; vgl. Sperber 1975; Hanson 1982; Néth 2000

2% ygl. Leeds-Hurwitz 1993

7 Eco 1977; 2002; vgl. Lotman 1974; Lotman/Uspenskij/Ivanov/Toporov/Pjatigorskij 1975; Lotman/Uspen-
sky 1978; Portis Winner 1989; Posner 1989; 1991

28 ygl. Welsh 1981

60



Aus ethnologischer und anderer geisteswissenschaftlicher Perspektive sind unter
Symbolen, wie in der Semiotik unter dem Begriff ,,Zeichen®, alle ,,Dinge*, wie Gegenstinde,
Eigenschaften, Beziehungen und Handlungen zu verstehen, die etwas anderes reprasentieren
oder bestimmte Assoziationen zu etwas anderem erwecken; sie werden vom Mensch zum
Ausdruck von Ideen jeglicher Art, wie Meinungen, Verhaltensweisen, Normen, Werte oder
Glaubensinhalte, benutzt. Symbole als ,,Ausdrucksmittel einer Vorstellung“239 dienen der
Zuordnung und Einbettung natiirlicher und kultureller Phéinomene in ein Netz oder Gewebe
von Bedeutungen, wobei diese Bedeutungen jeweils von den Benutzern jener Symbole
zugeschrieben werden und dementsprechend zu einem grofen Teil sowohl kulturspezifisch
als auch mehrdeutig sind. Die Bedeutungen, die Dinge erhalten, entstehen also erst im
Zusammenleben und gemeinsamen Handeln der Menschen.**” So nennt etwa Cassirer™"!
Symbole die ,vielgestaltigen Féden*, welche zusammen das Symbolnetz oder
Symbolsystem des Menschen bilden. Durch den Gebrauch présentativer, mehrdeutiger und
kontextabhéngiger Symbole, wie sie Langer’* herausgearbeitet hat, d.h. durch Bilder,
Mythen und Riten, besteht die Moglichkeit, sich auf andere Weise als durch direkte
sprachliche Mittel mitzuteilen. Kommunikation der vielféltigsten Art findet also mit Hilfe
von Symbolen statt, wodurch sich der Mensch seiner Umwelt mitteilt und seine eigene
Identitdt bildet und formt.**

So gehoren auch nach semiotischer Auffassung Mehrdeutigkeit oder Polysemie meist
zu den grundlegenden Eigenschaften von Zeichen, wobei diese hdufig eindeutigere
Botschaften iibermitteln, wenn sie mit anderen Zeichen zu einem ,klaren Ensemble*
kombiniert werden. Doch gerade durch die Mehrdeutigkeit und Kombinationsvariabilitdt von
Zeichen wird dem Einzelnen innerhalb seiner Kultur die Moglichkeit zu Kreativitit,
Gestaltungsvielfalt und eigener Interpretation gegeben.”**

Kultur vereint in ethnologischer Hinsicht materielle und immaterielle Phdnomene,
Denk- und Handlungsprinzipien einer Gemeinschaft. Materielle Artefakte oder Objekte —
Begriffe, die hier aufgrund der Beschiftigung mit einer Museumssammlung synonym

gebraucht werden — sind Ausdruck und AuBerung von Kultur, sie teilen Handlungs- und

29 Geertz 1973: 91

240 White 1949; 1987a; 1987b; Turner 1967; 1982; Firth 1973; Blumer 1973; Sahlins 1976; Pearce 1989b;
1992; Schudson 1989; Hansen 1995; Douglas/Isherwood 1996; Heeschen 2003

241 Cassirer 1996

2 Langer 1967

¥ G. H. Mead 1967; Douglas 1970; Barth 1975; Lévi-Strauss 1973; Leach 1976; Gerbrands 1990; Leeds-
Hurwitz 1993; Douglas/Isherwood 1996; Heeschen 2003

24 Eco 1977; Barthes 1985; Hansen 1995

61



Denkweisen ihrer Hersteller und Benutzer mit und spiegeln auf diese Weise
kulturcharakteristische =~ Gesichtspunkte und Weltanschauungen wider. Materielle
Kulturobjekte als Resultate menschlichen Handelns werden hier als nicht von geistigen
Kulturaspekten zu trennende Elemente betrachtet, welche die immateriellen Konzepte, Ideen
und Glaubensvorstellungen einer Kultur in materialisierter Form mitteilen und
kommunizieren. Materielle und geistige Kultur bilden in diesem Sinne eine Einheit und
stehen in einem dialektischen Verhéltnis zueinander, so dass die analytische Unterscheidung
beider Bereiche der Darlegung der Komplexitédt der Gesamtkultur dient.

Im Zentrum dieser Arbeit steht deshalb die Untersuchung des Zusammenhangs
verschiedener Zeichen- bzw. Symbolsysteme einer Kultur, wie  Artefakte,

h** es nennt, als

Glaubensvorstellungen, Handlungen und Rituale. Sie alle sind, wie Firt
vielfdltige kulturelle Gedankensysteme begreifbar, als verschiedenartige und miteinander
vernetzte AuBerungen der Ideen und Vorstellungen einer Gesellschaft.

Als Schliissel zum Zugang zur Untersuchung kultureller Zeichensysteme dienen hier die
materiellen Objekte einer Gesellschaft. Diese driicken Kultur zum einen auf eine andere Art
und Weise als etwa Mythen oder Glaubensvorstellungen aus, ndmlich dadurch, dass sie eine
auf den ersten Blick greifbare Gestalt und ein konkretes Aussehen besitzen, dass sie direkt
gefiihlt und betrachtet werden konnen; zum anderen jedoch spiegeln sich in ihnen
gleichzeitig auch Glaubensvorstellungen und Handlungen einer Gesellschaft wider.

Objekte als Zeichentrdger erhalten ihre Bedeutungen erst durch den sozialen und
kulturellen Kontext und durch die Menschen, die sie erschaffen und gebrauchen. Objekte
gestalten dadurch jedoch umgekehrt auch die Identitdt ihrer Mitglieder und decken den
Zusammenhang zwischen dem Verstehen einer Kultur und dem Verstehen der Beziehung
zwischen Mensch und Objekt auf.**® Wie andere Zeichensysteme iibermitteln sie sowohl von
Person zu Person als auch von Generation zu Generation die kulturellen Inhalte einer
Gemeinschaft.”"’

Grundlegend ist die Untersuchung der Bedeutungen der Objekte in jeweils
verschiedenen Kontexten, ihrer Beziehungen zueinander und zu anderen Zeichensystemen
sowie insbesondere auch ihr — durch den Gebrauch spezieller Materialien bestimmtes —

Entwerfen und Herstellen, ihre Verwendung und Aufbewahrung durch handelnde

245 1o
Firth 1973

** Boesch 1983; Reynolds 1983; 1984; 1987; Prown 1993; Csikszentmihalyi/Rochberg-Halton 1981;
Douglas/Isherwood 1996

7 vgl. McClung Fleming 1974; Stott 1987; Thiel 1993

62



22 Uber ,materielle Zeichensprache®, wie es in Anlehnung an Reynolds

Personen.
Umschreibung als ,,materielle Symbolsprache*** benennbar ist, konnen dabei aufgrund des
Zusammenwirkens verschiedener kultureller und auch individueller Komponenten eine
Vielzahl an Informationen iiber die soziale Identitdt ihrer Hersteller und Benutzer
kommuniziert werden, wie etwa Geschlecht, Alter oder sozialer Status einer Person.”*

Uberdies konnen materielle Objekte hinsichtlich ihrer Verwendung aufgrund der
Gliederung funktionaler Aspekte von Zeichentrigern nach primiren und sekundiren
Eigenschaften, wie sie Eco™' vorgenommen hat, von verschiedenen Seiten beleuchtet
werden. Denotation, die direkte und unmittelbare erste Bedeutung eines Zeichens, sowie
Konnotation, die indirekte und kulturinterne zweite Bedeutung, zeigen im Gegensatz dazu
die verschiedenen Bedeutungsebenen eines Zeichens auf, wodurch unterschiedliche und
kulturspezifische = Dekodierungs- und Interpretationsmoglichkeiten von  Zeichen
offensichtlich werden.”> Zu beachten ist jedoch, dass eine konsequente Unterscheidung
sowohl zwischen Zeichentrdger und Zeichen als auch zwischen Funktion und Bedeutung
haufig nicht moglich ist und auch ein Objekt bisweilen sowohl Zeichen- als auch
Bedeutungstriger sein kann.*>

Hierbei wird deutlich, wie sehr semiotische Ansidtze in die Untersuchung (materieller)
Zeichensysteme integrierbar sind. Zum einen hat die Semiotik der Betrachtung der
Bedeutungen von Zeichen, ihrer Beziehungen zueinander sowie zu den Zeichenherstellern
und —benutzern durch die Unterteilung in Semantik, Syntaktik und Pragmatik den Weg
gewiesen; zum anderen ermdglichen semiotische Methoden, wie sie mit Saussure und Peirce
ihren Anfang nehmen, gezieltere, genauere und zugleich auch weitverzweigtere Sichtweisen
auf die kulturellen Zeichensysteme einer Gesellschaft als dies mit den allgemein
gehalteneren, ethnologischen Methoden der Fall ist.

Saussures Verdienst liegt vor allem im Erkennen der zahlreichen Zeichenbeziehungen
(langue — parole; Paradigma — Syntagma) und der Konventionalitdt der Zeichen, welche

dem Zeichenverstehen vorausgeht. Dartiber hinaus verweisen die Begriffe Paradigma und

8 Malinowski 1926; Biihler 1963; Douglas 1970; Tokarew 1972; 1985; McClung Fleming 1974; Welsh 1981;
Reynolds 1983; 1984; Appadurai 1986; Pearce 1986; 1989b; 1992; Stott 1987; Stott/Reynolds 1987; Tilley
1989; Glassie 1991; 1999; Csikszentmihalyi 1993; Fenton 1993; Leeds-Hurwitz 1993; Maquet 1993;
Heeschen 1994; Parmentier 1994; 1997; Riggins 1994; Douglas/Isherwood 1996; Jeudy-Ballini/Juillerat
2002; Hahn 2003

9 Reynolds 1984: 5f.

2% yg1. Douglas/Isherwood 1996

> Eco 1977

2 Hjelmslev 1974a; 1974b; Barthes 1964; Leeds-Hurwitz 1993; Noth 2000; Eco 2002

3 ygl. Morris 1955; Eco 1977; 2002

63



Syntagma auf die Bedeutung der Kodes, welche den kulturspezifischen Zeichengebrauch
regeln, wobei das Syntagma dem Kontext im ethnologischen Sinne entspricht und der Kode
auch zur ethnologischen Voraussetzung des Verstehens anderer Kulturen wird: Nur durch
das Entschliisseln und Verstehen der Kodes unter dem Aspekt kultureller Konventionen wird
auch ein Verstehen anderer Lebens- und Kulturformen moglich.

Peirce hat im Gegensatz zu Saussure, in dessen Untersuchung es insbesondere um
syntaktische und semantische Aspekte des Zeichenprozesses geht — auch wenn diese
Begriffe erst spiter von Morris eingefiihrt wurden —, besonderes Augenmerk auf die
Bedeutung der Pragmatik gelegt: Wahrend Bezeichnendes und Bezeichnetes, d. h. die
Bedeutung, Saussure zufolge stets eine feste Einheit bilden, hebt Peirce in besonderer Weise
die im Zeichenprozess stattfindende Interpretation und damit die Rolle der Zeichenbenutzer
hervor, fiir die Zeichen jeweils verschiedene Bedeutungen haben konnen, je nach dem, aus
welcher Perspektive sie diese in einer bestimmten Situation gerade betrachten und auf
welche Weise sie diese einsetzen und dadurch mit Bedeutung versehen. Infolgedessen wird
auch der Aspekt des Bedeutungswandels bei Saussure nicht ausreichend beriicksichtigt.
Wenn in der vorliegenden Arbeit auch sowohl Gedanken von Saussure als auch von Peirce
eingehen, so wird doch grundsitzlich dem triadischen Zeichenmodell Peirces vor der
dyadischen Betrachtungsweise Saussures der Vorzug gegeben, da dem Zeichenbenutzer,
d. h. dem handelnden Menschen und Interpreten des Zeichenprozesses im strukturalistischen
Modell keine Bedeutung zukommt.>>*

Milton Singer’ hat aufgezeigt, wie die Unterschiede zwischen der Semiologie
Saussures und der Semiotik Peirces auch in der ethnologischen Symboltheorie zu zwei
gegensidtzlichen Forschungsrichtungen gefiihrt haben: Wéhrend die semiologisch und
strukturalistisch orientierte Ethnologie an der Beschreibung und Analyse kultureller Symbol-
bzw. Zeichensysteme, wie etwa Totemismus, Mythologie, Ritual, Verwandtschaft usw. als
kognitiven Systemen interessiert ist, welche aus ihrem ethnographischen Kontext sozialer
Bezichungen und individueller Handlungen und Empfindungen herausgenommen werden®°,
wird in der semiotisch arbeitenden Ethnologie bei der Untersuchung jener Symbol- bzw.
Zeichensysteme die Bedeutung des ethnographischen Kontextes zwischenmenschlicher

Beziehungen und individueller ~Handlungen und Wahrnehmungen besonders

% yel. hierzu auch die Kritik Ecos (2002: 387-400) am Strukturalismus
3 Singer 1984: 5f.
#% 2. B. Lévi-Strauss: 1962; 1967; 1979; 1990

64



25
hervorgehoben®’.

Singer fasst deshalb folgendermaBBen zusammen: ... a semiotic
anthropology is a pragmatic anthropology. It contains a theory of how systems of signs are
related to their meanings, as well as to the objects designated and to the experience and

behavior of the sign users.“*>®

Bezieht man allerdings verhaltenstheoretische Aspekte in den
Ansatz mit ein, muss bei der vorliegenden Arbeit — auch im Hinblick auf die Kritik Ecos am
behavioristischen Modell von Morris — beriicksichtigt werden, dass jenen Verhaltensweisen
eine bedeutende Rolle zukommt, die gegenwdértig nicht mehr direkt wahrgenommen werden
konnen, jedoch im Anschluss an ihre Beobachtung in vergangener Zeit aufgezeichnet
wurden.

So werden im weiteren Verlauf der Arbeit also symboltheoretische Ansitze der
Ethnologie mit semiotischen Methoden der Zeichenanalyse kombiniert, um auf moglichst
detaillierte Weise die Zeichensysteme einer Kultur, ihre Eigenschaften und Bedeutungen,
ihre Beziehungen zueinander sowie die Rolle der Zeichenbenutzer aufzuzeigen und
besonders das Zeichensystem materieller Objekte als Mittel zur Kommunikation innerhalb
einer Gesellschaft und zur Weitergabe kulturellen Wissens zu untersuchen. Auf diese Weise
konnen die Verbindungen zwischen und die gemeinsamen Interessen und Ziele von
Ethnologie und Semiotik beleuchtet und erdrtert werden, um nicht zuletzt auch die
fruchtbare Zusammenarbeit beider Bereiche im Sinne einer ,,Ethnosemiotik“**® zu fordern.

Posner*® zufolge besteht eine Gesellschaft oder soziale Kultur aus Zeichenbenutzern,
deren bedeutungstragende Artefakte Texte bzw. materiale Kultur sind, welche durch Kodes,
d. h. durch gesellschaftliche Normen und Werte als mentale Kultur, verstidndlich und lesbar
werden. Kulturelles Handeln ist demnach ein gesellschaftlich festgelegter Zeichenprozess,
der den Mitgliedern einer Kultur Orientierungshilfe gibt und, so Heeschen®®', der
Identitédtsbildung dient.

Betrachtet man kulturelles Handeln als Zeichenprozess zur Identitédtsbildung und geht
man davon aus, dass Zeichensysteme und Zeichenprozesse Normen, Werte und
Handlungsweisen einer Gesellschaft reflektieren und sich diese wiederum in
Kulturelementen, wie Wirtschaft, Sozialorganisation, Mythologie, Glaubensvorstellungen
und Ritual offenbaren, so wird ersichtlich, dass Zeichenprozesse auch die mit der kollektiven

Identitdt eng verbundenen Weltanschauungen einer sozialen Gruppe sowohl formen als auch

27 7. B. Turner 1967; 1982; Geertz 1973
8 Singer 1984: 50

% Heeschen 2005: 871

20 posner 1989; 1991

2! Heeschen 1995: 2ff.; 7f.; 14; 2003: 3287

65



widerspiegeln. Der Bereich der materiellen Kultur als ein Zeichensystem zur kulturinternen
Kommunikation gesellschaftlicher Normen, Werte und Regelsysteme zeigt die Beziehungen
zwischen Identitit, Weltbild, Mensch und Objekt auf und bildet hier den Ausgangspunkt zur
Dekodierung, Entschliisselung und Interpretation von Zeichenprozessen.

Die Kommunikation kultureller Aspekte findet also liber verschiedene Zeichensysteme
statt, wobei alle Zeichensysteme einer Kultur notwendigerweise miteinander
zusammenhdngen, ein kohdrentes Ganzes formen und gemeinsam ein Netz von polysemen
Bedeutungen erzeugen. Durch Zeichensysteme konnen sich die Mitglieder einer Kultur auf
vielseitige Weise ausdriicken, durch die unterschiedliche Verkniipfung von Zeichen
verschiedene Inhalte mitteilen und dariiber hinaus durch die Moglichkeit individueller
Zeichenkombinationen auch personlicher Gestaltung und Kreativitdt Raum geben. Zeichen
und Zeichensysteme stellen also sowohl die kollektive Identitét einer Gesellschaft als auch
durch — wenngleich sehr unterschiedlich ausgepriagte — Gestaltungsfreiheit die personliche
Identitdt des Einzelnen dar; dieser Aspekt kann gerade auch bei der Betrachtung materieller
Kulturobjekte besonders deutlich werden. Zeichensysteme und der Umgang mit ihnen
ermoglichen dem Einzelnen aber nicht nur eine vielfdltige Kommunikationsweise seiner
Gedanken, Ideen, Auffassungen und Ansichten, sondern zeigen zugleich auch kulturelle und

gesellschaftliche Komplexitdten auf.

66



B. DIE SAMMLUNG UND IHR GESCHICHTLICHER HINTERGRUND

3. Die Hartl-Sammlung des Staatlichen Museums fiir Volkerkunde Miinchen
von 1912 und 1913

3.1 Entdeckungs- und Erforschungsgeschichte des Sepik-Gebietes

Wihrend der Kolonialzeit war Neuguinea zwischen den Kolonialméchten Holland,
GroBbritannien und Deutschland aufgeteilt; so erhoben die Niederlande 1828 Anspruch auf
die westliche Hélfte Neuguineas, Grofbritannien beanspruchte 1884 den Siidosten der Insel,
und das Deutsche Reich griindete im selben Jahr die Kolonie Deutsch-Neuguinea, zu der
neben den Inseln des Bismarck-Archipels, d. h. also den Westlichen Inseln (Kaniet-, Hermit-
und Ninigo-Gruppe sowie Wuwulu und Aua), den Admiralitits-Inseln (Manus-Inseln), den
St. Matthias-Inseln, Neuhannover (Lavongai), Neumecklenburg (Neuirland), Neulauenburg
(Duke-of-York-Inseln) und Neupommern (Neubritannien) die Salomon-Inseln Buka und
Bougainville, das Kaiser-Wilhelmsland, d. h. der nordéstliche Teil Neuguineas, und einige
mikronesische Inselgruppen (die Karolinen-, Palau-, Marianen- und Marshallinseln mit
Nauru) gehorten. Zur Aufrechterhaltung und zum Ausbau von Handels- und
Plantagenwirtschaft sowie der Schifffahrt begannen kurz darauf die ersten deutschen
Erkundungsfahrten auf dem Sepik, ,der bedeutendsten Binnenschiffahrtsstrae aller
deutschen Kolonien“*®,

Am 9. Mai 1885 wurde die Sepik-Miindung von dem deutschen Naturwissenschaftler,
Zoologen und spédteren Leiter des Braunschweiger Volkerkundemuseums Otto Finsch, der
im Auftrag der Berliner Handelsfirma und Kolonialgesellschaft Neuguinea-Kompagnie*®
auf dem Dampfer ,Samoa“ unter der Leitung des Kapitins Eduard Dallmann reiste,
entdeckt, und der Fluss ,,Kaiserin-Augusta-Flu* benannt.

Vom 5. bis 6. April des darauffolgenden Jahres wurde der Sepik von Dallmann unter
anderem zusammen mit dem Stationsbeamten Carl Hunstein mit einer Barkasse vom

Dampfer ,,Samoa‘“ aus ca. 76 km (35 Seemeilen) flussaufwirts bis Singrin befahren mit dem

22 Full 1909: 741

9 Uber die Neuguinea-Kompagnie schreibt KrauB (1996: 629f): ,Sie ist hervorgegangen aus einem
Konsortium, das in den Jahren 1884-1885 Entdeckungsfahrten in Neuguinea machen lief. ... Die von dem
Konsortium angeordneten Erkundungsfahrten ergaben gute Héfen, bedeutende Fliisse und hinreichend
fruchtbares Land, um groBere Plantagenunternehmungen ins Leben rufen zu kdnnen.*

67



Ziel, Fluss und Vegetation zu untersuchen und dabei festzustellen, ob weitere Vorstde mit
Dampfschiffen moglich waren. Vom 29. Juli bis zum 10. August 1886 wurde daraufhin eine
von der Neuguinea-Kompagnie ausgeriistete Fahrt vom Landeshauptmann und damit Leiter
der Verwaltung des Schutzgebietes der Neuguinea-Kompagnie Georg Freiherr von
Schleinitz unter anderem zusammen mit dem Astronom Carl Schrader, dem Botaniker Max
Hollrung und Hunstein auf dem Dampfer ,,Ottilie” unternommen, die ca. 300 Seemeilen von
der Miindung entfernt bis fast zum Hunstein-Gebirge, einer etwa 600 m hohen, bei Malu
vom Sepik durchbrochenen Bergkette, fiihrte. Die Expedition folgte dabei vor allem
wirtschaftsgeographischen und botanischen Interessen.

Ein Jahr spdter folgte von Juni bis November eine lidngere, ebenfalls von der
Neuguinea-Kompagnie ausgestattete Expedition, welche die geographische und
wirtschaftliche Erkundung, vor allem zum Zwecke des Tabakanbaus, am Kaiserin-Augusta-
FluB als Teil des deutschen Schutzgebietes zur Aufgabe hatte und unter der Leitung von
Schrader zusammen mit Hollrung, Hunstein, dem Geologen Carl Schneider sowie zwei
Missionaren der rheinischen Mission, Thomas und Eich, auf der ,,Samoa* durchgefiihrt
wurde, wobei der Fluss ein Stiick weiter als im Jahr zuvor (ca. 380 Seemeilen) unter der
Leitung des Freiherrn von Schleinitz befahren wurde und nicht nur einige Nebenfliisse,
sondern auch Dorfer am Mittleren Sepik entdeckt wurden.

In den folgenden 21 Jahren fand Full’***, Reche*® und Luschan®® zufolge keine

267 eine von H. C. Bluntschli

Entdeckungsfahrt auf dem Sepik statt, doch erwéhnt Sapper
1890 sowie eine von E. Krauss 1906 durchgefiihrte Fahrt, die er jedoch beide nicht néher
ausfiihrt.

Ein weiteres wichtiges Ereignis bildete darliber hinaus die Errichtung einer
Handelsstation durch die Neuguinea-Kompagnie im Dorf Watam im Miindungsgebiet im
Jahr 1901.

Um Arbeiter anzuwerben, unternahm der Administrator Georg Heine von der
Neuguinea-Kompagnie begleitet von dem Ethnographen George A. Dorsey vom Field

Museum of Natural History in Chicago im August 1908 an Bord des Dampfers ,,Siar* mit
Kapitdn Voogdt eine Fahrt entlang des Sepik-Unterlaufes, wobei sie etwa 100 bis 120 km

264 Full 1909: 741

295 Reche 1910: 285; 1911: 123; 1913: 10
266 1 yischan 1911: 103

%7 Sapper 1996: 144

68



stromaufwirts bis zum Dorf Magem (Pagem; Muangem) gelangten.”®® Vom 20. bis 26.
November desselben Jahres fuhren der Bezirksamtmann A. Full sowie der Ethnograph
Georg Friederici im Aufirag der deutschen Regierung ebenfalls zum Zwecke der
Arbeiteranwerbung auf dem Dampfer ,,Langeoog® vom Norddeutschen Lloyd unter Kapitian
Roscher 335 km den Sepik flussaufwirts.

Im Januar 1909 folgte eine kurze Fahrt bis nach Singrin auf dem Dampfer ,,Siar* und
vom 23. Mai bis zum 5. Juni dieses Jahres hielt sich die Hamburger Siidsee-Expedition,
welche als Schiffsexpedition von 1908 bis 1910 die ethnologische Erforschung des
deutschen Kolonialgebietes in der Siidsee zum Ziel hatte, unter der Leitung von Prof.
Fiilleborn im Sepik-Gebiet auf. Teilnehmer waren unter anderem Wilhelm Miiller (-Wismar)
vom Berliner Volkerkundemuseum als Ethnologe und Linguist, Otto Reche vom Hamburger
Volkerkundemuseum als Anthropologe, Franz Hellwig als Kaufmann und Sammler fiir
Ethnographica sowie Hans Vogel aus Hamburg als Maler und Photograph. Auf dem
Dampfer ,,Peiho* mit Kapitdn Richard Vahsel drangen sie 436 km weit den Sepik
flussaufwirts vor ,bis zu der Stelle, wo er [Anm.: der Strom] das sogenannte

269 .
“%7 Diese

Hunsteingebirge durchbricht und damit in die gro3e Ebene des Mittellaufes eintritt
Unternehmung  stellte die erste wissenschaftliche Sepik-Expedition dar, deren
ethnographische Ergebnisse in einem umfassenden Werk von Reche 1913 ver6ffentlicht

270
wurden.?’

268 Reche (1913: 11) schreibt iiber Dorsey, der das Sepik-Gebiet ein Jahr vor ihm besuchte: ... so weit wie er
gekommen, war es fast ausgeschlossen auch nur zu einigermaflen normalen Preisen von den Eingeborenen
etwas einzuhandeln; er muf} in dem Bestreben, aus unserer Kolonie moglichst viele Stiicke mitzunehmen,
ganz iiberméfige Preise gezahlt haben, was uns dann auch in Friedrich-Wilhelmshafen bestdtigt wurde; daf3
er damit Handel und Anwerbetétigkeit der deutschen Firmen empfindlich schidigte, scheint ihn wenig
gekiimmert zu haben.” Vgl. auch Lewis in Welsch 1998a: 297f. sowie den Brief Hartls vom 18. Oktober
1910 an das Miinchner Museum

Ahnliches schreibt auch Neuhauss (1911a: 467), der sich ebenfalls ein Jahr nach Dorsey am Sepik aufhielt:
,Ein Ruin fir die Ethnologie bleibt die Sammelei der Angestellten auf Anwerbeschiffen. Da man diese
Dinge spéter an denjenigen weiter verkauft, der am besten bezahlt, wandert fast alles nach Amerika, und
wenn sich gelegentlich ein Stiick in ein deutsches Museum verirrt, ist es entweder iiberhaupt nicht oder
falsch etikettiert.

Reche 1911: 123

Reche (1913: 11f.) schreibt darin: ,,Alle Expeditionen hatten bisher in der Hauptsache geographischen und
wirtschaftlichen Zwecken gedient, und nur auf zweien von ihnen waren Ethnographen als Passagiere
(DORSAY und FRIEDERICI) zugelassen, die sich aber natiirlich mit ihren Arbeiten dem Gesamtzweck der
Expedition unterordnen muflten und nicht ganz auf ihre Rechnung gekommen zu sein scheinen, d. h. was
die Zahl der gesammelten Stiicke betrifft, mag ja DORSAY recht erfolgreich gewesen sein. Wir dagegen
hatten volle Bewegungsfreiheit und konnten uns ausschlieBlich ethnographischen und anthropologischen
Arbeiten widmen, und wenn uns auch nur zwei Wochen fiir unsere Fahrt zur Verfiigung standen, so hatten
wir doch tagtiglich Gelegenheit, mit zahlreichen Eingeborenen zu verkehren, denn mit wenigen Ausnahmen
betraten wir jedes groBere Dorf, das wir fanden, z. T. auch solche, die weiter abseits lagen.*

Dennoch verlief auch die Hamburger Siidsee-Expedition nicht ganz so ideal, wie es Reche zunéchst
darstellt. So gab es zum einen ein groBes Problem bei der Verstindigung mit der einheimischen

26
27

(==}

69



Vom 30. Juli bis 6. August 1909 fuhr im Auftrag der Neuguinea-Kompagnie der
Dampfer ,,Siar* unter Kapitdn Haug 347 km (187 Seemeilen) flussaufwirts, um Arbeiter
anzuwerben. Heine, der Botaniker Rudolph Schlechter, der Naturwissenschaftler und
Anthropologe Otto Schlaginhaufen, der fiir das Anthropologisch-Ethnographische Museum
in Dresden arbeitete, Administrator und Bezirksamtmann Scholz, Regierungsarzt Hoffmann
und der Mediziner Richard Neuhauss, die ebenfalls mit an Bord waren, sammelten auf dieser
Reise eine grofBe Anzahl materieller Kulturobjekte fiir deutsche Volkerkundemuseen.
SchlieBlich fand vom 18. bis 22. November 1909 auf dem deutschen Kriegsschiff
,,Cormoran‘ eine ca. 339 km (183 Seemeilen) flussaufwirts fiihrende Reise auf Befehl des
Gouverneurs von Deutsch-Neuguinea, Albert Hahl, statt.

Vom 9. bis zum 16. August 1910 bereiste der amerikanische Ethnologe Albert Buell
Lewis als Leiter der Joseph N. Field South Pacific Expedition (1909 bis 1913), die im
Auftrag des Chicagoer Field Museum of Natural History durchgefiihrt wurde, wo Lewis als
Assistent des Kurators Dorsey tétig war, den Sepik auf dem Dampfer ,,Siar* ca. 465 km
stromaufwérts bis zum Dorf Yuanamb (Yambon) am Oberlauf. Ziel der Expedition, die von
Dorsey angeregt wurde, war es, moglichst umfangreiche Sammlungen ozeanischer
Kulturobjekte anzulegen, so dass Lewis dhnlich wie vor ihm Dorsey von den Deutschen der
Kolonie duflerst unfreundlich behandelt wurde. Dennoch gelang es ihm, seiner

Sammelaufgabe nachzugehen.

Bevolkerung, da Zahl und Féhigkeit der Dolmetscher nicht ausreichten, so dass Untersuchungen zur
geistigen Kultur so gut wie gar nicht stattfinden konnten (Reche 1913: 21f.); zum anderen kamen die Sepik-
Bewohner mit etlichen der ,,Untersuchungsmethoden* der Expeditionsteilnehmer — versténdlicherweise —
nicht zurecht: So stieBen etwa die Weigerungen der Dorfbewohner, anthropologische Messungen
vornehmen zu lassen, bei Reche auf Unverstindnis (Reche 1913: 20). Auch beschwert er sich dariiber, dass
die Bewohner der Sepik-Dorfer iiberhaupt nicht damit einverstanden waren, als sie in ihre Héuser gingen,
obwohl sie doch freundlich zu ihnen waren (Reche 1913: 19). Schlielich versuchten die Dorfbewohner
immer wieder, die Expeditionsteilnehmer zu vertreiben. So erwéahnt Reche (1913: 20f.) auch: ,,Um die Leute
endlich loszuwerden und wenigstens fiir die Nacht Ruhe zu haben, lie§ der Kapitéin zwei Raketen steigen:
zunéchst ruderten die dicht am Schiff befindlichen hastig ein Stiick davon, als sie aber keinen Schaden
merkten, kamen sie ruhig wieder heran, und die zweite Rakete erregte nur noch unbéndige Heiterkeit, wir
horten frohliches Lachen; auch Dampfpfeife, Sirene und Schiffsglocke, die schon so manches Mal
Eingeborene in panischen Schrecken versetzten, blieben ohne Erfolg. Erst als der Kapitin mit gefiillten
Wassereimern bewaffnete Leute lings der Reeling postierte, die jeden Versuch an Bord zu klettern mit
einem Guf quittierten, kehrten die Boote langsam an Land zuriick.*

Interessanterweise ist bei Reche (1913: 23) aber auch eine Bemerkung dariiber zu finden, wie es sich wohl
anfiihlen muss, selbst Untersuchungsobjekt zu sein. Denn am Sepik fanden sich die Forscher in einer
ghnlichen Situation wie sonst die Dorfbewohner: ,,... wir wurden mit grofitem Interesse in Augenschein
genommen, man betastete uns, wunderte sich iiber unsere Hautfarbe, die trotz kriftigem Dariiberwischens
,waschecht’ war, zeigte uns den Frauen, die besonders unser blondes Lockenhaupt bewunderten; wir kamen
uns schlieBlich vor wie eine ,Volkerschau’ in einem europdischen Zoologischen Garten.*

vgl. auch Fischer 1981: 96-102; 115-137

70



Bereits kurze Zeit vorher, vom 2. Juli bis 3. August, befand sich das niederldndische
Kriegsschiff ,,Edi“ unter dem Kommandant Rambonnet mit dem kleinen Dampfer ,,Pionier*
fiir eine Fahrt auf dem Sepik, um in einer Art Vorerkundung die Richtung des Sepik-
Oberlaufes zu erforschen und herauszufinden, ob man auf dem Wasserweg bis zur
niederlindischen Grenze vordringen konnte. Diese Tour ging der eigentlichen deutsch-
niederldndischen Grenzexpedition voraus, welche vom 10. September bis 26. November
1910 stattfand und zum Ziel hatte, die deutsch-niederldndische Grenze auf Neuguinea
auszumachen. Dabei stellte sich heraus, dass der Kaiserin-Augusta-Fluf in seinem Oberlauf
nur ein kurzes Stiick in das von den Niederldndern beanspruchte Gebiet hiniiberreichte. Die
Expedition war in eine niederldndische und eine deutsche Abteilung gegliedert, wobei die
niederldndische Seite unter der Leitung von Kapitdn J. Luymes den Oberlauf erkundete,
wihrend die deutsche Gruppe unter anderem mit dem Bezirksamtmann, Bergassessor und
Geologe Artur Stoll¢ unter dem Naturwissenschaftler, Mediziner und Zoologen Professor
Leonhard Schultze Jena einen Berggipfel namens Peripatus von 1492 m erklomm, wo sie
sich insgesamt vom 2. bis 13. November ,,zur Gewinnung eines Uberblicks iiber das Gebirge
im Bereich der durchfahrenen Strecke des Sepik-Oberlaufs‘?’' aufhielt. Nach dieser
Expedition war der tiber 1000 km lange Sepik insgesamt auf einer Lénge von 960 km erfasst
und dokumentiert.

Im Oktober 1910 fand schlieSlich noch eine Fahrt der Neuguinea-Kompagnie auf dem
Dampfer ,,Madang® mit Kapitdn Jensen statt, die etwa 120 Seemeilen flussaufwirts fiihrte
und vermutlich ausschlieBlich dem Interesse des Handelsunternehmens galt.

Auch im Oktober 1911 fuhr der Dampfer ,,Madang® der Neuguinea-Kompagnie unter
Kapitdin Voogdt 70 Seemeilen flussaufwirts; im November desselben Jahres wurde die
Flussmiindung mit dem Dampfer ,,Planet” vermessen.

Im Januar 1912 fuhr wiederum der Dampfer ,,Madang® unter Kapitdn Voogdt ca. 120
Seemeilen flussaufwirts.

Vom Februar 1912 bis September 1913 wurde schlielich die Kaiserin-Augusta-FluB3-
Expedition unter der Leitung von Stollé mit dem Dampfer ,,Komet*“ durchgefiihrt; mit dabei
waren unter anderem auBerdem der Geograph Walter Behrmann, der Anthropologe Adolf
Roesicke sowie ab Januar 1913 der Ethnologe Richard Thurnwald; auch Gouverneur Hahl
begleitete die Forschungsreise zu Beginn. ,,Die Expedition des Reichskolonialamtes, der

Koniglichen Museen und der Deutschen Kolonialgesellschaft zur Erforschung des Kaiserin-

27! Schultze Jena 1914: 80

71



Augustaflusses in Kaiser-Wilhelms-Land“*’* kam den Sepik ca. 400 km weit flussaufwirts
und hatte ihr Hauptlager bei Malu am Oberlauf. Ziel der Unternehmung war nicht nur die
weitere Erforschung des Sepik selbst, sondern ebenso seiner Nebenfliisse und deren
Umgebung. Die dabei angelegten Sammlungen befinden sich bis heute zum groBten Teil im
Berliner Volkerkundemuseum. Im Anschluss an diese Forschungsreise hielt sich Thurnwald
fiir weitere ethnologische Untersuchungen zundchst im Gebiet des Sepik-Unterlaufs,
schlieflich am Oberlauf und dessen Nebenfliissen auf.

Mit Beginn des Ersten Weltkrieges endete schlieBlich die deutsche Kolonialzeit, und
das Gebiet des Kaiser-Wilhelmslandes wurde bis zur Unabhéngigkeit des Ostlichen Teils der
Insel, Papua-Neuguinea, 1975 unter australische Verwaltung gestellt.>”

Zwischen den beiden Weltkriegen hielt sich im November 1930 der Ethnologe Felix
Speiser flir eine Sammelreise fiir das Museum fiir Volkerkunde in Basel kurze Zeit am
Unterlauf des Sepik zwischen den Fliissen Yuat (Dorfer-Fluss) und Keram (Topfer-Fluss) im
Dorf Kambrambo auf, wo er eine Initiationszeremonie beobachten konnte.””*

Der Brite Gregory Bateson war schlieBlich der erste Ethnologe, der lingere Zeit am
Mittleren Sepik weilte: Nachdem er auf Anregung des Ethnologen und Neuguinea-Forschers
Alfred Cort Haddon, eine Neuguinea-Reise zu unternehmen, im Februar 1929 auf Einladung
eines Schiffskapitdns die latmul zunichst kurze Zeit in Tambunum (Kambringi), darauthin
intensiv in Mindimbit erstmalig fiir insgesamt sechs Monate besuchte, kehrte er im Friihjahr
1930 nach Cambridge zuriick und arbeitete an seiner ersten Verdffentlichung iiber diese
(Bateson 1932). In den Jahren 1932 bis 1933 verbrachte er erneut 15 Monate am Sepik,
diesmal bei den Zentral-latmul; wihrend dieses Aufenthaltes traf er auch mit Margaret Mead
und Reo Fortune zusammen, die zur gleichen Zeit bei den Mountain Arapesh, den
ndrdlichen Nachbarn der Abelam, den Mundugumor am Yuat und den Chambri (Tchambuli)

im Gebiet des gleichnamigen Sees siidlich der Iatmul forschten. 1938 unternahmen Bateson

und Mead eine gemeinsame achtmonatige Feldforschung bei den Ost-Iatmul in Tambunum.

>72 Stollé 1914: 249

" Neu Guinea Compagnie 1886: 67ff.; 1887a: 152f.; 1887b: 189-192; 1888: 23f.; Finsch 1888: 6ff.; 290f;
297f.; Preuss 1898b: 145f.; Friederici 1909: 331-336; Full 1909: 739ff.; 744f.; Reche 1910: 285f; 1911:
123-128; 1913: 8-16; Schlaginhaufen 1910a: 3-11; Hellwig 1911: 424f.; Luschan 1911: 103f.; Deutsches
Kolonialblatt 1912: 547; Thurnwald 1913: 357-363; 1914a: 81-84; 1914b: 338-348; 1916: 82-93; 1917:
147-179; Behrmann 1914: 254-277; 1917: 1-4; 35-55; 85-96; Schultze Jena 1914: 44-49; 78-80; Stollé
1914: 249-253; Keck 1987: 110-139; Melk-Koch 1989: 161-231; Lienert-Emmerlich 1990: 235-241; Sapper
1996: 144; Welsch 1998a: 3-26; 295-316; 1998b: 3f.; 52f.; 58; 62f.; 76; 120f.; 145ff.; 158f.; Hiery 2001:
277-309; Kludas 2001: 174ff.; Schindlbeck 2001: 137-140; 149-154

7 Speiser 1944: 153

72



Bateson selbst erwihnt, sich ,,for a few small details**”> auf Reches Publikation iiber den
Kaiserin-Augusta-Fluss (1913) gestiitzt und die Sepik-Karte Behrmanns benutzt zu haben.
Bei seinen eigenen Forschungen hat sich Bateson vor allem mit der Sozialstruktur und dem
Geschlechterverhiltnis der Iatmul auseinandergesetzt. Dariiber hinaus legte er insbesondere
in Tambunum umfangreiche Sammlungen an, die sich im Ethnologischen Museum in
Cambridge befinden.*”®

SchlieBlich besuchte der Schweizer Ethnologe Paul Wirz zu Beginn der Jahre 1950 und
1953 das Sepik-Gebiet, 1953 allen voran die Dorfer Angoram, Timbunke und Kararau, wo er
neben ethnographischen Aufzeichnungen hauptsichlich am Anlegen von Sammlungen
interessiert war.””’

In den nachfolgenden Jahrzehnten begann die gesamte Sepik-Region intensiver und
systematischer untersucht zu werden, so dass im Folgenden nur noch die ethnologischen
Forschungen angefiihrt werden, die explizit — zumindest als eine von mehreren
Forschungsetappen — auch am Mittleren Sepik stattfanden.

So hielten sich zwischen 1955 und 1956 der Ethnologe und Basler Museumsdirektor
Alfred Biihler und der Reiseschriftsteller und Fotograf René Gardi aus Bern ca. fiinf Monate
lang im Sepik-Gebiet bei den latmul, den Kwoma der Washkukberge und den Abelam des
Maprik-Berglandes auf. Ihr Interesse galt vor allem der materiellen Kultur, dem Anlegen
umfangreicher Sammlungen sowie der Differenzierung verschiedener Kunststile.””®

Zwischen April und Oktober 1959 traf Biihler mit dem englischen Ethnologen und
Soziologen Anthony Forge, einem Schiiler Edmund Leachs, am Sepik zusammen, der dort in
verschiedenen Gebieten, im Besonderen aber bei den Abelam, 1958 bis 1959 sowie 1962 bis
1963 Feldforschungen betrieb und sich fiir Sozialorganisation und Rituale, vor allem aber fiir
Kunst und Asthetik interessierte. Beide unternahmen gemeinsam kunstethnologisch
orientierte Reisen am Unteren, Mittleren und Oberen Sepik sowie dessen Nebenfliissen und
sammelten fiir das Basler Volkerkundemuseum.*”

Im Friihjahr 1961 hielten sich Meinhard Schuster und Eike Haberland im Auftrag des

Frankfurter Volkerkundemuseums flir eine Sammelexpedition sowie zur Aufnahme

mythischer Texte im Sepik-Gebiet auf.**

275 Bateson 1932: 246

7% Bateson 1932: 245f.; 289; Lipset 1980: 121-139; 155

2T Wirz 1951: 122; 1954a: 6; 1959: 7; Schmidt 1998: 146f.; 152f.

™8 Gardi 1956: 13-18; 49-68; Biihler 1957b: 1ff;; Gardi/Biihler 1958: 11f; 144
" Biihler 1961a: 78-90; Forge 1966: 31; 1970: 271

280 M. Schuster 1965: 369-384; Haberland 1966a: 21f.

73



1964 und 1965 forschte und sammelte der amerikanische Ethnologe Douglas Newton
vom New Yorker Museum of Primitive Art fiir einige Monate im Sepik-Gebiet und widmete
sich dabei insbesondere der oralen Tradition und Geschichte der Iatmul und ihrer westlichen
Nachbarn, der Manambu.*!

Von November 1965 bis Januar 1967 fand schlieflich die Sepik-Expedition des Basler
Volkerkundemuseums statt, die von M. Schuster geleitet wurde und an der Gisela Schuster,
verantwortlich fiir die filmisch-photographische Dokumentation, und Christian Kaufmann,
iiber die Topferei am Sepik arbeitend, teilnahmen. Ziel der Forschungsreise war zum einen
die Beschaffung ethnographischen Dokumentationsmaterials fiir die bereits im Basler
Museum vorhandenen Sepik-Sammlungen und zum anderen die Sammlung von Objekten
aus dem Sepik-Gebiet (vor allem vom Oberlauf), welche noch nicht in den Basler Bestdnden
vertreten waren. Herstellung, Funktion und Bedeutung der materiellen Objekte standen also
im Vordergrund der hauptsichlich in Aibom am Mittleren Sepik, in Meno im Hiigelland von
Washkuk, im Maprik-Gebiet, am Sepik-Oberlauf und in Lumi in den Torricelli-Bergen
durchgefiihrten Forschungen.”™

Auch Newton hielt sich 1967 sowie 1970 bis 1971 erneut bei den Iatmul sowie bei den
Manambu auf.**’

Zwischen Juni 1967 und Januar 1968, Juni und Dezember 1971 sowie Juni 1972 und
Januar 1973 widmete sich die amerikanische Ethnologin Rhoda Métraux der Aufnahme von
Musik — dem Singen von Liedern, dem Spielen von Instrumenten, wie Trompeten und Floten
und diversen Rhythmusinstrumenten, wie Trommeln und Rasseln — bei den Iatmul in
Tambunum, wobei sie sowohl 1967 als auch 1971 kurze Zeit von M. Mead begleitet wurde;
auch Bateson wurde insofern in die Forschungen Métrauxs miteinbezogen, als ihm nach
ihrer Riickkehr die Aufnahmen vorgespielt wurden und er in ethnologischen Diskussionen
mit ihr fruchtbare Anregungen gab.***

Von August 1972 bis Mérz 1974 wurde unter der Leitung von M. Schuster erneut eine
weitere Basler Sepik-Expedition durchgefiihrt, die lingere Feldaufenthalte in verschiedenen
Dorfern am Mittleren Sepik beabsichtigte, wobei die einzelnen Teilnehmer unterschiedlich
lange in den jeweiligen Dorfern verweilten. Ziel des Forschungsunternehmens war ,die

gemeinsame, etwa gleichzeitige, jedoch an verschiedenen Orten mit verschiedenen

281 Newton 1967: 200-203; 1971: 7

282 M. Schuster 1967: 268-281

283 Newton 1971: 7; 1987: 249; 1997: 368; 384
284 Métraux 1990: 523f,

74



thematischen Schwerpunkten stattfindende Untersuchung traditioneller und aktueller
Aspekte der Kultur der Iatmul“**’, wobei die Arbeiten Batesons aus den 30er Jahren als
Grundlage dienten, nicht zuletzt auch deshalb, um Ergénzungen und neue Fragestellungen,
die bei Bateson weitestgehend unberiicksichtigt blieben, vorzunehmen. So arbeiteten
Meinhard und Gisela Schuster im Dorf Aibom bei den Zentral-Tatmul**® in Weiterfiihrung
ithrer dort bereits 1966 getétigten Untersuchungen im soziostrukturellen und religiosen
Bereich, Brigitta Hauser-Schdublin mit ihrem Mann J6rg Hauser (Oktober 1972 bis April
1973) in Kararau bei den Ost-Iatmul zur Rolle der Frau im kulturellen und gesellschaftlichen
Leben, Milan Stanek (Oktober 1972 bis Mérz 1974) {iber Sozialorganisation und Mythologie
sowie Florence Weiss (Oktober 1972 bis Mérz 1974) tiber Stellung und Rolle der Kinder in
Palimbei bei den Zentral-latmul, Jiirg Wassmann (Oktober 1972 bis September 1973) iiber
totemistische Gesénge und geheime Namen in Kandingei bei den West-latmul, Jiirg Schmid
(Oktober 1972 bis Juni 1973) iiber die Initiation und ihren Wandel in Yensan bei den
Zentral-ITatmul und Markus Schindlbeck (Oktober 1972 bis Mirz 1974) iiber die
okonomische, mythologische und zeremonielle Bedeutung der Sagopalme und des Sagos bei
den Sawos, einer Nachbargruppe der Iatmul, im Dorf Gaikorobi. Die Expedition brachte eine
weitverzweigte Erweiterung und Vertiefung des Wissens iiber die Mittelsepik-Kulturen.”’

Wie Métraux widmete sich auch der australische Musikethnologe Gordon Spearritt bei
seinen Sepik-Feldforschungen 1972 und 1974 der instrumentellen Musik der Iatmul, wobei
er im Dezember 1972 mit M. und G. Schuster in Aibom zusammentraf,”*®

Weiss und Stanek besuchten von 1979 bis 1980 das Dorf Palimbei erneut drei Monate,
um zusammen mit Fritz und Marco Morgenthaler psychoanalytische Gespriche mit den
Tatmul durchzufiihren.”® 1984 bis 1985 hielt sich Stanek im Auftrag des National Museum
Port Moresby ein Jahr lang im Sepik-Gebiet auf, um Informationen iiber &ltere
Zeremonialgegenstinde zu sammeln. 1985 bis 1986 fiihrten Stanek und Weiss ihre
psychoanalytisch orientierten Gespriache in Palimbei fort und untersuchten zudem das
Geschlechterverhiltnis.”*® Auch Wassmann hielt sich fiir eine Vertiefung und Uberpriifung

seiner Forschung 1983 und 1984 erneut im Mittelsepik-Gebiet auf.>"

> M. Schuster 1974: 13

%6 yol. Kap. 4.1 Allgemeines

287 M. Schuster 1974: 13-17; Hauser-Schaublin 1977: 10f.; Schindlbeck 1980: 1f.; Weiss 1981: 5f; Wassmann
1982: 11f.; Stanek 1983: 7f.; Schmid/Kocher Schmid 1992: IXf.

88 Spearritt 1990: 535f.; 540f.

% Morgenthaler/Weiss/Morgenthaler 1984: 11-24

*%0 Stanek 1987: 687

! Wassmann 1987: 685; 1988: 8

75



1988 bis 1990 unternahm der amerikanische Ethnologe Eric Kline Silverman eine
Feldforschung im Iatmul-Dorf Tambunum (Kambringi), wo er sich vor allem mit
Sozialorganisation, Geschlechterverhiltnis, Totemismus und Kosmologie beschiftigte. Von
Juni bis August 1994 besuchte er das Dorf erneut.””

So gelangte insbesondere durch die wihrend der Kolonialzeit unternommenen
Sammelreisen eine enorme Anzahl materieller Objekte aus der Sepik- und speziell der
Mittelsepik-Region in die europdischen und vor allem auch deutschen Volkerkundemuseen.
Die Publikationen iiber die Forschungsergebnisse der angefiihrten Expeditionen zum
Mittellauf bilden fiir die vorliegende Arbeit eine entscheidende Grundlage und werden im
Folgenden abhdngig von ihrem jeweiligen Arbeitsschwerpunkt in unterschiedlich starker
Gewichtung flir die einzelnen zu behandelnden Teilgebiete und darzustellenden
Themenkomplexe sowie fiir zu kldrende Fragestellungen eingehend, jedoch auch kritisch

herangezogen.

3.2 ,,Ein schoner Zeitvertreib*“: Der Sammler Joseph Hartl in Neuguinea

Joseph Maximilian Hartl wurde am 18. Januar 1888*° in Cham (Oberpfalz) geboren und
wuchs auf dem Bauernhof eines Onkels in Viechtach auf, wo er von 1894 bis 1899 auch die
Volksschule besuchte. Nach seiner humanistischen Schulausbildung in Straubing und
Niirnberg trat er von 1902 bis 1904 als Kadett auf dem Schulschiff GroBherzogin Elisabeth
in den Dienst des Norddeutschen Lloyd, einer 1857 in Bremen gegriindeten Reedereli,
welche ab 1886 den Post-, Fracht- und Passagierdampferdienst nach Ostasien, Australien

2% Darauthin war Hartl als Matrose auf deutschen und

und in die Siidsee ausfiihrte
ausldndischen Kauffahrtsschiffen unterwegs, bevor er 1906 an der Navigationsschule in
Hamburg das Schiffsoffiziersexamen ablegte und im Anschluss als Freiwilliger bei der
Kaiserlichen Marine einzog. Von 1907 bis 1909 unternahm er als Schiffsoffizier Fahrten
nach Ostasien, Australien und Stidamerika und bestand 1909 das Kapitdnsexamen an der
Navigationsschule in Hamburg. Als 2. Offizier befuhr er anschlieBend von Hongkong aus
die chinesische Kiiste und kam 1910 von China nach Neuguinea, wo er im damals deutschen

Teil als 1. Offizier des Dampfers S. M. S. Madang, welcher vermutlich Kopraladungen

22 Silverman 1996: 46; 1997: 118; 2001a: xi-xiii; 2001b: 211

* Dieses Geburtsjahr wurde von Hartls Sohn Georg in einem personlichen Gesprich genannt; in einem dem
Museum iiberlassenen Lebenslauf gibt Hartl selbst das Geburtsjahr 1885 an.

% Deutsches Kolonial-Lexikon 1996: 659 (ohne Autorenangabe); Kludas 2001: 156-176

76



transportierte, téitig war, liberdies eine Kokosplantage bei Friedrich-Wilhelmshafen, dem
heutigen Madang, unterhielt und Sammlungen fiir das Staatliche Museum fiir Volkerkunde

Miinchen anlegte.

295

Die Kokosplantage Joseph Hartls, 1 (Photo: Joseph Hartl)

* Die in diesem Kapitel abgedruckten Photographien Joseph Hartls wurden freundlicherweise von dessen
Sohn Georg Hartl zur Verfiigung gestellt.

77



Die Kokosplantage Joseph Hartls, 2 (Photo: Joseph Hartl)

Letzteres bewahrt nun eine Reihe von Briefen auf, die Hartl ab 1910 — groftenteils aus
Friedrich-Wilhelmshafen — an das Miinchner Museum, das zu jener Zeit noch den Namen
,,Koniglich Ethnographisches Museum* trug, geschrieben hat. Ebenso befinden sich dort
Vermerke zu sowie einige Kopien der Antwortschreiben des damaligen Museumsdirektors
Prof. Dr. Lucian Scherman und des Kustos Dr. Walter Lehmann. Der Briefwechsel gewéhrt
einen interessanten Einblick in die Person Hartl und dessen Sammeltétigkeit am Sepik.

So schreibt er am 18. Oktober 1910 aus Friedrich-Wilhelmshafen seinen ersten Brief
nach Miinchen, in welchem er seine Sammeldienste — offenbar angeregt von den auf diesem

Gebiet von Lewis aus Chicago durchgefiihrten Aktivitdten — anbietet:

,Erlaube mir an die Direktion des Ethnograph. Museums Miinchen die hofliche
Anfrage zu richten, ob Sie vielleicht Verwertung fiir hiesige Eingebornen Kuriositéten
haben, da ich durch meine Reisen in Kaiser Wilhelmsland und Archipel in Stand gesetzt
bin, Ihnen solche vorteilhaft zu liefern.

Gegenwirtig befinden sich 2 Herren vom Field Museum in Chicago hier, und schleppen
alles mogliche fort; nach meiner allerdings nicht massgebenden Ansicht, wiirden diese
Sachen besser flir deutsche Museeums passen, als von deutscher Kolonie kommend;
statt ins Ausland zu wandern.

In meinem Bedauern muss ich Sie darauf aufmerksam machen, dass ich nicht in Stand
gesetzt bin, alles kostenlos zu liefern, da man die meisten Sachen, auch nur gegen Trade
ein handeln kann.

Sollte eine geehrte Direktion auf mein Angebot Bezug nehmen, so bitte ich nun eine
genaue Aufstellung, was vor allem erwiinscht und werde ich mich nach Moglichkeit
danach richten.

In aller Hochachtung ergebenst

Jos. Hartl I. Offizier S. M. S. ;,Madang’ Friedrich-Wilhelmshafen Deutsch Neu-Guinea“

78



Es ist anzunehmen, dass Hartl an der bereits erwéhnten Sepik-Fahrt des Dampfers ,,Madang*
der Neuguinea-Kompagnie im Oktober 1910 teilnahm und nicht zuletzt deshalb die Idee des

Objektesammelns entwickelte.

Der Dampfer S. M. S. Madang (Photo: Joseph Hartl)

Hartls Schreiben wird von Lehmann am 21. April 1911 beantwortet, und ihm wird Geld zum
Erwerb von Ethnographica in Aussicht gestellt. Dariiber hinaus weist Lehmann darauf hin,
dass ,,Systematisches Sammeln mit Erklirungen [notwendig]* sei. Darauthin trifft am 10.

August 1911 der zweite Brief Hartls aus Friedrich-Wilhelmshafen in Miinchen ein:

,»Sehr geehrter Herr. Dr. Lehmann!

Im Besitze Ihres wert. Briefes vom 21.IV.11 erlaube ich hiermit, Thnen fiir IThre
praktischen Vorschldge betreffs sameln von Ethnographica in D. Neu-Guinea, meinen
verbindlichsten Dank auszusprechen.

Durch verschiedene Expeditionen die in letzter Zeit veranstaltet wurden, hatte ich
wunderschone Gelegenheit, schone Stiicke billig zu erwerben; in meiner Sammlung die
zur Zeit aus ungefihr 500 Stiick verschieden besteht, befindet sich so von jedem etwas,
speziell sammelte ich Steinkeulen und Axte vom mittl. Augusta-Fluss, und aus dem
Huon-Golf; an Topfen und Tongefasse besitze ich ungefahr 20 Stiick, aus allen Teilen
Neu-Guineas, von den grossten bis zu den kleinsten, die meisten mit plastischen
Verzierungen; 2 Tongefdasse sind in meinem Besitz, ein Stiick gebrannt und eins
ungebrannt, aus den Rawlinson Bergen, wegen denen ich erst neulich eine Anfrage vom
Flied (sic/)) Museum in Chicago erhielt; ... auch sind verschiedene geschnitzte
Holzschiisseln, rund, flach u. oval in meinem Besitze; mit Ton ausgelegte Képfe vom
oberen Augusta-Fluss besitze ich leider nur 2 Stiick, aber sonst noch viele Sachen
speziell vom Augusta-Fluss, der ja die ausgiebigste Quelle fiir Ethnographica-Sammler
in Neu-Guinea ist.

Als ich vor 3 Jahren anfing zu sammeln, hatte ich im Sinne die Sachen spiter alle fiir
mich zu behalten; aber als Seemann ist man eben an keine feste Stitte gebunden, und ist
so eine Sammlung nur ein grosses Anhédngsel. Ich sammelte durchweg nur gute Stiicke,
und denke ich dass dieselben fiir ein Museum wohl das Sammeln wert sind;

Leider ging ich in Miinchen nur einmal ins Ethnographische Museum; Hofbrdu ging
vor; so weiss ich auch nicht, was Sie dort schon besitzen, und was nicht. Konnten Sie,
sehr geehrter Herr Dr. Lehmann mir nicht einen Katalog {iber Ihre Sachen senden?

Ich gedenke in einigen Monaten mit der ersten Sendung fertig zu sein; Alles genau

79



notiert nach Stamm, Gebrauch und Eingebornen-Sprache; Nummer und Bezeichnung
sind auch an jedem Stiick.

Sollte mich sehr freuen, falls die Sachen wert fiir Thr Museum hétten, und bin gerne
bereit, wihrend meiner Zeit in Neu-Guinea mein Bestes in der Bezichung zu tun; in 1
Jahr gedenke ich, auf einige Monate auf Urlaub nach Hause zu geh’n, und kann man
dann, die Sache ja personlich viel besser abwickeln; betreffs Fracht werde ich mich mit
dem Nordd. Lloyd in Verbindung setzen, ich glaube die Sachen fiir Museum sind
frachtfrei, und falls nicht, ein Vermdgen kostet der eben nicht; sehr dankbar wére ich
Ihnen, falls Sie mir mitteilen wiirden, welche Art von Schilden und Speeren in Threm
Besitze sind, da ich ungefdhr 10 verschiedene Sorten besitze; Dampier, Augusta-Fluss,
Huon Golf, Neu-Pommern.

Betreffs der Geldmittel, bitte ich zu bemerken, dass ich mir die Arbeit nicht bezahlen
lasse, sondern es eben aus Sport, Unterhaltung und der Interessantheit wegen tue.

In der Hoffnung Niheres von Thnen zu hdren, zeichnet mit vorziiglicher Hochachtung
ergebenst J. Hartl I. Off. S. M. S. ,Madang’ Friedr. W’hafen D. Neu-Guinea“

Auch aus diesem Brief wird ersichtlich, dass Hartl offenbar durch andere Expeditions- und
Sammelreisen zu eigener Sammeltdtigkeit ermuntert wird. Wie der Erwerb von Objekten
jedoch im Detail ablduft, bleibt ungenau. So deutet er lediglich an, Stiicke von anderen
Expeditionen zu erwerben. Jedoch ist davon auszugehen, dass er auf der Tour des Dampfers
,2Madang®“ im Oktober 1911 dabei ist. So teilt er in einem weiteren Brief, den er am 29.

Oktober 1911 in Friedrich-Wilhelmshafen verfasst, Folgendes mit:

»Mit der (...) ,Coblenz’ geht am 2.XI.11 eine grosse Kiste mit Ethnologica an das
Museum ab; konnte es leider zu meinem Bedauern nicht eher senden, da wir immer
unterwegs waren; und wie es bei dem Betrieb an Bord ist, kann man eben auch nicht
immer, wie man moechte; Habe ungefahr noch 2 gr. Kisten voll hier stehen, ebenso die
Topfe; ... Die nichste Sendung wird wohl in 1-1%, Monaten komen; sehen wie ich Zeit
habe; das Sameln ist nicht so schlimm, wie das Packen. ... Wére mir angenehm, falls Sie
mir Weiteres iliber Ankunft der Sendung mitteilen wiirden und zeichne in aller
Hochachtung J. HartL.“

80



Joseph Hartl und die Besatzung des Dampfers Madang vor Hartls Haus
in Friedrich-Wilhelmshafen (Photo: Joseph Hartl)

Knapp drei Monate spdter, am 20. Januar 1912, erreicht das Museum das Schreiben der
Spedition R. C. Brickenstein aus Bremen, in welchem das Eintreffen einer Kiste Ethnologica

bestitigt wird. Zu dieser Lieferung gehoren vermutlich auch der hier behandelte

Authingehaken (Inv. Nr. 12-16-6) sowie der Kanusteven (Inv. Nr. 12-16-51).

Am 20. Januar 1912 folgt ein neuer Brief Hartls aus Friedrich-Wilhelmshafen:

,,Mit D. ,Manila’ folgt eine Kiste enthaltend fast nur Tongefdsse vom Augusta-Fluss; es
sind ungefdhr 20 verschiedene Stiicke, alle mit Verzierungen, ein grosses Exemplar
auch darunter, und hoffe ich nur dass die Sachen heil ankomen; denn einige Stiicke sind
wirklich schon ausgefiihrt. Einige kleine Go6tzen sind auch dabei sowie 4 Schédel, die
sind von aufgefressenen Leuten; vor kurzem waren wir 280 Sml. weit den Strom oben;
und da die Reise ldngere Zeit dauerte, hatte ich so richtig Gelegenheit, das ganze dortige
Leben kennen zu lernen; Dorfer, wie ich solche noch nie in Neu-Guinea gesehen habe,
und ich bin wohl schon fast in den meisten Winkeln und Ecken dieses Fahrtgebietes
gewesen;

samtliche Hauser sind von einer erstaunlichen Grosse architektonisch schon gebaut, und
sieht jedes Dorf einer Anlage dhnlich; die verschiedensten Zierpflanzen stehen um die
Hauser, die wieder einzeln von einer Reihe von Palmen umgeben sind; die sogenannten

81



,Tamberan’-Hauser sind wahre Sehenswiirdigkeiten, aber leider verkaufen die Leute
sehr wenig davon; in einem solchen Hause zéhlte ich tiber 200 wunderschén angelegte
Todtenschidel, fast genau, wie dem Leben nach gemacht; wie mir unser Dolmetscher
aus einander setzte, sind die mit Ton ausgelegten Kopfe; die von ihren Eltern u. scheint
das, das Ganze zu sein, was dieselben von denen iibrig behalten; der Rest wird jedenfalls
auch aufgefressen; gewohnliche Todtenschéddel hat jedes Haus einen Vorrat von, und
scheint es denen als grosster Schmuck zu dienen, und zugleich das Renommé eines
Hauses zu sein, moglichst viele aufgefressen zu haben; Bekleidung vollstéindig nackt,
muss man sich nur wundern, dass sich die Leute so schnell an den weissen Mann
gewohnt haben; wenn man bedenkt; dass es erst 10 Jahre her sind, dass, das erste Schiff
weiter nach oben kam.

Jedenfalls entschidigt einen so eine Reise fiir vieles, was man in Neu-Guinea in Kauf
mit nehmen muss; vielleicht kome ich im Sommer 1912 nach Hause, und wird sich dann
ja (...) Zeit zum erzéhlen finden.

Hoffentlich komen die Sachen heil und gut an; versichern lasse ich dieselben auch; ...
Eine Sendung mit Malangene Figuren aus Neu-Mecklenburg; und grésseren Schilden
folgt in einigen Monaten.

In der Erwartung von Ihnen Nachricht zu erhalten, griisst ergebenst J. Hartl

Verzeichnis der Sachen anbei mit lauf. Nummern.*

Polizeitruppe in Friedrich-Wilhelmshafen (Photo: Joseph Hartl)

82



Miénnerhaus in Pagem am Mittleren Sepik (Photo: Joseph Hartl)

Hier berichtet Hartl erstmals explizit davon, an einer Befahrung des Sepik teilgenommen zu
haben. Moglicherweise handelt es sich um die Fahrt des Dampfers ,,Madang®, welche, wie
erwdhnt, im Januar 1912 unter Kapitdn Voogdt stattfand, doch fiihrte diese Tour nur ca. 120
Seemeilen flussaufwirts. Die Reise selbst schildert er durchweg mit positiv besetzten
Eindriicken, die Dorfer am Sepik, allen voran die Minnerhduser, faszinieren und
beeindrucken ihn, und offensichtlich versucht er, Teile des Inventars eines Minnerhauses,
Zeremonial- und Kultgegenstinde, kauflich zu erwerben, was jedoch grdBtenteils zu
misslingen scheint. Die iibermodellierten Menschenschiddel losen bei ihm gingige
Reaktionsmuster aus, er bringt sie direkt mit zu kulinarischen Zwecken getétigtem
Kannibalismus in Verbindung, ohne an der Richtigkeit dieser Annahme auch nur einen
Moment zu zweifeln. Ob Hartl dem Museum in einem personlichen Zusammentreffen mehr
von seinen Erlebnissen und Empfindungen mitgeteilt hat, bleibt ungewiss.

Am 18. Februar 1912 schickt Hartl an Lehmann eine Postkarte aus Java, auf welcher er

unternehmungslustig schreibt:

,»Nun auf einer kleinen Erholungstour in Java, und nun auf dem beriihmten Boro
Boedor, ein grosseres Baudenkmal als Pyramiden; wie steht es mit Java-Sammlungen

83



im Eth. Museum Miinchen?
Meine Adresse bleibt die alte, ergebenst J. Hart]

Hartls zweite Sendung mit verschiedenen Ethnographica, von denen er in seinem Brief vom
20. Januar 1912 berichtet, trifft am 21. Mai 1912 im Miinchner Museum ein. Der Lieferung
ist eine Liste mit den gesammelten Gegenstinden aus dem Sepik-Gebiet beigefiigt; so
befinden sich darunter neben mehreren groBen Tongefilen mit Verzierungen,
Frauenhauben, Schideln, einer Nackenstiitze, einem Kalkbehilter und einem Kanusteven
auch in dieser Arbeit behandelte Objekte, welche also nach wie vor zu den Miinchner
Bestinden zdhlen: ein Dachaufsatz (Inv. Nr. 12-30-2), ein Minnerhalsschmuck aus
Muscheln (Inv. Nr. 12-30-25) sowie eine kleine Kopfmaske (Inv. Nr. 12-30-31).

Fiir seine Ethnographica dankt das Museum Hartl am 12. Juli 1912 in einem Schreiben,
welches sich mit einem Brief Hartls vom 14. Juli 1912 aus Friedrich-Wilhelmshafen

tiberschneidet:

»3ande an die Direktion Ende Okt. 11 und Ende Jan. 12 je eine Sendung, enthaltend
ethnographische Gegenstinde via Bremen; wéhrend der Zeit war ich 3 Monate zwecks
Erholung auf Java, und habe seitdem, nichts wieder von Thnen gehort. Ich nehme an,
dass Sie Herr Dr. Lehmann, der Meinung sind, dass ich im Sommer 1912 nach Miinchen
kome, leider hat sich die Sache um 1 Jahr verschoben, und ich kome erst im Sommer
1913 nach Hause; es wire aber immerhin interessant fiir mich, zu Wissen wie die
Sachen angekomen sind, speziell die letzte Sendung der Topfe.

Zur Zeit befindet sich die Expedition der Kolonialgesellschaft am Augusta-Fluss, und
war ich am 2. July 12 in Malu dem Hauptlager derselben. Sollten Sie Verwendung fiir
Augusta-Fluss Sachen haben, (...) eine Sammlung komplett vom Fluss, so will ich
dieselben besorgen; alles was es dort gibt, Topfe, Schilde, Waffen und
Schmuckgegenstinde; das wiirde aber immerhin mindestens eine Sendung von 25
Kisten ergeben, und dann miisste ich Ihrer finanziell. Beihilfe sicher sein; falls ich es
nicht mache, es sind genug andere Interessenten hier vorhanden; und ich moechte die
Sache doch uns erhalten; vor allem moechte ich Ihr spezielles Stillschweigen, was ich
auch der betreffenden Personlichkeit zu gesichert habe, erbitten; die Expedition hat sich
nédmlich das Recht genommen, sdmtlichen Handel am Fluss zu verbitten, es hélt sich
natiirlich kein Mensch daran.

Es kime im schlimmsten Falle eine Summe von Mark 1000 in Frage, und dafiir ist es
nicht zu teuer, ich wiirde dieselbe ethnograph. Ausbeute wie sie Herr Dr. Bossler der
Expedition hat, bestimmt zu sichern.

Wir gehen den Fluss hinauf Anfangs Okt. wiederum, und da Brief bis dahin nicht hier
sein kann, erbitte telegraph. Nachricht einfach ,ja’ oder ,nein’.

In der Hoffnung, dass beide Sendungen gut in Thre Héinde gekomen sind, zeichnet
Hochachtungsvoll Jos. Hartl 1. Off. S. M. S. ,Madang’ Fried. W/hafen D. Neu-Guinea.*

Hartl erwdhnt in diesem Brief die ,Expedition der Kolonialgesellschaft”, also die

Forschungsreise, an der auch Thurnwald, Roesicke und Behrmann teilnehmen, sowie seinen

84



Besuch in deren Hauptlager Malu am Oberlauf des Sepik.® Die Sammeltitigkeiten der
Kaiserin-Augusta-Flu-Expedition scheinen ihn weiter in seinen eigenen diesbeziiglichen
Aktivitdten anzuspornen. Das Museum ist mit den Vorschldgen Hartls einverstanden und
schickt ihm zur Bestétigung ein Telegramm.

Am 2. November 1912 sendet Hartl darauthin acht weitere Kisten mit Objekten vom
Sepik. Im beigefiigten Brief berichtet er diesmal auch — nicht ohne ein gewisses Mal} an
Trotz und Selbstbewusstsein — {iiber Kontakte mit den Sammlern anderer
Voélkerkundemuseen sowie mit Teilnehmern der Kaiserin-Augusta-Flu-Expedition, und die
daraus beim Sammeln von Objekten entstehende Konkurrenz deutscher und amerikanischer

Reisender untereinander:

»lhren letzten Brief vom 12.07.1912 habe ich erhalten ebenso das Antworttelegramm
auf meine Anfrage. (...) wir waren Mitte Okt. am Augusta-Fluss, und habe ich
aufgekauft, was ich dachte, dass von Wert fiir Sie wire. Mein Hauptaugenmerk richtete
ich auf Tongefédsse, und habe ich da wirklich wunderschone Exemplare bekomen, die,
falls dieselben ankomen, Thnen sicherlich gefallen werden.

Anbei sende ich 8 Kisten mit Augusta-Fluss-Ethnologika (...) ich trachtete vor allem
darnach Stiicke mit schonen Verzierungen zu erhalten (...). Die einzeln Gefisse [Anm.:
TongefaBe] habe ich nicht extra nummeriert, da dieselben meistens von einem Platze
sind, ndmlich ,Kararau’, 120 Meilen den Fluss hoch; und ich auch die letzte Zeit mit
Arbeit iberhduft bin.

Falls Sie noch extra Wiinsche betreffs Augusta-Fluss Ethnologika haben, bitte teilen Sie
mir s mit, damit ich mich darnach richten kann. Die letzte Zeit ist die Konkurrenz hier
enorm gewachsen, von Amerika sind zwei Vertreter hier, Dr. Cohn vom Bremer
Museeum, Dr. Roesike vom Berliner; von den mit Ton ausgelegten Kopfen der
erschlagenen, habe ich 7 Stiick beigelegt; die Ansichten sind dariiber sich sehr uneinig;
meiner Ansicht nach, sollen es mehr Trophéen sein, da die Kopfe im Innern der Hauser
in Reihe aufgestellt sind; aber in Kambringi wieder sind die Kdpfe ohne Ton in Mengen
zu haben, und liegen dieselben einfach unter den Hausern, wéihrend die mit Ton schon
aufgestellt sich im Innern der Héuser befinden.

Betreffs meiner bereits an Sie abgesandten Sammlungen, bitte ich dieselben als
Geschenk an das Kgl. Eth. Museum betrachten zu wollen ... Im Februar bin ich
hoffentlich in der Lage, noch mal eine Kollektion zu senden; denn es ist ein schoner
Zeitvertreib hier, und dann freut es mich, wenn man auch nur eine Kleinigkeit zur
Vermehrung unser bay. Museen beitragen kann, denn warum wir immer die letzten sein
sollen, sehe ich absolut nicht ein.

Im Sommer 1913 kome ich nach Miinchen, und bin natiirlich gerne bereit, eventuelle
Irrtiimer bei der Auszeichnung der Sachen richtig zu stellen.*

% ygl. Melk-Koch 1989: 164-179

85



Joseph Hartl vor seinem Haus in Friedrich-Wilhelmshafen
(Photo: Joseph Hartl)

,.Ilm Stidsee-Heim“: Joseph Hartl in seinem Haus in Friedrich-Wilhelmshafen
(Photo: Joseph Hartl)

86



In seinem néichsten Schreiben vom 22. Februar 1913 teilt er seine Absicht mit, am 14. Mai
nach Hause zu fahren, vorher jedoch noch einmal Kisten mit Ethnographica zu verschicken:
,»Schilde, Speere, Tongefdsse, eine grosse Kiste Schnitzarbeiten, mit Ton ausgelegte Kopfe
und ein sehr schones Exemplar von einer Schlitztrommel, sdmtliche Sachen vom Augusta-
Fluss.“ Bei dieser beabsichtigten Lieferung handelt es sich um die in der vorliegenden Arbeit
im Zentrum stehenden Sammlungsobjekte mit den Inventarnummern ,,13-18-*.

Auch Roesicke von der Kaiserin-Augusta-FluB3-Expedition erwihnt er wieder, wobei er
interessanterweise das Zusammentreffen diesmal (zumindest nach auBen hin?) weniger

konkurrenzbehaftet beschreibt als im letzten Brief:

,,Ich habe mir alle Sachen gut nummeriert, und auch getrachtet soweit wie es moglich
die Eingebornen-Namen zu notieren und noch ich durch Herrn Dr. Roesike von der
Sepik-Expedition, unterstiitzt wurde; und hoffe, dass Sie dadurch eine einigermassen
komplette Sammlung vom Sepik besitzen.*

1

e

ERuY . W

Hartls Haus ,,Madang® in Friedrich-Wilhelmshafen (Photo: Joseph Hartl)

87



Blick von Hartls Haus ,,Madang* in Friedrich-Wilhelmshafen
(Photo: Joseph Hartl)

Knapp zwei Monate spiter, am 12. April 1913, kiindigt Hartl aus Friedrich-Wilhelmshafen
schlieBlich das baldige Eintreffen jener Sendung im Miinchner Museum an, in der sich die
Objekte mit den katalogisierten Nummern ,,13-18-“ befinden, und gibt auch seinen eigenen

geplanten Miinchen-Besuch im Sommer bekannt:

»Am 16.IV.13 gelangen per Dampfer ,Sigismund’ via Hongkong 2 Kisten Ethnograph.
Gegenstinde fiir das Kgl. Ethnog. Museum zur Verschiffung; ... ich habe speziell darauf
gesehen, nur bessere Stiicke zu erwerben, unter andern am meisten von den
Tongefassen. Kiste No. 306 eine grosse Trommel, Schlitzform mit Schliger bitte als
Geschenk meinerseits an das Kgl. Ethnog. Museum zu betrachten.

Ich fahre am 1. Mai via Australien, Colombo nach Hause, und bin Anfang July in
Miinchen; werde mir erlauben, personlich bei dem Ethnog. Museum vorzusprechen.*

Tennisplatz in Friedrich-Wilhelmshafen (Photo: Joseph Hartl)

88



Und so schreibt Hartl darauthin voller Eifer am 13. Juli 1913 aus dem Park-Hotel in

Miinchen an Scherman:

,,Herr Direktor Prof. Schermann, Miinchen

Ich beehre mich Ihnen mitzuteilen, dass ich die aus Neu-Guinea {ibersandten
Sammlungen dem Kgl. Ethnog. Museum Miinchen als Geschenk fiiberweise. Fiir
Deckung eines Teiles meiner sehr hohen Kosten fiir Kisten und Transport in Neu-
Guinea bitte ich um Riickerstattung von 800. — M. ... ich hoffe meine Tétigkeit in
Deutsch. Kolonialgebieten wieder auf zu nehmen, und werde dann gerne bemiiht
bleiben, die Miinchner Sammlungen nach Kréften weiter aus zu bauen.*

Ob es wihrend Hartls Aufenthalt in Miinchen zu einem personlichen Zusammentreffen mit
Scherman kam, ist nicht dokumentiert, doch hilt Hartl den Kontakt mit dem Museum
aufrecht, indem er sich regelmdfig meldet und von den Besichtigungen anderer Sepik-
Sammlungen und diesbeziiglich angestellten ,,Vergleichsstudien* berichtet; so etwa am 18.

September 1913 mit einer Nachricht aus Hamburg:

»leile Thnen ergebenst mit, dass ich nun meine feste Adresse in Hamburg habe;
besuchte jetzt das Kolonialinstitut und werde Anfang Maerz wieder zuriick nach Neu-
Guinea gehen.

Wihrend meiner Reise besuchte ich auch das Berliner Volkerkundemuseum und war
erstaunt {iber die Menge und Reichhaltigkeit der Stiicke...

Die von der Kaiserin-Augusta-FluB-Expedition zusammengetragenen Bestinde im
Volkerkundemuseum Berlin®®’ scheinen Hartl zu beeindrucken — weitaus mehr als die von
der Hamburger Siidsee-Expedition gesammelten Objekte im Hamburger Museum®”, wie aus
dem néchsten Brief Hartls hervorgeht, den er einen knappen Monat spéter, am 14. Oktober

1913, aus Hamburg an Scherman schreibt:

»--. Ich gedenke Anfang Dez. oder Anfang Jan. (...) wieder nach Neu-Guinea zu gehen;
und bin heilfroh, wenn ich erst wieder dort bin; hier in Hamburg ist es nun schon sehr
kalt und bin gar nicht so entziickt davon. Da ich via Genua fahre, kome ich vorher auch
nach Miinchen, und werde dort wohl 14 Tage bleiben.

Wie steht es mit den letzten Tongeféssen, hat der Herr Praparator die Scherben wieder
schon zusammen geflickt? Die Hamburger Bestéinde sind ganz nett, aber nicht sehr
reichhaltig, kommen lange nicht an Berlin heran.*

SchlieBlich soll Hartl fiir seine Sammeltétigkeit in Neuguinea die silberne Medaille ,,Bene
merenti” der Akademie der Wissenschaften verliechen werden, was ihm am 15. Oktober 1913

in einem Schreiben durch Scherman mitgeteilt wird und wofiir sich Hartl in einem

7 ygl. Kelm 1966a; 1966b; 1968
8 ygl. Reche 1913

&9



Antwortbrief am 22. Oktober bedankt. Und so ist in der Miinchener-Augsburger
Abendzeitung am 25. November 1913 (No. 326) zu lesen:

: Plademie der Wiffenidhalten

v IRianden.  Die Wtabsmic hat Herrm [ojeph Haril die
grofe filberme Miebaille ,Bene merenti verliehem. PHerr Hartl,
ein geborener Bayer; hat als Geeoifizier in Neu-Guinea am Kai:
ferin=-2uguitafiug in dubetit jorglamer und wiffenfdaftiiGer Meife
eine grofe 3abl von typijden Dofumenter ber matertellen Rultur
(Recamifen, Dolgidnisereien, Korperi@mud u. a.) gejammelt und
bem Gifnographijgen Mujeum in Minden zum Gejdenie ges
madht.  Jn dem Iiinfiigen Jeubau, des S[Rug:umﬁ with die prids
tige folleition jweifellos einen Sauptanziefungspunit Hilben,

- e bl il Bl e

Miinchener-Augsburger Abendzeitung vom 25. November 1913

Fiinf Monate spdter meldet sich Hartl am 11. Médrz 1914 mit einem Brief aus Singapur
wieder, indem er bedauert, kiinftig nicht mehr fiir das Museum sammeln zu konnen, da er

nun

,Limmer voraussichtlich, auf Australienfahrt“ sein wird ,;und so absolut keine
Gelegenheit habe Ethnologika zu sameln; tut mir sehr leid, aber ich kann nichts dagegen
machen; hoffentlich kome ich doch noch auf die Kiistenfahrt und dann auf den
Sepikfluss.*

Er erwdhnt jedoch kurz, dass ,,Dr. Thurnwald (...) in Neu-Guinea einige sehr interessante
Reisen vom Augusta-Fluss nach der Kiiste ausgefiihrt* hat.

AnschlieBend bricht der Brietkontakt zwischen Hartl und dem Museum vorldufig ab;
voriibergehend scheint er 1914 auch als Offizier auf einem chinesischen Kreuzer in
Hongkong tdtig zu sein. Im September desselben Jahres wird seine Kokosplantage bei
Madang von den Englindern beschlagnahmt, und Hartl in Australien und Hongkong
interniert; anschlieBend verbringt er die Jahre bis 1921 in Bayern, wo er, nicht zuletzt wegen
seiner Sammlung tibermodellierter Menschenschiddel aus Neuguinea, immer mehr als Exot
gilt.

Am 19. Juni 1921 meldet er sich mit einer Postkarte aus Demta wieder, einem Ort
westlich von Jayapura im damaligen Holldndisch-Neuguinea und schreibt: ,,Bin nun hier
wieder in Neu-Guinea und sende beste Griisse. ... Unsere Kolonie war schoner...*

Und drei Monate spéter schreibt er am 24. September 1921 wiederum aus Demta, dass
im ehemaligen deutschen Teil der Aufenthalt nicht mehr erlaubt sei; dennoch bietet er dem
Museum eine weitere Sammlung — iiberwiegend Federschilde — aus dem Sepik-Gebiet an,

deren genauer Erwerb ungewiss bleibt. Er erwéhnt, einige Objekte ans Field Museum in

90



Chicago sowie nach Holland verkauft zu haben und teilt {iberdies seine Absicht mit, im
Dezember fiir einige Monate nach Hause zu kommen, um zu heiraten.

Scherman antwortet auf diesen Brief am 15. November 1921, dass er sich fiir Hartls
Objekte interessiert, doch bricht die im Museum aufbewahrte Korrespondenz darauthin ab.

Nach der Heirat und der Geburt des ersten Sohnes ist Hartl zwischen 1921 und 1922 als
Beamter der holldndischen Regierung tiiberwiegend in Hollindisch-Neuguinea als
Landvermesser tdtig. Die Jahre 1923 bis 1926 verbringt er mit seiner Familie in Singapur
und Malaya, wo er erfolglos versucht, eine Kautschukplantage zu betreiben. Nachdem er
anschlieBend die Jahre bis 1928 in Deutschland lebt, geht er von 1929 bis 1935 zusammen
mit Frau und Kind im Auftrag der IG-Farben nach Foochow/Fukien (Fujian) in China, wobei
er als Honorarkonsul und im Besitz chinesischer Sprachkenntnisse die Zeit nutzt, um
ausgedehnte Reisen durch das Land zu unternehmen.

So meldet er sich auch am 30. Dezember 1932 mit einem Brief aus Foochow wieder bei

Scherman, in dem er mitteilt:

»icherlich sind Sie sehr erstaunt, von mir nach so langen Jahren wiederum ein
Lebenszeichen zu erhalten; aber wie es im Leben geht, einmal Oben dann mal zur
Abwechslung Unten, und so gehen die Jahre dahin. Aber ich muss sagen, dass es mir
eigentlich nicht schlecht geht und dass ich sehr zufrieden bin mit meinem Leben und
auch mit meiner Arbeit.*

Nebenbei hat er angefangen, chinesische Kunstobjekte zu sammeln, die er auch dem
Miinchner Museum anbietet.

Nach seiner erneuten Heirat 1936 und der Geburt eines weiteren Sohnes 1937 kehrt er
im Auftrag der 1G-Farben nach China zuriick, wo er in Tientsin (Tianjin) arbeitet und
nebenbei in Peking noch eine eigene Import- und Export-Firma fiir alte chinesische Kunst
unterhélt. Nach Ausbruch des Zweiten Chinesisch-Japanischen Krieges kommt er 1938 nach
Deutschland, wo ein Jahr spdter der dritte Sohn geboren wird. 1940 kauft Hartl darauthin
Schloss Egg am Fufle des Bayerischen Waldes und verbringt dort die Kriegsjahre mit dem zu
dieser Zeit nur schwer laufenden Kunsthandel sowie dem Betreiben einer kleinen
Landwirtschaft zur Selbstversorgung. 1943 kommt der vierte Sohn zur Welt. Bei Kriegsende
erhalten Schloss und Kunstsammlung durch die Amerikaner einen gewissen Sonderstatus,
und Hartl tibernimmt als der englischen Sprache méichtiger Mann zahlreiche Aufgaben, etwa
als Biirgermeister, Finanzamtschef und Treuhénder. Die Nachkriegsjahre sind geprigt vom

beinahe vollstindig zum Erliegen gekommenen Kunsthandel und daraus entstehenden,

91



finanziellen Schwierigkeiten. Nachdem Hartl ab 1956 in zunehmendem Mafle mit
gesundheitlichen Problemen zu kdmpfen hat, stirbt er schlieBlich am 5. Mérz 1957 auf
Schloss Egg.

3.3 Die Sammlung

Die vorliegenden Sammlungsobjekte stellen also ein Geschenk des Seeoffiziers Hartl dar,
der diese in den Jahren 1912 und 1913 in Neuguinea wéhrend seiner Tatigkeit im Dienste
des Norddeutschen Lloyd erwarb. Uber die eigentliche Art des Erwerbs der Objekte schreibt
Hartl nichts, so dass offen bleibt, wie seine Sammeltétigkeit im Detail vonstatten ging. Es ist
jedoch zu vermuten, dass zumindest ein Grofteil der Gegenstinde wihrend auf dem Sepik
unternommener Fahrten direkt vom Schiff aus oder wéhrend kurzer Landgédnge erworben

. 299
wurde, wie es auch Reche

von der Hamburger Siidsee-Expedition und Roesicke®” von der
Kaiserin-Augusta-Flu3-Expedition berichten. So kdnnen von den Sepik-Bewohnern sowohl
eigentliche Alltags- und Zeremonialgegenstinde als auch speziell fir den Verkauf
hergestellte Objekte angeboten worden sein.*®' Dariiber hinaus ist ungeklart, inwiefern bzw.
wie oft Hartl selbst an diesen eigentlichen Sammelreisen teilnahm oder ob er die Objekte im
Anschluss an die durchgefiihrten Fahrten von den Reiseteilnehmern oder von
Zwischenhindlern, moglicherweise von Friedrich-Wilhelmshafen aus, erwarb.

Zur Zusammensetzung der Sammlung 1aBt sich bemerken, dass diese zu einem weitaus
groBBeren Teil aus Zeremonial- als aus Alltagsgegenstinden und damit vor allem aus
aufwendig gestalteten Objekten besteht (eine Ausnahme hierbei bilden die vielen Tongefil3e,
die zwar eher dem alltdglichen Bereich zuzurechnen, doch mannigfaltig gefertigt sind).
Asthetische Kriterien scheinen fiir Hartl bei der Auswahl der Gegenstiinde einen hohen
Stellenwert eingenommen zu haben, so wie dies bei den meisten Sammlungen, speziell aus
fritherer Zeit, der Fall gewesen ist und wie es sich etwa auch bei der Berliner Sammlung der

302

Kaiserin-Augusta-Flu3-Expedition feststellen 1d6t™". In diesem Zusammenhang sei erwihnt,

** Reche 1913: 16-24

% Roesicke 1914: 507f.

30 Der Tatsache, dass die Stiicke moglicherweise keine ,,Originale im Sinne ,.echter®, ,urspriinglich*
gebrauchter Mittelsepik-Objekte darstellen, sondern gegebenenfalls direkt fiir den Verkauf hergestellt
wurden, wird im weiteren Verlauf der Arbeit bewusst keine Beachtung geschenkt, da die Umstinde zum
einen nicht mehr zu klédren sind und zum anderen auch die Anfertigung von Objekten speziell fiir Reisende
und Touristen gleichermaflen Aussagen iiber Kultur und Weltbild einer Gesellschaft zulassen; dies ist bei
allgemeinen Souvenirs nicht anders und spiegelt vielmehr die interessante Auseinandersetzung mit Selbst-
und Fremdwahrnehmung wider.

92 yal. Kelm 1966a; Schindlbeck 1993: 57-66

92



dass, wie nicht anders zu erwarten, langst nicht alle Objekttypen durch die Hartl-Sammlung
reprisentiert werden. Zu den Artefakten aus der Region des Mittleren Sepik, die in der Hartl-
Sammlung nicht vertreten sind, jedoch zu anderen Sammlungen gehdren, sind etwa mai
genannte Holzmasken®”, mit Ton iiberzogene awan-Masken®®, groBe, tiergestaltige
Stiilpmasken®”, aus Holz geschnitzter Kopfschmuck®®®, Tanzhiiftschmuck® und andere
Tanzutensilien, wie Schilde®®, Paddel’” und Schwerter’'®, aus Rotang hergestellte
Tierﬁguren3“, Flsten’'?, Schwirthdlzer'”®, holzerne Farbschilchen®, Malereien auf
Palmblattscheiden®", Schéidelgestelle3l6, aus Baumstimmen geschnitzte
Minnerhauspfosten®'’, aus Baumstimmen und Brettwurzeln geschnitzte und im Inneren des
Minnerhauses unterhalb des Daches angebrachte weibliche Giebelfiguren’® sowie
Kanustevenaufsitze in Form dreiarmiger Schilde mit kleinen Holzmasken®'’ zu rechnen.
Selbst hierbei kann eine vollstindige Auflistung aufgrund der enormen Vielfalt kaum

erreicht werden. Dennoch vermittelt die Miinchner Hartl-Sammlung ein erstaunlich

umfangreiches und komplexes Bild der materiellen Kultur des Mittelsepik-Gebietes.

39 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. H-I; Reche 1913: Taf. LXXVII, 7; LXXVIII, 1; M. Mead 1934: 243;
Bateson 1958: Plate XXVIII, B; Gardi/Biihler 1958: 67, Wirz 1959: Abb. 39-42; Biihler 1960: Taf. §;
Newton 1967: Fig. 17; Museum fiir Volkerkunde und Schweizerisches Museum fiir Volkskunde Basel
1970: 67; Hauser-Schaublin 1976/77: Abb. 1-4; 1981: Abb. 1; Kelm 1966a: Abb. 65-67; 71; 77; 93; Greub
1985: Abb. 30; Stohr 1987: Abb. 32; Silverman 1988: Abb. 33; Métraux 1989: Abb. 37; Welsch 1998a: Fig.
4.65.

3% 7. B. Reche 1913: Taf. LXXX, 3-4; Behrmann 1922: 321; Bateson 1932: Plate VII; Biihler/Wirz 1954: Abb.
26; Wirz 1959: Abb. 49; Biihler 1961c: 62f.; Kelm 1966a: Abb. 80-81; Heermann 1982: Abb. B 90;
Silverman 1988: Abb. 28

395 7. B. Reche 1913: Taf. LXXXI, 1-2; Behrmann 1922: 39; 229f.; Kelm 1966a: Abb. 84-87; Silverman 1988:
Abb. 30-31; Métraux 1989: Abb. 23

39 . B. Biihler/Wirz 1954: Abb. 4; 6;: Kelm 1966a: Abb. 107-116; 127-129

397 7. B. Reche 1913: Taf. LXXXIL, 1-3; Kelm 1966a: Abb. 132; 135-136; 1968: Abb. 471-473; Biihler 1969:
Abb. 52; vgl. auch Wirz 1959: Abb. 53

% 2. B. Kelm 1966a: Abb. 137; 141-142; 1968: Abb. 474; vgl. auch Wirz 1959: Abb. 54

39 7. B. Kelm 1966a: Abb. 139

310 7. B. Kelm 1966a: Abb. 140; 143-145

3117 B. Reche 1913: Taf. LXXXI, 1-2; Kelm 1966a: Abb. 120-122

312 7 B. Reche 1913: Abb. 435-440; Bateson 1932: Plate X; Wirz 1954b: Abb. 1-14; 1959: Abb. 3-6; Kelm
1966a: Abb. 188-192; Biihler 1969: Abb. 45-47; Greub 1985: Abb. 44-48

313 7. B. Kelm 1966a: Abb. 193-194

314 7. B. Kelm 1966a: Abb. 395-409; Kocher Schmid 1985: Abb. 66

315 7. B. Biihler/Wirz 1954: Abb. 30-32; Kelm 1966a: Abb. 382-392; 1968: Abb. 495-497; M. Schuster 1968:
Abb. 53; Heermann 1977: Abb. 46

316 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. N; Reche 1913: Taf. XXXVIII, 2; Gardi/Bithler 1958: 65; Wirz 1959:
Abb. 13; M. Schuster 1964: 64f.; Kelm 1966a: Abb. 237-239; Biihler 1969: 97-99; Smidt 1996: Abb. 34

317 7. B. M. Schuster 1964: 50-53; Kelm 1966a: Abb. 373-379; Biihler 1969: 113; Stéhr 1987: Abb. 22

318 7 B. Kelm 1966a: Abb. 372; Heermann 1977: Abb. 40; Schindlbeck 1985: Abb. 24-34

319 7. B. Reche 1913: Taf. LVI, 2-3; LVII, 1-5; Abb. 302-305; Biihler/Wirz 1954: Abb. 3; Wirz 1959: 78; Abb.
77; M. Schuster 1964: 69; Kelm 1966a: Abb. 489; 496; Guiart 1970: Abb. 24; Stohr 1971: Abb. 165;
Silverman 1988: Abb. 48

93



Bedenkt man den Umstand, dass Hartl die Ethnographica méglicherweise nicht auf
direktem Weg einkaufte und keine ethnologische Ausbildung besal, erfolgte die
Dokumentation der Objekte, wie sie von Lehmann gefordert und von Hartl anzulegen
beabsichtigt wurde, bemerkenswert dicht — zumindest, was die Angaben zu Funktion und
Herkunft betreffen. Vergleicht man die Gegenstinde mit Objekten anderer Sammlungen aus
denselben Dorfern, so ist in den meisten Fillen eine gewisse stilistische Gleichartigkeit
festzustellen, Unstimmigkeiten hingegen treten duferst selten auf und sind im Anhang der
vorliegenden Arbeit an betreffender Stelle mit einer Bemerkung versehen. Dariiber hinaus
wurden an den Objekten museumsintern Bezeichnung und Funktion vermerkt, sie wurden
vermessen und zum Teil in kleinen Zeichnungen dokumentiert; diese Angaben wurden aus
Griinden der Genauigkeit, Zuverldssigkeit und eigenen Erarbeitung jedoch nicht
tibernommen.

Um bei der Sammlungsbearbeitung den konzentrierten Blick auf eine relativ
geschlossene Sammlung zu ermdglichen, wurde das Hauptaugenmerk auf die Hartl-
Sammlung mit den Inventarnummern ,,13-18-,, gelegt, bei der es sich um die weitaus grofBite
und spektakuldrste Sepik-Sendung mit Ethnographica von Hartl handelt; vereinzelt wurden
jedoch auch Objekte aus den anderen, kleineren Lieferungen Hartls in die Darstellung
miteinbezogen, sofern diese ergéinzenden Charakter aufweisen.

Zur geographischen Verteilung der Sammlung 148t sich anmerken, dass diese zum
iiberwiegenden Teil aus der Sepik-Region stammt, wobei wiederum ein besonderer
Schwerpunkt auf dem Mittelsepik-Gebiet liegt, weshalb dieses in der vorliegenden Arbeit
vorrangig Behandlung findet. Einige Objekte stammen jedoch auch vom Unter- bzw. Ober-
und deren Grenzgebieten zum Mittellauf, so dass, wo nétig, die Betrachtung erweitert wird.

Das Dorf Muni, welches Hartl bisweilen als Herkunftsort angibt, konnte als einziges auf
keiner der einsehbaren Sepik-Karten ausfindig gemacht werden. Da die aus jenem Ort
stammenden, hier bearbeiteten Objekte (Zeremonialbrett, Inv. Nr. 13-18-130;
Obergesichtsmaske, Inv. Nr. 13-18-132; Schilde, Inv. Nr. 13-18-137 und 13-18-138) im
stilistischen Vergleich als zum Mittleren Sepik zéhlend erscheinen, wurden sie in den
Betrachtungen jeweils als dieser Region zugehdrig angesehen.

Ferner sind in der Sammlung einzelne Gegenstéinde aus anderen Regionen Neuguineas
bzw. des Bismarck-Archipels vertreten, die aufgrund dessen in der vorliegenden Arbeit
unberiicksichtigt bleiben: Dies betrifft den aus Ton gefertigten Hiangetopf (Inv. Nr. 13-18-
38) vom Hunstein-Gebirge, die Miitze aus Baumbast (Inv. Nr. 13-18-126) vom Huon-Golf,

94



die drei geflochtenen Topfe (Inv. Nr. 13-18-14, 13-18-15 und 13-18-16) sowie den
Schiisselsatz (Inv. Nr. 13-18-37) von den Admiralitits-Inseln.

Des weiteren stellen einige der Sammlungsobjekte vom Sepik Kriegsverluste dar oder
sind zur Zeit nicht auffindbar:
die Sitzbank aus Kararau mit der Inv. Nr. 13-18-7;
der Kalkbehélter aus Muni mit der Inv. Nr. 13-18-109;
der Schidel aus Kararau mit der Inv. Nr. 13-18-121;
die Frauenhauben aus Kararau und Muni mit den Inv. Nr. 13-18-19, 13-18-20, 13-18-123
und 13-18-124;
die Frauenschiirze aus Bien mit der Inv. Nr. 13-18-125;
der Sack mit der Herkunftsangabe ,,Mittlerer Sepik* und der Inv. Nr. 13-18-23;
die Tontdpfe mit der Herkunftsangabe ,,Sepik* und den Inv. Nr. 13-18-56 und 13-18-58;
die Speere mit den Herkunftsangaben Kambringi, Malu, Bien und Sepik und den Inv. Nr.
13-18-87 bis 13-18-99;
die Fischspeere ohne Herkunftsangabe und mit den Inv. Nr. 13-18-100 und 13-18-101;
der Speerwerfer aus Muni mit der Inv. Nr. 13-18-111.

Folgende Sammlungsobjekte wurden im Tausch an Zwischenhidndler oder direkt an
andere Museen abgegeben, wobei einige der Objekte in museumsethnologischen
Katalogpublikationen ausfindig gemacht werden konnten:
die Figurenstithle aus Kararau mit den Inv. Nr. 13-18-1°*" und 13-18-3*';
die Masken aus Kararau bzw. ohne Herkunftsangabe mit den Inv. Nr. 13-18-8*%, 13-18-9°%
und 13-18-10%%
die Schédel aus Kararau und Muni mit den Inv. Nr. 13-18-27, 13-18-29, 13-18-31, 13-18-32,
13-18-117°%, 13-18-118*°, 13-18-119°*" und 13-18-120;

329 Stohr 1987: K 2 (Rautenstrauch-Joest-Museum fiir Volkerkunde Koln, Inv. Nr. 48 420)

321 Stohr 1987: K 4 (Rautenstrauch-Joest-Museum fiir Volkerkunde Koln, Inv. Nr. 48 422); vgl. Damm 1939:
Abb. 7

322 Stohr 1987: K 22 (Rautenstrauch-Joest-Museum fiir Volkerkunde Koln, Inv. Nr. 48 430)
Als Herkunftsort der Maske wird in den Miinchner Museumsunterlagen das Dorf Kararau angefiihrt, Stohr
(1987: 303) zufolge befindet sich an der Maske jedoch ein altes Etikett mit der Angabe ,,Flechtmaske der
Kambriman®“. Wie im Abschnitt 6.3.13 noch ausgefiihrt wird, miissen diese Angaben jedoch keinen
Widerspruch darstellen.

3 Greub 1985: Abb. 120? (Privatsammlung)

%% diese Maske wurde nach einem Museumsvermerk im Tausch an das Ethnographical Museum Chislehurst
(England) abgegeben

’*% die Schidel mit den Inv. Nr. 13-18-32 und 13-18-117 wurden nach einem Museumsvermerk im Tausch an
das Stidtische Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main abgegeben

26 Stohr 1987: K 39 (Rautenstrauch-Joest-Museum fiir Vélkerkunde Koln, Inv. Nr. 48 440)

327 Stohr 1987: K 41 (Rautenstrauch-Joest-Museum fiir Vélkerkunde Koln, Inv. Nr. 48 442)

95



die TongefdBe aus Kararau, Kambringi bzw. mit der Herkunftsangabe ,,Sepik* und den Inv.
Nr. 13-18-42°%%, 13-18-44°%, 13-18-50, 13-18-60, 13-18-65", 13-18-74>", 13-18-76"** und
13-18-84°%;

der Dachaufsatz mit der Herkunftsangabe ,,Sepik* und der Inv. Nr. 13-18-106>%*;

der Schild aus Kanduanum/Mendanam mit der Inv. Nr. 13-18-134°%.

2% Schuster 1969a: Abb. 18 (Museum der Kulturen Basel, Inv. Nr. Vb 11906)

3% Schuster 1969a: Abb. 16 (Museum der Kulturen Basel, Inv. Nr. Vb 11907)

% dieser Tontopf befindet sich im Museum der Kulturen Basel (Inv. Nr. Vb 11910)

3! dieses TongefiB wurde nach einem Museumsvermerk im Tausch an das Stidtische Museum fiir
Volkerkunde Frankfurt am Main abgegeben

32 Guiart 1963: Abb. 161; 1970: Abb. 7 (Museum der Kulturen Basel, Inv. Nr. Vb 11909)

3 dieser Tontopf befindet sich im Museum der Kulturen Basel (Inv. Nr. Vb 11908)

3% ygl. Weber 1913: Abb. 21

3% Guiart 1963: Abb. 151 (Museum of Primitive Art New York, Inv. Nr. 56-372)
Waihrend der Schild in den Miinchner Museumsunterlagen als aus dem Dorf Mendanam stammend gilt,
wird er bei Guiart (1963: 447) unter der Herkunftsangabe ,Beriihrungsgebiet zwischen Jatmiil und
Chambri‘ gefiihrt. Dariiber hinaus wird er dort als ,,Holztafel* bezeichnet.

96



C. DAS SEPIK-GEBIET

4. Kultur und Gesellschaft am Mittleren Sepik

Ziel des folgenden Abschnitts iiber Kultur und Gesellschaft am Mittleren Sepik ist es, einen
zusammenfassenden Uberblick iiber gemeinsame kulturelle sowie soziale Grundziige und
Charakteristika jener Region zu geben und dabei weniger dorfbeschriankte Gesichtspunkte in
den Vordergrund zu stellen. Umfangreiche und vor allem auf einzelne Dorfer oder gar Klane
des Mittelsepik konzentrierte Darstellungen sind bereits viele publiziert worden, bei der
Auswertung jener Literatur entsteht jedoch bisweilen der Eindruck, dass sich die einzelnen
Untersuchungen zu wenig aufeinander beziehen, daflir in erster Linie individuelle
Besonderheiten einer bestimmten Gruppe oder eines bestimmten Dorfes hervorheben. So
erhebt z. B. Stanek Kritik an der vor allem an iibergreifenden und fiir die gesamte Mittlere
Sepik-Region verallgemeinerbaren Aspekten ausgerichteten Untersuchung Batesons bei den
Iatmul, bei der ,,einmalige und einzigartige Verhaltensabldufe (...) nicht im Mittelpunkt [des
Interesses  stehen]’’®.  Die Konzentration auf dorf- oder personenbezogene
Detaildarstellungen mag sicher wichtig sein, doch hat dies hiufig auch zu einer fehlenden
Gesamtdarstellung der Gesellschaften am Mittleren Sepik gefiihrt. Liegt der Schwerpunkt
einer Analyse vorrangig auf der Untersuchung eines Kulturelementes und dessen besonderer
Auspriagung innerhalb eines Dorfes, fehlt (zumindest fiir den externen Betrachter) eine fiir
vergleichende oder umfassender angelegte Untersuchungen wichtige Zusammen- bzw.
Gegeniiberstellung gleicher und dhnlicher bzw. differenter Kulturaspekte. Zweifellos zeigen
sich bei den Mittelsepik-Gesellschaften kulturelle Unterschiede und Variabilitdten, doch ist
neben detaillierter Deskription auch generalisierende Interpretation sowie Abstraktion der
erzielten Erkenntnisse notwendig, um die Bildung von Analogien und das Ziehen
weiterfiihrender Schlussfolgerungen fiir die gesamte, (von Ethnologen) kulturell als
zusammengehdrig definierte Region zu ermdglichen und Anschlussfihigkeit sicherzustellen,
auch wenn dabei detaillierte Verhaltensbeschreibungen mitunter zwangsldufig in den
Hintergrund treten.

Es wird hier also davon ausgegangen, dass am Mittleren Sepik trotz Variationsvielfalt
und Variabilitit eine Fiille an kulturellen Gemeinsamkeiten und Uberschneidungen

vorhanden ist, welche bei der Untersuchung nur einer Dorfgesellschaft schwer und erst

336 Stanek 1983: 339

97



durch den dorfiibergreifenden, jedoch kulturinternen Vergleich erkennbar wird. Eben jene
kulturellen Parallelen stehen hier im Zentrum der Untersuchung, auf ihnen soll die Analyse
der Sammlung aufbauen, nicht zuletzt auch deshalb, weil die Objekte der Sammlung aus
verschiedenen Dorfern des (Mittleren) Sepik-Gebietes stammen. Eine Zusammenfassung
wichtiger und immer wieder auftauchender Kulturelemente bildet die Grundlage fiir die im
Anschluss an diese Darstellung erfolgende Auseinandersetzung mit materiellen Kulturgiitern
aus verschiedenen Siedlungen am Sepik.

Dariiber hinaus liegt ein besonderes Augenmerk auf den traditionellen Sepik-Kulturen,
wie sie Anfang bis Mitte des 20. Jahrhunderts lebendig waren und die von entscheidenderer
Bedeutung fiir die Bearbeitung der Miinchner Sammlung sind. Aufgrund des Alters der
Sammlung werden also, wo die Moglichkeit dazu besteht, éltere Aufzeichnungen und

Beschreibungen gleichermallen herangezogen.

4.1 Allgemeines

Die Bewohner des Mittleren Sepik-Gebietes zwischen den Dorfern Sapandei (Tschepandei)
im Westen und Tambunum (Tambanum, Tambunam, Kambringi) im Osten werden als
Iatmul bezeichnet. Sie unterteilen sich in drei Gruppen, die jeweils mehrere Dorfer nahe am
Sepik umschlieBen.

So leben die West-Iatmul (oder auch Nyaura, Naura) in den Dorfern Sapandei
(Tschepandei), Yamanumbu (Yamanum), Sapanaut (Japanaut, Tschapanaut), Yensemangwa
(Yentschemangua), Nyaurangei®’ (oder Yaurangei, das ,,Dorf der Nyaura®, d. h. die dlteste
Siedlung, von der alle West-latmul abstammen), Korogo mit dem etwas abseits gelegenen
Dorfteil Palingawi, und Timbunmeli (Timbunmeri).

Die Zentral-latmul (oder auch Palimbei) bewohnen die Dorfer Sotmeli (Sotmeri),
Yindabu, Yensan (Yentschan), Palimbei (oder Parimbei, dem Ort, von dem alle iibrigen
Dorfgemeinschaften der Zentral-latmul ausgehen), Malingei (Maringei), Kanganamun und —
mit gewissem Sonderstatus — das etwas abseits gelegene Dorf Aibom.

Die Ost-Iatmul besiedeln die Dorfer Kararau (oder Kalelo, Kalalo), Kamanebit
(Kamanimbit), Mindimbit, Angerman (Angiriman), Timbunke (Timbunge, Timbungi) und

Tambunum (Tambanum, Tambunam, Kambringi). Anders als die West- und Zentral-latmul

337 Nyaurangei ist heute in zwei Dorfer geteilt: in das ,,obere®, flussaufwirts gelegene, weitgehend verfallene
Takngei und in das ,,untere”, flussabwérts gelegene Kandingei, welches das eigentliche Nachfolgedorf des
ehemaligen Nyaurangei bildet (Wassmann 1982: 16).

98



fithren die Ost-latmul keine Eigenbezeichnung zur gemeinsamen Benennung all ihrer
Siedlungen.
In der ethnologischen Literatur variieren sowohl die Angaben der Dorfer und

,Splittersiedlungen**®

als auch deren Schreibweise, so dass hier nur ein allgemeiner
Uberblick gegeben wird und fiir Unterschiede und Details auf die entsprechende Literatur
verwiesen sei.””” Administrativ gehdrt das Mittelsepik-Gebiet heute zur East Sepik Province.

Sowohl die Ost- als auch die Zentral- und West-latmul gehdren zur Ndu-Sprachfamilie
des ,,Middle Sepik Stock* (Sepik Sub-Phylum), wenn sie auch unterschiedliche Dialekte
dieser Sprachfamilie sprechen.’*

Die Bezeichnung ,latmul®, ,Jatmiil* oder ,,Yatmiil“ wurde von Bateson als allgemeiner
Name fiir die gesamte Ethnie eingefiihrt. Er selbst schreibt hierzu: ,,But I doubt whether I am

«34l Demnach verwenden die Leute von Mindimbit im Osten das

right in so doing.
zusammengesetzte Wort ,,Jatmiil-Tambonai* zur Benennung der gesamten Sprachgruppe.®*?
,Jambon* sei ein Adjektiv, das sich auf den flussaufwirts liegenden Abschnitt beziehe, aber
auch gegeniiber Personen verwendet werde, die Varianten der gleichen Sprache sprechen
sowie gegeniiber Fremden, die noch weiter flussaufwérts leben.’*  Jatmiil“, eine
Bezeichnung, die Bateson nicht {ibersetzen kann, sei der Name eines kleinen Klans in
Mindimbit. Auch wenn bisweilen Klannamen zur allgemeinen Bezeichnung mehrerer Dorfer
mit gemeinsamem Dialekt verwendet werden, rdumt Bateson ein, dass ihm niemals die
Verwendung des Namens ,Jatmiil“ fiir die gesamte Mindimbit-Angerman-Gruppe zu Ohren
gekommen sei, doch fiigt er hinzu: ,If it were so used, then latmiil-lambonai would mean,

Tatmiil dialect and upper river people.***

Da die Iatmul selbst keine Eigenbezeichnung
filhren, stellte der Gebrauch des Wortes ,Jlatmiil“ fiir die Benennung jenes Teils der
Sprachgruppe, der an den Ufern und in der Nédhe des Sepiks lebt und sich bis zu einem
gewissen Grad selbst als eine Einheit ansieht, fiir Bateson eine Vereinfachung dar. Diese
Praxis erhdlt dadurch eine gewisse Rechtfertigung, als sich alle von Bateson unter dem

Namen ,Jatmiil“ zusammengefassten Sepik-Bewohner als vom mythischen Ort Mivimbit

%% Stanek 1983: 1

% Reche 1913: 6; 23; Roesicke 1914: 508; Damm 1939: 275ff.; Behrmann 1942: 191; 1951: 314; Kelm 1966a:
12 und Karte; M. Schuster 1969a: 140f.; 1973: 477f.; G. u. M. Schuster 1981a: 4; Hauser-Schaublin 1977:
14; 19; 1985: 181; Wassmann 1982: 16-20; Stanek 1983: 1ff.; Kaufmann 1985b: 40

0 Laycock 1965: 112ff.; Laycock/Z’graggen 1977: 731-738; 751f.

1 Bateson 1932: 249

2 ygl. jedoch Stanek 1983: 2

3 ygl. M. Schuster 1973: 476

3% Bateson 1932: 249

99



nahe der heutigen Siedlung Gaikorobi nordlich des Iatmul-Gebietes abstammend und
dadurch als zusammengehorend betrachten.’*’

Wie Stanek®* angibt, betréigt die Luftlinie zwischen Tambunum bzw. Kambringi im
Osten und Sapandei bzw. Tschepandei im Westen etwa 70 km, doch umfasst der Flusslauf
zwischen beiden Dorfern eine Lange von 170 km.

Wassmann®*’ zufolge sind die Beziehungen und Kontakte zwischen den West- und Ost-
Iatmul aufgrund der geographischen Distanz weniger stark ausgepridgt und bisweilen von
einem ,,Fremdheitsgefiihl* iiberlagert.

Die Bevolkerungszahl der Iatmul gibt Laycock™® mit etwa 8000, Stanek®* mit etwa
10000 an; sowohl Reche® (Sepik-Fahrt 1909 im Rahmen der Hamburger Siidsee-

Expedition 1908-1910) und Behrmann®' (Sepik-Expedition von 1912/1913) als auch

352 353

Meétraux™>” (Aufenthalte zwischen 1967 und 1973) sowie Silverman™ (Feldforschungen
1988 bis 1990 sowie 1994) schreiben, dass Tambunum das groBte Dorf am Mittleren Sepik
sei und — Silverman zufolge — eine Einwohnerzahl von 900 bis 1100 aufweise.

Zu den Nachbargruppen der latmul gehoren die nordlich des Sepik in einer von
Waldland und Sagobestidnden geprigten Region lebenden Sawos (Tshuosh) mit dem Dorf
Gaikorobi. Die Sawos sprechen einen anderen Dialekt der Ndu-Sprachfamilie, konnen sich
jedoch mit den latmul in deren Dialekt verstindigen und betreiben mit diesen einen
intensiven Tauschhandel von Sago gegen Fisch.***

Zu den siidlichen Nachbarn der Ilatmul zdhlen die im Gebiet des Chambri-Sees
siedelnden Chambri (Tchambuli), deren Sprache zur Pondo-Sprachfamilie des ,,Nor-Pondo
Stock* (Lower Sepik Sub-Phylum) gehort’ sowie das in kultureller Hinsicht eine gewisse
Sonderstellung einnehmende Dorf Aibom, in dem sich ein grofles Topfereizentrum befindet,

in welchem Tonwaren fiir weite Teile des Sepik-Gebietes hergestellt und vertrieben werden.

%3 Bateson 1932: 254; Wassmann 1982: 19; 2001: 49; Schindlbeck 1984: 153f.

% Stanek 1983: 1; vgl. Neuhauss 1911b: 330

347 Wassmann 1982: 19f,

**¥ Laycock 1965: 112; vgl. Kelm 1966a: 12; Gewertz 1983: 126; Smidt 1996: 62

% Stanek 1983: 1

30 Reche 1913: 23

3! Behrmann 1922: 80; 1942: 191; 1951: 314

332 Métraux 1990: 523f.

333 Silverman 1996: 33; vgl. 1997: 102; 2001a: 20

3 Bateson 1932: 253f; Laycock 1965: 144; M. Schuster 1973: 479; Laycock/Z’graggen 1977: 738;
Schindlbeck 1980: 3-6; 158ff.; 207f.; Wurm 1982: 215f.

3% Laycock/Z’graggen 1977: 739; vgl. Haberland 1975: 541; Gewertz 1983: 11

100



Da die Iatmul aufgrund ihrer sumpfigen Umgebung selbst keine Moglichkeit zur Herstellung
von Tonwaren haben, entstand mit Aibom ein ausgeprigter Topferhandel.”>

Wie M. Schuster’’ erwihnt, bestanden zwischen Aibom und Malingei enge
Verbindungen, da Ménner aus Aibom hiufig Frauen aus Malingei heirateten, so dass Aibom
im Laufe der Zeit zur Gruppe der Zentral-Iatmul gerechnet wurde und auch deren Dialekt
der Ndu-Sprachfamilie tiibernahm.

Westlich von Sapandei folgt mit den Dorfschaften Avatip, Malu und Yuanamb
(Yambon; Jambun) das Siedlungsgebiet der Manambu, die noch zur Region des Mittleren
Sepik gerechnet werden, ebenfalls einen Dialekt (Manambu) der Ndu-Sprachfamilie
sprechen, durch Heiratsbeziehungen miteinander verbunden sind und in kultureller Hinsicht
nicht nur untereinander, sondern in mancher Hinsicht auch zu den benachbarten Iatmul in
Zusammenhang stehen.’*®

Ostlich des Wohngebietes der Iatmul schlieBt sich das Dorf Kanduonum (auch
Kanduanum, Mendanam oder Mandanam) an, das sich in einer Art Ubergangsregion
zwischen Mittlerem und Unterem Sepik-Gebiet befindet und mehr oder weniger als
,Garenzort* beider Regionen angesehen — und in Unterteilungen meist dem Unteren Sepik
zugerechnet — wird, wobei jedoch der generell flieBende Ubergang kultureller Elemente zu
beachten ist.>> Das Dorf selbst hat seinen Standort in fritherer Zeit einmal gewechselt, so
dass zwischen einem ,,neueren Kanduanum bzw. ,, Kanduanum I am siidlichen Ufer des
Sepik und einem ,dlteren Kanduanum oder , Kanduanum I am ndérdlichen Sepikufer
unterschieden werden kann und in den Karten aus der Kolonialzeit dementsprechend das
dltere Kanduanum auf der nordlichen Flussseite verzeichnet ist. Die Sprache der Bewohner
Kanduanums wird im Gebiet des Unteren Sepik gesprochen und gehort ebenso wie die
Sprache der Chambri zur Pondo-Sprachfamilie des ,,Nor-Pondo Stock* (Lower Sepik Sub-
Phylum).*®

3% Bateson 1932: 254; M. Schuster 1969a: 140ff.; Weiss 1981: 66; Gewertz 1983: 79ff.; Stanek 1983: 46
Wie Hauser-Schiublin schreibt (1977: 64f.), wird dabei der bei den Sawos eingehandelte Sago gegen die
Tonwaren getauscht, da die Aibom aufgrund ihrer Siedlungsnédhe am Fluss selbst iiber ausreichend grofie
Fischbestdnde verfligen (vgl. M. Schuster 1969a: 142; G. Schuster 1987: 292f.).

3T M. Schuster 1969a: 141; 1973: 477f.; vgl. G. u. M. Schuster 1981a: 4f.

% Reche 1913: 475f.; Roesicke 1914: 508f;; Thurnwald 1917: 161; Biihler 1960; Laycock 1965: 120ff.; Kelm
1966b: 6ff.; Newton 1971: 64-71; Laycock/Z’graggen 1977: 738; Harrison 1982a: 141; 1985: 138ft.; 1990:
16-24; 202; Kaufmann 1985b: 40

%% ygl. die Umfassung des Mittleren Sepik-Gebietes bei M. Schuster 1964: 38

%% Reche 1913: 466; 475f.; Damm 1939: 276f.; Laumann 1951: 808ff.; 1954: 27ff.; Biihler 1960; Biihler et al.
1961: 107ft.; Kelm 1966a: 7; Laycock/Z’graggen 1977: 739; Kaufmann 1985b: 40; Stohr 1987: 31; 55; vgl.
Welsch/Lewis 1998a: 308; 315

101



Das Siedlungsgebiet der hier behandelten Sepik-Gesellschaften liegt in sumpfigem
Grasland, durchzogen von kleinen Wasserldufen und Sago- oder Waldbestdnden. So liefert
der Sepik einen groBen Teil der tdglichen Nahrung, vor allem Fische und Schalentiere,
schwemmt Treibholz und Baumstidmme fiir die Fertigung von Kanus, Hauspfosten und
Schnitzwerken an und stellt die wesentliche Kommunikationsverbindung zwischen den
einzelnen Dorfern dar, indem — auBler in der extremen Trockenzeit — jede Reise oder
Fortbewegung, ganz gleich, ob fiir Handel, Jagd oder Fischfang mit dem Kanu unternommen
wird.>!

Beziiglich des Handels ist anzumerken, dass dieser, gerade auch was materielle
Kulturgiiter betrifft, bereits vor Beginn des europdischen Einflusses weit verbreitet war und
zu einer Mischung verschiedener kultureller Aspekte gefiihrt hat, so dass sich eine
Abgrenzung oder Herauslosung einzelner Gebiete aufgrund kultureller Eigenschaften
mitunter schwierig gestaltet, und in der vorliegenden Arbeit die Einbeziehung auch etwas
entfernter liegender Dorfer, wie etwa Aibom oder Kanduanum, zur Folge hat. So wie Aibom
zum Topferei-Zentrum des Mittleren Sepik-Gebietes wurde, von dem aus auch die dort
gestalteten Motive von anderen, benachbarten Kulturen in gro8er Zahl tibernommen wurden,
sind auch Schnitzwerke, Malereien, Masken, Schmuck, Kalkbehilter und Waffen

362 gieht den Grund hierfiir zum einen in der

weitergegeben und getauscht worden. Biihler
friihen Spezialisierung einzelner Siedlungen bei der Herstellung spezieller Artefakte und
dem Tausch gegen andere Produkte. Gerade am Mittleren Sepik sei dieser ,,Handelsgeist (...)
besonders stark ausgeprigt‘“®> gewesen, so dass vor allem die Iatmul und ihre
Nachbargruppen ,,sicherlich dafiir verantwortlich [sind], dass so viele Kulturerscheinungen

364
“*  Zum anderen

materieller und auch geistiger Art eine so grosse Verbreitung fanden
hédtten gewiss auch die Zu- und Abwanderungen sowie Umsiedlungen mancher Dorfer
aufgrund ansteigender Bevolkerungszahlen und (gruppeninterner) Auseinandersetzungen zur
Vermischung von Kulturelementen beigetragen, was schlieflich jedoch nur durch
vorhandene kulturelle Gemeinsamkeiten, etwa auf soziostruktureller und religiéser Ebene,
moglich war. Zwischen den Gebieten bestehen also enge kulturelle Verbindungen, so dass
das Ziel der vorliegenden Arbeit (gerade) nicht in der isolierten und dorfbeschriankten

Betrachtung von Kultur- und Mythenelementen liegt. Doch trotz der hier beabsichtigten

31 Bateson 1932: 249ff.; Weiss 1981: 247f.; Wassmann 1982: 15f.; Kocher Schmid 2004: 173-176

392 Biihler 1960; vgl. Neuhauss 1911b: 319ff.; 330; M. Schuster 1964: 39; Kussmaul 1969: 10f.; Stohr 1971: 87
39 Biihler 1960

3% Biihler 1960

102



iibergreifenden Sichtweise auf die Region des Mittleren Sepik mit seinen Randgebieten, wird

auf auszumachende kulturelle Unterschiede an jeweiliger Stelle hingewiesen.*®

4.2 Wirtschaftsform

Die Hauptnahrungsmittel Fisch und eingetauschter Sago zur Herstellung von Brei oder zum
Backen von Fladen werden ergénzt durch Kokosniisse und tdglich gesammelte Gemiise,
Friichte, Insekten sowie kleinere Flusstiere, wie etwa Muscheln und Krebse, sowie durch
diverse Feldfriichte aus in der Niedrigwasserzeit angelegten Gérten, wie etwa Yams, Taro,
StiBkartoffeln, Wassermelonen, Bananen und Papaya.

Den iiberwiegenden Teil des tdglichen Fischfangs iibernehmen die Frauen von ihren
Kanus aus mithilfe von Fischreusen, Netzen, Angelhaken oder Speeren; fischen die Manner
in seltenen Fillen, so nehmen diese ausschlieBlich den Speer. Der Tauschhandel Fisch gegen
Sago ist ebenfalls Sache der Frauen. Die meisten Gérten sind im Besitz der Minner, welche
iiberdies den grofften Teil der Gartenarbeit {ibernehmen, auch wenn die Frauen
Nutzungsrechte an den Gérten haben. Die Jagd auf Krokodile, Schildkrdten, verwilderte
Schweine, Vogel oder Beutelratten spielt nur eine untergeordnete Rolle und wird meist von
den Minnern mit Hilfe von Speeren®®® ausgefiihrt.*®’

Dariiber hinaus werden Tabak, Betelfriichte (Areka) und Betelpfeffer angebaut. Die
Betelfriichte werden zusammen mit den Bléttern des Betelpfeffers und gebranntem Kalk, der
in Kalkbehiltern aufbewahrt wird, gekaut.’*®

Die Ménner sind fir die handwerklichen Arbeiten verantwortlich, bauen Héduser und
Kanus®® und stellen Schnitzwerke und Arbeitsgerite her. Die Frauen fertigen jedoch auch
einen Teil der Fischreusen, Netze und Korbe, die sie verwenden, selbst an, des weiteren
kiimmern sie sich um die Nahrungszubereitung und sorgen fiir die Kinder. Den Frauen fallen
also im Gegensatz zu den Ménnern die tdglichen und iiber das Jahr verteilt regelméBigen
Arbeiten zu. Aber auch wenn die tigliche Nahrungsbeschaffung und -zubereitung zum
Aufgabenbereich der Frauen gehort, und die Ménner dadurch mehr von der téglichen

Arbeitsleistung der Frauen abhidngig sind, sind beide Seiten, Mann und Frau, direkt

%% ygl. Bateson 1932: 255f.; 450f.; Wassmann 1982: 19f.; Stanek 1983: 1; Harrison 1990: 20ff.

3% Schildkréten werden jedoch von Minnern und Frauen gejagt, sowohl mit Speeren als auch mit Angelhaken
(Hauser-Schéublin 1977: 24f).

397 Reche 1913: 240-250; M. Schuster 1964: 41f.; Hauser-Schaublin 1977: 21-25; 39; 67f.; 70ff.; Weiss 1981:
651f.; 71; 214-217; 223; 228ff.; 239f.; 2471,

3% Reche 1913: 245ff.; 2511F.; Hauser-Schaublin 1977: 68ff.; Weiss 1981: 229

3% 7zur Kanuherstellung bei den Iatmul siche Weiss 1981: 284f.; Kocher Schmid 2004: 177f.

103



aufeinander angewiesen und ergénzen sich durch ihre Tétigkeiten gegenseitig. Sie arbeiten
fiir den gemeinsamen Haushalt und stehen somit in einem intensiven Tauschverhéltnis

. . 3 0
miteinander.®’

4.3 Sozialstruktur

Die einzelnen Dorfer am Sepik sind unabhdngige Gruppen ohne zentrale Organisation. Die
Dorfgesellschaften werden generell in zwei gegensitzliche Hélften, die Moieties, geteilt, und
die Moieties in mehrere totemistische, patrilineare und exogame Klane untergliedert, die sich
wiederum zu groferen Klanverbinden zusammenschlieBen, wobei jeweils zwei
Klanverbénde aus den beiden hdufig ebenfalls exogamen Moieties als miteinander verwandt,

d. h. von gemeinsamen urzeitlichen Vorfahren abstammend und damit als ,urzeitlich

«371 372

blutsverwandt

(tsambela®”; sambla

angesehen werden.
374

Mit der Bildung von paarweisen Klanverbédnden
) sind bestimmte Verhaltensregeln verbunden, wie etwa gegenseitige
Unterstiitzungen, z. B. bei der Initiation der Jungen, aber auch der Verzicht auf das
Verlangen eines Brautpreises fiir eine Tochter oder des Anbietens bereits angebrochener
Nahrungsmittel, die Vermeidung von Streitigkeiten und Auseinandersetzungen sowie von
Zaubereianwendungen gegen die andere Seite.’”

Jedes Dorf stellt zur Regelung der politischen und rituellen Angelegenheiten mehrere
einflussreiche big men oder ,alte Krokodile* (abuk waak)3 76, die auch jeweils an der Spitze
ihres eigenen Klans stehen und sich durch besonderes Prestige auszeichnen, erworben z. B.
bei Kriegsziigen, durch Zauberei oder ein hohes Alter, durch beachtlichen materiellen
Reichtum, auflergewdhnliche geistige Fahigkeiten, d. h. etwa durch mythologisches Wissen

. .3
oder eine besondere Redegabe u. 4.°"

370 Bateson 1958: 53; 123; 142-148; Hauser-Schiublin 1977: 149f.; Weiss 1995: 51; 55f.; 58-63

37 Wassmann 1982: 30

372 Bateson (1932: 257) zufolge wird in Mindimbit bei den Ost-Iatmul die Wahl des Ehepartners vornehmlich
durch Klan- und nicht durch Moiety-Exogamie geregelt.

373 Bateson 1932: 270f.

37 Wassmann 1982: 30

375 Bateson 1932: 255ff.; 263f; 268-271; 438f.; M. Schuster 1964: 39ff.; Haberland 1966a: 22; Wassmann
1982: 291.; 34f.; vgl. Hauser-Schéublin 1977: 107; 147f.

376 Wassmann 1982: 30ff.; 1987: 516

377 Bateson 1932: 257f.; 1958: 124f.; M. Schuster 1964: 41; Silverman 1996: 41f.

104



Die Siedlungsweise der Dorfer entspricht der Aufteilung nach Moieties, so dass die
Dorfer in zwei Hilften geteilt sind, in deren Mitte sich ein grofer Tanzplatz mit den
Minnerhiusern beider Moieties®”® bzw. bestimmter Klane®” befindet.

Sdmtliche Landschaftsteile und Flussgebiete, Tiere und Pflanzen, wagan-, Busch- und
Wassergeister sind den einzelnen totemistischen Klanen der beiden Moieties zugeordnet. Zu
»lotems® als , Hilfslibersetzung* fiir ngwat, Vatervater, Ahn*® werden dabei lebende und
lediglich gedachte Wesen gerechnet, auch Zeremonialgegenstinde, Melodien und

; - 381
Trommelrhythmen gehoren dazu. Der ,,Totemismus*

am Sepik bezieht sich auf die
Zuordnung aller Dinge, Wesen und Erscheinungen zu den einzelnen Klanen, welche in der
mythischen Urzeit erfolgte, als die natiirliche Umwelt und die soziale Struktur von den
schopferischen Ahnen erschaffen wurde. Indem damals die Klangriinder Dingen klaneigene
Namen verliechen, wurden alle Erscheinungen unter den Klanen aufgeteilt, und diese
erhielten eine Art Besitzrecht liber ihre Totems. Daneben besalen die Ahnen die Fihigkeit,
sich in jene mit Namen versehenen Dinge zu verwandeln und deren Gestalt anzunehmen, so
dass sie die Totems in gewisser Weise als Masken gebrauchten, um anderes darzustellen.
Jeder Klan verfiigt also iiber zahlreiche, in der Urzeit festgelegte Namen und damit
verbundene Totems, die mit bestimmten, klanspezifischen und daher geheimen Mythen in
Zusammenhang stehen, so dass auch die Moieties bzw. Klane jeweils im Detail von einander
abweichende Ursprungsmythen besitzen. Jeder Eigenname, den ein Individuum als
Nachkomme eines mythischen Urahnen tragt, ist also sowohl mit seinem Klan und
infolgedessen ebenso mit seinen Verstorbenen als auch mit einem Ahnen der Urzeit sowie
mit einer klaneigenen Mythe und einem bestimmten Landschaftsteil verbunden. Nur den
Mitgliedern eines Klans ist es erlaubt, die Eigennamen eines Totems, welche in langen
Reihen paarweise gegliedert sind, zu verwenden, weiterzugeben und die mit ihm in
Zusammenhang stehenden Mythen und Gesédnge als ,klanspezifischen Ausschnitt der

“32 71 kennen und zu iiberliefern. Auf diese Weise werden auch

mythischen Ganzheit
Landbesitzverhéltnisse der einzelnen Klane geregelt und weitergegeben. Individuum und
Klan, Verstorbene, Vorfahren und Urahnen, Tiere, Pflanzen und andere Naturerscheinungen,

bestimmte Landstriche und Gebiete, Mythen und Melodien bilden also interdependente Teile

378 Haberland 1966a: 22; vgl. Biihler 1969: 110; M. Schuster 1985: 23f.

37 M. Schuster 1964: 44; Wassmann 1982: 34f.; vgl. Gardi 1956: 88; Schmid/Kocher Schmid 1992: 43f.

%0 Wassmann 1982: 32; 1987: 685; vgl. mit den ngwail genannten totemistischen Klanahnen bei Bateson 1932:
401f.; 430f.; 442£.; 1958: 310

1 zum Begriff des Totemismus und seiner Bedeutung am Mittleren Sepik siche M. Schuster 1987: 561-565

32 Stanek 1983: 389

105



eines kohdrenten Ganzen. Nicht nur heute lebende Personen, sondern auch alle Tiere,
Gegenstidnde, Wohn- und Miannerhéuser tragen urzeitliche Namen und stehen damit in enger

383 Bateson schreibt dazu: ,,The

Beziehung zu einer in der Urzeit wirkenden Ahnengestalt.
naming system is indeed a theoretical image of the whole culture and in it every formulated
aspect of the culture is reflected.“***

Indem er bestimmte Verhaltensweisen gegeniiber dem Totem festsetzt, hat der
Totemismus Einfluss auf die gesamte Lebensweise und Weltanschauung der Klanmitglieder.
Wie allumfassend und stark ausgeprigt die mit den Totems verbundenen Aspekte,

insbesondere Darstellungs- und Namensrecht sind, veranschaulicht Wassmann:

»Das Darstellungsrecht konkretisiert sich (...) in den Kultgegenstinden, den
Schnitzereien an (claneigenen) Flotenkdpfen, Trommelschlegeln, Schlitztrommeln,
Sanduhrtrommeln, Mainnerhauspfosten, Masken, Giebelaufsitzen usw., in den
Malereien, dem Blasen der Flotenmelodien und Schlagen der Rhythmen, dem Rezitieren
der Totem-Eigennamen und Deklamieren der Gesénge, die inhaltlich um die Totems
kreisen, sowie dem Auftritt der Maskenfiguren. Die Verantwortung fiir die claneigenen
Totems ist eine doppelte. Vermehrungsriten fiir Tiere und bei Ernten sorgen fiir das
Wohlergehen beziehungsweise Gedeihen der Tiere und Pflanzen im allgemeinen; Opfer
und Zauberspriiche besénftigen die bosartigen (Totem-)Geister und verhindern, dass sie
Unheil anrichten,“*®

So kommt Moieties, Klanen und mit ihnen in Verbindung stehenden Totems im
soziokulturellen und rituellen Kontext besondere Bedeutung zu. Auch mit
Alltagsgegenstanden, wie Topfen oder Paddeln, ist ein mit dem Totem in Zusammenhang
stehendes Darstellungsrecht verbunden; anders als die Zeremonialobjekte hat diese Art der
Darstellung jedoch einen anderen Sinn: Der Alltagsgegenstand wird im Gegensatz zum
Kultobjekt nicht direkt mit dem gezeigten Totem gleichgesetzt, sondern wirkt vielmehr als
dessen Beigabe. Wie also ein zeremonieller Gegenstand das Totem vergegenwértigt oder
reprisentiert, wird ein alltdglicher Gegenstand als eine Art Zubehdr des dargestellten Totems
verstanden. ™

Haufig findet sich die Darstellung eines bestimmten Motivs, z. B. Tiere, wie Fische,

Krokodile, Schlangen, Schweine und Adler, oder auch menschliche Gesichter bei mehreren

383 Bateson 1932: 403; 409f; 431; 445f; 1934: 109f; 1958: 127; 228; 236f; Nevermann 1933: 48f.; Wirz
1959: 21; Aufenanger 1960: 140f.; Haberland 1966a: 28f.; Kelm 1966a: 15f.; 19ff.; 24f; Newton 1967:
202ff.; Biihler 1969: 33f.; M. Schuster 1969a: 156; 1987: 561-565; Forge 1973: 172; Stanck 1982: 40ff.;
1983: 174-182; 389ff.; 1990: 270ff.; Wassmann 1982: 28; 32; 43; 67f.; 234, 286; 306ff.; 452-456; 1987:
516; 1990: 24-32; 2001: 50f; Silverman 1996: 32-39; 1997: 102ff.; 2001a: 28f; 2001b: 190f;
Houseman/Severi 1998: 65-70; vgl. Harrison 1990: 52-57

%% Bateson 1958: 228

385 Wassmann 1982: 32f,

% Wassmann 1982: 33

106



Klanen wieder, auch wenn alle als Totems gedachten Dinge insgesamt einer der beiden
Moieties zugeordnet sind; beispielsweise ist nicht nur einer Moiety eine bestimmte Tier-
oder Pflanzenart zugeteilt, sondern allen Klanen. Wassmann®®’ vermutet den Grund solcher
,» Lotemmischungen in der Trennung bzw. Vereinigung mancher Klane, die auch zu einem
Wechsel der Moiety fithren kann. Dariiber hinaus versucht jeder Klan durch die Zuteilung
eigener Namen zu Totems anderer Klane zumindest auf anderer Ebene an gewissen Totems
teilzuhaben, die ithm aufgrund der Moiety-Zuordnung nicht zugesprochen sind oder
gehoren.®®

Auch Forge hat in diesem Zusammenhang insbesondere die Wichtigkeit der Namen

betont, welchen er eine hohere Bedeutung als der Klantotemart selbst zuschreibt:

»--. all clans have a crocodile totem, all have a fish eagle totem and most a pig totem, all
commonly represented in the art. There is no visual distinction between the crocodile of
clan A and the crocodile of clan B except their names; in this case it is the names that
are specific to the clan rather than the natural species itself.***

Mit den beiden Moieties sind jeweils bestimmte Eigenschaften verbunden. So wird
beispielsweise in flussaufwirts gelegeneren Ddorfern des Mittelsepik-Gebietes, wie etwa in
Kanganamun, Palimbei, Malingei, Kandingei oder auch Aibom, eine Moiety als mdnnlich
aufgefasst und als Himmel- oder Sonnenhélfte (nyoui) bezeichnet, die andere Moiety als
weiblich vorgestellt und Erd- oder Mutterhilfte (nyame) genannt. Der Himmel- oder
Sonnenhélfte werden alle Dinge zugerechnet, die oben liegen und hell sind, also nicht nur
die Sonne und der Himmel, sondern auch der Mond, die Sterne, die Wolken, der Tag, der
Regen, verschiedene Palmarten, Betelkalk und die Farben weil und rot. Zur Erd- oder
Mutterhédlfte gehoren die Dinge, die sich unten befinden und dunkel sind, wie z. B. die Erde,
die Nacht, das in der Erde wiihlende Schwein, die Ameise, Hauser, Tontopfe und die Farbe
schwarz. Der Himmel- oder Sonnenhélfte werden jedoch nicht nur die oben liegenden,
sondern auch die sich unter der Wasseroberflache befindlichen Dinge zugesprochen, etwa
das Krokodil, die Schildkréte und das Meer, wihrend der Erd- oder Mutterhidlfte die
dazwischen liegenden Dinge der mittleren Erdebene zugeordnet sind. Alle zur Umwelt
gehorenden Dinge sind also entweder dem ménnlichen oder dem weiblichen Prinzip
zugeteilt, wobei zu beachten ist, dass mit der jeweiligen Zuordnung keine Besitzverhéltnisse

beschrieben werden. Den Moieties werden die Dinge lediglich beigefiigt, erst von den

%7 Wassmann 1982: 33f.
388 vgl. Bateson 1934: 109f.; Stanek 1983: 178f.; Hauser-Schéublin 1985: 28; Houseman/Severi 1998: 130
% Forge 1966: 24

107



. . . 390 . . T .
Klanen werden die einzelnen Dinge besessen.”” In anderen Ddrfern, wie Mindimbit,

' andere Namen und

Tambunum und deren Umgebung, tragen die Moieties nach Bateson
besitzen weniger totemistische Bedeutung als die Klane.

M. Schuster’®* sieht in der Bildung von Moieties eine Analogie zur kosmischen bzw.
geschlechtlichen Gliederung nach Himmel und Erde bzw. Vater und Mutter. Ebenso wie das
Dorf in zwei Hélften gegliedert wird, denen die Klane und Klanverbinde jeweils
untergeordnet sind, wobei wiederum je zwei Klanverbdande aus den beiden Moieties eine
spezielle, auf gegenseitige Unterstiitzung beruhende Verbindung eingehen, werden alle
natiirlichen Phinomene auf die beiden Dorfhélften aufgeteilt. Die Aufteilung in méinnlich
und weiblich und damit verbunden in hell und dunkel, Tag und Nacht, Himmel und Erde
zeigt, wie sehr das dualistische Denken die verschiedenen Lebensbereiche durchdringt,
strukturiert und auf diese Weise Orientierung schafft. Viele Dinge, wie etwa Urzeitwesen,

Klane, Namen oder Kultgegenstidnde, erhalten dariiber hinaus einen Doppelcharakter, indem

. . . 393
sie oft paarweise vorgestellt oder eingesetzt werden.

4.4 Wohn- und Minnerhiuser

Wie bereits erwihnt, spiegelt sich die soziostrukturelle Aufteilung nach Moieties auch in der
Siedlungsweise der Dorfer wider, indem diese in zwei Hilften geteilt sind, auf denen jeweils
die einzelnen Wohnhiuser (ngai) der Familien beider Moieties angeordnet sind und in deren
Mitte sich ein grofer Platz mit den Ménnerhdusern befindet. Zudem wird auch die Trennung
der Geschlechter in der Anlage des Dorfes deutlich, so dass bestimmte Wege und Plitze, wie
das Ménnerhaus und die Zeremonialwiese, nur von den Ménnern und initiierten Jungen,

andere Pfade dagegen nur von den Frauen und Kindern benutzt werden diirfen. Um von

% Bateson 1932: 256f.; 401ff.; 1958: 229f.; Wirz 1959: 18; Aufenanger 1960: 140f.; M. Schuster 1964: 40f;

1969a: 140f.; 1987: 568f.; Haberland 1966a: 22f.; Wassmann 1982: 28; 1987: 516f.; Stanek 1983: 182;
Schmid/Kocher Schmid 1992: 21; vgl. Harrison 1990: 42ff.
Zur Veranschaulichung sei noch die Erwéhnung Haberlands (1966a: 23f.) angefiihrt, wonach sich auch die
Miénnerhduser jeweils einem der beiden Prinzipien zuordnen. So erzéhlten ihm die zum Mainnerhaus
munsimbit in Kanganamun gehorenden Leute, dass ihr Ménnerhaus als erstes gebaut wurde und im
mythischen Ursprungsort Mivimbit stand. Da es zur Mutter-Hélfte gehdrte und weiblich war, war zu jener
Zeit alles noch dunkel. Erst mit dem Bau des Ménnerhauses der méannlichen Sonnen-Hélfte brach die
Helligkeit an.

! Bateson 1932: 256f.; 268; 433f.; vgl. Hauser-Schaublin 1990: 472; Silverman 1996: 33f.

2 M. Schuster 1964: 40

393 Wassmann 1982: 29; 32

108



einem Dorfteil in einen anderen zu gelangen, werden also von beiden Geschlechtern
verschiedene Routen eingeschlagen.’”*

Die Wohnhéiuser sind Pfahlbauten, die iiber eine Leiter betreten werden und in denen
vorwiegend jeweils eine Familie, also Eltern und unverheiratete Kinder sowie bisweilen
auch die Mutter des Vaters lebt. Innerhalb des gemeinsamen Wohnhauses werden Mann und
Frau jeweils besondere Plitze zugeordnet. Ausgestattet sind die Hduser mit aus einer
schilfahnlichen Grasart geflochtenen traditionellen ,,Schlafséicken“395 bzw. modernen
Moskitonetzen, Tonschalen zum Entziinden eines Feuers, Sagovorratstopfen und Kochtépfen
an den Winden, Aufhdngehaken flir Netze mit personlichen Besitztimern oder auch
Nahrungsmitteln, Behéltern fiir gerducherten Fisch, Hockern sowie Werkzeugen und
Arbeitsutensilien, wie Axte, Grabstocke, Fischreusen oder Paddel, welche wihrend der
Niedrigwasserzeit zusammen mit Feuerholz teilweise auch im ebenerdigen, d.h. also
unteren, nichtbewohnten Raum untergebracht werden und auch dort im zusétzlichem
Arbeitsplatz und Aufenthaltsort zum Einsatz kommen konnen. Frither wurden in den
Wohnhéusern auch die modellierten Schidel verstorbener Angehdriger autbewahrt. An den
Frontseiten der Wohnhéuser befinden sich ebenso wie bei den Ménnerhdusern Giebelmasken

aus Holz, Palmblattscheiden und Baumbast.*”°

9
oder

Mittelpunkt eines jeden Dorfes bilden die Minner’”’-, Kult***-, Zeremonial->’
Versammlungshiuser*” (ngaigo oder ngego), die den Moieties bzw. bestimmten Klanen
gehoren und von denen sich jeweils mehrere in jeder Siedlung befanden. Am Mittleren Sepik
zeichnen sich die rechteckigen Gebdude durch ihre Sattelddcher und die zwei hohen, spitz
zulaufenden Giebelfronten aus, welche jeweils von einer unter einem kleinen Vordach

geschiitzten Giebelmaske und dariiber an der hochsten Spitze des Daches von einem

tonernen oder holzernen Giebelaufsatz in Gestalt eines Vogels bzw. Adlers in Verbindung

%% Hauser-Schéublin 1977: 21; Weiss 1981: 49; Stanek 1982: 21; Wassmann 1982: 22

%% G. u. M. Schuster 1981a: 6; vgl. Uberseemuseum Bremen 2003: 48

% Reche 1913: 132-135; Taf. XXVI-XXVIIIL; Roesicke 1914: 509; Bateson 1932: 261; 1958: 142f.; Gardi
1956: 85ff.; Behrmann 1951: 315f.; M. Schuster 1964: 40; 46; Biihler 1969: 92ff.; 102ff.; Hauser-Schaublin
1977: 108-116; Weiss 1981: 32ff.; Wassmann 1982: 20ff.; Stanek 1983: 63ff.; Coiffier 1990: 494f;
Silverman 2001a: 64ff.

7 z. B. Haberland 1966a: 21ff.; Wassmann 1982: 22ff.; Schindlbeck 1985: 363f;; M. Schuster 1985: 21ff;
Stanek 1987: 623f1f.

3% z. B. Behrmann 1951: 305; M. Schuster 1964: 44ff.; Kelm 1966a: 19ff.; Hauser-Schéublin 1989: 319; 324

% z. B. Reche 1913: 132; Bateson 1932: 258ff.; 1958: 123ff; hier wird aufgrund ihrer allgemein hufigeren
Verwendung in der Literatur die Bezeichnung ,,Ménnerhaus™ gebraucht; vgl. Neuhauss 1911b: 228-235;
Schlesier 1952: 133-136; Kelm 1966a: 14; Hauser-Schaublin 1989: 319

490 z. B. Roesicke 1914: 509ff.; Behrmann 1922: 210; 1951: 305; 314f.

109



mit einer Frauen- oder Minnergestalt, auf welcher der Vogel sitzt, geziert werden.*"'
Behrmann*” zufolge beginnt der architektonische Stil dieser Mittelsepik-Minnerhiuser
flussabwirts in Kanduanum.

Betreten wird ein Mannerhaus entweder durch Eingénge an den Schmalseiten unterhalb
der weiblichen Giebelfiguren oder durch Eingénge, die in der Mitte der Langsseiten liegen.
Einige der Hauspfosten sind mit anthropomorphen Figuren, Tieren oder Ornamenten
beschnitzt, die bestimmte Ahnen bzw. mythische Urzeitwesen représentieren, deren Namen
tragen und jeweils Eigentum eines Klans sind. So stehen sie in enger Verbindung zum
mythischen Ursprung eines Klans und legitimieren auch dessen Totemzugehdrigkeiten und
Besitzrechte.*”

Im Inneren des Miannerhauses ist unter dem Dach jeweils an den beiden Enden, d. h. an
den Giebelfronten, eine aus einem Baumstamm und seinen Brettwurzeln geschnitzte,
weibliche, auf dem Querbalken sitzende Giebelfigur mit gespreizten Beinen angebracht,
welche nach oben hin zu einem Stiitzpfosten fiir die Giebelspitze ausliuft.***

Im unteren Stockwerk eines Ménnerhauses, also dem Erdgeschoss, befinden sich im
Mittelgang die mit Namen versehenen, klaneigenen Feuerstellen und entlang den Seiten
neben den entsprechenden klaneigenen Pfosten die ebenfalls benannten Sitzplattformen der
einzelnen Klane mit Bénken, Hockern oder Stiihlen, so dass die Mannerhduser nach dem
Klansystem strukturiert sind. Nach Coiffiers*® Darstellung ist dabei dem jiingsten initiierten
ménnlichen Klanmitglied die AuBenseite einer Plattform zugeteilt, wihrend der édlteste
initiierte Mann eines Klans an dessen Innenseite, d. h. also ndher zum zentralen Pfosten des
Hauses hin, Platz nimmt. Bateson™® zufolge sind in Mindimbit und Tambunum bzw.
Kambringi die Schlitztrommeln paarweise unten in der Mitte des Ménnerhauses gemaf ihrer
Stellung im totemistischen System angeordnet.*"’

Im oberen Stockwerk des Minnerhauses, zu dem eine Leiter fiihrt, werden

Kultgegenstinde, wie (weitere) Schlitztrommeln, Sanduhrtrommeln, Wassertrommeln,

401 7. B. Neuhauss 1911b: Fig. 21-23; 147; Reche 1913: Taf. XXX-XXXI; XXXIV; XXXVI; Behrmann 1922:
41; 49; 181; Wirz 1951: 133; 1959: Abb. 7-9; Stohr 1971: 88; M. Mead 1977: 236f.

402 Behrmann 1951: 313f,

403 Reche 1913: 135fF; 139; 141f; Taf. XXXIII; Wirz 1954a: 19f; 1959: 20f.; Abb. 12; Haberland 1966a:
26ft.; vgl. Kelm 1966a: 19f.; Wassmann 1982: 22; Stanek 1983: 243; 1987: 630; Schmid/Kocher Schmid
1992: 45

404 Reche 1913: 140; Gardi 1956: 90f.; Gardi/Biihler 1958: 52f.; Wirz 1954a: 20; 1959: 21; M. Schuster 1964:
45; 48; 1985: 25; Schindlbeck 1985 363f.; 389ff.; Coiffier 1990: 492; Schmid/Kocher Schmid 1992: 46

405 Coiffier 1990: 492

9 Bateson 1932: 259; vgl. Reche 1913: 150; Stanek 1983: 244

47 vgl. Behrmann 1922: 73; Gardi/Bithler 1958: 54; M. Mead 1977: 237; Coiffier 1990: 492; Schmid/Kocher
Schmid 1992: 50

110



Floten und andere Blasinstrumente, Schwirrhdlzer, Masken und Maskengeriiste,
Figurenstiihle, Authingehaken und Schilde aufbewahrt, dariiber hinaus wurde dieser obere
Teil friher zur Seklusion der Initianden und wihrend der Regenzeit und der damit
verbundenen Uberschwemmung zum Sitzen und Reden genutzt.**®

Bis etwa 1920 gehorte zum Bau eines Ménnerhauses die Opferung von Menschen,
indem diese in die fiir die Pfosten ausgehobenen Gruben gelegt und durch die anschlieBend

409

eingesetzten Pfihle getdtet wurden.” In neuerer Zeit werden Minnerhduser durch das

Rezitieren totemistischer Gesinge, begleitet von Flstenmelodien, eingeweiht.*'

Die Ménnerhduser sind das Zentrum des kulturellen, sozialen, politischen und religiosen
Lebens. In ihnen werden Versammlungen, Riten und Feste veranstaltet und alle heiligen
Kultgegenstinde aufbewahrt; die Ménner verbringen hier einen Grofteil ihrer Zeit. Hier
werden auch die rituellen Streitgesprache abgehalten, die um das totemistische System und
seinen mythologischen Ursprung kreisen und bei denen die mit der Mythologie besonders

bewanderten Ménner einzelner Klane, die ,,alten Krokodile“*!!

, Uber jeweils klaneigene
Mythenversionen und Namensrechte sowie deren Verbindung zum groflen
klantibergreifenden, innerkulturellen Mythensystem diskutieren und die Besonderheit und
Einzigartigkeit der jeweils eigenen Mythenvariation in den Vordergrund riicken und speziell
betonen. Da jedem Klan bestimmte Namen, Tiere, Pflanzen und Landschaftsteile zugeordnet
sind, geht es in den mythologischen Streitgesprachen (pabu) sowohl um Nutzungsrechte an
Eigennamen, Pfaden, Grundstiicken und Jagdgebieten als auch um Darstellungsrechte etwa
auf materiellen Objekten oder in totemistischen Gesdngen.

Wihrend die 6ffentlichen, nichtgeheimen Mythenelemente (sagi) vor allem von den
Frauen erzdhlt und iiberliefert werden, gehdren die klanspezifischen und geheimen

Einzelheiten mythischer Versionen, die Eigennamen von Ahnengestalten und urzeitlichen

Orten zum nichtéffentlichen Bereich der Ménner. Da des weiteren auch mythologische

“% Neuhauss 1911b: 235f; Reche 1913: 150ff.; Behrmann 1922: 221; Bateson 1932: 259; 1958: 124; Wirz
1954a: 20; 1959: 22; M. Schuster 1964: 44; Haberland 1966a: 28; Wassmann 1982: 23f.; Stanek 1983: 244;
1987: 626; M. Schuster 1985: 23f.; Hauser-Schéublin 1989: 458ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 46; 50f.
vgl. hierzu auch den von Wassmann (1982: 143) aufgezeichneten Teil einer Schopfungsmythe bei den
West-Iatmul, in der von zwei Briidern die Rede ist, die das erste Mannerhaus im Schopfungsort Mivimbit
bauten. Beim Ausheben eines Loches fiir einen der Ménnerhauspfosten legte die Frau einer der Briider eine
groBBe Tonschiissel in die Grube, der jiingere Bruder stieg hinunter, um hineingefallene Erde zu entfernen
und konnte dem zu eben diesem Zeitpunkt heruntergelassenen Pfosten durch einen Weg in der Erde
entkommen; der Tontopf allerdings zerbrach, was wie die Zerschmetterung eines Menschen klang.
AnschlieBend wurde der Bau des Ménnerhauses fertiggestellt und ein Einweihungsfest verbunden mit der
Opferung von Schweinen, Hithnern und anderen Tieren veranstaltet; vgl. Schmitz 1960: 320
0 Speiser 1931: 20; Haberland 1966a: 26ff.; M. Schuster 1969a: 151; Hauser-Schaublin 1977: 98; 145f;
Wassmann 1982: 23; 79f.
U1 Wassmann 2001: 44; 56f.

409

111



Grundstrukturen und die Verbindungen und Beziehungen einzelner Mythenelemente
zueinander geheimgehalten werden, besteht die Schwierigkeit im Aushandeln zwischen der
Nennung klaneigener Namen und mythischer Details, um Besitz- und Nutzungsanspriiche zu
legitimieren, und der Geheimhaltung derselben sowie deren Beziehungen zueinander, um
klanbezogene Identifikationen und Identititen aufrechtzuerhalten, so dass stets nur
Andeutungen gemacht werden, um selbst moglichst wenig preiszugeben, jedoch den
Wissensstand der anderen Teilnehmer in Erfahrung zu bringen.*'?

Bateson beschreibt den Ablauf eines rituellen Streitgespriachs folgendermalien:

»In a typical debate a name or series of names is claimed as totemic property by two
conflicting clans. The right to the name can only be demonstrated by knowledge of the
esoteric mythology to which the name refers. But if the myth is exposed and becomes
publicly known, its value as a means of proving the clan’s right to the name is
destroyed. Therefore there ensues a struggle between the two clans, each stating that
they themselves know the myth and each trying to find out how much their opponents
really know. In this context, the myth is handled by the speakers not as a continuous
narrative, but as a series of small details. A speaker will hint at one detail at a time — to
prove his own knowledge of the myth — or he will challenge the opposition to produce
some one detail “*"

Die Streitgespriche konnen {iber mehrere Tage andauern und bilden eine der bedeutendsten
Tétigkeiten im Méannerhaus.

In den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts wurde Stanek*'* zufolge die Bedeutung der
Mainnerhduser und der mit ihnen in Zusammenhang stehenden politischen, kriegerischen und
rituellen Aktivitditen durch die australische Kolonialverwaltung stark eingeschrinkt,

Versammlungen und Zusammenkiinfte finden aber nach wie vor statt.*"”

4.5 Mythologie

Die Mythologie des Mittleren Sepik-Gebietes ist erwartungsgeméill duBerst vielschichtig,
variantenreich und komplex. Gleichwohl tauchen gewisse Grundziige, Hauptfiguren und
Handlungsmotive immer wieder auf und prédgen auf diese Weise Charakter, Inhalt und

Themenbezug des mythologischen Systems, so dass hier zentrale Mythen und

412 Bateson 1934: 109f.; 1958: 125-128; Wassmann 1982: 32f; 53; 251f.; 304f; 318f; 1984: 128; 2001: 44;
56-61; Stanck 1982: 9f.; 43ff.; 1983: 174f.; 181f,; 186f.; 242-275; 389f.; 1987: 630ff.; 636; 640; Weiss
1987: 164-167; Silverman 1996: 37-41; 1997: 109; 2001a: 42-45; 2001b: 197; Houseman/Severi 1998: 130;
vgl. Newton 1967: 202f.; Barth 1975: 2171f.; Harrison 1990: 141ff.; 146f.; 168f.; Heeschen 2002: 542

1% Bateson 1958: 224

14 Stanek 1987: 623

15 vgl. Coiffier 1990: 491; 4971f.

112



Mythenelemente, die um Ursprung und Entstehung von Gesellschaft und Kultur kreisen, zur
zusammengefassten Darstellung kommen.

Die bedeutendsten Mythen beschéftigen sich mit der Entstehung der Erde. Auch hier
existieren verschiedene Versionen mit im Detail divergierenden Ausflihrungen, da die
Schopfungsmythen nicht nur von Dorf zu Dorf, sondern gerade auch aufgrund ihres
totemistischen Bezugs von Klan zu Klan variieren und zum geheimen Wissen einer Gruppe
gehoren, um die eigene Variante von derjenigen anderer Klane abzugrenzen, die eigenen
Totems und das mit ihnen in Verbindung stehende Darstellungs- und Besitzrecht zu
legitimieren und eine Mythe zur Betonung der eigenen Gruppenidentitit vorweisen zu

416

konnen.”” Dennoch kristallisiert sich in den Erzdhlungen ein einheitlicher Strang der

Geschichte heraus, dessen Hauptmotiv meist die Erschaffung der Erde durch ein Krokodil
bildet.*'” Danach tauchte in der Urzeit, als alles noch dunkel und von Wasser umgeben war,

h*** dargestelltes —

ein — hiufig als doppelgestaltig*'®, doppelkopfig*'® oder zweigeschlechtlic
Krokodil aus dem Wasser auf und trennte oben und unten, also Himmel und Wasser. Auf
seinem Riicken bildete sich nach G. u. M. Schuster**' das erste Stiick Land, eine anfangs
noch kleine und sumpfige Insel, die nach und nach fest wurde** und — durch die

423 _ nach allen Seiten hin wuchs. AnschlieBend entstanden die

Bewegungen des Krokodils
Pflanzen, Tiere und mythischen Vorfahren der Menschen, die — folgt man der Version

Schusters — bis in die heutige Zeit auf dem Riicken dieses Urzeitkrokodils, der

424 5

schwimmenden Insel Erde, leben.*** Laut Bateson*” wurde das doppelgestaltige Krokodil
von dem Geistwesen (wagan) Kavambuangga getrennt, wobei eines der beiden Krokodile
(Iamburamali) zum Himmel und das andere (Kavokmali) zu Land wurde.

Nach den Aufzeichnungen Wassmanns**® bei den Nyaura im Westen des Mittleren

Sepik-Gebietes entstand zu Beginn der Schopfung mit Hilfe des Urzeitkrokodils ebenfalls

*1° Bateson 1932: 404ff.; 1958: 236f.; Haberland 1966a: 29ff.; Wassmann 1982: 238fF.; 244; 318f.; 2001: 60
7 Fiir einzelne, sich im Detail unterscheidende Schopfungsmythenversionen sei insbesondere auf Bateson
(1932: 4044f.) und Wassmann (1982: 65; 134ft.; 140ft.; 238ft.; 1987: 534; 544; 552; 2001: 60) verwiesen.

% Bateson 1932: 404f.

% G. u. M. Schuster 1970: 70

2 Haberland 1966a: 30

1 G. u. M. Schuster 1970: 70; M. Schuster 1985: 22

*22 Uber das Festwerden der anfangs noch schlammigen Erde gibt es Bateson (1932: 405; vgl. 1958: 233)
zufolge ebenfalls mehrere Varianten: So wurde das Land entweder von Kavambuangga festgetreten, von
einem Baum namens Wani oder Mangka gefestigt oder die Erde wurde von einem Erdwurm geformt und
vergrofiert.

2 G. u. M. Schuster 1970: 70

24 Bateson 1932: 404f.; Haberland 1966a: 29f.; M. Schuster 1969b: 230; G. u. M. Schuster 1970: 70

2 Bateson 1932: 404f.; 1958: 233

20 Wassmann 1982: 65; 134-148; 181-188; 219-240; 315fF.; 1984: 120; 125; 1987: 534; 544; 552

113



das erste Stiick Erde, eine Grasinsel, die aus dem Urmeer auftauchte. Auf deren Boden lief
zunichst ein Hund umher*’, bevor sich ein Spalt 6ffnete, dem alle Pflanzen, Tiere und
Menschen entstammten. Sowohl dieses erste Stiick Land als auch der Spalt tragen den
Namen des urzeitlichen Orts Mivimbit oder Méavimbit, der heute nahe des Dorfes Gaikorobi
bei den Sawos nordlich des Mittleren Sepik-Gebietes lokalisiert wird.**® Der Spalt gilt als
die erste Frau und das Schopfungskrokodil als der erste Mann. Wihrend anschlieBend der
Unterkiefer des Krokodils zur Erde herabfiel bzw. zur Erde wurde, entstand aus dem
Oberkiefer der Himmel und in der Folge davon die Helligkeit.**

Aus der Beziehung zwischen dem Spalt als der ersten Frau und dem Urzeitkrokodil als
dem ersten Mann entstanden zwei Baume, d. h. ein Briiderpaar, aus denen wiederum ein
Briider- und Schwesternpaar hervorging. Diese weiteren zwei Briider sind die ersten
Klangriinder, ihre Schwestern die Urzeitfrauen der Klane. Nach Entstehung und Verbindung
weiterer Briider- und Schwesternpaare wurden schlieBlich alle Einzelklane gegriindet, wobei
jeweils der als ziemlich gegensétzlich geschilderte Bruder eines Klangriinders die jeweils
andere Klangruppe griindete, so dass die paarweisen Klanverbinde entstanden. Die
Klangriinder, die meist in Menschen-, Krokodil-, Fisch-, Vogel- oder Baumgestalt

vorgestellt werden*’

, teilten alle Umwelterscheinungen unter sich auf, indem sie die Dinge
mit eigenen Namen versahen und diese dadurch zum Besitz des eigenen Klans und zu deren
Totems mit der damit verbundenen Zustidndigkeit und Verantwortung machten. Das Besitz-
und Darstellungsrecht klaneigener Totems legitimiert sich aus diesen Geschehnissen in der
Urzeit, und alle Erscheinungen tragen auch heute noch jene urzeitlichen Namen.”' Nach
dem Bau des ersten Ménnerhauses verlieBen die Klangriinder den ersten Ort, den
Schopfungsort Mivimbit, und griindeten auf ihren anschlieBenden urzeitlichen
Wanderungen, bei denen sie jeweils einem Wanderkrokodil folgten, weitere Dorfer,
gelangten also allmédhlich ins heutige Siedlungsgebiet der latmul, wobei aus den auf den

Wanderpfaden zuriickgebliebenen Exkrementen und Nahrungsresten die Wassergeister

entstanden. Die Urzeitfrauen, die vor allem die Gestalt von Vogeln annahmen, stellten

27 ygl. Bateson 1932: 405

“2% vgl. Haberland 1966a: 24; Hauser-Schéublin 1977: 19; 102f,; 124; Schindlbeck 1984: 153-159

2 yvgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 10-13
Beziiglich der Reihenfolge der in der Urzeit erfolgten Geschehnisse scheinen unterschiedliche Versionen zu
existieren: So entstehen die Lebewesen mal vor der Trennung von Ober- und Unterkiefer und dem damit
verbundenen Beginn der Helligkeit, mal kommt erst Helligkeit auf, bevor alle Lebewesen entstehen (vgl.
Wassmann 1982: 1401f.; 315; 1987: 528)

0 wobei jedoch auch bei tiergestaltigen Erscheinungen das Gesicht meist menschlich gedacht wird
(Wassmann 1982: 234)

1 yvgl. Hauser-Schaublin 1977: 58

114



Werkzeuge und Tontdpfe her, und aus ihren Koérpern wuchsen Nutzpflanzen, doch tdteten
und verzehrten sie auch Menschen, bis sie schlielich selbst getotet wurden.

In Kararau steht die Entstehungsgeschichte der Erde ebenfalls mit einem Urkrokodil in
Zusammenhang, auch der Name ,,Kararau® soll der Name eines mythischen Krokodils sein;
gleichermafien findet im Schopfungsmythos ein Baum Erwéhnung, der von den damals ohne
Mainner lebenden Frauen, die allein {iber das Wissen vom Schnitzen verfiigten, gefillt
wurde. Diese schnitzten in den Stamm mehrere menschliche Kopfe, von denen sich nun
einer in Gaikorobi befinden soll. Die Frauen schnitzten zwei Ménner, konnten mit diesen
aber keinen Geschlechtsverkehr haben und lieBen sich stattdessen auf dem Firstpfosten eines
Hauses vom Wind befruchten. Nach einem Mythenfragment entstammen die verschiedenen
Klangriinder einem Zeremonialstuhl in einem Ménnerhaus Kararaus, nachdem die ersten
Menschen bzw. Ménner mit einem Blitterblindel auf diesen geschlagen hatten. An anderer
Stelle heiBt es, dass die Klan- und auch Dorfgriinder Frauen waren.**?

Neben dem Krokodil kommt auch der Schlange im Schopfungsgeschehen
herausragende Bedeutung zu. Es wird erzihlt, dass sich eine gro3e Schlange aus den Bergen
im Westen kommend nach Osten schléngelte und dabei einen kurvigen Graben hinterlie83,
der sich anschlieBend mit Wasser fiillte, so dass der Sepik entstand, das Land in zwei Teile,
ein nordlich und ein siidlich des Flusses gelegenes Gebiet, und ebenso die Bevdlkerung in
zwei Hilften gegliedert wurde.*”

Aus den verschiedenen Versionen des Schopfungsmythos wird trotz des
Variantenreichtums der Zusammenhang mit der Dualorganisation der Sozialstruktur
erkennbar. Die in den Mythen iiberlieferte Trennung von Himmel und Erde durch ein
(doppelgestaltiges) Urzeitkrokodil wird mit den beiden Moieties eines Dorfes gleichgesetzt:

Nach Bateson***

ist das Krokodil Iamburamali, das zum Himmel wurde, ein Ahn der
ménnlichen Himmel- oder Sonnenmoiety, Kavambuangga, der das doppelgestaltige
Krokodil trennte und damit die Entstehung der Erde bewirkte, gilt als totemistischer
Vorfahre der Mutter-Hilfte.

Auch in den anderen Versionen, in denen das Urzeitkrokodil nicht doppelgestaltig ist
und sich stattdessen der Kiefer teilte, wobei der Oberkiefer zum Himmel und der Unterkiefer

zu Land wurde, ist die Parallelitit mit der dualistisch strukturierten Sozialorganisation

offensichtlich: Mit der Verwandlung des Oberkiefers in den Himmel ist der Beginn der

2 Hauser-Schiublin 1977: 19; 123f.; 147ff.; 161; 165f.
3 Wirz 1954a: 14; vgl. Wirz 1959: 27
34 Bateson 1932: 406; vgl. Kelm 1966a: 26

115



Helligkeit, mit dem Herabfallen des Unterkiefers zur Erde mit Erde oder Land Assoziiertes
verbunden — genauso wie der Himmel, die Helligkeit u. & zur Himmel- oder Sonnenhilfte,
die Erde, unten Liegendes und Dunkles zur Erd- oder Mutterhélfte gehdren. Mit der
Trennung von Ober- und Unterkiefer wurde also die Moietystrukturierung der
Sozialorganisation sowie die Bildung paarweiser Klanverbdnde aus den beiden
Moietyhilften begriindet. Dariiber hinaus war jedes Briiderpaar bei der Griindung weiterer
Klane und Dorfer fiir ein bestimmtes Gebiet zustindig, wobei die Gebiete der Angehdrigen
der Erd- oder Mutterhdlfte zum groften Teil oberhalb, die Gebiete der Angehdrigen der
Himmel- oder Sonnenhilfte zum groBten Teil unterhalb des Mittleren Sepik liegen.*”

In Silvermans*® Beschreibung einer Schépfungsmythe in Tambunum, wo sich auch
Bateson kurze Zeit aufhielt, wird kein Krokodil erwdhnt. Demnach war am Anfang iiberall
Wasser, bis durch Windbewegungen Land entstand.”’ Es bildete sich eine Grube oder eine
Art Spalt, der sich ebenfalls in der Néhe des heutigen Dorfes Gaikorobi befinden soll. Aus
dieser Grube tauchten Ahnen und Geister auf, welche die Welt und die Kultur der Menschen
erschufen. Wahrend der urzeitlichen Wanderungen pflanzten tiberwiegend méinnliche Ahnen
Bédume, vor allem Kokospalmen, und legten Gérten an, kdmpften mit benachbarten Gruppen,
fithrten Handel und Rituale ein und stellten Schnitzwerke her. Dorfer und Ménnerhduser
wurden errichtet und ebenso wie jede andere Handlung mit totemistischen Namen versehen,
die auch heute noch bestimmten Klanen gehoren.

Wie angedeutet besalen nach Mythen aus Kararau die Frauen anfangs das Wissen zur
Herstellung von Schnitzereien, und nur sie konnten die langen Bambusfloten anfertigen und
spielen. Die Frauen lebten in einem groflen Zeremonialhaus, wihrend sich die Madnner um
die Kinder kiimmerten. Schlieflich organisierten die Ménner einen Aufstand gegen die
Frauen, indem sie diese mit den ihnen unbekannten Schwirrhélzern, die krokodildhnliche
Laute von sich geben, in Angst und Schrecken versetzten und téteten. Die Bambusfloten
zerbrachen an einer Sagopalme, wobei ein Splitter aus einer Flote auf eine Sagoblattrippe
traf und einen Ton erzeugte. Von da an besallen die Ménner die Floten und das Wissen zu
ihrer Herstellung.**®

Es wurde bereits erwihnt, dass die Iatmul ihre Topferwaren nicht selbst herstellen,

sondern diese bei Nachbargruppen, insbesondere aus dem Dorf Aibom siidlich des Sepik,

33 Wassmann 1982: 240-243; 315ff.; 1984: 122ff,; vgl. Bateson 1932: 442f.

436 Silverman 1996: 33; 1997: 102; 2001a: 27; 51f; 2001b: 189f ; 193f.

7 ygl. auch mit einer bei Stanek (1983: 200ff.) aufgezeichneten Mythenversion

% Hauser-Schiublin 1977: 1611f; 165; vgl. Weiss 1994: 239; Silverman 2001a: 33-37

116



eintauschen, welches heute auch als zu den Zentral-latmul gehdrig gilt. In Bezug auf
kulturelle und vor allem mythologische Aspekte gibt es zwischen dem Iatmul-Gebiet und
Aibom jedoch auch einige Unterschiede sowie Gemeinsamkeiten zwischen Aibom und den
benachbarten Chambri. Sowohl in Aibom als auch in Chambri kommt weiblichen
mythologischen Figuren — Yuman Wusmangge in Aibom bzw. Weikanbanma in Chambri —
besondere Bedeutung zu. In Aibom scheint Yuman Wusmangge auch unter den Namen
Kolimangge, Wiremangge, Ntshambeyaintshe und Mempintshaua bekannt zu sein, was wohl
mit den jeweils klaneigenen Mythenversionen und Namensgebungen in Zusammenhang
steht.*’

Nach mehreren Mythenversionen** schuf Kolimangge in der Urzeit alle Tongefife und
Topfformen. Die Herstellung der Topfe, welche als Kinder Kolimangges gelten, war damals
wesentlich leichter und nicht mit der schweren Arbeit des Herbeischaffens von Ton, dem
Brennen der Topfe, dem Abhalten des Marktes usw. verbunden, dies alles geschah in der
Urzeit von selbst, indem Kolimangge Befehle fiir die einzelnen Arbeitsschritte erteilte.
Nachdem sie jedoch den ersten Geschlechtsverkehr mit einem Mann hatte und ein Méadchen
gebar, hatte die selbstindige Tonwarenherstellung ein Ende, die Topfe gehorchten und
bewegten sich nicht mehr und waren nicht mehr belebt, stattdessen lehrte Kolimangge die
Frauen das Topferhandwerk. Von diesem Zeitpunkt an wurden auch die Kinder nicht mehr
aus Ton geschaffen, sondern von den Frauen zur Welt gebracht. Kolimangge selbst
verwandelte sich wieder in die Erde bzw. den Ton, aus welchem sie ebenso wie auch die
Topfe entstanden war. Weiter heilit es in der Mythe, dass die Ahnen nach dem
Verschwinden der Kolimangge bzw. Yuman (Wusmangge) ihr zu Ehren ein Maskenkostiim
anfertigten, wobei der mit Ton modellierte und anschlieBend bemalte Schédel eines Feindes,
welcher in einer Grube gefangen und getdtet wurde, als Maskenkopf diente. Wihrend des
Maskenauftritts schlugen die Ahnen Schweine- und Kasuarknochen aneinander, so wie es
Yuman (Wusmangge) einst zur Begleitung von Gesang und Tanz mit den Oberarm- und
Oberschenkelknochen eines Mannes getan hatte, den sie zuvor verzehrt hatte. Diese
Schlaginstrumente — Menschenknochen, Kasuarknochen oder Handtrommeln —, die mit dem
Auftritt Yuman Wusmangges in Verbindung stehen, werden — ebenso wie eine bestimmte,
durch ihre Verzierung Yuman Wusmangge bzw. Kolimangge darstellende Schale zum

Sagobacken — ,yaintshe genannt. M. Schuster vermutet aufgrund dessen, dass zwischen

439 M. Schuster 1967: 274; 1969a: 140ff.; 156
0 M. Schuster 1969a: 146-151; vgl. G. u. M. Schuster 1970: 64; G. Schuster 1987: 314-328

117



Kolimangge, Yuman Wusmangge und Yaintshe ,,offensichtlich eine enge Beziehung, wenn
nicht Identit&t“**' bestehe. Dariiber hinaus tragen die Kultfloten eines bestimmten Klans in
Aibom den Namen ,ntshambeyaintshe* und reprasentieren auf den Flotenkopfen die Ente
,man‘, welche wiederum als vornehmliche tierische Erscheinungsform der Kolimangge
gilt.**?

Eine Frau mit dem Namen Ntshambeyaintshe und einem Menschen- und einem

Entengesicht wurde in einer weiteren Mythe von drei Schweinen getdtet, wobei aus ihrem

443 444

Blut und aus ihrem Hirn Kokospalmen entstanden.” Es kann mit M. Schuster " also
angenommen werden, dass zwischen Kolimangge, Yuman Wusmangge und
Ntshambeyaintshe deutliche Parallelen bestehen und diese in enger Verbindung zur
Entstehung der Nutzpflanzen zu betrachten sind, sei es, dass Kolimangge bzw. Yuman
Wusmangge verschwinden und sich in Erde — als Grundlage und Boden fiir das Wachstum
von Pflanzen — verwandeln, sei es, dass nach dem Tod Ntshambeyaintshes Kokospalmen aus
deren Korper bzw. Kopf hervorgehen.

GleichermaBen werden die Parallelen zu den Schilderungen Wassmanns*®
offensichtlich, denen =zufolge in Kandingei bei den West-latmul die ebenfalls
kannibalistische Urzeitfrau als Schwester des Klangriinders die Topferei einfithrte und aus
deren Korper einige Nutzpflanzen bzw. die Kokospalme hervorgingen.

¢ dhnliche Mythen iiber den

Auch in Kararau bei den Ost-latmul hat Hauser-Schaublin
Ursprung der Kokospalmen aufgezeichnet wie M. Schuster in Aibom. Danach entstammte
die erste Kokosnuss dem Kopf eines Menschen, der zunéchst starb — oder nach einer Version
dhnlich wie in Aibom zunichst von Schweinen getdtet wurde — bevor die Kokosnuss
entstehen konnte. Daraufhin wurden an alle Dorfer Kokosniisse verteilt und gepflanzt, so
dass sich die Kokospalmen ausbreiteten.**’

Neben jenen weiblichen Gestalten spielt Meintu, der auch Auntambui genannt wird, in
der Mythologie Aiboms eine herausragende Rolle. So gebar Wiremangge, die Frau des
Krokodilmannes Mandanggu zwei Eier, die sie in halbierte Kokosschalen legte und aus

denen ein Krokodil und ein Adler schliipften. Wahrend das Krokodil zu seinem Vater ins

4“1 M. Schuster 1969a: 152

42 M. Schuster 1969a: 148; 152

43 M. Schuster 1969a: 152ff.

44 M. Schuster 1969a: 154

45 Wassmann 1982: 173; 230f; 235

446 Hauser-Schaublin 1977: 156-159

*7 vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 86ff.

118



Wasser ging, brachte der Adler namens Meintu bzw. Auntambui die Mutter in ihr Dorf
zuriick, wo zu diesem Anlass ein Fest veranstaltet und fiir den Adler ein Schwein
geschlachtet wurde. Dieser teilte das Schwein mit seinem Bruder, dem Krokodil, und afl von
da an, wie es weiter hei3t, Menschen. Schlie8lich wurde er von einem menschlichen

Briiderpaar, das er zu fressen versuchte, getotet und selbst verzehrt.**®

Von diesem Zeitpunkt
an sollen viele Menschen in Aibom leben.

Wiremangge, die Mutter Meintus, wird von M. Schusters Informant als Urmutter
angesehen und von M. Schuster selbst mit Kolimangge verglichen, welche wiederum
ebenfalls als ,,Urmutter” gelten kann, da sie die erste Gebdrende war. Des weiteren wird
Meintu meist als mit Kolimangge blutsverwandt oder sogar als ihr Sohn betrachtet.
Kolimangge, Yuman Wusmangge, Ntshambeyaintshe bzw. Wiremangge kdnnen dariiber
hinaus, so M. Schuster*® weiter, auch unter dem Namen Mempintshaua auftreten, die in
einer Mythe {iber die Entstehung der Erde, als alles von Wasser umgegeben war, in
Erscheinung trat, indem sie zusammen mit dem Krokodilmann Mandanggu fiir Helligkeit
sorgte, alle Dinge mit Namen versah und die Tiere den beiden Moieties zuteilte.

Haberland** fiigt Schusters Ausfilhrungen erginzend hinzu, dass in dem von ihm
besuchten Dorf Kanganamun bei den Zentral-Iatmul ein Urzeitheros namens Twotmeri*'
von Bedeutung war und dieser mit dem schopferischen Urzeitkrokodil gleichzusetzen ist. Er
filhrte den Speer und andere Kulturgiiter ein und trennte Himmel und Erde, indem er mit
einer Leiter in den Himmel fliichtete und diese mit nach oben zog, als er von den Menschen
verfolgt wurde. Dort ist ebenso ein Wesen namens Korimangge bekannt; sie ist die
Schwester Twotmeris™> und lebte gemeinsam mit ihm im mythischen Ursprungsort
Mivimbit ndrdlich des Iatmul-Gebietes. Sie gilt als Erfinderin der Topferei und ,,Urmutter
aller Topferinnen“*?. Auch nach Mythen in Kanganamun besaB Korimangge die Fihigkeit,
Tonwaren ohne schwere Arbeit, sondern nur aufgrund ihrer ,schopferischen Kraft«*>*

herzustellen. Nach einem Streit mit ihrem Ehemann, so heiflt es weiter, ging sie nach Aibom,

wo sie nach dem gewaltsamen Geschlechtsverkehr mit einem anderen Mann ihre

8 ygl. die ahnlich lautende, von Wassmann (1982: 247-251) bei den West-Iatmul aufgezeichnete Mythe iiber
zwei kannibalistische Adler, die ihre Mutter tdteten, bevor sie selbst umgebracht wurden; vgl. ebenso die
Mythe iiber zwei kannibalistische Adler bei Stanek (1982: 114-124)

9 M. Schuster 1969a: 154ff.

" Haberland 1969: 160f.

1 demnach gehort Twotmeri zur Sonnen-Hilfte; vgl. mit dem Urzeitwesen Wolintambwi der Mutter-Halfte in
Kanganamun (Haberland 1966a: 23; 28-31)

2 yol. mit der Schwester Wolintambwis, die Kepma-Abi (die Erde) heifit (Haberland 1966a: 31)

** Haberland 1969: 161

44 Haberland (1969: 161) zufolge bedeutet das latmul-Wort ,,mut* auch ,,Wind*“ oder ,,Hauch*

119



schopferische Kraft verlor, so dass die Topfe von diesem Zeitpunkt an mit der Hand gefertigt
werden mussten, und Tod und Feindschaft unter die Menschen kamen.

Neben Mythen, die sich mit der Entstehung der Kokospalmen aus dem Kopf eines
menschlichen Urzeitwesens beschéftigen, gibt es dhnliche Mythen iiber die erste Sagopalme.
Danach lebte einst ein besonders schoner junger Mann namens Moiem®’, Moem™®,
Maim®’, Mwaim-nanggur®®, Meimnongru®>® oder auch Woligaua*®, der aufgrund der
zahlreichen Menschen, die inzwischen auf der Erde lebten und die nicht viel zu essen hatten,
den ersten Sagomarkt am Ursprungsort nahe des heutigen Gaikorobi einfiihrte, in dem auch
heute noch Sago getauscht wird. Moiem hatte zahlreiche Liebesaffiren mit den Frauen, die
zum Markt gingen, und wurde deshalb von deren Eheménnern getotet.

Nach einer Mythenversion aus Kararau®' gab es anschlieBend keinen Sago mehr und
die Menschen mussten selbst herausfinden, aus welcher Palmenart Sago herzustellen ist.

492 (Zentral-Tatmul) wurde Moiem begraben und

Nach einer anderen Variante aus Soatmeli
zerfiel zu Erde, wobei aus seinem Leichnam eine Sagopalme entstand. Seitdem gilt Moiem
als Sagopalme. Bateson*® zufolge wurde Moiems Schidel von seinem Klan aufbewahrt,

nach den Angaben Schindlbecks*®** soll dieser sich in Kararau befinden.

4.6 Geistwesen

Beziiglich der Glaubensvorstellungen im Sepik-Gebiet wird zwischen zwei im Pidgin-
Englisch als Tambaran und Masalai bezeichneten, teilweise ineinander {ibergehenden
Bereichen unterschieden: Mit Tambaran sind Zeremonialgegenstinde und materielle
Reprisentationen bestimmter Ahnengeister der Gemeinschaft, vor allem einzelner Klane,
wie etwa Schnitzwerke oder Masken gemeint, denen im kulturellen bzw. rituellen Rahmen
herausragende Bedeutung zukommt und die meist im Maénnerhaus — héufig auch

465

Tambaranhaus genannt™ — aufbewahrt werden. Unter Masalai werden {ibernatiirliche oder

455 Hauser-Schaublin 1977: 57-64

436 Schindlbeck 1980: 215-231

457 Stanek 1983: 198f.

458 Bateson 1932: 406; 1958: 192

459 M. Schuster 1973: 485

460 M. Schuster 1973: 485-488

! Hauser-Schaublin 1977: 58f.; vgl. M. Schuster 1973: 487

462 M. Schuster 1973: 487f.

463 Bateson 1932: 406

464 Schindlbeck 1980: 221; 224

465 7. B. Gardi 1956: 9ff.; 88ff.; Bithler 1957a: 12; Wirz 1954a: 12ff.; 1954b: 97; 1959: 18; Staneck 1982: 228;
vgl. Behrmann 1922: 221

120



mythische Wesen verstanden, die sich an bestimmten Stellen im Wasser oder im Busch
aufthalten und insbesondere die Gestalt von Krokodilen, Schlangen oder Eidechsen
annechmen konnen. Als Masalai werden auch Ahnen und Schopferwesen der Urzeit
bezeichnet; sie bildeten Landschaftsformen und fiihrten kulturelle Elemente ein. Sie konnen
— insbesondere Klanmitglieder — vor Krankheit und Tod beschiitzen, diese aber auch — vor
allem bei nicht zur Gruppe Gehdrenden — veranlassen.

Wihrend es sich also bei den Tambaranen um Vergegenwirtigungen personlicher
Ahnengeister handelt, sind die Masalai Wesen mythischen Ursprungs. Zwar wurden auch die
Masalai bildlich dargestellt, dabei jedoch weniger hdufig vor Uneingeweihten verborgen als
die Tambaranobjekte und bisweilen auch in den Wohnhiusern aufbewahrt.**® Wie Kelm*®’
anmerkt, scheint der Begriff Masalai bei den Iatmul nicht {iberall verwendet worden zu sein,
ihm zufolge konnen jedoch die Masalai mit den wagan genannten mythischen Ahnengeistern

% Wassmann®® zufolge bedeutet der Ausdruck masalai jedoch

gleichgesetzt werden.
,»Wassergeist™ und wird in der Sprache der latmul wanjimout genannt. Danach werden die
wanjimout als Luftbewegung vorgestellt, die fiir Regen und Sturm verantwortlich sind und
die sich, um sichtbar zu werden, ebenso in Krokodile, Schlangen oder auch Fische oder
Wasserschildkroten verwandeln konnen. Auch hier wird ihnen die Fahigkeit zugeschrieben,
Schaden anzurichten, so dass ihnen an bestimmten Wasserstellen Opfergaben in Form von
Betelniissen dargebracht werden, als Ahnen im eigentlichen Sinne gelten sie nach Wassmann
jedoch nicht. Nach Stanek®® wiederum sind die Wassergeister auch fiir Wachstum,
Vermehrung und Fruchtbarkeit verantwortlich und treten sowohl bei Zeugung als auch bei
Totung, Kopfjagd sowie in rituellen Darstellungen in Erscheinung, wobei sie dann wagan
genannt werden.

Neben den Wassergeistern gibt es dariiber hinaus Buschgeister (winjumbu), die auf
Bédumen leben und ebenso wie die wanjimout als Luftbewegung und somit unsichtbar
vorgestellt werden, jedoch die Gestalt von Fliegenden Hunden, V6geln oder auch Kasuaren
oder verwilderten Schweinen annehmen kdnnen. Im Gegensatz zu den wanjimout gelten sie

als ungefihrlich, freundlich und hilfsbereit bei der Verteidigung der Gérten.*”'

466 M. Mead 1933: 39ff; Biihler 1957a: 10-13; 1961b: 203ff.; Schlesier 1958: 253f; Aufenanger 1960: 142;
Kelm 1966a: 25ff.; Haberland 1975: 552

7 Kelm 1966a: 25f.

98 Stanek (1982: 228) zufolge sind jedoch Tambaran und wagan vergleichbar.

469 Wassmann 1982: 26ff.

70 Stanek 1994: 219

471 Wassmann 1982: 26

121



Wagan-Geister bilden nach Wassmann*’> hingegen eine eigene Gruppe von Lebewesen,
werden also nicht mit den von Kelm als wagan und mit den Masalai verglichenen Geistern
gleichgesetzt und sind auch nicht als Klanvorfahren oder Totengeister aufzufassen. Die
wagan gelten jedoch als den Klanen zugeordnete, geféhrliche, unpersonliche und unsichtbare
Wesen, die menschliche oder tierische Gestalt annehmen und Ungliick, Krankheit und Tod
verursachen konnen, wobei sie sowohl auf eigene Initiative oder nach eigenem Entschluss
als auch im Interesse eines Klanmitglieds und unter Vermittlung eines Medizinmannes, der
aus den Reihen der big men stammt, wirken konnen.*”?

Bateson®’* weist darauf hin, dass die Bezeichnung ,,wagan* bei den Zentral- und Ost-
Iatmul unterschiedliche Bedeutung besitzen kann: Wéhrend sich der Begriff bei den Zentral-
Iatmul sowohl auf bestimmte Klanahnengeister, die ,,durch den Mund* von Medizinménnern
sprechen, als auch auf die Schlitztrommeln fiir die Initiation beziehen, sind bei den Ost-
latmul mit ,,wagan* ausschlieBlich die Schlitztrommeln gemeint. Bei den Zentral-latmul
tragen Schlitztrommeln und bestimmte klanspezifische Geister also gleichermaflen den
Namen wagan, wohingegen bei den Ost-latmul der Begriff wagan nur fir die
Schlitztrommeln verwendet wird und jene Geister stattdessen lemwail genannt werden. Der
Gebrauch der Schlitztrommel wagan wihrend der Initiation bezieht sich dabei auf das
Schlagen des ,,Krokodilsrhythmus*.

Weiter heiBt es bei Bateson'””, dass alle wagan vom Geistwesen Kavambuangga
abstammen, welches das doppelgestaltige Urzeitkrokodil trennte und damit die Entstehung
der Erde erlangte. Demnach gilt Kavambuangga selbst als wagan, wobei er sowohl mit den

Lebenden als auch mit den Toten in Beziehung steht.

4.7 Zeremonien und Rituale

Bateson’® zufolge beinhalten die Zeremonien der Iatmul im allgemeinen die folgenden zwei
Elemente: das Singen von Namen und die Reprisentation totemistischer Klanahnen; in den

meisten Fillen bilde die totemistische Darstellung den Mittelpunkt ritueller Darbietungen.

472 Wassmann 1982: 47

73 Bateson 1932: 421ff.; 1958: 54ff.; Wassmann 1982: 47f.; 237; vgl. Laumann 1951: 810f,; Stanek 1982:
130f.; 160; Schmid/Kocher Schmid 1992: 22

474 Bateson 1958: 233; 312

75 Bateson 1932: 404f.; 1958: 233; 236

476 Bateson 1932: 430; 1958: 127f.

122



Die Bedeutung der Namen im Ritual ist dabei auf die Identifikation bestimmter Verwandter
mit spezifischen Ahnen oder auch auf die Anrufung derselben zuriickzufiihren.*”’

Dariiber hinaus ist der Ausschluss der Frauen als aktive rituelle Teilnehmerinnen ein
weiteres wesentliches Merkmal des kultischen Lebens; ihnen fillt vor allem die Rolle des
eher passiven Zuschauens zu. Zeremonien und Rituale finden im oder um das Ménnerhaus
statt, um dessen Platz herum oftmals jedoch gerade auch eine Umzéunung als Sichtschutz
gegen die Frauen errichtet wird.*"®

Schmid/Kocher ~ Schmid*”® unterscheiden fiir die Zentral-lTatmul klan- und
ménnerhausbezogene Rituale. Wihrend Klanrituale also nur einen Klan betreffen, sind
ménnerhausbezogene Rituale fiir das ganze Dorf und sdmtliche Klane von Bedeutung.
Ausgefiihrt werden die Miannerhaus-Rituale von Miannern aus allen Klanen, die zusammen
innerhalb der gleichen Generation sogenannte Ritualgruppen bilden, zu denen auch die
Ehefrauen der zur jeweiligen Ritualgruppe gehorenden Ménner gerechnet werden. Den
einzelnen Ritualgruppen sind wihrend einer Zeremonie jeweils verschiedene Aufgaben
vorbehalten, und im Laufe eines Lebens riickt die gesamte Ritualgruppe nach und nach
einzelne Stufen im Ritualsystem weiter. Doch auch wenn der rituelle Inhalt der Mannerhaus-
Zeremonien alle  Gruppenmitglieder  betrifft, sind die dabei verwendeten
Zeremonialgegenstdnde und totemistischen Gesdnge klanspezifische Zugehdrigkeiten,
welche auf die Verteilung aller Dinge in der Urzeit zuriickgehen.

Zu den bedeutendsten Ritualen am Mittleren Sepik zdhlen insbesondere die wagan-
Geister betreffende Zeremonien, die frither durchgefiihrten Kopfjagdrituale, Totenfeste,

naven und Knabeninitiationen.

4.7.1 wagan-Zeremonie

Mit den wagan-Geistern steht eine Zeremonie in Zusammenhang, bei der {iber einen
lingeren Zeitraum hinweg Schlitztrommeln im Ménnerhaus geschlagen werden. Die wagan-
Zeremonie wird durchgefiihrt, wenn sich die Dorfbewohner durch Krankheit, Tod oder
andere Ungliicksfille von den wagan bedroht fiihlen. Obwohl die wagan gewdhnlich den
Klanen zugeordnet sind, gibt es auch einige flir das gesamte Dorf zustdndige wagan, so dass

die Zeremonie zu einer gemeinschaftlichen Veranstaltung wird. Wahrend des wagan-Kultes

77 Stanek 1983: 181
78 Bateson 1958: 128; Hauser-Schiublin 1977: 144-149; vgl. Weiss 1994: 250ff.
47 Schmid/Kocher Schmid 1992: 24ff.

123



miissen sich die Dorfbewohner moglichst leise verhalten, da Gerdusche die wagan krinken
wiirden. Hohepunkt der Zeremonie bildet ein Tanz der élteren Ménner, die dabei vor den
Frauen als Zuschauerinnen im Bereich des Minnerhauses als wagan auftreten.
GleichermaBen treten riesige Figuren, die ebenfalls wagan verkdrpern, mit geflochtenen,
schlaufenformigen Nasen und Kokosnusshilften als Augen in Erscheinung. Sie bestehen aus
einem mit totemistischen Pflanzen bedeckten Pfosten, der im Boden des Tanzplatzes

480
d.

befestigt wir Die Trommelrhythmen reprisentieren die Stimmen der sich wihrend des

! steht die wagan-

Rituals in den Schlitztrommeln befindenden wagan. Nach Wassmann*®
Zeremonie in engem Zusammenhang mit einer Mythe iiber zwei kannibalistische, auch in
den Dachaufsitzen verkorperte Adler, die viele Menschen und schlieBlich auch ihre Mutter
toteten und verzehrten, dann jedoch selbst von einem Briiderpaar, welches den

Geschlechtsverkehr und die heutige Weltordnung einfiihrte, getdtet wurden.**

Im wagan-
Kult werden nun zum einen jene Geschehnisse wiederholt, zum anderen die wagan
angerufen, um die gestdrte Ordnung innerhalb des Dorfes, verursacht durch ungliickliche
Ereignisse, wiederherzustellen.

Nach Stanek™’ war die wagan-Zeremonie friiher ein vorbereitendes Ritual fiir die
Kopfjagd, wobei das Ende des lang andauernden Schlagens der Schlitztrommeln den
bevorstehenden Kopfjagdzug ankiindigte.

Bateson™ zufolge gehoren auch die mbwatnggowi genannten Zeremonialpuppen aus
Palmblittern und Muscheln zu den wagan, was jedoch nur den Méannern bekannt ist. Jeder
Klan besitzt demnach eine eigene mbwatnggowi, deren Kopf ein modellierter
Menschenschédel bildet und mit deren kultischer Verwendung Fruchtbarkeit und Wohlstand
des Dorfes gefordert werden sollen. Zu diesem Zweck findet nachts hinter einem aus
Bananenbléttern errichteten Sichtschutz ein Tanz statt, bei dem die Ménner die an langen

Stocken befestigten Puppen so iliber den Zaun heben, dass diese von den Frauen, die als

. . . o 485
Zuschauerinnen auf der anderen Seite der Abschirmung stehen, gesehen werden konnen.

0 Bateson 1958: 137f.; 168; Plate XXVIII A.; vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 56ff.

81 Wassmann 1982: 48ff.; 247-253

2 ygl. mit der im Mythologie-Abschnitt geschilderten Adler-Mythe aus Aibom nach M. Schuster (1969a:
154f)

3 Stanek 1994: 220; 223f.

84 Bateson 1958: 233; 309; Plate XX VII; vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 70

3 ygl. M. Schuster 1969a: 149ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 72f.; Kocher Schmid 2004: 179f.

124



4.7.2 Kopfjagdrituale

Kopfjagden und die mit ihnen in Zusammenhang stehenden Zeremonien fanden bis etwa
1927 statt, als die australische Kolonialverwaltung diese schlie8lich verbot. Lange bevor die
eigentlichen Kopfjagdziige unternommen wurden, begannen die vorbereitenden (wagan-)
Rituale im Minnerhaus, bei denen die Ménner unter Gesang, Tanz und dem Schlagen der
Schlitztrommeln als Stimme der wagan ein Tier toteten und einen Tag fiir den
Kopfjagdiiberfall auf ein anderes Dorf bestimmten. Von diesem Zeitpunkt an war jeder
Geschlechtsverkehr im Dorf untersagt, und die Ménner schliefen im Mainnerhaus. Die
Kopfjagdziige selbst, zu deren Zweck sich die Kopfjager ihre Gesichter mit schwarzer Farbe
bemalten, wurden nach der Abendddmmerung mit den Kanus unternommen und dienten dem
Erlangen von Ansehen und Prestige. Es wurden sowohl Ménner als auch Frauen und Kinder
getdtet. Nach Bateson™®® wurden die erbeuteten Kopfe ins Dorf gebracht und dort von einem
Mann, der eine einen Adler reprdsentierende Maske trug, rituell getdtet, um aus der
individuellen Angelegenheit des Tdtens eine kollektive des ganzen Dorfes zu machen.
Demzufolge wurde jener Adler ebenso wie diejenigen der Dachaufsitze der Ménnerhduser
als mit Kampfkraft in Zusammenhang stehend aufgefasst, und die Kopfjagd in Verbindung

mit Fruchtbarkeit und Wohlstand gesehen. M. Schuster®’

zufolge befand sich am
krokodilgestaltigen Bug eines zur Kopfjagd verwendeten Kanus eine Maske sowie ein
dreiarmiger Schild, welcher wohl die Gestalt eines Vogels zeigt und in Beziehung zu den
Dachaufsitzen steht. Diese Verbindung wurde auch bereits von Reche*® angenommen, der
die Vermutung &uflert, dass die Vogeldarstellungen einen Toten verkorpern und das
Kopfjagdkanu unter besonderen Schutz stellen.

Bei Stanek™’ heifit es, dass mit den gereinigten Schideln ein Abschlussritual zur
Austreibung der ,,Totengeister* durchgefiihrt wurde, welche aus dem Dorf vertrieben werden
mussten. Zu diesem Zweck wurde fiir jeden erbeuteten Kopf ein Schwein geschlachtet, von
dem die Kopfjiger einen Teil als Opfer an bestimmte, durch Betel berauschte und von

wagan besessene, den ,,Totengeist* austreibende Ménner iiberreichten und einen weiteren

Teil an diejenigen Minner, welche die Kopfjagdopfer ausgesucht hatten. AnschlieBend

86 Bateson 1958: 140

87 M. Schuster 1964: 46; 69

488 Reche 1913: 289-295; Abb. 302-303; Taf. LVIIL, 1-3
8 Stanek 1982: 128-132; 144f.

125



wurden die Schidel im Méannerhaus aufbewahrt, also anders als die verstorbener Verwandter

nicht bestattet.**°

4.7.3 Totenrituale

Art und Umfang der klanbezogenen Zeremonie fiir Verstorbene ist abhingig von Geschlecht,
Alter und sozialer Stellung des Einzelnen und steht auf jeden Fall in engem Zusammenhang
mit den totemistischen Klannamen der verstorbenen Person.*”! So berichtet Bateson*”?, dass
sich bei dem Tod einer Frau deren Bruder um das Begrébnis kiimmert, bisweilen ein Pfosten
mit den Ornamenten, die ithre S6hne wihrend der Initiation erhielten, errichtet wird, und der
Bruder die Klannamen seiner Schwester tibernimmt. Stirbt ein Mann, so erhélt dessen Sohn
von der Schwester des Verstorbenen das Recht, die Namen des Vaters an seine Kinder
weiterzugeben. Ist eine Frau die einzige Uberlebende ihres Klans, werden alle Klannamen
auf sie und anschlieBend auf ihren Ehemann bzw. ihre Kinder iibertragen.

Bateson'” erwihnt zudem, dass die Toten in Palimbei bei den Zentral-Iatmul
gewohnlich mit den FiiBen Richtung Tanzplatz bestattet werden. Einige Wochen spéter wird
der Schidel der Leiche wieder exhumiert, modelliert und — meist bei einem einflussreichen
Mann — als Kopf einer den Verstorbenen reprisentierenden Figur aus Palmblittern®* oder
auch Holz* in einer Totenzeremonie namens minsthanggu verwendet.*”® Diese Zeremonie
wird also nur fiir bedeutende Méanner und in Ausnahmefillen auch fiir ebensolche Frauen
durchgefiihrt. Die Totenfigur wird auf einer Plattform aufgestellt, die am Dach des
Wohnhauses des Verstorbenen hidngt, so dass sie, sobald sie angestoen wird, hin und her
schwingen kann. Die Totenfigur und der Platz vor ihr ist dariiber hinaus mit Zeichen fiir die

Leistungen des Mannes ausgestattet, also z. B. mit Speeren zur Erinnerung an zugefiigte und

40 Roesicke 1914: 512f; Bateson 1958: 138-141; Stanek 1982: 123-151; 1983: 48ff.; Staneck/Weiss 1976: 168-
188; Hauser-Schiublin 1977: 153ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 16; 77ff.; vgl. Biihler 1961b: 200f.; 205

1 ygl. Wassmann 1982: 73-76

2 Bateson 1958: 47f,; 51; 152-159

> Bateson 1958: 154-157

4 Bateson 1958: 155; Plate XX-XXI; bei Stanek (1982: 163f) wird von einem mit getrockneten
Kokosblattern umwickeltem Stock berichtet

% Wirz 1954a: 19; 1959: 23; M. Schuster 1964: 46; Wassmann 1982: 117

¢ vgl. G. u. M. Schuster 1970: 70
Ob generell simtliche Schédel oder nur die meisten wieder ausgegraben und aufbewahrt werden, ist aus der
Literatur nicht klar herauszulesen, da die Angaben hierzu unterschiedlich, teilweise jedoch auch nicht
eindeutig sind, z. B. Bateson 1932: 262; 453; 1958: 156; 163; Nevermann 1933: 42ff.; Gardi/Biihler 1958:
62; Guiart 1963: 172; Biihler 1969: 94; G. u. M. Schuster 1970: 70; Heermann 1982: 216; Wassmann 1982:
116; Stanek 1994: 227. Roesicke (1914: 515) erwéhnt, dass die Schidel ,,fast immer aufbewahrt zu werden
scheinen®, Gleiches ist bei Wirz (1959: 23) interpretierbar.

126



erlittene Verwundungen auf Kriegsziigen, an von ihm selbst Getdtete sowie an die Erlegung
gefdhrlichen Jagdwilds, mit Korben flir die Anzahl seiner Frauen, etwa einer Netztasche als
Zeichen seiner magischen Fidhigkeiten oder anderen Dingen als Zeichen seines
mythologischen Wissens verziert. Die Plattform, von deren Rindern Palmblattfransen sowie
zu den Klantotems des Verstorbenen gehdrende Pflanzenblétter herunterhdngen, dient als
Sichtschutz, damit die Frauen, die sich widhrend der Zeremonie im Inneren des Hauses
aufhalten, keinen Blick unter die Plattform werfen konnen. Die Plattform selbst wird agwi,
d. h. schwimmende Grasinsel genannt, die Palmblattfransen werden mit dem Begriff
tshimbwora bezeichnet, der im rituellen Zusammenhang speziell fiir Wasser verwendet wird,
wobei die herunterhdngenden Blétter das Wasser, auf dem die Grasinsel schwimmt,
reprisentieren. Die Zeremonie soll die mithilfe auf dem Sepik dahintreibender ,,Grasballen*
unternommene Reise der Totenseele in das Reich der Toten darstellen.

Das nun folgende Ritual ist in zwei Abschnitte geteilt, so dass unter der Begleitung von
Handtrommeln zundchst Namenslieder von den Klanmitgliedern des verstorbenen Mannes,
spiter von den Mitgliedern des Klans der Mutter des Toten gesungen werden, und die
Plattform von den Maénnern, die sich von den Fransen geschiitzt unterhalb der Plattform
aufthalten und auf ihren Klanfloten spielen, zum Schwingen gebracht wird, womit das
Schaukeln, das von den Wellen im Wasser verursacht wird, imitiert werden soll. Nach
Bateson™’ und Biihler*”® kommen wihrend dieses Totenrituals auch aus Holz geschnitzte, an
der Unterseite ausgehdhlte und an Stangen befestigte Krokodile zum Einsatz, indem die
unter der Plattform sitzenden Ménner diese immer wieder durch die Blédtterwand hindurch
nach auBlen stolen und wieder zuriickziehen, wodurch die Verbindung zwischen Jenseits und
Urzeit sowie Schopfungskrokodil symbolisiert werden soll. Folgt man dieser Interpretation,
kann also ein Zusammenhang zwischen Grasinsel — als erstem Stiick Land — und Krokodil —
mit dessen Hilfe jener erste Flecken Erde entstand — hergestellt werden. Bei Wassmann*”’
wird die Vorstellung beschrieben, wonach das Krokodil unter die Grasinsel schwimmt, um
der Totenseele bei ihrer auf dieser Grasinsel dhnlich wie auf einem Kanu stattfindenden
Reise ins Totenland zu helfen. Zu diesem Zweck wird fiir die Zeremonie auch ein Ruder in
die Ndhe der Totenfigur gelegt, deren Schéidel wéhrend des Festes Sitz der Totenseele ist.
Ruder und Totenfigur sind zundchst durch einen Strick miteinander verbunden, der jedoch

im Laufe des Rituals von den Frauen des Mutterklans durchtrennt wird.

497 Bateson 1932: 430; 453
%% Biihler 1961b: 201; vgl. Wirz 1959: 52f.; G. u. M. Schuster 1970: 70; Stanek 1982: 164f.
499 Wassmann 1982: 76; 117-124; 144f.; 152

127



Wassmann®” zufolge wird der modellierte Schidel nach Abschluss der Zeremonie zwei
bis drei Monate im Wohnhaus aufbewahrt und danach endgiiltig vernichtet, um eine
Riickkehr der Totenseele und damit verbunden auch das Aufkommen von Krankheit und
Tod zu verhindern; dies wird zusitzlich auch durch das Darbringen von Opfern an die

gefihrlichen wagan-Geister unterstiitzt.”"!

4.7.4 naven

Zu den bekanntesten Zeremonien der latmul gehoren die naven, Klanrituale, die stattfinden,
wenn insbesondere Kinder, bisweilen aber auch Erwachsene, herausragende und
geschlechtsspezifische Leistungen oder besondere kulturelle oder auch kultische Handlungen
zum ersten Mal vollbracht haben und die von Bateson ** eingehend untersucht wurden.’®

Zu den Gelegenheiten, zu denen fiir Maddchen naven durchgefiihrt werden, gehort der
Fischfang mit einem Haken, das Fangen von Fliegen, das Herstellen von Fischfallen,
Moskitonetzen, Regenkapuzen und Umhéngen fiir Frauen, das Waschen des Sago sowie das
Backen von Sagofladen und das Kochen von Sagobrei, das Gebéren eines Kindes sowie
frither die seltene und nur bei sehr wenigen Frauen durchgefiihrte Initiation, zu der ebenso
wie bei den Jungen eine Tatauierung sowie das Zeigen der Floten gehorte.

Zu den Anldssen zur Darbietung von naven flir Jungen sind u. a. zu rechnen: das
Erlegen von Vogeln, verwilderten Schweinen und Krokodilen, das Pflanzen von Yams,
Tabak, Bananen, Zuckerrohr, Kokos-, Sago- und Arekapalmen, das Fillen von Sagopalmen,
das Sammeln von Sagolarven, die Herstellung und der Gebrauch von Werkzeugen oder
Waffen, Kopfjagd, Haus- und Kanubau, das Schnitzen eines Paddels, die Ornamentierung
eines Kalkbehilters, das Schlagen von Hand- und Schlitztrommeln, das Spielen der Floten
und Blashorner, erstmalige Gesichtsbemalung und das Tragen von und Tanzen mit einer
Maske, Anderungen im sozialen Status, reprisentiert etwa durch das Durchbohren des
Nasenseptums und der Ohrléppchen, Initiation und Heirat. Generell werden also fiir einen

Jungen im Laufe seines Lebens mehr naven durchgefiihrt als fiir Maddchen.

2 Wassmann 1982: 123f; vgl. Stanek 1982: 154-163

1 Wassmann 1982: 48; 116-124; vgl. Roesicke 1914: 514f.; Damm 1952: 97f.; M. Schuster 1964: 46; Stanek
1983: 297f.

>%2 Bateson 1958

9 Bateson 1932: 266f; 275f; 1958: 6-22; 198-217; 235; Wassmann 1982: 44; Stanek 1983: 276-296;
Schmid/Kocher Schmid 1992: 138; Hauser-Schaublin 1995: 49; Weiss 1995: 69ff.; Houseman/Severi 1998:
65; 126f.; 203ff.; 216ff.; Silverman 2001a: 133-158

128



Meist werden naven von der Mutter des betreffenden Kindes und deren Schwestern
inszeniert, doch nehmen auch der Mutterbruder (wau) und andere Verwandte des
miitterlichen Klans daran teil. Anlass und Ablauf eines naven sind zwar duB3erst individuell
geprigt, zu den inhaltlichen Grundmustern gehort aber meist der — teils pantomimische —
Tanz der Mutter fiir ihr Kind und der damit verbundene Ausdruck von Stolz und Freude iiber
die Leistungen und besonderen kulturellen Handlungen ihres Kindes. Wihrend die Mutter
und ihre Schwestern bei einem naven als Frauen bekleidet sind, tritt der Bruder der Mutter
ebenfalls in Frauenkleidern auf, so dass auch eine Gleichsetzung zwischen Mutter und
Mutterbruder stattfindet. Der Vater des Kindes und seine Briider fiihren im naven-Ritual
zwar keine Tdnze auf, doch wirken die Schwestern des Vaters mit, indem sie sich dem
miitterlichen Klan in gewisser Weise gegentiberstellen, sich mit ihren Briidern identifizieren
und in ménnlicher Kleidung und Ornamentik fiir das Kind ihres Bruder einen Tanz

auffithren.

4.7.5 Initiation

Neben den naven zéhlte zweifelsohne die Initiation der Jungen, die zu den
Mainnerhausritualen gehorte und von den Ritualgruppen organisiert wurde, zu den
bedeutendsten Zeremonien am Mittleren Sepik.”® Dabei bildeten die beiden Moieties die
Basis zur Organisation der Initiation, so dass die Ménner der einen Hélfte die Initianden der
anderen Hilfte initiierten und vor allem tatauierten. Da die Mutterbriider der Novizen
wihrend der Initiation eine herausragende Rolle spielten, setzt die Gegeniiberstellung
Initiationshélften und Moieties also Exogamie der Letzteren voraus, wie dies bei den
Zentral- und West-Iatmul der Fall war. Bei den Ost-latmul hingegen kam den Moieties
weniger Bedeutung zu, doch gab es im Hinblick auf die Initiation auch dort eine klare
patrilineare Teilung.>®

Vor Beginn der Initiationszeremonien befanden sich die Novizen Bateson’™ zufolge,

von dem die erste Aufzeichnung einer Initiation am Mittleren Sepik stammt, in einem etwas

°% Bis Ende des 19. Jahrhunderts wurde in speziellen, fiir Rituale der Frauen vorgesehenen Wohnhiusern auch
eine, bestimmten, wohlhabenden Personen vorbehaltene Fraueninitiation (durch Frauen) durchgefiihrt,
wobei ebenso wie bei der hier beschriebenen Ménnerinitiation eine Tatauierung sowie eine Seklusion
stattfanden, und wéhrend des Rituals Floten geblasen wurden. Dariiber hinaus konnte bis ca. 1920 eine Frau
als Ersatz fiir einen fehlenden Sohn auch bei der Initiation der Jungen im Ménnerhaus initiiert werden (siche
hierzu Bateson 1958: 10; Hauser-Schaublin 1977: 169-178; 1995: 50ff.; Weiss 1994: 242-249)

°%° Bateson 1932: 256f.; 432ff.; Kelm 1966a: 17; Wassmann 1982: 29f; 41; vgl. Hauser-Schaublin 1977: 147

2% Bateson 1932: 273ff.; 435f.; vgl. Wirz 1959: 20

129



abseits vom Dorf gelegenen, kleineren Zeremonialhaus (tagail), das ebenso wie das grof3e
Maénnerhaus (ngaigo) einen Dachaufsatz mit einem Vogel besal und iiber einen Tanzplatz
verfiigte. In diesem Zeremonialhaus hatten die Jungen Bogen und Panfléten analog zu den
Floten und anderen klangerzeugenden Instrumenten des groBen Ménnerhauses. Zwei bis drei
Jahre waren die Jungen Mitglieder des fagail und wihrend dieser Zeit noch vom ngaigo
ausgeschlossen; es handelte sich bei ihrem Aufenthalt im tagail jedoch nicht um eine Form
der Seklusion, die Jungen konnten das Haus jederzeit betreten und verlassen.>”’

Im Anschluss an diese Zeit ging der Vater eines Novizen in feindliches Gebiet und kam
mit Gras oder Federornamenten seines Opfers zuriick, brachte diese ins Ménnerhaus und rief
nach dem Krokodil. AnschlieBend iiberreichte er den Initiatoren, d. h. insbesondere den
Mutterbriidern der Novizen, Niisse und Speisen, worauthin diese sich durch die Annahme
der Geschenke zur Durchfiihrung der Initiation verpflichteten. Die initiierenden Ménner
mussten von nun an im Ménnerhaus schlafen und auf Geschlechtsverkehr verzichten, um ein
Eitern der Wunden der bald durchgefiihrten Tatauierung bei den Initianden zu vermeiden.

Einige Zeit spiter brachte einer der Novizen eine Art Fackel oder einen Hocker vom
Jinglings- ins Ménnerhaus, wohl um zur Initiation aufzufordern; von den initiierenden
Minnern wurden Wassertrommeln verziert, eine Umziunung aus verschiedenen Palmarten
um das Mainnerhaus errichtet, und ein groBles, aus Rotang und Holz gefertigtes
Krokodilmodell®®® angefertigt, durch dessen Rachen die Initianden spiter den durch den

% Wirz’!” berichtet zudem, dass die Augen und

Zaun abgeschirmten Bereich betraten.
Nasengruben des Krokodilmodells mit menschlichen Schiddeln gestaltet wurden.

Im Anschluss an diese Vorbereitungen wurde in der Abendddmmerung auf den
Schlitztrommeln der ,Krokodilsrhythmus*'' geschlagen, um das Dorf von der
bevorstehenden Initiation in Kenntnis zu setzen. Nachts fanden auf dem Tanzplatz darauthin
zwei Auffiihrungen gleichzeitig statt: zum einen die Krokodilsprozession der Initiatoren oder
,,Krokodile“su, welche sich in zwei Reihen mit einem einzelnen Ténzer als Kopf des

Krokodils vorne weg iiber den Tanzplatz bewegten und dabei ein Lied sangen, in dem die

paarweisen Namen der Krokodilahnen verschiedener Klane genannt wurden, und zum

7 ygl. Stanek 1994: 221f.

%% ygl. die krokodildhnlichen, ebenfalls in der Initiation verwendeten Modelle des Kaiemunu vom Purari-Delta
am Papua-Golf (Williams 1923: 366ft.; 375ft.; 1924: 1311f.; Wirz 1934: 80; 1937: 407)

% ygl. Speiser 1944: 153ff.; M. Schuster 1968: Abb. 82

1 Wirz 1959: 12

>'! Bateson 1932: 436

*'2 M. Schuster 1969b: 229

130



anderen der Tanz der Initianden mit ihren Miittern und Vétern, der auch nach dem Bau eines
tagail und zu vielen anderen Gelegenheiten stattfand.’'

Am nichsten Morgen wurden die Initianden, die nun durch den Rachen des
Krokodilmodells krochen, von den Initiierenden, die innerhalb der Umzdunung in zwei
Reihen standen, mit Stockschligen empfangen.’'* Sie wurden von ihren Mutterbriidern
gewaschen, anschlieBend von diesen auf deren Knien sitzend oder auf umgedrehten, das
Krokodil reprisentierenden Kanus liegend mit einem scharfen Bambusstiick auf Riicken und
Brust tatauiert und wieder gewaschen.’'” Die Tatauierungsnarben wurden mit dem Ol eines
Baumes eingerieben, und die Initianden erhielten Speisen von ihren Mutterbriidern. Wéhrend
der Tatauierung wurden die Schwirrhdlzer geschwungen, die Floten geblasen und die den
Handtrommeln &hnlichen, jedoch keine Bespannung aufweisenden Wassertrommeln in

h*>!® entstand.”'” Roesicke’'® erwihnt,

Wasser gestoBen, so dass ein ,,glucksendes Gerdusc
dass bei einer von ihm beobachteten Initiation wéhrend der Tatauierung Schlitztrommeln
geschlagen wurden, gleiches berichten auch Schmid/Kocher Schmid’"’.

In der darauffolgenden Zeit, wihrend der die nun mit weiler Farbe bemalten Initianden
in Seklusion lebten und von den Frauen nicht gesehen werden durften, war es ihnen nicht
erlaubt, ihre Speisen selbst zu beriihren; sie mussten aber viel Nahrung zu sich nehmen, um
ein eindrucksvolles und kriftiges AuBeres zu erlangen, so dass sie von den Initiatoren
gefiittert wurden.’*

Den Initianden wurden bestimmte Verhaltensregeln nahegelegt, wie etwa die

Einschrankung des Kontakts zu Frauen, die Unterlassung von Diebstahl, des Versteckens

von Nahrungsmitteln und der Weitergabe klan- oder miénnerhausspezifischer

> Bateson 1932: 436f.; vgl. Wassmann 1987: 523ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 100ff.

*'* Bateson 1958: Plate IX B.

>'> Bateson 1958: Plate X; XI; M. Schuster 1969b: 229

218 Wirz 1959: 12; Aufenanger 1960: 138; vgl. Wassmann 1987: 528f.

> Bateson 1932: 267; 437f; Speiser 1944: 154ff,; Wirz 1959: 11ff.; Aufenanger 1960: 136ff,; M. Schuster
1969b: 227; 229; Wassmann 1982: 42; Schmid/Kocher Schmid 1992: 110ff.

>'8 Roesicke 1914: 510f.

1% Schmid/Kocher Schmid 1992: 110; vgl. auch Schlenker/Wassmann/Schmid-Kocher 1984c: Film E 2812

>0 Bateson 1958: Plate XIII B.
M. Schuster (1969b: 230f)) zufolge fand diese Seklusion im Ménnerhaus statt, bei Wirz (1959: 14)
wiederum im Jiinglingshaus, Bateson (1932: 438) zufolge schliefen die Novizen hingegen sichtgeschiitzt
vor den Frauen im Wohnhaus (vgl. G. Schuster 1976: 164f.). Wassmann (1987: 541; 547) schreibt, dass es
den Initianden zunichst nicht erlaubt war, die Umzdunung des Minnerhauses zu verlassen, dass diese
jedoch mit der Zeit auch in ihren Wohnhdusern hinter einer kleinen Wand versteckt iibernachten durften.
Schmid/Kocher Schmid (1992: 117) zufolge fand die Seklusion in Yensan bei den Zentral-Tatmul zuerst im
Mainnerhaus, danach im kleineren Haus der Initianden statt. Roesicke (1914: 511) erwihnt, dass sich die
Initianden wéhrend der Seklusion tagsiiber im Ménnerhaus aufhielten, nachts aber in den Wohnhéusern
schliefen.

131



Angelegenheiten. Des weiteren wurden sie in mythische Geheimnisse, religiose Belange und
besondere Fertigkeiten eingeweiht, wozu das Zeigen sakraler, klangerzeugender Objekte
gehorte, wie Schwirrhdlzer, Floten und Trommeln; die Initianden lernten von den dlteren
Mainnern das Herstellen und Spielen der Instrumente, erfuhren deren geheime Namen sowie
entsprechende Mythen; dariiber hinaus fanden Maskenauftritte zur Darstellung der Ahnen
statt.>”!

Nach der Seklusion ging die Initiationszeremonie zu Ende, was jedoch offenbar
unterschiedliche Abliufe beinhaltete: So wurden die Jungen nach Bateson’** geschmiickt
und von den Frauen in einem naven™* umtanzt, wihrend sie auf dem Tanzplatz standen;
Roesicke™** zufolge wurden die Initianden geschoren, mit roter Farbe bestrichen, erhielten
einen besonderen Lendenschurz und wurden darauthin ebenfalls von den Frauen und
Midchen umtanzt. Aufenanger’ berichtet davon, dass zundchst ein groBes Essen

stattfand’2®

und die Initianden schlieBlich aus der Seklusion ,,entlassen wurden, indem sie
sich mit weiler Farbe bemalten und ins Dorf liefen. Nachdem sich am nédchsten Morgen
Initiierte und Initiierende gewaschen hatten, wurden den Novizen im Méannerhaus die Haare
geschnitten, die Kdrper mit roter Farbe bemalt und die Unterschenkel und die Oberarme mit
Sagopalmfasern behangen und ein Lendengiirtel angebracht.”®’ In den darauffolgenden Zeit
war es Aufgabe der Initianden, moglichst viele Kokosnilisse zu sammeln und den
Mutterbriidern als Dank fiir die Durchfiihrung der Initiation zu {iberreichen. Von den
Verwandten wurde bei der Uberreichung der Kokosniisse ein Tanz aufgefiihrt, und in einer
weiteren Zeremonie erhielt jeder Initiand einige Geschenke. Schlielich wurden die
Sagopalmfasern und der Giirtel entfernt. Auch Wassmann® zufolge wuschen sich die
Initianden erneut im Sepik und bekamen abschlieBend die Haare im Mainnerhaus
geschnitten. Die Initiation endete dabei mit der Anfertigung eines Krokodilmodells, in das
die abgeschnittenen Haare der Initianden gelegt wurden und das im Sepik versenkt, d. h. zu

seinem eigentlichen Aufenthaltsort zuriickgeschickt wurde. Zwei bis drei Monate spéter

32! Bateson 1932: 438f.; Wirz 1959: 14ff; 38; Aufenanger 1960: 138f; M. Schuster 1964: 46f.; Wassmann
1982: 42; 1987: 538ff.; Schlenker/Wassmann/Schmid-Kocher 1984c: 9; 1984d: Film E 2813;
Schmid/Kocher Schmid 1992: 117-124; 1291f.; Stanek 1994: 226; 228f.

>22 Bateson 1932: 439; 1958: 134

>3 auch Stanek 1983: 293ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 138

>** Roesicke 1914: 511

>3 Aufenanger 1960: 139f.

226 auch Speiser 1944: 156

327 ygl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 138f.

> Wassmann 1982: 43; 306f.; 1987: 547-551; vgl. Schlenker/Wassmann/Schmid-Kocher 1984e: Film E 2814

132



erhielt jeder Initiand vom Mutterbruder in einer eigenen kleinen Zeremonie zudem noch
einen geheimen Namen aus dem Klan seiner Mutter.

Die grundlegende Bedeutung der Initiation als Aufnahme der Knaben in die
Gemeinschaft der erwachsenen, vollwertigen Ménner wurde insbesondere im Tod und
Wiedergeburt der Novizen darstellenden Moment gesehen. Der Tanzplatz zur Auffiihrung
des Krokodiltanzes vor der Skarifizierung reprisentierte den Sepik, aus dem das

2% Wie der Initiand also

Urzeitkrokodil auftauchte, um die Initianden zu verschlingen.
wihrend der Narbentatauierung starb, wurde er anschlieBend als erwachsenes und
vollwertiges Mitglied der (Minner-) Gemeinschaft wiedergeboren, wobei er durch den
Blutverlust wihrend der Skarifizierung auch den Anteil seines miitterlichen Blutes verlor

530 Dariiber hinaus erachtet

und dadurch erst zu einem erwachsenen Mann werden konnte.
Sillitoe die durch das gemeinsame und schmerzvolle Erleben der Tatauierung entstehende
kollektive Identitdt der Initianden als besonders wichtig und einflussnehmend fiir deren
zukiinftige gemeinschaftliche Ménnerhaus-Aktivititen, wie etwa die Durchfiihrung von

Ritualen oder Kopfjagdunternehmungen:

,Being ,eaten’ at the same time by the crocodile ancestor spirit creates a substantial
emotional bond among those involved and gives them a sense of solidarity important to
the survival of their community in a war-like world. They can rely on each other’s
support in any violent encounter.*>!

Nach Wassmann stellten die Tatauierungsnarben ,,,Zeichen’ der Zihne des Krokodils“>*?,

den ,BiB des Krokodils*>*? dar, nach M. Schuster™** hingegen eine ,zum Krokodil
gehorende Zeichnung®, indem senkrechte Streifen auf dem Riicken des Initianden den
Korper des Krokodils, Muster auf Oberarmen und Hiiften die Vorder- bzw. Hinterbeine und
einzelne Narben die Schuppen des Tieres représentierten.”” Die dabei fehlende Wiedergabe
des Krokodilkopfes sei dadurch zu erklédren, dass dieser durch den Kopf des Initianden selbst

verkorpert wurde. Die durch das Schwingen der Schwirrhdlzer und das StoBen der

32 Wassmann 1987: 522; 524; 537; vgl. M. Schuster 1985: 22

330 Aufenanger 1960: 137; Wassmann 1982: 42; 1987: 518; vgl. Bateson 1958: 132-135; Wirz 1959: 22
> Sillitoe 1998: 208

>32 Wassmann 1987: 531

>33 Wassmann 1987

>3 M. Schuster 1969b: 227; vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 114f.

>33 ygl. Reche 1913: 110ff.; Schlenker/Wassmann/Schmid-Kocher 1984c: 7ff.; Stanek 1994: 225

133



Wassertrommel entstehenden Gerdusche wurden als ,,Stimme bzw. Ruf des Krokodils*>*

aufgefasst, dessen Prdsenz somit zum einen akustisch und zum anderen durch die beiden
Ténzerreihen der Krokodilsprozession mimisch dargestellt wurde. Da es auch jene
Krokodilstdnzer waren, die am nédchsten Morgen die Tatauierung vollzogen, konnte das
Krokodil selbst als eigentlicher Tatauierer angesehen werden.

M. Schuster interessiert in diesem Zusammenhang vor allem die Frage, weshalb die
Tatauierung die Form eines Krokodilkdrpers und nicht diejenige eines Kieferabdrucks trug.
Da jedoch, wie Speiser53 7 aus Kambrambo, dstlich von Kanduanum, berichtet, der Rahmen
des Krokodilmodells nach Beendigung der Initiation verbrannt, und die Asche mit Wasser
des Sepik vermischt ebenso wie Sepik-Schlamm auf die Narben der Initianden aufgetragen
wurde, und diese von da an als Verwandte des Krokodils angesehen wurden, wurde M.
Schuster zufolge das Verschlingen der Initianden durch das Krokodil nicht als
Aufgefressenwerden, sondern ,,als besonders intensive Form gegenseitiger Verbindung®*
aufgefasst, indem der Initiand zum einen durch das Hindurchkriechen durch das
Krokodilmodell, zum anderen durch die auf seine Wunde geriebene Asche Teile des
Krokodils aufnahm. So werde nachvollziehbar, dass die Tatauierung die Form des
Krokodilkorpers und nicht des Kieferabdrucks besal3.

Wirz™* beschreibt die um die Brust eingeritzten Muster in Form von Kreisen und
Halbkreisen als Darstellungen einer Schlange, welcher neben dem Krokodil im
Schopfungsmythos bei der Entstehung des Sepik eine herausragende Bedeutung zukommt.
Wassmann®* zufolge ist die Schlange die Mutter des Urkrokodils und biss, d. h. tatauierte,
im Schopfungsort Mivimbit als erste Frau ihr ménnliches Kind.

Nach M. Schuster wurden die Initianden wéhrend der Seklusion, d. h. nach vollzogener

1 welche den Tod symbolisiert’*> — ein Aspekt, der

Tatauierung, mit weier Farbe bemalt
auch auf sprachlicher Ebene deutlich wurde, wenn die Initianden gegeniiber den
Nichteingeweihten als ,,tot“ beschrieben wurden, da sie sich in einer Art Ubergangsstadium

zwischen Jugendlichem und Erwachsenem befanden. Infolgedessen wurde der

3% M. Schuster 1969b: 229; vgl. Bateson 1932: 436; Wirz 1959: 12; Wassmann 1987: 523
Das Schlagen der Trommeln wird unterschiedlich als Stimme oder Ruf des Krokodils bzw. als Ruf an das
Krokodil interpretiert.

37 Speiser 1944: 156

338 M. Schuster 1969b: 230

3% Wirz 1959: 27; vgl. Wirz 1954a: 14

40 Wassmann 1987: 525f.

541 quch Roesicke 1914: 511

42 auch Schmid/Kocher Schmid 1992: 138; Stanek 1994: 226f.

134



Aufenthaltsort der Initianden wahrend der Seklusion, also das Ménnerhaus, als nahe bei den
Ahnen liegend vorgestellt, als ,,Totenland, und (...) Ort der Vorfahren®, als ,,Bereich, in dem

«“% Wenn das Minnerhaus als Ort der Urzeit

die Urzeit stattfand und noch stattfindet
aufgefasst wurde, so bedeutet dies, dass sich der Initiand widhrend der Seklusion in der
Urzeit aufhielt. Bei Wassmann®** wird der Ort der Initiation mit dem Schépfungsort
Mivimbit gleichgesetzt. Die Initianden traten also mit dem die Schopfungszeit
repriasentierenden Krokodil sowie mit der Urzeit selbst in Beziehung, um durch die
Unterweisung in Ursprungsmythen und geheime Objekte, wie sie wiahrend der Seklusion
stattfand, von den identitétsstiftenden Ereignissen und religidsen und soziokulturellen
Aspekten genaue Kenntnis zu erhalten und sich Wissen iiber die Entstehungsgeschichte des
eigenen Klans, der seine Legitimation wiederum auch aus der Urzeit ableitet, anzueignen.
Die Initiation schloss damit, dass die Initianden mit roter Farbe als Zeichen von Blut und
Lebenskraft bestrichen und als neugeborene erwachsene Minner ins Leben entlassen
wurden. Die Initiation vergegenwaértigte somit die Urzeit, in der die Erde mit Hilfe eines
Krokodils geschaffen wurde und Pflanzen, Tiere und Menschen als Vorfahren der heutigen
Bewohner entstanden. Wie die ersten Menschen in der Urzeit den Umgang mit
zeremoniellen Gegenstdnden lernten, wurden auch die Initianden wéhrend der Seklusion in
deren Gebrauch unterwiesen. Gleichzeitig wurden die heutigen Besitzverhéltnisse, die auf
das Wirken der Klangriinder und ihre Aufteilung der Umwelt durch Namensgebung in der
Schopfungszeit zuriickgehen, durch die Einbeziehung totemistischer Zugehdrigkeiten in das
Initiationsritual, wie etwa des Krokodils, bestimmter Baume, Pflanzen u. &., aktualisiert und

bestitigt und erhielten dadurch stets aufs Neue ihre Legitimation.”*’

4.8 Zusammenfassung

Die hier behandelte Region umfasst das von den latmul bewohnte Gebiet des Mittleren
Sepik zwischen den Dorfern Sapandei im Westen und Tambunum (Kambringi) im Osten;
gleichermaBen finden aufgrund vielfiltiger, kultureller ~Uberschneidungen und
Verflechtungen infolge ausgepridgter Handelsbeziechungen auch ,,Randgebiete* des
Mittelsepik Beriicksichtigung, wie etwa das siidliche Topferzentrum Aibom und das im

Osten liegende Dorf Kanduanum (Mendanam), das sich bereits in einer Art Ubergangszone

33 M. Schuster 1969b: 230
34 Wassmann 1987: 534; 544
345 M. Schuster 1968: 18; 1969b: 230f.; Wassmann 1987: 544f.; 553-556

135



zwischen Mittlerem und Unterem Sepik-Gebiet befindet. Dies geschieht auch deshalb, weil
ein Teil der Miinchner Sammlungsobjekte aus Kanduanum sowie letztlich aus Aibom
stammt.

Zwei Aspekte bleiben dabei festzuhalten: Zum einen machen Handelsbeziehungen und
Kulturvermischungen eine Trennung der einzelnen Siedlungen am Mittleren Sepik — trotz
vorhandener kultureller Unterschiede, die wenn dokumentiert, natiirlich beriicksichtigt
werden miissen — nicht erstrebenswert; da zum anderen nahezu alle Artefakte in einer
Vielfalt an Formen und Stilen figiirlich und ornamental gestaltet werden, und sich die
Mittelsepik-Gesellschaften also mit Ideen, Gedanken und Werten als geistiger Kultur auf
besonders ausgeprigte kiinstlerische Weise materiell auseinandersetzen, kann davon
ausgegangen werden, dass die Ubernahme von Motiven und Darstellungen auf Tonwaren
aus Aibom nicht leichtfertig erfolgte, sondern in den Rahmen eigener kultureller Konzepte
sowohl integriert als dort auch interpretiert und mit kultur- und gesellschaftsinternen
Vorstellungen verbunden und in Zusammenhang gebracht wurde;’*® Silverman spricht auch
von , traffic in ideas*>*’.

Die Lebensweise der Gruppen im Gebiet des Mittleren Sepik findet in weiten Teilen
mythische Begriindung und Entsprechung, so dass mythologische Vorstellungen und
Erzéhlungen in vielen Dingen als Ausgangspunkt einer Betrachtung dienen konnen.

In den meisten Ursprungs- und Entstehungsmythen wird von der Erschaffung der Erde
durch ein Krokodil berichtet, welches oben und unten, Himmel und Wasser trennte und
wodurch das erste Stiick Land, spéter alle Pflanzen, Tiere und mythischen Vorfahren der
Menschen entstanden. Jener Ursprungsort tridgt den Namen Mivimbit und wird heute in der
Néhe des Dorfes Gaikorobi bei den Sawos nordlich des Iatmul-Gebietes lokalisiert. Die
Ahnen griindeten die einzelnen Klane, teilten alle Dinge der Umwelt unter sich auf und
gaben ihnen Namen, wodurch Besitz- und Darstellungsrecht der Totems auf bis heute giiltige
Weise geregelt wurden. Nach dem Bau des ersten Mannerhauses verlieBen die Klangriinder
Mivimbit und gelangten auf ihren folgenden urzeitlichen Wanderungen ins heutige
Siedlungsgebiet der latmul.

Aufgrund der in der Urzeit erfolgten Aufteilung aller natiirlichen Phdnomene unter den
Klanen und den damit verbundenen Namen-, Nutzungs- und Darstellungsrechten, die auch

Gegenstand der zeremoniellen Streitgesprache im Méannerhaus sind, werden Individuum und

>4 yol. Biihler/Barrow/Mountford 1961: 106ff.; Linton/Wingert 1972: 105
>#7 Silverman 1988: 8

136



Klan, Verstorbene, Vorfahren und Urahnen, Tiere, Pflanzen und andere Naturerscheinungen,
bestimmte Landstriche und Gebiete, Mythen und Melodien als interdependente Teile eines
kohdrenten Ganzen angesehen. Nicht nur heute lebende Personen, sondern auch alle Tiere,
Gegenstidnde, Wohn- und Miannerhéuser tragen urzeitliche Namen und stehen damit in enger
Verbindung zu den in der Urzeit wirkenden Ahnenwesen. Dariiber hinaus sind alle
Erscheinungen entweder der einen oder der anderen Moiety zugeordnet.

Auch zwischen Tod, Kopfjagd und der Entstehung von Tontdpfen und Nutzpflanzen
bestehen mythische Verbindungen.’*® So spielt in der Mythologie des Topferortes Aibom die
weibliche, kannibalistische Gestalt Yuman Wusmangge (auch Kolimangge, Wiremangge,
Ntshambeyaintshe oder Mempintshaua) eine besondere Rolle, die in der Urzeit alle
Tongefdl3e, die gleichzeitig als ihre Kinder gelten, schuf. Sie wird ebenso mit der Entstehung
von Nutzpflanzen, insbesondere von Kokospalmen, in Verbindung gebracht, indem diese
nach ihrem Tod, bei dem sie sich wieder in Erde bzw. Ton verwandelte, aus ihrem Kopf oder
Korper hervorgingen. Mythen aus Kararau und Yensan erzdhlen davon, dass die erste
Kokosnuss aus dem Kopf eines verstorbenen Menschen stammte. Auch in den Mythen iiber
die Entstehung der Sagopalmen wird diese mit dem Tod eines Mannes, Moiem, verkniipft.

Im Hinblick auf die ebenfalls aus der Mythologie abgeleiteten Geistwesen, die in der
Lage sind, tierische Gestalt anzunehmen, wird differenziert zwischen vorwiegend Regen und
Sturm verursachenden Wassergeistern (wanjimout), auf Baumen wohnenden, ungefahrlichen
Buschgeistern (winjumbu) sowie zu den Klanen gehdrenden, gefihrlichen wagan-Geistern;
auf letztere ist eine Zeremonie ausgerichtet, welche unter Verwendung der gleichermallen
wagan genannten und deren Stimme représentierenden Schlitztrommeln sowie von ebenfalls
wagan verkorpernden Figuren zur Abwehr ungliicklicher Ereignisse, wie etwa Krankheit
oder Tod durchgefiihrt wird. Das Ritual gilt dabei als Wiederholung einer Mythe, die von
zwei kannibalistischen, auch in den Dachaufséitzen dargestellten Adlern handelt, nach deren
Tod die jetzige Weltordnung begann. Die wagan-Zeremonie soll des weiteren frither als
Kopfjagd vorbereitendes Ritual durchgefiihrt worden sein, wobei ein genauer Tag fiir den
Uberfall bestimmt wurde. Auch die Schlitztrommeln, die z. B. wihrend der Initiation zum
Schlagen des ,,Krokodilsrhythmus* verwendet wurden, werden als wagan bezeichnet.

Zu den grundlegenden Kennzeichen der gleichermaflen meist mythologisch geprigten
Zeremonien und Rituale gehdren die Reprisentation totemistischer Klanahnen und das

Rezitieren von Namen, wie etwa auch bei den Totenritualen, bei denen Namenslieder des

8 ygl. Jensen 1949: 64f.; 169f.; 182; 1951: 220ff.; Heeschen 2002: 542

137



Klans des Verstorbenen sowie des Klans seiner Mutter gesungen wurden und die von einem
unter der Grasinsel liegenden Krokodil unterstiitze Reise der Totenseele ins Totenland
dargestellt wurde.

Neben den naven gehodrte die zu den Ménnerhausritualen zdhlende Initiation der Jungen
zu den bedeutendsten Zeremonien am Mittleren Sepik. Wéhrend der Zeremonien wurde auf
den Schlitztrommeln der ,,Krokodilsrhythmus* geschlagen und ein ,,Krokodilstanz* der als
,Krokodile* bezeichneten Initiatoren und Tatauierer aufgefiihrt, bei welchem die paarweisen
Namen der Krokodilahnen verschiedener Klane genannt wurden. Der Tanzplatz wurde dabei
als Sepik aufgefasst, aus dem das Urzeitkrokodil auftaucht, um die Initianden zu
verschlingen. Mit der Initiation erhielten die Jungen einen neuen sozialen Status und wurden
nach ihrem Tod, symbolisiert durch die Narbentatauierung, die eine dem Krokodil
zugehorige Zeichnung darstellt, als erwachsene, vollwertige Mitglieder in der Gemeinschaft
der Ménner wiedergeboren, indem sie mit den identitétsstiftenden Ereignissen, religiosen
und soziokulturellen Aspekten, d. h. vor allem klaneigenen Entstehungsgeschichten, vertraut
gemacht wurden; von diesem Zeitpunkt an durften sie an den Versammlungen und Festen im
Mainnerhaus teilnehmen. Sieht man in der Narbentatauierung hingegen einen Kieferabdruck
des Krokodils (und nicht eine zum Krokodil gehdrende Zeichnung), kann auch eine Parallele
zur Entstehung der Erde im Schopfungsmythos gezogen werden, die mit der Trennung des
Kiefers des Urzeitkrokodils und dem daraus resultierenden Beginn der Helligkeit in engem
Zusammenhang stand. In beiden Féllen trat der Initiand mit dem Urzeitkrokodil in Kontakt,

welchem in den Gesellschaften am Mittleren Sepik zentrale kulturelle Bedeutung zukommt.

138



5. Weltbild am Mittleren Sepik

5.1 Kultur und Weltbilder als Zeichen- und Bedeutungssysteme

Kultur wird hier als sdmtliche kulturellen Zeichen- und Bedeutungssysteme umspannendes
Ganzes aufgefasst, wobei jene Bedeutungssysteme zu den kulturellen Weltbildern kongruent
sind, welche wiederum nur {iber die Zeichensysteme der Kultur zugidnglich und analysierbar
werden. Unter Weltbild wird dabei die Gesamtheit der Vorstellungen einer Gemeinschaft
von der Welt verstanden, d. h. alle kulturell vorhandenen — seien es kollektiv oder
individuell verlichene oder iibernommene — Bedeutungen; dabei spielen jedoch im
allgemeinen die kollektiven Bedeutungssysteme eine groflere und weitergreifende Rolle zur
Gewihrleistung sozialer und kultureller, auf Konventionalitidt beruhender Kommunikation
innerhalb der Gemeinschaft. Bei Weltbildern handelt es sich also um kulturspezifische und
variable Konstrukte.

Wie bereits dargelegt wurde, wird Kultur aus ethnologischer Sicht insbesondere als von
seinen Mitgliedern gebildetes und geteiltes Symbol-, Bedeutungs- und Wertsystem
begriffen, das sich aus Sprache, sozialen Verhaltensweisen, Institutionen und materiellen
Objekten als Produkt ,,symbolischer Handlungen ergibt.”* Aus semiotischer Perspektive
hingegen wird Kultur vielmehr als Zeichensystem aufgefasst, welches Sprache, Ideen,
soziale Verhaltensweisen, Institutionen und materielle Artefakte miteinschlieft.>

Verbindet man beide Sichtweisen und ndhert sich dem Ganzen aus einem
gewissermallen ,.ethnosemiotischen* Blickwinkel, so 148t sich Kultur folglich verstehen als
Zeichen- und Bedeutungssystem, indem die Untersuchung von kulturellen Zeichensystemen
und Zeichenprozessen Verhaltens- und Handlungsweisen, Normen und Werte einer
Gesellschaft ermittelt und gemeinsame Vorstellungen, kulturelle Weltbilder und eine daraus
resultierende kollektive Identitdt deutlich macht. Weltanschauungen werden also durch
Zeichensysteme  widergespiegelt, deren Interpretation die dahinter liegenden
Bedeutungssysteme, d. h. also die kulturellen Weltbilder, auf die verwiesen wird, erschlieBen

(Abb. 1).

> Axtell 1981; vgl. Geertz 1973; Hahn 2003
>0 yel. Lotman 1974; Lotman/Uspenskij/Ivanov/Toporov/Pjatigorskij 1975; Lotman/Uspensky 1978; Eco
1977; Posner 1989

139



Kultur

T

Zeichensysteme

Bedeutungssysteme
Interpretation
Sprache
Ideen
Verhaltens- unq Handlungswelsen Weltbilder
Institutionen

materielle Artefakte

individuelle und kollektive
Vorstellungen von der Welt

Identitét
kulturspezifisch/variabel

Konventionalitét

Abb. 1

5.2 Die Bedeutung von Zeichen bei der Konstruktion von Weltbildern

Fasst man Kulturen als komplexe Zeichensysteme auf, so sind, wie dargelegt, auch Ideen,
Vorstellungen, Mythen, Erinnerungen, Verhaltens- und Handlungsweisen sowie Riten als
solche zu betrachten; Zeichensysteme als vielgestaltige kulturelle Gedankensysteme
vermitteln und reflektieren Normen und Werte. Kodes legen Regeln und den Umgang mit
Zeichen und Zeichensystemen fest, so dass also auch Normen und Werte Kodes darstellen.
Ideen, Vorstellungen, Mythen, Erinnerungen, Handlungen und Riten erlauben als
Zeichensysteme die Verarbeitung, Kommunikation und Weitergabe von Informationen und
kulturellen Inhalten. In der sozialen Interaktion -eingesetzt, ermdglichen Zeichen,
Zeichenverbindungen und Zeichensysteme unter der Voraussetzung gemeinsamer kultureller
Erfahrungen die Einordnung, Auslegung und Deutung der Welt; indem sie von den
Zeichenbenutzern festgelegte Bedeutungen vermitteln, erschlieBen sie diesen durch

Zuordnung und Einbettung natiirlicher und kultureller Phinomene auf breit geficherte Art

140



und Weise die Wirklichkeit.””' Gleichzeitig kann der Zeichenbenutzer durch den kreativen
Umgang mit Zeichen, Zeichenverbindungen und Zeichensystemen eigene Wahrnehmungen
und Vorstellungen von der Welt aktiv umsetzen und personlich gestalten. Auf diese Weise
werden also sowohl individuelle als auch kollektive Erfahrungen ausgetauscht, bewertet und
in das kulturelle System integriert. Der Gebrauch von Zeichen ist als kulturelles Handeln
aufzufassen, das Orientierung schafft und sowohl kollektive als auch personale Identitéten
bildet und aufrechterhilt.””* Wie G. H. Mead’”® darlegte, entsteht Identitit erst im — unter
dem Einsatz von Zeichen und Symbolen erfolgenden — Erfahrungsaustausch zwischen

Individuum und Gesellschaft.

5.3 Ritual und Alltag als zentrale Weltbildkomponenten

Interpretiert man die im vorhergehenden Kapitel zusammengetragenen Gesichtspunkte und
Charakteristika, d. h. die verschiedenen kulturellen Zeichensysteme der Gesellschaften am
Mittleren Sepik in Hinblick auf bestimmte Weltanschauungen, so werden auf den ersten
Blick deren Vielschichtigkeit und Komplexitét deutlich. Das Weltbild am Sepik ist nicht nur
als vor allem etwas religios Motiviertes zu betrachten®*, sondern leitet sich von
gesamtkulturellen Strukturen und Zeichensystemen ab, von denen religiose Aspekte und
Glaubensvorstellungen lediglich eine Komponente bilden. Von gleicher und das heif3t
zentraler Wichtigkeit sind ebenso Geschichte, Sozialstruktur, Gliederung der Gemeinschaft,
Lebensweise, Wirtschaftsform — wenn diese auch teilweise mythologisch begriindet
werden — und insbesondere deren weitreichende Verflechtung und gegenseitige
Durchdringung. Nicht nur Glaubensvorstellungen und deren Umsetzung, etwa in Ritual oder
der Herstellung sakraler Objekte, formen das Weltbild einer Gemeinschaft, sondern gerade
auch alltdgliche und nichtreligiose Geschehnisse. Festzeit und Ritual, in welchen Aspekte,
die Glaubensvorstellungen betreffen, auf besondere Weise zum Ausdruck kommen, spiegeln

nur einen Pol der Gesamtheit Weltbild wider.’>

Das Gegengewicht bildet die Alltagszeit, die
das Leben der Menschen gleichermafen arrangiert und zusammen mit der Durchfiihrung von

Ritualen ein gleichgewichtiges Ganzes bildet. Aktivititen und Handlungen in einer

31 ygl. G. H. Mead 1967; Leeds-Hurwitz 1993; Senft 1998

332 ygl. Bithnen 2003

*>* G. H. Mead 1967

>>* Behrmann 1951: 306; Biihler 1957a: 4£.; 1969: 10; Gardi/Biihler 1958: 14; 16; Kelm 1966a: 19

3 Es wird hier weder davon ausgegangen, dass das Ritual etwas rein Religidses ist noch dass Religion
ausschlieBlich im Ritual zum Ausdruck gebracht wird. Es wird aber angenommen, dass religiose Aspekte im
Ritual auf besonders ausgeprégte, akzentuierte Art zur Darstellung kommen.

141



Gesellschaft laufen also innerhalb eines Komplexes ab, der das Leben aller und den Umgang
miteinander ordnet, Verhaltensweisen und Richtlinien vorgibt und auf diese Weise eine
gemeinsame Identitdt aufbaut.

Die Kultur einer Gesellschaft bildet also gewisserma3en den Rahmen, innerhalb dessen
sowohl Alltag als auch Ritual zum Tragen kommen und zusammen ein Fundament bilden,
das den Weltbildvorstellungen zugrunde liegt. Auch der Inhalt eines kosmogonisch
gepragten Rituals wird erst dadurch verstehbar, dass er in einem groBBeren kulturellen Gefiige
betrachtet und mit sozialen oder auch dkonomischen Aspekten verbunden wird, so dass
kulturelle und auch zeremonielle Handlungsabldufe nicht isoliert voneinander, sondern als
etwas Kohérentes betrachtet werden miissen. Selbst in einem Ritual, in dem solch zentrale
Gesichtspunkte wie Erinnerung an Urzeit und Schopfung sowie die Entstehung kultureller
Merkmale in den Vordergrund treten, zeigen sich vor allem auch soziale Aspekte, indem
individuelle und kollektive Rollenzuschreibungen stattfinden oder bestitigt sowie
Zusammenhalt und Gruppenidentitit gefordert und gestirkt werden. Turner’° zeigte auf, wie
Rituale soziale Strukturen festigen und ebenso konkrete Handlungsanweisungen geben
konnen. Im Gegensatz zu sprachlicher Mitteilung bringt rituelle Kommunikation Dinge, wie
Vorstellungen, Werte und Gefiihle auf andere Weise zum Ausdruck.”®’

Wahrnehmung und Deutung von Umwelt und eigenem Lebensraum - als
Grundvoraussetzung des Handelns —, die eigene Sichtweise auf die Welt und die daraus
resultierenden sozialen und kulturellen Werte bilden die Grundlagen eines Weltbilds. Durch
die Einordnung der eigenen Erfahrungen und Handlungen in den kulturellen Zusammenhang
wird der Welt auf individuelle und kollektive Weise Sinn gegeben und Be-deutung
verliehen; Deuten und Handeln stehen also in einem dialektischen Verhéiltnis zueinander und
werden zu den zentralen Elementen bei der Entstehung von Weltbildern.

Das Weltbild als eigenes Bild von der Welt wird zu einer Interpretation, die innerhalb
einer Kultur als ein von ihren Mitgliedern gebildetes und geteiltes Zeichen-, Bedeutungs-
und Wertsystem auf verschiedene Weise — sozial, mythologisch, zeremoniell und
gegenstiandlich — inszeniert, kontextualisiert und zum Ausdruck gebracht wird; entscheidend
dabei ist in erster Linie einzig und allein die Kommunikation kultureller Inhalte, da nur

durch sie die Bewahrung und Weitergabe von Weltbildvorstellungen — und damit

3% Turner 1967
357 Turner 1967; Douglas 1970; Douglas/Isherwood 1996; Firth 1973; Barth 1975; vgl. Leach 1976

142



zusammenhdngend die Herausbildung und Aufrechterhaltung kollektiver und personaler

Identitdten — innerhalb einer Gesellschaft gewéhrleistet wird.

5.4 Das kulturelle Gedichtnis als Spiegel der Weltbildvorstellungen

Jan Assmann prigte den Begriff des ,kulturellen Geddchtnisses* als Speicherort bedeutender
und richtungsweisender kultureller Inhalte sowie als . AuBendimension*>>® des menschlichen
Gedichtnisses, von welcher er zunichst vier Bereiche unterscheidet:>>’

So beruht das ,mimetische Gedéchtnis* auf dem durch Nachahmung erlernten
(Alltags-) Handeln von Menschen. Sitten, Brauche und Verhaltensgewohnheiten gehen zu
einem iiberwiegenden Teil aus mimetischen, also gewissermallen aus ,imitierenden®
Handlungen, Weitergaben und Uberlieferungen und nicht in erster Linie aus schriftlich
fixierten Anweisungen oder Instruktionen hervor.

Das ,,Gedéchtnis der Dinge*, bestehend aus allen materiellen Kulturgiitern im weitesten
Sinne, wie Alltagsgegenstinde, aber auch Héduser, Siedlungen und Wege, hilt dem
Menschen sein eigenes Bild vor Augen und erinnert ihn sowohl an seine eigene
Personlichkeit und Vergangenheit als auch an seine Vorfahren. Der Bereich der Dinge
verbindet die eigene Vergangenheit und die Vergangenheit der Vorfahren mit der aktuell
gelebten Gegenwart.

Auch das , kommunikative Gedichtnis* entsteht nur durch Interaktion, durch Sprache
und durch Kommunikation mit den Mitmenschen. Wahrnehmung, Bewusstsein und
Gedichtnis sind auf ein gesellschaftliches, dynamisches Miteinander, auf Gedanken- und
Meinungsaustausch angewiesen.

Zum ,kulturellen Geddchtnis® gehoren schlieBlich Vorstellungen, Riten, Mythen,
sakrale Objekte, Symbole usw., die Sinn und Bedeutung iiber das eigene Leben und den
individuellen Raum hinaus begriinden. Sie verweisen nicht nur auf einen Zweck, indem sie
etwa eine bestimmte Funktion erfiillen, sondern deuten auf einen Sinn; so ,,iberschreiten
[materielle Artefakte] den Horizont des Dinggedachtnisses, weil sie den impliziten Zeit- und

«560

Identitdtsindex explizit machen*”™. Indem mimetische Handlungstraditionen {iber ihre

Zweckbestimmung, d. h. ihre Funktion, hinaus noch eine Bedeutung erhalten, werden sie zu

558 Assmann 2002: 19f.
559 Assmann 2002: 19ff.
560 Agsmann 2002: 21

143



«l iiberliefern und vergegenwirtigen. Das kulturelle

Riten, welche ,kulturellen Sinn
Gedichtnis stellt fiir Assmann einen Bereich dar, in dem die drei librigen Auflendimensionen
des Gedichtnisses aufgehen und sich entfalten.

Im kulturellen Gedichtnis werden also bedeutungstragende, kulturspezifische und
identitdtsbildende Vorstellungen bewahrt, die das Besondere einer Gruppe umfassen und
charakterisieren. Bei dem dabei weitergegebenen kulturellen Sinn handelt es sich um jene
weltbildbestimmenden Be-deutungen, die der Welt von den Mitgliedern einer Gemeinschaft
verliechen werden und woraus sich deren soziale und kulturelle Normen und Werte ergeben.
Diese Weltbilder werden als kulturelle Zeichen-, Bedeutungs- und Wertsysteme im

kulturellen Gedéchtnis verankert und gleichzeitig auch durch jene geduflert und

kommuniziert (Abb. 2).

Kkulturelles Gedichtnis

kulturspezifische
Vorstellungen, Mythen, Riten,
sakrale Objekte

!

Erinnerung,
Vergegenwirtigung und 3 Kollektivitit
Tradierung von kulturellem
Sinn

v

weltbildbestimmende 3
Be-deutungen

|

Kommunikation durch
Zeichensysteme

3 vielgestaltige kulturelle
Gedankensysteme

Identitét

——>»  Normen und Werte

Abb. 2

Anzumerken bleibt, dass Assmann® das Ritual als primire Umsetzungsform des kulturellen

Gedichtnisses ansieht, da durch die Teilnahme moglichst aller zur Gruppe Gehdrender — wie

561 Agsmann 2002: 21
562 Agsmann 2002: 56ff.

144



dies beim Ritual idealerweise gegeben ist — die Tradierung des kulturellen Gedéchtnisses
und damit der kulturspezifischen Weltbildvorstellungen am besten gewéhrleistet wird, und
diese notwendige Kollektivitdit im Gegensatz dazu bei Aktivititen im Alltag
gewohnlicherweise nicht voraussetzbar ist. Dennoch wird hier, wie bereits weiter oben
dargelegt, davon ausgegangen, dass sich Weltbilder aus den gesamtkulturellen Komponenten
und Zeichensystemen ergeben und somit auch das Alltagsleben mit all seinen Facetten, wie
Wirtschaftsweise, Arbeitsteilung, Geschlechterverhéltnis, Sozialstruktur usw. eine
bedeutende Rolle spielt, so dass sich Alltag und Ritual bei der Konstruktion von Weltbildern
also gegenseitig ergidnzen und durchdringen und sich die Weltbilder in beiden Bereichen mit
unterschiedlicher Akzentuierung duBern. Dies soll jedoch keinen Widerspruch zu Assmanns
These darstellen, da auch hier angenommen wird, dass kulturspezifische und
identitétsstiftende Vorstellungen im Ritual auf ausgeprigtere und betontere, d. h. vor allem
auf reflektiertere, bewusst dargestellte und inszenierte Weise zum Ausdruck kommen als

dies im Alltag der Fall ist.

5.5 Kommunikation von Weltbildern im kollektiven Gedéichtnis

Assmann bezieht sich in seiner Studie auf die Arbeiten des Soziologen Maurice Halbwachs,
eines Schiilers von Emile Durkheim, der in den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts den Begriff
des kollektiven Gedéchtnisses (mémoire collective) priagte. Halbwachs’ zentraler
Ausgangspunkt ist die Annahme, dass das Gedéchtnis sozial bedingt sei, da das individuelle
Gedidchtnis und personliche Erinnerungen ohne sozialen Bezugsrahmen nicht existieren
konnen und das individuelle Gedichtnis demzufolge nicht isoliert und in sich abgeschlossen,
sondern in Abhéngigkeit vom Kollektiv zu betrachten sei. Zwar verfiigen nur Individuen
iiber Gedéchtnisse, doch sind diese Gedéchtnisse kollektiv geprédgt. Erinnerungen bekommen
nur in Bezug auf die jeweilige Gemeinschaft oder Gruppe, der die Menschen angehoren,
einen Sinn. So ist Erinnerung das Ergebnis ,,de pensées collectives enchevétrées®®. Nur
was in einem Bezugsrahmen rekonstruierbar bleibt, wird zur Erinnerung, alles, fiir das es
gegenwirtig keinen Bezugsrahmen mehr gibt, wird vergessen. ,,(...) le souvenir est dans une
trés large mesure une reconstruction du passé a ’aide de données empruntées au présent*>®*.

Nur mit Wahrnehmung und Kommunikation wird Erinnerung mdoglich, ohne

563 Halbwachs 1950: 34
564 Halbwachs 1950: 57

145



Kommunikation dagegen wird vergessen, Kontinuitidt wird zum entscheidenden Prinzip des
kollektiven Gedéchtnisses, dieses wiederum zu einer Art lebendigen Geschichte. Das
kollektive Gedédchtnis als &duBlerliches, soziales und historisches Gedédchtnis und als
gesellschaftliche Innenperspektive besteht aus den gemeinschaftlichen Erinnerungen einer
Gesellschaft, es umfasst die individuellen Gedichtnisse, die wiederum auf das kollektive
Gedichtnis angewiesen sind, da auch die Geschichte unseres personlichen Lebens zur
allgemeinen, kollektiven Geschichte gehort.”® Fiir Halbwachs ist Vergangenheit also sozial
konstruiert, jede Generation schafft sich ihre eigene Vergangenheit, indem sie, geleitet von
bestimmten Erwartungen und Beweggriinden, selbst auswiahlt, woran sie sich erinnern und
was sie vergessen wird; Vergangenheit ist eine ,kulturelle Schopfung*>®.

Ankniipfend an Halbwachs geht Assmann®®’ von zwei Formen kollektiver Erinnerung
aus, vom ,kommunikativen“ und vom ,kulturellen Gedédchtnis®“. So beinhaltet das
kommunikative Gedédchtnis Erinnerungen, welche die jiingere Vergangenheit betreffen und
die man mit seinen Mitmenschen gemeinsam hat. Die Erinnerungen einer Generation sind
fest mit dieser verwachsen und verschwinden mit dem Ende dieser Generation auch wieder,
sie sind vergdnglich. Das kommunikative Gedichtnis griindet auf personlich erlebten und
mit anderen kommunizierten Erfahrungen und Ereignissen.

Das kulturelle Geddchtnis dagegen geht weiter in die Vergangenheit zuriick, es bezieht
sich auf markante, richtungsweisende, symbolische und identitdtsstiftende Ereignisse einer
Gemeinschaft, wie etwa Griindungs- oder Entstehungsmythen oder die Inbesitznahme von
Land. Ein grundlegendes Kennzeichen des kulturellen Gedéchtnisses ist die Auflosung der
Unterscheidung zwischen iiberliefertem Mythos und gelebter Geschichte. Wichtig sind nicht
historische Tatsachen, sondern nur das, was in Erinnerung geblieben ist, so dass der Mythos
zu einer Geschichte wird, deren Ziel es ist, den Ursprung des jetzigen Zustandes zu erkliren.

Das kulturelle Gedichtnis besitzt dabei, so Assmann®®®, religiose Eigenschaften, die
Vergegenwirtigung und Erinnerung kulturell einschneidender und orientierender Ereignisse
geschieht hiufig innerhalb eines festlichen oder rituellen Rahmens. So zieht er
gewissermallen eine Trennungslinie zwischen kollektiven und personalen Identitdten, indem
er personale Identititen mehr auf den Alltag, kollektive Identititen dagegen liberwiegend auf

das AuBergewdhnliche, Einschneidende, der Gruppe ihre Einzigartigkeit Verleihende

395 Halbwachs 1950: 12-15; 35ff.; 52; 57; 68-79
566 Assmann 2002: 48

567 Assmann 2002: 50fF.

%8 Assmann 2002: 52f.; 143

146



bezieht. Das, was das Besondere und Charakteristische einer Gemeinschaft ausmacht und
deren Zusammengehorigkeitsgefiihl begriindet, leitet sich aus eben jenen markanten Punkten
in der Vergangenheit ab, bei denen Mythos und Geschichte ineinander iibergehen und
gemeinsam Identitdt und Selbstverstdndnis einer Gruppe gestalten. Zur Aufrechterhaltung
und Sicherung dieser kollektiven Identitét bietet das nichtalltdgliche, feierliche Ritual einen
Rahmen, in welchem sich die Gruppe gemeinsam erinnert und identitdtsstiftende Ereignisse
vergegenwadrtigt, indem sie diese gemeinschaftlich kommuniziert und tiberliefert. So fungiert
das Ritual mit seinen sich aufeinander beziechenden Elementen als Kommunikationssystem
zur Ubermittlung kollektiver Botschaften: ,,Das BewuBtsein sozialer Zugehérigkeit, das wir
,kollektive Identitdt’ nennen, beruht auf der Teilhabe an einem gemeinsamen Wissen und
einem gemeinsamen Gedichtnis, die durch (...) die Verwendung eines gemeinsamen
Symbolsystems vermittelt wird.«>®

Neben dem Sprechen einer gemeinsamen Sprache und der Verwendung von Texten
werden hier also auch gleichermaflen Riten, Ornamente, Gebdude, Landschaften u. .
miteinbezogen: ,,Alles kann zum Zeichen werden, um Gemeinsamkeit zu kodieren. Nicht
das Medium entscheidet, sondern die Symbolfunktion und Zeichenstruktur.“>’® Assmann’”'
nennt diesen Bereich gemeinsamer, gesellschaftsintern geteilter Symbolsysteme ,,Kultur*
oder ,kulturelle Formation“, welche zur Bewahrung und Aufrechterhaltung von
Kommunikation sowie zur Bildung einer kollektiven Identitdt iiber die eigene Lebenszeit

572
«57 und

hinaus notwendig ist. Identitdt ist also ,,eine Sache von Gedéichtnis und Erinnerung
hat Wissen, Bewusstsein und Reflexion zur Voraussetzung.””

Bewahrt und weitergegeben wird das kulturelle Gedichtnis von jeweils speziellen
Mitgliedern einer Gruppe. ,,Der AuBleralltiglichkeit des Sinns, der im kulturellen Gedéchtnis
bewahrt wird, korrespondiert eine gewisse Alltagsenthobenheit und Alltagsentpflichtung

«>7% Dabei kommen in Gesellschaften ohne Schrift wahren

seiner spezialisierten Tréger.
Gedéachtnisspezialisten besondere Bedeutung und Prestige zu, indem Wissen auch als
Machtquelle — meist dlterer gegen jiingere und méannlicher gegen weibliche

Gruppenmitglieder — dienen kann.

%9 Assmann 2002: 139; vgl. Leach 1976
370 Assmann 2002: 139

ST Assmann 2002: 139

372 Assmann 2002: 89

> Assmann 2002: 130; 144

37 Assmann 2002: 54

147



Assmann zufolge kann man also in gewisser Weise das kommunikative Gedichtnis,
welchem im Alltag eine bedeutende Rolle zukommt und das von allen Menschen
gleichermallen eingesetzt und gebraucht wird, dem kulturellen Geddchtnis, welches mehr im
nichtalltdglichen Festzyklus wirkt und spezielle Gedéchtnis- bzw. Traditionstréger

beansprucht, gegeniiberstellen.’”

Im Festzyklus wird die Erinnerung an die Urzeit, an
Schopfung und Entstehung kultureller Merkmale zum zentralen Aspekt. Ritus und Fest sind
daher als wesentliche Umsetzungsformen des kulturellen Gedéchtnisses anzusehen, wenn die
Moglichkeit schriftlicher Fixierung und Speicherung fiir das identitétsfestigende und
-erhaltende Wissen der Gruppe fehlt bzw. nicht auf schriftliche Mittel zuriickgegriffen wird.
Durch die Anwesenheit moglichst aller zur Gesellschaft Gehorender beim Ritual wird
die gemeinsame Anteilnahme bei der Weitergabe des kulturellen Gedéchtnisses und der
Aufrechterhaltung der kollektiven Identitdit — verstanden als ,reflexiv gewordene

gesellschaftliche Zugehorigkeit* "

— sichergestellt. ,,Die Riten und Mythen umschreiben den
Sinn der Wirklichkeit. Thre sorgfiltige Beachtung, Bewahrung und Weitergabe hilt —
zugleich mit der Identitit der Gruppe — die Welt in Gang.*>"’

Jede Kultur entfaltet Assmann’”® zufolge eine konnektive Struktur, die einerseits
Menschen durch einen gemeinsamen Erfahrungs-, Erwartungs- und Handlungsraum
miteinander verbindet, Orientierung und Identitdt schafft und anderseits Vergangenheit und
Gegenwart aneinander schliet und auf diese Weise jene gemeinsamen und bestimmenden
kulturellen Erfahrungen, Ereignisse und Erinnerungen im kulturellen Gedéichtnis verankert.
Durch die Verbindlichkeit gemeinsamer Verhaltensregeln, Normen und Werte und durch die
Erinnerung an eine geteilte Vergangenheit verhilft die konnektive Struktur einer Kultur
Individuen zu einem gemeinsamen Welt- und Selbstbild. Die wesentliche Basis jeder
konnektiven Struktur bildet dabei die Wiederholung, die Handlungsabldufe zu

. 579
,,wiedererkennbaren Mustern* 7

zusammenstellt und damit als zu einer Kultur gehorende
Einheiten offenbart. Assmann nennt dies ,rituelle Kohirenze*®, d. h. dass die einzelnen
Handlungsabliufe eines Rituals mehr oder weniger festgelegten Regeln folgen und dadurch
vor allem vom Prinzip der Wiederholung geleitet werden. Der Ablauf eines Rituals erfolgt

ohne groBBere Verdnderungen seiner Struktur und garantiert dadurch einen immerwiahrenden,

375 Assmann 2002: 53-59

576 Agsmann 2002: 134

377 Assmann 2002: 57; vgl. 2002: 143; Heeschen 1995: 9f.; 13f.
578 Assmann 2002: 16fF.

579 Assmann 2002: 17

580 Assmann 2002: 17

148



gleichbleibenden Aufbau, der zur Vorstellung schriftloser Gesellschaften von einer sich stets

wiederholenden Zeitenfolge, ohne Anfang und Ende, passt.”™'

5.6 Die Rolle der Artefakte bei der Gestaltung des Weltbilds

So wie Kultur als komplexes Zeichen- und Bedeutungssystem also immaterielle und
materielle Phdnomene, kollektive und individuelle Denk- und Handlungsprinzipien umfasst,
sind gerade auch materielle Artefakte kulturelle AuBerungen, die Vorstellungen ihrer
Hersteller und Benutzer darlegen und somit Weltbilder widerspiegeln. Als Ergebnisse
menschlichen Handelns tradieren sie immaterielle Ideen und Konzepte einer Gesellschaft in
materieller Form; als Zeichen bzw. Zeichentriger und Zeichensysteme bilden sie sowohl in
zeremoniellem als auch in alltdglichem Zusammenhang Mittel zur Kommunikation sozialer
Inhalte, Normen und Werte und wirken somit als Instrumentarien zur Weitergabe kultureller
Informationen und Traditionen und infolgedessen auch zur Festlegung und Uberlieferung
bestimmter Weltbildvorstellungen. Gemeinsame Erfahrungen und kulturelle Bedeutungen
werden mithilfe materieller Medien und durch deren Einbindung in soziale Interaktionen
kommuniziert, {iberliefert und anschlussfihig gemacht. Reflexion, Bewusstsein und
Gedichtnis bediirfen des sozialen Austausches und bedienen sich dabei gerade auch
materieller Gegensténde.

Dies hat Assmann mit seinem ,kulturellen Gedachtnis* eindrucksvoll veranschaulicht.
Dabei ist zu beachten, dass die im vorliegenden Fall untersuchten Objekte zum allergrofBten
Teil gerade nicht zu Assmanns ,,Geddchtnis der Dinge* gehdren, sondern zum ,kulturellen
Gedidchtnis*: Assmann hat insbesondere diejenigen Objekte zum ,,Gedéchtnis der Dinge*
gerechnet, welche im alltdglichen Leben eine Rolle spielen, zdhlt dagegen
bedeutungstragende (und dabei meist zeremoniell eingesetzte) Artefakte zum ,kulturellen
Gedéachtnis* einer Gemeinschaft, wobei er betont, dass das ,,Gedé4chtnis der Dinge* — ebenso
wie das ,,mimetische” und das ,.,kommunikative Gedédchtnis* — ,,mehr oder weniger bruchlos

“>82 Kennzeichnend fiir die Objekte im , kulturellen

[in das kulturelle Ged4chtnis] {ibergehen
Gedéchtnis“ sei, dass diese dort neben ihrer ,Zweckbestimmung“ noch eine
,wSinnbestimmung® erhalten und dadurch erst kulturelle Inhalte iiberliefern. Dabei muss

beachtet werden, dass bestimmte Objekte in verschiedenen Kontexten sowohl als

381 Assmann 2002: 88-91
582 Assmann 2002: 21

149



Alltagsgegenstinde als auch als Zeremonial- oder Kultgegenstinde eine Rolle spielen
konnen und demnach zwischen dem ,,Gedichtnis der Dinge* und dem ,kulturellen
Gedidchtnis* hin- und herwechseln. Der Teil eines Dinges, der lediglich eine Funktion erfiillt,
gehort somit also zum ,,Geddchtnis der Dinge®, der bedeutungstragende Teil hingegen zum
,kulturellen Gedichtnis“. Da in dieser Arbeit davon ausgegangen wird, dass so gut wie alle
Sammlungsobjekte nicht nur Funktionen iibernehmen, sondern gerade auch Bedeutungen
iibermitteln, wird hier also Assmanns , kulturelles Gedachtnis* als Sitz kultureller Weltbilder

und weniger das ,,Gedédchtnis der Dinge* zentral.

5.7 Weltbild und kulturelles Gedachtnis am Sepik

Die Bedeutung des kulturellen Gedéchtnisses wird auch durch das Weltbild der Sepik-
Gesellschaften deutlich, wo Erinnerung und Vergegenwirtigung der eigenen Geschichte,
Bewusstsein fiir die eigene Herkunft und den eigenen Platz im Gesellschaftssystem Basis
und Ausgangspunkt zur Herausbildung sowohl individueller als auch kollektiver Identitdten
und damit zusammenhingend von Selbstbild und Weltbild sind.

Mythos und Geschichte bilden auch dort keine separaten Bereiche, sondern
iiberschneiden sich und fallen in gewisser Weise zusammen, mythologische Elemente
werden als Teil der eigenen kulturellen Geschichte betrachtet. Wie Mivimbit als
mythologischer Ursprungsort gilt, in dem das erste Stiick Land, alle Pflanzen, Tiere und
Menschen entstanden und von dem aus die Klangriinder auf ihren Wanderungen allméhlich
ins Siedlungsgebiet der latmul am Sepik gelangten, so wird jener Ort heute in der Nihe des
Dorfes Gaikorobi bei den Sawos lokalisiert, und archédologische Untersuchungen weisen
darauf hin, dass sich dort tatsichlich ein frithes und religios geprigtes Siedlungszentrum
befunden hat.”® So werden Mythen gewissermafen ,,als ,Geschichte’ rekonstruierbar .

Die in der Urzeit erfolgte Aufteilung aller Umwelterscheinungen auf die einzelnen
Klane und die dadurch erworbenen Namen, Nutzungs- und Darstellungsrechte der Totems
als Bedeutungstrager haben bis heute ihre Giiltigkeit. Die Verbindung eines Klans mit
bestimmten Landstrichen, Gebieten, Tieren, Pflanzen und anderen natiirlichen Phdnomenen
resultiert aus der mythologischen Uberlieferung der Entstehung der Welt. Das kulturelle

Gedichtnis der Gesellschaften am Mittleren Sepik reicht also ebenfalls in die Vergangenheit

% Newton 1967: 204-207; Schindlbeck 1984: 155fF.; vgl. Schuster 1973: 480-490; Wassmann 1982: 277-281;
1984: 127-134; Kaufmann 1984: 148; Newton 1997: 377-383
3% Heeschen 2002: 542

150



zuriick und nimmt einschneidende, bestimmende und mafigebliche Ereignisse als Grundlage
einer gemeinsamen Identitdt, es leitet den gesamten Aufbau seiner Sozialstruktur, seiner
Moieties und seiner Besitzverhéltnisse aus eben jenen urzeitlichen Geschehnissen ab. Alle
Eigennamen sind als indexikalische Zeichen®® klanzugehérige Namen urzeitlicher Ahnen,
die an Personen der ndchsten Generation weitergegeben werden, wobei jeder Name in
mehrfachem Bezug steht, also sowohl einer lebenden Person als auch einem Vorfahren
sowie mythischen Ahnen, einer mythischen Erzdhlung oder einem Gesang, einem
Landschaftsteil und einem natiirlichen Ding zugeordnet ist, so dass auch ein Teil kollektiver
Identitdt an die ndchste Person iibertragen und weitergegeben wird. Die Zuordnung von
Totems zu den beiden Moieties zeigt dabei auch die Bedeutung des Dualismus als
klassifizierendes Ordnungssystem auf. Durkheim sieht den Totemismus als Ideensystem, das
versucht ,,a embrasser l'universalité¢ des choses et a nous donner une représentation totale du

monde“586

. Wie sich Mythologie, Sozialorganisation, Totems und klaneigene Namen als
kulturelle Zeichensysteme aufeinander beziehen, 148t sich auch die enge Verbindung von
Klanmitgliedern aufgrund gemeinsamer Zugehdrigkeit, vermittelt durch Zeichen, Symbole
und rituelle Handlungen, erkennen.”®’

Die Vernetzung und gegenseitige Durchdringung historischer, mythologischer,
soziostruktureller und ritueller Komponenten steht somit in engem Zusammenhang mit dem
Handeln der Gruppenmitglieder, kulturelle Normen und Werte beeinflussen die Verhaltens-
und Handlungsweisen der Mitglieder der Gemeinschaft und werden durch diese beeinflusst.
Zeichensysteme und Zeichenprozesse offenbaren Weltanschauungen, die wiederum
insbesondere in enger Verbindung zu den kollektiven Identititen und sozialen
Zugehorigkeiten stehen. Mikro- und Makrokosmos entsprechen einander sowohl auf
mythologischer, soziostruktureller und ritueller als auch auf kollektiver und individueller
Ebene. So wie sich Sozialorganisation und Ritual aus mythologischen Gegebenheiten
ableiten, richtet sich der Platz des Einzelnen nach Aufbau und Struktur der Gemeinschaft.

Im kulturellen Gedéchtnis der Sepik-Gesellschaften werden die kulturspezifisch

besonders bedeutsamen und identititsbildenden Inhalte bewahrt. Dabei verschwimmen

jedoch nicht nur die Grenzen zwischen Mythos und Geschichte, sondern gleichermal3en

> Es wurde bereits angemerkt, dass auch der Name als eigene Zeichenklasse gelten kann, zu der also alle
Triger desselben Namens gerechnet werden (Sebeok 1976: 44f; 138f). Dennoch wird hier davon
ausgegangen, dass sich Eigennamen in bestimmten Zusammenhingen, wie es auch im vorliegenden der Fall
ist, gleichermaf3en iiber die Zeichenklassen Index und Symbol definieren lassen.

*% Durkheim 1960: 200

%7 ygl. Durkheim 1960: 294f.; 316f.

151



zwischen Urzeit und Jetztzeit, wenn beide Bereiche fortwdhrend miteinander in Beziehung
gesetzt und heute existierende Lebewesen und Dinge aufgrund des Namensystems mit
Wesen und Dingen der Urzeit identifiziert werden. Durch die kontinuierliche Einbeziehung
der weiterhin in allem, was entsteht und geschieht, wirksamen Ahnen in das gegenwirtige
soziale und kulturelle Leben und durch die Verbindung von Vergangenheit und Gegenwart,
Urzeit und Jetztzeit wird kollektive Identitdt gebildet und gefestigt, Sinn und Bedeutung
resultieren aus jener konnektiven Struktur der Sepik-Gesellschaften. Urzeit und Jetztzeit,
Mythos und Geschichte sind eng miteinander verbunden, sie existieren gewissermallen
nebeneinander, nicht nacheinander, da sie sowohl im alltdglichen als auch im rituellen Leben
fortwdhrend miteinander in Beziehung gesetzt werden.

Fiir Lévi-Strauss bilden die Ereignisse im Mythos ,,une structure permanente [qui] ... se

. , . ; 588
rapporte simultanément au passé, au présent et au futur*

. Demnach ist die Geschichte, die
im Mythos erzihlt wird, entscheidend, da Mythen die Welt strukturieren.”®

Im Zuge dessen kann man das Krokodil (im Sinne Assmanns) als zentrales Glied der
konnektiven Struktur der Mittelsepik-Kulturen betrachten, als Dauerstruktur (nach Lévi-
Strauss), das alle Zeitdimensionen umschlieSt und elementare Inhalte tradiert. Der kulturelle
Stellenwert des Krokodils (ebenso wie aller Tiere und Pflanzen, die als Totems dienen)
resultiert dabei nicht zuletzt auch aus Wahrnehmung und Deutung der Umwelt, das Krokodil
als grofites und bedrohlichstes Tier der Sepik-Region wird in den kulturellen Kontext
eingebettet, seine Gefdhrlichkeit als Kraft und Stirke eines machtvollen Wesens umgedeutet
und integriert.

Die Verbindung von Urzeit und Jetztzeit wird vor allem im Ménnerhaus als speziellem
Raum kultureller Zeichensysteme offensichtlich, da alle mit den Ahnen besonders in
Beziehung stehenden Aspekte gerade auch mit dem Méannerhaus verkniipft sind. So gilt das
Mainnerhaus, in welchem dem kulturellen Gedéchtnis herausragende Bedeutung zukommt,
als Ganzes als Urzeitfrau™’, die Leiter, iiber welche man vom unteren in den oberen Bereich
des Gebiudes gelangt, wird als ,,mythical link between earth and sky“>’' beschrieben und die
in ihm aufbewahrten Zeremonialgegenstinde werden im Ritual zur Kommunikation mit den

Ahnen eingesetzt. Die Verbindung mit den Ahnen tritt auch speziell bei den im Minnerhaus

abgehaltenen mythologischen Streitgesprichen um Besitz- und Namensrecht hervor, bei

*%% Lévi-Strauss 1990: 231

*% Lévi-Strauss 1990: 232

3% Hauser-Schaublin 1977: 98; 165; Wassmann 1982: 22; 173; 184f.; Schindlbeck 1985: 368f.; Schmid/Kocher
Schmid 1992: 45; Silverman 2001a: 75; 78ff.; vgl. Forge 1966: 25

! Coiffier 1990: 492

152



denen klanspezifische und geheime Einzelheiten mythischer Versionen sowie die
Eigennamen von Ahnengestalten und urzeitlichen Orten von den édlteren Méannern, den
,Krokodilen®, als Triager des kulturellen Gedéchtnisses diskutiert werden. Diese genieflen als
Gedichtnisspezialisten durch ihr breites und weitverzweigtes Wissen besonderes Ansehen,
das auch ihrem Einfluss und ihrer Macht innerhalb der Gemeinschaft, etwa als big men,
zugute kommt. Dabei werden insbesondere auch die konnotativen, assoziativen
Bedeutungsdimensionen der Eigennamen als indexikalische Zeichen sichtbar, wenn in den
Streitgesprachen durch das ledigliche Andeuten geheimer mythischer Details und
Querverbindungen klanbezogene Besitzanspriiche und Identifikationen legitimiert und
folglich — ohne direkt darauf anzusprechen — die Konnotationen anderer, klanfremder
Diskussionsteilnehmer ermittelt und dekodiert werden sollen, wenn Uberpriifung und
Vergleich, d. h. Kommunikation der Konventionalitdt der Zeichen in diesem Zusammenhang
also gerade unter Vermeidung der Kommunikation Offentlicher, klaniibergreifender

Konventionalitdt stattfinden (Abb. 3).

Weltbild und kulturelles Gedichtnis am Sepik

|

Bewusstsein fiir die eigene Herkunft

|

Erinnerung und
Vergegenwiartigung der
eigenen Geschichte

Mythos — Geschichte

!

Urzeit — Jetztzeit

!

Streitgespriche Minnerhaus / Rituale
\ Krokodile*
Gedéchtnistrager

konnektive Struktur
(= v. a. Krokodil —)

Abb. 3

153



Das Rezitieren von Namen und die Einbindung der Ahnen bilden dariiber hinaus einen
wesentlichen Bestandteil im Ablauf von Ritualen und fordern dort durch die gemeinsame —
sowohl aktivere, médnnliche als auch passivere, weibliche — Teilnahme und durch das
kollektive, nichtalltdgliche Erleben und Erinnern der Gruppe ebenfalls die Identifikation mit
dem eigenen Klan sowie die Gruppenidentitéit des gesamten Dorfes. Als spezielle Trager des
kulturellen Geddchtnisses im Sinne Assmanns fungieren auch hier die Ménner. Ebenso
werden hierbei durch die rituelle Wiederholung der Urzeit — etwa im wagan- und Totenritual
oder wihrend der Initiation — die Grenzen zwischen Mythos und Geschichte, Urzeit und
Jetztzeit aufgehoben. Urzeit wird nicht nur mit Vergangenheit verbunden, sondern
gleichermaflen in die Gegenwart projiziert; die Urzeit findet regelméfBig auch in der
Gegenwart statt, indem die bestehende Weltordnung, Sinn und Bedeutung durch die rituelle
Wiederholung mythischer Elemente immer wieder aufs Neue begriindet und bestitigt
werden, um Kontinuitdt im Sinne Halbwachs’ aufrechtzuerhalten und kulturelles Vergessen
auszuschlieBen.

Wie bereits dargelegt, wird Assmann’”? zufolge Wiederholung zum Grundprinzip jeder
konnektiven Struktur, um Handlungen identifizierbar zu machen und als kulturzugehorig
ansehen zu konnen, wobei ,rituelle Kohdrenz* den relativ statischen, gleichbleibenden und
damit also sich stets wiederholenden Ritualablauf bezeichnet. Nach Assmann besteht in der
miindlichen, d. h. hier schriftlosen, Uberlieferung die einzige Mdglichkeit zur Speicherung
und Tradierung des Wissens in der gleichbleibenden und unveridnderten Darbietung und
Auffiihrung; Wiederholung wird sogar zur ,strukturellen Notwendigkeit*™”*, ohne die die
Uberlieferung nicht weitergegeben werden konnte: ,Innovation wiirde Vergessen

bedeuten. >

Zudem passen sich die Menschen durch das Prinzip der Wiederholung in den
Riten dem zyklischen, periodisch wiederkehrenden Aufbau natiirlicher Regenerations- und
Erneuerungsprozesse an und betrachten sich damit selbst als zum kosmischen Leben
gehorig. Die Elemente eines Rituals folgen einem festgelegten Schema und verweisen
dadurch auf einen Sinn; die Wiederholung im Ritual dient der Bewahrung und
Vergegenwirtigung des kulturellen Sinns und damit der Tradierung kulturellen Wissens

(sonst wiirde es sich nicht um Riten, sondern nur um ritualisierte oder mimetische Routinen

handeln).””?

392 Assmann 2002: 17
393 Assmann 2002: 98
394 Assmann 2002: 98
395 Assmann 2002: 90f.

154



Das Ritual wird zum Medium des kulturellen Gedéchtnisses,

»--. Mythen sprechen die Ordnung aus, ... Riten stellen sie her (...) Die Riten sind die
Kanile, die ,Adern’, in denen der identitdtssichernde Sinn fliefit, die Infrastruktur des
Identititssystems. Gesellschaftliche Identitit ist eine Sache herausgehobener,
alltagsferner, zeremoniell geformter Kommunikation,“>*°

So wird kulturelles Wissen mithilfe ,kultureller Mnemotechnik, d. h. [durch] Speicherung,

Reaktivierung und Vermittlung von Sinn“’”’, von Generation zu Generation durch
9

,Symbolische Formen‘°”®

, d. h. durch Mythen, Rituale, Gesinge, Bauwerke, wie das
Minnerhaus, miindliche und bildnerische Texte weitergegeben.”’ Im Mittelpunkt kultureller
Mnemotechnik steht dabei die ,,multimediale Inszenierung“6°0, die den kulturellen Sinn
anhand vielfiltiger Ausdrucksformen iibermittelt.*"'

Auf diese Weise erhilt die Welt durch eigenes Wirken und durch kreative Gestaltung
sowohl fiir den Einzelnen als auch fiir die Gruppe spezielle Bedeutungen, welche wiederum
iiber unterschiedliche Medien weitergegeben werden, wie materielle Kulturgiiter, Mythen
und Rituale, die sich gegenseitig erginzen und verstirken — mit dem Ziel, ,,to act on the

world and not just speak about it“%* %"

So werden Ereignisse und Erfahrungen

innerkulturell klassifiziert, verarbeitet und im kulturellen Gedéchtnis in Erinnerung bewahrt.
Dariiber hinaus spiegelt der Ritus durch die Art seiner Organisation und seines Ablaufes

auch Gruppenstruktur, Rollen und sozialen Status bzw. Anderungen im sozialen Status wider

— z. B. im naven-Ritual oder der Initiation —, bestdtigt die bestehende Gesellschaftsordnung

% Assmann 2002: 143

> Assmann 2002: 89

% Cassirer 2001; 2002a; 2002b

% Assmann 2002: 52f.; 59£.; 89

699 Assmann 2002: 56

1 yol. Turner 1982

%2 Barth 1975: 224

693 yal. Langer 1967; Leach 1976; Peltier 1999: 202; Heeschen 2002: 541f.
Forge (1966: 23f.) betont, dass bei den latmul eine reziproke Bedingung und Inbezugnahme von Objekten,
Mythen und Ritualen gerade keine herausragende Rolle spiele; die Darstellungen auf den materiellen
Kulturgiitern seien nicht als ,,illustrations of myths or as myths expressed visually” zu betrachten, ,,but as
expressions of the culture that produced them, and as expressions related directly to the culture, not through
the intermediate stage of myth“ (vgl. Forge 1979: 279-285). Es sei jedoch angemerkt, dass dies in der
vorliegenden Arbeit keinen Widerspruch bildet, da davon ausgegangen wird, dass eine ,.gegenseitige
Erginzung und Verstdrkung von Objekten, Mythen und Ritualen nicht eine Reduzierung oder
Beschriankung der Objekte als ,,I1lustrationen von Mythen* bedeutet. Vielmehr wird angenommen, dass alle
drei Kategorien als kulturelle Ausdrucksformen und AuBerungen (auch im Sinne Forges) aufzufassen sind.
Nach Weiss (1981: 292) wiederum stehen Kunstobjekte und mythische Vorstellungen bei den Iatmul in
Bezug zueinander, ,,auch wenn sie nicht direkt fiir ein Ritual gemacht wurden® (ebd.).
Vgl. zum Zusammenhang von materiellen Kulturobjekten, Mythen, Totems und Ritualen bei den Iatmul
etwa auch Bateson 1932: 403; 1958: 127; 228; Nevermann 1933: 48f.; Biihler 1957a: 4ff.; Wirz 1959: 21,
Kelm 1966a: 16-25; M. Schuster 1969a: 156; Wassmann 1982: 32f.; Silverman 1996: 36ff.; 1997: 102ff.

155



und macht etwa durch den Ausschluss der Frauen als aktive Teilnehmerinnen oder durch die
verschiedenen Handlungsweisen der vornehmlich am Geschehen teilnehmenden Minner
soziale Verhaltensweisen, Normen und Werte sichtbar und kommuniziert diese gemeinsam
mit anderen kulturellen Inhalten als Teil des Weltbilds. Des weiteren erlernen die Novizen
wihrend der Initiation durch die Unterweisung in spezielle kulturelle Aspekte die Kodes
besonders zentraler Zeichen und Zeichensysteme. Im naven-Ritual wiederum wird
gewissermallen der erstmalige, richtige Umgang mit bedeutenden kulturellen Kodes
thematisiert und bezeugt.

Doch auch wenn die Frauen bei Ritualen am Sepik den passiveren Part {ibernehmen,
haben sie dennoch in gleicher Weise Anteil am zeremoniellen Geschehen, welches zur
Aufrechterhaltung des kulturellen Gedéchtnisses und zur Bewahrung einer gemeinsamen
Identitdt von herausragender Bedeutung ist.

Durkheim®™ zufolge vereinigen Riten durch ihr gemeinschaftliches und integrierendes
Wesen Individuum und Gesellschaft und bestérken Gruppensolidaritdt und -identitdt. Das

Wesentliche an Riten ist,

»que des individus soient réunis, que des sentiments communs soient ressentis et qu'ils
s'expriment par des actes communs. (...) Il faut qu'il [le groupe] communie dans une
méme pensée et dans une méme action. (...) les rites sont, avant tout, les moyens par
lesquels le groupe social se réaffirme périodiquement. (...) Des hommes qui se sentent
unis, en partie par les liens du sang, mais plus encore par une communauté d'intéréts et
de traditions, s'assemblent et prennent conscience de leur unité morales*®,

Im naven-Ritual werden Richtlinien vorgegeben, durch die Bestédtigung kultureller
Verhaltens- und Handlungsweisen Orientierungen geschaffen, indem gerade Kindern und
Jugendlichen gezeigt wird, was von ihnen erwartet wird und wann sie etwas Besonderes —
nicht nur fiir sich selbst oder ihre Familien, sondern auch fiir die gesamte Gemeinschaft
Bedeutsames — geleistet haben. Dariiber hinaus wird im naven-Ritual die Beziehung und das
Verhiltnis zwischen Mutter und Mutterbruder hervorgehoben und bekréftigt.

Zusammenhalt und der Umgang miteinander wird gleichermaflen auch durch die
Vorstellung verschiedener Geistwesen geregelt, die je nach Charaktereigenschaften gut oder
bdse, hilfreich oder geféhrlich sein kdnnen und die gewisse Verhaltensweisen festlegen,
etwa durch das Darbieten von Opfergaben oder im Ablauf von Ritualen, so z. B. im wagan-

Ritual. Manche konnen Krankheit und Tod verursachen und sind sowohl in das alltdgliche

94 Durkheim 1960: 297f.; 322f.; 541; 597f.; 609f.
05 Dyrkheim 1960: 553

156



als auch in das rituelle Leben fest eingebunden, indem sie die Welt ordnen und sowohl mit
den Lebenden als auch mit den Toten in Beziehung stehend gedacht werden. Durch ein
geregeltes Verhéltnis zu ihnen sollen Welt- und Gesellschaftsordnung bestehen bleiben und
bestétigt werden.

Deutlich wird also immer wieder, wie sehr der Mensch, wie sehr alle Aspekte und
Erscheinungen interdependente Teile desselben Ganzen bilden, wie offensichtlich alle
Elemente, alle Bereiche miteinander zusammenhdngen und gemeinsam ein Gewebe
vielfdltiger Vorstellungen und Bedeutungen bilden. Alle Zeichen als Triger kodierter
kultureller Informationen und alle Zeichensysteme sind miteinander verbunden, formen

Muster, ein kohérentes Ganzes und erschaffen als ,,vielgestaltige Faden***°

gemeinsam ein
Netz von in mehrfachem Bezug stehenden Bedeutungen, aus denen sich das kulturelle
Weltbild der Sepik-Gesellschaften zusammenfligt und durch welche es kommuniziert
wird.®”’

Die Uberschneidungen der einzelnen kulturellen Dimensionen verdeutlichen, wie sehr
die Auffassungen miteinander vernetzt sind, die einzelnen Lebensbereiche miteinander
verbinden und das soziale, alltdgliche und rituelle Leben bestimmen, in dem jeweils
unterschiedliche Akzente gesetzt werden. Wiahrend es im Alltag vorrangig um die
Befriedigung 6konomischer, mehr familienorientierter Bediirfnisse geht, riicken in der
Festzeit rituelle Umsetzungen und Inszenierungen mythologischer Geschehnisse und auch
soziostruktureller Aspekte in den Mittelpunkt des Blickfeldes.

Hinsichtlich der von Assmann getroffenen Unterscheidung von individuellen, auf den
Alltag bezogenen und kollektiven, vor allem im Ritual zum Ausdruck kommenden
Identitdten 4Bt sich fiir das Mittelsepik-Gebiet anmerken, dass sich diese Differenzierung
dort nicht in dem Malle anwenden 14aBt; vielmehr ist zu beobachten, dass Kollektivitdt in
beiden Bereichen groBere Bedeutung zukommt. Nicht nur bei Zeremonien und Ritualen liegt
die Betonung auf gruppengemeinsamen Aktivitdten, sondern auch im Alltag werden viele
Tétigkeiten nicht allein, sondern gemeinschaftlich unternommen, etwa bei der tédglichen
Nahrungsbeschaffung, den Arbeiten und Verrichtungen im Wohn- und den Beschéftigungen
im Minnerhaus. Es sei in diesem Zusammenhang nochmals auf Lévi-Strauss®”® verwiesen,
der Kultur definiert als kollektive Angelegenheit mit Verkdrperung durch Individuen, was

sich mit Blick auf die Bewohner des Mittleren Sepik-Gebietes als kollektive Angelegenheit

896 Cassirer 1996: 50
97 val. Geertz 1973
698 1 évi-Strauss 1990: 75

157



mit Verkorperung durch kollektiv orientierte, auf breiter Basis gesellschaftlich eingebundene
Individuen erweitert formulieren lief3e.

Es wurden Assmanns Gedichtnis der Dinge sowie das kulturelle Gedédchtnis als Orte
materieller Objekte diskutiert und hervorgehoben, dass die hier besprochenen
Sammlungsobjekte vom Sepik vor allem dem kulturellen Gedichtnis zuzurechnen sind, da
sie nicht nur als Funktions-, sondern vor allem als Bedeutungstriger anzusehen sind, die
kulturelle Inhalte tradieren. Die Objekte verweisen dabei auf den eigenen
Lebenszusammenhang und die eigene soziale Einbindung, sie erinnern den Mensch an seine
eigene Vergangenheit und an seine Vorfahren. So ermoglichen gerade auch sie Reflexion
und Erinnerung kultureller Ereignisse.

Einige der hier untersuchten Objekte sind sowohl fiir das Gedédchtnis der Dinge als auch
fiir das kulturelle Gedichtnis relevant, indem sie je nach Kontext entweder Funktionen
iibernehmen oder Bedeutungen vermitteln. Zur Reprisentation und Uberlieferung von
Weltbildern riicken die Objekte des kulturellen Gedachtnisses ins Zentrum. In ihnen werden
Selbst- und Weltbildvorstellungen geduert und dargestellt, ihre Hersteller und Benutzer
versehen und gestalten durch sie die Welt mit eigenen Bedeutungen und gleichzeitig agieren
sie als Vermittler zwischen den Welten, den Lebenden und den Toten, der Urzeit und der
Jetztzeit. So teilen sie als Wirkungen menschlichen Handelns kollektive und individuelle
Denkweisen ihrer Hersteller und Benutzer mit, was in den folgenden Kapiteln eingehender

untersucht werden soll.

158



D. MATERIELLE KULTUR

6. Materielle Kultur des Mittleren Sepik

6.1 ,,Kostbarkeiten vom Augusta-Fluss*

In Hinblick auf die materiellen Kulturgiiter im Sepik-Gebiet haben Sammel- und
Forschungsreisende sowie Ethnologen Ideenreichtum, Vielfalt der Materialien und Art der
Ausgestaltung stets auf besondere Weise fasziniert und zu auBerordentlich positiv und
emotional besetzten — wenn auch mitunter stark evolutionistisch gefirbten — AuBerungen,
Beschreibungen und Lobpreisungen angeregt.

So bezeichnet Reche 1910 die Kultur am Mittellauf des Sepik als ,,auBBerordentlich reich
entwickelt“*”, diese zeichne sich ,,durch recht hochstehende Kunst und Industrie“®'® aus:
,»Schone Schnitzereien, geschickte Flechtarbeiten, schon ornamentierte Topferwaren (...) mit
farbigen Reliefdarstellungen usw. und viele andere Kunstprodukte fanden sich reichlich in

«611

jedem Dorfe.”"" Thm zufolge

»|stehen] Flechterei, Holzschnitzerei, Plastik und sogar Baukunst (...) am Kaiserin-
Augusta-Flul auf einer fir Neu-Guinea auBergewdhnlich hohen Stufe. Selbst die
Gegenstinde des tiglichen Lebens zeigen kiinstlerische Formen oder sind mit
Ornamenten und Farben geschmiickt.“*"

Und Neuhauss schreibt 1911 iiber den Sepik: ,,An diesem gewaltigen Strome [Anm.: dem
Augustafluss] befindet sich ein Kulturzentrum, welches fiir Neu-Guinea ganz einzigartig
dasteht.“°"* Uber die Sepik-Bewohner weiB er zu berichten, dass sie ,die einzigen Papua
[sind], welche Kunstindustrie besitzen; sie allein erhoben sich iiber die plumpen Anfinge
einer Ausschmiickung der Gebrauchsgegenstinde und brachten Sachen von kiinstlerischem

Werte hervor.«®!

Luschan spricht von den ,,Kostbarkeiten [vom Augusta-Fluss]“°".

69 Reche 1910: 286

610 Reche 1910: 286

811 Reche 1910: 286

612 Reche 1913: 453

813 Neuhauss 1911a: 131
614 Neuhauss 1911b: 328
15 1 uschan 1911: 104

159



Fiir Behrmann ,,[liberrascht] die steinzeitliche Kunst im Mittellauf des Sepik (Kaiserin-

Augusta-FluB) in Neuguinea (...) immer wieder durch die Eigenart der Formgebung und

durch die hohe Kultur, die sich in diesen Erzeugnissen des EingeborenenfleiBes duBert.«'®

An anderer Stelle schreibt er: ,,Es wurde an seinem Unter- und Mittellauf eine dichte
Bevolkerung gefunden von einer eigenartigen Kultur und von einer HOhe primitiver

KunstiuBerung, wie selten auf der Erde.“®'” Er spricht von den Ethnien des Sepik-Gebietes

«618

als von ,kunstsinnigen Steinzeitmenschen*” ", gerade die Mittelsepik-Bewohner seien die

,kunstsinnigsten Volker der ganzen Umgebung“619, _hochstehend*“®*° und ,kiinstlerisch
021

begabt“>”". Thre materiellen Kulturgiiter umschreibt er als ,,wunderbare Erzeugnisse des

622

Kunstsinns und betont wenig spiter ein weiteres Mal, dass ,jeder Gegenstand (...)

«623

irgendwie kiinstlerisch verziert werden [mu3]“**", wobei er besonders auch auf die Alltags-

und Gebrauchsgegenstinde verweist: ,,Nichts, aber auch nichts ist vorhanden, das nicht
durch irgendeine KunstiuBerung verziert wire.*“%**

Weissenborn umschreibt die Sepik-Bewohner als ein ,,von hohem kiinstlerischen
Schwung und Phantasiereichtum befliigeltes primitives Volk“**.

Auch Bateson hebt den besonderen Varianten- und Dekorationsreichtum hervor: ,,In the
Sepik we find a richness of artistic production scarcely equalled in any other part of New
Guinea.“%%% Und er fligt hinzu ,,I don’t know of any other New Guinea culture which has
reached the same level in the expression of grotesque fancy.“%*’

Seine Frau Margaret Mead spricht ebenfalls die Vielfalt der materiellen Kulturobjekte
an und betont dabei besonders deren Bedeutung fiir das Anlegen ethnologischer

Sammlungen:

,For many years the Sepik District of New Guinea has been known to collectors and
students as a region remarkably rich in material culture. A bewildering display of masks,
ornaments, headdresses, bark paintings — ceremonial paraphernalia of great diversity and

616 Behrmann 1942: 191
17 Behrmann 1951: 305
1% Behrmann 1922: 210
1% Behrmann 1922: 214
620 Behrmann 1922: 220
21 Behrmann 1922: 220
622 Behrmann 1922: 214
23 Behrmann 1922: 220
624 Behrmann 1922: 220
625 Weissenborn 1934: 272
626 Bateson 1932: 261
27 Bateson 1932: 261

160



brilliant colorfulness — has poured out of the region into museums and private
collections.“***

Wie Bateson und M. Mead stellen auch Linton und Wingert vor allem Variabilitdt und

Vielfalt der Objekte heraus: ,,The art of the Sepik River region has more variety and is richer

«629

than that of any other section of Oceania. ,»he variety of Sepik River art is one of its

chief characteristics.“®*°

Damm rithmt die ,,auBergewdhnlich entwickelte Schnitztechnik“®®! der Sepik-Kulturen,
Wirz spricht von der ,,einzigartigen Kunst“*** des Sepik-Gebietes, fiir ihn stehen die Tatmul
,hinsichtlich ihres kiinstlerischen Schaffens an der Spitze. Tatsdchlich gab es kaum ein

Gerit, eine Waffe, einen Gebrauchsgegenstand, der nicht zum mindesten irgendwie verziert,

meistens aber mit feinstem Kunstsinn gestaltet wurde.***

Gardi schwéirmt von den ,,unerhdrt groBen, kiinstlerischen Fihigkeiten der Yatmiils],

welche] Spitzenleistungen hervorgebracht [haben], wie sie nur von wenigen andern

Naturvolkern in gleicher Vollkommenheit erreicht wurden*®**,

Fiir Biihler ist ,,die Kunst des Mittelsepik allgemein unglaublich emotionell. Oft wirkt

«635

sie ausgesprochen heftig An anderer Stelle spricht er von den ,kiinstlerisch

k“636

hochstehenden Kulturen am mittleren Sepi und bezeichnet die latmul als ,,Elite der

hc¢637

verschiedenen Volkergruppen in ihrem Einflussbereic , als ,kiinstlerisch besonders

produktiv und hochstehend“**®. SchlieBlich umschreibt er die Region um den Sepik als ,,das
bedeutendste Kunstzentrum Neuguineas, ja sogar von ganz Ozeanien®, deren Bewohnern

,entsprechend ihrem besonders eindrucksvollen und dramatisch gestalteten Zeremonialleben

«639 -

ein unglaublicher Reichtum an Kunstwerken zu eigen””" ist.

Bodrogi zufolge finden sich in der Sepik-Region ,vielfiltigere Stilvarianten als

. . 640 . . . . .
anderswo in Ozeanien*”"; es gébe dort , kaum einen Gegenstand, der nicht mit einer reichen,

hauptséchlich kurvilinearen Ornamentik versehen wire“**!.

28 M. Mead 1934: 234

629 Linton/Wingert 1972: 103
%3 Linton/Wingert 1972: 109
! Damm 1952: 91

32 Wirz 1959: 7

33 Wirz 1954a: 12

4 Gardi 1956: 69

535 Bijhler 1969: 90

536 Biihler 1961a: 78

57 Biihler 1969: 90

638 Biihler 1960

539 Biihler 1961c¢: 104

649 Bodrogi 1960: 17

161



Schmitz®** bewundert ,,den Geschmack und die bewufte Gestaltungskraft der Sepik-
Kiinstler®.

Guiart charakterisiert das Sepik-Gebiet als Region der ,,durch Kiihnheit und Vielfalt der

<643 1“644

Form auffallenden Stiicke*”", M. Schuster lobt den ,,weltberithmten Kunststi sowie den

,,Kunstsinn der Bewohner des Mittelsepik“645, welcher ,,den gegenstdndlichen Teil ihrer

Kultur in den reichsten Formen durchgestaltet ®*® hat und spricht von der ,allgemeinen

Freude der Sepikbevélkerung am kunstvoll verzierten Gegenstand*®*’,

Kelm beeindruckt das ,,hohe Qualitdtsniveau der Sepik-Kunst“648

, er spricht von den
,.kunstlerisch sehr hochstehenden Yatmiil“649, und auch Haberland nennt die Iatmul ein ,,in
jeder Hinsicht hochbegabtes Volk*®>’.

Forge schreibt schlielich: ,,The Sepik river basin has long been recognised as an area
producing some of the finest art in the primitive world.“®*!

Newton bezeichnet die Sepik-Region als ,,the area of Papua New Guinea most famous
for its art, deservedly so“®>*; die Iatmul nennt er ,the country’s most famous groups, well
known for their spectacular culture and highly developed visual art“*>,

Fiir Stohr hat , kein vergleichbares Gebiet (...) auch nur annidhernd eine solche Vielfalt

«65% EBr ist der

an Formen und Stilen, eine solche Qualitdt und Quantitdt der Kunstwerke
Ansicht, dass die ,,,Sepik-Kunst’ (...) am Mittellauf des Stromes ihren unbestreitbaren
Hohepunkt [erreichte]“®>, bezeichnet die Iatmul als |, kiinstlerisch so begabt“656 und den Stil

als ,wahrhaft dynamisch“®®’;  man glaubt manchmal, die Formen rotieren zu sehen.
y ; )

41 Bodrogi 1960: 18

642 Schmitz 1962: Text zu Taf. 7
43 Guiart 1963: 170

644 M. Schuster 1964: 38

845 M. Schuster 1964: 47

646 M. Schuster 1964: 47

47 G. u. M. Schuster 1970: 72
48 Kelm 1966a: 23

49 Kelm 1966a: 7

50 Haberland 1969: 160

1 Forge 1966: 23

852 Newton 1979: 59

653 Newton 1997: 367

54 Stohr 1971: 87

855 Stshr 1987: 31

86 Stshr 1987: 47

57 Stshr 1987: 31

162



Entscheidend trigt die stark malerische Komponente der Kunst dazu bei“®>®, wobei

,besonders auffallend (...) die Quantitit der kiinstlerischen Arbeit am mittleren Sepik“65 ? sei.

Heermann umschreibt die Sepik-Region als ,,ein Gebiet mit auBerordentlich reichem

«660

und vielfdaltigem Kunstschaffen“™", auch Peltier spricht von ,the richness of Sepik

661

creativity und bezeichnet die Sepik-Kunst als ,,Wunder*: ,,This wonder results as much

from the sheer quantity of marvelous objects as from the extraordinary inventiveness of the

“062 " fiir Silverman sind die Iatmul-Kiinstler schlieflich ,the most prolific Sepik

«663

forms
artists

Wie aus dieser Auswahl an Zitaten iiber die materielle Kultur des Sepik- und
insbesondere des Mittelsepik-Gebietes deutlich hervorgeht, kommt den Artefakten jener
Region seit jeher besondere Aufmerksamkeit, Faszination und Bedeutung zu; aus diesem
Grund sind sie auch in groBer Anzahl und Auswahl in so viele Vélkerkundemuseen Europas
und der USA gelangt, und es 148t sich kaum eine ethnologische Ausstellung iiber Neuguinea
oder gar Ozeanien ausmachen, in welcher nicht Objekte von den Sepik-Kulturen vertreten
sind. Dabei ist die Objektvielfalt gerade am Mittellauf so groB, dass wohl in keinem
Museum eine vollstindige Sammlung aller Objekttypen anzutreffen sein diirfte. Dies kann
auch weder die Absicht eines Sammlers oder das erstrebenswerte Ziel eines Museums sein
noch wird Vollstindigkeit zur Voraussetzung fiir Untersuchungen iiber Objekte, Kulturen
und Gesellschaften. Sammlungen kdnnen ohnehin stets nur einen kleinen Ausschnitt einer
Kultur und ihrer Artefakte vorstellen und skizzieren und damit auch nur einen begrenzten
Einblick in (materielle) Kultur und Gesellschaft geben, nicht zuletzt auch deshalb, weil sie
notwendigerweise im Kontext der Sammelgeschichte, d. h. also der Person des Sammlers,
seiner Zeit und den Umsténden des Sammelns gesehen werden miissen, doch macht gerade
dieser Gesichtspunkt trotz seiner Bewusstmachung einer nur eingeschrinkten
Betrachtungsweise einer Kultur zugleich das FEinzigartige jeder Sammlung und das

664 Jede Sammlung zeigt stets nur einen

Faszinierende einer Sammlungsbearbeitung aus.
kulturellen Teilbereich und stellt eine vom Sammler aus den unterschiedlichsten Griinden

und Motiven zusammengestellte Auswahl an Artefakten jener Kultur dar, so dass jede

38 Stshr 1987: 31

859 Stshr 1987: 31

660 Heermann 1982: 191

81 peltier 1999: 195

52 peltier 1999: 188

693 Silverman 1988: 5

664 yal. hierzu jedoch auch Hauser-Schiublin 1985: 27f.

163



Sammlung auch die Moglichkeit zu vielfachen und dabei auch verschiedenartigen
Betrachtungen bietet, welche wiederum natiirlich auch von den gerade modernen
Forschungsmethoden des die Analyse durchfithrenden Ethnologen abhingig sind.®®
Dennoch ist es erstaunlich, wie sehr die Sammlungsobjekte einer Region, die in
verschiedenen Museen vertreten sind, Parallelen aufweisen und sich hinsichtlich ihrer
Aussagen liber Kultur und Gesellschaft jenes Gebietes iiberschneiden, auch wenn dabei die
Untersuchungsergebnisse selbst wiederum nur Ausschnitte darstellen, indem sie
unterschiedliche Interessen verfolgen oder zu verschiedenen Zeiten durchgefiihrt worden
sind. Ist man sich all dessen gleichwohl bewusst, kann die museumsethnologische

Objektbearbeitung im Grunde nur fruchtbare Ergebnisse liefern.

6.2 Materialien, Farben und Motive

Wenn das Sepik-Gebiet auch von sumpfigem Grasland geprégt ist, das jahrlich wahrend der
Hochwasserzeit zu weiten Teilen liberschwemmt wird, bringt dies doch gerade eine
ausgesprochen iippige Vegetation mit sich, die nicht nur das Nahrungsangebot
verhéltnisméfBig abwechslungsreich gestaltet, sondern auch ein vielfiltiges Angebot an
Rohstoffen zur Weiterverarbeitung bietet. So bleibt in Bezug auf die Herstellung materieller
Kulturgiiter am Mittleren Sepik zunidchst einmal die ungeheure Fiille an Materialien
festzustellen, aus denen die Objekte in verschiedenen Kombinationen und Variationen —
nicht zuletzt auch aufgrund des individuellen Ideenreichtums — gefertigt werden. So kommen
verschiedene Holzarten zum Einsatz, wobei dem Schnitzer ganze Baumstdamme, Treibholz,
Brettwurzeln oder das leichte, weiche, kork- oder markartige Holz (Erythrina sp.) dienen.
Uberdies werden Rotang — neben Holz der am meisten verarbeitete Rohstoff — und
Rindenbast, etwa des mam-Baumes (Hibiscus tileaceus) verwendet, weiterhin Ton, Gras-
und Bastfasern, Blatt- und Bliitenscheiden der Sago- und Arekapalmen,
Kokospalmblattstiele, Bambusrohr, Flaschenkiirbis bzw. Kalebassen, Kokosnuss- und
Friichteschalen, Samen (v. a. Hiobstrdnen, Coix sp.), Muscheln, Perlmuttscheiben, die
Gehduse von Kauri-, Nassa- und Conusschnecken, Federn, z. B. von Kasuaren und
Paradiesvogeln, Tierzdhne und Eberhauer, Tierfelle, z. B. von Baumbiren und Kuskusen,

Reptilienhdute (fiir Trommeln), Tier- und Menschenknochen sowie menschliches Haar.°®

663 yg]. Thiel 1993: 183
666 Reche 1913: 46ff.; Bateson 1932: 262; Wirz 1959: 42f.; Kelm 1966a: 23f.; Linton/Wingert 1972: 104; G. u.
M. Schuster 1981a: 5; Silverman 1988: 13

164



Die von der Natur zur Verfiigung gestellten Ausgangsmaterialien fordern somit in
besonderem Mafe auch Kreativitdt und Einfallsreichtum des Gestalters. Reche schreibt in

Hinblick auf den Einfluss des Materials auf die Anfertigung von Gegenstdnden:

»Das Material beeinfluit den Kiinstler erstens durch seine spezifischen Eigenschaften,
also seine Plastizitit, seine Hérte u. dergl., dann aber auch durch seine Form; hélzerne
Gegenstinde beispielsweise verleiten stets dazu, ihre Oberflache mit eingeritzten oder
flach eingeschnittenen Linien zu verzieren, Ton dagegen plastische Formen zu
bilden.“*”’

So beeinflusse gleichermaflen auch die Form des Materials und des daraus gefertigten
Gegenstandes dessen Verzierung; so sind etwa ,,auf Speeren sich findende Darstellungen (...)
meist stark in die Ldnge gezogen, umgekehrt zeichnen sich auf breiten Flachen, z. B. auf
Tonschalen angebrachte Ornamente durch Breitenentwickelung aus*“®®®.

Die meisten der aus Holz geschnitzten Objekte sind zudem mit einem Farbauftrag
versehen, ebenso die iiberwiegende Zahl der Tongefdlle sowie der mit Ton {iberzogenen
Gegenstidnde, etwa Menschenschiddel oder auf der Grundlage eines Rotanggeflechts
gefertigte Masken.

Als Farben werden schwarz — hergestellt aus manganhaltiger Erde, Holzkohle, Rufl oder
verkohlten Pflanzen —, weil — erzeugt aus farbiger Erde sowie gebranntem Muschelkalk —,
rot, gelb und braun — alles wiederum gewonnen aus farbiger Erde bzw. Ocker — verwendet;
die Farben werden in geschnitzten Farbschilchen oder halben Kokosschalen mit Wasser,
Speichel oder pflanzlichen Olen vermischt und mit den Fingern, Federn oder als Pinsel
dienenden, aufgefaserten Stockchen aufgetragen. Gelbe Farbe kann auch durch das Mischen
von Ocker und Ingwerwurzelsaft erzielt werden, indem zunéchst die Wurzel zusammen mit
Wasser gekaut, und der sich dabei bildende, gelbe Saft in einem Schilchen mit
angeschlimmter, gelber Erdfarbe vermengt wird.*®

Sind Gesichter von Objekten mit einer weilen Grundfarbe bemalt, so wird diese in
Zusammenhang mit dem Tod, der Trauer und den Ahnen gesehen; rote Farbe verkorpert

hingegen Blut und Lebenskraft.””® Ferner werden, wie bereits im Abschnitt iiber die

Sozialstruktur erwihnt, bisweilen die beiden Moieties eines latmul-Dorfes als Himmel- bzw.

67 Reche 1913: 462

68 Reche 1913: 463

59 Wirz 1954a: 21; Kelm 1966a: 24; M. Schuster 1968: 5-8; 27f.; Abb. 10; Linton/Wingert 1972: 104

670 Schuster 1968: 18f.; 1969b: 230; Kaufmann 1970: 76; Stanck 1982: 52; 1994: 226; Wassmann 1982: 152;
1987: 538

165



Erdhilfte bezeichnet, wobei die Farben weill und rot zur Himmel-, schwarz dagegen zur

Erdhélfte gehorend aufgefasst werden. In diesem Zusammenhang schreibt Biihler:

,Diese Beziehungen werden so stark empfunden, dass auch Kultobjekte je nach ihrer
Zugehdrigkeit verschieden bemalt werden und dass die Angehorigen der beiden Hilften
fiir zeremonielle Veranstaltungen jeweils ihre Farbe verwenden. Wie diese beiden
Bevdlkerungsteile verbindet man auch die ihnen zugehdrigen Farben mit mythischen
Gestalten aus der Schopfungszeit, und anderseits sind ,richtige’ Bemalungen
Voraussetzung fiir die Wirkung von Kultobjekten oder Bemalungen.“®”!

Die hier von Biihler angesprochene Einbeziehung der Mythologie in die materielle
Ausgestaltung betrifft auch Motive und duflere Form der am Mittelsepik von besonders
geschickten Ménnern bzw. Spezialisten mithilfe von Steinbeilen, Bambus- und
Muschelmessern, Drillbohrern und Tierzahnen®”” hergestellten Objekte, deren grofe
Variationsbreite hinsichtlich der Darstellung menschen- und tiergestaltiger Wesen zunéchst
zu bemerken ist. Es ist also nicht nur nahezu jedes Artefakt figiirlich oder ornamental
verziert, auch Formen und Motive zeigen erhebliche Gestaltungsmoglichkeiten auf.

So sind etwa geschnitzte, menschliche Holzfiguren, die in Einzelobjekten oder mit
einem anderen Objekt kombiniert, wie z.B. als Aufhingehaken, Figurenstiihle,
Dachaufsitze oder Trommeln, auftreten, hdufig sehr grof3, besitzen einen iiberproportional
groBBen Kopf und weisen im Vergleich zum eher schmalen Rumpf vor allem breite Schultern
und Hiiften, bisweilen auch kriftige Beine auf®” Die Augen konnen mit
Schneckengehéiusen674 oder Perlmuttscheiben®” verziert sein; die Nasen dieser Holzfiguren,
aber auch diejenigen von geflochtenen oder geschnitzten Maskengesichtern, sind oft

schlaufen- oder 6senformig®’® oder besonders lang und schnabelformig®”’ und enden bei den

57! Biihler 1962: 8; vgl. auch Forge 1962: 9; 13

%72 nach dem Kontakt mit den Europiern wurden vor allem Metallwerkzeuge verwendet

67 7. B. Reche 1913: Taf. LXX, LXXI; Bateson 1932: Plate VIII; Biihler/Wirz 1954: Abb. 15-18; Tischner
1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 32-35; Museum fiir Volkerkunde und Schweizerisches Museum fiir
Volkskunde Basel 1970: 77; Greub 1985: Abb. 24-26; Stohr 1987: Nr. 16-21; Silverman 1988: Abb. 27,
Inv. Nr. 13-18-2, 13-18-107 und 13-18-131 der Miinchner Sammlung

674 7. B. Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 34; Greub 1985: Abb. 24-25; Stéhr 1987: Nr. 16-17; 21;
Silverman 1988: Abb. 27; Inv. Nr. 13-18-2, 13-18-4, 13-18-5, 13-18-129 und 13-18-139 der Miinchner
Sammlung

675 7. B. Tischner 1954: Abb. 2; Biihler 1969: Abb. 40; Inv. Nr. 13-18-107 und 13-18-131 der Miinchner
Sammlung

676 7. B. Reche 1913: Taf. LXX, 9; LXXI, 6-7; Scheller 1941: Abb. 47; Kelm 1966a: Abb. 78-79; 99; 103; 380;
Silverman 1988: Abb. 40; Inv. Nr. 13-18-11, 13-18-112 und 13-18-132 der Miinchner Sammlung

877 7. B. Reche 1913: Taf. LXXI, 8; Wirz 1959: Abb. 64-66; Kelm 1966a: Abb. 3; 88-89; Heermann 1982: B
79; B 82; Stohr 1987: Nr. 2-3; 16; 29-31; Inv. Nr. 13-18-26, 13-18-114, 13-18-115 und 12-30-35 der
Miinchner Sammlung

166



Masken bisweilen in einem tiergestaltigen Kopf®”®. Bei manchen der holzgeschnitzten

679

Figuren ist der Bauchnabel auf besonders markante Weise betont”” oder, wie auch bei

einigen Gesichtsdarstellungen auf Schilden, die Zunge herausgestreckt dargestellt®®.

Neben menschlichen Motiven kommen zahlreiche Tiermotive zur Darstellung; an erster

Stelle ist hierbei das Krokodil zu nennen, welches nicht nur als selbstindige Holzfigur®®',

683 684

sondern z. B. auch an Kanusteven®, Schlitz®*’- und Handtrommeln®®*, Blashornern®®,

Kalkbehilterspateln®®®, Nackenstiitzen®™’ und Méinnerhauspfosten®®®
P P

in Erscheinung tritt.
Dariiber hinaus spiclen vor allem verschiedene Vogeldarstellungen®, aber auch
Schweine®®, Schlangen691, Schildkrsten®?, Fische®”, Eidechsen®*, Hunde®’ u. a. sowie

Mischformen, etwa von Mensch und Krokodil®”®, Mensch und Vogel697, Mensch und

678 7. B. Reche 1913: Taf. LXXVIL, 7; Bateson 1958: Plate XXVIIL, B; Wirz 1959: Abb. 41; Biihler 1960: Taf.
6; Kelm 1966a: Abb. 71; Museum fiir Volkerkunde und Schweizerisches Museum fiir Volkskunde Basel
1970: 67; Greub 1985: Abb. 30; Stohr 1987: Abb. 32; Silverman 1988: Abb. 33

679 7. B. Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 33-34; Museum fiir Vélkerkunde und Schweizerisches
Museum fiir Volkskunde Basel 1970: 77; Stohr 1987: Abb. 25; Nr. 6; 20; Silverman 1988: Abb. 27; Inv. Nr.
13-18-107 und 13-18-131 der Miinchner Sammlung

680 7. B. Kelm 1966a: Abb. 2; 32; 379; Stshr 1987: Abb. 34; Inv. Nr. 13-18-12, 13-18-131, 13-18-135, 13-18-
137, 13-18-138 und 12-30-32 der Miinchner Sammlung

681 7 B. Biihler 1960: Abb. 16; Kelm 1966a: Abb. 36; Stohr 1987: Nr. 50; Inv. Nr. 13-18-108 und 13-18-116
der Miinchner Sammlung

682 7. B. Schlaginhaufen 1910a: Fig. F; 1910b: Z’; Reche 1913: Taf. LV; Guiart 1963: Abb. 155; M. Schuster
1964: 69; Kelm 1966a: Abb. 491-495; Greub 1985: Abb. 71; Inv. Nr. 12-16-51 der Miinchner Sammlung

6%3 7. B. Reche 1913: Taf. LXXXVIII, 2-3; Gardi/Biihler 1958: 57; M. Schuster 1964: 56-61; Biihler 1969: 128;
Inv. Nr. 13-18-127 der Miinchner Sammlung

684 7 B. Wirz 1954a: 11; 1959: Abb. 83; Gardi 1956: 70; Kelm 1966a: Abb. 158; Heermann 1977: Abb. 55;
Peltier 1999: Abb. 24; Inv. Nr. 13-18-6 der Miinchner Sammlung

6%3 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. E* Reche 1913: Taf. LXXXVIIL, 1; Kelm 1966a: Abb. 184; Heermann
1977: Abb. 52; Greub 1985: Abb. 50

6% 7. B. Heermann 1977: Abb. 16

687 7. B. Kelm 1966a: Abb. 469; 478-479; 481; 483-486; 488; Heermann 1977: Abb. 14

%% 7. B. M. Schuster 1964: 52

6%9 7. B. Neuhauss 1911b: Fig. 231; Reche 1913: Abb. 254; 258; 277; 455; Taf. XLV, 3; Behrmann 1922: 227;
Wirz 1959: Abb. 84; M. Schuster 1964: 70; 1969a: Abb. 11-13; Kelm 1966a: Abb. 42-43; 46; 161; 163-164;
180-181; 186-187; 423; 426-429; 432; 434-437; 439; Biihler 1969: Abb. 49; Linton/Wingert 1972: 104;
114; Heermann 1977: Abb. 11-12; 51; Greub 1985: Abb. 42-43; G. Schuster 1987: Abb. 112; Stéhr 1987:
Nr. 49; Peltier 1999: Abb. 24; Inv. Nr. 13-18-35, 13-18-63 und 13-18-85 der Miinchner Sammlung

6% z. B. Luschan 1911: Fig. 1-2; Reche 1913: Abb. 86; Taf. XLV, 4; XLVI, 1; M. Schuster 1969a: Abb. 7-8;
Heermann 1977: Abb. 108; Kocher Schmid 1985: Abb. 53; G. Schuster 1987: Abb. 114; Inv. Nr. 13-18-36
und 13-18-64 der Miinchner Sammlung

1 z. B. Reche 1913: Taf. LXXVI, 2; Schlesier 1959: Abb.; Wirz 1959: Abb. 24; 26-27; 86; Kelm 1966a: Abb.
37-38; 160; Heermann 1977: Abb. 53

692 7. B. Kelm 1966a: Abb. 405-406; 471-472; 487

32 B. Wirz 1959: Abb. 58, Kelm 1966a: Abb. 39-41; 409, Heermann 1977: Abb. 20;
Kaeppler/Kaufmann/Newton 1994: Abb. 612;
vgl. hierzu Speiser (1937: 348), demzufolge am Sepik keine Fischdarstellungen vorkommen

694 7. B. Biihler/Wirz 1954: Abb. 20; Kelm 1966a: Abb. 477

693 7. B. Reche 1913: Abb. 444-445

69 7. B. Bateson 1932: Plate IX, a-b; Kelm 1966a: Abb. 475; Museum fiir Volkerkunde und Schweizerisches
Museum fiir Volkskunde Basel 1970: 71

697 7. B. Bateson 1932: Plate IX, ¢; Kelm 1966a: Abb. 48-51

167



Schildkrte®®, Krokodil und Vogel®® bzw. Krokodil und Schwein’® auf zahlreichen
Objekten eine Rolle, auf die im Kap. 6.3 bei der genauen Untersuchung der
Sammlungsobjekte jeweils noch hingewiesen wird.”"'

Speiser’*” unterscheidet zwei grundlegende Stilarten im Sepik-Gebiet: zum einen den
Schnabelstil mit schmalen, nach unten hin spitz zulaufenden Gesichtern, langen,
schnabelartigen Nasen und damit hdufig verbundenen, leicht schrig angesetzten Augen;
dieser Stil ist vor allem am Unterlauf des Sepik anzutreffen, so dass er sich am Mittleren
Sepik lediglich als ,westlicher Ausldufer”, insbesondere bei Masken und einigen
menschlichen Figuren, findet. So rechnet Speiser auch die aus Rotang geflochtenen
Stiilpmasken mit den langen, riisselformigen Nasen, welche auch in der Miinchner
Sammlung vertreten sind’", zum Schnabelstil. Zum anderen benennt Speiser den Kurvenstil,
der sich durch das Vorkommen von Kurven und gebogenen Linien aller Art sowie durch
Spiralen, Kreisbogen, konzentrische Kreise und Maianderstreifen auszeichnet, Geraden
dagegen vernachlissigt bzw. vollkommen ignoriert, als zentral, charakteristisch und ,,am

besten ausgebildet’"* fiir den Mittellauf des Sepik.’”” Bereits Reche bemerkt die ,,ziemlich

«706 «707

ungebundene Linienflihrung und die ,.entschiedene Vorliebe fiir runde Formen m
Gebiet des Mittleren Sepik. Dabei konnen die Spiralen, geschwungenen Linien und
konzentrischen Kreise eigenstdndig wirken oder um einen zentralen Punkt angeordnet sein.
Fiir Reche’” sind viele der kreis- und bogenformigen Ornamente als stilisierte Gesichter
deutbar. Weiteres Kennzeichen des Kurvenstils ist die betonte Darstellung des Kopfes, der
meist oval geformt wird, sowie die Wiedergabe der Augen durch runde Scheiben; der
restliche Korper wird hingegen meist schmal und diinn dargestellt. Zudem kommt im

Kurvenstil der mehrfarbigen Bemalung weitaus groflere Bedeutung zu als im Schnabelstil.

%8 2. B. Kelm 1966a: Abb. 487

6% z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. M’; Neuhauss 1911b: Fig. 231; Reche 1913: 278; 280-282; Guiart 1963:
101; Kelm 1966a: Abb. 47; 428-429; Biihler 1969: Abb. 50; Heermann 1977: Abb. 15; Stéhr 1987: Nr. 51

70 7 B. Kelm 1966a: Abb. 480; 482

7ot vgl. Reche 1913: 454ff.; Biihler 1960; Speiser 1937: 345-350; Wirz 1954a: 11-16; 1959: 11-15; 27-31;
Haberland 1966a: 26; M. Schuster 1968: 12-16; 27f.; Linton/Wingert 1972: 105; 109ft.; Forge 1973: 171f.

92 Speiser 1937: 313fF.; 317-320; 329f; 341

7 Iny. Nr. 13-18-114 und 13-18-115 der Miinchner Sammlung

9% Speiser 1937: 318

3 7 B. Inv. Nr. 13-18-6, 13-18-25, 13-18-28, 13-18-30, 13-18-33, 13-18-34, 13-18-36, 13-18-47, 13-18-48,
13-18-49, 13-18-51, 13-18-52, 13-18-55, 13-18-59, 13-18-61, 13-18-62, 13-18-66, 13-18-67, 13-18-68, 13-
18-69, 13-18-70, 13-18-71, 13-18-73, 13-18-78, 13-18-79, 13-18-80, 13-18-81, 13-18-82, 13-18-83, 13-18-
86, 13-18-105, 13-18-107, 13-18-122, 13-18-127, 13-18-133, 13-18-135, 13-18-137 und 13-18-138 der
Miinchner Sammlung

79 Reche 1913: 466

7 Reche 1913: 466

%8 Reche 1913: 458f,

168



M. Schuster’” und Haberland”'® zufolge stellen wellenformige und schuppenartige
Motive auf den Pfosten der Minnerhduser Wellen wiahrend der Urzeit dar, als alles von
Wasser umgeben war; konzentrische Kreise, aufgeldoste Médanderspiralen und parallel
angeordnete Reihen von Bogen und Zickzackbindern reprisentieren eine Seerosenart
(wantika). Beide Motive wiirden auf den Ménnerhauspfosten am meisten wiedergegeben
werden und an die mythische Urzeit erinnern, die von der Allgegenwart des Urzeitmeeres
geprigt war, wobei Seerosen ,,als einzige Pflanzen an der Oberfliche schwammen*’"".

Was speziell iiber Funktionen und Bedeutungen der in der Miinchner Sammlung

vertretenen Objekte vom Mittellauf des Sepik bekannt ist, wird im ndchsten Abschnitt

zusammengefasst dargestellt.

6.3 Funktion und Bedeutung der Sammlungsobjekte in Alltag und Ritual

Im folgenden Abschnitt werden jeweils zundchst Form, Aussehen sowie charakteristische
Merkmale der auch in der Miinchner Hartl-Sammlung vertretenen Gegenstinde des Sepik-
Gebietes beschrieben, bevor die in der ethnologischen Literatur festgehaltenen Funktionen
und Bedeutungen der einzelnen Objekte zusammengetragen werden, um gewissermal3en eine
Aufstellung von Verwendung, Sinnzusammenhang und kulturellem Kontext der Artefakte zu
geben, soweit diese bislang interpretiert worden sind.

Die Darstellung erfolgt dabei wie im Kapitel ,,Kultur und Gesellschaft am Mittleren
Sepik* in wechselndem Tempus, da bei einem nicht geringen Teil der Sammlungsobjekte
nicht beurteilt werden kann, ob diese in den Sepik-Kulturen gegenwirtig noch von
Bedeutung sind bzw. inwieweit eine Bedeutungsverschiebung stattgefunden hat. Es wird
jedoch davon ausgegangen, dass einige kulturelle Aspekte, etwa die Nahrungsbeschaffung
oder der Gebrauch von Topferwaren, soweit dies entschieden werden kann, sicher auch
heute noch eine Rolle spielen, wihrend andere hingegen, wie z. B. die Kopfjagd, definitiv
der Vergangenheit angehdren. Auch die hier verwendete ethnologische Literatur kann
darliber im Einzelfall keinen Aufschluss geben, da sie sich groBtenteils ebenfalls auf einen
fritheren Zeitpunkt, d. h. vor allem auf die erste Hilfte sowie die Mitte des 20. Jahrhunderts
bezieht und auch zu diesem Zeitpunkt verfasst wurde. Inwiefern gerade in den letzten 25

Jahren ein Kulturwandel in jener Region stattgefunden haben mag, kann hier nicht

799 M. Schuster 1964: 44f.
10 Haberland 1966a: 39f.; Abb. 13; 1975: 550
" Haberland 1966a: 39

169



entschieden werden, weshalb der Darstellung in verschiedenen Zeitformen’'? gemiB dem

rekonstruierbaren ethnologischen Kenntnisstand der Vorzug gegeben wird.

6.3.1 Frauenhauben (Inv. Nr. 13-18-21; 13-18-22)

Zu den von Hartl erworbenen Sammlungsobjekten in Miinchen gehdren Hauben (ioli’”; yori

oder nyauri’’’) vom Mittleren Sepik, die Kopf, Schultern und Riicken ihrer Triger
bedecken.”” Sie bestehen aus Rindenbast, welcher von den Frauen zundchst mit der
gesamten, vom mam-Baum (Hibiscus tileaceus) entfernten Rinde einige Tage gewdssert,
danach getrocknet und von der &duleren, holzigen Rinde geldst wird und dessen Fasern von
heller Farbe sind. Der Rindenbast kann jedoch auch von den Frauen schwarz, rot oder gelb
gefarbt werden, wobei ein schwarzer Farbton durch Lagern der Fasern in Schlamm, Rot
durch das Kochen der Fasern mit den Bléttern eines speziellen Baumes (awui) und Gelb
durch das ZerstoBBen von Ingwerwurzeln (kamin) erzeugt wird. Unterschiedliche Rottone
entstehen wiederum durch das Mischen von gelben und roten Farben.

Anschliefend wird der Bast von den Ménnern geschlagen und von den Frauen in

1 .
716 7 mit — durch

mehreren Strangen geflochten.” > Dabei konnen ungemusterte und ungeférbte
gefirbte Baststreifen — eingeflochtenen Mustern verzierte’'® sowie mit kleinen
eingeflochtenen Knoten oder Noppen versehene Hauben unterschieden werden, wobei die
noppenartigen Kapuzen weitaus hdufiger als die aus gefirbtem Bast geflochtenen Kappen
noch zusitzlich bemalt sind’'’. Reche’®® bemerkt, dass die bunt gemusterten Hauben
durchgehende Ornamente aufweisen, die sich also auch auf der Innenseite der Kapuzen
befinden; dagegen sind die Knoten — von den Iatmul als ,Dornen“’*! bezeichnet — und die
zusétzlichen Farbauftrige der anderen Kapuzenart nur an deren AufBlenseiten erkennbar.
Dieser Aspekt trifft auch auf die Stiicke der Miinchner Hartl-Sammlung zu und ist

nachvollziehbar, wenn bei ersteren der gefirbte Bast direkt eingeflochten ist, bei letzteren

712 vgl. Kocher Schmid 1985; Smidt 1996

> Bateson 1932: 276

"4 G. u. M. Schuster 1981b: 8; Kaufmann 2003: 302

5 Reche 1913: Taf. VI, 3-4

% G, u. M. Schuster 1981a: 3-11; Film E 1373

"' nach Kaufmann (2003: 298) nur durch die Sammlung Batesons in Cambridge dokumentiert

"8 Reche 1913: Taf. IX, 1-3; Silverman 1988: Abb. 53; Kaufmann 2003: Abb. 1; Inv. Nr. 13-18-22 der
Miinchner Hartl-Sammlung

% Luschan 1911: Fig. 32; Reche 1913: Taf. IX, 4-6; X, 1-3; Kaufmann 2003: Abb. 2; Inv. Nr. 13-18-21 der
Miinchner Hartl-Sammlung

2% Reche 1913: 79f.; 228-238

7! G.u. M. Schuster 1981b: 10

170



die Farbe jedoch nachtriaglich aufgetragen wird und somit die Gefahr des Abfirbens an der
Haubeninnenseite wéihrend der Tragens bestehen wiirde.

Die Hauben sind am oberen Ende, welches also direkt auf dem Kopf aufliegt, gefaltet
und an einer der beiden Léngsseiten zusammengenédht. An den oberen Enden befinden sich
gewoOhnlich Aufhéngeschniire, am unteren Ende laufen die Kapuzen in Fransen aus. Die
Muster sind meist linien-, zickzack- oder dreiecksformig und werden hdufig auch als
Tiergestalten, neben Krokodilen insbesondere als Eidechsen’”* oder Schlangen’®,
gedeutet.”**

Die erstmalige Herstellung einer Regenkapuze zdhlt zu den Anldssen einer naven-
Auffithrung fiir Midchen.”*

Die  durch  verschiedenfarbige,  eingeflochtene = Baststreifen = gemusterten
Kopfbedeckungen werden Kaufmann'*® zufolge vor allem von den — im Gegensatz zu den
stehend paddelnden Ménnern — im Sitzen rudernden Frauen speziell bei linger dauernden
Kanufahrten zum Zwecke des Fischfangs als Schutzkleidung gegen Witterungseinfliisse und
Moskitos getragen, weshalb sie auch als Frauenhauben, Regenkapuzen oder Sonnenschutz
bezeichnet werden.”*’” Wie Kaufmann weiter vermutet, wiirden die Hauben beim Rudern im
Stehen, wie es fiir die Méanner {iblich ist, wohl bei weitem léstiger sein als beim Rudern der
Frauen im Sitzen, welches zugleich aufgrund der Fischfangtétigkeit mit weniger Momenten
des Bewegens als des moglichst bewegungslosen Verharrens verbunden ist.”*®

Reche’® schreibt hingegen, dass er stets nur iltere Frauen, nie hingegen junge Médchen
mit den Hauben bekleidet sah, was ihn zu der Vermutung veranlasst, dass die Kapuzen als
731

weibliche Trauerkleidung verwendet werden, wie dies Bateson’”’ und Corbin

gleichermalien anfiihren.

22 Reche 1913: 80f.; Taf. IX, 4-6; X, 2; Kaufmann 2003: 307

23 G. u. M. Schuster 1981b: 10

74 Luschan 1911: 113f,; Neuhauss 1911b: 202f.; Reche 1913: 78-82; 213-216; G. u. M. Schuster 1981b: 3-14;
Film E 1374; Kaufmann 2003: 297-300
Hauser-Schaublin (1977: 150f.) zufolge tragen zumindest die Muster geflochtener Taschen unter anderem
Namen von Tieren, etwa von Schlangen, Schildkréten oder Hunden. Danach waren die Regenkapuzen
frither mit dhnlichen Mustern versehen. Nach G. u. M. Schuster (1981b: 10) wurden die Muster der von
ihnen gefilmten Frauenhauben als Schlangenmuster beschrieben.

% Bateson 1932: 275f.; 1958: 10; G. u. M. Schuster 1981a: 8

726 Kaufmann 2003: 300ff.

27 ygl. Reche 1913: 281; G. u. M. Schuster 1981b: 8; Weiss 1981: 283; 297f.

728 Weiss 1981: 214f.; Hauser-Schaublin 1985: 185; 191f.

2 Reche 1913: 81

30 Bateson 1932: 276

1 Corbin 2002: 64; Fig. 3.7

171



Dariiber hinaus spielen die Hauben Bateson’* zufolge wihrend der naven-Zeremonien
eine Rolle, wo insbesondere éltere, abgenutzte Exemplare von den Minnern, d.h.
insbesondere von den Briidern derjenigen Miitter, fiir deren Kinder ein naven veranstaltet
wird, getragen werden, um die Mutter selbst darzustellen, so dass also Mutter und
Mutterbruder durch das Tragen von Frauenhauben gleichgesetzt werden.”’

An anderer Stelle bemerkt Bateson”>* ferner, dass die Initianden tagsiiber wihrend der
Phase der Seklusion, die ihm zufolge nicht auf das Ménnerhaus beschrankt war, sondern den
Novizen erlaubte, die Nachte im Wohnhaus zu verbringen, mit Frauenhauben bedeckt durch
das Dorf liefen, um vor weiblichen Blicken geschiitzt zu werden.

Nach Angaben von G. u. M. Schuster’”> wurde in Aibom auch ein die Topfergottheit
Yuman Wusmangge verkdrperndes und mit einem menschlichen Schiddel versehenes
Maskenkostiim am Riicken mit einer Haube geschmiickt. Demzufolge trugen auch
bestimmte Maskentidnzer zur Darstellung einer mit einer Schlange — wie sie auch in den

«136 \wihrend eines

Mustern der Hauben zu finden ist — in Verbindung gebrachten ,,Urmutter
Auftritts eine mit Federn und Friichten verzierte Frauenhaube.””’ GleichermaBen sollen die
mit Noppen oder Dornen ausgestatteten Hauben bei speziellen Zeremonien eingesetzt
worden sein, da diese von den Frauen nur angefertigt zu werden schienen, wenn die Ménner
dies festlegten. In Tambunum (Kambringi) sollen jene ,,Dornen-Hauben® — vor allem

diejenigen mit zusdtzlichem Farbauftrag — ebenfalls zur Verzierung einer Maskenfigur

. 38
verwendet worden sein.’

6.3.2 Paddel (Inv. Nr. 13-18-103)

Zur Miinchner Hartl-Sammlung gehort ein aus Holz geschnitztes, spitz zulaufendes Paddel,
dessen Blatt auf einer Seite am Rand mit einem roten Zackenband bemalt ist.
Im allgemeinen werden bei den latmul drei Paddelformen unterschieden: Zum einen

kiirzere Paddel mit einem breiten, nach unten hin spitz zulaufenden Blatt, wie es auch beim

32 Bateson 1958: 12-15; Plate II-V; vgl. auch Weiss 1981: 298
73 yal. auch G. u. M. Schuster 1981b: 8f.

34 Bateson 1932: 438

335 G. u. M. Schuster 1981b: 9; Abb. 5

3 G. u. M. Schuster 1981b: 9f.

37 G. u. M. Schuster 1981b: Abb. 4

% G. u. M. Schuster 1981b: 10

172



vorliegenden Sammlungsobjekt der Fall ist;”>’

zum anderen langere Paddel, die entweder
iiber ein langgezogenes, ebenfalls zugespitztes Blatt oder aber {iber ein schmales,
schwalbenschwanzformiges, d. h. zweispitziges Blatt verfiigen.”** Alle Arten konnen sowohl
am Schaft als auch am Blatt ornamental verziert sein. Wahrend die kiirzeren Paddel von den
in der Regel im Sitzen oder Knien rudernden Frauen benutzt werden, verwenden die im
Stehen rudernden Minner die ldngeren Paddel. Der Vorteil der schwalbenschwanzformigen
Paddel wird dabei in ihrer besseren Handhabung bei schlammigem Untergrund und grof3en
Mengen von Treibholz gesehen. Zusétzlich konnen die Paddel der Ménner mit Kasuarfedern
oder Kuskusfell verziert sein.”*'

Wihrend nach Bateson’* die Frauenpaddel ohne Ornamentik im Alltag eingesetzt

74 Die mit Kasuarfedern

werden’*, dienen die am Blatt verzierten Stiicke als Tanzobjekte
geschmiickten Paddel der Ménner hingegen wurden im Gegensatz zu den nicht dekorierten,
alltdglich gebrauchten Geriten demzufolge bei Kopfjagdkanufahrten von dem vorne am Bug
stehenden Krieger verwendet, der iiberdies keine eigentlichen Waffen bei sich trug,
Speerwiirfe von Feinden aber mit dem Bambusschaft seines Paddels abzuwehren vermochte.

Da das vorliegende Stiick der Miinchner Hart-Sammlung aus dem Dorf Malu am
Oberen Sepik stammt, bleibt in Hinblick auf die Differenzierung der Paddelstile am
Mittellauf nur zu vermuten, dass es sich um ein von den Frauen (bei Tédnzen?) verwendetes
Objekt handelt.

Geschnitzt werden bei den latmul alle Formen von den Méannern, wobei die erstmalige

Herstellung eines Ruders Anlass fiir ein naven-Ritual bietet.”*

46
Wassmann’

zufolge werden Ruder, wie dargestellt, auch bei der Totenfeier eines
bedeutenden Mannes (seltener auch einer bedeutenden Frau) verwendet, indem diese neben
die mit dessen Schidel verzierte Totenfigur gelegt werden, um die Totenseele bei ihrer Reise

ins Totenland zu unterstiitzen.

39 7. B. Reche 1913: Abb. 298; Bateson 1932: Plate III b-c; Kelm 1966a: Abb. 499-500; Inv. Nr. 13-18-103
der Miinchner Hartl-Sammlung

740 7. B. Reche 1913: Abb. 300; Bateson 1932: Plate III a; f; Kelm 1968: Abb. 498

4! z. B. Bateson 1932: Plate III a; f: vgl. Kelm 1966b: Abb. 152

742 Bateson 1932: 290; vgl. Full 1909: 740; Reche 1913: 281; Taf. XXXIX, 3

7 Bateson 1932: Plate IIT b

744 Bateson 1932: Plate III ¢; vgl. Kelm 1966a: 36; Abb. 139

745 Reche 1913: 279-281; Bateson 1932: 276; 290; 1958: 7; Weiss 1981: 283; 290; Kocher Schmid 2004: 174

46 Wassmann 1982: 74-76; 116-124; 152

173



6.3.3 Topfe (Inv. Nr. 13-18-40; 13-18-41; 13-18-43; 13-18-45; 13-18-46; 13-18-47; 13-18-
48; 13-18-49; 13-18-51; 13-18-52; 13-18-54; 13-18-55; 13-18-56; 13-18-57; 13-18-59; 13-
18-61; 13-18-62; 13-18-63; 13-18-64; 13-18-66; 13-18-67; 13-18-68; 13-18-69; 13-18-70;
13-18-71; 13-18-72; 13-18-73; 13-18-75; 13-18-77; 13-18-78; 13-18-79; 13-18-80; 13-18-
81; 13-18-82; 13-18-83; 13-18-85; 13-18-86)

Zur Sammlung gehdren zahlreiche, groftenteils bemalte Topfe und Schiisseln aus Ton,
welche am Mittleren Sepik in vielfacher Variation in Gebrauch sind, im sogenannten
,»Lopferdorf“ Aibom hergestellt und von dort aus vertriecben werden. Die herausragende
Stellung Aiboms erklirt sich aus dem dortigen Tonvorkommen am FuBe eines Hiigels.”*’
Damit gilt Aibom als bedeutendster Ort der Topferwarenherstellung und des
Topferwarenhandels im Sepik-Gebiet, dessen Produkte nicht nur in den Dorfern unmittelbar
am Mittellauf, sondern dariiber hinaus auch nordlich und siidlich des Flusses, bei den Sawos
sowie zum Teil auch am Unterlauf verwendet werden. Das Handelssystem beruht dabei
vorwiegend auf Markttagen, die in Aibom selbst sowie in der Umgebung nahe der
Siedlungen am Mittleren Sepik abgehalten werden. Wie die Iatmul bei ihren noérdlichen
Nachbarn, den Sawos, Sago gegen Fisch eintauschen, tauschen sie den Sago teilweise gegen
Topferwaren der Aibom weiter, welche selbst Fischfang betreiben, hingegen iiber weniger
eigene Sagopalmbestinde verfligen. So wirken die latmul in gewisser Hinsicht auch als
Zwischenhindler fiir den Sago der Sawos und die Tonprodukte der Aibom. Zusétzlich zu
den Topfereierzeugnissen handeln die Iatmul bei den Aibom auch Betelniisse und —pfeffer
sowie diverse Friichte ein.”*®

Die Herstellung der Tonwaren gehort generell zum Téatigkeitsbereich der Frauen, wobei
jede Frau in Aibom diese Fertigkeit spétestens ab der Heirat beherrscht.”* Verzierung und
Bemalung sind zum Teil jedoch auch Aufgabe der Méanner, etwa bei den Sagovorratstopfen
und den Dachaufsitzen.”°

In der Regel werden mehrere Tonsorten, vornehmlich ein schwarzer sowie ein gelber,
zusammen mit etwas Wasser verarbeitet, das Tongefil ohne Topferscheibe in

aufeinandergesetzten Ringwiilsten gefertigt und ornamental verziert, etwa durch Einritzen

"7 G. Schuster 1987: Abb. 116

"8 M. Schuster 1969a: 141f; Stohr 1971: 98; 1987: 45f.; Hauser-Schiublin 1977: 64f; G. u. M. Schuster
1981c: 12f.; Stanek 1983: 46; G. Schuster 1987: 292-296

™ Das Geschick, groe Vorratstopfe fiir Sago zu formen, wird hingegen nur von einigen Frauen besessen (G.
Schuster 1987: 301).

30 G. u. M. Schuster 1970: 64; G. Schuster 1987: 300f.

174



oder Modellieren. Wéhrend und vor allem nach der Herstellung werden die Gefdl3e in der
Sonne getrocknet und anschlieBend auf einer Unterlage aus Palmblattrippen in mehreren
Lagen aus trockenem Holz, Gras, Palmblattscheiden und Palmbléttern rotlich gebrannt und
zur Forderung von Glanz und Haltbarkeit mit in Wasser aufgelostem Sago bestrichen,
solange sie noch nicht erkaltet sind, spdter mit schwarzer, weiler, roter und gelber Erdfarbe
bemalt.”"

Folgende Topftypen lassen sich nach G. u. M. Schuster’>” unterscheiden:

Die grof3en, offenen Schalen (gugumbe), die mit Hilfe eines Stiitzringes aus Baumrinde
sowie groflerer Tonscherben an der Wand des Wohnhauses aufgestellt werden, fungieren als
Herd, indem in ihnen Feuer entfacht wird und kleinere Tonschiisseln mit der Offaung nach
unten hineingelegt werden, welche wiederum die Stiitzen flir dariiber gestellte Kochtopfe
oder Backschalen bilden;”® auf diese Weise wird ein Ubertreten von Flammen oder Glut auf

die Hauswand verhindert. Reche”>*

nahm dagegen an, dass jene Feuerschalen nur in den
Minnerhiusern verwendet wiirden.””

Kleinere Feuerschalen”® befinden sich auch in den Kanus, wo sie als Feuer- und
Wirmequelle, Kochstelle und Moskitoschutz dienen. Verheiratete Frauen besitzen in der
Regel jeweils ein oder zwei gugumbe; auch den jungen Mannern wird wéhrend der Initiation
eine Feuerschale iibergeben.”’

Zum Backen von Sagofladen in der groBBen Feuerschale gugumbe wird eine spezielle
Backschale (yaintshe) verwendet, die relativ flach und wenig gewdlbt ist und an den beiden
Enden spitzoval zuliuft.””® Sobald die Backschale in der Feuerschale erhitzt ist, wird das

Sagomehl dazugegeben und mit einer halbierten Kokosnussschale zu Fladen verarbeitet.”

31 Reche 1913: 184; 226fF.; Roesicke 1914: 514; M. Schuster 1963: Film E 461; 1969a: 142; G. u. M. Schuster
1975a: Film E 1368; 1975b: Film E 1369; G. Schuster 1987: 291f.; 300-312; Abb. 105-112; vgl. auch
Behrmann 1922: 230f.

2 Stadtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main 1964: 49; M. Schuster 1969a: 142-145; G.
Schuster 1987: 296-300

733 7. B. Reche 1913: Abb. 170; Kelm 1966a: Abb. 300; M. Schuster 1969a: Abb. 1-6; G. Schuster 1987: Abb.
100; 103; 113-114

3 Reche 1913: 200f.

33 ygl. auch Roesicke 1914: 514

736 M. Schuster 1969a: Abb. 4

7 ygl. auch Schindlbeck 1980: 249

38 7 B. Reche 1913: Taf. XLII, 7; Kelm 1966a: Abb. 303; Stidtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am
Main 1964: 49; Schuster 1969a: Abb. 17-18; Inv. Nr. 13-18-41, 13-18-52, 13-18-55 der Miinchner Hartl-
Sammlung; vgl. auch Roesicke 1914: 514

% ygl. auch Schindlbeck 1980: 250-253

175



Von den Sagovorratstopfen (au) existieren grole und hohe Exemplare mit langem,
schmalem Hals (damarau)’®, in welchen gerducherter Sago bzw. Sagomehl iiber einen
lingeren Zeitraum aufbewahrt wird sowie kleinere und bauchigere Formen mit kiirzerem,

weiterem Hals (noranggau)’®

fiir frischen, feuchten und unmittelbar verwendeten Sago;
dariiber hinaus wird der noranggau ebenso als Kochtopf benutzt, der zusammen mit der
darin zubereiteten Speise auch als Geschenkgabe dienen kann. So erhalten einen solchen
Topf auch diejenigen Minner, welche bei der Initiation die Narbentatauierung durchfiihren
und wihrend der daran anschlieBenden Seklusionsphase der Initianden bei diesen im

. . 62
Minnerhaus verweilen. Auch Reche’

sah Sagovorratstopfe in einem Mannerhaus. Stirbt ein
Mitglied einer Moiety, bereitet diese fiir die andere Dorthélfte ebenfalls eine Speise in einem
noranggau zu.

Der Deckel eines Sagovorratstopfes (sembuk au) besitzt die Form einer Schiissel und
trigt bisweilen zusitzlich einen konischen, fuzhnlichen Aufsatz.’®

Anders als die noranggau verfiigen die in verschiedenen GroBen vorkommenden,
gewoOhnlichen und mit Griffen versehenen Kochtopfe (sero oder serau) iiber keinen oder nur
einen duBerst kurzen Hals, weisen hingegen wie die Sagovorratstopfe eine bauchige Form
auf.’*" Ein kambio genannter Kochtopf’® ist wiederum von weniger bauchiger, dafiir von
flacherer, breiterer und gréBerer Form und wird fiir die Zubereitung von Krokodil- und
Schweinefleisch innerhalb eines festlichen Rahmens sowie frither zum Auskochen von
Kopfjagdschideln genutzt.

Sagosuppe, die zusammen mit Kokosraspeln und Blittern zubereitet und ntshanggui
genannt wird, wird aus einer ovalen oder auch runden Schiissel namens ntshangguige

gegessen.’® Jene Essschiisseln sind M. Schuster’®’

zufolge mitunter nur schwer von den
Deckeln fiir Sagovorratstopfe (sembuk au) abzugrenzen, welche teilweise gleichermafien als

Essgeschirr flir die Sagosuppe sowie auch zur Nahrungszubereitung dienen. Letztere

70 7. B. Luschan 1911: Fig. 1; Reche 1913: Taf. XLV, 3; M. Schuster 1969a: Abb. 7-10; 22; Linton/Wingert
1972: 104; G. Schuster 1987: Abb. 102; Inv. Nr. 13-18-54, 13-18-63 und 13-18-64 der Miinchner Hartl-
Sammlung; vgl. auch Roesicke 1914: 514

1 7. B. Kelm 1966a: Abb. 319; 321; M. Schuster 1969a: Abb. 11-15; G. Schuster 1987: Abb. 100; 102; 115;
Inv. Nr. 13-18-56 und 13-18-75 der Miinchner Hartl-Sammlung?

762 Reche 1913: 207

763 7. B. Kelm 1966a: Abb. 349-352; M. Schuster 1969a: Abb. 15; G. Schuster 1987: Abb. 100; 102; 13-18-43,
13-18-45, 13-18-47, 13-18-48, 13-18-61 und 13-18-69 der Miinchner Hartl-Sammlung?

7% 7. B. Reche 1913: Abb. 172-176; Kelm 1966a: Abb. 287-298; M. Schuster 1969a: Abb. 19; G. Schuster
1987: Abb. 103; vgl. auch Roesicke 1914: 514

765 7. B. M. Schuster 1969a: Abb. 20

766 7. B. Reche 1913: Abb. 169; Kelm 1966a: Abb. 304-305; M. Schuster 1969a: Abb. 16; Inv. Nr. 13-18-43,
13-18-45, 13-18-48, 13-18-51, 13-18-61, 13-18-71, 13-18-73 und 13-18-83 der Miinchner Hartl-Sammlung?

7 M. Schuster 1969a: 144

176



beschreibt auch Neuhauss’®® bereits als ,,schiisselformige Topfdeckel“, Luschan’® nennt sie
— mit Bezug auf Neuhauss — ,,schalenformige Deckel” und bemerkt (nach einer miindlichen
Mitteilung von Neuhauss), dieser habe sie als Abdeckung eines groflen, mit einem
Schweinegesicht verzierten Tongefdles gesehen. Dass jene sembuk au jedoch nur als
Topfdeckel verwendet werden, hilt schon Reche fiir unwahrscheinlich und nimmt damit
bereits M. Schusters wesentlich spétere Angaben vorweg: ,,Aus dem Umstande, da3 man ein
Gefill als Deckel benutzt findet, kann man doch aber nicht schlieBen, daf} diese GefilBart
meist als Deckel verwendet wird.“’”° Er geht vielmehr davon aus, dass auch die Topfdeckel
als Essschalen gebraucht werden — auch deshalb, weil diese Gefille ,sich [...] in so
ungeheurer Menge finden, dafl auf jeden groBeren Topf schitzungsweise 10 Deckel
kommen; [...] sie waren so im Uberflu vorhanden, daB man sie in vielen Dérfern gleich in
Mengen herbeischleppte und ohne vieles Handeln fiir ein Billiges vertauschte®’’!. Deutlich
wird bei dieser bereits frith gefiihrten Diskussion jedenfalls die komplizierte Differenzierung
zwischen den Essschiisseln ntshangguige sowie den Sagovorratstopfdeckeln sembuk au,
welche ebenso als Essgeschirr eingesetzt werden kdnnen.

An anderer Stelle filhrt M. Schuster’’* iiberdies noch spitzbodige oder auch als
konisch’” umschriebene Schiisseln an, die in seiner spiteren Einteilung’™* sowie in der
Kategorisierung G. Schusters’”> fehlen. Demnach werden die Schiisseln mit spitzem Boden —

er nennt sie auch ,,Sago-Schiisseln“776

— zur Herstellung von Sagobrei verwendet, Kocher
Schmid bezeichnet sie als ,Speiseschalen fiir Sago-Gerichte*’”’. Da in diesem
Zusammenhang von M. Schuster’”® weiterhin die Deckel der Sagovorratstopfe als ,hutartig®
beschrieben werden’””, wird eine Differenzierung nicht nur zwischen Essschiisseln und

Sagovorratstopfdeckeln, sondern dariiber hinaus auch deren Abgrenzung zu den

78 Neuhauss 1911b: 328f,

7% Luschan 1911: 105f.

10 Reche 1913: 187

" Reche 1913: 1871,

72 M. Schuster 1964: 42f.; 78f.; vgl. auch Inv. Nr. 13-18-46, 13-18-49, 13-18-59, 13-18-62, 13-18-66, 13-18-
67, 13-18-68, 13-18-70, 13-18-78, 13-18-79, 13-18-80, 13-18-81, 13-18-82 und 13-18-86 der Miinchner
Hartl-Sammlung

73 Reche 1913: 187ff.; Kelm 1966a: 38; Texte zu Abb. 333-348; Kocher Schmid 1985: 186; Stohr 1987: 46

774 M. Schuster 1969a

"> G. Schuster 1987

776 M. Schuster 1964: 78

777 Kocher Schmid 1985: 186f.; vgl. auch Stéhr 1987: 46

78 M. Schuster 1964: 43

7 vgl. hierzu auch Inv. Nr. 13-18-47 und 13-18-69 der Miinchner Hartl-Sammlung

177



spitzbodigen Sagoschiisseln problematisch.”® Hergestellt werden die spitzbodigen Schiisseln
nicht in Aibom, sondern im nordlichen Hinterland des Mittelsepik-Gebietes in den Dérfern
Koiwut und Kamangauwi der ostlichen Sawos-Region. Neuhauss™' zufolge werden Topfe
mit spitz zulaufendem Boden von Aschehaufen gestiitzt bzw. in geflochtene Pandanusringe
gestellt.

Anzumerken bleibt, dass die eindeutige Zuordnung der Topfe aus der Miinchner Hartl-
Sammlung zu der vor allem von M. Schuster vorgenommenen Unterteilung schwierig bleibt,
da sowohl exakte Sammlerangaben zur Funktion der GefiBle fehlen als auch deren
Verwendungszweck, wie dargestellt wurde, allgemein variieren kann.

Einige Objekte konnen jedoch als yaintshe-Backschalen zum Backen von Sagofladen
(Inv. Nr. 13-18-41; 13-18-52; 13-18-55), als damarau genannte Sagovorratstopfe fiir
Sagomehl (Inv. Nr. 13-18-54; 13-18-63; 13-18-64), als sembuk au bezeichnete
Sagovorratstopfsdeckel (Inv. Nr. 13-18-47; 13-18-69), als ntshangguige genannte
Essschiisseln fiir Sagosuppe (Inv. Nr. 13-18-73) sowie als spitzbodige Sagoschiisseln zur
Herstellung von Sagobrei bzw. als Speiseschalen flir Sagogerichte (Inv. Nr. 13-18-46;. 13-
18-49; 13-18-59; 13-18-62; 13-18-66; 13-18-67; 13-18-68; 13-18-70; 13-18-78; 13-18-79;
13-18-80; 13-18-81; 13-18-82; 13-18-86) identifiziert werden.

SchlieBlich sind auch die ténernen Dachaufsitze’®* (kwangu wewi’®; koangguobi’®®) in
gewisser Hinsicht zu den Topfformen zu rechnen, indem Vogel- und Menschenfigur bzw.
eine andere Verzierung auf einem dem Kochtopf sero dhnlichen und nach unten hin
gedffneten GefiB angebracht sind.”®® Sie werden jedoch in einem eigenen Abschnitt (Kap.
6.3.9) besprochen.

Verziert sind die Tongefile mit verschiedenen Gesichtern und Ornamenten.
Unterschieden wird dabei zwischen menschlichen, als Buschgeist (winjumbu) interpretierten
Gesichtern mit schlaufenformiger, gezackter Nase'™’, welche als die auf Biumen
angesiedelte Schmarotzerpflanze mimabwat und als Haut jener Buschgeister aufgefasst

wird”®’, sowie tiergestaltigen Gesichtern von Vogeln bzw. Adlern mit scharfkantiger,

80 ygl. auch Luschan 1911: Fig. 3-10; Reche 1913: 196ff.; Taf. LXII, 2-3; Kelm 1966a: Abb. 333-346; 348;
Kocher Schmid 1985: 187; Abb. 52

81 Neuhauss 1911b: 252

"2 Inv. Nr. 12-30-2 und 13-18-13 der Miinchner Hartl-Sammlung

783 Bateson 1932: 453

8 G. Schuster 1987: 300

85 M. Schuster 1969a: 144f.; G. Schuster 1987: 300

786 7. B. M. Schuster 1969a: Abb. 9-10; 15; G. Schuster 1987: Abb. 115

87 vgl. auch M. Schuster 1969a: Abb. 7-8; G. Schuster 1987: Abb. 115

178



. . 38 . . .
schnabelihnlicher Nase’®®, von Enten mit konkaver Nase und breiten Nasenfliigeln und
. e . . 90 . .
von Schweinen mit riisselformiger Nase”’; dariiber hinaus treten jiingere bzw. modernere

1

Varianten mit Gesichtern dhnlich den aus Holz geschnitzten mai-Masken”' sowie in ihren

72 shnliche Stiicke auf,

Formen den iibermodellierten Menschenschéddeln

Die einzelnen Gesichter verkorpern also Geistwesen und sind in verschieden stark
ausgeprigter Variation auf den jeweiligen GefaBtypen dargestellt, wobei zu beachten ist,
dass die Gesichter in Abhidngigkeit von der GefaBform unterschiedliche Bedeutungen
besitzen konnen, d.h. also unterschiedlich interpretiert werden und verschiedene
mythologische Wesen reprisentieren. Die Art des Tontopfes spielt bei der Zuordnung
folglich eine herausragende Rolle.””

So zeigen die menschen- oder tiergestaltigen Verzierungen an der gezackten, an einer
Stelle besonders spitz zulaufenden Innenseite der Feuerschalen gugumbe vor allem Enten-,
aber auch Adler-, Schweine- und Buschgeistgesichter. Wéahrend sowohl die Enten- als auch
die Adler- und Buschgeistdarstellungen auf den gugumbe die Topferfrau Kolimangge
darstellen, deren tierische Erscheinungsform vor allem die Ente man ist, reprisentiert das
Schweinegesicht Temenggenbo bzw. Antimangge, die Schwester Kolimangges bzw. Yuman
Wusmangges. Die am oberen Rand der Feuerschalen verlaufenden Zacken gelten ebenso wie
die bereits erwdhnten biigel- oder schlaufenformigen und gezackten Nasen als Haut der
Buschgeister, zu welchen also auch Kolimangge bzw. Yuman Wusmangge sowie Meintu
bzw. Auntambui gerechnet werden.””*

Auf den Halszonen der hohen Sagovorratstopfe damarau kommen Buschgeist-,
Schweine’ -, Adler’*’-, Schidel- und Maskengesichter vor, wohingegen auf den kleineren
noranggau lediglich Buschgeister-, Adler- und Maskengesichter vertreten sind, Schweine-

und Schédelgesichter also  fehlen. Adler-, Schwein- und Buschgeistgesichter

vergegenwairtigen die mythische und kannibalistische Adlergestalt Meintu bzw. Auntambui.

88 7 B. Reche 1913: Taf. XLV, 3; M. Schuster 1969a: Abb. 11-13; G. Schuster 1987: Abb. 112; Inv. Nr. 13-
18-63 und 13-18-85 der Miinchner Hartl-Sammlung

8 7. B. M. Schuster 1969a: Abb. 2; 4; G. Schuster 1987: Abb. 113

70 7. B. Luschan 1911: Fig. 1-2; Reche 1913: Taf. XLV, 4; XLVI, 1; M. Schuster 1969a: Abb. 7-8; Heermann
1977: Abb. 108; Kocher Schmid 1985: Abb. 53; G. Schuster 1987: Abb. 114; Inv. Nr. 13-18-64 der
Miinchner Hartl-Sammlung

M. Schuster 1969a: Abb. 14

2 M. Schuster 1969a: Abb. 22

793 M. Schuster 1969a: 145; G. Schuster 1987: 314

74 M. Schuster 1969a: 146; G. Schuster 1987: 322; 324f.

3 yel. Inv. Nr. 13-18-64 der Miinchner Hartl-Sammlung

%8 yol. Inv. Nr. 13-18-63 der Miinchner Hartl-Sammlung

179



Einige Informanten M. Schusters’ differenzierten in diesem Zusammenhang weiter
zwischen den groBeren Sagovorratstopfen damarau als Vergegenwértigungen Meintus bzw.
Auntambuis sowie den kleineren noranggau als Repridsentationen des jiingeren Bruders
Meintus bzw. Auntambuis, welcher den Namen Kongguntambui trigt.”®

Die bereits stark aufgelosten und vor allem ornamental durch Finger- oder
Stabcheneindriicke sowie Zacken dargestellten Gesichter an den beiden spitzovalen Enden
der Sagobackschalen yaintshe zeigen vor allem das Geistwesen Tshambeyainshe, eine
Tochter Yuman Wusmangges.’”

Die Kochtopfe sero, die Essschiisseln ntshangguige sowie die Deckel der
Sagovorratstopfe sembuk au sind an den Auflenseiten ebenfalls vorrangig mit geometrischen

800
und

803
, was M. Schuster

Ornamenten oder stark abstrakten Gesichtselementen verziert; Essschiisseln

1 802

Sagobackschalen®' sind bisweilen auch an der Innenseite bemalt
aufgrund der Verwendung wasserloslicher Erdfarben zu der Annahme veranlasst, dass diese
vornehmlich bei rituellen Anldssen eingesetzt werden oder, wie G. Schuster® erginzt, als
Geschenkgabe oder Mitgift dienen. Nach einer Mythenversion®”” sind auf den sero ebenfalls
Darstellungen des Meintu abgebildet, auf den ntshangguige und kambio hingegen Paliboli
und auf den sembuk au Tambunai, Kinder der Yuman Wusmangge. Wie G. Schuster®*
bemerkt, tragen flache, offene Tonschalen weibliche, hohe, geschlossene Topfe hingegen
méannliche Namen, so dass es sich bei Paliboli und Tambunai wohl um Tdchter Yumans
handelt.

Auf den Unterseiten der spitzbodigen Sagoschiisseln befinden sich ebenfalls bemalte,
menschliche Gesichter sowie Ornamente.*”’
Die mit der mythischen Gestalt Kolimangge bzw. Yuman Wusmangge in Verbindung

stehende ,,Topfermythe* wurde im Abschnitt iiber die Mythologie (Kap. 4.5) bereits

7M. Schuster 1969a: 145f.

7% val. auch G. Schuster 1987: 320-326

9 G. Schuster 1987: 314; 322; 327f.; vgl. auch M. Schuster 1969a: 151f.

800 7. B. Kelm 1966a: Abb. 304-305; M. Schuster 1969a: Abb. 16; Inv. Nr. 13-18-73 der Miinchner Hartl-
Sammlung

%1 M. Schuster 1969a: Abb. 18; Inv. Nr. 13-18-41, 13-18-52, 13-18-55 der Miinchner Hartl-Sammlung

%02 vgl. auch Kelm 1966a: Abb. 306

803 M. Schuster 1969a: 145

8% G. Schuster 1987: 310

805 M. Schuster 1969a: 147; G. Schuster 1987: 322

806 G. Schuster 1987: 323; 326

7M. Schuster 1964: 78f.; Inv. Nr. 13-18-46, 13-18-49, 13-18-59, 13-18-62, 13-18-66, 13-18-67, 13-18-68,
13-18-70, 13-18-78, 13-18-79, 13-18-80, 13-18-81, 13-18-82 und 13-18-86 der Miinchner Hartl-Sammlung

180



geschildert.*”® Danach stellte jene kannibalistische Topferfrau in der Urzeit alle TongefiBe,
welche als ihre Kinder gelten, ohne groBen Arbeitsaufwand her, bis diesem Zustand durch
den ersten Geschlechtsverkehr ein Ende bereitet, und von diesem Zeitpunkt an das Topfern
ebenso wie das Gebédren Aufgabe der Frauen wurde. Kolimangge selbst wurde wieder zu
Erde bzw. Ton, so dass jedes gefertigte Gefal bis zum heutigen Tag immer auch zu einem
Teil aus Kolimangges Korper besteht. Auch der Boden Aiboms sowie der Hiigel zum Abbau
der Tonvorkommen werden als Teil Kolimangges aufgefasst. Des weiteren trigt eine Spitze
des Aibom-Hiigels den Namen Yuman, eine andere den Namen Temenggenbo, der
Schwester Kolimangges bzw. Yuman Wusmangges.

Mit dem Verschwinden Kolimangges steht weiterhin die Entstehung von Nutzpflanzen
in Zusammenhang, die aus der Erde Kolimangges hervorgehen oder — nach einer anderen
Mythenversion — ihrem Korper bzw. Kopf entspringen. Kolimangge und Yuman
Wusmangge werden auch mit den mythischen Gestalten Wiremangge, Mempintshaua und
Ntshambeyaintshe verglichen; Mempintshaua wiederum spielt in einer Version des
Schopfungsmythos eine Rolle, indem sie dort zusammen mit dem Krokodilmann
Mandanggu den Beginn der Helligkeit bewirkte, alle Erscheinungen benannte und den
Moieties zuordnete.*”” Eine dhnliche Mythe existiert auch in Kanganamun bei den Zentral-
latmul, wo die Topferfrau Korimangge als Schwester des Urzeitheros” und
Schopferkrokodils Twotmeri gilt; auch nach dieser Version beendete ein Geschlechtsakt die
leichte und schopferische Art der Tonwarenherstellung, so dass diese in der Folge von den
Frauen angefertigt werden mussten, und sich Zwietracht und Tod unter den Menschen
ausbreiteten (Kap. 4.5) 810

Nach der von einem menschlichen Bruderpaar durchgefiihrten Tétung des ebenfalls
kannibalistischen Adlers Meintu bzw. Auntambui, der in den Mythen bisweilen als Sohn der
ersten gebdrenden Frau und Urmutter Wiremangge bzw. Kolimangge oder zumindest als mit

811

ihr verwandt betrachtet wird, lebten viele Menschen in Aibom (Kap. 4.5)." " Zudem soll

Meintu mithilfe eines Stockes den Hiigel von Aibom gefestigt und den ersten
Sagovorratstopf gefertigt haben, bevor Kolimangge alle weiteren TongefiBe herstellte.*'*
Die laut einer Mythe aus Aibom nach dem Verschwinden Kolimangges bzw. Yuman

Wusmangges ihr zu Ehren angefertigte Maskenfigur wurde, wie bereits erwéhnt, mit dem

898 M. Schuster 1969a: 146-151; G. u. M. Schuster 1970: 64; G. Schuster 1987: 314-328
%09 M. Schuster 1969a: 151-156; vgl. auch Wassmann 1982: 173; 230f.; 235

810 Haberland 1966a: 28-31; 1969: 160f.

11 M. Schuster 1969a: 154f.; vgl. auch Stanek 1982: 114-124; Wassmann 1982: 247-251
812 G. Schuster 1987: 326ff.

181



Schidel eines Feindes verziert. Auch die Bléitter und Wurzeln der Schmarotzerpflanze
mimabwat, welche als Buschgeisterhaut gelten, wurden fiir das Maskenkostiim verwendet.®"
Die mit jener Maske durchgefiihrten, von Floten und Handtrommeln begleiteten Zeremonien
fanden so nach dem Tod eines bedeutenden Mannes oder dem Bau eines neuen
Mainnerhauses innerhalb einer errichteten Umzéunung vor dem Ménnerhaus statt, wo die
Maskenfigur der Reihe nach von mehreren Médnnern getragen und prasentiert wurde. Der
Bau eines neuen Minnerhauses war ebenfalls mit der Tétung eines Feindes verbunden,

814 815 : :
Nach Bateson™ ~ wiederum wurde, wie ebenfalls

welcher von den Pfihlen erdriickt wurde.
bereits geschildert, nach einer erfolgreichen Kopfjagd ein Ritus mit einer einen Adler
darstellenden Maske durchgefiihrt, welcher als Beweis flir die Kampfkraft des Dorfes gilt.
Gleichermafen ist jener Adler — dann wiederum explizit als Meintu bzw. Auntambui
bezeichnet — in den Dachaufsitzen der Mannerhéduser verkorpert, welche ebenso als Sinnbild

fiir Tapferkeit und Kopfjagd gelten.®'°

6.3.4 Hocker (Inv. Nr. 13-18-25) und Sitzbank (Inv. Nr. 13-18-133)

Hocker und Sitzbénke befinden sich sowohl in den Wohn- als auch in den Méannerhdusern
des Mittleren Sepik-Gebietes, wobei anzumerken ist, dass Stiihle und andere Sitzmobel in
Neuguinea bzw. Melanesien allgemein sehr selten sind, wie Schlaginhaufen®’, Neuhauss®'®,
Reche®”, Bateson®’, Gardi®*! und Stohr®** hervorheben. Beide Objekttypen werden aus dem
Ganzen eines Stammes geschnitzt und sind héufig mit Ornamenten schwarz, weif3, rot und
gelb bemalt. Die Sitzfliche der rechteckigen Bidnke wird dabei von den flachen
Seitenwinden getragen und liuft an den beiden Seitenenden bisweilen in einer Tier-*** oder
auch Menschenfigur®** aus.*”> Die runden Hocker verfiigen iiber eine halbkugelformige

Sitzfliche und einen ebensolchen Sockel, welche durch mehrere, leicht nach aullen

$13 M. Schuster 1969a: Abb. 21; 23-24

819 M. Schuster 1969a: 149ff.; G. Schuster 1987: 323f.; vgl. auch Wassmann 1982: 143; Spearritt 1990: 535f.

¥15 Bateson 1958: 140

816 Wirz 1954b: 99; M. Schuster 1964: 46

817 Schlaginhaufen 1910a: 6

818 Neuhauss 1911b: 328

819 Reche 1913: 162

520 Bateson 1932: 259

21 Gardi 1956: 45

822 Stohr 1987: 37

823 7. B. Schlaginhaufen 1910a: Fig. G; Reche 1913: Abb. 103-104; Fuhrmann 1922: 57; Kelm 1966a: Abb.
468; 470-472

824 7. B. Reche 1913: Abb. 103

823 7. B. Kelm 1966a: Abb. 473; Inv. Nr. 13-18-133 der Miinchner Hartl-Sammlung

182



gewdlbte, teilweise menschen-"*® oder tiergestaltige®™’ Streben miteinander verbunden
sind.***

In den Minnerhdusern befinden sich die zum Klanbesitz gehdrenden Sitzbanke und
Hocker entlang den Seiten neben den ebenfalls klanzugehdrigen Méadnnerhauspfosten und den
Feuerstellen, so dass jedem Klan ein eigener Sitzbereich zugeordnet ist.*** Silverman zufolge
dienen die Stiihle deshalb zusammen mit den Sitzplattformen und den Feuerstellen innerhalb

des Méannerhauses

,»as the foci and boundaries for men’s political and ritual events. Since only men can
enter the cult house and enact its totemic ceremonies, these three expressions of
leadership imply that men alone ,sit’ at the center of sociocosmic order and define its
limits*®,

So werden die Hocker also bei den im Méannerhaus abgehaltenen Aktivitdten als Sitzmdbel
benutzt, etwa auch bei den rituellen Streitgesprichen.®'

Nach Bateson®” brachte einer der Novizen zu Beginn der Initiationsphase als
Aufforderung an die Initiatoren einen Hocker vom Jiinglings- ins Méannerhaus, und wéhrend
der Seklusion wurde den Initianden neben einer Sanduhrtrommel, einer Trompete, einer
Nackenstiitze und einem verzierten Kalkbehélter auch ein Hocker tlibergeben. Bei Silverman
ist zu erfahren, dass die Novizen in den ersten Stadien der Initiation auf dem Boden sitzen
,when they are feminized and infantilized*®***.

Hocker in den Wohnhiusern bezeichnen Stanek™* zufolge den Bereich der Ménner und

werden nur von diesen hergestellt und zum Sitzen verwendet, wahrend die Frauen auf dem

Boden sitzen.

826 7. B. Reche 1913: Abb. 100; Kussmaul 1969: Kat. Nr. 35, vgl. auch Kelm 1966a: Abb. 466

827 7. B. Reche 1913: Abb. 100-101; Wirz 1954a: 11f; 16; Kelm 1966a: Abb. 464; Kussmaul 1969: Kat. Nr.
35; Stohr 1987: Abb. 15

828 7. B. Schlaginhaufen 1910a: Taf. 1, Fig. 2; Reche 1913: Abb. 99; Kelm 1966a: Abb. 465; 467; Inv. Nr. 13-
18-25 der Miinchner Hartl-Sammlung

829 Behrmann 1922: 73; Biihler 1969: 110; Mead 1977: 237; Stanek 1987: 630; 634; Abb. 169-170; Coiffier
1990: 492; vgl. auch Stanek 1994: 225f.

830 Silverman 2001a: 75

831 Schlenker 1984a: Film E 2293; Stanek 1987: Abb. 168-171

832 Bateson 1932: 436-439

833 Silverman 2001a: 76

834 Stanek 1982: 66f.; 1983: 196; vgl. auch Weiss 1981: 49; Silverman 2001a: 76

183



6.3.5 Nackenstiitze (Inv. Nr. 13-18-104)

Nackenstiitzen oder Kopfbdnke sind aus Holz geschnitzt, wobei zwischen zwei Formen
unterschieden werden kann: Einteilige Stiicke, bei denen die vier Fiile aus demselben
Holzstiick geschnitzt sind®” sowie Objekte, bei welchen beide Beinpaare aus einem
gebogenen und mit einer Rotangschlaufe versehenen Rotangrohr gebildet werden™, wobei

837

der zweite Typ hiufiger vorzukommen scheint.””" Die beiden Enden der Nackenstiitzen sind

in der Regel in Form von Menschenfiguren®*®, Tierképfen bzw. ganzen Tieren mit Kopf und

? oder Schweinen® geschnitzt und

Schwanz an den jeweiligen Enden, etwa Krokodilen®
treten auch in Kombinationen, wie Mensch und Krokodil**', Krokodil und Schwein®? oder
Mensch und Schildkréte®” auf.*** Bei einigen Objekten sind die Tierdarstellungen nicht
eindeutig interpretierbar.®*> Meist sind die Nackenstiitzen mit Ornamenten verziert sowie
welil}, rot und schwarz bemalt.

Bei Bateson®® heiBt es, dass die Initianden wihrend der Seklusion Nackenstiitzen

erhielten. Wardwell®¥’

zufolge handelt es sich bei den Nackenstiitzen um rituelle Objekte,
welche ,,magische* Fahigkeiten besitzen, was er jedoch nicht niher ausfiihrt. Ebenso wie bei
ihm 148t sich auch bei Stohr®*® vermuten, dass diese auch im Alltag als Kopfbinke zum

849 befinden sie sich in den Wohnhiusern. Ob die

Schlafen verwendet werden; nach Reche
Nackenstiitzen jedoch auch im Ménnerhaus aufbewahrt werden und dort etwa vor
bestimmten Anldssen als eine Art ,,Kraftbehélter® dienen, bleibt ungeklért; ebenso, ob sie —
dhnlich wie Bénke und Hocker lediglich Sitzmobel flir die Ménner darstellen — nur von den

Minnern verwendet werden, was jedoch aufgrund ihrer Rolle wahrend der Initiation

833 7. B. Kelm 1966a: Abb. 469; vgl. auch Abb. 474

836 7. B. Reche 1913: Abb. 86; Kelm 1966a: Abb. 475-488; Inv. Nr. 13-18-104 der Miinchner Hartl-SammIlung

37 vgl. Reche 1913: 157

838 7. B. Kelm 1966a: Abb. 476

839 2. B. Kelm 1966a: Abb. 469; 478-479; 481; 483-486; 488; Heermann 1977: Abb. 14; vgl. auch Wirz 1954a:
11f,

840 7. B. Reche 1913: Abb. 86

841 7. B. Kelm 1966a: Abb. 475

842 7. B. Kelm 1966a: Abb. 480; 482

843 7. B. Kelm 1966a: Abb. 487

%44 vgl. auch Wirz 1954a: 16

#5 7. B. Kelm 1966a: Abb. 478-479; 481; 483; Inv. Nr. 13-18-104 der Miinchner Hartl-SammIlung

84 Bateson 1932: 438f.

847 Wardwell 1989: 7f.

848 Stohr 1987: 45

849 Reche 1913: 156

184



850

immerhin anzunehmen bleibt.””" Ein Bezug der dargestellten Menschen- und Tierfiguren zu

bestimmten Klanahnen oder totemistischen Aspekten ist zu vermuten.

6.3.6 Kalkbehélter (Inv. Nr. 13-18-17; 13-18-35; 13-18-110)

Zu den materiellen Kulturgiitern gehdren weiterhin sogenannte Kalkbehilter (yabu®’

), in
welchen aus durch Brennen von Miesmuschelschalen gewonnenes und ungeldschtes
Kalkpulver aufbewahrt wird, das mittels eines Spatels am oberen, herausnehmbaren Stiick
der Behilter dosiert und zusammen mit Betelniissen (Areka) und den Blittern des
Betelpfeffers (min), einer Schlingpflanze, als leicht anregendes und berauschendes
Genussmittel gekaut wird. Das Kalkpulver erfiillt dabei den Zweck, den scharfen
Geschmack der Betelbestandteile abzumildern und die belebende Wirkung der Betelnuss —
aufgrund einer chemischen Reaktion®* — zu unterstiitzen; der Betelpfeffer gibt dem Ganzen
einen besonderen Geschmack. Das Kalkbrennen ist Aufgabe der Frauen.*>

Wihrend es sich bei den Behiltern aus Bambusrohr um sehr schmale, schlanke und
langgezogene Gefidle handelt, weisen im Gegensatz dazu die Kalebassen aus Flaschenkiirbis
eine bauchige Form auf. Beide Arten von Kalkbehidltern sind hdufig mit vielfiltigen
ornamentalen und anthropomorphen Brand- und Ritzmustern®™* verziert, die aus Rotang
gefertigten Verbindungsstiicke oder ,,Manschetten®>” der Gefife konnen schwarz, weif und
rot bemalt sein. In die Kalebassen sind bisweilen auch Muscheln oder Schneckenschalen

856

eingelegt.””” Die Spatel sind aus Holz oder Knochen gefertigt und laufen bei den aus

Bambusrohr gefertigten Stiicken nach oben hin hiufig in einem geschnitzten Ornament®’,

meist jedoch in einer Vogel-**, Krokodil-** oder Vogel-Krokodilgestalt*® aus. Dariiber

%20 vgl. Silverman 2001a: 75

%1 G. u. M. Schuster 1981c: 8

%32 G. u. M. Schuster 1981c: 6

%53 Neuhauss 1911b: 277; Reche 1913: 251f.; Roesicke 1914: 513; Gardi/Biihler 1958: 44; G. u. M. Schuster
1981c: 3-17; Film E 1379; Schlenker 1984b: Film E 2710

$54 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. I’-L*; O’-P*; Reche 1913: Abb. 251- 253; 255; 257; 261; 264-265; Bateson
1932: Plate IV; Gardi/Biihler 1958: 44f.; Stidtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main 1964:
81; Kelm 1966a: 13; Abb. 430-431; 438; 441; Kaufmann 1975: Abb. 87; Greub 1985: Abb. 38-39

%53 Kelm 1966a: Text zu Abb. 421

836 7. B. Greub 1985: Abb. 40; Inv. Nr. 13-18-17 der Miinchner Hartl-Sammlung

857 7. B. Reche 1913: Abb. 275; Kelm 1966a: Abb. 433; 1968: Abb. 478; Greub 1985: Abb. 41; Stdhr 1987: K
52; Inv. Nr. 13-18-110 der Miinchner Hartl-Sammlung

558 7. B. Neuhauss 1911b: Fig. 231; Reche 1913: Abb. 254; 258; 277; Kelm 1966a: Abb. 423; 426-429; 432;
434-437; 439; 1968: Abb. 479-480; Biihler 1969: Abb. 49; Linton/Wingert 1972: 114; Heermann 1977:
Abb. 11-12; Greub 1985: Abb. 42-43; Inv. Nr. 13-18-35 der Miinchner Hartl-Sammlung

859 7. B. Heermann 1977: Abb. 16

185



hinaus kann das Zierstiick der Stdbchen, die Spatel selbst wie auch das Verbindungsstiick am
oberen Ende der Kalkbehilter mit Federn, Rotangringen o. 4. geschmiickt sein.*'

Biihler®® zufolge werden die Kalkbehilter vor allem in Aibom gefertigt und von dort
aus liber Handelsbeziehungen weiter vertrieben. So tauschen auch die latmul (neben
TongefiBen) Betel bei den Aibom ein. Reche®®

Kalkbehilter aus Bambus als Kalkkalebassen in Gebrauch sind; doch heif3t es auch, dass die

gibt an, dass am Mittleren Sepik mehr

Ost-latmul mehr Kalebassen verwenden, wéhrend die Zentral-latmul und Aibom die
Behilter aus Bambusrohr bevorzugen.*®* G. und M. Schuster®® konnten keine wesentlichen
Unterschiede bei der Verwendung der beiden Kalkgefifarten feststellen.

In den Darstellungen der vor allem Vdgel wiedergebenden Zierstiicke werden in erster
Linie Reprisentationen von Klantotemtieren des jeweiligen Besitzers des Kalkbehélters
gesehen, mit denen jede Gruppe seit der mythischen Urzeit auf besondere Weise verbunden
ist.**® Sowohl Ménner als auch Frauen besitzen Kalkbehilter.*®’

Dass die Verzierungen in Form von Gesichtern u. 4. auf den Kalkbehiltern
totemistischen Bezug haben, hilt Bateson®®® jedoch fiir weniger wahrscheinlich, allerdings
bleibt er in seinen Angaben sehr vage und schliet moglicherweise die Darstellung von
Tieren auf den Kalkbehilterverschliissen nicht mit ein, sondern meint lediglich die
Gestaltung des GefdBes an sich. An anderer Stelle erwdhnt er, dass die erstmalige
Ornamentierung eines Kalkbehilters durch einen Jungen Anlass fiir ein naven bildet.>®

Befinden sich an den Kalkspateln Federn oder kleine, zu Ketten geformte Ringe aus
Rotang oder anderem pflanzlichen Material, so zeigten diese die Zahl der auf Kopfjagden
erbeuteten Kopfe eines Mannes an und bestimmten auf diese Weise seine soziale Stellung,
welche sich nach seinen Erfolgen bei der Kopfjagd richtete und mit der Erlangung von

Prestige verbunden war. Die stets mitgefiihrten, im Alltag verwendeten Kalkbehélter gaben

860 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. M*; Neuhauss 1911b: Fig. 231; Reche 1913: 278; 280-282; Guiart 1963:
101; Kelm 1966a: Abb. 428-429; Biihler 1969: Abb. 50; Heermann 1977: Abb. 15; Stéhr 1987: K 51

861 7. B. Reche 1913: Abb. 263; 269; Kelm 1966a: Abb. 421-422; 424-425; 439-440; 1968: Abb. 481-482; Inv.
Nr. 13-18-17, 13-18-35, 13-18-110 der Miinchner Hartl-Sammlung

%62 Biihler 1969: 130; vgl. auch Bateson 1932: 291; Gardi/Bithler 1958: 44; G. u. M. Schuster 1981c: 8; 12f;
Kocher Schmid 1985: 184

863 Reche 1913: 254

84 G. u. M. Schuster 1981¢: 8

865 G. u. M. Schuster 1981¢: 8

866 Nevermann 1933: 48f; Biihler 1969: 130

867 Reche 1913: 252

868 Bateson 1932: 262

869 Bateson 1932: 276; 1958: 6f.

186



durch ihre Verzierung mit kopfjagdbezogenen Zeichen also Aufschluss liber den sozialen
Status eines Mannes innerhalb seiner Gruppe.®”’

Bei Bateson®’! heifit es ferner, dass die Initianden wihrend der Seklusion dekorierte

Kalkbehilter erhielten. Biihler®? erwihnt, dass die aus Bambusrohr hergestellten
Kalkbehilter mit den geschnitzten Aufsitzen von den Novizen nach Abschluss der Initiation
solange verwendet wurden, bis diesen erneut die Haare geschnitten wurden, was er jedoch
nicht ndher ausfiihrt. Peltier schreibt, dass die Initianden nach Beendigung der Initiation das
Recht erhielten, ,,to be seen with signs marking their newfound status, such as portable lime
pots**”.
Biihler*”* vermutet ferner, dass Kalkspatel aufgrund ihrer Kerben oder Rillen auch in
rituellem Zusammenhang Verwendung finden, wo sie als gerduschproduzierende Objekte
dienen, indem die Spatel an den Offnungen der GefiBe gerieben werden.®” G. und M.
Schuster®”® zufolge werden die durch die Rillen an den Spateln erzeugten Gerdusche auch
zur Untermauerung einer Rede sowie bei Tédnzen und Gesdngen verwendet.

Nach Bateson®”’ wurde eine spezielle Art von Kalkbehiltern, welche mit
Nassaschnecken verziert ist, nur von Frauen und Medizinmédnnern verwendet. Wahrend der
Sitzungen von Medizinmdnnern, etwa vor Kopfjagden, Jagdziigen oder bei Krankheitsfillen,
bei welchen durch das Kauen von Betel Rauschzustdnde erlangt wurden, schienen ebenfalls
spezielle Kalkbehélter eine gewisse Rolle zu spielen, wobei Betel an die Aufhdngehaken

gehingt oder auf den Zeremonialstuhl im Mannerhaus gelegt wurde.®”®

870 Behrmann 1922: 226; Bateson 1932: 290; 436; 1958: 14f; Schmitz 1961: 20; M. Schuster 1964: 43f;
Biihler 1969: 132; G. u. M. Schuster 1981c: 8f.; Stanek 1982: 146; Corbin 2002: 62; Fig. 3.4

$71 Bateson 1932: 438f; 1958: 134

872 Biihler 1969: 130; vgl. auch G. u. M. Schuster 1981c¢: 9; Kocher Schmid 1985: 185

873 peltier 1999: 199

874 Bithler 1969: 132; vgl. Neuhauss 1911b: 277f.; Reche 1913: 269f.; Behrmann 1922: 226; Kocher Schmid
1985: 184

%73 vgl. auch Schmitz 1960: 89

876 G. u. M. Schuster 1981¢: 8

877 Bateson 1932: 425

87% Bateson 1932: 414-421; G. u. M. Schuster 1970: 74; 1981c: 14f; vgl. auch Kocher Schmid 1985: 185

187



6.3.7 Aufhingehaken (Inv. Nr. 12-16-6; 12-30-32; 12-30-35; 13-18-139)

87%), die durch an Osen oder kleinen Lochern befestigten Schniiren

Authéngehaken (sambala
oder Lianen vom Dachgebdlk hdngen, befinden sich sowohl in den Ménner- als auch in den
Wohnhéusern®™ des Mittelsepik-Gebietes. Diese aus Holz geschnitzten Objekte sind im
oberen und mittleren Teil, dem ,Stamm‘“*®', meist in Form einer menschlichen —
ménnlichen®** oder weiblichen®’ — oder tierischen®™ Figur, teilweise jedoch auch nur durch

885 gestaltet, weil}, rot und schwarz bemalt und neben verschieden dekorierten

ein Gesicht
Augen, etwa durch runde Holzscheiben, Perlmutt oder Kaurischnecken, hdufig mit
Bastschniiren oder -biischeln verziert. Einige der Authidngehaken sind dariiber hinaus
keinem Geschlecht zuzuordnen.*

Verwendet werden die Aufhingehaken vor allem zur Aufbewahrung von
Nahrungsmitteln und anderen wichtigen Giitern, welche man in Netztaschen oder Kérben an
die Spitzen oder ,,Aste“*"’, d. h. also die eigentlichen Haken im unteren Bereich der Objekte
héngt, um sie — hdufig verstdrkt durch eine iiber dem Haken angebrachte Scheibe aus
Palmblattscheide oder Holz — insbesondere vor Ratten und Méusen, aber auch vor Schmutz

und Feuchtigkeit zu schiitzen.*®*® Von jedem Klan wird wenigstens ein Aufhingehaken

besessen und mit Eigennamen versehen.*

879 Wassmann 1982: 23

880 7. B. Scheller 1941: Abb. 4; Sthr 1987: Abb. 29

%1 Scheller 1941: 75f.; Schefold 1966: 32

%82 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. Y?*; Scheller 1941: Abb. 40-41; 43; Biihler/Wirz 1954: Abb. 15-18;
Tischner 1954: Abb. 2; 4; Gardi/Biihler 1958: 69; Wirz 1959: Abb. 58; 60; 67; Damm 1964: Abb. 1-2; 6;
19; Stiadtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main 1964: 73; Kelm 1966a: Abb. 7-9; Biihler
1969: Abb. 41; 43; Stohr 1971: Abb. 149-150; 152; Greub 1985: Abb. 89; Welsch 1998a: Fig. 4.64.; Inv.
Nr. 12-16-6 der Miinchner Hartl-Sammlung

583 2. B. Damm 1964: Abb. 14; 18; 21; Kelm 1966a: Abb. 10-11; Biihler 1969: Abb. 40; Stohr 1971: Abb. 151;
155; 1987: K 8-9; Inv. Nr. 13-18-139 der Miinchner Hartl-Sammlung

884 7. B. Gardi/Biihler 1958: 68; Schlesier 1958: 255f.; Wirz 1954a: 15; 1959: 46ff.; Abb. 25-27; 58; Damm
1964: Abb. 9; 12-13; 16-17; Biihler 1969: Abb. 43; M. Schuster 1969b: 227

%5 7. B. Reche 1913: Taf. XL, 7-8; Fuhrmann 1922: 70; Scheller 1941: Abb. 13; 15-16; 46; Gardi/Biihler 1958:
69; Wirz 1959: Abb. 24; 59; 68; Damm 1964: Abb. 3; 8; 10-11; Stddtisches Museum fiir Volkerkunde
Frankfurt am Main 1964: 72; Kelm 1966a: Abb. 12-17, 19-23; Museum fiir Volkerkunde und
Schweizerisches Museum fiir Volkskunde Basel 1970: 75; Guiart 1970: Abb. 10; Stéhr 1971: Abb. 148;
Kaufmann 1980: Abb. 92-93; Heermann 1982: B 88; Greub 1985: Abb. 90-91; Inv. Nr. 12-30-32 der
Miinchner Hartl-Sammlung

886 7. B. Scheller 1941: Abb. 49; Damm 1964: Abb. 4; Inv. Nr. 12-30-35 der Miinchner Hartl-SammIlung

%7 Scheller 1941: 75f.; Schefold 1966: 32ff.

%% Schlaginhaufen 1910a: 8; Reche 1913: 166; Weber 1913: 329f.; Scheller 1941: 73f;; Wirz 1959: Abb. 69;
Guiart 1963: 96; 1970: 61; Abb. 11; Damm 1964: 10; Kelm 1966a: Abb. 388-389; Biihler 1969: 118; G. u.
M. Schuster 1970: 72; Stéhr 1971: 90-94; 1987: 37; Kocher Schmid 1985: 191; Schmid/Kocher Schmid
1992: 51

%9 vgl. auch Bateson in Schefold 1966: 42

188



O verkérpern die Haken Biihler™' zufolge

Im Gegensatz zur Ansicht von Wirz"
Geistwesen oder wagan, weshalb sie auch ,,Geister- oder wagan-Haken* genannt werden.*”?
Vor allem den groBlen, besonders ausgeprdgt verzierten und dann meist mit madnnlichen
Figuren ausgestatten Haken kommt demnach auch zeremonielle Bedeutung zu. So wurde der
Autfhéngehaken eines Klans in der Mitte des Wohnhauses des éltesten oder eines anderen
bedeutenden ménnlichen Klanmitglieds aufbewahrt und bei Kopfjagdziigen eingesetzt,
indem sich alle ménnlichen, an der Kopfjagd teilnehmenden Klanangehdrigen vor Beginn
der Unternehmung dort versammelten und von jenem fiihrenden Klanmitglied Opfergaben,
wie Betelniisse, Ingwerblétter und ein weies Huhn an dem mit Blumen geschmiickten
Authéngehaken angebracht wurden, um Unterstiitzung zu erbeten.*””> Der wagan, der den
Kopfjagdzug spiter unsichtbar begleitete, sprach darauthin durch den durch das Kauen von
Betel berauschten ,Betreuer des Authidngehakens, legte Gebiet sowie Anzahl der zu
totenden Feinde fest und sorgte fiir Durchfiihrbarkeit und Erfolg der Unternehmung.*** Die
Speere wurden mit den Ingwerbléttern und dem Blut des Huhns beriihrt, das Huhn selbst und
die Betelniisse von den Kopfjdgern zwecks einer Kraftiibertragung vom wagan auf die
Teilnehmer gegessen. In diesem Zusammenhang konnte auch der Schédel eines verstorbenen
Angehorigen®” oder eines Kopfjagdopfers®® von Bedeutung sein, der neben den Haken auf
einen Schemel gelegt wurde.*”’” Nach erfolgreicher Kopfjagd wurden erneut Betelniisse und
ein Huhn an den Haken gehingt, und der Schéidel wieder verstaut. Durch die Anrufung des
wagan wurden die Aufhingehaken gleichermallen auch bei Jagdziigen sowie bei
Krankheitsféllen eingesetzt.

Nach einer Bemerkung G. Schusters®” kann jener im Haken dargestellte wagan mit
dem Adler Meintu gleichgesetzt werden, der auch in den Dachaufsidtzen vergegenwirtigt ist
und in enger Verbindung zur Kopfjagd gesehen wird. Nach Schmid/Kocher Schmid®”

stehen die Darstellungen auf den Aufhdngehaken mit den jeweiligen klanspezifischen

0 Wirz 1959: 45

I Biihler 1969: 118ff;; vgl. auch G. u. M. Schuster 1970: 72ff.; Kocher Schmid 1985: 191

%92 ygl. Reche 1913: 168; Nevermann 1933: 47; Scheller 1941: 170; Bateson in Schefold 1966: 42

%93 vgl. auch Schultze-Jena 1914: 47f; Bateson in Schefold 1966: 42; G. u. M. Schuster 1981c: 14

%94 vgl. Bateson 1932: 421fF.; 1958: 55; 233; 312; Laumann 1951: 810f,; Stanek 1982: 130f.; Wassmann 1982:
47; Kocher Schmid 1985: 191; Schmid/Kocher Schmid 1992: 22f.; Smidt 1996: 65

%3 G. u. M. Schuster 1970: 74

%% Biihler 1969: 94

%7 vgl. Wirz 1959: 23; Guiart 1970: 61; Smidt 1996: 65

% G. Schuster 1987: 328

%99 Schmid/Kocher Schmid 1992: 51; vgl. auch Kocher Schmid 1985: 191

189



Mythen in Beziehung.”” Bateson’'

schreibt, dass alle wagan — die also, wie auch Biihler
zufolge, durch die Haken reprisentiert werden — vom Geistwesen und wagan
Kavambuangga abstammen, welches als Verkorperung der Lebenden und der Toten gilt und
in der Urzeit das doppelgestaltige Krokodil lamburamali und Kavokmali trennte und damit
die Entstehung der Erde bewirkte. lamburamali, der zum Himmel wurde, wird in dieser
Mythe als Aufhingehaken beschrieben.

Smidt” vermutet, dass die Aufhéngehaken Klangriinder verkérpern, zu denen fiir das
Wohlergehen der Gruppe ein gutes Verhdltnis angestrebt wurde. Demzufolge wurden
Authéngehaken mit weiblichen Darstellungen in Zusammenhang mit dem Erfolg der Frauen
beim Fischfang gebracht, wihrend Authidngehaken mit ménnlichen Figuren bei Jagdziigen

903

der Ménner von Bedeutung waren. Damm™ " hélt bei den tiergestaltigen Haken totemistische

Darstellungen fiir moglich, wie dies auch von Bateson’* geduBert wurde.

6.3.8 Giebelmasken (Inv. Nr. 13-18-11; 13-18-140)

An den Frontseiten der Wohn- und Ménnerhduser des Mittelsepik-Gebietes befinden sich
geschiitzt unter einem kleinen Vordach groe Giebelmasken, die aus Holz,
Palmblattscheiden und Baumbast gefertigt sowie weil}, rot und schwarz bemalt sind.
Dargestellt ist stets ein menschliches Gesicht mit auffallend grolen, konzentrisch
aufgebauten Augen und bisweilen herausgestreckter Zunge.””

Die Giebelmasken stellen eine bedeutende Urzeitfrau dar, welche als weiblicher
Vorfahre des Dorfes oder Klans gilt, und sind auch nach dieser benannt; Bateson umschreibt

906 .
“®_ Insbesondere die

eine solche Maske als ,female personification of the house
Mainnerhduser, wohl aber auch die Wohnhduser werden als Ganzes als Verkdrperung jener
Urzeitfrau betrachtet, wobei dieselbe Gestalt auch in den Dachaufsidtzen der Mannerhauser

vergegenwadrtigt ist. Sie soll die Bewohner vor ungliicklichen Ereignissen und Krankheiten

%% yg1. auch Heermann 1982: 212

! Bateson 1932: 404f.; 1958: 233; 236

%2 Smidt 1996: 65

%9 Damm 1964: 29; vgl. Bateson 1932: 262

°% Bateson in Schefold 1966: 42

995 7. B. Neuhauss 1911b: Fig. 21-22; Reche 1913: 133-137; Taf. XXVI; XXIX-XXXII; Roesicke 1914: 509;
Behrmann 1922: 181; 1951: 313-318; Wirz 1951: 133; Biihler/Wirz 1954: Abb. 27-29; Gardi/Biihler 1958:
32f.; Biihler 1960: Abb. 12; 1969: 102ff.; Kelm 1966a: Abb. 380-381; Guiart 1970: Abb. 16; 18-20; Stohr
1971: Abb. 139; 169; 1987: 34ff.; K 24-25; M. Mead 1977: 237; Heermann 1982: B 83; Inv. Nr. 13-18-11
und 13-18-140 der Miinchner Hartl-Sammlung; vgl. auch M. Mead 1934: 241

%% Bateson 1932: 259

190



schiitzen und wohnt hédufig in Tier- oder Krokodilgestalt in einem klanspezifischen
Abschnitt des Sepik, in Seen oder auf Bidumen. Die Vorstellung der Giebelmasken als
Schutz gebende Objekte wiirde die Interpretation Guiarts unterstiitzen, der in der

107 sieht.

herausgestreckten Zunge ein ,,Machtsymbo

G. und M. Schuster’® vermuten, dass die weiblichen Giebelmasken einen Gegensatz zu
jenem minnlichen, krokodilgestaltigen Schopferwesen bilden und auf beide die Entstehung
der Erde zuriickzufiihren ist: Nach einer Mythe hielt sich eine Urzeitfrau auf einer
schwimmenden Grasinsel auf, wie sie auch zusammen mit dem Urzeitkrokodil zu Beginn
der Entstehung der Erde als erstes Stiick Land eine Rolle spielt. Der Verbindung von
Krokodil und Urzeitfrau entstammten tiergestaltige Wesen, die als Klanahnen gelten. Das als
weiblich aufgefasste Minnerhaus sei dabei ,das sichtbare Abbild dieser urzeitlichen
Grasinsel“*” *'°

Uberdies sind auch die klanzugehdrigen Pfosten der Minnerhiuser mit menschen- und
tiergestaltigen sowie ornamentalen Figuren beschnitzt, die spezielle Ahnen bzw. mythische
Urzeitwesen reprisentieren und nach diesen benannt sind.”"!

In einer von Wassmann’'? iiber die Urzeitfrau Kabiragwa aufgezeichneten Mythe heiBt
es, dass diese sich vor threm Mann im Ménnerhaus versteckte und mit allen Méinnern des

Dorfes Geschlechtsverkehr hatte. Schlielich wurde sie von deren Ehefrauen getotet und ihr

Schidel in einer Schlitztrommel versteckt.

6.3.9 Dachaufsitze (Inv. Nr. 12-30-2; 13-18-13; 13-18-107)

In Zusammenhang mit den Ménnerhdusern wurden schon die Giebelaufsitze (kwangu
wewi’"?; koangguobi’'?) erwihnt, welche sich jeweils an den beiden hochsten Spitzen des

Daches, den Giebelenden, befinden und in der Gestalt eines Vogels zusammen mit einer

915

Frauen- oder Ménnerfigur aus Ton oder Holz gefertigt sind. Guiart” ° zufolge wurden die

%7 Guiart 1970: 63

%% G. u. M. Schuster 1970: 68

%% G. u. M. Schuster 1970: 68

910 Biihler 1969: 102ff.; Hauser-Schiublin 1977: 98; 165; Wassmann 1982: 22; 173; 234f.; Kocher Schmid
1985: 183f.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 45; Schindlbeck 1985: 368f.

! Wirz 1954a: 19f; 1959: 20f.; Haberland 1966a: 21f.; 28ff.; Stanek 1987: 630

12 Wassmann 1982: 181-188

1% Bateson 1932: 453

1 G. Schuster 1987: 300

1% Guiart 1970: 60; vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 72f.

191



Aufsitze nur bei besonderen Anldssen, wie etwa beim Einweihungsfest eines Mannerhauses,
an dessen Dachspitzen angebracht.
In Darstellung und Detail weisen die Dachaufsitze etliche Unterschiede auf. So kénnen

916

die Fligel des Vogels entweder ausgebreitet’'® oder am Korper anliegend’'’ sein, seine

Krallen die menschliche Figur oder deren Kopf beriihren’'® oder auch an der Basis selbst

1% Auch die Vogelart variiert — es werden neben Adlern und Fregattvogeln

angebracht sein
Reiher’, Kraniche®' oder Hihne’** festgestellt —, worauf bereits Kelm®’> hingewiesen
hat.”** Die menschliche Figur kann weiblichen’* oder minnlichen’*® Geschlechts sein, ein
Umstand, der bemerkenswerterweise nicht in allen Publikationen beriicksichtigt wird oder
zumindest in den durchgefiihrten Interpretationen mitunter wenig Beachtung findet,
moglicherweise auch lediglich unerwdhnt bleibt; aufgrund dessen fillt jedoch eine
Entscheidung schwer, ob sich die Interpretationen lediglich auf ein Geschlecht beziehen
ohne dabei die Existenz des anderen zu leugnen oder ob das Vorhandensein von
Dachaufsidtzen mit Gestalten des anderen Geschlechts auBer acht gelassen wird. So beziehen
beispielsweise Kelm’’, Guiart’® und Schindlbeck’ offenbar nur minnliche Gestalten ein,
Schmid/Kocher Schmid”® hingegen scheinen aufgrund ihrer Interpretation jener Wesen als
Urfrauen lediglich weibliche Figuren vor Augen zu haben, wobei nicht deutlich wird, ob nur
die weiblichen Figuren der Dachaufséitze Urfrauen darstellen oder ob eben generell nicht von
ménnlichen Figuren in den Giebelaufsdtzen ausgegangen wird. Ferner findet man Stiicke, bei

931

denen sich keine Geschlechtszugehorigkeit der Figuren herauskristallisiert.”" Bisweilen ist

%1® 7. B. Neuhauss 1911b: Fig. 21-23; 147; Reche 1913: Taf. XXXIV, 2; Behrmann 1922: 181; 222; Bateson
1932: Plate VIII; Tischner 1954: Abb. 16; Stadtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main 1964:
63; Kelm 1966a: Abb. 360; 361; 364; 365; 369; 370; Guiart 1970: 60; Abb. 8; 21

917 7. B. Guiart 1963: Abb. 96; Kelm 1966a: Abb. 367; 368; 371; Biihler 1969: Abb. 37; Linton/Wingert 1972:
121

°1% 2. B. Guiart 1963: Abb. 96; 1970: 65; Abb. 21; Stidtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main
1964: 63; Kelm 1966a: Abb. 367; 368; 369; 370; 371; Biihler 1969: Abb. 37; Kussmaul 1969: Kat. Nr. 45

% Inv. Nr. 13-18-13 der Miinchner Hartl-Sammlung

929 7. B. Kelm 1966a: Abb. 369

2l Wirz 1951: 133

%22 7. B. Tischner 1954: Abb. 16; Guiart 1970: 60; Abb. 8

23 Kelm 1966a: 29

2 ygl. jedoch auch den Dachaufsatz bei Kussmaul (1969: 28; Kat. Nr. 13), bei dem ein Krokodilkopf
wiedergegeben ist.

%23 7. B. Inv. Nr. 13-18-13 der Miinchner Hartl-Sammlung

926 7. B. Stadtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main 1964: 63; Kelm 1966a: Abb. 369; Guiart
1970: Abb. 21; Linton/Wingert 1972: 121

27 Kelm 1966a: 28; vgl. jedoch auch den Text zu Abb. 370

2% Guiart 1970: 65

2% Schindlbeck 1985: 364

930 Schmid/Kocher Schmid 1992: 45

1 z. B. Kelm 1966a: Abb. 360

192



2

jedoch auch nur ein menschliches Wesen” oder ein menschlicher Kopf® dargestellt.

Dariiber hinaus existieren Stiicke, die weder eine Vogel- noch eine Menschenfigur zeigen,
sondern lediglich eine tonerne Verzierung”* besitzen.
Uber die Bedeutung dieser Objekte sind bereits friih viele und vor allem

% in der Vogelgestalt

1u936

unterschiedliche Vermutungen angestellt worden. So nimmt Reche
eine Représentation des Fregattvogels an, welcher auch als mythischer ,,Seelenvoge
gelte und die Seelen der Verstorbenen ergreife, so dass in den Dachaufsitzen die Ubernahme
der Seele eines Toten durch den Fregattvogel dargestellt sei.””’ Auch Nevermann sieht in
dem dargestellten Vogel dhnlich wie Reche ein mythisches Tier, welches ,,die Seele eines

«938

Toten"”", vermutlich eines bedeutenden Ahnen in Form der Menschengestalt, mit sich tragt

«939 qufzufassen

und folglich als ,,Symbol fiir die Verbundenheit des Dorfes mit seinen Toten
sei. Diese Interpretation hilt Wirz”* jedoch fiir wenig wahrscheinlich, er ist wie Bateson’"!
der Ansicht, dass die Giebelaufsitze (totemistische) Fischadler verkdrpern, welche mit Wut,
Zorn, Tapferkeit, Minnlichkeit sowie Kampfkraft des Klans assoziiert werden’* und
infolgedessen mit der erfolgreichen Durchfiilhrung von Kopfjagden oder Kriegsziigen in
Zusammenhang standen. Wie bereits erwéhnt, trat nach einer Darstellung Batesons’* auch
im Kopfjagdritual ein Adler in Gestalt einer Maske in Erscheinung und ,.totete” dort die
erbeuteten Kopfe, um aus der individuellen, durch eine einzelne Person erfolgten Totung
wihrend der Kopfjagd ein kollektives, dorfumspannendes Ereignis wéhrend der
anschlieBenden Zeremonie zu machen.

Schlesier™* diskutiert, ob in den Dachaufsitzen moglicherweise die totemistische
945

Verbundenheit bzw. Abstammung des Menschen vom Vogel dargestellt wird. Schmitz

interpretiert den Vogel als kannibalistischen Adler und Verkorperung des

2 Wardwell 1989: Abb. 30; Inv. Nr. 13-18-107 der Miinchner Hartl-Sammlung

933 7 B. Reche 1913: Taf. XXXIV, 2; Tischner 1954: Abb. 16; Guiart 1963: Abb. 96; 1970: 60; Abb. 8; Kelm
1966a: Abb. 359; 361; 364; 365; 367; 368; 371; Biihler 1969: Abb. 37; 55; Kussmaul 1969: Kat. Nr. 45;
Heermann 1977: Abb. 47; Silverman 1988: Abb. 41

934 7 B. Reche 1913: Taf. XXXIV, 3; Kelm 1966a: Abb. 355; Stohr 1987: Abb. 37; Inv. Nr. 12-30-2 der
Miinchner Hartl-Sammlung

935 Reche 1913: 140ff; 361; 395; Taf. XXXIV, 1-2; vgl. auch Tischner 1954: 36

3¢ yol. auch Neuhauss 1911b: 58

%7 ygl. auch Weber 1913: 328f.

938 Nevermann 1933: 47

939 Nevermann 1933: 47

90 Wirz 1954a: 15; 1954b: 99; 1959: 21

91 Bateson 1932: 259; 453; Plate VIIT; 1958: 140

%2 yal. auch Forge 1966: 27; Biihler 1969: 114; Guiart 1970: 60; 65

943 Bateson 1958: 140

94 Schlesier 1958: 259f.

% Schmitz 1961: 10f; 32; vgl. Haberland 1975: 542; 548

193



,menschenfressenden Riesen* der Urzeit, der sich durch seine besondere Aggressivitit
auszeichnet, schlieBlich jedoch von einem Zwillingspaar getdtet wird, worauthin in einem

Fest die Leiche des Riesen verzehrt wird. Dies hilt auch Biihler’*°

neben der Représentation
von Schopfungswesen fiir moglich, doch gibt er dhnlich wie Schlesier zu bedenken, dass die
Dachaufsitze Eigentum bestimmter Klane sind und es sich deshalb neben Verzierung”* oder
Schutz bei den Vogeldarstellungen auch um die Verkorperung von Totemtieren oder
zusammen mit der menschlichen Figur um Klanvorfahren handeln konnte.

Wie bereits dargelegt, handelt eine von M. Schuster’ in Aibom aufgezeichnete Mythe
von dem kannibalistischen Adler Meintu bzw. Auntambui, dem Sohn der Tontopfe
herstellenden Urfrau Wiremangge bzw. Kolimangge, welcher einst selbst von einem
menschlichen Bruderpaar, das er zu fressen versuchte, getdtet und verzehrt wurde. In Bezug
auf die Giebelaufsitze erhielt M. Schuster die Auskunft, dass diese jenen
menschenfressenden Adler darstellen, einmal gleichzeitig sowohl in der Vogel- als auch der
Menschenfigur des Aufsatzes’®, einmal gemeinsam mit seiner Mutter, die er, wie es in der
Mythe heif8t, in ihr Dorf zuriickbrachte, nachdem er gemeinsam mit seinem Bruder, dem
Krokodil, jeweils aus einem Ei geschliipft war. Diese Interpretation beriicksichtigt
moglicherweise die Tatsache, dass die menschlichen Figuren in den Dachaufsidtzen sowohl
ménnlichen als auch weiblichen Geschlechts sein konnen.”*’

In einer weiteren, bereits besprochenen Mythe aus Aibom’' wird zu Ehren der
ebenfalls kannibalistischen und mit der Kopfjagd in Zusammenhang gebrachten Kolimangge
ein Maskenkostiim mit einem mit Ton modellierten Schiadel hergestellt, wobei jener Schidel
von einem Feind stammte, der in einer Grube gefangen und getdtet worden war. Hierbei
zeigt sich eine deutliche Parallele zu den Berichten, wonach frither auch der Bau eines
Mainnerhauses mit der Totung von Menschen durch die heruntergelassenen Pfosten
verbunden war sowie die

Erwéhnung M. Schusters, dass Kolimangge bzw. Yuman (Wusmangge) friiher nur nach

dem Tod eines Mannes oder bei Errichtung eines neuen Mannerhauses in Erscheinung trat.

%4 Biihler 1969: 96; 114; 138

7 ygl. auch Reche 1913: 141

%8 M. Schuster 1969a: 154ff.; Abb. 26; vgl. auch G. Schuster 1987: Abb. 104
% ygl. auch Kelm 1966a: 29

% ygl. auch G. Schuster 1987: 300; 328

I M. Schuster 1969a: 150f.

194



Bei Wassmann™” findet sich eine ebenfalls bereits erwihnte Mythe iiber zwei
menschenfressende Adler, die ihre Mutter, die Urfrau, toteten und schlief3lich selbst von
einem Bruderpaar, welches die heutige Weltordnung einfiihrte, getdtet wurden. Auch ihm
zufolge sind in den Giebelaufsidtzen jene Adler verkorpert, wobei wihrend der wagan-
Zeremonie jene in der Mythe geschilderten Ereignisse wiederholt werden. Ebenso bemerken
Schmid/Kocher Schmid®>®, dass in den Dachaufsitzen die kannibalistischen Adler mit ihrer
Mutter, der Urfrau, dargestellt seien und jene Urfrau auch durch die Giebelmaske an der
Frontseite reprédsentiert werde, wahrend das gesamte Ménnerhaus als ihr Korper gedacht

k*>* geschilderten Mythe tiber zwei ebenfalls kannibalistische Adler

werde. In einer bei Stane
wird schlielich eine direkte Verbindung zur Kopfjagd herstellt, indem die Mutter, erfreut
iiber den ersten selbstdndig erbeuteten Kopf des jiingeren Bruders der beiden Adler, einen
Tanz (im Rahmen eines naven-Rituals) auffiihrte und darauthin ein Kopfjagdlied angestimmt
wurde, welches ebenso nach der Riickkehr von Kopfjagdziigen im Dorf gesungen wurde.
Anders als Kelm®’ ausfiihrt, existieren also Mythen iiber kannibalistische, auch mit der
Kopfjagd in Zusammenhang stehende Adler im Gebiet des Mittleren Sepik.

Am {iberzeugendsten bleibt also die Ansicht, wonach in den Dachaufsitzen ein
mythologischer, kannibalistischer Adler dargestellt ist und dieser auch in Verbindung zur
Kopfjagd gebracht wird. Dariiber hinaus besteht wohl — zumindest bei den Dachaufsétzen
mit weiblicher Darstellung — eine Beziehung zu den kannibalistischen Urzeitfrauen, welche
die Topferei einfiihrten und die dariiber hinaus insbesondere die Gestalt von Vogeln
annehmen, wie dies bei Wassmann®® erwihnt wird. Des weiteren sind jene Urzeitfrauen die
Schwestern der Klangriinder, welche wiederum das erste Méannerhaus bauten. Ungeklart
bleibt, welche menschliche Gestalt in den Dachaufsidtzen mit ménnlicher Figur verkorpert
wird. Moglicherweise wird hier der kannibalistische Adler Meintu dargestellt, oder es gibt
zumindest auch hier eine Parallele zur von den Ménnern ausgefiihrten Kopfjagd.

Ebenfalls fraglich bleibt, was es mit den {librigen Vogeldarstellungen, etwa Reihern oder
Hihnen, auf sich hat, in denen Stohr ,,Substitute*””’ des Fischadlers vermutet. Im Gegensatz

zur Kopfjagd wird hier jedoch eher ein totemistischer Bezug wahrscheinlich.

932 Wassmann 1982: 49f.; 247-253
953 Schmid/Kocher Schmid 1992: 45
93 Stanek 1982: 114-124

935 Kelm 1966a: 29

9% Wassmann 1982: 142f.; 148; 235
97 Stshr 1987: 46

195



6.3.10 Figurenstiihle (Inv. Nr. 13-18-2; 13-18-4; 13-18-5)

Werden im Minnerhaus die das totemistische System betreffenden, rituellen Streitgespréche
um klaneigene Mythenversionen und Beziehungen einzelner Mythenelemente zueinander
abgehalten, kommt einem Objekt besondere Bedeutung zu: dem sogenannten Figuren- oder
Zeremonialstuhl (kawarged”®; kawa rigit”’; kawa-lugiit’”; tigit’”' ; pabu®®).

Dieser meist drei- oder bisweilen auch vierbeinige Hocker ist aus Holz geschnitzt,
wobei ein Fufl durch eine ménnliche Figur gebildet wird, die zugleich in eine Art
Riickenlehne iibergeht. Dabei gibt es Ausfiihrungen, bei denen die menschliche Figur von
relativ stattlicher GrofB3e ist, so dass sich das Gesdl3 der Figur und die Sitzfliche des Hockers
auf einer Hohe befinden und infolgedessen der Eindruck entstehen kann, die Figur sitze
selbst auf dem Stuhl’® sowie Varianten, bei denen die Sitzfliche ungefihr im Schulterblatt
der Figur ansetzt, und die Riickenlehne somit durch den Kopf der Figur gebildet wird”®*.
Letztere Form wertet Biihler als ,,Degenerationserscheinung’®, da sich die traditionelleren
Stiicke eben gerade dadurch auszeichnen wiirden, dass dort der selbst auf dem Stuhl sitzende
Klanvorfahre vergegenwirtigt sei. Stanek’® ist hingegen der Ansicht, dass die Figur nicht
selbst auf dem Stuhl sitzt, sondern vielmehr neben diesem steht und mit ihm zu
verschmelzen scheint. Wirz™®” wiederum 4Bt beide Varianten zu.”®®

Bei den Zeremonial,,stiihlen* handelt es sich also nicht um Sitzmobel im eigentlichen
Sinne (jedenfalls nicht fiir lebende Klan- bzw. Méinnerhausmitglieder), obgleich sie

zumindest in den siidlichen Randregionen des Mittleren Sepik-Gebietes auch zum Sitzen

%% Wirz 1959: 23

% Smidt 1996: 64

%% Silverman 1996: 40

%! Wassmann 1982: 23

%2 Wassmann 2001: 60; danach wiirden die mythologischen Streitgespriche und der Zeremonialstuhl
denselben Namen tragen.

%63 z. B. Reche 1913: Taf. XL, 1; Weissenborn 1934: Abb. 7; Taf. 2, Bild 2; 5; Damm 1939: 274-289; Abb. 1;
11; 15; Holtker 1941: Abb. 3; Soderstrom 1941: Abb. 6; 8-10; 1942: Abb. 1-4; Miinsterberger 1943: Fig. 1-
2; Kelm 1966a: Abb. 1-2; Guiart 1970: Abb. 12; Kaufmann 1980: Abb. 75; Heermann 1982: B 85;
Silverman 1988: Abb. 26

%64 z. B. Fuhrmann 1922: 51; Weissenborn 1934: Abb. 1; 3-6; Taf. 1, Bild 1-4; Taf. 2, Bild 1; 3-4; Damm 1939:
274-289; Abb. 9-10; 12-13; 16-17; Soderstrom 1941: Abb. 1-5; Holtker 1941: Abb. 1; Rohrer 1951/1952:
39-48; Bateson 1958: Plate VII B.; Wirz 1959: Abb. 14-16; Guiart 1963: 175; Kelm 1966a: Abb. 3;
Linton/Wingert 1972: 120; Stéhr 1987: K 2-5; Silverman 1988: Abb. 25; Smidt 1996: Fig. 2; Inv. Nr. 13-
18-2; 13-18-4; 13-18-5 der Miinchner Hartl-Sammlung; vgl. Damm 1939: Abb. 3-4; 7

%63 Biihler 1969: 100

%66 Stanek 1982: 67; 1983: 196f.

%7 Wirz 1959: 24

%8 ygl. auch Soderstrom 1941: 32

196



% Bei den Iatmul hingegen dient der Figurenstuhl vielmehr der

benutzt werden.
Untermauerung des eigenen Diskussionsbeitrags wihrend eines Streitgespriaches: Derjenige
Redner, der an der Reihe ist, geht in die Mitte des Ménnerhauses, nimmt ein Biindel von
Dracaena- oder Kokospalmblittern in die Hand und legt oder schligt im Laufe seines
Auftritts immer wieder ein Blatt auf den Stuhl, um seine mythologischen Darlegungen zu
bekriftigen und Argumente zu unterstreichen. Nach Beendigung eines Vortrags bleibt das
Blitterbiindel auf dem Stuhl zuriick, bis es vom nichsten Teilnehmer wieder aufgenommen
wird.””"

Stanek zufolge bilden der zentrale Ménnerhauspfosten und der Zeremonialstuhl, der

971 - . .
“971 " indem sie einen

sich direkt neben jenem Pfosten befindet, eine ,,mythische Einheit
bedeutenden minnlichen Ahnen, den Griinder des Mannerhauses, repriasentieren und nach
ihm benannt sind. Der im Zeremonialstuhl vergegenwartigte Ahn bestédtigt und sichert dabei

72 Wie bereits erwihnt, schlugen auch nach einem von Hauser-

den Inhalt des Gesagten.
Schiublin’” aufgezeichneten Mythenfragment die ersten Ménner mit einem Biindel Bltter
auf einen Figurenstuhl in einem Maénnerhaus in Kararau, aus welchem darauthin die
Klangriinder hervorkamen.

Bei einem von Fritsch beobachteten Streitgesprich wurde die im Zeremonialstuhl
dargestellte Figur zusdtzlich mit einem modellierten Menschenschiddel sowie einem
Lendenschurz versehen, was ihn zu der Vermutung veranlasst, dass ,,dadurch die Figur, die

«974

einen Urahnen vorstellen diirfte, gewissermal3en lebendig gemacht™ ™ wurde.

Wirz’” erwihnt, dass man nach einer erfolgreichen Kopfjagd die erbeuteten

Menschenschddel vor dem Stuhl auf den Boden und auf den Stuhl selbst Opfergaben

976

niederlegte.””” An anderer Stelle mutmalt er, dass auch wéhrend der Knabeninitiation ein

Zeremonialstuhl als Verkorperung eines Klanvorfahren zum Einsatz kam, wobei sich die
Initianden nacheinander auf diesen Stuhl setzen mussten und so dem Klanahnen vorgestellt

wurden.””” Andere Quellen bestitigen diese Annahmen von Wirz jedoch nicht.””

%% Biihler 1969: 100

970 Schlenker 1984a: Film E 2293

7 Stanek 1983: 197; vgl. auch 1982: 43; 67; 1987: 632
972 auch Biihler 1969: 100; Smidt 1996: 64

73 Hauser-Schiublin 1977: 123f.

974 Fritsch 1925: 94

95 Wirz 1959: 24

976 ygl. Soderstrom 1941: 7; 39; Smidt 1996: 64

o Wirz 1951: 130

%78 ygl. hierzu auch Wirz 1954a: 16

197



Wihrend die Beschreibungen von Fritsch””’, Bateson’®, Stanek’®', M. Schuster’*?,

Coiffier’, Schmid/Kocher Schmid”®* und Silverman® das Vorhandensein lediglich eines
Zeremonialstuhles pro Ménnerhaus — oder zumindest pro Streitgesprach — nahe legen, besitzt
nach Wirz’*® jeder Klan seinen eigenen Stuhl, und damit jedes Mannerhaus mehrere dieser
Objekte, wobei jedoch offen bleibt, ob infolgedessen seiner Ansicht nach bei jedem
Streitgesprich der jeweils eigene Figurenstuhl zum Einsatz kommt.”®” Auch bei Biihler’®®
heifit es, dass die Stiihle als Verkorperung mythischer Klanvorfahren Klanbesitz darstellen
und bei Streitgespridchen lediglich von den Klanangehdrigen benutzt werden. SchlieBlich
bleibt anzunehmen, dass die Ausfiihrungen von Schmid/Kocher Schmid”® am zutreffendsten
sind, wonach der Zeremonialstuhl den bedeutendsten wagan der Dorfgemeinschaft
reprisentiert sowie gleichzeitig den wichtigsten klanspezifischen Teilaspekt desjenigen
990

Klans, auf dessen Grund das Méannerhaus errichtet ist.

Ahnliches schreibt auch Smidt:

,Debating seats belong among the most sacred and rare objects of the latmul: so sacred
that they were the property of the entire clan rather than of individuals, and sometimes
constituted the central focus of a whole village. In every men’s house there was only
one, placed in the most important spot — in the middle of the space on the main floor
next to the central pillar. (...) The debating seat embodies the most important ancestor
spirit in village society, as the men’s house forms its center. At the same time the men’s
house is built on land belonging to the clan whose chief ancestral spirit is represented on
the debating seat.“*"

Coiffier””” zufolge sitzen die jiingeren, initiierten, ménnlichen Mitglieder eines Klans am
dulleren Ende einer Sitzplattform im Ménnerhaus, wéihrend die Sitzpldtze der Klandltesten

mehr in die Mitte, zum zentralen Ménnerhauspfosten und zum Zeremonialstuhl hin, liegen,

97 Fritsch 1925: 93-96

%80 Bateson 1932: 260; 1958: 125ff.

%81 Stanek 1983: 246f.; 259-275; 1987: 631-634

%82 M. Schuster 1985: 24

983 Coiffier 1990: 492

984 Schmid/Kocher Schmid 1992: 45f,

%85 Silverman 1996: 40

%6 Wirz 1954a: 16; 1959: 22ff; vgl. auch Kelm 1966a: 34; Stohr 1971: 90; 1987: 36

%7 vel. jedoch auch Wirz 1951: 130; 133
Bei Reche (1913: 164) und M. Schuster (1964: 47) wird die Anzahl der Figurenstiihle in einem Ménnerhaus
nicht deutlich.

%8 Biihler 1969: 100; vgl. Gardi/Biihler 1958: 58

%9 Schmid/Kocher Schmid 1992: 45

%9 yol. auch Kocher Schmid 1985: 182; M. Schuster 1985: 24

P! Smidt 1996: 63f.

92 Coiffier 1990: 492

198



woraus sich folglich auch ein Zusammenspiel von Figurenstuhl und sozialem Status ergibt,

der durch das Alter der Initiierten bestimmt wird.

6.3.11 Menschliche Figur (Inv. Nr. 13-18-129)

993

Menschliche Holzfiguren beiderlei Geschlechts — wenn auch mehr minnliche™” als

ey qe 994 1. . . . .
weibliche”" Figuren auszumachen sind — wurden sowohl in den Ménner- als auch in den

995

Wohnhidusern aufbewahrt. Viele der sehr groen Figuren sind entweder im Gesicht™ > oder

6

auch am (Ober-) Korper° schwarz, weil und rot bemalt. Des weiteren sind die meisten

Figuren mit Bastschniiren, Fasern, Muscheln, menschlichen Haaren o. 4. geschmiickt sowie

mit Zier- oder Tatauierungsnarben versehen.”’

Wihrend die meisten Figuren stehen™®, gibt es auch Hockende’ oder auf einem
holzgeschnitzten Sockel Sitzende'**.

Uber die Bedeutung der menschlichen Figuren finden sich keine genauen und
ausfiihrlichen Angaben. Generell werden sie jedoch als Vergegenwirtigungen mythischer
oder tibernatiirlicher Wesen, Klanahnen oder personlicher Vorfahren interpretiert'®' — Reche

«1002

spricht von ,,Ahnenfiguren —, so dass sie also zum Besitz eines jeden Klans gehdrten

und mit Klannamen benannt waren. Auch Nevermann betrachtet die menschlichen Figuren

993 7. B. Reche 1913: Taf. LXX, 5-11; LXXI, 5-7; Bateson 1932: Plate VIII; Laumann 1951: 811; Damm 1952:
Abb. 11-12; Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 32; 34-35; Museum fiir Volkerkunde und
Schweizerisches Museum fiir Volkskunde Basel 1970: 77; Greub 1985: Abb. 26; Stohr 1987: K 16; 19; 21,
Silverman 1988: Abb. 27; Inv. Nr. 13-18-129 der Miinchner Hartl-Sammlung

% 7. B. Reche 1913: Taf. LXXI, 1-2; Kelm 1966a: Abb. 33; Stohr 1987: K 17; 20; Greub 1985: Abb. 25

995 7. B. Laumann 1951: 811; Museum fiir V6lkerkunde und Schweizerisches Museum fiir Volkskunde Basel
1970: 77

%% 7. B. Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 32-35; Silverman 1988: Abb. 27; Inv. Nr. 13-18-129 der
Miinchner Hartl-Sammlung

97 7. B. Reche 1913: Taf. LXX; LXXI; Bateson 1932: Plate VIII; Laumann 1951: 811; Damm 1952: Abb. 11-
14; Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 32-35; Museum fiir Volkerkunde und Schweizerisches
Museum flir Volkskunde Basel 1970: 77; Greub 1985: Abb. 24-26; Stoéhr 1987: K 16-17; 20-21; Silverman
1988: Abb. 27; Inv. Nr. 13-18-129 der Miinchner Hartl-Sammlung

%8 7. B. Reche 1913: Taf, LXX, 5-10; LXXI, 5-6; LXXXI, 3; Bateson 1932: Plate VIII; Laumann 1951: 811,
Damm 1952: Abb. 11-13; Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 32-35; Museum fiir Volkerkunde und
Schweizerisches Museum fiir Volkskunde Basel 1970: 77; Greub 1985: Abb. 24-26; Stohr 1987: K 16-17,
19-21; Silverman 1988: Abb. 27

99 7. B. Reche 1913: Taf. LXX, 11; LXXI, 1-2

1000, B. Reche 1913: Taf. LXXI, 7; Inv. Nr. 13-18-129 der Miinchner Hartl-Sammlung

19" Bateson 1932: 430; 452; Wirz 1954a: 18; Kelm 1966a: 36; Kocher Schmid 1985: 182; Silverman 1988: 23;
Wardwell 1989: 6; vgl. auch Damm 1952: 97f.

1902 Reche 1913: 373f.; vgl. auch Linton/Wingert 1972: 109

199



wie Reche als ,,Ahnenfi uren“'® deren Lebenskraft man zu bewahren und zu iibernehmen
b b

suchte und die ,,durch ihr bloBes Dasein segensreich auf ihren Besitzer [wirkten]*'°**,

Nach Wirz'"” waren mit den in den Figuren verkérperten Vorfahren bestimmte
Uberlieferungen verbunden, welche nur die #lteren Minner eines Klans kannten.

1006
Kaufmann

zufolge war es nur dem Klanaltesten wihrend bestimmter Rituale erlaubt, die
Eigennamen einer Figur laut auszusprechen, so z. B. vor Jagd- und Kriegsziigen, wenn den
Figuren Opfergaben, wie Sagolarven, Kokos- und Betelniisse, dargebracht wurden, um den
Erfolg der Unternechmung sicherzustellen.'”” Wurde das Anbieten der Nahrungsmittel

unterlassen, riskierte der Jiger einen Angriff auf sich selbst durch ein — beispielsweise in

1008 1009

tierischer Gestalt in Erscheinung tretendes — Geistwesen. Biihler erwihnt eine

Mitteilung aus Kararau, wonach jene Figuren dariiber hinaus auch Krankheiten fernhielten.

6.3.12 Krokodile (Inv. Nr. 13-18-108; 13-18-116) und krokodilgestaltiger Kanusteven (Inv.
Nr. 12-16-51)

Zu den materiellen Kulturobjekten des Mittleren Sepik gehdren weiterhin aus Holz

geschnitzte und zum Teil bemalte Krokodile von etwa einem bis fast zwei Metern Lénge.

1010 . .
, teilweise

1011

Gesicht, Zdahne, Schuppenmuster, Schwanz und Fiile sind sorgfiltig geschnitzt

sind die Figuren auch mit Muschel- und Schneckenschalen, Bast u. 4. verziert ™ ', oder es

sind an der Unterseite lange Holzstangen'®'? angebracht; das Krokodil kann dariiber hinaus

1013

auch doppelgestaltig sein. Zoomorphe Holzschnitzereien gibt es ferner auch in Gestalt

1014 1015 1016

anderer Tieren, etwa mit Schlangen ™, Fischen " °, Vogeln oder Kombinationen von

Krokodil und Vogel'”'’, Krokodil und Mensch'*'® sowie Vogel und Mensch'*"’.

1003 Nevermann 1933: 44; 47

1004 Nevermann 1933: 47

1995 Wirz 1959: 50f.

1006 K aufmann 1970: 76

1997 vgl. Wardwell 1989: 6

1008 vol. Laumann 1951: 810ff.; 1952: 908; 1954: 37-42

199 Biihler 1961b: 201

1010 7 B. Stohr 1987: K 50; Inv. Nr. 13-18-108 der Miinchner Hartl-Sammlung

1011 7. B. Biihler 1960: Abb. 16

1912 7 B. Inv. Nr. 13-18-116 der Miinchner Hartl-Sammlung

1013 7. B. Kelm 1966a: Abb. 36

1014 7. B. Reche 1913: Taf. LXXVI, 2; Kelm 1966a: Abb. 37-38; Heermann 1977: Abb. 53; vgl. auch Wirz
1954a: Abb. 35

1015 7. B. Kelm 1966a: Abb. 39-41; Heermann 1977: Abb. 20; Kaeppler/Kaufmann/Newton 1994: Abb. 612

1016 7 B. Kelm 1966a: Abb. 42-43; 46

1917 7. B. Kelm 1966a: Abb. 47; vgl. auch Behrmann 1922: 222f.; Schlesier 1958: 256

200



Biihler'"® zufolge sind die geschnitzten Krokodile Klanbesitz und verkdrpern
Klanahnen'"”', wobei jede Krokodildarstellung zugleich auch mit dem — hiufig
doppelgestaltig oder doppelkopfig vorgestellten — Urzeitkrokodil in Zusammenhang

steht' %2

, was erkldren diirfte, weshalb sich unter den geschnitzten Krokodilfiguren auch
doppelgestaltige finden. Wie also die Erde und infolge davon auch alle Lebewesen und
Klane mithilfe eines Krokodils entstanden, wird dieses auch als Klanvorfahr aufgefasst.

Verwendet werden die Krokodile vermutlich in der bereits erwidhnten Totenzeremonie
minsthanggu, bei welcher eine den Verstorbenen reprédsentierende Totenfigur mit dessen
modelliertem  Schiddel auf eine mit herunterhdngenden Palmblattfransen und
klantotemistischen Pflanzenbléttern verzierte Plattform am Dach des Wohnhauses des Toten
gestellt wird. Wird jene agwi, d. h. schwimmende Grasinsel genannte Plattform von den sich
darunter versteckt haltenden, die Stimme der Ahnen nachahmenden, Floten blasenden
Maénnern angestoflen, so schwingt sie hin und her, wodurch das Schwimmen und Schaukeln
der Grasinsel auf dem Wasser, représentiert durch die herunterhdngenden Blatter, dargestellt
wird. Dabei werden die aus Holz geschnitzten Krokodile, welche am unteren Ende mit einer
Stange versehen sind und die das Urzeitkrokodil bzw. Klanahnen vergegenwirtigen, von den
Mainnern unterhalb der Plattform immer wieder durch den Vorhang aus Blitterfransen vor-
und zuriickgestolen, um auf diese Weise die Verbindung von Urzeit und Jetztzeit zu
verdeutlichen. Dadurch wird die Parallele zwischen Schopfungskrokodil und Grasinsel als
erstem Stiick Land in der Urzeit besonders betont.

Die Totenzeremonie représentiert nun die Reise der Totenseele auf dem Sepik in das
Reich der Toten, unterstiitzt durch das Krokodil, das unter der Grasinsel schwimmend die
Totenseele wie auf einer Fahrt mit dem Kanu — angezeigt durch ein neben der Totenfigur

deponiertes Paddel — ins Totenland begleitet.'"*’

Ferner deutet Biihler!®**

an, dass Krokodilfiguren auch wihrend der Initiation der
Jungen von Bedeutung waren. Von den groflen, aus Rotang und Holz gefertigten

Krokodilmodellen, durch deren Rachen die Initianden den Bereich des Méannerhauses vor

1018 7 B. Bateson 1932: Plate IX, a-b; Museum fiir Volkerkunde und Schweizerisches Museum fiir Volkskunde
Basel 1970: 71; vgl. auch Behrmann 1922: 222

1019 7. B. Bateson 1932: Plate IX, ¢; Kelm 1966a: Abb. 48-51; vgl. auch Schlesier 1958: 255; Biihler 1961b:
196

1920 Biihler 1961b: 196f.; 201; vgl. auch G. u. M. Schuster 1970: 70

1021 auch Bateson 1932: 430; 453

1022 auch Kelm 1966a: 26

1023 Bateson 1932: 430; 453; 1958: 154-157; Wirz 1959: 52f; Biihler 1961b: 201; G. u. M. Schuster 1970: 70;
Stanek 1982: 164f.; Wassmann 1982: 76; 117-124; 144f.; 152

1024 Biihler 1961b: 200

201



der Tatauierung betreten, wurde bereits gesprochen.'*>

Insgesamt kam dem Krokodil, wie
dargestellt, bei der Initiation herausragende Bedeutung zu: So wurde in der Nacht vor der
Tatauierung auf den Schlitztrommeln der ,Krokodilsrhythmus“'**® geschlagen und der
Krokodilstanz durch die ,,Krokodile“1°27, d. h. Initiatoren bzw. Tatauierer, ausgefiihrt, indem
sich diese in zwei Reihen mit einem einzelnen Ténzer als Kopf des Krokodils liber den
Tanzplatz bewegten und dabei die paarweisen Namen der Krokodilahnen verschiedener

Klane sangen.'**®

Die Skarifizierung der Jungen selbst fand auf den Knien der Initiatoren
oder auf umgedrehten, das Krokodil verkérpernden Kanus statt, wobei die
Tatauierungsnarben als ,,Zeichen der Zdhne des Krokodils“'"? | als ,BiB des Krokodils«'?*°

bzw. als eine ,,zum Krokodil gehdrende Zeichnung*'®*!

aufgefasst wurden. Die Gerdusche,
die durch Schwirrhdlzer und Wassertrommeln erzeugt wurden, galten als ,,Stimme bzw. Ruf
des Krokodils“'**?. Die Initianden traten also mit dem Urzeitkrokodil sowie mit der Urzeit
selbst in Kontakt; die Urzeit wurde gewissermafien durch das Krokodil selbst verkorpert.'*?

Ob auch die geschnitzten Holzkrokodile wéahrend der Initiation eine Rolle spielten, ist
dagegen nicht eindeutig zu kléren und wird auch bei Biihler nicht klar beantwortet, erscheint
jedoch aufgrund der allgemeinen Prisenz und Metaphorik des Krokodils bei der Initiation
zumindest naheliegend.'***

Wie die Krokodilfiguren aus Holz also auf jeden Fall in Verbindung zum mythischen
Urzeitkrokodil gesehen werden, werden gleichermallen holzgeschnitzte
Schlangendarstellungen in Beziehung zu einer bereits erwdhnten Mythenversion gesetzt,
wonach eine Schlange durch ihre Bewegungen das Flussbett des Sepik formte und
infolgedessen sowohl das Land als auch dessen Bewohner in zwei Hilften teilte.'"*”
Reche'”° sah eine solche Schlangenfigur mit dem Kopf nach unten in einem Minnerhaus

vom Boden des oberen Stockwerkes hingen.

1925 Bateson 1932: 436; Wirz 1959: 12; vgl. auch Speiser 1944: 153ff.

1026 Bateson 1932: 436

1927 M. Schuster 1969b: 229

1928 Bateson 1932: 436f.; vgl. auch Wassmann 1987: 523ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 100
1029 Wassmann 1987: 531

1030 Wassmann 1987

1831 M. Schuster 1969b: 227

1932 M. Schuster 1969b: 229; vgl. auch Bateson 1932: 436; Wirz 1959: 12; Wassmann 1987: 523
1933 M. Schuster 1969b: 231; vgl. auch Wirz 1959: 11

1934 yg1. auch Heermann 1977: Text zu Abb. 53

1035 Wirz 1954a: 14; 1959: 27; Kelm 1966a: 27

1036 Reche 1913: 395

202



Doch konnen die Tierfiguren — neben Krokodil und Schlange vor allem Végel und
Fische — ganz allgemein auch Reprisentationen von klanbezogenen Totemtieren sein, wobei

Kelm gleichwohl anmerkt,

,»daB (...) tiber den Sinngehalt und die spezifische Funktion einer bestimmten Skulptur
oder Malerei nur der Kiinstler selber und die Gemeinschaft, der er angehort, giiltig
Auskunft erteilen konnen. Sofern uns derartige Angaben nicht zur Verfligung stehen,
miissen wir uns mit den erwidhnten allgemeingehaltenen Zuordnungen bzw. mit
Deutungen hypothetischen Charakters begniigen.*'"”’

Doch auch bei Wassmann heif3t es, dass die Klangriinder nicht nur in Menschen-, sondern
ebenso in Tiergestalt in Erscheinung treten konnten, also iiber die Féhigkeit verfiigten, sich
in die mit Namen versehenen Dinge zu verwandeln, so dass die Totems als Masken zur

Darstellung anderer Wesen genutzt wurden.

,»Je nach Clangruppe liegt die Betonung starker auf seiner urspriinglichen menschlichen
Gestalt (...) oder auf seinen Tierverwandlungen, wobei jedoch meist nur sein Korper als
Fisch, Krokodil oder Vogel geschildert wird, sein Gesicht dagegen menschlich
bleibt.«!**

In der Verbindung von Mensch und Tier halten auch Schlesier'”” und Kelm'*" die
Darstellung eines Klangriinders mit seinem Totem fiir wahrscheinlich. In dieser Hinsicht ist

gleichfalls die Kombination von Krokodil und Vogel auf mythische und totemistische

1041

Konzepte zuriickflihrbar. Behrmann ™" vermutet in der Verbindung von Vogel und Krokodil

sogar die totemistisch geprigte Darstellung der Beziehung zweier Moieties. Es sei auf jeden

Fall ein Charakteristikum des Sepik-Gebietes, ,,dal einzelne Motive sich standig

1042

wiederholen, dal} sie sich durchdringen und {iberdecken* ™", wobei jeder Kiinstler seinen

Objekten stets individuelle Akzente verleiht, wobei es weniger um das Kopieren eines
Motivs, sondern vielmehr um dessen kreative Erschaffung ginge.
Auch die Steven groBler, zur Kopfjagd verwendeter Kanus wurden neben Schweinen

1043

und Vogeln insbesondere mit Krokodildarstellungen verziert ™ ~, wobei es sich nach M.

157 Kelm 1966a: 27

1938 YWassmann 1982: 234; vgl. auch 1982: 32f.; 1987: 516

199 Schlesier 1958: 255f.

1940 Kelm 1966a: 271,

1941 Behrmann 1922: 222f; vgl. auch Schlesier 1958: 256

1942 Behrmann 1922: 224

1943 7. B. Schlaginhaufen 1910a: Fig. F; 1910b: Z’; Reche 1913: Taf. LV; Guiart 1963: Abb. 155; Stidtisches
Museum flir Volkerkunde Frankfurt am Main 1964: 69; Kelm 1966a: Abb. 491-495; Greub 1985: Abb. 71,
Corbin 2002: 65; Fig. 3.11-3.12; Inv. Nr. 12-16-51 der Miinchner Hartl-Sammlung

203



104 ebenfalls um Vergegenwirtigungen des Urzeitkrokodils handelt.'”* Er sicht

Schuster
eine Parallele zwischen dem mit dem Krokodil in Zusammenhang stehenden Sterben und
Neugeborenwerden der Jungen wihrend der Initiation und dem krokodilgestaltigen Kanu,
welches zur kultischen Wiederholung urzeitlichen Totens bei der Kopfjagd eingesetzt wurde.

1046 . g
, wobei die

Dabei kann das Kriegskanu auch als Ganzes als Krokodil angesehen werden
Kopfjager, d. h. die initiierten Ménner und ,,S6hne des Krokodils“'™ _sich gedanklich nicht

im Kanu [befanden], sondern im Bauch — und somit auf der sicheren Innenseite — des

1048 1049

urzeitlichen Krokodils, das seine Feinde verschlingt . Fir Silverman stellen die
krokodilgestaltigen Kopfjagdkanus midnnliche Symbole dar.

Uberdies wird eine Verbindung gesehen zwischen den Holzkrokodilen des Mittleren
Sepik und den am Korewori vorherrschenden, etwa sieben Meter langen, ebenfalls aus Holz
geschnitzten, klaneigenen Kultkrokodilen, welche &hnlich wie die Aufhdngehaken vor allem
vor Jagd- und Kopfjagdunternehmungen befragt wurden. Die sich durch das Kauen von
Betel in Trance versetzten Manner verwendeten jene Krokodilmodelle fiir einen Tanz, wobei
die Figuren durch Drehbewegungen die Richtung des Kriegszuges vorgaben und durch
Klopfsignale die Anzahl der zu totenden Feinde festlegten. Kehrte man von der Kopfjagd
erfolgreich zuriick, wurden die erbeuteten Kopfe in die Krokodilrachen gesteckt. Auch hier
wird vermutet, dass sie gleichermaflen wéhrend der Initiation verwendet wurden, bei der
wohl ebenfalls ein Kopfjagdzug unternommen wurde.'’ Biihler'®' betont jedoch, dass die
Holzkrokodile vom Mittleren Sepik im Gegensatz zu den Kultkrokodilen vom Korewori

keine Bedeutung als Befragungsobjekte vor Kriegs- oder Jagdunternehmungen hatten;

dagegen wurden die Krokodile am Korewori wohl nicht bei Trauerriten eingesetzt.

104 M. Schuster 1964: 46

1945 vgl. auch Wirz 1954a: 10f.; Kelm 1966a: 30

1046 V1. Schuster 1969b: 229; 1985: 22; Kocher Schmid 2004: 178ff.

1047 Schmid/Kocher Schmid 1992

1048 K ocher Schmid 2004: 181

1049 Sjlverman 2001a: 76

1950 Biihler 1961b: 183-207; G. u. M. Schuster 1970: 60; vgl. auch Tischner 1965: 5-20
1051 Biihler 1961b: 200f.

204



6.3.13 Masken (Inv. Nr. 12-30-31; 13-18-12; 13-18-24; 13-18-26; 13-18-112; 13-18-113;
13-18-114; 13-18-115; 13-18-132)

Auch verschieden gestaltete Masken aus den unterschiedlichsten Materialien gehdren zur
Miinchner Hartl-Sammlung. Aufgrund der duBerst vielfdltigen Erscheinungsformen und des
Variantenreichtums, von dem die Sepik-Masken gepragt sind, ist eine Unterteilung derselben
in mehrere Typen sinnvoll. Verschiedene Kategorisierungen wurden bereits vorgenommen,

. 1052
so unterscheidet etwa Reche

nach den jeweils verwendeten Materialien vier Hauptarten
von Tanzmasken, nimlich Schidelmasken, Holzmasken, Geflechtmasken sowie geflochtene
Tierfiguren, Wirz'">® hingegen unterteilt die Sepik-Masken nach deren Funktionen in fiinf
Gruppen, d. h. in reine Gesichtsbedeckungen, Stiilpmasken, Masken, die mit anderen
Objekten kombiniert werden — wie z. B. mit weiteren Kopfbedeckungen oder auch
Kanuschilden —, kleine Amulettmasken sowie in die Giebelmasken der Wohn- und
Mainnerhduser. Des weiteren weist Wirz darauthin, dass ebenso auch andere Unterteilungen,
etwa nach Materialien, wie auch Reche sie vorgenommen hat, moglich seien, und letztlich
keine dieser Einteilungen restlos befriedigen wird“'®**. So werden in der vorliegenden
Darstellung die speziell in der Hartl-Sammlung vertretenen Maskentypen den
Ausgangspunkt der Betrachtung bilden. Dort sind vorhanden:

eine aus Rotang geflochtene Gesichtsmaske (Inv. Nr. 13-18-12);

aus Rotang geflochtene Stiilpmasken (Inv. Nr. 13-18-26; 13-18-114; 13-18-115);

eine aus Rotang geflochtene Obergesichtsmaske (Inv. Nr. 13-18-132);

aus Holz geschnitzte Masken, die nach Museumsangaben zu Kanuschilden gehdren (Inv. Nr.
13-18-24; 13-18-112; 13-18-113);

eine aus Mark gefertigte Maske, die — gleichfalls nach einer Museumsnotiz — bei
Kriegsziigen im Kanu aufgestellt wurde (Inv. Nr. 12-30-31);

schlieBlich aus leichtem Holz hergestellte Giebelmasken (Inv. Nr. 13-18-11; 13-18-140), die
bereits an anderer Stelle besprochen wurden und daher hier nicht weiter beriicksichtigt
werden.

Schidelmasken!®?

, bei welchen das Maskengesicht durch einen menschlichen,
iibermodellierten Schédel, eingerahmt von einem Rotanggeflecht, gebildet wird sowie

ebenfalls aus Rotang und Palmblattscheiden gefertigte Tierfiguren bzw. tiergestaltige

1052 Reche 1913: 400-414
1053 Wirz 1959: 36-43

105% Wirz 1959: 36

1055 Reche 1913: Abb. 422

205



Stiilpmasken1°56, welche etwa Krokodile'®’, Eidechsen'®®, Eber'®’, Kasuare'®® oder
Sigefische' ! verkdrpern und wie sie zur Masken-Einteilung Reches zihlen, sind also in der
g P g

Miinchner Hartl-Sammlung nicht vorhanden.
1. aus Rotang geflochtene Gesichtsmasken (Inv. Nr. 13-18-12):

Aus Rotang geflochtene Gesichtsmasken, sogenannte ,.Larven*'*®*, die lediglich das Gesicht

1063

ihres Tragers verhiillen ™~ und damit zu den reinen Gesichtsbedeckungen gehoren, werden —

ebenso wie auch aus Holz geschnitzte Stiicke'***

— entweder vor das Gesicht gebunden oder
durch ein an der Riickseite der Maske befestigtes, horizontales Stdbchen mit den Z&hnen
gehalten. Moglicherweise ist zu dieser Maskenart ebenfalls das geflochtene Stiick mit der
Inv. Nr. 13-18-12 der Miinchner Hartl-Sammlung zu rechnen, doch verfiigt diese Maske
nicht iiber Sehschlitze, so dass die sich im Museum zum Objekt befindenden Angaben
,»lanzmaske® entweder falsch oder ungenau sind, da die Maske unter Umstinden mit

1065 - . .
msbesondere fur die Holzmasken

anderen Objekten kombiniert wurde, wie dies Wirz
dokumentiert hat; doch konnte das Miinchner Objekt auch als — in einem spéteren Abschnitt
noch besprochene — Ziermaske gedient haben. Dem Miinchner Maskentyp besonders

dhnliche Stiicke sind schlief3lich kaum auszumachen.

2. aus Rotang geflochtene Stiilpmasken (Inv. Nr. 13-18-26; 13-18-114; 13-18-115):

Zu den aus Rotang geflochtenen Masken, die iiber den gesamten Kopf gestiilpt werden'*®°,

zéhlen auch die Miinchner Hartl-Stiicke mit den Inv. Nr. 13-18-26, 13-18-114 und 13-18-

115. Aufgrund ihrer meist sehr langen, riisselformigen Nasen vermutet Reche, dass jene bei

1067 1068

Ténzen ™' eingesetzten Masken ,,sicherlich irgend eine Tierart — wie er weiter annimmt,

1056 7 B. Reche 1913: Taf. LXXXI, 1-2; Behrmann 1922: 39

1057 7 B. Behrmann 1922: 230; Métraux 1989: Abb. 23

1058 7 B. Behrmann 1922: 230

1059 7 B. Kelm 1966a: Abb. 85; 87; Silverman 1988: Abb. 31

1069 Silverman 1988: Abb. 30

1061 7 B. Behrmann 1922: 229; Kelm 1966a: Abb. 84

1062 Reche 1913: 409

1063 7 B. Reche 1913: Taf. LXXVIIL, 7; LXXIX, 1-2; Abb. 427; Wirz 1959: Abb. 44-45

1064 7 B. Wirz 1959: Abb. 37-38

1065 Wirz 1959: 37f.

1066 7. B. Luschan 1911: Fig. 28; Neuhauss 1911b: Fig. 312; Reche 1913: Taf. LXXIX, 3-5; LXXX, 1; M.
Mead 1934: 244; Wirz 1959: Abb. 46; Kelm 1966a: Abb. 89-90; Linton/Wingert 1972: 112; Stéhr 1971:
Abb. 168; 1987: K 22; vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: Taf. 16-18; Haberland 1987: Abb. 193;
Kaeppler/Kaufmann/Newton 1994: Abb. 616

197 auch Linton/Wingert 1972: 112

1068 Reche 1913: 410

206



Fregattvogel als ,,Verkdrperung der Seelen Verstorbener'°®— darstellen.'””® Wirz'""!
hingegen sieht in den geflochtenen, auf ein Innengeriist gezogenen Stiilpmasken keine
Vogel, sondern Krokodilmiinder. Ihm zufolge wurde eine solche Stiilpmaske wéhrend der
Initiation von einem dlteren Mann als Vorsteher des Rituals getragen, weshalb er wohl die
tierahnliche Schnauze oder Nase der Maske als krokodilgestaltig interpretiert.'’’> So wird die
Maske auch im Ménnerhaus aufbewahrt, wo sie vom Dachgebilk hingt. M. Mead'®” sieht in
den langen Nasen der Masken das Schonheitsideal des Sepik-Gebietes ausgedriickt.

Wie Stohr'®™* bemerkt, scheinen die in den Museen vorhandenen Stiilpmasken in den
allermeisten Fillen aus der Kolonialzeit zu stammen.'”” Nach Haberland/Seyfarth'®"
kommen jene geflochtenen Stiilpmasken bei den Yimar am oberen Korowori, einer stidlich
von den Iatmul im Sepik-Randgebiet lebenden Gruppe vor, wo sie didagur genannt werden
und ebenfalls didagur heilende Geistwesen reprisentieren; auflerhalb der Zeiten ritueller
Handlungen werden jene Wesen als im Wasser oder auf Bdumen lebend vorgestellt. Nach

Angaben von Kaeppler/Kaufmann/Newton'®”’

1078

reprisentiert eine bei den als Nachbarn der

Yimar ~"am mittleren Korowori lebenden Kapriman angefertigte, jedoch von den Iatmul

1079

verwendete Stiilpmaske einen wagan-Geist. Eine dhnliche Stiilpmaske """, die von den

Kapriman selbst verwendet worden zu sein scheint, wird als ,Initiationsmaske*!' %%
bezeichnet. Biihler'®™' hilt es fiir moglich, dass jene geflochtenen ,,Riisselmasken® vom

Korowori-Gebiet aus an den Mittleren Sepik gelangten. Kocher Schmid'**

zufolge kommt
eine solche, urspriinglich vom Korowori stammende Stiilpmaske aus dem Miinchner
Museum fiir Vélkerkunde, wo sie vermutlich die Inv. Nr. 13-18-9 getragen und somit zur
Hartl-Sammlung gehort hat. Die in Miinchen verbliebenen Stiicke hingegen stammen nach
Angaben Hartls aus Kararau (Inv. Nr. 13-18-26) und Kanduanum (Inv. Nr. 13-18-114 und

13-18-115). Auch die bei Stohr'®® abgebildete Stiilpmaske gehort zu den von Hartl

109 Reche 1913: 411

1970 ygl. auch Nevermann 1933: 47f.

7 Wirz 1959: 38f.

1972 yg1. auch Haberland/Seyfarth 1974: 307f.

173 M. Mead 1934: 244

197% Stohr 1987: 41

197 die von Wirz gesammelte Stiilpmaske dieses Typs (Wirz 1959: Abb. 46) stammt aus den 1950er Jahren
1976 Haberland/Seyfarth 1974: 306-323

1977 K aeppler/Kaufmann/Newton 1994: Text zu Abb. 616
178 ygl. auch Haberland/Seyfarth 1974: 4071,

197 Kaufmann 1994b: Abb. 867

1980 K aeppler/Kaufmann/Newton 1994b: Text zu Abb. 867
1981 Biihler 1960

1982 Kocher Schmid 1985: 198; Greub 1985: Abb. 120

193 Stshr 1987: K 22; 303

207



erworbenen Objekten; sie trug die Inv. Nr. 13-18-8 und wird beziiglich ihrer Herkunft
lediglich mit ,,Mittlerer Sepik* angegeben; jedoch befindet sich an der Maske ein altes
Etikett, wonach die Maske ebenfalls von den Kapriman stammt.

1084

Die bereits erwihnten tiergestaltigen Stiilpmasken ™ wurden vermutlich ebenfalls bei

der Initiation der Jungen eingesetzt. Einige dieser Masken wurden dabei aufgrund ihrer
GroBe von mehreren Minnern getragen. '

Welche Rolle die Masken wiéhrend der Initiation spielten, ist unklar. Moglicherweise
dienten sie dort der Uberlieferung sozialer Verhaltensweisen an die Initianden, so dass die
durch die Masken reprisentierten Geistwesen oder Ahnen als Vermittler auftraten, die den
Lebenden, und dabei insbesondere den Minnern, einzuhaltende kulturelle Normen und

Werte weitergaben.
3. aus Rotang geflochtene Obergesichtsmasken (Inv. Nr. 13-18-132):

Die zundchst aus Rotang geflochtenen und dann mit Ton {iberzogenen, schwarz, weill und

1086

rot bemalten sowie mit Federn verzierten Obergesichtsmasken  sind nur selten publiziert

und werden Kelms recht allgemeinen Angaben zufolge ,bei Zeremonien und

108 . . . . .
«1%7 " indem sie mit den an den beiden Seiten der Maske

Tanzveranstaltungen [getragen]
befestigten Bastschniiren um den Kopf gebunden werden, so dass sie auch als Kopfschmuck-
Objekte bezeichnet werden konnen. Sie stellen in der Regel ein menschliches Gesicht mit

schlaufenformig gestalteter Nase dar.

4. aus Holz geschnitzte Masken (Inv. Nr. 13-18-24; 13-18-112; 13-18-113):

Die meisten Holzmasken'*®® der Sepik-Region zihlen nach Wirz'"®

zu den Masken, die mit
anderen Objekten kombiniert werden, wie dies auch bei den Stiicken der Miinchner Hartl-
Sammlung der Fall zu sein scheint. So konnten diese z. B. an den bereits erwdhnten
dreiarmigen Schilden befestigt sein, welche sich am krokodil- oder auch schweinegestaltigen

Bug eines Kopfjagdkanus befanden. '’

1084 Reche 1913: Taf. LXXXI, 1-2; Behrmann 1922: 39; 228f.; Kelm 1966a: Abb. 84-87; Métraux 1989: Abb.
23

1085 Reche 1913: 413; Behrmann 1922: 38ff.; 228ff.; Nevermann 1933: 49; Wirz 1959: 41; Stohr 1987: 42

1986 Kelm 1966a: Abb. 99-101; 103-104; Inv. Nr. 13-18-132 der Miinchner Hartl-Sammlung

1087 K elm 1966a: 36

1088 7 B. Wirz 1959: Abb. 43; Silverman 1988: Abb. 38; Stohr 1987: K 26; 28-29

1089 Wirz 1959: 37f.

109 7 B. Reche 1913: Taf. LVI, 2-3; LVIL, 1-5; Abb. 302-305; Biihler/Wirz 1954: Abb. 3; Wirz 1959: 78; Abb.
77; Stadtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main 1964: 69; Kelm 1966a: Abb. 489; 496; Guiart

208



Wie Reche'”! vermutet, waren jene Holzmasken fiir die Kanuschilde ein Ersatz fiir den
Menschenschéddel, der dort, wie er weiter annimmt, fiir Kopfjagdziige in fritherer Zeit
befestigt war, was von Métraux'*** bestitigt wird. So interpretiert Reche das in der Maske
dargestellte Gesicht als ,,Geist (...) [, welcher sich] selbst schiitzend vor den Kadmpfer
[stellt]«'*.

Auch die langlichen oder ovalen, linien- und kurvenformig bemalten, hdufig mit Nassa-
und Kaurischnecken verzierten, in der Miinchner Hartl-Sammlung nicht vertretenen mai,

.1094

. 1095
mwai' " oder mei genannten Holzmasken

stellen keine reinen Gesichtsbedeckungen dar,
sondern werden mit anderen Objekten kombiniert, d. h. an einem spitzen, kegelformigen
Rotang-, Kokosfaser- oder Palmblattscheidengestell'™® befestigt, so dass nahezu der
gesamte Korper des Maskentrigers bedeckt wird.'”” Sie besitzen eine extrem lange, meist
biigelformige und tiergestaltige Nase, welche bis zum Kinn reicht und bisweilen mit
Eberhauern verziert ist. Mitunter sind an Kopf, Wangen und Kinn der Maske Menschenhaare
angebracht. Es konnen an den Masken auch Federn oder kleine, aus Rotang gestaltete Ketten
befestigt sein, wie sie auch an den Kalkbehéltern als Zeichen eines erfolgreichen Kopfjigers
zu finden sind; dieselbe Bedeutung besitzen sie also auch bei den mai-Masken.'*®

Die in totemistischem Bezug stehenden Masken, von denen jeder Klan zwei weibliche
und zwei ménnliche Exemplare besitzt — wobei nur die médnnlichen Masken iiber aus
Menschenhaar gestaltete Barthaare, Eberhauer, Federn und Rotangketten verfiigen —, gelten
als mythisches, mit dem jeweiligen Klan in Beziehung stehendes Bruder- bzw.

Schwesterpaar und werden bei Tanzauftritten vor dem Ménnerhaus unter dem Rezitieren

mythologischer Gesénge und totemistischer Namen sowie dem Spielen von Floten

1970: Abb. 24; Stohr 1971: Abb. 165; Silverman 1988: Abb. 48; Corbin 2002: 65; Fig. 3.11-3.12; vgl. auch
Biihler 1960: Taf. 9

' Reche 1913: 292

1992 Métraux 1989: 15f.

193 Reche 1913: 361

1% vgl. hierzu die Lautihnlichkeit zwischen den von Bateson (1932: 276; 1958: 233; 310) als ,mwai“
bezeichneten Masken und dem Sagopalmen-Schopfer Moiem, auch Mwaim(-nanggur) genannt (Bateson
1932: 406; 1958: 192); eine Verbindung zwischen beiden wird von Hauser-Schéublin (1976/77: 138f.)
angenommen.

1995 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. H-I; Reche 1913: Taf. LXXVII, 7; LXXVIII, 1; M. Mead 1934: 243;
Bateson 1958: Plate XXVIII, B; Gardi/Biihler 1958: 67; Wirz 1959: Abb. 39-42; Biihler 1960: Taf. 8; Kelm
1966a: Abb. 65-67; 71; Newton 1967b: Fig. 17; Museum fiir Vdlkerkunde und Schweizerisches Museum
fir Volkskunde Basel 1970: 67; Hauser-Schiublin 1976/77: Abb. 1-4; 1981: Abb. 1; Greub 1985: Abb. 30;
Stohr 1987: Abb. 32; Silverman 1988: Abb. 33; Métraux 1989: Abb. 37; Welsch 1998a: Fig. 4.65.

109 5 B. Wirz 1959: Abb. 40; Kelm 1966a: Abb. 77; 93; Hauser-Schiublin 1976/77: Abb. 16-17; 1981: 5;
Greub 1985: Abb. 28

17 Hauser-Schaublin 1981: 3ff.

1% G. u. M. Schuster 1970: 66; Hauser-Schaublin 1976/77: 133; vgl. Forge 1973: 172

209



verwendet und dort von den ,,noch nicht ganz initiierten jungen Minnern getragen“'*”’. Nach

1100

Bateson " gehort auch das erstmalige Tragen von und Auftreten mit mai-Masken zu den

Anlissen fiir naven-Rituale. Aufbewahrt werden die mai-Masken in den Wohnhéusern.''!
Neben den mai-Masken werden des weiteren auch die — ebenfalls nicht in der Hartl-
Sammlung vorhandenen — ovalen oder runden, flachgesichtigen und mit Ton iiberzogenen
awan- oder mevamber-avan-Masken mit einem aus Rotang gefertigten Maskenkostiim
kombiniert.''”” So wird die gesamte Maske iiber den Kopf gestiilpt, so dass sich der
Maskenkopf oberhalb des Maskentréigers befindet, die Maske jedoch gleichzeitig auch den
Oberkorper und durch einen am unteren Ende der Maske zusitzlich angebrachten
Blatterfransenbehang auch die Oberschenkel ihres Trigers verhiillt, wobei dieser durch im
geflochtenen Maskenkdrper angebrachte Offnungen hindurchblicken kann. Kopf und Kinn
des Maskengesichts sind ebenso wie bei den mai-Masken mit Menschenhaaren verziert, die
Augen durch Schneckenschalen gestaltet. Am Maskenkdrper befindet sich meistens noch
eine weitere — bisweilen auch mehrere — aus Holz geschnitzte, flache Ziermaske(n). Wie

1u1103

Mevamber-avan ,eine legendarische Personlichkeit der Yatmii bzw. den

1104

Klangriinder darstellt und in Verbindung zur Entstehung des Sepik und der

Dualorganisation gesehen wird''”®, verkérpern die zusitzlich angebrachten Ziermasken wohl
dessen Kinder. Wirz''®® zufolge wurden die mevamber-avan-Masken stets paarweise
angefertigt und im Inneren des Ménnerhauses an den beiden Dachenden aufgehéngt.

110 . .
7 von den Schwestersdhnen eines Klans,

1109

Getragen wurden die awan-Masken nach Bateson

nach Biihler''®® wihrend der Initiationszeremonien.

19 Hauser-Schiublin 1976/77: 144f.; vgl. Stanek 1983: 244f.

1% Bateson 1932: 276; vgl. auch 1958: 7f.

10! Bateson 1958: 233; 310; Plate XXVIIL, B; Gardi/Biihler 1958: 66; Wirz 1959: 37f.; M. Schuster 1964: 46f;
G. u. M. Schuster 1970: 66; Forge 1973: 171f,; G. Schuster 1976: 165; Hauser-Schiublin 1976/77: 120-145;
1981: 47-53; Métraux 1989: 14f.; vgl. auch Aufenanger 1960: 138; Wardwell 1989: 6; Wassmann 1982:
32f.

1102 7 B. Reche 1913: Taf. LXXX, 3-4; Behrmann 1922: 321; Bateson 1932: Plate VII; Biihler/Wirz 1954:
Abb. 26; Wirz 1959: Abb. 49; Biihler 1961c: 62f.; Kelm 1966a: Abb. 80-81; Heermann 1982: Abb. B 90;
Silverman 1988: Abb. 28; vgl. auch Forge 1973: 171

1% Wirz 1959: 39

1% Biihler 1961c: 62

195 ygl. auch Silverman 1988: Text zu Abb. 28

196 Wirz 1959: 39

197 Bateson 1932: 410; 430; 452

1% Biihler 1961c: 62f.

1% vel. Wirz 1959: 39ff.; Forge 1973: 172; Hauser-Schéublin 1976/77: 145

210



5. aus Mark gefertigte Masken (Inv. Nr. 12-30-31):

SchlieBlich gibt es aus einem leichten, weichen, kork- oder markartigen Holz (Erythrina sp.)

hergestellte Maskenkopfe'''’, die eine den modellierten Menschenschideln #hnliche

Bemalung aufweisen.''"!

Zu dieser Maskenart gehort auch die Maske mit der Inv. Nr. 12-30-
31 der Miinchner Hartl-Sammlung. Neuhauss'''? und Wirz''"? zufolge dienen diese Masken
als Schmuckstiicke bei Tanzfesten, Zeremonien und Ritualen, wo sie, befestigt an Nadeln
bzw. Kimmen, im Haar getragen werden.'''* Nach im Museum fiir Volkerkunde Miinchen
hinterlassenen Angaben hingegen wurde das von Hartl erworbene Objekt an einem Gestell
befestigt und bei Kriegsziigen im vorderen Teil des Bootes aufgestellt, was jedoch nach den
widerspriichlichen Aussagen angezweifelt werden kann. Auch Hartl''"® selbst bezeichnet die

Maske in einem Brief an das Museum als , kleine leichte Kopfmaske®. '''®

- 111
Ebenso werden Wirz!''!

zufolge aus Rotang geflochtene Amulett- oder auch
Ziermasken'''® bei Tdnzen verwendet und auf dem Kopf oder Riicken getragen oder am
Giirtel befestigt. Auch sehr kleine Masken, die aus Holz''"®, Friichte- oder Kokosschalen''*’
geschnitzt werden, werden an Kopf, Giirtel oder auch an Netztaschen angebracht.''?!

Nach Reche''*?, der kleine Amulettmasken in einem eigenen Abschnitt behandelt,

werden holzerne Amulettmasken''?

um den Hals getragen oder an Zeremonialfloten
gehéngt.

Waihrend also die im Miinchner Museum befindlichen Angaben zur geflochtenen Maske
der Hartl-Sammlung (Inv. Nr. 13-18-12), wonach jenes Objekt als ,,Tanzmaske* gedient hat,
aufgrund fehlender Sehschlitze unsicher bleiben, laBt sich iiber die {ibrigen Masken

Folgendes festhalten:

119z, B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. P-S; Neuhauss 1911b: Fig. 232; Luschan 1911: Fig. 13-15; Biihler/Wirz
1954: Abb. 5; Wirz 1959: Abb. 52; Kelm 1966a: Abb. 95-96; 105-106; vgl. auch Reche 1913: Taf.
LXXXIV, 2-3

"1 yel. auch Silverman 1988: 15; Abb. 44

' Neuhauss 1911b: 332

"3 Wirz 1959: 43; vgl. auch Biihler/Wirz 1954: Text zu Abb. 5; Kelm 1966a: 36; Texte zu Abb. 95-96; 105

14 yel. auch Schlaginhaufen 1910b: 10; Luschan 1911: 108; Reche 1913: 418f.

"5 Hartl, Januar 1912

1% ygl. hierzu die Sammlerangaben im Museum fiir Vélkerkunde Berlin (Kelm 1966a: Text zu Abb. 105)

"7 Wirz 1959: 42

1% Wirz 1959: Abb. 50

"1 Wirz 1959: Abb. 78

29 Wirz 1959: Abb. 51

121 yel. auch Wardwell 1989: 6

"2 Reche 1913: 393ff.

"2 Reche 1913: Taf. LXXVI, 1; Abb. 418-420

211



Die aus Rotang geflochtenen Stiilpmasken (Inv. Nr. 13-18-26; 13-18-114; 13-18-115)
scheinen bestimmte Geistwesen (wagan) zu repriasentieren und haben vermutlich wiahrend
der Initiation der Jungen eine Rolle gespielt, wie dies sowohl fiir das Mittlere Sepik-Gebiet
angegeben wird als auch von siidlich der latmul lebenden Gruppen am Korowori
dokumentiert ist. Dieser Maskentyp kommt also in beiden Gebieten vor und ist wohl vom
Korowori aus an den Sepik gelangt. Zu vermuten bleibt weiter, dass ein Zusammenhang
besteht zwischen den wagan darstellenden Stiilpmasken und den ebenfalls bei der Initiation
eingesetzten und gleichermaBen wagan genannten Schlitztrommeln.''**

Wenige Informationen sind dagegen {iber die aus Rotang geflochtene
Obergesichtsmaske (Inv. Nr. 13-18-132) zu erhalten; so ist nur zu erfahren, dass diese als
Kopfschmuck bei zeremoniellen Téanzen von Bedeutung ist.

Die aus Holz geschnitzten Masken (Inv. Nr. 13-18-24; 13-18-112; 13-18-113) wurden
wohl alle an Kanuschilden befestigt, welche bei Kopfjagdziigen im vorderen Bereich des
Bootes aufgestellt wurden; dies wurde auch von Hartl angegeben.

Dagegen scheinen die im Museum dokumentierten Angaben beziiglich der Verwendung
der markdhnlichen Maske (Inv. Nr. 12-30-31) nicht korrekt zu sein. So heiflt es dort, dass
jene Maske ebenso wie die aus Holz gefertigten Stiicke bei Kriegsziigen im Boot befestigt
wurde. Nach anderen, miteinander iibereinstimmenden Angaben, die Hartls eigene
Bezeichnung als ,,Kopfmaske* zu bestdtigen scheinen, wird dieser Maskentyp jedoch (wie
die Obergesichtsmaske) als an einem Kamm befestigter Haarschmuck bei zeremoniellen

Tanzen getragen.

6.3.14 Handtrommel (Inv. Nr. 13-18-6)

1125

Neben den Schlitztrommeln sind vor allem Handtrommeln (kwangu' *”) am Mittelsepik in

Gebrauch. Aufgrund der konkaven Form des Trommelkdrpers werden sie auch
Sanduhrtrommeln genannt. Meist werden sie von den Méannern ornamental beschnitzt und

1126

haufig auch wei}, rot und schwarz bemalt. Der Griff kann als Tierkorper, etwa als

Krokodil''?’, Vogel''*® oder Schlange''®, auch in Kombination mit einem anthropomorphen

1124 yol. Bateson 1958: 233; 312

125 Wassmann 1982: 23

1126 7 B. Kelm 1966a: Abb. 157; Biihler 1969: Abb. 25; Greub 1985: Abb. 49; Inv. Nr. 13-18-6 der Miinchner
Hartl-Sammlung

127 7 B. Wirz 1954a: 11; 1959: Abb. 83; Gardi 1956: 70; Kelm 1966a: Abb. 158; Heermann 1977: Abb. 55;
Peltier 1999: Abb. 24; Inv. Nr. 13-18-6 der Miinchner Hartl-Sammlung

212



Gesicht'"*’, gestaltet sein. Bisweilen wird der Trommelkérper auch iiber die gesamte Linge

Bl Bespannt sind die Sanduhrtrommeln am oberen

von einer menschlichen Figur verziert.'
Ende mit der Haut von Reptilien bzw. Echsen, etwa von Waranen, Leguanen oder
Eidechsen, welche durch Rotangbidnder am Trommelkdrper befestigt ist oder an diesem
angeklebt wird. Wahrend die Handtrommel mit einer Hand am Griff gehalten wird, schldgt
man sie mit der anderen Hand.''*?

Die Trommeln dienen als rhythmisches Begleitinstrument bei klanspezifischen Tanzen
und totemistischen Gesdngen und Namensliedern, wo sie von den Ménnern geschlagen
werden. Anldsse hierfiir konnen beispielsweise Totenrituale oder die Einweihung von Kanus,

133 wurden Sanduhrtrommeln auch zu

Wohn- und Ménnerhdusern sein. Nach Wassmann
Gesingen der Manner wihrend der Tatauierung geschlagen, um die Schreie der Initianden
zu iiberstimmen. Bei Bateson''** heifit es, dass die Initianden wihrend der Seklusion von den
Initiatoren neben anderen Gegenstéinden, wie etwa einem Hocker und einem Blashorn auch
eine Handtrommel iiberreicht bekamen, und das erstmalige Schlagen Anlass fiir ein naven
bietet.

Anders als die Schlitztrommeln sind die Handtrommeln jedoch nicht vorrangig mit
sakralen oder geheimen kultischen Handlungen verbunden, sondern werden in erster Linie

'35 Hinsichtlich der Bedeutung von Tier- und

als Rhythmusinstrument eingesetzt.
Menschenfiguren 148t sich ein totemistischer Hintergrund bzw. ein Bezug zu bestimmten

Klanahnen nur vermuten.

1128 7 B. Reche 1913: Abb. 455; Behrmann 1922: 227; Wirz 1959: Abb. 84; Stidtisches Museum fiir
Volkerkunde Frankfurt am Main 1964: 70; Kelm 1966a: Abb. 161; 163-164; Linton/Wingert 1972: 104;
Stohr 1987: K 49; Peltier 1999: Abb. 24

1129 7 B. Wirz 1959: Abb. 86; Kelm 1966a: Abb. 160

1130, B. Reche 1913: Abb. 453-454; Tischner 1954: Abb. 10; Schmitz 1962: Taf. 7; Stidtisches Museum fiir
Volkerkunde Frankfurt am Main 1964: 70; Kelm 1966a: Abb. 159

1131 7 B. Stdhr 1971: Abb. 130

1132 yol. Schlenker/Stanek 1984b: Film E 2543

1133 Wassmann 1987: 531; 534

1134 Bateson 1932: 276; 438f.; 1958: 7

1135 Reche 1913: 432f; Behrmann 1922: 227; Biihler 1969: 92; G. Schuster 1976: 164; Wassmann 1982: 32f;
70-80; Kocher Schmid 1985: 186

213



6.3.15 Schlitztrommel (Inv. Nr. 13-18-127)

Bei den Schlitztrommeln handelt es sich um ausgehohlte, mit langem, schmalem Schlitz

1136

versehene Baumstdmme, die nahe des Spaltes mit schweren Stocken °° geschlagen werden.

Je ndher die Trommel am Schlitz geschlagen wird, desto tiefer klingt der Ton, je weiter sie

vom Schlitz entfernt geschlagen wird, desto hoher wird der Klang.'"?’

1138

Newton " unterscheidet bei den latmul allgemein zwei Arten von Schlitztrommeln:

zum einen die ,,wagan® oder ,wakan“ genannten und zu den geheimen kultischen
Musikinstrumenten gehdrenden Schlitztrommeln, die stets eine bestimmte Form aufweisen,

indem das eine Ende eines ausgehdhlten Baumstammes mit einem schlaufennasigen Gesicht

beschnitzt ist;''*® zum anderen die ,mi“ genannten Schlitztrommeln, welche {iber

1140

Kanduanum ™ an den Mittleren Sepik gelangten und an beiden scharf vertikalen Enden

1142
I,

horizontal beschnitzt sind.''*! Wihrend die mi-Schlitztrommeln bei den Ost-Iatmu am

Unteren Sepik und auch in der Kiistenregion in Gebrauch sind, gibt es bei den Zentral-Tatmul

1143

sowohl mi- als auch wagan-Schlitztrommeln. Die West-latmul und Sawos wiederum

verwenden die wagan und andere, ebenfalls mi genannte, auch bei den Manambu
vorkommende Schlitztrommeln, die an einem Ende in einen Tierkopf 0.4. auslaufen.''**

Die Schlitztrommeln sind an den Enden also vielfach mit menschlichen Gesichtern oder
tierischen Gestalten beschnitzt, wobei wohl das eigentliche, mittlere Trommelstiick als

Korper eines Tieres vorgestellt wird, und in selteneren Fillen das eine Trommelende als

Kopf und das andere Ende als Schwanz geformt sein kann. H&ufiger treten jedoch

1136 7. B. Kelm 1966a: Abb. 166-171; Silverman 1988: Abb. 62

37 Gardi 1956: 92; Gardi/Biihler 1958: 54; Biihler 1969: 128; G. Schuster 1976: 166; Schlenker/Stanek 1984a:
Film E 2476; Smidt 1996: 67

'3 Newton 1967: 210

'3 Newton 1967: Fig. 12

140 ygl. auch Reche 1913: 226

141 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. B%; Reche 1913: Taf. LXXXVII; LXXXVIII, 2; Fuhrmann 1922: 71;
Stadtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main 1964: 55; Kelm 1966a: Abb. 165; Newton 1967:
Fig. 13; Linton/Wingert 1972: 105; Stohr 1987: K 48; Silverman 1988: Abb. 60-61; Inv. Nr. 13-18-127 der
Miinchner Hartl-Sammlung; vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: Taf. 7, 1-3

142 die Bezeichnung mi gibt auch Roesicke (1914: 509) als Name der Schlitztrommeln in Tambunum (Ost-

latmul) an.

vgl. auch Bateson (1932: 259; 1958: 312), der die wagan-Schlitztrommeln mit Schlaufennasen ebenfalls fiir

die Zentral-latmul in Palimbei und Umgebung anfiihrt

1144 7. B. Newton 1967: Fig. 14; Biihler 1969: Abb. 48

1143

214



Tierkombinationen, wie etwa von Krokodilen, Vogeln, Schweinen und Fischen sowie
anthropo- und zoomorphe Mischwesen auf.''*

Aufbewahrt werden die Schlitztrommeln, die nach ihrer Anfertigung mit Federn und
Blittern geschmiickt und durch das Darbringen von Opfergaben, wie Sago und Kokosmilch,

1146

eingeweiht wurden , im Ménnerhaus, wo sie in der Mitte des ebenerdigen Bereichs meist

paarweise in mehreren Reihen nach ihrer Stellung im totemistischen System, d. h. nach der

114 . .
d'"'*” oder sich auch im oberen

klanspezifischen Gliederung des Raums, angeordnet sin
Stockwerk neben anderen kultischen Gegenstdnden befinden. So besitzt also jeder Klan
seine eigene, mit Klannamen versehene Schlitztrommel, die zu kultischen Zwecken, etwa
wihrend der Initiation, eingesetzt wurde. Nur der jeweilige Klan verfiigt iiber Namens- und
Darstellungsrecht seiner Trommel und die damit verbundenen Rhythmen und
Vergegenwirtigungen klaneigener Totems.''*® Auch das Schlagen der Schlitztrommeln
wurde wahrend der Seklusionsphase der Initiation erlernt und gehdrte zu den Anlédssen fiir

. 1149
naven-/Zeremonien.

. 1150
Ebenso wie nach Newton werden auch Bateson

zufolge die kultischen
Schlitztrommeln ,, wagan“ genannt und bei den Zentral-latmul mit den mythischen
Klanahnengeistern gleichgesetzt. Allerdings heifit es im Gegensatz zu Newton bei ihm, dass
sowohl die Schlitztrommeln bei den Zentral- als auch bei den Ost-latmul ,, wagan “ genannt
werden; lediglich die Ahnengeister wiirden nur bei den Zentral-latmul ,, wagan *“ hei3en, bei
den Ost-Iatmul hingegen ,, lemwail“. Auch nach Biihler'”' und Stanek''>* gelten die
Schlitztrommeln selbst als Verkdrperungen von Geistwesen (wagan) oder Ahnen, und die

1153

Trommelrhythmen als deren AuBerungen.'>> Wurden die wagan-Schlitztrommeln wihrend

der Initiation verwendet, schlugen sie dort den ,,Krokodilsrhythmus“1154.
In einem vorhergehenden Abschnitt wurde schon erwéhnt, dass bei einer die Kopfjagd

vorbereitenden (wagan-) Zeremonie iiber einen lingeren Zeitraum hinweg Schlitztrommeln

1145 Reche 1913: 442f; 445f,; Taf. LXXXVIIIL, 2-3; Gardi 1956: 90; Gardi/Biihler 1958: 56f.; M. Schuster
1964: 45; 1969b: 227; Stadtisches Museum flir Volkerkunde Frankfurt am Main 56-61; Biihler 1969: 128;
Heermann 1982: B 61; Inv. Nr. 13-18-127 der Miinchner Hartl-Sammlung; vgl. auch Wassmann 1982: 140

146 Smidt 1996: 67

147 val. Wirz 1959: Abb. 87; Mead 1977: 237

4% Reche 1913: 150; 440; Roesicke 1914: 510f,; Bateson 1932: 259; 262; Wirz 1951: 134; 1954a: 20; 1959:
22; 59ft.; Gardi 1956: 90; M. Schuster 1964: 45; 1985: 24; Biihler 1969: 128; Wassmann 1982: 23f.; 32f ;
1987: 517; Stanek 1983: 244; Schmid/Kocher Schmid 1992: 46; 50

1% Bateson 1932: 276; 1958: 7f.; Aufenanger 1960: 138

1150 Bateson 1958: 229; 233; 312

151 Bijhler 1969: 128; vgl. Wassmann 1982: 24

1152 Stanek 1982: 136; 1983: 253; 1994: 219f,

133 ygl. auch Kelm 1966a: 37; Linton/Wingert 1972: 109

1154 Bateson 1932: 436; vgl. auch Schmid/Kocher Schmid 1992: 110

215



geschlagen wurden und die Beendigung dessen den unmittelbar bevorstehenden
Kopfjagdzug ankiindigte. Auch im Kopfjagdritual selbst kam den Schlitztrommeln
besondere Bedeutung zu: Auf jede Trommel wurde ein erbeuteter Kopf gelegt, um den

55 Dariiber hinaus koénnen die Schlitztrommeln

Instrumenten dessen Kraft zu iibertragen.
auch mit den (Kopfjagd-) Kanus gleichgesetzt werden und diese kdnnen sogar als Ersatz fiir
die Schlitztrommeln als Schlaginstrumente zum Einsatz kommen. So gelten also nicht nur
die Kriegskanus als Verkorperung des Urzeitkrokodils, sondern spezielle Schlagrhythmen
der Schlitztrommeln reprisentieren auch dessen Stimme.''*®

Sicherlich ist auch von einem Zusammenhang zwischen den wagan genannten
Schlitztrommeln sowie der wagan-Zeremonie auszugehen. Wie bereits dargestellt, gelten die
wagan als klanzugehorige, gefihrliche Wesen, die sowohl in Menschen- als auch in
Tiergestalt in Erscheinung treten und Ungliick, Krankheit sowie Tod verursachen konnen.
Fiihlen sich die Dorfbewohner von den wagan bedroht, wird ein Ritual durchgefiihrt,
welches vor allem durch das langandauernde, kontinuierliche Schlagen von Schlitztrommeln
im Ménnerhaus bestimmt wird, wobei die Trommelrhythmen die Stimmen der sich wiahrend
der Zeremonie in den Trommeln aufhaltenden wagan vergegenwirtigen. Dabei wird auch
eine Verbindung gesehen zu den kannibalistischen Adlern, die in den Dachaufsitzen
dargestellt sind und nach einer Mythe von einem Briiderpaar, welches die heutige
Weltordnung einfiihrte, getotet wurden. Durch die Anrufung der wagan wihrend der wagan-
Zeremonie soll die durch Ungliick, Krankheit oder Tod gestdrte Ordnung im Dorf

gleichermaBen wiederhergestellt werden.'">’

Folgt man ferner der Ausfiihrung Batesons''>®

, wonach alle wagan vom Geistwesen
Kavambuangga abstammen, welches das doppelgestaltige Urzeitkrokodil trennte und damit
die Entstehung der Erde bewirkte, steht Kavambuangga, der selbst als wagan gilt, sowohl
mit den Lebenden als auch mit den Toten in Beziehung.

Dariiber hinaus wurden Schlitztrommeln auch auBlerhalb eines kultischen Rahmens zur
alltiiglichen Ubermittlung und Weitergabe von Nachrichten unter Verwendung einer
bestimmten, klanspezifischen Trommelsprache, d. h. durch bestimmte Schlagrhythmen, die

mit den jeweiligen Klantotems in Zusammenhang stehen, gebraucht. So wurden

1155 Bateson 1932: 259; Wirz 1959: 61; vgl. auch Kelm 1966a: 37
1156 Schmid/Kocher Schmid 1992: 110; Kocher Schmid 2004: 181
157 Wassmann 1982: 48ff.; 247-253

158 Bateson 1932: 404f.; 1958: 233; 236

216



verschiedene Schlagfolgen fiir unterschiedliche Botschaften, etwa fiir Kommen und Gehen,

Kopfjagdziige oder Todesnachrichten, eingesetzt.'">’

6.3.16 Stampftrommel (Inv. Nr. 13-18-131)

Neben den Schlitz- und den sanduhrférmigen Handtrommeln kommen im Sepik-Gebiet
ferner aus Holz geschnitzte Stampf- oder Wassertrommeln (abuk waak''") vor, die duBerlich
zundchst den Sanduhrtrommeln &hneln, jedoch groBer sind als diese und iiber keine
Bespannung verfligen, also sowohl nach oben als auch nach unten hin offen sind. Jene
Trommeln werden also nicht geschlagen, sondern ins Wasser gestoen, wobei glucksende
Gerdusche entstehen. Verziert sind die in der Regel bemalten und mit eingeschnittenen
Ornamenten versehenen Stampftrommeln gewdhnlich mit menschen''®'- oder tiergestaltigen

Figuren, allen voran Krokodilen oder Vogeln, wobei vor allem kombinierte Formen

1163 1164

auftreten''%; des weiteren konnen die Figuren mit Perlmuttscheiben''®®, Kauri oder
Nassaschnecken''®® dekoriert sein. Zum StoBen werden die Trommeln an den nach oben hin
iiber den Trommelkorper hinausragenden Tier- oder Menschenfiguren angefasst.

Eingesetzt wurden die im Mainnerhaus aufbewahrten Wassertrommeln bei der
Einweihung von Kopfjagdkanus, bei welcher sie innerhalb der errichteten
Mainnerhausumzéunung in einen mit Wasser gefiillten Graben gestoen wurden; das dabei

«1166 Dyariiber

entstehende Gerdusch représentierte ,,die Stimmen zweier mythischer Fische
hinaus wurden sie bei der Initiation der Jungen verwendet, wo sie vor Beginn der Zeremonie
zundchst von den Initiatoren verziert und schlielich wéhrend der Tatauierung neben
anderen Instrumenten, wie Schwirrhdlzern, Floten und Schlitztrommeln, gespielt und dabei

als Stimme des Urzeitkrokodils, welches die Initianden empfingt, verstanden wurden.''®’

1159 Neuhauss 1911b: 314-318; Reche 1913: 440; Roesicke 1914: 510f; Behrmann 1922: 227; Gardi 1956:
92f.; Gardi/Biihler 1958: 54; Wirz 1959: 59f.; M. Schuster 1964: 45; Biihler 1969: 128; G. Schuster 1976:
166; vgl. Aitken 1990: 546f.

1160 wassmann 1982: 23

111 7 B. Inv. Nr. 13-18-131 der Miinchner Hartl-Sammlung

1162 7 B. Behrmann 1922: 227; Wirz 1959: Abb. 1; Kelm 1966a: Abb. 153-154

119 7 B. Inv. Nr. 13-18-131 der Miinchner Hartl-Sammlung

1164 7 B. Kelm 1966a: Abb. 153-154

1165 7 B. Kelm 1966a: Abb. 153-154

166 ¥ ocher Schmid 2004: 179

1197 Bateson 1932: 436f.; Speiser 1944: 155f.; Wirz 1959: 11f; Aufenanger 1960: 136f.; M. Schuster 1969b:
229; Schlenker/Wassmann/Schmid-Kocher 1984¢: Film E 2812; Wassmann 1987: 528f.

217



6.3.17 Blashorner (Inv. Nr. 13-18-36; 13-18-105)

Neben den langen, quergeblasenen, zeremoniell gebrauchten und paarweise gespielten
Bambusfloten''®® (kain’'”) zihlen auch die sogenannten Blashorner oder Trompeten
(kul"""; kuk''™") zu den Blasinstrumenten des Sepik-Gebietes;''’* diese werden durch zwei
Exemplare in der Miinchner Hartl-Sammlung vertreten. Bei den Blashdrnern handelt es sich
um lange, aus Holz geschnitzte, rohrenformig ausgehdhlte Objekte, die zum unteren Ende
hin etwas breiter werden. Am oberen Ende laufen die Horner hiufig in einen Tierkopf''”,

etwa Krokodil''®, Schwein''”, Vogel“76, Hund''"””  oder Schlangemg, einen

1180

Menschenkopf' '™ oder in einer ornamentalen Verzierung''® aus. Das Blasloch, in das die

Lippen des Spielers gedriickt werden, um diese dann beim Hineinblasen vibrieren zu

1181

lassen °, befindet sich oberhalb der Tierkopf- oder Ornamentverzierung, d. h. im oberen

Drittel des Instrumentenkorpers, so dass die Horner quer geblasen werden.''® Die
Trompetenkorper sind meist weill und rot bemalt und zum Teil auch mit ornamentalen,

anthropomorphen oder tiergestaltigen Verzierungen versehen. Im oberen Bereich ist oft eine

1183 1184

Bastschnur, manchmal an einer aus Holz geschnitzten Ose''®, angebracht. Dariiber

119 7. B. Reche 1913: 425-428; Abb. 435-440; Bateson 1932: 430; 435f.; Plate X; Wirz 1954a: 16; 1954b: 97-
105; Abb. 1-14; 1959: 15ff; Abb. 3-6; Kelm 1966a: Abb. 188-192; Biihler 1969: 124; Abb. 45-47;
Kaufmann 1970: 78; G. Schuster 1976: 165f.; Wassmann 1982: 23f.; 72; 236; Greub 1985: Abb. 44-48;
Kocher Schmid 1985: 185f.; Métraux 1990: 529; Niles 1992: 49-55; Schmid/Kocher Schmid 1992: 50ff;
Sillitoe 1998: 212f.; Silverman 2001a: Fig. 2

1169 Wassmann 1982: 23

170 Reche 1913: 431; Bateson 1932: 453; vgl. auch Wirz 1959: 60

"7 Wassmann 1982: 23

72 yg. hierzu auch die Ausfithrungen iiber Bambustrompeten von Plischke 1922: 57-62; Schlesier 1959: 126;
Niles 1992: 55f.

173 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. C*; Bateson 1932: Plate X; Kelm 1966a: Abb. 177; 179; 182; 185; Inv.
Nr. 13-18-105 der Miinchner Hartl-Sammlung

174 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. E*; Reche 1913: Taf. LXXXVIII, 1; Kelm 1966a: Abb. 184; Heermann
1977: Abb. 52; Greub 1985: Abb. 50

"7 Iny. Nr. 13-18-36 der Miinchner Hartl-Sammlung

1176 7. B. Kelm 1966a: Abb. 180-181; 186-187; Heermann 1977: Abb. 51; vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974:
Abb. 67a; 67¢c

177 7. B. Reche 1913: Abb. 444-445; vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: 218

178 7 B. Schlesier 1959: Abb.

17 7. B. Reche 1913: Abb. 446; Fuhrmann 1922: 103; Wirz 1959: Abb. 81; Silverman 1988: Abb. 51; Welsch
1998a: Fig. 4.67.; vgl. auch Kelm 1966a: Abb. 176

1180 7 B. Kelm 1966a: Abb. 178

81 Reche 1913: 430; Niles 1992: 49; vgl. Haberland/Seyfarth 1974: Taf. 7, 4

1182 Schlaginhaufen 1910b: 68; Behrmann 1922: 347

'8 z. B. Schlesier 1959: Abb.; Kelm 1966a: Abb. 181; 184; 186-187; Greub 1985: Abb. 50; Inv. Nr. 13-18-105
der Miinchner Hartl-Sammlung; vgl. auch Kelm 1966a: Abb. 176

!184 7 B. Neuhauss 1911b: Fig. 215; Reche 1913: Abb. 444; Kelm 1966a: Abb. 175

218



hinaus kénnen die Blashornkdrper auch mit einer aus Rotang geflochtenen ,Manschette* '*

, : .y ) : . 118
umgeben sein.''*® Aufbewahrt wurden die klanzugehorigen Blashorner im Ménnerhaus.''®’

Reche''®® zufolge erzeugen die von den Ménnern gespielten Blashorner lange, heulende

Tone, die iiberaus weit zu horen sind, wobei kleinere Instrumente hdhere, groBere

Instrumente dagegen tiefere Tone hervorbringen.''®

1190

Danach wurden die Trompeten als

»Signal- und Kriegshorner eingesetzt; auch die Ankiinfte der Hamburger Siidsee-

Expedition in den Ddrfern des Mittelsepik-Gebietes schienen durch das Blasen jener
Instrumente angekiindigt worden zu sein, wie Reche bemerkt: ,,... fast in jedem Dorfe des

Mittellaufes horten wir bei unserer Annéherung auller den Tonen der Schlitztrommeln auch

; ; : . 1191
das Heulen der holzernen Horner, mit denen man offenbar den ganzen Ort alarmierte.*

Direkter als Reche beschreibt Bateson die Blashorner als zu Kriegsziigen und

Kopfjagden in Zusammenhang stehend. Demzufolge wurden diese, wie es auch Roesicke''*?

erwéhnt, nach der Riickkehr von einer erfolgreichen Kopfjagd geblasen ,,to signal the victory
to the women at home*''?, indem Kocher Schmid''** zufolge die Anzahl der Blassignale die

Zahl der erbeuteten Kopfe wiedergab. Auch bei den nach einer Kopfjagd stattfindenden

Tinzen wurde auf den Trompeten — welche Kelm als ,,Geistkrokodilverkorperungen®''*>

1196

ansieht, Schlesier in totemistischem Zusammenhang betrachtet — gespielt, weshalb

Schlesier die Instrumente ,als Behiltnis der Stimme eines hdheren und machtbegabten

Wesens, wohl des Totem-Ahnen*' "’ auffasst,

»dessen Erscheinungsform auf dem Instrument dargestellt wird, der als Schiitzer und
Récher an dem Kriegszug teilnimmt und die Angehorigen seines Klanes begleitet, der
schlieBlich mit eigener Stimme Sieg und erfolgreiche Riickkehr den Daheimgebliebenen
verkiindet''**,

185 Kelm 1966a: Text zu Abb. 175

118 7 B. Kelm 1966a: Abb. 175; Inv. Nr. 13-18-105 der Miinchner Hartl-Sammlung
187 Reche 1913: 151; Silverman 1988: 20; Métraux 1990: 529

188 Reche 1913: 430

1189 yol. Schlenker/Stanek 1984a: Film E 2476; Métraux 1990: 529

19 Reche 1913: 430

91 Reche 1913: 430; vgl. auch Neuhauss 1911b: 315; Thurnwald 1916: 84
192 Roesicke 1914: 512f.

1193 Bateson 1932: 453; vgl. auch 276f.; G. Schuster 1976: 167

194 Kocher Schmid 1985: 186

195 Kelm 1966a: 37

196 Schlesier 1959: 133-139; vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: 218

197 Schlesier 1959: 139

198 Schlesier 1959: 139

219



Ferner erwihnt Bateson''®’

, dass die Blashorner ebenso bei der Befestigung der
Dachaufsitze gespielt wurden. So kann mdglicherweise auch ein Zusammenhang gesehen
werden zwischen den bei den Kopfjagdritualen geblasenen Trompeten, der — wie bereits
dargestellt — ebenfalls nach der Kopfjagd zeremoniell aufiretenden Adlermaske sowie den
gewohnlich von einem Adler als Verkdrperung von Tapferkeit und Kamptkraft gekronten
Dachaufsitzen. Eine Verbindung zwischen dem Adler der Dachaufsitze sowie dem Adler

der im Kopfjagdritual verwendeten Maske wurde bereits von Bateson'*"

gesehen. Wurde
auf den Blashornern also bei Kopfjagdritualen und beim Anbringen von Dachaufsitzen auf
den Giebelspitzen der Mannerhduser gespielt, so wird folglich bei beiden Ereignissen eine
Beziehung zwischen Adler, Dachaufsidtzen und Blashornern als Zeichen der Kopfjagd
offensichtlich.

Wihrend der Seklusion wurde den Initianden von den Initiatoren neben anderen
Objekten, wie z.B. einer Sanduhrtrommel und einem Hocker auch ein Blashorn

1201

iiberreicht. " Ebenso wie das erstmalige Spielen der anderen Instrumente, gehorte auch das

) . o 1202
erstmalige Blasen der Trompeten zu den Anléssen fiir ein naven.

6.3.18 Hakenkeule (Inv. Nr. 13-18-102)

Aus Holz geschnitzte Keulen, die am oberen Ende mit einem Haken versehen sind, scheinen
Reche'*” zufolge nur in einem relativ begrenzten Gebiet des Mittelsepik, in der Gegend um
das Dorf Kambringi (Tambunum), zu finden gewesen zu sein, aus welchem auch das Stiick
aus der Miinchner Hartl-Sammlung stammt. Sie sind aus dem Vollen geschnitzt und kénnen
am oberen Ende, d. h. also am Haken, in einem herausgearbeiteten Tierkopf, etwa von
Krokodil'** oder Vogellzos, auslaufen, der Haken selbst kann ornamentiert sein'*’; auch das
untere Ende des in der Regel ebenfalls ornamentierten Stiels kann mit einem Tierkopf,

beispielsweise eines Krokodils'*”’, abschlieBen. In Gebrauch wurden diese von

<1208 1209

Schlaginhaufen als ,,Hauwaffen und ,Kriegsgerite , von Neuhauss als

119 Bateson 1932: 453

1200 Bateson 1958: 140; vgl. auch Reche 1913: 289-295; M. Schuster 1964: 46

1201 Bateson 1932: 438; vgl. auch Kelm 1966a: 37

1202 Bateson 1958: 7

1203 Reche 1913: 340-345

1204 7 B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. G*; Reche 1913: Abb. 373-376

1205 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. F*; Inv. Nr. 13-18-102 der Miinchner Hartl-Sammlung
1206 7 B. Reche 1913: Abb. 375-376

1207 7 B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. F*; Reche 1913: Abb. 376

1208 Schlaginhaufen 1910b: 58; 71

220



,Holzschwerter“'?!® bezeichneten Objekte nicht gesehen. Aufbewahrt wurden sie im
Minnerhaus. "'

Daneben gab es auch bei Ténzen und Ritualen verwendete Holzkeulen, die am oberen
Ende ebenfalls einen Haken besitzen und sowohl oben als auch unten in einen Tier- oder
Menschenkopf auslaufen koénnen.'*'* Ein bei Kelm'?"? abgebildetes und bemaltes Exemplar
stammt dabei gleichermaBen aus Tambunum. AuBerlich scheinen sich Kriegs- und

Tanzkeulen kaum bzw. moglicherweise durch die Verwendung von Farbe voneinander zu

unterscheiden, so dass die genaue Differenzierung beider Objektgattungen unklar bleibt.

6.3.19 Schédel (Inv. Nr. 13-18-28; 13-18-30; 13-18-33; 13-18-34; 13-18-122; 13-18-128)

Es wurde bereits von der konstanten Einbindung der Ahnen — sowohl der mythischen
Vorfahren als auch der klanzugehorigen Verstorbenen — in das soziale und kulturelle Leben
gesprochen; diese werden als stets anwesend vorgestellt und wirken auch gegenwirtig in
allem, was entsteht und geschieht. Vergangenheit und Gegenwart werden fortwéihrend
miteinander verbunden, die Grenzen zwischen Urzeit und Jetztzeit aufgehoben; Lebende und
Tote stehen kontinuierlich miteinander in Beziehung. So werden also nicht nur die Lebenden
zu den Mitgliedern eines Klans gerechnet, sondern gleichermaflen auch die Verstorbenen,
denen man verpflichtet ist und denen man seine Existenz, jegliches Wissen sowie alle
materiellen Kulturgiiter verdankt.

In Vorbereitung der bereits geschilderten, klanbezogenen Totenzeremonie wird der
Verstorbene bestattet, der Schiddel nach einigen Wochen bei einer Exhumierung vom
restlichen Korper geldst, gereinigt und in der Sonne mehrere Tage getrocknet, nachdem der
Unterkiefer mit einer Schnur, welche durch die Ohroffnungen gezogen wird, befestigt
wurde.

1214 7u schlieBen ist, wurde mit den Schéideln von

1215

Wie aus Angaben Staneks
Kopfjagdopfern hingegen anders verfahren. ©~ Demnach wurden diese nach der Riickkehr

ins Dorf von den Frauen bzw. von den Mitgliedern des Klans, in welchen die Schwester des

1209 Schlaginhaufen 1910b: 71

1219 Neuhauss 1911b: 304f.

21 Speiser 1944: 153

1212 7 B. Kelm 1966a: 36; Abb. 146-149; vgl. Reche 1913: 420; Abb. 431

1213 Kelm 1966a: Abb. 148-149

1214 Stanek 1982: 123; 128f; 154ff; 161f.

215 Ob es sich in der Miinchner Hartl-Sammlung um die Schidel von verstorbenen Angehérigen oder von
Kopfjagdopfern handelt, bleibt ungewiss. Nicht zuletzt aufgrund der Menge ist jedoch davon auszugehen,
dass zumindest die meisten Objekte Ahnenschidel darstellen.

221



Kopfjdgers geheiratet hatte, in Wasser gekocht und danach geséubert, indem alle Weichteile
entfernt und begraben wurden. Im Anschluss daran wurden die Schéddel in der Sonne

getrocknet oder im Ménnerhaus auf einem Gestell iiber einem Feuer einige Tage

geriuchert,'*'®

Sowohl die Schédel der Angehérigen als auch friiher der Kopfjagdopfer'?'” wurden von
den Frauen — bzw. in neuerer Zeit von den Ménnern des Klans des Toten — mit einer Masse
aus rotlichem Ton, dem Ol eines Baumes sowie gebranntem Kalk oder dem Fruchtfleisch
von Kiirbissen modelliert, indem Augen, Nase, Mund, Kinn und Ohren sowie alle

Gesichtsziige moglichst originalgetreu gestaltet wurden, anschlieBend wurde die

1218

Gesichtspartie mit wellenformigen Linien — vermutlich in individuellen Mustern weil,

rot und schwarz bemalt, die Augenhdhlen mit Kaurischnecken und bisweilen auch die Stirn

mit Grassamen verziert und das urspriingliche Kopfhaar des Toten wieder angeklebt.'*"

1220
Nevermann

sieht in der Modellierung menschlicher Schédel eine Darbringung von
Opfern an die Ahnen, deren duferst wirkungsvolle und allumfassende Lebenskraft man zu
iibernehmen hoffte und der man einen Aufenthaltsort im als bedeutsamsten Korperteil
aufgefassten Kopf bzw. Schidel des jeweiligen Toten bot.'**' Sowohl die Kopfe
verstorbener Angehoriger als auch diejenigen getdteter Feinde wurden als mit dieser
Lebenskraft ausgestattet angesehen und modelliert, jedoch unterschiedlich aufbewahrt.'**
Wihrend die Schiddel von Kopfjagdopfern im Maénnerhaus in einer Reihe auf die

1223

eingearbeiteten Stibe spezieller Bambusgestelle (basangai; lam) ~~ gesteckt wurden, welche

auf der Vorderseite als Schilde aus Palmblattscheiden anthropomorph oder ornamental

'21° Haberland (1975: 541f.) spricht von einer ,,schwachen“ Form von Kannibalismus bei den Iatmul und
erwihnt (nach einer Mitteilung von M. Schuster), dass das Wasser, in welchem man die Kopfjagdschédel
kochte, getrunken wurde. G. u. M. Schuster (1970: 74) zufolge bissen die Kopfjéger in den erbeuteten Kopf
des Feindes; dariiber hinaus sollen wéhrend der ersten Sitzung eines Medizinmanns von diesem Teile eines
erbeuteten Kopfes verzehrt worden sein. Der Informant Staneks ist beziiglich der Praxis von Kannibalismus
hingegen unsicher (Stanek 1982: 128).

1217 yol. hierzu Schlenker/Schindlbeck 1989: 66; Kaufmann 2004: 194

1218 Nevermann 1933: 43f.; Stanek 1982: 153f.; Smidt 1996: 66; vgl. auch Dinerman 1981: 818

1219 7. B. Luschan 1911: 114ff;; Fig. 33-35; Reche 1913: Taf. LXVI-LXIX; Bateson 1932: 262; 453; 1958: 156;
Gardi/Bihler 1958: 62; Guiart 1963: 172; 1970: Abb. 4; Kelm 1966a: Abb. 240-279; M. Schuster 1968:
Abb. 13; Biihler 1969: 92-95; Linton/Wingert 1972: 115; Wassmann 1982: 116; Stéhr 1987: K 36-43;
Schlenker 1989: Film E 2905; Smidt 1996: 65f.; Inv. Nr. 13-18-28, 13-18-30, 13-18-33, 13-18-34, 13-18-
122, 13-18-128 der Miinchner Hartl-Sammlung

1220 Nevermann 1933: 13f; 42ff.

1221 yol. auch Reche 1913: 356-360; Weber 1913: 330; Speiser 1931: 19f,; 29f.

1222 yol. auch Schmitz 1961: 18ff.; Bithler 1969: 94

1% Wirz 1959: 23

222



1224

bemalt waren und innen vom Dach des Ménnerhaus hingen, wurde den Schideln

Verwandter jeweils im Wohnhaus Platz zuteil, wo sie auf Halter oder auch auf kopflose

1225

Figuren aus Holz gesteckt “° sowie in Netztaschen gehiillt wurden. Zumindest die in der fiir

bedeutende Personlichkeiten durchgefiihrten Totenzeremonie minsthanggu verwendeten

1226

Schidel Angehoriger wurden einige Monate spdter dann endgiiltig bestattet. ™ Bisweilen

wurden die Schéddel von Verwandten flir besondere Anldsse und Zeremonien jedoch wieder
ausgegraben und geschmiickt ausgestellt.'**’

Weill man bei jenen Schideln noch den Namen des verstorbenen Vorfahren, so werden
sie mit diesem angesprochen, ist der Name nicht mehr bekannt, konnen sie nach einem
mythischen Urzeitwesen benannt sein oder den geheimen Namen des Dorfgriinders
‘[ragen.1228

Die Bedeutung der ,,Ahnenschédel®, d. h. der Schidel verstorbener Angehdriger ist also
vor allem in der Verbindung von Lebenden und Toten, Urzeit und Jetztzeit sowie in der
Ubernahme iibernatiirlicher Kraft zu suchen, welche mit den Schiideln in Zusammenhang

1229

stehend gedacht wird. Métraux zufolge wurde ein mit jener Kraft ausgestatteter

Ahnenschidel am Bug eines Kopfjagdkanus sowohl als Schutz des eigenen Lebens als auch
als geféhrliches, sichtbares Zeichen fiir die Feinde angebracht. Diese Kraft wird
gleichermaflen den Kopfjagdschideln zugesprochen, welche dariiber hinaus als Trophden

Prestigeobjekte darstellten,'**"

Nach unterschiedlichen Angaben Biihlers wurden die Schidel von Angehdrigen'>'

bzw. Feinden'??

zudem als Maskenkopfe verwendet. Nach M. Schuster'”® wurde die
Maskenfigur zur Reprisentation der Topferfrau Kolimangge bzw. Yuman (Wusmangge) mit
dem iibermodellierten Schidel eines Feindes verziert. Vor dem Maskenauftritt, der nach dem
Tod eines angesehenen Mannes oder beim Bau eines neuen Ménnerhauses stattfand (vgl.

Kap. 6.3.3), lag der Schédel einige Tage auf einem speziellen Hocker im Ménnerhaus, bevor

1224 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. N'; Reche 1913: Taf. XXXVIIL, 2; Gardi/Biihler 1958: 65; Wirz 1959:
Abb. 13; Stiadtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main 1964: 64f.; Kelm 1966a: Abb. 237,
Biihler 1969: 96-99; Smidt 1996: Abb. 34

1225 Heermann 1982: B86-B87

1226 Thurnwald 1917: 166; Wirz 1954a: 18f; 1959: 23; M. Schuster 1964: 45f.; Biihler 1969: 92ff.; Stanek
1982: 156f.; 160f.; Wassmann 1982: 123

1227 Bateson 1958: Plate XXV; Biihler 1969: 94; Stanek 1982: 159

1228 Schlenker/Schindlbeck 1989: 71

1229 Métraux 1989: 15f; vgl. Reche 1913: 292; 361

1230 yol. Gardi/Bithler 1958: 62

1231 Biihler 1957a: 13f.

1232 Biihler 1969: 94

1233 M. chuster 1969a: 149ff.

223



er von einem édlteren Mann frisch bemalt und am Maskenkostiim — einem mit Blittern,
Kasuarfedern und Grasschurzen geschmiicktem Rotanggestell — angebracht wurde.'**
Wihrend der eigentlichen Zeremonie wurde die Maskenfigur unter der Begleitung von
Flotenblasen von mehreren Minnern aus dem Ménnerhaus hinausgetragen und innerhalb der
Minnerhausumzdunung dem gesamten Dorf gezeigt, wobei die Maskenfigur jeweils einige
Schritte hin- und herbewegt wurde.

Auch Reche'*” zufolge wurden menschliche Schidel fiir sog. ,,Schidelmasken
eingesetzt, wobei er vermutet, dass dadurch der Tote selbst aufirat und in die Handlung
eingriff.

Dariiber hinaus sollen Kopfjagdschiddel in Befragungen von Haken eingesetzt worden
sein, wobei die Schidel auf einen speziellen Hocker oder Schemel gelegt wurden'*®, was
Wirz'*7 jedoch fiir uBerst fragwiirdig hilt. Thm zufolge wurden menschliche Schidel
wiederum auch als Augen und Nasengrube fiir das groBe Krokodilmodell wéihrend der

Initiation der Jungen genutzt.'**®

Nach Bateson'?’

wurde ferner auch der Kopf der zum Besitztum eines jeden Klans
gehorenden und einen Klanahnen verkorpernden, aus Palmbléttern und Muscheln gefertigten
Zeremonialpuppe mbwatnggowi durch einen modellierten Menschenschiddel gebildet und

wie erwahnt wihrend eines Fruchtbarkeitsritus — unter dem Einsatz von Schlitztrommeln

1240 1241

und Floten “" — zur Steigerung von Fruchtbarkeit und Wohlstand des Dorfes verwendet.

6.3.20 Schilde (Inv. Nr. 13-18-135; 13-18-137; 13-18-138)

Die zu den Schutzwaffen zdhlenden Schilde, die auch durch drei Exemplare in der Miinchner
Hartl-Sammlung vertreten sind, weisen innerhalb des Sepik-Gebietes etliche lokale
Unterschiede und Stilvariationen auf. So ist zum einen zu beachten, dass in den meisten
Teilen der Sepik-Region der Speer als Hauptwaffe galt und nur im &uflersten Westen des
Oberen Sepik ebenso auch Pfeil und Bogen im Kampf zum Einsatz kamen. Daraus ergibt

sich, dass die Sepik-Schilde in der Regel mit einem festen Griff aus Holz oder Rotang

1234 M. Schuster 1968: Text zu Abb. 13; 1969a: Abb. 21; 23-24
1235 Reche 1913: 400f.

1236 Biihler 1969: 94; vgl. auch Smidt 1996: 65

1237 Wirz 1959: 23

1238 Wirz 1959: 12

1239 Bateson 1958: 233; 309; Plate XXVII

1249 Schmid/Kocher Schmid 1992: 70

1241 val. auch Kocher Schmid 2004: 179f.

224



versehen sind, wohingegen die Benutzung von Pfeil und Bogen gewohnlich das freie
Bewegen der Hinde erforderte, weshalb die Schilde in jenen Gebieten, in denen vor allem
Pfeil und Bogen verwendet wurden, Gfter mit Tragbindern ausgestattet sind.'*** Zum
anderen variieren sowohl Gewicht und GroBle als auch Formen und Motive der Schilde:
Wihrend diese am Unteren Sepik — von denen manche leicht zu einer Seite geneigt sein

1243

konnen — zumeist ein an den Seiten angebrachtes Bastbiischel besitzen, im oberen

Bereich mit einem eingeschnitzten, stilisierten Gesicht versehen, hinten mit Holzgriffen

1244 . . .
, zeichnen sich die

sowie am oberen Ende mit einer Art Zapfen ausgestattet sein konnen
oftmals leicht gewdlbten Schilde im gesamten Mittelsepik-Raum insbesondere durch ihren
betrdchtlichen Formenreichtum aus. Im Zentrum der in unterschiedlichen Kombinationen
weil}, schwarz, rot und manchmal gelb bemalten Darstellungen steht dabei ein ebenfalls

stilisiertes Gesicht — zum Teil mit herausgestreckter Zunge'**

—, das im Vergleich zu den
Darstellungen am Unteren Sepik jedoch weitaus mehr Fliche auf dem Schild in Anspruch
nimmt und von grofziigigen Ornamentelementen, wie Spiralen, Zackenbdndern, Kreisen,
Ovalen und Halb- oder Kreisbdgen umgeben ist;'**® bisweilen konnen die Schilde am

1247

Mittleren Sepik ebenso mit mehreren Gesichtsdarstellungen verziert sein = oder auch hier

1248 Die Griffe auf der Schildriickseite sind meist aus

lings gebogene Brettkorper aufweisen
dem Vollen des Brettes geschnitzt, doch gibt es auch Varianten, bei denen die Griffe aus
gebogenen Rotangstiicken geformt sind, welche mithilfe von Rotangschlingen befestigt sind,
die durch am Schild angebrachte Bohrlocher gezogen werden.

Am Oberen Sepik nimmt die Vielgestaltigkeit mehr und mehr ab, die Schilde sind dort
teilweise rein ornamental verziert und nicht mehr grundsétzlich mit einem Gesicht versehen,
diese wirken ebenso wie die ringsherum angeordneten Ornamente, wie Spiralen, gezackte

oder rautenformige Linien und Béinder, massiver und weniger schwungvoll, die Bretter

selbst sind insgesamt rechteckiger, flacher und weniger gew6lbt, dariiber hinaus kdnnen sie

1242 yol. Haberland 1963: 107f; 1965a: 167ff.; 1966b: 61-64; Abb. 1

1243 7. B. Schmidt 1929: Abb. IX, Nr. 2; Kelm 1968: Abb. 387; 389; 391-394

1244 7. B. Reche 1913: Taf, LIX, 2-3; LX, 1; LXI, 1; Schmidt 1929: Abb. I, Nr. 2-4; Abb. IX, Nr. 1-2; Biihler
1969: Abb. 24

1245 7. B. Fuhrmann 1922: 95; Schmidt 1929: Abb. V, Nr. 1-4; Kelm 1966a: Farbabb. 4; Stohr 1987: K 44;
Greub 1985: Abb. 17-18; Peltier 1999: Abb. 15; Inv. Nr. 13-18-135; 13-18-137 der Miinchner Hartl-
Sammlung

1246 7 B. Reche 1913: Taf. LX, 2; LXI, 2; Fuhrmann 1922: 95; Schmidt 1929: Abb. III, Nr. 1-4; IV, Nr. 1-3; V,
Nr. 1-4; Kelm 1966a: Farbabb. 4; Abb. 198-200; Biihler 1969: Abb. 53-54; Stohr 1987: K 44; Greub 1985:
Abb. 17-18; 21; Peltier 1999: Abb. 15; Inv. Nr. 13-18-135; 13-18-137; 13-18-138 der Miinchner Hartl-
Sammlung

1247 7. B. Reche 1913: Taf. LX, 3-5; Schmidt 1929: Abb. IIL, Nr. 2-4; Kelm 1966a: Abb. 196-197; M. Schuster
1968: Abb. 37; Stohr 1987: K 45

1248 7 B. Schmidt 1929: Abb. IV, Nr. 1-3; vgl. Inv. Nr. 13-18-138 der Miinchner Hartl-Sammlung

225



im oberen Bereich breiter sein als im unteren.'** Die Schildgriffe auf der Riickseite sind hier
héaufig aus Holzleisten oder gebogenen Rotangstében gefertigt und damit aufgrund der dafiir
benétigten Brettdurchbohrungen ebenso wie bei vergleichbaren Griffkonstruktionen am

Mittleren Sepik auf der Vorderseite der Schilde sichtbar.'**

Uber die Iatmul wird berichtet'>!

, dass sie aufgrund ihres Siedlungsgebietes in
Flussndhe und des damit verbundenen héiufigen Einsatzes von Kanus bei
Kampfunternehmungen Schilde weitaus weniger verwendeten als ihre ndrdlichen und
siildlichen Nachbarn, wie etwa die Sawos und Chambri, da die schweren Schilde in den
Kanus eher beeintréchtigt als geniitzt héitten. Sind Schilde in Museumssammlungen demnach
mit Herkunftsorten des Iatmul-Gebietes ausgewiesen, konnte es sich um Objekte aus
urspriinglich anderen Dorfern handeln. Doch miisste dieser Aspekt damit konsequenterweise
bei der Betrachtung des Schildegebrauchs in der gesamten Sepik-Region einbezogen

werden. Haberland!®?

zufolge konnten schwere Schilde jedoch im Kanu zumindest der
passiveren Verteidigung gedient haben.

Aufbewahrt wurden die Schilde am Sepik in den Ménner- und moglicherweise auch in
den Wohnhéusern, wo sie — wie zu vermuten bleibt, gemil der jeweiligen Klanzugehdrigkeit
— an den Winden lehnten. >

Die Gesichtsdarstellungen auf den Schilden werden im allgemeinen als Verkorperungen
von Geistwesen oder Ahnen gesehen, welche den Kidmpfer bzw. Triger des Schildes
schiitzten und dabei zugleich abschreckend wirken sollten.'”* G. und M. Schuster zufolge
wurden die Schilde frither vor jeder Kriegsunternehmung mit einem frischen Farbauftrag

1255
« zu werden.

versehen, um ,lebendig und damit fiir den Trager des Schildes wirksam
Weiter nehmen sie an, dass die Ornamente auf den Schilden klanspezifisch und in

totemistischem Zusammenhang stehend zu betrachten sind.'**°

1249 7 B. Reche 1913: Abb. 308; Taf. LXI, 3; Schmidt 1929: Abb. VI, Nr. 1-3; Haberland 1963: Taf. I, 1-4; Taf,
IL, 1-6; 1965b: 47ff.; Abb. 8-12; 1966b: Abb. 2-3; Kelm 1966b: Abb. 44-46; 136-140; 157-159; 166-168;
186-188; Museum fiir Volkerkunde und Schweizerisches Museum fiir Volkskunde Basel 1970: 91; 93 Stohr
1987: Abb. 39-40

1259 7 B. Reche 1913: Abb. 309-310; Haberland 1963: Abb. 3-6
Reche 1913: 296-304; 463ff.; Schmidt 1929: 136-172; Haberland 1963: 105-120; 1965a: 167; Biihler 1969:
136ftf.; G. u. M. Schuster 1970: 90

1251 R ocher Schmid 1985: 181; Stohr 1987: 44

1252 Haberland 1963: 114; 1965a: 168f.

1253 Haberland 1963: 109

1254 Reche 1913: 296; Behrmann 1922: 224; Schmidt 1929: 146; Nevermann 1933: 44-47; Biihler 1969: 88; G.
u. M. Schuster 1970: 90; Stohr 1987: 44f.; Wardwell 1989: 7

1255 G. u. M. Schuster 1970: 90

1256 G. u. M. Schuster 1970: 90ff.

226



6.3.21 Zierbrett (Inv. Nr. 13-18-136)

. 1257
Bei den malu

genannten Zierbrettern handelt es sich um ca. anderthalb bis iiber zwei
Meter groBe, flache, iiber die ganze Flidche beschnitzte, durchbrochen gearbeitete und
bemalte Holztafeln, die am oberen Ende mit einem stilisierten, menschlichen Gesicht mit
ausgeprigter Nase in Form eines scharfen Mittelgrates ausgestattet sowie auf der iibrigen
Flache mit Pflanzenmotiven, verschiedenen, tiergestaltigen Wesen, etwa (Nashorn-) Vogeln
und Fischen, sowie Ornamenten verziert sind.'*®

Urspriinglich wurden die im Ménnerhaus aufbewahrten Zierbretter von den Sawos

angefertigt, doch schlielich auch von den Iatmul {ibernommen. Die Schnitzereien werden

unterschiedlich interpretiert und so etwa als Totenlzsg-, Ahnen126°-, ,,Lebens- oder
p

«el261_ 1262

Schopfungsbaum oder den mythischen Sagobringer Moiem wiedergebende
Darstellungen betrachtet.

Nach Angaben der latmul wurden sie in einer Totenzeremonie fiir wihrend der
Seklusion verstorbene Initianden oder Initiatoren verwendet, wobei sic vor den Frauen
prisentiert wurden. Beobachtet wurde diese Zeremonie von AuBenstehenden nie. Bateson'**’
selbst bezweifelt diese Erlauterungen der Iatmul, da es bei weitem mehr malu-Bretter als

Tote wihrend der Initiationsrituale zu geben scheint. Newton'*®*

gibt infolgedessen zu
bedenken, dass die Objekte moglicherweise mit unzureichenden, wenn nicht sogar falschen
Informationen von den Sawos an die Iatmul weitergegeben wurden und stellt selbst die
Vermutung an, dass in den malu ein kannibalistisches und zugleich mit Fruchtbarkeit in
Verbindung stehendes Wesen sowie verschiedene Totemtiere abgebildet sind und die Bretter
friiher dhnlich wie die Schidelgestelle vom Papua-Golf zum Aufhdngen von
Kopfjagdschiddeln verwendet wurden.

Bei allen Interpretationsversuchen bleibt jedoch offen, ob die malu moglicherweise

nicht auch jeweils verschiedene kulturelle Inhalte zur Darstellung bringen, wobei sie aber,

1257 Bateson in Newton 1963: 1

1258 7. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. G'; H'; I'; Reche 1913: Taf. XX; Scheller 1941: Abb. 2; Tischner 1954:
Abb. 15; Newton 1963: Type 1-4; Stadtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt am Main 1964: 64; Kelm
1966a: Farbabb. 2; Abb. 28-31; Heermann 1977: Abb. 44; Kaufmann 1980: Abb. 85; Stohr 1987: Abb. 30;
Welsch 1998a: Fig 4.63.; Inv. Nr. 13-18-136 der Miinchner Hartl-Sammlung

1259 Bateson in Newton 1963: 1; Heermann 1982: B 89

1260 Nevermann 1933: 47; Tischner 1954: 36; Silverman 1988: 23

120! Kelm 1966a: 36; Stohr 1971: 96; 1987: 40f.; 46; Heermann 1977: 62

1202 Kaufmann 1980: 14f,; vgl. Bateson in Newton 1963: 1; Newton 1963: 5

1263 Bateson in Newton 1963: 1f.

1264 Newton 1963: 5-8

227



wie anzunehmen ist, auf jeden Fall mit der Trennung von Lebenden und Toten in

Zusammenhang stehen.

6.3.22 Zeremonialbrett (Inv. Nr. 13-18-130)

In der Miinchner Hartl-Sammlung befindet sich schlielich auch ein etwa 80 cm hohes, ldngs
gebogenes und nach oben hin schmaler werdendes Brett, an dessen oberen Ende auf der
einen Seite ein menschlicher Kopf herausgeschnitzt sowie weil und rot bemalt ist. Auf der
anderen Seite des Brettes befinden sich groBflachige Ovale, die ebenso wie die Halbbogen
an den Réndern in roter und gelber Farbe gehalten sind; die Zwischenrdume sind mit weiler
Farbe ausgefiillt. Das Objekt verfiigt an den beiden oberen Enden iiber zwei
Durchbohrungen, durch die eine Rotangschnur zum Authéngen des Brettes gezogen ist. Von
Lommel wurde der Gegenstand ohne ndhere Ausfiihrungen als ,Zeremonialbrett“?%
bezeichnet; Appel interpretiert ihn als ,,Zeremonialbrett in Gestalt eines Ahnen mit
Krokodilhaut“'**®. Gleichartige Bretter in anderen Publikationen wurden nicht ausfindig
gemacht, so dass sich iiber Funktion und Bedeutung des Objekts kaum etwas aussagen 140t.
Moglicherweise handelt es sich um ein dhnliches Zeremonial- und Tanzutensil, wie die bei
Kelm'*®” abgebildeten Tanzschilde bzw. -bretter. Ob es sich bei dem herausgeschnitzten
Gesicht um die Vergegenwirtigung eines mythischen Ahnen oder eines personlichen
Vorfahren handelt, bleibt ebenfalls ungeklart. Anzunehmen ist lediglich, dass jenes Brett
aufgrund seiner wohl eher zeremonial gepragten Sphiare im Ménnerhaus autbewahrt wurde.
SchlieBlich konnte das Objekt jedoch auch ausschlieBlich fiir den Verkauf angefertigt

worden sein.

6.3.23 Halsschmuck (Inv. Nr. 12-30-25; 13-18-18)

SchlieBlich gehdren zur Miinchner Hartl-Sammlung zwei aus Schnurgeflecht und Kauri-
bzw. Nassaschnecken gefertigte Halsketten, die den Angaben Hartls zufolge beide von
Mainnern getragen wurden. Wihrend es sich bei dem einen Objekt um eine relativ schlichte

Kette aus Kaurischnecken handelt, welche der Lénge nach auf eine zum Zuknoten gedachte

1265 1 ommel 1952: Abb. 22
1266 Appel 2005: 83
1267 K elm 1966a: Abb. 137; Kelm 1966b: Abb. 122-123

228



Schnur aus Pflanzenfasern aufgereiht sind'***, zeichnet sich das andere, mit einer Schlaufe
als Verschluss versehene Schmuckstiick zum einen durch seine Grofle sowie zum anderen
durch die Darstellung eines sorgfaltig gearbeiteten menschlichen Gesichts aus Nassa- und
Kaurischnecken aus.'** Auch nach Reche'*”” scheinen beide Kettenarten gewdhnlich zu den
Schmuckstiicken der Ménner zu gehdren, doch fiigt er hinzu, dass gerade auch einfache
lange Ketten mit Kaurischneckenbesatz neben Halsbdndern aus Coixsamen,
Konusschnecken oder Trochusscheiben hdufig ebenso von den Frauen getragen werden.
Kelm'*”" zufolge werden zumindest die Ketten im Stil der mit einem Gesicht gestalteten

Kauri- und Nassaschnecken bei Zeremonien und Tdnzen getragen.

1298 Iny. Nr. 12-30-25 der Miinchner Hartl-Sammlung; vgl. Schlaginhaufen 1910b: 32; Reche 1913: Abb. 52

12 Iny. Nr. 13-18-18 der Miinchner Hartl-Sammlung; vgl. Neuhauss 1911b: Fig. 247; Reche 1913: Abb. 44;
Kelm 1966a: Abb. 133; 1968: Abb. 468; 470

7% Reche 1913: 98-105

1271 Kelm 1966a: 36

229



E. Auswertung

7. Die materielle Kultur des Mittelsepik-Gebietes als Zeichensystem

Die folgende Analyse der Miinchner Sammlungsobjekte orientiert sich am zu Beginn der
Arbeit vorgestellten semiotischen Begriffswerkzeug. Dies betrifft im besonderen die
Anwendung der Aspekte Primir- und Sekundirfunktionen von Zeichentragern, Denotationen
und Konnotationen von Zeichen, Polysemie und Zeichentypen. Zugleich werden die
pragmatischen, semantischen und syntaktischen Dimensionen des Zeichenprozesses, wie sie
die Sammlungsobjekte betreffen, diskutiert. Anhand der dabei gewonnenen Erkenntnisse,
welche als weltbildbestimmende Gesichtspunkte zu betrachten sind, werden schlieBlich die
mit den Zeichenprozessen stattfindenden Kommunikationsaspekte und die ihnen
zugrundeliegenden Kodes als Einheiten einer Zeichensprache offensichtlich, wobei nicht
zuletzt auch Variabilitdt und Individualitit als weitere Komponenten der Zeichenbenutzung
zu bedenken sind.

Anzumerken ist, dass jene semiotischen Begriffswerkzeuge lediglich der analytischen
Bearbeitung und Differenzierung der Sammlungsobjekte dienen, die Ergebnisse, die sie mit
sich bringen, jedoch hiufig kongruent sind; so sind etwa Primir- und Sekundérfunktionen
eines Zeichentrdgers nicht immer klar herauszufiltern, ebenso wenig lassen sich
Denotationen und Konnotationen eines Zeichens stets eindeutig voneinander abgrenzen, und
selbst Zeichentrdger und Zeichen sowie Funktionen und Bedeutungen gehen bisweilen
ineinander iiber. Dariiber hinaus bestehen bei der vorliegenden Sammlung inhaltliche
Uberschneidungen zwischen den — kontextunabhiingigen — Denotationen und den ikonischen
Zeichen (da stets eine Verbindung zwischen beiden besteht) sowie gelegentlich
Entsprechungen zwischen den — kontextabhdngigen — Konnotationen und den
indexikalischen Zeichen (welche davon abhédngen, ob die duBlere Gestaltung eines Objekts
bereits auf alle oder eben nur auf manche Indizes verweist).

So dient das Begriffsinstrumentarium, das die Semiotik bereitstellt, der methodischen
Bearbeitung eines Zeichentrdgers bzw. Zeichens, um die verschiedenen Untersuchungs- und
damit zusammenhdngend Interpretationsmoglichkeiten beleuchten zu koénnen; im
Vordergrund stehen Vielschichtigkeit und Komplexitit, die Zeichentrager und Zeichen
vermitteln. Dass die Untersuchung von Zeichentrdgern und Zeichen damit im Endergebnis

héaufig gleiche Schliisse zur Folge hat, bedeutet jedoch keinesfalls die ,,Ergebnislosigkeit*

230



der Untersuchung, sondern lediglich, dass die verschiedenen, von der Semiotik zur
Verfiigung gestellten Instrumentarien auf gleiche kulturelle Aspekte aufmerksam machen
kénnen, und kulturinterne Uberschneidungen und Entsprechungen vorzufinden sind, die auf
das Charakteristische und Besondere einer Gruppe verweisen und deren kollektives
Identitédtsgefiihl bestimmen.

Um die bei der semiotischen Bearbeitung der Sammlungsobjekte und der Anwendung
des Begriffswerkzeugs unvermeidlich aufiretenden inhaltlichen Wiederholungen gering zu
halten, wird versucht, die Zeichentypen und die Objektbeziehungen lediglich knapp
darzulegen statt gewissermallen ,dicht zu beschreiben”. Die Untersuchung geht dabei
zundchst von den einzelnen Sammlungsobjekten, in einem zweiten Schritt schlieBlich von
den inhaltlichen Themen, d. h. also den Weltbildaspekten, und damit von der materiellen und
geistigen Gesamtkultur aus und beinhaltet tabellarische Angaben, deren Ziel die Darstellung
der Beziehungen zwischen kulturellen Zeichensystemen ist. Auch in diesem Abschnitt
erfolgt die Dokumentation je nach Kenntnisstand in wechselndem Tempus, wobei
Bedeutungen aufgrund ihrer fortdauernden Giiltigkeit jedoch stets im Prdsens dargelegt
werden.

Hinsichtlich der vielfiltigen kulturellen Beziehungen der Sammlungsobjekte
zueinander, bleibt zu beachten, dass deren Nennung kaum jemals vollstdndig erfolgen kann,
da diese stark informations- und interpretationsabhingig sind; dieser Aspekt muss jedoch
positiv gewertet werden, gewihrleistet er doch jederzeit Anschlussfihigkeit. Weiterhin
bestehen moglicherweise zwischen einzelnen Objekttypen in manchen Fillen Verbindungen,
die sich jedoch aufgrund spezieller Eigenschaften nicht eindeutig bei den in der Miinchner
Hartl-Sammlung vertretenen Gegenstdnden nachweisen lassen. Ferner wird die Betrachtung
hinsichtlich der Objektbeziehungen im ersten Teil differenziert, indem jeweils nicht ohne
weiteres sdmtliche gemeinsamen Bedeutungskontexte (z. B. Kopfjagd, Initiation oder
Mythologie) zugleich als Beleg fiir die Beziehungen verschiedener Objekte genommen
werden; lediglich die Zusammenhidnge werden beriicksichtigt, in denen zwei oder mehr
Artefakte nachweisbar eine kulturelle Beziehung im engeren Sinne eingehen (z. B.
gemeinsamer Einsatz im gleichen Abschnitt der Kopfjagd- oder Initiationsrituale oder Bezug
zur selben Mythe). In anderen, weniger vielschichtigen Bedeutungskontexten hingegen
werden generell Objektbeziehungen angenommen (etwa bei Haus- und Kanueinweihung

oder den Totenritualen), da in diesen Féllen davon ausgegangen wird, dass der

231



angesprochene kulturelle Zusammenhang greifbar genug ist, um von grundsétzlichen
Beziehungen zwischen den Artefakten auszugehen.

Wenn es sich also bei der Prasentation nur um eine reduzierte Darstellung handelt und
handeln kann, so ermdglicht diese dennoch eine intensive (und jederzeit erweiterbare!)
Auseinandersetzung mit der vorliegenden Sammlung, deren Ziel es ist, mithilfe der
semiotischen Begriffswerkzeuge zum einen den hier gewéhlten Weg der Interpretation der
Objekte aufzuzeigen, zum anderen jedoch gleichermaflen auch zur eigenen Beschéftigung
mit den Artefakten und den mit ihnen in Verbindung stehenden Weltbildaspekten anzuregen,
um neue Sichtweisen auf eine alte Sammlung zu gewinnen.

Die folgende Auswertung beginnt mit den Kalkbehéltern, welche fiir eine ausfiihrlichere
semiotische Analyse besonders geeignet erschienen. Die Objekttabelle spiegelt dabei einen
vorgestellten Ausstellungsraum wider, wobei das jeweils im Mittelpunkt der Betrachtung
stehende Objekt sowie Objektbeziehungen besonders hervorgehoben werden; Objekte in
Klammern markieren dabei nicht eindeutig zu kldrende Verbindungen. Im Anschluss an die
Kalkbehilter orientiert sich die Auswertung der {ibrigen Sammlungsobjekte an der gedachten

Ausstellungsanordnung, d. h. sie erfolgt von oben nach unten sowie von links nach rechts.

Nackenstiitze Sitzbank/Hocker Aufhéngehaken menschliche Figur | Zeremonialbrett

Topfe Giebelmasken Kalkbehélter Figurenstiihle Zierbrett
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schéidel Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile
Halsschmuck | Obergesichtsmaske Stampftrommel Stiilpmasken

7.1 Interpretation ausgehend von den Sammlungsobjekten

7.1.1 Kalkbehilter
(Inv. Nr. 13-18-17; 13-18-35; 13-18-110)

Die Primérfunktion der Kalkbehilter liegt in der Aufbewahrung des fiir den Betelgenuss
bendtigten Kalkpulvers; zusétzlich erfiillen die Objekte mehrere Sekundérfunktionen, indem
sie zum einen durch das Reiben der gerillten Kalkspatel an den Gefd6ffnungen als

gerduscherzeugende Instrumente bei Riten, Ténzen, Gesédngen und Redebeitrdgen eingesetzt,

232



zum anderen speziell verzierte Kalkbehilter bei Befragungen vor Kopfjagden, Jagziigen oder
bei Krankheitsfallen verwendet wurden.

Die Denotation eines Kalkbehélters als direkte, unmittelbare und offensichtliche, erste
Bedeutung eines Zeichens ist durch die héufig tiergestaltigen Spatel der aus Bambusrohr
gefertigten Stiicke lediglich als Verzierung zu werten, ebenso die moglicherweise
angebrachten Federn oder Rotangringe. Die auf Konventionalitdt beruhende Konnotation
eines Kalkbehilters hingegen zeigt die tiefer liegenden, vielschichtigen, kulturinternen und
eigentlichen Bedeutungen der Verzierungen auf: So beziehen sich etwa die mit Tieren
versehenen Spatel auf das Totemtier des jeweiligen Kalkbehilterbesitzers, zu dem seine
soziale Gruppe seit der mythischen Urzeit eine spezielle Verbindung unterhélt. Federn und
Rotangringe zeigen den sozialen Status eines Mannes an, welcher sich wiederum nach
seinen Erfolgen in der Kopfjagd richtete: Kehrte er von der Unternehmung mit einem selbst
erbeuteten Kopf nach Hause zuriick, wurde diese Handlung als gut sichtbares Zeichen auf
den Kalkbehéltern hinterlassen. Dariiber hinaus verweisen Federn und Rotangringe an
Kalkbehiltern stets auf ménnliche Besitzer der Gefille, da nur Ménner Kopfjagdziige
unternahmen. Auch wiéhrend der Seklusionsphase erhielten die Initianden dekorierte
Kalkbehilter, so dass jene Objekte also eindeutig polyseme Bezilige aufweisen, die stark

kontextabhéngig sind.

Kalkbehilter
Primérfunktion Aufbewahrungsgefafle fiir Kalkpulver
Sekundirfunktion gerduscherzeugende Instrumente bei Riten,

Ténzen, Gesdngen und Redebeitrigen
Verwendung bei Befragungen vor
Kopfjagden, Jagziigen oder bei

Krankheitsfallen
Denotation Darstellung eines Vogels (Inv. Nr. 13-18-35)
Verzierung (Inv. Nr. 13-18-17; 13-18-110)
Konnotation Totemtier

Bereich der Ménner
sozialer Status
Kopfjagd
Initiation

Infolgedessen sind die Kalkbehilter je nach Handlungskontext und Blickwinkel als
verschieden interpretierbare Zeichentypen anzusehen: Stellen die plastischen Ausfiihrungen

auf den Zierstiicken der Kalkbehélter aus Bambus Tiere dar, so fungieren die Objekte in

233




diesem Kontext als Ikone. Zudem wird durch jene Repridsentation von Tieren Totemismus
und Klanzugehorigkeit'>’* der betreffenden Person indiziert. Aufgrund ihres umfangreichen
und vielschichtigen Gebrauchs durch beide Geschlechter verweisen die Kalkbehélter als
Indizes sowohl auf den Alltag, etwa die Nahrungsbeschaffung, bei der sie stets mitgefiihrt
werden, als auch auf das Ritual und indizieren durch spezielle Verzierungen iiberdies den
Bereich der Initiation. Sind die Kalkbehidlter oder Spatel mit Federn oder Ketten aus
pflanzlichen Materialien versehen, werden ein méannlicher Besitzer sowie der Bereich der
Kopfjagd und damit zusammenhédngend auch der soziale Status des Besitzers indiziert.
Rillen an den Kalkspateln stellen Indizes fiir den Einsatz als gerduschproduzierende Objekte
dar, etwa bei den Streitgesprichen im Mainnerhaus oder bei rituellen Tdnzen; ebenso
verweisen sie durch ihre Verwendung bei Befragungen auf diese. Da schlie8lich das
erstmalige Ornamentieren eines Kalkbehélters durch einen Jungen Anlass flir ein naven gibt,

wird dieses ebenfalls indiziert.

Kalkbehilter
Ikon Vogel (Inv. Nr. 13-18-35)
Index Bereich der Méanner
Bereich der Frauen
Klanzugehorigkeit
Totemismus
Kopfjagd
Initiation
naven
Streitgespriache
Befragungen
rituelle Tanze
sozialer Status
Nahrungsbeschaffung/Jagd
Symbol -

Neben diesen semantischen und pragmatischen sind gleichermallen syntaktische Aspekte der
Kalkbehilter zu anderen Sammlungsobjekten auszumachen. So besteht eine Beziehung
zwischen Kalkbehiltern und Aufhidngehaken, indem der den Kopfjagdzug begleitende
wagan-Geist vor der Unternehmung durch den durch Betel berauschten ,Betreuer” des
Authingehakens sprach und dadurch Einzelheiten der Kopfjagd festlegte; in dhnlicher Weise

wurden auch die menschlichen Figuren vor einem Kriegszug befragt und mit Betelniissen

1272 Unter ,,Klanzugehorigkeit wird hier nicht zwangsliufig ,,Klanbesitz* verstanden, sondern die generelle
Beziehung eines Objekts, beispielsweise aufgrund totemistischer Eigenschaften, zu einem Klan.

234




behingt. Wie die Kalkbehélter mit den an ihnen angebrachten Federn oder Rotangringen den
Erfolg eines Kopfjdgers anzeigten, signalisierten die Blashorner dem gesamten Dorf die
erfolgreiche Riickkehr aller Kopfjidger. Sowohl durch die Kopfjagd als auch durch die
Befragung von Aufhdngehaken vor einer Kopfjagdunternehmung stehen die Kalkbehilter
auch mit den Schéddeln in Beziehung, welche in diesem Zusammenhang auf einen speziellen
Hocker neben den Haken gelegt wurden. Ebenso konnte dabei Betel auf einen Figurenstuhl
gelegt oder an einem Aufhéngehaken deponiert werden. Wiahrend eines Streitgesprachs im
Minnerhaus konnen die Kalkbehdlter zur Unterstiitzung eines Redebeitrags verwendet
werden, so dass auch hier eine Verbindung zu den Figurenstiihlen besteht, welche das
zentrale Objekt dieses Ereignisses bilden. Den Initianden wurden wihrend der Seklusion
dekorierte Kalkbehilter, Hocker, Handtrommeln, Blashdrner und Nackenstiitzen iibergeben.
Werden die Spatel der Kalkbehélter als gerduschproduzierende Objekte in Riten verwendet,
so ist anzunehmen, dass sie dort mit dem moglicherweise ebenfalls allgemein bei Ténzen
und Gesingen eingesetzten Tanzpaddel und der Keule, der Gesichts-, Haarschmuck- und
Obergesichtsmaske, der Handtrommel, dem Zeremonialbrett sowie mit den dabei getragenen
Halsketten in Beziehung stehen. SchlieBlich ergibt sich eine Verbindung zwischen den
Kalkbehiltern, den Tonwaren sowie den Dachaufsétzen, da alle drei Objektgruppen im Dorf

Aibom gefertigt werden.

Nackenstiitze Hocker Aufhingehaken 'menschliche Figur (Zeremonialbrett)
Topfe KALKBEHALTER Figurenstiihle
Dachaufsitze Blashorner Schadel
(Paddel) Handtrommel (Hakenkeule)

(Gesichtsmaske) | (Haarschmuckmaske)
(Halsschmuck) | (Obergesichtsmaske)

7.1.2 Nackenstiitze
(Inv. Nr. 13-18-104)

Primér dient die Nackenstiitze als Kopflehne, wobei ihre Sekundérfunktion diesen Gebrauch
weiter einschrinkt, indem sie vermutlich nur von den Minnern verwendet wird. Die
Denotation der Nackenstiitze ist im vorliegenden Fall in der Darstellung eines Tieres zu

sehen, welches auf konnotativer Ebene moglicherweise ein Totemtier représentiert.

235



Nackenstiitze

Primirfunktion Kopflehne
Sekundirfunktion nur flir die Ménner?
Denotation Darstellung eines Tieres
Konnotation Totemtier?

Da in der Nackenstiitze ein Tier dargestellt ist, erscheint das Objekt in diesem
Zusammenhang als Ikon und verweist vermutlich zugleich als indexikalisches Zeichen auf
Totemismus und Klanzugehdrigkeit. Dariiber hinaus zeigt sie als Index die Initiation, die
Streitgespriache, den sozialen Status eines Mannes und damit den ménnlichen Bereich an, da
die Initianden wohl wéhrend der Seklusion Nackenstiitzen erhielten. Des weiteren
symbolisiert sie eine Art ,,magische Kraft“, die ihr innewohnend vorgestellt wird. So ist die
Nackenstiitze sowohl im Alltag als auch im Ritual, im Wohnhaus wie wohl auch im

Mainnerhaus von Bedeutung.

Nackenstiitze
Ikon Tier
Index Wohnhaus
Minnerhaus?
Bereich der Ménner?
Klanzugehorigkeit?
Totemismus?
Initiation
Streitgespriache
sozialer Status
Symbol ,magische* Fahigkeiten

Syntaktische Beziehungen zu anderen Sammlungsobjekten geht die Nackenstiitze zu
Sitzbank und Hocker ein, wenn man alle drei Objektgruppen als zum Inventar der Ménner
gehorende Gegenstdande in Wohn- und Minnerhaus betrachtet. Bei den Streitgesprichen, bei
denen den Figurenstiihlen besondere Bedeutung zukommt, werden neben Sitzbdnken und
Hockern vermutlich auch die bequemen Nackenstiitzen verwendet. Wihrend der
Seklusionsphase erhielten die Initianden neben Nackenstiitzen auch Hocker, Handtrommeln,

Blashorner und dekorierte Kalkbehilter.

236




NACKENSTUTZE | Sitzbank/Hocker
Kalkbehiilter Figurenstiihle
Blashorner
Handtrommel

7.1.3 Topfe

(Inv. Nr. 13-18-40; 13-18-41; 13-18-43; 13-18-45; 13-18-46; 13-18-47; 13-18-48; 13-18-49;
13-18-51; 13-18-52; 13-18-54; 13-18-55; 13-18-56; 13-18-57; 13-18-59; 13-18-61; 13-18-
62; 13-18-63; 13-18-64; 13-18-66; 13-18-67; 13-18-68; 13-18-69; 13-18-70; 13-18-71; 13-
18-72; 13-18-73; 13-18-75; 13-18-77; 13-18-78; 13-18-79; 13-18-80; 13-18-81; 13-18-82;
13-18-83; 13-18-85; 13-18-86)

Die Primédrfunktionen der Topfe liegen eindeutig in der Nahrungszubereitung und
-aufbewahrung; Sekundirfunktionen erfiillen die Objekte, indem sie jeweils nur flir ein
bestimmtes Nahrungsmittel, z. B. fiir Sagomehl, oder nur fiir eine bestimmte Speise, etwa
zum Backen von Sagofladen, verwendet werden. Wéhrend in den sie umgebenden
Verzierungen zunichst lediglich &sthetische Elemente zu sehen sind, stellen diese in
Hinblick auf die mit ihnen in Verbindung stehenden Konnotationen einen mythologischen

Bezug her.

Topfe
Primérfunktion Nahrungszubereitung
Nahrungsaufbewahrung
Sekundiirfunktion spezielles Nahrungsmittel
spezielle Speise
Denotation Darstellungen von menschen- und
tiergestaltigen Wesen
Verzierungen
Konnotation mythologischer Bezug

Nahrungsaufbewahrung, Nahrungszubereitung und Nahrungsaufnahme werden durch die
Topferwaren ebenso indiziert wie der damit verbundene, allgemeine Tétigkeitsbereich der
Frauen im Alltag, der sich um das Wohnhaus konzentriert. Zusdtzlich wird jedoch auch auf
den Bereich der Ménner, das Ménnerhaus und die Initiation verwiesen, indem Tongefdf3e mit

Speisen als Geschenkgabe fiir die Tatauierer und Betreuer der Initiation wéhrend der

237




Seklusion dienen konnten. Auch mythologische Inhalte werden indiziert. Zeigen die an den
Topfen angebrachten Darstellungen menschen- und tiergestaltige Wesen, so werden sie zu

Ikonen.

Topfe
Ikon menschen- und tiergestaltige Wesen
Index Wohnhaus
Maénnerhaus

Bereich der Méanner
Bereich der Frauen
Mythologie
Initiation
Nahrungsaufbewahrung
Nahrungszubereitung
Nahrungsaufnahme
Symbol -

Syntaktische Beziehungen gehen die Topfe zu anderen Objekten aus der vorliegenden
Sammlung ein. So werden sie ebenso wie die tonernern Dachaufsidtze und die Kalkbehélter
in Aibom hergestellt. Zu den Dachaufsitzen, den Schéddeln, den Aufhingehaken und den
Frauenhauben bestehen mythologische Verbindungen, die sich auf die Darstellung der
Topfergottheit Yuman Wusmangge und den kannibalistischen Adler Meintu beziehen. Des

weiteren dienen sowohl die Topfe als auch die Aufhingehaken der Aufbewahrung von

Nahrungsmitteln.
Aufhingehaken
TOPFE Kalkbehiilter
Frauenhauben Dachaufsétze Schiadel

7.1.4 Frauenhauben

(Inv. Nr. 13-18-21; 13-18-22)

Wihrend die Primérfunktionen der Frauenhauben in ihrer Verwendung als Kopfbedeckung
und Schutz vor Witterungseinfliissen und Moskitos zu sehen sind, beschrinken die

Sekundirfunktionen diesen Gebrauch auf die Frauen, die diese beim Paddeln und dem

238




Fischfang vom Kanu aus sowie als Trauerkleidung benutzen. Eine weitere Sekundérfunktion
erfiilllen die Hauben, indem sie wihrend der Initiations- und naven-Zeremonien von den
Mainnern getragen wurden. So verweisen die Hauben denotativ zwar auf den Bereich der
Frauen, werden jedoch dadurch zu besonderen, polysemen Objekten, indem sie auf

konnotativer Ebene gleichermaflen mit dem Bereich der Ménner verbunden sind.

Frauenhauben
Primérfunktion Kopfbedeckung
Schutz vor Witterungseinfliissen u. Moskitos
Sekundirfunktion beim Paddeln und Fischfang (Frauen)

Trauerkleidung (Frauen)
naven (Minner)
Initiation (Méanner)
Denotation Bereich der Frauen
Konnotation Bereich der Frauen
Bereich der Méanner

Die Frauenhauben stehen neben ihrer alltdglichen Verwendung vor allem bei der
Nahrungsbeschaffung ebenso mit rituellen Aspekten in Beziehung, etwa wenn sie wihrend
der Totenrituale als Trauerkleidung der Frauen, wihrend eines naven oder einer Initiation
hingegen von den Ménnern bzw. Initianden getragen wurden. So verweisen sie als Indizes
auf den Bereich der Frauen im Alltag und konnen ferner als Indizes fiir Trauer und die
Totenrituale betrachtet werden. Kommen sie in rituellem Kontext zum Einsatz, wird ihre
Verwendung auch durch die Manner deutlich: Wahrend des naven-Rituals zeigen sie anders
als im Alltag auch den Bereich der Méanner an und fungieren als Indizes der ménnlichen
Sphire. Dariiber hinaus dienen sie dort als Symbol der Verbindung und Gleichsetzung von
Mutter und Mutterbruder. Indem sie wihrend der Seklusion von den Novizen getragen
wurden, indizieren sie den Bereich der méinnlich dominierten Initiation. So wird ein im
Alltag von den Frauen verwendetes Objekt im Ritual zu einem ménnlich eingesetzten
Gegenstand, welcher dariiber hinaus vor weiblichen Blicken schiitzen soll. Aufgrund ihrer
Bedeutung bei einem naven symbolisieren die Hauben weiterhin Gruppenidentitit. Da die
erstmalige Anfertigung einer Haube zu den Anlédssen der Durchfiihrung eines naven fiir
Maidchen zidhlt, wird jenes Ritual auch in diesem Kontext indiziert. Als Verzierung eines
Maskenkostiims der Topfergottheit Yuman Wusmangge indiziert die Frauenhaube

schlielich die mythologische Verbindung zu dieser.

239




Frauenhauben
Ikon -
Index Bereich der Frauen
Bereich der Ménner
Mythologie
Initiation
Totenrituale
naven
Nahrungsbeschaffung
Symbol Verbindung und Gleichsetzung
von Mutter und Mutterbruder
Gruppenidentitét

Syntaktische Eigenschaften erfiillen die Frauenhauben in mythologischer Hinsicht zu Topfen
und Schideln aufgrund der Darstellung Yuman Wusmangges sowie wihrend des Fischfangs

moglicherweise zum Paddel der Sammlung.

Topfe
FRAUENHAUBEN Schiidel
Paddel

7.1.5 Paddel
(Inv. Nr. 13-18-103)

Paddel konnen zwei verschiedene Primédrfunktionen erfiillen, indem sie zum einen als
Fortbewegungsmittel bei Kanufahrten, zum anderen als Tanzgerdte eingesetzt werden. Da
der Gebrauch des vorliegenden Objekts unsicher bleibt, werden beide mdglichen priméiren
Verwendungszwecke angefiihrt; diese gelten beide deshalb als primér, da ein Paddel, soweit
dies aus der ethnologischen Literatur ersichtlich wird, entweder als Fortbewegungsmittel
oder als Tanzgerit, jedoch nicht zu beiden Zwecken verwendet wird. Sekundérfunktionen
sind, soweit bekannt, nicht auszumachen. Ungeklért bleibt schlielich, ob das Tanzpaddel in
der Sprache der Iatmul ebenfalls als ,,Paddel* bezeichnet wird; sollte dies der Fall sein, so
wiirde bei beiden Paddelarten die Denotation durch den Aspekt der Fortbewegung, die
Konnotation durch den auch moglichen Bezug zu rituellen Ténzen bestimmt werden. Sollte

das Tanzpaddel in der Iatmul-Sprache einen anderen Namen, etwa ,,Tanzstab“ o. 4., tragen,

240




so wiirde die Denotation des Objekts bei ,, Tanzgerdt™ liegen, wobei es einen Bezug zum

Ritual konnotiert.
Paddel
Primérfunktion Fortbewegungsmittel flir Kanu
Tanzgerit
Sekundirfunktion -
Denotation Fortbewegung
Tanzgerit
Konnotation Bezug zu rituellen Ténzen

Bezug zum rituellen Inhalt

So indiziert das vorliegende Paddel aufgrund seiner Form vermutlich das Wohnhaus als
Aufbewahrungsort sowie den weiblichen, alltdglichen Tatigkeitsbereich, indem es auf die
Nahrungsbeschaffung in Form von Fischfang durch die Frauen verweisen konnte. Uberdies
zeigt es durch seine mogliche andere Verwendung als (klanspezifisches?) Tanzutensil den
zeremoniellen Bereich, das Ménnerhaus sowie durch seine Herstellung den ménnlichen
Bereich und die naven-Zeremonien an. Jedoch konnte das Paddel auch als Index flir mit dem
Kanu durchgefiihrte Kopfjagdunternehmungen sowie fiir Totenrituale betrachtet werden,
wobei es die Reise der Totenseele ins Totenland symbolisiert. Weiter ist anzunehmen, dass

es bei den Einweihungsfesten von Kanus eine Rolle spielt und somit auch diese indiziert.

Paddel
Ikon -
Index Wohnhaus
Minnerhaus
Bereich der Manner
Bereich der Frauen
Klanzugehorigkeit?
Kopfjagd?
Totenrituale?
naven
Kanueinweihung
rituelle Tanze
Nahrungsbeschaffung/Fischfang
Symbol Reise der Totenseele ins Totenland

Wird das Paddel bei Ténzen verwendet, kdnnen syntaktische Beziehungen zu anderen,
moglicherweise ebenfalls in diesem Zusammenhang bedeutenden Sammlungsobjekten

entstchen, wie der Handtrommel, der Gesichts-, der Haarschmuck- und der

241




Obergesichtsmaske, dem Halsschmuck, den Kalkbehidltern, der Hakenkeule sowie dem
Zeremonialbrett, bei Ténzen, die zur Einweihung eines Kanus abgehalten wurden, zu Hand-
und Stampftrommel, Kanusteven und zu den Kanuschildmasken. Sollte es bei der Fahrt mit
einem Kopfjagdkanu verwendet worden sein, wiirden sich auch in diesem Kontext
Verbindungen zu Kanusteven und Kanuschildmasken ergeben. Kommt das Paddel bei einer
Totenzeremonie zum Einsatz, steht es in Beziehung zum Schidel des Verstorbenen, welcher
eine Totenfigur ziert, sowie eventuell zu den Krokodilfiguren und zur Handtrommel. Wird
das — vermutlich von den Frauen verwendete — Paddel hingegen beim Fischfang gebraucht,

ergeben sich Beziehungen zu den Frauenhauben.

(Zeremonialbrett)
(Kalkbehélter)
Frauenhauben Schadel
PADDEL Handtrommel Kanusteven | Kanuschildmasken | (Hakenkeule)
(Gesichtsmaske) | (Haarschmuckmaske) (Krokodile)

(Halsschmuck) | (Obergesichtsmaske) | Stampftrommel

7.1.6 Gesichtsmaske
(Inv. Nr. 13-18-12)

Die vorliegende Maske fungiert primér als Gesichtsbedeckung, wobei sie wohl bei rituellen
Ténzen getragen wird, wodurch ihre Sekundérfunktion bestimmt wird. Das Maskengesicht

konnotiert, wie anzunehmen ist, einen Ahn.

Gesichtsmaske
Primérfunktion Gesichtsbedeckung
Sekundiirfunktion bei rituellen Tanzen
Denotation Darstellung eines Gesichts
Konnotation Ahn?

Wird in der Maskendarstellung ein menschliches Gesicht gesehen, wird das Objekt zum
Ikon. Représentiert die Maske einen Ahn, so wird die Beziehung zu diesem indiziert. Ist die
Gesichtsmaske bei (klanspezifischen?) Tdnzen von Bedeutung, so werden diese zusammen
mit Klanzugehorigkeit indiziert. Da das erstmalige Tragen von und Tanzen mit einer Maske

zu den Anldssen eines naven fiir junge Manner gehort, verweist die Maske als Index auf

242




jenes Ritual sowie auf den Bereich der Ménner und auf das Ménnerhaus als Ort seiner

Aufbewahrung.

Gesichtsmaske

Ikon Gesicht
Index Maénnerhaus

Bereich der Ménner

Klanzugehorigkeit?

Ahnenverehrung?
naven
rituelle Tanze
Symbol -

Beziehungen sind, wie bereits erwédhnt, zu den vermutlich anderen Tanzutensilien der
Sammlung auszumachen, so zu Haarschmuck- und Obergesichtsmaske, Handtrommel,
Kalkbehilter, Halsschmuck, Paddel und Hakenkeule sowie moglicherweise zum

Zeremonialbrett.

(Zeremonialbrett)
(Kalkbehélter)

(Paddel) (Handtrommel) (Hakenkeule)
GESICHTSMASKE (Haarschmuckmaske)
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske)

7.1.7 Halsschmuck
(Inv. Nr. 12-30-25; 13-18-18)

Als Schmuckstiicke erfiillen die vorliegenden Halsketten keine Funktionen. Die denotative
Bedeutung des Halsschmuckes mit der Inv. Nr. 13-18-18 liegt in der Darstellung eines
Gesichts, welches moglicherweise einen Ahn konnotiert. Wéahrend die denotative Bedeutung
der Halskette mit der Inv. Nr. 12-30-25 durch den Aspekt ,,Schmuck* bestimmt wird, sind

damit verbundene Konnotationen nicht bekannt.

243



Halsschmuck

Priméirfunktion -
Sekundirfunktion -
Denotation Darstellung eines Gesichts (Inv. Nr. 13-18-
18)
Schmuck (Inv. Nr. 12-30-25)
Konnotation Ahn? (Inv. Nr. 13-18-18)

Der Halsschmuck mit der Inv. Nr. 13-18-18 wird aufgrund seiner Gesichtsdarstellung zum
Ikon; sollte diese einen Ahn reprédsentieren, wire das Objekt iiberdies als Index fiir die
Ahnenverehrung zu werten. (Klanspezifische) Tadnze wiirden, sollte der Schmuck bei
Gelegenheiten dieser Art getragen worden sein, ebenso indiziert wie moglicherweise
Klanzugehorigkeit, das Ménnerhaus und der Bereich der Ménner, wenn die Ketten nur von

diesen getragen worden sein sollten.

Halsschmuck
Ikon Gesicht
Index Mainnerhaus?
Bereich der Ménner?
Klanzugehorigkeit?
Ahnenverehrung?
rituelle Tanze
Symbol -

Beziehungen ergeben sich, wie bereits erwdhnt, zu den vermutlich anderen Tanzutensilien
der Sammlung, wie Gesichts-, Haarschmuck- und Obergesichtsmaske, Handtrommel,

Kalkbehilter, Paddel, Hakenkeule und Zeremonialbrett.

(Zeremonialbrett)
(Kalkbehélter)

(Paddel) (Handtrommel) (Hakenkeule)
(Gesichtsmaske) | (Haarschmuckmaske)
HALSSCHMUCK | (Obergesichtsmaske)

244




7.1.8 Hocker und Sitzbank
(Inv. Nr. 13-18-25; 13-18-133)

Die Primirfunktion von Hocker und Sitzbank liegt in ihrer Verwendung als Sitzmdbel; diese
wird sekunddr eingeschrinkt, indem sie nur von den Ménnern benutzt werden. Wihrend die
Denotation dsthetische Verzierungen aufzeigt, konnotieren diese moglicherweise

individuelle Muster.

Sitzbank/Hocker
Primérfunktion Sitzmobel
Sekundirfunktion nur fiir die Ménner
Denotation Verzierungen
Konnotation individuelle Muster?

Als indexikalische Zeichen verweisen Hocker und Sitzbank aufgrund ihres Gebrauchs auf
Mainner- und Wohnhéuser, wobei sie sowohl den alltdglichen als auch den zeremoniellen
und in erster Linie médnnlichen Bereich anzeigen. Des weiteren indizieren sie
Klanzugehorigkeit und den sozialen Status eines initiierten Mannes, welcher durch den
Gebrauch eines Stuhles angezeigt wird. Ferner verweisen sie aufgrund ihrer Verwendung auf

Streitgespriache, Befragungen und die Initiation.

Sitzbank/Hocker
Ikon -
Index Wohnhaus
Minnerhaus
Bereich der Ménner
Klanzugehorigkeit
Initiation
Streitgespriache
Befragungen
sozialer Status

Symbol -

Syntaktische Beziehungen von Hocker und Sitzbank zu anderen Sammlungsobjekten
ergeben sich aufgrund ihrer Verwendung zur Nackenstiitze, durch ihren Einsatz bei den
rituellen Streitgesprachen zusétzlich zu den Figurenstiihlen, aufgrund ihrer Rolle bei
Befragungen vor Kriegsunternehmungen zu den Kalkbehéltern, Authidngehaken und

Kopfjagschéddeln, zu Handtrommel, Nackenstiitze, Kalkbehiltern und Blashornern aufgrund

245




ihrer Bedeutung bei der Initiation, wo den Initianden wéhrend der Seklusionsphase alle fiinf

Objekttypen iiberreicht wurden.

Nackenstiitze | SITZBANK/HOCKER | Aufhingehaken
Kalkbehiilter Figurenstiihle
Blashorner Schadel
Handtrommel

7.1.9 Giebelmasken
(Inv. Nr. 13-18-11; 13-18-140)

Die Giebelmasken erfiillen lediglich Primédrfunktionen, indem sie eine gewisse
Schutzfunktion fiir das Haus, an welchem sie angebracht sind, {ibernehmen. Wiahrend die
denotative Bedeutung der Giebelmasken in ihrer Verzierung der Wohn- und Ménnerhduser
durch ein auf ihnen dargestelltes menschliches Wesen liegt, konnotieren sie eine bedeutende

mythische Urzeitfrau, welche als weiblicher Vorfahre des Klans oder des gesamten Dorfes

gilt.
Giebelmasken
Primérfunktion Schutzfunktion
Sekundirfunktion -
Denotation Verzierung der Wohn- und Ménnerhduser
Darstellung eines menschlichen Wesens
Konnotation mythische Urzeitfrau
Ahn

Durch die Darstellung eines menschlichen Wesens werden die Giebelmasken zu Ikonen.
Verkorpert dieses eine mythische Urzeitfrau und einen weiblichen Klan- bzw. Dorfahnen, so
fungieren die Masken als Indizes fiir den reichen Mythenschatz des Mittelsepik-Gebietes
und ihre klanzugehorigen Aspekte sowie fiir die Ahnenverehrung. Gleichzeitig verweisen sie
als Indizes auf Wohn- und Minnerhduser und symbolisieren auch Gruppenidentitit. Wird
ithnen dariiber hinaus die Fihigkeit zugesprochen, Krankheiten und anderes Unheil von den

Hausbewohnern fernzuhalten, werden sie zum Symbol der Abwehr negativer Einfliisse.

246




Zudem ist zu vermuten, dass sie bei der Einweihung von Wohn- und Méannerhdusern eine

Rolle spielen, so dass sie auch in diesem Zusammenhang zu Indizes werden.

Giebelmasken
Ikon menschliches Wesen
Index Wohnhaus
Mainnerhaus
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Ahnenverehrung
(Ménner-) Hauseinweihung?
Symbol Abwehr negativer Einfliisse
Krankheitsabwehr
Gruppenidentitét

Kulturinterne Beziehungen gehen die Giebelmasken zu den Dachaufsitzen ein, welche
ebenfalls an den Ménnerhdusern angebracht sind, dieselbe Urzeitfrau représentieren und
infolgedessen gleichfalls mythologische Bedeutung besitzen. Sieht man die weiblichen, eine
Urzeitfrau  verkorpernden ~ Giebelmasken  als  Gegenpart ~ des  ménnlichen
Schopfungskrokodils, so ergibt sich gleichermaBlen eine Verbindung zu den in der
Sammlung vertretenen, holzgeschnitzten Krokodilen. Bei der Einweihung von
Minnerhdusern gehen die Giebelmasken mdoglicherweise eine Beziehung zu den
Dachaufsitzen, den Blashornern und der Handtrommel ein. Wie den Aufhéngehaken und der
menschlichen Figur wird den Giebelmasken schlieBlich die Fihigkeit zugesprochen,

Krankheiten abzuwehren.

Aufhingehaken | menschliche Figur
GIEBELMASKEN
Dachaufsétze (Blashorner)
(Handtrommel)
Krokodile

247




7.1.10 Dachaufsitze
(Inv. Nr. 12-30-2; 13-18-13; 13-18-107)

Wie den Giebelmasken kommt auch den Dachaufsétzen nur primére Funktion zu, indem sie,
angebracht an den Minnerhdusern, als hochste Punkte eines Dorfes gelten. Dabei verzieren
sie diese durch ihre Reprisentation eines menschlichen oder tierischen Wesens nicht nur auf
denotative Weise, sondern konnotieren mythologische Inhalte, welche gleichzeitig einen

Bezug zur Kopfjagd herstellen.

Dachaufsitze
Primérfunktion hochste Punkte eines Dorfes
Sekundirfunktion -
Denotation Verzierung der Ménnerhiuser

Darstellung eines menschen- bzw.
tiergestaltigen Wesens
Konnotation mythologische Wesen (Inv. Nr. 13-18-13)
Bezug zur Kopfjagd (Inv. Nr. 13-18-13)

Die Dachaufsdtze sind bei der Ménnerhauseinweihung von Bedeutung und stehen mit
mythologischen, kopfjagdbezogenen und moglicherweise totemistischen Aspekten in
Zusammenhang, gehdren zum Besitz eines bestimmten Klans und sind ein wesentliches
materielles Element bei der Herausbildung und Aufrechterhaltung einer kollektiven Identitét.
So weisen sie deutliche polyseme Beziige auf. Als Ausstattung der beiden Giebelenden der
Mainnerhéuser sind sie auf jeden Fall fest mit diesen verbunden und bilden zugleich die
hochsten Punkte jedes Dorfes. Die Dachaufsétze indizieren also jedem Dorfbewohner, jedem
Besucher und auch jedem Feind die genaue Lage eines Minnerhauses. Dariiber hinaus
verweisen sie auf mythologische Inhalte, den Bereich der Ménner sowie die
Mainnerhauseinweihung und symbolisieren Gruppenidentitdt. Wihrend Adler und weibliche
(bzw. ménnliche) Figur als Ikone dienen, verweisen sie als Indizes auf die Mythologie,
indem sie als kannibalistischer Adler und Urfrau oder gar ,, Topferurmutter angesehen
werden. Doch auch in den anderen Deutungen, etwa als Totemtier bestimmter Klane,
welchen die Dachaufsdtze gehoren, wird der Vogel zum Index. Als Ahnwesen oder
Vorfahren eines Klans fungieren beide Gestalten auch als Indizes, indem sie auf die
Verbindung der Gemeinschaft mit den Ahnen verweisen. Des weiteren symbolisieren die

Dachaufsitze aufgrund der Vogel- bzw. Adlerdarstellung Minnlichkeit, Tapferkeit,

248




Kampfkraft und Mut und verweisen als Indizes auf die Kopfjagd sowie die wagan-

Zeremonie, bei welcher die Ereignisse der Adler-Mythe wiederholt werden.

Dachaufsitze
Ikon weibliche Gestalt; Adler (Inv. Nr. 13-18-13)
ménnliche Gestalt (Inv. Nr. 13-18-107)
Index Mainnerhaus
Bereich der Ménner
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Totemismus?
Ahnenverehrung
Kopfjagd
wagan-Zeremonie
Minnerhauseinweihung
Symbol Gruppenidentitit
Mainnlichkeit, Tapferkeit, Kamptkraft, Mut

Wie bereits dargestellt, ergeben sich syntaktische Beziehungen der Dachaufséitze zu den
Giebelmasken, den Topfen und den Kalkbehéltern; iiberdies zu den Blashornern, mit denen
sie in Bezug zur Kopfjagd stehen und gemeinsam mit der Handtrommel sowie
moglicherweise den Giebelmasken Verbindungen bei Einweihungsfesten von
Minnerhdusern eingehen. Auch die Schlitztrommel steht aufgrund mythologischer und
kopfjagdbezogener Aspekte in Zusammenhang mit den Dachaufsdtzen. Die Authdngehaken
und die adlergestaltigen Dachaufsitze stehen in Beziehung, da der in den Haken
vergegenwadrtigte wagan mit dem in den Dachaufsitzen dargestellten mythischen Adler

Meintu gleichgesetzt werden kann.

Aufhingehaken
Topfe Giebelmasken Kalkbehilter
DACHAUFSATZE Blashorner
Handtrommel
Schlitztrommel

249




7.1.11 Handtrommel
(Inv. Nr. 13-18-6)

Die Handtrommel dient primdr als Schlag- und Rhythmusinstrument, wobei sie bei
klanspezifischen Tédnzen und totemistischen Gesdngen, etwa bei Totenritualen, Kanu-,
Wohn- und Ménnerhauseinweihungen sowie bei Initiationen zum Einsatz kommt, woraus
sich ihre Sekunddrfunktionen ergeben. Wéhrend die auf der Trommel zur Darstellung
gebrachten Verzierungen aus denotativer Sicht als &sthetische Aufwertungen betrachtet
werden koOnnen, stehen diese auf konnotativer Ebene vermutlich in totemistischem

Zusammenhang.

Handtrommel
Priméirfunktion Schlag- und Rhythmusinstrument
Sekundirfunktion Begleitinstrument bei klanspezifischen
Ténzen und totemistischen Gesdngen

Totenrituale

(Ménner-) Hauseinweihung
Kanueinweihung
Initiation

Denotation Darstellung eines Krokodils

Konnotation Totemtier?

Durch ihre vielseitige Verwendung als Rhythmusinstrument sowohl im alltdglichen als auch
im zeremoniellen Kontext zeigt die Sanduhrtrommel als Index sowohl den Bereich des
Alltags als auch des Rituals an. Des weiteren indiziert sie aufgrund ihrer Handhabung und
Aufbewahrung den Bereich der Ménner und des Méannerhauses. GleichermaBlen dient sie als
Index fiir Haus- und Kanueinweihung, Totenrituale, Initiation und naven. Werden zwischen
den tiergestaltigen Darstellungen, welche zunédchst als Ikone gelten, und den
klanspezifischen Geséngen, zu deren Begleitung sie eingesetzt wird, Parallelen gesehen, so
kann die Trommel in diesem Kontext als Index fiir Klanzugehorigkeit und Totemismus
betrachtet werden. Uberdies symbolisiert sie aufgrund ihrer polysemen, kulturspezifischen

Beziige Gruppenidentitét.

250




Handtrommel
Ikon Krokodil
Index Maénnerhaus
Bereich der Ménner
Klanzugehorigkeit
Totemismus
Initiation
Totenrituale
naven
(Ménner-) Hauseinweihung
Kanueinweihung
rituelle Tanze
Symbol Gruppenidentitit

Es ergibt sich eine Reihe syntaktischer Beziehungen der Handtrommel zu anderen Objekten
der vorliegenden Sammlung: so zu den Stampf- und Schlitztrommeln, mit denen sie
gemeinsam, etwa bei der Initiation, als Rhythmusinstrument eingesetzt wurde, wobei wohl
auch die Stiilpmasken sowie moglicherweise die Krokodile von Bedeutung waren. Auch mit
den Blashornern, den Kalkbehéiltern, der Nackenstiitze und dem Hocker stand sie bei der
Initiation in Verbindung, wenn den Initianden wiahrend der Seklusion alle Gegenstinde
iibergeben wurden. Wird die Trommel bei Ténzen verwendet, kann sich auch eine
Beziehung zu den anderen, vermutlich bei diesen Gelegenheiten eine Rolle spielenden
Objekten bilden, wie Gesichts-, Haarschmuck- und Obergesichtsmaske, Halsschmuck,
Paddel, Kalkbehilter, Hakenkeule sowie Zeremonialbrett. Bei Festlichkeiten, die anlédsslich
einer Kanueinweihung abgehalten wurden, entsteht eine Verbindung zu Stampftrommel,
Paddel, Kanusteven und Kanuschildmasken. Bei der Maénnerhauseinweihung treten
Handtrommel, Blashorner und Dachaufsitze in Zusammenhang, wobei moglicherweise auch
die Giebelmasken von Bedeutung waren. Ebenso konnte bei der Einweihung eines
Wohnhauses eine Beziehung zwischen Handtrommel und Giebelmasken bestehen. Wéhrend
eines Totenrituals gehen Handtrommel, Schiddel und Paddel eine Beziehung ein,

moglicherweise unter Einbindung der aus Holz geschnitzten Krokodile.

Nackenstiitze /Hocker (Zeremonialbrett)
(Giebelmasken) Kalkbehiilter
Dachaufsitze Blashorner Schiidel
Paddel HANDTROMMEL Kanusteven | Kanuschildmasken | (Hakenkeule)
(Gesichtsmaske) | (Haarschmuckmaske) | Schlitztrommel (Krokodile)

(Halsschmuck) | (Obergesichtsmaske) | Stampftrommel Stiilpmasken

251




7.1.12 Haarschmuckmaske

(Inv. Nr. 12-30-31)

Da jene Maske als Haarschmuck an einem Kamm befestigt getragen wird und folglich als
Zierstiick aufzufassen ist, erfiillt sie keine Funktionen. Die denotative Bedeutung der Maske

liegt hingegen in der Darstellung eines Gesichts, welches womdglich einen Ahn konnotiert.

Haarschmuckmaske
Priméarfunktion -
Sekundirfunktion -
Denotation Darstellung eines Gesichts
Konnotation Ahn?

Durch die Gesichtsdarstellung fungiert die Maske zundchst als Ikon. Sollte es sich dabei um
eine Ahnendarstellung handeln, so wiirde das Objekt Ahnenverehrung indizieren. Getragen
wird die Haarschmuckmaske wohl bei Tdnzen und Zeremonien von den Minnern, so dass
auf diese zusammen mit Méinnerhaus und Ménnerbereich verwiesen wird; tiberdies konnte
auch Klanzugehorigkeit indiziert werden, sollten die Tanzfeste klanspezifischer Natur sein.
Auch das erstmalige Tragen dieser Maske kdnnte Grund zur Durchfiihrung eines naven-

Rituals Anlass geben, so dass sie auch dieses anzeigt.

Haarschmuckmaske

Ikon Gesicht
Index Maénnerhaus

Bereich der Ménner

Klanzugehorigkeit?

Ahnenverehrung?
naven
rituelle Tanze

Symbol -

Wie bereits erwidhnt, ergeben sich Beziehungen zu anderen Sammlungsobjekten, welche
vermutlich ebenfalls bei rituellen Tdnzen verwendet werden, wie zur Gesichts- und
Obergesichtsmaske, zu Handtrommel, Kalkbehélter, Halsschmuck, Paddel, Hakenkeule und

Zeremonialbrett.

252




(Zeremonialbrett)
(Kalkbehélter)

(Paddel) (Handtrommel) (Hakenkeule)
(Gesichtsmaske) HAARSCHMUCKMASKE
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske)

7.1.13 Obergesichtsmaske
(Inv. Nr. 13-18-132)

Wie bei der Haarschmuckmaske 148t sich auch bei der Obergesichtsmaske keine eigentliche
Funktion ausmachen, da sie als Kopfschmuck getragen wird. Sie stellt aber gleichermallen

ein Gesicht dar, welches auf konnotativer Ebene eventuell als Ahnwesen aufgefasst wird.

Obergesichtsmaske
Priméirfunktion -
Sekundéirfunktion -
Denotation Darstellung eines Gesichts
Konnotation Ahn?

So fungiert die Maske hinsichtlich ihrer Gesichtsdarstellung als Ikon, wobei sie {iberdies als
Index fiir die Verehrung und Einbindung der Ahnen gewertet werden kann, wenn die
Représentation als Ahnengestalt interpretiert wird. Wird sie bei Tanzfesten und Ritualen von
den Minnern getragen, werden die Tdnze, der Bereich der Méanner und das Ménnerhaus
indiziert, wobei moglicherweise gleichermalen auf Klanzugehorigkeit verwiesen wird.

Zudem kann auch diese Maske als Index fiir naven-Rituale aufgefasst werden.

Obergesichtsmaske
Ikon Gesicht
Index Maénnerhaus

Bereich der Ménner

Klanzugehorigkeit?

Ahnenverehrung?
naven
rituelle Tanze

Symbol -

253




Beziehungen bestehen moglicherweise zu den anderen, bei Ténzen -eingesetzten
Sammlungsobjekten, wie zur Gesichts- und Haarschmuckmaske, zu Handtrommel,

Kalkbehilter, Halsschmuck, Paddel, Zeremonialbrett und Hakenkeule.

(Zeremonialbrett)
(Kalkbehélter)

(Paddel) (Handtrommel) (Hakenkeule)
(Gesichtsmaske) (Haarschmuckmaske)
(Halsschmuck) |OBERGESICHTSMASKE

7.1.14 Aufhdngehaken
(Inv. Nr. 12-16-6; 12-30-32; 12-30-35; 13-18-139)

Primdr dienen die Authidngehaken der Aufbewahrung von Nahrungsmitteln und anderen
wichtigen Glitern, doch werden sie sekundér auch bei Befragungen eingesetzt. Wéhrend die
auf ithnen gestalteten Figuren menschliche Wesen darstellen, verkdrpern diese hinsichtlich
threr konnotativen Bedeutung wagan-Geister, welche {iiber die Macht verfligen,
Kopfjagdunternehmungen, Jagdziige und Fischfangaktivititen positiv zu beeinflussen und

Krankheiten abzuwehren.

Aufhingehaken
Primérfunktion Aufbewahrung von Nahrungsmitteln und
anderen wichtigen Giitern
Sekundirfunktion Befragungen
Denotation Darstellung eines menschlichen Wesens
Konnotation wagan

Macht, Kopfjagdunternehmungen, Jagdziige
und Fischfangaktivitdten positiv zu
beeinflussen
Krankheitsabwehr

So spielen die Aufhingehaken in verschiedenen kulturellen Kontexten eine Rolle, etwa bei
der Nahrungsbeschaffung und der Nahrungsautbewahrung, bei Krankheitsfillen,
Kopfjagdritualen, der Klanzugehorigkeit, in der Mythologie und als Geistwesen (wagan)
verkorpernde Objekte. Je nach Situation agieren sie dabei als unterschiedliche

Zeichenklassifikationstypen:

254




Da die Haken sowohl in den Wohn- als auch in den Ménnerhdusern hingen, indizieren
sie den profanen Alltags- und Wohnhaus- sowie den sakralen Minnerhausbereich.
Gleichermaflen zeigen sie die Nahrungsaufbewahrung an. Aufgrund ihrer Besitzverhdltnisse
sind sie dariiber hinaus als Indizes fiir die Klanzugehorigkeit zu werten. Durch die
Wiedergabe menschlicher Wesen fungieren die Objekte als Ikone, sind in den Darstellungen
der Aufhingehaken Geistwesen (wagan) oder Klangriinder vergegenwartigt, werden die
Objekte zu Indizes, werden sie allgemeiner als mit der klanspezifischen Mythologie in
Zusammenhang stehend betrachtet, verweisen sie ebenfalls als Indizes auf diese. Durch den
Einsatz besonderer Aufhingehaken vor Jagd- und Fischfangunternehmungen sowie
Kopfjagdziigen werden diese ebenso indiziert wie der soziale Status eines Mannes, indem
die bei Befragungen verwendeten Haken im Wohnhaus eines bedeutenden Klanmitglieds
hingen.  Uberdies  symbolisieren  sie  Krankheitsabwehr —und  die  Macht,
Kopfjagdunternehmungen, Jagdziige und Fischfangaktivititen positiv zu beeinflussen.
SchlieBlich fungieren sie aufgrund ihres Einflusses auf das Wohlergehen der Gruppe und
ithres damit zusammenhdngenden, umfangreichen Einsatzes sowie ihrer weitverzweigten

Bedeutungen ebenso als Symbole der Gruppenidentitit.

Aufhingehaken
Ikon menschliches Wesen
Index Wohnhaus
Mainnerhaus
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Totemismus?
Geistwesen (wagan)
Kopfjagd
Befragungen
sozialer Status
Nahrungsbeschaffung/Jagd/Fischfang
Nahrungsaufbewahrung
Symbol Macht, Kopfjagdunternehmungen, Jagdziige
und Fischfangaktivitdten positiv zu
beeinflussen
Krankheitsabwehr
Gruppenidentitét

Beziehungen gehen die Authidngehaken zu den adlergestaltigen Dachaufsitzen ein, da der in
den Haken vergegenwirtigte wagan mit dem in den Dachaufséitzen dargestellten, mythischen

Adler Meintu gleichgesetzt werden kann. Hierbei ergeben sich ebenso wie zusammen mit

255




den Hockern und den Schéddeln Verbindungen zur Kopfjagd, wenn bei den Befragungen vor
einer Kriegsunternehmung ein menschlicher Schidel neben den Authingehaken auf einen
Schemel gelegt wurde. Zur menschlichen Figur stehen die Haken in Zusammenhang, da
auch diesen vor Jagd- und Kopfjagdziigen zur Sicherstellung des Erfolges der
Unternehmung Opfergaben dargebracht wurden. Dariiber hinaus sollen beide Objekttypen
sowie die Giebelmasken der Krankheitsabwehr dienen. Wie bereits dargestellt, ergeben sich
in Bezug auf die Kopfjagdvorbereitungen auch Beziehungen zwischen Aufhingehaken und
Kalkbehiltern. Eventuell besteht auch eine Beziehung zwischen den Aufhdngehaken und
den Figurenstithlen, indem die Haken =zur Sicherstellung des Erfolges einer
Kopfjagdunternehmung angerufen, vor den Figurenstiihlen die Schiddel nach einer
erfolgreichen Kopfjagd niedergelegt wurden. Wie die Aufhéngehaken verkdrpern auch die
Stiilpmasken, die Figurenstiihle und die Schlitztrommel wagan-Geister, wobei die Trommel
gleichermallen zur Vorbereitung einer Kopfjagd eingesetzt wurde. Authidngehaken und
Krokodile gehen mythologische Beziehungen miteinander ein. SchlieBlich bestehen
Verbindungen zwischen Aufhdngehaken und Topfen, indem beide der Autbewahrung von

Nahrungsmitteln dienen.

/Hocker | AUFHANGEHAKEN menschliche Figur

Topfe Giebelmasken Kalkbehiilter Figurenstiihle
Dachaufsitze Schadel
Schlitztrommel Krokodile
Stiilpmasken

7.1.15 Blashorner
(Inv. Nr. 13-18-36; 13-18-105)

Waihrend die Blashdrner primér als Signalinstrument dienten, wobei sie — wodurch zugleich
thre  Sekundérfunktionen  benannt werden — bei  Kopfjagdunternehmungen,
Mainnerhauseinweihungen und Initiationen zum Einsatz kamen, repridsentieren sie
hinsichtlich ihrer denotativen Bedeutungen zumeist Tierkdpfe, welche konnotativ als

Totemtiere, méglicherweise mit mythologischem Bezug, angesehen werden.

256




Blashorner

Primirfunktion Signalinstrument
Sekundiirfunktion Kopfjagd
Mainnerhauseinweihung
Initiation
Denotation Darstellung eines Tieres
Konnotation Totemtier
mythologischer Bezug?

So verkdrpern die Blashorner als Ikone zunéchst tiergestaltige Wesen, welche als
totemistische oder mythologische Wesen, welche klanspezifische Bedeutung besitzen,
Totemismus, Klanzugehdrigkeit und Mythologie indizieren. Uberdies verweisen sie
grundsétzlich auf den Bereich der Ménner, das Ménnerhaus und seine Einweihung, auf
naven- und Initiationszeremonien sowie den Bereich der Kopfjagd, welcher wiederum eng
mit der kollektiven Identitdt der Gruppe in Verbindung steht, so dass Gruppenidentitt

symbolisiert wird.

Blashorner
Ikon Schwein (Inv. Nr. 13-18-36)
Tier (Inv. Nr. 13-18-105)
Index Minnerhaus
Bereich der Ménner
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Totemismus
Kopfjagd
Initiation
naven
Minnerhauseinweihung
Symbol Gruppenidentitit

Verbindungen gehen die Blashorner folglich zu den Dachaufsitzen ein, zu deren Anbringung
an den Spitzen der Mannerhduser im Rahmen der Hauseinweihung sie zusammen mit den
Handtrommeln gespielt wurden, wobei moglicherweise auch die Giebelmasken von
Bedeutung waren. Zusétzlich sind Blashorner und Dachaufsidtze mit dem Bereich der
Kopfjagd verbunden, wobei auch dem Adler als Zeichen der Kopfjagd bei beiden
Ereignissen kulturinterne Bedeutung zukommt. Auch zu den Schideln und zur
Schlitztrommel ergeben sich kopfjagdbezogene Zusammenhdnge, indem die Anzahl der

erzeugten Blassignale auf die Menge der erbeuteten Kopfe hinwies und diese auf die

257




Schlitztrommeln gelegt wurden. Ferner wurden Blashérner und Schlitztrommel als
Signalinstrumente eingesetzt. Wahrend die Blashorner die erfolgreiche Riickkehr aller
Kopfjdger signalisierten, zeigen die Federn und Rotangringe an den Kalkbehdltern den
individuellen Erfolg eines Kopfjégers an. Bei der Initiation bestehen, wie bereits dargestellt,
Beziehungen zwischen Blashornern, Handtrommel, Nackenstiitze, Hocker und

Kalkbehiltern.

Nackenstiitze /Hocker
(Giebelmasken) Kalkbehiilter
Dachaufsiitze BLASHORNER Schidel
Handtrommel

Schlitztrommel

7.1.16 Kanusteven

(Inv. Nr. 12-16-51)

Die Primirfunktion des Kanustevens ist in seiner Rolle als tragendes Element der
Bootskonstruktion zu sehen. Dient der Steven durch seine Krokodilsdarstellung auf den
ersten Blick zur Verzierung der groBen Kopfjagdkanus, konnotiert dieser im kulturellen

Kontext das mythische Urzeitkrokodil.

Kanusteven
Priméirfunktion tragendes Element der Bootskonstruktion
Sekundirfunktion -
Denotation Verzierung des Kanus
Darstellung eines Krokodils
Konnotation Urzeitkrokodil
mythologischer Bezug

Der krokodilgestaltige Kanusteven verweist durch seine Verkorperung des Urzeitkrokodils
als Index auf den Bereich der Mythologie, wobei die Darstellung zugleich als Ikon fiir das
Krokodil allgemein gesehen werden kann. Dariiber hinaus wird auf die Kopfjagd, den
Bereich der Minner sowie die Initiation verwiesen, da, wie geschildert, eine Verbindung
angenommen wird zwischen dem Krokodil, welches flir Tod und Neugeburt der Initianden

verantwortlich ist, und dem krokodilgestaltigen Kopfjagdkanu, welches bei der rituellen

258




Wiederholung urzeitlichen Totens verwendet wurde. So dient der Steven auch als Symbol
der Gruppenidentitdt. Vermutlich war das Objekt Klanbesitz, was indiziert wird. Ferner ist
anzunehmen, dass der krokodilgestaltige Kanusteven auch bei der Einweihung neuer Kanus

von Bedeutung war und also auch dieses Ereignis anzeigt.

Kanusteven
Ikon Krokodil
Index Bereich der Méanner
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Kopfjagd
Initiation
Kanueinweihung
Symbol Gruppenidentitit

Syntaktische Beziehungen geht der Kanusteven zu den Kanuschildmasken ein, mit denen er
gewissermallen eine Einheit bildet. Bei der Einweihung von Kopfjagdkanus steht er dariiber
hinaus in Bezug zu Paddel, Hand- und Stampftrommel. Im Kontext der Kopfjagd ergeben
sich Verbindungen zum Paddel, zur Schlitztrommel, welche selbst als Kopfjagdkanu
aufgefasst werden kann, und zu den Schideln, die frither statt Kanuschildmasken verwendet
wurden. Auf mythologischer, kopfjagd- und initiationsbezogener Ebene bestehen
Beziehungen zwischen dem krokodilgestaltigen Kanusteven und den eigenstindigen
Krokodilfiguren, wenn beide als Verkorperungen des Urzeitkrokodils betrachtet werden,
welches — insbesondere in Bezug auf das Kopfjagdkanu, als dessen Verkorperung es
zusitzlich gilt — die Kopfjéger als initiierte Méanner und ,,Sohne des Krokodils* sicher in sich

trug und die Feinde totete.

Schiadel
Paddel Handtrommel KANUSTEVEN | Kanuschildmasken
Schlitztrommel Krokodile

Stampftrommel

259




7.1.17 Schlitztrommel
(Inv. Nr. 13-18-127)

Die Schlitztrommel wird primér als Schlag- und Rhythmusinstrument gebraucht, wobei sie
speziell bei Nachrichteniibermittlung, Initiation, Kopfjagd und wagan-Zeremonie eingesetzt
wurde. Auf denotativer Ebene zeigen die auf ihr angebrachten, tiergestaltigen Darstellungen
dsthetische Verzierungen, welche in konnotativer Hinsicht Totemtiere verkdrpern; die
Schlagfolge, bei welcher es sich denotativ um einen nicht ndher bestimmbaren Rhythmus
handelt, wird konnotativ zur Stimme des Krokodils oder wagan bzw. zum

,,Krokodilsrhythmus*.

Schlitztrommel
Priméirfunktion Schlag- und Rhythmusinstrument
Sekundirfunktion Nachrichteniibermittlung
Initiation
Kopfjagd
wagan-Zeremonie
Denotation Verzierung
Darstellung eines Vogels bzw. eines
Krokodils
Trommelrhythmus
Konnotation Totemtiere
Stimme des Krokodils/wagan
Krokodilsrhythmus

Durch ihren unterschiedlichen Einsatz und ihre polysemen Beziige verweist die
Schlitztrommel sowohl auf Alltag als auch auf Ritual. So fungiert sie bei der
Nachrichteniibermittlung als  Signalinstrument, dariiber hinaus verweist sie als
indexikalisches Zeichen auf das Minnerhaus und den mit dem Schlagen der Trommel
verbundenen aktiven Tétigkeitsbereich der Maénner. Sie indiziert durch ihre
Besitzverhéltnisse  Klanzugehorigkeit, Mythologie und Totemismus, indem jede
Schlitztrommel nicht nur einen eigenen Namen trdgt, sondern mit einem eigenen,
klanspezifischen Rhythmus verbunden ist, wobei nur der jeweilige Klan dazu berechtigt ist,
die Totems und die auch damit zusammenhdngenden Trommelrhythmen zu benutzen und
akustisch zu vergegenwirtigen. So wird das mythologisch und totemistisch begriindete
Darstellungsrecht gleichermaflen an den Schnitzereien und Rhythmen der Schlitztrommel

erkennbar, wobei die auf dem Objekt angebrachten, tiergestaltigen Wesen zunéchst als Ikone

260




aufzufassen sind, welche als Verkorperung von Geistwesen (wagan), Ahnen oder auch
Tieren, und die Trommelrhythmen als deren Stimmen oder AuBerungen gesehen werden
konnen und somit zu Indizes fiir Geistwesen, Ahnenverehrung, Mythologie, Totemismus
und Klanzugehdrigkeit werden. Durch ihre kultische Verwendung indiziert sie aulerdem die
wagan- und naven-Zeremonien, Initiation, Kopfjagd und das damit verbundene Ritual. Wie
die wagan genannte Schlitztrommel mit dem Urzeitkrokodil in Zusammenhang steht,
symbolisiert sie einerseits nach erfolgreicher Kopfjagd auch die Verbindung zwischen
Trommel und Kraftiibertragung sowie andererseits allgemein die Solidaritdt und Identitét der

Gruppe.

Schlitztrommel
Ikon Vogelkopf
Krokodilkopf
Index Mainnerhaus
Bereich der Ménner
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Totemismus
Ahnenverehrung
Geistwesen (wagan)
Kopfjagd
Initiation
wagan-Zeremonie
naven
Symbol Kraftiibertragung
Gruppenidentitét

Syntaktische Beziehungen geht die Schlitztrommel zu vielen anderen der vorliegenden
Sammlungsobjekte ein, so zu den Dachaufsitzen, den Blashdrnern und den Schédeln, zu
denen zahlreiche Verbindungen im Bereich der Kopfjagd ausfindig zu machen sind. Beziige
lassen sich auch zum Kanusteven und zu den Kanuschildmasken feststellen, indem
Schlitztrommel und (Kopfjagd-) Kanu gleichgesetzt werden. Uberdies bestehen zwischen
Schlitztrommel und Dachaufsidtzen mythologische Parallelen. Gemeinsam mit der Hand- und
Stampftrommel sowie den Stiilpmasken spielte die Schlitztrommel wihrend der Initiation
eine Rolle, wobei moglicherweise auch die aus Holz geschnitzten Krokodile von Bedeutung
waren. Schlielich repriasentieren Schlitztrommel, Aufhingehaken, Stiilpmasken und

Figurenstiihle wagan-Geister.

261




Aufhingehaken

Figurenstiihle
Dachaufséitze Blashorner Schidel
Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken
SCHLITZTROMMEL (Krokodile)
Stampftrommel Stiilpmasken

7.1.18 Stampftrommel
(Inv. Nr. 13-18-131)

Die Primirfunktion der Stampftrommel lag in ihrer Verwendung als Rhythmusinstrument,
wobei sie nach den in der Literatur zu findenden Hinweisen nur bei der Einweihung von
Kopfjagdkanus sowie bei der Initiation eingesetzt wurde. Wéhrend es sich bei den durch das
StoBen der Trommel in Wasser entstehenden, glucksenden Gerduschen denotativ lediglich
um Trommellaute handelt, verkorpern diese auf konnotativer Ebene die Stimmen mythischer

Fische bzw. des Urzeitkrokodils.

Stampftrommel
Primirfunktion Rhythmusinstrument
Sekundirfunktion Einweihung von Kopfjagdkanus
Initiation
Denotation Darstellung eines menschlichen Wesens
Trommelrhythmus
Konnotation Stimme mythischer Fische bzw. des
Urzeitkrokodils

Aufgrund ihrer Darstellung eines menschlichen Wesens wird die Stampftrommel zum Ikon.
Werden die Trommellaute als Stimme mythischer Fische oder des Urzeitkrokodils
angesehen, so verweist der Trommelrhythmus in diesem Kontext als Index auf die
Mythologie. Weiterhin indiziert das Instrument den Bereich der Ménner und das
Mainnerhaus, die Kanueinweihung, die Kopfjagd sowie die Initiation. Dariiber hinaus zeigt
die Trommel vermutlich Klanzugehdrigkeit und Totemismus an. Durch ihre Bedeutung in

Bezug auf Mythologie und Initiation symbolisiert sie weiterhin Gruppenidentitét.

262




Stampftrommel
Ikon menschliches Wesen
Index Maénnerhaus
Bereich der Ménner
Mythologie
Klanzugehorigkeit?
Totemismus?
Kopfjagd
Initiation
Kanueinweihung
Symbol Gruppenidentitit

Beziehungen der Stampftrommel ergeben sich aufgrund ihres Verwendungszwecks zu Hand-
und Schlitztrommel der Sammlung, wobei wéhrend der Initiation auch die Stiilpmasken
sowie moglicherweise die aus Holz geschnitzten Krokodile von Bedeutung waren.
Hinsichtlich der Einweihung von Kopfjagdkanus bestehen Beziehungen der Trommel zu

Handtrommel, Paddel, Kanusteven sowie zu den Kanuschildmasken.

Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken
Schlitztrommel (Krokodile)
STAMPFTROMMEL Stiilpmasken

7.1.19 Menschliche Figur
(Inv. Nr. 13-18-129)

Die Primérfunktion der in der Sammlung vorhandenen menschlichen Figur wurde bestimmt
durch den Einsatz des Objekts bei Befragungen. Stellt jene Figur in denotativer Hinsicht ein
Wesen menschlicher Natur dar, so verkorpert dieses konnotativ einen Klanvorfahren oder
Ahn, welcher Lebenskraft sowie die Macht besitzt, Kopfjagdunternehmungen und Jagdziige

positiv zu beeinflussen und Krankheiten abzuwehren

263




menschliche Figur

Primirfunktion Befragungen
Sekundirfunktion -
Denotation Darstellung eines menschlichen Wesens
Konnotation Ahn
Lebenskraft

Macht, Kopfjagdunternehmungen und
Jagdziige positiv zu beeinflussen
Krankheitsabwehr

Handelt es sich bei der menschlichen Figur, welche zundchst als Ikon angesehen werden
kann, um die Verkdrperung eines mythischen Wesens, Klanvorfahren oder verstorbenen
Verwandten, so symbolisiert sie dessen Lebenskraft, die gesichert werden sollte, und dient
als Index fiir die allgemeine und stets prasente Erinnerung an die Vorfahren. Steht der
dargestellte Ahn oder das Geistwesen mit spezifischen Mythen in Beziehung, indiziert die
Figur diese ebenso. Des weiteren verweist sie als Index aufgrund ihrer Aufbewahrung auf
die Bereiche Wohn- und Minnerhaus, aufgrund der Besitz- und Namensverhéltnisse auf
Klanzugehorigkeit und sozialen Status und indiziert Nahrungsbeschaffung, Jagd- und
Kriegsunternehmungen, Befragungen sowie abermals die Geistwesen, deren Rache man
beim Unterlassen der Darbringung von Opfergaben an die Figur flirchten musste. Ferner
fungiert sie als Machtsymbol, einen Jagdzug positiv zu beeinflussen sowie als Symbol der
Krankheitsabwehr und aufgrund ihrer kulturinternen Geltung als Symbol der
Gruppenidentitét.

menschliche Figur
Ikon menschliches Wesen
Index Wohnhaus
Mainnerhaus
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Ahnenverehrung
Geistwesen
Kopfjagd
Befragungen
sozialer Status
Nahrungsbeschaffung/Jagd
Symbol Lebenskraft
Gruppenidentitét
Macht, Jagdzug positiv zu beeinflussen
Krankheitsabwehr

264




Syntaktische Beziehungen geht die menschliche Figur der Sammlung durch ihre
Verwendung bei Befragungen vor Kopfjagd- und Jagdziigen zu den Authingehaken und den
Kalkbehiltern, zur Krankheitsabwehr zu den Authingehaken und den Giebelmasken ein.
Uberdies steht die menschliche Figur mit den Schiideln in Zusammenhang, da beide mit der

Speicherung von Lebenskraft in Verbindung gebracht werden.

v MENSCHLICHE
Aufhingehaken FIGUR
Giebelmasken Kalkbehilter
Schidel

7.1.20 Figurenstiihle
(Inv. Nr. 13-18-2; 13-18-4; 13-18-5)

Die Funktion wird hier festgelegt, indem es sich bei den sogenannten Figuren*stiihlen nicht
um Sitzmobel, sondern um Rednerpulte handelt, die nur bei den rituellen Streitgesprachen
und moglicherweise bei der Initiation Verwendung finden, wodurch ihre Sekundirfunktion
bestimmt wird. Die in denotativer Hinsicht als Verzierung aufzufassende Gestaltung der

Objekte bedeutet konnotativ einen Klanvorfahren bzw. Ahn oder wagan.

Figurenstiihle
Primirfunktion Rednerpult
Sekundiirfunktion nur bei den rituellen Streitgesprachen
Initiation?
Denotation Darstellung eines menschlichen Wesens
Konnotation Ahn
wagan

Die Figurenstiihle bilden zwar das hauptsdchliche Objekt bei der Abhaltung der rituellen
Streitgesprache im Maénnerhaus, doch stehen sie infolgedessen mit weiteren kulturellen
Aspekten in Zusammenhang: Wihrend das im Zeremonialstuhl dargestellte menschliche
(médnnliche) Wesen als Ikon fungiert, verweist der darin vergegenwértigte Ahn,
Klanvorfahre oder wagan auf die Verehrung und Einbeziehung dieser als Bekréftigung und

Unterstiitzung im gegenwartigen Leben. Dariiber hinaus indizieren die Figurenstiihle das

265



Mainnerhaus als Ort ihrer Aufbewahrung und ihres Einsatzes, verweisen auf die
mythologischen, mit dem totemistischen System in Verbindung stehenden Streitgespréiche
und folglich auf den Bereich der Ménner. Des weiteren zeigen sie als Indizes den
mythologischen Komplex sowie Befragungen an. Als zur Dorfgemeinschaft gehdrend und
einen bestimmten Klan auf besondere Weise reprisentierend indizieren sie
Klanzugehorigkeit sowie den sozialen Status jedes initiierten Mannes und symbolisieren
aufgrund ihrer komplexen Bedeutung wihrend der Streitgespriache Gruppenidentitit.

Moglicherweise indizieren die Zeremonialstiihle schlieBlich Kopfjagd und Initiation.

Figurenstiihle
Ikon menschliches Wesen
Index Mainnerhaus
Bereich der Ménner
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Totemismus
Ahnenverehrung
Geistwesen (wagan)
Kopfjagd?
Initiation?
Streitgespriache
Befragungen
sozialer Status
Symbol Gruppenidentitit

Kulturinterne Verbindungen gehen die Figurenstiihle zu etlichen anderen Objekten der
vorliegenden Sammlung ein: So ist anzunehmen, dass sich die bei den Streitgespridchen im
Minnerhaus Anwesenden auf Sitzbianken, Hockern und Nackenstiitzen niederlassen. Die
Kalkbehilter konnen als gerduscherzeugende Artefakte zur Bekréftigung eines Redebeitrags
eingesetzt, und vor Befragungen konnte Betel auf den Figurenstuhl gelegt werden. Unter
Umstinden wurde der auf der Kopfjagd eroberte Schiddel vor den Figurenstuhl im
Mainnerhaus gelegt und dessen Figur bei den Streitgesprichen mit einem modellierten
Schidel verziert. SchlieBlich verkdrpern Figurenstiihle, Aufhdngehaken, Stiilpmasken und

Schlitztrommel wagan-Geister.

266




Nackenstiitze | Sitzbank/Hocker | Aufhingehaken
Kalkbehillter  FIGURENSTUHLE
(Schédel)

Schlitztrommel
Stiilpmasken

7.1.21 Schédel
(Inv. Nr. 13-18-28; 13-18-30; 13-18-33; 13-18-34; 13-18-122; 13-18-128)

Als Primédrfunktion der Schidel 148t sich die Représentation eines Toten benennen, ohne
dass zusitzliche Sekundérfunktionen eine Rolle spielen. Auch bei den Schideln sind die
vorhandenen Verzierungen auf denotativer Ebene als Dekoration zu sehen, welche
konnotativ zum einen als individuelle Muster der Kiinstler, zum anderen auch zur Sicherung

der Lebenskraft betrachtet werden.'?”

Schiidel
Primirfunktion Représentation eines Toten
Sekundirfunktion -
Denotation Verzierungen
Konnotation individuelle Muster

Sicherung der Lebenskraft

Sowohl Ahnen- als auch Kopfjagdschidel, die als Ikone einen Verstorbenen abbilden,
wurden als mit der iibernatiirlichen Lebenskraft ausgestattet vorgestellt und symbolisieren
diese folglich. Wiahrend die Ahnenschiddel durch ihre Aufbewahrung auf den Bereich des
Wohnhauses verweisen, indizieren die Kopfjagdschidel den Bereich des Médnnerhauses und
der Kopfjagd, wodurch sie generell mit dem vornehmlich ménnlichen Bereich verbunden
sind (auch wenn das Reinigen der erbeuteten Kopfe frither zur Aufgabe der Frauen gehdrte).
Dariiber hinaus verweisen die Schiddel von Kopfjagdopfern durch ihren Einsatz auf das
Kopfjagdritual sowie moglicherweise auf Befragungen. Die Ahnenschidel indizieren ferner
Totenrituale wie auch die Mitgliedschaft zu ihrem Klan, welche iiber den Tod hinaus
fortbesteht. Durch die Zugehorigkeit auch der Verstorbenen zu ihrem Klan und das daraus

resultierende Gefiihl der Zusammengehdrigkeit von Lebenden und Toten wird iiberdies

23 Da ungeklirt bleibt, ob alle in der Miinchner Hartl-Sammlung vorhandenen Schidel von verstorbenen
Angehorigen oder vielleicht zum Teil auch von Kopfjagdopfern stammen, werden die Objekte hier fiir beide
moglichen Bereiche ausgewertet.

267




Gruppenidentitdt symbolisiert. Aufgrund der kontinuierlichen Einbindung der Ahnen in das
gegenwirtige Leben und die moglichst genaue Wiedergabe des Verstorbenen fungieren die
Ahnenschidel als Indizes fiir die Entstehungsgeschichte eines Klans und seiner mythischen
Klangriinder. Durch die Aufbewahrung der Schédel verstorbener Angehoriger, denen alles
zu verdanken ist und die den Fortbestand der Gemeinschaft sichern, wird die besondere
Verpflichtung und Verantwortung gegeniiber diesen und deren Verehrung indiziert. Wurden
Ahnenschidel am Bug eines Kopfjagdkanus angebracht, symbolisieren sie Macht und Stérke
der Angreifer und indizieren auch als Ahnenschddel den Bereich der Kopfjagd.
Kopfjagdschidel sind ferner als Zeichen der Stérke und des Prestiges der erbeuteten Gruppe
anzusehen und fungieren deshalb auch als Indizes fiir den sozialen Status des Kopfjégers,

wobei sie zugleich als ikonische Zeichen fiir die Feinde anzusehen sind.

Schidel
Ikon Verstorbener
Index Wohnhaus
Minnerhaus
Bereich der Ménner
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Ahnenverehrung
Kopfjagd
Totenrituale
Befragungen
sozialer Status
Symbol Lebenskraft
Macht und Stérke
Gruppenidentitét

So bestehen syntaktische Beziehungen der Schidel in Bezug auf die Kopfjagd zu den
Schilden sowie vermutlich zur Hakenkeule, des weiteren zum Kanusteven und zu den
Kanuschildmasken, welche gewissermallen als Einheit zu betrachten sind, wobei die
Kanuschildmasken als Ersatz fiir die vormals verwendeten Schidel gelten; zu den
Blashornern, welche die Anzahl der erbeuteten Kopfe verkiindeten, zur Schlitztrommel, auf
welche die Trophden zur Kraftiibertragung gelegt wurden, sowie aufgrund der vor einer
Kopfjagd abgehaltenen Befragungen zu den Aufhdngehaken, den Kalkbehdltern, dem
Hocker sowie zur menschlichen Figur, welche dariiber hinaus gleichermaflen als mit
Lebenskraft ausgestattet vorgestellt wird. Moglicherweise wurden die Kopfjagdschéddel auch
an das Zierbrett gehingt oder vor einen Figurenstuhl gelegt. Wihrend der Streitgespréache

268




wurde die im Zeremonialstuhl dargestellte Figur moglicherweise mit einem modellierten
Schidel versehen. In Aibom wurde ein die Topfergottheit Yuman Wusmangge darstellendes
Maskenkleid mit einem Schéddel und einer Frauenhaube verziert. Bei den Totenritualen
konnen Beziehungen zwischen Schadeln, Handtrommel, Paddel sowie moglicherweise den

Krokodilen bestehen.

/Hocker Aufhingehaken | menschliche Figur

Topfe Kalkbehiilter (Figurenstiihle) (Zierbrett)
Frauenhauben Blashorner SCHADEL Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken | (Hakenkeule)
Schlitztrommel (Krokodile)

7.1.22 Kanuschildmasken
(Inv. Nr. 13-18-24; 13-18-112; 13-18-113)

Fir die Kanuschildmasken, die sich am Bug der Kopfjagdkanus befanden, sind keine
Funktionen auszumachen. Vielmehr dienen sie durch ihre Darstellung eines menschlichen
Gesichts denotativ der Dekoration eines Bootes, wobei jene Verzierung auf konnotativer

Ebene den Schutz des Kopfjagers bedeutet.

Kanuschildmasken
Priméirfunktion -
Sekundirfunktion -
Denotation Darstellung eines menschlichen Gesichts
Konnotation Schutz fiir den Kopfjager

So werden die Kanuschildmasken durch ihre Darstellung eines menschlichen Gesichts zum
Ikon, durch ihre anzunehmende Verkorperung eines Geistwesens oder Ahnen schlielich
zum Index fiir diese. Da sie am Bug eines zur Kopfjagd eingesetzten Kanus angebracht
waren, verweisen sie auf den Bereich der Ménner sowie auf die Kopfjagd, wodurch sie
ferner Gruppenidentitit symbolisieren. Dariiber hinaus bleibt zu vermuten, dass sie ebenso
bei der Kanueinweihung eine Rolle spielten und zum Besitz eines Klans gehdrten. Wenn sie
aufgrund des durch sie reprédsentierten Geistwesens oder Ahnen den Kopfjiger bei seinem

Unternehmen schiitzen sollten, werden sie zum Symbol.

269




Kanuschildmasken
Ikon menschliches Gesicht
Index Bereich der Manner
Klanzugehorigkeit?
Ahnenverehrung?
Geistwesen?
Kopfjagd
Kanueinweihung?
Symbol Gruppenidentitit
Schutz fiir den Kopfjager

So ergeben sich syntaktische Beziehungen der Kanuschildmasken zu den ebenfalls bei der
Kopfjagd im selben Zusammenhang bedeutenden Kanusteven, den Schddeln, der
Schlitztrommel sowie moglicherweise dem Paddel, dariiber hinaus wihrend der

Kanueinweihung zu Paddel, Kanusteven, Stampf- und Handtrommel.

Schiadel
Paddel Handtrommel Kanusteven |[KANUSCHILDMASKEN
Schlitztrommel
Stampftrommel

7.1.23 Krokodile
(Inv. Nr. 13-18-108; 13-18-116)

Die aus Holz geschnitzten Krokodile erfiillen vor allem Bedeutungen; so reprisentieren sie

das Schopfungs- und Urzeitkrokodil der Mittelsepik-Kultur.

Krokodile
Priméarfunktion -
Sekundirfunktion -
Denotation Darstellung eines Krokodils
Konnotation Urzeitkrokodil
mythologischer Bezug
Ahn

Wenn auch die genaue Bedeutung der in der Miinchner Sammlung vertretenen

Holzkrokodile ungekldrt bleibt, so ist doch deren Beziehung =zu vielfiltigen

270



kulturspezifischen Themen des Sepik-Gebietes anzunehmen, etwa die Verbindung zu
Toten-, Kopfjagd- und Initiationsritualen, zu Mythologie, Totemismus und
Klanzugehorigkeit.

Zunichst kann das Objekt ,,Krokodil* als Tkon betrachtet werden; zusétzlich fungiert es
als Index, indem es das erste Krokodil, also das mythische Schopferwesen und den ersten
Vorfahren sowie die Urzeit, reprisentiert. Wie das Krokodil als erster Ahn aufgefasst wird,
und die Griindung der einzelnen Klane auf seinen Einfluss zuriickgeht, fithren die Klane ihre
Abstammung und die damit zusammenhéngenden Besitzverhéltnisse auf die urzeitlichen
Ereignisse zuriick, aus denen sich auch Sinn und Bedeutung der Rituale herleiten. So wird
nachvollziehbar, dass jeder Klan ein eigenes, spezielles Krokodilmodell besitzt, welches
Klanzugehorigkeit indiziert und Gruppenidentitdt symbolisiert. Des weiteren symbolisiert
das Krokodil die Verbindung zwischen Urzeit und Méannerhaus, zum einen, da die ersten
Menschen, die nach der Spaltung des Urzeitkrokodils in Himmel und Erde entstanden, das
erste Miannerhaus bauten, zum anderen, da das Minnerhaus wahrend der Initiation als
urzeitlicher Ort aufgefasst wird. Zudem wird das Holzkrokodil im Ménnerhaus aufbewahrt
und zeigt dieses an. Wenn Krokodilsnachbildungen wihrend der Initiation als Wiederholung
der Urzeit eine Rolle gespielt haben sollten, so wird auch diese Zeremonie indiziert, wobei
die Figuren auch den sozialen Status eines Mannes anzeigen: Erst die Initiierten, die ,,S6hne
des Krokodils®“, die in die mythologischen und sozialen Grundlagen und Geheimnisse der
Gesellschaft eingeweiht sind, gelten als vollstandige Mitglieder der Gemeinschaft. Dariiber
hinaus werden die dltesten Ménner der Gruppe als ,,Krokodile* bezeichnet, so dass das
Objekt vor allem mit dem ménnlichen Bereich verbunden ist. Ferner wird die Kopfjagd
angezeigt, indem eine Beziehung zwischen dem fiir Tod und Neugeburt der Initianden
verantwortlichen Krokodil und dem zur rituellen Wiederholung urzeitlichen To6tens
gebrauchten krokodilgestaltigen Kopfjagdkanu angenommen wird. Fungiert das Krokodil als
Klantotemtier, so wird es auch in diesem Zusammenhang zum Index. Werden die Krokodile

wihrend der Totenzeremonie minsthanggu verwendet, so wird auch diese indiziert.

271



Krokodile
Ikon Krokodil
Index Minnerhaus
Bereich der Méanner
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Totemismus
Ahnenverehrung
Kopfjagd
Initiation?
Totenrituale?
sozialer Status
Symbol Gruppenidentitit
Verbindung zwischen Urzeit u. Méannerhaus

Sollten die Krokodile wihrend der Totenrituale verwendet werden, wiirden sich
Beziehungen zu den Schideln sowie zu Handtrommel und Paddel ergeben. Wird im
krokodilgestaltigen, médnnlichen Urzeitwesen ein Gegensatz zur weiblichen, in den
Giebelmasken dargestellten Urzeitfrau gesehen, stehen Giebelmasken und Krokodile in
Bezug zueinander. Ebenso bestehen mythologische Beziehungen zwischen den Krokodilen
und den Aufhéngehaken. Spielten die Krokodile bei der Initiation eine Rolle, so wiirden sie
dort vermutlich Verbindungen zu Schlitz-, Stampf- und Handtrommel sowie zu den
Stiilpmasken eingehen. Im Bereich der Kopfjagd sind Beziehungen zum ebenfalls

krokodilgestaltigen Kanusteven sowie zu Schlitztrommel und Schideln anzunehmen.

Aufhingehaken
Giebelmasken
(Schédel)
(Paddel) (Handtrommel) Kanusteven
(Schlitztrommel) KROKODILE
(Stampftrommel) (Stiilpmasken)

7.1.24 Stiilpmasken
(Inv. Nr. 13-18-26; 13-18-114; 13-18-115)

Die Stiilpmasken, die iiber den Kopf ihres Trigers gestiilpt wurden, dienten in erster Linie
der Verhiillung des Maskentriagers. Getragen wurden sie am Mittleren Sepik wohl wéhrend

der Initiation, woraus sich ihre Sekundirfunktion ergibt. Die durch die Masken zur

272




Darstellung kommenden Wesen verkorpern auf konnotativer Ebene vermutlich wagan-

Geister.

Stiilpmasken
Primérfunktion Verhiillung des Trégers
Sekundiirfunktion bei der Initiation
Denotation Darstellung eines Wesens
Konnotation Geistwesen (wagan)

Wie die Masken als Ikone fungieren, indem sie Wesen abbilden, reprdsentieren sie als
Indizes Geistwesen. Da sie im Miannerhaus aufbewahrt und von den Ménnern wihrend der
Initiation getragen wurden, zeigen sie als Indizes jene Aspekte an. Weiterhin ist zu
vermuten, dass sie zum Besitz eines Klans gehorten und also auch in diesem Zusammenhang
als Indizes gelten. Ferner verweisen auch sie auf die naven-Rituale, die wohl fiir einen
jungen Mann beim erstmaligen Tragen jener Maske veranstaltet wurden. Durch ihre

Bedeutung wihrend der Initiation symbolisieren sie weiterhin Gruppenidentitét.

Stiilpmasken
Ikon Wesen
Index Minnerhaus
Bereich der Manner
Klanzugehorigkeit?
Geistwesen (wagan)
Initiation
naven
Symbol Gruppenidentitit

Wihrend der Initiation bestehen syntaktische Beziehungen der Stiilpmasken zu Schlitz-,
Hand- und Stampftrommel sowie vermutlich auch zu den Krokodilen. Dariiber hinaus
verkorpern sowohl Stiilpmasken als auch Aufhéngehaken, Figurenstiihle und Schlitztrommel

wagan-Geister.

Aufhingehaken
Figurenstiihle

Handtrommel
Schlitztrommel (Krokodile)
Stampftrommel | STULPMASKEN

273




7.1.25 Zeremonialbrett
(Inv. Nr. 13-18-130)

Moglicherweise wurde das vorliegende Zeremonialbrett als Tanzbrett verwendet. Wéhrend
das Objekt auf denotativer Ebene einen menschlichen Kopf darstellt, konnte es sich dabei in

konnotativer Hinsicht um die Reprisentation eines Ahnen handeln.

Zeremonialbrett
Priméarfunktion Tanzbrett?
Sekundirfunktion -
Denotation Darstellung eines menschlichen Kopfes
Konnotation Ahn?

Das Zeremonialbrett wird durch seine Abbildung eines menschlichen Kopfes zum Ikon; wird
durch die Darstellung ein Ahn wiedergegeben, fungiert das Objekt als Index fiir die
Ahnenverehrung. Des weiteren ist anzunehmen, dass es durch seine Aufbewahrung das
Mainnerhaus und den Bereich der Ménner indiziert sowie ferner auf Klanzugehorigkeit und
Mythologie verweist. Sollte es bei Tdnzen und Zeremonien verwendet worden sein, so

werden auch diese angezeigt.

Zeremonialbrett
Ikon menschlicher Kopf
Index Maénnerhaus
Bereich der Ménner
Mythologie?
Klanzugehorigkeit?
Ahnenverehrung?
rituelle Tanze?

Symbol

Fiir den Fall, dass das Brett bei rituellen Tdnzen eingesetzt wurde, wiirden sich Beziehungen
zu den moglicherweise im selben Kontext verwendeten Sammlungsobjekten ergeben, wie zu
Handtrommel, Halsschmuck, Gesichts-, Obergesichts- und Haarschmuckmaske,

Kalkbehiltern, Paddel sowie Hakenkeule.

274




ZEREMONIALBRETT
(Kalkbehélter)

(Paddel) (Handtrommel) (Hakenkeule)
(Gesichtsmaske)|(Haarschmuckmaske)
(Halsschmuck) | (Obergesichtsmaske)

7.1.26 Zierbrett
(Inv. Nr. 13-18-136)

Sowohl iiber die Funktion als auch tiber die Bedeutung des Zierbrettes der Sammlung gibt es
keine gesicherten Angaben. Mdglicherweise wurde es in einem Totenritual fiir die wéhrend
der Initiation verstorbenen Mianner oder zum Aufhingen von Kopfjagdschideln verwendet.
Die Schnitzereien, welche Menschen-, Tier- und Pflanzengestalten denotieren, bedeuten in
konnotativer Hinsicht vermutlich Darstellungen von Ahnen, mythologischen, totemistischen

sowie kannibalistischen Wesen.

Zierbrett
Primérfunktion bei einem Totenritual?
zum Authingen von Kopfjagdschadeln?
Sekundirfunktion -
Denotation Darstellung eines stilisierten menschlichen
Gesichts/tiergestaltiger Wesen/
Pflanzenmotive
Konnotation Ahnen

mythologische, totemistische,
kannibalistische Wesen

Wie das Zierbrett Menschen-, Tier- und Pflanzengestalten abbildet, fungiert es als Ikon.
Handelt es sich bei den Darstellungen um Reprdsentationen von Ahnen, Totemtieren,
mythologischen oder kannibalistischen Wesen, so werden die Bereiche Ahnenverehrung,
Mythologie und Totemismus ebenso indiziert wie das Mainnerhaus durch seine
Aufbewahrung. Wurde das Objekt anldsslich einer Totenzeremonie, welche fiir die bei der
Initiation verstorbenen Teilnehmer abgehalten wurde, oder zum Aufhingen von
Kopfjagdschideln verwendet, verweist das Zierbrett als Index auf die Komplexe Initiation,
Totenrituale, Kopfjagd sowie den Bereich der Ménner. Sollten Bretter dieser Art dariiber

hinaus zum Besitz eines Klans gehdrt haben, wird zusétzlich Klanzugehorigkeit angezeigt.

275



Zierbrett
Ikon menschliches Gesicht/ tiergestaltige Wesen/
Pflanzenmotive
Index Mainnerhaus
Bereich der Ménner
Mythologie
Klanzugehorigkeit?
Totemismus
Ahnenverehrung
Kopfjagd?
Initiation?
Totenrituale?
Symbol -

Syntaktische Beziehungen zu den {ibrigen Sammlungsobjekten sind aufgrund der spérlichen
Kenntnisse beziiglich des Brettes nur wenige auszumachen. Sollte das Brett zur
Aufbewahrung von Kopfjagdschideln gedient haben, ergeben sich Verbindungen zu den

modellierten Schideln sowie zur Hakenkeule.

ZIERBRETT
(Schéadel)
(Hakenkeule)

7.1.27 Schilde
(Inv. Nr. 13-18-135; 13-18-137; 13-18-138)

Die groflen Schilde dienten primdr zum Schutz des eigenen Korpers, wobei diese Funktion
auf sekunddre Weise eingeschrdankt wurde auf Kopfjagd- und Kriegsunternehmungen.
Wihrend in den gesichtsgestaltigen Verzierungen der Schilde Geistwesen und Ahnen zu

sehen ist, stehen die Ornamente in klanspezifischem und totemistischem Zusammenhang.

276




Schilde

Primérfunktion Schutz des eigenen Korpers
Sekundiirfunktion Kopfjagd und Krieg
Denotation Darstellung eines menschlichen Gesichts
Ornamente
Konnotation Ahn
Geistwesen

klanspezifischer und totemistischer Bezug

Wie auf den Schilden menschliche Gesichter abgebildet werden, fungieren die Objekte als
Ikone. Zeigen die Darstellungen Geistwesen und Ahnen, so sind diese als Indizes anzusehen.
Des weiteren werden der Bereich der Ménner, das Minner- sowie moglicherweise das

Wohnhaus, Kopfjagd, Totemismus, Mythologie und Klanzugehorigkeit indiziert.

Schilde
Ikon menschliches Gesicht
Index Wohnhaus?
Maénnerhaus
Bereich der Ménner
Mythologie
Klanzugehorigkeit
Totemismus
Ahnenverehrung
Geistwesen
Kopfjagd
Symbol -

In Bezug auf die Kopfjagd stehen die Schilde mit den Schideln in Zusammenhang, wobei

moglicherweise auch Beziehungen zur Hakenkeule bestehen.

Schéidel SCHILDE
(Hakenkeule)

277




7.1.28 Hakenkeule
(Inv. Nr. 13-18-102)

Die Hakenkeule konnte, dhnlich wie das Paddel, zwei verschiedene Primarfunktionen
erflillen, indem sie sowohl als Waffe als auch als Tanzgerit verwendet wurde. Da eine
Keule, wie anzunehmen ist, entweder dem einen oder dem anderen Zweck diente, handelt es
sich bei beiden Aspekten um Primérfunktionen. Sekundérfunktionen hingegen sind nicht
bekannt. Die konnotative Bedeutung der tierkopfigen Darstellung bleibt unklar;

moglicherweise wird hierbei ein Totemtier wiedergegeben.

Hakenkeule
Priméarfunktion Waffe
Sekundirfunktion -
Denotation Darstellung eines Tierkopfes
Konnotation Totemtier?

Wihrend die Hakenkeule ein Tier abbildet und dabei als Ikon dient, wird sie zum Index,
wenn es sich um die Reprédsentation eines Totemtieres handelt. Durch ihre Aufbewahrung
und Verwendung als Waffe werden das Médnnerhaus sowie der Bereich der Ménner indiziert.

Ferner konnen auch Totemismus sowie (klanspezifische?) rituelle Tanze angezeigt werden.

Hakenkeule
Ikon Tier
Index Maénnerhaus
Bereich der Ménner
Klanzugehorigkeit?
Totemismus?
Kopfjagd?
rituelle Tanze?
Symbol -

Wurde die Keule als Waffe bei der Kopfjagd benutzt, ergeben sich vermutlich Beziehungen
zu den Schilden, den Schéddeln und dem Zierbrett. Sollte das Objekt hingegen als Tanzgerat
verwendet worden sein, wiirden sich Beziehungen zu den vermutlich anderen Tanzobjekten
der Sammlung ergeben, so zum Paddel, dem Halsschmuck, der Gesichts-, Obergesichts- und

Haarschmuckmaske, der Handtrommel, den Kalkbehaltern und dem Zeremonialbrett.

278




(Paddel) (Handtrommel)

(Halsschmuck)

(Gesichtsmaske) | (Haarschmuckmaske)
(Obergesichtsmaske)

(Kalkbehélter)

(Zeremonialbrett)
(Zierbrett)
(Schilde)

HAKENKEULE

(Schadel)

7.2 Interpretation ausgehend von den Weltbildaspekten

Im Folgenden werden ausgewdhlte kulturelle Aspekte angefiihrt, an denen sich zentrale

Weltbildkomponenten der Sepik-Gesellschaften ablesen lassen und welche fiir die

vorliegenden Sammlungsobjekte von grundlegender Bedeutung sind.

7.2.1 Wohnhaus

Nackenstiitze Sitzbank/Hocker Aufhingehaken | menschliche Figur
Topfe Giebelmasken
Schadel (Schilde)
Paddel
7.2.2 Méannerhaus
(Nackenstiitze) | Sitzbank/Hocker Aufhingehaken | menschliche Figur | Zeremonialbrett
Topfe Giebelmasken Kalkbehiilter Figurenstiihle Zierbrett
Dachaufsitze Blashorner Schiadel Schilde
Paddel Handtrommel Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske | Schlitztrommel Krokodile
(Halsschmuck) | Obergesichtsmaske | Stampftrommel Stiillpmasken
7.2.3 Bereich der Manner
(Nackenstiitze) | Sitzbank/Hocker Zeremonialbrett
Topfe Kalkbehiilter Figurenstiihle Zierbrett
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schadel Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske | Schlitztrommel Krokodile
(Halsschmuck) | Obergesichtsmaske | Stampftrommel Stiillpmasken

279




7.2.4 Bereich der Frauen

Topfe Kalkbehilter
Frauenhauben
Paddel

7.2.5 Mythologie

Aufhingehaken | menschliche Figur | (Zeremonialbrett)

Topfe Giebelmasken Figurenstiihle Zierbrett
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schidel Schilde
Kanusteven
Schlitztrommel Krokodile
Stampftrommel

7.2.6 Klanzugehorigkeit

(Nackenstiitze) | Sitzbank/Hocker | Aufhingehaken menschliche Figur |(Zeremonialbrett)

Giebelmasken Kalkbehiilter Figurenstiihle (Zierbrett)
Dachaufsitze Blashorner Schiidel Schilde
(Paddel) Handtrommel Kanusteven (Kanuschildmasken) (Hakenkeule)
(Gesichtsmaske)| (Haarschmuckmaske) | Schlitztrommel Krokodile

(Halsschmuck) | (Obergesichtsmaske) |(Stampftrommel) (Stiilpmasken)

7.2.7 Totemismus

(Nackenstiitze) (Authidngehaken)
Kalkbehiilter Figurenstiihle Zierbrett
(Dachaufsitze) Blashorner Schilde
Handtrommel (Hakenkeule)
Schlitztrommel Krokodile
(Stampftrommel)

7.2.8 Ahnenverehrung

menschliche Figur | (Zeremonialbrett)

Giebelmasken Figurenstiihle Zierbrett
Dachaufsitze Schadel Schilde
(Kanuschildmasken)
(Gesichtsmaske) | (Haarschmuckmaske) | Schlitztrommel Krokodile

(Halsschmuck) | (Obergesichtsmaske)

280




7.2.9 Geistwesen

Nackenstlitze Sitzbank/Hocker Aufhiingehaken | menschliche Figur | Zeremonialbrett
Topfe Giebelmasken Kalkbehélter Figurenstiihle Zierbrett
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schéidel Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven (Kanuschildmasken) | Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske | Schlitztrommel Krokodile
Halsschmuck | Obergesichtsmaske Stampftrommel Stiilpmasken
7.2.10 Kopfjagd
Nackenstlitze Sitzbank/Hocker Aufhiingehaken | menschliche Figur | Zcremonialbrett
Topfe Giebelmasken Kalkbehiilter (Figurenstiihle) (Zierbrett)
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schadel Schilde
(Paddel) Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken | (Hakenkeule)
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske | Schlitztrommel Krokodile
Halsschmuck | Obergesichtsmaske | Stampftrommel Stiilpmasken
7.2.11 Initiation
Nackenstiitze Sitzbank/Hocker Aufhidngehaken menschliche Figur | Zeremonialbrett
Topfe Giebelmasken Kalkbehiilter (Figurenstiihle) (Zierbrett)
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schédel Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske |  Schlitztrommel (Krokodile)
Halsschmuck Obergesichtsmaske | Stampftrommel Stiilpmasken

7.2.12 wagan-Zeremonie

Nackenstiitze Sitzbank/Hocker Aufhingehaken menschliche Figur | Zeremonialbrett
Topfe Giebelmasken Kalkbehilter Figurenstiihle Zierbrett
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schédel Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske | Schlitztrommel Krokodile
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stiilpmasken
7.2.13 Totenrituale
Nackenstiitze Sitzbank/Hocker Aufhingehaken | menschliche Figur |Zeremonialbrett
Topfe Giebelmasken Kalkbehélter Figurenstiihle (Zierbrett)
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schadel Schilde
(Paddel) Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske | Schlitztrommel (Krokodile)
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stiilpmasken

281




7.2.14 naven

Nackenstlitze Sitzbank/Hocker Aufhingehaken menschliche Figur | Zeremonialbrett
Topfe Giebelmasken Kalkbehiilter Figurenstiihle Zierbrett
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schédel Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske | Schlitztrommel Krokodile
Halsschmuck | Obergesichtsmaske Stampftrommel Stillpmasken
7.2.15 Streitgespréache
Nackenstiitze Sitzbank/Hocker Aufhidngehaken | menschliche Figur | Zeremonialbrett
Topfe Giebelmasken Kalkbehiilter Figurenstiihle Zierbrett
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schadel Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stiilpmasken
7.2.16 Befragungen
Nackenstiitze Sitzbank/Hocker Aufhiingehaken | menschliche Figur | Zeremonialbrett
Topfe Giebelmasken Kalkbehiilter Figurenstiihle Zierbrett
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schadel Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske | Schlitztrommel Krokodile
Halsschmuck Obergesichtsmaske | Stampftrommel Stiilpmasken
7.2.17 (Ménner-) Hauseinweihung
Nackenstlitze Sitzbank/Hocker Aufhingehaken | menschliche Figur | Zeremonialbrett
Topfe (Giebelmasken) Kalkbehélter Figurenstiihle Zierbrett
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schédel Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske | Schlitztrommel Krokodile
Halsschmuck Obergesichtsmaske | Stampftrommel Stiilpmasken
7.2.18 Kanueinweihung
Nackenstlitze Sitzbank/Hocker Aufhingehaken | menschliche Figur | Zeremonialbrett
Topfe Giebelmasken Kalkbehilter Figurenstiihle Zierbrett
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schadel Schilde
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske | Schlitztrommel Krokodile
Halsschmuck | Obergesichtsmaske | Stampftrommel Stiilpmasken

282




7.2.19 rituelle Ténze

(Zeremonialbrett)
Kalkbehiilter

Paddel Handtrommel (Hakenkeule)
Gesichtsmaske | Haarschmuckmaske
Halsschmuck | Obergesichtsmaske

7.2.20 sozialer Status

Nackenstiitze Sitzbank/Hocker | Aufhingehaken | menschliche Figur
Kalkbehiilter Figurenstiihle
Schiidel

Krokodile

7.2.21 Nahrungsbeschaffung

Aufhingehaken | menschliche Figur

Kalkbehilter
Frauenhauben
Paddel
7.2.22 Gruppenidentitét
Aufhingehaken | menschliche Figur
Giebelmasken Figurenstiihle
Frauenhauben Dachaufsitze Blashorner Schidel
Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken
Schlitztrommel Krokodile
Stampftrommel Stiilpmasken

283




8. Ergebnisdarstellung

8.1 Funktionen und Bedeutungen

Die Auswertung der Sammlungsobjekte unter Einnahme einer zeichentheoretischen
Betrachtungsweise zeigt zundchst einmal, dass Funktionen und Bedeutungen sehr deutlich
voneinander unterscheidbar und zumeist jeweils noch ein weiteres Mal differenzierbar sind
nach primdren und sekundédren Verwendungszwecken einerseits sowie nach denotativen und
konnotativen Bedeutungsebenen andererseits. Wihrend dabei die meisten Objekte
Funktionen, d.h. also bestimmte Aufgaben oder Leistungen im Sinne einer
Zweckbestimmung erfiilllen — wobei mitunter besonders die Sekundirfunktionen
aufschlussreich sind —, vermitteln a/le Objekte Bedeutungen, indem sie bestimmte Sinn-
Inhalte auf kodierte Weise zum Ausdruck bringen. Dieses Ergebnis ist fiir sich allein
genommen deshalb schon bemerkenswert, da in vielen ethnologischen Untersuchungen
sowie in museumsethnologischen Ausstellungen hdufig eine Orientierung an der Funktion
eines Gegenstandes im Vergleich zu seiner Bedeutung stattfindet. So kann mitunter etwa in
einer Publikation oder Ausstellung ein verziertes GefdB lediglich als ,,Kochtopf”, eine
geflochtene Kapuze als ,,Frauenhaube“ oder ,,Kopfbedeckung gegen Regen* tituliert werden
statt dass das Objekt umfassend mit all seinen Funktions- und Bedeutungszuschreibungen
vorgestellt wird.

Weiterhin zeigt die Untersuchung, dass Artefakte sogar ,,nur® Bedeutungen, jedoch
keine Funktionen besitzen konnen, wie dies in der vorliegenden Sammlung bei
Halsschmuck, Obergesichts- und Haarschmuckmaske, den aus Holz geschnitzten Krokodilen
sowie den Kanuschildmasken der Fall ist. Dariiber hinaus konnen die Bedeutungen eines
Objekts eine weitaus groBere Rolle spielen als seine Funktionen, wobei vor allem

Mehrdeutigkeit zum Thema wird.

8.2 Polysemie

So legt die vorangegangene Analyse dar, dass alle Sammlungsobjekte, auch die auf den
ersten Blick rein funktionalen Gegenstinde, polyseme Beziige aufweisen, da sie in
verschiedenen kulturellen Zusammenhédngen von jeweils variabler Bedeutung sind. Einem

Objekt lediglich eine oder zumindest eine primdre Bedeutung zuzuordnen, ohne je nach

284



Kontext auf weitere kulturelle Bedeutungsmuster einzugehen (wenn dies iiber die
Funktionszuschreibung hinaus iiberhaupt geschieht), beschrinkt demnach den Zugang zu
den umfangreichen Betrachtungsmoglichkeiten eines Artefakts.

Wie sehr folglich ein semiotisch orientiertes Instrumentarium bei der Ermittlung und
positiven Bewertung von Polysemie (und Multifunktionalitit) ethnologischer Artefakte
behilflich sein kann, wird auch hierbei offensichtlich. Gerade die Mehrdeutigkeit von
Artefakten ist deren entscheidendes Charakteristikum, das es bewusst in die Objekt- und
Sammlungsbearbeitung zu integrieren gilt. Zeigt man die polysemen Eigenschaften von
Gegenstidnden auf, wird ein wesentlich dynamischeres, lebendigeres und komplexeres Bild

einer Kultur vermittelt.

8.3 Objektbeziechungen und Objektkombinationen

Des weiteren wird deutlich, dass die Objekte kaum fiir sich genommen betrachtet werden
konnen, sondern aufgrund miteinander in Zusammenhang stehender
Bedeutungszuschreibungen kulturspezifische Beziehungen vielfiltiger Art besitzen und
meist Gruppen mit kulturellen Wechselbeziehungen bilden. Objektbeziige und
Objektkombinationen spielen also eine erhebliche Rolle. In ethnologischen Untersuchungen
und Ausstellungen werden Artefakte jedoch hidufig isoliert voneinander gesehen oder
lediglich nach Typen strukturiert, selten findet hingegen eine Herangehensweise statt,
welche die Verkniipfung verschiedener Objekte ausreichend beriicksichtigt. So wird dem
Umstand, dass diese in ihrem urspriinglichen kulturellen Kontext kaum je getrennt
voneinander in Erscheinung treten, nicht geniigend Rechnung getragen. Die Idee von der
groBeren Ubersichtlichkeit sowohl fiir Ethnologen als auch fiir Museumsbesucher bei der
Prasentation des Materials durch die Konzentration auf ein Objekt mit dessen vermeintlich
einer Bedeutung oder gar Funktion 148t auBer acht, dass eine Methode, welche nicht nur die
Mehrdeutigkeit von Objekten, sondern auch deren Beziehungen zu- und Verbindungen
miteinander bewusst in den Vordergrund stellt, einen erheblich offeneren,
mehrdimensionalen Zugang zu einer Kultur erlaubt. Mit dem polysemen Charakter von
Artefakten hdngen also auch eng deren Verkniipfungen zueinander zusammen, denn genauso
wenig, wie sich die Rolle eines Gegenstandes auf eine primére Funktion oder Bedeutung
eingrenzen ldft, 146t sich dieser von anderen Artefakten derselben Kultur trennen. Erst das

Zusammenspiel von Objekten zeigt deren kulturelles Wirken auf.

285



8.4 Kontextabhiingigkeit

Mit den Konzepten Polysemie sowie Objektbeziechungen und —kombinationen hingt dariiber
hinaus ein weiterer Aspekt zusammen: die Kontextabhéngigkeit, welche die Voraussetzung
fiir Mehrdeutigkeit bildet. Objektbeziechungen und —verbindungen gestalten sich umso
vielfdltiger und komplexer, je mehr kulturelle Kontexte bei der Betrachtung beriicksichtigt
werden. Bemerkenswerterweise befindet sich in der Sammlung kein einziges Objekt, dessen
Wirken auf einen einzigen Kontext reduzierbar wire. Es stellt sich vielmehr heraus, dass
selbst flir die Objekte, von denen man nur verhdltnismiBig wenig Kenntnis besitzt, jeweils
mehr als ein kultureller Bedeutungszusammenhang ausfindig zu machen ist.

Wichtig ist es bei der Untersuchung von Objekten daher — nicht nur, aber vor allem bei
der Sammlungsbearbeitung, bei welcher die Gegenstinde hédufig besonders isoliert
erscheinen —, innerhalb eines definierten kulturellen Rahmens, der sich aus den
unterschiedlichsten ~Weltbildkomponenten zusammenfiigt, die Aspekte Polysemie,
Objektbeziehungen und —kombinationen sowie Kontextabhéngigkeit zu beriicksichtigen, um
auf diese Weise aufzuzeigen, wie verschiedene kulturelle Vorstellungen und Ideen tradiert

werden (Abb. 4).

Objekte

Kontext-
Polysemie

\ abhingigkeit

Beziehungen/
Kombinationen

kulturelle
Vorstellungen und Ideen

Abb. 4

286



8.5 Indexikalit:t

Bei der Auswertung der Sammlungsobjekte stellt sich ferner heraus, dass dem Zeichentypus
,Symbol“ aus semiotischer Sicht weitaus geringere Bedeutung zukommt, als dies in der
Ethnologie tiblicherweise der Fall ist; vielmehr spielen die Zeichenklassifikationen Ikon und
vor allem Index eine wesentlich groflere Rolle. Dies resultiert daraus, dass die wenigsten
Zeichen willkiirlich oder arbitriir sind, sondern gréBtenteils entweder Ahnlichkeiten zum
Objekt besitzen und damit als Ikone gelten, oder als Indizes ein Teil des Bezeichneten sind
und dieses anzeigen. Dass das Konzept der Indexikalitdt dabei besonders in den Vordergrund
rlickt, liegt daran, dass dieses auf den Kontext verweist, und die Objekte hinsichtlich ihrer
Bedeutungszuschreibungen stets auf das Engste mit dem kulturellen Kontext verbunden
sind. Uberdies spiegeln die Kontexte, in denen Zeichen und Bezeichnetes wirken, das
kulturelle Weltbild einer Gesellschaft wider. Wahrend der Begriff ,,Symbol*“ ein Zeichen
also hdufig nur fliichtig und ungenau typisiert und aufgrund dessen zur Beschreibung
kultureller Weltbilder kaum ausreichen kann, erfassen die Konzepte Ikon und vor allem
Index diese viel umfangreicher und weitverzweigter: das Ikon, weil es Ahnlichkeiten darlegt,
der Index, da er den Kontext, welcher sowohl die kulturell relevanten Themen als auch die

Objektbeziehungen aufzeigt, auf besondere Weise betont.

8.6 Die Sammlungsobjekte als Elemente einer materiellen Zeichensprache

Bei der Betrachtung der Sammlungsobjekte als variabel einsetzbare Zeichen- und
Bedeutungstriger wird offensichtlich, dass es sich bei diesen um materialisierte kulturelle
Vorstellungen handelt. Es wird deutlich erkennbar, dass diese von Menschen entworfene
Dinge, geistige Produkte darstellen, die in einem kreativen Prozess erschaffen wurden,
welcher immaterielle Gedanken und Ideen sowie zur Verfiigung stehende Materialien und
Farben miteinander verbindet und kombiniert. Indem die Objekte materielle AuBerungen
immaterieller Konzepte und Vorstellungen darstellen, werden sie zu kulturellen
Zeichentragern, die kontextabhéngig zur Vermittlung verschiedener Bedeutungen dienen. So
kann man die Sammlungsobjekte als Elemente einer kulturspezifischen, materiellen
Zeichensprache auffassen, da auch die Kombination und unterschiedliche Verwendung
materieller Zeichentriger, dhnlich wie die Sprache als Zeichensystem, die Kodierung und
Mitteilung verschiedener kultureller Informationen, Botschaften, Vorstellungen und Inhalte

ermoglicht. Die Objekte werden somit zu variabel einsetzbaren Kommunikationsmedien,

287



welche gemeinsam mit anderen kulturellen Zeichensystemen, etwa Mythen und Ritualen,
kulturintern Bedeutungen vermitteln.

Dass es sich bei den vorliegenden Sammlungsobjekten nicht um alleinige Funktions-,
sondern vor allem um Zeichen- und Bedeutungstriger und damit also um kulturelle
Kommunikationsmittel handelt, zeigt dariiber hinaus auch die besonders reiche Verzierung
der Gegenstdnde, welche aus rein funktionaler Sicht unnétig und iiberfliissig wére. Doch
wird gerade dadurch auf die auBerordentliche Verbindung sozialer und &sthetischer Kodes

verwiesen.

8.7 Variabilitit und Individualitiit als Komponenten der Zeichenbenutzung

Zusétzlich wird aufgrund von Polysemie und der variablen Beziehungsmoglichkeiten von
Zeichentragern und Zeichen ein Interpretationsspielraum geschaffen, der Platz fiir Kreativitat
und individuelle Gestaltungsmdglichkeiten 14Bt. Dies ist deshalb interessant, weil es zeigt,
dass es auch in Gesellschaften, in denen kollektive Identitdten besonders betont werden,
Raum zur Formung einer personalen Identitit gibt und geben muss, wenn die
Auseinandersetzung damit jedoch vermutlich auch weniger offentlich geschieht. In diesem
Zusammenhang erlangt der Aspekt sogenannter Teilidentititen Bedeutung, welcher
ausdriickt, dass ein Individuum in Abhdngigkeit von Situation und Teilnahme anderer
jeweils unterschiedliche soziale Rollen einnimmt und folglich verschiedene Seiten der
eigenen Person in den Vordergrund stellt und unterschiedliche Bedeutungen transferiert.
Somit existieren innerhalb des kulturellen Regelwerks neben den gesellschaftlichen
Konventionen jeweils gleichermaflen individuelle, wie anzunehmen ist, eher verborgen
gehaltene Variationen des Zeichen- und Bedeutungssystems, welche im vorliegenden Fall
von bestimmten, vorrangig ménnlichen und dlteren Individuen gebildet werden und deren
Kenntnis auch nur innerhalb dieses Personenkreises von Bedeutung ist und in
Zusammenhang mit Machtverteilung und sozialem Status gesehen werden muss. Hierbei
wird mit ganz speziellen Kodes auf duflerst interner Ebene mit sehr beschrinktem Zugang
kommuniziert.

Bei den Objekten handelt es sich um Interpretationen kultureller Vorstellungen, welche
zugleich stets individuell gepridgt sind. Die dabei entstehende Fiille und Variabilitdt der

Objekte betont jedoch nicht nur die eigene Personlichkeit, sondern zeigt auch die

288



Akzentuierung der Gemeinschaft, wie Donald C. Laycock'*’* dies im Hinblick auf die
melanesische Sprachenvielfalt herausgearbeitet hat: Indem jede Gruppe aus der Menge an
Moglichkeiten eigene Formen auswéhlt, wird die Identitdtsbildung und Abgrenzung von den
anderen, sowohl innerhalb als auch auBlerhalb der eigenen Gruppe, bestirkt. Durch die
Einbindung individueller Eindriicke und Auffassungen erhélt der Einzelne bei der
Objektgestaltung  die  Moglichkeit, eigene  Interpretationen  gesellschaftlicher
Rahmenbedingungen mitzuteilen, personlichen Ideen und &dsthetischen Empfindungen

Ausdruck zu verleihen und dadurch Variabilitdt zu einer wichtigen Komponente zu machen.

8.8 Ein Netz von Zeichen- und Bedeutungssystemen

Wie kulturelle Kommunikation iiber verschiedene, miteinander zusammenhéingende
Zeichensysteme erfolgt, welche gemeinsam ein Netz von polysemen Bedeutungen
hervorbringen, lassen sich die Objekte schlielich aufgrund ihrer vielfiltigen Beziehungen
als maBgebliche Einheit innerhalb dieses Netzes von Zeichen- und Bedeutungssystemen
auffassen, da sie als Zeichen- und Bedeutungstriager kulturelle Inhalte und Weltbilder
tradieren. Komplexe Beziehungen bestehen dabei sowohl zwischen den Objekten als auch
zwischen Objekten und Weltbildaspekten, Objekten und anderen Zeichensystemen, Objekten
und Zeichenbenutzern, Zeichenbenutzern und anderen Zeichensystemen sowie zwischen

Zeichenbenutzern und Bedeutungssystemen bzw. Weltbildaspekten (Abb. 5).

Bedeungssteme/ .
Weltbilder < »  Zeichenbenutzer
A A

Y
Zeichensysteme |« Objekte

1274 Laycock 1982: 33-36

Abb. 5

289



Auf diese Weise stellen die Artefakte einen Bezug zur eigenen Person sowie zur eigenen
Gruppe her, ermoglichen die Vergegenwirtigung der eigenen Herkunft und sozialen
Einbindung sowie die Reflexion kultureller Ereignisse, wodurch sie wesentlich an der
Bildung und Aufrechterhaltung personaler und kollektiver Identititen beteiligt sind. Da
durch die Objekte Selbst- und Weltbildvorstellungen zum Ausdruck gebracht und iiberliefert
werden, formen und gestalten Objekthersteller und Zeichenbenutzer die Welt nach eigenen
Vorstellungen und durch eigene Bedeutungen. So fungieren miteinander vernetzte kulturelle
Zeichen- und Bedeutungssysteme als individuelle und kollektive Orientierungs-,
Interpretations- und Handlungsgrundlagen.

Wie die Semiotik also einen breit geficherten Zugang zu verschiedenen Zeichentypen
und Bedeutungsebenen ermoglicht, erweitert sie gerade auch bei der Aufarbeitung
ethnologischer Museumssammlungen den Blick, indem sie materielle Objekte als
vielschichtige Manifestationen betrachtet, welche durch Dekodierung und Interpretation die
Komplexitét einer Kultur aufzeigen, selbst wenn es sich dabei stets wiederum nur um einen

kleinen kulturellen Ausschnitt handelt.

290



Literaturverzeichnis

AITKEN, Thomas C. 1990: Tapets: Drum Signals of the Sawos. In: Lutkehaus, Nancy et al.
(Hrsg.): Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S. 546-
547

AMMON, Ulrich, Norbert DITTMAR, Klaus J. MATTHEIER und Peter TRUDGILL (Hrsg.) 2005:
Sociolinguistics/Soziolinguistik. An International Handbook of the Science of Language

and Society. Ein internationales Handbuch zur Wissenschaft von Sprache und
Gesellschaft. Vol. 2 / 2. Teilband. Berlin und New York

APPADURAI, Arjun 1986: Introduction: Commodities and the Politics of Value. In:
Appadurai, Arjun (Hrsg.) 1986: The Social Life of Things: Commodities in Cultural
Perspective. Cambridge, S. 3-63

APPADURAI, Arjun (Hrsg.) 1986: The Social Life of Things: Commodities in Cultural

Perspective. Cambridge

APPEL, Michaela 2005: Ozeanien. Weltbilder der Siidsee. Staatliches Museum fiir
Volkerkunde Miinchen. Miinchen

ARBEITSGRUPPE BIELEFELDER SOZIOLOGEN (Hrsg.) 1973: Alltagswissen, Interaktion und
gesellschaftliche Wirklichkeit, Bd. 1. Reinbek bei Hamburg

ASHER, Ron E. (Hrsg.) 1994: The Encyclopedia of Language and Linguistics. Oxford, New
York, Seoul und Tokyo

ASSMANN, Aleida und Dietrich HARTH (Hrsg.) 1991: Kultur als Lebenswelt und Monument.
Frankfurt am Main

ASSMANN, Jan 2002 [1992]: Das kulturelle Gedachtnis. Schrift, Erinnerung und politische

Identitit in frithen Hochkulturen. Miinchen

AUFENANGER, Heinrich 1960: Jugendweihe und Weltbild am mittleren Sepik. In: Anthropos,
Bd. 55, S. 135-144

AXTELL, James L. 1981: The European and the Indian. Essays in the Ethnohistory of
Colonial North America. New York und Oxford

BABCOCK, Barbara A. 1989: Artifact. In: Barnouw, Erik (Hrsg.): International Encyclopedia
of Communications Vol. 1. Oxford: Oxford University, S. 128-135

291



BADISCHES LANDESMUSEUM KARLSRUHE (Hrsg.) 1969: Kunst der Siidsee. Sepik und Neu-
Irland. Aus den Sammlungen des Linden-Museums fiir Volkerkunde in Stuttgart.

Karlsruhe

BARFIELD, Thomas 1997a: Ethnographic Present. In: Barfield, Thomas (Hrsg.): The
Dictionary of Anthropology. Oxford, S. 156-157

BARFIELD, Thomas 1997b: Material Culture. In: Barfield, Thomas (Hrsg.): The Dictionary of
Anthropology. Oxford, S. 311

BARFIELD, Thomas (Hrsg.) 1997: The Dictionary of Anthropology. Oxford

BARNOUW, Erik (Hrsg.) 1989: International Encyclopedia of Communications Vol. 1.
Oxford: Oxford University

BARTH, Fredrik 1975: Ritual and Knowledge among the Baktaman of New Guinea. Oslo und

New Haven
BARTHES, Roland 1964: Eléments de Sémiologie. Paris
BARTHES, Roland 1985: L’ Aventure Sémiologique. Paris

BATESON, Gregory 1932: Social Structure of the Iatmiil People of the Sepik River. In:
Oceania, Bd. 2, S. 245-291, 401-453

BATESON, Gregory 1934: Personal Names among the latmul Tribe (Sepik River). In: Man,
Bd. 34, S. 109-110

BATESON, Gregory 1958 [1936]: Naven. A Survey of the Problems Suggested by a
Composite Picture of the Culture of a New Guinea Tribe Drawn from Three Points of
View. Stanford

BEBBINGTON, Warren A. (Hrsg.) 1992: Sound and Reason. Music and Essays in Honour of
Gordon D. Spearritt. St. Lucia

BECKER-SCHMIDT, Regina und  Gudrun-Axeli KNAPP  (Hrsg.) 1995: Das
Geschlechterverhéltnis als Gegenstand der Sozialwissenschaften. Frankfurt am Main
und New York

BEEMAN, William 1997: Sign. In: Barfield, Thomas (Hrsg.): The Dictionary of
Anthropology. Oxford, S. 425-426

292



BEHRMANN, Walter 1914: Geographische Ergebnisse der Kaiserin-Augustaflu3-Expedition.
In: Zeitschrift der Gesellschaft fiir Erdkunde zu Berlin, Nr. 4, S. 254-277

BEHRMANN, Walter 1917: Der Sepik (Kaiserin-Augusta-Fluss) und sein Stromgebiet.
Geographischer Bericht der Kaiserin-Augusta-Fluss-Expedition 1912-13 auf der Insel
Neuguinea. In: Mitteilungen aus den deutschen Schutzgebieten, Ergénzungsheft 12.

Berlin

BEHRMANN, Walter 1922: Im Stromgebiet des Sepik. Eine deutsche Forschungsreise in

Neuguinea. Berlin

BEHRMANN, Walter 1942: Soderstrom, Jan: Die Figurstithle vom Sepik-FluBB auf Neu-
Guinea. In: Petermanns Geographische Mitteilungen, 88. Jahrgang, S. 191

BEHRMANN, Walter 1951: Die Versammlungshduser (Kulthduser) am Sepik in Neu-Guinea.
In: Die Erde, No. 3-4, S. 305-327

BENTELE, Giinter 1984: Zeichen und Entwicklung. Voriiberlegungen zur einer genetischen
Semiotik. Tiibingen

BLUMER, Herbert 1973: Der methodologische Standort des Symbolischen Interaktionismus.
In: Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hrsg.): Alltagswissen, Interaktion und
gesellschaftliche Wirklichkeit, Bd. 1. Reinbek bei Hamburg, S. 80-146

BODROGI, Tibor 1960: Die Kunst Ozeaniens. Budapest

BOESCH, Ernst E. 1983: Das Magische und das Schone. Zur Symbolik von Objekten und
Handlungen. Stuttgart

BREDNICH, Rolf Wilhelm et al. (Hrsg.) 2002: Enzyklopidie des Miarchens. Handworterbuch

zur historischen und vergleichenden Erzéhlforschung, Bd. 10. Berlin und New York

BRONNER, Simon J. 1985: The Idea of Folk Artifact. In: Bronner, Simon J. (Hrsg.):
American Material Culture and Folklife. A Prologue and Dialogue. Ann Arbor, S. 3-39

BRONNER, Simon J. (Hrsg.) 1985: American Material Culture and Folklife. A Prologue and
Dialogue. Ann Arbor

BUHLER, Alfred 1957a: Heilige Bildwerke aus Neuguinea. Ausstellungsfithrer. Museum fiir
Volkerkunde Basel. Basel

293



BUHLER, Alfred 1957b: Kulturkontakt und Kulturzerfall. Eindriicke von einer
Neuguineareise. In: Acta Tropica. Zeitschrift fiir Tropenwissenschaften und
Tropenmedizin. Basel, S. 1-35

BUHLER, Alfred 1960: Kunststile am Sepik. Ausstellungsfithrer. Museum fiir Volkerkunde
Basel. Basel

BUHLER, Alfred 1961a: Die Sepik-Expedition 1959 des Museums filir Volkerkunde zu Basel.
In: Regio Basiliensis 11/2, S. 77-97

BUHLER, Alfred 1961b: Kultkrokodile vom Korewori (Sepik-Distrikt, Territorium
Neuguinea). In: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 86, S. 183-207

BUHLER, Alfred 1961c: Ozeanien. In: Biihler, Alfred, Terry Barrow und Charles P.
Mountford (Hrsg.): Ozeanien und Australien. Die Kunst der Siidsee. Baden-Baden, S.
5-191

BUHLER, Alfred 1962: Uber die Bedeutung der Farbe bei den Naturvdlkern. In: Palette, Nr.
9,8S.2-8

BUHLER, Alfred 1969: Kunst der Siidsee. Museum Rietberg Ziirich. Ziirich

BUHLER, Alfred und Paul WIRz (Hrsg.) 1954: Kunstwerke vom Sepik. Fiihrer durch das
Museum fiir Volkerkunde und Schweizerische Museum fiir Volkskunde. Basel

BUHLER, Alfred, Terry BARROW und Charles P. MOUNTFORD (Hrsg.) 1961: Ozeanien und
Australien. Die Kunst der Siidsee. Baden-Baden

BUHLER, Alfred 1962: Die Kunst Neu-Guineas. Basel

BUHNEN, Stephan 2003: Kultur und Kulturen. In: Veit, Ulrich et al. (Hrsg.): Spuren und
Botschaften: Interpretationen materieller Kultur. Miinster, New York, Miinchen und
Berlin, S. 491-514

CANTWELL, Anne-Marie E., James B. GRIFFIN und Nan A. ROTHSCHILD (Hrsg.) 1981: The
Research Potential of Anthropological Museum Collections. New York

CASSIRER, Ernst 1996 [1944]: Versuch iiber den Menschen. Einflihrung in eine Philosophie
der Kultur. Hamburg

CASSIRER, Ernst 2001 [1923]: Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die
Sprache. Hamburg

294



CASSIRER, Ernst 2002a [1925]: Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das
mythische Denken. Hamburg

CASSIRER, Ernst 2002b [1929]: Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:

Phénomenologie der Erkenntnis. Hamburg

COIFFIER, Christian 1990: Sepik River Architecture: Changes in Cultural Traditions. In:
Lutkehaus, Nancy et al. (Hrsg.): Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New
Guinea. Durham, S. 491-500

CORBIN, George A. 2002: E. T. Gilliard’s Ethnographic Photographs on the Middle Sepik
River: Kanganaman Village, 1953-1954. In: Herle, Anita, Nick Stanley, Karen
Stevenson und Robert L. Welsch (Hrsg.): Pacific Art. Persistence, Change and
Meaning. Honolulu, S. 60-81

CSIKSZENTMIHALYI, Mihaly und Eugene ROCHBERG-HALTON 1981: The Meaning of Things.
Domestic Symbols and the Self. Cambridge

CSIKSZENTMIHALYI, Mihaly 1993: Why we Need Things. In: Lubar, Steven und W. David
Kingery (Hrsg.): History from Things. Essays on Material Culture. Washington und
London, S. 20-29

DAMM, Hans 1939: Zeremonialschemel vom Sepik. In: Hesch, Michael und Giinther
Spannaus (Hrsg.): Kultur und Rasse. Otto Reche zum 60. Geburtstag. Miinchen, Berlin,
S. 274-289

DAMM, Hans 1952: Eine ,,Totenfigur aus dem Gebiet der latmul (Sepik, Neuguinea).
Jahrbuch des Museums fiir Volkerkunde Leipzig, Bd. 11, S. 91-99

DAMM, Hans 1964: Authingehaken aus dem Gebiet des Sepik, Neuguinea. Jahrbuch des
Museums fiir Volkerkunde zu Leipzig. Leipzig, Bd. 20, S. 9-32

DETERTS, Dorothea (Hrsg.) 2004: Auf Spurensuche. Forschungsberichte aus und um

Ozeanien zum 65. Geburtstag von Dieter Heintze. Uberseemuseum Bremen. Bremen

DEUTSCHES KOLONIALBLATT. Amtsblatt fiir die Schutzgebiete in Afrika und in der Siidsee

(Hrsg.) 1912: Die Expedition zur Erforschung des Kaiserin-Augusta-Flusses (Sepik).
23. Jahrgang, Nr. 12, S. 547

DILLINGHAM, Beth und Robert L. CARNEIRO (Hrsg.) 1987: Leslie A. White. Ethnological
Essays. Albuquerque

295



DINERMAN, Ina R. 1981: Iatmul Art as Iconography (New Guinea). In: Anthropos, Bd. 76, S.
807-824

DOLGIN, Janet L., David S. KEMNITZER und David M. SCHNEIDER (Hrsg.) 1977: Symbolic
Anthropology. A Reader in the Study of Symbols and Meanings. New York

DouGLAS, Mary 1970: Natural Symbols. Explorations in Cosmology. London

DouaGLAS, Mary und Baron ISHERWOOD 1996 [1979]: The World of Goods. Towards an
Anthropology of Consumption. London und New York.

DURKHEIM, Emile 1960 [1912]: Les Formes Elémentaires de la Vie Religieuse. Paris

Eco, Umberto 1973: Social Life as a Sign System. In: Robey, David (Hrsg.): Structuralism:
an introduction. Oxford, S. 57-72

Eco, Umberto 1975: Looking for a Logic of Culture. In: Sebeok, Thomas A. (Hrsg.): The
Tell-Tale Sign. A Survey of Semiotics. Lisse, S. 9-17

Eco, Umberto 1977 [1973]: Zeichen. Einflihrung in einen Begriff und seine Geschichte.
Frankfurt am Main

Eco, Umberto 2002 [1972]: Einfithrung in die Semiotik. Miinchen

FEEST, Christian F. 1993: Kommentar. Diskussion. Kommentare zu Ulla Johansen:
Materielle oder materialisierte Kultur? In: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 118, S. 141-
145

FEEST, Christian F. 1999: Artefakt. In: Hirschberg, Walter (Hrsg.): Worterbuch der
Volkerkunde. Berlin, S. 32

FEEST, Christian F. und Alfred JANATA 1999 [1966]: Technologie und Ergologie in der
Volkerkunde, Bd. 1. Berlin

FENTON, Alexander 1993: Thoughts on the Study of Material Culture. In: Acta
Ethnographica Hungarica, Bd. 38, S. 365-369

FIGGE, Udo L. (Hrsg.) 1995: Mosaik. Die Kultur und ihre Evolution in humanethologischer

und semiotischer Perspektive. Bochum

FINscH, Otto 1888: Samoafahrten. Reisen in Kaiser-Wilhelms-Land und Englisch-Neu-
Guinea in den Jahren 1884 und 1885 an Bord des deutschen Dampfers ,,.Samoa“.
Leipzig

296



FIRTH, Raymond 1973: Symbols. Public and Private. London

FISCHER, Hans 1981: Die Hamburger Siidsee-Expedition. Uber Ethnographie und

Kolonialismus. Frankfurt am Main

FISCHER, Hans 1993: ... in leichten Fillen hilft auch die Terminologie®. Diskussion.
Kommentare zu Ulla Johansen: Materielle oder materialisierte Kultur? In: Zeitschrift fiir
Ethnologie, Bd. 118, S. 145-157

FORGE, Anthony 1962: Magische Farbe. In: Palette, Nr. 9, S. 9-16

FORGE, Anthony 1966: Art and Environment in the Sepik. In: Proceedings of the Royal
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland for 1965, S. 23-31

FORGE, Anthony 1970: Learning to See in New Guinea. In: Mayer, Philip (Hrsg.):
Socialization: The Approach from Social Anthropology. ASA Monographs 8, London.
S. 269-291

FORGE, Anthony 1973: Style and Meaning in Sepik Art. In: Forge, Anthony (Hrsg.):
Primitive Art and Society. London, S. 169-192

FORGE, Anthony (Hrsg.) 1973: Primitive Art and Society. London

FORGE, Anthony 1979: The Problem of Meaning in Art. In: Mead, Sidney M., Isabelle
Brymer und Susan Martich (Hrsg.): Exploring the Visual Art of Oceania: Australia,

Melanesia, Micronesia and Polynesia. Honolulu, S. 278-286

FRIEDERICI, Georg 1909: Die Expedition Sapper-Friederici. In: Deutsches Kolonialblatt.
Amtsblatt fiir die Schutzgebiete in Afrika und in der Siidsee, 20. Jahrgang, Nr. 7, S.
331-336

FRIEDERICI, Georg 1909: Fahrt nach Neu-Guinea. In: Deutsches Kolonialblatt, Bd. 20, S.
331-336

FrRITSCH, Walter 1925: Eine Gerichtsverhandlung am Sepik. In: Koloniale Rundschau.
Zeitschrift fur koloniale Wirtschaft, Volker- und Landerkunde, Heft 3, S. 93-97

FROHLICH, Siegfried (Hrsg.) 2000: Kultur — Ein interdisziplindres Kolloquium zur
Begrifflichkeit. Halle

FUHRMANN, Ernst 1922: Neu-Guinea. Hagen i. W.

297



FULL, A. 1909: Eine Fahrt auf dem Kaiserin Augustaflul. In: Deutsches Kolonialblatt.
Amtsblatt fiir die Schutzgebiete in Afrika und in der Siidsee, 20. Jahrgang, Nr. 15, S.
739-741; 744-745

GARDI, René 1956: Tambaran. Begegnung mit untergehenden Kulturen auf Neuguinea.
Ziirich

GARDI, René und Alfred BUHLER 1958: Sepik. Land der sterbenden Geister. Bilddokumente

aus Neuguinea. Bern

GATHERCOLE, Peter W., Adrienne L. KAEPPLER und Douglas NEWTON (Hrsg.) 1979: The
Art of the Pacific Islands. National Gallery of Art, Washington D.C.

GEERTZ, Clifford 1973: The Interpretation of Cultures. New York

GEERTZ, Clifford 1977: ,From the Native’s Point of View*: On the Nature of
Anthropological Understanding. In: Dolgin, Janet L., David S. Kemnitzer und David M.
Schneider (Hrsg.): Symbolic Anthropology. A Reader in the Study of Symbols and
Meanings. New York, S. 480-492

GERBRANDS, Adrian A. 1990: Made by Man. Cultural Anthropology Reflections on the
Theme of Ethnocommunication. In: Keurs, Pieter ter und Dirk Smidt (Hrsg.): The
Language of Things. Studies in Ethnocommunication. Rijksmuseum voor Volkenkunde,
Leiden. Leiden, S. 45-74

GEWERTZ, Deborah B. 1983: Sepik River Societies. A Historical Ethnography of the
Chambri and their Neighbors. New Haven und London

GLASSIE, Henry 1991: Studying Material Culture Today. In: Pocius, Gerald L. (Hrsg.):
Living in a Material World. Canadian and American Approaches to Material Culture.
St. John’s, S. 253-266

GLASSIE, Henry 1999: Material Culture. Bloomington und Indianapolis

GREUB, Suzanne (Hrsg.) 1985: Ausdruck und Ornament. Kunst am Sepik. Bildwerke einer

alten Tropenkultur in Papua-Neuguinea. Basel
GUIART, Jean 1963: Ozeanien. Die Kunst der Siidsee und Australiens. Miinchen

GUIART, Jean 1970: L’art de la région du Sepik. The Art of the Sepik Area. Die Kunst im
Stromgebiet des Sepik. El Arte de la region del Sepik. Unesco-Rencontre. Lausanne und

Paris

298



HABERLAND, Eike 1963: Schilde vom oberen Sepik aus den Volkerkunde-Museen Frankfurt
am Main und Stuttgart. In: Tribus, Bd. 12, S. 104-121

HABERLAND, Eike 1964: Miindung und Unterlauf. In: Stadtisches Museum fiir V6lkerkunde
Frankfurt am Main (Hrsg.): Sepik. Kunst aus Neuguinea. Aus den Sammlungen der
Neuguinea-Expedition des Stddtischen Museums fiir Volkerkunde Frankfurt am Main.
Frankfurt am Main, S. 11-17

HABERLAND, Eike 1965a: Schilde aus der Sepik-Region (II). In: Tribus, Bd. 14, S. 167-183

HABERLAND, Eike 1965b: Ethnographica vom oberen Sepik aus dem Museum voor Land- en
Volkenkunde in Rotterdam. In: Baessler Archiv, Neue Folge, Bd. 13, S. 41-57

HABERLAND, Eike 1966a: Beschnitzte Pfosten des Mainnerhauses munsimbit (Dorf

Kanganamun am Sepik) in den Vo&lkerkunde-Museen Stuttgart und Frankfurt. In:
Tribus, Bd. 15, S. 21-46

HABERLAND, Eike 1966b: Hédngeschilde oder Tiirbretter? In: Baessler Archiv, Neue Folge
13, Bd. 14, S. 61-64. Berlin

HABERLAND, Eike 1969: Die Topfergottheit Korimangge im Maéannerhaus Wolimbit in
Kanganamun (Mittlerer Sepik). In: Paideuma, Bd. 15, S. 160-161

HABERLAND, Eike 1975: Kannibalismus und Kultkrokodile am Mittleren Korowori (Sepik-

Distrikt, Neuguinea). In: Abhandlungen und Berichte des Staatlichen Museums fiir
Volkerkunde Dresden, Bd. 34, S. 541-553

HABERLAND, Eike 1987: Urwald und Damonen. Die Yimar am Oberen Korowori. In:
Miinzel, Mark (Hrsg.): Neuguinea. Nutzung und Deutung der Umwelt. Bd. 2. Museum
fur Volkerkunde. Frankfurt am Main, S. 645-682; 688

HABERLAND, Eike und Siegfried SEYFARTH 1974: Die Yimar am Oberen Korowori
(Neuguinea). Wiesbaden

HAHN, Hans P. 1999: Materielle Kultur. In: Hirschberg, Walter (Hrsg.): Worterbuch der
Volkerkunde. Berlin, S. 247-248

HAHN, Hans Peter 2000: Zum Begriff der Kultur in der Ethnologie. In: Frohlich, Siegfried
(Hrsg.): Kultur — Ein interdisziplindres Kolloquium zur Begrifflichkeit. Halle, S. 149-
164

299



HAHN, Hans Peter 2003: Dinge als Zeichen — eine unscharfe Beziehung. In: Veit, Ulrich et
al. (Hrsg.): Spuren und Botschaften: Interpretationen materieller Kultur. Miinster, New
York, Miinchen und Berlin, S. 29-51

HALBWACHS, Maurice 1950: La Mémoire Collective. Paris

HANSEN, Klaus P. 1995: Kultur und Kulturwissenschaft. Eine Einfiihrung. Tiibingen und
Basel

HANSON, F. Allan 1982: Method in Semiotic Anthropology; or, how the Maori Latrine
Means. In: Hanson, F. Allan (Hrsg.): Studies in Symbolism and Cultural

Communication. Lawrence, S. 74-89

HANSON, F. Allan (Hrsg.) 1982: Studies in Symbolism and Cultural Communication.

Lawrence

HARMS, Volker et al. (Hrsg.) 1990: Volkerkunde-Museen 1990. Festschrift fiir Helga
Rammow. Liibeck

HARRER, Heinrich (Hrsg.) 1976: Unter Papuas. Mensch und Kultur seit ihrer Steinzeit.
Innsbruck

HARRISON, Simon 1982a: Yams and the Symbolic Representation of Time in a Sepik River
Village. In: Oceania, Bd. 53, S. 141-162

HARRISON, Simon 1985: Names, Ghosts and Alliance in Two Sepik River Societies. In:
Oceania, Bd. 56, S. 138-146

HARRISON, Simon 1990: Stealing People’s Names. History and Politics in a Sepik River
Cosmology. Cambridge

HAUSER-SCHAUBLIN, Brigitta 1976/77: mai-Masken der latmul, Papua New Guinea. Stil,

Schnitzvorgang, Auftritt und Funktion. In: Verhandlungen der Naturforschenden
Gesellschaft in Basel 87/88, S. 119-145

HAUSER-SCHAUBLIN, Brigitta 1977: Frauen in Kararau. Zur Rolle der Frau bei den latmul
am Mittelsepik, Papua New Guinea. Basler Beitrage zur Ethnologie, Bd. 18. Basel

HAUSER-SCHAUBLIN, Brigitta 1981: mai-Masken der latmul, Papua New Guinea. Nachtrag.
In: Verhandlungen der Naturforschenden Gesellschaft in Basel, Bd. 92, S. 47-54

300



HAUSER-SCHAUBLIN, Brigitta 1985: Sammeln verboten, oder: vergingliche Kunst. In:
Greub, Suzanne (Hrsg.): Ausdruck und Ornament. Kunst am Sepik. Bildwerke einer

alten Tropenkultur in Papua-Neuguinea. Basel, S. 27-31

HAUSER-SCHAUBLIN, Brigitta 1989a: Kulthduser in Nordneuguinea. Abhandlungen und
Berichte des Staatlichen Museums fiir Volkerkunde Dresden. Band 34, Monographien
7. Berlin

HAUSER-SCHAUBLIN, Brigitta 1989b: Leben in Linie, Muster und Farbe. Einflihrung in die
Betrachtung aussereuropdischer Kunst am Beispiel der Abelam, Papua-Neuguinea.
Basel

HAUSER-SCHAUBLIN, Brigitta 1990: In the Swamps and on the Hills: Traditional Settlement
Patterns and House Structures in the Middle Sepik. In: Lutkehaus, Nancy et al. (Hrsg.):
Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S. 470-479

HAUSER-SCHAUBLIN, Brigitta (Hrsg.) 1994: Geschichte und miindliche Uberlieferung in

Ozeanien. Basel

HAUSER-SCHAUBLIN, Brigitta 1995: Puberty Rites, Women’s Naven, and Initiation:
Women’s Rituals of Transition in Abelam and Iatmul Culture. In: Lutkehaus, Nancy C.

und Paul B. Roscoe (Hrsg.): Gender Rituals. Female Initiation in Melanesia. New York
und London, S. 33-53

HEERMANN, Ingrid 1977: Melanesien. Mensch und Natur — Mythos und Kunst. Stuttgart

HEERMANN, Ingrid 1982: Ozeanien. In: Kussmaul, Friedrich (Hrsg.): Ferne Volker, frithe
Zeiten. Kunstwerke aus dem Linden-Museum Stuttgart, Staatliches Museum fiir
Volkerkunde, Bd. 1. Recklinghausen, S. 133-220

HEESCHEN, Volker 1994: Das Kelabi- (Sabalhe-) Kultbild im Mek-Gebiet, Irian Jaya,
Indonesien. In: Baessler-Archiv, Neue Folge, Bd. 42, S. 131-156

HEESCHEN, Volker 1995: Identitdt und Kommunikation. Ein Beitrag zur Ethnosemiotik. In:
Figge, Udo L. (Hrsg.): Mosaik. Die Kultur und ihre Evolution in humanethologischer

und semiotischer Perspektive. Bochum, S. 1-18

HEESCHEN, Volker 2002: Papua-Neuguinea. In: Brednich, Rolf Wilhelm et al. (Hrsg.):
Enzyklopddie des Mérchens. Handworterbuch zur historischen und vergleichenden
Erzéhlforschung, Bd. 10. Berlin und New York, S. 540-546

301



HEESCHEN, Volker 2003: Semiotische Aspekte der Ethnologie: Ethnosemiotik. In: Posner,
Roland, Klaus Robering und Thomas A. Sebeok (Hrsg.): Semiotik. Ein Handbuch zu
den zeichentheoretischen Grundlagen von Natur und Kultur. Bd. 3. Berlin und New
York, S. 3278-3296

HEESCHEN, Volker 2005: Ethnology and Anthropology/Ethnologie und Anthropologie. In:
Ammon, Ulrich, Norbert Dittmar, Klaus J. Mattheier und Peter Trudgill (Hrsg.):
Sociolinguistics/Soziolinguistik. An International Handbook of the Science of Language

and Society. Ein internationales Handbuch zur Wissenschaft von Sprache und
Gesellschaft. Vol. 2 /2. Teilband. Berlin und New York, S. 870-878

HELLWIG, F. C. 1911: Die Erforschung des Kaiserin-Augusta-Flusses in Deutsch-Neuguinea.
In: Deutsche Kolonialzeitung, 28. Jahrgang, S. 424-425

HELM, June (Hrsg.) 1967: Essays on the Verbal and Visual Arts. Proceedings of the 1966
Annual Spring Meeting of the American Ethnological Society. Seattle und London

HERLE, Anita, Nick STANLEY, Karen STEVENSON und Robert L. WELSCH (Hrsg.) 2002:

Pacific Art. Persistence, Change and Meaning. Honolulu

HERSKOVITS, Melville Jean 1958: Cultural Anthropology. An Abridged Revision of Man and
his Works. New York

HIERY, Hermann Joseph 2001: Die deutsche Verwaltung Neuguineas 1884-1914. In: Hiery,
Hermann Joseph (Hrsg.): Die deutsche Siidsee 1884-1914. Ein Handbuch. Paderborn, S.
277-311

HIERY, Hermann Joseph (Hrsg.) 2001: Die deutsche Siidsee 1884-1914. Ein Handbuch.

Paderborn
HIRSCHBERG, Walter (Hrsg.) 1999: Worterbuch der Vilkerkunde. Berlin
HJELMSLEV, Louis 1974a: Aufséitze zur Sprachwissenschaft. Stuttgart
HJIELMSLEV, Louis 1974b: Prolegomena zu einer Sprachtheorie. Miinchen

HODDER, Ian (Hrsg.) 1989: The Meanings of Things: Material Culture and Symbolic

Expression. London

HOLTKER, Georg 1940/41: Verstreute ethnographische Notizen iiber Neuguinea. In:
Anthropos, Bd. 35/36, S. 1-67

302



HOLTKER, Georg 1941: Drei Zeremonialschemel vom Sepik. Statens Etnografiska Museum.
Smérre Meddelanden, Bd. 18. Stockholm, S. 45-59

HOLSBEKE, Mireille und Gerard ROOIJAKKERS (Hrsg.) 1996: The Object as Mediator. On the
Transcendental Meaning of Art in Traditional Cultures. Etnografisch Museum Antwerp.
Antwerp

HOUSEMAN, Michael und Carlo SEVERI 1998: Naven or the Other Self. A Relational
Approach to Ritual Action. Leiden, Boston und Kéln

JENSEN, Adolf Ellegard 1949 [1947]: Das religiose Weltbild einer frithen Kultur. Stuttgart
JENSEN, Adolf Ellegard 1951: Mythos und Kult bei Naturvolkern. Wiesbaden

JEUDY-BALLINI, Monique und Bernard JUILLERAT 2002: Introduction. The Social Life of
Objects. In: JEUDY-BALLINI, Monique und Bernard JUILLERAT (Hrsg.): People and
Things. Social Mediations in Oceania. Durham, S. 3-26

JEUDY-BALLINI, Monique und Bernard JUILLERAT (Hrsg.) 2002: People and Things. Social

Mediations in Oceania. Durham

JOHANSEN, Ulla 1992: Materielle oder materialisierte Kultur? In: Zeitschrift fiir Ethnologie,
Bd. 117, S. 1-15

JOHANSEN, Ulla 1993: Antwort. In: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 118, S. 191-197

KAEPPLER, Adrienne L., Christiatn KAUFMANN und Douglas NEWTON (Hrsg.) 1994:

Ozeanien. Kunst und Kultur. Freiburg i. Br., Basel und Wien

KAMBER, Peter H. und Rupert MOSER (Hrsg.) 1984: Diachronica. Zum Verhéltnis von
Ethnologie, Geschichte und Geschichtswissenschaft. Bern

KAUFMANN, Christian 1970: Bild-Texte. In: Museum fiir Volkerkunde und Schweizerisches
Museum fiir Volkskunde Basel (Hrsg.): Ethnographische Kostbarkeiten. Aus den
Sammlungen von Alfred Biihler im Basler Museum fiir Volkerkunde. Herausgegeben
vom Museum fiir Volkerkunde und Schweizerischem Museum fiir Volkskunde Basel.
Basel

KAUFMANN, Christian 1975: Papua Niugini — ein Inselstaat im Werden. Fiihrer durch das
Museum fiir Volkerkunde und Schweizerische Museum fiir Volkskunde Basel,

Sonderausstellung. Basel

303



KAUFMANN, Christian 1980: Ozeanische Kunst. Meisterwerke im Museum fiir Volkerkunde

Basel. Ausstellung im Kunstmuseum Basel. Basel.

KAUFMANN, Christian 1984: Von den miindlich iiberlieferten Geschichten zu den Umrissen
einer Geschichte des Sepik-Gebietes (Papua-Neuguinea). In: Kamber, Peter H. und
Rupert Moser (Hrsg.): Diachronica. Zum Verhiltnis von Ethnologie, Geschichte und
Geschichtswissenschaft. Bern, S. 137-152

KAUFMANN, Christian 1985a: Sepik-Kunst, ein Essay. In: Greub, Suzanne (Hrsg.): Ausdruck
und Ornament. Kunst am Sepik. Bildwerke einer alten Tropenkultur in Papua-
Neuguinea. Basel, S. 14-18

KAUFMANN, Christian 1985b: ,Herkunft Sepik* — ein Nachwort zur Begegnung zwischen
Sepik-Kunst und Voélkerkunde. In: Greub, Suzanne (Hrsg.): Ausdruck und Ornament.

Kunst am Sepik. Bildwerke einer alten Tropenkultur in Papua-Neuguinea. Basel, S. 33-
48

KAUFMANN, Christian 1990: Swiss and German Ethnographic Collections as Source
Materials: A Report on Work in Progress. In: Lutkehaus, Nancy et al. (Hrsg.) 1990:
Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S. 587-595

KAUFMANN, Christian 1994a: Melanesien. In: KAEPPLER, Adrienne L., Christian KAUFMANN
und Douglas NEWTON (Hrsg.): Ozeanien. Kunst und Kultur. Freiburg i. Br., Basel und
Wien, S. 153-370

KAUFMANN, Christian 1994b: Melanesien. In: KAEPPLER, Adrienne L., Christian KAUFMANN
und Douglas NEWTON (Hrsg.): Ozeanien. Kunst und Kultur. Freiburg i. Br., Basel und
Wien, S. 546-608

KAUFMANN, Christian 1997: Kunst in Melanesien: Objekte berichten von Erinnerungen. In:
Baessler Archiv, Neue Folge, Bd. 45, S. 551-565

KAUFMANN, Christian 2003: Farbflecken im Tropengriin — Ein Gestaltungsmittel im Leben
am Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea. In: Kopke, Wulf und Bernd Schmelz (Hrsg.):
Hamburg: Stidsee. Expedition ins Paradies. Mitteilungen aus dem Museum fiir
Volkerkunde Hamburg. Hamburg, S. 294-314

KAUFMANN, Christian 2004: Malereien aus dem Sepik-Gebiet als Kunst um 1900? Zu
einigen Objekten aus Papua-Neuguinea im Uberseemuseum Bremen. In: Deterts,
Dorothea (Hrsg.): Auf Spurensuche. Forschungsberichte aus und um Ozeanien zum 65.
Geburtstag von Dieter Heintze. Uberseemuseum Bremen. Bremen, S. 183-204

304



KECK, Verena 1987: Zur Kolonialgeschichte Neuguineas. In: Miinzel, Mark (Hrsg.):
Neuguinea. Nutzung und Deutung der Umwelt. Bd. 1. Museum fiir Volkerkunde.
Frankfurt am Main, S. 101-141; 396-398

KELM, Heinz 1966a: Kunst vom Sepik. Bd. 1. Museum fiir Volkerkunde Berlin. Berlin
KELM, Heinz 1966b: Kunst vom Sepik. Bd. 2. Museum fiir Vélkerkunde Berlin. Berlin
KELM, Heinz 1968: Kunst vom Sepik. Bd. 3. Museum filir Volkerkunde Berlin. Berlin

KEURS, Pieter ter und Dirk SMIDT (Hrsg.) 1990: The Language of Things. Studies in

Ethnocommunication. Rijksmuseum voor Volkenkunde, Leiden. Leiden

KLEIN, Leanne A. (Hrsg.) 1989: People of the River, People of the Tree. Change and
Continuity in Sepik and Asmat Art. Saint Paul

KLOESEL, Christian J. W. und Helmut PAPE (Hrsg.) 2000: Charles S. Peirce. Semiotische
Schriften, Bd. 1 (1865-1903). Frankfurt am Main

KrLupAs, Arnold 2001: Deutsche Passagierschiffs-Verbindungen in die Siidsee 1886-1914.
In: Hiery, Hermann Joseph (Hrsg.): Die deutsche Siidsee 1884-1914. Ein Handbuch.
Paderborn, S. 156-176

Koch, Walter A. (Hrsg.) 1989: The Nature of Culture. Bochum

KoOCHER ScHMID, Christin 1985: Katalog. In: Greub, Suzanne (Hrsg.): Ausdruck und

Ornament. Kunst am Sepik. Bildwerke einer alten Tropenkultur in Papua-Neuguinea.
Basel, S. 177-210

KOCHER SCcHMID, Christin 2004: MafBigefertigt und unentbehrlich — Kanus der Iatmul vom
mittleren Sepik. East Sepik Province, Papua New Guinea. In: Deterts, Dorothea (Hrsg.):
Auf Spurensuche. Forschungsberichte aus und um Ozeanien zum 65. Geburtstag von

Dieter Heintze. Uberseemuseum Bremen. Bremen, S. 173-181

KOPKE, Wulf und Bernd SCHMELZ (Hrsg.) 2003: Hamburg: Siidsee. Expedition ins Paradies.
Mitteilungen aus dem Museum fiir Volkerkunde Hamburg. Hamburg

KRAMER, Fritz W. 2000: Zeit. In: Streck, Bernhard (Hrsg.): Worterbuch der Ethnologie.
Wuppertal, S. 307-310

KRrAUB, E. 1996 [1920]: Neuguinea-Kompagnie. In: Schnee, Heinrich (Hrsg.): Deutsches
Kolonial-Lexikon, Bd. 2. Wiesbaden, S. 629-631

305



KROEBER, Alfred Louis und Clyde KLUCKHOHN 1952: Culture. A Critical Review of
Concepts and Definitions. In: Papers of the Peabody Museum of American Archaeology
and Ethnology, Harvard University. Cambridge

KUSSMAUL, Friedrich 1969: Die Kunst in der Kultur Melanesiens. In: Badisches
Landesmuseum Karlsruhe (Hrsg.) 1969: Kunst der Siidsee. Sepik und Neu-Irland. Aus
den Sammlungen des Linden-Museums fiir Volkerkunde in Stuttgart. Karlsruhe, S. 9-25

KUSSMAUL, Friedrich (Hrsg.) 1982: Ferne Volker, frithe Zeiten. Kunstwerke aus dem
Linden-Museum Stuttgart, Staatliches Museum fiir Vélkerkunde, Bd. 1. Recklinghausen

LANGER, Susanne K. 1967 [1942]: Philosophy in a New Key. A Study in the Symbolism of
Reason, Rite, and Art. Cambridge

LAUMANN, Karl 1951: Eine merkwiirdige Holzfigur vom mittleren Sepik in Neuguinea. In:
Anthropos, Bd. 46, S. 808-812

LAUMANN, Karl 1952: Vlisso, der Kriegs- und Jagdgott am unteren Yuat River, Neuguinea.
In: Anthropos, Bd. 47, S. 897-908

LAUMANN, Karl 1954: Geisterfiguren am mittleren Yuat River in Neuguinea. In: Anthropos,
Bd. 49, S. 27-57

LAYCOCK, Donald C. 1965: The Ndu Language Family (Sepik District, New Guinea).

Linguistic Circle of Canberra Publications. Canberra

LAYCOCK, Donald C. 1982: Melanesian Linguistic Diversity: A Melanesian Choice? In:
May, R.J. und Hank Nelson (Hrsg.): Melanesia: Beyond Diversity. Canberra, Bd. 1, S.
33-38

LAYCOCK, Donald C. und John A. Z’GRAGGEN 1977: The Sepik-Ramu-Phylum. In: Wurm,
Stephen A. (Hrsg.): New Guinea Area Languages and Language Study, Bd. 1: Papuan
Languages and the New Guinea Scene. Canberra, S. 731-763

LEACH, Edmund 1976: Culture and Communication: The Logic by which Symbols are
Connected. Cambridge, London, New York und Melbourne

LEEDS-HURWITZ, Wendy 1993: Semiotics and Communication: Signs, Codes, Cultures.
Hillsdale

LESER, Paul 1972: Die Bedeutung der Erforschung der materiellen Kultur fiir die Ethnologie.
In: Ethnologia Europaea, Bd. 6, S. 196-202

306



LEVI-STRAUSS, Claude 1962: La Pensée Sauvage. Paris

LEVI-STRAUSS, Claude 1967 [1947]: Les Structures Elémentaires de la Parenté. Paris
LEVI-STRAUSS, Claude 1973: Anthropologie Structurale Deux. Paris

LEVI-STRAUSS, Claude 1979 [1975]: La Voie des Masques. Paris

LEVI-STRAUSS, Claude 1990 [1958]: Anthropologie Structurale. Paris

LIENERT-EMMERLICH, Heide 1990: Die Liibecker ,,Sepik-Sammlung Roesicke. Ein Beitrag
zur Sammlungsgeschichte. In: Harms, Volker et al. (Hrsg.): Volkerkunde-Museen 1990.
Festschrift fiir Helga Rammow. Liibeck, S. 235-242

LINTON, Ralph und Paul S. WINGERT 1972 [1946]: Arts of the South Seas. The Museum of
Modern Art. New York

LipSET, David 1980: Gregory Bateson. The Legacy of a Scientist. Englewood Cliffs
LOCKE, John 1775 [1690]: An Essay Concerning Human Understanding. Bd. 2. London

LOMMEL, Andreas 1952: Kunst der Siidsee. Ausstellung des Staatlichen Museums fiir
Volkerkunde Miinchen. Miinchen

LOMMEL, Andreas 1974 [1966]: Vorgeschichte und Naturvolker. Hohlenmalereien, Totems,
Schmuck, Masken, Keramik, Waffen. Giitersloh, Miinchen und Wien

LOTMAN, Jurij M. 1974 [1973]: The Sign Mechanism of Culture. In: Semiotica, Bd. 12, S.
301-305

LOTMAN, Jurij M. und Boris A. USPENSKY 1978 [1971]: On the Semiotic Mechanism of

Culture. In: New Literary History. A Journal of Theory and Interpretation, Bd. 9, S.
211-232

LOTMAN, Jurij M., Boris A. USPENSKUD, Vjaceslav V. IVANOV, Vladimir N. TOPOROV,
Alexander M. PJATIGORSKIJ 1975: Theses on the Semiotic Study of Cultures (as
Applied to Slavic Texts). In: Sebeok, Thomas A. (Hrsg.): The Tell-Tale Sign. A Survey
of Semiotics. Lisse , S. 57-83

LUBAR, Steven und W. David KINGERY 1993: Introduction. In: Lubar, Steven und W. David
Kingery (Hrsg.): History from Things. Essays on Material Culture. Washington und

London, S. viii-xvii

307



LUBAR, Steven und W. David KINGERY (Hrsg.) 1993: History from Things. Essays on
Material Culture. Washington und London

LURKER, Manfred 1994: Symbol. In: Sebeok, Thomas 1994: Enyclopedic Dictionary of
Semiotics. 3 Bde. Berlin und New York S. 1027-1029

LuUScHAN, Felix von 1911: Zur Ethnographie des Kaiserin-Augusta-Flusses. In: Baessler
Archiv, Bd. 1, S. 103-117

LUTKEHAUS, Nancy, Christian KAUFMANN, William E. MITCHELL, Douglas NEWTON, Lita
OSMUNDSEN und Meinhard SCHUSTER (Hrsg.) 1990: Sepik Heritage. Tradition and

Change in Papua New Guinea. Durham

LUTKEHAUS, Nancy C. und Paul B. ROSCOE (Hrsg.) 1995: Gender Rituals. Female Initiation

in Melanesia. New York und London

MALINOWSKI, Bronislaw 1926: Anthropology. In: Encyclopaedia Britannica (13th Edition),
S. 131-140

MAQUET, Jacques 1993: Objects as Instruments, Objects as Signs. In: Lubar, Steven und W.
David Kingery (Hrsg.): History from Things. Essays on Material Culture. Washington
und London, S. 30-40

MAYER, Philip (Hrsg.) 1970: Socialization: The Approach from Social Anthropology. ASA
Monographs 8, London

MCCLUNG FLEMING, E. 1974: Artifact Study. A Proposed Model. In: Winterthur Portfolio. A
Journal of American Material Culture, Bd. 9, S. 153-173

MEAD, George Herbert 1967 [1934]: Mind, Self, and Society. From the Standpoint of a

Social Behaviorist. Chicago und London

MEAD, Margaret 1933: The Marsalai Cult among the Arapesh, with Special Reference to the
Rainbow Serpent Beliefs of the Australian Aboriginals. In: Oceania, Bd. 4, S. 37-53

MEAD, Margaret 1934: Tamberans and Tumbuans in New Guinea. In: Natural History, Bd.
34, S. 234-246

MEAD, Margaret 1964: Diskussionsbeitrag. In: Stankiewicz, Edward und Thomas A.
Sebeok: Discussion Session on Linguistics. In: Sebeok, Thomas A., Alfred S. Hayes
und Mary Catherine Bateson (Hrsg.): Approaches To Semiotics. Cultural Anthropology,

308



Education, Linguistics, Psychiatry, Psychology. Transactions of the Indiana University
Conference on Paralinguistics and Kinesics. London und Paris, S. 265-276

MEAD, Margaret 1977: Letters from the Field 1925-1975. New York, Hagerstown, San

Francisco und London

MEAD, Sidney M., Isabelle BRYMER und Susan MARTICH (Hrsg.) 1979: Exploring the Visual

Art of Oceania: Australia, Melanesia, Micronesia and Polynesia. Honolulu

MELK-KOCH, Marion 1989: Auf der Suche nach der menschlichen Gesellschaft: Richard
Thurnwald. Berlin

METRAUX, Rhoda 1989: latmul Art. In: Klein, Leanne A. (Hrsg.): People of the River,
People of the Tree. Change and Continuity in Sepik and Asmat Art. Saint Paul, S. 13-17

METRAUX, Rhoda 1990: Music in Tambunam. In: Lutkehaus, Nancy et al. (Hrsg.): Sepik
Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S. 523-534

MORGENTHALER, Fritz, Florence WEISS und Marco MORGENTHALER 1984: Gespriache am
sterbenden FluB3. Ethnopsychoanalyse bei den Iatmul in Papua Neuguinea. Frankfurt am
Main

MORRIS, Charles William 1955 [1946]: Signs, Language and Behavior. New York

MORRIS, Charles William 1966 [1938]: Foundations of the Theory of Signs. Chicago und
London

MORRIS, Charles William 1970: The Pragmatic Movement in American Philosophy. New
York

MULLER-BECK, Hansjiirgen 2003: Was sagt der Begriff ,Materielle Kultur“? Ein
Kommentar. In: Veit, Ulrich et al. (Hrsg.): Spuren und Botschaften: Interpretationen
materieller Kultur. Miinster, New York, Miinchen und Berlin, S. 127-132

MUNSTERBERGER, Werner 1943: On the Sacred Stools of the Sepik Area, New Guinea. In:
Internationales Archiv fiir Ethnographie, Bd. 43, S. 242-246

MUNN, Nancy D. 1966: Visual Categories: An Approach to the Study of Representational
Systems. In: American Anthropologist, Bd. 68 (4), S. 936-950

MUNN, Nancy D. 1973: Walbiri Iconography. Graphic Representation and Cultural
Symbolism in a Central Australian Society. Ithaca und London

309



MUSEUM FUR VOLKERKUNDE UND SCHWEIZERISCHES MUSEUM FUR VOLKSKUNDE BASEL
(Hrsg.) 1970: Ethnographische Kostbarkeiten. Aus den Sammlungen von Alfred Biihler
im Basler Museum fiir Volkerkunde. Herausgegeben vom Museum fiir Volkerkunde

und Schweizerischem Museum fuir Volkskunde Basel. Basel

NEU GUINEA COMPAGNIE (Hrsg.) 1886: Nachrichten iiber Kaiser Wilhelms-Land und den
Bismarck-Archipel, 2. Heft, S. 67-69

NEU GUINEA COMPAGNIE (Hrsg.) 1887a: Nachrichten iiber Kaiser Wilhelms-Land und den
Bismarck-Archipel, 4. Heft, S. 152-153

NEU GUINEA COMPAGNIE (Hrsg.) 1887b: Nachrichten iiber Kaiser Wilhelms-Land und den
Bismarck-Archipel, 5. Heft, S. 189-192

NEU GUINEA COMPAGNIE (Hrsg.) 1888: Nachrichten iiber Kaiser Wilhelms-Land und den
Bismarck-Archipel, 1. Heft, S. 23-24

NEUHAUSS, Richard 1911a: Reise nach Deutsch Neu-Guinea. In: Zeitschrift fiir Ethnologie,
Bd. 43, S. 130-132; 136-138

NEUHAUSS, Richard 1911b: Deutsch Neu-Guinea. Bd. 1. Berlin
NEVERMANN, Hans 1933: Masken und Geheimbiinde in Melanesien.

NEWTON, Douglas 1963: Malu: Openwork Boards of the Tshuosh Tribe. The Museum of
Primitive Art: Studies Number Two. New York

NEWTON, Douglas 1967: Oral Tradition and Art History in the Sepik District, New Guinea.
In: Helm, June (Hrsg.): Essays on the Verbal and Visual Arts. Proceedings of the 1966
Annual Spring Meeting of the American Ethnological Society. Seattle und London, S.
200-215

NEWTON, Douglas 1971: Crocodile and Cassowary. Religious Art of the Upper Sepik River,
New Guinea. The Museum of Primitive Art, New York. Greenwich

NEWTON, Douglas 1979: Continuities and Changes in Western Pacific Art. In: Gathercole,
Peter W., Adrienne L. Kaeppler und Douglas Newton (Hrsg.): The Art of the Pacific
Islands. National Gallery of Art, Washington D.C., S. 27-65

NEWTON, Douglas 1987: Shields of the Manambu (East Sepik Province, Papua New
Guinea). In: Baessler Archiv, Neue Folge, Bd. 35, S. 249-257

310



NEWTON, Douglas 1997: Materials for a Iatmul Chronicle, Middle Sepik River. In: Baessler
Archiv, Neue Folge, Bd. 45, S. 367-385

NEWTON, Douglas (Hrsg.) 1999: Arts of the South Seas. Island Southeast Asia, Melanesia,
Polynesia, Micronesia. The Collections of the Musée Barbier-Mueller. Miinchen,
London und New York

NILES, Don 1992: Flute and Trumpet Ensembles in the Sepik Provinces. In: Bebbington,
Warren A. (Hrsg.): Sound and Reason. Music and Essays in Honour of Gordon D.
Spearritt. St. Lucia, S. 49-60

NOTH, Winfried 2000: Handbuch der Semiotik. Stuttgart und Weimar

OHNE AUTORENANGABE 1996 [1920]: Norddeutscher Lloyd. In: Schnee, Heinrich (Hrsg.):
Deutsches Kolonial-Lexikon, Bd. 2. Wiesbaden, S. 659

PAPE, Helmut 2000: Einleitung. In: Kloesel, Christian J. W. und Helmut Pape (Hrsg.):
Charles S. Peirce. Semiotische Schriften, Bd. 1 (1865-1903). Frankfurt am Main, S. 7-
83

PARMENTIER, Richard J. 1994: Signs in Society. Studies in Semiotic Anthropology.

Bloomington und Indianapolis

PARMENTIER, Richard J. 1997: The Pragmatic Semiotics of Culture. In: Semiotica. Journal of
the International Association for Semiotic Studies, Bd. 116 (1), Special Issue, S. 1-114

PEARCE, Susan 1986a: Thinking about Things. Approaches to the Study of Artefacts. In:
Museums Journal, Bd. 85, (Nr. 4), S. 198-201

PEARCE, Susan 1986b: Objects as Signs and Symbols. In: Museums Journal, Bd. 86, S. 131-
135

PEARCE, Susan M. 1989a: Museum Studies in Material Culture: Introduction. In: Pearce,
Susan M. (Hrsg.): Museum Studies in Material Culture. London und New York, S. 1-10

PEARCE, Susan M. 1989b: Objects in Structures. In: Pearce, Susan M. (Hrsg.): Museum
Studies in Material Culture. London und New York, S. 47-59

PEARCE, Susan M. (Hrsg.) 1989: Museum Studies in Material Culture. London und New
York

311



PEARCE, Susan M. 1992: Museums, Objects and Collections: A Cultural Study. Leicester
und London

PEIRCE, Charles Sanders 1932: Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Bd. 2. Elements

of Logic. Herausgegeben von Charles Hartshorne und Paul Weiss. Cambridge

PEIRCE, Charles Sanders 1933: Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Bd. 3. Exact

Logic. Herausgegeben von Charles Hartshorne und Paul Weiss. Cambridge

PEIRCE, Charles Sanders 1960a: Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Bd. 5.
Pragmatism and Pragmaticism. Herausgegeben von Charles Hartshorne und Paul Weiss.
Cambridge

PEIRCE, Charles Sanders 1960b: Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Bd. 6.
Scientific Metaphysics. Herausgegeben von Charles Hartshorne und Paul Weiss.
Cambridge

PEIRCE, Charles Sanders 2000: Semiotische Schriften. Bd. 1 (1865-1903), Bd. 2 (1903-
1906), Bd. 3 (1906-1913). Herausgegeben und iibersetzt von Christian J. W. Kloesel
und Helmut Pape. Frankfurt am Main

PELTIER, Philippe 1999: The Sepik. In: Newton, Douglas (Hrsg.): Arts of the South Seas.
Island Southeast Asia, Melanesia, Polynesia, Micronesia. The Collections of the Musée
Barbier-Mueller. Miinchen, London und New York, S. 188-205

PLISCHKE, Hans 1922: Geistertrompeten und Geisterfloten aus Bambus vom Sepik,
Neuguinea. In: Jahrbuch des Stddtischen Museums fiir Volkerkunde zu Leipzig.
Zugleich Festschrift zur Feier des flinfzigjahrigen Bestehens des Museums. Bd. 8, 1918-
1921, S. 57-62

Pocius, Gerald L. (Hrsg.) 1991: Living in a Material World. Canadian and American
Approaches to Material Culture. St. John’s

PORTIS WINNER, Irene 1989: The Human Sign as an Integrative Concept in the Semiotics of
Culture. In: Koch, Walter A. (Hrsg.): The Nature of Culture. Bochum, S. 369-387

POSNER, Roland 1989: What is Culture? Toward a Semiotic Explication of Anthropological
Concepts. In: Koch, Walter A. (Hrsg.): The Nature of Culture. Bochum, S. 240-295

POSNER, Roland 1991: Kultur als Zeichensystem. Zur semiotischen Explikation
kulturwissenschaftlicher Grundbegriffe. In: Assmann, Aleida und Dietrich Harth
(Hrsg.): Kultur als Lebenswelt und Monument. Frankfurt am Main, S. 37-74

312



POSNER, Roland, Klaus ROBERING und Thomas A. SEBEOK (Hrsg.) 1997/1998/2003:
Semiotik. Ein Handbuch zu den zeichentheoretischen Grundlagen von Natur und
Kultur. 3 Bde. Berlin und New York

PREUSS, Konrad 1897: Kiinstlerische Darstellungen aus Kaiser-Wilhelms-Land in ihrer
Bedeutung fiir die Ethnologie. In: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 29, S. 77-139

PREUSS, Konrad 1898a: Kiinstlerische Darstellungen aus Kaiser-Wilhelmsland. In:
Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 30, S. 74-120

PREUSS, Konrad 1898b: Ueber einige Ornamente vom Kaiserin-Augusta-Fluss in Deutsch
Neu Guinea. In: Internationales Archiv fiir Ethnographie, Bd. XI, S. 145-153

PROWN, Jules David 1993: The Truth of Material Culture: History or Fiction? In: Lubar,
Steven und W. David Kingery (Hrsg.): History from Things. Essays on Material
Culture. Washington und London, S. 1-19

RECHE, Otto 1910: Eine Bereisung des Kaiserin Augusta-Flusses (Neuguinea). In: Globus,
Bd. 97, S. 285-286

RECHE, Otto 1911: Ethnographische Beobachtungen am Kaiserin-Augusta-FluB3. In:

Korrespondenzblatt der Deutschen Gesellschaft fiir Anthropologie, Ethnologie und
Urgeschichte, Bd. 42, S. 123-128

RECHE, Otto 1913: Der Kaiserin-Augusta-Fluf. Ergebnisse der Siidsee-Expedition, II.
Hamburg

REYNOLDS, Barrie 1983: The Relevance of Material Culture to Anthropology. In: Journal of
the Anthropological Society of Oxford, Bd. 14 (2), S. 209-217

REYNOLDS, Barrie 1984: Material Culture: A System of Communication. Cape Town

REYNOLDS, Barrie 1987: Material Systems: An Approach to the Study of Kwandu Material
Culture. In: Reynolds, Barrie und Margaret A. Stott (Hrsg.): Material Anthropology.
Contemporary Approaches to Material Culture. Lanham, New York und London, S.
155-187

REYNOLDS, Barrie und Margaret A. STOTT (Hrsg.) 1987: Material Anthropology.
Contemporary Approaches to Material Culture. Lanham, New York und London

313



RICHARDSON, Miles 1989: The Artefact as Abbreviated Act: A Social Interpretation of
Material Culture. In: Hodder, Ian (Hrsg.): The Meaning of Things. Material Culture and
Symbolic Expression. London, S. 172-177

RIGGINS, Stephen Harold 1994: Introduction. In: Riggins, Stephen Harold (Hrsg.) 1994: The
Socialness of Things: Essays on the Socio-Semiotics of Objects. Berlin und New York,
S. 1-6

RIGGINS, Stephen Harold (Hrsg.) 1994: The Socialness of Things: Essays on the Socio-
Semiotics of Objects. Berlin und New York

ROBEY, David (Hrsg.) 1973: Structuralism: an introduction. Oxford

ROESICKE, Adolf 1914: Mitteilungen {iiber ethnographische Ergebnisse der Kaiserin
Augusta-FluB-Expedition. In: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 46, S. 507-522

ROHRER, Ernst 1951/52: Ein Zeremonialstuhl vom Sepik (Neuguinea). In: Bulletin der
Schweizerischen Gesellschaft fiir Anthropologie und Ethnologie, Bd. 28, S. 39-48

RUMSEY, Alan und James WEINER (Hrsg.) 2001: Emplaced Myth: Space, Narrative, and

Knowledge in Aboriginal Australia and Papua New Guinea. Honolulu
SAHLINS, Marshall 1976: Culture and Practical Reason. Chicago und London

SAPPER, Karl 1996 [1920]: Kaiserin-AugustafluB8. In: Schnee, Heinrich (Hrsg.): Deutsches
Kolonial-Lexikon, Bd. 2. Wiesbaden, S. 144

SAUSSURE, Ferdinand de 1972 [1915]: Cours de Linguistique Générale. Publi¢ par Charles
Bally et Albert Sechehaye. Paris

SCHEFOLD, Reimar 1966: Versuch einer Stilanalyse der Authidngehaken vom Mittleren Sepik

in Neu-Guinea. Basel

SCHELLER, Andreas 1941: Aufhdngehaken aus Indonesien und der Siidsee. In: Ethnologica,
Bd. 5, S. 73-171

SCHERMAN, Lucian (Hrsg.) 1913: Berichte des K. Ethnographischen Museums in Miinchen,
Bd. V (1912/13). Miinchen

SCHINDLBECK, Markus 1980: Sago bei den Sawos (Mittelsepik, Papua New Guinea).
Untersuchungen iiber die Bedeutung von Sago in Wirtschaft, Sozialordnung und

Religion. Basler Beitrige zur Ethnologie, Bd. 19. Basel

314



SCHINDLBECK, Markus 1984: Uber den mythischen Ursprungsort der Sawos und Iatmul
(Papua-Neuguinea). In: Kamber, Peter H. und Rupert Moser (Hrsg.): Diachronica. Zum
Verhiltnis von Ethnologie, Geschichte und Geschichtswissenschaft. Bern, S. 153-160

SCHINDLBECK, Markus 1985: Miannerhaus und weibliche Giebelfigur am Mittelsepik, Papua-
Neuguinea. Baessler-Archiv N. F. 33, S. 363-411

SCHINDLBECK, Markus 1993: The Art of Collecting. Interactions between Collectors and the
People they visit. In: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 118, S. 57-67

SCHINDLBECK, Markus 1994: Formen miindlicher Uberlieferung bei den Sawos. In: Hauser-
Schiublin, Brigitta (Hrsg.): Geschichte und miindliche Uberlieferung in Ozeanien.
Basel, S. 5-14

SCHINDLBECK, Markus 2001: Deutsche wissenschaftliche Expeditionen und Forschungen in
der Siidsee bis 1914. In: Hiery, Hermann Joseph (Hrsg.): Die deutsche Siidsee 1884-
1914. Ein Handbuch. Paderborn, S. 132-155

SCHLAGINHAUFEN, Otto 1910a: Reisen in Kaiser-Wilhelmsland (Neuguinea). Abhandlungen
und Berichte des Konigl. Zoologischen und Anthropologisch-Ethnographischen
Museums zu Dresden. Bd. 13,1. Leipzig

SCHLAGINHAUFEN, Otto 1910b: Eine ethnographische Sammlung vom Kaiserin-Augustafluss
in Neuguinea. Abhandlungen und Berichte des Konigl. Zoologischen und

Anthropologisch-Ethnographischen Museums zu Dresden. Bd. 13,2. Leipzig

SCHLATTER, Gerhard 1985: Bumerang und Schwirrholz. Eine Einflihrung in die traditionelle
Kultur australischer Aborigines. Berlin

SCHLECHTEN, Marguerite (Hrsg.) 1987: Oralité. Beitrdge zur Problematik im Umgang mit
miindlichen Uberlieferungen. Ethnologica Helvetica, Bd. 11, Bern

SCHLEINITZ, Georg Frh. v. 1886: Erforschungsfahrt auf dem Augusta-FluB3. In: Nachrichten
iiber Kaiser-Wilhelms-Land, H. 4, S. 123-128

SCHLENKER, Hermann 1984a: latmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) — Mythologische
Diskussion im Mainnerhaus in Palimbei. Film E 2293, Institut fiir den
wissenschaftlichen Film Gottingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen,
Sektion Ethnologie

315



SCHLENKER, Hermann 1984b: Tatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) — Brennen und Loschen
von Kalk zum Betelkauen. Film E 2710, Institut fiir den wissenschaftlichen Film

Gottingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie

SCHLENKER, Hermann 1984c: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) — Ménnerinitiation in
Japanaut: ,,Tod der Novizen“. Film E 2812, Institut fiir den wissenschaftlichen Film
Gottingen. Publikation von Jiirg Wassmann und Jiirg Schmid-Kocher. Publikationen zu
wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 14, Nr. 6, S. 1-17

SCHLENKER, Hermann 1984d: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) — Ménnerinitiation in
Japanaut: ,Novizen in der Urzeit”. Film E 2813, Institut fiir den wissenschaftlichen
Film Gottingen. Publikation von Jirg Wassmann und Jirg Schmid-Kocher.
Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 14, Nr. 7, S. 1-
19

SCHLENKER, Hermann 1984e: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) — Ménnerinitiation in
Japanaut: ,,Neugeburt der Novizen“. Film E 2814, Institut fiir den wissenschaftlichen
Film Gottingen. Publikation von Jirg Wassmann und Jirg Schmid-Kocher.

Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 14, Nr. 8, S. 1-
14

SCHLENKER, Hermann 1989: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) — Ubermodellieren und
Bemalen eines Schidels. Film E 2905, Institut fiir den wissenschaftlichen Film

Gottingen. Publikation von Markus Schindlbeck. Publikationen zu wissenschaftlichen
Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 16, Nr. 6, S. 63-74

SCHLENKER, Hermann und Milan STANEK 1984a: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) —
Kandem erzdhlt von Schlitztrommel und Kopfjagdtrompete. Spiel auf beiden
Instrumenten. Film E 2476, Institut fiir den wissenschaftlichen Film Géttingen.
Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie

SCHLENKER, Hermann und Milan STANEK 1984b: latmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) —
Bespannen und Herrichten einer Handtrommel. Film E 2543, Institut fiir den
wissenschaftlichen Film Gottingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen,
Sektion Ethnologie

SCHLERETH, Thomas J. 1985: Material Culture and Cultural Research. In: Schlereth, Thomas
J. (Hrsg): Material Culture. A Research Guide. Lawrence, S. 1-34

SCHLERETH, Thomas J. (Hrsg) 1985: Material Culture. A Research Guide. Lawrence

316



SCHLERETH, Thomas J. 1992: Cultural History and Material Culture. Everyday Life,

Landscapes, Museums. Charlottesville und London

SCHLESIER, Erhard 1952: Zum Problem ,,Mannerhaus®. In: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd.
77, Heft 1, S. 133-136

SCHLESIER, Erhard 1958: Die melanesischen Geheimkulte. Gottingen, Berlin und Frankfurt

SCHLESIER, Erhard 1959: Die Quertrompeten am mittleren Sepik. In: Baessler Archiv, N.F.,
Bd. 7, S. 123-148

ScHMID, Jiirg und Christin KOCHER SCHMID 1992: S6hne des Krokodils. Méannerhausrituale
und Initiation in Yensan, Zentral-Iatmul, East Sepik Province, Papua New Guinea.
Basler Beitrége zur Ethnologie, Bd. 36. Basel

SCHMIDT, Andrea Elisabeth 1998: Paul Wirz. Ein Wanderer auf der Suche nach der ,,wahren
Natur®. Basler Beitrdge zur Ethnologie, Bd. 39. Basel

ScHMIDT, E.W. 1929: Die Schildtypen vom Kaiserin-Augusta-Fluss und eine Kritik der
Deutung ihrer Gesichtsornamente. In: Baessler-Archiv, Bd. 13, S. 136-177. Berlin

ScamITz, Carl August 1960: Historische Probleme in Nordost-Neuguinea. Huon-Halbinsel.
Wiesbaden

ScHmITZ, Carl August 1961: Kopfjager und Kannibalen. Basel
ScamITZ, Carl August 1962: Ozeanische Kunst. Skulpturen aus Melanesien. Miinchen

Scumitz, Carl August und Robert WILDHABER (Hrsg.) 1965: Festschrift Alfred Biihler.
Basler Beitrige zur Geographie und Ethnologie, Ethnologische Reihe, Bd. 2. Basel

SCHNEE, Heinrich (Hrsg.) 1996 [1920]: Deutsches Kolonial-Lexikon. 3 Bde. Leipzig

SCcHUDSON, Michael 1989: How Culture Works. Perspectives from Media Studies on the

Efficacy of Symbols. In: Theory and Society. Renewal and Critique in Social Theory,
Bd. 18, S. 153-180

SCHULTZE JENA, Leonhard 1914: Forschungen im Innern der Insel Neuguinea. In:

Mitteilungen aus den deutschen Schutzgebieten, Erganzungsheft 11. Berlin

SCHUSTER, Gisela 1976: Zur Musik der latmul am Mittelsepik. In: Harrer, Heinrich (Hrsg.):
Unter Papuas. Mensch und Kultur seit ihrer Steinzeit. Innsbruck, S.163-167

317



SCHUSTER, Gisela 1987: Nutzung der Erde: Topferei in Aibom. In: Miinzel, Mark (Hrsg.):
Neuguinea. Nutzung und Deutung der Umwelt. Bd. 1. Museum fiir Volkerkunde.
Frankfurt am Main, S. 289-329; 403-404

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1970: Bild-Texte. In: Museum fiir Volkerkunde und
Schweizerisches Museum fiir Volkskunde Basel (Hrsg.): Ethnographische
Kostbarkeiten. Aus den Sammlungen von Alfred Biihler im Basler Museum fiir
Volkerkunde. Herausgegeben vom Museum flir Volkerkunde und Schweizerischem
Museum fiir Volkskunde Basel. Basel

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1975a: Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik) — Topferei
(Backschale, Feuerschale, Sago-Vorratstopf). Film E 1368, Institut fiir den
wissenschaftlichen Film Gottingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen,
Sektion Ethnologie

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1975b: Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik) — Bemalen
eines Sago-Vorrattopfes. Film E 1369, Institut fiir den wissenschaftlichen Film

Gottingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1981a: Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik). Gewinnen und
Féarben von Rindenbast-Streifen. Film E 1373, Institut fiir den wissenschaftlichen Film
Gottingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 11,
Nr. 20

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1981b: Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik). — Flechten
einer Frauen-Haube. Film E 1374, Institut fiir den wissenschaftlichen Film Gottingen.

Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 11, Nr. 21

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1981c: Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik) — Kalkbrennen
und Betelkauen. Film E 1379, Institut fiir den wissenschaftlichen Film Gottingen.
Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Seriell, Nr. 22

SCHUSTER, Meinhard 1963: Yatmiil (Aibom) (Neuguinea, Mittlerer Sepik) — Verzieren eines
Vorrattopfes. Film E 461, Institut fiir den wissenschaftlichen Film Gottingen.

Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie

SCHUSTER, Meinhard 1964: Mittellauf. In: Stddtisches Museum fiir Volkerkunde Frankfurt
am Main (Hrsg.): Sepik. Kunst aus Neuguinea. Aus den Sammlungen der Neuguinea-
Expedition des Stddtischen Museums fiir Volkerkunde Frankfurt am Main. Frankfurt
am Main, S. 37-47

318



SCHUSTER, Meinhard 1965: Mythen aus dem Sepik-Gebiet. In: Schmitz, Carl August und
Robert Wildhaber (Hrsg.): Festschrift Alfred Biihler. Basler Beitrige zur Geographie
und Ethnologie, Ethnologische Reihe, Bd. 2. Basel, S. 369-384

SCHUSTER, Meinhard 1967: Vorlaufiger Bericht iiber die Sepik-Expedition 1965-1967 des
Museums fiir Volkerkunde zu Basel. In: Verhandlungen der Naturforschenden
Gesellschaft Basel, Bd. 78, No. 1, S. 268-281

SCHUSTER, Meinhard 1968: Farbe — Motiv — Funktion. Zur Malerei von Naturvolkern.

Fihrer durch das Museum fiir Volkerkunde und Schweizerische Museum fur
Volkskunde Basel. Basel

SCHUSTER, Meinhard 1969a: Die Topfergottheit von Aibom. In: Paideuma, Bd. 15, S. 140-
159

SCHUSTER, Meinhard 1969b: Zum Verstindnis religioser Phdnomene der Naturvolker. In:
Verhandlungen der Naturforschenden Gesellschaft in Basel, Bd. 80, S. 226-236

SCHUSTER, Meinhard 1973: Zur Dorfgeschichte von Soatmeli. In: Tauchmann, Kurt (Hrsg.):
Festschrift zum 65. Geburtstag von Helmut Petri. K6ln und Wien, S. 475-491

SCHUSTER, Meinhard 1974: Neuguinea-Expedition des Ethnologischen Seminars der
Universitdt Basel 1972/1974. Information S.E.G./S.S.E., Bulletin der Schweizerischen
Ethnologischen Gesellschaft, No. 1, S. 13-17. Genf

SCHUSTER, Meinhard 1985: Das Maénnerhaus, Zentrum und Angelpunkt der Kunst am
Mittelsepik. In: Greub, Suzanne (Hrsg.): Ausdruck und Ornament. Kunst am Sepik.
Bildwerke einer alten Tropenkultur in Papua-Neuguinea. Basel, S. 19-26

SCHUSTER, Meinhard 1987: Totemismus als Deutung der Umwelt. In: Miinzel, Mark (Hrsg.):
Neuguinea. Nutzung und Deutung der Umwelt. Bd. 2. Museum fiir Volkerkunde.
Frankfurt am Main, S. 559-577; 686

SCHWEIZER, Thomas, Margarete SCHWEIZER und Waltraud KOKOT (Hrsg.) 1993: Handbuch
der Ethnologie. Berlin

SEBEOK, Thomas A. (Hrsg.) 1975: The Tell-Tale Sign. A Survey of Semiotics. Lisse
SEBEOK, Thomas A. 1976: Contributions to the Doctrine of Signs. Bloomington und Lisse

SEBEOK, Thomas A. (Hrsg.) 1994: Enyclopedic Dictionary of Semiotics. 3 Bde. Berlin und
New York

319



SEBEOK, Thomas A., Alfred S. HAYES und Mary Catherine BATESON (Hrsg.): Approaches
To Semiotics. Cultural Anthropology, Education, Linguistics, Psychiatry, Psychology.
Transactions of the Indiana University Conference on Paralinguistics and Kinesics.

London und Paris

SENFT, Gunter 1998: Zeichenkonzeptionen in Ozeanien. In: Posner, Roland, Klaus Robering
und Thomas A. Sebeok (Hrsg.): Semiotik. Ein Handbuch zu den zeichentheoretischen
Grundlagen von Natur und Kultur. Bd 2. Berlin und New York, S. 1971-1976

SILLITOE, Paul 1998: An Introduction to the Anthropology of Melanesia. Culture and
Tradition. Cambridge

SILVERMAN, Eric Kline 1988: The Art of Papua New Guinea. Cultural Traditions of the

Sepik River. Selections from the Marion and Samuel Spring Collection. Gainesville

SILVERMAN, Eric Kline 1996: The Gender of the Cosmos: Totemism, Society and
Embodiment in the Sepik River. In: Oceania, Iss. 1, Vol. 67, S. 30-49

SILVERMAN, Eric Kline 1997: Politics, Gender and Time in Melanesia and Aboriginal
Australia. In: Ethnology, Iss. 2, Vol. 36, S. 101-121

SILVERMAN, Eric Kline 2001a: Masculinity, Motherhood, and Mockery: Psychoanalyzing
Culture and the Iatmul Naven Rite in New Guinea. Ann Arbor

SILVERMAN, Eric Kline 2001b: From Totemic Space to Cyberspace: Transformations in
Sepik River and Aboriginal Australian Myth, Knowledge, and Art. In: Rumsey, Alan
und James Weiner (Hrsg.): Emplaced Myth: Space, Narrative, and Knowledge in
Aboriginal Australia and Papua New Guinea. Honolulu, S. 189-214

SINGER, Milton 1984: Man’s Glassy Essence. Explorations in Semiotic Anthropology.
Bloomington

SINGER, Milton 1994: Semiotic Anthropology. In: Asher, Ron E. (Hrsg.): The Encyclopedia
of Language and Linguistics, Bd. 7. Oxford, New York, Seoul und Tokyo, S. 3814-
3821

SMIDT, Dirk 1996: Sepik Art: Supernatural Support in Earthly Situations. In: Holsbeke,
Mireille und Gerard Rooijakkers (Hrsg.): The Object as Mediator. On the
Transcendental Meaning of Art in Traditional Cultures. Etnografisch Museum Antwerp.
Antwerp, S. 60-67

320



SODERSTROM, Jan 1941: Die Figurstiihle vom Sepik-Fluss auf Neu-Guinea. Statens
Etnografiska Museum. Smirre Meddelanden, Bd. 18. Stockholm, S. 5-44

SODERSTROM, Jan 1942: Zwei Zeremonialstithle oder Rednerpulte vom Sepik. In: Ethnos,
Vol. 7, Nr. 4, S. 148-155

SPEARRITT, Gordon D. 1990: The Yumanwusmangge Ceremony at Aibom. In: Lutkehaus,
Nancy et al. (Hrsg.): Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea.
Durham, S. 535-545

SPEISER, Felix 1931: Die Sammlung Prof. Dr. Felix Speiser. In: Speiser, Felix und Paul Wirz
(Hrsg.): Kult und Kunst auf Neu-Guinea. Sammlungen von Prof. Dr. Felix Speiser und
Dr. Paul Wirz. Gebwerbemuseum Basel. Basel, S. 17-31

SPEISER, Felix 1937: Uber Kunststile in Melanesien. In: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 68, S.
304-369

SPEISER, Felix 1944: Eine Initiationszeremonie in Kambrambo am Sepik, Neuguinea. In:
Ethnologischer Anzeiger, Bd. 4, S. 153-157

SPEISER, Felix und Paul WIRZ (Hrsg.) 1931: Kult und Kunst auf Neu-Guinea. Sammlungen

von Prof. Dr. Felix Speiser und Dr. Paul Wirz. Gebwerbemuseum Basel. Basel

SPENCER, Robert F. (Hrsg.) 1969: Forms of Symbolic Action. Proceedings of the 1969
Annual Spring Meeting of the American Ethnological Society. Seattle und London

SPERBER, Dan 1975 [1974]: Uber Symbolik. Frankfurt am Main

SPITTLER, Gerd 1993: Materielle Kultur — Plidoyer fiir eine Handlungsperspektive.
Diskussion. Kommentare zu Ulla Johansen: Materielle oder materialisierte Kultur? In:
Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 118, S. 178-181

STADTISCHES MUSEUM FUR VOLKERKUNDE FRANKFURT AM MAIN (Hrsg.) 1964: Sepik.

Kunst aus Neuguinea. Aus den Sammlungen der Neuguinea-Expedition des Stddtischen
Museums fiir Volkerkunde Frankfurt am Main. Frankfurt am Main

STANEK, Milan 1982: Geschichten der Kopfjager. Mythos und Kultur der Iatmul auf Papua-

Neuguinea. Koln

STANEK, Milan 1983: Sozialordnung und Mythik in Palimbei. Bausteine zur ganzheitlichen
Beschreibung einer Dorfgemeinschaft der latmul, East Sepik Province, Papua New
Guinea. Basler Beitrage zur Ethnologie, Bd. 23. Basel

321



STANEK, Milan 1987: Die Ménnerhaus-Versammlung in der Kultur der Iatmul (Ost-Sepik-
Provinz, Papua Neuguinea). In: Miinzel, Mark (Hrsg.): Neuguinea. Nutzung und
Deutung der Umwelt. Bd. 2. Museum fiir Volkerkunde. Frankfurt am Main, S. 621-643;
687-688

STANEK, Milan 1990: Social Structure of the Iatmul. In: Lutkehaus, Nancy et al. (Hrsg.):
Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S.266-273

STANEK, Milan 1994: Die Ménnerinitiation bei den Iatmul. Der Funktionswandel unter dem

Einfluss der kolonialen Situation in Papua-Neuguinea. In: Hauser-Schéublin, Brigitta
(Hrsg.): Geschichte und miindliche Uberlieferung in Ozeanien. Basel, S. 217-236

STANEK, Milan und Florence WEISS 1976: Rituelle Menschentdtung bei den Iatmul. In:
Harrer, Heinrich (Hrsg.): Unter Papuas. Mensch und Kultur seit ihrer Steinzeit.
Innsbruck und Frankfurt am Main, S. 168-188

STELLRECHT, Irmtraud 1993: Interpretative Ethnologie. Eine Orientierung. In: Schweizer,
Thomas, Margarete Schweizer und Waltraud Kokot (Hrsg.): Handbuch der Ethnologie.
Berlin, S. 29-78

STOHR, Waldemar 1971: Melanesien. Schwarze Inseln der Siidsee. Ausstellungsfiihrer.
Kunsthalle K&ln. KéIn

STOHR, Waldemar 1987: Kunst und Kultur aus der Siidsee. Sammlung Clausmeyer
Melanesien. Kdln

STOLLE, Artur 1914: Uberblick iiber den Verlauf der Kaiserin-AugustafluB-Expedition. In:
Zeitschrift der Gesellschaft fiir Erdkunde zu Berlin, Nr. 4, S. 249-253

STOTT, Margaret A. und Barrie REYNOLDS 1987: Material Anthropology: Contemporary
Approaches to Material Culture. In: Reynolds, Barrie und Margaret A. Stott (Hrsg.):

Material Anthropology. Contemporary Approaches to Material Culture. Lanham, New
York und London, S. 1-11

STOTT, Margaret A. 1987: Object, Context and Process: Approaches to Teaching about
Material Culture. In: Reynolds, Barrie und Margaret A. Stott (Hrsg.): Material
Anthropology. Contemporary Approaches to Material Culture. Lanham, New York und
London, S. 13-30

STRECK, Bernhard (Hrsg.) 2000: Worterbuch der Ethnologie. Wuppertal

322



TAUCHMANN, Kurt (Hrsg.) 1973: Festschrift zum 65. Geburtstag von Helmut Petri. K&ln und
Wien

THIEL, Josef Franz 1993: , Der Makel des Materiellen.” Diskussion. Kommentare zu Ulla
Johansen: Materielle oder materialisierte Kultur? In: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 118,
S. 182-184

THURNWALD, Richard 1913: Eine Durchquerung des Gebiets zwischen Kaiserin- Augustaflul3
und Kiiste. In: Mitteilungen aus den deutschen Schutzgebieten, Bd. 26, S. 357-363

THURNWALD, Richard 1914a: Vom mittleren Sepik zur Nordwestkiiste von Kaiser-
Wilhelmsland. In: Mitteilungen aus den deutschen Schutzgebieten, Bd. 27, S. 81-84

THURNWALD, Richard 1914b: Entdeckungen im Becken des oberen Sepik. In: Mitteilungen
aus den deutschen Schutzgebieten, Bd. 27, S. 338-348

THURNWALD, Richard 1916: Vorstde nach dem Quellgebiet des Kaiserin-Augusta-Flusses,
dem Sand-FluB3 und dem Nord-Fluf} bis an das Kiistengebirge. In: Mitteilungen aus den
deutschen Schutzgebieten, Bd. 29, S. 82-93

THURNWALD, Richard 1917: Vorldufiger Bericht iiber Forschungen im Innern von Deutsch-
Neuguinea in den Jahren 1913-1915. In: Zeitschrift fiir Ethnologie, Bd. 49, S. 147-179

TILLEY, Christopher 1989: Interpreting Material Culture. In: Hodder, Ian (Hrsg.): The
Meaning of Things. Material Culture and Symbolic Expression. London, S. 185-194

TILLEY, Christopher 1991: Material Culture and Text. The Art of Ambiguity. London und
New York

TISCHNER, Herbert 1954: Kunst der Siidsee. Hamburg

TISCHNER, Herbert 1958: Kulturen der Siidsee. Hamburgisches Museum fiir Volkerkunde
und Vorgeschichte. Hamburg

TISCHNER, Herbert 1965: Das Kultkrokodil vom Korewori im Hamburgischen Museum fiir
Voélkerkunde und Vorgeschichte. Hamburg

TISCHNER, Herbert 1981: Dokumente verschollener Siidsee-Kulturen. Abhandlungen der
Naturhistorischen Gesellschaft Niirnberg, Bd. 38. Niirnberg

TOKAREW, Sergeij A. 1972: Von einigen Aufgaben der ethnographischen Erforschung der
materiellen Kultur. In: Ethnologia Europaea, Bd. 6, S. 163-195

323



TOKAREV, Sergeij A. 1985: Toward a Methodology for the Ethnographic Study of Material
Culture. In: Bronner, Simon J. (Hrsg.): American Material Culture and Folklife. A
Prologue and Dialogue. Ann Arbor, S. 77-96

TURNER, Victor 1967: The Forest of Symbols. Aspects of Ndembu Ritual. Ithaca

TURNER, Victor 1969: Forms of Symbolic Action: Introduction. In: Spencer, Robert F.
(Hrsg.): Forms of Symbolic Action. Proceedings of the 1969 Annual Spring Meeting of
the American Ethnological Society. Seattle und London, S. 3-25

TURNER, Victor 1982: Introduction. In: Turner, Victor (Hrsg.): Celebration. Studies in
Festivity and Ritual. Washington D.C., S. 11-30

TURNER, Victor (Hrsg.) 1982: Celebration. Studies in Festivity and Ritual. Washington D.C.

TYLOR, Edward Burnett 1958 [1871]: The Origins of Culture. Primitive Culture, Bd. 1. New
York

UBERSEEMUSEUM BREMEN (Hrsg.) 2003: Ozeanien. Lebenswelten in der Siidsee.

Ausstellungstexte. Bremen

VEIT, Ulrich 2003: Menschen — Objekte — Zeichen: Perspektiven des Studiums materieller
Kultur. In: Veit, Ulrich et al. (Hrsg.): Spuren und Botschaften: Interpretationen
materieller Kultur. Miinster, New York, Miinchen und Berlin, S. 17-28

VEIT, Ulrich, Tobias L. KIENLIN, Christoph KUMMEL und Sascha SCHMIDT (Hrsg.) 2003:
Spuren und Botschaften: Interpretationen materieller Kultur. Miinster, New York,

Miinchen und Berlin

WARDWELL, Allen 1965: Primitive Art in the Collections of the Art Institute of Chicago.
Chicago

WARDWELL, Allen 1989: The Art of the Sepik River: An Introduction. In: Klein, Leanne A.
(Hrsg.): People of the River, People of the Tree. Change and Continuity in Sepik and
Asmat Art. Saint Paul, S. 5-11

WASSMANN, Jirg 1982: Der Gesang an den Fliegenden Hund. Untersuchungen zu den
totemistischen Gesdngen und geheimen Namen des Dorfes Kandingei am Mittelsepik
(Papua New Guinea) anhand der kirugu-Knotenschniire. Basler Beitrdge zur Ethnologie,
Bd. 22. Basel

324



WASSMANN, Jiirg 1984: Die Vergangenheits-Konzeption der Nyaura (Papua-Neuguinea). In:
Kamber, Peter H. und Rupert Moser (Hrsg.): Diachronica. Zum Verhéltnis von
Ethnologie, Geschichte und Geschichtswissenschaft. Bern, S. 117-135

WASSMANN, Jiirg 1987: Der Bi3 des Krokodils: Die ordnungsstiftende Funktion der Namen
in der Beziehung zwischen Mensch und Umwelt am Beispiel der Initiation, Nyaura,
Mittel-Sepik. In: Miinzel, Mark (Hrsg.): Neuguinea. Nutzung und Deutung der Umwelt.
Bd. 2. Museum fiir Vélkerkunde. Frankfurt am Main, S. 511-557; 685-686

WASSMANN, Jiirg 1988: Der Gesang an das Krokodil. Die rituellen Gesidnge des Dorfes
Kandingei an Land und Meer, Pflanzen und Tiere (Mittelsepik, Papua New Guinea).
Basler Beitrdge zur Ethnologie, Bd. 28. Basel

WASSMANN, Jiirg 1990: The Nyaura Concepts of Space and Time. In: Lutkehaus, Nancy et
al. (Hrsg.): Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S.
23-35

WASSMANN, Jiirg 2001: The Politics of Religious Secrecy. In: Rumsey, Alan und James
Weiner (Hrsg.): Emplaced Myth: Space, Narrative, and Knowledge in Aboriginal
Australia and Papua New Guinea. Honolulu, S. 43-70

WEBER, Friedrich 1913: Bericht iiber die Hartl- und Nauer-Sammlungen. In: Scherman,
Lucian (Hrsg.): Berichte des K. Ethnographischen Museums in Miinchen, Bd. V
(1912/13). Miinchen, S. 327-335

WEISS, Florence 1981: Kinder schildern ihren Alltag. Die Stellung des Kindes im
okonomischen System einer Dorfgemeinschaft in Papua New Guinea (Palimbei, latmul,
Mittelsepik). Basler Beitrdge zur Ethnologie, Bd. 21. Basel

WEISS, Florence 1987: Sprache und Geschlecht bei den Iatmul in Papua-Neuguinea.
Untersuchungen zum Verhiltnis von ethnologischer Forschung und Sprachgebrauch. In:
Schlechten, Marguerite (Hrsg.): Oralité. Beitrdge zur Problematik im Umgang mit
miindlichen Uberlieferungen. Ethnologica Helvetica, Bd. 11, Bern, S. 151-190

WEISS, Florence 1994: Die Unterdriickung der Fraueninitiation. Zum Wandel des
Ritualsystems der latmul. In: Hauser-Schédublin, Brigitta (Hrsg.): Geschichte und
miindliche Uberlieferung in Ozeanien. Basel, S. 237-259

WEISS, Florence 1995: Zur Kulturspezifik der Geschlechterdifferenz und des

Geschlechterverhiltnisses. Die Iatmul in Papua-Neuguinea. In: Becker-Schmidt, Regina

325



und Gudrun-Axeli Knapp (Hrsg.): Das Geschlechterverhdltnis als Gegenstand der
Sozialwissenschaften. Frankfurt am Main, New York, S. 47-84

WEISSENBORN, Johannes 1934: Kult-Stithle vom Sepik (Deutsch-Neu-Guinea). In:
Festschrift zur Feier des zehnjdhrigen Bestehens der Bremer Wissenschaftlichen
Gesellschaft. Bremen, S. 262-272

WELSCH, Robert L. (Hrsg.) 1998a: An American Anthropologist in Melanesia. A. B. Lewis
and the Joseph N. Field South Expedition 1909-1913, Bd. 1: Field Diaries. Honolulu

WELSCH, Robert L. (Hrsg.) 1998b: An American Anthropologist in Melanesia. A. B. Lewis
and the Joseph N. Field South Expedition 1909-1913, Bd. 2: Appendixes. Honolulu

WELSH, Peter H. 1981: An Activity System Approach To Material Culture Study. In:
Cantwell, Anne-Marie E., James B. Griffin und Nan A. Rothschild (Hrsg.): The
Research Potential Of Anthropological Museum Collections. New York, S. 325-335

WHITE, Leslie A. 1949: The Science of Culture. A Study of Man and Civilization. New York

WHITE, Leslie A. 1987a [1959]: The Concept of Culture. In: Dillingham, Beth und Robert L.
Carneiro (Hrsg.): Leslie A. White. Ethnological Essays. Albuquerque, S. 173-197

WHITE, Leslie A. 1987b [1962]: Symboling: A Kind of Behavior. In: Dillingham, Beth und
Robert L. Carneiro (Hrsg.): Leslie A. White. Ethnological Essays. Albuquerque, S. 273-
278

WILLIAMS, Francis Edgar 1923: The Pairama Ceremony in the Purari Delta, Papua. In:
Journal of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, Bd. 53, S.
361-387

WILLIAMS, Francis Edgar 1924: The Natives of the Purari Delta. Port Moresby

Wirz, Paul 1934: Beitrige zur Ethnographie des Papua-Golfes, Britisch-Neuguinea. In:
Abhandlungen und Berichte der Museen fiir Tierkunde und Vélkerkunde zu Dresden,
Bd. 19. Leipzig

WiRzZ, Paul 1937: The Kaiaimunu-Ebiha-Gi-Cult in the Delta-Region and Western Division
of Papua. In: Journal of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and
Ireland, Bd. 67, S. 407-413

326



Wirz, Paul 1951: Meine Sepikfahrt. Eine Sammelreise fiir das Bernische Historische
Museum. In: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums in Bern, 31. Jg., S. 122-
140

Wirz, Paul 1954a: Erforschung. Landschaft und Siedlungen. Die Kunst und ihre
Grundlagen. In: Biihler, Alfred und Paul Wirz (Hrsg.): Kunstwerke vom Sepik. Fiihrer
durch das Museum fiir Volkerkunde und Schweizerische Museum fiir Volkskunde.
Basel, S. 5-22

WIRZ, Paul 1954b: Uber sakrale Floten und Pfeifen des Sepik-Gebietes (Neuguinea). In:
Verhandlungen der Naturforschenden Gesellschaft in Basel, Bd. 65, S. 97-105

WiRrz, Paul 1955: The Exhibition ,,Art from the Sepik* at the Ethnographical Museum in
Basle. In: Antiquity and Survival. Nr. 1, S. 67-82

Wirz, Paul 1959: Kunst und Kult des Sepik-Gebietes (Neu-Guinea). Unter besonderer
Beriicksichtigung einer daselbst in den Jahren 1950 und 1953 erworbenen Sammlung.

Amsterdam

WURM, Stephen A. (Hrsg.) 1977: New Guinea Area Languages and Language Study, Bd. 1:

Papuan Languages and the New Guinea Scene. Canberra

WURM, Stephen A. 1982: Papuan Languages of Oceania. Tiibingen

327



Anhang 1: Verzeichnis der Sammlungsobjekte

Inv. Nr.

12-16-6
12-16-51

12-30-2
12-30-25
12-30-31
12-30-32
12-30-33

12-30-35

13-18-1

13-18-2
13-18-3

13-18-4
13-18-5
13-18-6
13-18-7

13-18-8

Objekt

Authéngehaken
Kanusteven

Dachaufsatz
Halsschmuck
Haarschmuckmaske
Hakenfigur
Hakenfigur

Hakenfigur

Figurenstuhl

Figurenstuhl
Figurenstuhl

Figurenstuhl
Figurenstuhl
Handtrommel
Sitzbank

Tanzmaske

Herkunftsort

Tsenap?
Kambrinum

Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum?
Kambringi/Tambunum

Kambringi/Tambunum
oder Kararau

Kararau

Kararau
Kararau

Kararau
Kararau
Kararau
Kararau

Kararau

Tausch/Verlust

Tausch gegen
Inv. Nr. 51-25-1/2
Brettschneider

Tausch gegen
Inv. Nr. 51-25-1/2;
Stohr 1987: K 2
(Rautenstrauch-
Joest-Museum fiir
Volkerkunde Koln,
Inv. Nr. 48 420)

Tausch gegen
Inv. Nr. 51-8-1 an
Brettschneider, Mai
1951;

Stohr 1987: K 4
(Rautenstrauch-
Joest-Museum fiir
Volkerkunde Koln,
Inv. Nr. 48 422)

zur Zeit nicht
auffindbar

Tausch gegen ?

Stohr 1987: K 22

(Rautenstrauch-
Joest-Museum fiir
Volkerkunde Koln,

Inv. Nr. 48 430)

328




Inv. Nr.

13-18-9

13-18-10

13-18-11
13-18-12
13-18-13
13-18-14
13-18-15
13-18-16
13-18-17
13-18-18
13-18-19

13-18-20
13-18-21
13-18-22
13-18-23
13-18-24
13-18-25
13-18-26
13-18-27

13-18-28
13-18-29

13-18-30
13-18-31

13-18-32

13-18-33

Objekt

Tanzmaske

Tanzmaske

Giebelmaske
Gesichtsmaske
Dachaufsatz
geflochtener Topf
geflochtener Topf
geflochtener Topf
Kalkkalebasse und Spatel
Minnerhalsschmuck
Frauenhaube

Frauenhaube
Frauenhaube
Frauenhaube
Sack
Kanuschildmaske
Hocker
Stiilpmaske
Schadel

Schidel
Schidel

Schidel
Schidel

Schidel

Schidel

Herkunftsort

Kararau

Kararau
Kararau
Kararau
Admiralitéts-Inseln
Admiralitéts-Inseln
Admiralitéts-Inseln
Kararau
Kararau
Kararau

Kararau
Kararau
Kararau
Mittlerer Sepik
Sigrim/Singrin
Kararau
Kararau

Kararau

Kararau
Kararau

Kambringi/Tambunum

Kararau

Kararau

Kararau

Tausch/Verlust

Tausch gegen
Inv. Nr. 39-1-1/6;
Greub 1985: Abb.

120?
(Privatsammlung)
Tausch gegen
Inv. Nr. 31-60-1
(Gabun-Fetisch) an
das Ethnographical
Museum in
Chislehurst, England
28.12.1931

zur Zeit nicht
auffindbar

zur Zeit nicht
auffindbar

zur Zeit nicht
auffindbar

Tausch gegen
Inv. Nr. 55-17-1

Tausch gegen
Inv. Nr. 56-20-1/6

an Brettschneider
abgegeben am
29.7.57
Tausch gegen
Inv. Nr. 14-19-1/16
an das Stadtische
Museum Frankfurt

329




Inv. Nr.

13-18-34
13-18-35
13-18-36
13-18-37
13-18-38

13-18-39
13-18-40
13-18-41
13-18-42

13-18-43
13-18-44

13-18-45
13-18-46
13-18-47
13-18-48
13-18-49
13-18-50

13-18-51
13-18-52
13-18-53

13-18-54
13-18-55
13-18-56
13-18-57
13-18-58
13-18-59
13-18-60

13-18-61
13-18-62

Objekt

Schadel
Kalkbehilter
Blashorn
Schiisselsatz
Hiangetopf

Schmuckaufsatz
Tonschale
Tonschale
Tonschale

Tonschale
Tonschale

Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale

Tonschale
Tonschale
unter 13-18-73 aufgefiihrt
(Irrtum Dr. Weber)
Tontopf
Tonschale
Tontopf
Tonschale
Spitztopf
Tonschale
Tonschale

Tonschale
Tonschale

Herkunftsort

Kararau
Mittlerer Sepik
Mittlerer Sepik?

Admiralitéts-Inseln
Mahr beim Hunstein-
Gebirge, Oberer Sepik
Sepik

Kararau

Kararau

Kararau

Kararau
Kararau

Kararau
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum

Sepik
Sepik

Sepik
Sepik
Mittlerer Sepik
Sepik
Sepik
Sepik
Sepik

Sepik
Kambringi/Tambunum

Tausch/Verlust

Tausch gegen
Inv. Nr. 34-36-1/1f;;
Schuster 1969a:
Abb. 18
(Museum der
Kulturen Basel, Inv.
Nr. Vb 11906)

Tausch gegen
Inv. Nr. 34-36-1/1f;;
Schuster 1969a:
Abb. 16
(Museum der
Kulturen Basel, Inv.
Nr. Vb 11907)

Tausch gegen
Inv. Nr. 40-15-2/5

Kriegsverlust?

Tausch gegen
Inv. Nr. 39-1-1/6

330




Inv. Nr.

13-18-63
13-18-64
13-18-65

13-18-66
13-18-67
13-18-68
13-18-69
13-18-70
13-18-71
13-18-72
13-18-73
13-18-74

13-18-75
13-18-76

13-18-77
13-18-78
13-18-79
13-18-80
13-18-81
13-18-82
13-18-83
13-18-84

13-18-85
13-18-86
13-18-87
13-18-88
13-18-89
13-18-90
13-18-91

Objekt

Tontopf
Tontopf
Tontopf

Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tontopf

Tontopf
Tontopf

Tontopf
Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale
Tonschale

Tontopf

Tontopf
Tonschale
Speer
Speer
Speer
Speer
Speer

Herkunftsort

Kararau
Kararau
Kararau

Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kararau
Sepik
Sepik
Kararau

Kararau
Kararau

Kararau
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum

Kararau

Kararau

Kanduanum/Mendanam
Kambringi/Tambunum
Malu
Malu
Sepik
Malu
Malu

Tausch/Verlust

Tausch gegen
Inv. Nr. 34-36-1/1f;;
(Museum der
Kulturen Basel, Inv.
Nr. Vb 11910)

Tausch gegen
Inv. Nr. 14-19-1/16
Museum Frankfurt

Tausch gegen
Inv. Nr. 34-36-1/1f;;
Guiart 1963: Abb.
161; 1970: Abb. 7
(Museum der
Kulturen Basel, Inv.
Nr. Vb 11909)

Tausch gegen
Inv. Nr. 34-36-1/1f;;
(Museum der
Kulturen Basel, Inv.
Nr. Vb 11908)

Kriegsverlust?
Kriegsverlust?
Kriegsverlust?
Kriegsverlust?
Kriegsverlust?

331




Inv. Nr.

13-18-92
13-18-93
13-18-94
13-18-95
13-18-96
13-18-97
13-18-98
13-18-99
13-18-100

13-18-101

13-18-102
13-18-103
13-18-104
13-18-105
13-18-106

13-18-107
13-18-108
13-18-109

13-18-110
13-18-111

13-18-112
13-18-113
13-18-114
13-18-115
13-18-116
13-18-117

13-18-118

Objekt

Speer
Speer
Speer
Speer
Speer
Speer
Speer
Speer
Fischspeer

Fischspeer

Hakenkeule
Paddel
Nackenstiitze
Blashorn
Dachaufsatz

Dachaufsatz
Krokodil
Kalkbehilter

Kalkbehélter
Speerwerfer

Kanuschildmaske
Kanuschildmaske

Stiilpmaske
Stiilpmaske
Krokodil
Schidel

Schidel

Herkunftsort

?

Bien
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum
Kambringi/Tambunum

Sepik

Sepik

Kambringi/Tambunum
Malu
Kararau

Kanduanum/Mendanam
Sepik

Kanduanum/Mendanam
Kararau
Muni

Sepik
Muni

Kararau
Kambringi/Tambunum
Kanduanum/Mendanam
Kanduanum/Mendanam
Kararau
Kararau

Muni

Tausch/Verlust

Kriegsverlust?
Kriegsverlust?
Kriegsverlust?
Kriegsverlust?
Kriegsverlust?
Kriegsverlust?
Kriegsverlust?
Kriegsverlust?
zur Zeit nicht
auffindbar
zur Zeit nicht
auffindbar

Tausch gegen
Inv. Nr. 34-23-1/2;
vgl. Weber 1913:
Abb. 21

zur Zeit nicht
auffindbar

zur Zeit nicht
auffindbar

Tausch gegen
Inv. Nr. 14-19-1/16
an das Stddtische
Museum Frankfurt
Tausch gegen
Inv. Nr. 51-25-1/2;
Stohr 1987: K 39
(Rautenstrauch-
Joest-Museum fiir
Volkerkunde Koln,
Inv. Nr. 48 440)

332




Inv. Nr.

13-18-119

13-18-120

13-18-121

13-18-122
13-18-123

13-18-124

13-18-125

13-18-126

13-18-127
13-18-128
13-18-129
13-18-130
13-18-131
13-18-132

13-18-133
13-18-134

13-18-135
13-18-136
13-18-137
13-18-138
13-18-139
13-18-140

Objekt

Schidel

Schidel
Schidel

Schadel
Frauenhaube

Frauenhaube
Frauenschiirze
Miitze

Schlitztrommel
Schidel
menschliche Figur
Zeremonialbrett
Stampftrommel
Obergesichtsmaske

Sitzbank
Schild

Schild
Zierbrett
Schild
Schild
Authéngehaken
Giebelmaske

Herkunftsort

Kararau

Kararau
Kararau

Kararau
Muni

Muni
Bien
Huon-Golf

Mittlerer Sepik
Kanduanum/Mendanam
Kambringi/Tambunum
Muni
Kanduanum/Mendanam
Muni

Kararau
Kanduanum/Mendanam

Kanduanum/Mendanam
Sepik
Muni
Muni
Kararau
Mittlerer Sepik

Tausch/Verlust

Tausch gegen
Inv. Nr. 55-17-1;
Stohr 1987: K 41

(Rautenstrauch-
Joest-Museum fiir
Volkerkunde Koln,

Inv. Nr. 48 442)

Tausch gegen
Inv. Nr. 34-11-3

zur Zeit nicht

auffindbar

zur Zeit nicht
auffindbar
zur Zeit nicht
auffindbar
zur Zeit nicht
auffindbar
zur Zeit nicht
auffindbar

abgegeben an Speyer
1951 gegen Inv. Nr.
51-21-1/9;
Guiart 1963: Abb.
151
(Museum of Primi-
tive Art New York,
Inv. Nr. 56-372)

333




Anhang 2: Photographischer Objektkatalog

Inv. Nr. 12-16-6
Authéngehaken
Tsenap?

334



Inv. Nr. 12-16-51
Kanusteven
Kambrinum

335



Inv. Nr. 12-30-2
Dachaufsatz
Kambringi/Tambunum

336



Inv. Nr. 12-30-25
Halsschmuck
Kambringi/Tambunum

337



Inv. Nr. 12-30-31
Haarschmuckmaske
Kambringi/Tambunum

338



Inv. Nr. 12-30-32
Hakenfigur
Kambringi/Tambunum?

339



Inv. Nr. 12-30-35
Hakenfigur
Kambringi/Tambunum oder Kararau

340



Inv. Nr. 13-18-2
Figurenstuhl
Kararau

341



Inv. Nr. 13-18-4
Figurenstuhl
Kararau

342



Inv. Nr. 13-18-5
Figurenstuhl
Kararau

343



Inv. Nr. 13-18-6
Handtrommel
Kararau

344



Inv. Nr. 13-18-11
Giebelmaske
Kararau

345



Inv. Nr. 13-18-12
Gesichtsmaske
Kararau

346



Inv. Nr. 13-18-13

Dachaufsatz

Kararau

347



Inv. Nr. 13-18-17
Kalkkalebasse und Spatel

Kararau

348



Inv. Nr. 13-18-18
Mainnerhalsschmuck

Kararau

349



- ..z...._a.._..

e q . * ’.
%#&*bi%#
hy vv-.sV

*\“\?t./t‘ wr N -

.*.i#tiiatw ,

Inv. Nr. 13-18-21

Frauenhaube

Kararau

350



Inv. Nr. 13-18-22

Frauenhaube

Kararau

351



Inv. Nr. 13-18-24
Kanuschildmaske
Sigrim/Singrin

352



Inv. Nr. 13-18-25
Hocker
Kararau

353



Inv. Nr. 13-18-26
Stiilpmaske
Kararau

354



Inv. Nr. 13-18-28
Schidel
Kararau

355



Inv. Nr. 13-18-30
Schidel
Kambringi/Tambunum

356



Inv. Nr. 13-18-33
Schidel
Kararau

357



Inv. Nr. 13-18-34
Schédel
Kararau

358



Inv. Nr. 13-18-35
Kalkbehilter
Mittlerer Sepik

359



Inv. Nr. 13-18-36
Blashorn
Mittlerer Sepik?

360



Inv. Nr. 13-18-40
Tonschale
Kararau

361



Inv. Nr. 13-18-41

Tonschale
Kararau

362



Inv. Nr. 13-18-42
Tonschale
Kararau

363



Inv. Nr. 13-18-43
Tonschale
Kararau

364



Inv. Nr. 13-18-44
Tonschale
Kararau

365



Inv. Nr. 13-18-45
Tonschale
Kararau

366



Inv. Nr. 13-18-46
Tonschale
Kambringi/Tambunum

367



Inv. Nr. 13-18-47
Tonschale
Kambringi/Tambunum

368



Inv. Nr. 13-18-48
Tonschale
Kambringi/Tambunum

369



Inv. Nr. 13-18-49
Tonschale
Kambringi/Tambunum

370



Inv. Nr. 13-18-51
Tonschale
Sepik

371



Inv. Nr. 13-18-52
Tonschale
Sepik

372



Inv. Nr. 13-18-54
Tontopf
Sepik

373



Inv. Nr. 13-18-55
Tonschale
Sepik

374



Inv. Nr. 13-18-56
Tontopf
Mittlerer Sepik

375



Inv. Nr. 13-18-59
Tonschale
Sepik

376



Inv. Nr. 13-18-60
Tonschale
Sepik

377



Inv. Nr. 13-18-61
Tonschale
Sepik

378



Inv. Nr. 13-18-62
Tonschale
Kambringi/Tambunum

379



Inv. Nr. 13-18-63
Tontopf
Kararau

380



Inv. Nr. 13-18-64
Tontopf
Kararau

381



Inv. Nr. 13-18-66
Tonschale
Kambringi/Tambunum

382



Inv. Nr. 13-18-67
Tonschale
Kambringi/Tambunum

383



Inv. Nr. 13-18-68
Tonschale
Kambringi/Tambunum

384



Inv. Nr. 13-18-69
Tonschale
Kambringi/Tambunum

385



Inv. Nr. 13-18-70
Tonschale
Kambringi/Tambunum

386



Inv. Nr. 13-18-71
Tonschale
Kararau

387



Inv. Nr. 13-18-73
Tonschale
Sepik

388



Inv. Nr. 13-18-78
Tonschale
Kambringi/Tambunum

389



Inv. Nr. 13-18-79
Tonschale
Kambringi/Tambunum

390



Inv. Nr. 13-18-80
Tonschale
Kambringi/Tambunum

391



Inv. Nr. 13-18-81
Tonschale
Kambringi/Tambunum

392



Inv. Nr. 13-18-82
Tonschale
Kambringi/Tambunum

393



Inv. Nr. 13-18-83
Tonschale
Kararau

394



Inv. Nr. 13-18-86
Tonschale
Kambringi/Tambunum

395



Inv. Nr. 13-18-102
Hakenkeule
Kambringi/Tambunum

396



Inv. Nr. 13-18-103
Paddel
Malu

397



Inv. Nr. 13-18-104
Nackenstiitze
Kararau

398



Inv. Nr. 13-18-105
Blashorn
Kanduanum/Mendanam

399



-18-107

Inv. Nr. 13

Dachaufsatz

Sepik

400



Inv. Nr. 13-18-108
Krokodil
Kararau

401



Inv. Nr. 13-18-110
Kalkbehilter
Sepik

402



Inv. Nr. 13-18-112
Kanuschildmaske
Kararau

403



Inv. Nr. 13-18-113
Kanuschildmaske
Kambringi/Tambunum

404



Inv. Nr. 13-18-114
Stiilpmaske
Kanduanum/Mendanam

405



Inv. Nr. 13-18-115
Stiilpmaske
Kanduanum/Mendanam

406



Inv. Nr. 13-18-116
Krokodil
Kararau

407



Inv. Nr. 13-18-122
Schédel
Kararau

408



Inv. Nr. 13-18-127
Schlitztrommel
Mittlerer Sepik

409



Inv. Nr. 13-18-128
Schidel
Kanduanum/Mendanam

410



Inv. Nr. 13-18-129
menschliche Figur
Kambringi/Tambunum

411



Inv. Nr. 13-18-130
Zeremonialbrett

Muni

412



Inv. Nr. 13-18-131
Stampftrommel
Kanduanum/Mendanam

413



Inv. Nr. 13-18-132
Obergesichtsmaske

Muni

414



Inv. Nr. 13-18-133
Sitzbank
Kararau

415



Inv. Nr. 13-18-135
Schild
Kanduanum/Mendanam

416



-136

18

Inv. Nr. 13-

Zierbrett

Sepik

417



Inv. Nr. 13-18-137
Schild
Muni

418



Inv. Nr. 13-18-138
Schild
Muni

419



Inv. Nr. 13-18-139
Authingehaken
Kararau

420



Inv. Nr. 13-18-140
Giebelmaske
Mittlerer Sepik

421



Von den Tongefillen mit den Inventarnummern 13-18-57, 13-18-72, 13-18-75, 13-18-77 und
13-18-85 konnten aufgrund der Gréfe und des Zustandes der Objekte keine Photographien

angefertigt werden.

422



Photonachweis

Inv. Nr. 12-16-6; 12-16-51; 13-18-4; 13-18-11; 13-18-21; 13-18-22; 13-18-42; 13-18-44; 13-
18-60; 13-18-63; 13-18-64; 13-18-69; 13-18-81; 13-18-107; 13-18-127; 13-18-129; 13-18-
135; 13-18-137; 13-18-138; 13-18-139; 13-18-140: Staatliches Museum fiir Volkerkunde
Miinchen — Bildarchiv

Inv. Nr. 12-30-2; 12-30-32; 12-30-35; 13-18-5; 13-18-17; 13-18-26; 13-18-35; 13-18-36; 13-
18-40; 13-18-41; 13-18-49; 13-18-54; 13-18-61; 13-18-66; 13-18-71; 13-18-102; 13-18-103;
13-18-105; 13-18-110; 13-18-114; 13-18-115; 13-18-116; 13-18-129; 13-18-132; 13-18-136:
Staatliches Museum fiir Volkerkunde Miinchen

Inv. Nr. 13-18-2; 13-18-6; 13-18-13; 13-18-34; 13-18-127; 13-18-130; 13-18-131: aus:
Appel, Michaela 2005: Ozeanien. Weltbilder der Siidsee. Staatliches Museum fiir
Volkerkunde Miinchen

Inv. Nr. 12-30-25; 12-30-31; 13-18-12; 13-18-17; 13-18-18; 13-18-24; 13-18-25; 13-18-28;
13-18-30; 13-18-33; 13-18-43; 13-18-45; 13-18-46; 13-18-47; 13-18-48; 13-18-51; 13-18-
52; 13-18-55; 13-18-56; 13-18-59; 13-18-62; 13-18-67; 13-18-68; 13-18-70; 13-18-73; 13-
18-78; 13-18-79; 13-18-80; 13-18-81; 13-18-82; 13-18-83; 13-18-86; 13-18-104; 13-18-108;
13-18-112; 13-18-113; 13-18-122; 13-18-128; 13-18-133: Silke Olig

423



Anhang 3: Beschreibung der Sammlungsobjekte

Im Folgenden werden die Objekte der Miinchner Hartl-Sammlung beschrieben. Im direkten
Vergleich zu den publizierten Objekten anderer Sammlungen vom Mittleren Sepik ist im
allgemeinen eine gewisse stilistische Ubereinstimmung zwischen den Stiicken festzustellen,
deutliche Abweichungen sind dagegen nur selten auszumachen und an betreffender Stelle
mit einer Bemerkung versehen. Auf besondere Ahnlichkeiten der Stiicke zu verdffentlichten
Sepik-Objekten anderer Museen wird ebenfalls jeweils hingewiesen, desgleichen, wenn
Objekte aus der Miinchner Sammlung in der Vergangenheit bereits einmal publiziert worden
sind. In Hinblick auf die Beschreibung der einzelnen Objekte sei angemerkt, dass Angaben

wie ,,links“ und ,,rechts* einheitlich aus der Perspektive des Betrachters zu sehen sind.

Inv. Nr. 12-16-6: Aufhingehaken

Tsenap?
Lange: 118,5 cm; Breite Kopf: 19 cm; Breite Schultern: 21,5 cm; Breite Haken: 17,5 cm
Holz; Kokosfasern; schwarz, weil, rot bemalt

Der Authingehaken ist in Form einer ménnlichen Figur geschnitzt. Das Gesicht trigt
eine weile Grundfarbe, die schwarz und wei3 bemalten Augen sind mit einer roten sowie
schwarzen Linie mit weilen Punkten umrandet. Auch die — gleichermallen wie Augen und
Mund — aus dem Holz herausgeschnittene Nase wird wie die Wangen durch weile Punkte
auf schwarzem Grund sowie durch rote Umrandungen verziert. Mund und durchbohrte
Ohren sind rot bemalt, die Stirn wird von einer geschwungenen, in sich geschlossenen roten
Linie umgeben. Am unbemalten Hinterkopf ist eine Ose aus dem Holz herausgeschnitzt, in
dessen Anschluss der Hals beginnt, der vorne und hinten weil bemalt ist. Brust und
Schulterblitter sind auf weilem Grund mit schwarzen Kreisflichen, die rot umrandet sind,
verziert; Arme, Beine, Bauch, Riicken und Genitalien tragen breite, weile und rote sowie
diinne, schwarze Linien. Die Ellenbogen sind herausgeschnitzt, der Bauch ist leicht nach
vorne gewdlbt, die Hinde ruhen seitlich auf den Hiiften. Um den Bauch herum ist ein Schurz
aus Kokosfasern befestigt. Die Knie sind leicht angewinkelt, anschlieend verschmelzen die
Beine miteinander. Der Haken selbst besitzt auf der Vorderseite eingeschnittene, viereckige

und spitzovale, rot ausgemalte Ornamente auf weilem Grund, wobei dieselben Formen auf

424



der Riickseite des Hakens lediglich aufgemalt sind. Das spitze Hakenende der linken Seite ist
beschédigt, ebenso ist die Bemalung des Objekts stellenweise stark angegriffen.

Als Herkunftsort des Aufhéngehakens wurde von Hartl der Ort Tsenap am Oberen
Sepik genannt. Aufgrund seiner Gestaltung ist aber nicht auszuschlieBen, dass das Stiick
vom Mittellauf stammt.

Veréffentlicht wurde der Aufhingehaken bei Weber'?”.

Inv. Nr. 12-16-51: Kanusteven

Kambrinum
Lénge: 128 cm; breiteste Breite: 31 cm
Holz

Der unbemalte Kanusteven aus sehr schwerem Holz ist in Form eines Krokodils
gestaltet, welches mit Gesicht und Schnauze in Fahrtrichtung blickt. Augen, Nase, Mund
und Zihne sind ebenso wie das Schuppenmuster an Riicken und Schwanz des Tieres
sorgfiltig aus dem Holz herausgeschnitzt. Der Tierkorper verschmilzt an der Unterseite mit
einer ebenso langen und breiten dicken Holzleiste, an welcher sich das Krokodil mit Armen
und Beinen festhélt und an welcher seitlich jeweils zwei Durchbohrungen erkennbar werden.
Am hinteren Ende des Untergrunds befinden sich zwei besonders grofe Locher, die
vermutlich gleichermallen der Befestigung des Stevens dienen.

Das Objekt wurde bei Appel'?’ abgebildet.

Inv. Nr. 12-30-2: Dachaufsatz

Kambringi/Tambunum
Hohe: 31,5 cm; Durchmesser oben: 16,5 cm
Ton; Reste von schwarzer, weiller, roter und gelber Bemalung

Im oberen Bereich des tonernen, aus einem bauchigen Gefil bestehenden
Dachaufsatzes sind kleine Wulstringe zu sehen. Die nach oben hin herausragende
Verzierung ist spitz und dreiecksformig. Das Objekt weist Spuren von schwarzer, weiler,

roter und gelber Bemalung auf.

1275 Weber 1913: Abb. 22
1276 Appel 2005: Abb. 68

425



Inv. Nr. 12-30-25: Halsschmuck

Kambringi/Tambunum
Lange: 143 cm
Kaurischnecken; Pflanzenfasern

Der Halsschmuck besteht aus einer Pflanzenfaserschnur, auf welche der Linge nach
Kaurischnecken aufgereiht sind, wobei die Kette durch Zuknoten der beiden Schnurenden
am Hals angelegt wird.

Das Objekt weist aufgrund seiner schlichten Gestaltung Ahnlichkeit zu dem bei

Reche'?”” abgebildeten und 1909 gesammelten Stiick aus Kanduanum bzw. Mendanam auf.

Inv. Nr. 12-30-31: Haarschmuckmaske

Kambringi/Tambunum
Hohe: 14 cm; Breite: 11cm
Holz; Rotang; Kokosfasern; schwarz, weil3, rot bemalt

Die leichte Maske aus markartigem Holz stellt einen menschlichen Kopf mit weiler
Grundfarbe dar. Uber Stirn, Wangen, Nase und Mund ziehen sich feine, schwarze Linien,
der schmale, fast schlitzformige Mund ist innen rot bemalt. Im linken Ohr befinden sich zwei
Durchbohrungen mit jeweils einer Rotangschlaufe, im Nasenseptum ist ein Biischel aus
Kokosfasern befestigt.

Ahnlichkeiten weist das Objekt zu den bei Kelm'*’® abgebildeten Masken auf, die von
der Kaiserin-Augusta-FluB-Expedition zur gleichen Zeit in Kambringi bzw. Tambunum

gesammelt wurden.

Inv. Nr. 12-30-32: Hakenfigur

Kambringi/Tambunum?
Hohe: 76,5 cm
Holz; weil3, rot bemalt
Das im Museum unter der Bezeichnung ,.Hakenfigur gefiihrte Objekt ist in Form einer

menschlichen Gestalt gearbeitet und erfiillt vermutlich gleiche Zwecke wie die

1277 Reche 1913: Abb. 52
1278 K elm 1966a: Abb. 96; 105-106

426



Authéngehaken. Wéhrend das Gesicht der Hakenfigur aus dem Holz herausgeschnitzt
wurde, ist der Korper lediglich auf das Holz aufgemalt. Das langgezogene, etwas kantige
Gesicht ist mit weillen, strichformigen Ornamenten versehen, die schlitzformigen Augen, der
breite Mund und die herausgestreckte, anliegende Zunge sind rot bemalt; letztere ist
zusitzlich weill umrandet. Die Nase besitzt einen scharfen, unbemalten Grat und ist an den
Seiten weill bemalt; an den Nasenfliigeln sind rote Farbreste erkennbar. Die unbemalten
Ohren sind in Form von Osen geschnitzt, ebenso ist der kantige, schwarze Kopfabschluss
mit einer Holzdse versehen. Auf der Stirn verlaufen geschwungene, weille Linien, in der
Mitte befindet sich ein eingeschnitztes, weill und rot bemaltes sowie holzfarbenes Ornament.
Der Korper der Hakenfigur wird von bogenformigen Ornamenten, Linien und
Zackenbédndern in weiler und roter Farbe sowie von unbemalten Elementen verziert. Der
Haken selbst trigt sichelformige, holzfarbene Ornamente und zwei rote Kreisflichen, wobei
samtliche Zwischenrdume weill gestaltet sind. Nach unten lduft der Haken in einen
unbemalten, beschiddigten Abschluss aus. Die Riickseite des Objekts ist unbemalt, jedoch
befindet sich am Haken ein eingeschnitztes Ornament.

Aufgrund der groben Gestaltung, der kantigen Gesichtsziige und der Art des
Farbauftrags ist der von Hartl angegebene Herkunftsort Kambringi bzw. Tambunum

bedenklich.

Inv. Nr. 12-30-35: Hakenfigur

Kambringi/Tambunum oder Kararau?
Hoéhe: 92 cm
Holz; weil3, rot bemalt

Das im Museum ebenfalls unter der Bezeichnung ,,Hakenfigur* gefiihrte Objekt besteht
aus drei libereinander angeordneten Figuren bzw. Gesichtern. Die oberste Figur besitzt einen
halbrunden, unbemalten Kopfabschluss, eine breite, dreiecksformige Stirn mit dunklen und
roten Ornamentflichen und weilen Zwischenrdumen. In der Mitte der Stirn beginnt eine
unbemalte Linie, der nach unten hin in einen Grat iibergeht. Die breite und lange,
schnabelartige, weil bemalte Nase ist an den Seiten jeweils mit roten, bogenformigen
Ornamenten verziert. Unterhalb der Nase befindet sich ein kleiner, roter Mund. Das spitze
Kinn trigt bogenformige, unbemalte Linien; ein Hals fehlt, so dass der Kopf der Figur direkt

auf den Schultern sitzt. Die Schulterpartie ist ausgeprdgt, Arme und Beine sind leicht

427



angewinkelt, holzfarben und weil3 gestreift, wobei die weilen Streifen im Ganzen um die
Figur herumfiihren, also auch von hinten zu sehen sind. Auch rote Farbreste sind an Armen
und Beinen erkennbar; die Zwischenrdume von Fingern und Zehen sind in einem hellen Rot
bemalt; die Fiile halten sich am Kopf des mittleren Gesichts fest.

Der Kopf der mittleren Figur, auf welchem die oberste Figur sitzt, bildet einen langen,
hohen Abschluss, welcher mit geschwungenen, weillen und roten Linien verziert ist, die um
die Figur herumfiihren, also auch auf der Riickseite erkennbar sind. Oberste Figur und
mittleres Gesicht gehen also ineinander {iber. Letzteres ist aus dem Holz herausgeschnitzt
und trdgt eine weille Grundfarbe, die Augen sind rot bemalt. Die Nase wird durch einen Grat
gebildet, der auch seitlich um das Gesicht herumfiihrt. Vom Mund fiihren eingeschnittene,
bogenformige Ornamente mit roten Farbresten jeweils seitlich nach oben. Das Gesicht
erscheint ebenso auf der anderen Seite des Objekts: Dort sind die Augen jedoch unbemalt
und das Gesicht sowohl weil} als auch rot umrandet.

Das unterste Gesicht findet sich ebenfalls sowohl auf der Vorder- als auch auf der
Riickseite; es trigt eine weile Grundfarbe, eine Nase mit Grat, welcher das Gesicht ebenso
seitlich einrahmt. Der Kopf besitzt zwei Horner, welche die eigentlichen Haken bilden und
ebenfalls vorne und hinten mit bogenformigen, unbemalten Ornamenten und roten
Kreisflichen verziert sind. An den Seiten des untersten Gesichts verlduft jeweils eine
eingeschnittene, wellenformige, unbemalte Linie.

Auch bei diesem Stiick ist der von Hartl angegebene Herkunftsort ,,Kambringi oder
Kararau® aufgrund der stilistischen Elemente fraglich. Augen und schnabelartige Nase des
obersten Gesichts erinnern eher an die Gestaltungsweise im Gebiet des Unteren Sepik.'*”

Besondere Ahnlichkeit weist das Objekt zu dem bei Scheller'*® abgebildeten Haken

ohne genaue Herkunftsangabe auf.

Inv. Nr. 13-18-2: Figurenstuhl

Kararau
Gesamthohe: 85 cm; Sitzhohe: 48,5 cm; Durchmesser Sockel und Sitzflache: 41 cm

Holz; Kaurischnecken; schwarz, weil}, rot bemalt

1279 val. Kelm 1968: Abb. 25-26; Stohr 1987: K 15
1280 Scheller 1941: Abb. 49

428



Der ,,S‘[uhl“1281 ist im Ganzen aus einer Holzart geschnitzt. Sockel und ,,Sitzflache* sind
durch eine minnliche Figur sowie durch zwei Streben miteinander verbunden. Der
Figurenkopf bildet die ,Riickenlehne* des Stuhles, wobei das langgezogene, schmale
Gesicht der Figur nach auflen gewandt ist. Dieses trigt eine weile Grundfarbe, dariiber rote,
geschwungene Linien. Auch Nase und Ohren sind langgezogen, der Mund ist breit. Ohren
und Mund sind ebenso wie die ausgeprigten Nasenfliigel rot bemalt. Die tief eingefassten
Augen sind durch schmale Felder schwarz umrandet und mit Kaurischnecken verziert. Auf
der Stirn, die nach oben hin mit einer erhabenen, schwarzen Kappe abschlie3t, welche wohl
die Haare darstellt, befinden sich rote Kreisflichen, die von spiralféormigen Linien umgeben
werden. Der im unteren Bereich leicht beschddigte Hinterkopf ist rot bemalt. Der Korper der
auf dem Sockel hockenden Figur ist schwarz bemalt. Oberarme und Schultern der Figur
tragen die rot bemalte ,,Sitzfliche* des Stuhles, welche Risse sowie in der Mitte ein Loch
aufweist. Die Figur besitzt keinen Hals, doch ist stattdessen die Sitzfliche zwischen Kinn
und beginnendem Oberkorper leicht heruntergezogen. Eine ausgeprigte Brustmuskulatur
und ein angedeuteter Bauchnabel sind zu erkennen. Die Hénde der Figur sind auf die Hiiften
gestiitzt, die Fiile stehen auf dem Sockel, ebenso beriihrt der Penis der Figur den Sockel. Die
Riickseite des Oberkorpers und der Beine ist schwarz bemalt.

Besonders die Gestaltung des Gesichts weist Ahnlichkeit zu dem bei Stohr'**
abgebildeten Figurenstuhl auf, der ehemals zur Miinchner Hartl-Sammlung gehérte und die
Inv. Nr. 13-18-1 trug; auch dieses Stiick stammt vermutlich aus Kararau.

Der Figurenstuhl wurde bei Damm'>®** und Appel'?®* veroffentlicht.
g pp

Inv. Nr. 13-18-4: Figurenstuhl

Kararau
Gesamthohe: 86,5 cm; Sitzhohe: 49 cm; Durchmesser Sockel: 35,5 cm; Durchmesser

Sitzflache: 34,5 cm

1281 Bei der folgenden Beschreibung der drei Figurenstiihle sind die Begriffe ,,Stuhl“, ,Sitzflache®,
,.Riickenlehne* bzw. ,,Stuhllehne™ in Anfiihrungszeichen gesetzt; dies geschieht deshalb, weil es sich bei
den Objekten nicht um Stihle im Sinne von Sitzmobeln handelt, sondern vielmehr um eine Art
,»Rednerpulte”, wie es im Kap. 6.3.10 ausgefiihrt wurde. Der Ausdruck ,Figurenstuhl® ist demnach
irrefithrend, hat sich aber neben der Benennung ,,Zeremonialstuhl“ in der ethnologischen Literatur bisher
gehalten — im Englischen werden die Objekte ebenfalls als ,,orator’s stool®, ,,debating stool* oder ,,debating
seat* bezeichnet — , so dass zur detaillierten Beschreibung der Objekte die Begriffe hier angewandt werden.

1282 St6hr 1987: K 2

% Damm 1939: Abb. 4

1284 Appel 2005: Abb. 75-76

429



Holz; Conus-Boden; Kokosfasern; Federn; schwarz, weil}, rot bemalt

Der ,,Stuhl“ ist aus dem Vollen einer Holzart geschnitzt, wobei Sockel und rissige, mit
Loch versehene ,,Sitzfliche®, beide halbkugelformig, durch eine méinnliche Figur sowie
durch eine nach auflen gebogene Stiitze gegeniiber dieser Figur miteinander verbunden sind.
Der langovale Kopf der Figur stellt zugleich die ,,Stuhllehne* dar. Das Gesicht, welches
einige Risse aufweist, ist langgezogen und trigt liber der weiBen Grundfarbe geschwungene,
rote Linien. Mund und Ohren sind rot bemalt, der langgezogene Nasenriicken ist beschddigt.
Die Augen sind mit Conus-Bdden verziert und von schmalen, schwarzen Feldern umrandet.
Die geraden, urspriinglich rot bemalten Augenbrauen treten deutlich hervor. Uber den Augen
befinden sich auf der Stirn zwei rote, von spiralformigen Linien umgebene Kreisfldchen. Die
Stirn schlieft nach oben hin mit einer erhabenen, schwarzen Haarkappe ab. Darunter ist der
Hinterkopf rot, an den Seiten weill bemalt. Die rot bemalte Figur kniet auf dem Sockel. Die
Arme der Figur sind angewinkelt und ruhen auf den Hiiften. Der Bauch ist leicht
hervorgewdlbt und wird von einem langen Biischel aus Kokosfasern bedeckt, welches
zusammen mit einem Biindel weiller Federn unterhalb des Kinns an einer Schnur befestigt
ist. Der Sockel ist wie die Figur rot bemalt und trigt ein weiles Muster aus Zackenbéndern.
Die Riickseite von Oberkdrper und Beinen ist schwarz bemalt.

Das Objekt besitzt in der Gesichtsgestaltung ebenfalls Ahnlichkeit zu dem bei Stéhr'**
publizierten Stuhl, der urspriinglich die Inv. Nr. 13-18-1 trug.

Der Figurenstuhl wurde bei Damm'**® abgebildet.

Inv. Nr. 13-18-5: Figurenstuhl

Kararau
Gesamthohe: 102 cm; Sitzh6he: 62 cm; Durchmesser Sockel und Sitzflache: 36 cm
Holz; Kaurischnecken; schwarz, weil, rot bemalt

Der ,,Stuhl”“ ist ebenfalls im Ganzen aus einer Holzart geschnitzt. Sockel und
,Sitzfliche™ sind durch eine médnnliche Figur sowie zwei zusitzliche, rot bemalte Streben
miteinander verbunden. Auch hier bildet der Figurenkopf die ,,Riickenlehne* des ,,Stuhles*.
Der Kopf ist sehr lang und schmal, die Stirn ist hoch und endet ebenfalls in einer erhabenen,

schwarzen Haarkappe, welche auf der linken Seite Risse aufweist. In den von schwarzen

1285 St5hr 1987: K 2
1286 Damm 1939: Abb. 3

430



Feldern umrandeten Augenhdhlen liegen Kaurischnecken, oberhalb der Augen weist die
Bemalung Beschddigungen auf: Die linke Stirnhélfte hat eine abgeschabte Stelle ohne
Bemalung, auf der rechten Stirnhélfte sind weile Grundfarbe und Bemalung abgeblittert.
Uber dem Gesicht verlaufen auf weiem Grund geschwungene, rote Linien sowie auf der
Stirn schwarze Kreisflachen. Die sehr kleinen Ohren sind rot bemalt. Die Nase unterscheidet
sich deutlich von denen der Inv. Nr. 13-18-2 und 13-18-4: Der Nasenriicken ist nur leicht als
Grat angedeutet und in einer groflen, breiten Fliche, welche wiederum von roten Linien
umgeben ist, schwarz bemalt. Dagegen sind die Nasenfliigel und —l6cher stark betont und rot
bemalt; oberhalb der Nasenfliigel befinden sich iibereinander mehrere rote, sichelformige
Ornamente. Bereits zwischen den Augen wird ein schmaler, spitzer Grat angedeutet, der
iiber die gesamte Nasenlidnge bis hinunter zum Kinn verlduft und dariiber hinaus bis zur
Brust reicht; dort ist er aber nicht mehr spitz, sondern breit geformt. Dieser Grat teilt die
untere Gesichtspartie gewissermallen in zwei leicht zu den Seiten gebogene Hilften. Der
Mund wird durch einen schwarzen, breiten Streifen dargestellt, auf Kiefernhohe befinden
sich auf beiden Seiten des Gesichts bis zum Hals reichend langgezogene, tiefe
Einkerbungen. Anders als in den Unterlagen des Museums vermerkt und auf den
Museumsabbildungen erkennbar, besitzt die Figur keine Faserbiischel im Nasenseptum.'**’
Der Hinterkopf ist rot bemalt.

Die ménnliche Figur ,kniet“ auf dem Sockel, wobei jedoch die Knie diesen nicht
berithren. Der Oberkdrper der Figur ist mit Ausnahme der Unterarme schwarz bemalt. Die
Schultern tragen die rot bemalte ,,Sitzfliche®, welche ebenso wie die Figurenstiihle mit den
Inv. Nr. 13-18-2 und 13-18-4 in der Mitte ein Loch aufweist, die Brustpartie wirkt muskulds,
der Bauch ist stark nach vorne gewolbt. Die Arme der Figur hingen herunter. Die Riickseite
des Oberkorpers ist schwarz bemalt. Die Unterarme der Figur sind (vorne deutlicher als
hinten) rot und weifl gestreift. Die weill bemalten Hiande ruhen auf der Hiifte. Der Penis ist
rot bemalt, das Gesi3 wirkt muskulds und triagt auf rotem Grund kleine, weile Wellenlinien.
Nach Abbildungen, die sich bei den Museumsunterlagen befinden, fehlt der Figur eine
Schamschiirze. Die Beine sind — wie die Arme — rot und weil} gestreift. Die Fiile liegen auf
dem rot bemalten Sockel.

Auch dieses Stiick #hnelt in der Ausfiihrung des Gesichts dem bei Stohr'>*®

1289 1290

abgebildeten Objekt sowie dariiber hinaus den bei Weissenborn = und Linton/Wingert

1287 ygl. Damm 1939: 278
1288 StGhr 1987: K 2

431



gezeigten und offenbar zur gleichen Zeit erworbenen Stiihlen, die beide ohne Ortsangaben

sind.

Inv. Nr. 13-18-6: Handtrommel

Kararau
Hoéhe: 70,2 cm; Durchmesser unten: 23 ¢m; Durchmesser oben: 13 cm
Holz; Rotang; Waranhaut;; schwarz, weil3, rot bemalt

Der sanduhrformige, aus Holz gefertigte Trommelkdrper ist mit eingeschnittenen,
ovalen, schwarz und rot bemalten Flachen auf weilem Grund versehen, die wiederum von
Linien in gleicher Farbe umgeben sind. Der Griff der Trommel ist in Form eines Krokodils
herausgeschnitzt, welches mit dem Kopf nach oben sieht. Die Fiile des Krokodils sind
ebenso wie die Beine und der Schwanz weill bemalt; den Riicken des Tieres ziert ein
schuppenartiges Muster, welches aus kleinen, viereckig eingeschnittenen Ornamenten
gebildet wird, die weill und rot bemalt sind. Der Bauch des Krokodils ist auf der einen Seite
rot, auf der anderen schwarz gefirbt; der Kopf ist schwarz, weil und rot bemalt. An der
Unterseite des Kinns ist das Tier durch ein kleines, rot und schwarz gefarbtes Zwischenstiick
mit dem Trommelkorper verbunden. Am Hals des Krokodils ist eine Rotangschnur befestigt,
die an dessen Korper entlang nach unten lauft und mit dem anderen Ende um den Schwanz
gebunden ist. Das Mittelstiick der Trommel ist ringsherum rot bemalt; darunter schimmert
stellenweise schwarze Farbe hindurch. Die Trommel ist mit Waranhaut bespannt, welche
durch ein geflochtenes Rotangband festgehalten wird.

Verbffentlicht wurde sie bei Appel'**".

Inv. Nr. 13-18-11: Giebelmaske

Kararau
Hohe: 72 cm; Breite: 53 cm
Holz; Rotang; schwarz, weil}, rot bemalt
Die aus leichtem Holz geschnitzte Maske von ovalem Umriss wird durch ein

menschliches Gesicht geprigt, dessen Augen dominierend hervorstechen: Die grofen,

1289 Weissenborn 1934: Taf. 1, Bild 4
1290 Linton/Wingert 1972: 120
121 Appel 2005: Abb. 74

432



ovalen, schwarz gehaltenen Augenhdhlen liegen tief im Maskengesicht, die Augen selbst
sind aus erhabenen, konzentrischen Kreisen aufgebaut, wolben sich nach vorne und sind
schwarz, weiBl und rot bemalt. Die rot gefirbte Nase ist zu einer Ose geformt, der Mund
nimmt die gesamte Breite des Brettes ein und sitzt am untersten Ende der Maske, so dass ein
Kinn fehlt. Die Gesichtspartie oberhalb und unterhalb der Augen ist weil3, seitlich und
unterhalb der Nase verlaufen mehrere geschwungene, rote Linien zu den Seiten aus. An
diesen Seiten, d. h. oberhalb der Mundwinkel, befindet sich jeweils eine Durchbohrung. In
der Stirnmitte setzt ein Grat an, der vorwiegend rot bemalt ist und ebenfalls in
geschwungenen Linien in den Seitenrdndern auslduft. Auf dieser Hohe befinden sich an den
Seiten jeweils angedeutete ,,Ohren®, die rot bemalt sowie durchbohrt sind. Ebenso befinden
sich am oberen Ende der Maske in der Mitte zwei Durchbohrungen, an welchen ein
Rotangband befestigt ist. Der Grat auf der Stirn und das obere Ende der Maske sind leicht
beschddigt. Die Riickseite der Maske ist rot bemalt.

Inv. Nr. 13-18-12: Gesichtsmaske

Kararau
Hohe: 35 cm; Breite: 26 cm
Rotang; schwarz, weil3, rot bemalt

Die Maske wird von einem menschlichen Gesicht gepridgt, dessen grofe, aus
konzentrisch aufgebauten Kreisen bestehende, schwarz, weil und rot bemalte Augen
besonders auffallen. Diese Augen sind auf dem eigentlichen Maskenuntergrund angebracht
und beriihren sich in der Mitte, wo sie miteinander verflochten sind. Die Augen haben in der
Mitte Locher, doch befindet sich dahinter wieder eine ganzfldchige Schicht aus Rotang, so
dass man durch die Augen nicht hindurchsehen kann und aufgrund dessen die sich im
Museum befindende Angabe zur Funktion des Objekts als ,,Tanzmaske* fragwiirdig
erscheint. Die Nase ist lings schwarz, wei3 und rot bemalt und wie ein Biigel geformt; durch
die Nase hindurch sowie unterhalb der Augen verlduft ein breites, aufgenidhtes, weilles
Rotangband. Die rot gefirbte Zunge ist herausgestreckt, um den Mund herum verlduft ein
wulstig hervorstehender, schwarzer Rand. Ahnlich wie bei der Inv. Nr. 13-18-132 wird das
Maskengesicht von einem geflochtenen Rotangrahmen umgeben. Die Riickseite der Maske

ist glatt und unbemalt.

433



Inv. Nr. 13-18-13: Dachaufsatz

Kararau
Hohe: 47,5 cm; Durchmesser unten: 15 cm; breiteste Breite: 23 cm
Ton; Kokosfasern; schwarz, weil}, rot bemalt

Der Dachaufsatz besteht aus einem bauchigen Tongefdl, auf dessen nach oben
gerichtetem GefdaBboden eine weibliche Figur sowie eine Vogelgestalt sitzen. Das Tongefal3
selbst ist in der unteren Hélfte ringsherum mit weilen, schwarzen und roten, teilweise
gekreuzten Linien sowie mit rot ausgemalten und schwarz umrandeten Kreisflichen bemalt.
Oberhalb dieser Ornamentik befindet sich eine Reihe kleiner, kreisrunder, roter und
schwarzer Wulstringe auf weiBem Grund. Das Gesicht der auf diesem Tongefdl3 sitzenden
weiblichen Figur mit gespreizten Beinen ist liberwiegend weill, die aus Wulstringen
gebildeten Augen, die Nasenlocher und das Innere des schlitzformigen Mundes sind rot, der
Nasenriicken sowie der Mund und der Bereich zwischen Nase und Mund schwarz bemalt. Im
Nasenseptum ist ein Biischel aus Kokosfasern befestigt; die Figur besitzt keine Ohren. Das
gesamte Gesicht ist von einer roten Umrandung umgeben, in welche groftenteils kleine,
weill ausgemalte Locher eingefiigt sind. Auf dem Kopf der Figur, der schwarz bemalt ist,
befindet sich ebenfalls ein Wulstring, der weill ausgemalt ist. Der Hinterkopf ist in
schwarzer Farbe gehalten. Der obere Teil des Oberkorpers, die Briiste sowie die Arme der
Figur sind schwarz und weil3 bemalt. Die rot bemalten Hande liegen breit gestiitzt auf den
Oberschenkeln auf, die Handgelenke sind schwarz umrandet und mit einem Biischel aus
Kokosfasern umschlungen. Auf den Oberarmen ist aulen ebenso wie auf dem rechten
Oberschenkel hinten ein eingeritztes, parallel zweireihiges Zackenmuster eingearbeitet. Die
Schulterblitter sind rot, der Riicken darunter schwarz bemalt. Um den Bauch herum verlauft
zunichst ein roter, darunter ein schwarzer Streifen; der Bauchnabel ist durch einen
kreisformigen, roten Wulstring gekennzeichnet. Das Gesd3 der Figur ist weill, der
Ubergangsbereich zu den Oberschenkeln rot bemalt. Das Schamdreieck ist eingeritzt und
schwarz bemalt, die Oberschenkel besitzen auf weilem Grund rote Streifen. Beide Knie
weisen jeweils einen schwarzen Wulstring auf. Die Bemalung lduft jeweils in einem
schwarzen Streifen weiter um das Knie herum. Unterschenkel und Fiile sind weifl bemalt,
die Fiile sind am Bauch des Tongefdf3es angebracht.

Hinter der weiblichen Figur sitzt mit ausgebreiteten Schwingen ein Vogel, dessen Kopf

nach oben gestreckt ist. Kopf, Hinterkopf und Schnabel sind weifl, die Augenhohlen

434



schwarz, die aus Wulstringen bestehenden ,,Ohren* rot bemalt. Am Halsansatz ist der Vogel
mit dem Hinterkopf der weiblichen Figur verbunden, so dass sich Hals und Kopf des Vogels
oberhalb des Frauenkopfes befinden. Der Hals des Vogels ist an der Unterseite {iberwiegend
weill gehalten, weist jedoch schwache, rote und schwarze Streifen auf, die um den Hals
herumfithren. Der Bauch ist weifl, der Riicken sowie die Oberseite der Fliigel sind mit
geschwungenen Linien und Kreisen schwarz, weill und rot bemalt. In der Mitte des Riickens
verlduft der Linge nach ein zackenformiges, aufgerichtetes Reliefdekor, wobei sich jeweils
in allen vier Zacken ein Loch befindet, in dem kleine Biischel aus Kokosfasern befestigt
sind. Die weilen Fliigelspitzen sind mit eingeritzten Strichen versehen, ebenso der Schwanz,
der leicht gebogen nach hinten absteht. Die Unterseite der Fliigel, die von vorne sichtbar ist,
ist weill bemalt und besitzt jeweils parallel angeordnete, schwarze Léngsstreifen. Die am
Tongefdll angebrachten Beine sind angewinkelt und abwechselnd schwarz, wei3 und rot, die
Krallen weill bemalt.

Der Dachaufsatz wurde bei Weber'**?, Lommel'*”* und Appel'** abgebildet.

Inv. Nr. 13-18-17: Kalkkalebasse und Spatel

Kararau
Hohe: 40 cm; Breite: 6 cm
Flaschenkiirbis; Nassa- und Kaurischnecken; Holz; Federn; Rotang; Knochen

In beiden Enden der bauchigen Kalebasse aus Flaschenkiirbis sind Nassaschnecken
eingelegt, die jeweils zur Mitte hin durch eine quer dazu liegende Reihe von Kaurischnecken
begrenzt werden. Der Spatel besteht aus Holz und besitzt am oberen Ende Federn sowie
kleine, aus Rotang gearbeitete und aneinander befestigte Ringe; im oberen Bereich des

Spatels wurde ein Stiick Knochen eingearbeitet.

Inv. Nr. 13-18-18: Miannerhalsschmuck

Kararau
Lange: 41 cm

Pflanzenfaser; Kauri- und Nassaschnecken

1292 Weber 1913: Abb. 20
1293 1 ommel 1974: Abb. 86
1294 Appel 2005: Abb. 78-80

435



Das aus Schnurgeflecht gefertigte Kettenband ist jeweils in zwei Reihen mit
Kaurischnecken verziert; der Kettenanhidnger selbst stellt ein menschliches Gesicht dar,
dessen Augen ebenfalls mit Kaurischnecken besetzt sind. Die iibrigen Gesichtspartien, d. h.
Stirn, 6senformige Nase, Mund und Ohren, sind auf der geflochtenen Unterlage mit
Nassaschnecken gestaltet. Unterhalb des Kinns sind vier Zacken angebracht, die jeweils
sowohl mit Kauri- als auch mit Nassaschnecken verziert sind. Eines der beiden
Pflanzenfaserbinder ist am oberen Ende mit einer Ose zum SchlieBen der Kette versehen.

Der Schmuck besitzt Ahnlichkeiten zu den bei Kelm!'?”

abgebildeten Stiicken, die mit
den Herkunftsangaben Mittlerer Sepik, ,,150 Seemeilen von der Miindung entfernt™ sowie
Kararau angegeben werden und 1908 bzw. 1909 von Friederici und Neuhauss erworben

wurden.

Inv. Nr. 13-18-21: Frauenhaube

Kararau
Linge (mit Fransen): 87 cm; Lénge (ohne Fransen): 78 cm; Breite: 46,5 cm
Rindenbast; weil3, rot, gelb bemalt

Die aus ungefdrbtem Rindenbast geflochtene Haube ist auf ihren Auflenseiten mit einem
weillen, roten und gelben Farbauftrag in zackenformigen und viereckigen Mustern sowie mit
kleinen, herausgezogenen Knoten versehen. Die Haube ist am oberen Ende gefaltet und an
einer Seite zusammengendht. An den beiden oberen gefalteten Seitenenden befinden sich

zwei Aufthingeschniire.

Inv. Nr. 13-18-22: Frauenhaube

Kararau
Lange (mit Fransen): 67 cm; Lénge (ohne Fransen): 55 cm; Breite: 24 cm
Rindenbast; gelb, dunkelbraun, rotbraun geférbt

Die aus eingefirbten Rindenbaststreifen in gelb sowie dunkel- und rotbraun geflochtene
und auf diese Weise mit auf- und ablaufenden Béndern gemusterte Haube ist am oberen
Ende gefaltet und an einer der beiden Léngsseiten zusammengendht. An einem der beiden

oberen gefalteten Seitenenden ist eine Authdngeschnur angebracht.

1295 K elm 1966a: Abb. 133; 1968: Abb. 468; 470

436



Inv. Nr. 13-18-24: Kanuschildmaske

Sigrim/Singrin
Hohe: 36,5 cm; Breite: 19,7 cm
Holz; rot bemalt

Das rot bemalte Maskengesicht ist aus dem Holz herausgeschnitzt. Die Augen bestehen
aus jeweils zwei ausgeschnittenen Kreisringen und werden von einem bis zu den
Nasenfliigeln reichenden, scharfkantigen Rand umgeben. Die Nasenlocher bilden zusammen
eine Ose. Der Mund ist relativ spitz geformt und wird — dhnlich wie die Augen — von einem
weiteren Rand umgeben. Am Kinn befindet sich ein eingeschnitztes, rechteckiges Loch,
ebenso schlieft die Stirn nach oben hin mit einem rechteckig geschnitzten Loch ab. Die

Riickseite der Maske weist rote Farbreste auf.

Inv. Nr. 13-18-25: Hocker

Kararau
Hohe: 23,5 cm; Durchmesser Sockel: 21 cm; Durchmesser Sitzflache: 20 cm
Holz; schwarz, weil3, rot bemalt

Der Hocker ist aus dem Ganzen einer leichten Holzart geschnitzt. Die halbkugelformige
Sitzfliche ist mit zwei ldngsovalen Ornamenten bemalt, welche innen jeweils iiber Reihen
aus feinen, kurzen, abwechselnd rot und weill gehaltenen Strichen verfiigen. An der
Aullenseite trdgt die Sitzfliche eine weile Grundfarbe, wobei der obere Rand ringsherum
mit roten Kreisbogen bemalt ist, die von feinen, schwarzen Linien umgeben sind und weile
Zwischenrdume aufweisen. Darunter ist die AuBlenseite der Sitzflache auf weiBem Grund mit
roten, von schwarzen Linien umgebenen, horizontal gestalteten Ovalen und sichelférmigen
Ornamenten bemalt. Die vier Streben, die von der Sitzfliche zum Sockel fiihren, sind jeweils
nach auflen gebogen und mit schwarzen, weilen sowie roten Linien und breiten Béndern
bemalt. Auch der halbkugelformige Sockel trigt eine weile Grundfarbe, auf welcher sich —
dhnlich wie an der Aullenseite der Sitzfliche — rote Ovale, umgeben von schwarzen Linien,
befinden. Der Sockel schlie3t nach unten, in gleicher Weise wie die Sitzfliche nach oben,
mit roten Kreisbdgen ab, die ebenfalls von schwarzen Linien umgeben sind. Der Sockel
weist auf einer Seite einen Riss auf. Die Unterseite des Sockels ist mit der gleichen

Ornamentik wie die Sitzfliche bemalt.

437



Der Hocker weist besondere Ahnlichkeit zu dem bei Kelm'?”¢

abgebildeten und zur
selben Zeit von der Kaiserin-Augusta-FluB-Expedition gesammelten Objekt auf, welches

ebenfalls aus Kararau stammt.

Inv. Nr. 13-18-26: Stiilpmaske

Kararau
Lange: 42 cm; Breite: 29,5 cm; Hohe: 35 cm
Rotang; Ton; weil3, rot bemalt

Die aus Rotang geflochtene, relativ schmale und ovale Maske ist wie ein Aufsatz
geformt und trégt einen weilen Tonbelag. Die schlitzformigen Augen sind rot bemalt, der
Mund ist dreiecksformig gedffnet, so dass man in das Innere der Maske hineinsehen bzw. als
Maskentrdager aus diesem hinausblicken kann. Nach unten hin wird der Mund durch ein
scheibenformiges Geflecht verlingert, welches schwache Spuren roter und weiler Bemalung
zeigt. Die Nase ist nach vorne gezogen, jedoch wesentlich kiirzer als bei der Inv. Nr. 13-18-
114 und 13-18-115 und besitzt einen hockerartigen, weill gefarbten Aufsatz. Am oberen
Ende der Maske sind Ohren angebracht; der Hinterkopf ist weifl bemalt.

Die Maske weist Ahnlichkeiten zu dem bei Kelm'?’

abgebildeten Stiick auf, welches
zur gleichen Zeit von der Kaiserin-Augusta-FluB-Expedition gesammelt wurde und

vermutlich aus Kaulagu am Mittleren Sepik stammt.

Inv. Nr. 13-18-28: Schiidel

Kararau
Lange: 21,5 cm; Hohe: 15 cm; Breite: 13,5 cm
Ton; Kaurischnecken; menschliches Haar; schwarz, weill bemalt

Der Schidel ist mit rotem Ton iibermodelliert, das Gesicht trigt geschwungene, weille
Linien. In die von schmalen, nach auflen hin spitz zulaufenden, schwarzen Feldern
umrandeten Augen sind Kaurischnecken eingesetzt. Der Schédel ist nur noch mit Resten

menschlichen Haares verziert.

1296 Kelm 1966a: Abb. 465
1297 Kelm 1966a: Abb. 90

438



Inv. Nr. 13-18-30: Schiidel

Kambringi/Tambunum
Lange: 23 cm; Hohe: 16,5 cm; Breite: 15 cm
Ton; Perlmutt; Pflanzenfasern; menschliches Haar; schwarz, weil3 bemalt

Im ganzen Gesicht des mit rotem Ton {ibermodellierten Schéidels verlaufen auf weilem
Grund geschwungene, feine, tonrote, d. h. unbemalte Linien. In den schwarz umrandeten,
nach auflen hin scharfkantig abschlieBenden Augen liegen Perlmuttscheiben. Zwischen Stirn
und Nase verlduft eine nach unten hin schmaler werdende, schwarze Linie, ebenso sind die
Nasenfliigel schwarz gestaltet. An den Schlifen und den Kieferknochen befinden sich
jeweils schwarze Kreisflaichen. Die Lippen sind iiber dem roten Ton schwarz bemalt; links
und rechts vom Mund befinden sich breite, bogenformige, rote, unbemalte Linien. Von der
Unterlippe fiihrt eine breite, rote Linie zum Kinn, die am Kiefer entlang bis zu den
rottonernen Ohren weiterlauft. In diesen sind, wie bei den Inv. Nr. 13-18-34 und 13-18-128,
jeweils zwei Locher erkennbar, wobei sich am linken oberen Ohrloch ein Rest Schnur aus
Pflanzenfasern befindet. Die menschlichen Haare sind, wie bei allen anderen Schideln, in

kleinen Lochern befestigt.

Inv. Nr. 13-18-33: Schiidel

Kararau
Lange: 21,5 cm; Hohe: 17,5 cm; Breite: 13,5 cm
Ton; Kaurischnecken; Muscheln; menschliches Haar; schwarz, weill bemalt

Der mit rotem Ton tibermodellierte Schédel ist von betrdchtlichem Gewicht und trégt
iiber der weilen Grundfarbe feine, geschwungene, tonrote Linien. Die schwarz umrandeten
Augen sind mit Kaurischnecken verziert. Der auffallend breite Mund ist durch roten Ton
gestaltet, die Ohren sind wei3 bemalt. Oben in der Mitte des Kopfes sowie links und rechts
an den Schldfen und am linken Kieferknochen befinden sich schwarze Kreisflachen. Vor
allem auf der rechten Wangenseite ist die rote Farbe des Tons verlaufen. Oben am Kopf
befindet sich ein Besatz aus einzelnen lénglichen, schmalen Muschelstiicken. Am nicht
modellierten sowie unbemalten Hinterkopf sind nur noch einzelne menschliche Haare

befestigt.

439



Inv. Nr. 13-18-34: Schiidel

Kararau
Lange: 21 cm; Hohe: 14,5 cm; Breite: 18 cm
Ton; Kaurischnecken; Holz; Pflanzenfasern; Perlmutt; menschliches Haar; Kasuarfedern;
schwarz, weill bemalt

Der mit rotem Ton modellierte Schédel trigt eine weile Grundfarbe; Mund und Augen
sind schwarz umrandet, wobei letztere mit Kaurischnecken verziert sind. An den
durchbohrten Ohrlédppchen hingen jeweils zwei sehr leichte Holzstiicke an einer Schnur aus
Pflanzenfasern, durch die Nase sind zwei zusammengenihte Perlmuttstiicke gezogen. An
den Kieferknochen befinden sich schwarz ausgemalte Ovale, links und rechts auf der Stirn
schwarze Kreisflichen. Oben am Kopf ist ein duBerst kleiner Rest menschlichen Haares
sowie ein groBBer Kasuarfederschmuck befestigt.

Das Objekt wurde bei Weber'>*® und Appel'**® publiziert.

Inv. Nr. 13-18-35: Kalkbehilter

Mittlerer Sepik
Lange: 73,5 cm
Bambus; Rotang; Holz; Kokosfasern; schwarz, weil3, rot bemalt

Das untere Ende des Bambusrohrs ist schwarz, das Verbindungsstiick aus Rotang in der
Mitte des Rohrs rot bemalt. Das Zierstiick des Spatels aus Holz am oberen Ende des
Betelkalkbehélters stellt einen Vogel (Hahn?) dar, der mit roten und weilen Streifen bemalt

und an dessen Beinen Schniire aus Kokosfasern befestigt sind.

Inv. Nr. 13-18-36: Blashorn

Mittlerer Sepik?
Lénge: 90 cm; Durchmesser unten: 11 cm
Holz; weil3, rot bemalt
Das aus Holz geschnitzte, rohrenformig ausgehohlte Blashorn ist am

Instrumentenkorper mit eingeschnittenen, kreis- und ovalformigen Ornamenten versehen,

1298 Weber 1913: Abb. 23
129 Appel 2005: Abb. 77

440



deren Zwischenrdume weil}, die Ornamente selbst zum Teil auch schwach rot bemalt sind.
Das Blasloch ist von roter Bemalung umgeben. Am oberen, schmaleren Ende lduft das
Blashorn in einen weifl bemalten Schweinekopf aus, dessen Gesicht {iber einen starken,
unbemalten Mittelgrat verfligt. Am schwach rot bemalten Kinn des Tierkopfes ist eine Ose
aus dem Holz herausgeschnitzt. Auf der Unterseite des Trompetenkdrpers befindet sich vom

Kopfansatz bis zur Mitte des Objekts hin ein langer Riss.

Inv. Nr. 13-18-39: Schmuckaufsatz

Sepik
Lénge: ca. 30 cm; Breite: 6 cm
Rotang; Kuskusfell; Wildschweinborsten

Der  Schmuckaufsatz  besteht aus weilem  Kuskusfell und schwarzen
Wildschweinborsten, die an einem Reifen aus Rotanggeflecht befestigt sind. Das Objekt
wurde in fritherer Zeit vom Museum mit dem Schidel Inv. Nr. 13-18-128 kombiniert (siche
Abbildung im photographischen Objektkatalog), obwohl es sich wahrscheinlich um zwei
getrennte Objekte handelt.

Der Aufsatz weist Ahnlichkeit zu dem bei Linton/Wingert'>** abgebildeten Objekt ohne

genaue Herkunftsangabe auf.

Inv. Nr. 13-18-40: Tonschale

Kararau
Lénge: 51 cm; Breite: 38 cm
Ton; schwarz, weil3, rot bemalt

An der Innenseite des Randes der grof3en, runden Tonschale verlaufen rote Kreisbogen,
die jeweils zweimal von schwarzen Linien mit weilen Zwischenrdumen umgeben sind. Die
Flache innen besteht aus linien- und bogenformigen, roten Ornamenten, welche ebenfalls
von schwarzen Linien und weilen Zwischenrdumen umrandet werden. Dariiber ist ein
Ritzmuster erkennbar. An zwei sich gegeniiberliegenden Seiten, welche als Griffe dienen,

befinden sich jeweils kurze Ketten von roten Ringwillen, welche von kleinen, kreisrunden

% Linton/Wingert 1972: 115

441



Waulstringen gebildet werden. Auf einer Seite des Randes sind nebeneinander zwei Locher

angebracht.

Inv. Nr. 13-18-41: Tonschale

Kararau
Lénge: 51 cm; Breite: 35 cm
Ton; schwarz, weil3, rot bemalt

Die ovale Tonschale trigt auf der Innenseite zwei spitzovale, rote Fldchen, welche mit
kleinen, weilen Strichen bemalt und schwarz umrandet sind. Um den inneren Rand herum
verlduft eine Reihe aus wulstigen, roten und weilen Ringwéllen sowie rot ausgemalten
Kreisbogen. Die beiden Langsenden der Schale sind spitz zulaufend, eine davon ist geklebt.

Die AuBenseite ist mit Ornamenten in roter, weiler und schwarzer Farbe bemalt.

Inv. Nr. 13-18-43: Tonschale

Kararau
Durchmesser: 28 cm
Ton; Bast; schwarz, weil}, rot bemalt

Die AuBenseite dieser runden Schale aus dunklem Ton ist mit rot und schwarz
umrandeten Kreis-, Oval- und Dreiecksflichen bemalt, welche in der Mitte jeweils weille
Punkte auf schwarzem Grund besitzen. Um den duBBeren Rand zieht sich eine kreisformige
Musterung. An der spitzen Seite des Randes befindet sich eine Durchbohrung mit

Bastschnur. Die Innenseite ist unbemalt.

Inv. Nr. 13-18-45: Tonschale

Kararau
Durchmesser: 31 cm
Ton; Rotang

Die unbemalte, rotliche Tonschale ist relativ rund und flach. Am &duBleren Rand
erscheint eine Reihe von kleinen Ringwillen, darunter eine leicht hervorstehende Leiste. Die
Schale besitzt an den Rdndern vier Spitzen, von denen eine mit einer Rotangschnur versehen

ist. Auf der AuBenseite des Gefdflbodens ist ein schwach eingeritztes Ornament erkennbar.

442



Inv. Nr. 13-18-46: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 28 cm
Ton; weil} bemalt
Die geklebte, spitzbodige Tonschale trigt auf der AuBenseite eine eingeschnittene
Ornamentik aus geschwungenen und bogenformigen Linien sowie konzentrischen Kreisen

mit weilen Zwischenrdumen.

Inv. Nr. 13-18-47: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 31 cm
Ton; weil3, rot bemalt

Diese dunkle Tonschale unterscheidet sich aufgrund der hutdhnlichen Form deutlich
von den anderen Tongeféden der Sammlung. Sie ist an der AuB3enseite mit Reliefornamenten
aus geschwungenen und bogenformigen Linien, konzentrischen Kreisen und Spiralen weif3
und rot bemalt; dariiber hinaus sind zwei als Gesichter interpretierbare Darstellungen
erkennbar.

Das Objekt wurde bei Weber'**! publiziert.

Inv. Nr. 13-18-48: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 26 cm
Ton; weil3, rot bemalt
Das geklebte Gefdl aus dunklem Ton ist aulen mit einem Reliefornament aus Spiralen,
geschwungenen und bogenformigen Linien weill und rot bemalt.

Die Schale wurde bei Lommel*%? verdffentlicht.

301 Weber 1913: Abb. 19
1302 1 ommel 1974: Abb. 50

443



Inv. Nr. 13-18-49: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 27,5 cm
Ton; rot, gelb bemalt

Die dunkle Tonschale mit dem spitzen Boden ist auf der AuBenseite mit
geschwungenen Linien, Oval- und Kreisflichen sowie zwei Gesichtern bemalt: Diese
befinden sich auf den sich gegeniiberliegenden Seiten, wobei das eine gelb, das andere rot
bemalt ist, die Gesichtszeichnung jedoch — groBe kreisformige Augen, lange, ankerformige

Nase, fehlender Mund — bei beiden die gleiche ist.

Inv. Nr. 13-18-51: Tonschale

Sepik
Durchmesser: 23 cm
Ton; schwarz, weil, rot, gelb bemalt

Der dullere Rand dieser aus dunklem Ton gefertigten Schale ist abwechselnd mit roten
und gelben Kreisbogen bemalt, welche von feinen, schwarzen Linien umgeben sind und
weille Zwischenrdume besitzen; darunter folgt eine geschwungene, schwarze Linie, dazu
parallel eine wellenformig verlaufende, scharfkantige Leiste. Am Boden des Gefdf3es
befinden sich vier kleine Fiie. Die Schale ist am oberen Rand an einer Stelle beschidigt; die

Innenseite ist unbemalt.

Inv. Nr. 13-18-52: Tonschale

Sepik
Lange: 46 cm; Breite: 35,5 cm
Ton; Bast; schwarz, weil}, rot bemalt

Die flache, spitzovale Tonschale ist innen und auflen mit geschwungenen Linien und
bogenformigen Ornamenten schwarz, weil und rot bemalt. Um den inneren Rand herum
verlduft ein ebenfalls geschwungenes Band aus kleinen, kreisformigen und rot ausgemalten
Waulstringen mit schwarzer Umrandung. An den beiden Lingsenden befinden sich jeweils

kleine Spitzen, von denen eine mit einer Bastschnur versehen ist. Der dullere Rand ist rot

444



bemalt, darunter folgen auf weilem Grund schwarze, geschwungene Linien und ein rotes

Ornament am Gefia3boden.

Inv. Nr. 13-18-54: Tontopf

Sepik
Hohe: 33 cm; Durchmesser oben: 13 cm
Ton
Der unbemalte, dunkle, am oberen Rand beschéddigte Tontopf mit spitzem Boden ist an

der AuB3enseite mit Rillenornamenten verziert.

Inv. Nr. 13-18-55: Tonschale

Sepik
Lange: 46,5 cm; Breite: 35 cm
Ton; schwarz, rot, dunkelgelb bemalt

Die geklebte, spitzovale, flache und sehr dunkle Tonschale trdgt eine schwache
Bemalung in schwarz, rot und dunkelgelb. An den beiden spitzen Enden befindet sich
jeweils eine Reihe kreisformiger Wulstringe, auf der Innenseite ist ein zackiges Ritzmuster
erkennbar. Auf dem inneren Gefa3boden befindet sich unterhalb des Ritzmusters ein grof3es,

ovales, bogenformig angeordnetes Ornament.

Inv. Nr. 13-18-56: Tontopf

Mittlerer Sepik
Hohe: 43 cm
Ton; weil3, rot bemalt

Der bauchige Topf aus dunklem Ton weist eine schwache rote Grundfarbe auf. Im
Bereich des Halses ist das Gefdll auf weiBem Grund mit schnabelartigen Griffen versehen,
zwischen denen sich jeweils Reihen von kreisformigen, weill ausgemalten Wulstringen mit
roter Umrandung befinden. Darunter verlduft eine wellenformige, scharfkantige, rot bemalte

Leiste. Die Getfa36ffnung ist mit roten Dreiecken verziert, die Innenseite ist unbemalt.

445



Inv. Nr. 13-18-57: Tonschale

Sepik
Durchmesser: 43 cm
Ton; weiB, rot, gelb bemalt

Die geklebte Tonschale trigt auf der Aullenseite am oberen Rand einen ovalférmigen
Ringwall, welcher abwechselnd rot und wei8 bemalt ist. Uber den Rand abstehend folgen
jeweils kleine Wulstringe in rot und weil. Unter diesem Reliefdekor befindet sich eine
bogenformige Bemalung in rot, gelb und weill mit dunklen, unbemalten Zwischenrdumen.

Die Innenseite des GefiaBBes ist ebenfalls unbemalt.

Inv. Nr. 13-18-59: Tonschale

Sepik
Durchmesser: 31 cm
Ton; rot bemalt
Auf der AuBlenseite der dunklen, relativ spitzbodigen Tonschale ist ein Reliefdekor aus

Spiralornamenten mit schwacher, roter Bemalung in den Vertiefungen erkennbar.

Inv. Nr. 13-18-61: Tonschale

Sepik
Durchmesser: 31 cm
Ton; rot bemalt
Die dunkle Tonschale mit dem leicht spitzen Boden trigt auf der Auflenseite in sehr
schwacher, roter Bemalung ein Reliefornament aus Kreisen, geschwungenen Linien sowie

vier Gesichtern. Auf der Innenseite sind leuchtend rote Farbreste erkennbar.

Inv. Nr. 13-18-62: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 28 cm

Ton

446



Die unbemalte Tonschale mit relativ spitzem Boden trdgt auf der AuBenseite ein
Reliefdekor aus konzentrischen Kreisen, bogenformigen und geschwungenen Linien sowie

sechs Gesichtern. Auf einer Seite des Randes befinden sich zwei Durchbohrungen.

Inv. Nr. 13-18-63: Tontopf

Kararau
Hohe: 65 cm; Durchmesser oben: 22 cm
Ton; schwarz, weil3, rot bemalt

Der geklebte, gro3e Vorratstopf trigt eine weile Grundfarbe und weist auf einer Seite
des Halses ein Gesicht mit spitzem, scharfkantigem, schwarzem Schnabel auf: Die Augen
bestehen aus kreisformigen, weilen Wulstringen, welche rot umrandet sind und in wiederum
weil bemalten, groBen Augenfeldern liegen. Diese werden von einer ebenfalls
scharfkantigen, schwarzen Leiste umrahmt. Das Gesicht ist von einer schmalen, roten Flache
umgeben, welche von einer Kette aus kleinen, roten und weilen Ringwiéllen verziert wird.
Es finden sich auf dem GefdB3 weitere, rot bemalte Muster aus wellenformigen Linien und
sichelformigen Ornamenten, die von feinen, schwarzen Linien umgeben sind.

1303

Das Tongefi wurde bei Weber**® und Lommel'*** veroffentlicht.

Inv. Nr. 13-18-64: Tontopf

Kararau
Hohe: 75 cm; Durchmesser oben: 22 cm
Ton; schwarz, weil3, rot bemalt

Auf einer Seite des Halses trigt der geklebte Topf ein Gesicht mit rot bemaltem
Schweineriissel: Die roten, aus kreisrunden Wulstringen gebildeten Augen werden von
weillen Augenringen und einer scharfkantigen, schwarzen Leiste umrandet. Die Ornamentik
des GefaB3es mit weiller Grundfarbe wird von roten Kreisflichen, breiten Linien, schwarzen,
feinen Linien sowie sichel- und wellenformigen Linien bestimmt. Abgesehen von der

Gesichtspartie schlieft der obere Rand des Gefdfles mit rot ausgemalten Kreisbogen ab.

1303 Weber 1913: Abb. 18
1304 1 ommel 1974: Abb. 129

447



Inv. Nr. 13-18-66: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 27,5 cm
Ton; rot, gelb bemalt

Die geklebte, spitzbodige Tonschale trigt an der rot und gelb bemalten AuBlenseite ein
Reliefdekor aus Spiralornamenten und konzentrischen Kreisen. Um den spitzen Boden des
GefiBles verlaufen vier gleich aufgebaute, ebenfalls konzentrische Kreise, die gelb und rot

bemalt sind.

Inv. Nr. 13-18-67: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 25,5 cm
Ton; weil} bemalt
An der AuBlenseite tragt die geklebte, dunkle Tonschale mit spitzem Boden eine weille
Bemalung in den Vertiefungen des Reliefdekors, welches aus Spiralornamenten,

Spitzovalen, bogenformigen und geschwungenen Linien besteht.

Inv. Nr. 13-18-68: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 27,5 cm
Ton; weil} bemalt

Das Reliefdekor an der AuBlenseite des geklebten, dunklen, spitzbodigen Geféiles setzt
sich aus Kreisflichen und mehreren geschwungenen, sichelférmigen und in sich
geschlossenen Linien zusammen, deren Zwischenrdume Spuren weifler Bemalung aufzeigen.

Der relativ spitze Boden wird von vier spitzovalen Ornamenten bedeckt.

Inv. Nr. 13-18-69: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 27 cm

Ton; weil3, rot bemalt

448



Das Reliefdekor dieser weil und rot bemalten, geklebten Schale zeigt Spiralornamente,
geschwungene und gebogene Linien. Am &duBleren Rand des Gefilles verlduft eine

zackenformige, unbemalte Linie auf weilem Grund.

Inv. Nr. 13-18-70: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 26 cm
Ton; weil3, rot bemalt
Auf der Aullenseite des geklebten, relativ tiefen und spitz zulaufenden GefdBBes findet
sich ein rot und weill bemaltes Reliefdekor aus konzentrischen Kreisen, geschwungenen

Linien und sichelférmigen Ornamenten.

Inv. Nr. 13-18-71: Tonschale

Kararau
Durchmesser: 41 cm
Ton; schwarz, weil3, rot bemalt

Die geklebte, groBe, schwarz, weil und rot bemalte Tonschale ist auBen mit
wellenformigen Linien und am Boden mit einem grof3en, ovalen, bogenformig angeordneten
Ornament bemalt. Das gleiche Ornament findet sich auch auf dem Boden der Innenseite des
GefiBes. Des weiteren verlaufen innen Kreise und am Rand rote Kreisbgen mit weillen und

schwarzen Umrandungen.

Inv. Nr. 13-18-72: Tonschale

Sepik
Durchmesser: 48 cm
Ton; schwarz, weil3, rot bemalt

Auf der AulBlenseite triagt die geklebte Tonschale am Rand eine Kette kreisformiger
Ringwille in abwechselnd rot und weil. Darunter befinden sich auf weiler Grundfarbe
ovale, rote Flichen, die von feinen, schwarzen Linien umgeben sind. Wiederum darunter

folgen Kreisbogen in gleichen Farben. Die Innenseite des Gefales ist rot bemalt.

449



Inv. Nr. 13-18-73: Tonschale

Sepik
Durchmesser: 40 cm
Ton; Bast; schwarz, weil, rot bemalt

Die geklebte Tonschale trdgt am oberen Rand ein strichformiges Reliefdekor. Des
weiteren befinden sich am Rand vier Spitzen, die durch kleine Wulstringe verziert sind; an
einer Spitze ist eine Bastschnur befestigt. Auf der Innen- und AuBenseite des Gefdl3es
verlaufen in schwarzer, weiler und roter Farbe ovale und spitzovale Ornamente, die zum
Teil mit kleinen Strichen ausgemalt sind. Dariiber hinaus ist auf der Innenseite der Schale

eine weil} gemalte Figur mit Gesicht, Armen, Hinden und Fiilen erkennbar.

Inv. Nr. 13-18-75: Tontopf

Kararau
Hohe: 50 cm; Durchmesser oben: 19 cm
Ton; schwarz, weil3, rot bemalt

Am dufleren Rand des geklebten, sehr bauchigen Topfes befinden sich rote Kreisbogen,
die von feinen, schwarzen Linien umgeben sind und weile Zwischenrdume haben. Des
weiteren tauchen kleine Wulstringe im oberen Bereich des Gefilles auf. Darunter verlaufen
auf weilem Grund Linien, Kreise und Kreisbdgen in roter Bemalung, die ebenfalls von

feinen, schwarzen Linien umgeben sind.

Inv. Nr. 13-18-77: Tontopf

Kararau
Hohe: 27 cm; Durchmesser oben: 28,5 cm
Ton; schwarz, weil3, rot bemalt

An der Auflenseite des geklebten Topfes finden sich am oberen Rand die typischen
roten Kreisbogen, die von feinen, schwarzen Linien umgeben sind und weille
Zwischenrdume haben. Darunter besitzt das Gefil vier rot bemalte, nasenformige
Vorspriinge, zwischen denen ein groles, rotes Reliefdekor liegt. Unterhalb dieser

Vorspriinge folgen rote Wellenlinien mit feinen, schwarzen Linien auf weiler Grundfarbe.

450



Inv. Nr. 13-18-78: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 20 cm
Ton; weil3, rot bemalt

Die geklebte, besonders spitze und tiefe Tonschale besitzt eine bauchige Form. Die
Zwischenrdume der an der AuBenseite des Gefilles verlaufenden Reliefornamente aus
geschwungenen und bogenformigen Linien sowie Zacken sind weil und rot bemalt. Am

Boden liegen sich zwei Gesichter gegeniiber.

Inv. Nr. 13-18-79: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 28 cm
Ton; weil3, rot bemalt

Die geklebte und beschéddigte Tonschale besitzt einen relativ spitzen Boden; die
Zwischenrdume des Reliefdekors aus geschwungenen Linien, sichel- und spiralformigen
Ornamenten sind weill und rot bemalt, wobei jedoch der Farbauftrag nicht mehr sehr gut

erhalten ist.

Inv. Nr. 13-18-80: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 30,5 cm
Ton; weil3, rot bemalt
Ein Stiick am oberen Rand der geklebten, spitzbodigen Tonschale fehlt. Sie tragt auf der
AuBenseite geschwungene Linien sowie spiral- und sichelférmige Ornamente; die vier

Gesichtsfelder in weiler und roter Bemalung sind nicht mehr sehr gut erhalten.

Inv. Nr. 13-18-81: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 26 cm; Hohe: 17,5 cm

Ton; weil3, rot bemalt

451



Die geklebte, spitze, sehr tiefe und bauchige Tonschale ist aulen mit geschwungenen

und bogenformigen Linien, Spiralornamenten und Gesichtern in weill und rot bemalt.

Inv. Nr. 13-18-82: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 22 cm; Héhe 15 ¢cm
Ton; weil} bemalt
Die geklebte, sehr tiefe, dunkle Tonschale von bauchiger Form und mit relativ spitzem
Boden triagt auf der AuBenseite Reliefornamente aus Linien und rautendhnlichen

Ornamenten sowie am Boden ein Spiralornament; die Zwischenrdume sind wei3 bemalt.

Inv. Nr. 13-18-83: Tonschale

Kararau
Durchmesser: 30 cm
Ton; weil3, rot bemalt
Die AufBlenseite dieser groflen, geklebten Schale aus rotem Ton ist mit Linien und

konzentrisch aufgebauten Kreisen rot und weifl bemalt.

Inv. Nr. 13-18-85: Tontopf

Kanduanum/Mendanam
Hohe: 42 cm; Durchmesser oben: 33,5 cm
Ton; weil3, rot bemalt

Die obere Hilfte des geklebten Objekts ist auf einer weilen Grundfarbe mit Kreisen und
Linien rot bemalt; oberhalb der Ornamente sowie am oberen Rand verlaufen kleine
Waulstringe, dazwischen sind vier Gesichter mit roten Augen aus kreisrunden Wulstringen
und hervorstehender, schnabelartiger Nase erkennbar. Die Augenringe des Gesichts sind
weil und von einer roten Gratlinie umgeben; dieser Grat wird in der Mitte der Augen zum

Schnabel. Das Gefal3 besitzt zwei rote Henkel. Die Unterseite ist unbemalt.

452



Inv. Nr. 13-18-86: Tonschale

Kambringi/Tambunum
Durchmesser: 29,5 cm
Ton; weil} bemalt

Das geklebte, relativ spitz zulaufende Gefdl aus dunklem Ton ist aullen mit
Reliefornamenten aus konzentrischen Kreisen, sichelformigen Ornamenten und
geschwungenen Linien versehen, deren Zwischenrdume weill bemalt sind. Im Relief liegen

sich zwei Gesichter gegeniiber. Am dulleren Rand verlduft ein zackenformiges Band.

Inv. Nr. 13-18-102: Hakenkeule

Kambringi/Tambunum
Lange: 131 cm; Hakenbreite: 31,5 cm; Breite Mitte: 6,5 cm; Breite unten: 4 cm
Holz

Die Hakenkeule ist aus dem Vollen einer relativ schweren Holzart geschnitzt und
unbemalt. Am oberen Ende des Stiels, d. h. also am Hakenansatz, befindet sich eine auf
beiden Seiten herausgearbeitete Schnitzerei, die einen Vogelkopf (Papagei?) darstellt. Im
Anschluss an die Vogelfigur verlaufen entlang der duBleren Seite des Stiels bis etwa zur

Mitte wellenformige Einkerbungen.

Inv. Nr. 13-18-103: Paddel

Malu
Lénge gesamt: 176 cm; Lénge Paddelblatt: 35 cm; breiteste Breite Paddelblatt: 14 cm
Holz; rot bemalt

Das Paddel ist aus einem Stiick Holz geschnitzt, wobei der nach oben hinten spitz
zulaufende Schaft beim Ubergang zum Ruderblatt eine prignante Mittelrippe ausbildet. Das
Blatt selbst ist auf einer Seite am Rand von einem roten, teilweise nur noch schwach und

unvollstindig erkennbaren Zackenband umgeben.

453



Inv. Nr. 13-18-104: Nackenstiitze

Kararau
Lange: 49 cm; Breite: 12 cm; Hohe: 14 cm
Holz; Rotang; schwarz, weil}, rot, gelb bemalt

Die aus Holz geschnitzte Nackenstiitze ist in Form eines Tieres (Eidechse?) gestaltet,
wobei Kopf- und Schwanzteil die beiden seitlichen Enden, der Tierkdrper das Mittelstiick
des Objekts bilden. An den Augen des Tieres sind leichte rote Farbreste mit weilen Kreisen
erkennbar. Sowohl das Gesicht selbst als auch die Nasenspitze sind weil3, die Nase sowie die
Umrandung des Gesichts rot bemalt. Die Stirn wird zunédchst von einem gelben, dariiber von
zwei roten Kreisornamenten geziert. Die Seiten des Kopfes sind in gelber, die Kinnunterseite
in roter Farbe gestaltet. Die ,eigentliche* Nackenstiitze, die durch den Rumpf des
Tierkorpers gebildet wird, trdgt auf der Oberfliche eine weile Grundfarbe und wird
ringsherum von in roter und gelber Farbe abwechselnden Kreisbogen umrandet, welche
zweimal von schwarzen Linien umgeben sind und weile Zwischenrdume aufweisen. In der
Mitte der Oberfliche befinden sich zwei Felder, die beide mit Reihen von jeweils sich
abwechselnden, roten und weillen Strichen ausgefiillt sind. Die Unterseite des Mittelstiickes
ist ebenfalls vollkommen bemalt: In der Mitte verlduft eine dicke, gelbe Linie, die zu den
beiden Enden hin jeweils breiter wird. Links und rechts entlang dieser Linie verlaufen
abwechselnd rot und gelb ausgemalte Ovale, die jeweils von zwei feinen, schwarzen Linien
umgeben sind, deren Zwischenrdume in weil gehalten sind. Die Unterseite des
Schwanzteiles ziert ein kreisformiges, gelb und schwarz bemaltes Ornament. Auf der
Oberseite ist das ebenfalls in weiler Grundfarbe gestaltete Schwanzteil des Tieres in der
Mitte mit einer roten Kreisfliche, au3en herum an den Ridndern mit abwechselnd roten und
gelben Kreisbogen bemalt, welche wiederum von zwei parallel angeordneten feinen,
schwarzen Linien umgeben werden, deren Zwischenrdume weifl sind. Die Beinpaare der
Nackenstiitze sind jeweils aus einem gebogenen Stiick Rotang gearbeitet, welches im
unteren Bereich mit einem Rotangband quer an den Fiilen befestigt ist. Die von oben

sichtbaren Teile der Rotangbeine sind mit wei3-roten Strichen verziert.

454



Inv. Nr. 13-18-105: Blashorn

Kanduanum/Mendanam
Lénge: 110 cm; Durchmesser unten: 14 cm
Holz; Rotang; Bast; weil3, rot bemalt

Das obere Ende des aus Holz geschnitzten Blashorns ist in Form eines Tierkopfes in
weiller Grundfarbe gestaltet, wobei Augen, Nasenlocher und Mund rot, die Zihne weil}
bemalt sind. Hinter dem Kopf folgt in Hohe des Blasloches eine Bemalung in breiten,
abwechselnd rot und wei3 gehaltenen Streifen. Gegeniiber des Blasloches, d. h. auf der
Unterseite, befindet sich eine aus Holz geschnitzte Ose mit Bastschnur. Unterhalb des
Blasloches wird das Horn von einer aus Rotang geflochtenen, stellenweise rot gefarbten
Manschette umgeben. Am nach unten hin breiter werdenden Instrumentenkdrper verlaufen
ovalformige, weile Ornamente, die teilweise rot ausgemalt sind. Nach unten schlie3t das

Rohr mit einem eingeschnittenen, unbemalten Zackenband ab.

Inv. Nr. 13-18-107: Dachaufsatz

Kanduanum/Mendanam
Lénge: 110 cm; Durchmesser unten: 17,5 cm
Holz; Rotang; Bast; Perlmutt; menschliches Haar; weil3, rot bemalt

Der Dachaufsatz ist im Ganzen aus einem ausgehdhlten Stammstiick in Form einer
ménnlichen Figur geschnitzt. Deren Gesicht trigt eine weile Grundfarbe und wird von
unbemalten, geschwungenen Linien durchzogen. Die Augenhdhlen sind mit
Perlmuttscheiben verziert; Mund und Nasenlocher sind ebenso wie die Ohren, die jeweils
zwei Locher besitzen, rot bemalt. In jenen Durchbohrungen befinden sich mit Ausnahme des
Ohrloches unten rechts jeweils feine Bastbiischel. Weitere Durchbohrungen befinden sich
auf Kiefer- und Kinnhdhe, an denen mit feinen Rotangbéndern der Bart aus Menschenhaar
befestigt ist. Rechts und links am Kinn erstreckt sich jeweils ein rot ausgemaltes Oval. Die
Nase wird durch einen hervorstehenden Mittelgrat gebildet, der zur Stirn hin in einer rot
bemalten Fliche auslduft. Der oberste Teil des Kopfes sowie der Hinterkopf, der einige
Risse aufweist, sind unbemalt. Der Hals, der nur am Hinterkopf sichtbar wird, ist lang,
schmal und ebenso wie die Schulterblitter rot bemalt. Letztere haben dariiber hinaus zwei
eingeschnittene Ornamente, von denen das eine lédnglich und wei3 bemalt ist. An einer der

Schultern verlduft ein tiefer, linglicher Riss. Auf der rot bemalten Brust befinden sich

455



ebenfalls eingeschnittene, kreisformige und weill ausgemalte Ornamente (Ziernarben?), die
zum groflen Teil durch die Barthaare bedeckt werden. Auch am linken Arm verlaufen
eingeschnittene, wellenformige Linien in weill und rot, beide Armbeugen und Handgelenke
sind mit weilen Bandern ummalt; die Fingernédgel sind gleichermaflen weil bemalt, die
Ellenbogen weifl umrandet. Um den oberen Teil des Bauches lduft ein weifl gemaltes Band;
der geschnitzte Bauchnabel wird durch die Bemalung — in der Mitte rot, aulen herum wei} —
sehr betont. Im Lendenbereich befindet sich links und rechts jeweils ein weilles
Spiralornament, an den Oberschenkeln sowie am Gesdll eingeschnittene, wellenformige
Linien (Ziernarben?). Die Spitze des Penis ist rot gefdarbt, ebenso befinden sich darunter rote
Flecken, als ob der Darstellung nach Blut aus dem Penis tropft. An den Ober- und
Unterschenkeln ist jeweils ein weil gemaltes Band sichtbar. Die rot bemalten Knie sind
hervorgehoben geschnitzt, die weilen Fiile und FuBnédgel sind flach und nach vorne auf das
rohrenformige Unterteil gezogen. Das ausgehohlte Stammstiick, mit dem die Figur ab der
Hiifte verschmolzen ist, ist mit weilen, geschwungenen und gebogenen Linien sowie roten
Kreisflichen bemalt. Am unteren Ende ist das Holz an der linken Seite stark eingerissen.

Das Objekt wurde bei Weber'*** abgebildet.

Inv. Nr. 13-18-108: Krokodil

Kararau
Lange: 127 cm; Breite: 12,5 cm; Hohe: 10 cm
Holz; weil}, rot, gelb bemalt

Die Krokodilfigur ist aus Holz geschnitzt; Kopf, Nasenlocher und markant
herausgeschnitzte Augen sind {iberwiegend weil3, die Partie zwischen Augen und Stirn gelb
bemalt. Das Gesicht wird von einem breiten, roten Band umgeben. Die wei3 gehaltenen
Zahnreihen werden durch eine wellenformig eingeschnittene, rot bemalte Linie voneinander
getrennt. Kiefer- und Kinnbereich sind durch viereckig eingeschnitzte Erhebungen in roter
und gelber Farbe auf weilem Grund gekennzeichnet; in gleicher Weise ist das
Schuppenmuster des Rumpfes gestaltet. Vorder- und Hinterbeine sind angewinkelt und rot
bemalt, wobei die Ellenbogen- und Kniegelenke hervorstehen. Der Schwanz weist ein stark
eingeschnittenes Zackenmuster in abwechselnd roter und weier Farbe auf. Die rissige

Unterseite des Krokodils ist mit Ausnahme der rot gefiarbten Schwanzspitze unbemalt.

1305 Weber 1913: Abb. 21

456



Inv. Nr. 13-18-110: Kalkbehilter

Sepik
Lange: 79,5 cm
Bambus, Holz; Rotang; Federn; rot, weil3 bemalt

Das Zierstiick am oberen Ende des aus Bambusrohr bestehenden Kalkbehélters ist aus
Holz geschnitzt, rot und weil bemalt und weist mehrere Durchbohrungen auf. Das
Verbindungsstiick in der Mitte des Gefdlles ist aus Rotang gefertigt, rot bemalt und mit

Federn verziert; ebenso ist das untere Ende des Objekts mit Rotang umwickelt.

Inv. Nr. 13-18-112: Kanuschildmaske

Kararau
Hohe: 30,5 cm; Breite: 17,5 cm
Holz; Bast; schwarz, weil, rot bemalt

Die aus Holz geschnitzte, flache Maske trdgt eine weile Grundfarbe; die in der Mitte
schwarz bemalten Augen sind zundchst weil, dann rot umrandet, wobei die rote
Linienfiihrung direkt bis zur Nase verlduft. Die Nase ist schlaufenformig, seitlich weil3
bemalt und besitzt einen ausgeprdgten Mittelgrat, der bis zur Stirn und dort jeweils zu den
Seiten lauft. Auf Hohe der Wangen befindet sich beiderseits eine rote Kreisfliche. Der
ebenfalls rot bemalte Mund ist ge6ffnet und mit einer nach oben geschwungenen, schwarzen
Linie umrandet. Am oberen Ende der Maske befindet sich ein Loch mit einer Bastschnur.

Die Riickseite ist rot bemalt.

Inv. Nr. 13-18-113: Kanuschildmaske

Kambringi/Tambunum
Hohe: 25,5 cm; Breite: 11 cm
Holz; schwarz, weil}, rot, gelb bemalt

Das Gesicht der kleinen Maske aus Holz trigt eine weille Grundfarbe; die Augenhdhlen
sind schwarz, Nasen- und Mundpartie rot, der Mund selbst ist schwarz bemalt und trigt
dariiber weile Punkte. Auf der Stirn beginnt — links und rechts von beiden Seiten sowie oben
vom Kopf kommend — eine schwarze Linie mit weilen Punkten, die in der Mitte der Stirn

entlang- und dann unterhalb der Augen um die Nasen- und Mundpartie herumfiihrt. Des

457



weiteren lduft auf der Stirn neben der schwarzen Linie in der Mitte sowie an der dulleren
Gesichtspartie eine gelbe Linie entlang. Die beiden Bereiche links und rechts neben der
schwarzen und der gelben Linie auf der Stirn sind rot. Unterhalb des Gesichts befinden sich
zwei herausgeschnitzte, rot ausgemalte Linien mit weilen Zwischenrdumen, darunter zeigt
sich an den Seiten jeweils ein schwarzes Dreieck mit weilen Punkten. Die Maske ist sowohl
im Gesicht als auch am spitz zulaufenden, rot bemalten Ende beschddigt. Die Riickseite ist

unbemalt und leicht nach innen gewdlbt.

Inv. Nr. 13-18-114: Stiilpmaske

Kanduanum/Mendanam
Linge: 56 cm; Breite: 36 cm; Hohe: 29 cm
Rotang; Ton; Bast; schwarz, weil}, rot bemalt
Die aus Rotang geflochtene und mit einem Toniiberzug versehene Maske ist auf einen
Rahmen aufgezogen, der ebenfalls aus Rotang besteht. Die lange, nach unten gebogene Nase
besteht aus einem Mittelgrat und ist mit weilen Zwischenrdumen schwarz bemalt. Die aus
Lochern bestehenden Augen werden nach oben und unten von schwarzen Umrandungen
umgeben, die zugleich auch die neben den Augen ansetzenden, groB3en, roten Kreisflichen
umschlieBen. Die Partie um die Augen ist ausgepragt nach vorne gewdlbt. Der obere Teil des
Mundes ist schwarz, der untere, der durch ein halbrundes Geflecht verlingert wird,
iiberwiegend rot bemalt. Quer iiber der Maske verlduft eine rot bemalte, abstehende Leiste,
an welcher auf beiden Seiten jeweils ein Bastbdndel an Lochern befestigt ist. Oben in der
Mitte des Kopfes befindet sich ebenfalls ein halbrundes, hochklappbares Geflecht, das rot
bemalt ist und leicht absteht. Der Hinterkopf triagt Spuren von roter und weiler Bemalung.
Das Objekt besitzt Ahnlichkeit zu der bei Stohr'’” abgebildeten Flechtmaske, die
ehemals zur Miinchner Hartl-Sammlung gehdrte, die Inv. Nr. 13-18-8 trug und nach
Angaben Hartls aus Kararau stammt. Dariiber hinaus sind Ahnlichkeiten zu einer anderen,

1308

bei Stohr'**” abgebildeten Stiilpmaske sowie zu einer bei Linton/Wingert gezeigten

Maske, beide ohne genauere Herkunfts- und Sammelangaben, erkennbar.

1306 Stohr 1987: K 22
1307 Stohr 1971: Abb. 168
1% Linton/Wingert 1972: 112

458



Inv. Nr. 13-18-115: Stiilpmaske

Kanduanum/Mendanam
Lange: 74,5 cm; Breite: 37 cm; Hohe: 24,5 cm
Rotang; Ton; Kokosfasern; schwarz, weil3, rot bemalt

Die Maske weist eine sehr dhnliche Art der Kopfform und —gestaltung auf wie das
Objekt mit der Inv. Nr. 13-18-114. Die geflochtene Maske ist auf ein Gestell aus Rotang
aufgezogen und mit einem Tonbelag versehen; die Nase ist lang und hervorstehend, am Grat
rot und in den Zwischenrdumen weil bemalt; sie ist insgesamt lédnger als bei Inv. Nr. 13-18-
114. Die groBlen, ausgehdhlten Augen sind zundchst rot, dann von einer breiten,
geschwungenen, nach auBlen hin spitz zulaufenden Linie schwarz umrandet. Die restliche
Gesichtspartie ist weil bemalt. Der rot umrandete Mund ist gedffnet und besitzt ebenso wie
bei Inv. Nr. 13-18-114 ein halbrundes, angenéhtes Geflecht, welches nach unten klappbar
sowie weifl und rot bemalt ist, so dass es einem Unterkiefer mit herausgestreckter Zunge
dhnelt. Ebenso wie bei Inv. Nr. 13-18-114 ist quer liber der Maske eine rote, abstehende
Leiste sichtbar, die hier jedoch wesentlich grofler ist; an dieser Leiste sind Biischel aus
Kokosfasern befestigt. Von der roten Seitenumrandung aus beginnt bereits oben am Kopf
der wiilstige, schmale Grat der langen Nase. Auch am Hinterkopf ist ein halbrundes Geflecht
angebracht, welches auf weilem Grund mit rotem Rand eine rote Kreisfliche ziert, die
wiederum schwarz umrandet ist. Ferner ist der Hinterkopf unterhalb dieses hochklappbaren
Geflechts in breiten, weilen und roten Léngsstreifen bemalt.

Auch dieses Stiick weist Ahnlichkeiten zu der bei Stohr'** abgebildeten Maske auf, die

urspriinglich die Inv. Nr. 13-18-8 trug.

Inv. Nr. 13-18-116: Krokodil

Kararau
Lange: 173 cm; Breite: 11 cm; Hohe: 14 cm
Holz; weil3, rot bemalt
Kopf und Rumpf des aus Holz gefertigten Krokodils dhneln in der Ausfiihrung dem
Objekt mit der Inv. Nr. 13-18-108. Das Krokodil triagt insgesamt eine weille Grundfarbe; das

Gesicht ist sorgfiltig herausgeschnitzt, die weil bemalten Zahnreihen werden durch eine

1399 St5hr 1987: K 22

459



stark geschwungene, rote Linienfiihrung hervorgehoben, der Kinnbereich wird ebenso wie
der schuppenartige Korper durch viereckig eingeschnitzte, rote sowie unbemalte Erhebungen
gekennzeichnet. Auch die weill und rot bemalten Beine tragen zunéchst noch das viereckige
Schuppenmuster und halten einen langen Holzstab fest. Der Schwanz wird von einem

geschnitzten, abwechselnd in roter und weiller Farbe gestalteten Zackenmuster gepragt.

Inv. Nr. 13-18-122: Schiidel

Kararau
Lange: 21 cm; Breite: 16 cm; Hohe: 14 cm
Ton; Kaurischnecken; menschliches Haar; schwarz, weill bemalt

Der mit rotem Ton iibermodellierte Schéidel ist von betrachtlichem Gewicht; tiber der
weillen Grundfarbe verlaufen feine, geschwungene, tonrote, unbemalte Linien. Auf der Stirn
befinden sich drei ovale, schwarz ausgemalte Flichen. Die durch schmale Felder schwarz
umrandeten Augen sind mit Kaurischnecken verziert, der Nasenriicken ist schwarz, die
Nasenfliigel und —l6cher sind mit dem roten Ton gestaltet, ebenso die Ohren und der Mund.
Auf Hohe der Kieferknochen befinden sich schwarze Spitzovale. Am Hinterkopf ist der
Schidel unbemalt. Lange Zopfe aus menschlichem Haar sind am Kopf befestigt.

Der Schidel wurde bei Lommel"*'® publiziert.

Inv. Nr. 13-18-127: Schlitztrommel

Mittlerer Sepik
Lénge gesamt: 178,5 cm; Liange Trommelkdrper: 97 cm; Liange Vogel: 33 cm; Durchmesser
Vogelkopf: 31 cm; Lange Krokodilkopf: 48,5 cm; Durchmesser Krokodilkopf: 26 cm
Holz; Perlmutt; schwarz, weil, rot, gelb bemalt

Der schwere Trommelkdrper aus Holz hat einen langen, breiten Schlitz und trdgt in
schwarzer, weiller, roter und gelber Farbe ornamentale Verzierungen, wie Kreise und
bogenformige und geschwungene Linien, die zum Teil auch eingeschnitzt sind. Der
Farbauftrag ist auf einer Seite des Trommelkorpers verwischt. Die Unterseite der Trommel
ist unbemalt. An einer der beiden runden, flachen, scharf vertikalen Auflenseiten der

Trommel, an welcher der Vogelkopf anschlie3t, befinden sich geschwungene Linien, die

B19 7 ommel 1974: Abb. 123

460



sowohl holzfarben als auch weil}, rot und gelb bemalt sind. Der Schnabel des dargestellten
Nashornvogels ist weill, Augen und Nasenlocher sind unbemalt. Der Hals des Vogels ist
holzfarben, rot und weill gestreift, die Fliigel sind unbemalt und haben eingeschnittene,
ornamentale Verzierungen. Auf der gegeniiberliegenden, runden, vertikalen AufBlenseite des
Trommelkorpers, an welchem sich der Krokodilkopf befindet, verlaufen zwei
geschwungene, weie Linien auf wunbemaltem Grund. Der Krokodilkopf trégt
Perlmuttscheiben in den Augen, welche zunéchst rot umrandet und dann von grof3en, ovalen,
weillen Flichen umgeben sind. Die Nase ist als rote Leiste gestaltet, die in abgeflachterer
Form auch die Augen umgibt. Links und rechts neben dem Krokodilsmund sowie darunter
finden sich eingeschnittene, ornamentale Verzierungen in Form von Kreisbdogen und
Kreisen. Unterhalb des Mundes wurde ein kleineres, menschliches Gesicht herausgeschnitzt:
Dieses besitzt eine weile Grundfarbe und ist rot umrandet. Es hat eine stumptkegelige
schwarze Stirn, kreisformige, glatte, dunkle Augen, einen schmalen, unbemalten Grat als
Nase sowie einen ebenfalls unbemalten Mund. Die Unterseite des Krokodilkopfes trdgt vier
osenformige Halterungen aus Holz.

Veréffentlicht wurde die Trommel bei Appel'*'".

Inv. Nr. 13-18-128: Schiidel

Kanduanum/Mendanam
Lange: 24 cm; Hohe: 15,5 cm; Breite: 17 cm
Ton; Kaurischnecken; menschliches Haar
Der sehr schwere Schéddel ist mit einer dunkelroten Tonschicht gleichméBig
iibermodelliert. Am Hinterkopf ist menschliches Haar befestigt. Die Augen sind mit

Kaurischnecken verziert, in beiden Ohren sind jeweils zwei Locher erkennbar.

Inv. Nr. 13-18-129: menschliche Figur

Kambringi/Tambunum
Hoéhe (mit Kopfschmuck): 80 cm; Durchmesser Sockel: 21,5 cm

Holz; Kuskusfell; Kaurischnecken; Kokosfasern; Bast; Eberzihne; schwarz, weil, rot bemalt

BIL Appel 2005: Abb. 71-73

461



Die ménnliche Figur ist aus Holz geschnitzt und sitzt auf einem Sockel. Das Gesicht
tragt geschwungene, weile Linien auf schwarzem Grund. Ohren und Mund sind rot, der
Nasenriicken ist schwarz bemalt, in den Augen befinden sich Kaurischnecken. Der
Nasenschmuck aus in Scheiben geschnittenen Eberzdhnen, wie er auf einer &lteren
Museumsphotographie zu erkennen ist, fehlt; dafiir ist ein weiterer Schmuck aus in Scheiben
geschnittenen Eberzéhnen, der auf den fritheren Photographien nicht nachzuweisen ist, an
der Stirn, direkt unterhalb des Kuskusfells, mit einem Nagel befestigt. Des weiteren scheint
die Stirn der Figur urspriinglich mit einem anderen Fell verziert gewesen zu sein. Der
Hinterkopf ist schwarz bemalt und besitzt ein Loch fiir den nach oben ragenden
Federschmuck aus Kakadufedern, der den Museumsabbildungen zufolge ebenfalls fehlt.

Der gesamte Korper der Figur ist vorne und hinten in horizontalen Streifen schwarz,
weill und rot bemalt; zwischen den Schulterbliattern verlduft zusétzlich ein roter breiter
Streifen. Die Halspartie, die durch ein Biischel Kokosfasern geschmiickt wird, ist weill und
endet auf der Brust in einer Dreiecksform; darum verlduft ein roter Streifen, der bis
unterhalb der Brustpartie reicht. Die Brust selbst ist mit Kreisen in schwarz, weil3 und rot
bemalt, in der Mitte befindet sich ein sternformiges, schwarzes Muster. Die Partie zwischen
Brust und Bauch ist rot bemalt; der vorgewdlbte Bauch wird durch ein weiles, sternformiges
Ornament betont, in dessen Mitte ein schwarzer Kreis mit roten Dreiecken sitzt. Die Arme
sind angewinkelt, die Finger wei}, die Zwischenrdume zwischen den Fingern sind ebenso
wie die Handinnenflachen schwarz bemalt. Die Hinde beriihren leicht die Hiifte, um welche
ein Lendenschurz aus Bast gelegt ist. Die Beine sind mit den Knien leicht nach innen
gedreht, wobei die weil bemalten Zehen mit roten und schwarzen Zwischenrdumen den
Sockel beriihren. Der Sockel ist unterhalb des linken FuBles beschiddigt. Ebenso ist die

Bemalung am rechten Unterschenkel der Figur angegriffen.

Inv. Nr. 13-18-130: Zeremonialbrett

Muni
Hohe: 81,5 cm; Breite unten: 36 ¢cm; Breite oben: 13 ¢cm
Holz; Rotang; weil}, rot, gelb bemalt
Die beiden Seiten des lings gebogenen, nach unten hin breiter werdenden Brettes aus
glattem, dunkelbraunem Holz sind duBerst unterschiedlich gestaltet. So ist am oberen Ende

der einen Seite ein menschlicher Kopf herausgeschnitzt; dieser trigt eine weile Grundfarbe,

462



fein geschwungene sowie bogenformige Linien, die ebenso wie das Innere der Augen, die
Nase und die wiilstigen Lippen unbemalt sind. Das Innere des Mundes, die Ohren sowie der
oberste Teil des Kopfes hingegen sind rot bemalt. Seitlich der Ohren befindet sich jeweils
ein Loch, durch welches eine Rotangschnur gezogen ist. Unterhalb des Kopfes folgt eine
Bemalung in bogenformigen und sehr breiten, weilen und roten Streifen. Der weitaus grofite
Teil jener Brettseite ist dagegen unbemalt.

Im Gegensatz dazu zieht sich auf der anderen Seite des Brettes iiber die gesamte Fliche
eine grof3ziigige Ornamentik: Grofe, paarweise angeordnete, rot und gelb ausgemalte Ovale
stehen dabei im Vordergrund; zwischen den Ovalen finden sich unbemalte, sichelformige
Ornamente, weile Linien sowie kleinere, rote Ovale und Spitzovale, wobei die
Zwischenrdume weill ausgemalt sind. An den Rindern verlaufen Kreisbogen in rot und gelb,
deren Zwischenrdume ebenfalls weil} gestaltet sind.

Das Brett wurde bei Lommel*'? und Appel™*"® verdffentlicht.

Inv. Nr. 13-18-131: Stampftrommel

Kanduanum/Mendanam
Hohe: 150 cm; Durchmesser oben: 19 cm; Durchmesser unten: 21 cm
Holz; Perlmutt; weiB, rot, gelb bemalt

Die aus dunklem Holz geschnitzte Trommel ohne Bespannung besteht gewissermal3en
aus zwei Teilen: zum einen aus dem eigentlichen Trommelkorper sowie zum anderen aus
einer ménnlichen Figur, die aus dem Trommelkdrper herausgeschnitzt ist und gleichsam an
diesem zu lehnen scheint. Der iibergro3e Figurenkopf iiberragt dabei in seiner vollen Lange
das Trommelrohr. Das Gesicht ist flach, langoval und mit einer weilen Grundfarbe bemalt.
Die Augen sind mit Perlmuttscheiben verziert und auf breiter Flache von unbemaltem Holz
eingefasst, wobei die Umrandungen in einer Linie um das Kinn herumfiihren. Die Nase ist
langgezogen und weill bemalt, die Nasenfliigel sind extrem ausgepragt und breit. Mund und
Lippen sind rot, die liberlange Zunge ist herausgestreckt und reicht bis zur schwarzen Linie
am Kinn. Die hohe Stirn ist wei, der Kopf schlieft nach oben hin mit einer unbemalten
Kappe ab. An den Stirnseiten befinden sich jeweils zwei Durchbohrungen, darunter sind an

den Seiten weitere Locher erkennbar. Die Riickseite des Kopfes ist unbemalt, hat jedoch eine

B127 ommel 1952: Abb. 22
13 Appel 2005: Abb. 85-86

463



lange Einkerbung. Das obere Ende des Hinterkopfes ist leicht beschddigt. Der Hals wird
durch ein breites, rotes Band markiert, wobei im Nacken der Figur der Trommelkorper
ansetzt. Die Schulterpartie ist weil und gelb bemalt, an den Oberarmen befinden sich
wellenlinienformige Einritzungen. Der langgezogene und schmale Bauch ist leicht nach
vorne gewdlbt, rot und weill bemalt, der Bauchnabel wird durch einen eingeschnittenen,
weillen Kreis angedeutet. Die unbemalten Arme und Hiande ruhen auf den Hiiften. Der Penis
ist weil und rot bemalt, die Oberschenkel besitzen die gleichen wellenlinienformigen
Einritzungen wie die Oberarme (Ziernarben?). Die an sich unbemalten Beine weisen einige
Farbtupfer auf, die Fiile beriihren ebenso wie das Gesdl3, der Bauch und die Schultern den
Trommelkorper. Dieser ist zwischen den Beinen der Figur mit einem roten Dreieck bemalt,
das sich an den Seiten zu einem Band verjiingt, bevor es auf der Riickseite des Objekts
wieder zu einem Dreieck wechselt, welches rot umrandet und gelb ausgemalt ist. Der untere
Teil des Trommelkorpers ist ringsherum rot bemalt und endet auf Hohe der Fiile mit einem
breiten, wellenformigen Ornamentband; auch das Gesd3 der Figur besitzt dieses
wellenformige Ornament. Die riickwirtige obere Hélfte des Trommelkdrpers ist leicht gelb

bemalt.

1314 11315

Die Trommel wurde bei Weber ° " und Appe publiziert.

Inv. Nr. 13-18-132: Obergesichtsmaske

Muni
Breite: 20,7 cm; Hohe: 13,5 cm (ohne Bandel)
Rotang; Ton; Federn; Pflanzenfasern; schwarz, weil3, rot bemalt

Die Maske ist aus Rotang geflochten und mit einem teils rissigen Toniiberzug in Gestalt
eines menschlichen Gesichts modelliert. Die weifl bemalten Augen werden von einer breiten
Linie, die bis zum unteren Ende der Maske filihrt, schwarz umrandet; parallel dazu verlduft
oberhalb eine diinnere, rote Linie. Die aus Rotang gestaltete Nase ohne Toniiberzug und
Bemalung ist als Ose geformt. Die Maske wird am oberen Rand von einem geflochtenen,
zackenformigen Band umgeben, an dem sich Federreste’'® befinden. Am unteren
Maskenende sind jeweils Schniire aus Pflanzenfasern zur Befestigung am Kopf des Tréigers

angebracht. Die Innenseite der Maske ist unbemalt.

P14 Weber 1913: Abb. 24
P15 Appel 2005: Abb. 70
1316 yol. Kelm 1966a: Abb. 99

464



Inv. Nr. 13-18-133: Sitzbank

Kararau
Lange: 77 cm; Breite: 36 cm; Hohe: 25,5 cm
Holz; weil}, rot, gelb, dunkelbraun bemalt

Die Sitzbank ist aus dem Ganzen eines Stammes geschnitzt; die Sitzfliche ist mit
sichel- und wellenformigen Linien in weil, rot und gelb bemalt, wobei an den beiden
dulleren beschidigten Ridndern der Léngsseiten Reihen mit kurzen Strichen in abwechselnd
roter und weiller Farbe verlaufen. Die AuBlenflichen der Seitenstiitzen sind jeweils mit dem
gleichen eingeschnittenen Muster verziert: In der Mitte erscheint ein rundes, von roten,
gelben und dunkelbraunen Linien umgebenes Ornament, das auf der Innenfliche mit
kleinen, viereckigen und unbemalten Erhebungen versehen ist, deren Zwischenrdume weif}
ausgeflillt sind. Links und rechts neben jenem zentralen Ornament verlaufen jeweils
eingeschnittene, geschwungene Linien, die weil3, rot, gelb und dunkelbraun sind, wobei die
Art der Farbgestaltung auf beiden AuBlenflichen im Detail leicht variiert. Die Innenseite ist

unbemalt.

Inv. Nr. 13-18-135: Schild

Kanduanum/Mendanam
Lénge: 151 cm; Breite: 35 cm
Holz; schwarz, weil}, rot bemalt

Der sehr schwere, in der oberen Hélfte nach hinten gebogene Schild besitzt auf rotem
Grund eine reich aufgemalte Ornamentik, deren Zentrum die Darstellung eines menschlichen
Gesichts bildet. Dieses besteht aus reliefartig herausgearbeiteten Augen, die schwarz, weil3
und rot bemalt und von grofziigigen, ovalen Flichen umgeben sind, welche in der Mitte
ineinander iibergehen. Auf der Stirn, die von einem querliegenden, weifl bemalten Oval
gepriagt wird, beginnt ein schmaler Grat, der zwischen den Augen weiterlduft und unterhalb
der weilen Augenfelder in die recht breite Nase libergeht. Der Nasenriicken ist schwarz, die
Nasenfliigel sind rot, die Seitenpartien weil3 bemalt. Zwischen Nase und Mund erscheint ein
Ornament aus zwei ovalen, weilen Feldern, die von feinen, weillen Strichen umgeben sind,
iiber welche sich die schwarze Verldngerung der Nase zieht. Die Wangenpartien des
Gesichts sind mit Zacken und geschwungenen Linien bemalt und werden durch eine leichte

Wolbung des Holzes ausgepridgt dargestellt. Der rot-weil-schwarze Mund ist stark

465



hervorgehoben, die herausgestreckte Zunge, deren Spitze den Schild beriihrt, ist
iiberwiegend schwarz bemalt. Auf Hohe der Zunge erscheint links und rechts jeweils eine
schwarze Kreisfliche, die weill umrandet ist. Der untere Bereich des Schildes ist mit
verschiedenen Ornamenten, die sich vor allem aus sichelformigen und geschwungenen
Linien sowie Ovalen zusammensetzen, in weiler und schwarzer Farbe verziert. Das Brett
schlieft in jeweils weiler Farbe nach unten mit einem zackenformigen, nach oben mit einem
zweireihigen, rautenformigen Band ab. Der Griff auf der rot bemalten Riickseite des
Schildes besteht aus einer in Léngsrichtung bogenformig aus dem Holz herausgeschnitzten

Leiste, iiber welcher quer zwei zusétzliche Holzstangen angebracht sind.

Inv. Nr. 13-18-136: Zierbrett

Sepik
Lénge: 172 cm; Breite: 42 cm
Holz; Spuren schwarzer, weiller und roter Bemalung

Das Zierbrett wird von einer durchbrochenen Schnitzerei gepréigt, welche Spuren
schwarzer, weiler und roter Bemalung aufweist. Im oberen Bereich befindet sich ein stark
stilisiertes menschliches Gesicht mit ausgeprédgter Nase in Form eines scharfen Mittelgrates,
welcher nahezu bis zur Mitte des Brettes verlduft. Links und recht neben dem Mittelgrat
werden Nashornvogel und Gesichter erkennbar. Am Ende des Grats schlie8t sich zunichst
eine plastisch herausgearbeitete Vogelfigur an, deren Schnabel das Ende des Grats beriihrt
und die sich mit ihren Krallen an einer Tiergestalt (Beuteltier?) festhilt, welche in
Verbindung mit einem weiteren Vogel steht. Darunter folgen wiederum Vogelmotive sowie
verschiedene, moglicherweise als Pflanzen oder Rankwerk interpretierbare Ornamente. Am
unteren Ende schliet das Brett mit einer Gesichtsdarstellung sowie einem kleinen Zapfen
ab.

Nach Angaben Hartls soll das Brett vom Ende des 19. Jh. stammen. Abgebildet wurde

. 131
es bei Weber!®!”,

B17 Weber 1913: Abb. 26

466



Inv. Nr. 13-18-137: Schild

Muni
Lange: 156,5 cm; Breite: 47 cm
Holz; Rotang; schwarz, weil3, rot bemalt

Das Brett ist leicht nach hinten gew6l1bt, jedoch weniger stark als der Schild mit der Inv.
Nr. 13-18-135. Im Gegensatz zur Inv. Nr. 13-18-135 sind bei diesem Schild aus sehr
schwerem Holz die Ornamente eingeschnitten und anschlieBend ausgemalt. Der Schild wird
ebenfalls von einer Gesichtsdarstellung dominiert. Auf der Stirn befindet sich ein grofes,
ovales, bogenformig angeordnetes und schwarz ausgemaltes Ornament, das von einer feinen,
roten Linie umrandet wird und auf einer weilen Fliche liegt, die ebenfalls von einer roten
Linie umgeben wird. Links und rechts davon befindet sich jeweils eine schwarze
Kreisfliche, die weill und rot umgeben ist; in gleicher Weise sind die Augen gestaltet. Die
Nase ist breit und flach, der Nasenriicken sowie die Nasenfliigel sind schwarz bemalt und
von weiler Farbe umgeben. Der Mund ist breit, die Mundwinkel sind nach oben gezogen;
der Mund ist weil3, die Zahnreihen sowie die herausgestreckte, flache Zunge sind rot bemalt;
auch um die herausgestreckte Zunge geht die weile Umrandung des Mundes weiter. Darum
befindet sich eine schwarze Fliche, die auch um die Nase sowie zwischen Nase und Mund
herumlduft. Unterhalb des Mundes schlie8t sich auf weiler Flache links und rechts jeweils
ein schwarzes Band aus relativ spitzen Kreisbogen an. AuBlerhalb davon befinden sich
geschwungene Linien und Kreise in rot, schwarz und weifl. Der Schild endet unten mit zwei
untereinander angeordneten, wellenformigen, schwarzen Linien auf weiBem Grund mit roten
Réndern. Nach oben hin schlieft der Schild mit zwei rautendhnlichen, weilen Reihen ab.
Auf der Vorderseite des Schildes sind einige leichte Risse erkennbar. Der Griff auf der
Riickseite des Brettes besteht aus einem gebogenen, in Léngsrichtung angebrachten
Rotangstiick, welches mithilfe von quer dariiber liegenden Holzern und Rotangschlingen
durch Bohrlocher am Schild befestigt ist, so dass diese auf der Vorderseite auf Hohe der
Augen sowie zwischen Nase und Mund sichtbar werden.

Der Schild wurde bei Weber>!'® und Lommel'*"” verdffentlicht.

P18 Weber 1913: Abb. 25
B9 1 ommel 1974: Abb. 125

467



Inv. Nr. 13-18-138: Schild

Muni
Lange: 147,5 cm; Breite: 53 cm
Holz; Rotang; schwarz, weil}, rot, gelb bemalt

Das Brett aus sehr schwerem Holz ist von vorne betrachtet leicht zur linken Seite
geneigt. Im Zentrum des Schildes steht wiederum ein Gesicht, das nach oben hin von einer
grofBen, roten Fliche begrenzt wird. Die kreisformig hervorstehenden Augen sind rot und
weill bemalt und von groBen, ovalen, weilen und gelben Flichen, die wiederum durch
schwarze, gelbe und weile Linien voneinander abgegrenzt sind, umgeben. Die gesamte
Augenpartie ist auf gleiche Weise wie das Brett nach links geneigt. Die flache und breite
Nase ist gelb und schwarz, die Nasenfliigel sind rot und schwarz, die Zwischenrdume weil3
bemalt. Der Mund ist breit und steht ebenso wie Augen und Nase hervor. Das Innere des
Mundes sowie die Zunge sind rot bemalt. Die Zunge ist herausgestreckt und beriihrt ebenso
wie bei dem Schild mit der Inv. Nr. 13-18-137 iiber ihre gesamte Linge das Brett. Dieses ist
darunter sowie an den Seiten mit vielgestaltigen Ornamenten, etwa gebogenen und
geschwungenen Linien, kleinen, in Gruppen angeordneten Ovalen in schwarz, weif3, rot und
gelb bemalt. An den Seitenréndern ist der Schild liber die ganze Ldnge mit aufgemalten
Kreisbogen verziert: auf der linken Seite in rot und schwarz, auf der rechten Seite in rot,
schwarz und gelb. Zwischen der Nasen- und Mundpartie ist das Brett iiber die ganze Breite
beschéddigt. Die Riickseite ist wie bei Inv. Nr. 13-18-137 unbemalt. Dort befindet sich eine
dhnliche Griffhalterung aus gebogenem Rotang wie bei Inv. Nr. 13-18-137, nur sind hier
keine zusétzlichen Holzstangen, sondern lediglich Rotangschlingen angebracht. Der Griff ist
ebenso bei Inv. Nr. 13-18-137 durch Locher am Brett befestigt, so dass die Rotangbindungen
auf der Vorderseite auf Nasenhohe sowie direkt oberhalb der Augen sichtbar werden.

Das Objekt wurde bei Weber'** publiziert.

Inv. Nr. 13-18-139: Aufhingehaken

Kararau
Lénge: 113 cm; Breite Haken: 45 cm

Holz; Conus-Bbdden; Kokosfasern; Rotang; schwarz, weil3, rot bemalt

1320 Weber 1913: Abb. 25

468



Der Aufhdngehaken ist in Form einer weiblichen Figur gestaltet, welche eine rote
Grundfarbe trigt. Die Stirn ist langgezogen und flach, links und rechts auf der Stirn befindet
sich jeweils eine schwarze Kreisfliche. Das Gesicht ist mit geschwungenen, unbemalten
Linien auf weillen Flichen verziert. Die Augen liegen in tiefen Hohlen, sind mit Conus-
Boden gestaltet und durch schmale Felder schwarz umrandet. Die Nase ist langgezogen und
breit, am Nasenriicken insbesondere weifl, um die Nasenfliigel, die Nasenspitze und die
Nasenlocher herum vor allem rot bemalt. Der breite Mund ist schwarz, die Lippen sind rot
bemalt. Die Partie zwischen Nase und Mund ist nach innen gewdlbt. Die Ohren sind rot
bemalt, die Wangenknochen sehr markant dargestellt. Zwischen Hals und Brust verlduft eine
weill bemalte Fliche. Die Schulterblitter sind herausgeschnitzt und werden dadurch
detailliert betont. Der Bauch ist nach vorne gewolbt, die Arme hingen herunter, die
Handfldchen sind zum Korper gedreht, so dass die Handriicken nach auBlen zeigen. Um die
Hiifte trdgt die Figur einen Lendenschurz aus Kokosfasern, welcher an einer Schnur befestigt
ist. Die Beine sind leicht angewinkelt, so dass die Knie spitz nach vorne weisen; die Fiille
stehen auf dem eigentlichen Haken. Das Objekt ist auch auf der Riickseite rot bemalt, wobei
am gesamten Korper (vorne und hinten) das dunkle Holz durch die rote Farbe
hindurchschimmert. Am Hinterkopf ist eine Ose aus Holz aus dem Objekt herausgeschnitzt,

in welcher sich eine Rotangschlaufe zum Authingen der Figur befindet.

Inv. Nr. 13-18-140: Giebelmaske

Mittlerer Sepik
Hohe: 97,5 cm; Breite: 55 cm
Holz; schwarz, weil3, rot bemalt

Im Zentrum der Giebelmaske aus leichtem, hellem Holz mit weiler Grundfarbe steht
eine Gesichtsdarstellung. In der Mitte der Stirn befindet sich eine Wolbung mit roter
Kreisfliche, umgeben von einer breiten, roten und feinen, schwarzen Linien, links und rechts
davon verlaufen jeweils mehrere Bogenlinien. Die groBen, runden, aus dem Holz
herausgeschnitzten und schwarz bemalten Augen sind von weilen, roten und schwarzen
Linien umgeben, darunter befindet sich jeweils ein langgezogenes, dreiecksformiges,
schwarzes Ornament. Die Augen sind von einer vorgewOlbten, roten Leiste umgeben,
welche als Grat in der Mitte zwischen den Augen den Nasenriicken bildet. Der breite,

schwarz umrandete Mund ist gedffnet, die Innenseite rot ausgemalt. An den seitlichen

469



Réndern der Maske schlieBen sich sichelformige, rote Ornamente an. Die Maske ist
insgesamt, vor allem jedoch in der unteren Gesichtshilfte, leicht beschiddigt. Die Riickseite

ist unbemalt.

470



Anhang 4: Karte vom Sepik-Gebiet

-~ > -
eaulinbnaN pH

8oUIN0Id MIdag 1se]

Aemam

) W 00 L !
I 1
)
. 34 N
% oy, K £? T
: i, o & 29
_ % %%y, &) fPwunquiL A\
) »
) 3% o 2°
fno o uewoBuY . Hquipuin tnEou..o queueni
% Em:._:a:.nh e Eo_._<° 005 0
,\\w /1BupquIE] e o Buceuminy HD, niew g bty
.wv ._u__w_m { neiesey| 1eBujien Vi :uw.._. *
T — wobeq @ weuepuapy " eyunquns unweueBue ¢ .°. S deay funquy
E“ogs /wnuonpuey| 1equliBd s uan -» :un_:w.v. - 0@»@& 77
* »
o ) |epuedes se
_ao._ou._aco Sibucuwisusx nquinuewex |x—)x;o
nqepujA jneuedesg

Audew

deues )

jwn —-

Graohik: Axel Busenius

471



Lebenslauf

Personliche Daten

Name: Silke Paula Helga Olig
Geburtsdatum: 31.01.1975
Geburtsort: Niirnberg
Staatsangehdrigkeit: deutsch

Familienstand: verheiratet, ein Kind

Schulausbildung

1981 bis 1985: Grundschule Grimmschule Niirnberg
1985 bis 1994: Melanchthon-Gymnasium Niirnberg
Juli 1994: Allgemeine Hochschulreife

Studium

Oktober 1994 bis Februar 1995: Klassische Archéologie, Griechische Philologie, Ur- und
Friihgeschichte an der Friedrich-Alexander-Universitdt Erlangen-Niirnberg

Februar 1995 bis Mérz 1997: Ur- und Friihgeschichte, Klassische Archdologie, Alte
Geschichte an der Friedrich-Alexander-Universitit Erlangen-Niirnberg

Mairz 1997 bis Juli 2001: Ethnologie, Soziologie, Psychologie an der Ludwig-Maximilians-
Universitdt Miinchen

Juli 2001: Magister Artium

Oktober 2001 bis Mirz 2006: Promotionsstudium; Dissertation

Juli 2006: Disputation

472



	Titel
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Einleitung
	A. Theorie und Methodik
	1. Semiotik: Ein kurzer Einblick in Begrifflichkeit und Theoriegeschichte
	1.1 Vorbemerkung
	1.2 Zum Gegenstand der Semiotik
	1.3 Zeichen und Zeichensysteme
	1.4 Syntaktik, Semantik und Pragmatik als Dimensionen des Zeichenprozesses
	1.5 Kodes
	1.6 Kommunikation
	1.7 Funktions- und Bedeutungsdimensionen von Zeichenträgern und Zeichen
	1.8 Die Zeichenhaftigkeit von Kultur

	2. Die ethnologische Symbolforschung
	2.1 Zeichen in der Semiotik - Symbole in der Ethnologie
	2.2 Kultur als Symbol- und Bedeutungssystem
	2.3 Der Mensch als symbolverwendendes Wesen
	2.4 Symbolische Kommunikation als Grundlage von Kultur
	2.5 Bedeutungsentstehung und Interpretation kultureller Symbolsysteme
	2.5.1 G. H. Mead und Blumer
	2.5.2 Geertz, Turner und Douglas

	2.6 Materielle Objekte als kulturelle Zeichen- und Symbolträger
	2.7 Symbole in der Ethnologie - Zeichen in der Semiotik: Folgerungen


	B. Die Sammlung und ihr geschichtlicher Hintergrund
	3. Die Hartl-Sammlung des Staatlichen Museums für Völkerkunde München von 1912 und 1913
	3.1 Entdeckungs- und Erforschungsgeschichte des Sepik-Gebietes
	3.2 "Ein schöner Zeitvertreib": Der Sammler Joseph Hartl in Neuguinea
	3.3 Die Sammlung


	C. Das Sepik-Gebiet
	4. Kultur und Gesellschaft am Mittleren Sepik
	4.1 Allgemeines
	4.2 Wirtschaftsform
	4.3 Sozialstruktur
	4.4 Wohn- und Männerhäuser
	4.5 Mythologie
	4.6 Geistwesen
	4.7 Zeremonien und Rituale
	4.7.1 wagan-Zeremonie
	4.7.2 Kopfjagdrituale
	4.7.3 Totenrituale
	4.7.4 naven
	4.7.5 Initiation

	4.8 Zusammenfassung

	5. Weltbild am Mittleren Sepik
	5.1 Kultur und Weltbilder als Zeichen- und Bedeutungssysteme
	5.2 Die Bedeutung von Zeichen bei der Konstruktion von Weltbildern
	5.3 Ritual und Alltag als zentrale Weltbildkomponenten
	5.4 Das kulturelle Gedächtnis als Spiegel der Weltbildvorstellungen
	5.5 Kommunikation von Weltbildern im kollektiven Gedächtnis
	5.6 Die Rolle der Artefakte bei der Gestaltung des Weltbilds
	5.7 Weltbild und kulturelles Gedächtnis am Sepik


	D. Materielle Kultur
	6. Materielle Kultur des Mittleren Sepik
	6.1 "Kostbarkeiten vom Augusta-Fluss"
	6.2 Materialien, Farben und Motive
	6.3 Funktion und Bedeutung der Sammlungsobjekte in Alltag und Ritual
	6.3.1 Frauenhauben
	6.3.2 Paddel
	6.3.3 Töpfe
	6.3.4 Hocker und Sitzbank
	6.3.5 Nackenstütze
	6.3.6 Kalkbehälter
	6.3.7 Aufhängehaken
	6.3.9 Dachaufsätze
	6.3.10 Figurenstühle
	6.3.11 Menschliche Figur
	6.3.12 Krokodile und krokodilgestaltiger Kanusteven
	6.3.13 Masken
	6.3.14 Handtrommel
	6.3.15 Schlitztrommel
	6.3.16 Stampftrommel
	6.3.17 Blashörner
	6.3.18 Hakenkeule
	6.3.19 Schädel
	6.3.20 Schilde
	6.3.21 Zierbrett
	6.3.22 Zeremonialbrett
	6.3.23 Halsschmuck



	E. Auswertung
	7. Die materielle Kultur des Mittelsepik-Gebietes als Zeichensystem
	7.1 Interpretation ausgehend von den Sammlungsobjekten
	7.1.1 Kalkbehälter
	7.1.2 Nackenstütze
	7.1.3 Töpfe
	7.1.4 Frauenhauben
	7.1.5 Paddel
	7.1.6 Gesichtsmaske
	7.1.7 Halsschmuck
	7.1.8 Hocker und Sitzbank
	7.1.9 Giebelmasken
	7.1.10 Dachaufsätze
	7.1.11 Handtrommel
	7.1.12 Haarschmuckmaske
	7.1.13 Obergesichtsmaske
	7.1.14 Aufhängehaken
	7.1.15 Blashörner
	7.1.16 Kanusteven
	7.1.17 Schlitztrommel
	7.1.18 Stampftrommel
	7.1.19 Menschliche Figur
	7.1.20 Figurenstühle
	7.1.21 Schädel
	7.1.22 Kanuschildmasken
	7.1.23 Krokodile
	7.1.24 Stülpmasken
	7.1.25 Zeremonialbrett
	7.1.26 Zierbrett
	7.1.27 Schilde
	7.1.28 Hakenkeule

	7.2 Interpretation ausgehend von den Weltbildaspekten
	7.2.1 Wohnhaus
	7.2.2 Männerhaus
	7.2.3 Bereich der Männer
	7.2.4 Bereich der Frauen
	7.2.5 Mythologie
	7.2.6 Klanzugehörigkeit
	7.2.7 Totemismus
	7.2.8 Ahnenverehrung
	7.2.9 Geistwesen
	7.2.10 Kopfjagd
	7.2.11 Initiation
	7.2.12 wagan-Zeremonie
	7.2.13 Totenrituale
	7.2.14 naven
	7.2.15 Streitgespräche
	7.2.16 Befragungen
	7.2.17 (Männer-) Hauseinweihung
	7.2.18 Kanueinweihung
	7.2.19 rituelle Tänze
	7.2.20 sozialer Status
	7.2.21 Nahrungsbeschaffung
	7.2.22 Gruppenidentität


	8. Ergebnisdarstellung
	8.1 Funktionen und Bedeutungen
	8.2 Polysemie
	8.3 Objektbeziehungen und Objektkombinationen
	8.4 Kontextabhängigkeit
	8.5 Indexikalität
	8.6 Die Sammlungsobjekte als Elemente einer materiellen Zeichensprache
	8.7 Variabilität und Individualität als Komponenten der Zeichenbenutzung
	8.8 Ein Netz von Zeichen- und Bedeutungssystemen

	Literaturverzeichnis
	Anhang 1: Verzeichnis der Sammlungsobjekte
	Anhang 2: Photographischer Objektkatalog
	Inv. Nr. 12-16-6 Aufhängehaken
	Inv. Nr. 12-16-51 Kanusteven
	Inv. Nr. 12-30-2 Dachaufsatz
	Inv. Nr. 12-30-25 Halsschmuck
	Inv. Nr. 12-30-31 Haarschmuckmaske
	Inv. Nr. 12-30-32 Hakenfigur
	Inv. Nr. 12-30-35 Hakenfigur
	Inv. Nr. 13-18-2 Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-4 Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-5 Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-6 Handtrommel
	Inv. Nr. 13-18-11 Giebelmaske
	Inv. Nr. 13-18-12 Gesichtsmaske
	Inv. Nr. 13-18-13 Dachaufsatz
	Inv. Nr. 13-18-17 Kalkkalebasse und Spatel
	Inv. Nr. 13-18-18 Männerhalsschmuck
	Inv. Nr. 13-18-21 Frauenhaube
	Inv. Nr. 13-18-22 Frauenhaube
	Inv. Nr. 13-18-24 Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-25 Hocker
	Inv. Nr. 13-18-26 Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-28 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-30 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-33 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-34 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-35 Kalkbehälter
	Inv. Nr. 13-18-36 Blashorn
	Inv. Nr. 13-18-40 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-41 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-42 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-43 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-44 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-45 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-46 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-47 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-48 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-49 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-51 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-52 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-54 Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-55 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-56 Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-59 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-60 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-61 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-62 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-63 Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-64 Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-66 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-67 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-68 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-69 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-70 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-71 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-73 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-78 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-79 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-80 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-81 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-82 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-83 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-86 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-102 Hakenkeule
	Inv. Nr. 13-18-103 Paddel
	Inv. Nr. 13-18-104 Nackenstütze
	Inv. Nr. 13-18-105 Blashorn
	Inv. Nr. 13-18-107 Dachaufsatz
	Inv. Nr. 13-18-108 Krokodil
	Inv. Nr. 13-18-110 Kalkbehälter
	Inv. Nr. 13-18-112 Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-113 Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-114 Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-115 Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-116 Krokodil
	Inv. Nr. 13-18-122 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-127 Schlitztrommel
	Inv. Nr. 13-18-128 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-129 menschliche Figur
	Inv. Nr. 13-18-130 Zeremonialbrett
	Inv. Nr. 13-18-131 Stampftrommel
	Inv. Nr. 13-18-132 Obergesichtsmaske
	Inv. Nr. 13-18-133 Sitzbank
	Inv. Nr. 13-18-135 Schild
	Inv. Nr. 13-18-136 Zierbrett
	Inv. Nr. 13-18-137 Schild
	Inv. Nr. 13-18-138 Schild
	Inv. Nr. 13-18-139 Aufhängehaken
	Inv. Nr. 13-18-140 Giebelmaske

	Anhang 3: Beschreibung der Sammlungsobjekte
	Inv. Nr. 12-16-6: Aufhängehaken
	Inv. Nr. 12-16-51: Kanusteven
	Inv. Nr. 12-30-2: Dachaufsatz
	Inv. Nr. 12-30-25: Halsschmuck
	Inv. Nr. 12-30-31: Haarschmuckmaske
	Inv. Nr. 12-30-32: Hakenfigur
	Inv. Nr. 12-30-35: Hakenfigur
	Inv. Nr. 13-18-2: Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-4: Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-5: Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-6: Handtrommel
	Inv. Nr. 13-18-11: Giebelmaske
	Inv. Nr. 13-18-12: Gesichtsmaske
	Inv. Nr. 13-18-13: Dachaufsatz
	Inv. Nr. 13-18-17: Kalkkalebasse und Spatel
	Inv. Nr. 13-18-18: Männerhalsschmuck
	Inv. Nr. 13-18-21: Frauenhaube
	Inv. Nr. 13-18-22: Frauenhaube
	Inv. Nr. 13-18-24: Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-25: Hocker
	Inv. Nr. 13-18-26: Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-28: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-30: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-33: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-34: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-35: Kalkbehälter
	Inv. Nr. 13-18-36: Blashorn
	Inv. Nr. 13-18-39: Schmuckaufsatz
	Inv. Nr. 13-18-40: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-41: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-43: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-45: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-46: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-47: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-48: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-49: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-51: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-52: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-54: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-55: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-56: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-57: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-59: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-61: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-62: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-63: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-64: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-66: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-67: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-68: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-69: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-70: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-71: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-72: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-73: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-75: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-77: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-78: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-79: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-80: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-81: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-82: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-83: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-85: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-86: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-102: Hakenkeule
	Inv. Nr. 13-18-103: Paddel
	Inv. Nr. 13-18-104: Nackenstütze
	Inv. Nr. 13-18-105: Blashorn
	Inv. Nr. 13-18-107: Dachaufsatz
	Inv. Nr. 13-18-108: Krokodil
	Inv. Nr. 13-18-110: Kalkbehälter
	Inv. Nr. 13-18-112: Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-113: Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-114: Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-115: Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-116: Krokodil
	Inv. Nr. 13-18-122: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-127: Schlitztrommel
	Inv. Nr. 13-18-128: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-129: menschliche Figur
	Inv. Nr. 13-18-130: Zeremonialbrett
	Inv. Nr. 13-18-131: Stampftrommel
	Inv. Nr. 13-18-132: Obergesichtsmaske
	Inv. Nr. 13-18-133: Sitzbank
	Inv. Nr. 13-18-135: Schild
	Inv. Nr. 13-18-136: Zierbrett
	Inv. Nr. 13-18-137: Schild
	Inv. Nr. 13-18-138: Schild
	Inv. Nr. 13-18-139: Aufhängehaken
	Inv. Nr. 13-18-140: Giebelmaske

	Anhang 4: Karte vom Sepik-Gebiet


