
 

 
 
 
 
 
 
 

ZEICHEN AM SEPIK 
 

Die Neuguinea-Sammlung des Seeoffiziers Joseph Hartl von 1912 und 1913 
im Staatlichen Museum für Völkerkunde München 

als semiotischer Untersuchungsgegenstand 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Inaugural-Dissertation 
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie 

an der Ludwig-Maximilians-Universität 
München 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

vorgelegt von 
 

Silke Olig 
aus 

Nürnberg 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Referent: Prof. Dr. Volker Heeschen 
 
Korreferent: Prof. Dr. Matthias Samuel Laubscher 
 
Tag der mündlichen Prüfung: 4. Juli 2006 
 



 

  

 

 

 

 
 

 

 
 
 
 
 

Für Axel 



 

Inhaltsverzeichnis 

Vorwort 7 
 
Einleitung 9 
 
A. THEORIE UND METHODIK 14 
 
1. Semiotik: Ein kurzer Einblick in Begrifflichkeit und Theoriegeschichte 14 
1.1 Vorbemerkung 14 
1.2 Zum Gegenstand der Semiotik 14 
1.3 Zeichen und Zeichensysteme 16 
1.4 Syntaktik, Semantik und Pragmatik als Dimensionen des Zeichenprozesses 22 
1.5 Kodes 24 
1.6 Kommunikation 27 
1.7 Funktions- und Bedeutungsdimensionen von Zeichenträgern und Zeichen 28 
1.8 Die Zeichenhaftigkeit von Kultur 30 
 
2. Die ethnologische Symbolforschung 33 
2.1 Zeichen in der Semiotik - Symbole in der Ethnologie 33 
2.2 Kultur als Symbol- und Bedeutungssystem 35 
2.3 Der Mensch als symbolverwendendes Wesen 40 
2.4 Symbolische Kommunikation als Grundlage von Kultur 42 
2.5 Bedeutungsentstehung und Interpretation kultureller Symbolsysteme 46 
2.5.1 G. H. Mead und Blumer 46 
2.5.2 Geertz, Turner und Douglas 49 
2.6 Materielle Objekte als kulturelle Zeichen- und Symbolträger 54 
2.7 Symbole in der Ethnologie - Zeichen in der Semiotik: Folgerungen 59 
 
B. DIE SAMMLUNG UND IHR GESCHICHTLICHER HINTERGRUND 67 
 
3. Die Hartl-Sammlung des Staatlichen Museums für Völkerkunde München  

 von 1912 und 1913 67 
3.1 Entdeckungs- und Erforschungsgeschichte des Sepik-Gebietes 67 
3.2 „Ein schöner Zeitvertreib“: Der Sammler Joseph Hartl in Neuguinea 76 
3.3 Die Sammlung 92 
 
C. DAS SEPIK-GEBIET 97 
 
4. Kultur und Gesellschaft am Mittleren Sepik 97 
4.1 Allgemeines 98 
4.2 Wirtschaftsform 103 
4.3 Sozialstruktur 104 
4.4 Wohn- und Männerhäuser 108 



 

4.5 Mythologie 112 
4.6 Geistwesen 120 
4.7 Zeremonien und Rituale 122 
4.7.1 wagan-Zeremonie 123 
4.7.2 Kopfjagdrituale 125 
4.7.3 Totenrituale 126 
4.7.4 naven 128 
4.7.5 Initiation 129 
4.8 Zusammenfassung 135 
 
5. Weltbild am Mittleren Sepik 139 
5.1 Kultur und Weltbilder als Zeichen- und Bedeutungssysteme 139 
5.2 Die Bedeutung von Zeichen bei der Konstruktion von Weltbildern 140 
5.3 Ritual und Alltag als zentrale Weltbildkomponenten 141 
5.4 Das kulturelle Gedächtnis als Spiegel der Weltbildvorstellungen 143 
5.5 Kommunikation von Weltbildern im kollektiven Gedächtnis 145 
5.6 Die Rolle der Artefakte bei der Gestaltung des Weltbilds 149 
5.7 Weltbild und kulturelles Gedächtnis am Sepik 150 
 
D. MATERIELLE KULTUR 159 
 
6. Materielle Kultur des Mittleren Sepik 159 
6.1 „Kostbarkeiten vom Augusta-Fluss“ 159 
6.2 Materialien, Farben und Motive 164 
6.3 Funktion und Bedeutung der Sammlungsobjekte in Alltag und Ritual 169 
6.3.1 Frauenhauben (Inv. Nr. 13-18-21; 13-18-22) 170 
6.3.2 Paddel (Inv. Nr. 13-18-103) 172 
6.3.3 Töpfe (Inv. Nr. 13-18-40; 13-18-41; 13-18-43; 13-18-45; 13-18-46; 13-18-47;  

13-18-48; 13-18-49; 13-18-51; 13-18-52; 13-18-54; 13-18-55; 13-18-56;  
13-18-57; 13-18-59; 13-18-61; 13-18-62; 13-18-63; 13-18-64; 13-18-66;  
13-18-67; 13-18-68; 13-18-69; 13-18-70; 13-18-71; 13-18-72; 13-18-73;  
13-18-75; 13-18-77; 13-18-78; 13-18-79; 13-18-80; 13-18-81; 13-18-82;  
13-18-83; 13-18-85; 13-18-86) 174 

6.3.4 Hocker (Inv. Nr. 13-18-25) und Sitzbank (Inv. Nr. 13-18-133) 182 
6.3.5 Nackenstütze (Inv. Nr. 13-18-104) 184 
6.3.6 Kalkbehälter (Inv. Nr. 13-18-17; 13-18-35; 13-18-110) 185 
6.3.7 Aufhängehaken (Inv. Nr. 12-16-6; 12-30-32; 12-30-35; 13-18-139) 188 
6.3.8 Giebelmasken (Inv. Nr. 13-18-11; 13-18-140) 190 
6.3.9 Dachaufsätze (Inv. Nr. 12-30-2; 13-18-13; 13-18-107) 191 
6.3.10 Figurenstühle (Inv. Nr. 13-18-2; 13-18-4; 13-18-5) 196 
6.3.11 Menschliche Figur (Inv. Nr. 13-18-129) 199 
6.3.12 Krokodile (Inv. Nr. 13-18-108; 13-18-116) und krokodilgestaltiger  

Kanusteven (Inv. Nr. 12-16-51) 200 
6.3.13 Masken (Inv. Nr. 12-30-31; 13-18-12; 13-18-24; 13-18-26; 13-18-112;  

13-18-113; 13-18-114; 13-18-115; 13-18-132) 205 



 

6.3.14 Handtrommel (Inv. Nr. 13-18-6) 212 
6.3.15 Schlitztrommel (Inv. Nr. 13-18-127) 214 
6.3.16 Stampftrommel (Inv. Nr. 13-18-131) 217 
6.3.17 Blashörner (Inv. Nr. 13-18-36; 13-18-105) 218 
6.3.18 Hakenkeule (Inv. Nr. 13-18-102) 220 
6.3.19 Schädel (Inv. Nr. 13-18-28; 13-18-30; 13-18-33; 13-18-34; 13-18-122;  

13-18-128) 221 
6.3.20 Schilde (Inv. Nr. 13-18-135; 13-18-137; 13-18-138) 224 
6.3.21 Zierbrett (Inv. Nr. 13-18-136) 227 
6.3.22 Zeremonialbrett (Inv. Nr. 13-18-130) 228 
6.3.23 Halsschmuck (Inv. Nr. 12-30-25; 13-18-18) 228 
 
 Band 2 
E. AUSWERTUNG 230 
 
7. Die materielle Kultur des Mittelsepik-Gebietes als Zeichensystem 230 
7.1 Interpretation ausgehend von den Sammlungsobjekten 232 
7.1.1 Kalkbehälter  232 
7.1.2 Nackenstütze  235 
7.1.3 Töpfe  237 
7.1.4 Frauenhauben  238 
7.1.5 Paddel  240 
7.1.6 Gesichtsmaske  242 
7.1.7 Halsschmuck  243 
7.1.8 Hocker und Sitzbank  245 
7.1.9 Giebelmasken  246 
7.1.10 Dachaufsätze  248 
7.1.11 Handtrommel  250 
7.1.12 Haarschmuckmaske  252 
7.1.13 Obergesichtsmaske  253 
7.1.14 Aufhängehaken  254 
7.1.15 Blashörner  256 
7.1.16 Kanusteven  258 
7.1.17 Schlitztrommel  260 
7.1.18 Stampftrommel  262 
7.1.19 Menschliche Figur  263 
7.1.20 Figurenstühle  265 
7.1.21 Schädel  267 
7.1.22 Kanuschildmasken  269 
7.1.23 Krokodile  270 
7.1.24 Stülpmasken  272 
7.1.25 Zeremonialbrett  274 
7.1.26 Zierbrett  275 
7.1.27 Schilde  276 
7.1.28 Hakenkeule  278 



 

7.2 Interpretation ausgehend von den Weltbildaspekten 279 
7.2.1 Wohnhaus 279 
7.2.2 Männerhaus 279 
7.2.3 Bereich der Männer 279 
7.2.4 Bereich der Frauen 280 
7.2.5 Mythologie 280 
7.2.6 Klanzugehörigkeit 280 
7.2.7 Totemismus 280 
7.2.8 Ahnenverehrung 280 
7.2.9 Geistwesen 281 
7.2.10 Kopfjagd 281 
7.2.11 Initiation 281 
7.2.12 wagan-Zeremonie 281 
7.2.13 Totenrituale 281 
7.2.14 naven 282 
7.2.15 Streitgespräche 282 
7.2.16 Befragungen 282 
7.2.17 (Männer-) Hauseinweihung 282 
7.2.18 Kanueinweihung 282 
7.2.19 rituelle Tänze 283 
7.2.20 sozialer Status 283 
7.2.21 Nahrungsbeschaffung 283 
7.2.22 Gruppenidentität 283 
 
8. Ergebnisdarstellung 284 
8.1 Funktionen und Bedeutungen 284 
8.2 Polysemie 284 
8.3 Objektbeziehungen und Objektkombinationen 285 
8.4 Kontextabhängigkeit 286 
8.5 Indexikalität 287 
8.6 Die Sammlungsobjekte als Elemente einer materiellen Zeichensprache 287 
8.7 Variabilität und Individualität als Komponenten der Zeichenbenutzung 288 
8.8 Ein Netz von Zeichen- und Bedeutungssystemen 289 
 
Literaturverzeichnis 291 
Anhang 1: Verzeichnis der Sammlungsobjekte 328 
Anhang 2: Photographischer Objektkatalog 334 
Anhang 3: Beschreibung der Sammlungsobjekte 424 
Anhang 4: Karte vom Sepik-Gebiet 471 



7 

Vorwort 

Ganz besonders herzlich möchte ich Herrn Prof. Dr. Volker Heeschen danken, der die Arbeit 

mit großem Interesse und Engagement betreut und mich durch seine kreativen Denkanstöße 

ermutigt und vorangetrieben hat. Nicht zuletzt hat er unsere zahllosen Gespräche, für die er 

sich regelmäßig viel Zeit nahm, durch seinen Humor immer wieder aufs Neue zu etwas ganz 

Besonderem gemacht. 

Ebenso danke ich dem Zweitgutachter, Herrn Prof. Dr. Matthias Samuel Laubscher, der 

dem textlichen Rohbau mit seinem frischen Blick zu neuen Ideen verholfen und so die 

endgültige Form der Arbeit vielleicht mehr beeinflusst hat als ihm selbst bewusst ist. 

Frau Dr. Michaela Appel danke ich dafür, dass sie es mir erneut ermöglicht hat, eine 

Sammlung des Staatlichen Museums für Völkerkunde München wissenschaftlich zu 

bearbeiten. Dabei hat sie mich nicht nur zeitintensiv und geduldigst unterstützt, und sich 

Fragen und Problemen jeglicher Art fortwährend angenommen, sondern mit ihrer 

liebenswürdigen Art auch stets für vergnügliche Arbeitsstunden im Museum gesorgt. 

Danken möchte ich auch Herrn Dr. Jörg Helbig, der zunächst das Interesse an der 

materiellen Kultur in mir geweckt und mir schließlich den Weg in die Museumsethnologie 

gewiesen und damit meinen ethnologischen Werdegang maßgeblich geprägt hat. 

Herrn Georg Hartl danke ich auf das Herzlichste dafür, dass er sich bereitwillig Zeit für 

Gespräche und Fragen genommen und ohne zu zögern die Photographien seines Vaters zur 

Verfügung gestellt hat. 

Für die großzügige finanzielle Unterstützung, die mir durch die Gewährung des 

„Stipendiums zur Förderung des wissenschaftlichen und künstlerischen Nachwuchses“ zuteil 

wurde, danke ich der Ludwig-Maximilians-Universität München. 

Ganz besonders möchte ich auch Frau Dr. Angelika Kitzmantel und Herrn Dr. Peter 

Kitzmantel für die treue und überaus liebevolle Hilfe und Begleitung in vielerlei Hinsicht 

danken; sie hatten am Entstehungs- und vor allem am Beendigungsprozess der Arbeit 

weitreichenden Anteil. 

Gleichermaßen danke ich Frau Dr. Christine Ullmann für die vielen aufmunternden und 

lustigen, ethnologischen und nicht-ethnologischen Gespräche, die mir oft den Spaß an der 

Sache zurückgebracht haben. 

Meiner Familie, allen voran meinem Vater, danke ich für die tatkräftige Unterstützung 

bei der Organisation des Alltags und der Bewältigung der vielen Spaziergänge und 



8 

Spielplatzbesuche, ohne die die Arbeit zu einem deutlich späteren Zeitpunkt beendet worden 

wäre. 

Den weitaus größten Dank jedoch schulde ich meinem Mann Axel Busenius. Er hat die 

Arbeit und ihre Entstehung nicht nur mit aller Konsequenz unterstützt und die damit 

verbundenen Stimmungsschwankungen und Krisen mit größtmöglicher Geduld ertragen, 

sondern durch sein Einfühlungsvermögen, seine Gelassenheit und seine Fähigkeiten des Mit- 

und vor allem Weiterdenkens und der Problemlösung sowie nicht zuletzt durch seine 

unermüdliche Motivation ganz entscheidend dazu beigetragen, dass der Text jemals zu 

einem Ende gefunden hat. 



9 

Einleitung  

Im Staatlichen Museum für Völkerkunde München befindet sich seit 1912/1913 eine 

Sammlung aus der Sepik-Region im nordöstlichen Neuguinea. Die Sammlung stellt ein 

Geschenk des bayerischen Seeoffiziers Joseph Hartl dar, der sich während der deutschen 

Kolonialzeit im Zuge seiner Tätigkeit für den Norddeutschen Lloyd in jenem Gebiet aufhielt. 

Die Sammlung umfasst sowohl Ritualgegenstände, wie z. B. Masken, Zeremonialstühle, 

geschnitzte Holzfiguren, Musikinstrumente und modellierte Schädel als auch Objekte aus 

dem täglichen Leben, wie etwa Tontöpfe, Kalkbehälter, Nackenstützen und Aufhängehaken. 

Obwohl sich die Sammlung seit über 90 Jahren im Münchner Völkerkundemuseum befindet, 

wurde sie noch nie ausführlich bearbeitet und dokumentiert. 

Über das Herkunftsgebiet der Sammlung, speziell den Mittleren Sepik und seine 

Bevölkerungsgruppen, allen voran die Iatmul, wurde in den letzten Jahrzehnten viel 

publiziert. Nach den mit verschiedenen Expeditionen verbundenen Veröffentlichungen aus 

der Kolonialzeit, war Gregory Bateson der Erste, der zu Beginn der 30er Jahre des 20. 

Jahrhunderts längere Zeit bei den Iatmul forschte. In den 50er und 60er Jahren wurden 

schließlich mehrere Sammel- und Forschungsreisen unternommen – etwa von Paul Wirz, 

Alfred Bühler, Anthony Forge, Meinhard Schuster, Eike Haberland und Douglas Newton – 

sowie vor allem Katalogpublikationen über die materielle Kultur verfasst. In den 70er Jahren 

machte sich eine weitere Basler Sepik-Expedition unter der Leitung Schusters die intensive 

Erforschung geistiger Kulturaspekte zur Aufgabe.  

Eine detaillierte Verbindung der früheren Erforschung der materiellen Kultur des 

Mittleren Sepik-Gebietes mit der zu einem großen Teil also erst später erfolgten 

Untersuchung der geistigen Kultur wurde seitdem kaum hergestellt. Um aber Erkenntnisse 

über die Sammlung und die mit ihr in Verbindung stehende Kultur zu gewinnen, ist es Ziel 

der vorliegenden Arbeit, beide Bereiche anhand der bisher unveröffentlichten Münchner 

Sammlung miteinander in Beziehung zu setzen. 

Darüber hinaus wurde bislang nur selten eine semiotische Herangehensweise für die 

Bearbeitung einer Museumssammlung gewählt1, doch lässt sich gerade dadurch eine genaue 

Analyse der einzelnen Objekte vornehmen, indem diese als Zeichenträger aufgefasst werden, 

die Bedeutungen vermitteln, welche (für den kulturexternen – und unter Umständen auch für 

Teile der kulturinternen – Betrachter) auf den ersten Blick nicht offensichtlich sind. So 

                                                
1  z. B. Dinerman 1981; Pearce 1989b 



10 

übertragen materielle, visuell wahrnehmbare Objekte immaterielle, visuell nicht 

wahrnehmbare Bedeutungen.2 Des weiteren bildet der Zeichencharakter von Objekten ein 

Kodesystem zur Weitergabe von Informationen und zur Vermittlung bestimmter 

Bedeutungen in speziellen Kontexten. Zeichen erschaffen soziale Wirklichkeit und bieten 

Menschen eine Möglichkeit, Erfahrungen mitzuteilen, Geschichten über sich selbst und die 

eigene Kultur zu erzählen. Wählt man für die Untersuchung einer Kultur einen semiotischen 

Ansatz, so untersucht man, welche der vorhandenen Zeichenträger, Zeichen und 

Bedeutungen eine Gesellschaft in einer bestimmten Kombination auswählt, um miteinander 

zu kommunizieren und Informationen über verschiedene Lebensbereiche und 

Weltanschauungen mitzuteilen und auszutauschen. Ziel der Bearbeitung der Münchner 

Sepik-Sammlung ist es daher, die Bedeutungen, welche die einzelnen Objekte als 

Zeichenträger vermitteln, darzulegen, und die Objekte sowohl einander als auch zentralen 

Themen ihrer Kultur gegenüberzustellen. 

Ein Gegenstand kann eine Vielzahl von Ideen ausdrücken. Eine Grundeigenschaft von 

materiellen Objekten besteht darin, mehrere Bedeutungen zu besitzen. Ein Artefakt kann in 

den allermeisten Fällen nicht nur als eine Darstellung, eine Aussage, eine Verkörperung 

aufgefasst werden, sondern vereinigt in sich verschiedene kulturelle Äußerungen, so dass 

eine sorgfältige Analyse ein Offenlegen dieser Mehrfachbedeutungen und gleichermaßen ein 

Aufzeigen des Beziehungsnetzes der Objekte untereinander erlaubt. Artefakte sind auf 

vielfältige Weise mit bestimmten kulturellen oder kulturspezifischen Vorstellungen 

verbunden, wobei einige Gegenstände mehr als andere auf besondere Weise 

zusammenwirken und zueinander in Beziehung stehen. Aus diesem Grund werden die 

Objekte der Münchner Sepik-Sammlung zunächst einzeln untersucht, um daran anschließend 

unter Berücksichtigung des Kontextes ihre Verbindungen und Bezüge untereinander, das 

materielle und geistige Beziehungs- und Bedeutungsnetz der Kulturen am Mittleren Sepik 

und somit Weltbild- und Selbstbildvorstellungen darzulegen. Durch die Verbindung 

materieller und geistiger Kulturaspekte wird gezeigt, welche Beziehungen zwischen Kultur, 

Gesellschaft, Mensch und Objekt bestehen, womit der Nachweis erbracht werden soll, dass 

die Sammlungsobjekte Ausdrucks- und Vermittlungsmedien großer Teile der 

Weltanschauungen der Sepik-Kulturen sind. Gerade die Semiotik läßt den spezifischen Blick 
                                                
2  Es sei an dieser Stelle angemerkt, dass in der vorliegenden Arbeit über die Sepik-Region materielle Objekte 

als Zeichenträger und weniger stilistische Elemente materieller Objekte als Zeichenträger (z. B. Munn 
1966; 1973; Forge 1973; Dinerman 1981; Kaufmann 1985a; 1997; Hauser-Schäublin 1989b) Fokus und 
Ausgangspunkt der Analyse bilden; folglich wird keine kunstethnologisch und an der Untersuchung von 
Kunststilen und dergleichen orientierte Betrachtungsweise angestrebt. 



11 

auf verschiedene Zeichentypen, Bedeutungsebenen und Kontextabhängigkeiten zu, weshalb 

die Anwendung einer zeichentheoretischen Analysemethode auf eine Museumssammlung 

das zentrale Anliegen dieser Arbeit bildet. Durch Artefakte und deren flexible Verwendung 

in unterschiedlichen Bedeutungszusammenhängen besteht also die Möglichkeit, vielfache 

Inhalte auszudrücken und verschiedene Botschaften zu übermitteln. Über Objekte werden 

nicht nur wie durch die Sprache Ideen und Vorstellungen mitgeteilt, sondern darüber hinaus 

gerade auch andere Inhalte als über Sprache transportiert, weshalb materielle Artefakte 

neben der oralen Tradition einen ganz wesentlichen Teil der kulturellen Überlieferung 

bilden.  

Da sich Kultur folglich zu einem erheblichen Teil in materiellen Objekten manifestiert, 

wird hier der Zugang zur Betrachtung der Kultur einer Gesellschaft über die Artefakte 

gewählt. Sammlungen repräsentieren dabei zweifelsohne stets nur einen kleinen und 

unvollständigen Ausschnitt der (materiellen) Kultur, noch dazu sind sie ganz wesentlich 

durch die individuellen Handschriften ihrer Sammler und deren Zeit geprägt. Gerade dieser 

Gesichtspunkt wird hier jedoch bewusst in den Ansatz integriert, indem der Frage 

nachgegangen wird, inwiefern bereits ein kleiner, kultureller Ausschnitt, wie ihn 

Museumssammlungen – und generell alle anderen Gegenstände und Themen von 

Untersuchungen – immer nur bieten können, dennoch die Darlegung der Komplexität einer 

Kultur ermöglicht. Der Wert der Aufarbeitung alter Sammlungen, die jahrzehntelang in den 

Magazinen eines Museums ruhen und zahlreiche kodierte, jedoch dekodier- und 

interpretierbare Informationen in sich tragen, ist demnach kaum zu überschätzen. 

Es entsteht immer wieder der Eindruck, dass insbesondere für die Bearbeitung älterer 

Museumssammlungen ein umfassendes Instrumentarium und eine grundlegend methodische 

Herangehensweise fehlen. Obwohl gerade die Semiotik aufgrund ihres offensiven Umganges 

mit der Mehrdeutigkeit von Gegenständen und Sachverhalten in der Lage ist, viele der 

Schwierigkeiten und Probleme, die bei der Bearbeitung alter Sammlungen auftreten, zu 

überwinden, und stattdessen das komplexe Bild einer (materiellen) Kultur, das durch die 

fehlende Auseinandersetzung mit Sammlungsobjekten aus dem Blickfeld des Interesses 

geraten ist, wieder in den Vordergrund zu rücken, finden zeichentheoretische Mittel vor 

allem in der deutschsprachigen Museumsethnologie bis heute zu wenig Beachtung. Doch 

sind Objekte keine isolierten und in sich abgeschlossenen Einheiten, sondern weisen 

aufgrund ihrer Mehrfachbedeutungen und Beziehungen zu anderen Kulturaspekten, wie etwa 

Wirtschaftsform, Sozialstruktur, Mythologie und Ritual, einen hohen Grad an Komplexität 



12 

auf; sie sind in ein Netz von kulturellen Bedeutungen, Vorstellungen und Handlungen 

eingebunden, mit dem insbesondere die Semiotik methodisch sicher umzugehen weiß. 

Da die Analyse kultureller Zeichensysteme auf der Grundlage materieller Kulturgüter 

durch eine über 90 Jahre alte Sammlung bestimmt wird, stellt es im Rahmen dieser Arbeit 

eine bewusste Entscheidung der Verfasserin dar, die Untersuchung nicht auf der Grundlage 

einer eigenen Feldforschung aufzubauen. Der Forschungsschwerpunkt liegt gerade darin, 

deutlich zu machen, auf welche Weise eine seit langem im Magazin ruhende 

Museumsammlung heute bearbeitet werden kann, welche Methoden in der Museumsarbeit 

zur Verfügung stehen, Methoden, die eine Aufarbeitung alter Museumsstücke, wie sie in 

dieser Weise und in diesem Kontext heute nicht mehr hergestellt werden, auch vom 

Arbeitsplatz, den das Museum gewöhnlicherweise bietet, zulassen. Die Arbeit wird dabei 

semiotisch und in gewisser Hinsicht auch „archäoethnologisch“ vorgehen, sie will denkbare 

und interdisziplinäre Wege in der museumsethnologischen Objektanalyse aufzeigen, die sich 

bis heute, zumindest im deutschsprachigen Raum, noch nicht wirklich durchgesetzt haben.  

Im vorliegenden, häufig vorkommenden Fall handelt es sich also um eine Sammlung 

von einer heute noch existierenden Kultur, deren gegenwärtig verwendeten Artefakte sich 

jedoch in vielerlei Hinsicht aufgrund kultureller Wandlungen und Veränderungen von 

denjenigen der Sammlung unterscheiden, weshalb die Museumsstücke in gewisser Weise 

eine archäologische Herangehensweise erfordern. Zwar gilt der Erwerb und die 

Untersuchung materieller Kulturgüter in Verbindung mit einer gleichzeitigen Feldforschung 

bisher als klassische und ideale Methode, doch stellt die Feldforschung trotz allem nur eine 

von mehreren Möglichkeiten dar. Für bereits vor langer Zeit erworbene Sammlungen 

müssen andere Wege aufgezeigt werden, denn setzt man die Feldforschung an den Beginn 

jeder museumsethnologischen Objektstudie, verstreicht aus Kostengründen und spätestens in 

wenigen Jahrzehnten aufgrund des überall und stets stattfindenden Kulturwandels die 

Gelegenheit zur Aufarbeitung alter Sammlungen. Infolgedessen bietet die semiotisch 

ausgerichtete Sammlungsbearbeitung mit einer zeichentheoretischen Schwerpunktsetzung 

eine greifbare Alternative für viele objekt- und museumsorientierte Arbeiten. Die 

vorliegende Arbeit stellt also den ausdrücklichen Versuch dar, eine Sammlung nicht durch 

Feldforschung, sondern mit den vom Arbeitsplatz im Museum, dem jetzigen Aufenthaltsort 

der Objekte, zugänglichen Materialien zu bearbeiten.  

 

 



13 

Auch Thiel gibt zu bedenken: 

 „Wie wenig die Objekte in der heutigen Ethnologie als Quellen Verwendung finden, 
zeigen die Publikationen, Examensarbeiten, aber auch die zahlreichen laufenden 
Forschungsvorhaben. Es werden heute viele große Reisen gemacht, man beschäftigt 
Dolmetscher, verwendet PCs, Videokameras, Kassettenrecorder etc. Daß in 
nahegelegenen Museen vielleicht tausende Objekte jener Region lagern, die man 
bereisen will, daran hat man nicht gedacht. Sie könnten wahrscheinlich sehr viel zur 
Geschichte und Kulturentwicklung aussagen! (...) Es ist ein häufiger Fehlschluß, daß 
man glaubt, ein einmal beschriebenes Objekt sei ein ‚Ding an sich’: direkt und 
unwandelbar in seiner Aussage. Es genügt, die gleichen Objekte in verschiedenen 
Zusammenhängen oder Ausstellungen zu betrachten: man ist erstaunt, wie vielfältig die 
Aussagen sein können, je nach dem welche Fragen man stellt oder in welcher Zeit sie 
gezeigt werden.“3 

Gerade deshalb sollen hier die vielen denkbaren Bedeutungszuschreibungen und 

Beziehungen der Objekte in verschiedenen Kontexten sowie ihre Eigenschaften als 

Zeichenträger aufgezeigt werden. Auch für Spittler scheint es nicht allzu verwunderlich, dass 

Zeichen- bzw. Symboltheorien zur Untersuchung materieller Kultur besonders in der 

Archäologie auf Interesse stoßen, wo Rekonstruktion (im Augenblick noch) ein größeres 

Schlagwort ist als in der Ethnologie, da dort das Handeln von Menschen „nicht mehr direkt 

beobachtbar“4 ist. Im Gegensatz zu Spittler wird hier allerdings nicht davon ausgegangen, 

dass der Handlungskontext einer Kultur ausschließlich durch Feldforschung ermittelt werden 

kann, auch wenn dies natürlich wünschenswert wäre. Wenn kontext- und 

handlungsorientierte Untersuchungen im Rahmen einer Feldforschung bei älteren, heute 

nicht mehr in derselben Weise hergestellten Objekten jedoch nicht durchführbar sind, 

müssen alternative Wege zu ihrer Untersuchung aufgezeigt werden. Veit nennt dies die 

Deutung von „‚Spuren’ der Vergangenheit als Ausdruck vergangenen menschlichen 

Handelns“5 und die Entschlüsselung von in Objekten kodierten Botschaften. So müssen 

handlungs- und kontextausgerichtete Zeichentheorien auch auf ältere Artefakte anwendbar 

sein, damit eine Interpretation auch vergangener kultureller Zeichensysteme möglich wird. 

                                                
3  Thiel 1993: 183 
4  Spittler 1993: 179 
5  Veit 2003: 24 



14 

A. THEORIE UND METHODIK 

1. Semiotik: Ein kurzer Einblick in Begrifflichkeit und Theoriegeschichte 

1.1 Vorbemerkung 

Ziel des folgenden Abschnitts ist es, eine kurze Einführung in wichtige semiotische 

Grundannahmen sowie einen knappen theoriegeschichtlichen Überblick zu geben. 

Vorauszuschicken ist, dass es sich dabei weder um eine vollständige Darstellung 

semiotischer Theoriediskussion noch um einen kompletten Abriss aller namhaften 

Semiotiker und deren Arbeiten handelt, da die Semiotik inzwischen ein „Feld“6 und eine 

eigene Fachdisziplin geworden ist. Vielmehr werden einige elementare semiotische Aspekte 

ausgewählt, die im Rahmen der vorliegenden museumsethnologischen Arbeit besonders 

interessant, untersuchungs- und diskussionswürdig erscheinen. Der Schwerpunkt liegt also 

auf der Betrachtung einiger für die Sammlung und die Untersuchung und Analyse ihrer 

Objekte wichtiger Punkte, da die Auseinandersetzung mit der Semiotik hier als 

wissenschaftliche Methode für die Bearbeitung einer Museumssammlung erfolgt. Dabei soll 

deutlich gemacht werden, dass Semiotik und (Museums-) Ethnologie im Grunde gleiche 

Interessen und Ziele verfolgen und gemeinsame Wege beschreiten. Doch hat sich die 

(deutschsprachige Museums-) Ethnologie bisher nur selten in der Semiotik nach 

methodischer Hilfe umgesehen7, so dass die vorliegende Arbeit in gewisser Weise auch 

einen Versuch der Annäherung und Zusammenarbeit darstellen und semiotische 

Erkenntnisse von Grund auf in die Analyse miteinbeziehen will. 

1.2 Zum Gegenstand der Semiotik 

Unter „Semiotik“ wird die Lehre von den Zeichen und Zeichenverbindungen verstanden, 

welche der Kommunikation dienen. Der Begriff „Semiotik“, von griechisch sema (σηTµα) 

bzw. semeion (σηµεĩον) „Zeichen“, wurde 1690 von dem englischen Philosophen John 

Locke in Weiterführung griechisch-philosophischer Tradition zur Umschreibung für die 

allgemeine Beschäftigung mit Zeichen geprägt. Locke spricht von „Σηµιωτικη �, or the 

                                                
6  Eco 2002: 17ff. 
7  Hansen 1995: 215; Heeschen 2003: 3281 



15 

Doctrine of Signs”8 und schreibt: „... to communicate our Thoughts to one another, as well as 

record them for our own Use, Signs of our Ideas are also necessary“9. Die Aufgabe der 

Semiotik besteht ihm zufolge darin, „... to consider the Nature of Signs the Mind makes use 

of for the Understanding of Things, or conveying its Knowledge to others“10. 

Thomas A. Sebeok nennt die Semiotik „a mode of extending our perception of the 

world“11 und Margaret Mead12 hat vorgeschlagen, den Begriff Semiotik für nach bestimmten 

Mustern ablaufende Kommunikation aller Ausprägungen zu verwenden. Umberto Eco 

betrachtet die Semiotik als eine „alle kulturellen Prozesse als Kommunikationsprozesse“13 

untersuchende Wissenschaft, die zur Aufgabe hat, die den kulturellen Vorgängen 

zugrundeliegenden Systeme darzulegen. Dabei zählen auch Objekte als 

Kommunikationsmittel.14 An anderer Stelle schreibt er: „To communicate is to use the entire 

world as a semiotic apparatus. I believe that culture is that, and nothing else.“15 

Da Kultur Kommunikation erfordert, halten es auch Wendy Leeds-Hurwitz16 und Klaus 

P. Hansen17 zum Verständnis menschlichen Verhaltens und der Art und Weise, wie 

Menschen miteinander kommunizieren, für notwendig, sich mit Semiotik und der 

Erschaffung und dem Gebrauch von Zeichen auseinander zusetzen. Winfried Nöth18 nennt 

die Semiotik eine Kulturwissenschaft und für Hans Peter Hahn19 ist die semiotische Analyse 

bei der Beschreibung von Kultur als System von Bedeutungen sowie von materieller Kultur 

als Träger kultureller Bedeutungen und von Objekten als Zeichen relevant.  

Die Semiotik hat also, wie bereits diese kleine Auswahl an Zitaten und 

Zusammenstellungen zeigt, im Laufe der Zeit mehr und mehr an wissenschaftlicher 

Bedeutung gewonnen und ist inzwischen sogar innerhalb der Kulturwissenschaften zu einer 

eigenen Wissenschaftsdisziplin geworden, die sich mit Zeichen- und 

Kommunikationsprozessen im gesellschaftlichen und kulturellen Zusammenleben 

auseinandersetzt. 

                                                
8  Locke 1775, Buch IV, Kap. XXI, § 4, S. 339 
9  Locke 1775, Buch IV, Kap. XXI, § 4, S. 339 
10  Locke 1775, Buch IV, Kap. XXI, § 4, S. 339 
11  Sebeok 1976: 1 
12  M. Mead 1964: 275 
13  Eco 2002: 38; vgl. 1973: 61; 71 
14  Eco 2002: 24 
15  Eco 1973: 57 
16  Leeds-Hurwitz 1993: 13 
17  Hansen 1995: 36; 215 
18  Nöth 2000: 513 
19  Hahn 2003: 29-33 



16 

1.3 Zeichen und Zeichensysteme 

Das Zeichen, der zentrale Begriff der Semiotik, ist etwas, das für etwas anderes steht; dabei 

repräsentiert es einen „Gegenstand“ jedoch nicht in seiner Gesamtheit, sondern nur in Bezug 

auf einen bestimmten Aspekt.20 Das Zeichen vermittelt Bedeutung, die sonst nicht 

offensichtlich wäre.21 Zeichen sind dazu notwendigerweise in ihrer Beziehung zu „jenem 

Etwas“, das sie repräsentieren, zu betrachten, weshalb William Beeman betont: „Therefore 

the nature of the sign is determined by the relationship rather than by any essential quality 

the sign itself may possess. Furthermore, the relationship between a sign and its object is not 

intrinsic but is constructed by an external evaluator.“22  

Die wichtigste Eigenschaft eines Zeichens besteht also darin, für den Zeichenbenutzer 

etwas darzustellen, ohne dieses selbst zu sein. Dabei können alle sinnlich wahrnehmbaren 

Dinge – Gegenstände, Zeichnungen, Texte, Sprache, Gesten, aber auch Verhalten, 

Handlungen, Vorstellungen, Erinnerungen etc. – als Zeichen fungieren. Zeichen stellen ein 

entscheidendes Instrument für die menschliche Interaktion dar, sie erlauben der handelnden 

Person, ihre eigenen, individuellen Erfahrungen mit der Welt, Informationen und Gefühle zu 

konkretisieren und anderen mitzuteilen. Über Zeichen, d. h. sowohl über Gegenstände als 

auch über Sachverhalte, werden Austausch, Verarbeitung und Speicherung von 

Informationen ermöglicht. Kulturen sind demnach als komplexe Zeichensysteme anzusehen, 

deren Mitglieder sich bestimmte Verhaltensweisen angeeignet haben, welche „durch Lernen 

erworben und nach kreativer Veränderung an die nächste Generation weitergegeben 

werden“23, wodurch sich Tradition bildet. 

Bei Eco heißt es: 

 „Der Mensch, so hat man gesagt, ist ein symbolisches Wesen, und in diesem Sinne sind 
nicht nur die Wortsprache, sondern die Kultur insgesamt, die Riten, die Institutionen, die 
sozialen Beziehungen, die Bräuche usw. nichts anderes als symbolische Formen (...), in 
die er seine Erfahrungen faßt, um sie austauschbar zu machen: Man stiftet Menschheit, 
wenn man Gesellschaft stiftet; aber man stiftet Gesellschaft, wenn man Zeichen 
austauscht. Durch das Zeichen löst der Mensch sich los von der rohen Wahrnehmung, 
von der Erfahrung des hic et nunc, und abstrahiert.“24 

                                                
20  Peirce 1932: 135; Eco 1977: 31 
21  Leeds-Hurwitz 1993: 7 
22  Beeman 1997: 425 
23  Posner 1991: 39; vgl. Schlereth 1985: 10 
24  Eco 1977: 108; vgl. Eco 1975: 11f. 

Es sei bereits an dieser Stelle vorausgeschickt, dass auch innerhalb der Semiotik nicht immer klar zwischen 
den Begriffen „Zeichen“ und „Symbol“ unterschieden wird – zumindest dann nicht, wenn sie sich auf 



17 

Als einer der Begründer oder zumindest Vorläufer25 der Semiotik26 – und zugleich als 

Begründer der modernen Sprachwissenschaft – gilt der Schweizer Linguist Ferdinand de 

Saussure. Für ihn bildet die menschliche Sprache das komplexeste Zeichensystem, für 

dessen Analyse und Interpretation er eine allgemeine Zeichentheorie für unentbehrlich hält:  

 „La langue est un système de signes exprimant des idées, et par là, comparable à 
l’écriture, à l’alphabet des sourds-muets, aux rites symboliques, aux formes de politesse, 
aux signaux militaires, etc., etc. Elle est seulement le plus important de ces systèmes. On 
peut donc concevoir une science qui étudie la vie des signes au sein de la vie sociale.“ 27  

Für Saussure steht die Sprache im Mittelpunkt der semiotischen (semiologischen) 

Forschung, sein Interesse gilt dem systematischen Erklären des Funktionierens der Sprache. 

Er entwickelt eine Methode zur Analyse von Zeichensystemen, die er anhand von 

Dichotomien darlegt.  

So besteht ein Zeichen ihm zufolge28 stets aus zwei Teilen, einem bezeichnenden Teil, 

d. h. einer – äußerlichen, wahrnehmbaren, materiellen – Zeichenform, dem sogenannten 

Signifikant (signifiant) und einem bezeichneten Teil, d. h. einem immateriellen 

Zeicheninhalt, einer Vorstellung, dem Signifikat (signifié). Der französische Semiotiker 

Roland Barthes, der den Ansatz Saussures weiterentwickelte, umschreibt das Signifikat als 

„ce ‚quelque chose’ que celui qui emploie le signe entend par lui“29. Der dänische 

Sprachwissenschaftler Louis Hjelmslev30 nennt den Signifikant auch Ausdruckebene und das 

Signifikat Inhaltsebene. Zu beachten ist, dass die Bedeutung selbst den Dingen und 

Sachverhalten nicht angehört, sondern erst durch das Zusammenwirken von Signifikant und 

Signifikat entsteht. Für Barthes31 ist die Bedeutung ein Akt, der Signifikant und Signifikat 

                                                                                                                                                 
Wissenschaftler bezieht, die den Begriff „Symbol“ nicht semiotisch fassen (so bezieht sich Eco im 
vorliegenden Fall auf die Philosophen Cassirer und Langer, auf die im weiteren Verlauf der Arbeit noch 
eingegangen wird). Betrachtet man jedoch „Symbol“ im streng semiotischen Sinne als eine mögliche 
Zeichenklasse, wie dies weiter unten noch zur Darstellung kommen wird, müsste auch die Rede vom 
Menschen als „zeichengebrauchendem Wesen“ sein. Dass die Übergänge bei der Verwendung der 
Ausdrücke „Zeichen“ und „Symbol“ bisweilen also fließend sind, sollte beachtet werden. Die semiotische 
Literatur unterscheidet – als Reaktion auf andere geisteswissenschaftliche Disziplinen – in gewisser Weise 
zwei Arten des Begriffs „Symbol“: zum einen strikt semiotisch als eine mögliche Zeichenklasse neben Ikon, 
Index u. a., zum anderen in einem allgemeineren, auch ethnologischen Sinne. Vgl. hierzu auch die Kritik 
von Sebeok (1976: 134f.) an der verallgemeinerten Verwendung des Begriffs Symbol, v. a. bei White 

25  siehe hierzu Nöth 2000: 77 
26  von Saussure Semiologie bzw. Semeologie genannt 
27  Saussure 1972: 33 
28  Saussure 1972: 97ff. 
29  Barthes 1964: 115 
30  Hjelmslev 1974a: 23; 27; 1974b: 52ff. 
31  Barthes 1964: 120 



18 

miteinander verbindet und dessen Produkt das Zeichen ist. Erst die Einheit von Signifikant 

und Signifikat bildet ein (sprachliches) Zeichen.  

Obwohl sich Signifikant und Signifikat gegenseitig bedingen, ist ihre Beziehung 

beliebig oder willkürlich (arbitraire) und ohne „natürlichen“ Zusammenhang. Damit jedoch 

von einem Zeichen gesprochen werden kann, muss die Verbindung von Signifikant und 

Signifikat annähernd stabil sein. Nur wenn die Zeichenbenutzer bei einem Signifikanten 

dasselbe Signifikat assoziieren, wird Kommunikation möglich. So beruht also die 

Verbindung von Signifikant und Signifikat auf einer „habitude collective“32, was Saussure 

als erster erkennt und „convention“33 nennt. Die an sich beliebigen Bedeutungen werden 

durch gewisse Bestimmungen, durch Übereinkunft festgesetzt. Dabei handelt es sich um 

sprachliche Regeln oder gesellschaftliche Normen und Werte, die zur Kultur einer 

Gesellschaft gehören, von allen Mitgliedern erlernt werden und für alle verbindlich sind. Erst 

durch die Konventionalität der Zeichen wird Zeichenverstehen ermöglicht.34 

Saussure35 hebt auch hervor, dass Zeichen stets eine Beziehung zu anderen Zeichen 

haben und die Gesamtheit der Zeichen so unsere Vorstellungswelt prägt. Darüber hinaus 

bilden Zeichen zusammengenommen ein Zeichensystem, was Christopher Tilley, ähnlich 

wie eingangs Beeman, folgendermaßen verdeutlicht:  

„Meaning therefore resides in a system of relationships between signs and not in the 
signs themselves. A sign considered in isolation would be meaningless. Furthermore, the 
meaning of a sign is not predetermined, but is a matter of cultural and historical 
convention. Consequently, it does not matter how a signifier appears, so long as it 
preserves its difference from other signifiers.“36 

Die meisten Zeichen stehen also nicht alleine, sondern gehören einem System an, das 

Saussures den Strukturalismus prägenden Auffassung zufolge aus Oppositionspaaren 

besteht. So gehört das sprachliche Zeichen zum System Sprache, von Saussure37 langue 

genannt. Zwar erscheint Sprache stets als menschliche Rede (langage), doch kann dabei 

zwischen Sprache (langue), dem System der Elemente und Regeln einerseits, und Sprechen 

(parole), dem Umsetzen dieser Regeln, d. h. dem konkreten Sprachgebrauch sowie 

Äußerungen und Texten anderseits, unterschieden werden. Langue bildet den theoretischen 

                                                
32  Saussure 1972: 100 
33  Saussure 1972: 101 
34  Saussure 1972: 125f.; 156f. 
35  Saussure 1972: 144ff.; 159f.; 166ff.; vgl. Barthes 1985: 224; 228 
36  Tilley 1989: 186 
37  Saussure 1972: 25; 29ff.; 37 



19 

Rahmen und legt dar, welche Elemente in einem System überhaupt vorkommen. Barthes38 

beschreibt langue als soziale Institution, als Wertsystem und als gesellschaftliches Produkt, 

das von einer einzelnen Person weder geschaffen noch umgestaltet werden kann. Parole (die 

Rede oder das Sprechen) ist dagegen ein konkreter, individueller Akt, der durch Selektion 

entsteht und also lediglich eine mögliche Verwirklichung darstellt. Parole ist eine aus 

Auswahl und Kombination entstandene Handlung. Langue und parole (language – speech) 

beziehen sich auf die Unterscheidung, die zwischen einer ganzen Sprache, d. h. ihrer 

Struktur inklusive jedem möglichen Wort und Satz in dieser Sprache, sowie der mit dieser 

Struktur verbundenen Aussage, d. h. dem konkreten Beispiel einer Rede, die jemand spricht, 

getroffen werden kann. Dennoch stehen beide Elemente in einem dialektischen Verhältnis 

zueinander, da die Sprache (langue) sowohl Produkt als auch Instrument des Sprechens 

(parole) ist und in der menschlichen Rede (langage) langue und parole stets 

zusammenwirken. Die analytische Unterscheidung beider eröffnet den Prozess des Sinns.39 

Neben Saussure gilt der amerikanische Philosoph und Naturwissenschaftler Charles 

Sanders Peirce als Begründer der allgemeinen modernen Semiotik. Anders als der Linguist 

Saussure stellt Peirce die Sprache nicht ins Zentrum seiner Betrachtungen. Im Gegensatz zu 

Saussures dyadischer Vorstellung von Signifikant und Signifikat entwickelt Peirce40 ein 

triadisches Zeichenmodell, welches also aus drei Teilen besteht: a) dem präsenten Teil, d. h. 

dem Zeichen, Zeichenträger oder Repräsentamen, b) dem Objekt oder Gegenstand, auf das 

sich ein Zeichen bezieht sowie c) einem Interpretanten, d. h. einer Bedeutung, die ein 

Zeichen im Bewusstsein eines Zeichenbenutzers (Interpreten) hervorruft. In diesem 

Zusammenhang ist zu beachten, dass im Peirceschen Sinne der materielle Teil eines 

Zeichens das Repräsentamen ist und nicht das Objekt; das Objekt ist vielmehr das, was mit 

dem Zeichen bezeichnet wird. Mit Bedeutung wiederum ist die Interpretation durch den 

Zeichenbenutzer gemeint. 

Ein Zeichen ist also etwas (Repräsentamen), das für etwas anderes steht oder etwas 

anderes repräsentiert (Objekt) und von jemandem verstanden oder interpretiert wird bzw. 

eine Bedeutung hat (Interpretant).41 Das Zeichen – gesehen als Medium der 

Kommunikation – 42, vermittelt die Bedeutung, nicht das Objekt. 

                                                
38  Barthes 1964: 85-87 
39  Barthes 1964: 87f. 
40  Peirce 1932: 134-173; 1933: 210f. 
41  Nachfolgende Semiotiker haben für die Darlegung des Zeichenprozesses häufig eigene Begriffe eingeführt 

(siehe Leach 1976: 10; Eco 1977: 30). 
42  Peirce 1960a: 357f.; 1960b: 111f. 



20 

So hält Peirce fest:  

„A sign, or representamen, is something which stands to somebody for something in 
some respect or capacity. It addresses somebody, that is, creates in the mind of that 
person an equivalent sign, or perhaps a more developed sign. That sign which it creates I 
call the interpretant of the first sign. The sign stands for something, its object.“43 

Den Zeichenprozess, d. h. den Prozess der Interpretation, der durch ein Zeichen ausgelöst 

wird, nennt Peirce44 Semiose.45 

Im Vergleich zu Saussures Ansatz beinhaltet das Modell von Peirce statt nur des 

Signifikats ein Objekt und einen Interpretanten. Peirce46 beschäftigt sich mit der Bedeutung 

eines Zeichens durch die im Zeichenprozess stattfindende Interpretation eines 

Zeichenbenutzers. Er sieht die Verbindung zwischen Zeichen und Objekt als nur einen 

Aspekt der Zeichenbeziehung an; ebenso muss jedoch auch das Verhältnis zwischen Zeichen 

und Zeichenbenutzer analysiert werden, da jedes Denken mithilfe von Zeichen stattfindet:  

„The only thought (...) which can possibly be cognized is thought in signs. ... All 
thought, therefore, must necessarily be in signs. ... From the proposition that every 
thought is a sign, it follows that every thought must address itself to some other, must 
determine some other, since that is the essence of a sign. (...) every thought must be 
interpreted in another, or (...) all thought is in signs.“47 

Diese Überlegung stellt eine der zentralen Ideen in der Arbeit von Peirce dar.48 

Peirce erkennt zudem, dass nicht alle Zeichen (oder Repräsentamen) in gleicher 

Beziehung zum Objekt stehen. Er unterscheidet deshalb drei verschiedene Zeichentypen 

(oder Repräsentamen), nämlich Ikon, Index und Symbol.49 

                                                
43  Peirce 1932: 135 
44  Peirce 1960a: 332 
45  Nöth (2000: 131) macht darauf aufmerksam, dass im streng semiotischen Sinne zwischen Zeichen und 

Zeichenträger (Repräsentamen bei Peirce bzw. Signifikant bei Saussure) unterschieden werden muss: 
Während „Zeichen“ das Ganze inklusive einer Verhaltensregel oder Bedeutung umfasst, meint 
„Zeichenträger“ lediglich den materiellen Zeichenträger (welcher das Zeichen gewissermaßen trägt). Jedoch 
gibt es nicht immer eindeutige Unterscheidungsmöglichkeiten zwischen beiden Begriffen und auch 
Semiotiker wie Saussure und Peirce gebrauchen beide „Bezeichnungen“ bisweilen synonym (siehe z. B. 
Peirce 1932: 135). Die hier gebrauchten Begriffe Zeichen und Zeichenträger bzw. Repräsentamen werden so 
eingesetzt, wie dies Peirce selbst an den angegebenen Stellen getan hat. 

46  Peirce 1960a: 169; 188f.; 323-331 
47  Peirce 1960a: 151 
48  Saussure (1857-1913) und Peirce (1839-1914) kannten die gegenseitigen Arbeiten nicht. Saussure hat selbst 

nie ein Buch geschrieben, erst postum wurden die Vorlesungsmitschriften seiner Schüler Bally und 
Sechehaye an der Universität Genf veröffentlicht. Auch der größte Teil des Werkes von Peirce wurde erst 
nach dessen Tod publiziert. 

49  Peirce 1932: 143f.; 156-173 



21 

Ein Ikon ist nach Peirce ein Zeichen, das Ähnlichkeiten zum Objekt aufweist, 

gewissermaßen ein Abbild des Gegenstandes ist, wie z. B. eine Zeichnung oder eine 

Photographie. 

Grundlegend ist, dass zur Herstellung und Identifikation eines Ikons innerhalb der 

betreffenden Kultur klare Vorstellungen und Konventionen über unbedingt wiederzugebende 

Merkmale dieses Zeichens existieren müssen, die festlegen, wie das Ikon auszusehen hat 

bzw. wem oder was es ähnlich sein soll.50 So muss z. B. bei der Zeichnung eines Hauses 

kulturell definiert sein, welche Merkmale darzustellen sind, damit die Zeichnung als Haus zu 

erkennen ist und welche Merkmale dagegen ignoriert werden können, ohne dass das Haus 

auf der Zeichnung nicht mehr als solches identifizierbar wird. Hierbei wird bereits auch 

deutlich, dass die unbedingt wiederzugebenden Merkmale innerhalb verschiedener Kulturen 

– je nach Haustypus – erheblich variieren können. 

Ein Index ist dagegen eine kausale Folge dessen, was es bezeichnet. Es ist ein Teil des 

Bezeichneten und verweist auf dieses, so gilt Rauch als Anzeichen – als Indikator – für 

Feuer. Man könnte auch sagen, dass der Index Aspekte des Kontextes beinhaltet und diese 

anzeigt. 

Ein Symbol schließlich ist ein willkürliches, d. h. arbiträres Zeichen, das keine 

Ähnlichkeit zum bezeichneten Objekt aufweist, so wie z. B. ein bestimmtes Ornament als 

Klanabzeichen eine soziale Gruppe symbolisieren kann. Auch hier muss jedoch die 

Beziehung zwischen Zeichen und Bezeichnetem konventionell festgelegt sein, damit der 

Zeichenbenutzer trotz der Willkürlichkeit des Zeichens dessen Verwendung und Bedeutung 

erlernen und anwenden kann. 

Wichtig bei der Unterscheidung von Peirce ist, dass dasselbe Zeichen gleichzeitig oder 

in verschiedenen Kontexten als Ikon, Index und Symbol dienen kann.51 

                                                
50  Eco 1977: 65 
51  Im Verlauf seiner Arbeit führt Peirce weitere Zeichenklassifikationen ein, so dass er schließlich 66 Arten 

unterscheiden kann. Heute werden im wesentlichen sechs Aspekte unterschieden, die ein Zeichen aufweisen 
kann: Neben Ikon, Index und Symbol sind dies Signal, Symptom und Name. 
So wird von einem Signal gesprochen, wenn ein Zeichen beim Empfänger mechanisch bzw. natürlich oder 
konventionell bzw. künstlich eine Reaktion oder Handlung auslöst. Das Signal, z. B. ein Ausruf oder ein 
Verkehrsschild, nimmt Einfluss auf das Verhalten des Zeichenempfängers. 
Unter Symptom wird ein bestimmtes, zwangsläufig auftretendes und nichtarbiträres Zeichen verstanden, bei 
welchem Signifikant und Signifikat auf natürliche Weise zusammenhängen. „the denotation of a symptom is 
tantamount to its cause within the emitter“ (Sebeok 1976: 45).  
Eine Name ist ein Zeichen, welches eine Gruppe definiert, unter die alle Träger des Namens fallen. 
Individuen mit demselben Eigennamen verfügen über keine sonstigen gemeinsamen Eigenschaften (Sebeok 
1976: 41-45; 119-140; vgl. Peirce 1932: 144-152; Nöth 2000: 189f.). 
Da für die vorliegende Arbeit die Zeichentypen Signal, Symptom und Name wenig Bedeutung besitzen, 
wird lediglich auf die drei gängigsten Klassifikationen Ikon, Index und Symbol Bezug genommen. 



22 

1.4 Syntaktik, Semantik und Pragmatik als Dimensionen des Zeichenprozesses 

Der amerikanische Philosoph und Behaviorist Charles Morris52 interessiert sich bei der 

Untersuchung von Zeichen vor allem für die Verhaltensdispositionen, die diese bei den 

Zeichenbenutzern auslösen, er richtet sein Augenmerk auf den Stellenwert der Zeichen im 

Kontext des Verhaltens.53  

Im Anschluss an Peirce nimmt er eine dreidimensionale Gliederung der Semiotik vor, 

die er syntaktische, semantische und pragmatische Dimension des Zeichenprozesses nennt.54 

Danach untersucht die Syntaktik die Beziehungen zwischen verschiedenen Zeichen, d. h. die 

Art und Weise, wie Zeichen zusammengesetzt und kombiniert werden bzw. „the syntactical 

relations of signs to one another in abstraction from the relations of signs to objects or to 

interpreters“55.  

Die Semantik betrachtet im Gegensatz dazu die Beziehungen zwischen Zeichen und 

Bezeichnetem, d. h. der Bedeutung und damit auch dem Objekt, d. h. „such [semantical] 

rules correlate signs and situations denotable by the signs“56 – oder wie Eco es formuliert, 

„Zeichen mit semantischem Wert ... verweisen auf ein Signifikat“57. 

Die Pragmatik indessen behandelt die auch bei Peirce bedeutsamen Beziehungen 

zwischen Zeichen und Zeichenbenutzer, wobei nicht nur die Rolle des Zeichens als Träger 

und Übermittler von Informationen und Bedeutungen, sondern auch seine beim Empfänger 

reaktionsauslösende Funktion sowie seine Handlungen im Vordergrund stehen. Morris 

bezeichnet sie als denjenigen Teil der Semiotik, der sich mit Ursprung, Gebrauch und 

Wirkung der Zeichen im jeweiligen Verhalten beschäftigt. Er betont, dass Zeichen nicht aus 

sich selbst heraus auf Sachverhalte und Gegenstände verweisen, sondern dass der 

Referenzbezug erst durch den Zeichenbenutzer, den Interpreten, gebildet wird. Eine 

Beziehung zwischen Zeichen und Bezeichnetem kommt erst durch den Zeichenbenutzer und 

seine Kenntnis von den Zeichen zustande. Die Pragmatik untersucht also „the habit of the 
                                                
52  Morris 1955: 2-7; 219; 1966: 3ff. 
53  Wie Peirce und G. H. Mead zählt auch Morris (neben anderen, wie den Philosophen William James und 

John Dewey) zu den Vertretern des Pragmatismus, einem amerikanischen philosophischen Ansatz, bei dem 
das Handeln des Menschen im Mittelpunkt steht. Im Pragmatismus wird eine wichtige Beziehung zwischen 
Bedeutung und Handlung angenommen, da die Bedeutung nur in Bezug auf die Handlung erklärt werden 
kann. In dieser Hinsicht kann eine handlungs- oder verhaltensorientierte Semiotik als Grundlage des 
Pragmatismus angesehen werden, da der Interpretant, d. h. die Interpretation eines Zeichens durch den 
Zeichenbenutzer, ein wichtiges Element im Zeichenprozess darstellt; der Interpretant ist somit eine 
Handlung des Interpreten (Peirce 1960a: 1ff.; Morris 1970: 16ff.; 40; Pape 2000: 21f.; 65f.). 

54  Morris 1966: 6ff.; 13ff.; 21ff.; 29-34 
55  Morris 1966: 13 
56  Morris 1966: 23 
57  Eco 1977: 55 



23 

interpreter to use the sign vehicle under certain circumstances and, conversely, to expect 

such and such to be the case when the sign is used“58. Insofern kann ein Zeichen, das von 

einem Interpreten verwendet wird, auch als „a means of gaining information about the 

interpreter“59 angesehen werden. 

Morris60 zufolge können mit Syntaktik, Semantik und Pragmatik jeweils verschiedene 

Teilbereiche des Verhaltens betrachtet werden, wobei jedoch alle drei Dimensionen 

miteinander verbunden sind und erst zusammengenommen eine Gesamtdarstellung des 

Zeichens ermöglichen. Morris’ Unterscheidung wurde auch außerhalb des Behaviorismus 

akzeptiert und innerhalb der Semiotik größtenteils übernommen. Dass gerade auch für die 

Ethnologie die Anwendung aller drei Dimensionen von Wichtigkeit ist – auch wenn bisher 

die Semantik stark im Vordergrund steht61 –, wird im Verlauf der Arbeit anhand konkreter 

Beispiele noch näher darzulegen sein.  

Für den Zeichengebrauch und die Kommunikation innerhalb einer sozialen Gruppe ist 

für alle Mitglieder die Kenntnis der Zeichenkombinationen und –transformationen, das 

Wissen um die Kodes, notwendig. Die Kommunikation über Zeichenträger ist nur 

praktikabel, wenn alle Beteiligten die syntaktischen, semantischen und pragmatischen 

Regeln im Sinne Morris’ für ihren Gebrauch kennen.62 Dieser Gesichtspunkt wurde auch 

von Saussure anhand gesellschaftlicher Normen hervorgehoben und Konventionalität 

genannt. Den behavioristischen Aspekt betonend schreibt Morris hierzu: „Rules for the use 

of sign vehicles (…) exist (…) as habits of behavior, so that only certain sign combinations 

in fact occur, only certain sign combinations are derived from others, and only certain signs 

are applied to certain situations.“63 

Eco merkt hinsichtlich eines verhaltenstheoretischen Ansatzes in der Semiotik kritisch 

an, dass dabei zwangsläufig jede Untersuchung von Zeichenprozessen außer acht gelassen 

werden muss, der kein wahrnehmbares Verhalten mehr zugrunde liegt. Rekonstruktion und 

gegenwärtige Interpretation von Zeichen älterer Kulturen oder früheren Gebrauchs würde bei 

Übernahme dieser Perspektive unmöglich werden, obwohl „diese Zeichenelemente 

zumindestens in der Form physischer wahrnehmbarer Ereignisse existieren ... [und] die 

                                                
58  Morris 1966: 32 
59  Morris 1966: 38 
60  Morris 1955: 219 
61  vgl. Heeschen 2003: 3279ff. 
62  Morris 1966: 36 
63  Morris 1966: 23 



24 

Geschichte nichts anderes tut, als diese physisch wahrnehmbaren Fakten mit Sinngebungen 

und Interpretationen ständig aufzufüllen ... und sie ... weiter als Zeichen [zu betrachten]...“64. 

Der verhaltenstheoretische Ansatz von Morris ist von enormer Wichtigkeit, im Rahmen 

dieser Arbeit insbesondere auch wegen seiner Parallelität zu verhaltensorientierten 

Kulturdefinitionen. Die Kritik Ecos hat allerdings ihre Berechtigung: Setzt man für die 

Untersuchung von Zeichenprozessen aktuell und direkt wahrnehmbares Verhalten voraus, 

bleibt der behavioristische Ansatz nur beschränkt anwendbar und lässt Untersuchungen und 

Rekonstruktionen zu bereits vergangenen Zeichenprozessen nicht zu. Dennoch werden die 

Gedanken und Ansichten von Morris hier Verwendung finden, indem Verhalten als etwas 

aufgefasst wird, das zwar für eine Analyse von Zeichenprozessen direkt beobachtet und 

wahrgenommen werden muss, was jedoch nicht unbedingt durch den gegenwärtigen 

Forscher geschehen muss, sondern auch bereits früher erfolgt sein kann durch eine Person, 

die dieses direkt beobachtete Verhalten anschließend aufgezeichnet hat. Andernfalls kann 

ein verhaltensorientierter Ansatz weder in der Semiotik noch in einer Kulturwissenschaft wie 

der Ethnologie auf historische Kulturuntersuchungen angewandt werden, obwohl sicher 

niemand bestreiten wird, dass auch wir heute in der Lage sind, uns gewisse 

Verhaltensweisen, die etwa im alten Ägypten üblich waren, aufgrund genauer 

Aufzeichnungen (von direkt beobachtetem Verhalten in der damaligen Zeit) vorzustellen. 

1.5 Kodes 

Zum grundlegenden Charakteristikum der Semiotik gehört also, dass sie sich weniger mit 

einzelnen Fakten, Texten oder Objekten als vielmehr mit den Beziehungen zwischen 

Zeichen und Bezeichnetem beschäftigt. Kein „Ding“ existiert allein und kann deshalb auch 

nicht losgelöst von anderen kulturellen Elementen betrachtet werden. Der Kontext, der 

wiederum aus anderen, ähnlichen Fakten, Texten oder Objekten, d. h. einem System von 

Beziehungen, gebildet wird, ist von entscheidender Wichtigkeit. Die Semiotik bezieht also 

die Untersuchung von den Beziehungssystemen der Zeichen, sogenannten Kodes, sowie die 

Beziehungen der Kodes untereinander mit ein. Kodes bestehen aus einer Gruppe von 

Zeichen, von denen mindestens eines ausgewählt wird, um eine bestimmte Information oder 

Bedeutung zu übermitteln, wobei diese Bedeutung aus der gemeinsamen kulturellen 

Erfahrung ihrer Benutzer resultiert; sie existieren nur durch die Menschen, die sie benutzen. 

                                                
64  Eco 2002: 305 



25 

Die Verbindung zwischen Zeichen und Objekt besteht nur in den Gedanken derjenigen, die 

zu einer kulturellen Gruppe gehören. Bedingung für jede Bedeutung ist das Vorkommen 

gleicher Vorstellungen bei den Gruppenmitgliedern.  

Kodes sind kulturgebunden und kontextspezifisch, die Regeln für ihren Gebrauch sind 

nicht selbsterklärend. Nur die Mitglieder einer Gruppe oder Kultur, welche den Kode 

benutzen, verfügen über das Wissen, die Bedeutung jedes Zeichens entsprechend zu 

dekodieren, d. h. zu entschlüsseln und zu interpretieren.65 

Wie Leeds-Hurwitz66 zur Veranschaulichung aufzeigt, teilen sich die Sprecher einer 

Sprache bestimmte Zeichen – in diesem Fall Wörter – und Kodes – d. h. die Art und Weise, 

wie innerhalb einer Sprache Wörter durch grammatische Strukturen kombiniert werden – 

sowie dieselbe Auffassung darüber, wie diese Kodes zu gebrauchen sind, um Bedeutung zu 

vermitteln. 

Auch Saussures bereits dargestellte Unterscheidung von langue und parole beschreibt 

den kodegebundenen Zeichengebrauch. Andere strukturalistisch orientierte Wissenschaftler, 

wie Barthes und Claude Lévi-Strauss, übertrugen Saussures Konzept von langue und parole 

auf nichtsprachliche Systeme und gelangten zu der Ansicht, dass Zeichen auch in anderen 

Zusammenhängen außerhalb der Sprache nach bestimmten Regeln angeordnet sind und 

kombiniert werden und erst auf diese Weise von den Mitgliedern einer sozialen Gruppe 

verstanden werden können.67 Barthes68 veranschaulicht unter anderem anhand von Kleidung, 

Nahrung und Mobiliar die Unterscheidung von langue und parole, indem er jeweils 

zwischen dem gesamten System und der individuell getroffenen Auswahl differenziert.  

Lévi-Strauss69 versucht aufzuzeigen, dass Kulturaspekte, wie z. B. Mythen, 

Verwandtschaftsbeziehungen, Heiratsregeln, Tauschsysteme und Rituale verschiedener 

Kulturen als Formen der Sprache und Kommunikation aus gleichen, bestimmten Regeln 

folgenden Elementen zusammengesetzt sind, welche Strukturen bilden. So gehören 

beispielsweise einzelne Mythenelemente, von Lévi-Strauss Mytheme genannt, zu einem 

kompletten Mythos oder Mythensystem. Der Sinn und die Bedeutung von Mythen ist dabei 

                                                
65  Eco 1973: 57; 2002: 19f.; 134f.; Leeds-Hurwitz 1993: 53; 59; 159-170; vgl. Sperber 1975: 29-33; Hanson 

1982: 75f.; Nöth 2000: 216ff. 
Zur Entstehung und zum Erlernen von Zeichen siehe Bentele 1984: insbesondere 173-177; 287- 315 

66  Leeds-Hurwitz 1993: 13f. 
67  vgl. den Aufsatz von Pearce 1989b, in welchem der Ansatz Saussures auf Museumssammlungen der Inuit 

übertragen wird. 
68  Barthes 1964: 98-102 
69  Lévi-Strauss 1962: 21; 26-33; 37f.; 49ff.; 1967: 10f.; 70f.; 147ff.; 533ff.; 553f.; 565-570; 1979: 59f.; 66f.; 

87ff.; 122-127; 144-149; 1990: 40f.; 49; 58; 61; 69ff.; 95; 156-179; 230-234; 265f.; 398f. 



26 

weniger von deren Inhalt, als vielmehr von ihrer Zusammensetzung und Beziehung zu 

diesem Mythensystem abhängig. Das individuelle Erzählen von Mythen bildet den Akt der 

parole, welcher sich auf langue als ganzes Mythensystem bezieht und einen Teil von ihm 

bildet. Erst die Kombination und Verbindung von Mythenelementen macht einen Mythos 

aus. Durch die Darlegung dieser allgemeinen, allen Kulturen gemeinsamen Basisstrukturen, 

welche der Sprache entsprechen, wollte Lévi-Strauss die seiner Ansicht nach existierenden 

universalen Denkprinzipien des menschlichen Geistes aufzeigen – Saussure folgend in der 

Aufstellung binärer Klassifikationen, wie Vater/Sohn, Mutter/Tochter, Norden/Süden, 

oben/unten, Tag/Nacht, Sonne/Mond, Erde/Wasser, heilig/profan, männlich/weiblich, 

stromaufwärts/stromabwärts usw. 

Ein weitere Dichotomie Saussures70 findet sich in der Gegenüberstellung der Begriffe 

Syntagma und Assoziation bzw. Paradigma71. Ein Paradigma beinhaltet eine Serie von 

Zeichen oder Einheiten, von denen der Zeichenbenutzer eines auswählt, um eine bestimmte 

Information zu übermitteln. Beim Kode Hausrat bilden beispielsweise alle Gegenstände, wie 

Teller, Tassen, Gabeln usw. jeweils ein Paradigma, wobei aus jedem Paradigma etwas 

ausgewählt und mit den Einheiten anderer Paradigmata syntagmatisch zusammengestellt 

wird, so dass durch die Art und Weise der Kombination zugleich ein Hinweis auf die Art der 

Mahlzeit und des Anlasses gegeben wird. Das Syntagma bezeichnet die neue 

Zusammenstellung, die aus der Kombination von Elementen verschiedener Paradigmata 

hervorgeht. Wie langue die komplette Sprache und parole eine bestimmte Äußerung, d. h. 

eine mögliche Verwirklichung darstellt, ist das Paradigma ein „System“ (im Sinne Barthes’), 

aus dem für das Syntagma immer wieder Kombinationen zusammengestellt werden. 

Paradigmata, d. h. die Beziehungen zwischen Zeichen von gleicher Art oder Funktion, und 

Syntagmata, d. h. die Beziehungen zwischen Zeichen von unterschiedlicher Art oder 

Funktion, zeigen, wie jedes Zeichen durch zwei mögliche Beziehungen mit anderen Zeichen 

Bedeutung erschafft und vermittelt: Mit Paradigmata werden grundsätzlich ähnliche Dinge 

voneinander unterschieden, mit Syntagmata werden verschiedene Dinge 

zusammengeschlossen und miteinander kombiniert. Saussure arbeitet damit deutlich heraus, 

dass Zeichen nicht nur in ihrem Verhältnis zum Bezeichneten zu betrachten sind, sondern 

stets auch eine Beziehung zu anderen Zeichen haben. 

                                                
70  Saussure 1972: 170-180 
71  Saussure benutzt den Begriff „Assoziation“; später wurde an dessen Stelle jedoch der Begriff „Paradigma“ 

eingeführt, der auch heute noch mehrheitlich in Gebrauch ist und aufgrund dessen auch hier verwendet wird. 
Barthes (1964: 131f.) wiederum spricht von „System“ statt von „Assoziation“ oder „Paradigma“. 



27 

Mit Kodes sind also Zeichensysteme bzw. Systeme von Regeln, die den Gebrauch und 

die Kombination von Zeichen festlegen, gemeint, wobei kulturelle Konvention zur 

entscheidenden Voraussetzung für das Zeichenverstehen wird; „zur Definition eines 

Zeichens gehört seine Fähigkeit, aufgrund eines Kodes einen Zusammenhang zwischen 

Signifikant und Signifikat herzustellen“72. 

1.6 Kommunikation 

Bei allen zeichenhaften Prozessen – Verwendung von Zeichen, Kombination bestimmter 

Zeichen, Weitergabe des Wissens um den Zeichengebrauch an andere – findet 

Kommunikation statt. 

Kommunikation umfasst dabei sowohl den Gebrauch einer bestimmten Art von Zeichen 

als auch die Verknüpfung von Zeichen zu Kodes; Kommunikation gebraucht Zeichen und 

Kodes, um soziale Realität zu konstruieren, d. h. zu produzieren, zu erhalten, zu verbessern 

und zu verwandeln. Kommunikation ermöglicht menschliche Interaktion.73 

Wie bereits erwähnt, geht es Eco74 in der Semiotik um die Untersuchung aller 

kulturellen Phänomene – der Beziehung zwischen handelnden Menschen aufgrund 

gesellschaftlicher Konventionen – unter dem Aspekt der Kommunikation. Er begründet dies 

folgendermaßen:  

 „Die ganze Kultur ... [als Kommunikation] zu betrachten, heißt nicht, daß die Kultur 
nur Kommunikation ist, sondern daß sie besser und tiefer verstanden werden kann, wenn 
man sie unter dem Gesichtspunkt der Kommunikation betrachtet, und daß Objekte, 
Verhaltensweisen, Produktionsverhältnisse und Werte gesellschaftlich als solche 
funktionieren, weil sie gerade semiotischen Gesetzen gehorchen.“75  

Für Eco erscheint die ganze Kultur als ein System von Zeichensystemen, „unabhängig 

davon, ob es sich hier um Wörter, Gegenstände, Ideen, Werte, Gefühle, Gesten oder 

Verhaltensweisen handelt“76. Die Anwendung der Semiotik auf möglichst viele verschiedene 

Bereiche des menschlichen Lebens erlaubt es, „alle Aspekte der Kultur und des sozialen 

Lebens als Zeichen zu begreifen und gerade die Gegenstände mit einzuschließen“77. 

                                                
72  Eco 1977: 170 
73  Leeds-Hurwitz 1993: 15 
74  Eco 2002: 32ff.; 295f. 
75  Eco 2002: 36 
76  Eco 1977: 185f.; vgl. Geertz 1973: 14 
77  Eco 1977: 42f. 



28 

Auch Peter H. Welsh führt aus: „Artifacts are especially well suited to semiotic 

analysis: they have meaning, they are structured both internally and in relation to other 

objects, and they are employed with effect on the physical environment and on social 

interaction.“78 

An dieser Stelle könnte man einwenden, dass jedoch nicht alle Gegenstände als 

Kommunikationsmittel aufzufassen und aufgrund dessen auch nicht als Zeichen 

interpretierbar sind, wie z. B. Kleidung, Hausrat und Häuser, die auf den ersten Blick rein 

funktionale Eigenschaften besitzen. Wie anfangs dargelegt wurde, beschäftigt sich auch 

Saussure79 bei der Untersuchung der Zeichen im Rahmen des sozialen Lebens nur mit den 

von ihm speziell als Zeichen aufgefassten nichtverbalen Zeichen, wie der Schrift, dem 

Taubstummenalphabet, symbolischen Riten etc. Eco80 schließt sich hier jedoch der Ansicht 

von Barthes an, demzufolge allein die Existenz einer Gesellschaft ausreicht, damit „tout 

usage est converti en signe de cet usage“81. So kann die Verwendung eines speziellen 

Kleidungsstückes auf das Geschlecht seines Trägers, das Wetter, möglicherweise den 

Anlass, bei dem es getragen wird, verweisen. Der Gegenstand wird deshalb – unabhängig 

von seiner zeitlichen Verwendung – fortwährend zum Zeichen und indem er etwas mitteilt, 

kommuniziert er auch. 

1.7 Funktions- und Bedeutungsdimensionen von Zeichenträgern und Zeichen 

Eco82 zufolge kann meist zwischen Primär- und Sekundärfunktionen von Zeichenträgern 

unterschieden werden. Während die Primärfunktion eines Topfes in der 

Nahrungszubereitung liegt oder die eines Kleidungsstückes in der Körperbedeckung und im 

Schutz vor Wetter- oder Klimaeinflüssen, kann die Sekundärfunktion eines Topfes 

beispielsweise durch seine Form in einer bestimmten Art der Benutzung für eine spezielle 

Speise bestehen oder etwa bei einem verzierten Topf in der Darstellung bestimmter 

kultureller Inhalte; die Sekundärfunktion eines Kleidungsstückes kann durch die 

Verwendung bestimmter Farben oder Schnitte ein besonderer Verwendungszweck oder 

Ausdruck modischer Aufgeschlossenheit sein. Wie im Verlauf der Arbeit noch deutlich 

werden wird, ist bei vielen Objekten vorrangig die Sekundärfunktion von Belang. 

                                                
78  Welsh 1981: 327 
79  Saussure 1972: 33 
80  Eco 1977: 42f.; 2002: 296ff. 
81  Barthes 1964: 113 
82  Eco 1977: 43f. 



29 

Darüber hinaus machen die von Hjelmslev und Barthes in der Fortführung der 

Gedanken Saussures zunächst für die Linguistik eingeführten und später auf die Semiotik 

übertragenen Begriffe Denotation und Konnotation auf die verschiedenen Bedeutungsebenen 

eines Zeichens aufmerksam.83 Unter Denotation wird dabei die direkte, unmittelbare und 

offensichtliche erste Bedeutung eines Zeichens verstanden, unter Konnotation die indirekte, 

assoziative, übliche zweite, meist kulturspezifische Bedeutung eines Zeichens, die auf 

Konventionalität beruht.  

Bei einem Topf als Zeichenträger kann eine Verzierung als Zeichen gelten, welches 

Denotation und Konnotation besitzt. Während die Denotation der Verzierung eines Topfes in 

dessen ästhetischer Aufwertung liegt, kann die Konnotation beispielsweise auf die 

kulturspezifische Bedeutung der Verzierung als Klanabzeichen hinweisen. 

Mit Denotation und Konnotation werden denkbare Perspektiven auf ein Zeichen sowie 

die vielen verschiedenen, kulturspezifischen Dekodierungs- und 

Interpretationsmöglichkeiten eines Zeichens aufgezeigt, da zwar die Denotation von allen 

Menschen auf gleiche Art und Weise verstanden werden kann, ohne jedoch automatisch 

gleiche Konnotationen (d. h. spezielle eigene Bedeutungen) hervorzurufen. Konnotationen 

können in bestimmten kulturellen Zusammenhängen eine bedeutendere Rolle spielen als 

Denotationen. 

Beide Begriffspaare, Primär- und Sekundärfunktion sowie Denotation und Konnotation, 

sind für semiotische Untersuchungen von großer Wichtigkeit. Während sich die 

Unterscheidung von Primär- und Sekundärfunktion auf den (materiellen) Zeichenträger 

bezieht, benennen Denotation und Konnotation die Bedeutungen eines Zeichens. Es bleibt 

jedoch anzumerken, dass eine konsequente Unterscheidung beider Bereiche, sowohl 

Zeichenträger und Zeichen als auch Funktion und Bedeutung, in der Praxis häufig nicht 

möglich ist – z. B. bei Schmuck –, wie dies auch an zur Veranschaulichung angeführten 

Beispielen in der semiotischen Literatur84 festzustellen ist. 

Schließlich können Zeichen auch nach ihrer Beziehung zum Signifikat eingeteilt 

werden, da das Signifikat eines Zeichens sowohl ein- als auch mehrdeutig sein kann. So 

kann unterschieden werden zwischen: univoken Zeichen, die nur eine Bedeutung besitzen; 

äquivoken Zeichen, die verschiedene, jedoch gleichgestellte Bedeutungen haben; plurivoken 

Zeichen, die entweder durch Konnotation oder z. B. durch Doppelsinnigkeit mehrdeutig 

                                                
83  Hjelmslev 1974a: 83; 89ff.; 98f.; 101f.; 1974b: 111ff.; Barthes 1964: 163-165; Leeds-Hurwitz 1993: 26f.; 

Nöth 2000: 150; Eco 2002: 102; 134; 310f. 
84  Morris 1955: 95ff.; Eco 1977: 43f.; 2002: 310f. 



30 

sind; schließlich unbestimmten Zeichen, d. h. Symbolen, welche in ungenauem 

Zusammenhang mit gewissen Signifikaten stehen. So zählen Ungenauigkeit und 

Mehrdeutigkeit, d. h. Polysemie, in der Regel zu den grundlegenden Eigenschaften eines 

Zeichens.85 

Hansen86 legt dar, auf welche Weise bestimmte Bedeutungen über die Kombination 

mehrerer einzelner Zeichen übermittelt werden können. Die besondere Verknüpfung von 

beispielsweise Farbe, Stoffart und Accessoires bei einem Kleidungsstück kann eindeutigere 

Botschaften übermitteln als die jeweilige einzelne Verwendung, welche mehrere, 

verschiedene Botschaften zulässt. Durch die Kombination mehrerer Zeichen zu einem 

„Ensemble“, die nach speziellen, schwer greifbaren Regeln erfolgt, kann jene 

Mehrdeutigkeit jedoch aufgehoben werden. In diesem Zusammenhang hebt Hansen die sich 

für den einzelnen Zeichenbenutzer ergebende Gelegenheit zur individuellen 

Zeichenverwendung hervor: Indem die Kombinationsregeln innerhalb einer Kultur zur 

allgemeinen Kommunikation zwar relativ festgelegt, durch ihre verschiedenen 

Kombinationsmöglichkeiten und die generelle Mehrdeutigkeit jedoch offen in der 

Interpretation sind, bieten sich für das Individuum immer wieder Alternativen und Nischen 

für persönliche Gestaltung, Kreativität und Interpretation. Die Eigenschaft „Etwas gegen die 

Norm, aber dennoch ohne die Grenzen des Systems zu sprengen“87 lässt Kultur zu einem 

dynamischen Prozess werden. 

1.8 Die Zeichenhaftigkeit von Kultur 

Jurij Lotman et al.88 betrachten Kultur als Informationen übermittelndes Zeichensystem, 

dessen Aufgabe darin besteht, die Welt um die Menschen herum zu strukturieren und eine 

soziale Sphäre zu schaffen. Sie beschreiben Kultur als eine Institution, die eine Vielzahl an 

aus Zeichen bestehenden Texten erschafft, wobei sie jene Texte als Verwirklichung von 

Kultur ansehen. Als Texte werden dabei nicht nur Botschaften, sondern auch Riten, Kunst, 

Musik u. ä. verstanden. Die Untersuchung von Kultur als Zeichensystem beinhaltet dabei 

auch die Untersuchung der Beziehungen zwischen Kultur, Zeichen und Bedeutung.89 

                                                
85  Eco 1977: 53ff.; 111; vgl. Barthes 1985: 257f. 
86  Hansen 1995: 44f.; 48 
87  Hansen 1995: 45 
88  Lotman 1974: 301ff.; Lotman/Uspenskij/Ivanov/Toporov/Pjatigorskij 1975: 57f.; 61ff.; Lotman/Uspensky 

1978: 211ff.; 217f. 
89  vgl. Portis Winner 1989: 369 



31 

Wie bereits dargelegt, ist auch für Eco90 der Mensch ein „symbolisches“, d. h. ein 

zeichengebrauchendes Wesen, welches sich innerhalb seiner Kultur als komplexem 

Zeichensystem mithilfe all der darin vorkommenden zeichenhaften Ausprägungen, wie etwa 

Ideen, Werte, Vorstellungen, Verwandtschaftsbeziehungen oder materiellen 

Kulturgegenständen bewegt, erfährt, austauscht und letztlich darüber kommuniziert. Die 

Semiotik wird damit, wie Eco es formuliert, „zur wissenschaftichen [sic!] Form der 

Kulturanthropologie“91. 

Gleichermaßen sieht Roland Posner92 den Menschen als zeichenproduzierendes und 

zeichenbenutzendes Wesen93 und Kulturen als Zeichensysteme an, wobei sowohl 

Gesellschaften als Ganzes als auch deren Mitglieder als Einzelpersonen kollektive bzw. 

individuelle Kulturträger und damit Zeichenbenutzer sind.  

Er unterscheidet zwischen sozialer, materialer und mentaler Kultur: Unter dem sozialen 

Aspekt versteht er die Gesellschaft mit ihren Institutionen, unter dem materialen Aspekt die 

Zivilisation mit ihren Artefakten und unter dem mentalen Aspekt die in einer Kultur 

entwickelten Ideen, Werte und Konventionen. Zivilisation als Menge der Artefakte einer 

Gesellschaft und der Kenntnis ihrer Herstellung und Benutzung betrachtet er dabei als 

Grundlage für Zeichenprozesse. Da Zeichenbenutzer notwendigerweise Kodes benötigen, 

um Texte – d. h. nach Posner94 Artefakte, die nicht nur einen Zweck oder eine Funktion 

erfüllen, sondern auch eine kodierte Bedeutung in sich tragen – verstehen und interpretieren 

zu können, geht er von einer semiotischen Verbindung zwischen sozialer, materialer und 

mentaler Kultur aus: Eine Gesellschaft (soziale Kultur) besteht aus Zeichenbenutzern, deren 

bedeutungstragende Artefakte Texte (materiale Kultur) sind, welche durch Kodes, d. h. 

durch gesellschaftliche Normen und Werte (mentale Kultur), verständlich und lesbar werden. 

Kulturelles Handeln wird somit zum konventionellen, gesellschaftlich festgelegten 

Zeichenprozess:  

 „Ein kulturelles Zeichensystem besteht aus individuellen und kollektiven 
Zeichenbenutzern, die Texte produzieren, in denen mittels konventioneller Kodes 
Botschaften formuliert sind, welche den Zeichenbenutzern die Bewältigung ihrer 
Lebensprobleme ermöglichen.“95 

                                                
90  Eco 1977: 42f.; 108; 185f. 
91  Eco 1977: 186 
92  Posner 1989: 242; 249; 251; 253ff.; 265; 1991: 37-55 
93  vgl. Heeschen 2003: 3292 
94  Posner 1989: 255; 1991: 46 
95  Posner 1991: 53f. 



32 

Volker Heeschen96 schließlich beschreibt den Zeichenprozess als Akt zur Umwandlung des 

Lebensnotwendigen und Zweckmäßigen in einen sozialen Sachverhalt mit Normen, Werten 

und Verhaltensweisen. 

Festzuhalten ist also, dass man durch die Untersuchung von kulturellen 

Zeichensystemen und Zeichenprozessen einen Einblick in Normen, Werte, Verhaltens- und 

Handlungsweisen einer Gesellschaft erhält, wodurch gemeinsame Vorstellungen, kollektive 

Identitäten und kulturelle Weltbilder sichtbar werden. 

                                                
96  Heeschen 2003: 3287 



33 

2. Die ethnologische Symbolforschung 

2.1 Zeichen in der Semiotik – Symbole in der Ethnologie 

Zeichentheoretische Perspektiven und Methoden, wie sie die Semiotik entwickelt und 

herausarbeitet, sind auch für die Ethnologie als Kulturwissenschaft, die das kulturelle und 

soziale Leben anderer Gesellschaften untersucht, von großer Wichtigkeit. Nur durch Zeichen 

und Zeichensysteme als bedeutende kulturelle Grundelemente werden Kommunikation und 

Weitergabe kulturellen Wissens ermöglicht. Deshalb ist auch die Untersuchung von 

insbesondere materiellen Kulturgütern, Sozialstruktur, Mythen und Riten als Zeichensysteme 

sinnvoll, weil sie deren Beziehungen zueinander und Polysemie von Zeichen und 

Zeichensystemen umfassend berücksichtigt. Dennoch ist – besonders die deutschsprachige – 

Ethnologie bisher größtenteils nur zögernd auf semiotische Theorien und Methoden 

eingegangen; zu sehr haftet sie bis heute noch häufig an klassischen und traditionellen 

Modellen – in der Museumsethnologie etwa an der stark deskriptiv oder auch 

kunstethnologisch orientierten und dabei oft weniger methodisch ausgerichteten 

Untersuchung und Darstellung von Artefakten, ohne das aufzugreifen, was in anderen 

Wissenschaftszweigen, wie etwa in der ebenfalls als Kulturwissenschaft bezeichneten 

Semiotik, an anschlussfähigen und weiterführenden Untersuchungsmethoden auch für die 

Ethnologie – und hinsichtlich der vorliegenden Arbeit insbesondere für die 

Museumsethnologie und ihre Objektbearbeitung – entworfen und ausgearbeitet wird. 

Gleichwohl gibt es in der Ethnologie seit langem zeichenorientierte Ansätze und 

Herangehensweisen, nur fehlt zumeist deren Weiterentwicklung und Anknüpfung an die 

Semiotik als eigenen Wissenschaftszweig für Untersuchungen dieser Art. Die Ethnologie hat 

sich ebenso wie andere geisteswissenschaftliche Disziplinen nur selten wirklich dem 

zugewandt, was die Semiotik unter den Überbegriffen „Zeichen“ und „Zeichensysteme“ 

zusammenfasst und kategorisiert. In der Ethnologie dagegen ist nach wie vor vielmehr die 

Rede von „Symbol“, „Symbolsystemen“ und „Symbolforschung“, ohne in eigenen 

Untersuchungen einmal das zu reflektieren, was die Semiotik mit Peirce beginnend bereits 

vor etwa 100 Jahren zu differenzieren begonnen hat – und das, obwohl beide Disziplinen 

äußerst ähnliche Untersuchungsziele verfolgen – nämlich die Beobachtung und Analyse 

kultureller und kommunikationsorientierter Phänomene innerhalb einer Gemeinschaft. 



34 

So verwenden die Ethnologie und andere geisteswissenschaftliche Disziplinen auf der 

einen sowie die Semiotik auf der anderen Seite den Begriff „Symbol“ jeweils in 

unterschiedlichen Zusammenhängen: Während die Ethnologie „Symbol“ meist übergreifend 

als „Bezeichnung“ für Sinnbilder verschiedenster Art gebraucht97, meint der Ausdruck in der 

Semiotik, wie bereits dargestellt, lediglich eine Untergruppe des Überbegriffs „Zeichen“, bei 

dem etwas durch etwas anderes repräsentiert wird. Symbol im semiotischen Sinne verweist 

also nur auf eine bestimmte Zeichenklasse und erlaubt auf diese Weise tiefergreifende 

Untersuchungen von Zeichenaspekten, weil sie den variablen Einsatz sowie die Polysemie 

von Zeichen besser berücksichtigt.98 Der in der Ethnologie  

 „gebrauchte Begriff ‚Symbol’ ist vielfältiger, umfassender und zuweilen weniger klar 
definiert: Ein Bild, ein Objekt, ein Sinnbild, ein Vorgang, ein Zeichen oder Anzeichen 
werden Symbole für eine geistige, übersinnliche oder begrifflich noch nicht erfaßte 
Wirklichkeit. In diesem Sinne ist alles Symbol, was die Semiotik als Symbol, Ikon oder 
Index zu differenzieren vermag“99. 

Es sei an dieser Stelle angemerkt, dass der in diesem – die ethnologische „Symbol“forschung 

zum Gegenstand habenden – Kapitel verwendete Begriff „Symbol“ ein ethnologischer und 

nicht ein semiotischer ist und so eingesetzt wird, wie es die Absicht der jeweiligen 

Ethnologen oder auch anderer Geistes- bzw. Sozialwissenschaftler gewesen ist (einige 

wenige Ethnologen sprechen jedoch sogar von „Zeichen“ und „Zeichensystemen“ statt von 

„Symbolen“ und „Symbolsystemen“!). So werden im Folgenden die wichtigsten 

ethnologischen Überlegungen und Theorien zur Symbolforschung zusammengefasst 

vorgestellt, wobei besonderes Augenmerk auf der zeichen- bzw. symboltheoretischen 

Untersuchung materieller Kulturgüter liegt, denen in dieser Arbeit spezielle Bedeutung 

zukommt, so dass zunächst auch einige definitorische Probleme diskutiert werden. 

                                                
97  vgl. hierzu jedoch auch davon durchaus abweichende Definitionen, wie jene von Johansen (1993: 196), für 

die das Symbol dem „sozio-religiösen Bereich“ zuzuordnen ist. 
98  vgl. Lurker 1994: 1027f.; Nöth 2000: 178ff. 
99  Heeschen 2003: 3281 

Ingrid Heermann (1977: 132ff.) differenziert in ihrer Betrachtung melanesischer Kunst überdies wiederum 
zwischen Zeichen als „unmittelbar übersetzbaren Darstellungen“ und Symbolen, die „nicht ohne weiteres 
erkennbar [sind], sondern sich erst aus dem gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang [erschließen]“. 
Ina R. Dinerman (1981: 807ff.) schließlich setzt die Begriffe „Zeichen“ und „Ikon“ gleich, so dass sie in 
ihrem in der Methode semiologisch beabsichtigten Aufsatz über die Kunst der Iatmul lediglich von „icons“ 
spricht und keine weitere Zeichendifferenzierung vornimmt. 



35 

2.2 Kultur als Symbol- und Bedeutungssystem 

Kultur meint hier zunächst ganz allgemein sämtliche immateriellen und materiellen 

menschlichen Errungenschaften einer Gemeinschaft, d. h. sowohl Denkweisen und 

Handlungsprinzipien als auch alle gegenständlichen Dinge, die zusammen „jenes komplexe 

Ganze“ bilden, das bereits weitgehend in Edward Burnett Tylors100 bekannter und 

grundlegender Kulturdefinition genannt wird.101  

Alfred Louis Kroeber und Clyde Kluckhohn102 heben in ihrer Übersicht über die 

unterschiedlichsten Kulturdefinitionen in einer eigenen Begriffsbestimmung 

verhaltensorientierte und symbolische Aspekte von Kultur hervor, indem sie davon 

ausgehen, dass Kultur aus expliziten oder impliziten Mustern von Verhalten und für 

Verhalten besteht, welche durch Symbole erworben und übermittelt werden. Diese 

Verhaltensmuster finden ihren Ausdruck auch in Artefakten. Kultur besteht demzufolge aus 

überlieferten Ideen und Gedanken und den mit ihnen verbundenen Werten; kulturelle 

Systeme sind zum einen Produkte von menschlichem Handeln, zum anderen aber auch 

bestimmende Elemente zukünftiger Handlungen. Nach dieser Ansicht spiegelt sich das 

Verhalten innerhalb einer Kultur auch in den vorhandenen materiellen Objekten wider, und 

zwar sowohl durch die Herstellung derselben als auch in ihrer Benutzung.103 

Eine weitere Kulturdefinition, die diese Aspekte ebenfalls hervorhebt, wurde von James 

L. Axtell formuliert: 

„… culture is an idealized pattern of meanings, values, and norms differentially shared 
by the members of a society, which can be inferred by the non-instinctive behavior of 
the group and from the symbolic products of their actions, including material artifacts, 
language, and social institutions.“104  

Demzufolge wird Kultur aus dieser ethnologischen Perspektive als Bedeutungs- und 

Wertesystem aufgefasst, welches von den Gesellschaftsmitgliedern gebildet und geteilt wird 

und sich aus Sprache, sozialen Verhaltensweisen und Institutionen sowie materiellen 

Artefakten als Produkt symbolischer Handlungen ableitet. 

                                                
100  Tylor (1958: 1): „Culture or Civilization, taken in its wide ethnographic sense, is that complex whole which 

includes knowledge, belief, art, morals, law, custom, and any other capabilities and habits acquired by man 
as a member of society.” 

101  vgl. Herskovits 1958: 95; White 1987a: 174 
102  Kroeber/Kluckhohn 1952: 181 
103  vgl. Gerbrands 1990: 47; 51 
104  Axtell 1981: 6 



36 

Im Gegensatz zur Semiotik, die Kultur als komplexes Zeichensystem ansieht, innerhalb 

dessen sich die Menschen als zeichengebrauchende Wesen erfahren und austauschen, fasst 

die Ethnologie Kultur mehr als Symbol- oder Bedeutungssystem auf; diese Differenzierung 

stellt keinen direkten Widerspruch dar, doch werden unterschiedliche Akzente gesetzt, 

indem es der Semiotik mehr um Zeichen und Zeichensysteme, der Ethnologie hingegen um 

Bedeutungen als Produkte symbolischer Handlungen geht. Zweifellos überschneiden sich 

beide Perspektiven erheblich, doch geht die Semiotik etwas genauer vor, wenn sie zunächst 

von Zeichensystemen innerhalb einer Kultur ausgeht und nicht wie die Ethnologie die 

Bedeutung, die ja erst aus der Interpretation von Zeichen bzw. Zeichensystemen resultiert, 

an den Beginn der Definition stellt. Kulturen sind also mehr als Zeichensysteme aufzufassen, 

welche bestimmte Bedeutungen übermitteln. 

Unter materieller Kultur werden in der vorliegenden Arbeit im Sinne Hahns105 alle 

Dinge verstanden, die innerhalb einer Kultur Verwendung finden oder Bedeutungen 

besitzen, wobei nicht nur alle von Menschen hergestellten gegenständlichen Dinge und 

Bauwerke – sowohl des alltäglichen als auch rituellen Gebrauchs106 – gemeint sind, sondern 

auch Nahrungsmittel sowie von Menschen gestaltete Landschaftsteile miteinbezogen 

werden.107 Bewusster als bei Hahn wird hier jedoch davon ausgegangen, dass alle in einer 

Kultur verwendeten Gegenstände mit Bedeutung versehen sind und alle – oder zumindest die 

meisten – mit Bedeutung versehenen Gegenstände in irgendeiner Weise auch Verwendung 

finden.  

Zum Gebrauch des Begriffs „Materielle Kultur“ wurden von verschiedenen Seiten 

kritische Stimmen erhoben, so z. B. von Gerhard Schlatter und Hansjürgen Müller-Beck, 

nach deren Ansicht mit jener Bezeichnung eine Abgrenzung zur geistigen und damit im 

allgemeinen auch als übergeordnet geltenden Kultur verbunden wird. Sie schlagen deshalb 

vor, von „materieller Ausrüstung“108 bzw. von „materieller Ausstattung der Kultur“109 zu 

sprechen. Auch für Ulla Johansen110 impliziert die Unterscheidung von „materieller“ und 

„geistiger“ Kultur die Auffassung, dass zur Herstellung materieller Kulturgegenstände keine 

geistigen Befähigungen vonnöten sind und der Begriff „materielle Kultur“ ferner als eigener 

                                                
105  Hahn 1999: 247f. 
106 Barfield 1997b: 311 
107 vgl. Reynolds 1983: 213; Pearce 1989a: 2 
108 Schlatter 1985: 8 
109 Müller-Beck 2003: 129ff. 
110 Johansen 1992: 4; 7 



37 

Teilbereich innerhalb der Ethnologie neben anderen, wie Wirtschaft oder Religion, 

angesehen wird. 

Da es im Rahmen dieser Arbeit jedoch selbstverständlich erscheint, dass materielle 

Kultur nicht losgelöst von ökonomischen, soziostrukturellen, religiösen und sonstigen 

geistigen Kulturaspekten betrachtet werden kann und es sich bei materiellen Kulturobjekten 

als Resultate menschlichen Handelns um Äußerungen und materielle Formen immaterieller 

Konzepte, Ideen und Glaubensvorstellungen handelt und demnach also aufgezeigt werden 

soll, auf welch komplexe Weise materielle und geistige Kultur miteinander vernetzt sind und 

interdependente Teile desselben Ganzen bilden, wird der Begriff „materielle Kultur“ hier 

Verwendung finden. „Materielle“ und „geistige Kultur“ werden hier nicht als trennbare 

Einheiten verstanden, sondern dienen lediglich der analytischen Unterscheidung beider 

Bereiche, bevor durch deren Zusammenführung die Komplexität der Gesamtkultur dargelegt 

werden kann.111 

Wie viele andere verwendet beispielsweise auch Thomas J. Schlereth112 den Terminus 

„materielle Kultur“, da dieser den Aspekt einer Herstellung durch Menschen (im Gegensatz 

zur Bezeichnung „Objekte“) beinhaltet, einen Bezug zwischen dinglichem Objekt und 

menschlichem Verhalten impliziert und somit die komplexen Interaktionen zwischen 

Schöpfer und seiner Kultur aufzeigt: „Material Culture is the ideas about objects external to 

the mind resulting from human behavior as well as ideas about human behavior required to 

manufacture these objects.“113 

Die Bezeichnung „materielle Kultur“ geht ihm zufolge von einer „Kultur hinter dem 

Material“ aus und bezieht sich infolgedessen sowohl auf den Untersuchungsgegenstand – 

Material – als auch auf seine generelle Absicht – das Verstehen der (dahinter stehenden) 

Kultur, auch wenn er eingesteht, dass der Begriff „materielle Kultur“ widersprüchlich ist, da 

es sich bei dieser im engeren Sinne nicht um Kultur, sondern um ein Produkt von Kultur 

handelt. „Materielle Kultur“ umschreibt für Schlereth dennoch am genauesten ihren 

Untersuchungsgegenstand, wohingegen den Bezeichnungen „Artefakte“ – d. h. 

handwerklich hergestellte und somit zumindest in indirektem Bezug zu einem menschlichen 

Wesen stehende Dinge114 – und „Objekte“ – d. h. Dinge mit fehlendem Bezug zu einer 

menschlichen Tätigkeit – lediglich allgemeinere Bedeutung zugemessen werde. 

                                                
111 vgl. Thiel 1993: 182; Feest 1999: 1; Glassie 1999: 41f.; Hahn 2000: 155 
112 Schlereth 1985: 2ff.; vgl. 1992: 18-21 
113 Schlereth 1985: 3 
114 vgl. Feest 1999: 32 



38 

Es sei an dieser Stelle angemerkt, dass in dieser Arbeit dem Begriff „Objekte“ gleiche 

Bedeutung wie der Bezeichnung „materielle Kultur“ (und auch „Artefakte“) zukommt, da im 

vorliegenden Zusammenhang mit „Objekten“ entweder die Stücke einer Museumssammlung 

oder zumindest materielle Objekte einer Kultur, in jedem Fall also von Menschen 

hergestellte Gegenstände gemeint sind. 

Obwohl auch Hans Fischer115 die Bezeichnung „materielle Kultur“ gebraucht, gibt er zu 

bedenken, dass diese bei der gleichzeitigen Verwendung einer verhaltensorientierten 

Kulturdefinition im Sinne Kroebers und Kluckhohns ungenau ist, da materielle Dinge 

ebenso wenig wie Verhalten selbst Kultur sind, sondern vielmehr Ergebnisse oder Ideen von 

Kultur. Materielle Dinge sind durch Sinngebung Ausdruck von Kultur.116 

Die Wichtigkeit von materieller Kultur und ihrer Untersuchung kann somit nicht stark 

genug betont werden, sie macht einen großen Teil des kulturellen Lebens jeder Gesellschaft 

aus, beeinflusst kulturelle Glaubensvorstellungen und soziales Verhalten und wird durch 

diese beeinflusst, ist also keine zu unterschätzende Dimension, auch wenn der Untersuchung 

materieller Kultur lange Zeit keine herausragende Bedeutung zukam.117  

In Anlehnung an die semiotische Auffassung von Zeichensystemen wird hier unter dem 

ethnologischen Begriff Symbolsystem die Gesamtheit von Symbolen als „Dingen“, die für 

etwas anderes stehen, verstanden, wobei verschiedene Symbolsysteme die kulturellen 

Konzepte in jeweils verschiedenen Medien transportieren. Durch das Symbolsystem 

materieller Kulturobjekte werden andere Dinge ausgedrückt als etwa durch Sprache, 

Verhaltensweisen, Mythen oder Rituale. Sie alle ergänzen sich gegenseitig und 

kommunizieren gemeinsam die Inhalte einer Kultur.118 Im Rahmen dieser Arbeit bilden 

materielle Kulturgüter die Ausgangsbasis zur Untersuchung einer Kultur; sie sollen in einem 

zweitem Schritt jedoch mit anderen kulturellen Symbol- bzw. Zeichensystemen 

zusammengeführt werden, weil nur dann die Betrachtung von Objekten als Zeichenträgern 

unter Berücksichtigung des kulturellen Kontextes aussagekräftig ist.  

Innerhalb einer Kultur finden also verschiedene Ausdrucksmöglichkeiten Verwendung, 

wobei materielle Kultur lediglich eine Art der kulturellen Äußerung oder Mitteilung darstellt 

und dieser Bereich von manchen Kulturen (wie z. B. den Sepik-Kulturen) stärker betont wird 

als von anderen. 

                                                
115 Fischer 1993: 153f. 
116 vgl. Kroeber/Kluckhohn 1952: 67; 155 
117 z. B. Reynolds 1983: 209ff.; Schlereth 1985: 1f.; Stott/Reynolds 1987: 1f.; Johansen 1992: 1-5 
118 vgl. Barth 1975: 224; Gerbrands 1990: 47f.; 50; Jeudy-Ballini/Juillerat 2002: 4 



39 

Adrian A. Gerbrands schreibt über die Botschaftenübermittlung durch Objekte: 

„It is through things that man visualized, admittedly mainly for his own purposes, ideas 
and thoughts that shape his culture, his particular communication system. They are the 
picture-book of his culture... All we have to do is to learn how to read it.“119 

Es sei schließlich angemerkt, dass in dieser Arbeit davon ausgegangen wird, dass Objekte 

generell Zeichen-120 bzw. Bedeutungsträger und damit Mittel zur Kommunikation sind und 

nicht unterschieden werden kann zwischen einer ihnen „ursprünglich zugedachten 

Anwendung“121 oder Funktion und ihnen zusätzlich zugeschriebenen Bedeutungen. Hier 

wird nicht angenommen, dass die Funktion eines Objekts vor dessen „symbolhafter“ 

Bedeutung gebildet wurde, sondern dass Funktion und Bedeutung vielmehr nebeneinander 

bestehen. Überdies wird die Annahme einer primären Funktion und einer sekundären 

Bedeutung beispielsweise auch bei der Betrachtung von Schmuck – aus zeichen- bzw. 

symboltheoretischer Perspektive ein reiner Bedeutungsträger – problematisch. Auch Richard 

J. Parmentier betont: „the pragmatic function or the means-ends relationship is not at the 

other extreme from meaning“122. 

Mary Douglas und Baron Isherwood schlagen wiederum eine Perspektive vor, welche 

den Funktionsgedanken materieller Kulturgüter nahezu vollständig vernachlässigt und 

stattdessen vielmehr deren symbolische Bedeutungsebene in den Vordergrund rückt: „Forget 

that commodities are good for eating, clothing, and shelter; forget their usefulness and try 

instead the idea that commodities are good for thinking; treat them as a nonverbal medium 

for the human creative faculty.“123 

Douglas und Isherwood soll darin gefolgt werden, Objekte als Kommunikationsmittel 

und Bedeutungsträger anzusehen, wie dies auch Barthes124 und Eco125 postuliert haben. Die 

Funktion von Objekten darüber hinaus jedoch zu ignorieren, sollte nicht die daraus logisch 

folgende Konsequenz sein.126 Legt man das Augenmerk – wie es in der Ethnologie leider 

immer noch allzu häufig geschieht – überwiegend auf die Untersuchung der Funktion, d. h. 

also der Aufgabe, Leistung oder des Zweckes eines Gegenstandes, beschneidet man sich 

                                                
119 Gerbrands 1990: 51 
120 d. h. Symbolträger im ethnologischen Sinne 
121 Feest/Janata 1999: 2; 9; vgl. Feest 1993: 143 
122 Parmentier 1997: 44 
123 Douglas/Isherwood 1996: 40f. 
124 Barthes 1964: 113 
125 Eco 1977: 42f.; 2002: 296ff. 
126 vgl. Spittler 1993: 180; Veit 2003: 25f. 



40 

selbst in seiner Erkenntnismöglichkeit, da Aspekte in Bezug auf symbolische Bedeutungen, 

d. h. auf das zum Ausdruck Gebrachte, den „Sinn“, außer acht gelassen werden. Doch gilt 

dies auch, wenn man sich nur auf die Analyse unter dem Aspekt der Kommunikation 

konzentriert und die Funktion eines Gegenstandes (als weitere Informationsquelle) nicht 

berücksichtigt. Deshalb werden hier beide Dimensionen miteinander verbunden. Douglas 

und Isherwood werden insofern als richtungsweisend angesehen, als sie auf sehr markante 

Weise auf die gängige Überbewertung des Funktionsgedanken hingewiesen haben. In dieser 

Arbeit geht es selbstverständlich um das Zusammenspiel von Funktion und Bedeutung, 

wobei jedoch der Bedeutung weitaus größeres Interesse zukommt: Die Funktion gibt 

gewissermaßen Hinweis auf den Rahmen und damit den Kontext, innerhalb dessen die 

Bedeutung zum Tragen kommt. 

2.3 Der Mensch als symbolverwendendes Wesen 

Symbolorientierte Perspektiven spielen in der Ethnologie bereits seit längerem eine Rolle. So 

betrachtet Leslie A. White die Verwendung von Symbolen als Grundlage menschlichen 

Verhaltens. Er definiert das Symbol als ein „Ding“, welches seine Bedeutung von denjenigen 

erhält, die es verwenden, und welches jede erdenkliche äußere Erscheinungsform besitzen 

kann, „it may have the form of a material object, a color, a sound, an odor, a motion of an 

object, a taste“127. Auf diese Weise unterscheidet der Symbolgebrauch den Menschen vom 

Tier.128 Nur der Mensch besitzt die Fähigkeit, Handlungen und Objekten Bedeutung zu 

geben und auch jene Bedeutungen zu verstehen, die von anderen Menschen verliehen 

werden.129 Der Gebrauch von Symbolen meint jene Art des Verhaltens, bei welcher 

nichtbemerkbare Bedeutungen erzeugt und verstehbar gemacht werden. „Symboling is 

trafficking in non-sensory meanings.“130 Kultur besteht aus der Verwendung von Symbolen, 

wie Sprache, materiellen Objekten, Sitten, Glaubensvorstellungen etc., deren Beziehungen 

zueinander für White von besonderem Interesse sind. Die symbolische Kommunikation, d. h. 

die Durchführung sozialer Handlungen sowie der Gebrauch von Objekten, ist ihm zufolge 

ein entscheidendes Grundelement von Kultur.131 

                                                
127 White 1949: 25 
128 vgl. Heeschen 2005: 872; 876 
129 White 1949: 22; 33ff.; 1987b: 273-277 
130 White 1987b: 274 
131 White 1949: 15f.; 34; 39; 1987a: 177-181; 183; 186; 195; vgl. Herskovits 1958: 314f. 



41 

Für Marshall Sahlins stellt ein wesentliches Charakteristikum von Kultur deren Vielfalt 

sowie die darin breit gefächerten Möglichkeiten in der Verwendung von Symbolen dar. Die 

Besonderheit und Einzigartigkeit des Menschen wird nicht von seiner materiellen Umwelt, 

von der er umgeben ist, bestimmt, sondern liegt in seiner nach eigenen Vorstellungen und 

Bedeutungen gestalteten Lebensweise.132 Sahlins wendet sich damit gegen die Auffassung, 

„that human cultures are formulated out of practical activity and, behind that, utilitarian 

interest“133. Vielmehr erfolgt der Gebrauchswert eines Gegenstandes aus seiner Bestimmung 

im sozialen Leben, „in which men reciprocally define objects in terms of themselves and 

themselves in terms of objects“134. Die von einer Gesellschaft ausgewählten Bedeutungen 

eines Objekts, an welche sich ein gewisser Gebrauchswert für eine spezielle Personengruppe 

anschließt, werden nicht durch dessen äußere Erscheinungsform, sondern kulturell 

festgesetzt. So wendet sich Sahlins ebenfalls bereits gegen eine Überbewertung der Funktion 

eines Gegenstandes im Gegensatz zu dessen Bedeutung. 

Auch der Kulturphilosoph Ernst Cassirer sieht den Mensch als ein Wesen an, das 

Symbole erschafft und gebraucht. Wie bei Peirce bilden Cassirer zufolge symbolisches 

Denken und Handeln Grundeigenschaften des menschlichen Lebens. Durch Symbole teilt 

sich der Einzelne seinen Mitmenschen und der Welt mit. Alle Tätigkeiten des Menschen 

werden durch Symbolsysteme vermittelt, seine Identität gestaltet der Mensch zu einem 

großen Teil durch die Verwendung von Symbolen. Als „symbolische Formen“ bezeichnet 

Cassirer Sprache, Mythos, Religion, Kunst, Geschichte und Wissenschaft, mit deren Hilfe 

sich die Menschen die Welt verstehbar machen. Diese „Bestandteile des symbolischen 

Universums“ – sprachliche Formen, künstlerische Bilder, mythische Symbole und religiöse 

Riten – stellen zugleich die „vielgestaltigen Fäden“135 dar, aus denen das Symbolnetz oder 

Symbolsystem des Menschen gefertigt ist. So betrachtet er den Menschen – ähnlich wie 

White – als symbolverwendendes Wesen, als „animal symbolicum“136. Kultur ist dabei die 

Gesamtheit menschlicher Symbolsysteme, durch die der Mensch gesellschaftliche 

Lebensformen aktiv hervorbringen und verändern kann.137 Cassirers erkenntnistheoretisches 

Werk hatte (nach anfänglicher Zurückhaltung) großen Einfluss auf semiotische und auch 

symbolethnologische Denkweisen und Arbeiten. 

                                                
132 Sahlins 1976: viii; 62-66; 168f.; 206f.; 211f. 
133 Sahlins 1976: vii 
134 Sahlins 1976: 169 
135 Cassirer 1996: 50 
136 Cassirer 1996: 51 
137 Cassirer 1996: 49-51; 58ff.; 63-67; 71; 336ff.; 2001: 7; 10; 16f.; 24 



42 

Die Philosophin Susanne K. Langer, eine Schülerin Cassirers, führte dessen 

Ausführungen fort und nahm Interpretationen des Rituals und des mythischen Denkens vor. 

Sie legt, ähnlich wie vor ihr Peirce und Cassirer, dar, dass die Verwendung von Symbolen 

zum Wesen des Menschen gehört, und Symbole Instrumente des Denkens sind bzw. Denken 

symbolisch ist. In ihrer Symboltheorie zeigt sie auf, dass es neben der Sprache als 

„diskursiver Symbolik“ für den Menschen weitere Symbolsysteme zur Übermittlung von 

Erfahrungen gibt.138 Während Sprache einzelne, voneinander isolierbare 

Bezeichnungseinheiten und eine Syntax besitzt, die deren Beziehungen regelt 

(Nacheinander-Anordnung von Wörtern), wird im Gegensatz dazu durch „präsentative 

Symbolik“, d. h. durch Bilder, Mythen und Riten (Nebeneinander-Anordnung und bildhafter 

Aufbau), die Übertragung von Erfahrungen jenseits der Sprache ermöglicht. Der Unterschied 

zwischen diskursiver und präsentativer Symbolik liegt vor allem darin, dass sprachliche 

Elemente unabhängig vom Kontext festgelegte Bedeutungen besitzen und übersetzbar sind, 

wohingegen präsentative Symbole keine feststehenden Einzelbedeutungen, sondern variable 

Mehrfachbedeutungen abhängig vom jeweiligen Kontext aufweisen. Sie sind nicht 

übersetzbar und nur durch ihre Beziehungen und durch die Bedeutung des Ganzen 

verstehbar.139  

Hier wird bereits die Kontextabhängigkeit etwa von Mythen, Riten und Objekten im 

Vergleich zur relativen Kontextunabhängigkeit von Sprache hervorgehoben, indem das 

Verstehen präsentativer Symbole an die Kenntnis des kulturellen Sinnzusammenhangs 

gebunden ist und der Interpretation bedarf, um die jeweils kontextabhängige Bedeutung zu 

erfahren, wohingegen diskursive Symbole, wie Wörter – zumindest in den meisten Fällen – 

auch ohne kulturelles Hintergrundwissen verstehbar sind, da sie weit weniger in ihrer 

Bedeutung variieren. 

2.4 Symbolische Kommunikation als Grundlage von Kultur 

Ähnlich wie die Semiotiker fassen auch einige Ethnologen symbolische Kommunikation als 

Grundlage von Kultur auf. Die Kultur- und Kommunikationswissenschaftlerin Leeds-

Hurwitz140 sieht Kultur etwa „as a set of systems or codes of symbols and meanings“ und 

                                                
138 Langer 1967: 45f.; 61ff; 87ff. 
139 Langer 1967: 71-74; 80ff.; 96ff. 
140 Leeds-Hurwitz 1993: 17 



43 

Kommunikation „as human symbolic activity”; Gerbrands141 nennt Kultur ein Zeichen- und 

Kommunikationssystem zur Vermittlung gleicher Bedeutungen und Vorstellungen, ohne das 

ein Zusammenleben von Menschen in einer Gemeinschaft nicht möglich ist. Auch 

Douglas142 zufolge ist Kommunikation nur unter Verwendung von Symbolen möglich, da 

diese – wie auch nach Peirce, Cassirer und Langer – die wichtigsten Instrumente 

menschlichen Denkens bilden und nur durch sie Normen und Werte ausgedrückt werden 

können. Für Lévi-Strauss bilden Zeichen und Symbole ebenfalls die Grundlage menschlicher 

Kommunikation: „... tout est symbole et signe qui se pose comme intermédiaire entre deux 

sujets.“143 

Fredrik Barth144 betrachtet Kulturen als Botschaften enthaltende 

Kommunikationssysteme. Das Wissen innerhalb einer Kultur wird über Kodes vermittelt 

und kommuniziert, wobei nicht nur Sprache, d. h. sowohl Gespräche als auch das Erzählen 

von Mythen, das Singen von Liedern u. ä., sondern auch nichtsprachliche Ausdrucksweisen 

und Symbole eingesetzt werden, wie Objekte und vor allem rituelle Handlungen, von denen 

Barth wiederum die Initiationsriten145 als Kommunikationsform besonders interessieren. 

Formen und Inhalte symbolischer Aktivität stehen für ihn im Vordergrund, da Wissen nach 

Barth durch – mehrdeutige, verschieden interpretierbare – Symbole strukturiert wird. 

Hier wird deutlich, dass Barth zwar einerseits bereits semiotisch orientierte 

Überlegungen, etwa zu Kodes und kulturinterner Kommunikation, übernimmt und in den 

eigenen Forschungsansatz integriert, dabei jedoch auch eine eigene Definition von Symbolen 

als nichtsprachlichen Äußerungen vornimmt und damit wiederum von der eigentlichen 

semiotischen Grundannahme abweicht. 

Eine eigene Begriffsbestimmung in Bezug auf den semiotischen Zeichenbegriff formt 

auch Edmund Leach, Vertreter der britischen social anthropology, wenn er dabei jedoch 

auch andere Überlegungen der Semiotik wiederum übernimmt. So betrachtet er 

Kommunikation verbaler und nichtverbaler Art zwischen Menschen zur Vermittlung von 

Information als Grundlage von Kultur.146 Er schreibt hierzu: „Human communication is 

achieved by means of expressive actions which operate as signals, signs and symbols.“147 

                                                
141 Gerbrands 1990: 46 
142 Douglas 1970: 10; 38 
143 Lévi-Strauss 1973: 20 
144 Barth 1975: 11; 15-18; 105f.; 157; 262-267 
145 dargestellt am Beispiel der Baktaman in Neuguinea 
146 Leach 1976: 2; 43 
147 Leach 1976: 9 



44 

Er geht von der Annahme aus, dass alle nichtverbalen Dimensionen einer Kultur, wie 

z. B. Gesten, Kleidung, Nahrungsmittel, Hausrat, Bau- und Siedlungsweisen, als Träger 

kodierter Informationen zu bestimmten Mustern mit grammatischen Regeln 

zusammengesetzt sind.148 Danach treten Zeichen, wie es auch in der Semiotik 

hervorgehoben wird, nicht isoliert auf, sondern gehören jeweils zu einer Klasse 

unterscheidbarer Zeichen, die ihre Funktion innerhalb eines bestimmten kulturellen Kontexts 

erfüllen; ein Zeichen übermittelt nur dann eine Information, wenn es mit anderen Zeichen 

oder Symbolen aus dem gleichen Kontext in Verbindung steht. Zeichen gehören also 

bestimmten Kategorien an, wobei ihre Bedeutung erst durch die Abgrenzung zu anderen 

Zeichenkategorien bestimmt wird.149 

Geistige Ideen werden Leach zufolge entweder in Mythen durch die Darstellung der 

Handlungen übernatürlicher Wesen, durch die Herstellung bestimmter materieller Objekte 

oder durch die Inszenierung dieser Ideen und Vorstellungen in speziellen Räumen oder 

Gebäuden ausgedrückt, wobei er die wechselseitige Abhängigkeit von Mythen, Objekten 

und Räumen hervorhebt. Einen für den Ethnologen besonders wichtigen Bereich von 

Objekten als materiellen Symbolträgern und Trägern geistiger Ideen stellt für Leach das 

religiöse Ritual dar. Er beschreibt das Ritual als ein kulturell definiertes, symbolisches 

Verhalten und als bestimmtes Kommunikationssystem, bei dem sich die einzelnen 

Ritualelemente aufeinander beziehen und als Informationsträger anzusehen sind. Jedes 

symbolische Element gehört zu einem komplexen System von kulturell festgelegten 

Bedeutungen, so dass das Ritual als Ganzes zur Übermittlung kollektiver Botschaften dient. 

Leach, der durch den Strukturalismus beeinflusst war, unterstreicht dabei besonders die auch 

von der Semiotik betonte notwendige Kombination von Ritualelementen zu 

Gesamtbotschaften, die erst durch den Kontrast zu anderen Ritualelementen entstehenden 

Bedeutungen und die zum Verstehen der Botschaft notwendige Kenntnis des kulturellen 

Kontextes. Ohne Untersuchung des kulturellen Kontextes ist eine eindeutige 

Bedeutungszuordnung in den allermeisten Fällen nicht möglich, da häufig das Problem der 

Mehrfachbedeutung besteht, was Leach am Beispiel der Verwendung von – stets 

polysemen – Farben bei Objekten deutlich macht.150 

                                                
148 vgl. Lévi-Strauss, z. B. 1990: 69ff.; siehe hierzu auch das Kapitel über Semiotik 
149 Leach 1976: 10; 13; 33; 48f.; 55 
150 Leach 1976: 5f.; 37f.; 45; 59f.; 95f. 



45 

Zeichen bzw. Symbole bilden folglich nicht nur einen Teil der Kultur, sie sind zu einem 

großen Teil auch kulturspezifisch, da verschiedene Kulturen verschiedene Zeichen bzw. 

Symbole verwenden und verschiedene Bedeutungen (zu verschiedenen Zeiten) auswählen:  

„... cultures (...) establish different symbol systems (...) and construct different universes 
of meaning in response to the ends of balancing the individual’s and the community’s 
interests.“151 
„The creation and use of symbols is connected with the numerous ways of creating 
‚differences’ and different cultures.”152  

Ähnliches schreibt auch Michael Schudson: 

„Culture is not a set of ideas imposed but a set of ideas and symbols available for use. 
Individuals select the meanings they need for particular purposes and occasions from the 
limited but nonetheless varied cultural menu a given society provides. … The study of 
culture is the study of what meanings are available for use in a given society from the 
wider range of possible meanings; the study of culture is equally the study of what 
meanings people choose and use from available meanings.“153 

Und Gerbrands meint schließlich: 

„For each human group has made its own choice, from among the profusion of 
possibilities to which a group has access, for arranging and classifying the surrounding 
world. In doing so, each community created its own specific culture, each using its own 
specific, culturally defined sign system.“154 

Betrachtet man, wie dies auch die ethnologische Symbolforschung tut, Zeichen bzw. 

Symbole also als Teil einer aus wählbaren Bedeutungsmustern zusammengesetzten Kultur, 

ist folglich gleichermaßen die Kommunikation kulturspezifisch, da sie auf den kulturinternen 

Vereinbarungen ihrer Benutzer beruht.155 Zeichen bzw. Symbole können nicht nur aus 

semiotischer, sondern auch aus ethnologischer Sicht dazu genutzt werden, soziale, religiöse 

oder politische Bedeutung an die nächste Generation weiterzugeben. Sie erschaffen soziale 

Wirklichkeit, indem sie es dem Menschen ermöglichen, etwas über sich selbst zu erzählen; 

so kann Information auch über lange Zeit und über Generationen weitergegeben werden. 

Menschen verwenden Zeichen bzw. Symbole also nicht nur zur Kommunikation von 

                                                
151 Heeschen 2005: 872 
152 Heeschen 2005: 876 
153 Schudson 1989: 155f.; vgl. Pearce 1989b: 48; 1992: 26 
154 Gerbrands 1990: 46 
155 vgl. z. B. Firth 1973: 81; 208; Hansen 1995: 37; Heeschen 2003: 3283f. 



46 

Informationen mit anderen Menschen, sondern auch zur Kommunikation über und mit sich 

selbst.156 

2.5 Bedeutungsentstehung und Interpretation kultureller Symbolsysteme 

2.5.1 G. H. Mead und Blumer 

Auch der amerikanische Sozialpsychologe und Sozialbehaviorist George Herbert Mead, 

welcher Lehrer des ebenfalls behavioristisch orientierten Semiotikers Charles Morris und 

ebenso wie dieser und Peirce Anhänger des Pragmatismus war, zeigt auf, dass für den 

Interaktionsprozess zwischen Mensch und sozialer Umwelt Symbole, die von den Menschen 

einer Kultur geteilt werden, insbesondere die Sprache, von großer Wichtigkeit sind. Er geht 

nicht nur davon aus, dass soziale Wirklichkeit in einem Prozess wechselseitigen Deutens und 

Interpretierens entsteht, sondern auch Identität im Handeln und im Austausch mit anderen 

gebildet wird. Der Ethnologe Miles Richardson nennt G. H. Mead „an especially congenial 

figure for anthropologists“157; bei G. H. Mead wird immer wieder deutlich, dass die 

Erschaffung und der Gebrauch von Zeichen bzw. Symbolen ein menschliches 

Charakteristikum darstellen und der Mensch Zeichen bzw. Symbole immer wieder aufs Neue 

hervorbringt. Die Arbeiten G. H. Meads und seines Schülers Herbert Blumer finden hier 

deshalb Erwähnung, da sie, wie deutlich werden wird, in weiten Teilen Parallelen zur 

Interpretativen Ethnologie – und dort insbesondere zu Geertz – aufweisen (wobei die 

Aufsätze G. H. Meads bei weitem älter sind) und weil beide Ansätze ihre Wurzeln in der 

Verstehenden, interpretativen Soziologie Max Webers haben. 

G. H. Mead158 zufolge muss der Einzelne Wissen über die in seiner Kultur gebrauchten 

Symbole besitzen, damit zwischen verschiedenen Individuen ein Informationsaustausch und 

damit Kommunikation möglich wird. Durch die Kenntnis, den Austausch und schließlich die 

Interpretation von Symbolen erwirbt der Mensch die Fähigkeit zur Abstraktion und zum 

zukunftsorientierten Handeln. Soziales Verhalten bzw. Handeln liegt für G. H. Mead dann 

vor, wenn ein Individuum auf das Handeln eines anderen Individuums reagiert. 

                                                
156 Leeds-Hurwitz 1993: 29ff.; 34f.; vgl. Cassirer 1996: 50 
157 Richardson 1989: 172 
158 G. H. Mead 1967: 46ff.; 54; 117ff.; 140-147; 167f.; 178ff.; 268 



47 

Er unterscheidet zwei Formen sozialer Interaktion in der menschlichen Gesellschaft:159 

zum einen die gebärden- oder gestenvermittelte Interaktion, bei der bereits der Beginn einer 

Handlung, d. h. eine Geste oder Gebärde, als Zeichen für eine vollzogene Handlung – ohne 

Interpretation – wahrgenommen wird; zum anderen den Gebrauch „signifikanter Symbole“ – 

von Blumer anschließend „symbolische Interaktion“160 genannt –, bei der Ereignisse als 

Zeichen für etwas wahrgenommen werden und dem Zeichen eine Bedeutung zugeschrieben 

wird. Der Gebrauch signifikanter Symbole bzw. die symbolisch vermittelte Interaktion 

beinhaltet die Interpretation der Handlung. Da auch die Geste nun bewusst wahrgenommen 

und interpretiert wird, wird sie zur signifikanten Geste oder zum signifikanten Symbol, d. h. 

zu einem Zeichen, das auf etwas anderes verweist. Von „signifikanten Symbolen“ spricht G. 

H. Mead161 also, wenn die gebrauchten Symbole bei allen an der Interaktion beteiligten 

Individuen die gleiche Reaktion auslösen und diese dazu befähigen, ihr späteres Verhalten 

darauf abzustimmen. „That is the general mechanism of what we term ‚thought,’ for in order 

that thought may exist there must be symbols...“.162 Mit „signifikanten Symbolen“ sind 

folglich auch soziale Werte, Rollen und Institutionen gemeint, die es dem Einzelnen 

ermöglichen, mit anderen zu kommunizieren.163 Wie Peirce, Cassirer und Langer betont 

auch G. H. Mead die Abhängigkeit des Denkens von Symbolen. 

Eng verbunden mit der symbolisch vermittelten Interaktion ist die Konstruktion von 

Identität, da Identität erst im Erfahrungsaustausch zwischen Individuum und Gesellschaft 

gebildet werden kann. Ebenso kann das Verhalten eines Individuums nur in Beziehung zum 

Verhalten der ganzen gesellschaftlichen Gruppe betrachtet werden, da die individuellen 

Handlungen in den Rahmen der gesellschaftlichen Handlungen eingebettet sind und auch auf 

andere Gruppenmitglieder Auswirkungen haben. Die gesellschaftliche Gruppe, die dem 

Individuum seine Identität gibt, nennt G. H. Mead164 in diesem Zusammenhang „das 

verallgemeinerte Andere“165. Er schreibt hierzu: „The individual experiences himself as 

such, not directly, but only indirectly, from the particular standpoints of other individual 

                                                
159 G. H. Mead 1967: 43-48 
160 Blumer 1973: 87 
161 G. H. Mead 1967: 68f.; 180ff.; 269 
162 G. H. Mead 1967: 73 
163 G. H. Mead 1967: 149; 260ff.; 268 
164 G. H. Mead 1967: 140; 154 
165 Von „signifikanten Anderen“ wird dagegen gesprochen, wenn es sich bei den Gesellschaftsmitgliedern, die 

dem Individuum die Haltungen der Gruppe, d. h. gemeinschaftliche Normen vermitteln, um konkrete 
Bezugspersonen handelt (G. H. Mead 1967: 150ff.). 



48 

members of the same social group, or from the generalized standpoint of the social group as 

a whole to which he belongs.166  

Zu erwähnen ist hierbei auch, dass ein großer Teil der Identität im alltäglichen 

Erfahrungsaustausch und der Kommunikation nicht zum Vorschein kommt, es werden 

vielmehr nur Teilidentitäten ausgedrückt, da ein Individuum zu seinen Mitmenschen jeweils 

verschiedene Beziehungen unterhält und damit auch verschiedene Bedeutungen 

übermittelt.167 Genauso wichtig wie die Vergegenwärtigung der Existenz verschiedener 

individueller Identitäten ist jedoch auch die Bewusstmachung gemeinsamer Strukturen und 

gemeinsamer Haltungen innerhalb einer Gesellschaft. 

Der Soziologe Blumer fasst G. H. Meads Konzepte zusammen und führt den Begriff des 

„Symbolischen Interaktionismus“ ein, für den er drei Prämissen formuliert:168 Erstens 

handeln Menschen „Dingen“ gegenüber auf der Grundlage der Bedeutungen, die diese Dinge 

für sie besitzen. Damit wird ausgedrückt, dass die Bedeutungen den Dingen – allem 

Wahrnehmbaren, wie Personen, materiellen Gegenständen, Institutionen, Wertvorstellungen, 

Weltanschauungen, Handlungen – von Menschen zugeschrieben werden. Zweitens ist die 

Bedeutung solcher Dinge aus der sozialen Interaktion, die man mit seinen Mitmenschen 

eingeht, abgeleitet oder geht aus ihr hervor. Das heißt, dass die Bedeutungen den Dingen 

nicht anhaften, sondern im Zusammenleben der Menschen, d. h. durch die Art und Weise, 

wie diese den Dingen gegenüber handeln, entstehen: „Für den symbolischen 

Interaktionismus sind Bedeutungen daher soziale Produkte, sie sind Schöpfungen, die in den 

und durch die definierenden Aktivitäten miteinander interagierender Personen 

hervorgebracht werden.“169 Drittens werden diese Bedeutungen in einem interpretativen 

Prozess, den die Person in ihrer Auseinandersetzung mit den ihr begegnenden Dingen 

benutzt, gehandhabt und abgeändert. Der Interpretationsprozess besteht dabei aus zwei 

Schritten: Zunächst zeigt sich die handelnde Person die Gegenstände, auf die sie ihr Handeln 

ausrichtet, selbst an; dann sucht sie in Abhängigkeit von der Situation die Bedeutungen der 

Dinge heraus. Damit wird ausgedrückt, dass der interpretative Prozess – wie auch die 

Entstehung von Bedeutungen – keinen individuellen und isolierten Vorgang darstellt, 

                                                
166 G. H. Mead 1967: 138 

In diesem Zusammenhang sei auch auf die Differenzierung G. H. Meads (1967: 173-178) zwischen „I“ – 
der personalen Identität, dem spontanen, aktiven Selbst – und „me“ – der sozialen Identität, dem sozialen 
Selbst – verwiesen: Identität wird als Prozess angesehen, wobei durch das eigeninitiative Handeln des 
Individuums („I“) auf seine Umwelt („me“) eine Wechselbeziehung zwischen beiden Teilen entsteht. 

167 G. H. Mead 1967: 142ff.; 164 
168 Blumer 1973: 81ff. 
169 Blumer 1973: 83f. 



49 

sondern immer in eine soziale Interaktion eingebunden ist. Erst durch den interaktiven 

Prozess wird die Voraussetzung zum gemeinsamen Handeln, d. h. Handeln, das aufeinander 

bezogen ist, geschaffen. Die Interpretation ist dabei als formender Prozess anzusehen, in 

dessen Verlauf Bedeutungen zum Handlungsaufbau gebraucht und abgeändert werden.  

Interaktion findet somit vorwiegend auf symbolischer Ebene statt, wobei sich die 

Handlungen der Individuen aufeinander beziehen müssen. Die Bedeutung von Dingen 

entsteht in diesem Interpretationsprozess, in welchem sie auch einen Bedeutungswandel 

erfahren oder für verschiedene Menschen verschiedene Bedeutungen besitzen können.170 

Ein entscheidender Grundsatz des Symbolischen Interaktionismus lautet also, dass das 

Handeln von Individuen wesentlich durch Symbole bestimmt ist und erst das Handeln 

gegenüber Dingen diesen ihre Bedeutung gibt. So können verschiedene Personen Dingen 

auch verschiedene Bedeutungen zuschreiben, so dass Bedeutung aufgrund des stets neu 

stattfindenden, individuellen Interpretationsprozesses wandelbar wird. Grundlegend ist, dass 

die eigene Lebenswelt aufgrund der Bedeutungen, die Menschen Dingen im Zuge sozialer 

Interaktion geben, gestaltet wird. So ist zum Verständnis der Handlungen von Menschen 

Blumer171 zufolge die Kenntnis und Bestimmung ihrer „Welt von Objekten“ notwendig, 

welche wiederum das Produkt symbolischer Interaktion sind. 

2.5.2 Geertz, Turner und Douglas 

Ebenso wie der Symbolische Interaktionismus der Soziologie sind Symboltheorien in der 

Ethnologie, wie die aus den USA stammende Interpretative Ethnologie mit ihrem 

bekanntesten Vertreter Clifford Geertz und die Symbolische Ethnologie Großbritanniens, zu 

deren wichtigsten Anhängern Victor Turner und Mary Douglas zählen, am menschlichen 

Verhalten und sozialen sowie individuellen Handeln interessiert, welches Bedeutung für die 

Akteure besitzt. Demnach ist der eigentliche Gegenstand der Kulturforschung „the informal 

logic of actual life“172. In Anlehnung an Max Weber, Vertreter der Verstehenden, 

Interpretativen Soziologie, in welcher wie beim Symbolischen Interaktionismus das soziale 

Handeln von Menschen im Mittelpunkt steht, hält es Geertz173 unter Verwendung eines 

semiotischen Kulturbegriffs für unumgänglich, Symbolsysteme oder Kulturmuster über die 

                                                
170 Blumer 1973: 86 
171 Blumer 1973: 90f. 
172 Geertz 1973: 17 
173 Geertz 1973: 5-16; 24f.; 27f.; 91f.; 125 



50 

Untersuchung des sozialen, bedeutungsvollen Handelns innerhalb einer Kultur zu 

erschließen. Ein Symbol ist für ihn dabei „any object, act, event, quality, or relation which 

serves as a vehicle for a conception – the conception is the symbol’s ‚meaning’“174. Symbole 

sind also „tangible formulations of notions, abstractions from experience fixed in perceptible 

forms, concrete embodiments of ideas, attitudes, judgments, longings, or beliefs“175. Die 

Hervorbringung, das Verstehen und der Gebrauch symbolischer Formen sind kulturelle 

Handlungen und soziale Ereignisse. 

Kultur als sich gegenseitig durchdringendes System interpretierbarer Zeichen wird als 

Kontext oder Rahmen aufgefasst, in dem gesellschaftliche Ereignisse, Verhaltensweisen und 

Institutionen verständlich und dicht beschreibbar sind. Dichte Beschreibung geht aus dem 

Verstehen dieses kulturellen Kontextes bei der Feldforschung hervor.  

An Cassirer und Langer anknüpfend fragt Geertz ebenso wie Turner nach den 

Ausdrucksformen, den sinnstiftenden Symbolsystemen, den ineinander verwobenen, 

komplexen und vor allem vielfältigen Vorstellungsstrukturen einer Kultur. Die Verbindung 

und gegenseitige Abhängigkeit der einzelnen kulturellen Elemente und die Herstellung eines 

Gesamtbezugs durch Berücksichtigung des Kontextes stehen im Vordergrund dieser 

hermeneutischen Methode. Anders als im Strukturalismus wird ein kulturspezifischer Blick 

auf die Dinge verlangt, da Kultur aus sozial festgelegten Bedeutungsstrukturen besteht. 

Geertz umschreibt Kultur als „a system of inherited conceptions expressed in symbolic 

forms by means of which men communicate, perpetuate, and develop their knowledge about 

and attitudes toward life“176. 

Über die durch semiotische Methodik und dichte Beschreibung erreichbare Analyse der 

in einer Kultur stattfindenden sozialen Handlungen kann man schließlich einen Zugang zur 

geistigen Kultur einer Gesellschaft finden und so zu deren kulturspezifischen Vorstellungs- 

und Denkstrukturen, zu Weltbild und Selbstbild einer Gesellschaft gelangen. Die Menschen 

äußern sich durch symbolische Formen, wie Worte, Bilder, Institutionen und 

Verhaltensweisen zu sich selbst und ihrer sozialen Umwelt.177  

Geertz178 fasst Kultur als ein Gefüge von aus Symbolen bestehenden Texten auf, deren 

Bedeutungen durch dichte Beschreibung lesbar und interpretierbar werden. Die Bedeutungen 

der Symbole werden von den Mitgliedern einer Kultur in Abhängigkeit vom Kontext 
                                                
174 Geertz 1973: 91 
175 Geertz 1973: 91 
176 Geertz 1973: 89 
177 Geertz 1977: 483 
178 Geertz 1973: 448-453 



51 

festgesetzt und verwendet, wodurch auch das Handeln eine bestimmte Bedeutung erhält. 

Durch das Erkennen der ineinander verwobenen Vorstellungsstrukturen einer Kultur werden 

die Bedeutungen lesbar und Kultur als Text verstehbar. In diesem Zusammenhang sei auf die 

Kritik an Geertz verwiesen, wonach eine Diskrepanz besteht zwischen der von ihm einerseits 

betonten Vieldeutigkeit und dem anderseits von ihm ebenso erhobenen Anspruch auf die 

richtige Lesart eines Textes.179 Zugleich muss berücksichtigt werden, dass eine dichte 

Beschreibung, d. h. also eine detailgetreue Darstellung, nicht unbedingt in jedem 

Zusammenhang sinnvoll ist, da sie nicht ohne weiteres jederzeit zur Klärung des alles 

umschließenden kulturellen Rahmens geeignet ist. Darüber hinaus kann kritisch angemerkt 

werden, dass Geertz zwar die Verwendung eines semiotischen Kulturbegriffs und eines 

semiotischen Ansatzes fordert, dies in seinen Arbeiten jedoch nicht im Detail tut.180 

Vielmehr beschränkt er sich auf die Feststellung, Kultur sei ein „Bedeutungsgewebe“, statt 

eine im engeren Sinne semiotische Analyse mit einer Untersuchung der in einer Kultur 

verwendeten Zeichen, Zeichenklassifikationen und Zeichenbeziehungen sowie deren 

Gebrauch in unterschiedlichen Zusammenhängen durchzuführen. Gleichwohl sind in seiner 

Arbeit neben semantischen Gesichtspunkten (Kultur besteht aus sozial festgelegten 

Bedeutungsstrukturen) und syntaktischen Aspekten (Kultur besteht aus sich gegenseitig 

durchdringenden und ineinander verwobenen Zeichensystemen) vor allem pragmatische 

Ansätze zu finden, indem er das soziale Handeln von Menschen als kulturellen 

Zeichenbenutzern ins Zentrum seiner Betrachtungen rückt. 

Ebenso wie Geertz tritt auch Turner für eine emische Sichtweise bei der Betrachtung 

fremder Kulturen ein. Durch die Untersuchung der vor allem in Ritualen verwendeten 

Symbole will Turner die allgemeine Präsenz von Symbolen und ihren Bedeutungen 

aufzeigen.181 Als Symbole, „the smallest unit of ritual“182, definiert er Dinge, die andere 

Dinge nach übereinstimmender Ansicht ihrer Benutzer charakteristisch repräsentieren oder 

an sie erinnern, indem sie mit ihnen assoziiert werden oder analoge Eigenschaften besitzen. 

In diesem Sinne macht Turner hier ebenso wie die Semiotik Konventionalität zur 

notwendigen Voraussetzung des Zeichen- bzw. Symbolgebrauchs.  

Er vertritt die Ansicht, dass Symbole einen ganz wesentlichen Bestandteil jedes Rituals 

darstellen und einen Blick auf die Gesamtkultur eröffnen – was er anhand der Ndembu in 

                                                
179 Stellrecht 1993: 49f. 
180 vgl. Sebeok 1976: 155f.; Parmentier 1997: 13 
181 Turner 1967: 19; 26ff. 
182 Turner 1967: 19 



52 

Sambia veranschaulicht –, wobei zu den Symbolen Objekte, Tätigkeiten, Beziehungen, 

Ereignisse, Gesten und räumliche Einheiten innerhalb eines Rituals gehören. Von 

entscheidender Wichtigkeit ist für Turner dabei ebenso wie für Geertz der Umgang der 

Menschen, ihr Verhalten und Handeln mit Symbolen und als Symbole fungierenden 

Objekten, also die pragmatische Dimension des Zeichenprozesses: 

„We have to view them [Anm.: the celebratory symbols] in action, in movement, in 
becoming, as essentially involved in process. ... We must find out how they [Anm.: the 
celebrating group] act toward an object, what attitudes group members publicly display 
when they use it, handle it, venerate it, destroy it, dance around it, or otherwise orientate 
themselves toward it.“183 

Eine grundlegende Eigenschaft von Ritualen besteht Turner184 (wie auch Leach185) zufolge 

darin, dass die in ihnen auftretenden Symbole in Abhängigkeit des Kontextes jeweils 

verschieden interpretiert werden können, d. h. also im Sinne der Semiotik polysem sind.  

Er unterscheidet zudem drei Bedeutungsebenen von (Ritual-) Symbolen, die er 

„exegetical“, „operational“ und „positional“ nennt. Demnach meint die exegetische 

Bedeutung diejenige, die von den – nach Alter, Geschlecht, Status usw. eingeteilten – 

Mitgliedern einer Kultur stammt, wobei zwischen Aussagen von Ritualteilnehmern und vom 

Ritual Ausgeschlossenen unterschieden werden muss. Unter operationaler Bedeutung 

versteht Turner die Bedeutung, die einem Symbol durch seine praktische Verwendung und 

durch die mit dieser Verwendung in Zusammenhang stehenden affektiven Reaktionen, wie 

z. B. aggressiv, traurig, fröhlich usw. zuteil wird. Die positionelle Bedeutung eines Symbols 

hängt schließlich von seiner Verbindung zu anderen Symbolen ab, welche zusammen ein 

Ganzes bilden und sich aufeinander beziehen. Erwähnt sei an dieser Stelle, dass jene 

Unterscheidung dreier Bedeutungsebenen durch Turner die semiotischen Dimensionen von 

Morris beinhaltet.186 So ergeben sich zwischen der exegetischen Bedeutung, die ein Symbol 

durch die Aussagen der Mitglieder einer Kultur erhält, und der semantischen Dimension, 

zwischen der operationalen Bedeutung, die durch den Gebrauch eines Symbols bestimmt 

wird, und der pragmatischen Dimension sowie zwischen der positionellen Bedeutung, 

welche sich aus den Beziehungen der Symbole zueinander ergibt, und der syntaktischen 

Dimension weitreichende Parallelen. 

                                                
183 Turner 1982: 20 
184 Turner 1967: 20-31; 43ff.; 50ff.; 1969: 11ff.; 1982: 16-22 
185 Leach 1976: 96 
186 Singer 1994: 3815 



53 

Turner weist also die Mehrdeutigkeit von Symbolen nach und hebt ähnlich wie Geertz 

die besondere Bedeutung des Kontextes – der Beziehung der Menschen zu ihren Symbolen 

und Objekten sowie der Symbole und Objekte zueinander – hervor, vor dessen Hintergrund 

die Symbolanalyse unternommen werden muss, denn „... we are seldom dealing with 

separate symbols but with clusters made up of objects, actions, sounds, states, odors, 

contacts, each unit, act, or thing, at once itself and standing for more than itself, the 

ensemble making up more than the sum of its parts“187.  

Zugleich erbringt Turner188 den Nachweis, dass in Ritualen gleiche Vorstellungen und 

Bedeutungen durch unterschiedliche Symbole ausgedrückt werden können. Die Verwendung 

bestimmter Symbole im Ritual stellt dabei eine bewusste Entscheidung dar, Symbole werden 

gezielt ausgewählt und anderen vorgezogen und bestimmen den Ausdruck eines Rituals 

damit auf ganz wesentliche Weise. Rituale wiederum bilden ein Mittel zur Stabilisierung 

sozialer Strukturen, sie finden nur statt, wenn dies von der Gesellschaft konkret verlangt und 

gefordert wird. So gibt es Anlässe und Ereignisse, die zur Klärung und Lösung der im Ritual 

zum Ausdruck gebrachten Symbolik bedürfen. Mit der Durchführung eines Rituals und den 

dort verwendeten Symbolen können den Gesellschaftsmitgliedern in schwierigen Situationen 

konkrete Handlungsanweisungen gegeben werden. Ähnliches wurde auch von Firth189 

formuliert, demzufolge es in Ritualen mit der Durchführung symbolischer Handlungen 

möglich wird, Ideen und Vorstellungen ohne oder mit nur wenig Einsatz von Worten und 

damit auf andere als sprachliche Weise mitzuteilen und zu kommunizieren. Firth und Turner 

sehen also in der Ausübung von Ritualen und der Verwendung von Symbolen eine 

Möglichkeit zur Sichtbarmachung von Gedanken, Vorstellungen, Werten und Gefühlen, 

welche nicht direkt wahrgenommen werden können: „Associated with this process of 

revealing the unknown, invisible, or the hidden is the process of making public what is 

private or making social what is personal“190. Durch die Untersuchung von Ritualen und den 

mit ihnen in Zusammenhang stehenden Symbolen und Objekten kann nach Ansicht Turners 

also ein Zugang zum Verständnis von Aufbau, innerer Beschaffenheit und Struktur von 

Gesellschaften erreicht werden.  

In ähnlicher Weise dienen auch Douglas und Isherwood zufolge Rituale zur 

Eingrenzung und Festsetzung der vielen möglichen und andernfalls fließenden und nicht 

                                                
187 Turner 1982: 19 
188 Turner 1967: 20-23; 30-46; 53f. 
189 Firth 1973: 79; 176f. 
190 Turner 1967: 50 



54 

greifbaren Bedeutungen innerhalb einer Gesellschaft: „[Meaning] flows and drifts. (...) 

rituals serve to contain the drift of meanings. Rituals are conventions that set up visible 

public definitions. … To manage without rituals is to manage without clear meanings and 

possibly without memories.“191 Die Funktion öffentlicher Rituale liegt demnach in der 

Organisation der Gesellschaft. In der rituellen Kommunikation werden mit Hilfe von 

Symbolen Dinge zum Ausdruck gebracht, die für die soziale Ordnung von Bedeutung sind, 

die Erfahrungen eines Menschen strukturieren und ihm dadurch Orientierungshilfe geben.192 

Anzumerken ist, dass die Stärke des symboltheoretischen Ansatzes von Turner in 

dessen weitgehender Übereinstimmung mit semiotischen Annahmen bezüglich der Analyse 

kultureller Zeichen bzw. Symbole liegt, womit jedoch zugleich auch auf die Schwäche seiner 

Arbeit hinzuweisen ist: Turner läßt die Umsetzung seiner zeichentheoretisch bzw. 

symbolethnologisch orientierten Methode auf sämtliche kulturellen Bereiche außerhalb des 

Rituals vermissen und vertritt dagegen die Ansicht, dass die Symbolanalyse im Ritual bereits 

den Zugang zu den Zeichen- bzw. Symbolsystemen der gesamten Kultur ermöglicht. Doch 

wäre erst diejenige Zeichen- bzw. Symboluntersuchung eine aus semiotischer Sicht 

vollständige, welche kulturelle Vorstellungen und Handlungen aller Art gleichermaßen mit 

in die Analyse integriert, da kulturelle Zeichensysteme – und dies schließt den 

Zeichengebrauch außerhalb von Ritualen gleichermaßen ein, auch wenn dieser im Ritual 

vordergründig am offensichtlichsten wird – erst in ihrer Gesamtheit betrachtet einen 

umfassenden Blick auf die Kultur einer Gesellschaft ermöglichen. 

2.6 Materielle Objekte als kulturelle Zeichen- und Symbolträger 

Wie bereits dargelegt, geht es in der vorliegenden Arbeit um die Untersuchung des 

Zusammenhangs verschiedener Zeichen- bzw. Symbolsysteme – als verschiedene 

Gedankensysteme193 – einer Kultur, um Artefakte, Verhaltensweisen, Handlungen, 

Glaubensvorstellungen und Rituale. Ausgangspunkt der Analyse bilden dabei die materiellen 

Objekte, da diese einen guten Zugang zur Untersuchung einer Kultur ermöglichen, indem sie 

Kultur in eine dinghafte, substantielle Form bringen und Botschaften von Person zu Person 

und von Generation zu Generation weitergeben.194 Gerbrands betont: „every object bears 

                                                
191 Douglas/Isherwood 1996: 43 
192 Douglas 1970: 2f.; 8f.; 38; 50f.; Douglas/Isherwood 1996: 61 
193 Firth 1973: 426f. 
194 vgl. McClung Fleming 1974: 153; Stott 1987: 29; Thiel 1993: 182ff. 



55 

specific information in the context of the culture in which it was made, and in which it 

functions. It has a sign value in its specific culture, that is in its sign system“195. 

Für Simon J. Bronner196, Barrie Reynolds197 und Jules David Prown198 ermöglicht die 

Untersuchung einer Gesellschaft vom Blickwinkel eines Artefakts und dessen kultureller 

Einbettung aus einen Blick auf die Glaubensvorstellungen und Handlungen einer sozialen 

Gruppe. Objekte übermitteln sowohl Botschaften über kulturelle Zusammenhänge und 

Bedeutungen als auch Informationen über die Menschen, die sie erschaffen und verwenden. 

Objekte formen also auch die Identität ihrer Hersteller und Benutzer, weshalb zum 

Verstehen einer Kultur das Verstehen der Beziehung zwischen Mensch und Objekt 

notwendig ist.199 

Materielle Objekte als kulturelle Zeichen- oder Symbolträger zu begreifen, meint 

deshalb auch: „From particular objects, from colours used and from design motifs, we begin 

to learn something of the symbols of the society and of their importance.“200 Reynolds 

spricht von „materieller Symbolsprache“, welche mit dem Gebrauch von Objekten als 

Bedeutungsträger und Botschaftenübermittler kulturintern verwendet wird: „Each society 

has its own language of material symbolism and its members react accordingly.“201 

Die isolierte Betrachtung materieller Kulturelemente gilt es dabei zu vermeiden, 

vielmehr geht es um die Ausarbeitung und Rekonstruktion der Objektrelationen zueinander, 

um die Herstellung eines intrakulturellen Bezugs der Objekte untereinander sowie zu einem 

„größeren Ganzen“202.203 Douglas204 und Susan M. Pearce205 betonen, dass Zeichen oder 

Symbole erst dann Bedeutung erhalten, wenn sie mit anderen Zeichen oder Symbolen in 

einen systematischen Zusammenhang treten.206 In Anwendung und Weiterführung der 

Gedanken Saussures auf die Untersuchung materieller Objekte schreibt Pearce: „Material 

culture is a system of inter-dependent artefacts in which the value of each artefact results 

solely from the simultaneous presence of the others.“207 Dies gilt gerade auch für die 

                                                
195 Gerbrands 1990: 48 
196 Bronner 1985: 14 
197 Reynolds 1987: 185 
198 Prown 1993: 1ff. 
199 Csikszentmihalyi/Rochberg-Halton 1981: 1; 16f.; 38f.; Douglas/Isherwood 1996: 45 
200 Reynolds 1983: 216 
201 Reynolds 1984: 5f. 
202 Malinowski 1926: 138 
203 vgl. Glassie 1999: 47f. 
204 Douglas 1970: vii 
205 Pearce 1986b: 131ff.; 1989b: 50 
206 vgl. Heeschen 2005: 871ff. 
207 Pearce 1989b: 48 



56 

Untersuchung von Museumsobjekten, wie Margaret A. Stott und Barrie Reynolds darlegen: 

„Objects [in museums], even with minimal documentation, may well have significance 

because of their exceptional qualities or their relationship to other objects.“208 

Parmentier schlägt einen Ansatz vor „that takes meaning to be a pattern of relations 

among signs, their objects (contexts or referents), and the interpreting cognitions or actions 

of people engaged in or by their operation in social life“209. 

Die Ethnologie hat sich in dieser Hinsicht also der Erkenntnis der Semiotik 

angeschlossen, wonach die Bedeutungen von Objekten aus den Beziehungen hervorgehen, 

die zwischen Zeichen, Symbolen, Objekten und Personen bestehen, so dass damit indirekt 

auch Untersuchungsmethoden einbezogen werden, die über semantische Vorgehensweisen 

hinausreichen und gleichermaßen syntaktische und pragmatische Aspekte beinhalten. 

Wichtig ist deshalb vor allem auch das Entwerfen, Herstellen und der Gebrauch von 

Objekten durch handelnde Personen, die verwendeten Materialien und deren spezielle 

Eigenschaften, die Aufbewahrung der Objekte, besondere Anlässe sowie Geschlecht, Alter, 

Rang, Status von Personen oder Personengruppen, die mit Herstellung und Verwendung der 

Objekte in Zusammenhang stehen, also all das, was in der Semiotik als Pragmatik bezeichnet 

und von Peirce und Morris begründet wurde.210 Objekte werden von Menschen entworfen, 

d. h. es werden immaterielle Konzepte in materielle Formen umgesetzt, sie werden in einem 

kreativen Prozess angefertigt und in bestimmten kulturellen und sozialen 

Handlungskontexten eingesetzt.211  

Auch andere Kulturwissenschaftler, wie beispielsweise Sergeij A. Tokarew212, 

Reynolds213, Arjun Appadurai214, Stott215, Tilley216, Henry Glassie217, Parmentier218, Stephen 

Harold Riggins219, Douglas und Isherwood220 sowie Hahn221 heben hervor, dass Objekte ihre 

                                                
208 Stott/Reynolds 1987: 5 
209 Parmentier 1997: 49 
210  vgl. McClung Fleming 1974: 154-158; 161; Welsh 1981: 328-332; Reynolds 1983: 213; Csikszentmihalyi 

1993: 23; 25; 27; Leeds-Hurwitz 1993: 128; 140; Maquet 1993: 35-39; Heeschen 1994: 140f.; 152ff.; 
Jeudy-Ballini/Juillerat 2002: 4-7; 18 

211 vgl. Bühler 1963: 20; Pearce 1992: 21f.; Fenton 1993: 365f.; Glassie 1999: 44f.; 62; 67f. 
212 Tokarew 1972: 163; Tokarev 1985: 79ff. 
213 Reynolds 1984: 7 
214 Appadurai 1986: 5; 14f.; 17 
215 Stott 1987: 14; 18f.; 28f. 
216 Tilley 1989: 188f. 
217 Glassie 1991: 255ff.; 1999: 48; 59f. 
218 Parmentier 1994: 68f. 
219 Riggins 1994: 1f. 
220 Douglas/Isherwood 1996: 39; 49; 107 
221 Hahn 2003: 33; 36 



57 

Bedeutungen erst durch den sozialen und kulturellen Kontext und durch die Menschen 

erhalten, die sie erschaffen und gebrauchen. Die Bedeutungen liegen also nicht in den 

Objekten selbst, diese fungieren vielmehr als Träger oder Medien zur Vermittlung 

bestimmter und verschiedener Bedeutungen in Abhängigkeit der jeweiligen Situation. Zur 

Interpretation und zum Verständnis von Objekten innerhalb einer Kultur ist eine möglichst 

genaue Kenntnis des Kontextes in allen seinen Facetten, wie äußere Umstände und 

Gegebenheiten, Lebensverhältnisse, zeitlicher Zusammenhang, Glaubensvorstellungen und 

Handlungsweisen nötig, die ein spezielles Ereignis oder eine bestimmte Situation umgeben. 

Erst dann kann untersucht werden, welche Botschaften und Bedeutungen durch materielle 

Kulturobjekte transportiert und übermittelt werden. 

Objekte und das Handeln von Menschen sind also fest miteinander verbunden, nur 

durch handelnde Personen werden Objekte definierbar:  

 „handelnd erfährt und strukturiert das Subjekt die Welt der Dinge und ihrer 
Beziehungen zueinander, und dabei erhalten die Objekte eine notwendige 
Komplementarität zum Subjekt; sie bilden Mittel und Ziele seines Tuns, Festpunkte für 
seine Orientierung im Raum, und die Handlungskomplexe repräsentierend, denen sie 
angehören, werden sie zu Symbolen seiner Beziehung zur Welt.“222 

Gleichzeitig können sich Menschen nur durch den Umgang mit Dingen außerhalb des 

eigenen Körpers selbst erfahren, Identität entsteht erst durch Handeln und Erleben und durch 

die Beziehung zu anderen Lebewesen und materiellen Gegenständen.223  

Aufgrund der Tatsache, dass jedes Objekt sowohl mit anderen Objekten als auch mit 

spezifischen Verhaltensweisen und Ideen in Zusammenhang steht, schlägt Reynolds vor, zur 

Beschreibung des gesamten Netzwerks, das einen materiellen Gegenstand umgibt, von 

„materiellem System“ zu sprechen, innerhalb dessen Objekte und die mit ihnen assoziierten 

Vorstellungen und Bedeutungen miteinander korrelieren: 

„Within material systems, objects and their attributes interact with each other and with 
the intangible cultural phenomena around them. These different parts are associated and 
interdependent, some in a subordinate capacity to others. Together they form a living, 
ever-changing complex whole.“224 

So stehen Objekte hier zwar als kulturelles Zeichen- bzw. Symbolsystem im Vordergrund, 

werden jedoch auch als Verbindungsglieder innerhalb eines ganzen Netzes von Zeichen- 

                                                
222 Boesch 1983: 22f. 
223 Boesch 1983: 16; 19-23; 59f.; 63; 202 
224 Reynolds 1984: 4; vgl. 1987: 156f.; 184f. 



58 

bzw. Symbolsystemen dienen, da neben der Untersuchung der Beziehungen zwischen 

Objekten und des Verhältnisses zwischen Mensch und Objekt die Verbindung zwischen 

Objekten und anderen Zeichen- bzw. Symbolsystemen gleichermaßen wichtig ist. 

Stephan Bühnen225, der die mit Zeichen in Zusammenhang stehenden Bedeutungen 

ebenfalls aus dem Kontext hervorgehend sieht226, nennt das Netz und die Verbindung von 

Zeichen, Kategorien und Kontexten einen „Flickenteppich miteinander verwobener 

Bedeutungen“. Er beschreibt Kultur ähnlich wie Geertz227 als „semiotisches Geflecht“, in 

welchem sich der Mensch von Geburt an aufhält und an dem er kontinuierlich „weiterwebt“. 

„[Kultur] ist das von Menschen hervorgebrachte und dann überlieferte Wissen zum 

Begreifen der Welt und zum Handeln in ihr.“228 

Die Beziehungen der Zeichenträger oder Objekte und der Kontext – das semiotische 

Gewebe229, welches die Objekte umgibt, haben dazu geführt, dass Objekte als 

„kommunizierend“230 bezeichnet werden und als Träger sozialer und kultureller Botschaften 

gelten. Objekte sind als Zeichen- oder Symbolträger in den Prozess menschlicher Interaktion 

und kultureller Kommunikation eingebunden:231 

„Objects certainly ‚speak’, that is, they directly communicate a message through visible 
and tangible qualities such as form, color, texture, size [...]; but the ‚message’ is greatly 
enhanced and expanded when the objects are recognized as being culturally specific 
symbols to be decoded and set in their proper celebratory context.“232 

Ebenso ermöglicht nach Welsh die Untersuchung materieller Kulturgüter einen erweiterten 

Blick auch auf den innerkulturellen und sozialen Bezugsrahmen, innerhalb dessen die 

Objekte erst von Bedeutung werden: „By studying clusters of activity systems with some 

element of material culture in common, we should be able to more completely understand 

both material culture itself and also the sociocultural system in which it exists.“233 

So eröffnet die Interpretation, d. h. das Dekodieren und Verstehen der Objekte als 

Zeichen- und Symbolträger, welche ihre Bedeutungen von den Menschen erhalten, die sie 

                                                
225 Bühnen 2003: 498 
226 vgl. Tilley 1991: 20f. 
227 Geertz 1973: 5; 145 
228 Bühnen 2003: 501 
229 Riggins 1994: 3 
230  z. B. McClung Fleming 1974: 158; Welsh 1981: 327; Reynolds 1984: 4; Stott/Reynolds 1987: 2; Stott 1987: 

16; Tilley 1989: 189; Leeds-Hurwitz 1993: 29f.; Pearce 1992: 191; Douglas/Isherwood 1996: 38; 48f.; Eco 
2002: 24 

231 Douglas/Isherwood 1996: 38f.; Veit 2003: 22f.; 25 
232 Turner 1982: 15f. 
233 Welsh 1981: 332 



59 

herstellen und verwenden, die Möglichkeit, die Konstruktion der sozialen Welt zu 

untersuchen.234 

2.7 Symbole in der Ethnologie – Zeichen in der Semiotik: Folgerungen 

Die vorangegangene Darstellung zentraler Ansätze in der semiotischen Zeichentheorie sowie 

in der ethnologischen Symbolforschung hat gezeigt, dass Ethnologie und Semiotik zu weiten 

Teilen gleiche Themen zum Gegenstand haben, gleiche Probleme erörtern und von äußerst 

ähnlichen Fragestellungen ausgehen. Zentraler Ausgangspunkt in beiden Fachrichtungen 

bildet die Frage nach den in einer Kultur oder Gesellschaft verwendeten Symbolen und 

Symbolsystemen bzw. Zeichen und Zeichensystemen, mit deren Hilfe die Menschen 

kommunizieren, über sich selbst reflektieren, Erfahrungen und Traditionen weitergeben. Da 

sich die Semiotik jedoch nicht zuletzt aufgrund ihrer umfangreichen Entwicklung und 

Erkenntnis zu einem eigenen Wissenschaftszweig entfaltet hat, geht sie in ihrer 

Zeichenanalyse wesentlich präziser, nachdrücklicher, konsequenter und im Grunde auch 

ungehemmter und „verspielter“ vor als die Ethnologie. Während sich die Ethnologie auf 

breiter Basis nach wie vor sträubt, den inzwischen weit verbreiteten und akzeptierten 

semiotischen Überbegriff „Zeichen“ mit weiteren, daran anschließenden Klassifikationen, 

wie etwa Ikon, Index und Symbol, zu übernehmen und in eigene Untersuchungen zu 

integrieren, und stattdessen größtenteils am längst überholten und sehr ungenauen 

Symbolbegriff haftet, versteht es die Semiotik, die vielfältigen Typen, Eigenschaften und 

Beziehungen von Zeichen positiv in die eigene Forschungsmethode einzugliedern, ja sogar 

zur zentralen Forschungsgrundlage zu machen, und Polysemie und Vernetzung von Zeichen 

statt als Vermengung und Durcheinander vielmehr als Herausforderung und Chance für ein 

tieferes Verstehen von Kultur zu betrachten. 

Symbol- und verhaltensorientierte Kulturdefinitionen in der Ethnologie fassen Kultur 

als System von Bedeutungen, Normen und Werten auf, die von einer Gesellschaft festgelegt 

und geteilt werden, wobei jene Bedeutungen, Normen und Werte aus dem gemeinsamen und 

aufeinander bezogenen Verhalten der Gesellschaftsmitglieder sowie aus ihren symbolisch 

besetzten Handlungen, aus Sprache, materiellen Artefakten, sozialen Verhaltensweisen und 

Institutionen resultieren.  

                                                
234 Eco 1977: 188f.; Pearce 1986a: 198ff.; 1989a: 2f.; Leeds-Hurwitz 1993: 148 



60 

Im semiotischen Sinne sind Kulturen komplexe Zeichensysteme, da alle sinnlich 

wahrnehmbaren Dinge, wie Gegenstände, Zeichnungen, Texte, Sprache, Gesten, Verhaltens- 

und Handlungsweisen, Riten, Vorstellungen, Erinnerungen und dergleichen als Zeichen 

dienen können und somit ein wesentliches Instrument der menschlichen Interaktion 

darstellen, indem sie es der handelnden Person ermöglichen, ihre eigenen, individuellen 

Erfahrungen mit der Welt anderen mitzuteilen. 

Während die Ethnologie also Kultur mehr als Symbol- bzw. Bedeutungssystem begreift, 

sieht die Semiotik Kultur etwas detaillierter als Zeichensystem an, welches Bedeutungen 

vermittelt, indem sie Zeichen und Zeichenverbindungen als Mittel der Kommunikation 

betrachtet. 

Darüber hinaus stellt die Semiotik die Verbindung von Zeichen mit anderen kulturellen 

Elementen in den Vordergrund, ihr geht es vornehmlich um die Untersuchung der 

vielfältigen Beziehungen zwischen Zeichen und Bezeichnetem unter syntaktischen, 

semantischen und pragmatischen Gesichtspunkten. Der Kontext, in dem ein Zeichen existiert 

und der sich wiederum aus anderen Zeichen zusammensetzt und auf diese Weise ein System 

von Beziehungen bildet, ist von entscheidender Wichtigkeit. Es geht also auch um die 

Untersuchung der Beziehungssysteme zwischen Zeichen, der sogenannten Kodes als 

Gruppen von Zeichen, sowie der Beziehungen der Kodes untereinander. Der Gebrauch von 

Zeichen und Kodes setzt eine gemeinsame kulturelle Erfahrung der Zeichenbenutzer voraus, 

da diese die Bedeutung eines Zeichens festlegen. Infolgedessen kann die Bedeutung 

wiederum auch nur im Zuge gleicher kultureller Vorstellungen vermittelt und weitergegeben 

werden, so dass Kodes kulturgebunden und kontextspezifisch sind.235 

Da bei allen Zeichenprozessen Kommunikation stattfindet, welche Zeichen und Kodes 

benötigt, um soziale Realität, die eigene Erfahrung mit der Welt und den Mitmenschen zu 

konstruieren und aufrechtzuerhalten, ist Kultur also auf Zeichensysteme, Zeichenprozesse 

und Kommunikation angewiesen.236 Auch Eco237 plädiert dafür, Kultur – und damit auch 

materielle Kulturgüter238 – als ein System von Zeichensystemen zu betrachten und unter dem 

Aspekt der Kommunikation zu untersuchen. Demnach verweisen gleichermaßen zunächst 

rein funktional wirkenden Gegenstände, wie etwa Gebrauchsgüter, auf den Kontext ihrer 

Verwendung und kommunizieren dadurch kulturelle Inhalte. 
                                                
235 Eco 1973; 2002; Leeds-Hurwitz 1993; vgl. Sperber 1975; Hanson 1982; Nöth 2000 
236 vgl. Leeds-Hurwitz 1993 
237  Eco 1977; 2002; vgl. Lotman 1974; Lotman/Uspenskij/Ivanov/Toporov/Pjatigorskij 1975; Lotman/Uspen-

sky 1978; Portis Winner 1989; Posner 1989; 1991 
238 vgl. Welsh 1981 



61 

Aus ethnologischer und anderer geisteswissenschaftlicher Perspektive sind unter 

Symbolen, wie in der Semiotik unter dem Begriff „Zeichen“, alle „Dinge“, wie Gegenstände, 

Eigenschaften, Beziehungen und Handlungen zu verstehen, die etwas anderes repräsentieren 

oder bestimmte Assoziationen zu etwas anderem erwecken; sie werden vom Mensch zum 

Ausdruck von Ideen jeglicher Art, wie Meinungen, Verhaltensweisen, Normen, Werte oder 

Glaubensinhalte, benutzt. Symbole als „Ausdrucksmittel einer Vorstellung“239 dienen der 

Zuordnung und Einbettung natürlicher und kultureller Phänomene in ein Netz oder Gewebe 

von Bedeutungen, wobei diese Bedeutungen jeweils von den Benutzern jener Symbole 

zugeschrieben werden und dementsprechend zu einem großen Teil sowohl kulturspezifisch 

als auch mehrdeutig sind. Die Bedeutungen, die Dinge erhalten, entstehen also erst im 

Zusammenleben und gemeinsamen Handeln der Menschen.240 So nennt etwa Cassirer241 

Symbole die „vielgestaltigen Fäden“, welche zusammen das Symbolnetz oder 

Symbolsystem des Menschen bilden. Durch den Gebrauch präsentativer, mehrdeutiger und 

kontextabhängiger Symbole, wie sie Langer242 herausgearbeitet hat, d. h. durch Bilder, 

Mythen und Riten, besteht die Möglichkeit, sich auf andere Weise als durch direkte 

sprachliche Mittel mitzuteilen. Kommunikation der vielfältigsten Art findet also mit Hilfe 

von Symbolen statt, wodurch sich der Mensch seiner Umwelt mitteilt und seine eigene 

Identität bildet und formt.243 

So gehören auch nach semiotischer Auffassung Mehrdeutigkeit oder Polysemie meist 

zu den grundlegenden Eigenschaften von Zeichen, wobei diese häufig eindeutigere 

Botschaften übermitteln, wenn sie mit anderen Zeichen zu einem „klaren Ensemble“ 

kombiniert werden. Doch gerade durch die Mehrdeutigkeit und Kombinationsvariabilität von 

Zeichen wird dem Einzelnen innerhalb seiner Kultur die Möglichkeit zu Kreativität, 

Gestaltungsvielfalt und eigener Interpretation gegeben.244 

Kultur vereint in ethnologischer Hinsicht materielle und immaterielle Phänomene, 

Denk- und Handlungsprinzipien einer Gemeinschaft. Materielle Artefakte oder Objekte – 

Begriffe, die hier aufgrund der Beschäftigung mit einer Museumssammlung synonym 

gebraucht werden – sind Ausdruck und Äußerung von Kultur, sie teilen Handlungs- und 

                                                
239 Geertz 1973: 91 
240  White 1949; 1987a; 1987b; Turner 1967; 1982; Firth 1973; Blumer 1973; Sahlins 1976; Pearce 1989b; 

1992; Schudson 1989; Hansen 1995; Douglas/Isherwood 1996; Heeschen 2003 
241 Cassirer 1996 
242 Langer 1967  
243  G. H. Mead 1967; Douglas 1970; Barth 1975; Lévi-Strauss 1973; Leach 1976; Gerbrands 1990; Leeds-

Hurwitz 1993; Douglas/Isherwood 1996; Heeschen 2003 
244 Eco 1977; Barthes 1985; Hansen 1995 



62 

Denkweisen ihrer Hersteller und Benutzer mit und spiegeln auf diese Weise 

kulturcharakteristische Gesichtspunkte und Weltanschauungen wider. Materielle 

Kulturobjekte als Resultate menschlichen Handelns werden hier als nicht von geistigen 

Kulturaspekten zu trennende Elemente betrachtet, welche die immateriellen Konzepte, Ideen 

und Glaubensvorstellungen einer Kultur in materialisierter Form mitteilen und 

kommunizieren. Materielle und geistige Kultur bilden in diesem Sinne eine Einheit und 

stehen in einem dialektischen Verhältnis zueinander, so dass die analytische Unterscheidung 

beider Bereiche der Darlegung der Komplexität der Gesamtkultur dient. 

Im Zentrum dieser Arbeit steht deshalb die Untersuchung des Zusammenhangs 

verschiedener Zeichen- bzw. Symbolsysteme einer Kultur, wie Artefakte, 

Glaubensvorstellungen, Handlungen und Rituale. Sie alle sind, wie Firth245 es nennt, als 

vielfältige kulturelle Gedankensysteme begreifbar, als verschiedenartige und miteinander 

vernetzte Äußerungen der Ideen und Vorstellungen einer Gesellschaft. 

Als Schlüssel zum Zugang zur Untersuchung kultureller Zeichensysteme dienen hier die 

materiellen Objekte einer Gesellschaft. Diese drücken Kultur zum einen auf eine andere Art 

und Weise als etwa Mythen oder Glaubensvorstellungen aus, nämlich dadurch, dass sie eine 

auf den ersten Blick greifbare Gestalt und ein konkretes Aussehen besitzen, dass sie direkt 

gefühlt und betrachtet werden können; zum anderen jedoch spiegeln sich in ihnen 

gleichzeitig auch Glaubensvorstellungen und Handlungen einer Gesellschaft wider.  

Objekte als Zeichenträger erhalten ihre Bedeutungen erst durch den sozialen und 

kulturellen Kontext und durch die Menschen, die sie erschaffen und gebrauchen. Objekte 

gestalten dadurch jedoch umgekehrt auch die Identität ihrer Mitglieder und decken den 

Zusammenhang zwischen dem Verstehen einer Kultur und dem Verstehen der Beziehung 

zwischen Mensch und Objekt auf.246 Wie andere Zeichensysteme übermitteln sie sowohl von 

Person zu Person als auch von Generation zu Generation die kulturellen Inhalte einer 

Gemeinschaft.247 

Grundlegend ist die Untersuchung der Bedeutungen der Objekte in jeweils 

verschiedenen Kontexten, ihrer Beziehungen zueinander und zu anderen Zeichensystemen 

sowie insbesondere auch ihr – durch den Gebrauch spezieller Materialien bestimmtes – 

Entwerfen und Herstellen, ihre Verwendung und Aufbewahrung durch handelnde 

                                                
245 Firth 1973 
246  Boesch 1983; Reynolds 1983; 1984; 1987; Prown 1993; Csikszentmihalyi/Rochberg-Halton 1981; 

Douglas/Isherwood 1996 
247 vgl. McClung Fleming 1974; Stott 1987; Thiel 1993 



63 

Personen.248 Über „materielle Zeichensprache“, wie es in Anlehnung an Reynolds 

Umschreibung als „materielle Symbolsprache“249 benennbar ist, können dabei aufgrund des 

Zusammenwirkens verschiedener kultureller und auch individueller Komponenten eine 

Vielzahl an Informationen über die soziale Identität ihrer Hersteller und Benutzer 

kommuniziert werden, wie etwa Geschlecht, Alter oder sozialer Status einer Person.250 

Überdies können materielle Objekte hinsichtlich ihrer Verwendung aufgrund der 

Gliederung funktionaler Aspekte von Zeichenträgern nach primären und sekundären 

Eigenschaften, wie sie Eco251 vorgenommen hat, von verschiedenen Seiten beleuchtet 

werden. Denotation, die direkte und unmittelbare erste Bedeutung eines Zeichens, sowie 

Konnotation, die indirekte und kulturinterne zweite Bedeutung, zeigen im Gegensatz dazu 

die verschiedenen Bedeutungsebenen eines Zeichens auf, wodurch unterschiedliche und 

kulturspezifische Dekodierungs- und Interpretationsmöglichkeiten von Zeichen 

offensichtlich werden.252 Zu beachten ist jedoch, dass eine konsequente Unterscheidung 

sowohl zwischen Zeichenträger und Zeichen als auch zwischen Funktion und Bedeutung 

häufig nicht möglich ist und auch ein Objekt bisweilen sowohl Zeichen- als auch 

Bedeutungsträger sein kann.253 

Hierbei wird deutlich, wie sehr semiotische Ansätze in die Untersuchung (materieller) 

Zeichensysteme integrierbar sind. Zum einen hat die Semiotik der Betrachtung der 

Bedeutungen von Zeichen, ihrer Beziehungen zueinander sowie zu den Zeichenherstellern 

und –benutzern durch die Unterteilung in Semantik, Syntaktik und Pragmatik den Weg 

gewiesen; zum anderen ermöglichen semiotische Methoden, wie sie mit Saussure und Peirce 

ihren Anfang nehmen, gezieltere, genauere und zugleich auch weitverzweigtere Sichtweisen 

auf die kulturellen Zeichensysteme einer Gesellschaft als dies mit den allgemein 

gehalteneren, ethnologischen Methoden der Fall ist.  

Saussures Verdienst liegt vor allem im Erkennen der zahlreichen Zeichenbeziehungen 

(langue – parole; Paradigma – Syntagma) und der Konventionalität der Zeichen, welche 

dem Zeichenverstehen vorausgeht. Darüber hinaus verweisen die Begriffe Paradigma und 

                                                
248  Malinowski 1926; Bühler 1963; Douglas 1970; Tokarew 1972; 1985; McClung Fleming 1974; Welsh 1981; 

Reynolds 1983; 1984; Appadurai 1986; Pearce 1986; 1989b; 1992; Stott 1987; Stott/Reynolds 1987; Tilley 
1989; Glassie 1991; 1999; Csikszentmihalyi 1993; Fenton 1993; Leeds-Hurwitz 1993; Maquet 1993; 
Heeschen 1994; Parmentier 1994; 1997; Riggins 1994; Douglas/Isherwood 1996; Jeudy-Ballini/Juillerat 
2002; Hahn 2003 

249 Reynolds 1984: 5f. 
250 vgl. Douglas/Isherwood 1996 
251 Eco 1977 
252 Hjelmslev 1974a; 1974b; Barthes 1964; Leeds-Hurwitz 1993; Nöth 2000; Eco 2002 
253 vgl. Morris 1955; Eco 1977; 2002 



64 

Syntagma auf die Bedeutung der Kodes, welche den kulturspezifischen Zeichengebrauch 

regeln, wobei das Syntagma dem Kontext im ethnologischen Sinne entspricht und der Kode 

auch zur ethnologischen Voraussetzung des Verstehens anderer Kulturen wird: Nur durch 

das Entschlüsseln und Verstehen der Kodes unter dem Aspekt kultureller Konventionen wird 

auch ein Verstehen anderer Lebens- und Kulturformen möglich. 

Peirce hat im Gegensatz zu Saussure, in dessen Untersuchung es insbesondere um 

syntaktische und semantische Aspekte des Zeichenprozesses geht – auch wenn diese 

Begriffe erst später von Morris eingeführt wurden –, besonderes Augenmerk auf die 

Bedeutung der Pragmatik gelegt: Während Bezeichnendes und Bezeichnetes, d. h. die 

Bedeutung, Saussure zufolge stets eine feste Einheit bilden, hebt Peirce in besonderer Weise 

die im Zeichenprozess stattfindende Interpretation und damit die Rolle der Zeichenbenutzer 

hervor, für die Zeichen jeweils verschiedene Bedeutungen haben können, je nach dem, aus 

welcher Perspektive sie diese in einer bestimmten Situation gerade betrachten und auf 

welche Weise sie diese einsetzen und dadurch mit Bedeutung versehen. Infolgedessen wird 

auch der Aspekt des Bedeutungswandels bei Saussure nicht ausreichend berücksichtigt. 

Wenn in der vorliegenden Arbeit auch sowohl Gedanken von Saussure als auch von Peirce 

eingehen, so wird doch grundsätzlich dem triadischen Zeichenmodell Peirces vor der 

dyadischen Betrachtungsweise Saussures der Vorzug gegeben, da dem Zeichenbenutzer, 

d. h. dem handelnden Menschen und Interpreten des Zeichenprozesses im strukturalistischen 

Modell keine Bedeutung zukommt.254  

Milton Singer255 hat aufgezeigt, wie die Unterschiede zwischen der Semiologie 

Saussures und der Semiotik Peirces auch in der ethnologischen Symboltheorie zu zwei 

gegensätzlichen Forschungsrichtungen geführt haben: Während die semiologisch und 

strukturalistisch orientierte Ethnologie an der Beschreibung und Analyse kultureller Symbol- 

bzw. Zeichensysteme, wie etwa Totemismus, Mythologie, Ritual, Verwandtschaft usw. als 

kognitiven Systemen interessiert ist, welche aus ihrem ethnographischen Kontext sozialer 

Beziehungen und individueller Handlungen und Empfindungen herausgenommen werden256, 

wird in der semiotisch arbeitenden Ethnologie bei der Untersuchung jener Symbol- bzw. 

Zeichensysteme die Bedeutung des ethnographischen Kontextes zwischenmenschlicher 

Beziehungen und individueller Handlungen und Wahrnehmungen besonders 

                                                
254 vgl. hierzu auch die Kritik Ecos (2002: 387-400) am Strukturalismus 
255 Singer 1984: 5f. 
256 z. B. Lévi-Strauss: 1962; 1967; 1979; 1990 



65 

hervorgehoben257. Singer fasst deshalb folgendermaßen zusammen: „... a semiotic 

anthropology is a pragmatic anthropology. It contains a theory of how systems of signs are 

related to their meanings, as well as to the objects designated and to the experience and 

behavior of the sign users.“258 Bezieht man allerdings verhaltenstheoretische Aspekte in den 

Ansatz mit ein, muss bei der vorliegenden Arbeit – auch im Hinblick auf die Kritik Ecos am 

behavioristischen Modell von Morris – berücksichtigt werden, dass jenen Verhaltensweisen 

eine bedeutende Rolle zukommt, die gegenwärtig nicht mehr direkt wahrgenommen werden 

können, jedoch im Anschluss an ihre Beobachtung in vergangener Zeit aufgezeichnet 

wurden. 

So werden im weiteren Verlauf der Arbeit also symboltheoretische Ansätze der 

Ethnologie mit semiotischen Methoden der Zeichenanalyse kombiniert, um auf möglichst 

detaillierte Weise die Zeichensysteme einer Kultur, ihre Eigenschaften und Bedeutungen, 

ihre Beziehungen zueinander sowie die Rolle der Zeichenbenutzer aufzuzeigen und 

besonders das Zeichensystem materieller Objekte als Mittel zur Kommunikation innerhalb 

einer Gesellschaft und zur Weitergabe kulturellen Wissens zu untersuchen. Auf diese Weise 

können die Verbindungen zwischen und die gemeinsamen Interessen und Ziele von 

Ethnologie und Semiotik beleuchtet und erörtert werden, um nicht zuletzt auch die 

fruchtbare Zusammenarbeit beider Bereiche im Sinne einer „Ethnosemiotik“259 zu fördern. 

Posner260 zufolge besteht eine Gesellschaft oder soziale Kultur aus Zeichenbenutzern, 

deren bedeutungstragende Artefakte Texte bzw. materiale Kultur sind, welche durch Kodes, 

d. h. durch gesellschaftliche Normen und Werte als mentale Kultur, verständlich und lesbar 

werden. Kulturelles Handeln ist demnach ein gesellschaftlich festgelegter Zeichenprozess, 

der den Mitgliedern einer Kultur Orientierungshilfe gibt und, so Heeschen261, der 

Identitätsbildung dient. 

Betrachtet man kulturelles Handeln als Zeichenprozess zur Identitätsbildung und geht 

man davon aus, dass Zeichensysteme und Zeichenprozesse Normen, Werte und 

Handlungsweisen einer Gesellschaft reflektieren und sich diese wiederum in 

Kulturelementen, wie Wirtschaft, Sozialorganisation, Mythologie, Glaubensvorstellungen 

und Ritual offenbaren, so wird ersichtlich, dass Zeichenprozesse auch die mit der kollektiven 

Identität eng verbundenen Weltanschauungen einer sozialen Gruppe sowohl formen als auch 
                                                
257 z. B. Turner 1967; 1982; Geertz 1973 
258 Singer 1984: 50 
259 Heeschen 2005: 871 
260 Posner 1989; 1991 
261 Heeschen 1995: 2ff.; 7f.; 14; 2003: 3287 



66 

widerspiegeln. Der Bereich der materiellen Kultur als ein Zeichensystem zur kulturinternen 

Kommunikation gesellschaftlicher Normen, Werte und Regelsysteme zeigt die Beziehungen 

zwischen Identität, Weltbild, Mensch und Objekt auf und bildet hier den Ausgangspunkt zur 

Dekodierung, Entschlüsselung und Interpretation von Zeichenprozessen.  

Die Kommunikation kultureller Aspekte findet also über verschiedene Zeichensysteme 

statt, wobei alle Zeichensysteme einer Kultur notwendigerweise miteinander 

zusammenhängen, ein kohärentes Ganzes formen und gemeinsam ein Netz von polysemen 

Bedeutungen erzeugen. Durch Zeichensysteme können sich die Mitglieder einer Kultur auf 

vielseitige Weise ausdrücken, durch die unterschiedliche Verknüpfung von Zeichen 

verschiedene Inhalte mitteilen und darüber hinaus durch die Möglichkeit individueller 

Zeichenkombinationen auch persönlicher Gestaltung und Kreativität Raum geben. Zeichen 

und Zeichensysteme stellen also sowohl die kollektive Identität einer Gesellschaft als auch 

durch – wenngleich sehr unterschiedlich ausgeprägte – Gestaltungsfreiheit die persönliche 

Identität des Einzelnen dar; dieser Aspekt kann gerade auch bei der Betrachtung materieller 

Kulturobjekte besonders deutlich werden. Zeichensysteme und der Umgang mit ihnen 

ermöglichen dem Einzelnen aber nicht nur eine vielfältige Kommunikationsweise seiner 

Gedanken, Ideen, Auffassungen und Ansichten, sondern zeigen zugleich auch kulturelle und 

gesellschaftliche Komplexitäten auf. 



67 

B. DIE SAMMLUNG UND IHR GESCHICHTLICHER HINTERGRUND 

3. Die Hartl-Sammlung des Staatlichen Museums für Völkerkunde München 

von 1912 und 1913 

3.1 Entdeckungs- und Erforschungsgeschichte des Sepik-Gebietes 

Während der Kolonialzeit war Neuguinea zwischen den Kolonialmächten Holland, 

Großbritannien und Deutschland aufgeteilt; so erhoben die Niederlande 1828 Anspruch auf 

die westliche Hälfte Neuguineas, Großbritannien beanspruchte 1884 den Südosten der Insel, 

und das Deutsche Reich gründete im selben Jahr die Kolonie Deutsch-Neuguinea, zu der 

neben den Inseln des Bismarck-Archipels, d. h. also den Westlichen Inseln (Kaniet-, Hermit- 

und Ninigo-Gruppe sowie Wuwulu und Aua), den Admiralitäts-Inseln (Manus-Inseln), den 

St. Matthias-Inseln, Neuhannover (Lavongai), Neumecklenburg (Neuirland), Neulauenburg 

(Duke-of-York-Inseln) und Neupommern (Neubritannien) die Salomon-Inseln Buka und 

Bougainville, das Kaiser-Wilhelmsland, d. h. der nordöstliche Teil Neuguineas, und einige 

mikronesische Inselgruppen (die Karolinen-, Palau-, Marianen- und Marshallinseln mit 

Nauru) gehörten. Zur Aufrechterhaltung und zum Ausbau von Handels- und 

Plantagenwirtschaft sowie der Schifffahrt begannen kurz darauf die ersten deutschen 

Erkundungsfahrten auf dem Sepik, „der bedeutendsten Binnenschiffahrtsstraße aller 

deutschen Kolonien“262. 

Am 9. Mai 1885 wurde die Sepik-Mündung von dem deutschen Naturwissenschaftler, 

Zoologen und späteren Leiter des Braunschweiger Völkerkundemuseums Otto Finsch, der 

im Auftrag der Berliner Handelsfirma und Kolonialgesellschaft Neuguinea-Kompagnie263 

auf dem Dampfer „Samoa“ unter der Leitung des Kapitäns Eduard Dallmann reiste, 

entdeckt, und der Fluss „Kaiserin-Augusta-Fluß“ benannt.  

Vom 5. bis 6. April des darauffolgenden Jahres wurde der Sepik von Dallmann unter 

anderem zusammen mit dem Stationsbeamten Carl Hunstein mit einer Barkasse vom 

Dampfer „Samoa“ aus ca. 76 km (35 Seemeilen) flussaufwärts bis Singrin befahren mit dem 

                                                
262 Full 1909: 741 
263  Über die Neuguinea-Kompagnie schreibt Krauß (1996: 629f.): „Sie ist hervorgegangen aus einem 

Konsortium, das in den Jahren 1884-1885 Entdeckungsfahrten in Neuguinea machen ließ. ... Die von dem 
Konsortium angeordneten Erkundungsfahrten ergaben gute Häfen, bedeutende Flüsse und hinreichend 
fruchtbares Land, um größere Plantagenunternehmungen ins Leben rufen zu können.“ 



68 

Ziel, Fluss und Vegetation zu untersuchen und dabei festzustellen, ob weitere Vorstöße mit 

Dampfschiffen möglich wären. Vom 29. Juli bis zum 10. August 1886 wurde daraufhin eine 

von der Neuguinea-Kompagnie ausgerüstete Fahrt vom Landeshauptmann und damit Leiter 

der Verwaltung des Schutzgebietes der Neuguinea-Kompagnie Georg Freiherr von 

Schleinitz unter anderem zusammen mit dem Astronom Carl Schrader, dem Botaniker Max 

Hollrung und Hunstein auf dem Dampfer „Ottilie“ unternommen, die ca. 300 Seemeilen von 

der Mündung entfernt bis fast zum Hunstein-Gebirge, einer etwa 600 m hohen, bei Malu 

vom Sepik durchbrochenen Bergkette, führte. Die Expedition folgte dabei vor allem 

wirtschaftsgeographischen und botanischen Interessen. 

Ein Jahr später folgte von Juni bis November eine längere, ebenfalls von der 

Neuguinea-Kompagnie ausgestattete Expedition, welche die geographische und 

wirtschaftliche Erkundung, vor allem zum Zwecke des Tabakanbaus, am Kaiserin-Augusta-

Fluß als Teil des deutschen Schutzgebietes zur Aufgabe hatte und unter der Leitung von 

Schrader zusammen mit Hollrung, Hunstein, dem Geologen Carl Schneider sowie zwei 

Missionaren der rheinischen Mission, Thomas und Eich, auf der „Samoa“ durchgeführt 

wurde, wobei der Fluss ein Stück weiter als im Jahr zuvor (ca. 380 Seemeilen) unter der 

Leitung des Freiherrn von Schleinitz befahren wurde und nicht nur einige Nebenflüsse, 

sondern auch Dörfer am Mittleren Sepik entdeckt wurden. 

In den folgenden 21 Jahren fand Full264, Reche265 und Luschan266 zufolge keine 

Entdeckungsfahrt auf dem Sepik statt, doch erwähnt Sapper267 eine von H. C. Bluntschli 

1890 sowie eine von E. Krauss 1906 durchgeführte Fahrt, die er jedoch beide nicht näher 

ausführt.  

Ein weiteres wichtiges Ereignis bildete darüber hinaus die Errichtung einer 

Handelsstation durch die Neuguinea-Kompagnie im Dorf Watam im Mündungsgebiet im 

Jahr 1901. 

Um Arbeiter anzuwerben, unternahm der Administrator Georg Heine von der 

Neuguinea-Kompagnie begleitet von dem Ethnographen George A. Dorsey vom Field 

Museum of Natural History in Chicago im August 1908 an Bord des Dampfers „Siar“ mit 

Kapitän Voogdt eine Fahrt entlang des Sepik-Unterlaufes, wobei sie etwa 100 bis 120 km 

                                                
264 Full 1909: 741 
265 Reche 1910: 285; 1911: 123; 1913: 10 
266 Luschan 1911: 103 
267 Sapper 1996: 144 



69 

stromaufwärts bis zum Dorf Magem (Pagem; Muangem) gelangten.268 Vom 20. bis 26. 

November desselben Jahres fuhren der Bezirksamtmann A. Full sowie der Ethnograph 

Georg Friederici im Auftrag der deutschen Regierung ebenfalls zum Zwecke der 

Arbeiteranwerbung auf dem Dampfer „Langeoog“ vom Norddeutschen Lloyd unter Kapitän 

Roscher 335 km den Sepik flussaufwärts.  

Im Januar 1909 folgte eine kurze Fahrt bis nach Singrin auf dem Dampfer „Siar“ und 

vom 23. Mai bis zum 5. Juni dieses Jahres hielt sich die Hamburger Südsee-Expedition, 

welche als Schiffsexpedition von 1908 bis 1910 die ethnologische Erforschung des 

deutschen Kolonialgebietes in der Südsee zum Ziel hatte, unter der Leitung von Prof. 

Fülleborn im Sepik-Gebiet auf. Teilnehmer waren unter anderem Wilhelm Müller (-Wismar) 

vom Berliner Völkerkundemuseum als Ethnologe und Linguist, Otto Reche vom Hamburger 

Völkerkundemuseum als Anthropologe, Franz Hellwig als Kaufmann und Sammler für 

Ethnographica sowie Hans Vogel aus Hamburg als Maler und Photograph. Auf dem 

Dampfer „Peiho“ mit Kapitän Richard Vahsel drangen sie 436 km weit den Sepik 

flussaufwärts vor „bis zu der Stelle, wo er [Anm.: der Strom] das sogenannte 

Hunsteingebirge durchbricht und damit in die große Ebene des Mittellaufes eintritt“269. Diese 

Unternehmung stellte die erste wissenschaftliche Sepik-Expedition dar, deren 

ethnographische Ergebnisse in einem umfassenden Werk von Reche 1913 veröffentlicht 

wurden.270 

                                                
268  Reche (1913: 11) schreibt über Dorsey, der das Sepik-Gebiet ein Jahr vor ihm besuchte: „... so weit wie er 

gekommen, war es fast ausgeschlossen auch nur zu einigermaßen normalen Preisen von den Eingeborenen 
etwas einzuhandeln; er muß in dem Bestreben, aus unserer Kolonie möglichst viele Stücke mitzunehmen, 
ganz übermäßige Preise gezahlt haben, was uns dann auch in Friedrich-Wilhelmshafen bestätigt wurde; daß 
er damit Handel und Anwerbetätigkeit der deutschen Firmen empfindlich schädigte, scheint ihn wenig 
gekümmert zu haben.“ Vgl. auch Lewis in Welsch 1998a: 297f. sowie den Brief Hartls vom 18. Oktober 
1910 an das Münchner Museum 
Ähnliches schreibt auch Neuhauss (1911a: 467), der sich ebenfalls ein Jahr nach Dorsey am Sepik aufhielt: 
„Ein Ruin für die Ethnologie bleibt die Sammelei der Angestellten auf Anwerbeschiffen. Da man diese 
Dinge später an denjenigen weiter verkauft, der am besten bezahlt, wandert fast alles nach Amerika, und 
wenn sich gelegentlich ein Stück in ein deutsches Museum verirrt, ist es entweder überhaupt nicht oder 
falsch etikettiert.“ 

269 Reche 1911: 123 
270  Reche (1913: 11f.) schreibt darin: „Alle Expeditionen hatten bisher in der Hauptsache geographischen und 

wirtschaftlichen Zwecken gedient, und nur auf zweien von ihnen waren Ethnographen als Passagiere 
(DORSAY und FRIEDERICI) zugelassen, die sich aber natürlich mit ihren Arbeiten dem Gesamtzweck der 
Expedition unterordnen mußten und nicht ganz auf ihre Rechnung gekommen zu sein scheinen, d. h. was 
die Zahl der gesammelten Stücke betrifft, mag ja DORSAY recht erfolgreich gewesen sein. Wir dagegen 
hatten volle Bewegungsfreiheit und konnten uns ausschließlich ethnographischen und anthropologischen 
Arbeiten widmen, und wenn uns auch nur zwei Wochen für unsere Fahrt zur Verfügung standen, so hatten 
wir doch tagtäglich Gelegenheit, mit zahlreichen Eingeborenen zu verkehren, denn mit wenigen Ausnahmen 
betraten wir jedes größere Dorf, das wir fanden, z. T. auch solche, die weiter abseits lagen.“ 
Dennoch verlief auch die Hamburger Südsee-Expedition nicht ganz so ideal, wie es Reche zunächst 
darstellt. So gab es zum einen ein großes Problem bei der Verständigung mit der einheimischen 



70 

Vom 30. Juli bis 6. August 1909 fuhr im Auftrag der Neuguinea-Kompagnie der 

Dampfer „Siar“ unter Kapitän Haug 347 km (187 Seemeilen) flussaufwärts, um Arbeiter 

anzuwerben. Heine, der Botaniker Rudolph Schlechter, der Naturwissenschaftler und 

Anthropologe Otto Schlaginhaufen, der für das Anthropologisch-Ethnographische Museum 

in Dresden arbeitete, Administrator und Bezirksamtmann Scholz, Regierungsarzt Hoffmann 

und der Mediziner Richard Neuhauss, die ebenfalls mit an Bord waren, sammelten auf dieser 

Reise eine große Anzahl materieller Kulturobjekte für deutsche Völkerkundemuseen. 

Schließlich fand vom 18. bis 22. November 1909 auf dem deutschen Kriegsschiff 

„Cormoran“ eine ca. 339 km (183 Seemeilen) flussaufwärts führende Reise auf Befehl des 

Gouverneurs von Deutsch-Neuguinea, Albert Hahl, statt. 

Vom 9. bis zum 16. August 1910 bereiste der amerikanische Ethnologe Albert Buell 

Lewis als Leiter der Joseph N. Field South Pacific Expedition (1909 bis 1913), die im 

Auftrag des Chicagoer Field Museum of Natural History durchgeführt wurde, wo Lewis als 

Assistent des Kurators Dorsey tätig war, den Sepik auf dem Dampfer „Siar“ ca. 465 km 

stromaufwärts bis zum Dorf Yuanamb (Yambon) am Oberlauf. Ziel der Expedition, die von 

Dorsey angeregt wurde, war es, möglichst umfangreiche Sammlungen ozeanischer 

Kulturobjekte anzulegen, so dass Lewis ähnlich wie vor ihm Dorsey von den Deutschen der 

Kolonie äußerst unfreundlich behandelt wurde. Dennoch gelang es ihm, seiner 

Sammelaufgabe nachzugehen. 

                                                                                                                                                 
Bevölkerung, da Zahl und Fähigkeit der Dolmetscher nicht ausreichten, so dass Untersuchungen zur 
geistigen Kultur so gut wie gar nicht stattfinden konnten (Reche 1913: 21f.); zum anderen kamen die Sepik-
Bewohner mit etlichen der „Untersuchungsmethoden“ der Expeditionsteilnehmer – verständlicherweise – 
nicht zurecht: So stießen etwa die Weigerungen der Dorfbewohner, anthropologische Messungen 
vornehmen zu lassen, bei Reche auf Unverständnis (Reche 1913: 20). Auch beschwert er sich darüber, dass 
die Bewohner der Sepik-Dörfer überhaupt nicht damit einverstanden waren, als sie in ihre Häuser gingen, 
obwohl sie doch freundlich zu ihnen waren (Reche 1913: 19). Schließlich versuchten die Dorfbewohner 
immer wieder, die Expeditionsteilnehmer zu vertreiben. So erwähnt Reche (1913: 20f.) auch: „Um die Leute 
endlich loszuwerden und wenigstens für die Nacht Ruhe zu haben, ließ der Kapitän zwei Raketen steigen: 
zunächst ruderten die dicht am Schiff befindlichen hastig ein Stück davon, als sie aber keinen Schaden 
merkten, kamen sie ruhig wieder heran, und die zweite Rakete erregte nur noch unbändige Heiterkeit, wir 
hörten fröhliches Lachen; auch Dampfpfeife, Sirene und Schiffsglocke, die schon so manches Mal 
Eingeborene in panischen Schrecken versetzten, blieben ohne Erfolg. Erst als der Kapitän mit gefüllten 
Wassereimern bewaffnete Leute längs der Reeling postierte, die jeden Versuch an Bord zu klettern mit 
einem Guß quittierten, kehrten die Boote langsam an Land zurück.“  
Interessanterweise ist bei Reche (1913: 23) aber auch eine Bemerkung darüber zu finden, wie es sich wohl 
anfühlen muss, selbst Untersuchungsobjekt zu sein. Denn am Sepik fanden sich die Forscher in einer 
ähnlichen Situation wie sonst die Dorfbewohner: „... wir wurden mit größtem Interesse in Augenschein 
genommen, man betastete uns, wunderte sich über unsere Hautfarbe, die trotz kräftigem Darüberwischens 
‚waschecht’ war, zeigte uns den Frauen, die besonders unser blondes Lockenhaupt bewunderten; wir kamen 
uns schließlich vor wie eine ‚Völkerschau’ in einem europäischen Zoologischen Garten.“ 
vgl. auch Fischer 1981: 96-102; 115-137 



71 

Bereits kurze Zeit vorher, vom 2. Juli bis 3. August, befand sich das niederländische 

Kriegsschiff „Edi“ unter dem Kommandant Rambonnet mit dem kleinen Dampfer „Pionier“ 

für eine Fahrt auf dem Sepik, um in einer Art Vorerkundung die Richtung des Sepik-

Oberlaufes zu erforschen und herauszufinden, ob man auf dem Wasserweg bis zur 

niederländischen Grenze vordringen konnte. Diese Tour ging der eigentlichen deutsch-

niederländischen Grenzexpedition voraus, welche vom 10. September bis 26. November 

1910 stattfand und zum Ziel hatte, die deutsch-niederländische Grenze auf Neuguinea 

auszumachen. Dabei stellte sich heraus, dass der Kaiserin-Augusta-Fluß in seinem Oberlauf 

nur ein kurzes Stück in das von den Niederländern beanspruchte Gebiet hinüberreichte. Die 

Expedition war in eine niederländische und eine deutsche Abteilung gegliedert, wobei die 

niederländische Seite unter der Leitung von Kapitän J. Luymes den Oberlauf erkundete, 

während die deutsche Gruppe unter anderem mit dem Bezirksamtmann, Bergassessor und 

Geologe Artur Stollé unter dem Naturwissenschaftler, Mediziner und Zoologen Professor 

Leonhard Schultze Jena einen Berggipfel namens Peripatus von 1492 m erklomm, wo sie 

sich insgesamt vom 2. bis 13. November „zur Gewinnung eines Überblicks über das Gebirge 

im Bereich der durchfahrenen Strecke des Sepik-Oberlaufs“271 aufhielt. Nach dieser 

Expedition war der über 1000 km lange Sepik insgesamt auf einer Länge von 960 km erfasst 

und dokumentiert. 

Im Oktober 1910 fand schließlich noch eine Fahrt der Neuguinea-Kompagnie auf dem 

Dampfer „Madang“ mit Kapitän Jensen statt, die etwa 120 Seemeilen flussaufwärts führte 

und vermutlich ausschließlich dem Interesse des Handelsunternehmens galt. 

Auch im Oktober 1911 fuhr der Dampfer „Madang“ der Neuguinea-Kompagnie unter 

Kapitän Voogdt 70 Seemeilen flussaufwärts; im November desselben Jahres wurde die 

Flussmündung mit dem Dampfer „Planet“ vermessen.  

Im Januar 1912 fuhr wiederum der Dampfer „Madang“ unter Kapitän Voogdt ca. 120 

Seemeilen flussaufwärts. 

Vom Februar 1912 bis September 1913 wurde schließlich die Kaiserin-Augusta-Fluß-

Expedition unter der Leitung von Stollé mit dem Dampfer „Komet“ durchgeführt; mit dabei 

waren unter anderem außerdem der Geograph Walter Behrmann, der Anthropologe Adolf 

Roesicke sowie ab Januar 1913 der Ethnologe Richard Thurnwald; auch Gouverneur Hahl 

begleitete die Forschungsreise zu Beginn. „Die Expedition des Reichskolonialamtes, der 

Königlichen Museen und der Deutschen Kolonialgesellschaft zur Erforschung des Kaiserin-

                                                
271 Schultze Jena 1914: 80 



72 

Augustaflusses in Kaiser-Wilhelms-Land“272 kam den Sepik ca. 400 km weit flussaufwärts 

und hatte ihr Hauptlager bei Malu am Oberlauf. Ziel der Unternehmung war nicht nur die 

weitere Erforschung des Sepik selbst, sondern ebenso seiner Nebenflüsse und deren 

Umgebung. Die dabei angelegten Sammlungen befinden sich bis heute zum größten Teil im 

Berliner Völkerkundemuseum. Im Anschluss an diese Forschungsreise hielt sich Thurnwald 

für weitere ethnologische Untersuchungen zunächst im Gebiet des Sepik-Unterlaufs, 

schließlich am Oberlauf und dessen Nebenflüssen auf. 

Mit Beginn des Ersten Weltkrieges endete schließlich die deutsche Kolonialzeit, und 

das Gebiet des Kaiser-Wilhelmslandes wurde bis zur Unabhängigkeit des östlichen Teils der 

Insel, Papua-Neuguinea, 1975 unter australische Verwaltung gestellt.273 

Zwischen den beiden Weltkriegen hielt sich im November 1930 der Ethnologe Felix 

Speiser für eine Sammelreise für das Museum für Völkerkunde in Basel kurze Zeit am 

Unterlauf des Sepik zwischen den Flüssen Yuat (Dörfer-Fluss) und Keram (Töpfer-Fluss) im 

Dorf Kambrambo auf, wo er eine Initiationszeremonie beobachten konnte.274 

Der Brite Gregory Bateson war schließlich der erste Ethnologe, der längere Zeit am 

Mittleren Sepik weilte: Nachdem er auf Anregung des Ethnologen und Neuguinea-Forschers 

Alfred Cort Haddon, eine Neuguinea-Reise zu unternehmen, im Februar 1929 auf Einladung 

eines Schiffskapitäns die Iatmul zunächst kurze Zeit in Tambunum (Kambringi), daraufhin 

intensiv in Mindimbit erstmalig für insgesamt sechs Monate besuchte, kehrte er im Frühjahr 

1930 nach Cambridge zurück und arbeitete an seiner ersten Veröffentlichung über diese 

(Bateson 1932). In den Jahren 1932 bis 1933 verbrachte er erneut 15 Monate am Sepik, 

diesmal bei den Zentral-Iatmul; während dieses Aufenthaltes traf er auch mit Margaret Mead 

und Reo Fortune zusammen, die zur gleichen Zeit bei den Mountain Arapesh, den 

nördlichen Nachbarn der Abelam, den Mundugumor am Yuat und den Chambri (Tchambuli) 

im Gebiet des gleichnamigen Sees südlich der Iatmul forschten. 1938 unternahmen Bateson 

und Mead eine gemeinsame achtmonatige Feldforschung bei den Ost-Iatmul in Tambunum. 

                                                
272 Stollé 1914: 249 
273  Neu Guinea Compagnie 1886: 67ff.; 1887a: 152f.; 1887b: 189-192; 1888: 23f.; Finsch 1888: 6ff.; 290f.; 

297f.; Preuss 1898b: 145f.; Friederici 1909: 331-336; Full 1909: 739ff.; 744f.; Reche 1910: 285f.; 1911: 
123-128; 1913: 8-16; Schlaginhaufen 1910a: 3-11; Hellwig 1911: 424f.; Luschan 1911: 103f.; Deutsches 
Kolonialblatt 1912: 547; Thurnwald 1913: 357-363; 1914a: 81-84; 1914b: 338-348; 1916: 82-93; 1917: 
147-179; Behrmann 1914: 254-277; 1917: 1-4; 35-55; 85-96; Schultze Jena 1914: 44-49; 78-80; Stollé 
1914: 249-253; Keck 1987: 110-139; Melk-Koch 1989: 161-231; Lienert-Emmerlich 1990: 235-241; Sapper 
1996: 144; Welsch 1998a: 3-26; 295-316; 1998b: 3f.; 52f.; 58; 62f.; 76; 120f.; 145ff.; 158f.; Hiery 2001: 
277-309; Kludas 2001: 174ff.; Schindlbeck 2001: 137-140; 149-154 

274 Speiser 1944: 153 



73 

Bateson selbst erwähnt, sich „for a few small details“275 auf Reches Publikation über den 

Kaiserin-Augusta-Fluss (1913) gestützt und die Sepik-Karte Behrmanns benutzt zu haben. 

Bei seinen eigenen Forschungen hat sich Bateson vor allem mit der Sozialstruktur und dem 

Geschlechterverhältnis der Iatmul auseinandergesetzt. Darüber hinaus legte er insbesondere 

in Tambunum umfangreiche Sammlungen an, die sich im Ethnologischen Museum in 

Cambridge befinden.276 

Schließlich besuchte der Schweizer Ethnologe Paul Wirz zu Beginn der Jahre 1950 und 

1953 das Sepik-Gebiet, 1953 allen voran die Dörfer Angoram, Timbunke und Kararau, wo er 

neben ethnographischen Aufzeichnungen hauptsächlich am Anlegen von Sammlungen 

interessiert war.277 

In den nachfolgenden Jahrzehnten begann die gesamte Sepik-Region intensiver und 

systematischer untersucht zu werden, so dass im Folgenden nur noch die ethnologischen 

Forschungen angeführt werden, die explizit – zumindest als eine von mehreren 

Forschungsetappen – auch am Mittleren Sepik stattfanden. 

So hielten sich zwischen 1955 und 1956 der Ethnologe und Basler Museumsdirektor 

Alfred Bühler und der Reiseschriftsteller und Fotograf René Gardi aus Bern ca. fünf Monate 

lang im Sepik-Gebiet bei den Iatmul, den Kwoma der Washkukberge und den Abelam des 

Maprik-Berglandes auf. Ihr Interesse galt vor allem der materiellen Kultur, dem Anlegen 

umfangreicher Sammlungen sowie der Differenzierung verschiedener Kunststile.278 

Zwischen April und Oktober 1959 traf Bühler mit dem englischen Ethnologen und 

Soziologen Anthony Forge, einem Schüler Edmund Leachs, am Sepik zusammen, der dort in 

verschiedenen Gebieten, im Besonderen aber bei den Abelam, 1958 bis 1959 sowie 1962 bis 

1963 Feldforschungen betrieb und sich für Sozialorganisation und Rituale, vor allem aber für 

Kunst und Ästhetik interessierte. Beide unternahmen gemeinsam kunstethnologisch 

orientierte Reisen am Unteren, Mittleren und Oberen Sepik sowie dessen Nebenflüssen und 

sammelten für das Basler Völkerkundemuseum.279 

Im Frühjahr 1961 hielten sich Meinhard Schuster und Eike Haberland im Auftrag des 

Frankfurter Völkerkundemuseums für eine Sammelexpedition sowie zur Aufnahme 

mythischer Texte im Sepik-Gebiet auf.280 

                                                
275 Bateson 1932: 246 
276 Bateson 1932: 245f.; 289; Lipset 1980: 121-139; 155 
277 Wirz 1951: 122; 1954a: 6; 1959: 7; Schmidt 1998: 146f.; 152f. 
278 Gardi 1956: 13-18; 49-68; Bühler 1957b: 1ff.; Gardi/Bühler 1958: 11f.; 144 
279 Bühler 1961a: 78-90; Forge 1966: 31; 1970: 271 
280 M. Schuster 1965: 369-384; Haberland 1966a: 21f. 



74 

1964 und 1965 forschte und sammelte der amerikanische Ethnologe Douglas Newton 

vom New Yorker Museum of Primitive Art für einige Monate im Sepik-Gebiet und widmete 

sich dabei insbesondere der oralen Tradition und Geschichte der Iatmul und ihrer westlichen 

Nachbarn, der Manambu.281 

Von November 1965 bis Januar 1967 fand schließlich die Sepik-Expedition des Basler 

Völkerkundemuseums statt, die von M. Schuster geleitet wurde und an der Gisela Schuster, 

verantwortlich für die filmisch-photographische Dokumentation, und Christian Kaufmann, 

über die Töpferei am Sepik arbeitend, teilnahmen. Ziel der Forschungsreise war zum einen 

die Beschaffung ethnographischen Dokumentationsmaterials für die bereits im Basler 

Museum vorhandenen Sepik-Sammlungen und zum anderen die Sammlung von Objekten 

aus dem Sepik-Gebiet (vor allem vom Oberlauf), welche noch nicht in den Basler Beständen 

vertreten waren. Herstellung, Funktion und Bedeutung der materiellen Objekte standen also 

im Vordergrund der hauptsächlich in Aibom am Mittleren Sepik, in Meno im Hügelland von 

Washkuk, im Maprik-Gebiet, am Sepik-Oberlauf und in Lumi in den Torricelli-Bergen 

durchgeführten Forschungen.282 

Auch Newton hielt sich 1967 sowie 1970 bis 1971 erneut bei den Iatmul sowie bei den 

Manambu auf.283 

Zwischen Juni 1967 und Januar 1968, Juni und Dezember 1971 sowie Juni 1972 und 

Januar 1973 widmete sich die amerikanische Ethnologin Rhoda Métraux der Aufnahme von 

Musik – dem Singen von Liedern, dem Spielen von Instrumenten, wie Trompeten und Flöten 

und diversen Rhythmusinstrumenten, wie Trommeln und Rasseln – bei den Iatmul in 

Tambunum, wobei sie sowohl 1967 als auch 1971 kurze Zeit von M. Mead begleitet wurde; 

auch Bateson wurde insofern in die Forschungen Métrauxs miteinbezogen, als ihm nach 

ihrer Rückkehr die Aufnahmen vorgespielt wurden und er in ethnologischen Diskussionen 

mit ihr fruchtbare Anregungen gab.284 

Von August 1972 bis März 1974 wurde unter der Leitung von M. Schuster erneut eine 

weitere Basler Sepik-Expedition durchgeführt, die längere Feldaufenthalte in verschiedenen 

Dörfern am Mittleren Sepik beabsichtigte, wobei die einzelnen Teilnehmer unterschiedlich 

lange in den jeweiligen Dörfern verweilten. Ziel des Forschungsunternehmens war „die 

gemeinsame, etwa gleichzeitige, jedoch an verschiedenen Orten mit verschiedenen 

                                                
281 Newton 1967: 200-203; 1971: 7 
282 M. Schuster 1967: 268-281 
283 Newton 1971: 7; 1987: 249; 1997: 368; 384 
284 Métraux 1990: 523f. 



75 

thematischen Schwerpunkten stattfindende Untersuchung traditioneller und aktueller 

Aspekte der Kultur der Iatmul“285, wobei die Arbeiten Batesons aus den 30er Jahren als 

Grundlage dienten, nicht zuletzt auch deshalb, um Ergänzungen und neue Fragestellungen, 

die bei Bateson weitestgehend unberücksichtigt blieben, vorzunehmen. So arbeiteten 

Meinhard und Gisela Schuster im Dorf Aibom bei den Zentral-Iatmul286 in Weiterführung 

ihrer dort bereits 1966 getätigten Untersuchungen im soziostrukturellen und religiösen 

Bereich, Brigitta Hauser-Schäublin mit ihrem Mann Jörg Hauser (Oktober 1972 bis April 

1973) in Kararau bei den Ost-Iatmul zur Rolle der Frau im kulturellen und gesellschaftlichen 

Leben, Milan Stanek (Oktober 1972 bis März 1974) über Sozialorganisation und Mythologie 

sowie Florence Weiss (Oktober 1972 bis März 1974) über Stellung und Rolle der Kinder in 

Palimbei bei den Zentral-Iatmul, Jürg Wassmann (Oktober 1972 bis September 1973) über 

totemistische Gesänge und geheime Namen in Kandingei bei den West-Iatmul, Jürg Schmid 

(Oktober 1972 bis Juni 1973) über die Initiation und ihren Wandel in Yensan bei den 

Zentral-Iatmul und Markus Schindlbeck (Oktober 1972 bis März 1974) über die 

ökonomische, mythologische und zeremonielle Bedeutung der Sagopalme und des Sagos bei 

den Sawos, einer Nachbargruppe der Iatmul, im Dorf Gaikorobi. Die Expedition brachte eine 

weitverzweigte Erweiterung und Vertiefung des Wissens über die Mittelsepik-Kulturen.287 

Wie Métraux widmete sich auch der australische Musikethnologe Gordon Spearritt bei 

seinen Sepik-Feldforschungen 1972 und 1974 der instrumentellen Musik der Iatmul, wobei 

er im Dezember 1972 mit M. und G. Schuster in Aibom zusammentraf.288 

Weiss und Stanek besuchten von 1979 bis 1980 das Dorf Palimbei erneut drei Monate, 

um zusammen mit Fritz und Marco Morgenthaler psychoanalytische Gespräche mit den 

Iatmul durchzuführen.289 1984 bis 1985 hielt sich Stanek im Auftrag des National Museum 

Port Moresby ein Jahr lang im Sepik-Gebiet auf, um Informationen über ältere 

Zeremonialgegenstände zu sammeln. 1985 bis 1986 führten Stanek und Weiss ihre 

psychoanalytisch orientierten Gespräche in Palimbei fort und untersuchten zudem das 

Geschlechterverhältnis.290 Auch Wassmann hielt sich für eine Vertiefung und Überprüfung 

seiner Forschung 1983 und 1984 erneut im Mittelsepik-Gebiet auf.291 

                                                
285 M. Schuster 1974: 13 
286 vgl. Kap. 4.1 Allgemeines 
287  M. Schuster 1974: 13-17; Hauser-Schäublin 1977: 10f.; Schindlbeck 1980: 1f.; Weiss 1981: 5f.; Wassmann 

1982: 11f.; Stanek 1983: 7f.; Schmid/Kocher Schmid 1992: IXf. 
288 Spearritt 1990: 535f.; 540f. 
289 Morgenthaler/Weiss/Morgenthaler 1984: 11-24 
290 Stanek 1987: 687 
291 Wassmann 1987: 685; 1988: 8 



76 

1988 bis 1990 unternahm der amerikanische Ethnologe Eric Kline Silverman eine 

Feldforschung im Iatmul-Dorf Tambunum (Kambringi), wo er sich vor allem mit 

Sozialorganisation, Geschlechterverhältnis, Totemismus und Kosmologie beschäftigte. Von 

Juni bis August 1994 besuchte er das Dorf erneut.292 

So gelangte insbesondere durch die während der Kolonialzeit unternommenen 

Sammelreisen eine enorme Anzahl materieller Objekte aus der Sepik- und speziell der 

Mittelsepik-Region in die europäischen und vor allem auch deutschen Völkerkundemuseen. 

Die Publikationen über die Forschungsergebnisse der angeführten Expeditionen zum 

Mittellauf bilden für die vorliegende Arbeit eine entscheidende Grundlage und werden im 

Folgenden abhängig von ihrem jeweiligen Arbeitsschwerpunkt in unterschiedlich starker 

Gewichtung für die einzelnen zu behandelnden Teilgebiete und darzustellenden 

Themenkomplexe sowie für zu klärende Fragestellungen eingehend, jedoch auch kritisch 

herangezogen. 

3.2 „Ein schöner Zeitvertreib“: Der Sammler Joseph Hartl in Neuguinea 

Joseph Maximilian Hartl wurde am 18. Januar 1888293 in Cham (Oberpfalz) geboren und 

wuchs auf dem Bauernhof eines Onkels in Viechtach auf, wo er von 1894 bis 1899 auch die 

Volksschule besuchte. Nach seiner humanistischen Schulausbildung in Straubing und 

Nürnberg trat er von 1902 bis 1904 als Kadett auf dem Schulschiff Großherzogin Elisabeth 

in den Dienst des Norddeutschen Lloyd, einer 1857 in Bremen gegründeten Reederei, 

welche ab 1886 den Post-, Fracht- und Passagierdampferdienst nach Ostasien, Australien 

und in die Südsee ausführte294. Daraufhin war Hartl als Matrose auf deutschen und 

ausländischen Kauffahrtsschiffen unterwegs, bevor er 1906 an der Navigationsschule in 

Hamburg das Schiffsoffiziersexamen ablegte und im Anschluss als Freiwilliger bei der 

Kaiserlichen Marine einzog. Von 1907 bis 1909 unternahm er als Schiffsoffizier Fahrten 

nach Ostasien, Australien und Südamerika und bestand 1909 das Kapitänsexamen an der 

Navigationsschule in Hamburg. Als 2. Offizier befuhr er anschließend von Hongkong aus 

die chinesische Küste und kam 1910 von China nach Neuguinea, wo er im damals deutschen 

Teil als 1. Offizier des Dampfers S. M. S. Madang, welcher vermutlich Kopraladungen 

                                                
292 Silverman 1996: 46; 1997: 118; 2001a: xi-xiii; 2001b: 211 
293  Dieses Geburtsjahr wurde von Hartls Sohn Georg in einem persönlichen Gespräch genannt; in einem dem 

Museum überlassenen Lebenslauf gibt Hartl selbst das Geburtsjahr 1885 an. 
294 Deutsches Kolonial-Lexikon 1996: 659 (ohne Autorenangabe); Kludas 2001: 156-176 



77 

transportierte, tätig war, überdies eine Kokosplantage bei Friedrich-Wilhelmshafen, dem 

heutigen Madang, unterhielt und Sammlungen für das Staatliche Museum für Völkerkunde 

München anlegte. 

 

Die Kokosplantage Joseph Hartls, 1 (Photo: Joseph Hartl)295 

 

                                                
295  Die in diesem Kapitel abgedruckten Photographien Joseph Hartls wurden freundlicherweise von dessen 

Sohn Georg Hartl zur Verfügung gestellt. 



78 

 

Die Kokosplantage Joseph Hartls, 2 (Photo: Joseph Hartl) 

Letzteres bewahrt nun eine Reihe von Briefen auf, die Hartl ab 1910 – größtenteils aus 

Friedrich-Wilhelmshafen – an das Münchner Museum, das zu jener Zeit noch den Namen 

„Königlich Ethnographisches Museum“ trug, geschrieben hat. Ebenso befinden sich dort 

Vermerke zu sowie einige Kopien der Antwortschreiben des damaligen Museumsdirektors 

Prof. Dr. Lucian Scherman und des Kustos Dr. Walter Lehmann. Der Briefwechsel gewährt 

einen interessanten Einblick in die Person Hartl und dessen Sammeltätigkeit am Sepik. 

So schreibt er am 18. Oktober 1910 aus Friedrich-Wilhelmshafen seinen ersten Brief 

nach München, in welchem er seine Sammeldienste – offenbar angeregt von den auf diesem 

Gebiet von Lewis aus Chicago durchgeführten Aktivitäten – anbietet: 

 „Erlaube mir an die Direktion des Ethnograph. Museums München die höfliche 
Anfrage zu richten, ob Sie vielleicht Verwertung für hiesige Eingebornen Kuriositäten 
haben, da ich durch meine Reisen in Kaiser Wilhelmsland und Archipel in Stand gesetzt 
bin, Ihnen solche vorteilhaft zu liefern. 
Gegenwärtig befinden sich 2 Herren vom Field Museum in Chicago hier, und schleppen 
alles mögliche fort; nach meiner allerdings nicht massgebenden Ansicht, würden diese 
Sachen besser für deutsche Museeums passen, als von deutscher Kolonie kommend; 
statt ins Ausland zu wandern. 
In meinem Bedauern muss ich Sie darauf aufmerksam machen, dass ich nicht in Stand 
gesetzt bin, alles kostenlos zu liefern, da man die meisten Sachen, auch nur gegen Trade 
ein handeln kann. 
Sollte eine geehrte Direktion auf mein Angebot Bezug nehmen, so bitte ich nun eine 
genaue Aufstellung, was vor allem erwünscht und werde ich mich nach Möglichkeit 
danach richten. 
In aller Hochachtung ergebenst 
Jos. Hartl I. Offizier S. M. S. ‚Madang’ Friedrich-Wilhelmshafen Deutsch Neu-Guinea“ 



79 

Es ist anzunehmen, dass Hartl an der bereits erwähnten Sepik-Fahrt des Dampfers „Madang“ 

der Neuguinea-Kompagnie im Oktober 1910 teilnahm und nicht zuletzt deshalb die Idee des 

Objektesammelns entwickelte. 

 

Der Dampfer S. M. S. Madang (Photo: Joseph Hartl) 

Hartls Schreiben wird von Lehmann am 21. April 1911 beantwortet, und ihm wird Geld zum 

Erwerb von Ethnographica in Aussicht gestellt. Darüber hinaus weist Lehmann darauf hin, 

dass „Systematisches Sammeln mit Erklärungen [notwendig]“ sei. Daraufhin trifft am 10. 

August 1911 der zweite Brief Hartls aus Friedrich-Wilhelmshafen in München ein: 

 „Sehr geehrter Herr. Dr. Lehmann! 
Im Besitze Ihres wert. Briefes vom 21.IV.11 erlaube ich hiermit, Ihnen für Ihre 
praktischen Vorschläge betreffs sam‾eln von Ethnographica in D. Neu-Guinea, meinen 
verbindlichsten Dank auszusprechen. 
Durch verschiedene Expeditionen die in letzter Zeit veranstaltet wurden, hatte ich 
wunderschöne Gelegenheit, schöne Stücke billig zu erwerben; in meiner Sammlung die 
zur Zeit aus ungefähr 500 Stück verschieden besteht, befindet sich so von jedem etwas, 
speziell sammelte ich Steinkeulen und Äxte vom mittl. Augusta-Fluss, und aus dem 
Huon-Golf; an Töpfen und Tongefässe besitze ich ungefähr 20 Stück, aus allen Teilen 
Neu-Guineas, von den grössten bis zu den kleinsten, die meisten mit plastischen 
Verzierungen; 2 Tongefässe sind in meinem Besitz, ein Stück gebrannt und eins 
ungebrannt, aus den Rawlinson Bergen, wegen denen ich erst neulich eine Anfrage vom 
Flied (sic!) Museum in Chicago erhielt; ... auch sind verschiedene geschnitzte 
Holzschüsseln, rund, flach u. oval in meinem Besitze; mit Ton ausgelegte Köpfe vom 
oberen Augusta-Fluss besitze ich leider nur 2 Stück, aber sonst noch viele Sachen 
speziell vom Augusta-Fluss, der ja die ausgiebigste Quelle für Ethnographica-Sammler 
in Neu-Guinea ist. 
Als ich vor 3 Jahren anfing zu sammeln, hatte ich im Sinne die Sachen später alle für 
mich zu behalten; aber als Seemann ist man eben an keine feste Stätte gebunden, und ist 
so eine Sammlung nur ein grosses Anhängsel. Ich sammelte durchweg nur gute Stücke, 
und denke ich dass dieselben für ein Museum wohl das Sammeln wert sind; 
Leider ging ich in München nur einmal ins Ethnographische Museum; Hofbräu ging 
vor; so weiss ich auch nicht, was Sie dort schon besitzen, und was nicht. Könnten Sie, 
sehr geehrter Herr Dr. Lehmann mir nicht einen Katalog über Ihre Sachen senden? 
Ich gedenke in einigen Monaten mit der ersten Sendung fertig zu sein; Alles genau 



80 

notiert nach Stamm, Gebrauch und Eingebornen-Sprache; Nummer und Bezeichnung 
sind auch an jedem Stück. 
Sollte mich sehr freuen, falls die Sachen wert für Ihr Museum hätten, und bin gerne 
bereit, während meiner Zeit in Neu-Guinea mein Bestes in der Beziehung zu tun; in 1 
Jahr gedenke ich, auf einige Monate auf Urlaub nach Hause zu geh’n, und kann man 
dann, die Sache ja persönlich viel besser abwickeln; betreffs Fracht werde ich mich mit 
dem Nordd. Lloyd in Verbindung setzen, ich glaube die Sachen für Museum sind 
frachtfrei, und falls nicht, ein Vermögen kostet der eben nicht; sehr dankbar wäre ich 
Ihnen, falls Sie mir mitteilen würden, welche Art von Schilden und Speeren in Ihrem 
Besitze sind, da ich ungefähr 10 verschiedene Sorten besitze; Dampier, Augusta-Fluss, 
Huon Golf, Neu-Pommern. 
Betreffs der Geldmittel, bitte ich zu bemerken, dass ich mir die Arbeit nicht bezahlen 
lasse, sondern es eben aus Sport, Unterhaltung und der Interessantheit wegen tue. 
In der Hoffnung Näheres von Ihnen zu hören, zeichnet mit vorzüglicher Hochachtung 
ergebenst J. Hartl I. Off. S. M. S. ‚Madang’ Friedr. W’hafen D. Neu-Guinea“ 

Auch aus diesem Brief wird ersichtlich, dass Hartl offenbar durch andere Expeditions- und 

Sammelreisen zu eigener Sammeltätigkeit ermuntert wird. Wie der Erwerb von Objekten 

jedoch im Detail abläuft, bleibt ungenau. So deutet er lediglich an, Stücke von anderen 

Expeditionen zu erwerben. Jedoch ist davon auszugehen, dass er auf der Tour des Dampfers 

„Madang“ im Oktober 1911 dabei ist. So teilt er in einem weiteren Brief, den er am 29. 

Oktober 1911 in Friedrich-Wilhelmshafen verfasst, Folgendes mit: 

 „Mit der (...) ‚Coblenz’ geht am 2.XI.11 eine grosse Kiste mit Ethnologica an das 
Museum ab; konnte es leider zu meinem Bedauern nicht eher senden, da wir immer 
unterwegs waren; und wie es bei dem Betrieb an Bord ist, kann man eben auch nicht 
immer, wie man moechte; Habe ungefähr noch 2 gr. Kisten voll hier stehen, ebenso die 
Töpfe; ... Die nächste Sendung wird wohl in 1-1½ Monaten kom‾en; sehen wie ich Zeit 
habe; das Sam‾ eln ist nicht so schlimm, wie das Packen. ... Wäre mir angenehm, falls Sie 
mir Weiteres über Ankunft der Sendung mitteilen würden und zeichne in aller 
Hochachtung J. Hartl.“ 



81 

 

Joseph Hartl und die Besatzung des Dampfers Madang vor Hartls Haus  
in Friedrich-Wilhelmshafen (Photo: Joseph Hartl) 

Knapp drei Monate später, am 20. Januar 1912, erreicht das Museum das Schreiben der 

Spedition R. C. Brickenstein aus Bremen, in welchem das Eintreffen einer Kiste Ethnologica 

bestätigt wird. Zu dieser Lieferung gehören vermutlich auch der hier behandelte 

Aufhängehaken (Inv. Nr. 12-16-6) sowie der Kanusteven (Inv. Nr. 12-16-51). 

Am 20. Januar 1912 folgt ein neuer Brief Hartls aus Friedrich-Wilhelmshafen: 

 „Mit D. ‚Manila’ folgt eine Kiste enthaltend fast nur Tongefässe vom Augusta-Fluss; es 
sind ungefähr 20 verschiedene Stücke, alle mit Verzierungen, ein grosses Exemplar 
auch darunter, und hoffe ich nur dass die Sachen heil ankom‾ en; denn einige Stücke sind 
wirklich schön ausgeführt. Einige kleine Götzen sind auch dabei sowie 4 Schädel, die 
sind von aufgefressenen Leuten; vor kurzem waren wir 280 Sml. weit den Strom oben; 
und da die Reise längere Zeit dauerte, hatte ich so richtig Gelegenheit, das ganze dortige 
Leben kennen zu lernen; Dörfer, wie ich solche noch nie in Neu-Guinea gesehen habe, 
und ich bin wohl schon fast in den meisten Winkeln und Ecken dieses Fahrtgebietes 
gewesen; 
sämtliche Häuser sind von einer erstaunlichen Grösse architektonisch schön gebaut, und 
sieht jedes Dorf einer Anlage ähnlich; die verschiedensten Zierpflanzen stehen um die 
Häuser, die wieder einzeln von einer Reihe von Palmen umgeben sind; die sogenannten 



82 

‚Tamberan’-Häuser sind wahre Sehenswürdigkeiten, aber leider verkaufen die Leute 
sehr wenig davon; in einem solchen Hause zählte ich über 200 wunderschön angelegte 
Todtenschädel, fast genau, wie dem Leben nach gemacht; wie mir unser Dolmetscher 
aus einander setzte, sind die mit Ton ausgelegten Köpfe; die von ihren Eltern u. scheint 
das, das Ganze zu sein, was dieselben von denen übrig behalten; der Rest wird jedenfalls 
auch aufgefressen; gewöhnliche Todtenschädel hat jedes Haus einen Vorrat von, und 
scheint es denen als grösster Schmuck zu dienen, und zugleich das Renommé eines 
Hauses zu sein, möglichst viele aufgefressen zu haben; Bekleidung vollständig nackt, 
muss man sich nur wundern, dass sich die Leute so schnell an den weissen Mann 
gewöhnt haben; wenn man bedenkt; dass es erst 10 Jahre her sind, dass, das erste Schiff 
weiter nach oben kam. 
Jedenfalls entschädigt einen so eine Reise für vieles, was man in Neu-Guinea in Kauf 
mit nehmen muss; vielleicht kom‾e ich im Sommer 1912 nach Hause, und wird sich dann 
ja (...) Zeit zum erzählen finden. 
Hoffentlich kom‾en die Sachen heil und gut an; versichern lasse ich dieselben auch; ... 
Eine Sendung mit Malangene Figuren aus Neu-Mecklenburg; und grösseren Schilden 
folgt in einigen Monaten. 
In der Erwartung von Ihnen Nachricht zu erhalten, grüsst ergebenst J. Hartl 
Verzeichnis der Sachen anbei mit lauf. Nummern.“ 

 

Polizeitruppe in Friedrich-Wilhelmshafen (Photo: Joseph Hartl) 



83 

 

Männerhaus in Pagem am Mittleren Sepik (Photo: Joseph Hartl) 

Hier berichtet Hartl erstmals explizit davon, an einer Befahrung des Sepik teilgenommen zu 

haben. Möglicherweise handelt es sich um die Fahrt des Dampfers „Madang“, welche, wie 

erwähnt, im Januar 1912 unter Kapitän Voogdt stattfand, doch führte diese Tour nur ca. 120 

Seemeilen flussaufwärts. Die Reise selbst schildert er durchweg mit positiv besetzten 

Eindrücken, die Dörfer am Sepik, allen voran die Männerhäuser, faszinieren und 

beeindrucken ihn, und offensichtlich versucht er, Teile des Inventars eines Männerhauses, 

Zeremonial- und Kultgegenstände, käuflich zu erwerben, was jedoch größtenteils zu 

misslingen scheint. Die übermodellierten Menschenschädel lösen bei ihm gängige 

Reaktionsmuster aus, er bringt sie direkt mit zu kulinarischen Zwecken getätigtem 

Kannibalismus in Verbindung, ohne an der Richtigkeit dieser Annahme auch nur einen 

Moment zu zweifeln. Ob Hartl dem Museum in einem persönlichen Zusammentreffen mehr 

von seinen Erlebnissen und Empfindungen mitgeteilt hat, bleibt ungewiss. 

Am 18. Februar 1912 schickt Hartl an Lehmann eine Postkarte aus Java, auf welcher er 

unternehmungslustig schreibt: 

 „Nun auf einer kleinen Erholungstour in Java, und nun auf dem berühmten Boro 
Boedor, ein grösseres Baudenkmal als Pyramiden; wie steht es mit Java-Sammlungen 



84 

im Eth. Museum München? 
Meine Adresse bleibt die alte, ergebenst J. Hartl“ 

Hartls zweite Sendung mit verschiedenen Ethnographica, von denen er in seinem Brief vom 

20. Januar 1912 berichtet, trifft am 21. Mai 1912 im Münchner Museum ein. Der Lieferung 

ist eine Liste mit den gesammelten Gegenständen aus dem Sepik-Gebiet beigefügt; so 

befinden sich darunter neben mehreren großen Tongefäßen mit Verzierungen, 

Frauenhauben, Schädeln, einer Nackenstütze, einem Kalkbehälter und einem Kanusteven 

auch in dieser Arbeit behandelte Objekte, welche also nach wie vor zu den Münchner 

Beständen zählen: ein Dachaufsatz (Inv. Nr. 12-30-2), ein Männerhalsschmuck aus 

Muscheln (Inv. Nr. 12-30-25) sowie eine kleine Kopfmaske (Inv. Nr. 12-30-31). 

Für seine Ethnographica dankt das Museum Hartl am 12. Juli 1912 in einem Schreiben, 

welches sich mit einem Brief Hartls vom 14. Juli 1912 aus Friedrich-Wilhelmshafen 

überschneidet: 

 „Sande an die Direktion Ende Okt. 11 und Ende Jan. 12 je eine Sendung, enthaltend 
ethnographische Gegenstände via Bremen; während der Zeit war ich 3 Monate zwecks 
Erholung auf Java, und habe seitdem, nichts wieder von Ihnen gehört. Ich nehme an, 
dass Sie Herr Dr. Lehmann, der Meinung sind, dass ich im Sommer 1912 nach München 
kom‾ e, leider hat sich die Sache um 1 Jahr verschoben, und ich kom‾ e erst im Sommer 
1913 nach Hause; es wäre aber immerhin interessant für mich, zu Wissen wie die 
Sachen angekom‾ en sind, speziell die letzte Sendung der Töpfe. 
Zur Zeit befindet sich die Expedition der Kolonialgesellschaft am Augusta-Fluss, und 
war ich am 2. July 12 in Malu dem Hauptlager derselben. Sollten Sie Verwendung für 
Augusta-Fluss Sachen haben, (...) eine Sammlung komplett vom Fluss, so will ich 
dieselben besorgen; alles was es dort gibt, Töpfe, Schilde, Waffen und 
Schmuckgegenstände; das würde aber immerhin mindestens eine Sendung von 25 
Kisten ergeben, und dann müsste ich Ihrer finanziell. Beihilfe sicher sein; falls ich es 
nicht mache, es sind genug andere Interessenten hier vorhanden; und ich moechte die 
Sache doch uns erhalten; vor allem moechte ich Ihr spezielles Stillschweigen, was ich 
auch der betreffenden Persönlichkeit zu gesichert habe, erbitten; die Expedition hat sich 
nämlich das Recht genommen, sämtlichen Handel am Fluss zu verbitten, es hält sich 
natürlich kein Mensch daran. 
Es käme im schlimmsten Falle eine Summe von Mark 1000 in Frage, und dafür ist es 
nicht zu teuer, ich würde dieselbe ethnograph. Ausbeute wie sie Herr Dr. Bössler der 
Expedition hat, bestimmt zu sichern. 
Wir gehen den Fluss hinauf Anfangs Okt. wiederum, und da Brief bis dahin nicht hier 
sein kann, erbitte telegraph. Nachricht einfach ‚ja’ oder ‚nein’. 
In der Hoffnung, dass beide Sendungen gut in Ihre Hände gekom‾en sind, zeichnet 
Hochachtungsvoll Jos. Hartl 1. Off. S. M. S. ‚Madang’ Fried. W/hafen D. Neu-Guinea.“ 

Hartl erwähnt in diesem Brief die „Expedition der Kolonialgesellschaft“, also die 

Forschungsreise, an der auch Thurnwald, Roesicke und Behrmann teilnehmen, sowie seinen 



85 

Besuch in deren Hauptlager Malu am Oberlauf des Sepik.296 Die Sammeltätigkeiten der 

Kaiserin-Augusta-Fluß-Expedition scheinen ihn weiter in seinen eigenen diesbezüglichen 

Aktivitäten anzuspornen. Das Museum ist mit den Vorschlägen Hartls einverstanden und 

schickt ihm zur Bestätigung ein Telegramm. 

Am 2. November 1912 sendet Hartl daraufhin acht weitere Kisten mit Objekten vom 

Sepik. Im beigefügten Brief berichtet er diesmal auch – nicht ohne ein gewisses Maß an 

Trotz und Selbstbewusstsein – über Kontakte mit den Sammlern anderer 

Völkerkundemuseen sowie mit Teilnehmern der Kaiserin-Augusta-Fluß-Expedition, und die 

daraus beim Sammeln von Objekten entstehende Konkurrenz deutscher und amerikanischer 

Reisender untereinander: 

 „Ihren letzten Brief vom 12.07.1912 habe ich erhalten ebenso das Antworttelegramm 
auf meine Anfrage. (...) wir waren Mitte Okt. am Augusta-Fluss, und habe ich 
aufgekauft, was ich dachte, dass von Wert für Sie wäre. Mein Hauptaugenmerk richtete 
ich auf Tongefässe, und habe ich da wirklich wunderschöne Exemplare bekom‾ en, die, 
falls dieselben ankom‾ en, Ihnen sicherlich gefallen werden. 
Anbei sende ich 8 Kisten mit Augusta-Fluss-Ethnologika (...) ich trachtete vor allem 
darnach Stücke mit schönen Verzierungen zu erhalten (...). Die einzeln Gefässe [Anm.: 
Tongefäße] habe ich nicht extra nummeriert, da dieselben meistens von einem Platze 
sind, nämlich ‚Kararau’, 120 Meilen den Fluss hoch; und ich auch die letzte Zeit mit 
Arbeit überhäuft bin. 
Falls Sie noch extra Wünsche betreffs Augusta-Fluss Ethnologika haben, bitte teilen Sie 
mir s mit, damit ich mich darnach richten kann. Die letzte Zeit ist die Konkurrenz hier 
enorm gewachsen, von Amerika sind zwei Vertreter hier, Dr. Cohn vom Bremer 
Museeum, Dr. Roesike vom Berliner; von den mit Ton ausgelegten Köpfen der 
erschlagenen, habe ich 7 Stück beigelegt; die Ansichten sind darüber sich sehr uneinig; 
meiner Ansicht nach, sollen es mehr Trophäen sein, da die Köpfe im Innern der Häuser 
in Reihe aufgestellt sind; aber in Kambringi wieder sind die Köpfe ohne Ton in Mengen 
zu haben, und liegen dieselben einfach unter den Häusern, während die mit Ton schön 
aufgestellt sich im Innern der Häuser befinden. 
Betreffs meiner bereits an Sie abgesandten Sammlungen, bitte ich dieselben als 
Geschenk an das Kgl. Eth. Museum betrachten zu wollen ... Im Februar bin ich 
hoffentlich in der Lage, noch mal eine Kollektion zu senden; denn es ist ein schöner 
Zeitvertreib hier, und dann freut es mich, wenn man auch nur eine Kleinigkeit zur 
Vermehrung unser bay. Museen beitragen kann, denn warum wir immer die letzten sein 
sollen, sehe ich absolut nicht ein. 
Im Sommer 1913 kom‾ e ich nach München, und bin natürlich gerne bereit, eventuelle 
Irrtümer bei der Auszeichnung der Sachen richtig zu stellen.“ 

                                                
296 vgl. Melk-Koch 1989: 164-179 



86 

 

Joseph Hartl vor seinem Haus in Friedrich-Wilhelmshafen  
(Photo: Joseph Hartl) 

 

„Im Südsee-Heim“: Joseph Hartl in seinem Haus in Friedrich-Wilhelmshafen  
(Photo: Joseph Hartl) 



87 

In seinem nächsten Schreiben vom 22. Februar 1913 teilt er seine Absicht mit, am 14. Mai 

nach Hause zu fahren, vorher jedoch noch einmal Kisten mit Ethnographica zu verschicken: 

„Schilde, Speere, Tongefässe, eine grosse Kiste Schnitzarbeiten, mit Ton ausgelegte Köpfe 

und ein sehr schönes Exemplar von einer Schlitztrommel, sämtliche Sachen vom Augusta-

Fluss.“ Bei dieser beabsichtigten Lieferung handelt es sich um die in der vorliegenden Arbeit 

im Zentrum stehenden Sammlungsobjekte mit den Inventarnummern „13-18-“. 

Auch Roesicke von der Kaiserin-Augusta-Fluß-Expedition erwähnt er wieder, wobei er 

interessanterweise das Zusammentreffen diesmal (zumindest nach außen hin?) weniger 

konkurrenzbehaftet beschreibt als im letzten Brief:  

 „Ich habe mir alle Sachen gut nummeriert, und auch getrachtet soweit wie es möglich 
die Eingebornen-Namen zu notieren und noch ich durch Herrn Dr. Roesike von der 
Sepik-Expedition, unterstützt wurde; und hoffe, dass Sie dadurch eine einigermassen 
komplette Sammlung vom Sepik besitzen.“ 

 

Hartls Haus „Madang“ in Friedrich-Wilhelmshafen (Photo: Joseph Hartl) 



88 

 

Blick von Hartls Haus „Madang“ in Friedrich-Wilhelmshafen  
(Photo: Joseph Hartl) 

Knapp zwei Monate später, am 12. April 1913, kündigt Hartl aus Friedrich-Wilhelmshafen 

schließlich das baldige Eintreffen jener Sendung im Münchner Museum an, in der sich die 

Objekte mit den katalogisierten Nummern „13-18-“ befinden, und gibt auch seinen eigenen 

geplanten München-Besuch im Sommer bekannt: 

 „Am 16.IV.13 gelangen per Dampfer ‚Sigismund’ via Hongkong 2 Kisten Ethnograph. 
Gegenstände für das Kgl. Ethnog. Museum zur Verschiffung; ... ich habe speziell darauf 
gesehen, nur bessere Stücke zu erwerben, unter andern am meisten von den 
Tongefässen. Kiste No. 306 eine grosse Trommel, Schlitzform mit Schläger bitte als 
Geschenk meinerseits an das Kgl. Ethnog. Museum zu betrachten. 
Ich fahre am 1. Mai via Australien, Colombo nach Hause, und bin Anfang July in 
München; werde mir erlauben, persönlich bei dem Ethnog. Museum vorzusprechen.“ 

 

Tennisplatz in Friedrich-Wilhelmshafen (Photo: Joseph Hartl) 



89 

Und so schreibt Hartl daraufhin voller Eifer am 13. Juli 1913 aus dem Park-Hotel in 

München an Scherman: 

 „Herr Direktor Prof. Schermann, München 
Ich beehre mich Ihnen mitzuteilen, dass ich die aus Neu-Guinea übersandten 
Sammlungen dem Kgl. Ethnog. Museum München als Geschenk überweise. Für 
Deckung eines Teiles meiner sehr hohen Kosten für Kisten und Transport in Neu-
Guinea bitte ich um Rückerstattung von 800. – M. ... ich hoffe meine Tätigkeit in 
Deutsch. Kolonialgebieten wieder auf zu nehmen, und werde dann gerne bemüht 
bleiben, die Münchner Sammlungen nach Kräften weiter aus zu bauen.“ 

Ob es während Hartls Aufenthalt in München zu einem persönlichen Zusammentreffen mit 

Scherman kam, ist nicht dokumentiert, doch hält Hartl den Kontakt mit dem Museum 

aufrecht, indem er sich regelmäßig meldet und von den Besichtigungen anderer Sepik-

Sammlungen und diesbezüglich angestellten „Vergleichsstudien“ berichtet; so etwa am 18. 

September 1913 mit einer Nachricht aus Hamburg: 

 „Teile Ihnen ergebenst mit, dass ich nun meine feste Adresse in Hamburg habe; 
besuchte jetzt das Kolonialinstitut und werde Anfang Maerz wieder zurück nach Neu-
Guinea gehen. 
Während meiner Reise besuchte ich auch das Berliner Völkerkundemuseum und war 
erstaunt über die Menge und Reichhaltigkeit der Stücke...“ 

Die von der Kaiserin-Augusta-Fluß-Expedition zusammengetragenen Bestände im 

Völkerkundemuseum Berlin297 scheinen Hartl zu beeindrucken – weitaus mehr als die von 

der Hamburger Südsee-Expedition gesammelten Objekte im Hamburger Museum298, wie aus 

dem nächsten Brief Hartls hervorgeht, den er einen knappen Monat später, am 14. Oktober 

1913, aus Hamburg an Scherman schreibt: 

 „... Ich gedenke Anfang Dez. oder Anfang Jan. (...) wieder nach Neu-Guinea zu gehen; 
und bin heilfroh, wenn ich erst wieder dort bin; hier in Hamburg ist es nun schon sehr 
kalt und bin gar nicht so entzückt davon. Da ich via Genua fahre, kom‾ e ich vorher auch 
nach München, und werde dort wohl 14 Tage bleiben. 
Wie steht es mit den letzten Tongefässen, hat der Herr Präparator die Scherben wieder 
schön zusammen geflickt? Die Hamburger Bestände sind ganz nett, aber nicht sehr 
reichhaltig, kommen lange nicht an Berlin heran.“ 

Schließlich soll Hartl für seine Sammeltätigkeit in Neuguinea die silberne Medaille „Bene 

merenti“ der Akademie der Wissenschaften verliehen werden, was ihm am 15. Oktober 1913 

in einem Schreiben durch Scherman mitgeteilt wird und wofür sich Hartl in einem 

                                                
297 vgl. Kelm 1966a; 1966b; 1968 
298 vgl. Reche 1913 



90 

Antwortbrief am 22. Oktober bedankt. Und so ist in der Münchener-Augsburger 

Abendzeitung am 25. November 1913 (No. 326) zu lesen: 

 
Münchener-Augsburger Abendzeitung vom 25. November 1913 

Fünf Monate später meldet sich Hartl am 11. März 1914 mit einem Brief aus Singapur 

wieder, indem er bedauert, künftig nicht mehr für das Museum sammeln zu können, da er 

nun  

 „immer voraussichtlich, auf Australienfahrt“ sein wird „und so absolut keine 
Gelegenheit habe Ethnologika zu sam‾ eln; tut mir sehr leid, aber ich kann nichts dagegen 
machen; hoffentlich kom‾ e ich doch noch auf die Küstenfahrt und dann auf den 
Sepikfluss.“ 

Er erwähnt jedoch kurz, dass „Dr. Thurnwald (...) in Neu-Guinea einige sehr interessante 

Reisen vom Augusta-Fluss nach der Küste ausgeführt“ hat. 

Anschließend bricht der Briefkontakt zwischen Hartl und dem Museum vorläufig ab; 

vorübergehend scheint er 1914 auch als Offizier auf einem chinesischen Kreuzer in 

Hongkong tätig zu sein. Im September desselben Jahres wird seine Kokosplantage bei 

Madang von den Engländern beschlagnahmt, und Hartl in Australien und Hongkong 

interniert; anschließend verbringt er die Jahre bis 1921 in Bayern, wo er, nicht zuletzt wegen 

seiner Sammlung übermodellierter Menschenschädel aus Neuguinea, immer mehr als Exot 

gilt. 

Am 19. Juni 1921 meldet er sich mit einer Postkarte aus Demta wieder, einem Ort 

westlich von Jayapura im damaligen Holländisch-Neuguinea und schreibt: „Bin nun hier 

wieder in Neu-Guinea und sende beste Grüsse. ... Unsere Kolonie war schöner...“ 

Und drei Monate später schreibt er am 24. September 1921 wiederum aus Demta, dass 

im ehemaligen deutschen Teil der Aufenthalt nicht mehr erlaubt sei; dennoch bietet er dem 

Museum eine weitere Sammlung – überwiegend Federschilde – aus dem Sepik-Gebiet an, 

deren genauer Erwerb ungewiss bleibt. Er erwähnt, einige Objekte ans Field Museum in 



91 

Chicago sowie nach Holland verkauft zu haben und teilt überdies seine Absicht mit, im 

Dezember für einige Monate nach Hause zu kommen, um zu heiraten. 

Scherman antwortet auf diesen Brief am 15. November 1921, dass er sich für Hartls 

Objekte interessiert, doch bricht die im Museum aufbewahrte Korrespondenz daraufhin ab. 

Nach der Heirat und der Geburt des ersten Sohnes ist Hartl zwischen 1921 und 1922 als 

Beamter der holländischen Regierung überwiegend in Holländisch-Neuguinea als 

Landvermesser tätig. Die Jahre 1923 bis 1926 verbringt er mit seiner Familie in Singapur 

und Malaya, wo er erfolglos versucht, eine Kautschukplantage zu betreiben. Nachdem er 

anschließend die Jahre bis 1928 in Deutschland lebt, geht er von 1929 bis 1935 zusammen 

mit Frau und Kind im Auftrag der IG-Farben nach Foochow/Fukien (Fujian) in China, wobei 

er als Honorarkonsul und im Besitz chinesischer Sprachkenntnisse die Zeit nutzt, um 

ausgedehnte Reisen durch das Land zu unternehmen. 

So meldet er sich auch am 30. Dezember 1932 mit einem Brief aus Foochow wieder bei 

Scherman, in dem er mitteilt:  

 „Sicherlich sind Sie sehr erstaunt, von mir nach so langen Jahren wiederum ein 
Lebenszeichen zu erhalten; aber wie es im Leben geht, einmal Oben dann mal zur 
Abwechslung Unten, und so gehen die Jahre dahin. Aber ich muss sagen, dass es mir 
eigentlich nicht schlecht geht und dass ich sehr zufrieden bin mit meinem Leben und 
auch mit meiner Arbeit.“  

Nebenbei hat er angefangen, chinesische Kunstobjekte zu sammeln, die er auch dem 

Münchner Museum anbietet. 

Nach seiner erneuten Heirat 1936 und der Geburt eines weiteren Sohnes 1937 kehrt er 

im Auftrag der IG-Farben nach China zurück, wo er in Tientsin (Tianjin) arbeitet und 

nebenbei in Peking noch eine eigene Import- und Export-Firma für alte chinesische Kunst 

unterhält. Nach Ausbruch des Zweiten Chinesisch-Japanischen Krieges kommt er 1938 nach 

Deutschland, wo ein Jahr später der dritte Sohn geboren wird. 1940 kauft Hartl daraufhin 

Schloss Egg am Fuße des Bayerischen Waldes und verbringt dort die Kriegsjahre mit dem zu 

dieser Zeit nur schwer laufenden Kunsthandel sowie dem Betreiben einer kleinen 

Landwirtschaft zur Selbstversorgung. 1943 kommt der vierte Sohn zur Welt. Bei Kriegsende 

erhalten Schloss und Kunstsammlung durch die Amerikaner einen gewissen Sonderstatus, 

und Hartl übernimmt als der englischen Sprache mächtiger Mann zahlreiche Aufgaben, etwa 

als Bürgermeister, Finanzamtschef und Treuhänder. Die Nachkriegsjahre sind geprägt vom 

beinahe vollständig zum Erliegen gekommenen Kunsthandel und daraus entstehenden, 



92 

finanziellen Schwierigkeiten. Nachdem Hartl ab 1956 in zunehmendem Maße mit 

gesundheitlichen Problemen zu kämpfen hat, stirbt er schließlich am 5. März 1957 auf 

Schloss Egg. 

3.3 Die Sammlung 

Die vorliegenden Sammlungsobjekte stellen also ein Geschenk des Seeoffiziers Hartl dar, 

der diese in den Jahren 1912 und 1913 in Neuguinea während seiner Tätigkeit im Dienste 

des Norddeutschen Lloyd erwarb. Über die eigentliche Art des Erwerbs der Objekte schreibt 

Hartl nichts, so dass offen bleibt, wie seine Sammeltätigkeit im Detail vonstatten ging. Es ist 

jedoch zu vermuten, dass zumindest ein Großteil der Gegenstände während auf dem Sepik 

unternommener Fahrten direkt vom Schiff aus oder während kurzer Landgänge erworben 

wurde, wie es auch Reche299 von der Hamburger Südsee-Expedition und Roesicke300 von der 

Kaiserin-Augusta-Fluß-Expedition berichten. So können von den Sepik-Bewohnern sowohl 

eigentliche Alltags- und Zeremonialgegenstände als auch speziell für den Verkauf 

hergestellte Objekte angeboten worden sein.301 Darüber hinaus ist ungeklärt, inwiefern bzw. 

wie oft Hartl selbst an diesen eigentlichen Sammelreisen teilnahm oder ob er die Objekte im 

Anschluss an die durchgeführten Fahrten von den Reiseteilnehmern oder von 

Zwischenhändlern, möglicherweise von Friedrich-Wilhelmshafen aus, erwarb. 

Zur Zusammensetzung der Sammlung läßt sich bemerken, dass diese zu einem weitaus 

größeren Teil aus Zeremonial- als aus Alltagsgegenständen und damit vor allem aus 

aufwendig gestalteten Objekten besteht (eine Ausnahme hierbei bilden die vielen Tongefäße, 

die zwar eher dem alltäglichen Bereich zuzurechnen, doch mannigfaltig gefertigt sind). 

Ästhetische Kriterien scheinen für Hartl bei der Auswahl der Gegenstände einen hohen 

Stellenwert eingenommen zu haben, so wie dies bei den meisten Sammlungen, speziell aus 

früherer Zeit, der Fall gewesen ist und wie es sich etwa auch bei der Berliner Sammlung der 

Kaiserin-Augusta-Fluß-Expedition feststellen läßt302. In diesem Zusammenhang sei erwähnt, 

                                                
299 Reche 1913: 16-24 
300 Roesicke 1914: 507f. 
301  Der Tatsache, dass die Stücke möglicherweise keine „Originale“ im Sinne „echter“, „ursprünglich“ 

gebrauchter Mittelsepik-Objekte darstellen, sondern gegebenenfalls direkt für den Verkauf hergestellt 
wurden, wird im weiteren Verlauf der Arbeit bewusst keine Beachtung geschenkt, da die Umstände zum 
einen nicht mehr zu klären sind und zum anderen auch die Anfertigung von Objekten speziell für Reisende 
und Touristen gleichermaßen Aussagen über Kultur und Weltbild einer Gesellschaft zulassen; dies ist bei 
allgemeinen Souvenirs nicht anders und spiegelt vielmehr die interessante Auseinandersetzung mit Selbst- 
und Fremdwahrnehmung wider. 

302 vgl. Kelm 1966a; Schindlbeck 1993: 57-66 



93 

dass, wie nicht anders zu erwarten, längst nicht alle Objekttypen durch die Hartl-Sammlung 

repräsentiert werden. Zu den Artefakten aus der Region des Mittleren Sepik, die in der Hartl-

Sammlung nicht vertreten sind, jedoch zu anderen Sammlungen gehören, sind etwa mai 

genannte Holzmasken303, mit Ton überzogene awan-Masken304, große, tiergestaltige 

Stülpmasken305, aus Holz geschnitzter Kopfschmuck306, Tanzhüftschmuck307 und andere 

Tanzutensilien, wie Schilde308, Paddel309 und Schwerter310, aus Rotang hergestellte 

Tierfiguren311, Flöten312, Schwirrhölzer313, hölzerne Farbschälchen314, Malereien auf 

Palmblattscheiden315, Schädelgestelle316, aus Baumstämmen geschnitzte 

Männerhauspfosten317, aus Baumstämmen und Brettwurzeln geschnitzte und im Inneren des 

Männerhauses unterhalb des Daches angebrachte weibliche Giebelfiguren318 sowie 

Kanustevenaufsätze in Form dreiarmiger Schilde mit kleinen Holzmasken319 zu rechnen. 

Selbst hierbei kann eine vollständige Auflistung aufgrund der enormen Vielfalt kaum 

erreicht werden. Dennoch vermittelt die Münchner Hartl-Sammlung ein erstaunlich 

umfangreiches und komplexes Bild der materiellen Kultur des Mittelsepik-Gebietes. 

                                                
303  z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. H-I; Reche 1913: Taf. LXXVII, 7; LXXVIII, 1; M. Mead 1934: 243; 

Bateson 1958: Plate XXVIII, B; Gardi/Bühler 1958: 67; Wirz 1959: Abb. 39-42; Bühler 1960: Taf. 8; 
Newton 1967: Fig. 17; Museum für Völkerkunde und Schweizerisches Museum für Volkskunde Basel 
1970: 67; Hauser-Schäublin 1976/77: Abb. 1-4; 1981: Abb. 1; Kelm 1966a: Abb. 65-67; 71; 77; 93; Greub 
1985: Abb. 30; Stöhr 1987: Abb. 32; Silverman 1988: Abb. 33; Métraux 1989: Abb. 37; Welsch 1998a: Fig. 
4.65. 

304  z. B. Reche 1913: Taf. LXXX, 3-4; Behrmann 1922: 321; Bateson 1932: Plate VII; Bühler/Wirz 1954: Abb. 
26; Wirz 1959: Abb. 49; Bühler 1961c: 62f.; Kelm 1966a: Abb. 80-81; Heermann 1982: Abb. B 90; 
Silverman 1988: Abb. 28 

305  z. B. Reche 1913: Taf. LXXXI, 1-2; Behrmann 1922: 39; 229f.; Kelm 1966a: Abb. 84-87; Silverman 1988: 
Abb. 30-31; Métraux 1989: Abb. 23 

306 z. B. Bühler/Wirz 1954: Abb. 4; 6; Kelm 1966a: Abb. 107-116; 127-129 
307  z. B. Reche 1913: Taf. LXXXII, 1-3; Kelm 1966a: Abb. 132; 135-136; 1968: Abb. 471-473; Bühler 1969: 

Abb. 52; vgl. auch Wirz 1959: Abb. 53 
308 z. B. Kelm 1966a: Abb. 137; 141-142; 1968: Abb. 474; vgl. auch Wirz 1959: Abb. 54 
309 z. B. Kelm 1966a: Abb. 139 
310 z. B. Kelm 1966a: Abb. 140; 143-145 
311 z. B. Reche 1913: Taf. LXXXI, 1-2; Kelm 1966a: Abb. 120-122 
312  z. B. Reche 1913: Abb. 435-440; Bateson 1932: Plate X; Wirz 1954b: Abb. 1-14; 1959: Abb. 3-6; Kelm 

1966a: Abb. 188-192; Bühler 1969: Abb. 45-47; Greub 1985: Abb. 44-48 
313 z. B. Kelm 1966a: Abb. 193-194 
314 z. B. Kelm 1966a: Abb. 395-409; Kocher Schmid 1985: Abb. 66 
315  z. B. Bühler/Wirz 1954: Abb. 30-32; Kelm 1966a: Abb. 382-392; 1968: Abb. 495-497; M. Schuster 1968: 

Abb. 53; Heermann 1977: Abb. 46 
316 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. N; Reche 1913: Taf. XXXVIII, 2; Gardi/Bühler 1958: 65; Wirz 1959: 

Abb. 13; M. Schuster 1964: 64f.; Kelm 1966a: Abb. 237-239; Bühler 1969: 97-99; Smidt 1996: Abb. 34 
317 z. B. M. Schuster 1964: 50-53; Kelm 1966a: Abb. 373-379; Bühler 1969: 113; Stöhr 1987: Abb. 22 
318 z. B. Kelm 1966a: Abb. 372; Heermann 1977: Abb. 40; Schindlbeck 1985: Abb. 24-34 
319  z. B. Reche 1913: Taf. LVI, 2-3; LVII, 1-5; Abb. 302-305; Bühler/Wirz 1954: Abb. 3; Wirz 1959: 78; Abb. 

77; M. Schuster 1964: 69; Kelm 1966a: Abb. 489; 496; Guiart 1970: Abb. 24; Stöhr 1971: Abb. 165; 
Silverman 1988: Abb. 48 



94 

Bedenkt man den Umstand, dass Hartl die Ethnographica möglicherweise nicht auf 

direktem Weg einkaufte und keine ethnologische Ausbildung besaß, erfolgte die 

Dokumentation der Objekte, wie sie von Lehmann gefordert und von Hartl anzulegen 

beabsichtigt wurde, bemerkenswert dicht – zumindest, was die Angaben zu Funktion und 

Herkunft betreffen. Vergleicht man die Gegenstände mit Objekten anderer Sammlungen aus 

denselben Dörfern, so ist in den meisten Fällen eine gewisse stilistische Gleichartigkeit 

festzustellen, Unstimmigkeiten hingegen treten äußerst selten auf und sind im Anhang der 

vorliegenden Arbeit an betreffender Stelle mit einer Bemerkung versehen. Darüber hinaus 

wurden an den Objekten museumsintern Bezeichnung und Funktion vermerkt, sie wurden 

vermessen und zum Teil in kleinen Zeichnungen dokumentiert; diese Angaben wurden aus 

Gründen der Genauigkeit, Zuverlässigkeit und eigenen Erarbeitung jedoch nicht 

übernommen. 

Um bei der Sammlungsbearbeitung den konzentrierten Blick auf eine relativ 

geschlossene Sammlung zu ermöglichen, wurde das Hauptaugenmerk auf die Hartl-

Sammlung mit den Inventarnummern „13-18-„ gelegt, bei der es sich um die weitaus größte 

und spektakulärste Sepik-Sendung mit Ethnographica von Hartl handelt; vereinzelt wurden 

jedoch auch Objekte aus den anderen, kleineren Lieferungen Hartls in die Darstellung 

miteinbezogen, sofern diese ergänzenden Charakter aufweisen. 

Zur geographischen Verteilung der Sammlung läßt sich anmerken, dass diese zum 

überwiegenden Teil aus der Sepik-Region stammt, wobei wiederum ein besonderer 

Schwerpunkt auf dem Mittelsepik-Gebiet liegt, weshalb dieses in der vorliegenden Arbeit 

vorrangig Behandlung findet. Einige Objekte stammen jedoch auch vom Unter- bzw. Ober- 

und deren Grenzgebieten zum Mittellauf, so dass, wo nötig, die Betrachtung erweitert wird.  

Das Dorf Muni, welches Hartl bisweilen als Herkunftsort angibt, konnte als einziges auf 

keiner der einsehbaren Sepik-Karten ausfindig gemacht werden. Da die aus jenem Ort 

stammenden, hier bearbeiteten Objekte (Zeremonialbrett, Inv. Nr. 13-18-130; 

Obergesichtsmaske, Inv. Nr. 13-18-132; Schilde, Inv. Nr. 13-18-137 und 13-18-138) im 

stilistischen Vergleich als zum Mittleren Sepik zählend erscheinen, wurden sie in den 

Betrachtungen jeweils als dieser Region zugehörig angesehen. 

Ferner sind in der Sammlung einzelne Gegenstände aus anderen Regionen Neuguineas 

bzw. des Bismarck-Archipels vertreten, die aufgrund dessen in der vorliegenden Arbeit 

unberücksichtigt bleiben: Dies betrifft den aus Ton gefertigten Hängetopf (Inv. Nr. 13-18-

38) vom Hunstein-Gebirge, die Mütze aus Baumbast (Inv. Nr. 13-18-126) vom Huon-Golf, 



95 

die drei geflochtenen Töpfe (Inv. Nr. 13-18-14, 13-18-15 und 13-18-16) sowie den 

Schüsselsatz (Inv. Nr. 13-18-37) von den Admiralitäts-Inseln.  

Des weiteren stellen einige der Sammlungsobjekte vom Sepik Kriegsverluste dar oder 

sind zur Zeit nicht auffindbar: 

die Sitzbank aus Kararau mit der Inv. Nr. 13-18-7;  

der Kalkbehälter aus Muni mit der Inv. Nr. 13-18-109;  

der Schädel aus Kararau mit der Inv. Nr. 13-18-121;  

die Frauenhauben aus Kararau und Muni mit den Inv. Nr. 13-18-19, 13-18-20, 13-18-123 

und 13-18-124;  

die Frauenschürze aus Bien mit der Inv. Nr. 13-18-125;  

der Sack mit der Herkunftsangabe „Mittlerer Sepik“ und der Inv. Nr. 13-18-23;  

die Tontöpfe mit der Herkunftsangabe „Sepik“ und den Inv. Nr. 13-18-56 und 13-18-58;  

die Speere mit den Herkunftsangaben Kambringi, Malu, Bien und Sepik und den Inv. Nr. 

13-18-87 bis 13-18-99;  

die Fischspeere ohne Herkunftsangabe und mit den Inv. Nr. 13-18-100 und 13-18-101;  

der Speerwerfer aus Muni mit der Inv. Nr. 13-18-111. 

Folgende Sammlungsobjekte wurden im Tausch an Zwischenhändler oder direkt an 

andere Museen abgegeben, wobei einige der Objekte in museumsethnologischen 

Katalogpublikationen ausfindig gemacht werden konnten:  

die Figurenstühle aus Kararau mit den Inv. Nr. 13-18-1320 und 13-18-3321;  

die Masken aus Kararau bzw. ohne Herkunftsangabe mit den Inv. Nr. 13-18-8322, 13-18-9323 

und 13-18-10324; 

die Schädel aus Kararau und Muni mit den Inv. Nr. 13-18-27, 13-18-29, 13-18-31, 13-18-32, 

13-18-117325, 13-18-118326, 13-18-119327 und 13-18-120; 

                                                
320 Stöhr 1987: K 2 (Rautenstrauch-Joest-Museum für Völkerkunde Köln, Inv. Nr. 48 420) 
321  Stöhr 1987: K 4 (Rautenstrauch-Joest-Museum für Völkerkunde Köln, Inv. Nr. 48 422); vgl. Damm 1939: 

Abb. 7 
322  Stöhr 1987: K 22 (Rautenstrauch-Joest-Museum für Völkerkunde Köln, Inv. Nr. 48 430) 

Als Herkunftsort der Maske wird in den Münchner Museumsunterlagen das Dorf Kararau angeführt, Stöhr 
(1987: 303) zufolge befindet sich an der Maske jedoch ein altes Etikett mit der Angabe „Flechtmaske der 
Kambriman“. Wie im Abschnitt 6.3.13 noch ausgeführt wird, müssen diese Angaben jedoch keinen 
Widerspruch darstellen. 

323 Greub 1985: Abb. 120? (Privatsammlung) 
324  diese Maske wurde nach einem Museumsvermerk im Tausch an das Ethnographical Museum Chislehurst 

(England) abgegeben 
325  die Schädel mit den Inv. Nr. 13-18-32 und 13-18-117 wurden nach einem Museumsvermerk im Tausch an 

das Städtische Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main abgegeben 
326 Stöhr 1987: K 39 (Rautenstrauch-Joest-Museum für Völkerkunde Köln, Inv. Nr. 48 440) 
327 Stöhr 1987: K 41 (Rautenstrauch-Joest-Museum für Völkerkunde Köln, Inv. Nr. 48 442) 



96 

die Tongefäße aus Kararau, Kambringi bzw. mit der Herkunftsangabe „Sepik“ und den Inv. 

Nr. 13-18-42328, 13-18-44329, 13-18-50, 13-18-60, 13-18-65330, 13-18-74331, 13-18-76332 und 

13-18-84333; 

der Dachaufsatz mit der Herkunftsangabe „Sepik“ und der Inv. Nr. 13-18-106334; 

der Schild aus Kanduanum/Mendanam mit der Inv. Nr. 13-18-134335. 

                                                
328 Schuster 1969a: Abb. 18 (Museum der Kulturen Basel, Inv. Nr. Vb 11906) 
329 Schuster 1969a: Abb. 16 (Museum der Kulturen Basel, Inv. Nr. Vb 11907) 
330 dieser Tontopf befindet sich im Museum der Kulturen Basel (Inv. Nr. Vb 11910) 
331  dieses Tongefäß wurde nach einem Museumsvermerk im Tausch an das Städtische Museum für 

Völkerkunde Frankfurt am Main abgegeben 
332 Guiart 1963: Abb. 161; 1970: Abb. 7 (Museum der Kulturen Basel, Inv. Nr. Vb 11909) 
333 dieser Tontopf befindet sich im Museum der Kulturen Basel (Inv. Nr. Vb 11908) 
334 vgl. Weber 1913: Abb. 21 
335  Guiart 1963: Abb. 151 (Museum of Primitive Art New York, Inv. Nr. 56-372)  

Während der Schild in den Münchner Museumsunterlagen als aus dem Dorf Mendanam stammend gilt, 
wird er bei Guiart (1963: 447) unter der Herkunftsangabe „Berührungsgebiet zwischen Jatmül und 
Chambri“ geführt. Darüber hinaus wird er dort als „Holztafel“ bezeichnet. 



97 

C. DAS SEPIK-GEBIET 

4. Kultur und Gesellschaft am Mittleren Sepik 

Ziel des folgenden Abschnitts über Kultur und Gesellschaft am Mittleren Sepik ist es, einen 

zusammenfassenden Überblick über gemeinsame kulturelle sowie soziale Grundzüge und 

Charakteristika jener Region zu geben und dabei weniger dorfbeschränkte Gesichtspunkte in 

den Vordergrund zu stellen. Umfangreiche und vor allem auf einzelne Dörfer oder gar Klane 

des Mittelsepik konzentrierte Darstellungen sind bereits viele publiziert worden, bei der 

Auswertung jener Literatur entsteht jedoch bisweilen der Eindruck, dass sich die einzelnen 

Untersuchungen zu wenig aufeinander beziehen, dafür in erster Linie individuelle 

Besonderheiten einer bestimmten Gruppe oder eines bestimmten Dorfes hervorheben. So 

erhebt z. B. Stanek Kritik an der vor allem an übergreifenden und für die gesamte Mittlere 

Sepik-Region verallgemeinerbaren Aspekten ausgerichteten Untersuchung Batesons bei den 

Iatmul, bei der „einmalige und einzigartige Verhaltensabläufe (...) nicht im Mittelpunkt [des 

Interesses stehen]“336. Die Konzentration auf dorf- oder personenbezogene 

Detaildarstellungen mag sicher wichtig sein, doch hat dies häufig auch zu einer fehlenden 

Gesamtdarstellung der Gesellschaften am Mittleren Sepik geführt. Liegt der Schwerpunkt 

einer Analyse vorrangig auf der Untersuchung eines Kulturelementes und dessen besonderer 

Ausprägung innerhalb eines Dorfes, fehlt (zumindest für den externen Betrachter) eine für 

vergleichende oder umfassender angelegte Untersuchungen wichtige Zusammen- bzw. 

Gegenüberstellung gleicher und ähnlicher bzw. differenter Kulturaspekte. Zweifellos zeigen 

sich bei den Mittelsepik-Gesellschaften kulturelle Unterschiede und Variabilitäten, doch ist 

neben detaillierter Deskription auch generalisierende Interpretation sowie Abstraktion der 

erzielten Erkenntnisse notwendig, um die Bildung von Analogien und das Ziehen 

weiterführender Schlussfolgerungen für die gesamte, (von Ethnologen) kulturell als 

zusammengehörig definierte Region zu ermöglichen und Anschlussfähigkeit sicherzustellen, 

auch wenn dabei detaillierte Verhaltensbeschreibungen mitunter zwangsläufig in den 

Hintergrund treten. 

Es wird hier also davon ausgegangen, dass am Mittleren Sepik trotz Variationsvielfalt 

und Variabilität eine Fülle an kulturellen Gemeinsamkeiten und Überschneidungen 

vorhanden ist, welche bei der Untersuchung nur einer Dorfgesellschaft schwer und erst 

                                                
336  Stanek 1983: 339 



98 

durch den dorfübergreifenden, jedoch kulturinternen Vergleich erkennbar wird. Eben jene 

kulturellen Parallelen stehen hier im Zentrum der Untersuchung, auf ihnen soll die Analyse 

der Sammlung aufbauen, nicht zuletzt auch deshalb, weil die Objekte der Sammlung aus 

verschiedenen Dörfern des (Mittleren) Sepik-Gebietes stammen. Eine Zusammenfassung 

wichtiger und immer wieder auftauchender Kulturelemente bildet die Grundlage für die im 

Anschluss an diese Darstellung erfolgende Auseinandersetzung mit materiellen Kulturgütern 

aus verschiedenen Siedlungen am Sepik. 

Darüber hinaus liegt ein besonderes Augenmerk auf den traditionellen Sepik-Kulturen, 

wie sie Anfang bis Mitte des 20. Jahrhunderts lebendig waren und die von entscheidenderer 

Bedeutung für die Bearbeitung der Münchner Sammlung sind. Aufgrund des Alters der 

Sammlung werden also, wo die Möglichkeit dazu besteht, ältere Aufzeichnungen und 

Beschreibungen gleichermaßen herangezogen. 

4.1 Allgemeines 

Die Bewohner des Mittleren Sepik-Gebietes zwischen den Dörfern Sapandei (Tschepandei) 

im Westen und Tambunum (Tambanum, Tambunam, Kambringi) im Osten werden als 

Iatmul bezeichnet. Sie unterteilen sich in drei Gruppen, die jeweils mehrere Dörfer nahe am 

Sepik umschließen.  

So leben die West-Iatmul (oder auch Nyaura, Naura) in den Dörfern Sapandei 

(Tschepandei), Yamanumbu (Yamanum), Sapanaut (Japanaut, Tschapanaut), Yensemangwa 

(Yentschemangua), Nyaurangei337 (oder Yaurangei, das „Dorf der Nyaura“, d. h. die älteste 

Siedlung, von der alle West-Iatmul abstammen), Korogo mit dem etwas abseits gelegenen 

Dorfteil Palingawi, und Timbunmeli (Timbunmeri).  

Die Zentral-Iatmul (oder auch Palimbei) bewohnen die Dörfer Sotmeli (Sotmeri), 

Yindabu, Yensan (Yentschan), Palimbei (oder Parimbei, dem Ort, von dem alle übrigen 

Dorfgemeinschaften der Zentral-Iatmul ausgehen), Malingei (Maringei), Kanganamun und – 

mit gewissem Sonderstatus – das etwas abseits gelegene Dorf Aibom. 

Die Ost-Iatmul besiedeln die Dörfer Kararau (oder Kalelo, Kalalo), Kamanebit 

(Kamanimbit), Mindimbit, Angerman (Angiriman), Timbunke (Timbunge, Timbungi) und 

Tambunum (Tambanum, Tambunam, Kambringi). Anders als die West- und Zentral-Iatmul 

                                                
337  Nyaurangei ist heute in zwei Dörfer geteilt: in das „obere“, flussaufwärts gelegene, weitgehend verfallene 

Takngei und in das „untere“, flussabwärts gelegene Kandingei, welches das eigentliche Nachfolgedorf des 
ehemaligen Nyaurangei bildet (Wassmann 1982: 16). 



99 

führen die Ost-Iatmul keine Eigenbezeichnung zur gemeinsamen Benennung all ihrer 

Siedlungen. 

In der ethnologischen Literatur variieren sowohl die Angaben der Dörfer und 

„Splittersiedlungen“338 als auch deren Schreibweise, so dass hier nur ein allgemeiner 

Überblick gegeben wird und für Unterschiede und Details auf die entsprechende Literatur 

verwiesen sei.339 Administrativ gehört das Mittelsepik-Gebiet heute zur East Sepik Province. 

Sowohl die Ost- als auch die Zentral- und West-Iatmul gehören zur Ndu-Sprachfamilie 

des „Middle Sepik Stock“ (Sepik Sub-Phylum), wenn sie auch unterschiedliche Dialekte 

dieser Sprachfamilie sprechen.340 

Die Bezeichnung „Iatmul“, „Iatmül“ oder „Yatmül“ wurde von Bateson als allgemeiner 

Name für die gesamte Ethnie eingeführt. Er selbst schreibt hierzu: „But I doubt whether I am 

right in so doing.“341 Demnach verwenden die Leute von Mindimbit im Osten das 

zusammengesetzte Wort „Iatmül-Iambonai“ zur Benennung der gesamten Sprachgruppe.342 

„Iambon“ sei ein Adjektiv, das sich auf den flussaufwärts liegenden Abschnitt beziehe, aber 

auch gegenüber Personen verwendet werde, die Varianten der gleichen Sprache sprechen 

sowie gegenüber Fremden, die noch weiter flussaufwärts leben.343 „Iatmül“, eine 

Bezeichnung, die Bateson nicht übersetzen kann, sei der Name eines kleinen Klans in 

Mindimbit. Auch wenn bisweilen Klannamen zur allgemeinen Bezeichnung mehrerer Dörfer 

mit gemeinsamem Dialekt verwendet werden, räumt Bateson ein, dass ihm niemals die 

Verwendung des Namens „Iatmül“ für die gesamte Mindimbit-Angerman-Gruppe zu Ohren 

gekommen sei, doch fügt er hinzu: „If it were so used, then Iatmül-Iambonai would mean, 

Iatmül dialect and upper river people.“344 Da die Iatmul selbst keine Eigenbezeichnung 

führen, stellte der Gebrauch des Wortes „Iatmül“ für die Benennung jenes Teils der 

Sprachgruppe, der an den Ufern und in der Nähe des Sepiks lebt und sich bis zu einem 

gewissen Grad selbst als eine Einheit ansieht, für Bateson eine Vereinfachung dar. Diese 

Praxis erhält dadurch eine gewisse Rechtfertigung, als sich alle von Bateson unter dem 

Namen „Iatmül“ zusammengefassten Sepik-Bewohner als vom mythischen Ort Mivimbit 

                                                
338 Stanek 1983: 1 
339  Reche 1913: 6; 23; Roesicke 1914: 508; Damm 1939: 275ff.; Behrmann 1942: 191; 1951: 314; Kelm 1966a: 

12 und Karte; M. Schuster 1969a: 140f.; 1973: 477f.; G. u. M. Schuster 1981a: 4; Hauser-Schäublin 1977: 
14; 19; 1985: 181; Wassmann 1982: 16-20; Stanek 1983: 1ff.; Kaufmann 1985b: 40 

340 Laycock 1965: 112ff.; Laycock/Z’graggen 1977: 731-738; 751f. 
341 Bateson 1932: 249 
342 vgl. jedoch Stanek 1983: 2 
343 vgl. M. Schuster 1973: 476 
344 Bateson 1932: 249 



100 

nahe der heutigen Siedlung Gaikorobi nördlich des Iatmul-Gebietes abstammend und 

dadurch als zusammengehörend betrachten.345 

Wie Stanek346 angibt, beträgt die Luftlinie zwischen Tambunum bzw. Kambringi im 

Osten und Sapandei bzw. Tschepandei im Westen etwa 70 km, doch umfasst der Flusslauf 

zwischen beiden Dörfern eine Länge von 170 km. 

Wassmann347 zufolge sind die Beziehungen und Kontakte zwischen den West- und Ost-

Iatmul aufgrund der geographischen Distanz weniger stark ausgeprägt und bisweilen von 

einem „Fremdheitsgefühl“ überlagert. 

Die Bevölkerungszahl der Iatmul gibt Laycock348 mit etwa 8000, Stanek349 mit etwa 

10000 an; sowohl Reche350 (Sepik-Fahrt 1909 im Rahmen der Hamburger Südsee-

Expedition 1908-1910) und Behrmann351 (Sepik-Expedition von 1912/1913) als auch 

Métraux352 (Aufenthalte zwischen 1967 und 1973) sowie Silverman353 (Feldforschungen 

1988 bis 1990 sowie 1994) schreiben, dass Tambunum das größte Dorf am Mittleren Sepik 

sei und – Silverman zufolge – eine Einwohnerzahl von 900 bis 1100 aufweise. 

Zu den Nachbargruppen der Iatmul gehören die nördlich des Sepik in einer von 

Waldland und Sagobeständen geprägten Region lebenden Sawos (Tshuosh) mit dem Dorf 

Gaikorobi. Die Sawos sprechen einen anderen Dialekt der Ndu-Sprachfamilie, können sich 

jedoch mit den Iatmul in deren Dialekt verständigen und betreiben mit diesen einen 

intensiven Tauschhandel von Sago gegen Fisch.354 

Zu den südlichen Nachbarn der Iatmul zählen die im Gebiet des Chambri-Sees 

siedelnden Chambri (Tchambuli), deren Sprache zur Pondo-Sprachfamilie des „Nor-Pondo 

Stock“ (Lower Sepik Sub-Phylum) gehört355 sowie das in kultureller Hinsicht eine gewisse 

Sonderstellung einnehmende Dorf Aibom, in dem sich ein großes Töpfereizentrum befindet, 

in welchem Tonwaren für weite Teile des Sepik-Gebietes hergestellt und vertrieben werden. 

                                                
345 Bateson 1932: 254; Wassmann 1982: 19; 2001: 49; Schindlbeck 1984: 153f. 
346 Stanek 1983: 1; vgl. Neuhauss 1911b: 330 
347 Wassmann 1982: 19f. 
348 Laycock 1965: 112; vgl. Kelm 1966a: 12; Gewertz 1983: 126; Smidt 1996: 62 
349 Stanek 1983: 1 
350 Reche 1913: 23 
351 Behrmann 1922: 80; 1942: 191; 1951: 314 
352 Métraux 1990: 523f. 
353 Silverman 1996: 33; vgl. 1997: 102; 2001a: 20 
354  Bateson 1932: 253f.; Laycock 1965: 144; M. Schuster 1973: 479; Laycock/Z’graggen 1977: 738; 

Schindlbeck 1980: 3-6; 158ff.; 207f.; Wurm 1982: 215f. 
355 Laycock/Z’graggen 1977: 739; vgl. Haberland 1975: 541; Gewertz 1983: 11 



101 

Da die Iatmul aufgrund ihrer sumpfigen Umgebung selbst keine Möglichkeit zur Herstellung 

von Tonwaren haben, entstand mit Aibom ein ausgeprägter Töpferhandel.356  

Wie M. Schuster357 erwähnt, bestanden zwischen Aibom und Malingei enge 

Verbindungen, da Männer aus Aibom häufig Frauen aus Malingei heirateten, so dass Aibom 

im Laufe der Zeit zur Gruppe der Zentral-Iatmul gerechnet wurde und auch deren Dialekt 

der Ndu-Sprachfamilie übernahm. 

Westlich von Sapandei folgt mit den Dorfschaften Avatip, Malu und Yuanamb 

(Yambon; Jambun) das Siedlungsgebiet der Manambu, die noch zur Region des Mittleren 

Sepik gerechnet werden, ebenfalls einen Dialekt (Manambu) der Ndu-Sprachfamilie 

sprechen, durch Heiratsbeziehungen miteinander verbunden sind und in kultureller Hinsicht 

nicht nur untereinander, sondern in mancher Hinsicht auch zu den benachbarten Iatmul in 

Zusammenhang stehen.358 

Östlich des Wohngebietes der Iatmul schließt sich das Dorf Kanduonum (auch 

Kanduanum, Mendanam oder Mandanam) an, das sich in einer Art Übergangsregion 

zwischen Mittlerem und Unterem Sepik-Gebiet befindet und mehr oder weniger als 

„Grenzort“ beider Regionen angesehen – und in Unterteilungen meist dem Unteren Sepik 

zugerechnet – wird, wobei jedoch der generell fließende Übergang kultureller Elemente zu 

beachten ist.359 Das Dorf selbst hat seinen Standort in früherer Zeit einmal gewechselt, so 

dass zwischen einem „neueren“ Kanduanum bzw. „Kanduanum I“ am südlichen Ufer des 

Sepik und einem „älteren“ Kanduanum oder „Kanduanum II“ am nördlichen Sepikufer 

unterschieden werden kann und in den Karten aus der Kolonialzeit dementsprechend das 

ältere Kanduanum auf der nördlichen Flussseite verzeichnet ist. Die Sprache der Bewohner 

Kanduanums wird im Gebiet des Unteren Sepik gesprochen und gehört ebenso wie die 

Sprache der Chambri zur Pondo-Sprachfamilie des „Nor-Pondo Stock“ (Lower Sepik Sub-

Phylum).360 

                                                
356 Bateson 1932: 254; M. Schuster 1969a: 140ff.; Weiss 1981: 66; Gewertz 1983: 79ff.; Stanek 1983: 46 

Wie Hauser-Schäublin schreibt (1977: 64f.), wird dabei der bei den Sawos eingehandelte Sago gegen die 
Tonwaren getauscht, da die Aibom aufgrund ihrer Siedlungsnähe am Fluss selbst über ausreichend große 
Fischbestände verfügen (vgl. M. Schuster 1969a: 142; G. Schuster 1987: 292f.). 

357 M. Schuster 1969a: 141; 1973: 477f.; vgl. G. u. M. Schuster 1981a: 4f. 
358  Reche 1913: 475f.; Roesicke 1914: 508f.; Thurnwald 1917: 161; Bühler 1960; Laycock 1965: 120ff.; Kelm 

1966b: 6ff.; Newton 1971: 64-71; Laycock/Z’graggen 1977: 738; Harrison 1982a: 141; 1985: 138ff.; 1990: 
16-24; 202; Kaufmann 1985b: 40 

359 vgl. die Umfassung des Mittleren Sepik-Gebietes bei M. Schuster 1964: 38 
360  Reche 1913: 466; 475f.; Damm 1939: 276f.; Laumann 1951: 808ff.; 1954: 27ff.; Bühler 1960; Bühler et al. 

1961: 107ff.; Kelm 1966a: 7; Laycock/Z’graggen 1977: 739; Kaufmann 1985b: 40; Stöhr 1987: 31; 55; vgl. 
Welsch/Lewis 1998a: 308; 315 



102 

Das Siedlungsgebiet der hier behandelten Sepik-Gesellschaften liegt in sumpfigem 

Grasland, durchzogen von kleinen Wasserläufen und Sago- oder Waldbeständen. So liefert 

der Sepik einen großen Teil der täglichen Nahrung, vor allem Fische und Schalentiere, 

schwemmt Treibholz und Baumstämme für die Fertigung von Kanus, Hauspfosten und 

Schnitzwerken an und stellt die wesentliche Kommunikationsverbindung zwischen den 

einzelnen Dörfern dar, indem – außer in der extremen Trockenzeit – jede Reise oder 

Fortbewegung, ganz gleich, ob für Handel, Jagd oder Fischfang mit dem Kanu unternommen 

wird.361 

Bezüglich des Handels ist anzumerken, dass dieser, gerade auch was materielle 

Kulturgüter betrifft, bereits vor Beginn des europäischen Einflusses weit verbreitet war und 

zu einer Mischung verschiedener kultureller Aspekte geführt hat, so dass sich eine 

Abgrenzung oder Herauslösung einzelner Gebiete aufgrund kultureller Eigenschaften 

mitunter schwierig gestaltet, und in der vorliegenden Arbeit die Einbeziehung auch etwas 

entfernter liegender Dörfer, wie etwa Aibom oder Kanduanum, zur Folge hat. So wie Aibom 

zum Töpferei-Zentrum des Mittleren Sepik-Gebietes wurde, von dem aus auch die dort 

gestalteten Motive von anderen, benachbarten Kulturen in großer Zahl übernommen wurden, 

sind auch Schnitzwerke, Malereien, Masken, Schmuck, Kalkbehälter und Waffen 

weitergegeben und getauscht worden. Bühler362 sieht den Grund hierfür zum einen in der 

frühen Spezialisierung einzelner Siedlungen bei der Herstellung spezieller Artefakte und 

dem Tausch gegen andere Produkte. Gerade am Mittleren Sepik sei dieser „Handelsgeist (...) 

besonders stark ausgeprägt“363 gewesen, so dass vor allem die Iatmul und ihre 

Nachbargruppen „sicherlich dafür verantwortlich [sind], dass so viele Kulturerscheinungen 

materieller und auch geistiger Art eine so grosse Verbreitung fanden“364. Zum anderen 

hätten gewiss auch die Zu- und Abwanderungen sowie Umsiedlungen mancher Dörfer 

aufgrund ansteigender Bevölkerungszahlen und (gruppeninterner) Auseinandersetzungen zur 

Vermischung von Kulturelementen beigetragen, was schließlich jedoch nur durch 

vorhandene kulturelle Gemeinsamkeiten, etwa auf soziostruktureller und religiöser Ebene, 

möglich war. Zwischen den Gebieten bestehen also enge kulturelle Verbindungen, so dass 

das Ziel der vorliegenden Arbeit (gerade) nicht in der isolierten und dorfbeschränkten 

Betrachtung von Kultur- und Mythenelementen liegt. Doch trotz der hier beabsichtigten 

                                                
361 Bateson 1932: 249ff.; Weiss 1981: 247f.; Wassmann 1982: 15f.; Kocher Schmid 2004: 173-176 
362 Bühler 1960; vgl. Neuhauss 1911b: 319ff.; 330; M. Schuster 1964: 39; Kussmaul 1969: 10f.; Stöhr 1971: 87 
363 Bühler 1960 
364 Bühler 1960 



103 

übergreifenden Sichtweise auf die Region des Mittleren Sepik mit seinen Randgebieten, wird 

auf auszumachende kulturelle Unterschiede an jeweiliger Stelle hingewiesen.365 

4.2 Wirtschaftsform 

Die Hauptnahrungsmittel Fisch und eingetauschter Sago zur Herstellung von Brei oder zum 

Backen von Fladen werden ergänzt durch Kokosnüsse und täglich gesammelte Gemüse, 

Früchte, Insekten sowie kleinere Flusstiere, wie etwa Muscheln und Krebse, sowie durch 

diverse Feldfrüchte aus in der Niedrigwasserzeit angelegten Gärten, wie etwa Yams, Taro, 

Süßkartoffeln, Wassermelonen, Bananen und Papaya. 

Den überwiegenden Teil des täglichen Fischfangs übernehmen die Frauen von ihren 

Kanus aus mithilfe von Fischreusen, Netzen, Angelhaken oder Speeren; fischen die Männer 

in seltenen Fällen, so nehmen diese ausschließlich den Speer. Der Tauschhandel Fisch gegen 

Sago ist ebenfalls Sache der Frauen. Die meisten Gärten sind im Besitz der Männer, welche 

überdies den größten Teil der Gartenarbeit übernehmen, auch wenn die Frauen 

Nutzungsrechte an den Gärten haben. Die Jagd auf Krokodile, Schildkröten, verwilderte 

Schweine, Vögel oder Beutelratten spielt nur eine untergeordnete Rolle und wird meist von 

den Männern mit Hilfe von Speeren366 ausgeführt.367 

Darüber hinaus werden Tabak, Betelfrüchte (Areka) und Betelpfeffer angebaut. Die 

Betelfrüchte werden zusammen mit den Blättern des Betelpfeffers und gebranntem Kalk, der 

in Kalkbehältern aufbewahrt wird, gekaut.368 

Die Männer sind für die handwerklichen Arbeiten verantwortlich, bauen Häuser und 

Kanus369 und stellen Schnitzwerke und Arbeitsgeräte her. Die Frauen fertigen jedoch auch 

einen Teil der Fischreusen, Netze und Körbe, die sie verwenden, selbst an, des weiteren 

kümmern sie sich um die Nahrungszubereitung und sorgen für die Kinder. Den Frauen fallen 

also im Gegensatz zu den Männern die täglichen und über das Jahr verteilt regelmäßigen 

Arbeiten zu. Aber auch wenn die tägliche Nahrungsbeschaffung und -zubereitung zum 

Aufgabenbereich der Frauen gehört, und die Männer dadurch mehr von der täglichen 

Arbeitsleistung der Frauen abhängig sind, sind beide Seiten, Mann und Frau, direkt 

                                                
365 vgl. Bateson 1932: 255f.; 450f.; Wassmann 1982: 19f.; Stanek 1983: 1; Harrison 1990: 20ff. 
366  Schildkröten werden jedoch von Männern und Frauen gejagt, sowohl mit Speeren als auch mit Angelhaken 

(Hauser-Schäublin 1977: 24f.). 
367  Reche 1913: 240-250; M. Schuster 1964: 41f.; Hauser-Schäublin 1977: 21-25; 39; 67f.; 70ff.; Weiss 1981: 

65ff.; 71; 214-217; 223; 228ff.; 239f.; 247f. 
368 Reche 1913: 245ff.; 251ff.; Hauser-Schäublin 1977: 68ff.; Weiss 1981: 229 
369 Zur Kanuherstellung bei den Iatmul siehe Weiss 1981: 284f.; Kocher Schmid 2004: 177f. 



104 

aufeinander angewiesen und ergänzen sich durch ihre Tätigkeiten gegenseitig. Sie arbeiten 

für den gemeinsamen Haushalt und stehen somit in einem intensiven Tauschverhältnis 

miteinander.370  

4.3 Sozialstruktur 

Die einzelnen Dörfer am Sepik sind unabhängige Gruppen ohne zentrale Organisation. Die 

Dorfgesellschaften werden generell in zwei gegensätzliche Hälften, die Moieties, geteilt, und 

die Moieties in mehrere totemistische, patrilineare und exogame Klane untergliedert, die sich 

wiederum zu größeren Klanverbänden zusammenschließen, wobei jeweils zwei 

Klanverbände aus den beiden häufig ebenfalls exogamen Moieties als miteinander verwandt, 

d. h. von gemeinsamen urzeitlichen Vorfahren abstammend und damit als „urzeitlich 

blutsverwandt“371 angesehen werden.372 Mit der Bildung von paarweisen Klanverbänden 

(tsambela373; sambla374) sind bestimmte Verhaltensregeln verbunden, wie etwa gegenseitige 

Unterstützungen, z. B. bei der Initiation der Jungen, aber auch der Verzicht auf das 

Verlangen eines Brautpreises für eine Tochter oder des Anbietens bereits angebrochener 

Nahrungsmittel, die Vermeidung von Streitigkeiten und Auseinandersetzungen sowie von 

Zaubereianwendungen gegen die andere Seite.375 

Jedes Dorf stellt zur Regelung der politischen und rituellen Angelegenheiten mehrere 

einflussreiche big men oder „alte Krokodile“ (abuk waak)376, die auch jeweils an der Spitze 

ihres eigenen Klans stehen und sich durch besonderes Prestige auszeichnen, erworben z. B. 

bei Kriegszügen, durch Zauberei oder ein hohes Alter, durch beachtlichen materiellen 

Reichtum, außergewöhnliche geistige Fähigkeiten, d. h. etwa durch mythologisches Wissen 

oder eine besondere Redegabe u. ä.377 

                                                
370 Bateson 1958: 53; 123; 142-148; Hauser-Schäublin 1977: 149f.; Weiss 1995: 51; 55f.; 58-63 
371 Wassmann 1982: 30 
372  Bateson (1932: 257) zufolge wird in Mindimbit bei den Ost-Iatmul die Wahl des Ehepartners vornehmlich 

durch Klan- und nicht durch Moiety-Exogamie geregelt. 
373 Bateson 1932: 270f. 
374 Wassmann 1982: 30 
375  Bateson 1932: 255ff.; 263f.; 268-271; 438f.; M. Schuster 1964: 39ff.; Haberland 1966a: 22; Wassmann 

1982: 29f.; 34f.; vgl. Hauser-Schäublin 1977: 107; 147f. 
376 Wassmann 1982: 30ff.; 1987: 516 
377 Bateson 1932: 257f.; 1958: 124f.; M. Schuster 1964: 41; Silverman 1996: 41f. 



105 

Die Siedlungsweise der Dörfer entspricht der Aufteilung nach Moieties, so dass die 

Dörfer in zwei Hälften geteilt sind, in deren Mitte sich ein großer Tanzplatz mit den 

Männerhäusern beider Moieties378 bzw. bestimmter Klane379 befindet. 

Sämtliche Landschaftsteile und Flussgebiete, Tiere und Pflanzen, wagan-, Busch- und 

Wassergeister sind den einzelnen totemistischen Klanen der beiden Moieties zugeordnet. Zu 

„Totems“ als „Hilfsübersetzung“ für ngwat, Vatervater, Ahn380 werden dabei lebende und 

lediglich gedachte Wesen gerechnet, auch Zeremonialgegenstände, Melodien und 

Trommelrhythmen gehören dazu. Der „Totemismus“381 am Sepik bezieht sich auf die 

Zuordnung aller Dinge, Wesen und Erscheinungen zu den einzelnen Klanen, welche in der 

mythischen Urzeit erfolgte, als die natürliche Umwelt und die soziale Struktur von den 

schöpferischen Ahnen erschaffen wurde. Indem damals die Klangründer Dingen klaneigene 

Namen verliehen, wurden alle Erscheinungen unter den Klanen aufgeteilt, und diese 

erhielten eine Art Besitzrecht über ihre Totems. Daneben besaßen die Ahnen die Fähigkeit, 

sich in jene mit Namen versehenen Dinge zu verwandeln und deren Gestalt anzunehmen, so 

dass sie die Totems in gewisser Weise als Masken gebrauchten, um anderes darzustellen. 

Jeder Klan verfügt also über zahlreiche, in der Urzeit festgelegte Namen und damit 

verbundene Totems, die mit bestimmten, klanspezifischen und daher geheimen Mythen in 

Zusammenhang stehen, so dass auch die Moieties bzw. Klane jeweils im Detail von einander 

abweichende Ursprungsmythen besitzen. Jeder Eigenname, den ein Individuum als 

Nachkomme eines mythischen Urahnen trägt, ist also sowohl mit seinem Klan und 

infolgedessen ebenso mit seinen Verstorbenen als auch mit einem Ahnen der Urzeit sowie 

mit einer klaneigenen Mythe und einem bestimmten Landschaftsteil verbunden. Nur den 

Mitgliedern eines Klans ist es erlaubt, die Eigennamen eines Totems, welche in langen 

Reihen paarweise gegliedert sind, zu verwenden, weiterzugeben und die mit ihm in 

Zusammenhang stehenden Mythen und Gesänge als „klanspezifischen Ausschnitt der 

mythischen Ganzheit“382 zu kennen und zu überliefern. Auf diese Weise werden auch 

Landbesitzverhältnisse der einzelnen Klane geregelt und weitergegeben. Individuum und 

Klan, Verstorbene, Vorfahren und Urahnen, Tiere, Pflanzen und andere Naturerscheinungen, 

bestimmte Landstriche und Gebiete, Mythen und Melodien bilden also interdependente Teile 

                                                
378 Haberland 1966a: 22; vgl. Bühler 1969: 110; M. Schuster 1985: 23f. 
379 M. Schuster 1964: 44; Wassmann 1982: 34f.; vgl. Gardi 1956: 88; Schmid/Kocher Schmid 1992: 43f. 
380  Wassmann 1982: 32; 1987: 685; vgl. mit den ngwail genannten totemistischen Klanahnen bei Bateson 1932: 

401f.; 430f.; 442f.; 1958: 310 
381 zum Begriff des Totemismus und seiner Bedeutung am Mittleren Sepik siehe M. Schuster 1987: 561-565 
382 Stanek 1983: 389 



106 

eines kohärenten Ganzen. Nicht nur heute lebende Personen, sondern auch alle Tiere, 

Gegenstände, Wohn- und Männerhäuser tragen urzeitliche Namen und stehen damit in enger 

Beziehung zu einer in der Urzeit wirkenden Ahnengestalt.383 Bateson schreibt dazu: „The 

naming system is indeed a theoretical image of the whole culture and in it every formulated 

aspect of the culture is reflected.“384 

Indem er bestimmte Verhaltensweisen gegenüber dem Totem festsetzt, hat der 

Totemismus Einfluss auf die gesamte Lebensweise und Weltanschauung der Klanmitglieder. 

Wie allumfassend und stark ausgeprägt die mit den Totems verbundenen Aspekte, 

insbesondere Darstellungs- und Namensrecht sind, veranschaulicht Wassmann: 

 „Das Darstellungsrecht konkretisiert sich (...) in den Kultgegenständen, den 
Schnitzereien an (claneigenen) Flötenköpfen, Trommelschlegeln, Schlitztrommeln, 
Sanduhrtrommeln, Männerhauspfosten, Masken, Giebelaufsätzen usw., in den 
Malereien, dem Blasen der Flötenmelodien und Schlagen der Rhythmen, dem Rezitieren 
der Totem-Eigennamen und Deklamieren der Gesänge, die inhaltlich um die Totems 
kreisen, sowie dem Auftritt der Maskenfiguren. Die Verantwortung für die claneigenen 
Totems ist eine doppelte. Vermehrungsriten für Tiere und bei Ernten sorgen für das 
Wohlergehen beziehungsweise Gedeihen der Tiere und Pflanzen im allgemeinen; Opfer 
und Zaubersprüche besänftigen die bösartigen (Totem-)Geister und verhindern, dass sie 
Unheil anrichten.“385 

So kommt Moieties, Klanen und mit ihnen in Verbindung stehenden Totems im 

soziokulturellen und rituellen Kontext besondere Bedeutung zu. Auch mit 

Alltagsgegenständen, wie Töpfen oder Paddeln, ist ein mit dem Totem in Zusammenhang 

stehendes Darstellungsrecht verbunden; anders als die Zeremonialobjekte hat diese Art der 

Darstellung jedoch einen anderen Sinn: Der Alltagsgegenstand wird im Gegensatz zum 

Kultobjekt nicht direkt mit dem gezeigten Totem gleichgesetzt, sondern wirkt vielmehr als 

dessen Beigabe. Wie also ein zeremonieller Gegenstand das Totem vergegenwärtigt oder 

repräsentiert, wird ein alltäglicher Gegenstand als eine Art Zubehör des dargestellten Totems 

verstanden.386  

Häufig findet sich die Darstellung eines bestimmten Motivs, z. B. Tiere, wie Fische, 

Krokodile, Schlangen, Schweine und Adler, oder auch menschliche Gesichter bei mehreren 

                                                
383  Bateson 1932: 403; 409f.; 431; 445f.; 1934: 109f.; 1958: 127; 228; 236f.; Nevermann 1933: 48f.; Wirz 

1959: 21; Aufenanger 1960: 140f.; Haberland 1966a: 28f.; Kelm 1966a: 15f.; 19ff.; 24f.; Newton 1967: 
202ff.; Bühler 1969: 33f.; M. Schuster 1969a: 156; 1987: 561-565; Forge 1973: 172; Stanek 1982: 40ff.; 
1983: 174-182; 389ff.; 1990: 270ff.; Wassmann 1982: 28; 32; 43; 67f.; 234; 286; 306ff.; 452-456; 1987: 
516; 1990: 24-32; 2001: 50f.; Silverman 1996: 32-39; 1997: 102ff.; 2001a: 28f.; 2001b: 190f.; 
Houseman/Severi 1998: 65-70; vgl. Harrison 1990: 52-57 

384 Bateson 1958: 228 
385 Wassmann 1982: 32f. 
386 Wassmann 1982: 33 



107 

Klanen wieder, auch wenn alle als Totems gedachten Dinge insgesamt einer der beiden 

Moieties zugeordnet sind; beispielsweise ist nicht nur einer Moiety eine bestimmte Tier- 

oder Pflanzenart zugeteilt, sondern allen Klanen. Wassmann387 vermutet den Grund solcher 

„Totemmischungen“ in der Trennung bzw. Vereinigung mancher Klane, die auch zu einem 

Wechsel der Moiety führen kann. Darüber hinaus versucht jeder Klan durch die Zuteilung 

eigener Namen zu Totems anderer Klane zumindest auf anderer Ebene an gewissen Totems 

teilzuhaben, die ihm aufgrund der Moiety-Zuordnung nicht zugesprochen sind oder 

gehören.388 

Auch Forge hat in diesem Zusammenhang insbesondere die Wichtigkeit der Namen 

betont, welchen er eine höhere Bedeutung als der Klantotemart selbst zuschreibt: 

„… all clans have a crocodile totem, all have a fish eagle totem and most a pig totem, all 
commonly represented in the art. There is no visual distinction between the crocodile of 
clan A and the crocodile of clan B except their names; in this case it is the names that 
are specific to the clan rather than the natural species itself.“389 

Mit den beiden Moieties sind jeweils bestimmte Eigenschaften verbunden. So wird 

beispielsweise in flussaufwärts gelegeneren Dörfern des Mittelsepik-Gebietes, wie etwa in 

Kanganamun, Palimbei, Malingei, Kandingei oder auch Aibom, eine Moiety als männlich 

aufgefasst und als Himmel- oder Sonnenhälfte (nyoui) bezeichnet, die andere Moiety als 

weiblich vorgestellt und Erd- oder Mutterhälfte (nyame) genannt. Der Himmel- oder 

Sonnenhälfte werden alle Dinge zugerechnet, die oben liegen und hell sind, also nicht nur 

die Sonne und der Himmel, sondern auch der Mond, die Sterne, die Wolken, der Tag, der 

Regen, verschiedene Palmarten, Betelkalk und die Farben weiß und rot. Zur Erd- oder 

Mutterhälfte gehören die Dinge, die sich unten befinden und dunkel sind, wie z. B. die Erde, 

die Nacht, das in der Erde wühlende Schwein, die Ameise, Häuser, Tontöpfe und die Farbe 

schwarz. Der Himmel- oder Sonnenhälfte werden jedoch nicht nur die oben liegenden, 

sondern auch die sich unter der Wasseroberfläche befindlichen Dinge zugesprochen, etwa 

das Krokodil, die Schildkröte und das Meer, während der Erd- oder Mutterhälfte die 

dazwischen liegenden Dinge der mittleren Erdebene zugeordnet sind. Alle zur Umwelt 

gehörenden Dinge sind also entweder dem männlichen oder dem weiblichen Prinzip 

zugeteilt, wobei zu beachten ist, dass mit der jeweiligen Zuordnung keine Besitzverhältnisse 

beschrieben werden. Den Moieties werden die Dinge lediglich beigefügt, erst von den 

                                                
387 Wassmann 1982: 33f. 
388 vgl. Bateson 1934: 109f.; Stanek 1983: 178f.; Hauser-Schäublin 1985: 28; Houseman/Severi 1998: 130 
389 Forge 1966: 24 



108 

Klanen werden die einzelnen Dinge besessen.390 In anderen Dörfern, wie Mindimbit, 

Tambunum und deren Umgebung, tragen die Moieties nach Bateson391 andere Namen und 

besitzen weniger totemistische Bedeutung als die Klane. 

M. Schuster392 sieht in der Bildung von Moieties eine Analogie zur kosmischen bzw. 

geschlechtlichen Gliederung nach Himmel und Erde bzw. Vater und Mutter. Ebenso wie das 

Dorf in zwei Hälften gegliedert wird, denen die Klane und Klanverbände jeweils 

untergeordnet sind, wobei wiederum je zwei Klanverbände aus den beiden Moieties eine 

spezielle, auf gegenseitige Unterstützung beruhende Verbindung eingehen, werden alle 

natürlichen Phänomene auf die beiden Dorfhälften aufgeteilt. Die Aufteilung in männlich 

und weiblich und damit verbunden in hell und dunkel, Tag und Nacht, Himmel und Erde 

zeigt, wie sehr das dualistische Denken die verschiedenen Lebensbereiche durchdringt, 

strukturiert und auf diese Weise Orientierung schafft. Viele Dinge, wie etwa Urzeitwesen, 

Klane, Namen oder Kultgegenstände, erhalten darüber hinaus einen Doppelcharakter, indem 

sie oft paarweise vorgestellt oder eingesetzt werden.393 

4.4 Wohn- und Männerhäuser 

Wie bereits erwähnt, spiegelt sich die soziostrukturelle Aufteilung nach Moieties auch in der 

Siedlungsweise der Dörfer wider, indem diese in zwei Hälften geteilt sind, auf denen jeweils 

die einzelnen Wohnhäuser (ngai) der Familien beider Moieties angeordnet sind und in deren 

Mitte sich ein großer Platz mit den Männerhäusern befindet. Zudem wird auch die Trennung 

der Geschlechter in der Anlage des Dorfes deutlich, so dass bestimmte Wege und Plätze, wie 

das Männerhaus und die Zeremonialwiese, nur von den Männern und initiierten Jungen, 

andere Pfade dagegen nur von den Frauen und Kindern benutzt werden dürfen. Um von 

                                                
390  Bateson 1932: 256f.; 401ff.; 1958: 229f.; Wirz 1959: 18; Aufenanger 1960: 140f.; M. Schuster 1964: 40f.; 

1969a: 140f.; 1987: 568f.; Haberland 1966a: 22f.; Wassmann 1982: 28; 1987: 516f.; Stanek 1983: 182; 
Schmid/Kocher Schmid 1992: 21; vgl. Harrison 1990: 42ff. 
Zur Veranschaulichung sei noch die Erwähnung Haberlands (1966a: 23f.) angeführt, wonach sich auch die 
Männerhäuser jeweils einem der beiden Prinzipien zuordnen. So erzählten ihm die zum Männerhaus 
munsimbit in Kanganamun gehörenden Leute, dass ihr Männerhaus als erstes gebaut wurde und im 
mythischen Ursprungsort Mivimbit stand. Da es zur Mutter-Hälfte gehörte und weiblich war, war zu jener 
Zeit alles noch dunkel. Erst mit dem Bau des Männerhauses der männlichen Sonnen-Hälfte brach die 
Helligkeit an. 

391 Bateson 1932: 256f.; 268; 433f.; vgl. Hauser-Schäublin 1990: 472; Silverman 1996: 33f. 
392 M. Schuster 1964: 40 
393 Wassmann 1982: 29; 32 



109 

einem Dorfteil in einen anderen zu gelangen, werden also von beiden Geschlechtern 

verschiedene Routen eingeschlagen.394 

Die Wohnhäuser sind Pfahlbauten, die über eine Leiter betreten werden und in denen 

vorwiegend jeweils eine Familie, also Eltern und unverheiratete Kinder sowie bisweilen 

auch die Mutter des Vaters lebt. Innerhalb des gemeinsamen Wohnhauses werden Mann und 

Frau jeweils besondere Plätze zugeordnet. Ausgestattet sind die Häuser mit aus einer 

schilfähnlichen Grasart geflochtenen traditionellen „Schlafsäcken“395 bzw. modernen 

Moskitonetzen, Tonschalen zum Entzünden eines Feuers, Sagovorratstöpfen und Kochtöpfen 

an den Wänden, Aufhängehaken für Netze mit persönlichen Besitztümern oder auch 

Nahrungsmitteln, Behältern für geräucherten Fisch, Hockern sowie Werkzeugen und 

Arbeitsutensilien, wie Äxte, Grabstöcke, Fischreusen oder Paddel, welche während der 

Niedrigwasserzeit zusammen mit Feuerholz teilweise auch im ebenerdigen, d. h. also 

unteren, nichtbewohnten Raum untergebracht werden und auch dort im zusätzlichem 

Arbeitsplatz und Aufenthaltsort zum Einsatz kommen können. Früher wurden in den 

Wohnhäusern auch die modellierten Schädel verstorbener Angehöriger aufbewahrt. An den 

Frontseiten der Wohnhäuser befinden sich ebenso wie bei den Männerhäusern Giebelmasken 

aus Holz, Palmblattscheiden und Baumbast.396 

Mittelpunkt eines jeden Dorfes bilden die Männer397-, Kult398-, Zeremonial-399 oder 

Versammlungshäuser400 (ngaigo oder ngego), die den Moieties bzw. bestimmten Klanen 

gehören und von denen sich jeweils mehrere in jeder Siedlung befanden. Am Mittleren Sepik 

zeichnen sich die rechteckigen Gebäude durch ihre Satteldächer und die zwei hohen, spitz 

zulaufenden Giebelfronten aus, welche jeweils von einer unter einem kleinen Vordach 

geschützten Giebelmaske und darüber an der höchsten Spitze des Daches von einem 

tönernen oder hölzernen Giebelaufsatz in Gestalt eines Vogels bzw. Adlers in Verbindung 

                                                
394 Hauser-Schäublin 1977: 21; Weiss 1981: 49; Stanek 1982: 21; Wassmann 1982: 22 
395 G. u. M. Schuster 1981a: 6; vgl. Überseemuseum Bremen 2003: 48 
396  Reche 1913: 132-135; Taf. XXVI-XXVIII; Roesicke 1914: 509; Bateson 1932: 261; 1958: 142f.; Gardi 

1956: 85ff.; Behrmann 1951: 315f.; M. Schuster 1964: 40; 46; Bühler 1969: 92ff.; 102ff.; Hauser-Schäublin 
1977: 108-116; Weiss 1981: 32ff.; Wassmann 1982: 20ff.; Stanek 1983: 63ff.; Coiffier 1990: 494f.; 
Silverman 2001a: 64ff. 

397  z. B. Haberland 1966a: 21ff.; Wassmann 1982: 22ff.; Schindlbeck 1985: 363f.; M. Schuster 1985: 21ff.; 
Stanek 1987: 623ff. 

398 z. B. Behrmann 1951: 305; M. Schuster 1964: 44ff.; Kelm 1966a: 19ff.; Hauser-Schäublin 1989: 319; 324 
399  z. B. Reche 1913: 132; Bateson 1932: 258ff.; 1958: 123ff.; hier wird aufgrund ihrer allgemein häufigeren 

Verwendung in der Literatur die Bezeichnung „Männerhaus“ gebraucht; vgl. Neuhauss 1911b: 228-235; 
Schlesier 1952: 133-136; Kelm 1966a: 14; Hauser-Schäublin 1989: 319 

400 z. B. Roesicke 1914: 509ff.; Behrmann 1922: 210; 1951: 305; 314ff. 



110 

mit einer Frauen- oder Männergestalt, auf welcher der Vogel sitzt, geziert werden.401 

Behrmann402 zufolge beginnt der architektonische Stil dieser Mittelsepik-Männerhäuser 

flussabwärts in Kanduanum. 

Betreten wird ein Männerhaus entweder durch Eingänge an den Schmalseiten unterhalb 

der weiblichen Giebelfiguren oder durch Eingänge, die in der Mitte der Längsseiten liegen. 

Einige der Hauspfosten sind mit anthropomorphen Figuren, Tieren oder Ornamenten 

beschnitzt, die bestimmte Ahnen bzw. mythische Urzeitwesen repräsentieren, deren Namen 

tragen und jeweils Eigentum eines Klans sind. So stehen sie in enger Verbindung zum 

mythischen Ursprung eines Klans und legitimieren auch dessen Totemzugehörigkeiten und 

Besitzrechte.403 

Im Inneren des Männerhauses ist unter dem Dach jeweils an den beiden Enden, d. h. an 

den Giebelfronten, eine aus einem Baumstamm und seinen Brettwurzeln geschnitzte, 

weibliche, auf dem Querbalken sitzende Giebelfigur mit gespreizten Beinen angebracht, 

welche nach oben hin zu einem Stützpfosten für die Giebelspitze ausläuft.404 

Im unteren Stockwerk eines Männerhauses, also dem Erdgeschoss, befinden sich im 

Mittelgang die mit Namen versehenen, klaneigenen Feuerstellen und entlang den Seiten 

neben den entsprechenden klaneigenen Pfosten die ebenfalls benannten Sitzplattformen der 

einzelnen Klane mit Bänken, Hockern oder Stühlen, so dass die Männerhäuser nach dem 

Klansystem strukturiert sind. Nach Coiffiers405 Darstellung ist dabei dem jüngsten initiierten 

männlichen Klanmitglied die Außenseite einer Plattform zugeteilt, während der älteste 

initiierte Mann eines Klans an dessen Innenseite, d. h. also näher zum zentralen Pfosten des 

Hauses hin, Platz nimmt. Bateson406 zufolge sind in Mindimbit und Tambunum bzw. 

Kambringi die Schlitztrommeln paarweise unten in der Mitte des Männerhauses gemäß ihrer 

Stellung im totemistischen System angeordnet.407  

Im oberen Stockwerk des Männerhauses, zu dem eine Leiter führt, werden 

Kultgegenstände, wie (weitere) Schlitztrommeln, Sanduhrtrommeln, Wassertrommeln, 

                                                
401  z. B. Neuhauss 1911b: Fig. 21-23; 147; Reche 1913: Taf. XXX-XXXI; XXXIV; XXXVI; Behrmann 1922: 

41; 49; 181; Wirz 1951: 133; 1959: Abb. 7-9; Stöhr 1971: 88; M. Mead 1977: 236f. 
402 Behrmann 1951: 313f. 
403  Reche 1913: 135ff.; 139; 141f.; Taf. XXXIII; Wirz 1954a: 19f.; 1959: 20f.; Abb. 12; Haberland 1966a: 

26ff.; vgl. Kelm 1966a: 19f.; Wassmann 1982: 22; Stanek 1983: 243; 1987: 630; Schmid/Kocher Schmid 
1992: 45 

404  Reche 1913: 140; Gardi 1956: 90f.; Gardi/Bühler 1958: 52f.; Wirz 1954a: 20; 1959: 21; M. Schuster 1964: 
45; 48; 1985: 25; Schindlbeck 1985 363f.; 389ff.; Coiffier 1990: 492; Schmid/Kocher Schmid 1992: 46 

405 Coiffier 1990: 492 
406 Bateson 1932: 259; vgl. Reche 1913: 150; Stanek 1983: 244 
407  vgl. Behrmann 1922: 73; Gardi/Bühler 1958: 54; M. Mead 1977: 237; Coiffier 1990: 492; Schmid/Kocher 

Schmid 1992: 50 



111 

Flöten und andere Blasinstrumente, Schwirrhölzer, Masken und Maskengerüste, 

Figurenstühle, Aufhängehaken und Schilde aufbewahrt, darüber hinaus wurde dieser obere 

Teil früher zur Seklusion der Initianden und während der Regenzeit und der damit 

verbundenen Überschwemmung zum Sitzen und Reden genutzt.408 

Bis etwa 1920 gehörte zum Bau eines Männerhauses die Opferung von Menschen, 

indem diese in die für die Pfosten ausgehobenen Gruben gelegt und durch die anschließend 

eingesetzten Pfähle getötet wurden.409 In neuerer Zeit werden Männerhäuser durch das 

Rezitieren totemistischer Gesänge, begleitet von Flötenmelodien, eingeweiht.410 

Die Männerhäuser sind das Zentrum des kulturellen, sozialen, politischen und religiösen 

Lebens. In ihnen werden Versammlungen, Riten und Feste veranstaltet und alle heiligen 

Kultgegenstände aufbewahrt; die Männer verbringen hier einen Großteil ihrer Zeit. Hier 

werden auch die rituellen Streitgespräche abgehalten, die um das totemistische System und 

seinen mythologischen Ursprung kreisen und bei denen die mit der Mythologie besonders 

bewanderten Männer einzelner Klane, die „alten Krokodile“411, über jeweils klaneigene 

Mythenversionen und Namensrechte sowie deren Verbindung zum großen 

klanübergreifenden, innerkulturellen Mythensystem diskutieren und die Besonderheit und 

Einzigartigkeit der jeweils eigenen Mythenvariation in den Vordergrund rücken und speziell 

betonen. Da jedem Klan bestimmte Namen, Tiere, Pflanzen und Landschaftsteile zugeordnet 

sind, geht es in den mythologischen Streitgesprächen (pabu) sowohl um Nutzungsrechte an 

Eigennamen, Pfaden, Grundstücken und Jagdgebieten als auch um Darstellungsrechte etwa 

auf materiellen Objekten oder in totemistischen Gesängen.  

Während die öffentlichen, nichtgeheimen Mythenelemente (sagi) vor allem von den 

Frauen erzählt und überliefert werden, gehören die klanspezifischen und geheimen 

Einzelheiten mythischer Versionen, die Eigennamen von Ahnengestalten und urzeitlichen 

Orten zum nichtöffentlichen Bereich der Männer. Da des weiteren auch mythologische 
                                                
408  Neuhauss 1911b: 235f.; Reche 1913: 150ff.; Behrmann 1922: 221; Bateson 1932: 259; 1958: 124; Wirz 

1954a: 20; 1959: 22; M. Schuster 1964: 44; Haberland 1966a: 28; Wassmann 1982: 23f.; Stanek 1983: 244; 
1987: 626; M. Schuster 1985: 23f.; Hauser-Schäublin 1989: 458ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 46; 50f. 

409  vgl. hierzu auch den von Wassmann (1982: 143) aufgezeichneten Teil einer Schöpfungsmythe bei den 
West-Iatmul, in der von zwei Brüdern die Rede ist, die das erste Männerhaus im Schöpfungsort Mivimbit 
bauten. Beim Ausheben eines Loches für einen der Männerhauspfosten legte die Frau einer der Brüder eine 
große Tonschüssel in die Grube, der jüngere Bruder stieg hinunter, um hineingefallene Erde zu entfernen 
und konnte dem zu eben diesem Zeitpunkt heruntergelassenen Pfosten durch einen Weg in der Erde 
entkommen; der Tontopf allerdings zerbrach, was wie die Zerschmetterung eines Menschen klang. 
Anschließend wurde der Bau des Männerhauses fertiggestellt und ein Einweihungsfest verbunden mit der 
Opferung von Schweinen, Hühnern und anderen Tieren veranstaltet; vgl. Schmitz 1960: 320 

410  Speiser 1931: 20; Haberland 1966a: 26ff.; M. Schuster 1969a: 151; Hauser-Schäublin 1977: 98; 145f.; 
Wassmann 1982: 23; 79f. 

411 Wassmann 2001: 44; 56f. 



112 

Grundstrukturen und die Verbindungen und Beziehungen einzelner Mythenelemente 

zueinander geheimgehalten werden, besteht die Schwierigkeit im Aushandeln zwischen der 

Nennung klaneigener Namen und mythischer Details, um Besitz- und Nutzungsansprüche zu 

legitimieren, und der Geheimhaltung derselben sowie deren Beziehungen zueinander, um 

klanbezogene Identifikationen und Identitäten aufrechtzuerhalten, so dass stets nur 

Andeutungen gemacht werden, um selbst möglichst wenig preiszugeben, jedoch den 

Wissensstand der anderen Teilnehmer in Erfahrung zu bringen.412 

Bateson beschreibt den Ablauf eines rituellen Streitgesprächs folgendermaßen: 

„In a typical debate a name or series of names is claimed as totemic property by two 
conflicting clans. The right to the name can only be demonstrated by knowledge of the 
esoteric mythology to which the name refers. But if the myth is exposed and becomes 
publicly known, its value as a means of proving the clan’s right to the name is 
destroyed. Therefore there ensues a struggle between the two clans, each stating that 
they themselves know the myth and each trying to find out how much their opponents 
really know. In this context, the myth is handled by the speakers not as a continuous 
narrative, but as a series of small details. A speaker will hint at one detail at a time – to 
prove his own knowledge of the myth – or he will challenge the opposition to produce 
some one detail.“413 

Die Streitgespräche können über mehrere Tage andauern und bilden eine der bedeutendsten 

Tätigkeiten im Männerhaus. 

In den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts wurde Stanek414 zufolge die Bedeutung der 

Männerhäuser und der mit ihnen in Zusammenhang stehenden politischen, kriegerischen und 

rituellen Aktivitäten durch die australische Kolonialverwaltung stark eingeschränkt, 

Versammlungen und Zusammenkünfte finden aber nach wie vor statt.415 

4.5 Mythologie 

Die Mythologie des Mittleren Sepik-Gebietes ist erwartungsgemäß äußerst vielschichtig, 

variantenreich und komplex. Gleichwohl tauchen gewisse Grundzüge, Hauptfiguren und 

Handlungsmotive immer wieder auf und prägen auf diese Weise Charakter, Inhalt und 

Themenbezug des mythologischen Systems, so dass hier zentrale Mythen und 

                                                
412  Bateson 1934: 109f.; 1958: 125-128; Wassmann 1982: 32f.; 53; 251f.; 304f.; 318f.; 1984: 128; 2001: 44; 

56-61; Stanek 1982: 9f.; 43ff.; 1983: 174f.; 181f.; 186f.; 242-275; 389f.; 1987: 630ff.; 636; 640; Weiss 
1987: 164-167; Silverman 1996: 37-41; 1997: 109; 2001a: 42-45; 2001b: 197; Houseman/Severi 1998: 130; 
vgl. Newton 1967: 202f.; Barth 1975: 217ff.; Harrison 1990: 141ff.; 146f.; 168f.; Heeschen 2002: 542 

413 Bateson 1958: 224 
414 Stanek 1987: 623 
415 vgl. Coiffier 1990: 491; 497ff. 



113 

Mythenelemente, die um Ursprung und Entstehung von Gesellschaft und Kultur kreisen, zur 

zusammengefassten Darstellung kommen. 

Die bedeutendsten Mythen beschäftigen sich mit der Entstehung der Erde. Auch hier 

existieren verschiedene Versionen mit im Detail divergierenden Ausführungen, da die 

Schöpfungsmythen nicht nur von Dorf zu Dorf, sondern gerade auch aufgrund ihres 

totemistischen Bezugs von Klan zu Klan variieren und zum geheimen Wissen einer Gruppe 

gehören, um die eigene Variante von derjenigen anderer Klane abzugrenzen, die eigenen 

Totems und das mit ihnen in Verbindung stehende Darstellungs- und Besitzrecht zu 

legitimieren und eine Mythe zur Betonung der eigenen Gruppenidentität vorweisen zu 

können.416 Dennoch kristallisiert sich in den Erzählungen ein einheitlicher Strang der 

Geschichte heraus, dessen Hauptmotiv meist die Erschaffung der Erde durch ein Krokodil 

bildet.417 Danach tauchte in der Urzeit, als alles noch dunkel und von Wasser umgeben war, 

ein – häufig als doppelgestaltig418, doppelköpfig419 oder zweigeschlechtlich420 dargestelltes – 

Krokodil aus dem Wasser auf und trennte oben und unten, also Himmel und Wasser. Auf 

seinem Rücken bildete sich nach G. u. M. Schuster421 das erste Stück Land, eine anfangs 

noch kleine und sumpfige Insel, die nach und nach fest wurde422 und – durch die 

Bewegungen des Krokodils423 – nach allen Seiten hin wuchs. Anschließend entstanden die 

Pflanzen, Tiere und mythischen Vorfahren der Menschen, die – folgt man der Version 

Schusters – bis in die heutige Zeit auf dem Rücken dieses Urzeitkrokodils, der 

schwimmenden Insel Erde, leben.424 Laut Bateson425 wurde das doppelgestaltige Krokodil 

von dem Geistwesen (wagan) Kavambuangga getrennt, wobei eines der beiden Krokodile 

(Iamburamali) zum Himmel und das andere (Kavokmali) zu Land wurde. 

Nach den Aufzeichnungen Wassmanns426 bei den Nyaura im Westen des Mittleren 

Sepik-Gebietes entstand zu Beginn der Schöpfung mit Hilfe des Urzeitkrokodils ebenfalls 

                                                
416 Bateson 1932: 404ff.; 1958: 236f.; Haberland 1966a: 29ff.; Wassmann 1982: 238ff.; 244; 318f.; 2001: 60 
417  Für einzelne, sich im Detail unterscheidende Schöpfungsmythenversionen sei insbesondere auf Bateson 

(1932: 404ff.) und Wassmann (1982: 65; 134ff.; 140ff.; 238ff.; 1987: 534; 544; 552; 2001: 60) verwiesen. 
418 Bateson 1932: 404f. 
419 G. u. M. Schuster 1970: 70 
420 Haberland 1966a: 30 
421 G. u. M. Schuster 1970: 70; M. Schuster 1985: 22 
422  Über das Festwerden der anfangs noch schlammigen Erde gibt es Bateson (1932: 405; vgl. 1958: 233) 

zufolge ebenfalls mehrere Varianten: So wurde das Land entweder von Kavambuangga festgetreten, von 
einem Baum namens Wani oder Mangka gefestigt oder die Erde wurde von einem Erdwurm geformt und 
vergrößert. 

423 G. u. M. Schuster 1970: 70 
424 Bateson 1932: 404f.; Haberland 1966a: 29f.; M. Schuster 1969b: 230; G. u. M. Schuster 1970: 70 
425 Bateson 1932: 404f.; 1958: 233 
426 Wassmann 1982: 65; 134-148; 181-188; 219-240; 315ff.; 1984: 120; 125; 1987: 534; 544; 552 



114 

das erste Stück Erde, eine Grasinsel, die aus dem Urmeer auftauchte. Auf deren Boden lief 

zunächst ein Hund umher427, bevor sich ein Spalt öffnete, dem alle Pflanzen, Tiere und 

Menschen entstammten. Sowohl dieses erste Stück Land als auch der Spalt tragen den 

Namen des urzeitlichen Orts Mivimbit oder Mävimbit, der heute nahe des Dorfes Gaikorobi 

bei den Sawos nördlich des Mittleren Sepik-Gebietes lokalisiert wird.428 Der Spalt gilt als 

die erste Frau und das Schöpfungskrokodil als der erste Mann. Während anschließend der 

Unterkiefer des Krokodils zur Erde herabfiel bzw. zur Erde wurde, entstand aus dem 

Oberkiefer der Himmel und in der Folge davon die Helligkeit.429 

Aus der Beziehung zwischen dem Spalt als der ersten Frau und dem Urzeitkrokodil als 

dem ersten Mann entstanden zwei Bäume, d. h. ein Brüderpaar, aus denen wiederum ein 

Brüder- und Schwesternpaar hervorging. Diese weiteren zwei Brüder sind die ersten 

Klangründer, ihre Schwestern die Urzeitfrauen der Klane. Nach Entstehung und Verbindung 

weiterer Brüder- und Schwesternpaare wurden schließlich alle Einzelklane gegründet, wobei 

jeweils der als ziemlich gegensätzlich geschilderte Bruder eines Klangründers die jeweils 

andere Klangruppe gründete, so dass die paarweisen Klanverbände entstanden. Die 

Klangründer, die meist in Menschen-, Krokodil-, Fisch-, Vogel- oder Baumgestalt 

vorgestellt werden430, teilten alle Umwelterscheinungen unter sich auf, indem sie die Dinge 

mit eigenen Namen versahen und diese dadurch zum Besitz des eigenen Klans und zu deren 

Totems mit der damit verbundenen Zuständigkeit und Verantwortung machten. Das Besitz- 

und Darstellungsrecht klaneigener Totems legitimiert sich aus diesen Geschehnissen in der 

Urzeit, und alle Erscheinungen tragen auch heute noch jene urzeitlichen Namen.431 Nach 

dem Bau des ersten Männerhauses verließen die Klangründer den ersten Ort, den 

Schöpfungsort Mivimbit, und gründeten auf ihren anschließenden urzeitlichen 

Wanderungen, bei denen sie jeweils einem Wanderkrokodil folgten, weitere Dörfer, 

gelangten also allmählich ins heutige Siedlungsgebiet der Iatmul, wobei aus den auf den 

Wanderpfaden zurückgebliebenen Exkrementen und Nahrungsresten die Wassergeister 

entstanden. Die Urzeitfrauen, die vor allem die Gestalt von Vögeln annahmen, stellten 

                                                
427 vgl. Bateson 1932: 405 
428 vgl. Haberland 1966a: 24; Hauser-Schäublin 1977: 19; 102f.; 124; Schindlbeck 1984: 153-159 
429  vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 10-13 

Bezüglich der Reihenfolge der in der Urzeit erfolgten Geschehnisse scheinen unterschiedliche Versionen zu 
existieren: So entstehen die Lebewesen mal vor der Trennung von Ober- und Unterkiefer und dem damit 
verbundenen Beginn der Helligkeit, mal kommt erst Helligkeit auf, bevor alle Lebewesen entstehen (vgl. 
Wassmann 1982: 140ff.; 315; 1987: 528) 

430  wobei jedoch auch bei tiergestaltigen Erscheinungen das Gesicht meist menschlich gedacht wird 
(Wassmann 1982: 234) 

431 vgl. Hauser-Schäublin 1977: 58 



115 

Werkzeuge und Tontöpfe her, und aus ihren Körpern wuchsen Nutzpflanzen, doch töteten 

und verzehrten sie auch Menschen, bis sie schließlich selbst getötet wurden. 

In Kararau steht die Entstehungsgeschichte der Erde ebenfalls mit einem Urkrokodil in 

Zusammenhang, auch der Name „Kararau“ soll der Name eines mythischen Krokodils sein; 

gleichermaßen findet im Schöpfungsmythos ein Baum Erwähnung, der von den damals ohne 

Männer lebenden Frauen, die allein über das Wissen vom Schnitzen verfügten, gefällt 

wurde. Diese schnitzten in den Stamm mehrere menschliche Köpfe, von denen sich nun 

einer in Gaikorobi befinden soll. Die Frauen schnitzten zwei Männer, konnten mit diesen 

aber keinen Geschlechtsverkehr haben und ließen sich stattdessen auf dem Firstpfosten eines 

Hauses vom Wind befruchten. Nach einem Mythenfragment entstammen die verschiedenen 

Klangründer einem Zeremonialstuhl in einem Männerhaus Kararaus, nachdem die ersten 

Menschen bzw. Männer mit einem Blätterbündel auf diesen geschlagen hatten. An anderer 

Stelle heißt es, dass die Klan- und auch Dorfgründer Frauen waren.432 

Neben dem Krokodil kommt auch der Schlange im Schöpfungsgeschehen 

herausragende Bedeutung zu. Es wird erzählt, dass sich eine große Schlange aus den Bergen 

im Westen kommend nach Osten schlängelte und dabei einen kurvigen Graben hinterließ, 

der sich anschließend mit Wasser füllte, so dass der Sepik entstand, das Land in zwei Teile, 

ein nördlich und ein südlich des Flusses gelegenes Gebiet, und ebenso die Bevölkerung in 

zwei Hälften gegliedert wurde.433 

Aus den verschiedenen Versionen des Schöpfungsmythos wird trotz des 

Variantenreichtums der Zusammenhang mit der Dualorganisation der Sozialstruktur 

erkennbar. Die in den Mythen überlieferte Trennung von Himmel und Erde durch ein 

(doppelgestaltiges) Urzeitkrokodil wird mit den beiden Moieties eines Dorfes gleichgesetzt: 

Nach Bateson434 ist das Krokodil Iamburamali, das zum Himmel wurde, ein Ahn der 

männlichen Himmel- oder Sonnenmoiety, Kavambuangga, der das doppelgestaltige 

Krokodil trennte und damit die Entstehung der Erde bewirkte, gilt als totemistischer 

Vorfahre der Mutter-Hälfte. 

Auch in den anderen Versionen, in denen das Urzeitkrokodil nicht doppelgestaltig ist 

und sich stattdessen der Kiefer teilte, wobei der Oberkiefer zum Himmel und der Unterkiefer 

zu Land wurde, ist die Parallelität mit der dualistisch strukturierten Sozialorganisation 

offensichtlich: Mit der Verwandlung des Oberkiefers in den Himmel ist der Beginn der 

                                                
432 Hauser-Schäublin 1977: 19; 123f.; 147ff.; 161; 165f. 
433 Wirz 1954a: 14; vgl. Wirz 1959: 27 
434 Bateson 1932: 406; vgl. Kelm 1966a: 26 



116 

Helligkeit, mit dem Herabfallen des Unterkiefers zur Erde mit Erde oder Land Assoziiertes 

verbunden – genauso wie der Himmel, die Helligkeit u. ä. zur Himmel- oder Sonnenhälfte, 

die Erde, unten Liegendes und Dunkles zur Erd- oder Mutterhälfte gehören. Mit der 

Trennung von Ober- und Unterkiefer wurde also die Moietystrukturierung der 

Sozialorganisation sowie die Bildung paarweiser Klanverbände aus den beiden 

Moietyhälften begründet. Darüber hinaus war jedes Brüderpaar bei der Gründung weiterer 

Klane und Dörfer für ein bestimmtes Gebiet zuständig, wobei die Gebiete der Angehörigen 

der Erd- oder Mutterhälfte zum größten Teil oberhalb, die Gebiete der Angehörigen der 

Himmel- oder Sonnenhälfte zum größten Teil unterhalb des Mittleren Sepik liegen.435 

In Silvermans436 Beschreibung einer Schöpfungsmythe in Tambunum, wo sich auch 

Bateson kurze Zeit aufhielt, wird kein Krokodil erwähnt. Demnach war am Anfang überall 

Wasser, bis durch Windbewegungen Land entstand.437 Es bildete sich eine Grube oder eine 

Art Spalt, der sich ebenfalls in der Nähe des heutigen Dorfes Gaikorobi befinden soll. Aus 

dieser Grube tauchten Ahnen und Geister auf, welche die Welt und die Kultur der Menschen 

erschufen. Während der urzeitlichen Wanderungen pflanzten überwiegend männliche Ahnen 

Bäume, vor allem Kokospalmen, und legten Gärten an, kämpften mit benachbarten Gruppen, 

führten Handel und Rituale ein und stellten Schnitzwerke her. Dörfer und Männerhäuser 

wurden errichtet und ebenso wie jede andere Handlung mit totemistischen Namen versehen, 

die auch heute noch bestimmten Klanen gehören. 

Wie angedeutet besaßen nach Mythen aus Kararau die Frauen anfangs das Wissen zur 

Herstellung von Schnitzereien, und nur sie konnten die langen Bambusflöten anfertigen und 

spielen. Die Frauen lebten in einem großen Zeremonialhaus, während sich die Männer um 

die Kinder kümmerten. Schließlich organisierten die Männer einen Aufstand gegen die 

Frauen, indem sie diese mit den ihnen unbekannten Schwirrhölzern, die krokodilähnliche 

Laute von sich geben, in Angst und Schrecken versetzten und töteten. Die Bambusflöten 

zerbrachen an einer Sagopalme, wobei ein Splitter aus einer Flöte auf eine Sagoblattrippe 

traf und einen Ton erzeugte. Von da an besaßen die Männer die Flöten und das Wissen zu 

ihrer Herstellung.438 

Es wurde bereits erwähnt, dass die Iatmul ihre Töpferwaren nicht selbst herstellen, 

sondern diese bei Nachbargruppen, insbesondere aus dem Dorf Aibom südlich des Sepik, 

                                                
435 Wassmann 1982: 240-243; 315ff.; 1984: 122ff.; vgl. Bateson 1932: 442f. 
436 Silverman 1996: 33; 1997: 102; 2001a: 27; 51f.; 2001b: 189f.; 193f. 
437 vgl. auch mit einer bei Stanek (1983: 200ff.) aufgezeichneten Mythenversion 
438 Hauser-Schäublin 1977: 161ff.; 165; vgl. Weiss 1994: 239; Silverman 2001a: 33-37 



117 

eintauschen, welches heute auch als zu den Zentral-Iatmul gehörig gilt. In Bezug auf 

kulturelle und vor allem mythologische Aspekte gibt es zwischen dem Iatmul-Gebiet und 

Aibom jedoch auch einige Unterschiede sowie Gemeinsamkeiten zwischen Aibom und den 

benachbarten Chambri. Sowohl in Aibom als auch in Chambri kommt weiblichen 

mythologischen Figuren – Yuman Wusmangge in Aibom bzw. Weikanbanma in Chambri – 

besondere Bedeutung zu. In Aibom scheint Yuman Wusmangge auch unter den Namen 

Kolimangge, Wiremangge, Ntshambeyaintshe und Mempintshaua bekannt zu sein, was wohl 

mit den jeweils klaneigenen Mythenversionen und Namensgebungen in Zusammenhang 

steht.439 

Nach mehreren Mythenversionen440 schuf Kolimangge in der Urzeit alle Tongefäße und 

Topfformen. Die Herstellung der Töpfe, welche als Kinder Kolimangges gelten, war damals 

wesentlich leichter und nicht mit der schweren Arbeit des Herbeischaffens von Ton, dem 

Brennen der Töpfe, dem Abhalten des Marktes usw. verbunden, dies alles geschah in der 

Urzeit von selbst, indem Kolimangge Befehle für die einzelnen Arbeitsschritte erteilte. 

Nachdem sie jedoch den ersten Geschlechtsverkehr mit einem Mann hatte und ein Mädchen 

gebar, hatte die selbständige Tonwarenherstellung ein Ende, die Töpfe gehorchten und 

bewegten sich nicht mehr und waren nicht mehr belebt, stattdessen lehrte Kolimangge die 

Frauen das Töpferhandwerk. Von diesem Zeitpunkt an wurden auch die Kinder nicht mehr 

aus Ton geschaffen, sondern von den Frauen zur Welt gebracht. Kolimangge selbst 

verwandelte sich wieder in die Erde bzw. den Ton, aus welchem sie ebenso wie auch die 

Töpfe entstanden war. Weiter heißt es in der Mythe, dass die Ahnen nach dem 

Verschwinden der Kolimangge bzw. Yuman (Wusmangge) ihr zu Ehren ein Maskenkostüm 

anfertigten, wobei der mit Ton modellierte und anschließend bemalte Schädel eines Feindes, 

welcher in einer Grube gefangen und getötet wurde, als Maskenkopf diente. Während des 

Maskenauftritts schlugen die Ahnen Schweine- und Kasuarknochen aneinander, so wie es 

Yuman (Wusmangge) einst zur Begleitung von Gesang und Tanz mit den Oberarm- und 

Oberschenkelknochen eines Mannes getan hatte, den sie zuvor verzehrt hatte. Diese 

Schlaginstrumente – Menschenknochen, Kasuarknochen oder Handtrommeln –, die mit dem 

Auftritt Yuman Wusmangges in Verbindung stehen, werden – ebenso wie eine bestimmte, 

durch ihre Verzierung Yuman Wusmangge bzw. Kolimangge darstellende Schale zum 

Sagobacken – „yaintshe“ genannt. M. Schuster vermutet aufgrund dessen, dass zwischen 

                                                
439 M. Schuster 1967: 274; 1969a: 140ff.; 156 
440 M. Schuster 1969a: 146-151; vgl. G. u. M. Schuster 1970: 64; G. Schuster 1987: 314-328 



118 

Kolimangge, Yuman Wusmangge und Yaintshe „offensichtlich eine enge Beziehung, wenn 

nicht Identität“441 bestehe. Darüber hinaus tragen die Kultflöten eines bestimmten Klans in 

Aibom den Namen „ntshambeyaintshe“ und repräsentieren auf den Flötenköpfen die Ente 

„man“, welche wiederum als vornehmliche tierische Erscheinungsform der Kolimangge 

gilt.442 

Eine Frau mit dem Namen Ntshambeyaintshe und einem Menschen- und einem 

Entengesicht wurde in einer weiteren Mythe von drei Schweinen getötet, wobei aus ihrem 

Blut und aus ihrem Hirn Kokospalmen entstanden.443 Es kann mit M. Schuster444 also 

angenommen werden, dass zwischen Kolimangge, Yuman Wusmangge und 

Ntshambeyaintshe deutliche Parallelen bestehen und diese in enger Verbindung zur 

Entstehung der Nutzpflanzen zu betrachten sind, sei es, dass Kolimangge bzw. Yuman 

Wusmangge verschwinden und sich in Erde – als Grundlage und Boden für das Wachstum 

von Pflanzen – verwandeln, sei es, dass nach dem Tod Ntshambeyaintshes Kokospalmen aus 

deren Körper bzw. Kopf hervorgehen.  

Gleichermaßen werden die Parallelen zu den Schilderungen Wassmanns445 

offensichtlich, denen zufolge in Kandingei bei den West-Iatmul die ebenfalls 

kannibalistische Urzeitfrau als Schwester des Klangründers die Töpferei einführte und aus 

deren Körper einige Nutzpflanzen bzw. die Kokospalme hervorgingen. 

Auch in Kararau bei den Ost-Iatmul hat Hauser-Schäublin446 ähnliche Mythen über den 

Ursprung der Kokospalmen aufgezeichnet wie M. Schuster in Aibom. Danach entstammte 

die erste Kokosnuss dem Kopf eines Menschen, der zunächst starb – oder nach einer Version 

ähnlich wie in Aibom zunächst von Schweinen getötet wurde –, bevor die Kokosnuss 

entstehen konnte. Daraufhin wurden an alle Dörfer Kokosnüsse verteilt und gepflanzt, so 

dass sich die Kokospalmen ausbreiteten.447 

Neben jenen weiblichen Gestalten spielt Meintu, der auch Auntambui genannt wird, in 

der Mythologie Aiboms eine herausragende Rolle. So gebar Wiremangge, die Frau des 

Krokodilmannes Mandanggu zwei Eier, die sie in halbierte Kokosschalen legte und aus 

denen ein Krokodil und ein Adler schlüpften. Während das Krokodil zu seinem Vater ins 

                                                
441 M. Schuster 1969a: 152 
442 M. Schuster 1969a: 148; 152 
443 M. Schuster 1969a: 152ff. 
444 M. Schuster 1969a: 154 
445 Wassmann 1982: 173; 230f.; 235 
446 Hauser-Schäublin 1977: 156-159 
447 vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 86ff. 



119 

Wasser ging, brachte der Adler namens Meintu bzw. Auntambui die Mutter in ihr Dorf 

zurück, wo zu diesem Anlass ein Fest veranstaltet und für den Adler ein Schwein 

geschlachtet wurde. Dieser teilte das Schwein mit seinem Bruder, dem Krokodil, und aß von 

da an, wie es weiter heißt, Menschen. Schließlich wurde er von einem menschlichen 

Brüderpaar, das er zu fressen versuchte, getötet und selbst verzehrt.448 Von diesem Zeitpunkt 

an sollen viele Menschen in Aibom leben. 

Wiremangge, die Mutter Meintus, wird von M. Schusters Informant als Urmutter 

angesehen und von M. Schuster selbst mit Kolimangge verglichen, welche wiederum 

ebenfalls als „Urmutter“ gelten kann, da sie die erste Gebärende war. Des weiteren wird 

Meintu meist als mit Kolimangge blutsverwandt oder sogar als ihr Sohn betrachtet. 

Kolimangge, Yuman Wusmangge, Ntshambeyaintshe bzw. Wiremangge können darüber 

hinaus, so M. Schuster449 weiter, auch unter dem Namen Mempintshaua auftreten, die in 

einer Mythe über die Entstehung der Erde, als alles von Wasser umgegeben war, in 

Erscheinung trat, indem sie zusammen mit dem Krokodilmann Mandanggu für Helligkeit 

sorgte, alle Dinge mit Namen versah und die Tiere den beiden Moieties zuteilte. 

Haberland450 fügt Schusters Ausführungen ergänzend hinzu, dass in dem von ihm 

besuchten Dorf Kanganamun bei den Zentral-Iatmul ein Urzeitheros namens Twotmeri451 

von Bedeutung war und dieser mit dem schöpferischen Urzeitkrokodil gleichzusetzen ist. Er 

führte den Speer und andere Kulturgüter ein und trennte Himmel und Erde, indem er mit 

einer Leiter in den Himmel flüchtete und diese mit nach oben zog, als er von den Menschen 

verfolgt wurde. Dort ist ebenso ein Wesen namens Korimangge bekannt; sie ist die 

Schwester Twotmeris452 und lebte gemeinsam mit ihm im mythischen Ursprungsort 

Mivimbit nördlich des Iatmul-Gebietes. Sie gilt als Erfinderin der Töpferei und „Urmutter 

aller Töpferinnen“453. Auch nach Mythen in Kanganamun besaß Korimangge die Fähigkeit, 

Tonwaren ohne schwere Arbeit, sondern nur aufgrund ihrer „schöpferischen Kraft“454 

herzustellen. Nach einem Streit mit ihrem Ehemann, so heißt es weiter, ging sie nach Aibom, 

wo sie nach dem gewaltsamen Geschlechtsverkehr mit einem anderen Mann ihre 

                                                
448  vgl. die ähnlich lautende, von Wassmann (1982: 247-251) bei den West-Iatmul aufgezeichnete Mythe über 

zwei kannibalistische Adler, die ihre Mutter töteten, bevor sie selbst umgebracht wurden; vgl. ebenso die 
Mythe über zwei kannibalistische Adler bei Stanek (1982: 114-124) 

449 M. Schuster 1969a: 154ff. 
450 Haberland 1969: 160f. 
451  demnach gehört Twotmeri zur Sonnen-Hälfte; vgl. mit dem Urzeitwesen Wolintambwi der Mutter-Hälfte in 

Kanganamun (Haberland 1966a: 23; 28-31) 
452 vgl. mit der Schwester Wolintambwis, die Kepma-Abä (die Erde) heißt (Haberland 1966a: 31) 
453 Haberland 1969: 161 
454 Haberland (1969: 161) zufolge bedeutet das Iatmul-Wort „mut“ auch „Wind“ oder „Hauch“ 



120 

schöpferische Kraft verlor, so dass die Töpfe von diesem Zeitpunkt an mit der Hand gefertigt 

werden mussten, und Tod und Feindschaft unter die Menschen kamen. 

Neben Mythen, die sich mit der Entstehung der Kokospalmen aus dem Kopf eines 

menschlichen Urzeitwesens beschäftigen, gibt es ähnliche Mythen über die erste Sagopalme. 

Danach lebte einst ein besonders schöner junger Mann namens Moiem455, Moem456, 

Maim457, Mwaim-nanggur458, Meimnongru459 oder auch Woligaua460, der aufgrund der 

zahlreichen Menschen, die inzwischen auf der Erde lebten und die nicht viel zu essen hatten, 

den ersten Sagomarkt am Ursprungsort nahe des heutigen Gaikorobi einführte, in dem auch 

heute noch Sago getauscht wird. Moiem hatte zahlreiche Liebesaffären mit den Frauen, die 

zum Markt gingen, und wurde deshalb von deren Ehemännern getötet.  

Nach einer Mythenversion aus Kararau461 gab es anschließend keinen Sago mehr und 

die Menschen mussten selbst herausfinden, aus welcher Palmenart Sago herzustellen ist. 

Nach einer anderen Variante aus Soatmeli462 (Zentral-Iatmul) wurde Moiem begraben und 

zerfiel zu Erde, wobei aus seinem Leichnam eine Sagopalme entstand. Seitdem gilt Moiem 

als Sagopalme. Bateson463 zufolge wurde Moiems Schädel von seinem Klan aufbewahrt, 

nach den Angaben Schindlbecks464 soll dieser sich in Kararau befinden. 

4.6 Geistwesen  

Bezüglich der Glaubensvorstellungen im Sepik-Gebiet wird zwischen zwei im Pidgin-

Englisch als Tambaran und Masalai bezeichneten, teilweise ineinander übergehenden 

Bereichen unterschieden: Mit Tambaran sind Zeremonialgegenstände und materielle 

Repräsentationen bestimmter Ahnengeister der Gemeinschaft, vor allem einzelner Klane, 

wie etwa Schnitzwerke oder Masken gemeint, denen im kulturellen bzw. rituellen Rahmen 

herausragende Bedeutung zukommt und die meist im Männerhaus – häufig auch 

Tambaranhaus genannt465 – aufbewahrt werden. Unter Masalai werden übernatürliche oder 

                                                
455 Hauser-Schäublin 1977: 57-64 
456 Schindlbeck 1980: 215-231 
457 Stanek 1983: 198f. 
458 Bateson 1932: 406; 1958: 192 
459 M. Schuster 1973: 485 
460 M. Schuster 1973: 485-488 
461 Hauser-Schäublin 1977: 58f.; vgl. M. Schuster 1973: 487 
462 M. Schuster 1973: 487f. 
463 Bateson 1932: 406 
464 Schindlbeck 1980: 221; 224 
465  z. B. Gardi 1956: 9ff.; 88ff.; Bühler 1957a: 12; Wirz 1954a: 12ff.; 1954b: 97; 1959: 18; Stanek 1982: 228; 

vgl. Behrmann 1922: 221 



121 

mythische Wesen verstanden, die sich an bestimmten Stellen im Wasser oder im Busch 

aufhalten und insbesondere die Gestalt von Krokodilen, Schlangen oder Eidechsen 

annehmen können. Als Masalai werden auch Ahnen und Schöpferwesen der Urzeit 

bezeichnet; sie bildeten Landschaftsformen und führten kulturelle Elemente ein. Sie können 

– insbesondere Klanmitglieder – vor Krankheit und Tod beschützen, diese aber auch – vor 

allem bei nicht zur Gruppe Gehörenden – veranlassen. 

Während es sich also bei den Tambaranen um Vergegenwärtigungen persönlicher 

Ahnengeister handelt, sind die Masalai Wesen mythischen Ursprungs. Zwar wurden auch die 

Masalai bildlich dargestellt, dabei jedoch weniger häufig vor Uneingeweihten verborgen als 

die Tambaranobjekte und bisweilen auch in den Wohnhäusern aufbewahrt.466 Wie Kelm467 

anmerkt, scheint der Begriff Masalai bei den Iatmul nicht überall verwendet worden zu sein, 

ihm zufolge können jedoch die Masalai mit den wagan genannten mythischen Ahnengeistern 

gleichgesetzt werden.468 Wassmann469 zufolge bedeutet der Ausdruck masalai jedoch 

„Wassergeist“ und wird in der Sprache der Iatmul wanjimout genannt. Danach werden die 

wanjimout als Luftbewegung vorgestellt, die für Regen und Sturm verantwortlich sind und 

die sich, um sichtbar zu werden, ebenso in Krokodile, Schlangen oder auch Fische oder 

Wasserschildkröten verwandeln können. Auch hier wird ihnen die Fähigkeit zugeschrieben, 

Schaden anzurichten, so dass ihnen an bestimmten Wasserstellen Opfergaben in Form von 

Betelnüssen dargebracht werden, als Ahnen im eigentlichen Sinne gelten sie nach Wassmann 

jedoch nicht. Nach Stanek470 wiederum sind die Wassergeister auch für Wachstum, 

Vermehrung und Fruchtbarkeit verantwortlich und treten sowohl bei Zeugung als auch bei 

Tötung, Kopfjagd sowie in rituellen Darstellungen in Erscheinung, wobei sie dann wagan 

genannt werden. 

Neben den Wassergeistern gibt es darüber hinaus Buschgeister (winjumbu), die auf 

Bäumen leben und ebenso wie die wanjimout als Luftbewegung und somit unsichtbar 

vorgestellt werden, jedoch die Gestalt von Fliegenden Hunden, Vögeln oder auch Kasuaren 

oder verwilderten Schweinen annehmen können. Im Gegensatz zu den wanjimout gelten sie 

als ungefährlich, freundlich und hilfsbereit bei der Verteidigung der Gärten.471  

                                                
466  M. Mead 1933: 39ff.; Bühler 1957a: 10-13; 1961b: 203ff.; Schlesier 1958: 253f.; Aufenanger 1960: 142; 

Kelm 1966a: 25ff.; Haberland 1975: 552 
467 Kelm 1966a: 25f. 
468 Stanek (1982: 228) zufolge sind jedoch Tambaran und wagan vergleichbar. 
469 Wassmann 1982: 26ff. 
470 Stanek 1994: 219 
471 Wassmann 1982: 26 



122 

Wagan-Geister bilden nach Wassmann472 hingegen eine eigene Gruppe von Lebewesen, 

werden also nicht mit den von Kelm als wagan und mit den Masalai verglichenen Geistern 

gleichgesetzt und sind auch nicht als Klanvorfahren oder Totengeister aufzufassen. Die 

wagan gelten jedoch als den Klanen zugeordnete, gefährliche, unpersönliche und unsichtbare 

Wesen, die menschliche oder tierische Gestalt annehmen und Unglück, Krankheit und Tod 

verursachen können, wobei sie sowohl auf eigene Initiative oder nach eigenem Entschluss 

als auch im Interesse eines Klanmitglieds und unter Vermittlung eines Medizinmannes, der 

aus den Reihen der big men stammt, wirken können.473 

Bateson474 weist darauf hin, dass die Bezeichnung „wagan“ bei den Zentral- und Ost-

Iatmul unterschiedliche Bedeutung besitzen kann: Während sich der Begriff bei den Zentral-

Iatmul sowohl auf bestimmte Klanahnengeister, die „durch den Mund“ von Medizinmännern 

sprechen, als auch auf die Schlitztrommeln für die Initiation beziehen, sind bei den Ost-

Iatmul mit „wagan“ ausschließlich die Schlitztrommeln gemeint. Bei den Zentral-Iatmul 

tragen Schlitztrommeln und bestimmte klanspezifische Geister also gleichermaßen den 

Namen wagan, wohingegen bei den Ost-Iatmul der Begriff wagan nur für die 

Schlitztrommeln verwendet wird und jene Geister stattdessen lemwail genannt werden. Der 

Gebrauch der Schlitztrommel wagan während der Initiation bezieht sich dabei auf das 

Schlagen des „Krokodilsrhythmus“. 

Weiter heißt es bei Bateson475, dass alle wagan vom Geistwesen Kavambuangga 

abstammen, welches das doppelgestaltige Urzeitkrokodil trennte und damit die Entstehung 

der Erde erlangte. Demnach gilt Kavambuangga selbst als wagan, wobei er sowohl mit den 

Lebenden als auch mit den Toten in Beziehung steht. 

4.7 Zeremonien und Rituale 

Bateson476 zufolge beinhalten die Zeremonien der Iatmul im allgemeinen die folgenden zwei 

Elemente: das Singen von Namen und die Repräsentation totemistischer Klanahnen; in den 

meisten Fällen bilde die totemistische Darstellung den Mittelpunkt ritueller Darbietungen. 

                                                
472 Wassmann 1982: 47 
473  Bateson 1932: 421ff.; 1958: 54ff.; Wassmann 1982: 47f.; 237; vgl. Laumann 1951: 810f.; Stanek 1982: 

130f.; 160; Schmid/Kocher Schmid 1992: 22 
474 Bateson 1958: 233; 312 
475 Bateson 1932: 404f.; 1958: 233; 236 
476 Bateson 1932: 430; 1958: 127f. 



123 

Die Bedeutung der Namen im Ritual ist dabei auf die Identifikation bestimmter Verwandter 

mit spezifischen Ahnen oder auch auf die Anrufung derselben zurückzuführen.477 

Darüber hinaus ist der Ausschluss der Frauen als aktive rituelle Teilnehmerinnen ein 

weiteres wesentliches Merkmal des kultischen Lebens; ihnen fällt vor allem die Rolle des 

eher passiven Zuschauens zu. Zeremonien und Rituale finden im oder um das Männerhaus 

statt, um dessen Platz herum oftmals jedoch gerade auch eine Umzäunung als Sichtschutz 

gegen die Frauen errichtet wird.478 

Schmid/Kocher Schmid479 unterscheiden für die Zentral-Iatmul klan- und 

männerhausbezogene Rituale. Während Klanrituale also nur einen Klan betreffen, sind 

männerhausbezogene Rituale für das ganze Dorf und sämtliche Klane von Bedeutung. 

Ausgeführt werden die Männerhaus-Rituale von Männern aus allen Klanen, die zusammen 

innerhalb der gleichen Generation sogenannte Ritualgruppen bilden, zu denen auch die 

Ehefrauen der zur jeweiligen Ritualgruppe gehörenden Männer gerechnet werden. Den 

einzelnen Ritualgruppen sind während einer Zeremonie jeweils verschiedene Aufgaben 

vorbehalten, und im Laufe eines Lebens rückt die gesamte Ritualgruppe nach und nach 

einzelne Stufen im Ritualsystem weiter. Doch auch wenn der rituelle Inhalt der Männerhaus-

Zeremonien alle Gruppenmitglieder betrifft, sind die dabei verwendeten 

Zeremonialgegenstände und totemistischen Gesänge klanspezifische Zugehörigkeiten, 

welche auf die Verteilung aller Dinge in der Urzeit zurückgehen.  

Zu den bedeutendsten Ritualen am Mittleren Sepik zählen insbesondere die wagan-

Geister betreffende Zeremonien, die früher durchgeführten Kopfjagdrituale, Totenfeste, 

naven und Knabeninitiationen. 

4.7.1 wagan-Zeremonie 

Mit den wagan-Geistern steht eine Zeremonie in Zusammenhang, bei der über einen 

längeren Zeitraum hinweg Schlitztrommeln im Männerhaus geschlagen werden. Die wagan-

Zeremonie wird durchgeführt, wenn sich die Dorfbewohner durch Krankheit, Tod oder 

andere Unglücksfälle von den wagan bedroht fühlen. Obwohl die wagan gewöhnlich den 

Klanen zugeordnet sind, gibt es auch einige für das gesamte Dorf zuständige wagan, so dass 

die Zeremonie zu einer gemeinschaftlichen Veranstaltung wird. Während des wagan-Kultes 

                                                
477 Stanek 1983: 181 
478 Bateson 1958: 128; Hauser-Schäublin 1977: 144-149; vgl. Weiss 1994: 250ff. 
479 Schmid/Kocher Schmid 1992: 24ff. 



124 

müssen sich die Dorfbewohner möglichst leise verhalten, da Geräusche die wagan kränken 

würden. Höhepunkt der Zeremonie bildet ein Tanz der älteren Männer, die dabei vor den 

Frauen als Zuschauerinnen im Bereich des Männerhauses als wagan auftreten. 

Gleichermaßen treten riesige Figuren, die ebenfalls wagan verkörpern, mit geflochtenen, 

schlaufenförmigen Nasen und Kokosnusshälften als Augen in Erscheinung. Sie bestehen aus 

einem mit totemistischen Pflanzen bedeckten Pfosten, der im Boden des Tanzplatzes 

befestigt wird.480 Die Trommelrhythmen repräsentieren die Stimmen der sich während des 

Rituals in den Schlitztrommeln befindenden wagan. Nach Wassmann481 steht die wagan-

Zeremonie in engem Zusammenhang mit einer Mythe über zwei kannibalistische, auch in 

den Dachaufsätzen verkörperte Adler, die viele Menschen und schließlich auch ihre Mutter 

töteten und verzehrten, dann jedoch selbst von einem Brüderpaar, welches den 

Geschlechtsverkehr und die heutige Weltordnung einführte, getötet wurden.482 Im wagan-

Kult werden nun zum einen jene Geschehnisse wiederholt, zum anderen die wagan 

angerufen, um die gestörte Ordnung innerhalb des Dorfes, verursacht durch unglückliche 

Ereignisse, wiederherzustellen. 

Nach Stanek483 war die wagan-Zeremonie früher ein vorbereitendes Ritual für die 

Kopfjagd, wobei das Ende des lang andauernden Schlagens der Schlitztrommeln den 

bevorstehenden Kopfjagdzug ankündigte. 

Bateson484 zufolge gehören auch die mbwatnggowi genannten Zeremonialpuppen aus 

Palmblättern und Muscheln zu den wagan, was jedoch nur den Männern bekannt ist. Jeder 

Klan besitzt demnach eine eigene mbwatnggowi, deren Kopf ein modellierter 

Menschenschädel bildet und mit deren kultischer Verwendung Fruchtbarkeit und Wohlstand 

des Dorfes gefördert werden sollen. Zu diesem Zweck findet nachts hinter einem aus 

Bananenblättern errichteten Sichtschutz ein Tanz statt, bei dem die Männer die an langen 

Stöcken befestigten Puppen so über den Zaun heben, dass diese von den Frauen, die als 

Zuschauerinnen auf der anderen Seite der Abschirmung stehen, gesehen werden können.485 

                                                
480 Bateson 1958: 137f.; 168; Plate XXVIII A.; vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 56ff. 
481 Wassmann 1982: 48ff.; 247-253 
482  vgl. mit der im Mythologie-Abschnitt geschilderten Adler-Mythe aus Aibom nach M. Schuster (1969a: 

154f.) 
483 Stanek 1994: 220; 223f. 
484 Bateson 1958: 233; 309; Plate XXVII; vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 70 
485 vgl. M. Schuster 1969a: 149ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 72f.; Kocher Schmid 2004: 179f. 



125 

4.7.2 Kopfjagdrituale 

Kopfjagden und die mit ihnen in Zusammenhang stehenden Zeremonien fanden bis etwa 

1927 statt, als die australische Kolonialverwaltung diese schließlich verbot. Lange bevor die 

eigentlichen Kopfjagdzüge unternommen wurden, begannen die vorbereitenden (wagan-) 

Rituale im Männerhaus, bei denen die Männer unter Gesang, Tanz und dem Schlagen der 

Schlitztrommeln als Stimme der wagan ein Tier töteten und einen Tag für den 

Kopfjagdüberfall auf ein anderes Dorf bestimmten. Von diesem Zeitpunkt an war jeder 

Geschlechtsverkehr im Dorf untersagt, und die Männer schliefen im Männerhaus. Die 

Kopfjagdzüge selbst, zu deren Zweck sich die Kopfjäger ihre Gesichter mit schwarzer Farbe 

bemalten, wurden nach der Abenddämmerung mit den Kanus unternommen und dienten dem 

Erlangen von Ansehen und Prestige. Es wurden sowohl Männer als auch Frauen und Kinder 

getötet. Nach Bateson486 wurden die erbeuteten Köpfe ins Dorf gebracht und dort von einem 

Mann, der eine einen Adler repräsentierende Maske trug, rituell getötet, um aus der 

individuellen Angelegenheit des Tötens eine kollektive des ganzen Dorfes zu machen. 

Demzufolge wurde jener Adler ebenso wie diejenigen der Dachaufsätze der Männerhäuser 

als mit Kampfkraft in Zusammenhang stehend aufgefasst, und die Kopfjagd in Verbindung 

mit Fruchtbarkeit und Wohlstand gesehen. M. Schuster487 zufolge befand sich am 

krokodilgestaltigen Bug eines zur Kopfjagd verwendeten Kanus eine Maske sowie ein 

dreiarmiger Schild, welcher wohl die Gestalt eines Vogels zeigt und in Beziehung zu den 

Dachaufsätzen steht. Diese Verbindung wurde auch bereits von Reche488 angenommen, der 

die Vermutung äußert, dass die Vogeldarstellungen einen Toten verkörpern und das 

Kopfjagdkanu unter besonderen Schutz stellen. 

Bei Stanek489 heißt es, dass mit den gereinigten Schädeln ein Abschlussritual zur 

Austreibung der „Totengeister“ durchgeführt wurde, welche aus dem Dorf vertrieben werden 

mussten. Zu diesem Zweck wurde für jeden erbeuteten Kopf ein Schwein geschlachtet, von 

dem die Kopfjäger einen Teil als Opfer an bestimmte, durch Betel berauschte und von 

wagan besessene, den „Totengeist“ austreibende Männer überreichten und einen weiteren 

Teil an diejenigen Männer, welche die Kopfjagdopfer ausgesucht hatten. Anschließend 

                                                
486 Bateson 1958: 140 
487 M. Schuster 1964: 46; 69 
488 Reche 1913: 289-295; Abb. 302-303; Taf. LVII, 1-3 
489 Stanek 1982: 128-132; 144f. 



126 

wurden die Schädel im Männerhaus aufbewahrt, also anders als die verstorbener Verwandter 

nicht bestattet.490 

4.7.3 Totenrituale 

Art und Umfang der klanbezogenen Zeremonie für Verstorbene ist abhängig von Geschlecht, 

Alter und sozialer Stellung des Einzelnen und steht auf jeden Fall in engem Zusammenhang 

mit den totemistischen Klannamen der verstorbenen Person.491 So berichtet Bateson492, dass 

sich bei dem Tod einer Frau deren Bruder um das Begräbnis kümmert, bisweilen ein Pfosten 

mit den Ornamenten, die ihre Söhne während der Initiation erhielten, errichtet wird, und der 

Bruder die Klannamen seiner Schwester übernimmt. Stirbt ein Mann, so erhält dessen Sohn 

von der Schwester des Verstorbenen das Recht, die Namen des Vaters an seine Kinder 

weiterzugeben. Ist eine Frau die einzige Überlebende ihres Klans, werden alle Klannamen 

auf sie und anschließend auf ihren Ehemann bzw. ihre Kinder übertragen. 

Bateson493 erwähnt zudem, dass die Toten in Palimbei bei den Zentral-Iatmul 

gewöhnlich mit den Füßen Richtung Tanzplatz bestattet werden. Einige Wochen später wird 

der Schädel der Leiche wieder exhumiert, modelliert und – meist bei einem einflussreichen 

Mann – als Kopf einer den Verstorbenen repräsentierenden Figur aus Palmblättern494 oder 

auch Holz495 in einer Totenzeremonie namens minsthanggu verwendet.496 Diese Zeremonie 

wird also nur für bedeutende Männer und in Ausnahmefällen auch für ebensolche Frauen 

durchgeführt. Die Totenfigur wird auf einer Plattform aufgestellt, die am Dach des 

Wohnhauses des Verstorbenen hängt, so dass sie, sobald sie angestoßen wird, hin und her 

schwingen kann. Die Totenfigur und der Platz vor ihr ist darüber hinaus mit Zeichen für die 

Leistungen des Mannes ausgestattet, also z. B. mit Speeren zur Erinnerung an zugefügte und 

                                                
490  Roesicke 1914: 512f.; Bateson 1958: 138-141; Stanek 1982: 123-151; 1983: 48ff.; Stanek/Weiss 1976: 168-

188; Hauser-Schäublin 1977: 153ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 16; 77ff.; vgl. Bühler 1961b: 200f.; 205 
491 vgl. Wassmann 1982: 73-76 
492 Bateson 1958: 47f.; 51; 152-159 
493 Bateson 1958: 154-157 
494  Bateson 1958: 155; Plate XX-XXI; bei Stanek (1982: 163f.) wird von einem mit getrockneten 

Kokosblättern umwickeltem Stock berichtet 
495 Wirz 1954a: 19; 1959: 23; M. Schuster 1964: 46; Wassmann 1982: 117 
496  vgl. G. u. M. Schuster 1970: 70 

Ob generell sämtliche Schädel oder nur die meisten wieder ausgegraben und aufbewahrt werden, ist aus der 
Literatur nicht klar herauszulesen, da die Angaben hierzu unterschiedlich, teilweise jedoch auch nicht 
eindeutig sind, z. B. Bateson 1932: 262; 453; 1958: 156; 163; Nevermann 1933: 42ff.; Gardi/Bühler 1958: 
62; Guiart 1963: 172; Bühler 1969: 94; G. u. M. Schuster 1970: 70; Heermann 1982: 216; Wassmann 1982: 
116; Stanek 1994: 227. Roesicke (1914: 515) erwähnt, dass die Schädel „fast immer aufbewahrt zu werden 
scheinen“, Gleiches ist bei Wirz (1959: 23) interpretierbar. 



127 

erlittene Verwundungen auf Kriegszügen, an von ihm selbst Getötete sowie an die Erlegung 

gefährlichen Jagdwilds, mit Körben für die Anzahl seiner Frauen, etwa einer Netztasche als 

Zeichen seiner magischen Fähigkeiten oder anderen Dingen als Zeichen seines 

mythologischen Wissens verziert. Die Plattform, von deren Rändern Palmblattfransen sowie 

zu den Klantotems des Verstorbenen gehörende Pflanzenblätter herunterhängen, dient als 

Sichtschutz, damit die Frauen, die sich während der Zeremonie im Inneren des Hauses 

aufhalten, keinen Blick unter die Plattform werfen können. Die Plattform selbst wird agwi, 

d. h. schwimmende Grasinsel genannt, die Palmblattfransen werden mit dem Begriff 

tshimbwora bezeichnet, der im rituellen Zusammenhang speziell für Wasser verwendet wird, 

wobei die herunterhängenden Blätter das Wasser, auf dem die Grasinsel schwimmt, 

repräsentieren. Die Zeremonie soll die mithilfe auf dem Sepik dahintreibender „Grasballen“ 

unternommene Reise der Totenseele in das Reich der Toten darstellen.  

Das nun folgende Ritual ist in zwei Abschnitte geteilt, so dass unter der Begleitung von 

Handtrommeln zunächst Namenslieder von den Klanmitgliedern des verstorbenen Mannes, 

später von den Mitgliedern des Klans der Mutter des Toten gesungen werden, und die 

Plattform von den Männern, die sich von den Fransen geschützt unterhalb der Plattform 

aufhalten und auf ihren Klanflöten spielen, zum Schwingen gebracht wird, womit das 

Schaukeln, das von den Wellen im Wasser verursacht wird, imitiert werden soll. Nach 

Bateson497 und Bühler498 kommen während dieses Totenrituals auch aus Holz geschnitzte, an 

der Unterseite ausgehöhlte und an Stangen befestigte Krokodile zum Einsatz, indem die 

unter der Plattform sitzenden Männer diese immer wieder durch die Blätterwand hindurch 

nach außen stoßen und wieder zurückziehen, wodurch die Verbindung zwischen Jenseits und 

Urzeit sowie Schöpfungskrokodil symbolisiert werden soll. Folgt man dieser Interpretation, 

kann also ein Zusammenhang zwischen Grasinsel – als erstem Stück Land – und Krokodil – 

mit dessen Hilfe jener erste Flecken Erde entstand – hergestellt werden. Bei Wassmann499 

wird die Vorstellung beschrieben, wonach das Krokodil unter die Grasinsel schwimmt, um 

der Totenseele bei ihrer auf dieser Grasinsel ähnlich wie auf einem Kanu stattfindenden 

Reise ins Totenland zu helfen. Zu diesem Zweck wird für die Zeremonie auch ein Ruder in 

die Nähe der Totenfigur gelegt, deren Schädel während des Festes Sitz der Totenseele ist. 

Ruder und Totenfigur sind zunächst durch einen Strick miteinander verbunden, der jedoch 

im Laufe des Rituals von den Frauen des Mutterklans durchtrennt wird. 

                                                
497 Bateson 1932: 430; 453 
498 Bühler 1961b: 201; vgl. Wirz 1959: 52f.; G. u. M. Schuster 1970: 70; Stanek 1982: 164f. 
499 Wassmann 1982: 76; 117-124; 144f.; 152 



128 

Wassmann500 zufolge wird der modellierte Schädel nach Abschluss der Zeremonie zwei 

bis drei Monate im Wohnhaus aufbewahrt und danach endgültig vernichtet, um eine 

Rückkehr der Totenseele und damit verbunden auch das Aufkommen von Krankheit und 

Tod zu verhindern; dies wird zusätzlich auch durch das Darbringen von Opfern an die 

gefährlichen wagan-Geister unterstützt.501 

4.7.4 naven 

Zu den bekanntesten Zeremonien der Iatmul gehören die naven, Klanrituale, die stattfinden, 

wenn insbesondere Kinder, bisweilen aber auch Erwachsene, herausragende und 

geschlechtsspezifische Leistungen oder besondere kulturelle oder auch kultische Handlungen 

zum ersten Mal vollbracht haben und die von Bateson502 eingehend untersucht wurden.503  

Zu den Gelegenheiten, zu denen für Mädchen naven durchgeführt werden, gehört der 

Fischfang mit einem Haken, das Fangen von Fliegen, das Herstellen von Fischfallen, 

Moskitonetzen, Regenkapuzen und Umhängen für Frauen, das Waschen des Sago sowie das 

Backen von Sagofladen und das Kochen von Sagobrei, das Gebären eines Kindes sowie 

früher die seltene und nur bei sehr wenigen Frauen durchgeführte Initiation, zu der ebenso 

wie bei den Jungen eine Tatauierung sowie das Zeigen der Flöten gehörte. 

Zu den Anlässen zur Darbietung von naven für Jungen sind u. a. zu rechnen: das 

Erlegen von Vögeln, verwilderten Schweinen und Krokodilen, das Pflanzen von Yams, 

Tabak, Bananen, Zuckerrohr, Kokos-, Sago- und Arekapalmen, das Fällen von Sagopalmen, 

das Sammeln von Sagolarven, die Herstellung und der Gebrauch von Werkzeugen oder 

Waffen, Kopfjagd, Haus- und Kanubau, das Schnitzen eines Paddels, die Ornamentierung 

eines Kalkbehälters, das Schlagen von Hand- und Schlitztrommeln, das Spielen der Flöten 

und Blashörner, erstmalige Gesichtsbemalung und das Tragen von und Tanzen mit einer 

Maske, Änderungen im sozialen Status, repräsentiert etwa durch das Durchbohren des 

Nasenseptums und der Ohrläppchen, Initiation und Heirat. Generell werden also für einen 

Jungen im Laufe seines Lebens mehr naven durchgeführt als für Mädchen. 

                                                
500 Wassmann 1982: 123f.; vgl. Stanek 1982: 154-163 
501  Wassmann 1982: 48; 116-124; vgl. Roesicke 1914: 514f.; Damm 1952: 97f.; M. Schuster 1964: 46; Stanek 

1983: 297f. 
502 Bateson 1958 
503  Bateson 1932: 266f.; 275f.; 1958: 6-22; 198-217; 235; Wassmann 1982: 44; Stanek 1983: 276-296; 

Schmid/Kocher Schmid 1992: 138; Hauser-Schäublin 1995: 49; Weiss 1995: 69ff.; Houseman/Severi 1998: 
65; 126f.; 203ff.; 216ff.; Silverman 2001a: 133-158 



129 

Meist werden naven von der Mutter des betreffenden Kindes und deren Schwestern 

inszeniert, doch nehmen auch der Mutterbruder (wau) und andere Verwandte des 

mütterlichen Klans daran teil. Anlass und Ablauf eines naven sind zwar äußerst individuell 

geprägt, zu den inhaltlichen Grundmustern gehört aber meist der – teils pantomimische – 

Tanz der Mutter für ihr Kind und der damit verbundene Ausdruck von Stolz und Freude über 

die Leistungen und besonderen kulturellen Handlungen ihres Kindes. Während die Mutter 

und ihre Schwestern bei einem naven als Frauen bekleidet sind, tritt der Bruder der Mutter 

ebenfalls in Frauenkleidern auf, so dass auch eine Gleichsetzung zwischen Mutter und 

Mutterbruder stattfindet. Der Vater des Kindes und seine Brüder führen im naven-Ritual 

zwar keine Tänze auf, doch wirken die Schwestern des Vaters mit, indem sie sich dem 

mütterlichen Klan in gewisser Weise gegenüberstellen, sich mit ihren Brüdern identifizieren 

und in männlicher Kleidung und Ornamentik für das Kind ihres Bruder einen Tanz 

aufführen. 

4.7.5 Initiation  

Neben den naven zählte zweifelsohne die Initiation der Jungen, die zu den 

Männerhausritualen gehörte und von den Ritualgruppen organisiert wurde, zu den 

bedeutendsten Zeremonien am Mittleren Sepik.504 Dabei bildeten die beiden Moieties die 

Basis zur Organisation der Initiation, so dass die Männer der einen Hälfte die Initianden der 

anderen Hälfte initiierten und vor allem tatauierten. Da die Mutterbrüder der Novizen 

während der Initiation eine herausragende Rolle spielten, setzt die Gegenüberstellung 

Initiationshälften und Moieties also Exogamie der Letzteren voraus, wie dies bei den 

Zentral- und West-Iatmul der Fall war. Bei den Ost-Iatmul hingegen kam den Moieties 

weniger Bedeutung zu, doch gab es im Hinblick auf die Initiation auch dort eine klare 

patrilineare Teilung.505 

Vor Beginn der Initiationszeremonien befanden sich die Novizen Bateson506 zufolge, 

von dem die erste Aufzeichnung einer Initiation am Mittleren Sepik stammt, in einem etwas 

                                                
504  Bis Ende des 19. Jahrhunderts wurde in speziellen, für Rituale der Frauen vorgesehenen Wohnhäusern auch 

eine, bestimmten, wohlhabenden Personen vorbehaltene Fraueninitiation (durch Frauen) durchgeführt, 
wobei ebenso wie bei der hier beschriebenen Männerinitiation eine Tatauierung sowie eine Seklusion 
stattfanden, und während des Rituals Flöten geblasen wurden. Darüber hinaus konnte bis ca. 1920 eine Frau 
als Ersatz für einen fehlenden Sohn auch bei der Initiation der Jungen im Männerhaus initiiert werden (siehe 
hierzu Bateson 1958: 10; Hauser-Schäublin 1977: 169-178; 1995: 50ff.; Weiss 1994: 242-249) 

505 Bateson 1932: 256f.; 432ff.; Kelm 1966a: 17; Wassmann 1982: 29f.; 41; vgl. Hauser-Schäublin 1977: 147 
506 Bateson 1932: 273ff.; 435f.; vgl. Wirz 1959: 20 



130 

abseits vom Dorf gelegenen, kleineren Zeremonialhaus (tagail), das ebenso wie das große 

Männerhaus (ngaigo) einen Dachaufsatz mit einem Vogel besaß und über einen Tanzplatz 

verfügte. In diesem Zeremonialhaus hatten die Jungen Bögen und Panflöten analog zu den 

Flöten und anderen klangerzeugenden Instrumenten des großen Männerhauses. Zwei bis drei 

Jahre waren die Jungen Mitglieder des tagail und während dieser Zeit noch vom ngaigo 

ausgeschlossen; es handelte sich bei ihrem Aufenthalt im tagail jedoch nicht um eine Form 

der Seklusion, die Jungen konnten das Haus jederzeit betreten und verlassen.507  

Im Anschluss an diese Zeit ging der Vater eines Novizen in feindliches Gebiet und kam 

mit Gras oder Federornamenten seines Opfers zurück, brachte diese ins Männerhaus und rief 

nach dem Krokodil. Anschließend überreichte er den Initiatoren, d. h. insbesondere den 

Mutterbrüdern der Novizen, Nüsse und Speisen, woraufhin diese sich durch die Annahme 

der Geschenke zur Durchführung der Initiation verpflichteten. Die initiierenden Männer 

mussten von nun an im Männerhaus schlafen und auf Geschlechtsverkehr verzichten, um ein 

Eitern der Wunden der bald durchgeführten Tatauierung bei den Initianden zu vermeiden.  

Einige Zeit später brachte einer der Novizen eine Art Fackel oder einen Hocker vom 

Jünglings- ins Männerhaus, wohl um zur Initiation aufzufordern; von den initiierenden 

Männern wurden Wassertrommeln verziert, eine Umzäunung aus verschiedenen Palmarten 

um das Männerhaus errichtet, und ein großes, aus Rotang und Holz gefertigtes 

Krokodilmodell508 angefertigt, durch dessen Rachen die Initianden später den durch den 

Zaun abgeschirmten Bereich betraten.509 Wirz510 berichtet zudem, dass die Augen und 

Nasengruben des Krokodilmodells mit menschlichen Schädeln gestaltet wurden. 

Im Anschluss an diese Vorbereitungen wurde in der Abenddämmerung auf den 

Schlitztrommeln der „Krokodilsrhythmus“511 geschlagen, um das Dorf von der 

bevorstehenden Initiation in Kenntnis zu setzen. Nachts fanden auf dem Tanzplatz daraufhin 

zwei Aufführungen gleichzeitig statt: zum einen die Krokodilsprozession der Initiatoren oder 

„Krokodile“512, welche sich in zwei Reihen mit einem einzelnen Tänzer als Kopf des 

Krokodils vorne weg über den Tanzplatz bewegten und dabei ein Lied sangen, in dem die 

paarweisen Namen der Krokodilahnen verschiedener Klane genannt wurden, und zum 

                                                
507 vgl. Stanek 1994: 221f. 
508  vgl. die krokodilähnlichen, ebenfalls in der Initiation verwendeten Modelle des Kaiemunu vom Purari-Delta 

am Papua-Golf (Williams 1923: 366ff.; 375ff.; 1924: 131ff.; Wirz 1934: 80; 1937: 407) 
509 vgl. Speiser 1944: 153ff.; M. Schuster 1968: Abb. 82 
510 Wirz 1959: 12 
511 Bateson 1932: 436 
512 M. Schuster 1969b: 229 



131 

anderen der Tanz der Initianden mit ihren Müttern und Vätern, der auch nach dem Bau eines 

tagail und zu vielen anderen Gelegenheiten stattfand.513  

Am nächsten Morgen wurden die Initianden, die nun durch den Rachen des 

Krokodilmodells krochen, von den Initiierenden, die innerhalb der Umzäunung in zwei 

Reihen standen, mit Stockschlägen empfangen.514 Sie wurden von ihren Mutterbrüdern 

gewaschen, anschließend von diesen auf deren Knien sitzend oder auf umgedrehten, das 

Krokodil repräsentierenden Kanus liegend mit einem scharfen Bambusstück auf Rücken und 

Brust tatauiert und wieder gewaschen.515 Die Tatauierungsnarben wurden mit dem Öl eines 

Baumes eingerieben, und die Initianden erhielten Speisen von ihren Mutterbrüdern. Während 

der Tatauierung wurden die Schwirrhölzer geschwungen, die Flöten geblasen und die den 

Handtrommeln ähnlichen, jedoch keine Bespannung aufweisenden Wassertrommeln in 

Wasser gestoßen, so dass ein „glucksendes Geräusch“516 entstand.517 Roesicke518 erwähnt, 

dass bei einer von ihm beobachteten Initiation während der Tatauierung Schlitztrommeln 

geschlagen wurden, gleiches berichten auch Schmid/Kocher Schmid519.  

In der darauffolgenden Zeit, während der die nun mit weißer Farbe bemalten Initianden 

in Seklusion lebten und von den Frauen nicht gesehen werden durften, war es ihnen nicht 

erlaubt, ihre Speisen selbst zu berühren; sie mussten aber viel Nahrung zu sich nehmen, um 

ein eindrucksvolles und kräftiges Äußeres zu erlangen, so dass sie von den Initiatoren 

gefüttert wurden.520 

Den Initianden wurden bestimmte Verhaltensregeln nahegelegt, wie etwa die 

Einschränkung des Kontakts zu Frauen, die Unterlassung von Diebstahl, des Versteckens 

von Nahrungsmitteln und der Weitergabe klan- oder männerhausspezifischer 

                                                
513 Bateson 1932: 436f.; vgl. Wassmann 1987: 523ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 100ff. 
514 Bateson 1958: Plate IX B. 
515 Bateson 1958: Plate X; XI; M. Schuster 1969b: 229 
516 Wirz 1959: 12; Aufenanger 1960: 138; vgl. Wassmann 1987: 528f. 
517  Bateson 1932: 267; 437f.; Speiser 1944: 154ff.; Wirz 1959: 11ff.; Aufenanger 1960: 136ff.; M. Schuster 

1969b: 227; 229; Wassmann 1982: 42; Schmid/Kocher Schmid 1992: 110ff. 
518 Roesicke 1914: 510f. 
519 Schmid/Kocher Schmid 1992: 110; vgl. auch Schlenker/Wassmann/Schmid-Kocher 1984c: Film E 2812 
520  Bateson 1958: Plate XIII B. 

M. Schuster (1969b: 230f.) zufolge fand diese Seklusion im Männerhaus statt, bei Wirz (1959: 14) 
wiederum im Jünglingshaus, Bateson (1932: 438) zufolge schliefen die Novizen hingegen sichtgeschützt 
vor den Frauen im Wohnhaus (vgl. G. Schuster 1976: 164f.). Wassmann (1987: 541; 547) schreibt, dass es 
den Initianden zunächst nicht erlaubt war, die Umzäunung des Männerhauses zu verlassen, dass diese 
jedoch mit der Zeit auch in ihren Wohnhäusern hinter einer kleinen Wand versteckt übernachten durften. 
Schmid/Kocher Schmid (1992: 117) zufolge fand die Seklusion in Yensan bei den Zentral-Iatmul zuerst im 
Männerhaus, danach im kleineren Haus der Initianden statt. Roesicke (1914: 511) erwähnt, dass sich die 
Initianden während der Seklusion tagsüber im Männerhaus aufhielten, nachts aber in den Wohnhäusern 
schliefen. 



132 

Angelegenheiten. Des weiteren wurden sie in mythische Geheimnisse, religiöse Belange und 

besondere Fertigkeiten eingeweiht, wozu das Zeigen sakraler, klangerzeugender Objekte 

gehörte, wie Schwirrhölzer, Flöten und Trommeln; die Initianden lernten von den älteren 

Männern das Herstellen und Spielen der Instrumente, erfuhren deren geheime Namen sowie 

entsprechende Mythen; darüber hinaus fanden Maskenauftritte zur Darstellung der Ahnen 

statt.521  

Nach der Seklusion ging die Initiationszeremonie zu Ende, was jedoch offenbar 

unterschiedliche Abläufe beinhaltete: So wurden die Jungen nach Bateson522 geschmückt 

und von den Frauen in einem naven523 umtanzt, während sie auf dem Tanzplatz standen; 

Roesicke524 zufolge wurden die Initianden geschoren, mit roter Farbe bestrichen, erhielten 

einen besonderen Lendenschurz und wurden daraufhin ebenfalls von den Frauen und 

Mädchen umtanzt. Aufenanger525 berichtet davon, dass zunächst ein großes Essen 

stattfand526 und die Initianden schließlich aus der Seklusion „entlassen“ wurden, indem sie 

sich mit weißer Farbe bemalten und ins Dorf liefen. Nachdem sich am nächsten Morgen 

Initiierte und Initiierende gewaschen hatten, wurden den Novizen im Männerhaus die Haare 

geschnitten, die Körper mit roter Farbe bemalt und die Unterschenkel und die Oberarme mit 

Sagopalmfasern behangen und ein Lendengürtel angebracht.527 In den darauffolgenden Zeit 

war es Aufgabe der Initianden, möglichst viele Kokosnüsse zu sammeln und den 

Mutterbrüdern als Dank für die Durchführung der Initiation zu überreichen. Von den 

Verwandten wurde bei der Überreichung der Kokosnüsse ein Tanz aufgeführt, und in einer 

weiteren Zeremonie erhielt jeder Initiand einige Geschenke. Schließlich wurden die 

Sagopalmfasern und der Gürtel entfernt. Auch Wassmann528 zufolge wuschen sich die 

Initianden erneut im Sepik und bekamen abschließend die Haare im Männerhaus 

geschnitten. Die Initiation endete dabei mit der Anfertigung eines Krokodilmodells, in das 

die abgeschnittenen Haare der Initianden gelegt wurden und das im Sepik versenkt, d. h. zu 

seinem eigentlichen Aufenthaltsort zurückgeschickt wurde. Zwei bis drei Monate später 

                                                
521  Bateson 1932: 438f.; Wirz 1959: 14ff.; 38; Aufenanger 1960: 138f.; M. Schuster 1964: 46f.; Wassmann 

1982: 42; 1987: 538ff.; Schlenker/Wassmann/Schmid-Kocher 1984c: 9; 1984d: Film E 2813; 
Schmid/Kocher Schmid 1992: 117-124; 129ff.; Stanek 1994: 226; 228f. 

522 Bateson 1932: 439; 1958: 134 
523 auch Stanek 1983: 293ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 138 
524 Roesicke 1914: 511 
525 Aufenanger 1960: 139f. 
526 auch Speiser 1944: 156 
527 vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 138f. 
528 Wassmann 1982: 43; 306f.; 1987: 547-551; vgl. Schlenker/Wassmann/Schmid-Kocher 1984e: Film E 2814 



133 

erhielt jeder Initiand vom Mutterbruder in einer eigenen kleinen Zeremonie zudem noch 

einen geheimen Namen aus dem Klan seiner Mutter. 

Die grundlegende Bedeutung der Initiation als Aufnahme der Knaben in die 

Gemeinschaft der erwachsenen, vollwertigen Männer wurde insbesondere im Tod und 

Wiedergeburt der Novizen darstellenden Moment gesehen. Der Tanzplatz zur Aufführung 

des Krokodiltanzes vor der Skarifizierung repräsentierte den Sepik, aus dem das 

Urzeitkrokodil auftauchte, um die Initianden zu verschlingen.529 Wie der Initiand also 

während der Narbentatauierung starb, wurde er anschließend als erwachsenes und 

vollwertiges Mitglied der (Männer-) Gemeinschaft wiedergeboren, wobei er durch den 

Blutverlust während der Skarifizierung auch den Anteil seines mütterlichen Blutes verlor 

und dadurch erst zu einem erwachsenen Mann werden konnte.530 Darüber hinaus erachtet 

Sillitoe die durch das gemeinsame und schmerzvolle Erleben der Tatauierung entstehende 

kollektive Identität der Initianden als besonders wichtig und einflussnehmend für deren 

zukünftige gemeinschaftliche Männerhaus-Aktivitäten, wie etwa die Durchführung von 

Ritualen oder Kopfjagdunternehmungen: 

„Being ‚eaten’ at the same time by the crocodile ancestor spirit creates a substantial 
emotional bond among those involved and gives them a sense of solidarity important to 
the survival of their community in a war-like world. They can rely on each other’s 
support in any violent encounter.“531 

Nach Wassmann stellten die Tatauierungsnarben „‚Zeichen’ der Zähne des Krokodils“532, 

den „Biß des Krokodils“533 dar, nach M. Schuster534 hingegen eine „zum Krokodil 

gehörende Zeichnung“, indem senkrechte Streifen auf dem Rücken des Initianden den 

Körper des Krokodils, Muster auf Oberarmen und Hüften die Vorder- bzw. Hinterbeine und 

einzelne Narben die Schuppen des Tieres repräsentierten.535 Die dabei fehlende Wiedergabe 

des Krokodilkopfes sei dadurch zu erklären, dass dieser durch den Kopf des Initianden selbst 

verkörpert wurde. Die durch das Schwingen der Schwirrhölzer und das Stoßen der 

                                                
529 Wassmann 1987: 522; 524; 537; vgl. M. Schuster 1985: 22 
530 Aufenanger 1960: 137; Wassmann 1982: 42; 1987: 518; vgl. Bateson 1958: 132-135; Wirz 1959: 22 
531 Sillitoe 1998: 208 
532 Wassmann 1987: 531 
533 Wassmann 1987 
534 M. Schuster 1969b: 227; vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 114f. 
535 vgl. Reche 1913: 110ff.; Schlenker/Wassmann/Schmid-Kocher 1984c: 7ff.; Stanek 1994: 225 



134 

Wassertrommel entstehenden Geräusche wurden als „Stimme bzw. Ruf des Krokodils“536 

aufgefasst, dessen Präsenz somit zum einen akustisch und zum anderen durch die beiden 

Tänzerreihen der Krokodilsprozession mimisch dargestellt wurde. Da es auch jene 

Krokodilstänzer waren, die am nächsten Morgen die Tatauierung vollzogen, konnte das 

Krokodil selbst als eigentlicher Tatauierer angesehen werden. 

M. Schuster interessiert in diesem Zusammenhang vor allem die Frage, weshalb die 

Tatauierung die Form eines Krokodilkörpers und nicht diejenige eines Kieferabdrucks trug. 

Da jedoch, wie Speiser537 aus Kambrambo, östlich von Kanduanum, berichtet, der Rahmen 

des Krokodilmodells nach Beendigung der Initiation verbrannt, und die Asche mit Wasser 

des Sepik vermischt ebenso wie Sepik-Schlamm auf die Narben der Initianden aufgetragen 

wurde, und diese von da an als Verwandte des Krokodils angesehen wurden, wurde M. 

Schuster zufolge das Verschlingen der Initianden durch das Krokodil nicht als 

Aufgefressenwerden, sondern „als besonders intensive Form gegenseitiger Verbindung“538 

aufgefasst, indem der Initiand zum einen durch das Hindurchkriechen durch das 

Krokodilmodell, zum anderen durch die auf seine Wunde geriebene Asche Teile des 

Krokodils aufnahm. So werde nachvollziehbar, dass die Tatauierung die Form des 

Krokodilkörpers und nicht des Kieferabdrucks besaß. 

Wirz539 beschreibt die um die Brust eingeritzten Muster in Form von Kreisen und 

Halbkreisen als Darstellungen einer Schlange, welcher neben dem Krokodil im 

Schöpfungsmythos bei der Entstehung des Sepik eine herausragende Bedeutung zukommt. 

Wassmann540 zufolge ist die Schlange die Mutter des Urkrokodils und biss, d. h. tatauierte, 

im Schöpfungsort Mivimbit als erste Frau ihr männliches Kind. 

Nach M. Schuster wurden die Initianden während der Seklusion, d. h. nach vollzogener 

Tatauierung, mit weißer Farbe bemalt541, welche den Tod symbolisiert542 – ein Aspekt, der 

auch auf sprachlicher Ebene deutlich wurde, wenn die Initianden gegenüber den 

Nichteingeweihten als „tot“ beschrieben wurden, da sie sich in einer Art Übergangsstadium 

zwischen Jugendlichem und Erwachsenem befanden. Infolgedessen wurde der 

                                                
536  M. Schuster 1969b: 229; vgl. Bateson 1932: 436; Wirz 1959: 12; Wassmann 1987: 523 

Das Schlagen der Trommeln wird unterschiedlich als Stimme oder Ruf des Krokodils bzw. als Ruf an das 
Krokodil interpretiert. 

537 Speiser 1944: 156 
538 M. Schuster 1969b: 230 
539 Wirz 1959: 27; vgl. Wirz 1954a: 14 
540 Wassmann 1987: 525f. 
541 auch Roesicke 1914: 511 
542 auch Schmid/Kocher Schmid 1992: 138; Stanek 1994: 226f. 



135 

Aufenthaltsort der Initianden während der Seklusion, also das Männerhaus, als nahe bei den 

Ahnen liegend vorgestellt, als „Totenland, und (...) Ort der Vorfahren“, als „Bereich, in dem 

die Urzeit stattfand und noch stattfindet“543. Wenn das Männerhaus als Ort der Urzeit 

aufgefasst wurde, so bedeutet dies, dass sich der Initiand während der Seklusion in der 

Urzeit aufhielt. Bei Wassmann544 wird der Ort der Initiation mit dem Schöpfungsort 

Mivimbit gleichgesetzt. Die Initianden traten also mit dem die Schöpfungszeit 

repräsentierenden Krokodil sowie mit der Urzeit selbst in Beziehung, um durch die 

Unterweisung in Ursprungsmythen und geheime Objekte, wie sie während der Seklusion 

stattfand, von den identitätsstiftenden Ereignissen und religiösen und soziokulturellen 

Aspekten genaue Kenntnis zu erhalten und sich Wissen über die Entstehungsgeschichte des 

eigenen Klans, der seine Legitimation wiederum auch aus der Urzeit ableitet, anzueignen. 

Die Initiation schloss damit, dass die Initianden mit roter Farbe als Zeichen von Blut und 

Lebenskraft bestrichen und als neugeborene erwachsene Männer ins Leben entlassen 

wurden. Die Initiation vergegenwärtigte somit die Urzeit, in der die Erde mit Hilfe eines 

Krokodils geschaffen wurde und Pflanzen, Tiere und Menschen als Vorfahren der heutigen 

Bewohner entstanden. Wie die ersten Menschen in der Urzeit den Umgang mit 

zeremoniellen Gegenständen lernten, wurden auch die Initianden während der Seklusion in 

deren Gebrauch unterwiesen. Gleichzeitig wurden die heutigen Besitzverhältnisse, die auf 

das Wirken der Klangründer und ihre Aufteilung der Umwelt durch Namensgebung in der 

Schöpfungszeit zurückgehen, durch die Einbeziehung totemistischer Zugehörigkeiten in das 

Initiationsritual, wie etwa des Krokodils, bestimmter Bäume, Pflanzen u. ä., aktualisiert und 

bestätigt und erhielten dadurch stets aufs Neue ihre Legitimation.545 

4.8 Zusammenfassung 

Die hier behandelte Region umfasst das von den Iatmul bewohnte Gebiet des Mittleren 

Sepik zwischen den Dörfern Sapandei im Westen und Tambunum (Kambringi) im Osten; 

gleichermaßen finden aufgrund vielfältiger, kultureller Überschneidungen und 

Verflechtungen infolge ausgeprägter Handelsbeziehungen auch „Randgebiete“ des 

Mittelsepik Berücksichtigung, wie etwa das südliche Töpferzentrum Aibom und das im 

Osten liegende Dorf Kanduanum (Mendanam), das sich bereits in einer Art Übergangszone 

                                                
543 M. Schuster 1969b: 230 
544 Wassmann 1987: 534; 544 
545 M. Schuster 1968: 18; 1969b: 230f.; Wassmann 1987: 544f.; 553-556 



136 

zwischen Mittlerem und Unterem Sepik-Gebiet befindet. Dies geschieht auch deshalb, weil 

ein Teil der Münchner Sammlungsobjekte aus Kanduanum sowie letztlich aus Aibom 

stammt. 

Zwei Aspekte bleiben dabei festzuhalten: Zum einen machen Handelsbeziehungen und 

Kulturvermischungen eine Trennung der einzelnen Siedlungen am Mittleren Sepik – trotz 

vorhandener kultureller Unterschiede, die wenn dokumentiert, natürlich berücksichtigt 

werden müssen – nicht erstrebenswert; da zum anderen nahezu alle Artefakte in einer 

Vielfalt an Formen und Stilen figürlich und ornamental gestaltet werden, und sich die 

Mittelsepik-Gesellschaften also mit Ideen, Gedanken und Werten als geistiger Kultur auf 

besonders ausgeprägte künstlerische Weise materiell auseinandersetzen, kann davon 

ausgegangen werden, dass die Übernahme von Motiven und Darstellungen auf Tonwaren 

aus Aibom nicht leichtfertig erfolgte, sondern in den Rahmen eigener kultureller Konzepte 

sowohl integriert als dort auch interpretiert und mit kultur- und gesellschaftsinternen 

Vorstellungen verbunden und in Zusammenhang gebracht wurde;546 Silverman spricht auch 

von „traffic in ideas“547. 

Die Lebensweise der Gruppen im Gebiet des Mittleren Sepik findet in weiten Teilen 

mythische Begründung und Entsprechung, so dass mythologische Vorstellungen und 

Erzählungen in vielen Dingen als Ausgangspunkt einer Betrachtung dienen können. 

In den meisten Ursprungs- und Entstehungsmythen wird von der Erschaffung der Erde 

durch ein Krokodil berichtet, welches oben und unten, Himmel und Wasser trennte und 

wodurch das erste Stück Land, später alle Pflanzen, Tiere und mythischen Vorfahren der 

Menschen entstanden. Jener Ursprungsort trägt den Namen Mivimbit und wird heute in der 

Nähe des Dorfes Gaikorobi bei den Sawos nördlich des Iatmul-Gebietes lokalisiert. Die 

Ahnen gründeten die einzelnen Klane, teilten alle Dinge der Umwelt unter sich auf und 

gaben ihnen Namen, wodurch Besitz- und Darstellungsrecht der Totems auf bis heute gültige 

Weise geregelt wurden. Nach dem Bau des ersten Männerhauses verließen die Klangründer 

Mivimbit und gelangten auf ihren folgenden urzeitlichen Wanderungen ins heutige 

Siedlungsgebiet der Iatmul. 

Aufgrund der in der Urzeit erfolgten Aufteilung aller natürlichen Phänomene unter den 

Klanen und den damit verbundenen Namen-, Nutzungs- und Darstellungsrechten, die auch 

Gegenstand der zeremoniellen Streitgespräche im Männerhaus sind, werden Individuum und 

                                                
546 vgl. Bühler/Barrow/Mountford 1961: 106ff.; Linton/Wingert 1972: 105 
547 Silverman 1988: 8 



137 

Klan, Verstorbene, Vorfahren und Urahnen, Tiere, Pflanzen und andere Naturerscheinungen, 

bestimmte Landstriche und Gebiete, Mythen und Melodien als interdependente Teile eines 

kohärenten Ganzen angesehen. Nicht nur heute lebende Personen, sondern auch alle Tiere, 

Gegenstände, Wohn- und Männerhäuser tragen urzeitliche Namen und stehen damit in enger 

Verbindung zu den in der Urzeit wirkenden Ahnenwesen. Darüber hinaus sind alle 

Erscheinungen entweder der einen oder der anderen Moiety zugeordnet. 

Auch zwischen Tod, Kopfjagd und der Entstehung von Tontöpfen und Nutzpflanzen 

bestehen mythische Verbindungen.548 So spielt in der Mythologie des Töpferortes Aibom die 

weibliche, kannibalistische Gestalt Yuman Wusmangge (auch Kolimangge, Wiremangge, 

Ntshambeyaintshe oder Mempintshaua) eine besondere Rolle, die in der Urzeit alle 

Tongefäße, die gleichzeitig als ihre Kinder gelten, schuf. Sie wird ebenso mit der Entstehung 

von Nutzpflanzen, insbesondere von Kokospalmen, in Verbindung gebracht, indem diese 

nach ihrem Tod, bei dem sie sich wieder in Erde bzw. Ton verwandelte, aus ihrem Kopf oder 

Körper hervorgingen. Mythen aus Kararau und Yensan erzählen davon, dass die erste 

Kokosnuss aus dem Kopf eines verstorbenen Menschen stammte. Auch in den Mythen über 

die Entstehung der Sagopalmen wird diese mit dem Tod eines Mannes, Moiem, verknüpft. 

Im Hinblick auf die ebenfalls aus der Mythologie abgeleiteten Geistwesen, die in der 

Lage sind, tierische Gestalt anzunehmen, wird differenziert zwischen vorwiegend Regen und 

Sturm verursachenden Wassergeistern (wanjimout), auf Bäumen wohnenden, ungefährlichen 

Buschgeistern (winjumbu) sowie zu den Klanen gehörenden, gefährlichen wagan-Geistern; 

auf letztere ist eine Zeremonie ausgerichtet, welche unter Verwendung der gleichermaßen 

wagan genannten und deren Stimme repräsentierenden Schlitztrommeln sowie von ebenfalls 

wagan verkörpernden Figuren zur Abwehr unglücklicher Ereignisse, wie etwa Krankheit 

oder Tod durchgeführt wird. Das Ritual gilt dabei als Wiederholung einer Mythe, die von 

zwei kannibalistischen, auch in den Dachaufsätzen dargestellten Adlern handelt, nach deren 

Tod die jetzige Weltordnung begann. Die wagan-Zeremonie soll des weiteren früher als 

Kopfjagd vorbereitendes Ritual durchgeführt worden sein, wobei ein genauer Tag für den 

Überfall bestimmt wurde. Auch die Schlitztrommeln, die z. B. während der Initiation zum 

Schlagen des „Krokodilsrhythmus“ verwendet wurden, werden als wagan bezeichnet. 

Zu den grundlegenden Kennzeichen der gleichermaßen meist mythologisch geprägten 

Zeremonien und Rituale gehören die Repräsentation totemistischer Klanahnen und das 

Rezitieren von Namen, wie etwa auch bei den Totenritualen, bei denen Namenslieder des 

                                                
548 vgl. Jensen 1949: 64f.; 169f.; 182; 1951: 220ff.; Heeschen 2002: 542 



138 

Klans des Verstorbenen sowie des Klans seiner Mutter gesungen wurden und die von einem 

unter der Grasinsel liegenden Krokodil unterstütze Reise der Totenseele ins Totenland 

dargestellt wurde. 

Neben den naven gehörte die zu den Männerhausritualen zählende Initiation der Jungen 

zu den bedeutendsten Zeremonien am Mittleren Sepik. Während der Zeremonien wurde auf 

den Schlitztrommeln der „Krokodilsrhythmus“ geschlagen und ein „Krokodilstanz“ der als 

„Krokodile“ bezeichneten Initiatoren und Tatauierer aufgeführt, bei welchem die paarweisen 

Namen der Krokodilahnen verschiedener Klane genannt wurden. Der Tanzplatz wurde dabei 

als Sepik aufgefasst, aus dem das Urzeitkrokodil auftaucht, um die Initianden zu 

verschlingen. Mit der Initiation erhielten die Jungen einen neuen sozialen Status und wurden 

nach ihrem Tod, symbolisiert durch die Narbentatauierung, die eine dem Krokodil 

zugehörige Zeichnung darstellt, als erwachsene, vollwertige Mitglieder in der Gemeinschaft 

der Männer wiedergeboren, indem sie mit den identitätsstiftenden Ereignissen, religiösen 

und soziokulturellen Aspekten, d. h. vor allem klaneigenen Entstehungsgeschichten, vertraut 

gemacht wurden; von diesem Zeitpunkt an durften sie an den Versammlungen und Festen im 

Männerhaus teilnehmen. Sieht man in der Narbentatauierung hingegen einen Kieferabdruck 

des Krokodils (und nicht eine zum Krokodil gehörende Zeichnung), kann auch eine Parallele 

zur Entstehung der Erde im Schöpfungsmythos gezogen werden, die mit der Trennung des 

Kiefers des Urzeitkrokodils und dem daraus resultierenden Beginn der Helligkeit in engem 

Zusammenhang stand. In beiden Fällen trat der Initiand mit dem Urzeitkrokodil in Kontakt, 

welchem in den Gesellschaften am Mittleren Sepik zentrale kulturelle Bedeutung zukommt. 



139 

5. Weltbild am Mittleren Sepik 

5.1 Kultur und Weltbilder als Zeichen- und Bedeutungssysteme 

Kultur wird hier als sämtliche kulturellen Zeichen- und Bedeutungssysteme umspannendes 

Ganzes aufgefasst, wobei jene Bedeutungssysteme zu den kulturellen Weltbildern kongruent 

sind, welche wiederum nur über die Zeichensysteme der Kultur zugänglich und analysierbar 

werden. Unter Weltbild wird dabei die Gesamtheit der Vorstellungen einer Gemeinschaft 

von der Welt verstanden, d. h. alle kulturell vorhandenen – seien es kollektiv oder 

individuell verliehene oder übernommene – Bedeutungen; dabei spielen jedoch im 

allgemeinen die kollektiven Bedeutungssysteme eine größere und weitergreifende Rolle zur 

Gewährleistung sozialer und kultureller, auf Konventionalität beruhender Kommunikation 

innerhalb der Gemeinschaft. Bei Weltbildern handelt es sich also um kulturspezifische und 

variable Konstrukte.  

Wie bereits dargelegt wurde, wird Kultur aus ethnologischer Sicht insbesondere als von 

seinen Mitgliedern gebildetes und geteiltes Symbol-, Bedeutungs- und Wertsystem 

begriffen, das sich aus Sprache, sozialen Verhaltensweisen, Institutionen und materiellen 

Objekten als Produkt „symbolischer“ Handlungen ergibt.549 Aus semiotischer Perspektive 

hingegen wird Kultur vielmehr als Zeichensystem aufgefasst, welches Sprache, Ideen, 

soziale Verhaltensweisen, Institutionen und materielle Artefakte miteinschließt.550 

Verbindet man beide Sichtweisen und nähert sich dem Ganzen aus einem 

gewissermaßen „ethnosemiotischen“ Blickwinkel, so läßt sich Kultur folglich verstehen als 

Zeichen- und Bedeutungssystem, indem die Untersuchung von kulturellen Zeichensystemen 

und Zeichenprozessen Verhaltens- und Handlungsweisen, Normen und Werte einer 

Gesellschaft ermittelt und gemeinsame Vorstellungen, kulturelle Weltbilder und eine daraus 

resultierende kollektive Identität deutlich macht. Weltanschauungen werden also durch 

Zeichensysteme widergespiegelt, deren Interpretation die dahinter liegenden 

Bedeutungssysteme, d. h. also die kulturellen Weltbilder, auf die verwiesen wird, erschließen 

(Abb. 1). 

                                                
549 Axtell 1981; vgl. Geertz 1973; Hahn 2003 
550  vgl. Lotman 1974; Lotman/Uspenskij/Ivanov/Toporov/Pjatigorskij 1975; Lotman/Uspensky 1978; Eco 

1977; Posner 1989 



140 

Kultur

Zeichensysteme Bedeutungssysteme

Interpretation

Sprache
Ideen

Verhaltens- und Handlungsweisen
Institutionen

materielle Artefakte

Weltbilder

individuelle und kollektive 
Vorstellungen von der Welt

Identität

kulturspezifisch/variabel

Konventionalität

 

Abb. 1 

5.2 Die Bedeutung von Zeichen bei der Konstruktion von Weltbildern 

Fasst man Kulturen als komplexe Zeichensysteme auf, so sind, wie dargelegt, auch Ideen, 

Vorstellungen, Mythen, Erinnerungen, Verhaltens- und Handlungsweisen sowie Riten als 

solche zu betrachten; Zeichensysteme als vielgestaltige kulturelle Gedankensysteme 

vermitteln und reflektieren Normen und Werte. Kodes legen Regeln und den Umgang mit 

Zeichen und Zeichensystemen fest, so dass also auch Normen und Werte Kodes darstellen. 

Ideen, Vorstellungen, Mythen, Erinnerungen, Handlungen und Riten erlauben als 

Zeichensysteme die Verarbeitung, Kommunikation und Weitergabe von Informationen und 

kulturellen Inhalten. In der sozialen Interaktion eingesetzt, ermöglichen Zeichen, 

Zeichenverbindungen und Zeichensysteme unter der Voraussetzung gemeinsamer kultureller 

Erfahrungen die Einordnung, Auslegung und Deutung der Welt; indem sie von den 

Zeichenbenutzern festgelegte Bedeutungen vermitteln, erschließen sie diesen durch 

Zuordnung und Einbettung natürlicher und kultureller Phänomene auf breit gefächerte Art 



141 

und Weise die Wirklichkeit.551 Gleichzeitig kann der Zeichenbenutzer durch den kreativen 

Umgang mit Zeichen, Zeichenverbindungen und Zeichensystemen eigene Wahrnehmungen 

und Vorstellungen von der Welt aktiv umsetzen und persönlich gestalten. Auf diese Weise 

werden also sowohl individuelle als auch kollektive Erfahrungen ausgetauscht, bewertet und 

in das kulturelle System integriert. Der Gebrauch von Zeichen ist als kulturelles Handeln 

aufzufassen, das Orientierung schafft und sowohl kollektive als auch personale Identitäten 

bildet und aufrechterhält.552 Wie G. H. Mead553 darlegte, entsteht Identität erst im – unter 

dem Einsatz von Zeichen und Symbolen erfolgenden – Erfahrungsaustausch zwischen 

Individuum und Gesellschaft. 

5.3 Ritual und Alltag als zentrale Weltbildkomponenten 

Interpretiert man die im vorhergehenden Kapitel zusammengetragenen Gesichtspunkte und 

Charakteristika, d. h. die verschiedenen kulturellen Zeichensysteme der Gesellschaften am 

Mittleren Sepik in Hinblick auf bestimmte Weltanschauungen, so werden auf den ersten 

Blick deren Vielschichtigkeit und Komplexität deutlich. Das Weltbild am Sepik ist nicht nur 

als vor allem etwas religiös Motiviertes zu betrachten554, sondern leitet sich von 

gesamtkulturellen Strukturen und Zeichensystemen ab, von denen religiöse Aspekte und 

Glaubensvorstellungen lediglich eine Komponente bilden. Von gleicher und das heißt 

zentraler Wichtigkeit sind ebenso Geschichte, Sozialstruktur, Gliederung der Gemeinschaft, 

Lebensweise, Wirtschaftsform – wenn diese auch teilweise mythologisch begründet 

werden – und insbesondere deren weitreichende Verflechtung und gegenseitige 

Durchdringung. Nicht nur Glaubensvorstellungen und deren Umsetzung, etwa in Ritual oder 

der Herstellung sakraler Objekte, formen das Weltbild einer Gemeinschaft, sondern gerade 

auch alltägliche und nichtreligiöse Geschehnisse. Festzeit und Ritual, in welchen Aspekte, 

die Glaubensvorstellungen betreffen, auf besondere Weise zum Ausdruck kommen, spiegeln 

nur einen Pol der Gesamtheit Weltbild wider.555 Das Gegengewicht bildet die Alltagszeit, die 

das Leben der Menschen gleichermaßen arrangiert und zusammen mit der Durchführung von 

Ritualen ein gleichgewichtiges Ganzes bildet. Aktivitäten und Handlungen in einer 

                                                
551 vgl. G. H. Mead 1967; Leeds-Hurwitz 1993; Senft 1998 
552 vgl. Bühnen 2003 
553 G. H. Mead 1967 
554 Behrmann 1951: 306; Bühler 1957a: 4f.; 1969: 10; Gardi/Bühler 1958: 14; 16; Kelm 1966a: 19 
555  Es wird hier weder davon ausgegangen, dass das Ritual etwas rein Religiöses ist noch dass Religion 

ausschließlich im Ritual zum Ausdruck gebracht wird. Es wird aber angenommen, dass religiöse Aspekte im 
Ritual auf besonders ausgeprägte, akzentuierte Art zur Darstellung kommen. 



142 

Gesellschaft laufen also innerhalb eines Komplexes ab, der das Leben aller und den Umgang 

miteinander ordnet, Verhaltensweisen und Richtlinien vorgibt und auf diese Weise eine 

gemeinsame Identität aufbaut.  

Die Kultur einer Gesellschaft bildet also gewissermaßen den Rahmen, innerhalb dessen 

sowohl Alltag als auch Ritual zum Tragen kommen und zusammen ein Fundament bilden, 

das den Weltbildvorstellungen zugrunde liegt. Auch der Inhalt eines kosmogonisch 

geprägten Rituals wird erst dadurch verstehbar, dass er in einem größeren kulturellen Gefüge 

betrachtet und mit sozialen oder auch ökonomischen Aspekten verbunden wird, so dass 

kulturelle und auch zeremonielle Handlungsabläufe nicht isoliert voneinander, sondern als 

etwas Kohärentes betrachtet werden müssen. Selbst in einem Ritual, in dem solch zentrale 

Gesichtspunkte wie Erinnerung an Urzeit und Schöpfung sowie die Entstehung kultureller 

Merkmale in den Vordergrund treten, zeigen sich vor allem auch soziale Aspekte, indem 

individuelle und kollektive Rollenzuschreibungen stattfinden oder bestätigt sowie 

Zusammenhalt und Gruppenidentität gefördert und gestärkt werden. Turner556 zeigte auf, wie 

Rituale soziale Strukturen festigen und ebenso konkrete Handlungsanweisungen geben 

können. Im Gegensatz zu sprachlicher Mitteilung bringt rituelle Kommunikation Dinge, wie 

Vorstellungen, Werte und Gefühle auf andere Weise zum Ausdruck.557 

Wahrnehmung und Deutung von Umwelt und eigenem Lebensraum – als 

Grundvoraussetzung des Handelns –, die eigene Sichtweise auf die Welt und die daraus 

resultierenden sozialen und kulturellen Werte bilden die Grundlagen eines Weltbilds. Durch 

die Einordnung der eigenen Erfahrungen und Handlungen in den kulturellen Zusammenhang 

wird der Welt auf individuelle und kollektive Weise Sinn gegeben und Be-deutung 

verliehen; Deuten und Handeln stehen also in einem dialektischen Verhältnis zueinander und 

werden zu den zentralen Elementen bei der Entstehung von Weltbildern. 

Das Weltbild als eigenes Bild von der Welt wird zu einer Interpretation, die innerhalb 

einer Kultur als ein von ihren Mitgliedern gebildetes und geteiltes Zeichen-, Bedeutungs- 

und Wertsystem auf verschiedene Weise – sozial, mythologisch, zeremoniell und 

gegenständlich – inszeniert, kontextualisiert und zum Ausdruck gebracht wird; entscheidend 

dabei ist in erster Linie einzig und allein die Kommunikation kultureller Inhalte, da nur 

durch sie die Bewahrung und Weitergabe von Weltbildvorstellungen – und damit 

                                                
556 Turner 1967 
557 Turner 1967; Douglas 1970; Douglas/Isherwood 1996; Firth 1973; Barth 1975; vgl. Leach 1976 



143 

zusammenhängend die Herausbildung und Aufrechterhaltung kollektiver und personaler 

Identitäten – innerhalb einer Gesellschaft gewährleistet wird. 

5.4 Das kulturelle Gedächtnis als Spiegel der Weltbildvorstellungen 

Jan Assmann prägte den Begriff des „kulturellen Gedächtnisses“ als Speicherort bedeutender 

und richtungsweisender kultureller Inhalte sowie als „Außendimension“558 des menschlichen 

Gedächtnisses, von welcher er zunächst vier Bereiche unterscheidet:559 

So beruht das „mimetische Gedächtnis“ auf dem durch Nachahmung erlernten 

(Alltags-) Handeln von Menschen. Sitten, Bräuche und Verhaltensgewohnheiten gehen zu 

einem überwiegenden Teil aus mimetischen, also gewissermaßen aus „imitierenden“ 

Handlungen, Weitergaben und Überlieferungen und nicht in erster Linie aus schriftlich 

fixierten Anweisungen oder Instruktionen hervor. 

Das „Gedächtnis der Dinge“, bestehend aus allen materiellen Kulturgütern im weitesten 

Sinne, wie Alltagsgegenstände, aber auch Häuser, Siedlungen und Wege, hält dem 

Menschen sein eigenes Bild vor Augen und erinnert ihn sowohl an seine eigene 

Persönlichkeit und Vergangenheit als auch an seine Vorfahren. Der Bereich der Dinge 

verbindet die eigene Vergangenheit und die Vergangenheit der Vorfahren mit der aktuell 

gelebten Gegenwart. 

Auch das „kommunikative Gedächtnis“ entsteht nur durch Interaktion, durch Sprache 

und durch Kommunikation mit den Mitmenschen. Wahrnehmung, Bewusstsein und 

Gedächtnis sind auf ein gesellschaftliches, dynamisches Miteinander, auf Gedanken- und 

Meinungsaustausch angewiesen. 

Zum „kulturellen Gedächtnis“ gehören schließlich Vorstellungen, Riten, Mythen, 

sakrale Objekte, Symbole usw., die Sinn und Bedeutung über das eigene Leben und den 

individuellen Raum hinaus begründen. Sie verweisen nicht nur auf einen Zweck, indem sie 

etwa eine bestimmte Funktion erfüllen, sondern deuten auf einen Sinn; so „überschreiten 

[materielle Artefakte] den Horizont des Dinggedächtnisses, weil sie den impliziten Zeit- und 

Identitätsindex explizit machen“560. Indem mimetische Handlungstraditionen über ihre 

Zweckbestimmung, d. h. ihre Funktion, hinaus noch eine Bedeutung erhalten, werden sie zu 

                                                
558 Assmann 2002: 19f. 
559 Assmann 2002: 19ff. 
560 Assmann 2002: 21 



144 

Riten, welche „kulturellen Sinn“561 überliefern und vergegenwärtigen. Das kulturelle 

Gedächtnis stellt für Assmann einen Bereich dar, in dem die drei übrigen Außendimensionen 

des Gedächtnisses aufgehen und sich entfalten. 

Im kulturellen Gedächtnis werden also bedeutungstragende, kulturspezifische und 

identitätsbildende Vorstellungen bewahrt, die das Besondere einer Gruppe umfassen und 

charakterisieren. Bei dem dabei weitergegebenen kulturellen Sinn handelt es sich um jene 

weltbildbestimmenden Be-deutungen, die der Welt von den Mitgliedern einer Gemeinschaft 

verliehen werden und woraus sich deren soziale und kulturelle Normen und Werte ergeben. 

Diese Weltbilder werden als kulturelle Zeichen-, Bedeutungs- und Wertsysteme im 

kulturellen Gedächtnis verankert und gleichzeitig auch durch jene geäußert und 

kommuniziert (Abb. 2). 

kulturelles Gedächtnis

kulturspezifische 
Vorstellungen, Mythen, Riten, 

sakrale Objekte

vielgestaltige kulturelle 
Gedankensysteme

Erinnerung, 
Vergegenwärtigung und 

Tradierung von kulturellem 
Sinn

Kollektivität

weltbildbestimmende 
Be-deutungen

Identität

Kommunikation durch 
Zeichensysteme

Normen und Werte

 

Abb. 2 

Anzumerken bleibt, dass Assmann562 das Ritual als primäre Umsetzungsform des kulturellen 

Gedächtnisses ansieht, da durch die Teilnahme möglichst aller zur Gruppe Gehörender – wie 

                                                
561 Assmann 2002: 21 
562 Assmann 2002: 56ff. 



145 

dies beim Ritual idealerweise gegeben ist – die Tradierung des kulturellen Gedächtnisses 

und damit der kulturspezifischen Weltbildvorstellungen am besten gewährleistet wird, und 

diese notwendige Kollektivität im Gegensatz dazu bei Aktivitäten im Alltag 

gewöhnlicherweise nicht voraussetzbar ist. Dennoch wird hier, wie bereits weiter oben 

dargelegt, davon ausgegangen, dass sich Weltbilder aus den gesamtkulturellen Komponenten 

und Zeichensystemen ergeben und somit auch das Alltagsleben mit all seinen Facetten, wie 

Wirtschaftsweise, Arbeitsteilung, Geschlechterverhältnis, Sozialstruktur usw. eine 

bedeutende Rolle spielt, so dass sich Alltag und Ritual bei der Konstruktion von Weltbildern 

also gegenseitig ergänzen und durchdringen und sich die Weltbilder in beiden Bereichen mit 

unterschiedlicher Akzentuierung äußern. Dies soll jedoch keinen Widerspruch zu Assmanns 

These darstellen, da auch hier angenommen wird, dass kulturspezifische und 

identitätsstiftende Vorstellungen im Ritual auf ausgeprägtere und betontere, d. h. vor allem 

auf reflektiertere, bewusst dargestellte und inszenierte Weise zum Ausdruck kommen als 

dies im Alltag der Fall ist. 

5.5 Kommunikation von Weltbildern im kollektiven Gedächtnis 

Assmann bezieht sich in seiner Studie auf die Arbeiten des Soziologen Maurice Halbwachs, 

eines Schülers von Émile Durkheim, der in den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts den Begriff 

des kollektiven Gedächtnisses (mémoire collective) prägte. Halbwachs’ zentraler 

Ausgangspunkt ist die Annahme, dass das Gedächtnis sozial bedingt sei, da das individuelle 

Gedächtnis und persönliche Erinnerungen ohne sozialen Bezugsrahmen nicht existieren 

können und das individuelle Gedächtnis demzufolge nicht isoliert und in sich abgeschlossen, 

sondern in Abhängigkeit vom Kollektiv zu betrachten sei. Zwar verfügen nur Individuen 

über Gedächtnisse, doch sind diese Gedächtnisse kollektiv geprägt. Erinnerungen bekommen 

nur in Bezug auf die jeweilige Gemeinschaft oder Gruppe, der die Menschen angehören, 

einen Sinn. So ist Erinnerung das Ergebnis „de pensées collectives enchevêtrées“563. Nur 

was in einem Bezugsrahmen rekonstruierbar bleibt, wird zur Erinnerung, alles, für das es 

gegenwärtig keinen Bezugsrahmen mehr gibt, wird vergessen. „(...) le souvenir est dans une 

très large mesure une reconstruction du passé à l’aide de données empruntées au présent“564. 

Nur mit Wahrnehmung und Kommunikation wird Erinnerung möglich, ohne 

                                                
563 Halbwachs 1950: 34 
564 Halbwachs 1950: 57 



146 

Kommunikation dagegen wird vergessen, Kontinuität wird zum entscheidenden Prinzip des 

kollektiven Gedächtnisses, dieses wiederum zu einer Art lebendigen Geschichte. Das 

kollektive Gedächtnis als äußerliches, soziales und historisches Gedächtnis und als 

gesellschaftliche Innenperspektive besteht aus den gemeinschaftlichen Erinnerungen einer 

Gesellschaft, es umfasst die individuellen Gedächtnisse, die wiederum auf das kollektive 

Gedächtnis angewiesen sind, da auch die Geschichte unseres persönlichen Lebens zur 

allgemeinen, kollektiven Geschichte gehört.565 Für Halbwachs ist Vergangenheit also sozial 

konstruiert, jede Generation schafft sich ihre eigene Vergangenheit, indem sie, geleitet von 

bestimmten Erwartungen und Beweggründen, selbst auswählt, woran sie sich erinnern und 

was sie vergessen wird; Vergangenheit ist eine „kulturelle Schöpfung“566. 

Anknüpfend an Halbwachs geht Assmann567 von zwei Formen kollektiver Erinnerung 

aus, vom „kommunikativen“ und vom „kulturellen Gedächtnis“. So beinhaltet das 

kommunikative Gedächtnis Erinnerungen, welche die jüngere Vergangenheit betreffen und 

die man mit seinen Mitmenschen gemeinsam hat. Die Erinnerungen einer Generation sind 

fest mit dieser verwachsen und verschwinden mit dem Ende dieser Generation auch wieder, 

sie sind vergänglich. Das kommunikative Gedächtnis gründet auf persönlich erlebten und 

mit anderen kommunizierten Erfahrungen und Ereignissen. 

Das kulturelle Gedächtnis dagegen geht weiter in die Vergangenheit zurück, es bezieht 

sich auf markante, richtungsweisende, symbolische und identitätsstiftende Ereignisse einer 

Gemeinschaft, wie etwa Gründungs- oder Entstehungsmythen oder die Inbesitznahme von 

Land. Ein grundlegendes Kennzeichen des kulturellen Gedächtnisses ist die Auflösung der 

Unterscheidung zwischen überliefertem Mythos und gelebter Geschichte. Wichtig sind nicht 

historische Tatsachen, sondern nur das, was in Erinnerung geblieben ist, so dass der Mythos 

zu einer Geschichte wird, deren Ziel es ist, den Ursprung des jetzigen Zustandes zu erklären. 

Das kulturelle Gedächtnis besitzt dabei, so Assmann568, religiöse Eigenschaften, die 

Vergegenwärtigung und Erinnerung kulturell einschneidender und orientierender Ereignisse 

geschieht häufig innerhalb eines festlichen oder rituellen Rahmens. So zieht er 

gewissermaßen eine Trennungslinie zwischen kollektiven und personalen Identitäten, indem 

er personale Identitäten mehr auf den Alltag, kollektive Identitäten dagegen überwiegend auf 

das Außergewöhnliche, Einschneidende, der Gruppe ihre Einzigartigkeit Verleihende 

                                                
565 Halbwachs 1950: 12-15; 35ff.; 52; 57; 68-79 
566 Assmann 2002: 48 
567 Assmann 2002: 50ff. 
568 Assmann 2002: 52f.; 143 



147 

bezieht. Das, was das Besondere und Charakteristische einer Gemeinschaft ausmacht und 

deren Zusammengehörigkeitsgefühl begründet, leitet sich aus eben jenen markanten Punkten 

in der Vergangenheit ab, bei denen Mythos und Geschichte ineinander übergehen und 

gemeinsam Identität und Selbstverständnis einer Gruppe gestalten. Zur Aufrechterhaltung 

und Sicherung dieser kollektiven Identität bietet das nichtalltägliche, feierliche Ritual einen 

Rahmen, in welchem sich die Gruppe gemeinsam erinnert und identitätsstiftende Ereignisse 

vergegenwärtigt, indem sie diese gemeinschaftlich kommuniziert und überliefert. So fungiert 

das Ritual mit seinen sich aufeinander beziehenden Elementen als Kommunikationssystem 

zur Übermittlung kollektiver Botschaften: „Das Bewußtsein sozialer Zugehörigkeit, das wir 

‚kollektive Identität’ nennen, beruht auf der Teilhabe an einem gemeinsamen Wissen und 

einem gemeinsamen Gedächtnis, die durch (...) die Verwendung eines gemeinsamen 

Symbolsystems vermittelt wird.“569  

Neben dem Sprechen einer gemeinsamen Sprache und der Verwendung von Texten 

werden hier also auch gleichermaßen Riten, Ornamente, Gebäude, Landschaften u. ä. 

miteinbezogen: „Alles kann zum Zeichen werden, um Gemeinsamkeit zu kodieren. Nicht 

das Medium entscheidet, sondern die Symbolfunktion und Zeichenstruktur.“570 Assmann571 

nennt diesen Bereich gemeinsamer, gesellschaftsintern geteilter Symbolsysteme „Kultur“ 

oder „kulturelle Formation“, welche zur Bewahrung und Aufrechterhaltung von 

Kommunikation sowie zur Bildung einer kollektiven Identität über die eigene Lebenszeit 

hinaus notwendig ist. Identität ist also „eine Sache von Gedächtnis und Erinnerung“572 und 

hat Wissen, Bewusstsein und Reflexion zur Voraussetzung.573 

Bewahrt und weitergegeben wird das kulturelle Gedächtnis von jeweils speziellen 

Mitgliedern einer Gruppe. „Der Außeralltäglichkeit des Sinns, der im kulturellen Gedächtnis 

bewahrt wird, korrespondiert eine gewisse Alltagsenthobenheit und Alltagsentpflichtung 

seiner spezialisierten Träger.“574 Dabei kommen in Gesellschaften ohne Schrift wahren 

Gedächtnisspezialisten besondere Bedeutung und Prestige zu, indem Wissen auch als 

Machtquelle – meist älterer gegen jüngere und männlicher gegen weibliche 

Gruppenmitglieder – dienen kann. 

                                                
569 Assmann 2002: 139; vgl. Leach 1976 
570 Assmann 2002: 139 
571 Assmann 2002: 139 
572 Assmann 2002: 89 
573 Assmann 2002: 130; 144 
574 Assmann 2002: 54 



148 

Assmann zufolge kann man also in gewisser Weise das kommunikative Gedächtnis, 

welchem im Alltag eine bedeutende Rolle zukommt und das von allen Menschen 

gleichermaßen eingesetzt und gebraucht wird, dem kulturellen Gedächtnis, welches mehr im 

nichtalltäglichen Festzyklus wirkt und spezielle Gedächtnis- bzw. Traditionsträger 

beansprucht, gegenüberstellen.575 Im Festzyklus wird die Erinnerung an die Urzeit, an 

Schöpfung und Entstehung kultureller Merkmale zum zentralen Aspekt. Ritus und Fest sind 

daher als wesentliche Umsetzungsformen des kulturellen Gedächtnisses anzusehen, wenn die 

Möglichkeit schriftlicher Fixierung und Speicherung für das identitätsfestigende und 

-erhaltende Wissen der Gruppe fehlt bzw. nicht auf schriftliche Mittel zurückgegriffen wird. 

Durch die Anwesenheit möglichst aller zur Gesellschaft Gehörender beim Ritual wird 

die gemeinsame Anteilnahme bei der Weitergabe des kulturellen Gedächtnisses und der 

Aufrechterhaltung der kollektiven Identität – verstanden als „reflexiv gewordene 

gesellschaftliche Zugehörigkeit“576 – sichergestellt. „Die Riten und Mythen umschreiben den 

Sinn der Wirklichkeit. Ihre sorgfältige Beachtung, Bewahrung und Weitergabe hält – 

zugleich mit der Identität der Gruppe – die Welt in Gang.“577 

Jede Kultur entfaltet Assmann578 zufolge eine konnektive Struktur, die einerseits 

Menschen durch einen gemeinsamen Erfahrungs-, Erwartungs- und Handlungsraum 

miteinander verbindet, Orientierung und Identität schafft und anderseits Vergangenheit und 

Gegenwart aneinander schließt und auf diese Weise jene gemeinsamen und bestimmenden 

kulturellen Erfahrungen, Ereignisse und Erinnerungen im kulturellen Gedächtnis verankert. 

Durch die Verbindlichkeit gemeinsamer Verhaltensregeln, Normen und Werte und durch die 

Erinnerung an eine geteilte Vergangenheit verhilft die konnektive Struktur einer Kultur 

Individuen zu einem gemeinsamen Welt- und Selbstbild. Die wesentliche Basis jeder 

konnektiven Struktur bildet dabei die Wiederholung, die Handlungsabläufe zu 

„wiedererkennbaren Mustern“579 zusammenstellt und damit als zu einer Kultur gehörende 

Einheiten offenbart. Assmann nennt dies „rituelle Kohärenz“580, d. h. dass die einzelnen 

Handlungsabläufe eines Rituals mehr oder weniger festgelegten Regeln folgen und dadurch 

vor allem vom Prinzip der Wiederholung geleitet werden. Der Ablauf eines Rituals erfolgt 

ohne größere Veränderungen seiner Struktur und garantiert dadurch einen immerwährenden, 

                                                
575 Assmann 2002: 53-59 
576 Assmann 2002: 134 
577 Assmann 2002: 57; vgl. 2002: 143; Heeschen 1995: 9f.; 13f. 
578 Assmann 2002: 16ff. 
579 Assmann 2002: 17 
580 Assmann 2002: 17 



149 

gleichbleibenden Aufbau, der zur Vorstellung schriftloser Gesellschaften von einer sich stets 

wiederholenden Zeitenfolge, ohne Anfang und Ende, passt.581 

5.6 Die Rolle der Artefakte bei der Gestaltung des Weltbilds 

So wie Kultur als komplexes Zeichen- und Bedeutungssystem also immaterielle und 

materielle Phänomene, kollektive und individuelle Denk- und Handlungsprinzipien umfasst, 

sind gerade auch materielle Artefakte kulturelle Äußerungen, die Vorstellungen ihrer 

Hersteller und Benutzer darlegen und somit Weltbilder widerspiegeln. Als Ergebnisse 

menschlichen Handelns tradieren sie immaterielle Ideen und Konzepte einer Gesellschaft in 

materieller Form; als Zeichen bzw. Zeichenträger und Zeichensysteme bilden sie sowohl in 

zeremoniellem als auch in alltäglichem Zusammenhang Mittel zur Kommunikation sozialer 

Inhalte, Normen und Werte und wirken somit als Instrumentarien zur Weitergabe kultureller 

Informationen und Traditionen und infolgedessen auch zur Festlegung und Überlieferung 

bestimmter Weltbildvorstellungen. Gemeinsame Erfahrungen und kulturelle Bedeutungen 

werden mithilfe materieller Medien und durch deren Einbindung in soziale Interaktionen 

kommuniziert, überliefert und anschlussfähig gemacht. Reflexion, Bewusstsein und 

Gedächtnis bedürfen des sozialen Austausches und bedienen sich dabei gerade auch 

materieller Gegenstände. 

Dies hat Assmann mit seinem „kulturellen Gedächtnis“ eindrucksvoll veranschaulicht. 

Dabei ist zu beachten, dass die im vorliegenden Fall untersuchten Objekte zum allergrößten 

Teil gerade nicht zu Assmanns „Gedächtnis der Dinge“ gehören, sondern zum „kulturellen 

Gedächtnis“: Assmann hat insbesondere diejenigen Objekte zum „Gedächtnis der Dinge“ 

gerechnet, welche im alltäglichen Leben eine Rolle spielen, zählt dagegen 

bedeutungstragende (und dabei meist zeremoniell eingesetzte) Artefakte zum „kulturellen 

Gedächtnis“ einer Gemeinschaft, wobei er betont, dass das „Gedächtnis der Dinge“ – ebenso 

wie das „mimetische“ und das „kommunikative Gedächtnis“ – „mehr oder weniger bruchlos 

[in das kulturelle Gedächtnis] übergehen“582. Kennzeichnend für die Objekte im „kulturellen 

Gedächtnis“ sei, dass diese dort neben ihrer „Zweckbestimmung“ noch eine 

„Sinnbestimmung“ erhalten und dadurch erst kulturelle Inhalte überliefern. Dabei muss 

beachtet werden, dass bestimmte Objekte in verschiedenen Kontexten sowohl als 

                                                
581 Assmann 2002: 88-91 
582 Assmann 2002: 21 



150 

Alltagsgegenstände als auch als Zeremonial- oder Kultgegenstände eine Rolle spielen 

können und demnach zwischen dem „Gedächtnis der Dinge“ und dem „kulturellen 

Gedächtnis“ hin- und herwechseln. Der Teil eines Dinges, der lediglich eine Funktion erfüllt, 

gehört somit also zum „Gedächtnis der Dinge“, der bedeutungstragende Teil hingegen zum 

„kulturellen Gedächtnis“. Da in dieser Arbeit davon ausgegangen wird, dass so gut wie alle 

Sammlungsobjekte nicht nur Funktionen übernehmen, sondern gerade auch Bedeutungen 

übermitteln, wird hier also Assmanns „kulturelles Gedächtnis“ als Sitz kultureller Weltbilder 

und weniger das „Gedächtnis der Dinge“ zentral. 

5.7 Weltbild und kulturelles Gedächtnis am Sepik 

Die Bedeutung des kulturellen Gedächtnisses wird auch durch das Weltbild der Sepik-

Gesellschaften deutlich, wo Erinnerung und Vergegenwärtigung der eigenen Geschichte, 

Bewusstsein für die eigene Herkunft und den eigenen Platz im Gesellschaftssystem Basis 

und Ausgangspunkt zur Herausbildung sowohl individueller als auch kollektiver Identitäten 

und damit zusammenhängend von Selbstbild und Weltbild sind.  

Mythos und Geschichte bilden auch dort keine separaten Bereiche, sondern 

überschneiden sich und fallen in gewisser Weise zusammen, mythologische Elemente 

werden als Teil der eigenen kulturellen Geschichte betrachtet. Wie Mivimbit als 

mythologischer Ursprungsort gilt, in dem das erste Stück Land, alle Pflanzen, Tiere und 

Menschen entstanden und von dem aus die Klangründer auf ihren Wanderungen allmählich 

ins Siedlungsgebiet der Iatmul am Sepik gelangten, so wird jener Ort heute in der Nähe des 

Dorfes Gaikorobi bei den Sawos lokalisiert, und archäologische Untersuchungen weisen 

darauf hin, dass sich dort tatsächlich ein frühes und religiös geprägtes Siedlungszentrum 

befunden hat.583 So werden Mythen gewissermaßen „als ‚Geschichte’ rekonstruierbar“584. 

Die in der Urzeit erfolgte Aufteilung aller Umwelterscheinungen auf die einzelnen 

Klane und die dadurch erworbenen Namen, Nutzungs- und Darstellungsrechte der Totems 

als Bedeutungsträger haben bis heute ihre Gültigkeit. Die Verbindung eines Klans mit 

bestimmten Landstrichen, Gebieten, Tieren, Pflanzen und anderen natürlichen Phänomenen 

resultiert aus der mythologischen Überlieferung der Entstehung der Welt. Das kulturelle 

Gedächtnis der Gesellschaften am Mittleren Sepik reicht also ebenfalls in die Vergangenheit 

                                                
583  Newton 1967: 204-207; Schindlbeck 1984: 155ff.; vgl. Schuster 1973: 480-490; Wassmann 1982: 277-281; 

1984: 127-134; Kaufmann 1984: 148; Newton 1997: 377-383 
584 Heeschen 2002: 542 



151 

zurück und nimmt einschneidende, bestimmende und maßgebliche Ereignisse als Grundlage 

einer gemeinsamen Identität, es leitet den gesamten Aufbau seiner Sozialstruktur, seiner 

Moieties und seiner Besitzverhältnisse aus eben jenen urzeitlichen Geschehnissen ab. Alle 

Eigennamen sind als indexikalische Zeichen585 klanzugehörige Namen urzeitlicher Ahnen, 

die an Personen der nächsten Generation weitergegeben werden, wobei jeder Name in 

mehrfachem Bezug steht, also sowohl einer lebenden Person als auch einem Vorfahren 

sowie mythischen Ahnen, einer mythischen Erzählung oder einem Gesang, einem 

Landschaftsteil und einem natürlichen Ding zugeordnet ist, so dass auch ein Teil kollektiver 

Identität an die nächste Person übertragen und weitergegeben wird. Die Zuordnung von 

Totems zu den beiden Moieties zeigt dabei auch die Bedeutung des Dualismus als 

klassifizierendes Ordnungssystem auf. Durkheim sieht den Totemismus als Ideensystem, das 

versucht „à embrasser l'universalité des choses et à nous donner une représentation totale du 

monde“586. Wie sich Mythologie, Sozialorganisation, Totems und klaneigene Namen als 

kulturelle Zeichensysteme aufeinander beziehen, läßt sich auch die enge Verbindung von 

Klanmitgliedern aufgrund gemeinsamer Zugehörigkeit, vermittelt durch Zeichen, Symbole 

und rituelle Handlungen, erkennen.587 

Die Vernetzung und gegenseitige Durchdringung historischer, mythologischer, 

soziostruktureller und ritueller Komponenten steht somit in engem Zusammenhang mit dem 

Handeln der Gruppenmitglieder, kulturelle Normen und Werte beeinflussen die Verhaltens- 

und Handlungsweisen der Mitglieder der Gemeinschaft und werden durch diese beeinflusst. 

Zeichensysteme und Zeichenprozesse offenbaren Weltanschauungen, die wiederum 

insbesondere in enger Verbindung zu den kollektiven Identitäten und sozialen 

Zugehörigkeiten stehen. Mikro- und Makrokosmos entsprechen einander sowohl auf 

mythologischer, soziostruktureller und ritueller als auch auf kollektiver und individueller 

Ebene. So wie sich Sozialorganisation und Ritual aus mythologischen Gegebenheiten 

ableiten, richtet sich der Platz des Einzelnen nach Aufbau und Struktur der Gemeinschaft. 

Im kulturellen Gedächtnis der Sepik-Gesellschaften werden die kulturspezifisch 

besonders bedeutsamen und identitätsbildenden Inhalte bewahrt. Dabei verschwimmen 

jedoch nicht nur die Grenzen zwischen Mythos und Geschichte, sondern gleichermaßen 

                                                
585  Es wurde bereits angemerkt, dass auch der Name als eigene Zeichenklasse gelten kann, zu der also alle 

Träger desselben Namens gerechnet werden (Sebeok 1976: 44f.; 138f.). Dennoch wird hier davon 
ausgegangen, dass sich Eigennamen in bestimmten Zusammenhängen, wie es auch im vorliegenden der Fall 
ist, gleichermaßen über die Zeichenklassen Index und Symbol definieren lassen. 

586 Durkheim 1960: 200 
587 vgl. Durkheim 1960: 294f.; 316f. 



152 

zwischen Urzeit und Jetztzeit, wenn beide Bereiche fortwährend miteinander in Beziehung 

gesetzt und heute existierende Lebewesen und Dinge aufgrund des Namensystems mit 

Wesen und Dingen der Urzeit identifiziert werden. Durch die kontinuierliche Einbeziehung 

der weiterhin in allem, was entsteht und geschieht, wirksamen Ahnen in das gegenwärtige 

soziale und kulturelle Leben und durch die Verbindung von Vergangenheit und Gegenwart, 

Urzeit und Jetztzeit wird kollektive Identität gebildet und gefestigt, Sinn und Bedeutung 

resultieren aus jener konnektiven Struktur der Sepik-Gesellschaften. Urzeit und Jetztzeit, 

Mythos und Geschichte sind eng miteinander verbunden, sie existieren gewissermaßen 

nebeneinander, nicht nacheinander, da sie sowohl im alltäglichen als auch im rituellen Leben 

fortwährend miteinander in Beziehung gesetzt werden.  

Für Lévi-Strauss bilden die Ereignisse im Mythos „une structure permanente [qui] ... se 

rapporte simultanément au passé, au présent et au futur“588. Demnach ist die Geschichte, die 

im Mythos erzählt wird, entscheidend, da Mythen die Welt strukturieren.589  

Im Zuge dessen kann man das Krokodil (im Sinne Assmanns) als zentrales Glied der 

konnektiven Struktur der Mittelsepik-Kulturen betrachten, als Dauerstruktur (nach Lévi-

Strauss), das alle Zeitdimensionen umschließt und elementare Inhalte tradiert. Der kulturelle 

Stellenwert des Krokodils (ebenso wie aller Tiere und Pflanzen, die als Totems dienen) 

resultiert dabei nicht zuletzt auch aus Wahrnehmung und Deutung der Umwelt, das Krokodil 

als größtes und bedrohlichstes Tier der Sepik-Region wird in den kulturellen Kontext 

eingebettet, seine Gefährlichkeit als Kraft und Stärke eines machtvollen Wesens umgedeutet 

und integriert. 

Die Verbindung von Urzeit und Jetztzeit wird vor allem im Männerhaus als speziellem 

Raum kultureller Zeichensysteme offensichtlich, da alle mit den Ahnen besonders in 

Beziehung stehenden Aspekte gerade auch mit dem Männerhaus verknüpft sind. So gilt das 

Männerhaus, in welchem dem kulturellen Gedächtnis herausragende Bedeutung zukommt, 

als Ganzes als Urzeitfrau590, die Leiter, über welche man vom unteren in den oberen Bereich 

des Gebäudes gelangt, wird als „mythical link between earth and sky“591 beschrieben und die 

in ihm aufbewahrten Zeremonialgegenstände werden im Ritual zur Kommunikation mit den 

Ahnen eingesetzt. Die Verbindung mit den Ahnen tritt auch speziell bei den im Männerhaus 

abgehaltenen mythologischen Streitgesprächen um Besitz- und Namensrecht hervor, bei 
                                                
588 Lévi-Strauss 1990: 231 
589 Lévi-Strauss 1990: 232 
590  Hauser-Schäublin 1977: 98; 165; Wassmann 1982: 22; 173; 184f.; Schindlbeck 1985: 368f.; Schmid/Kocher 

Schmid 1992: 45; Silverman 2001a: 75; 78ff.; vgl. Forge 1966: 25 
591 Coiffier 1990: 492 



153 

denen klanspezifische und geheime Einzelheiten mythischer Versionen sowie die 

Eigennamen von Ahnengestalten und urzeitlichen Orten von den älteren Männern, den 

„Krokodilen“, als Träger des kulturellen Gedächtnisses diskutiert werden. Diese genießen als 

Gedächtnisspezialisten durch ihr breites und weitverzweigtes Wissen besonderes Ansehen, 

das auch ihrem Einfluss und ihrer Macht innerhalb der Gemeinschaft, etwa als big men, 

zugute kommt. Dabei werden insbesondere auch die konnotativen, assoziativen 

Bedeutungsdimensionen der Eigennamen als indexikalische Zeichen sichtbar, wenn in den 

Streitgesprächen durch das ledigliche Andeuten geheimer mythischer Details und 

Querverbindungen klanbezogene Besitzansprüche und Identifikationen legitimiert und 

folglich – ohne direkt darauf anzusprechen – die Konnotationen anderer, klanfremder 

Diskussionsteilnehmer ermittelt und dekodiert werden sollen, wenn Überprüfung und 

Vergleich, d. h. Kommunikation der Konventionalität der Zeichen in diesem Zusammenhang 

also gerade unter Vermeidung der Kommunikation öffentlicher, klanübergreifender 

Konventionalität stattfinden (Abb. 3). 

Weltbild und kulturelles Gedächtnis am Sepik

Bewusstsein für die eigene Herkunft

Erinnerung und 
Vergegenwärtigung der 

eigenen Geschichte

Mythos – Geschichte

Urzeit – Jetztzeit

Streitgespräche Männerhaus Rituale

„Krokodile“
Gedächtnisträger

konnektive Struktur
(– v. a. Krokodil –)  

Abb. 3 



154 

Das Rezitieren von Namen und die Einbindung der Ahnen bilden darüber hinaus einen 

wesentlichen Bestandteil im Ablauf von Ritualen und fördern dort durch die gemeinsame – 

sowohl aktivere, männliche als auch passivere, weibliche – Teilnahme und durch das 

kollektive, nichtalltägliche Erleben und Erinnern der Gruppe ebenfalls die Identifikation mit 

dem eigenen Klan sowie die Gruppenidentität des gesamten Dorfes. Als spezielle Träger des 

kulturellen Gedächtnisses im Sinne Assmanns fungieren auch hier die Männer. Ebenso 

werden hierbei durch die rituelle Wiederholung der Urzeit – etwa im wagan- und Totenritual 

oder während der Initiation – die Grenzen zwischen Mythos und Geschichte, Urzeit und 

Jetztzeit aufgehoben. Urzeit wird nicht nur mit Vergangenheit verbunden, sondern 

gleichermaßen in die Gegenwart projiziert; die Urzeit findet regelmäßig auch in der 

Gegenwart statt, indem die bestehende Weltordnung, Sinn und Bedeutung durch die rituelle 

Wiederholung mythischer Elemente immer wieder aufs Neue begründet und bestätigt 

werden, um Kontinuität im Sinne Halbwachs’ aufrechtzuerhalten und kulturelles Vergessen 

auszuschließen.  

Wie bereits dargelegt, wird Assmann592 zufolge Wiederholung zum Grundprinzip jeder 

konnektiven Struktur, um Handlungen identifizierbar zu machen und als kulturzugehörig 

ansehen zu können, wobei „rituelle Kohärenz“ den relativ statischen, gleichbleibenden und 

damit also sich stets wiederholenden Ritualablauf bezeichnet. Nach Assmann besteht in der 

mündlichen, d. h. hier schriftlosen, Überlieferung die einzige Möglichkeit zur Speicherung 

und Tradierung des Wissens in der gleichbleibenden und unveränderten Darbietung und 

Aufführung; Wiederholung wird sogar zur „strukturellen Notwendigkeit“593, ohne die die 

Überlieferung nicht weitergegeben werden könnte: „Innovation würde Vergessen 

bedeuten.“594 Zudem passen sich die Menschen durch das Prinzip der Wiederholung in den 

Riten dem zyklischen, periodisch wiederkehrenden Aufbau natürlicher Regenerations- und 

Erneuerungsprozesse an und betrachten sich damit selbst als zum kosmischen Leben 

gehörig. Die Elemente eines Rituals folgen einem festgelegten Schema und verweisen 

dadurch auf einen Sinn; die Wiederholung im Ritual dient der Bewahrung und 

Vergegenwärtigung des kulturellen Sinns und damit der Tradierung kulturellen Wissens 

(sonst würde es sich nicht um Riten, sondern nur um ritualisierte oder mimetische Routinen 

handeln).595 

                                                
592 Assmann 2002: 17 
593 Assmann 2002: 98 
594 Assmann 2002: 98 
595 Assmann 2002: 90f. 



155 

Das Ritual wird zum Medium des kulturellen Gedächtnisses,  

 „... Mythen sprechen die Ordnung aus, ... Riten stellen sie her (...) Die Riten sind die 
Kanäle, die ‚Adern’, in denen der identitätssichernde Sinn fließt, die Infrastruktur des 
Identitätssystems. Gesellschaftliche Identität ist eine Sache herausgehobener, 
alltagsferner, zeremoniell geformter Kommunikation.“596 

So wird kulturelles Wissen mithilfe „kultureller Mnemotechnik, d. h. [durch] Speicherung, 

Reaktivierung und Vermittlung von Sinn“597, von Generation zu Generation durch 

„symbolische Formen“598, d. h. durch Mythen, Rituale, Gesänge, Bauwerke, wie das 

Männerhaus, mündliche und bildnerische Texte weitergegeben.599 Im Mittelpunkt kultureller 

Mnemotechnik steht dabei die „multimediale Inszenierung“600, die den kulturellen Sinn 

anhand vielfältiger Ausdrucksformen übermittelt.601 

Auf diese Weise erhält die Welt durch eigenes Wirken und durch kreative Gestaltung 

sowohl für den Einzelnen als auch für die Gruppe spezielle Bedeutungen, welche wiederum 

über unterschiedliche Medien weitergegeben werden, wie materielle Kulturgüter, Mythen 

und Rituale, die sich gegenseitig ergänzen und verstärken – mit dem Ziel, „to act on the 

world and not just speak about it“602.603 So werden Ereignisse und Erfahrungen 

innerkulturell klassifiziert, verarbeitet und im kulturellen Gedächtnis in Erinnerung bewahrt. 

Darüber hinaus spiegelt der Ritus durch die Art seiner Organisation und seines Ablaufes 

auch Gruppenstruktur, Rollen und sozialen Status bzw. Änderungen im sozialen Status wider 

– z. B. im naven-Ritual oder der Initiation –, bestätigt die bestehende Gesellschaftsordnung 

                                                
596 Assmann 2002: 143 
597 Assmann 2002: 89 
598 Cassirer 2001; 2002a; 2002b 
599 Assmann 2002: 52f.; 59f.; 89 
600 Assmann 2002: 56 
601 vgl. Turner 1982 
602 Barth 1975: 224 
603  vgl. Langer 1967; Leach 1976; Peltier 1999: 202; Heeschen 2002: 541f. 

Forge (1966: 23f.) betont, dass bei den Iatmul eine reziproke Bedingung und Inbezugnahme von Objekten, 
Mythen und Ritualen gerade keine herausragende Rolle spiele; die Darstellungen auf den materiellen 
Kulturgütern seien nicht als „illustrations of myths or as myths expressed visually“ zu betrachten, „but as 
expressions of the culture that produced them, and as expressions related directly to the culture, not through 
the intermediate stage of myth“ (vgl. Forge 1979: 279-285). Es sei jedoch angemerkt, dass dies in der 
vorliegenden Arbeit keinen Widerspruch bildet, da davon ausgegangen wird, dass eine „gegenseitige 
Ergänzung und Verstärkung von Objekten, Mythen und Ritualen“ nicht eine Reduzierung oder 
Beschränkung der Objekte als „Illustrationen von Mythen“ bedeutet. Vielmehr wird angenommen, dass alle 
drei Kategorien als kulturelle Ausdrucksformen und Äußerungen (auch im Sinne Forges) aufzufassen sind. 
Nach Weiss (1981: 292) wiederum stehen Kunstobjekte und mythische Vorstellungen bei den Iatmul in 
Bezug zueinander, „auch wenn sie nicht direkt für ein Ritual gemacht wurden“ (ebd.). 
Vgl. zum Zusammenhang von materiellen Kulturobjekten, Mythen, Totems und Ritualen bei den Iatmul 
etwa auch Bateson 1932: 403; 1958: 127; 228; Nevermann 1933: 48f.; Bühler 1957a: 4ff.; Wirz 1959: 21; 
Kelm 1966a: 16-25; M. Schuster 1969a: 156; Wassmann 1982: 32f.; Silverman 1996: 36ff.; 1997: 102ff. 



156 

und macht etwa durch den Ausschluss der Frauen als aktive Teilnehmerinnen oder durch die 

verschiedenen Handlungsweisen der vornehmlich am Geschehen teilnehmenden Männer 

soziale Verhaltensweisen, Normen und Werte sichtbar und kommuniziert diese gemeinsam 

mit anderen kulturellen Inhalten als Teil des Weltbilds. Des weiteren erlernen die Novizen 

während der Initiation durch die Unterweisung in spezielle kulturelle Aspekte die Kodes 

besonders zentraler Zeichen und Zeichensysteme. Im naven-Ritual wiederum wird 

gewissermaßen der erstmalige, richtige Umgang mit bedeutenden kulturellen Kodes 

thematisiert und bezeugt.  

Doch auch wenn die Frauen bei Ritualen am Sepik den passiveren Part übernehmen, 

haben sie dennoch in gleicher Weise Anteil am zeremoniellen Geschehen, welches zur 

Aufrechterhaltung des kulturellen Gedächtnisses und zur Bewahrung einer gemeinsamen 

Identität von herausragender Bedeutung ist. 

Durkheim604 zufolge vereinigen Riten durch ihr gemeinschaftliches und integrierendes 

Wesen Individuum und Gesellschaft und bestärken Gruppensolidarität und -identität. Das 

Wesentliche an Riten ist,  

„que des individus soient réunis, que des sentiments communs soient ressentis et qu'ils 
s'expriment par des actes communs. (...) Il faut qu'il [le groupe] communie dans une 
même pensée et dans une même action. (...) les rites sont, avant tout, les moyens par 
lesquels le groupe social se réaffirme périodiquement. (...) Des hommes qui se sentent 
unis, en partie par les liens du sang, mais plus encore par une communauté d'intérêts et 
de traditions, s'assemblent et prennent conscience de leur unité morale“605. 

Im naven-Ritual werden Richtlinien vorgegeben, durch die Bestätigung kultureller 

Verhaltens- und Handlungsweisen Orientierungen geschaffen, indem gerade Kindern und 

Jugendlichen gezeigt wird, was von ihnen erwartet wird und wann sie etwas Besonderes – 

nicht nur für sich selbst oder ihre Familien, sondern auch für die gesamte Gemeinschaft 

Bedeutsames – geleistet haben. Darüber hinaus wird im naven-Ritual die Beziehung und das 

Verhältnis zwischen Mutter und Mutterbruder hervorgehoben und bekräftigt. 

Zusammenhalt und der Umgang miteinander wird gleichermaßen auch durch die 

Vorstellung verschiedener Geistwesen geregelt, die je nach Charaktereigenschaften gut oder 

böse, hilfreich oder gefährlich sein können und die gewisse Verhaltensweisen festlegen, 

etwa durch das Darbieten von Opfergaben oder im Ablauf von Ritualen, so z. B. im wagan-

Ritual. Manche können Krankheit und Tod verursachen und sind sowohl in das alltägliche 

                                                
604 Durkheim 1960: 297f.; 322f.; 541; 597f.; 609f. 
605 Durkheim 1960: 553 



157 

als auch in das rituelle Leben fest eingebunden, indem sie die Welt ordnen und sowohl mit 

den Lebenden als auch mit den Toten in Beziehung stehend gedacht werden. Durch ein 

geregeltes Verhältnis zu ihnen sollen Welt- und Gesellschaftsordnung bestehen bleiben und 

bestätigt werden.  

Deutlich wird also immer wieder, wie sehr der Mensch, wie sehr alle Aspekte und 

Erscheinungen interdependente Teile desselben Ganzen bilden, wie offensichtlich alle 

Elemente, alle Bereiche miteinander zusammenhängen und gemeinsam ein Gewebe 

vielfältiger Vorstellungen und Bedeutungen bilden. Alle Zeichen als Träger kodierter 

kultureller Informationen und alle Zeichensysteme sind miteinander verbunden, formen 

Muster, ein kohärentes Ganzes und erschaffen als „vielgestaltige Fäden“606 gemeinsam ein 

Netz von in mehrfachem Bezug stehenden Bedeutungen, aus denen sich das kulturelle 

Weltbild der Sepik-Gesellschaften zusammenfügt und durch welche es kommuniziert 

wird.607 

Die Überschneidungen der einzelnen kulturellen Dimensionen verdeutlichen, wie sehr 

die Auffassungen miteinander vernetzt sind, die einzelnen Lebensbereiche miteinander 

verbinden und das soziale, alltägliche und rituelle Leben bestimmen, in dem jeweils 

unterschiedliche Akzente gesetzt werden. Während es im Alltag vorrangig um die 

Befriedigung ökonomischer, mehr familienorientierter Bedürfnisse geht, rücken in der 

Festzeit rituelle Umsetzungen und Inszenierungen mythologischer Geschehnisse und auch 

soziostruktureller Aspekte in den Mittelpunkt des Blickfeldes. 

Hinsichtlich der von Assmann getroffenen Unterscheidung von individuellen, auf den 

Alltag bezogenen und kollektiven, vor allem im Ritual zum Ausdruck kommenden 

Identitäten läßt sich für das Mittelsepik-Gebiet anmerken, dass sich diese Differenzierung 

dort nicht in dem Maße anwenden läßt; vielmehr ist zu beobachten, dass Kollektivität in 

beiden Bereichen größere Bedeutung zukommt. Nicht nur bei Zeremonien und Ritualen liegt 

die Betonung auf gruppengemeinsamen Aktivitäten, sondern auch im Alltag werden viele 

Tätigkeiten nicht allein, sondern gemeinschaftlich unternommen, etwa bei der täglichen 

Nahrungsbeschaffung, den Arbeiten und Verrichtungen im Wohn- und den Beschäftigungen 

im Männerhaus. Es sei in diesem Zusammenhang nochmals auf Lévi-Strauss608 verwiesen, 

der Kultur definiert als kollektive Angelegenheit mit Verkörperung durch Individuen, was 

sich mit Blick auf die Bewohner des Mittleren Sepik-Gebietes als kollektive Angelegenheit 

                                                
606 Cassirer 1996: 50 
607 vgl. Geertz 1973 
608 Lévi-Strauss 1990: 75 



158 

mit Verkörperung durch kollektiv orientierte, auf breiter Basis gesellschaftlich eingebundene 

Individuen erweitert formulieren ließe. 

Es wurden Assmanns Gedächtnis der Dinge sowie das kulturelle Gedächtnis als Orte 

materieller Objekte diskutiert und hervorgehoben, dass die hier besprochenen 

Sammlungsobjekte vom Sepik vor allem dem kulturellen Gedächtnis zuzurechnen sind, da 

sie nicht nur als Funktions-, sondern vor allem als Bedeutungsträger anzusehen sind, die 

kulturelle Inhalte tradieren. Die Objekte verweisen dabei auf den eigenen 

Lebenszusammenhang und die eigene soziale Einbindung, sie erinnern den Mensch an seine 

eigene Vergangenheit und an seine Vorfahren. So ermöglichen gerade auch sie Reflexion 

und Erinnerung kultureller Ereignisse. 

Einige der hier untersuchten Objekte sind sowohl für das Gedächtnis der Dinge als auch 

für das kulturelle Gedächtnis relevant, indem sie je nach Kontext entweder Funktionen 

übernehmen oder Bedeutungen vermitteln. Zur Repräsentation und Überlieferung von 

Weltbildern rücken die Objekte des kulturellen Gedächtnisses ins Zentrum. In ihnen werden 

Selbst- und Weltbildvorstellungen geäußert und dargestellt, ihre Hersteller und Benutzer 

versehen und gestalten durch sie die Welt mit eigenen Bedeutungen und gleichzeitig agieren 

sie als Vermittler zwischen den Welten, den Lebenden und den Toten, der Urzeit und der 

Jetztzeit. So teilen sie als Wirkungen menschlichen Handelns kollektive und individuelle 

Denkweisen ihrer Hersteller und Benutzer mit, was in den folgenden Kapiteln eingehender 

untersucht werden soll. 



159 

D. MATERIELLE KULTUR 

6. Materielle Kultur des Mittleren Sepik 

6.1 „Kostbarkeiten vom Augusta-Fluss“ 

In Hinblick auf die materiellen Kulturgüter im Sepik-Gebiet haben Sammel- und 

Forschungsreisende sowie Ethnologen Ideenreichtum, Vielfalt der Materialien und Art der 

Ausgestaltung stets auf besondere Weise fasziniert und zu außerordentlich positiv und 

emotional besetzten – wenn auch mitunter stark evolutionistisch gefärbten – Äußerungen, 

Beschreibungen und Lobpreisungen angeregt.  

So bezeichnet Reche 1910 die Kultur am Mittellauf des Sepik als „außerordentlich reich 

entwickelt“609, diese zeichne sich „durch recht hochstehende Kunst und Industrie“610 aus: 

„Schöne Schnitzereien, geschickte Flechtarbeiten, schön ornamentierte Töpferwaren (...) mit 

farbigen Reliefdarstellungen usw. und viele andere Kunstprodukte fanden sich reichlich in 

jedem Dorfe.“611 Ihm zufolge  

 „[stehen] Flechterei, Holzschnitzerei, Plastik und sogar Baukunst (...) am Kaiserin-
Augusta-Fluß auf einer für Neu-Guinea außergewöhnlich hohen Stufe. Selbst die 
Gegenstände des täglichen Lebens zeigen künstlerische Formen oder sind mit 
Ornamenten und Farben geschmückt.“612 

Und Neuhauss schreibt 1911 über den Sepik: „An diesem gewaltigen Strome [Anm.: dem 

Augustafluss] befindet sich ein Kulturzentrum, welches für Neu-Guinea ganz einzigartig 

dasteht.“613 Über die Sepik-Bewohner weiß er zu berichten, dass sie „die einzigen Papua 

[sind], welche Kunstindustrie besitzen; sie allein erhoben sich über die plumpen Anfänge 

einer Ausschmückung der Gebrauchsgegenstände und brachten Sachen von künstlerischem 

Werte hervor.“614  

Luschan spricht von den „Kostbarkeiten [vom Augusta-Fluss]“ 615.  

                                                
609 Reche 1910: 286 
610 Reche 1910: 286 
611 Reche 1910: 286 
612 Reche 1913: 453 
613 Neuhauss 1911a: 131 
614 Neuhauss 1911b: 328 
615 Luschan 1911: 104 



160 

Für Behrmann „[überrascht] die steinzeitliche Kunst im Mittellauf des Sepik (Kaiserin-

Augusta-Fluß) in Neuguinea (...) immer wieder durch die Eigenart der Formgebung und 

durch die hohe Kultur, die sich in diesen Erzeugnissen des Eingeborenenfleißes äußert.“616  

An anderer Stelle schreibt er: „Es wurde an seinem Unter- und Mittellauf eine dichte 

Bevölkerung gefunden von einer eigenartigen Kultur und von einer Höhe primitiver 

Kunstäußerung, wie selten auf der Erde.“617 Er spricht von den Ethnien des Sepik-Gebietes 

als von „kunstsinnigen Steinzeitmenschen“618, gerade die Mittelsepik-Bewohner seien die 

„kunstsinnigsten Völker der ganzen Umgebung“619, „hochstehend“620 und „künstlerisch 

begabt“621. Ihre materiellen Kulturgüter umschreibt er als „wunderbare Erzeugnisse des 

Kunstsinns“622 und betont wenig später ein weiteres Mal, dass „jeder Gegenstand (...) 

irgendwie künstlerisch verziert werden [muß]“623, wobei er besonders auch auf die Alltags- 

und Gebrauchsgegenstände verweist: „Nichts, aber auch nichts ist vorhanden, das nicht 

durch irgendeine Kunstäußerung verziert wäre.“624  

Weissenborn umschreibt die Sepik-Bewohner als ein „von hohem künstlerischen 

Schwung und Phantasiereichtum beflügeltes primitives Volk“625. 

Auch Bateson hebt den besonderen Varianten- und Dekorationsreichtum hervor: „In the 

Sepik we find a richness of artistic production scarcely equalled in any other part of New 

Guinea.“626 Und er fügt hinzu „I don’t know of any other New Guinea culture which has 

reached the same level in the expression of grotesque fancy.“627  

Seine Frau Margaret Mead spricht ebenfalls die Vielfalt der materiellen Kulturobjekte 

an und betont dabei besonders deren Bedeutung für das Anlegen ethnologischer 

Sammlungen:  

„For many years the Sepik District of New Guinea has been known to collectors and 
students as a region remarkably rich in material culture. A bewildering display of masks, 
ornaments, headdresses, bark paintings – ceremonial paraphernalia of great diversity and 

                                                
616 Behrmann 1942: 191 
617 Behrmann 1951: 305 
618 Behrmann 1922: 210 
619 Behrmann 1922: 214 
620 Behrmann 1922: 220 
621 Behrmann 1922: 220 
622 Behrmann 1922: 214 
623 Behrmann 1922: 220 
624 Behrmann 1922: 220 
625 Weissenborn 1934: 272 
626 Bateson 1932: 261 
627 Bateson 1932: 261 



161 

brilliant colorfulness – has poured out of the region into museums and private 
collections.“628  

Wie Bateson und M. Mead stellen auch Linton und Wingert vor allem Variabilität und 

Vielfalt der Objekte heraus: „The art of the Sepik River region has more variety and is richer 

than that of any other section of Oceania.“629 „The variety of Sepik River art is one of its 

chief characteristics.“630 

Damm rühmt die „außergewöhnlich entwickelte Schnitztechnik“631 der Sepik-Kulturen, 

Wirz spricht von der „einzigartigen Kunst“632 des Sepik-Gebietes, für ihn stehen die Iatmul 

„hinsichtlich ihres künstlerischen Schaffens an der Spitze. Tatsächlich gab es kaum ein 

Gerät, eine Waffe, einen Gebrauchsgegenstand, der nicht zum mindesten irgendwie verziert, 

meistens aber mit feinstem Kunstsinn gestaltet wurde.“633  

Gardi schwärmt von den „unerhört großen, künstlerischen Fähigkeiten der Yatmüls[, 

welche] Spitzenleistungen hervorgebracht [haben], wie sie nur von wenigen andern 

Naturvölkern in gleicher Vollkommenheit erreicht wurden“634. 

Für Bühler ist „die Kunst des Mittelsepik allgemein unglaublich emotionell. Oft wirkt 

sie ausgesprochen heftig“635. An anderer Stelle spricht er von den „künstlerisch 

hochstehenden Kulturen am mittleren Sepik“636 und bezeichnet die Iatmul als „Elite der 

verschiedenen Völkergruppen in ihrem Einflussbereich“637, als „künstlerisch besonders 

produktiv und hochstehend“638. Schließlich umschreibt er die Region um den Sepik als „das 

bedeutendste Kunstzentrum Neuguineas, ja sogar von ganz Ozeanien“, deren Bewohnern 

„entsprechend ihrem besonders eindrucksvollen und dramatisch gestalteten Zeremonialleben 

ein unglaublicher Reichtum an Kunstwerken zu eigen“639 ist. 

Bodrogi zufolge finden sich in der Sepik-Region „vielfältigere Stilvarianten als 

anderswo in Ozeanien“640; es gäbe dort „kaum einen Gegenstand, der nicht mit einer reichen, 

hauptsächlich kurvilinearen Ornamentik versehen wäre“641. 

                                                
628 M. Mead 1934: 234 
629 Linton/Wingert 1972: 103 
630 Linton/Wingert 1972: 109 
631 Damm 1952: 91 
632 Wirz 1959: 7 
633 Wirz 1954a: 12 
634 Gardi 1956: 69 
635 Bühler 1969: 90 
636 Bühler 1961a: 78 
637 Bühler 1969: 90 
638 Bühler 1960 
639 Bühler 1961c: 104 
640 Bodrogi 1960: 17 



162 

Schmitz642 bewundert „den Geschmack und die bewußte Gestaltungskraft der Sepik-

Künstler“. 

Guiart charakterisiert das Sepik-Gebiet als Region der „durch Kühnheit und Vielfalt der 

Form auffallenden Stücke“643, M. Schuster lobt den „weltberühmten Kunststil“644 sowie den 

„Kunstsinn der Bewohner des Mittelsepik“645, welcher „den gegenständlichen Teil ihrer 

Kultur in den reichsten Formen durchgestaltet“ 646 hat und spricht von der „allgemeinen 

Freude der Sepikbevölkerung am kunstvoll verzierten Gegenstand“647. 

Kelm beeindruckt das „hohe Qualitätsniveau der Sepik-Kunst“648, er spricht von den 

„künstlerisch sehr hochstehenden Yatmül“649, und auch Haberland nennt die Iatmul ein „in 

jeder Hinsicht hochbegabtes Volk“650. 

Forge schreibt schließlich: „The Sepik river basin has long been recognised as an area 

producing some of the finest art in the primitive world.“651  

Newton bezeichnet die Sepik-Region als „the area of Papua New Guinea most famous 

for its art, deservedly so“652; die Iatmul nennt er „the country’s most famous groups, well 

known for their spectacular culture and highly developed visual art“653. 

Für Stöhr hat „kein vergleichbares Gebiet (...) auch nur annähernd eine solche Vielfalt 

an Formen und Stilen, eine solche Qualität und Quantität der Kunstwerke“654. Er ist der 

Ansicht, dass die „‚Sepik-Kunst’ (...) am Mittellauf des Stromes ihren unbestreitbaren 

Höhepunkt [erreichte]“655, bezeichnet die Iatmul als „künstlerisch so begabt“656 und den Stil 

als „wahrhaft dynamisch“657; „man glaubt manchmal, die Formen rotieren zu sehen. 

                                                                                                                                                 
641 Bodrogi 1960: 18 
642 Schmitz 1962: Text zu Taf. 7 
643 Guiart 1963: 170 
644 M. Schuster 1964: 38 
645 M. Schuster 1964: 47 
646 M. Schuster 1964: 47 
647 G. u. M. Schuster 1970: 72 
648 Kelm 1966a: 23 
649 Kelm 1966a: 7 
650 Haberland 1969: 160 
651 Forge 1966: 23 
652 Newton 1979: 59 
653 Newton 1997: 367 
654 Stöhr 1971: 87 
655 Stöhr 1987: 31 
656 Stöhr 1987: 47 
657 Stöhr 1987: 31 



163 

Entscheidend trägt die stark malerische Komponente der Kunst dazu bei“658, wobei 

„besonders auffallend (...) die Quantität der künstlerischen Arbeit am mittleren Sepik“659 sei. 

Heermann umschreibt die Sepik-Region als „ein Gebiet mit außerordentlich reichem 

und vielfältigem Kunstschaffen“660, auch Peltier spricht von „the richness of Sepik 

creativity“661 und bezeichnet die Sepik-Kunst als „Wunder“: „This wonder results as much 

from the sheer quantity of marvelous objects as from the extraordinary inventiveness of the 

forms“662, für Silverman sind die Iatmul-Künstler schließlich „the most prolific Sepik 

artists“663. 

Wie aus dieser Auswahl an Zitaten über die materielle Kultur des Sepik- und 

insbesondere des Mittelsepik-Gebietes deutlich hervorgeht, kommt den Artefakten jener 

Region seit jeher besondere Aufmerksamkeit, Faszination und Bedeutung zu; aus diesem 

Grund sind sie auch in großer Anzahl und Auswahl in so viele Völkerkundemuseen Europas 

und der USA gelangt, und es läßt sich kaum eine ethnologische Ausstellung über Neuguinea 

oder gar Ozeanien ausmachen, in welcher nicht Objekte von den Sepik-Kulturen vertreten 

sind. Dabei ist die Objektvielfalt gerade am Mittellauf so groß, dass wohl in keinem 

Museum eine vollständige Sammlung aller Objekttypen anzutreffen sein dürfte. Dies kann 

auch weder die Absicht eines Sammlers oder das erstrebenswerte Ziel eines Museums sein 

noch wird Vollständigkeit zur Voraussetzung für Untersuchungen über Objekte, Kulturen 

und Gesellschaften. Sammlungen können ohnehin stets nur einen kleinen Ausschnitt einer 

Kultur und ihrer Artefakte vorstellen und skizzieren und damit auch nur einen begrenzten 

Einblick in (materielle) Kultur und Gesellschaft geben, nicht zuletzt auch deshalb, weil sie 

notwendigerweise im Kontext der Sammelgeschichte, d. h. also der Person des Sammlers, 

seiner Zeit und den Umständen des Sammelns gesehen werden müssen, doch macht gerade 

dieser Gesichtspunkt trotz seiner Bewusstmachung einer nur eingeschränkten 

Betrachtungsweise einer Kultur zugleich das Einzigartige jeder Sammlung und das 

Faszinierende einer Sammlungsbearbeitung aus.664 Jede Sammlung zeigt stets nur einen 

kulturellen Teilbereich und stellt eine vom Sammler aus den unterschiedlichsten Gründen 

und Motiven zusammengestellte Auswahl an Artefakten jener Kultur dar, so dass jede 

                                                
658 Stöhr 1987: 31 
659 Stöhr 1987: 31 
660 Heermann 1982: 191 
661 Peltier 1999: 195 
662 Peltier 1999: 188 
663 Silverman 1988: 5 
664 vgl. hierzu jedoch auch Hauser-Schäublin 1985: 27f. 



164 

Sammlung auch die Möglichkeit zu vielfachen und dabei auch verschiedenartigen 

Betrachtungen bietet, welche wiederum natürlich auch von den gerade modernen 

Forschungsmethoden des die Analyse durchführenden Ethnologen abhängig sind.665 

Dennoch ist es erstaunlich, wie sehr die Sammlungsobjekte einer Region, die in 

verschiedenen Museen vertreten sind, Parallelen aufweisen und sich hinsichtlich ihrer 

Aussagen über Kultur und Gesellschaft jenes Gebietes überschneiden, auch wenn dabei die 

Untersuchungsergebnisse selbst wiederum nur Ausschnitte darstellen, indem sie 

unterschiedliche Interessen verfolgen oder zu verschiedenen Zeiten durchgeführt worden 

sind. Ist man sich all dessen gleichwohl bewusst, kann die museumsethnologische 

Objektbearbeitung im Grunde nur fruchtbare Ergebnisse liefern. 

6.2 Materialien, Farben und Motive 

Wenn das Sepik-Gebiet auch von sumpfigem Grasland geprägt ist, das jährlich während der 

Hochwasserzeit zu weiten Teilen überschwemmt wird, bringt dies doch gerade eine 

ausgesprochen üppige Vegetation mit sich, die nicht nur das Nahrungsangebot 

verhältnismäßig abwechslungsreich gestaltet, sondern auch ein vielfältiges Angebot an 

Rohstoffen zur Weiterverarbeitung bietet. So bleibt in Bezug auf die Herstellung materieller 

Kulturgüter am Mittleren Sepik zunächst einmal die ungeheure Fülle an Materialien 

festzustellen, aus denen die Objekte in verschiedenen Kombinationen und Variationen – 

nicht zuletzt auch aufgrund des individuellen Ideenreichtums – gefertigt werden. So kommen 

verschiedene Holzarten zum Einsatz, wobei dem Schnitzer ganze Baumstämme, Treibholz, 

Brettwurzeln oder das leichte, weiche, kork- oder markartige Holz (Erythrina sp.) dienen. 

Überdies werden Rotang – neben Holz der am meisten verarbeitete Rohstoff – und 

Rindenbast, etwa des mam-Baumes (Hibiscus tileaceus) verwendet, weiterhin Ton, Gras- 

und Bastfasern, Blatt- und Blütenscheiden der Sago- und Arekapalmen, 

Kokospalmblattstiele, Bambusrohr, Flaschenkürbis bzw. Kalebassen, Kokosnuss- und 

Früchteschalen, Samen (v. a. Hiobstränen, Coix sp.), Muscheln, Perlmuttscheiben, die 

Gehäuse von Kauri-, Nassa- und Conusschnecken, Federn, z. B. von Kasuaren und 

Paradiesvögeln, Tierzähne und Eberhauer, Tierfelle, z. B. von Baumbären und Kuskusen, 

Reptilienhäute (für Trommeln), Tier- und Menschenknochen sowie menschliches Haar.666 

                                                
665 vgl. Thiel 1993: 183 
666  Reche 1913: 46ff.; Bateson 1932: 262; Wirz 1959: 42f.; Kelm 1966a: 23f.; Linton/Wingert 1972: 104; G. u. 

M. Schuster 1981a: 5; Silverman 1988: 13 



165 

Die von der Natur zur Verfügung gestellten Ausgangsmaterialien fördern somit in 

besonderem Maße auch Kreativität und Einfallsreichtum des Gestalters. Reche schreibt in 

Hinblick auf den Einfluss des Materials auf die Anfertigung von Gegenständen: 

„Das Material beeinflußt den Künstler erstens durch seine spezifischen Eigenschaften, 
also seine Plastizität, seine Härte u. dergl., dann aber auch durch seine Form; hölzerne 
Gegenstände beispielsweise verleiten stets dazu, ihre Oberfläche mit eingeritzten oder 
flach eingeschnittenen Linien zu verzieren, Ton dagegen plastische Formen zu 
bilden.“667 

So beeinflusse gleichermaßen auch die Form des Materials und des daraus gefertigten 

Gegenstandes dessen Verzierung; so sind etwa „auf Speeren sich findende Darstellungen (...) 

meist stark in die Länge gezogen, umgekehrt zeichnen sich auf breiten Flächen, z. B. auf 

Tonschalen angebrachte Ornamente durch Breitenentwickelung aus“668.  

Die meisten der aus Holz geschnitzten Objekte sind zudem mit einem Farbauftrag 

versehen, ebenso die überwiegende Zahl der Tongefäße sowie der mit Ton überzogenen 

Gegenstände, etwa Menschenschädel oder auf der Grundlage eines Rotanggeflechts 

gefertigte Masken.  

Als Farben werden schwarz – hergestellt aus manganhaltiger Erde, Holzkohle, Ruß oder 

verkohlten Pflanzen –, weiß – erzeugt aus farbiger Erde sowie gebranntem Muschelkalk –, 

rot, gelb und braun – alles wiederum gewonnen aus farbiger Erde bzw. Ocker – verwendet; 

die Farben werden in geschnitzten Farbschälchen oder halben Kokosschalen mit Wasser, 

Speichel oder pflanzlichen Ölen vermischt und mit den Fingern, Federn oder als Pinsel 

dienenden, aufgefaserten Stöckchen aufgetragen. Gelbe Farbe kann auch durch das Mischen 

von Ocker und Ingwerwurzelsaft erzielt werden, indem zunächst die Wurzel zusammen mit 

Wasser gekaut, und der sich dabei bildende, gelbe Saft in einem Schälchen mit 

angeschlämmter, gelber Erdfarbe vermengt wird.669 

Sind Gesichter von Objekten mit einer weißen Grundfarbe bemalt, so wird diese in 

Zusammenhang mit dem Tod, der Trauer und den Ahnen gesehen; rote Farbe verkörpert 

hingegen Blut und Lebenskraft.670 Ferner werden, wie bereits im Abschnitt über die 

Sozialstruktur erwähnt, bisweilen die beiden Moieties eines Iatmul-Dorfes als Himmel- bzw. 

                                                
667 Reche 1913: 462 
668 Reche 1913: 463 
669 Wirz 1954a: 21; Kelm 1966a: 24; M. Schuster 1968: 5-8; 27f.; Abb. 10; Linton/Wingert 1972: 104 
670  Schuster 1968: 18f.; 1969b: 230; Kaufmann 1970: 76; Stanek 1982: 52; 1994: 226; Wassmann 1982: 152; 

1987: 538 



166 

Erdhälfte bezeichnet, wobei die Farben weiß und rot zur Himmel-, schwarz dagegen zur 

Erdhälfte gehörend aufgefasst werden. In diesem Zusammenhang schreibt Bühler:  

 „Diese Beziehungen werden so stark empfunden, dass auch Kultobjekte je nach ihrer 
Zugehörigkeit verschieden bemalt werden und dass die Angehörigen der beiden Hälften 
für zeremonielle Veranstaltungen jeweils ihre Farbe verwenden. Wie diese beiden 
Bevölkerungsteile verbindet man auch die ihnen zugehörigen Farben mit mythischen 
Gestalten aus der Schöpfungszeit, und anderseits sind ‚richtige’ Bemalungen 
Voraussetzung für die Wirkung von Kultobjekten oder Bemalungen.“671 

Die hier von Bühler angesprochene Einbeziehung der Mythologie in die materielle 

Ausgestaltung betrifft auch Motive und äußere Form der am Mittelsepik von besonders 

geschickten Männern bzw. Spezialisten mithilfe von Steinbeilen, Bambus- und 

Muschelmessern, Drillbohrern und Tierzähnen672 hergestellten Objekte, deren große 

Variationsbreite hinsichtlich der Darstellung menschen- und tiergestaltiger Wesen zunächst 

zu bemerken ist. Es ist also nicht nur nahezu jedes Artefakt figürlich oder ornamental 

verziert, auch Formen und Motive zeigen erhebliche Gestaltungsmöglichkeiten auf. 

So sind etwa geschnitzte, menschliche Holzfiguren, die in Einzelobjekten oder mit 

einem anderen Objekt kombiniert, wie z. B. als Aufhängehaken, Figurenstühle, 

Dachaufsätze oder Trommeln, auftreten, häufig sehr groß, besitzen einen überproportional 

großen Kopf und weisen im Vergleich zum eher schmalen Rumpf vor allem breite Schultern 

und Hüften, bisweilen auch kräftige Beine auf.673 Die Augen können mit 

Schneckengehäusen674 oder Perlmuttscheiben675 verziert sein; die Nasen dieser Holzfiguren, 

aber auch diejenigen von geflochtenen oder geschnitzten Maskengesichtern, sind oft 

schlaufen- oder ösenförmig676 oder besonders lang und schnabelförmig677 und enden bei den 

                                                
671 Bühler 1962: 8; vgl. auch Forge 1962: 9; 13 
672 nach dem Kontakt mit den Europäern wurden vor allem Metallwerkzeuge verwendet 
673  z. B. Reche 1913: Taf. LXX, LXXI; Bateson 1932: Plate VIII; Bühler/Wirz 1954: Abb. 15-18; Tischner 

1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 32-35; Museum für Völkerkunde und Schweizerisches Museum für 
Volkskunde Basel 1970: 77; Greub 1985: Abb. 24-26; Stöhr 1987: Nr. 16-21; Silverman 1988: Abb. 27; 
Inv. Nr. 13-18-2, 13-18-107 und 13-18-131 der Münchner Sammlung 

674  z. B. Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 34; Greub 1985: Abb. 24-25; Stöhr 1987: Nr. 16-17; 21; 
Silverman 1988: Abb. 27; Inv. Nr. 13-18-2, 13-18-4, 13-18-5, 13-18-129 und 13-18-139 der Münchner 
Sammlung 

675  z. B. Tischner 1954: Abb. 2; Bühler 1969: Abb. 40; Inv. Nr. 13-18-107 und 13-18-131 der Münchner 
Sammlung 

676  z. B. Reche 1913: Taf. LXX, 9; LXXI, 6-7; Scheller 1941: Abb. 47; Kelm 1966a: Abb. 78-79; 99; 103; 380; 
Silverman 1988: Abb. 40; Inv. Nr. 13-18-11, 13-18-112 und 13-18-132 der Münchner Sammlung 

677  z. B. Reche 1913: Taf. LXXI, 8; Wirz 1959: Abb. 64-66; Kelm 1966a: Abb. 3; 88-89; Heermann 1982: B 
79; B 82; Stöhr 1987: Nr. 2-3; 16; 29-31; Inv. Nr. 13-18-26, 13-18-114, 13-18-115 und 12-30-35 der 
Münchner Sammlung 



167 

Masken bisweilen in einem tiergestaltigen Kopf678. Bei manchen der holzgeschnitzten 

Figuren ist der Bauchnabel auf besonders markante Weise betont679 oder, wie auch bei 

einigen Gesichtsdarstellungen auf Schilden, die Zunge herausgestreckt dargestellt680. 

Neben menschlichen Motiven kommen zahlreiche Tiermotive zur Darstellung; an erster 

Stelle ist hierbei das Krokodil zu nennen, welches nicht nur als selbständige Holzfigur681, 

sondern z. B. auch an Kanusteven682, Schlitz683- und Handtrommeln684, Blashörnern685, 

Kalkbehälterspateln686, Nackenstützen687 und Männerhauspfosten688 in Erscheinung tritt. 

Darüber hinaus spielen vor allem verschiedene Vogeldarstellungen689, aber auch 

Schweine690, Schlangen691, Schildkröten692, Fische693, Eidechsen694, Hunde695 u. a. sowie 

Mischformen, etwa von Mensch und Krokodil696, Mensch und Vogel697, Mensch und 

                                                
678  z. B. Reche 1913: Taf. LXXVII, 7; Bateson 1958: Plate XXVIII, B; Wirz 1959: Abb. 41; Bühler 1960: Taf. 

6; Kelm 1966a: Abb. 71; Museum für Völkerkunde und Schweizerisches Museum für Volkskunde Basel 
1970: 67; Greub 1985: Abb. 30; Stöhr 1987: Abb. 32; Silverman 1988: Abb. 33 

679  z. B. Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 33-34; Museum für Völkerkunde und Schweizerisches 
Museum für Volkskunde Basel 1970: 77; Stöhr 1987: Abb. 25; Nr. 6; 20; Silverman 1988: Abb. 27; Inv. Nr. 
13-18-107 und 13-18-131 der Münchner Sammlung 

680  z. B. Kelm 1966a: Abb. 2; 32; 379; Stöhr 1987: Abb. 34; Inv. Nr. 13-18-12, 13-18-131, 13-18-135, 13-18-
137, 13-18-138 und 12-30-32 der Münchner Sammlung 

681  z. B. Bühler 1960: Abb. 16; Kelm 1966a: Abb. 36; Stöhr 1987: Nr. 50; Inv. Nr. 13-18-108 und 13-18-116 
der Münchner Sammlung 

682  z. B. Schlaginhaufen 1910a: Fig. F; 1910b: Z3; Reche 1913: Taf. LV; Guiart 1963: Abb. 155; M. Schuster 
1964: 69; Kelm 1966a: Abb. 491-495; Greub 1985: Abb. 71; Inv. Nr. 12-16-51 der Münchner Sammlung 

683  z. B. Reche 1913: Taf. LXXXVIII, 2-3; Gardi/Bühler 1958: 57; M. Schuster 1964: 56-61; Bühler 1969: 128; 
Inv. Nr. 13-18-127 der Münchner Sammlung 

684  z. B. Wirz 1954a: 11; 1959: Abb. 83; Gardi 1956: 70; Kelm 1966a: Abb. 158; Heermann 1977: Abb. 55; 
Peltier 1999: Abb. 24; Inv. Nr. 13-18-6 der Münchner Sammlung 

685  z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. E2; Reche 1913: Taf. LXXXVIII, 1; Kelm 1966a: Abb. 184; Heermann 
1977: Abb. 52; Greub 1985: Abb. 50 

686 z. B. Heermann 1977: Abb. 16 
687 z. B. Kelm 1966a: Abb. 469; 478-479; 481; 483-486; 488; Heermann 1977: Abb. 14 
688 z. B. M. Schuster 1964: 52 
689  z. B. Neuhauss 1911b: Fig. 231; Reche 1913: Abb. 254; 258; 277; 455; Taf. XLV, 3; Behrmann 1922: 227; 

Wirz 1959: Abb. 84; M. Schuster 1964: 70; 1969a: Abb. 11-13; Kelm 1966a: Abb. 42-43; 46; 161; 163-164; 
180-181; 186-187; 423; 426-429; 432; 434-437; 439; Bühler 1969: Abb. 49; Linton/Wingert 1972: 104; 
114; Heermann 1977: Abb. 11-12; 51; Greub 1985: Abb. 42-43; G. Schuster 1987: Abb. 112; Stöhr 1987: 
Nr. 49; Peltier 1999: Abb. 24; Inv. Nr. 13-18-35, 13-18-63 und 13-18-85 der Münchner Sammlung 

690  z. B. Luschan 1911: Fig. 1-2; Reche 1913: Abb. 86; Taf. XLV, 4; XLVI, 1; M. Schuster 1969a: Abb. 7-8; 
Heermann 1977: Abb. 108; Kocher Schmid 1985: Abb. 53; G. Schuster 1987: Abb. 114; Inv. Nr. 13-18-36 
und 13-18-64 der Münchner Sammlung 

691  z. B. Reche 1913: Taf. LXXVI, 2; Schlesier 1959: Abb.; Wirz 1959: Abb. 24; 26-27; 86; Kelm 1966a: Abb. 
37-38; 160; Heermann 1977: Abb. 53 

692 z. B. Kelm 1966a: Abb. 405-406; 471-472; 487 
693  z. B. Wirz 1959: Abb. 58; Kelm 1966a: Abb. 39-41; 409, Heermann 1977: Abb. 20; 

Kaeppler/Kaufmann/Newton 1994: Abb. 612;  
vgl. hierzu Speiser (1937: 348), demzufolge am Sepik keine Fischdarstellungen vorkommen 

694 z. B. Bühler/Wirz 1954: Abb. 20; Kelm 1966a: Abb. 477 
695 z. B. Reche 1913: Abb. 444-445 
696  z. B. Bateson 1932: Plate IX, a-b; Kelm 1966a: Abb. 475; Museum für Völkerkunde und Schweizerisches 

Museum für Volkskunde Basel 1970: 71 
697 z. B. Bateson 1932: Plate IX, c; Kelm 1966a: Abb. 48-51 



168 

Schildkröte698, Krokodil und Vogel699 bzw. Krokodil und Schwein700 auf zahlreichen 

Objekten eine Rolle, auf die im Kap. 6.3 bei der genauen Untersuchung der 

Sammlungsobjekte jeweils noch hingewiesen wird.701 

Speiser702 unterscheidet zwei grundlegende Stilarten im Sepik-Gebiet: zum einen den 

Schnabelstil mit schmalen, nach unten hin spitz zulaufenden Gesichtern, langen, 

schnabelartigen Nasen und damit häufig verbundenen, leicht schräg angesetzten Augen; 

dieser Stil ist vor allem am Unterlauf des Sepik anzutreffen, so dass er sich am Mittleren 

Sepik lediglich als „westlicher Ausläufer“, insbesondere bei Masken und einigen 

menschlichen Figuren, findet. So rechnet Speiser auch die aus Rotang geflochtenen 

Stülpmasken mit den langen, rüsselförmigen Nasen, welche auch in der Münchner 

Sammlung vertreten sind703, zum Schnabelstil. Zum anderen benennt Speiser den Kurvenstil, 

der sich durch das Vorkommen von Kurven und gebogenen Linien aller Art sowie durch 

Spiralen, Kreisbögen, konzentrische Kreise und Mäanderstreifen auszeichnet, Geraden 

dagegen vernachlässigt bzw. vollkommen ignoriert, als zentral, charakteristisch und „am 

besten ausgebildet“704 für den Mittellauf des Sepik.705 Bereits Reche bemerkt die „ziemlich 

ungebundene Linienführung“706 und die „entschiedene Vorliebe für runde Formen“707 im 

Gebiet des Mittleren Sepik. Dabei können die Spiralen, geschwungenen Linien und 

konzentrischen Kreise eigenständig wirken oder um einen zentralen Punkt angeordnet sein. 

Für Reche708 sind viele der kreis- und bogenförmigen Ornamente als stilisierte Gesichter 

deutbar. Weiteres Kennzeichen des Kurvenstils ist die betonte Darstellung des Kopfes, der 

meist oval geformt wird, sowie die Wiedergabe der Augen durch runde Scheiben; der 

restliche Körper wird hingegen meist schmal und dünn dargestellt. Zudem kommt im 

Kurvenstil der mehrfarbigen Bemalung weitaus größere Bedeutung zu als im Schnabelstil. 

                                                
698 z. B. Kelm 1966a: Abb. 487 
699  z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. M3; Neuhauss 1911b: Fig. 231; Reche 1913: 278; 280-282; Guiart 1963: 

101; Kelm 1966a: Abb. 47; 428-429; Bühler 1969: Abb. 50; Heermann 1977: Abb. 15; Stöhr 1987: Nr. 51 
700 z. B. Kelm 1966a: Abb. 480; 482 
701  vgl. Reche 1913: 454ff.; Bühler 1960; Speiser 1937: 345-350; Wirz 1954a: 11-16; 1959: 11-15; 27-31; 

Haberland 1966a: 26; M. Schuster 1968: 12-16; 27f.; Linton/Wingert 1972: 105; 109ff.; Forge 1973: 171f.  
702 Speiser 1937: 313ff.; 317-320; 329f.; 341 
703 Inv. Nr. 13-18-114 und 13-18-115 der Münchner Sammlung 
704 Speiser 1937: 318 
705  z. B. Inv. Nr. 13-18-6, 13-18-25, 13-18-28, 13-18-30, 13-18-33, 13-18-34, 13-18-36, 13-18-47, 13-18-48, 

13-18-49, 13-18-51, 13-18-52, 13-18-55, 13-18-59, 13-18-61, 13-18-62, 13-18-66, 13-18-67, 13-18-68, 13-
18-69, 13-18-70, 13-18-71, 13-18-73, 13-18-78, 13-18-79, 13-18-80, 13-18-81, 13-18-82, 13-18-83, 13-18-
86, 13-18-105, 13-18-107, 13-18-122, 13-18-127, 13-18-133, 13-18-135, 13-18-137 und 13-18-138 der 
Münchner Sammlung 

706 Reche 1913: 466 
707 Reche 1913: 466 
708 Reche 1913: 458f. 



169 

M. Schuster709 und Haberland710 zufolge stellen wellenförmige und schuppenartige 

Motive auf den Pfosten der Männerhäuser Wellen während der Urzeit dar, als alles von 

Wasser umgeben war; konzentrische Kreise, aufgelöste Mäanderspiralen und parallel 

angeordnete Reihen von Bögen und Zickzackbändern repräsentieren eine Seerosenart 

(wantika). Beide Motive würden auf den Männerhauspfosten am meisten wiedergegeben 

werden und an die mythische Urzeit erinnern, die von der Allgegenwart des Urzeitmeeres 

geprägt war, wobei Seerosen „als einzige Pflanzen an der Oberfläche schwammen“711. 

Was speziell über Funktionen und Bedeutungen der in der Münchner Sammlung 

vertretenen Objekte vom Mittellauf des Sepik bekannt ist, wird im nächsten Abschnitt 

zusammengefasst dargestellt. 

6.3 Funktion und Bedeutung der Sammlungsobjekte in Alltag und Ritual 

Im folgenden Abschnitt werden jeweils zunächst Form, Aussehen sowie charakteristische 

Merkmale der auch in der Münchner Hartl-Sammlung vertretenen Gegenstände des Sepik-

Gebietes beschrieben, bevor die in der ethnologischen Literatur festgehaltenen Funktionen 

und Bedeutungen der einzelnen Objekte zusammengetragen werden, um gewissermaßen eine 

Aufstellung von Verwendung, Sinnzusammenhang und kulturellem Kontext der Artefakte zu 

geben, soweit diese bislang interpretiert worden sind. 

Die Darstellung erfolgt dabei wie im Kapitel „Kultur und Gesellschaft am Mittleren 

Sepik“ in wechselndem Tempus, da bei einem nicht geringen Teil der Sammlungsobjekte 

nicht beurteilt werden kann, ob diese in den Sepik-Kulturen gegenwärtig noch von 

Bedeutung sind bzw. inwieweit eine Bedeutungsverschiebung stattgefunden hat. Es wird 

jedoch davon ausgegangen, dass einige kulturelle Aspekte, etwa die Nahrungsbeschaffung 

oder der Gebrauch von Töpferwaren, soweit dies entschieden werden kann, sicher auch 

heute noch eine Rolle spielen, während andere hingegen, wie z. B. die Kopfjagd, definitiv 

der Vergangenheit angehören. Auch die hier verwendete ethnologische Literatur kann 

darüber im Einzelfall keinen Aufschluss geben, da sie sich größtenteils ebenfalls auf einen 

früheren Zeitpunkt, d. h. vor allem auf die erste Hälfte sowie die Mitte des 20. Jahrhunderts 

bezieht und auch zu diesem Zeitpunkt verfasst wurde. Inwiefern gerade in den letzten 25 

Jahren ein Kulturwandel in jener Region stattgefunden haben mag, kann hier nicht 

                                                
709 M. Schuster 1964: 44f. 
710 Haberland 1966a: 39f.; Abb. 13; 1975: 550 
711 Haberland 1966a: 39 



170 

entschieden werden, weshalb der Darstellung in verschiedenen Zeitformen712 gemäß dem 

rekonstruierbaren ethnologischen Kenntnisstand der Vorzug gegeben wird. 

6.3.1 Frauenhauben (Inv. Nr. 13-18-21; 13-18-22) 

Zu den von Hartl erworbenen Sammlungsobjekten in München gehören Hauben (ioli713; yori 

oder nyauri714) vom Mittleren Sepik, die Kopf, Schultern und Rücken ihrer Träger 

bedecken.715 Sie bestehen aus Rindenbast, welcher von den Frauen zunächst mit der 

gesamten, vom mam-Baum (Hibiscus tileaceus) entfernten Rinde einige Tage gewässert, 

danach getrocknet und von der äußeren, holzigen Rinde gelöst wird und dessen Fasern von 

heller Farbe sind. Der Rindenbast kann jedoch auch von den Frauen schwarz, rot oder gelb 

gefärbt werden, wobei ein schwarzer Farbton durch Lagern der Fasern in Schlamm, Rot 

durch das Kochen der Fasern mit den Blättern eines speziellen Baumes (awui) und Gelb 

durch das Zerstoßen von Ingwerwurzeln (kamin) erzeugt wird. Unterschiedliche Rottöne 

entstehen wiederum durch das Mischen von gelben und roten Farben.  

Anschließend wird der Bast von den Männern geschlagen und von den Frauen in 

mehreren Strängen geflochten.716 Dabei können ungemusterte und ungefärbte717, mit – durch 

gefärbte Baststreifen – eingeflochtenen Mustern verzierte718 sowie mit kleinen 

eingeflochtenen Knoten oder Noppen versehene Hauben unterschieden werden, wobei die 

noppenartigen Kapuzen weitaus häufiger als die aus gefärbtem Bast geflochtenen Kappen 

noch zusätzlich bemalt sind719. Reche720 bemerkt, dass die bunt gemusterten Hauben 

durchgehende Ornamente aufweisen, die sich also auch auf der Innenseite der Kapuzen 

befinden; dagegen sind die Knoten – von den Iatmul als „Dornen“721 bezeichnet – und die 

zusätzlichen Farbaufträge der anderen Kapuzenart nur an deren Außenseiten erkennbar. 

Dieser Aspekt trifft auch auf die Stücke der Münchner Hartl-Sammlung zu und ist 

nachvollziehbar, wenn bei ersteren der gefärbte Bast direkt eingeflochten ist, bei letzteren 

                                                
712 vgl. Kocher Schmid 1985; Smidt 1996 
713 Bateson 1932: 276 
714 G. u. M. Schuster 1981b: 8; Kaufmann 2003: 302 
715 Reche 1913: Taf. VI, 3-4 
716 G. u. M. Schuster 1981a: 3-11; Film E 1373 
717 nach Kaufmann (2003: 298) nur durch die Sammlung Batesons in Cambridge dokumentiert 
718  Reche 1913: Taf. IX, 1-3; Silverman 1988: Abb. 53; Kaufmann 2003: Abb. 1; Inv. Nr. 13-18-22 der 

Münchner Hartl-Sammlung 
719  Luschan 1911: Fig. 32; Reche 1913: Taf. IX, 4-6; X, 1-3; Kaufmann 2003: Abb. 2; Inv. Nr. 13-18-21 der 

Münchner Hartl-Sammlung 
720 Reche 1913: 79f.; 228-238 
721 G. u. M. Schuster 1981b: 10 



171 

die Farbe jedoch nachträglich aufgetragen wird und somit die Gefahr des Abfärbens an der 

Haubeninnenseite während der Tragens bestehen würde. 

Die Hauben sind am oberen Ende, welches also direkt auf dem Kopf aufliegt, gefaltet 

und an einer der beiden Längsseiten zusammengenäht. An den oberen Enden befinden sich 

gewöhnlich Aufhängeschnüre, am unteren Ende laufen die Kapuzen in Fransen aus. Die 

Muster sind meist linien-, zickzack- oder dreiecksförmig und werden häufig auch als 

Tiergestalten, neben Krokodilen insbesondere als Eidechsen722 oder Schlangen723, 

gedeutet.724 

Die erstmalige Herstellung einer Regenkapuze zählt zu den Anlässen einer naven-

Aufführung für Mädchen.725 

Die durch verschiedenfarbige, eingeflochtene Baststreifen gemusterten 

Kopfbedeckungen werden Kaufmann726 zufolge vor allem von den – im Gegensatz zu den 

stehend paddelnden Männern – im Sitzen rudernden Frauen speziell bei länger dauernden 

Kanufahrten zum Zwecke des Fischfangs als Schutzkleidung gegen Witterungseinflüsse und 

Moskitos getragen, weshalb sie auch als Frauenhauben, Regenkapuzen oder Sonnenschutz 

bezeichnet werden.727 Wie Kaufmann weiter vermutet, würden die Hauben beim Rudern im 

Stehen, wie es für die Männer üblich ist, wohl bei weitem lästiger sein als beim Rudern der 

Frauen im Sitzen, welches zugleich aufgrund der Fischfangtätigkeit mit weniger Momenten 

des Bewegens als des möglichst bewegungslosen Verharrens verbunden ist.728 

Reche729 schreibt hingegen, dass er stets nur ältere Frauen, nie hingegen junge Mädchen 

mit den Hauben bekleidet sah, was ihn zu der Vermutung veranlasst, dass die Kapuzen als 

weibliche Trauerkleidung verwendet werden, wie dies Bateson730 und Corbin731 

gleichermaßen anführen. 

                                                
722 Reche 1913: 80f.; Taf. IX, 4-6; X, 2; Kaufmann 2003: 307 
723 G. u. M. Schuster 1981b: 10 
724  Luschan 1911: 113f.; Neuhauss 1911b: 202f.; Reche 1913: 78-82; 213-216; G. u. M. Schuster 1981b: 3-14; 

Film E 1374; Kaufmann 2003: 297-300 
Hauser-Schäublin (1977: 150f.) zufolge tragen zumindest die Muster geflochtener Taschen unter anderem 
Namen von Tieren, etwa von Schlangen, Schildkröten oder Hunden. Danach waren die Regenkapuzen 
früher mit ähnlichen Mustern versehen. Nach G. u. M. Schuster (1981b: 10) wurden die Muster der von 
ihnen gefilmten Frauenhauben als Schlangenmuster beschrieben. 

725 Bateson 1932: 275f.; 1958: 10; G. u. M. Schuster 1981a: 8 
726 Kaufmann 2003: 300ff. 
727 vgl. Reche 1913: 281; G. u. M. Schuster 1981b: 8; Weiss 1981: 283; 297f. 
728 Weiss 1981: 214f.; Hauser-Schäublin 1985: 185; 191f. 
729 Reche 1913: 81 
730 Bateson 1932: 276 
731 Corbin 2002: 64; Fig. 3.7 



172 

Darüber hinaus spielen die Hauben Bateson732 zufolge während der naven-Zeremonien 

eine Rolle, wo insbesondere ältere, abgenutzte Exemplare von den Männern, d. h. 

insbesondere von den Brüdern derjenigen Mütter, für deren Kinder ein naven veranstaltet 

wird, getragen werden, um die Mutter selbst darzustellen, so dass also Mutter und 

Mutterbruder durch das Tragen von Frauenhauben gleichgesetzt werden.733 

An anderer Stelle bemerkt Bateson734 ferner, dass die Initianden tagsüber während der 

Phase der Seklusion, die ihm zufolge nicht auf das Männerhaus beschränkt war, sondern den 

Novizen erlaubte, die Nächte im Wohnhaus zu verbringen, mit Frauenhauben bedeckt durch 

das Dorf liefen, um vor weiblichen Blicken geschützt zu werden. 

Nach Angaben von G. u. M. Schuster735 wurde in Aibom auch ein die Töpfergottheit 

Yuman Wusmangge verkörperndes und mit einem menschlichen Schädel versehenes 

Maskenkostüm am Rücken mit einer Haube geschmückt. Demzufolge trugen auch 

bestimmte Maskentänzer zur Darstellung einer mit einer Schlange – wie sie auch in den 

Mustern der Hauben zu finden ist – in Verbindung gebrachten „Urmutter“736 während eines 

Auftritts eine mit Federn und Früchten verzierte Frauenhaube.737 Gleichermaßen sollen die 

mit Noppen oder Dornen ausgestatteten Hauben bei speziellen Zeremonien eingesetzt 

worden sein, da diese von den Frauen nur angefertigt zu werden schienen, wenn die Männer 

dies festlegten. In Tambunum (Kambringi) sollen jene „Dornen-Hauben“ – vor allem 

diejenigen mit zusätzlichem Farbauftrag – ebenfalls zur Verzierung einer Maskenfigur 

verwendet worden sein.738 

6.3.2 Paddel (Inv. Nr. 13-18-103) 

Zur Münchner Hartl-Sammlung gehört ein aus Holz geschnitztes, spitz zulaufendes Paddel, 

dessen Blatt auf einer Seite am Rand mit einem roten Zackenband bemalt ist.  

Im allgemeinen werden bei den Iatmul drei Paddelformen unterschieden: Zum einen 

kürzere Paddel mit einem breiten, nach unten hin spitz zulaufenden Blatt, wie es auch beim 

                                                
732 Bateson 1958: 12-15; Plate II-V; vgl. auch Weiss 1981: 298 
733 vgl. auch G. u. M. Schuster 1981b: 8f. 
734 Bateson 1932: 438 
735 G. u. M. Schuster 1981b: 9; Abb. 5 
736 G. u. M. Schuster 1981b: 9f. 
737 G. u. M. Schuster 1981b: Abb. 4 
738 G. u. M. Schuster 1981b: 10 



173 

vorliegenden Sammlungsobjekt der Fall ist;739 zum anderen längere Paddel, die entweder 

über ein langgezogenes, ebenfalls zugespitztes Blatt oder aber über ein schmales, 

schwalbenschwanzförmiges, d. h. zweispitziges Blatt verfügen.740 Alle Arten können sowohl 

am Schaft als auch am Blatt ornamental verziert sein. Während die kürzeren Paddel von den 

in der Regel im Sitzen oder Knien rudernden Frauen benutzt werden, verwenden die im 

Stehen rudernden Männer die längeren Paddel. Der Vorteil der schwalbenschwanzförmigen 

Paddel wird dabei in ihrer besseren Handhabung bei schlammigem Untergrund und großen 

Mengen von Treibholz gesehen. Zusätzlich können die Paddel der Männer mit Kasuarfedern 

oder Kuskusfell verziert sein.741  

Während nach Bateson742 die Frauenpaddel ohne Ornamentik im Alltag eingesetzt 

werden743, dienen die am Blatt verzierten Stücke als Tanzobjekte744. Die mit Kasuarfedern 

geschmückten Paddel der Männer hingegen wurden im Gegensatz zu den nicht dekorierten, 

alltäglich gebrauchten Geräten demzufolge bei Kopfjagdkanufahrten von dem vorne am Bug 

stehenden Krieger verwendet, der überdies keine eigentlichen Waffen bei sich trug, 

Speerwürfe von Feinden aber mit dem Bambusschaft seines Paddels abzuwehren vermochte.  

Da das vorliegende Stück der Münchner Hart-Sammlung aus dem Dorf Malu am 

Oberen Sepik stammt, bleibt in Hinblick auf die Differenzierung der Paddelstile am 

Mittellauf nur zu vermuten, dass es sich um ein von den Frauen (bei Tänzen?) verwendetes 

Objekt handelt. 

Geschnitzt werden bei den Iatmul alle Formen von den Männern, wobei die erstmalige 

Herstellung eines Ruders Anlass für ein naven-Ritual bietet.745 

Wassmann746 zufolge werden Ruder, wie dargestellt, auch bei der Totenfeier eines 

bedeutenden Mannes (seltener auch einer bedeutenden Frau) verwendet, indem diese neben 

die mit dessen Schädel verzierte Totenfigur gelegt werden, um die Totenseele bei ihrer Reise 

ins Totenland zu unterstützen. 

                                                
739  z. B. Reche 1913: Abb. 298; Bateson 1932: Plate III b-c; Kelm 1966a: Abb. 499-500; Inv. Nr. 13-18-103 

der Münchner Hartl-Sammlung 
740 z. B. Reche 1913: Abb. 300; Bateson 1932: Plate III a; f; Kelm 1968: Abb. 498 
741 z. B. Bateson 1932: Plate III a; f; vgl. Kelm 1966b: Abb. 152 
742 Bateson 1932: 290; vgl. Full 1909: 740; Reche 1913: 281; Taf. XXXIX, 3 
743 Bateson 1932: Plate III b 
744 Bateson 1932: Plate III c; vgl. Kelm 1966a: 36; Abb. 139 
745 Reche 1913: 279-281; Bateson 1932: 276; 290; 1958: 7; Weiss 1981: 283; 290; Kocher Schmid 2004: 174 
746 Wassmann 1982: 74-76; 116-124; 152 



174 

6.3.3 Töpfe (Inv. Nr. 13-18-40; 13-18-41; 13-18-43; 13-18-45; 13-18-46; 13-18-47; 13-18-

48; 13-18-49; 13-18-51; 13-18-52; 13-18-54; 13-18-55; 13-18-56; 13-18-57; 13-18-59; 13-

18-61; 13-18-62; 13-18-63; 13-18-64; 13-18-66; 13-18-67; 13-18-68; 13-18-69; 13-18-70; 

13-18-71; 13-18-72; 13-18-73; 13-18-75; 13-18-77; 13-18-78; 13-18-79; 13-18-80; 13-18-

81; 13-18-82; 13-18-83; 13-18-85; 13-18-86) 

Zur Sammlung gehören zahlreiche, größtenteils bemalte Töpfe und Schüsseln aus Ton, 

welche am Mittleren Sepik in vielfacher Variation in Gebrauch sind, im sogenannten 

„Töpferdorf“ Aibom hergestellt und von dort aus vertrieben werden. Die herausragende 

Stellung Aiboms erklärt sich aus dem dortigen Tonvorkommen am Fuße eines Hügels.747 

Damit gilt Aibom als bedeutendster Ort der Töpferwarenherstellung und des 

Töpferwarenhandels im Sepik-Gebiet, dessen Produkte nicht nur in den Dörfern unmittelbar 

am Mittellauf, sondern darüber hinaus auch nördlich und südlich des Flusses, bei den Sawos 

sowie zum Teil auch am Unterlauf verwendet werden. Das Handelssystem beruht dabei 

vorwiegend auf Markttagen, die in Aibom selbst sowie in der Umgebung nahe der 

Siedlungen am Mittleren Sepik abgehalten werden. Wie die Iatmul bei ihren nördlichen 

Nachbarn, den Sawos, Sago gegen Fisch eintauschen, tauschen sie den Sago teilweise gegen 

Töpferwaren der Aibom weiter, welche selbst Fischfang betreiben, hingegen über weniger 

eigene Sagopalmbestände verfügen. So wirken die Iatmul in gewisser Hinsicht auch als 

Zwischenhändler für den Sago der Sawos und die Tonprodukte der Aibom. Zusätzlich zu 

den Töpfereierzeugnissen handeln die Iatmul bei den Aibom auch Betelnüsse und –pfeffer 

sowie diverse Früchte ein.748  

Die Herstellung der Tonwaren gehört generell zum Tätigkeitsbereich der Frauen, wobei 

jede Frau in Aibom diese Fertigkeit spätestens ab der Heirat beherrscht.749 Verzierung und 

Bemalung sind zum Teil jedoch auch Aufgabe der Männer, etwa bei den Sagovorratstöpfen 

und den Dachaufsätzen.750  

In der Regel werden mehrere Tonsorten, vornehmlich ein schwarzer sowie ein gelber, 

zusammen mit etwas Wasser verarbeitet, das Tongefäß ohne Töpferscheibe in 

aufeinandergesetzten Ringwülsten gefertigt und ornamental verziert, etwa durch Einritzen 

                                                
747 G. Schuster 1987: Abb. 116 
748  M. Schuster 1969a: 141f.; Stöhr 1971: 98; 1987: 45f.; Hauser-Schäublin 1977: 64f.; G. u. M. Schuster 

1981c: 12f.; Stanek 1983: 46; G. Schuster 1987: 292-296 
749  Das Geschick, große Vorratstöpfe für Sago zu formen, wird hingegen nur von einigen Frauen besessen (G. 

Schuster 1987: 301). 
750 G. u. M. Schuster 1970: 64; G. Schuster 1987: 300f. 



175 

oder Modellieren. Während und vor allem nach der Herstellung werden die Gefäße in der 

Sonne getrocknet und anschließend auf einer Unterlage aus Palmblattrippen in mehreren 

Lagen aus trockenem Holz, Gras, Palmblattscheiden und Palmblättern rötlich gebrannt und 

zur Förderung von Glanz und Haltbarkeit mit in Wasser aufgelöstem Sago bestrichen, 

solange sie noch nicht erkaltet sind, später mit schwarzer, weißer, roter und gelber Erdfarbe 

bemalt.751 

Folgende Topftypen lassen sich nach G. u. M. Schuster752 unterscheiden: 

Die großen, offenen Schalen (gugumbe), die mit Hilfe eines Stützringes aus Baumrinde 

sowie größerer Tonscherben an der Wand des Wohnhauses aufgestellt werden, fungieren als 

Herd, indem in ihnen Feuer entfacht wird und kleinere Tonschüsseln mit der Öffnung nach 

unten hineingelegt werden, welche wiederum die Stützen für darüber gestellte Kochtöpfe 

oder Backschalen bilden;753 auf diese Weise wird ein Übertreten von Flammen oder Glut auf 

die Hauswand verhindert. Reche754 nahm dagegen an, dass jene Feuerschalen nur in den 

Männerhäusern verwendet würden.755  

Kleinere Feuerschalen756 befinden sich auch in den Kanus, wo sie als Feuer- und 

Wärmequelle, Kochstelle und Moskitoschutz dienen. Verheiratete Frauen besitzen in der 

Regel jeweils ein oder zwei gugumbe; auch den jungen Männern wird während der Initiation 

eine Feuerschale übergeben.757 

Zum Backen von Sagofladen in der großen Feuerschale gugumbe wird eine spezielle 

Backschale (yaintshe) verwendet, die relativ flach und wenig gewölbt ist und an den beiden 

Enden spitzoval zuläuft.758 Sobald die Backschale in der Feuerschale erhitzt ist, wird das 

Sagomehl dazugegeben und mit einer halbierten Kokosnussschale zu Fladen verarbeitet.759 

                                                
751  Reche 1913: 184; 226ff.; Roesicke 1914: 514; M. Schuster 1963: Film E 461; 1969a: 142; G. u. M. Schuster 

1975a: Film E 1368; 1975b: Film E 1369; G. Schuster 1987: 291f.; 300-312; Abb. 105-112; vgl. auch 
Behrmann 1922: 230f. 

752  Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 49; M. Schuster 1969a: 142-145; G. 
Schuster 1987: 296-300 

753  z. B. Reche 1913: Abb. 170; Kelm 1966a: Abb. 300; M. Schuster 1969a: Abb. 1-6; G. Schuster 1987: Abb. 
100; 103; 113-114 

754 Reche 1913: 200f. 
755 vgl. auch Roesicke 1914: 514 
756 M. Schuster 1969a: Abb. 4 
757 vgl. auch Schindlbeck 1980: 249 
758  z. B. Reche 1913: Taf. XLII, 7; Kelm 1966a: Abb. 303; Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am 

Main 1964: 49; Schuster 1969a: Abb. 17-18; Inv. Nr. 13-18-41, 13-18-52, 13-18-55 der Münchner Hartl-
Sammlung; vgl. auch Roesicke 1914: 514 

759 vgl. auch Schindlbeck 1980: 250-253 



176 

Von den Sagovorratstöpfen (au) existieren große und hohe Exemplare mit langem, 

schmalem Hals (damarau)760, in welchen geräucherter Sago bzw. Sagomehl über einen 

längeren Zeitraum aufbewahrt wird sowie kleinere und bauchigere Formen mit kürzerem, 

weiterem Hals (noranggau)761 für frischen, feuchten und unmittelbar verwendeten Sago; 

darüber hinaus wird der noranggau ebenso als Kochtopf benutzt, der zusammen mit der 

darin zubereiteten Speise auch als Geschenkgabe dienen kann. So erhalten einen solchen 

Topf auch diejenigen Männer, welche bei der Initiation die Narbentatauierung durchführen 

und während der daran anschließenden Seklusionsphase der Initianden bei diesen im 

Männerhaus verweilen. Auch Reche762 sah Sagovorratstöpfe in einem Männerhaus. Stirbt ein 

Mitglied einer Moiety, bereitet diese für die andere Dorfhälfte ebenfalls eine Speise in einem 

noranggau zu. 

Der Deckel eines Sagovorratstopfes (sembuk au) besitzt die Form einer Schüssel und 

trägt bisweilen zusätzlich einen konischen, fußähnlichen Aufsatz.763 

Anders als die noranggau verfügen die in verschiedenen Größen vorkommenden, 

gewöhnlichen und mit Griffen versehenen Kochtöpfe (sero oder serau) über keinen oder nur 

einen äußerst kurzen Hals, weisen hingegen wie die Sagovorratstöpfe eine bauchige Form 

auf.764 Ein kambio genannter Kochtopf765 ist wiederum von weniger bauchiger, dafür von 

flacherer, breiterer und größerer Form und wird für die Zubereitung von Krokodil- und 

Schweinefleisch innerhalb eines festlichen Rahmens sowie früher zum Auskochen von 

Kopfjagdschädeln genutzt. 

Sagosuppe, die zusammen mit Kokosraspeln und Blättern zubereitet und ntshanggui 

genannt wird, wird aus einer ovalen oder auch runden Schüssel namens ntshangguige 

gegessen.766 Jene Essschüsseln sind M. Schuster767 zufolge mitunter nur schwer von den 

Deckeln für Sagovorratstöpfe (sembuk au) abzugrenzen, welche teilweise gleichermaßen als 

Essgeschirr für die Sagosuppe sowie auch zur Nahrungszubereitung dienen. Letztere 
                                                
760  z. B. Luschan 1911: Fig. 1; Reche 1913: Taf. XLV, 3; M. Schuster 1969a: Abb. 7-10; 22; Linton/Wingert 

1972: 104; G. Schuster 1987: Abb. 102; Inv. Nr. 13-18-54, 13-18-63 und 13-18-64 der Münchner Hartl-
Sammlung; vgl. auch Roesicke 1914: 514 

761  z. B. Kelm 1966a: Abb. 319; 321; M. Schuster 1969a: Abb. 11-15; G. Schuster 1987: Abb. 100; 102; 115; 
Inv. Nr. 13-18-56 und 13-18-75 der Münchner Hartl-Sammlung? 

762 Reche 1913: 207 
763  z. B. Kelm 1966a: Abb. 349-352; M. Schuster 1969a: Abb. 15; G. Schuster 1987: Abb. 100; 102; 13-18-43, 

13-18-45, 13-18-47, 13-18-48, 13-18-61 und 13-18-69 der Münchner Hartl-Sammlung? 
764  z. B. Reche 1913: Abb. 172-176; Kelm 1966a: Abb. 287-298; M. Schuster 1969a: Abb. 19; G. Schuster 

1987: Abb. 103; vgl. auch Roesicke 1914: 514 
765 z. B. M. Schuster 1969a: Abb. 20 
766  z. B. Reche 1913: Abb. 169; Kelm 1966a: Abb. 304-305; M. Schuster 1969a: Abb. 16; Inv. Nr. 13-18-43, 

13-18-45, 13-18-48, 13-18-51, 13-18-61, 13-18-71, 13-18-73 und 13-18-83 der Münchner Hartl-Sammlung? 
767 M. Schuster 1969a: 144 



177 

beschreibt auch Neuhauss768 bereits als „schüsselförmige Topfdeckel“, Luschan769 nennt sie 

– mit Bezug auf Neuhauss – „schalenförmige Deckel“ und bemerkt (nach einer mündlichen 

Mitteilung von Neuhauss), dieser habe sie als Abdeckung eines großen, mit einem 

Schweinegesicht verzierten Tongefäßes gesehen. Dass jene sembuk au jedoch nur als 

Topfdeckel verwendet werden, hält schon Reche für unwahrscheinlich und nimmt damit 

bereits M. Schusters wesentlich spätere Angaben vorweg: „Aus dem Umstande, daß man ein 

Gefäß als Deckel benutzt findet, kann man doch aber nicht schließen, daß diese Gefäßart 

meist als Deckel verwendet wird.“770 Er geht vielmehr davon aus, dass auch die Topfdeckel 

als Essschalen gebraucht werden – auch deshalb, weil diese Gefäße „sich [...] in so 

ungeheurer Menge finden, daß auf jeden größeren Topf schätzungsweise 10 Deckel 

kommen; [...] sie waren so im Überfluß vorhanden, daß man sie in vielen Dörfern gleich in 

Mengen herbeischleppte und ohne vieles Handeln für ein Billiges vertauschte“771. Deutlich 

wird bei dieser bereits früh geführten Diskussion jedenfalls die komplizierte Differenzierung 

zwischen den Essschüsseln ntshangguige sowie den Sagovorratstopfdeckeln sembuk au, 

welche ebenso als Essgeschirr eingesetzt werden können. 

An anderer Stelle führt M. Schuster772 überdies noch spitzbodige oder auch als 

konisch773 umschriebene Schüsseln an, die in seiner späteren Einteilung774 sowie in der 

Kategorisierung G. Schusters775 fehlen. Demnach werden die Schüsseln mit spitzem Boden – 

er nennt sie auch „Sago-Schüsseln“776 – zur Herstellung von Sagobrei verwendet, Kocher 

Schmid bezeichnet sie als „Speiseschalen für Sago-Gerichte“777. Da in diesem 

Zusammenhang von M. Schuster778 weiterhin die Deckel der Sagovorratstöpfe als „hutartig“ 

beschrieben werden779, wird eine Differenzierung nicht nur zwischen Essschüsseln und 

Sagovorratstopfdeckeln, sondern darüber hinaus auch deren Abgrenzung zu den 

                                                
768 Neuhauss 1911b: 328f. 
769 Luschan 1911: 105f. 
770 Reche 1913: 187 
771 Reche 1913: 187f. 
772  M. Schuster 1964: 42f.; 78f.; vgl. auch Inv. Nr. 13-18-46, 13-18-49, 13-18-59, 13-18-62, 13-18-66, 13-18-

67, 13-18-68, 13-18-70, 13-18-78, 13-18-79, 13-18-80, 13-18-81, 13-18-82 und 13-18-86 der Münchner 
Hartl-Sammlung 

773 Reche 1913: 187ff.; Kelm 1966a: 38; Texte zu Abb. 333-348; Kocher Schmid 1985: 186; Stöhr 1987: 46 
774 M. Schuster 1969a 
775 G. Schuster 1987 
776 M. Schuster 1964: 78 
777 Kocher Schmid 1985: 186f.; vgl. auch Stöhr 1987: 46 
778 M. Schuster 1964: 43 
779 vgl. hierzu auch Inv. Nr. 13-18-47 und 13-18-69 der Münchner Hartl-Sammlung 



178 

spitzbodigen Sagoschüsseln problematisch.780 Hergestellt werden die spitzbodigen Schüsseln 

nicht in Aibom, sondern im nördlichen Hinterland des Mittelsepik-Gebietes in den Dörfern 

Koiwut und Kamangauwi der östlichen Sawos-Region. Neuhauss781 zufolge werden Töpfe 

mit spitz zulaufendem Boden von Aschehaufen gestützt bzw. in geflochtene Pandanusringe 

gestellt. 

Anzumerken bleibt, dass die eindeutige Zuordnung der Töpfe aus der Münchner Hartl-

Sammlung zu der vor allem von M. Schuster vorgenommenen Unterteilung schwierig bleibt, 

da sowohl exakte Sammlerangaben zur Funktion der Gefäße fehlen als auch deren 

Verwendungszweck, wie dargestellt wurde, allgemein variieren kann. 

Einige Objekte können jedoch als yaintshe-Backschalen zum Backen von Sagofladen 

(Inv. Nr. 13-18-41; 13-18-52; 13-18-55), als damarau genannte Sagovorratstöpfe für 

Sagomehl (Inv. Nr. 13-18-54; 13-18-63; 13-18-64), als sembuk au bezeichnete 

Sagovorratstopfsdeckel (Inv. Nr. 13-18-47; 13-18-69), als ntshangguige genannte 

Essschüsseln für Sagosuppe (Inv. Nr. 13-18-73) sowie als spitzbodige Sagoschüsseln zur 

Herstellung von Sagobrei bzw. als Speiseschalen für Sagogerichte (Inv. Nr. 13-18-46;. 13-

18-49; 13-18-59; 13-18-62; 13-18-66; 13-18-67; 13-18-68; 13-18-70; 13-18-78; 13-18-79; 

13-18-80; 13-18-81; 13-18-82; 13-18-86) identifiziert werden. 

Schließlich sind auch die tönernen Dachaufsätze782 (kwangu wewi783; koangguobi784) in 

gewisser Hinsicht zu den Topfformen zu rechnen, indem Vogel- und Menschenfigur bzw. 

eine andere Verzierung auf einem dem Kochtopf sero ähnlichen und nach unten hin 

geöffneten Gefäß angebracht sind.785 Sie werden jedoch in einem eigenen Abschnitt (Kap. 

6.3.9) besprochen. 

Verziert sind die Tongefäße mit verschiedenen Gesichtern und Ornamenten. 

Unterschieden wird dabei zwischen menschlichen, als Buschgeist (winjumbu) interpretierten 

Gesichtern mit schlaufenförmiger, gezackter Nase786, welche als die auf Bäumen 

angesiedelte Schmarotzerpflanze mimabwat und als Haut jener Buschgeister aufgefasst 

wird787, sowie tiergestaltigen Gesichtern von Vögeln bzw. Adlern mit scharfkantiger, 

                                                
780  vgl. auch Luschan 1911: Fig. 3-10; Reche 1913: 196ff.; Taf. LXII, 2-3; Kelm 1966a: Abb. 333-346; 348; 

Kocher Schmid 1985: 187; Abb. 52 
781 Neuhauss 1911b: 252 
782 Inv. Nr. 12-30-2 und 13-18-13 der Münchner Hartl-Sammlung 
783 Bateson 1932: 453 
784 G. Schuster 1987: 300 
785 M. Schuster 1969a: 144f.; G. Schuster 1987: 300 
786 z. B. M. Schuster 1969a: Abb. 9-10; 15; G. Schuster 1987: Abb. 115 
787 vgl. auch M. Schuster 1969a: Abb. 7-8; G. Schuster 1987: Abb. 115 



179 

schnabelähnlicher Nase788, von Enten mit konkaver Nase und breiten Nasenflügeln789 und 

von Schweinen mit rüsselförmiger Nase790; darüber hinaus treten jüngere bzw. modernere 

Varianten mit Gesichtern ähnlich den aus Holz geschnitzten mai-Masken791 sowie in ihren 

Formen den übermodellierten Menschenschädeln792 ähnliche Stücke auf.  

Die einzelnen Gesichter verkörpern also Geistwesen und sind in verschieden stark 

ausgeprägter Variation auf den jeweiligen Gefäßtypen dargestellt, wobei zu beachten ist, 

dass die Gesichter in Abhängigkeit von der Gefäßform unterschiedliche Bedeutungen 

besitzen können, d. h. also unterschiedlich interpretiert werden und verschiedene 

mythologische Wesen repräsentieren. Die Art des Tontopfes spielt bei der Zuordnung 

folglich eine herausragende Rolle.793  

So zeigen die menschen- oder tiergestaltigen Verzierungen an der gezackten, an einer 

Stelle besonders spitz zulaufenden Innenseite der Feuerschalen gugumbe vor allem Enten-, 

aber auch Adler-, Schweine- und Buschgeistgesichter. Während sowohl die Enten- als auch 

die Adler- und Buschgeistdarstellungen auf den gugumbe die Töpferfrau Kolimangge 

darstellen, deren tierische Erscheinungsform vor allem die Ente man ist, repräsentiert das 

Schweinegesicht Temenggenbo bzw. Antimangge, die Schwester Kolimangges bzw. Yuman 

Wusmangges. Die am oberen Rand der Feuerschalen verlaufenden Zacken gelten ebenso wie 

die bereits erwähnten bügel- oder schlaufenförmigen und gezackten Nasen als Haut der 

Buschgeister, zu welchen also auch Kolimangge bzw. Yuman Wusmangge sowie Meintu 

bzw. Auntambui gerechnet werden.794 

Auf den Halszonen der hohen Sagovorratstöpfe damarau kommen Buschgeist-, 

Schweine795-, Adler796-, Schädel- und Maskengesichter vor, wohingegen auf den kleineren 

noranggau lediglich Buschgeister-, Adler- und Maskengesichter vertreten sind, Schweine- 

und Schädelgesichter also fehlen. Adler-, Schwein- und Buschgeistgesichter 

vergegenwärtigen die mythische und kannibalistische Adlergestalt Meintu bzw. Auntambui. 

                                                
788  z. B. Reche 1913: Taf. XLV, 3; M. Schuster 1969a: Abb. 11-13; G. Schuster 1987: Abb. 112; Inv. Nr. 13-

18-63 und 13-18-85 der Münchner Hartl-Sammlung 
789 z. B. M. Schuster 1969a: Abb. 2; 4; G. Schuster 1987: Abb. 113 
790  z. B. Luschan 1911: Fig. 1-2; Reche 1913: Taf. XLV, 4; XLVI, 1; M. Schuster 1969a: Abb. 7-8; Heermann 

1977: Abb. 108; Kocher Schmid 1985: Abb. 53; G. Schuster 1987: Abb. 114; Inv. Nr. 13-18-64 der 
Münchner Hartl-Sammlung 

791M. Schuster 1969a: Abb. 14 
792 M. Schuster 1969a: Abb. 22 
793 M. Schuster 1969a: 145; G. Schuster 1987: 314 
794 M. Schuster 1969a: 146; G. Schuster 1987: 322; 324f. 
795 vgl. Inv. Nr. 13-18-64 der Münchner Hartl-Sammlung 
796 vgl. Inv. Nr. 13-18-63 der Münchner Hartl-Sammlung 



180 

Einige Informanten M. Schusters797 differenzierten in diesem Zusammenhang weiter 

zwischen den größeren Sagovorratstöpfen damarau als Vergegenwärtigungen Meintus bzw. 

Auntambuis sowie den kleineren noranggau als Repräsentationen des jüngeren Bruders 

Meintus bzw. Auntambuis, welcher den Namen Kongguntambui trägt.798 

Die bereits stark aufgelösten und vor allem ornamental durch Finger- oder 

Stäbcheneindrücke sowie Zacken dargestellten Gesichter an den beiden spitzovalen Enden 

der Sagobackschalen yaintshe zeigen vor allem das Geistwesen Tshambeyainshe, eine 

Tochter Yuman Wusmangges.799 

Die Kochtöpfe sero, die Essschüsseln ntshangguige sowie die Deckel der 

Sagovorratstöpfe sembuk au sind an den Außenseiten ebenfalls vorrangig mit geometrischen 

Ornamenten oder stark abstrakten Gesichtselementen verziert; Essschüsseln800 und 

Sagobackschalen801 sind bisweilen auch an der Innenseite bemalt802, was M. Schuster803 

aufgrund der Verwendung wasserlöslicher Erdfarben zu der Annahme veranlasst, dass diese 

vornehmlich bei rituellen Anlässen eingesetzt werden oder, wie G. Schuster804 ergänzt, als 

Geschenkgabe oder Mitgift dienen. Nach einer Mythenversion805 sind auf den sero ebenfalls 

Darstellungen des Meintu abgebildet, auf den ntshangguige und kambio hingegen Paliboli 

und auf den sembuk au Tambunai, Kinder der Yuman Wusmangge. Wie G. Schuster806 

bemerkt, tragen flache, offene Tonschalen weibliche, hohe, geschlossene Töpfe hingegen 

männliche Namen, so dass es sich bei Paliboli und Tambunai wohl um Töchter Yumans 

handelt. 

Auf den Unterseiten der spitzbodigen Sagoschüsseln befinden sich ebenfalls bemalte, 

menschliche Gesichter sowie Ornamente.807 

Die mit der mythischen Gestalt Kolimangge bzw. Yuman Wusmangge in Verbindung 

stehende „Töpfermythe“ wurde im Abschnitt über die Mythologie (Kap. 4.5) bereits 

                                                
797 M. Schuster 1969a: 145f. 
798 vgl. auch G. Schuster 1987: 320-326 
799 G. Schuster 1987: 314; 322; 327f.; vgl. auch M. Schuster 1969a: 151f. 
800  z. B. Kelm 1966a: Abb. 304-305; M. Schuster 1969a: Abb. 16; Inv. Nr. 13-18-73 der Münchner Hartl-

Sammlung 
801 M. Schuster 1969a: Abb. 18; Inv. Nr. 13-18-41, 13-18-52, 13-18-55 der Münchner Hartl-Sammlung 
802 vgl. auch Kelm 1966a: Abb. 306 
803 M. Schuster 1969a: 145 
804 G. Schuster 1987: 310 
805 M. Schuster 1969a: 147; G. Schuster 1987: 322 
806 G. Schuster 1987: 323; 326 
807  M. Schuster 1964: 78f.; Inv. Nr. 13-18-46, 13-18-49, 13-18-59, 13-18-62, 13-18-66, 13-18-67, 13-18-68, 

13-18-70, 13-18-78, 13-18-79, 13-18-80, 13-18-81, 13-18-82 und 13-18-86 der Münchner Hartl-Sammlung 



181 

geschildert.808 Danach stellte jene kannibalistische Töpferfrau in der Urzeit alle Tongefäße, 

welche als ihre Kinder gelten, ohne großen Arbeitsaufwand her, bis diesem Zustand durch 

den ersten Geschlechtsverkehr ein Ende bereitet, und von diesem Zeitpunkt an das Töpfern 

ebenso wie das Gebären Aufgabe der Frauen wurde. Kolimangge selbst wurde wieder zu 

Erde bzw. Ton, so dass jedes gefertigte Gefäß bis zum heutigen Tag immer auch zu einem 

Teil aus Kolimangges Körper besteht. Auch der Boden Aiboms sowie der Hügel zum Abbau 

der Tonvorkommen werden als Teil Kolimangges aufgefasst. Des weiteren trägt eine Spitze 

des Aibom-Hügels den Namen Yuman, eine andere den Namen Temenggenbo, der 

Schwester Kolimangges bzw. Yuman Wusmangges. 

Mit dem Verschwinden Kolimangges steht weiterhin die Entstehung von Nutzpflanzen 

in Zusammenhang, die aus der Erde Kolimangges hervorgehen oder – nach einer anderen 

Mythenversion – ihrem Körper bzw. Kopf entspringen. Kolimangge und Yuman 

Wusmangge werden auch mit den mythischen Gestalten Wiremangge, Mempintshaua und 

Ntshambeyaintshe verglichen; Mempintshaua wiederum spielt in einer Version des 

Schöpfungsmythos eine Rolle, indem sie dort zusammen mit dem Krokodilmann 

Mandanggu den Beginn der Helligkeit bewirkte, alle Erscheinungen benannte und den 

Moieties zuordnete.809 Eine ähnliche Mythe existiert auch in Kanganamun bei den Zentral-

Iatmul, wo die Töpferfrau Korimangge als Schwester des Urzeitheros’ und 

Schöpferkrokodils Twotmeri gilt; auch nach dieser Version beendete ein Geschlechtsakt die 

leichte und schöpferische Art der Tonwarenherstellung, so dass diese in der Folge von den 

Frauen angefertigt werden mussten, und sich Zwietracht und Tod unter den Menschen 

ausbreiteten (Kap. 4.5).810 

Nach der von einem menschlichen Bruderpaar durchgeführten Tötung des ebenfalls 

kannibalistischen Adlers Meintu bzw. Auntambui, der in den Mythen bisweilen als Sohn der 

ersten gebärenden Frau und Urmutter Wiremangge bzw. Kolimangge oder zumindest als mit 

ihr verwandt betrachtet wird, lebten viele Menschen in Aibom (Kap. 4.5).811 Zudem soll 

Meintu mithilfe eines Stockes den Hügel von Aibom gefestigt und den ersten 

Sagovorratstopf gefertigt haben, bevor Kolimangge alle weiteren Tongefäße herstellte.812 

Die laut einer Mythe aus Aibom nach dem Verschwinden Kolimangges bzw. Yuman 

Wusmangges ihr zu Ehren angefertigte Maskenfigur wurde, wie bereits erwähnt, mit dem 
                                                
808 M. Schuster 1969a: 146-151; G. u. M. Schuster 1970: 64; G. Schuster 1987: 314-328 
809 M. Schuster 1969a: 151-156; vgl. auch Wassmann 1982: 173; 230f.; 235 
810 Haberland 1966a: 28-31; 1969: 160f. 
811 M. Schuster 1969a: 154f.; vgl. auch Stanek 1982: 114-124; Wassmann 1982: 247-251 
812 G. Schuster 1987: 326ff. 



182 

Schädel eines Feindes verziert. Auch die Blätter und Wurzeln der Schmarotzerpflanze 

mimabwat, welche als Buschgeisterhaut gelten, wurden für das Maskenkostüm verwendet.813 

Die mit jener Maske durchgeführten, von Flöten und Handtrommeln begleiteten Zeremonien 

fanden so nach dem Tod eines bedeutenden Mannes oder dem Bau eines neuen 

Männerhauses innerhalb einer errichteten Umzäunung vor dem Männerhaus statt, wo die 

Maskenfigur der Reihe nach von mehreren Männern getragen und präsentiert wurde. Der 

Bau eines neuen Männerhauses war ebenfalls mit der Tötung eines Feindes verbunden, 

welcher von den Pfählen erdrückt wurde.814 Nach Bateson815 wiederum wurde, wie ebenfalls 

bereits geschildert, nach einer erfolgreichen Kopfjagd ein Ritus mit einer einen Adler 

darstellenden Maske durchgeführt, welcher als Beweis für die Kampfkraft des Dorfes gilt. 

Gleichermaßen ist jener Adler – dann wiederum explizit als Meintu bzw. Auntambui 

bezeichnet – in den Dachaufsätzen der Männerhäuser verkörpert, welche ebenso als Sinnbild 

für Tapferkeit und Kopfjagd gelten.816 

6.3.4 Hocker (Inv. Nr. 13-18-25) und Sitzbank (Inv. Nr. 13-18-133) 

Hocker und Sitzbänke befinden sich sowohl in den Wohn- als auch in den Männerhäusern 

des Mittleren Sepik-Gebietes, wobei anzumerken ist, dass Stühle und andere Sitzmöbel in 

Neuguinea bzw. Melanesien allgemein sehr selten sind, wie Schlaginhaufen817, Neuhauss818, 

Reche819, Bateson820, Gardi821 und Stöhr822 hervorheben. Beide Objekttypen werden aus dem 

Ganzen eines Stammes geschnitzt und sind häufig mit Ornamenten schwarz, weiß, rot und 

gelb bemalt. Die Sitzfläche der rechteckigen Bänke wird dabei von den flachen 

Seitenwänden getragen und läuft an den beiden Seitenenden bisweilen in einer Tier-823 oder 

auch Menschenfigur824 aus.825 Die runden Hocker verfügen über eine halbkugelförmige 

Sitzfläche und einen ebensolchen Sockel, welche durch mehrere, leicht nach außen 

                                                
813 M. Schuster 1969a: Abb. 21; 23-24 
814 M. Schuster 1969a: 149ff.; G. Schuster 1987: 323f.; vgl. auch Wassmann 1982: 143; Spearritt 1990: 535f. 
815 Bateson 1958: 140 
816 Wirz 1954b: 99; M. Schuster 1964: 46 
817 Schlaginhaufen 1910a: 6 
818 Neuhauss 1911b: 328 
819 Reche 1913: 162 
820 Bateson 1932: 259 
821 Gardi 1956: 45 
822 Stöhr 1987: 37 
823  z. B. Schlaginhaufen 1910a: Fig. G; Reche 1913: Abb. 103-104; Fuhrmann 1922: 57; Kelm 1966a: Abb. 

468; 470-472 
824 z. B. Reche 1913: Abb. 103 
825 z. B. Kelm 1966a: Abb. 473; Inv. Nr. 13-18-133 der Münchner Hartl-Sammlung 



183 

gewölbte, teilweise menschen-826 oder tiergestaltige827 Streben miteinander verbunden 

sind.828 

In den Männerhäusern befinden sich die zum Klanbesitz gehörenden Sitzbänke und 

Hocker entlang den Seiten neben den ebenfalls klanzugehörigen Männerhauspfosten und den 

Feuerstellen, so dass jedem Klan ein eigener Sitzbereich zugeordnet ist.829 Silverman zufolge 

dienen die Stühle deshalb zusammen mit den Sitzplattformen und den Feuerstellen innerhalb 

des Männerhauses  

„as the foci and boundaries for men’s political and ritual events. Since only men can 
enter the cult house and enact its totemic ceremonies, these three expressions of 
leadership imply that men alone ‚sit’ at the center of sociocosmic order and define its 
limits“830. 

So werden die Hocker also bei den im Männerhaus abgehaltenen Aktivitäten als Sitzmöbel 

benutzt, etwa auch bei den rituellen Streitgesprächen.831 

Nach Bateson832 brachte einer der Novizen zu Beginn der Initiationsphase als 

Aufforderung an die Initiatoren einen Hocker vom Jünglings- ins Männerhaus, und während 

der Seklusion wurde den Initianden neben einer Sanduhrtrommel, einer Trompete, einer 

Nackenstütze und einem verzierten Kalkbehälter auch ein Hocker übergeben. Bei Silverman 

ist zu erfahren, dass die Novizen in den ersten Stadien der Initiation auf dem Boden sitzen 

„when they are feminized and infantilized“833. 

Hocker in den Wohnhäusern bezeichnen Stanek834 zufolge den Bereich der Männer und 

werden nur von diesen hergestellt und zum Sitzen verwendet, während die Frauen auf dem 

Boden sitzen. 

                                                
826 z. B. Reche 1913: Abb. 100; Kussmaul 1969: Kat. Nr. 35, vgl. auch Kelm 1966a: Abb. 466 
827  z. B. Reche 1913: Abb. 100-101; Wirz 1954a: 11f.; 16; Kelm 1966a: Abb. 464; Kussmaul 1969: Kat. Nr. 

35; Stöhr 1987: Abb. 15 
828  z. B. Schlaginhaufen 1910a: Taf. 1, Fig. 2; Reche 1913: Abb. 99; Kelm 1966a: Abb. 465; 467; Inv. Nr. 13-

18-25 der Münchner Hartl-Sammlung 
829  Behrmann 1922: 73; Bühler 1969: 110; Mead 1977: 237; Stanek 1987: 630; 634; Abb. 169-170; Coiffier 

1990: 492; vgl. auch Stanek 1994: 225f. 
830 Silverman 2001a: 75 
831 Schlenker 1984a: Film E 2293; Stanek 1987: Abb. 168-171 
832 Bateson 1932: 436-439 
833 Silverman 2001a: 76 
834 Stanek 1982: 66f.; 1983: 196; vgl. auch Weiss 1981: 49; Silverman 2001a: 76 



184 

6.3.5 Nackenstütze (Inv. Nr. 13-18-104) 

Nackenstützen oder Kopfbänke sind aus Holz geschnitzt, wobei zwischen zwei Formen 

unterschieden werden kann: Einteilige Stücke, bei denen die vier Füße aus demselben 

Holzstück geschnitzt sind835 sowie Objekte, bei welchen beide Beinpaare aus einem 

gebogenen und mit einer Rotangschlaufe versehenen Rotangrohr gebildet werden836, wobei 

der zweite Typ häufiger vorzukommen scheint.837 Die beiden Enden der Nackenstützen sind 

in der Regel in Form von Menschenfiguren838, Tierköpfen bzw. ganzen Tieren mit Kopf und 

Schwanz an den jeweiligen Enden, etwa Krokodilen839 oder Schweinen840 geschnitzt und 

treten auch in Kombinationen, wie Mensch und Krokodil841, Krokodil und Schwein842 oder 

Mensch und Schildkröte843 auf.844 Bei einigen Objekten sind die Tierdarstellungen nicht 

eindeutig interpretierbar.845 Meist sind die Nackenstützen mit Ornamenten verziert sowie 

weiß, rot und schwarz bemalt. 

Bei Bateson846 heißt es, dass die Initianden während der Seklusion Nackenstützen 

erhielten. Wardwell847 zufolge handelt es sich bei den Nackenstützen um rituelle Objekte, 

welche „magische“ Fähigkeiten besitzen, was er jedoch nicht näher ausführt. Ebenso wie bei 

ihm läßt sich auch bei Stöhr848 vermuten, dass diese auch im Alltag als Kopfbänke zum 

Schlafen verwendet werden; nach Reche849 befinden sie sich in den Wohnhäusern. Ob die 

Nackenstützen jedoch auch im Männerhaus aufbewahrt werden und dort etwa vor 

bestimmten Anlässen als eine Art „Kraftbehälter“ dienen, bleibt ungeklärt; ebenso, ob sie – 

ähnlich wie Bänke und Hocker lediglich Sitzmöbel für die Männer darstellen – nur von den 

Männern verwendet werden, was jedoch aufgrund ihrer Rolle während der Initiation 

                                                
835 z. B. Kelm 1966a: Abb. 469; vgl. auch Abb. 474 
836 z. B. Reche 1913: Abb. 86; Kelm 1966a: Abb. 475-488; Inv. Nr. 13-18-104 der Münchner Hartl-Sammlung 
837 vgl. Reche 1913: 157 
838 z. B. Kelm 1966a: Abb. 476 
839  z. B. Kelm 1966a: Abb. 469; 478-479; 481; 483-486; 488; Heermann 1977: Abb. 14; vgl. auch Wirz 1954a: 

11f. 
840 z. B. Reche 1913: Abb. 86 
841 z. B. Kelm 1966a: Abb. 475 
842 z. B. Kelm 1966a: Abb. 480; 482 
843 z. B. Kelm 1966a: Abb. 487 
844 vgl. auch Wirz 1954a: 16 
845 z. B. Kelm 1966a: Abb. 478-479; 481; 483; Inv. Nr. 13-18-104 der Münchner Hartl-Sammlung 
846 Bateson 1932: 438f. 
847 Wardwell 1989: 7f. 
848 Stöhr 1987: 45 
849 Reche 1913: 156 



185 

immerhin anzunehmen bleibt.850 Ein Bezug der dargestellten Menschen- und Tierfiguren zu 

bestimmten Klanahnen oder totemistischen Aspekten ist zu vermuten. 

6.3.6 Kalkbehälter (Inv. Nr. 13-18-17; 13-18-35; 13-18-110) 

Zu den materiellen Kulturgütern gehören weiterhin sogenannte Kalkbehälter (yabu851), in 

welchen aus durch Brennen von Miesmuschelschalen gewonnenes und ungelöschtes 

Kalkpulver aufbewahrt wird, das mittels eines Spatels am oberen, herausnehmbaren Stück 

der Behälter dosiert und zusammen mit Betelnüssen (Areka) und den Blättern des 

Betelpfeffers (min), einer Schlingpflanze, als leicht anregendes und berauschendes 

Genussmittel gekaut wird. Das Kalkpulver erfüllt dabei den Zweck, den scharfen 

Geschmack der Betelbestandteile abzumildern und die belebende Wirkung der Betelnuss – 

aufgrund einer chemischen Reaktion852 – zu unterstützen; der Betelpfeffer gibt dem Ganzen 

einen besonderen Geschmack. Das Kalkbrennen ist Aufgabe der Frauen.853 

Während es sich bei den Behältern aus Bambusrohr um sehr schmale, schlanke und 

langgezogene Gefäße handelt, weisen im Gegensatz dazu die Kalebassen aus Flaschenkürbis 

eine bauchige Form auf. Beide Arten von Kalkbehältern sind häufig mit vielfältigen 

ornamentalen und anthropomorphen Brand- und Ritzmustern854 verziert, die aus Rotang 

gefertigten Verbindungsstücke oder „Manschetten“855 der Gefäße können schwarz, weiß und 

rot bemalt sein. In die Kalebassen sind bisweilen auch Muscheln oder Schneckenschalen 

eingelegt.856 Die Spatel sind aus Holz oder Knochen gefertigt und laufen bei den aus 

Bambusrohr gefertigten Stücken nach oben hin häufig in einem geschnitzten Ornament857, 

meist jedoch in einer Vogel-858, Krokodil-859 oder Vogel-Krokodilgestalt860 aus. Darüber 

                                                
850 vgl. Silverman 2001a: 75 
851 G. u. M. Schuster 1981c: 8 
852 G. u. M. Schuster 1981c: 6 
853  Neuhauss 1911b: 277; Reche 1913: 251f.; Roesicke 1914: 513; Gardi/Bühler 1958: 44; G. u. M. Schuster 

1981c: 3-17; Film E 1379; Schlenker 1984b: Film E 2710 
854  z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. I3-L3; O3-P3; Reche 1913: Abb. 251- 253; 255; 257; 261; 264-265; Bateson 

1932: Plate IV; Gardi/Bühler 1958: 44f.; Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 
81; Kelm 1966a: 13; Abb. 430-431; 438; 441; Kaufmann 1975: Abb. 87; Greub 1985: Abb. 38-39 

855 Kelm 1966a: Text zu Abb. 421 
856 z. B. Greub 1985: Abb. 40; Inv. Nr. 13-18-17 der Münchner Hartl-Sammlung 
857  z. B. Reche 1913: Abb. 275; Kelm 1966a: Abb. 433; 1968: Abb. 478; Greub 1985: Abb. 41; Stöhr 1987: K 

52; Inv. Nr. 13-18-110 der Münchner Hartl-Sammlung 
858  z. B. Neuhauss 1911b: Fig. 231; Reche 1913: Abb. 254; 258; 277; Kelm 1966a: Abb. 423; 426-429; 432; 

434-437; 439; 1968: Abb. 479-480; Bühler 1969: Abb. 49; Linton/Wingert 1972: 114; Heermann 1977: 
Abb. 11-12; Greub 1985: Abb. 42-43; Inv. Nr. 13-18-35 der Münchner Hartl-Sammlung 

859 z. B. Heermann 1977: Abb. 16 



186 

hinaus kann das Zierstück der Stäbchen, die Spatel selbst wie auch das Verbindungsstück am 

oberen Ende der Kalkbehälter mit Federn, Rotangringen o. ä. geschmückt sein.861  

Bühler862 zufolge werden die Kalkbehälter vor allem in Aibom gefertigt und von dort 

aus über Handelsbeziehungen weiter vertrieben. So tauschen auch die Iatmul (neben 

Tongefäßen) Betel bei den Aibom ein. Reche863 gibt an, dass am Mittleren Sepik mehr 

Kalkbehälter aus Bambus als Kalkkalebassen in Gebrauch sind; doch heißt es auch, dass die 

Ost-Iatmul mehr Kalebassen verwenden, während die Zentral-Iatmul und Aibom die 

Behälter aus Bambusrohr bevorzugen.864 G. und M. Schuster865 konnten keine wesentlichen 

Unterschiede bei der Verwendung der beiden Kalkgefäßarten feststellen. 

In den Darstellungen der vor allem Vögel wiedergebenden Zierstücke werden in erster 

Linie Repräsentationen von Klantotemtieren des jeweiligen Besitzers des Kalkbehälters 

gesehen, mit denen jede Gruppe seit der mythischen Urzeit auf besondere Weise verbunden 

ist.866 Sowohl Männer als auch Frauen besitzen Kalkbehälter.867  

Dass die Verzierungen in Form von Gesichtern u. ä. auf den Kalkbehältern 

totemistischen Bezug haben, hält Bateson868 jedoch für weniger wahrscheinlich, allerdings 

bleibt er in seinen Angaben sehr vage und schließt möglicherweise die Darstellung von 

Tieren auf den Kalkbehälterverschlüssen nicht mit ein, sondern meint lediglich die 

Gestaltung des Gefäßes an sich. An anderer Stelle erwähnt er, dass die erstmalige 

Ornamentierung eines Kalkbehälters durch einen Jungen Anlass für ein naven bildet.869 

Befinden sich an den Kalkspateln Federn oder kleine, zu Ketten geformte Ringe aus 

Rotang oder anderem pflanzlichen Material, so zeigten diese die Zahl der auf Kopfjagden 

erbeuteten Köpfe eines Mannes an und bestimmten auf diese Weise seine soziale Stellung, 

welche sich nach seinen Erfolgen bei der Kopfjagd richtete und mit der Erlangung von 

Prestige verbunden war. Die stets mitgeführten, im Alltag verwendeten Kalkbehälter gaben 

                                                                                                                                                 
860  z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. M3; Neuhauss 1911b: Fig. 231; Reche 1913: 278; 280-282; Guiart 1963: 

101; Kelm 1966a: Abb. 428-429; Bühler 1969: Abb. 50; Heermann 1977: Abb. 15; Stöhr 1987: K 51 
861  z. B. Reche 1913: Abb. 263; 269; Kelm 1966a: Abb. 421-422; 424-425; 439-440; 1968: Abb. 481-482; Inv. 

Nr. 13-18-17, 13-18-35, 13-18-110 der Münchner Hartl-Sammlung 
862  Bühler 1969: 130; vgl. auch Bateson 1932: 291; Gardi/Bühler 1958: 44; G. u. M. Schuster 1981c: 8; 12f.; 

Kocher Schmid 1985: 184 
863 Reche 1913: 254 
864 G. u. M. Schuster 1981c: 8 
865 G. u. M. Schuster 1981c: 8 
866 Nevermann 1933: 48f.; Bühler 1969: 130 
867 Reche 1913: 252 
868 Bateson 1932: 262 
869 Bateson 1932: 276; 1958: 6f. 



187 

durch ihre Verzierung mit kopfjagdbezogenen Zeichen also Aufschluss über den sozialen 

Status eines Mannes innerhalb seiner Gruppe.870 

Bei Bateson871 heißt es ferner, dass die Initianden während der Seklusion dekorierte 

Kalkbehälter erhielten. Bühler872 erwähnt, dass die aus Bambusrohr hergestellten 

Kalkbehälter mit den geschnitzten Aufsätzen von den Novizen nach Abschluss der Initiation 

solange verwendet wurden, bis diesen erneut die Haare geschnitten wurden, was er jedoch 

nicht näher ausführt. Peltier schreibt, dass die Initianden nach Beendigung der Initiation das 

Recht erhielten, „to be seen with signs marking their newfound status, such as portable lime 

pots“873. 

Bühler874 vermutet ferner, dass Kalkspatel aufgrund ihrer Kerben oder Rillen auch in 

rituellem Zusammenhang Verwendung finden, wo sie als geräuschproduzierende Objekte 

dienen, indem die Spatel an den Öffnungen der Gefäße gerieben werden.875 G. und M. 

Schuster876 zufolge werden die durch die Rillen an den Spateln erzeugten Geräusche auch 

zur Untermauerung einer Rede sowie bei Tänzen und Gesängen verwendet. 

Nach Bateson877 wurde eine spezielle Art von Kalkbehältern, welche mit 

Nassaschnecken verziert ist, nur von Frauen und Medizinmännern verwendet. Während der 

Sitzungen von Medizinmännern, etwa vor Kopfjagden, Jagdzügen oder bei Krankheitsfällen, 

bei welchen durch das Kauen von Betel Rauschzustände erlangt wurden, schienen ebenfalls 

spezielle Kalkbehälter eine gewisse Rolle zu spielen, wobei Betel an die Aufhängehaken 

gehängt oder auf den Zeremonialstuhl im Männerhaus gelegt wurde.878 

 

 

                                                
870  Behrmann 1922: 226; Bateson 1932: 290; 436; 1958: 14f.; Schmitz 1961: 20; M. Schuster 1964: 43f.; 

Bühler 1969: 132; G. u. M. Schuster 1981c: 8f.; Stanek 1982: 146; Corbin 2002: 62; Fig. 3.4 
871 Bateson 1932: 438f.; 1958: 134 
872 Bühler 1969: 130; vgl. auch G. u. M. Schuster 1981c: 9; Kocher Schmid 1985: 185 
873 Peltier 1999: 199 
874  Bühler 1969: 132; vgl. Neuhauss 1911b: 277f.; Reche 1913: 269f.; Behrmann 1922: 226; Kocher Schmid 

1985: 184 
875 vgl. auch Schmitz 1960: 89 
876 G. u. M. Schuster 1981c: 8 
877 Bateson 1932: 425 
878 Bateson 1932: 414-421; G. u. M. Schuster 1970: 74; 1981c: 14f.; vgl. auch Kocher Schmid 1985: 185 



188 

6.3.7 Aufhängehaken (Inv. Nr. 12-16-6; 12-30-32; 12-30-35; 13-18-139) 

Aufhängehaken (sambala879), die durch an Ösen oder kleinen Löchern befestigten Schnüren 

oder Lianen vom Dachgebälk hängen, befinden sich sowohl in den Männer- als auch in den 

Wohnhäusern880 des Mittelsepik-Gebietes. Diese aus Holz geschnitzten Objekte sind im 

oberen und mittleren Teil, dem „Stamm“881, meist in Form einer menschlichen – 

männlichen882 oder weiblichen883 – oder tierischen884 Figur, teilweise jedoch auch nur durch 

ein Gesicht885 gestaltet, weiß, rot und schwarz bemalt und neben verschieden dekorierten 

Augen, etwa durch runde Holzscheiben, Perlmutt oder Kaurischnecken, häufig mit 

Bastschnüren oder -büscheln verziert. Einige der Aufhängehaken sind darüber hinaus 

keinem Geschlecht zuzuordnen.886 

Verwendet werden die Aufhängehaken vor allem zur Aufbewahrung von 

Nahrungsmitteln und anderen wichtigen Gütern, welche man in Netztaschen oder Körben an 

die Spitzen oder „Äste“887, d. h. also die eigentlichen Haken im unteren Bereich der Objekte 

hängt, um sie – häufig verstärkt durch eine über dem Haken angebrachte Scheibe aus 

Palmblattscheide oder Holz – insbesondere vor Ratten und Mäusen, aber auch vor Schmutz 

und Feuchtigkeit zu schützen.888 Von jedem Klan wird wenigstens ein Aufhängehaken 

besessen und mit Eigennamen versehen.889  

                                                
879 Wassmann 1982: 23 
880 z. B. Scheller 1941: Abb. 4; Stöhr 1987: Abb. 29 
881 Scheller 1941: 75f.; Schefold 1966: 32 
882  z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. Y2; Scheller 1941: Abb. 40-41; 43; Bühler/Wirz 1954: Abb. 15-18; 

Tischner 1954: Abb. 2; 4; Gardi/Bühler 1958: 69; Wirz 1959: Abb. 58; 60; 67; Damm 1964: Abb. 1-2; 6; 
19; Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 73; Kelm 1966a: Abb. 7-9; Bühler 
1969: Abb. 41; 43; Stöhr 1971: Abb. 149-150; 152; Greub 1985: Abb. 89; Welsch 1998a: Fig. 4.64.; Inv. 
Nr. 12-16-6 der Münchner Hartl-Sammlung 

883  z. B. Damm 1964: Abb. 14; 18; 21; Kelm 1966a: Abb. 10-11; Bühler 1969: Abb. 40; Stöhr 1971: Abb. 151; 
155; 1987: K 8-9; Inv. Nr. 13-18-139 der Münchner Hartl-Sammlung 

884  z. B. Gardi/Bühler 1958: 68; Schlesier 1958: 255f.; Wirz 1954a: 15; 1959: 46ff.; Abb. 25-27; 58; Damm 
1964: Abb. 9; 12-13; 16-17; Bühler 1969: Abb. 43; M. Schuster 1969b: 227 

885  z. B. Reche 1913: Taf. XL, 7-8; Fuhrmann 1922: 70; Scheller 1941: Abb. 13; 15-16; 46; Gardi/Bühler 1958: 
69; Wirz 1959: Abb. 24; 59; 68; Damm 1964: Abb. 3; 8; 10-11; Städtisches Museum für Völkerkunde 
Frankfurt am Main 1964: 72; Kelm 1966a: Abb. 12-17, 19-23; Museum für Völkerkunde und 
Schweizerisches Museum für Volkskunde Basel 1970: 75; Guiart 1970: Abb. 10; Stöhr 1971: Abb. 148; 
Kaufmann 1980: Abb. 92-93; Heermann 1982: B 88; Greub 1985: Abb. 90-91; Inv. Nr. 12-30-32 der 
Münchner Hartl-Sammlung 

886 z. B. Scheller 1941: Abb. 49; Damm 1964: Abb. 4; Inv. Nr. 12-30-35 der Münchner Hartl-Sammlung 
887 Scheller 1941: 75f.; Schefold 1966: 32ff. 
888  Schlaginhaufen 1910a: 8; Reche 1913: 166; Weber 1913: 329f.; Scheller 1941: 73f.; Wirz 1959: Abb. 69; 

Guiart 1963: 96; 1970: 61; Abb. 11; Damm 1964: 10; Kelm 1966a: Abb. 388-389; Bühler 1969: 118; G. u. 
M. Schuster 1970: 72; Stöhr 1971: 90-94; 1987: 37; Kocher Schmid 1985: 191; Schmid/Kocher Schmid 
1992: 51 

889 vgl. auch Bateson in Schefold 1966: 42 



189 

Im Gegensatz zur Ansicht von Wirz890 verkörpern die Haken Bühler891 zufolge 

Geistwesen oder wagan, weshalb sie auch „Geister- oder wagan-Haken“ genannt werden.892 

Vor allem den großen, besonders ausgeprägt verzierten und dann meist mit männlichen 

Figuren ausgestatten Haken kommt demnach auch zeremonielle Bedeutung zu. So wurde der 

Aufhängehaken eines Klans in der Mitte des Wohnhauses des ältesten oder eines anderen 

bedeutenden männlichen Klanmitglieds aufbewahrt und bei Kopfjagdzügen eingesetzt, 

indem sich alle männlichen, an der Kopfjagd teilnehmenden Klanangehörigen vor Beginn 

der Unternehmung dort versammelten und von jenem führenden Klanmitglied Opfergaben, 

wie Betelnüsse, Ingwerblätter und ein weißes Huhn an dem mit Blumen geschmückten 

Aufhängehaken angebracht wurden, um Unterstützung zu erbeten.893 Der wagan, der den 

Kopfjagdzug später unsichtbar begleitete, sprach daraufhin durch den durch das Kauen von 

Betel berauschten „Betreuer“ des Aufhängehakens, legte Gebiet sowie Anzahl der zu 

tötenden Feinde fest und sorgte für Durchführbarkeit und Erfolg der Unternehmung.894 Die 

Speere wurden mit den Ingwerblättern und dem Blut des Huhns berührt, das Huhn selbst und 

die Betelnüsse von den Kopfjägern zwecks einer Kraftübertragung vom wagan auf die 

Teilnehmer gegessen. In diesem Zusammenhang konnte auch der Schädel eines verstorbenen 

Angehörigen895 oder eines Kopfjagdopfers896 von Bedeutung sein, der neben den Haken auf 

einen Schemel gelegt wurde.897 Nach erfolgreicher Kopfjagd wurden erneut Betelnüsse und 

ein Huhn an den Haken gehängt, und der Schädel wieder verstaut. Durch die Anrufung des 

wagan wurden die Aufhängehaken gleichermaßen auch bei Jagdzügen sowie bei 

Krankheitsfällen eingesetzt. 

Nach einer Bemerkung G. Schusters898 kann jener im Haken dargestellte wagan mit 

dem Adler Meintu gleichgesetzt werden, der auch in den Dachaufsätzen vergegenwärtigt ist 

und in enger Verbindung zur Kopfjagd gesehen wird. Nach Schmid/Kocher Schmid899 

stehen die Darstellungen auf den Aufhängehaken mit den jeweiligen klanspezifischen 

                                                
890 Wirz 1959: 45 
891 Bühler 1969: 118ff.; vgl. auch G. u. M. Schuster 1970: 72ff.; Kocher Schmid 1985: 191 
892 vgl. Reche 1913: 168; Nevermann 1933: 47; Scheller 1941: 170; Bateson in Schefold 1966: 42 
893 vgl. auch Schultze-Jena 1914: 47f.; Bateson in Schefold 1966: 42; G. u. M. Schuster 1981c: 14 
894  vgl. Bateson 1932: 421ff.; 1958: 55; 233; 312; Laumann 1951: 810f.; Stanek 1982: 130f.; Wassmann 1982: 

47; Kocher Schmid 1985: 191; Schmid/Kocher Schmid 1992: 22f.; Smidt 1996: 65 
895 G. u. M. Schuster 1970: 74 
896 Bühler 1969: 94 
897 vgl. Wirz 1959: 23; Guiart 1970: 61; Smidt 1996: 65 
898 G. Schuster 1987: 328 
899 Schmid/Kocher Schmid 1992: 51; vgl. auch Kocher Schmid 1985: 191 



190 

Mythen in Beziehung.900 Bateson901 schreibt, dass alle wagan – die also, wie auch Bühler 

zufolge, durch die Haken repräsentiert werden – vom Geistwesen und wagan 

Kavambuangga abstammen, welches als Verkörperung der Lebenden und der Toten gilt und 

in der Urzeit das doppelgestaltige Krokodil Iamburamali und Kavokmali trennte und damit 

die Entstehung der Erde bewirkte. Iamburamali, der zum Himmel wurde, wird in dieser 

Mythe als Aufhängehaken beschrieben. 

Smidt902 vermutet, dass die Aufhängehaken Klangründer verkörpern, zu denen für das 

Wohlergehen der Gruppe ein gutes Verhältnis angestrebt wurde. Demzufolge wurden 

Aufhängehaken mit weiblichen Darstellungen in Zusammenhang mit dem Erfolg der Frauen 

beim Fischfang gebracht, während Aufhängehaken mit männlichen Figuren bei Jagdzügen 

der Männer von Bedeutung waren. Damm903 hält bei den tiergestaltigen Haken totemistische 

Darstellungen für möglich, wie dies auch von Bateson904 geäußert wurde. 

6.3.8 Giebelmasken (Inv. Nr. 13-18-11; 13-18-140) 

An den Frontseiten der Wohn- und Männerhäuser des Mittelsepik-Gebietes befinden sich 

geschützt unter einem kleinen Vordach große Giebelmasken, die aus Holz, 

Palmblattscheiden und Baumbast gefertigt sowie weiß, rot und schwarz bemalt sind. 

Dargestellt ist stets ein menschliches Gesicht mit auffallend großen, konzentrisch 

aufgebauten Augen und bisweilen herausgestreckter Zunge.905 

Die Giebelmasken stellen eine bedeutende Urzeitfrau dar, welche als weiblicher 

Vorfahre des Dorfes oder Klans gilt, und sind auch nach dieser benannt; Bateson umschreibt 

eine solche Maske als „female personification of the house“906. Insbesondere die 

Männerhäuser, wohl aber auch die Wohnhäuser werden als Ganzes als Verkörperung jener 

Urzeitfrau betrachtet, wobei dieselbe Gestalt auch in den Dachaufsätzen der Männerhäuser 

vergegenwärtigt ist. Sie soll die Bewohner vor unglücklichen Ereignissen und Krankheiten 

                                                
900 vgl. auch Heermann 1982: 212 
901 Bateson 1932: 404f.; 1958: 233; 236 
902 Smidt 1996: 65 
903 Damm 1964: 29; vgl. Bateson 1932: 262 
904 Bateson in Schefold 1966: 42 
905  z. B. Neuhauss 1911b: Fig. 21-22; Reche 1913: 133-137; Taf. XXVI; XXIX-XXXII; Roesicke 1914: 509; 

Behrmann 1922: 181; 1951: 313-318; Wirz 1951: 133; Bühler/Wirz 1954: Abb. 27-29; Gardi/Bühler 1958: 
32f.; Bühler 1960: Abb. 12; 1969: 102ff.; Kelm 1966a: Abb. 380-381; Guiart 1970: Abb. 16; 18-20; Stöhr 
1971: Abb. 139; 169; 1987: 34ff.; K 24-25; M. Mead 1977: 237; Heermann 1982: B 83; Inv. Nr. 13-18-11 
und 13-18-140 der Münchner Hartl-Sammlung; vgl. auch M. Mead 1934: 241 

906 Bateson 1932: 259 



191 

schützen und wohnt häufig in Tier- oder Krokodilgestalt in einem klanspezifischen 

Abschnitt des Sepik, in Seen oder auf Bäumen. Die Vorstellung der Giebelmasken als 

Schutz gebende Objekte würde die Interpretation Guiarts unterstützen, der in der 

herausgestreckten Zunge ein „Machtsymbol“907 sieht. 

G. und M. Schuster908 vermuten, dass die weiblichen Giebelmasken einen Gegensatz zu 

jenem männlichen, krokodilgestaltigen Schöpferwesen bilden und auf beide die Entstehung 

der Erde zurückzuführen ist: Nach einer Mythe hielt sich eine Urzeitfrau auf einer 

schwimmenden Grasinsel auf, wie sie auch zusammen mit dem Urzeitkrokodil zu Beginn 

der Entstehung der Erde als erstes Stück Land eine Rolle spielt. Der Verbindung von 

Krokodil und Urzeitfrau entstammten tiergestaltige Wesen, die als Klanahnen gelten. Das als 

weiblich aufgefasste Männerhaus sei dabei „das sichtbare Abbild dieser urzeitlichen 

Grasinsel“909.910 

Überdies sind auch die klanzugehörigen Pfosten der Männerhäuser mit menschen- und 

tiergestaltigen sowie ornamentalen Figuren beschnitzt, die spezielle Ahnen bzw. mythische 

Urzeitwesen repräsentieren und nach diesen benannt sind.911 

In einer von Wassmann912 über die Urzeitfrau Kabiragwa aufgezeichneten Mythe heißt 

es, dass diese sich vor ihrem Mann im Männerhaus versteckte und mit allen Männern des 

Dorfes Geschlechtsverkehr hatte. Schließlich wurde sie von deren Ehefrauen getötet und ihr 

Schädel in einer Schlitztrommel versteckt. 

6.3.9 Dachaufsätze (Inv. Nr. 12-30-2; 13-18-13; 13-18-107) 

In Zusammenhang mit den Männerhäusern wurden schon die Giebelaufsätze (kwangu 

wewi913; koangguobi914) erwähnt, welche sich jeweils an den beiden höchsten Spitzen des 

Daches, den Giebelenden, befinden und in der Gestalt eines Vogels zusammen mit einer 

Frauen- oder Männerfigur aus Ton oder Holz gefertigt sind. Guiart915 zufolge wurden die 

                                                
907 Guiart 1970: 63 
908 G. u. M. Schuster 1970: 68 
909 G. u. M. Schuster 1970: 68 
910  Bühler 1969: 102ff.; Hauser-Schäublin 1977: 98; 165; Wassmann 1982: 22; 173; 234f.; Kocher Schmid 

1985: 183f.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 45; Schindlbeck 1985: 368f. 
911 Wirz 1954a: 19f.; 1959: 20f.; Haberland 1966a: 21f.; 28ff.; Stanek 1987: 630 
912 Wassmann 1982: 181-188 
913 Bateson 1932: 453 
914 G. Schuster 1987: 300 
915 Guiart 1970: 60; vgl. Schmid/Kocher Schmid 1992: 72f. 



192 

Aufsätze nur bei besonderen Anlässen, wie etwa beim Einweihungsfest eines Männerhauses, 

an dessen Dachspitzen angebracht. 

In Darstellung und Detail weisen die Dachaufsätze etliche Unterschiede auf. So können 

die Flügel des Vogels entweder ausgebreitet916 oder am Körper anliegend917 sein, seine 

Krallen die menschliche Figur oder deren Kopf berühren918 oder auch an der Basis selbst 

angebracht sein919. Auch die Vogelart variiert – es werden neben Adlern und Fregattvögeln 

Reiher920, Kraniche921 oder Hähne922 festgestellt –, worauf bereits Kelm923 hingewiesen 

hat.924 Die menschliche Figur kann weiblichen925 oder männlichen926 Geschlechts sein, ein 

Umstand, der bemerkenswerterweise nicht in allen Publikationen berücksichtigt wird oder 

zumindest in den durchgeführten Interpretationen mitunter wenig Beachtung findet, 

möglicherweise auch lediglich unerwähnt bleibt; aufgrund dessen fällt jedoch eine 

Entscheidung schwer, ob sich die Interpretationen lediglich auf ein Geschlecht beziehen 

ohne dabei die Existenz des anderen zu leugnen oder ob das Vorhandensein von 

Dachaufsätzen mit Gestalten des anderen Geschlechts außer acht gelassen wird. So beziehen 

beispielsweise Kelm927, Guiart928 und Schindlbeck929 offenbar nur männliche Gestalten ein, 

Schmid/Kocher Schmid930 hingegen scheinen aufgrund ihrer Interpretation jener Wesen als 

Urfrauen lediglich weibliche Figuren vor Augen zu haben, wobei nicht deutlich wird, ob nur 

die weiblichen Figuren der Dachaufsätze Urfrauen darstellen oder ob eben generell nicht von 

männlichen Figuren in den Giebelaufsätzen ausgegangen wird. Ferner findet man Stücke, bei 

denen sich keine Geschlechtszugehörigkeit der Figuren herauskristallisiert.931 Bisweilen ist 

                                                
916  z. B. Neuhauss 1911b: Fig. 21-23; 147; Reche 1913: Taf. XXXIV, 2; Behrmann 1922: 181; 222; Bateson 

1932: Plate VIII; Tischner 1954: Abb. 16; Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 
63; Kelm 1966a: Abb. 360; 361; 364; 365; 369; 370; Guiart 1970: 60; Abb. 8; 21 

917  z. B. Guiart 1963: Abb. 96; Kelm 1966a: Abb. 367; 368; 371; Bühler 1969: Abb. 37; Linton/Wingert 1972: 
121 

918  z. B. Guiart 1963: Abb. 96; 1970: 65; Abb. 21; Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 
1964: 63; Kelm 1966a: Abb. 367; 368; 369; 370; 371; Bühler 1969: Abb. 37; Kussmaul 1969: Kat. Nr. 45 

919 Inv. Nr. 13-18-13 der Münchner Hartl-Sammlung 
920 z. B. Kelm 1966a: Abb. 369 
921 Wirz 1951: 133 
922 z. B. Tischner 1954: Abb. 16; Guiart 1970: 60; Abb. 8 
923 Kelm 1966a: 29 
924  vgl. jedoch auch den Dachaufsatz bei Kussmaul (1969: 28; Kat. Nr. 13), bei dem ein Krokodilkopf 

wiedergegeben ist. 
925 z. B. Inv. Nr. 13-18-13 der Münchner Hartl-Sammlung 
926  z. B. Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 63; Kelm 1966a: Abb. 369; Guiart 

1970: Abb. 21; Linton/Wingert 1972: 121 
927 Kelm 1966a: 28; vgl. jedoch auch den Text zu Abb. 370 
928 Guiart 1970: 65 
929 Schindlbeck 1985: 364 
930 Schmid/Kocher Schmid 1992: 45 
931 z. B. Kelm 1966a: Abb. 360 



193 

jedoch auch nur ein menschliches Wesen932 oder ein menschlicher Kopf933 dargestellt. 

Darüber hinaus existieren Stücke, die weder eine Vogel- noch eine Menschenfigur zeigen, 

sondern lediglich eine tönerne Verzierung934 besitzen. 

Über die Bedeutung dieser Objekte sind bereits früh viele und vor allem 

unterschiedliche Vermutungen angestellt worden. So nimmt Reche935 in der Vogelgestalt 

eine Repräsentation des Fregattvogels an, welcher auch als mythischer „Seelenvogel“936 

gelte und die Seelen der Verstorbenen ergreife, so dass in den Dachaufsätzen die Übernahme 

der Seele eines Toten durch den Fregattvogel dargestellt sei.937 Auch Nevermann sieht in 

dem dargestellten Vogel ähnlich wie Reche ein mythisches Tier, welches „die Seele eines 

Toten“938, vermutlich eines bedeutenden Ahnen in Form der Menschengestalt, mit sich trägt 

und folglich als „Symbol für die Verbundenheit des Dorfes mit seinen Toten“939 aufzufassen 

sei. Diese Interpretation hält Wirz940 jedoch für wenig wahrscheinlich, er ist wie Bateson941 

der Ansicht, dass die Giebelaufsätze (totemistische) Fischadler verkörpern, welche mit Wut, 

Zorn, Tapferkeit, Männlichkeit sowie Kampfkraft des Klans assoziiert werden942 und 

infolgedessen mit der erfolgreichen Durchführung von Kopfjagden oder Kriegszügen in 

Zusammenhang standen. Wie bereits erwähnt, trat nach einer Darstellung Batesons943 auch 

im Kopfjagdritual ein Adler in Gestalt einer Maske in Erscheinung und „tötete“ dort die 

erbeuteten Köpfe, um aus der individuellen, durch eine einzelne Person erfolgten Tötung 

während der Kopfjagd ein kollektives, dorfumspannendes Ereignis während der 

anschließenden Zeremonie zu machen.  

Schlesier944 diskutiert, ob in den Dachaufsätzen möglicherweise die totemistische 

Verbundenheit bzw. Abstammung des Menschen vom Vogel dargestellt wird. Schmitz945 

interpretiert den Vogel als kannibalistischen Adler und Verkörperung des 

                                                
932 Wardwell 1989: Abb. 30; Inv. Nr. 13-18-107 der Münchner Hartl-Sammlung 
933  z. B. Reche 1913: Taf. XXXIV, 2; Tischner 1954: Abb. 16; Guiart 1963: Abb. 96; 1970: 60; Abb. 8; Kelm 

1966a: Abb. 359; 361; 364; 365; 367; 368; 371; Bühler 1969: Abb. 37; 55; Kussmaul 1969: Kat. Nr. 45; 
Heermann 1977: Abb. 47; Silverman 1988: Abb. 41 

934  z. B. Reche 1913: Taf. XXXIV, 3; Kelm 1966a: Abb. 355; Stöhr 1987: Abb. 37; Inv. Nr. 12-30-2 der 
Münchner Hartl-Sammlung 

935 Reche 1913: 140ff.; 361; 395; Taf. XXXIV, 1-2; vgl. auch Tischner 1954: 36 
936 vgl. auch Neuhauss 1911b: 58 
937 vgl. auch Weber 1913: 328f. 
938 Nevermann 1933: 47 
939 Nevermann 1933: 47 
940 Wirz 1954a: 15; 1954b: 99; 1959: 21 
941 Bateson 1932: 259; 453; Plate VIII; 1958: 140 
942 vgl. auch Forge 1966: 27; Bühler 1969: 114; Guiart 1970: 60; 65 
943 Bateson 1958: 140 
944 Schlesier 1958: 259f. 
945 Schmitz 1961: 10f.; 32; vgl. Haberland 1975: 542; 548 



194 

„menschenfressenden Riesen“ der Urzeit, der sich durch seine besondere Aggressivität 

auszeichnet, schließlich jedoch von einem Zwillingspaar getötet wird, woraufhin in einem 

Fest die Leiche des Riesen verzehrt wird. Dies hält auch Bühler946 neben der Repräsentation 

von Schöpfungswesen für möglich, doch gibt er ähnlich wie Schlesier zu bedenken, dass die 

Dachaufsätze Eigentum bestimmter Klane sind und es sich deshalb neben Verzierung947 oder 

Schutz bei den Vogeldarstellungen auch um die Verkörperung von Totemtieren oder 

zusammen mit der menschlichen Figur um Klanvorfahren handeln könnte.  

Wie bereits dargelegt, handelt eine von M. Schuster948 in Aibom aufgezeichnete Mythe 

von dem kannibalistischen Adler Meintu bzw. Auntambui, dem Sohn der Tontöpfe 

herstellenden Urfrau Wiremangge bzw. Kolimangge, welcher einst selbst von einem 

menschlichen Bruderpaar, das er zu fressen versuchte, getötet und verzehrt wurde. In Bezug 

auf die Giebelaufsätze erhielt M. Schuster die Auskunft, dass diese jenen 

menschenfressenden Adler darstellen, einmal gleichzeitig sowohl in der Vogel- als auch der 

Menschenfigur des Aufsatzes949, einmal gemeinsam mit seiner Mutter, die er, wie es in der 

Mythe heißt, in ihr Dorf zurückbrachte, nachdem er gemeinsam mit seinem Bruder, dem 

Krokodil, jeweils aus einem Ei geschlüpft war. Diese Interpretation berücksichtigt 

möglicherweise die Tatsache, dass die menschlichen Figuren in den Dachaufsätzen sowohl 

männlichen als auch weiblichen Geschlechts sein können.950 

In einer weiteren, bereits besprochenen Mythe aus Aibom951 wird zu Ehren der 

ebenfalls kannibalistischen und mit der Kopfjagd in Zusammenhang gebrachten Kolimangge 

ein Maskenkostüm mit einem mit Ton modellierten Schädel hergestellt, wobei jener Schädel 

von einem Feind stammte, der in einer Grube gefangen und getötet worden war. Hierbei 

zeigt sich eine deutliche Parallele zu den Berichten, wonach früher auch der Bau eines 

Männerhauses mit der Tötung von Menschen durch die heruntergelassenen Pfosten 

verbunden war sowie die 

Erwähnung M. Schusters, dass Kolimangge bzw. Yuman (Wusmangge) früher nur nach 

dem Tod eines Mannes oder bei Errichtung eines neuen Männerhauses in Erscheinung trat. 

                                                
946 Bühler 1969: 96; 114; 138 
947 vgl. auch Reche 1913: 141 
948 M. Schuster 1969a: 154ff.; Abb. 26; vgl. auch G. Schuster 1987: Abb. 104 
949 vgl. auch Kelm 1966a: 29 
950 vgl. auch G. Schuster 1987: 300; 328 
951 M. Schuster 1969a: 150f. 



195 

Bei Wassmann952 findet sich eine ebenfalls bereits erwähnte Mythe über zwei 

menschenfressende Adler, die ihre Mutter, die Urfrau, töteten und schließlich selbst von 

einem Bruderpaar, welches die heutige Weltordnung einführte, getötet wurden. Auch ihm 

zufolge sind in den Giebelaufsätzen jene Adler verkörpert, wobei während der wagan-

Zeremonie jene in der Mythe geschilderten Ereignisse wiederholt werden. Ebenso bemerken 

Schmid/Kocher Schmid953, dass in den Dachaufsätzen die kannibalistischen Adler mit ihrer 

Mutter, der Urfrau, dargestellt seien und jene Urfrau auch durch die Giebelmaske an der 

Frontseite repräsentiert werde, während das gesamte Männerhaus als ihr Körper gedacht 

werde. In einer bei Stanek954 geschilderten Mythe über zwei ebenfalls kannibalistische Adler 

wird schließlich eine direkte Verbindung zur Kopfjagd herstellt, indem die Mutter, erfreut 

über den ersten selbständig erbeuteten Kopf des jüngeren Bruders der beiden Adler, einen 

Tanz (im Rahmen eines naven-Rituals) aufführte und daraufhin ein Kopfjagdlied angestimmt 

wurde, welches ebenso nach der Rückkehr von Kopfjagdzügen im Dorf gesungen wurde. 

Anders als Kelm955 ausführt, existieren also Mythen über kannibalistische, auch mit der 

Kopfjagd in Zusammenhang stehende Adler im Gebiet des Mittleren Sepik. 

Am überzeugendsten bleibt also die Ansicht, wonach in den Dachaufsätzen ein 

mythologischer, kannibalistischer Adler dargestellt ist und dieser auch in Verbindung zur 

Kopfjagd gebracht wird. Darüber hinaus besteht wohl – zumindest bei den Dachaufsätzen 

mit weiblicher Darstellung – eine Beziehung zu den kannibalistischen Urzeitfrauen, welche 

die Töpferei einführten und die darüber hinaus insbesondere die Gestalt von Vögeln 

annehmen, wie dies bei Wassmann956 erwähnt wird. Des weiteren sind jene Urzeitfrauen die 

Schwestern der Klangründer, welche wiederum das erste Männerhaus bauten. Ungeklärt 

bleibt, welche menschliche Gestalt in den Dachaufsätzen mit männlicher Figur verkörpert 

wird. Möglicherweise wird hier der kannibalistische Adler Meintu dargestellt, oder es gibt 

zumindest auch hier eine Parallele zur von den Männern ausgeführten Kopfjagd.  

Ebenfalls fraglich bleibt, was es mit den übrigen Vogeldarstellungen, etwa Reihern oder 

Hähnen, auf sich hat, in denen Stöhr „Substitute“957 des Fischadlers vermutet. Im Gegensatz 

zur Kopfjagd wird hier jedoch eher ein totemistischer Bezug wahrscheinlich. 

                                                
952 Wassmann 1982: 49f.; 247-253 
953 Schmid/Kocher Schmid 1992: 45 
954 Stanek 1982: 114-124 
955 Kelm 1966a: 29 
956 Wassmann 1982: 142f.; 148; 235 
957 Stöhr 1987: 46 



196 

6.3.10 Figurenstühle (Inv. Nr. 13-18-2; 13-18-4; 13-18-5) 

Werden im Männerhaus die das totemistische System betreffenden, rituellen Streitgespräche 

um klaneigene Mythenversionen und Beziehungen einzelner Mythenelemente zueinander 

abgehalten, kommt einem Objekt besondere Bedeutung zu: dem sogenannten Figuren- oder 

Zeremonialstuhl (kawarged958; kawa rigit959; kawa-lugiit960; tigit961; pabu962). 

Dieser meist drei- oder bisweilen auch vierbeinige Hocker ist aus Holz geschnitzt, 

wobei ein Fuß durch eine männliche Figur gebildet wird, die zugleich in eine Art 

Rückenlehne übergeht. Dabei gibt es Ausführungen, bei denen die menschliche Figur von 

relativ stattlicher Größe ist, so dass sich das Gesäß der Figur und die Sitzfläche des Hockers 

auf einer Höhe befinden und infolgedessen der Eindruck entstehen kann, die Figur sitze 

selbst auf dem Stuhl963 sowie Varianten, bei denen die Sitzfläche ungefähr im Schulterblatt 

der Figur ansetzt, und die Rückenlehne somit durch den Kopf der Figur gebildet wird964. 

Letztere Form wertet Bühler als „Degenerationserscheinung“965, da sich die traditionelleren 

Stücke eben gerade dadurch auszeichnen würden, dass dort der selbst auf dem Stuhl sitzende 

Klanvorfahre vergegenwärtigt sei. Stanek966 ist hingegen der Ansicht, dass die Figur nicht 

selbst auf dem Stuhl sitzt, sondern vielmehr neben diesem steht und mit ihm zu 

verschmelzen scheint. Wirz967 wiederum läßt beide Varianten zu.968 

Bei den Zeremonial„stühlen“ handelt es sich also nicht um Sitzmöbel im eigentlichen 

Sinne (jedenfalls nicht für lebende Klan- bzw. Männerhausmitglieder), obgleich sie 

zumindest in den südlichen Randregionen des Mittleren Sepik-Gebietes auch zum Sitzen 

                                                
958 Wirz 1959: 23 
959 Smidt 1996: 64 
960 Silverman 1996: 40 
961 Wassmann 1982: 23 
962  Wassmann 2001: 60; danach würden die mythologischen Streitgespräche und der Zeremonialstuhl 

denselben Namen tragen. 
963  z. B. Reche 1913: Taf. XL, 1; Weissenborn 1934: Abb. 7; Taf. 2, Bild 2; 5; Damm 1939: 274-289; Abb. 1; 

11; 15; Höltker 1941: Abb. 3; Söderström 1941: Abb. 6; 8-10; 1942: Abb. 1-4; Münsterberger 1943: Fig. 1-
2; Kelm 1966a: Abb. 1-2; Guiart 1970: Abb. 12; Kaufmann 1980: Abb. 75; Heermann 1982: B 85; 
Silverman 1988: Abb. 26 

964  z. B. Fuhrmann 1922: 51; Weissenborn 1934: Abb. 1; 3-6; Taf. 1, Bild 1-4; Taf. 2, Bild 1; 3-4; Damm 1939: 
274-289; Abb. 9-10; 12-13; 16-17; Söderström 1941: Abb. 1-5; Höltker 1941: Abb. 1; Rohrer 1951/1952: 
39-48; Bateson 1958: Plate VII B.; Wirz 1959: Abb. 14-16; Guiart 1963: 175; Kelm 1966a: Abb. 3; 
Linton/Wingert 1972: 120; Stöhr 1987: K 2-5; Silverman 1988: Abb. 25; Smidt 1996: Fig. 2; Inv. Nr. 13-
18-2; 13-18-4; 13-18-5 der Münchner Hartl-Sammlung; vgl. Damm 1939: Abb. 3-4; 7 

965 Bühler 1969: 100 
966 Stanek 1982: 67; 1983: 196f. 
967 Wirz 1959: 24 
968 vgl. auch Söderström 1941: 32 



197 

benutzt werden.969 Bei den Iatmul hingegen dient der Figurenstuhl vielmehr der 

Untermauerung des eigenen Diskussionsbeitrags während eines Streitgespräches: Derjenige 

Redner, der an der Reihe ist, geht in die Mitte des Männerhauses, nimmt ein Bündel von 

Dracaena- oder Kokospalmblättern in die Hand und legt oder schlägt im Laufe seines 

Auftritts immer wieder ein Blatt auf den Stuhl, um seine mythologischen Darlegungen zu 

bekräftigen und Argumente zu unterstreichen. Nach Beendigung eines Vortrags bleibt das 

Blätterbündel auf dem Stuhl zurück, bis es vom nächsten Teilnehmer wieder aufgenommen 

wird.970  

Stanek zufolge bilden der zentrale Männerhauspfosten und der Zeremonialstuhl, der 

sich direkt neben jenem Pfosten befindet, eine „mythische Einheit“971, indem sie einen 

bedeutenden männlichen Ahnen, den Gründer des Männerhauses, repräsentieren und nach 

ihm benannt sind. Der im Zeremonialstuhl vergegenwärtigte Ahn bestätigt und sichert dabei 

den Inhalt des Gesagten.972 Wie bereits erwähnt, schlugen auch nach einem von Hauser-

Schäublin973 aufgezeichneten Mythenfragment die ersten Männer mit einem Bündel Blätter 

auf einen Figurenstuhl in einem Männerhaus in Kararau, aus welchem daraufhin die 

Klangründer hervorkamen. 

Bei einem von Fritsch beobachteten Streitgespräch wurde die im Zeremonialstuhl 

dargestellte Figur zusätzlich mit einem modellierten Menschenschädel sowie einem 

Lendenschurz versehen, was ihn zu der Vermutung veranlasst, dass „dadurch die Figur, die 

einen Urahnen vorstellen dürfte, gewissermaßen lebendig gemacht“974 wurde.  

Wirz975 erwähnt, dass man nach einer erfolgreichen Kopfjagd die erbeuteten 

Menschenschädel vor dem Stuhl auf den Boden und auf den Stuhl selbst Opfergaben 

niederlegte.976 An anderer Stelle mutmaßt er, dass auch während der Knabeninitiation ein 

Zeremonialstuhl als Verkörperung eines Klanvorfahren zum Einsatz kam, wobei sich die 

Initianden nacheinander auf diesen Stuhl setzen mussten und so dem Klanahnen vorgestellt 

wurden.977 Andere Quellen bestätigen diese Annahmen von Wirz jedoch nicht.978 

                                                
969 Bühler 1969: 100 
970 Schlenker 1984a: Film E 2293 
971 Stanek 1983: 197; vgl. auch 1982: 43; 67; 1987: 632 
972 auch Bühler 1969: 100; Smidt 1996: 64 
973 Hauser-Schäublin 1977: 123f. 
974 Fritsch 1925: 94 
975 Wirz 1959: 24 
976 vgl. Söderström 1941: 7; 39; Smidt 1996: 64 
977 Wirz 1951: 130 
978 vgl. hierzu auch Wirz 1954a: 16 



198 

Während die Beschreibungen von Fritsch979, Bateson980, Stanek981, M. Schuster982, 

Coiffier983, Schmid/Kocher Schmid984 und Silverman985 das Vorhandensein lediglich eines 

Zeremonialstuhles pro Männerhaus – oder zumindest pro Streitgespräch – nahe legen, besitzt 

nach Wirz986 jeder Klan seinen eigenen Stuhl, und damit jedes Männerhaus mehrere dieser 

Objekte, wobei jedoch offen bleibt, ob infolgedessen seiner Ansicht nach bei jedem 

Streitgespräch der jeweils eigene Figurenstuhl zum Einsatz kommt.987 Auch bei Bühler988 

heißt es, dass die Stühle als Verkörperung mythischer Klanvorfahren Klanbesitz darstellen 

und bei Streitgesprächen lediglich von den Klanangehörigen benutzt werden. Schließlich 

bleibt anzunehmen, dass die Ausführungen von Schmid/Kocher Schmid989 am zutreffendsten 

sind, wonach der Zeremonialstuhl den bedeutendsten wagan der Dorfgemeinschaft 

repräsentiert sowie gleichzeitig den wichtigsten klanspezifischen Teilaspekt desjenigen 

Klans, auf dessen Grund das Männerhaus errichtet ist.990 

Ähnliches schreibt auch Smidt:  

„Debating seats belong among the most sacred and rare objects of the Iatmul: so sacred 
that they were the property of the entire clan rather than of individuals, and sometimes 
constituted the central focus of a whole village. In every men’s house there was only 
one, placed in the most important spot – in the middle of the space on the main floor 
next to the central pillar. (...) The debating seat embodies the most important ancestor 
spirit in village society, as the men’s house forms its center. At the same time the men’s 
house is built on land belonging to the clan whose chief ancestral spirit is represented on 
the debating seat.“991 

Coiffier992 zufolge sitzen die jüngeren, initiierten, männlichen Mitglieder eines Klans am 

äußeren Ende einer Sitzplattform im Männerhaus, während die Sitzplätze der Klanältesten 

mehr in die Mitte, zum zentralen Männerhauspfosten und zum Zeremonialstuhl hin, liegen, 

                                                
979 Fritsch 1925: 93-96 
980 Bateson 1932: 260; 1958: 125ff. 
981 Stanek 1983: 246f.; 259-275; 1987: 631-634 
982 M. Schuster 1985: 24 
983 Coiffier 1990: 492 
984 Schmid/Kocher Schmid 1992: 45f. 
985 Silverman 1996: 40 
986 Wirz 1954a: 16; 1959: 22ff.; vgl. auch Kelm 1966a: 34; Stöhr 1971: 90; 1987: 36 
987  vgl. jedoch auch Wirz 1951: 130; 133 

Bei Reche (1913: 164) und M. Schuster (1964: 47) wird die Anzahl der Figurenstühle in einem Männerhaus 
nicht deutlich. 

988 Bühler 1969: 100; vgl. Gardi/Bühler 1958: 58 
989 Schmid/Kocher Schmid 1992: 45 
990 vgl. auch Kocher Schmid 1985: 182; M. Schuster 1985: 24 
991 Smidt 1996: 63f. 
992 Coiffier 1990: 492 



199 

woraus sich folglich auch ein Zusammenspiel von Figurenstuhl und sozialem Status ergibt, 

der durch das Alter der Initiierten bestimmt wird. 

6.3.11 Menschliche Figur (Inv. Nr. 13-18-129) 

Menschliche Holzfiguren beiderlei Geschlechts – wenn auch mehr männliche993 als 

weibliche994 Figuren auszumachen sind – wurden sowohl in den Männer- als auch in den 

Wohnhäusern aufbewahrt. Viele der sehr großen Figuren sind entweder im Gesicht995 oder 

auch am (Ober-) Körper996 schwarz, weiß und rot bemalt. Des weiteren sind die meisten 

Figuren mit Bastschnüren, Fasern, Muscheln, menschlichen Haaren o. ä. geschmückt sowie 

mit Zier- oder Tatauierungsnarben versehen.997  

Während die meisten Figuren stehen998, gibt es auch Hockende999 oder auf einem 

holzgeschnitzten Sockel Sitzende1000. 

Über die Bedeutung der menschlichen Figuren finden sich keine genauen und 

ausführlichen Angaben. Generell werden sie jedoch als Vergegenwärtigungen mythischer 

oder übernatürlicher Wesen, Klanahnen oder persönlicher Vorfahren interpretiert1001 – Reche 

spricht von „Ahnenfiguren“1002 –, so dass sie also zum Besitz eines jeden Klans gehörten 

und mit Klannamen benannt waren. Auch Nevermann betrachtet die menschlichen Figuren 

                                                
993  z. B. Reche 1913: Taf. LXX, 5-11; LXXI, 5-7; Bateson 1932: Plate VIII; Laumann 1951: 811; Damm 1952: 

Abb. 11-12; Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 32; 34-35; Museum für Völkerkunde und 
Schweizerisches Museum für Volkskunde Basel 1970: 77; Greub 1985: Abb. 26; Stöhr 1987: K 16; 19; 21; 
Silverman 1988: Abb. 27; Inv. Nr. 13-18-129 der Münchner Hartl-Sammlung 

994 z. B. Reche 1913: Taf. LXXI, 1-2; Kelm 1966a: Abb. 33; Stöhr 1987: K 17; 20; Greub 1985: Abb. 25 
995  z. B. Laumann 1951: 811; Museum für Völkerkunde und Schweizerisches Museum für Volkskunde Basel 

1970: 77 
996  z. B. Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 32-35; Silverman 1988: Abb. 27; Inv. Nr. 13-18-129 der 

Münchner Hartl-Sammlung 
997  z. B. Reche 1913: Taf. LXX; LXXI; Bateson 1932: Plate VIII; Laumann 1951: 811; Damm 1952: Abb. 11-

14; Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 32-35; Museum für Völkerkunde und Schweizerisches 
Museum für Volkskunde Basel 1970: 77; Greub 1985: Abb. 24-26; Stöhr 1987: K 16-17; 20-21; Silverman 
1988: Abb. 27; Inv. Nr. 13-18-129 der Münchner Hartl-Sammlung 

998  z. B. Reche 1913: Taf. LXX, 5-10; LXXI, 5-6; LXXXI, 3; Bateson 1932: Plate VIII; Laumann 1951: 811; 
Damm 1952: Abb. 11-13; Tischner 1954: Abb. 36; Kelm 1966a: Abb. 32-35; Museum für Völkerkunde und 
Schweizerisches Museum für Volkskunde Basel 1970: 77; Greub 1985: Abb. 24-26; Stöhr 1987: K 16-17; 
19-21; Silverman 1988: Abb. 27 

999 z. B. Reche 1913: Taf. LXX, 11; LXXI, 1-2 
1000 z. B. Reche 1913: Taf. LXXI, 7; Inv. Nr. 13-18-129 der Münchner Hartl-Sammlung 
1001 Bateson 1932: 430; 452; Wirz 1954a: 18; Kelm 1966a: 36; Kocher Schmid 1985: 182; Silverman 1988: 23; 

Wardwell 1989: 6; vgl. auch Damm 1952: 97f. 
1002 Reche 1913: 373f.; vgl. auch Linton/Wingert 1972: 109 



200 

wie Reche als „Ahnenfiguren“1003, deren Lebenskraft man zu bewahren und zu übernehmen 

suchte und die „durch ihr bloßes Dasein segensreich auf ihren Besitzer [wirkten]“1004. 

Nach Wirz1005 waren mit den in den Figuren verkörperten Vorfahren bestimmte 

Überlieferungen verbunden, welche nur die älteren Männer eines Klans kannten. 

Kaufmann1006 zufolge war es nur dem Klanältesten während bestimmter Rituale erlaubt, die 

Eigennamen einer Figur laut auszusprechen, so z. B. vor Jagd- und Kriegszügen, wenn den 

Figuren Opfergaben, wie Sagolarven, Kokos- und Betelnüsse, dargebracht wurden, um den 

Erfolg der Unternehmung sicherzustellen.1007 Wurde das Anbieten der Nahrungsmittel 

unterlassen, riskierte der Jäger einen Angriff auf sich selbst durch ein – beispielsweise in 

tierischer Gestalt in Erscheinung tretendes – Geistwesen.1008 Bühler erwähnt1009 eine 

Mitteilung aus Kararau, wonach jene Figuren darüber hinaus auch Krankheiten fernhielten. 

6.3.12 Krokodile (Inv. Nr. 13-18-108; 13-18-116) und krokodilgestaltiger Kanusteven (Inv. 

Nr. 12-16-51) 

Zu den materiellen Kulturobjekten des Mittleren Sepik gehören weiterhin aus Holz 

geschnitzte und zum Teil bemalte Krokodile von etwa einem bis fast zwei Metern Länge. 

Gesicht, Zähne, Schuppenmuster, Schwanz und Füße sind sorgfältig geschnitzt1010, teilweise 

sind die Figuren auch mit Muschel- und Schneckenschalen, Bast u. ä. verziert1011, oder es 

sind an der Unterseite lange Holzstangen1012 angebracht; das Krokodil kann darüber hinaus 

auch doppelgestaltig sein.1013 Zoomorphe Holzschnitzereien gibt es ferner auch in Gestalt 

anderer Tieren, etwa mit Schlangen1014, Fischen1015, Vögeln1016 oder Kombinationen von 

Krokodil und Vogel1017, Krokodil und Mensch1018 sowie Vogel und Mensch1019. 

                                                
1003 Nevermann 1933: 44; 47 
1004 Nevermann 1933: 47 
1005 Wirz 1959: 50f. 
1006 Kaufmann 1970: 76 
1007 vgl. Wardwell 1989: 6 
1008 vgl. Laumann 1951: 810ff.; 1952: 908; 1954: 37-42 
1009 Bühler 1961b: 201 
1010 z. B. Stöhr 1987: K 50; Inv. Nr. 13-18-108 der Münchner Hartl-Sammlung 
1011 z. B. Bühler 1960: Abb. 16 
1012 z. B. Inv. Nr. 13-18-116 der Münchner Hartl-Sammlung 
1013 z. B. Kelm 1966a: Abb. 36 
1014 z. B. Reche 1913: Taf. LXXVI, 2; Kelm 1966a: Abb. 37-38; Heermann 1977: Abb. 53; vgl. auch Wirz 

1954a: Abb. 35 
1015 z. B. Kelm 1966a: Abb. 39-41; Heermann 1977: Abb. 20; Kaeppler/Kaufmann/Newton 1994: Abb. 612 
1016 z. B. Kelm 1966a: Abb. 42-43; 46 
1017 z. B. Kelm 1966a: Abb. 47; vgl. auch Behrmann 1922: 222f.; Schlesier 1958: 256 



201 

Bühler1020 zufolge sind die geschnitzten Krokodile Klanbesitz und verkörpern 

Klanahnen1021, wobei jede Krokodildarstellung zugleich auch mit dem – häufig 

doppelgestaltig oder doppelköpfig vorgestellten – Urzeitkrokodil in Zusammenhang 

steht1022, was erklären dürfte, weshalb sich unter den geschnitzten Krokodilfiguren auch 

doppelgestaltige finden. Wie also die Erde und infolge davon auch alle Lebewesen und 

Klane mithilfe eines Krokodils entstanden, wird dieses auch als Klanvorfahr aufgefasst. 

Verwendet werden die Krokodile vermutlich in der bereits erwähnten Totenzeremonie 

minsthanggu, bei welcher eine den Verstorbenen repräsentierende Totenfigur mit dessen 

modelliertem Schädel auf eine mit herunterhängenden Palmblattfransen und 

klantotemistischen Pflanzenblättern verzierte Plattform am Dach des Wohnhauses des Toten 

gestellt wird. Wird jene agwi, d. h. schwimmende Grasinsel genannte Plattform von den sich 

darunter versteckt haltenden, die Stimme der Ahnen nachahmenden, Flöten blasenden 

Männern angestoßen, so schwingt sie hin und her, wodurch das Schwimmen und Schaukeln 

der Grasinsel auf dem Wasser, repräsentiert durch die herunterhängenden Blätter, dargestellt 

wird. Dabei werden die aus Holz geschnitzten Krokodile, welche am unteren Ende mit einer 

Stange versehen sind und die das Urzeitkrokodil bzw. Klanahnen vergegenwärtigen, von den 

Männern unterhalb der Plattform immer wieder durch den Vorhang aus Blätterfransen vor- 

und zurückgestoßen, um auf diese Weise die Verbindung von Urzeit und Jetztzeit zu 

verdeutlichen. Dadurch wird die Parallele zwischen Schöpfungskrokodil und Grasinsel als 

erstem Stück Land in der Urzeit besonders betont.  

Die Totenzeremonie repräsentiert nun die Reise der Totenseele auf dem Sepik in das 

Reich der Toten, unterstützt durch das Krokodil, das unter der Grasinsel schwimmend die 

Totenseele wie auf einer Fahrt mit dem Kanu – angezeigt durch ein neben der Totenfigur 

deponiertes Paddel – ins Totenland begleitet.1023 

Ferner deutet Bühler1024 an, dass Krokodilfiguren auch während der Initiation der 

Jungen von Bedeutung waren. Von den großen, aus Rotang und Holz gefertigten 

Krokodilmodellen, durch deren Rachen die Initianden den Bereich des Männerhauses vor 

                                                                                                                                                 
1018 z. B. Bateson 1932: Plate IX, a-b; Museum für Völkerkunde und Schweizerisches Museum für Volkskunde 

Basel 1970: 71; vgl. auch Behrmann 1922: 222 
1019 z. B. Bateson 1932: Plate IX, c; Kelm 1966a: Abb. 48-51; vgl. auch Schlesier 1958: 255; Bühler 1961b: 

196 
1020 Bühler 1961b: 196f.; 201; vgl. auch G. u. M. Schuster 1970: 70 
1021 auch Bateson 1932: 430; 453 
1022 auch Kelm 1966a: 26 
1023 Bateson 1932: 430; 453; 1958: 154-157; Wirz 1959: 52f.; Bühler 1961b: 201; G. u. M. Schuster 1970: 70; 

 Stanek 1982: 164f.; Wassmann 1982: 76; 117-124; 144f.; 152 
1024 Bühler 1961b: 200 



202 

der Tatauierung betreten, wurde bereits gesprochen.1025 Insgesamt kam dem Krokodil, wie 

dargestellt, bei der Initiation herausragende Bedeutung zu: So wurde in der Nacht vor der 

Tatauierung auf den Schlitztrommeln der „Krokodilsrhythmus“1026 geschlagen und der 

Krokodilstanz durch die „Krokodile“1027, d. h. Initiatoren bzw. Tatauierer, ausgeführt, indem 

sich diese in zwei Reihen mit einem einzelnen Tänzer als Kopf des Krokodils über den 

Tanzplatz bewegten und dabei die paarweisen Namen der Krokodilahnen verschiedener 

Klane sangen.1028 Die Skarifizierung der Jungen selbst fand auf den Knien der Initiatoren 

oder auf umgedrehten, das Krokodil verkörpernden Kanus statt, wobei die 

Tatauierungsnarben als „Zeichen der Zähne des Krokodils“1029, als „Biß des Krokodils“1030 

bzw. als eine „zum Krokodil gehörende Zeichnung“1031 aufgefasst wurden. Die Geräusche, 

die durch Schwirrhölzer und Wassertrommeln erzeugt wurden, galten als „Stimme bzw. Ruf 

des Krokodils“1032. Die Initianden traten also mit dem Urzeitkrokodil sowie mit der Urzeit 

selbst in Kontakt; die Urzeit wurde gewissermaßen durch das Krokodil selbst verkörpert.1033 

Ob auch die geschnitzten Holzkrokodile während der Initiation eine Rolle spielten, ist 

dagegen nicht eindeutig zu klären und wird auch bei Bühler nicht klar beantwortet, erscheint 

jedoch aufgrund der allgemeinen Präsenz und Metaphorik des Krokodils bei der Initiation 

zumindest naheliegend.1034 

Wie die Krokodilfiguren aus Holz also auf jeden Fall in Verbindung zum mythischen 

Urzeitkrokodil gesehen werden, werden gleichermaßen holzgeschnitzte 

Schlangendarstellungen in Beziehung zu einer bereits erwähnten Mythenversion gesetzt, 

wonach eine Schlange durch ihre Bewegungen das Flussbett des Sepik formte und 

infolgedessen sowohl das Land als auch dessen Bewohner in zwei Hälften teilte.1035 

Reche1036 sah eine solche Schlangenfigur mit dem Kopf nach unten in einem Männerhaus 

vom Boden des oberen Stockwerkes hängen.  

                                                
1025 Bateson 1932: 436; Wirz 1959: 12; vgl. auch Speiser 1944: 153ff. 
1026 Bateson 1932: 436 
1027 M. Schuster 1969b: 229 
1028 Bateson 1932: 436f.; vgl. auch Wassmann 1987: 523ff.; Schmid/Kocher Schmid 1992: 100 
1029 Wassmann 1987: 531 
1030 Wassmann 1987 
1031 M. Schuster 1969b: 227 
1032 M. Schuster 1969b: 229; vgl. auch Bateson 1932: 436; Wirz 1959: 12; Wassmann 1987: 523 
1033 M. Schuster 1969b: 231; vgl. auch Wirz 1959: 11 
1034 vgl. auch Heermann 1977: Text zu Abb. 53 
1035 Wirz 1954a: 14; 1959: 27; Kelm 1966a: 27 
1036 Reche 1913: 395 



203 

Doch können die Tierfiguren – neben Krokodil und Schlange vor allem Vögel und 

Fische – ganz allgemein auch Repräsentationen von klanbezogenen Totemtieren sein, wobei 

Kelm gleichwohl anmerkt,  

 „daß (...) über den Sinngehalt und die spezifische Funktion einer bestimmten Skulptur 
oder Malerei nur der Künstler selber und die Gemeinschaft, der er angehört, gültig 
Auskunft erteilen können. Sofern uns derartige Angaben nicht zur Verfügung stehen, 
müssen wir uns mit den erwähnten allgemeingehaltenen Zuordnungen bzw. mit 
Deutungen hypothetischen Charakters begnügen.“1037 

Doch auch bei Wassmann heißt es, dass die Klangründer nicht nur in Menschen-, sondern 

ebenso in Tiergestalt in Erscheinung treten konnten, also über die Fähigkeit verfügten, sich 

in die mit Namen versehenen Dinge zu verwandeln, so dass die Totems als Masken zur 

Darstellung anderer Wesen genutzt wurden.  

 „Je nach Clangruppe liegt die Betonung stärker auf seiner ursprünglichen menschlichen 
Gestalt (...) oder auf seinen Tierverwandlungen, wobei jedoch meist nur sein Körper als 
Fisch, Krokodil oder Vogel geschildert wird, sein Gesicht dagegen menschlich 
bleibt.“1038 

In der Verbindung von Mensch und Tier halten auch Schlesier1039 und Kelm1040 die 

Darstellung eines Klangründers mit seinem Totem für wahrscheinlich. In dieser Hinsicht ist 

gleichfalls die Kombination von Krokodil und Vogel auf mythische und totemistische 

Konzepte zurückführbar. Behrmann1041 vermutet in der Verbindung von Vogel und Krokodil 

sogar die totemistisch geprägte Darstellung der Beziehung zweier Moieties. Es sei auf jeden 

Fall ein Charakteristikum des Sepik-Gebietes, „daß einzelne Motive sich ständig 

wiederholen, daß sie sich durchdringen und überdecken“1042, wobei jeder Künstler seinen 

Objekten stets individuelle Akzente verleiht, wobei es weniger um das Kopieren eines 

Motivs, sondern vielmehr um dessen kreative Erschaffung ginge. 

Auch die Steven großer, zur Kopfjagd verwendeter Kanus wurden neben Schweinen 

und Vögeln insbesondere mit Krokodildarstellungen verziert1043, wobei es sich nach M. 

                                                
1037 Kelm 1966a: 27 
1038 Wassmann 1982: 234; vgl. auch 1982: 32f.; 1987: 516 
1039 Schlesier 1958: 255f. 
1040 Kelm 1966a: 27f. 
1041 Behrmann 1922: 222f.; vgl. auch Schlesier 1958: 256 
1042 Behrmann 1922: 224 
1043 z. B. Schlaginhaufen 1910a: Fig. F; 1910b: Z3; Reche 1913: Taf. LV; Guiart 1963: Abb. 155; Städtisches 

Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 69; Kelm 1966a: Abb. 491-495; Greub 1985: Abb. 71; 
Corbin 2002: 65; Fig. 3.11-3.12; Inv. Nr. 12-16-51 der Münchner Hartl-Sammlung 



204 

Schuster1044 ebenfalls um Vergegenwärtigungen des Urzeitkrokodils handelt.1045 Er sieht 

eine Parallele zwischen dem mit dem Krokodil in Zusammenhang stehenden Sterben und 

Neugeborenwerden der Jungen während der Initiation und dem krokodilgestaltigen Kanu, 

welches zur kultischen Wiederholung urzeitlichen Tötens bei der Kopfjagd eingesetzt wurde. 

Dabei kann das Kriegskanu auch als Ganzes als Krokodil angesehen werden1046, wobei die 

Kopfjäger, d. h. die initiierten Männer und „Söhne des Krokodils“1047 „sich gedanklich nicht 

im Kanu [befanden], sondern im Bauch – und somit auf der sicheren Innenseite – des 

urzeitlichen Krokodils, das seine Feinde verschlingt“1048. Für Silverman1049 stellen die 

krokodilgestaltigen Kopfjagdkanus männliche Symbole dar. 

Überdies wird eine Verbindung gesehen zwischen den Holzkrokodilen des Mittleren 

Sepik und den am Korewori vorherrschenden, etwa sieben Meter langen, ebenfalls aus Holz 

geschnitzten, klaneigenen Kultkrokodilen, welche ähnlich wie die Aufhängehaken vor allem 

vor Jagd- und Kopfjagdunternehmungen befragt wurden. Die sich durch das Kauen von 

Betel in Trance versetzten Männer verwendeten jene Krokodilmodelle für einen Tanz, wobei 

die Figuren durch Drehbewegungen die Richtung des Kriegszuges vorgaben und durch 

Klopfsignale die Anzahl der zu tötenden Feinde festlegten. Kehrte man von der Kopfjagd 

erfolgreich zurück, wurden die erbeuteten Köpfe in die Krokodilrachen gesteckt. Auch hier 

wird vermutet, dass sie gleichermaßen während der Initiation verwendet wurden, bei der 

wohl ebenfalls ein Kopfjagdzug unternommen wurde.1050 Bühler1051 betont jedoch, dass die 

Holzkrokodile vom Mittleren Sepik im Gegensatz zu den Kultkrokodilen vom Korewori 

keine Bedeutung als Befragungsobjekte vor Kriegs- oder Jagdunternehmungen hatten; 

dagegen wurden die Krokodile am Korewori wohl nicht bei Trauerriten eingesetzt. 

 

                                                
1044 M. Schuster 1964: 46 
1045 vgl. auch Wirz 1954a: 10f.; Kelm 1966a: 30 
1046 M. Schuster 1969b: 229; 1985: 22; Kocher Schmid 2004: 178ff. 
1047 Schmid/Kocher Schmid 1992 
1048 Kocher Schmid 2004: 181 
1049 Silverman 2001a: 76 
1050 Bühler 1961b: 183-207; G. u. M. Schuster 1970: 60; vgl. auch Tischner 1965: 5-20 
1051 Bühler 1961b: 200f. 



205 

6.3.13 Masken (Inv. Nr. 12-30-31; 13-18-12; 13-18-24; 13-18-26; 13-18-112; 13-18-113; 

13-18-114; 13-18-115; 13-18-132) 

Auch verschieden gestaltete Masken aus den unterschiedlichsten Materialien gehören zur 

Münchner Hartl-Sammlung. Aufgrund der äußerst vielfältigen Erscheinungsformen und des 

Variantenreichtums, von dem die Sepik-Masken geprägt sind, ist eine Unterteilung derselben 

in mehrere Typen sinnvoll. Verschiedene Kategorisierungen wurden bereits vorgenommen, 

so unterscheidet etwa Reche1052 nach den jeweils verwendeten Materialien vier Hauptarten 

von Tanzmasken, nämlich Schädelmasken, Holzmasken, Geflechtmasken sowie geflochtene 

Tierfiguren, Wirz1053 hingegen unterteilt die Sepik-Masken nach deren Funktionen in fünf 

Gruppen, d. h. in reine Gesichtsbedeckungen, Stülpmasken, Masken, die mit anderen 

Objekten kombiniert werden – wie z. B. mit weiteren Kopfbedeckungen oder auch 

Kanuschilden –, kleine Amulettmasken sowie in die Giebelmasken der Wohn- und 

Männerhäuser. Des weiteren weist Wirz daraufhin, dass ebenso auch andere Unterteilungen, 

etwa nach Materialien, wie auch Reche sie vorgenommen hat, möglich seien, und letztlich 

„keine dieser Einteilungen restlos befriedigen wird“1054. So werden in der vorliegenden 

Darstellung die speziell in der Hartl-Sammlung vertretenen Maskentypen den 

Ausgangspunkt der Betrachtung bilden. Dort sind vorhanden:  

eine aus Rotang geflochtene Gesichtsmaske (Inv. Nr. 13-18-12); 

aus Rotang geflochtene Stülpmasken (Inv. Nr. 13-18-26; 13-18-114; 13-18-115); 

eine aus Rotang geflochtene Obergesichtsmaske (Inv. Nr. 13-18-132); 

aus Holz geschnitzte Masken, die nach Museumsangaben zu Kanuschilden gehören (Inv. Nr. 

13-18-24; 13-18-112; 13-18-113); 

eine aus Mark gefertigte Maske, die – gleichfalls nach einer Museumsnotiz – bei 

Kriegszügen im Kanu aufgestellt wurde (Inv. Nr. 12-30-31); 

schließlich aus leichtem Holz hergestellte Giebelmasken (Inv. Nr. 13-18-11; 13-18-140), die 

bereits an anderer Stelle besprochen wurden und daher hier nicht weiter berücksichtigt 

werden. 

Schädelmasken1055, bei welchen das Maskengesicht durch einen menschlichen, 

übermodellierten Schädel, eingerahmt von einem Rotanggeflecht, gebildet wird sowie 

ebenfalls aus Rotang und Palmblattscheiden gefertigte Tierfiguren bzw. tiergestaltige 
                                                
1052 Reche 1913: 400-414 
1053 Wirz 1959: 36-43 
1054 Wirz 1959: 36 
1055 Reche 1913: Abb. 422 



206 

Stülpmasken1056, welche etwa Krokodile1057, Eidechsen1058, Eber1059, Kasuare1060 oder 

Sägefische1061 verkörpern und wie sie zur Masken-Einteilung Reches zählen, sind also in der 

Münchner Hartl-Sammlung nicht vorhanden. 

1. aus Rotang geflochtene Gesichtsmasken (Inv. Nr. 13-18-12): 

Aus Rotang geflochtene Gesichtsmasken, sogenannte „Larven“1062, die lediglich das Gesicht 

ihres Trägers verhüllen1063 und damit zu den reinen Gesichtsbedeckungen gehören, werden – 

ebenso wie auch aus Holz geschnitzte Stücke1064 – entweder vor das Gesicht gebunden oder 

durch ein an der Rückseite der Maske befestigtes, horizontales Stäbchen mit den Zähnen 

gehalten. Möglicherweise ist zu dieser Maskenart ebenfalls das geflochtene Stück mit der 

Inv. Nr. 13-18-12 der Münchner Hartl-Sammlung zu rechnen, doch verfügt diese Maske 

nicht über Sehschlitze, so dass die sich im Museum zum Objekt befindenden Angaben 

„Tanzmaske“ entweder falsch oder ungenau sind, da die Maske unter Umständen mit 

anderen Objekten kombiniert wurde, wie dies Wirz1065 insbesondere für die Holzmasken 

dokumentiert hat; doch könnte das Münchner Objekt auch als – in einem späteren Abschnitt 

noch besprochene – Ziermaske gedient haben. Dem Münchner Maskentyp besonders 

ähnliche Stücke sind schließlich kaum auszumachen. 

2. aus Rotang geflochtene Stülpmasken (Inv. Nr. 13-18-26; 13-18-114; 13-18-115): 

Zu den aus Rotang geflochtenen Masken, die über den gesamten Kopf gestülpt werden1066, 

zählen auch die Münchner Hartl-Stücke mit den Inv. Nr. 13-18-26, 13-18-114 und 13-18-

115. Aufgrund ihrer meist sehr langen, rüsselförmigen Nasen vermutet Reche, dass jene bei 

Tänzen1067 eingesetzten Masken „sicherlich irgend eine Tierart“1068 – wie er weiter annimmt, 

                                                
1056 z. B. Reche 1913: Taf. LXXXI, 1-2; Behrmann 1922: 39 
1057 z. B. Behrmann 1922: 230; Métraux 1989: Abb. 23 
1058 z. B. Behrmann 1922: 230 
1059 z. B. Kelm 1966a: Abb. 85; 87; Silverman 1988: Abb. 31 
1060 Silverman 1988: Abb. 30 
1061 z. B. Behrmann 1922: 229; Kelm 1966a: Abb. 84 
1062 Reche 1913: 409 
1063 z. B. Reche 1913: Taf. LXXVIII, 7; LXXIX, 1-2; Abb. 427; Wirz 1959: Abb. 44-45 
1064 z. B. Wirz 1959: Abb. 37-38 
1065 Wirz 1959: 37f. 
1066 z. B. Luschan 1911: Fig. 28; Neuhauss 1911b: Fig. 312; Reche 1913: Taf. LXXIX, 3-5; LXXX, 1; M. 

Mead 1934: 244; Wirz 1959: Abb. 46; Kelm 1966a: Abb. 89-90; Linton/Wingert 1972: 112; Stöhr 1971: 
Abb. 168; 1987: K 22; vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: Taf. 16-18; Haberland 1987: Abb. 193; 
Kaeppler/Kaufmann/Newton 1994: Abb. 616 

1067 auch Linton/Wingert 1972: 112 
1068 Reche 1913: 410 



207 

Fregattvögel als „Verkörperung der Seelen Verstorbener“1069– darstellen.1070 Wirz1071 

hingegen sieht in den geflochtenen, auf ein Innengerüst gezogenen Stülpmasken keine 

Vögel, sondern Krokodilmünder. Ihm zufolge wurde eine solche Stülpmaske während der 

Initiation von einem älteren Mann als Vorsteher des Rituals getragen, weshalb er wohl die 

tierähnliche Schnauze oder Nase der Maske als krokodilgestaltig interpretiert.1072 So wird die 

Maske auch im Männerhaus aufbewahrt, wo sie vom Dachgebälk hängt. M. Mead1073 sieht in 

den langen Nasen der Masken das Schönheitsideal des Sepik-Gebietes ausgedrückt. 

Wie Stöhr1074 bemerkt, scheinen die in den Museen vorhandenen Stülpmasken in den 

allermeisten Fällen aus der Kolonialzeit zu stammen.1075 Nach Haberland/Seyfarth1076 

kommen jene geflochtenen Stülpmasken bei den Yimar am oberen Korowori, einer südlich 

von den Iatmul im Sepik-Randgebiet lebenden Gruppe vor, wo sie didagur genannt werden 

und ebenfalls didagur heißende Geistwesen repräsentieren; außerhalb der Zeiten ritueller 

Handlungen werden jene Wesen als im Wasser oder auf Bäumen lebend vorgestellt. Nach 

Angaben von Kaeppler/Kaufmann/Newton1077 repräsentiert eine bei den als Nachbarn der 

Yimar1078am mittleren Korowori lebenden Kapriman angefertigte, jedoch von den Iatmul 

verwendete Stülpmaske einen wagan-Geist. Eine ähnliche Stülpmaske1079, die von den 

Kapriman selbst verwendet worden zu sein scheint, wird als „Initiationsmaske“1080 

bezeichnet. Bühler1081 hält es für möglich, dass jene geflochtenen „Rüsselmasken“ vom 

Korowori-Gebiet aus an den Mittleren Sepik gelangten. Kocher Schmid1082 zufolge kommt 

eine solche, ursprünglich vom Korowori stammende Stülpmaske aus dem Münchner 

Museum für Völkerkunde, wo sie vermutlich die Inv. Nr. 13-18-9 getragen und somit zur 

Hartl-Sammlung gehört hat. Die in München verbliebenen Stücke hingegen stammen nach 

Angaben Hartls aus Kararau (Inv. Nr. 13-18-26) und Kanduanum (Inv. Nr. 13-18-114 und 

13-18-115). Auch die bei Stöhr1083 abgebildete Stülpmaske gehört zu den von Hartl 

                                                
1069 Reche 1913: 411 
1070 vgl. auch Nevermann 1933: 47f. 
1071 Wirz 1959: 38f. 
1072 vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: 307f. 
1073 M. Mead 1934: 244 
1074 Stöhr 1987: 41 
1075 die von Wirz gesammelte Stülpmaske dieses Typs (Wirz 1959: Abb. 46) stammt aus den 1950er Jahren 
1076 Haberland/Seyfarth 1974: 306-323 
1077 Kaeppler/Kaufmann/Newton 1994: Text zu Abb. 616 
1078 vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: 407f. 
1079 Kaufmann 1994b: Abb. 867 
1080 Kaeppler/Kaufmann/Newton 1994b: Text zu Abb. 867 
1081 Bühler 1960 
1082 Kocher Schmid 1985: 198; Greub 1985: Abb. 120 
1083 Stöhr 1987: K 22; 303 



208 

erworbenen Objekten; sie trug die Inv. Nr. 13-18-8 und wird bezüglich ihrer Herkunft 

lediglich mit „Mittlerer Sepik“ angegeben; jedoch befindet sich an der Maske ein altes 

Etikett, wonach die Maske ebenfalls von den Kapriman stammt. 

Die bereits erwähnten tiergestaltigen Stülpmasken1084 wurden vermutlich ebenfalls bei 

der Initiation der Jungen eingesetzt. Einige dieser Masken wurden dabei aufgrund ihrer 

Größe von mehreren Männern getragen.1085  

Welche Rolle die Masken während der Initiation spielten, ist unklar. Möglicherweise 

dienten sie dort der Überlieferung sozialer Verhaltensweisen an die Initianden, so dass die 

durch die Masken repräsentierten Geistwesen oder Ahnen als Vermittler auftraten, die den 

Lebenden, und dabei insbesondere den Männern, einzuhaltende kulturelle Normen und 

Werte weitergaben. 

3. aus Rotang geflochtene Obergesichtsmasken (Inv. Nr. 13-18-132): 

Die zunächst aus Rotang geflochtenen und dann mit Ton überzogenen, schwarz, weiß und 

rot bemalten sowie mit Federn verzierten Obergesichtsmasken1086 sind nur selten publiziert 

und werden Kelms recht allgemeinen Angaben zufolge „bei Zeremonien und 

Tanzveranstaltungen [getragen]“1087, indem sie mit den an den beiden Seiten der Maske 

befestigten Bastschnüren um den Kopf gebunden werden, so dass sie auch als Kopfschmuck-

Objekte bezeichnet werden können. Sie stellen in der Regel ein menschliches Gesicht mit 

schlaufenförmig gestalteter Nase dar. 

4. aus Holz geschnitzte Masken (Inv. Nr. 13-18-24; 13-18-112; 13-18-113): 

Die meisten Holzmasken1088 der Sepik-Region zählen nach Wirz1089 zu den Masken, die mit 

anderen Objekten kombiniert werden, wie dies auch bei den Stücken der Münchner Hartl-

Sammlung der Fall zu sein scheint. So konnten diese z. B. an den bereits erwähnten 

dreiarmigen Schilden befestigt sein, welche sich am krokodil- oder auch schweinegestaltigen 

Bug eines Kopfjagdkanus befanden.1090 

                                                
1084 Reche 1913: Taf. LXXXI, 1-2; Behrmann 1922: 39; 228f.; Kelm 1966a: Abb. 84-87; Métraux 1989: Abb. 

23 
1085 Reche 1913: 413; Behrmann 1922: 38ff.; 228ff.; Nevermann 1933: 49; Wirz 1959: 41; Stöhr 1987: 42 
1086 Kelm 1966a: Abb. 99-101; 103-104; Inv. Nr. 13-18-132 der Münchner Hartl-Sammlung 
1087 Kelm 1966a: 36 
1088 z. B. Wirz 1959: Abb. 43; Silverman 1988: Abb. 38; Stöhr 1987: K 26; 28-29 
1089 Wirz 1959: 37f. 
1090 z. B. Reche 1913: Taf. LVI, 2-3; LVII, 1-5; Abb. 302-305; Bühler/Wirz 1954: Abb. 3; Wirz 1959: 78; Abb. 

77; Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 69; Kelm 1966a: Abb. 489; 496; Guiart 



209 

Wie Reche1091 vermutet, waren jene Holzmasken für die Kanuschilde ein Ersatz für den 

Menschenschädel, der dort, wie er weiter annimmt, für Kopfjagdzüge in früherer Zeit 

befestigt war, was von Métraux1092 bestätigt wird. So interpretiert Reche das in der Maske 

dargestellte Gesicht als „Geist (...) [, welcher sich] selbst schützend vor den Kämpfer 

[stellt]“1093. 

Auch die länglichen oder ovalen, linien- und kurvenförmig bemalten, häufig mit Nassa- 

und Kaurischnecken verzierten, in der Münchner Hartl-Sammlung nicht vertretenen mai, 

mwai1094 oder mei genannten Holzmasken1095 stellen keine reinen Gesichtsbedeckungen dar, 

sondern werden mit anderen Objekten kombiniert, d. h. an einem spitzen, kegelförmigen 

Rotang-, Kokosfaser- oder Palmblattscheidengestell1096 befestigt, so dass nahezu der 

gesamte Körper des Maskenträgers bedeckt wird.1097 Sie besitzen eine extrem lange, meist 

bügelförmige und tiergestaltige Nase, welche bis zum Kinn reicht und bisweilen mit 

Eberhauern verziert ist. Mitunter sind an Kopf, Wangen und Kinn der Maske Menschenhaare 

angebracht. Es können an den Masken auch Federn oder kleine, aus Rotang gestaltete Ketten 

befestigt sein, wie sie auch an den Kalkbehältern als Zeichen eines erfolgreichen Kopfjägers 

zu finden sind; dieselbe Bedeutung besitzen sie also auch bei den mai-Masken.1098 

Die in totemistischem Bezug stehenden Masken, von denen jeder Klan zwei weibliche 

und zwei männliche Exemplare besitzt – wobei nur die männlichen Masken über aus 

Menschenhaar gestaltete Barthaare, Eberhauer, Federn und Rotangketten verfügen –, gelten 

als mythisches, mit dem jeweiligen Klan in Beziehung stehendes Bruder- bzw. 

Schwesterpaar und werden bei Tanzauftritten vor dem Männerhaus unter dem Rezitieren 

mythologischer Gesänge und totemistischer Namen sowie dem Spielen von Flöten 

                                                                                                                                                 
1970: Abb. 24; Stöhr 1971: Abb. 165; Silverman 1988: Abb. 48; Corbin 2002: 65; Fig. 3.11-3.12; vgl. auch 
Bühler 1960: Taf. 9 

1091 Reche 1913: 292 
1092 Métraux 1989: 15f. 
1093 Reche 1913: 361 
1094 vgl. hierzu die Lautähnlichkeit zwischen den von Bateson (1932: 276; 1958: 233; 310) als „mwai“ 

bezeichneten Masken und dem Sagopalmen-Schöpfer Moiem, auch Mwaim(-nanggur) genannt (Bateson 
1932: 406; 1958: 192); eine Verbindung zwischen beiden wird von Hauser-Schäublin (1976/77: 138f.) 
angenommen. 

1095 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. H-I; Reche 1913: Taf. LXXVII, 7; LXXVIII, 1; M. Mead 1934: 243; 
Bateson 1958: Plate XXVIII, B; Gardi/Bühler 1958: 67; Wirz 1959: Abb. 39-42; Bühler 1960: Taf. 8; Kelm 
1966a: Abb. 65-67; 71; Newton 1967b: Fig. 17; Museum für Völkerkunde und Schweizerisches Museum 
für Volkskunde Basel 1970: 67; Hauser-Schäublin 1976/77: Abb. 1-4; 1981: Abb. 1; Greub 1985: Abb. 30; 
Stöhr 1987: Abb. 32; Silverman 1988: Abb. 33; Métraux 1989: Abb. 37; Welsch 1998a: Fig. 4.65. 

1096 z. B. Wirz 1959: Abb. 40; Kelm 1966a: Abb. 77; 93; Hauser-Schäublin 1976/77: Abb. 16-17; 1981: 5; 
Greub 1985: Abb. 28 

1097 Hauser-Schäublin 1981: 3ff. 
1098 G. u. M. Schuster 1970: 66; Hauser-Schäublin 1976/77: 133; vgl. Forge 1973: 172 



210 

verwendet und dort von den „noch nicht ganz initiierten jungen Männern getragen“1099. Nach 

Bateson1100 gehört auch das erstmalige Tragen von und Auftreten mit mai-Masken zu den 

Anlässen für naven-Rituale. Aufbewahrt werden die mai-Masken in den Wohnhäusern.1101 

Neben den mai-Masken werden des weiteren auch die – ebenfalls nicht in der Hartl-

Sammlung vorhandenen – ovalen oder runden, flachgesichtigen und mit Ton überzogenen 

awan- oder mevamber-avan-Masken mit einem aus Rotang gefertigten Maskenkostüm 

kombiniert.1102 So wird die gesamte Maske über den Kopf gestülpt, so dass sich der 

Maskenkopf oberhalb des Maskenträgers befindet, die Maske jedoch gleichzeitig auch den 

Oberkörper und durch einen am unteren Ende der Maske zusätzlich angebrachten 

Blätterfransenbehang auch die Oberschenkel ihres Trägers verhüllt, wobei dieser durch im 

geflochtenen Maskenkörper angebrachte Öffnungen hindurchblicken kann. Kopf und Kinn 

des Maskengesichts sind ebenso wie bei den mai-Masken mit Menschenhaaren verziert, die 

Augen durch Schneckenschalen gestaltet. Am Maskenkörper befindet sich meistens noch 

eine weitere – bisweilen auch mehrere – aus Holz geschnitzte, flache Ziermaske(n). Wie 

Mevamber-avan „eine legendarische Persönlichkeit der Yatmül“1103 bzw. den 

Klangründer1104 darstellt und in Verbindung zur Entstehung des Sepik und der 

Dualorganisation gesehen wird1105, verkörpern die zusätzlich angebrachten Ziermasken wohl 

dessen Kinder. Wirz1106 zufolge wurden die mevamber-avan-Masken stets paarweise 

angefertigt und im Inneren des Männerhauses an den beiden Dachenden aufgehängt. 

Getragen wurden die awan-Masken nach Bateson1107 von den Schwestersöhnen eines Klans, 

nach Bühler1108 während der Initiationszeremonien.1109 

 

 

                                                
1099 Hauser-Schäublin 1976/77: 144f.; vgl. Stanek 1983: 244f. 
1100 Bateson 1932: 276; vgl. auch 1958: 7f. 
1101 Bateson 1958: 233; 310; Plate XXVIII, B; Gardi/Bühler 1958: 66; Wirz 1959: 37f.; M. Schuster 1964: 46f.; 

G. u. M. Schuster 1970: 66; Forge 1973: 171f.; G. Schuster 1976: 165; Hauser-Schäublin 1976/77: 120-145; 
1981: 47-53; Métraux 1989: 14f.; vgl. auch Aufenanger 1960: 138; Wardwell 1989: 6; Wassmann 1982: 
32f. 

1102 z. B. Reche 1913: Taf. LXXX, 3-4; Behrmann 1922: 321; Bateson 1932: Plate VII; Bühler/Wirz 1954: 
Abb. 26; Wirz 1959: Abb. 49; Bühler 1961c: 62f.; Kelm 1966a: Abb. 80-81; Heermann 1982: Abb. B 90; 
Silverman 1988: Abb. 28; vgl. auch Forge 1973: 171 

1103 Wirz 1959: 39 
1104 Bühler 1961c: 62 
1105 vgl. auch Silverman 1988: Text zu Abb. 28 
1106 Wirz 1959: 39 
1107 Bateson 1932: 410; 430; 452 
1108 Bühler 1961c: 62f. 
1109 vgl. Wirz 1959: 39ff.; Forge 1973: 172; Hauser-Schäublin 1976/77: 145 



211 

5. aus Mark gefertigte Masken (Inv. Nr. 12-30-31): 

Schließlich gibt es aus einem leichten, weichen, kork- oder markartigen Holz (Erythrina sp.) 

hergestellte Maskenköpfe1110, die eine den modellierten Menschenschädeln ähnliche 

Bemalung aufweisen.1111 Zu dieser Maskenart gehört auch die Maske mit der Inv. Nr. 12-30-

31 der Münchner Hartl-Sammlung. Neuhauss1112 und Wirz1113 zufolge dienen diese Masken 

als Schmuckstücke bei Tanzfesten, Zeremonien und Ritualen, wo sie, befestigt an Nadeln 

bzw. Kämmen, im Haar getragen werden.1114 Nach im Museum für Völkerkunde München 

hinterlassenen Angaben hingegen wurde das von Hartl erworbene Objekt an einem Gestell 

befestigt und bei Kriegszügen im vorderen Teil des Bootes aufgestellt, was jedoch nach den 

widersprüchlichen Aussagen angezweifelt werden kann. Auch Hartl1115 selbst bezeichnet die 

Maske in einem Brief an das Museum als „kleine leichte Kopfmaske“. 1116 

Ebenso werden Wirz1117 zufolge aus Rotang geflochtene Amulett- oder auch 

Ziermasken1118 bei Tänzen verwendet und auf dem Kopf oder Rücken getragen oder am 

Gürtel befestigt. Auch sehr kleine Masken, die aus Holz1119, Früchte- oder Kokosschalen1120 

geschnitzt werden, werden an Kopf, Gürtel oder auch an Netztaschen angebracht.1121  

Nach Reche1122, der kleine Amulettmasken in einem eigenen Abschnitt behandelt, 

werden hölzerne Amulettmasken1123 um den Hals getragen oder an Zeremonialflöten 

gehängt. 

Während also die im Münchner Museum befindlichen Angaben zur geflochtenen Maske 

der Hartl-Sammlung (Inv. Nr. 13-18-12), wonach jenes Objekt als „Tanzmaske“ gedient hat, 

aufgrund fehlender Sehschlitze unsicher bleiben, läßt sich über die übrigen Masken 

Folgendes festhalten: 

                                                
1110 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. P-S; Neuhauss 1911b: Fig. 232; Luschan 1911: Fig. 13-15; Bühler/Wirz 

1954: Abb. 5; Wirz 1959: Abb. 52; Kelm 1966a: Abb. 95-96; 105-106; vgl. auch Reche 1913: Taf. 
LXXXIV, 2-3 

1111 vgl. auch Silverman 1988: 15; Abb. 44 
1112 Neuhauss 1911b: 332 
1113 Wirz 1959: 43; vgl. auch Bühler/Wirz 1954: Text zu Abb. 5; Kelm 1966a: 36; Texte zu Abb. 95-96; 105 
1114 vgl. auch Schlaginhaufen 1910b: 10; Luschan 1911: 108; Reche 1913: 418f. 
1115 Hartl, Januar 1912 
1116 vgl. hierzu die Sammlerangaben im Museum für Völkerkunde Berlin (Kelm 1966a: Text zu Abb. 105) 
1117 Wirz 1959: 42 
1118 Wirz 1959: Abb. 50 
1119 Wirz 1959: Abb. 78 
1120 Wirz 1959: Abb. 51 
1121 vgl. auch Wardwell 1989: 6 
1122 Reche 1913: 393ff. 
1123 Reche 1913: Taf. LXXVI, 1; Abb. 418-420 



212 

Die aus Rotang geflochtenen Stülpmasken (Inv. Nr. 13-18-26; 13-18-114; 13-18-115) 

scheinen bestimmte Geistwesen (wagan) zu repräsentieren und haben vermutlich während 

der Initiation der Jungen eine Rolle gespielt, wie dies sowohl für das Mittlere Sepik-Gebiet 

angegeben wird als auch von südlich der Iatmul lebenden Gruppen am Korowori 

dokumentiert ist. Dieser Maskentyp kommt also in beiden Gebieten vor und ist wohl vom 

Korowori aus an den Sepik gelangt. Zu vermuten bleibt weiter, dass ein Zusammenhang 

besteht zwischen den wagan darstellenden Stülpmasken und den ebenfalls bei der Initiation 

eingesetzten und gleichermaßen wagan genannten Schlitztrommeln.1124 

Wenige Informationen sind dagegen über die aus Rotang geflochtene 

Obergesichtsmaske (Inv. Nr. 13-18-132) zu erhalten; so ist nur zu erfahren, dass diese als 

Kopfschmuck bei zeremoniellen Tänzen von Bedeutung ist. 

Die aus Holz geschnitzten Masken (Inv. Nr. 13-18-24; 13-18-112; 13-18-113) wurden 

wohl alle an Kanuschilden befestigt, welche bei Kopfjagdzügen im vorderen Bereich des 

Bootes aufgestellt wurden; dies wurde auch von Hartl angegeben. 

Dagegen scheinen die im Museum dokumentierten Angaben bezüglich der Verwendung 

der markähnlichen Maske (Inv. Nr. 12-30-31) nicht korrekt zu sein. So heißt es dort, dass 

jene Maske ebenso wie die aus Holz gefertigten Stücke bei Kriegszügen im Boot befestigt 

wurde. Nach anderen, miteinander übereinstimmenden Angaben, die Hartls eigene 

Bezeichnung als „Kopfmaske“ zu bestätigen scheinen, wird dieser Maskentyp jedoch (wie 

die Obergesichtsmaske) als an einem Kamm befestigter Haarschmuck bei zeremoniellen 

Tänzen getragen. 

6.3.14 Handtrommel (Inv. Nr. 13-18-6) 

Neben den Schlitztrommeln sind vor allem Handtrommeln (kwangu1125) am Mittelsepik in 

Gebrauch. Aufgrund der konkaven Form des Trommelkörpers werden sie auch 

Sanduhrtrommeln genannt. Meist werden sie von den Männern ornamental beschnitzt und 

häufig auch weiß, rot und schwarz bemalt.1126 Der Griff kann als Tierkörper, etwa als 

Krokodil1127, Vogel1128 oder Schlange1129, auch in Kombination mit einem anthropomorphen 

                                                
1124 vgl. Bateson 1958: 233; 312 
1125 Wassmann 1982: 23 
1126 z. B. Kelm 1966a: Abb. 157; Bühler 1969: Abb. 25; Greub 1985: Abb. 49; Inv. Nr. 13-18-6 der Münchner 

Hartl-Sammlung 
1127 z. B. Wirz 1954a: 11; 1959: Abb. 83; Gardi 1956: 70; Kelm 1966a: Abb. 158; Heermann 1977: Abb. 55; 

Peltier 1999: Abb. 24; Inv. Nr. 13-18-6 der Münchner Hartl-Sammlung 



213 

Gesicht1130, gestaltet sein. Bisweilen wird der Trommelkörper auch über die gesamte Länge 

von einer menschlichen Figur verziert.1131 Bespannt sind die Sanduhrtrommeln am oberen 

Ende mit der Haut von Reptilien bzw. Echsen, etwa von Waranen, Leguanen oder 

Eidechsen, welche durch Rotangbänder am Trommelkörper befestigt ist oder an diesem 

angeklebt wird. Während die Handtrommel mit einer Hand am Griff gehalten wird, schlägt 

man sie mit der anderen Hand.1132 

Die Trommeln dienen als rhythmisches Begleitinstrument bei klanspezifischen Tänzen 

und totemistischen Gesängen und Namensliedern, wo sie von den Männern geschlagen 

werden. Anlässe hierfür können beispielsweise Totenrituale oder die Einweihung von Kanus, 

Wohn- und Männerhäusern sein. Nach Wassmann1133 wurden Sanduhrtrommeln auch zu 

Gesängen der Männer während der Tatauierung geschlagen, um die Schreie der Initianden 

zu überstimmen. Bei Bateson1134 heißt es, dass die Initianden während der Seklusion von den 

Initiatoren neben anderen Gegenständen, wie etwa einem Hocker und einem Blashorn auch 

eine Handtrommel überreicht bekamen, und das erstmalige Schlagen Anlass für ein naven 

bietet. 

Anders als die Schlitztrommeln sind die Handtrommeln jedoch nicht vorrangig mit 

sakralen oder geheimen kultischen Handlungen verbunden, sondern werden in erster Linie 

als Rhythmusinstrument eingesetzt.1135 Hinsichtlich der Bedeutung von Tier- und 

Menschenfiguren läßt sich ein totemistischer Hintergrund bzw. ein Bezug zu bestimmten 

Klanahnen nur vermuten. 

 

                                                                                                                                                 
1128 z. B. Reche 1913: Abb. 455; Behrmann 1922: 227; Wirz 1959: Abb. 84; Städtisches Museum für 

Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 70; Kelm 1966a: Abb. 161; 163-164; Linton/Wingert 1972: 104; 
Stöhr 1987: K 49; Peltier 1999: Abb. 24 

1129 z. B. Wirz 1959: Abb. 86; Kelm 1966a: Abb. 160 
1130 z. B. Reche 1913: Abb. 453-454; Tischner 1954: Abb. 10; Schmitz 1962: Taf. 7; Städtisches Museum für 

Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 70; Kelm 1966a: Abb. 159 
1131 z. B. Stöhr 1971: Abb. 130 
1132 vgl. Schlenker/Stanek 1984b: Film E 2543 
1133 Wassmann 1987: 531; 534 
1134 Bateson 1932: 276; 438f.; 1958: 7 
1135 Reche 1913: 432f.; Behrmann 1922: 227; Bühler 1969: 92; G. Schuster 1976: 164; Wassmann 1982: 32f.; 

70-80; Kocher Schmid 1985: 186 



214 

6.3.15 Schlitztrommel (Inv. Nr. 13-18-127) 

Bei den Schlitztrommeln handelt es sich um ausgehöhlte, mit langem, schmalem Schlitz 

versehene Baumstämme, die nahe des Spaltes mit schweren Stöcken1136 geschlagen werden. 

Je näher die Trommel am Schlitz geschlagen wird, desto tiefer klingt der Ton, je weiter sie 

vom Schlitz entfernt geschlagen wird, desto höher wird der Klang.1137  

Newton1138 unterscheidet bei den Iatmul allgemein zwei Arten von Schlitztrommeln: 

zum einen die „wagan“ oder „wakan“ genannten und zu den geheimen kultischen 

Musikinstrumenten gehörenden Schlitztrommeln, die stets eine bestimmte Form aufweisen, 

indem das eine Ende eines ausgehöhlten Baumstammes mit einem schlaufennasigen Gesicht 

beschnitzt ist;1139 zum anderen die „mi“ genannten Schlitztrommeln, welche über 

Kanduanum1140 an den Mittleren Sepik gelangten und an beiden scharf vertikalen Enden 

horizontal beschnitzt sind.1141 Während die mi-Schlitztrommeln bei den Ost-Iatmul1142, am 

Unteren Sepik und auch in der Küstenregion in Gebrauch sind, gibt es bei den Zentral-Iatmul 

sowohl mi- als auch wagan-Schlitztrommeln.1143 Die West-Iatmul und Sawos wiederum 

verwenden die wagan und andere, ebenfalls mi genannte, auch bei den Manambu 

vorkommende Schlitztrommeln, die an einem Ende in einen Tierkopf o.ä. auslaufen.1144 

Die Schlitztrommeln sind an den Enden also vielfach mit menschlichen Gesichtern oder 

tierischen Gestalten beschnitzt, wobei wohl das eigentliche, mittlere Trommelstück als 

Körper eines Tieres vorgestellt wird, und in selteneren Fällen das eine Trommelende als 

Kopf und das andere Ende als Schwanz geformt sein kann. Häufiger treten jedoch 

                                                
1136 z. B. Kelm 1966a: Abb. 166-171; Silverman 1988: Abb. 62 
1137 Gardi 1956: 92; Gardi/Bühler 1958: 54; Bühler 1969: 128; G. Schuster 1976: 166; Schlenker/Stanek 1984a: 

Film E 2476; Smidt 1996: 67 
1138 Newton 1967: 210 
1139 Newton 1967: Fig. 12 
1140 vgl. auch Reche 1913: 226 
1141 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. B2; Reche 1913: Taf. LXXXVII; LXXXVIII, 2; Fuhrmann 1922: 71; 

Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 55; Kelm 1966a: Abb. 165; Newton 1967: 
Fig. 13; Linton/Wingert 1972: 105; Stöhr 1987: K 48; Silverman 1988: Abb. 60-61; Inv. Nr. 13-18-127 der 
Münchner Hartl-Sammlung; vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: Taf. 7, 1-3 

1142 die Bezeichnung mi gibt auch Roesicke (1914: 509) als Name der Schlitztrommeln in Tambunum (Ost-
Iatmul) an. 

1143 vgl. auch Bateson (1932: 259; 1958: 312), der die wagan-Schlitztrommeln mit Schlaufennasen ebenfalls für 
die Zentral-Iatmul in Palimbei und Umgebung anführt 

1144 z. B. Newton 1967: Fig. 14; Bühler 1969: Abb. 48 



215 

Tierkombinationen, wie etwa von Krokodilen, Vögeln, Schweinen und Fischen sowie 

anthropo- und zoomorphe Mischwesen auf.1145 

Aufbewahrt werden die Schlitztrommeln, die nach ihrer Anfertigung mit Federn und 

Blättern geschmückt und durch das Darbringen von Opfergaben, wie Sago und Kokosmilch, 

eingeweiht wurden1146, im Männerhaus, wo sie in der Mitte des ebenerdigen Bereichs meist 

paarweise in mehreren Reihen nach ihrer Stellung im totemistischen System, d. h. nach der 

klanspezifischen Gliederung des Raums, angeordnet sind1147 oder sich auch im oberen 

Stockwerk neben anderen kultischen Gegenständen befinden. So besitzt also jeder Klan 

seine eigene, mit Klannamen versehene Schlitztrommel, die zu kultischen Zwecken, etwa 

während der Initiation, eingesetzt wurde. Nur der jeweilige Klan verfügt über Namens- und 

Darstellungsrecht seiner Trommel und die damit verbundenen Rhythmen und 

Vergegenwärtigungen klaneigener Totems.1148 Auch das Schlagen der Schlitztrommeln 

wurde während der Seklusionsphase der Initiation erlernt und gehörte zu den Anlässen für 

naven-Zeremonien.1149 

Ebenso wie nach Newton werden auch Bateson1150 zufolge die kultischen 

Schlitztrommeln „wagan“ genannt und bei den Zentral-Iatmul mit den mythischen 

Klanahnengeistern gleichgesetzt. Allerdings heißt es im Gegensatz zu Newton bei ihm, dass 

sowohl die Schlitztrommeln bei den Zentral- als auch bei den Ost-Iatmul „wagan“ genannt 

werden; lediglich die Ahnengeister würden nur bei den Zentral-Iatmul „wagan“ heißen, bei 

den Ost-Iatmul hingegen „lemwail“. Auch nach Bühler1151 und Stanek1152 gelten die 

Schlitztrommeln selbst als Verkörperungen von Geistwesen (wagan) oder Ahnen, und die 

Trommelrhythmen als deren Äußerungen.1153 Wurden die wagan-Schlitztrommeln während 

der Initiation verwendet, schlugen sie dort den „Krokodilsrhythmus“1154. 

In einem vorhergehenden Abschnitt wurde schon erwähnt, dass bei einer die Kopfjagd 

vorbereitenden (wagan-) Zeremonie über einen längeren Zeitraum hinweg Schlitztrommeln 
                                                
1145 Reche 1913: 442f.; 445f.; Taf. LXXXVIII, 2-3; Gardi 1956: 90; Gardi/Bühler 1958: 56f.; M. Schuster 

1964: 45; 1969b: 227; Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 56-61; Bühler 1969: 128; 
Heermann 1982: B 61; Inv. Nr. 13-18-127 der Münchner Hartl-Sammlung; vgl. auch Wassmann 1982: 140 

1146 Smidt 1996: 67 
1147 vgl. Wirz 1959: Abb. 87; Mead 1977: 237 
1148 Reche 1913: 150; 440; Roesicke 1914: 510f.; Bateson 1932: 259; 262; Wirz 1951: 134; 1954a: 20; 1959: 

22; 59ff.; Gardi 1956: 90; M. Schuster 1964: 45; 1985: 24; Bühler 1969: 128; Wassmann 1982: 23f.; 32f.; 
1987: 517; Stanek 1983: 244; Schmid/Kocher Schmid 1992: 46; 50 

1149 Bateson 1932: 276; 1958: 7f.; Aufenanger 1960: 138 
1150 Bateson 1958: 229; 233; 312 
1151 Bühler 1969: 128; vgl. Wassmann 1982: 24 
1152 Stanek 1982: 136; 1983: 253; 1994: 219f. 
1153 vgl. auch Kelm 1966a: 37; Linton/Wingert 1972: 109 
1154 Bateson 1932: 436; vgl. auch Schmid/Kocher Schmid 1992: 110 



216 

geschlagen wurden und die Beendigung dessen den unmittelbar bevorstehenden 

Kopfjagdzug ankündigte. Auch im Kopfjagdritual selbst kam den Schlitztrommeln 

besondere Bedeutung zu: Auf jede Trommel wurde ein erbeuteter Kopf gelegt, um den 

Instrumenten dessen Kraft zu übertragen.1155 Darüber hinaus können die Schlitztrommeln 

auch mit den (Kopfjagd-) Kanus gleichgesetzt werden und diese können sogar als Ersatz für 

die Schlitztrommeln als Schlaginstrumente zum Einsatz kommen. So gelten also nicht nur 

die Kriegskanus als Verkörperung des Urzeitkrokodils, sondern spezielle Schlagrhythmen 

der Schlitztrommeln repräsentieren auch dessen Stimme.1156 

Sicherlich ist auch von einem Zusammenhang zwischen den wagan genannten 

Schlitztrommeln sowie der wagan-Zeremonie auszugehen. Wie bereits dargestellt, gelten die 

wagan als klanzugehörige, gefährliche Wesen, die sowohl in Menschen- als auch in 

Tiergestalt in Erscheinung treten und Unglück, Krankheit sowie Tod verursachen können. 

Fühlen sich die Dorfbewohner von den wagan bedroht, wird ein Ritual durchgeführt, 

welches vor allem durch das langandauernde, kontinuierliche Schlagen von Schlitztrommeln 

im Männerhaus bestimmt wird, wobei die Trommelrhythmen die Stimmen der sich während 

der Zeremonie in den Trommeln aufhaltenden wagan vergegenwärtigen. Dabei wird auch 

eine Verbindung gesehen zu den kannibalistischen Adlern, die in den Dachaufsätzen 

dargestellt sind und nach einer Mythe von einem Brüderpaar, welches die heutige 

Weltordnung einführte, getötet wurden. Durch die Anrufung der wagan während der wagan-

Zeremonie soll die durch Unglück, Krankheit oder Tod gestörte Ordnung im Dorf 

gleichermaßen wiederhergestellt werden.1157 

Folgt man ferner der Ausführung Batesons1158, wonach alle wagan vom Geistwesen 

Kavambuangga abstammen, welches das doppelgestaltige Urzeitkrokodil trennte und damit 

die Entstehung der Erde bewirkte, steht Kavambuangga, der selbst als wagan gilt, sowohl 

mit den Lebenden als auch mit den Toten in Beziehung. 

Darüber hinaus wurden Schlitztrommeln auch außerhalb eines kultischen Rahmens zur 

alltäglichen Übermittlung und Weitergabe von Nachrichten unter Verwendung einer 

bestimmten, klanspezifischen Trommelsprache, d. h. durch bestimmte Schlagrhythmen, die 

mit den jeweiligen Klantotems in Zusammenhang stehen, gebraucht. So wurden 

                                                
1155 Bateson 1932: 259; Wirz 1959: 61; vgl. auch Kelm 1966a: 37 
1156 Schmid/Kocher Schmid 1992: 110; Kocher Schmid 2004: 181 
1157 Wassmann 1982: 48ff.; 247-253 
1158 Bateson 1932: 404f.; 1958: 233; 236 



217 

verschiedene Schlagfolgen für unterschiedliche Botschaften, etwa für Kommen und Gehen, 

Kopfjagdzüge oder Todesnachrichten, eingesetzt.1159 

6.3.16 Stampftrommel (Inv. Nr. 13-18-131) 

Neben den Schlitz- und den sanduhrförmigen Handtrommeln kommen im Sepik-Gebiet 

ferner aus Holz geschnitzte Stampf- oder Wassertrommeln (abuk waak1160) vor, die äußerlich 

zunächst den Sanduhrtrommeln ähneln, jedoch größer sind als diese und über keine 

Bespannung verfügen, also sowohl nach oben als auch nach unten hin offen sind. Jene 

Trommeln werden also nicht geschlagen, sondern ins Wasser gestoßen, wobei glucksende 

Geräusche entstehen. Verziert sind die in der Regel bemalten und mit eingeschnittenen 

Ornamenten versehenen Stampftrommeln gewöhnlich mit menschen1161- oder tiergestaltigen 

Figuren, allen voran Krokodilen oder Vögeln, wobei vor allem kombinierte Formen 

auftreten1162; des weiteren können die Figuren mit Perlmuttscheiben1163, Kauri1164- oder 

Nassaschnecken1165 dekoriert sein. Zum Stoßen werden die Trommeln an den nach oben hin 

über den Trommelkörper hinausragenden Tier- oder Menschenfiguren angefasst. 

Eingesetzt wurden die im Männerhaus aufbewahrten Wassertrommeln bei der 

Einweihung von Kopfjagdkanus, bei welcher sie innerhalb der errichteten 

Männerhausumzäunung in einen mit Wasser gefüllten Graben gestoßen wurden; das dabei 

entstehende Geräusch repräsentierte „die Stimmen zweier mythischer Fische“1166. Darüber 

hinaus wurden sie bei der Initiation der Jungen verwendet, wo sie vor Beginn der Zeremonie 

zunächst von den Initiatoren verziert und schließlich während der Tatauierung neben 

anderen Instrumenten, wie Schwirrhölzern, Flöten und Schlitztrommeln, gespielt und dabei 

als Stimme des Urzeitkrokodils, welches die Initianden empfängt, verstanden wurden.1167 

                                                
1159 Neuhauss 1911b: 314-318; Reche 1913: 440; Roesicke 1914: 510f.; Behrmann 1922: 227; Gardi 1956: 

92f.; Gardi/Bühler 1958: 54; Wirz 1959: 59f.; M. Schuster 1964: 45; Bühler 1969: 128; G. Schuster 1976: 
166; vgl. Aitken 1990: 546f. 

1160 Wassmann 1982: 23 
1161 z. B. Inv. Nr. 13-18-131 der Münchner Hartl-Sammlung 
1162 z. B. Behrmann 1922: 227; Wirz 1959: Abb. 1; Kelm 1966a: Abb. 153-154 
1163 z. B. Inv. Nr. 13-18-131 der Münchner Hartl-Sammlung 
1164 z. B. Kelm 1966a: Abb. 153-154 
1165 z. B. Kelm 1966a: Abb. 153-154 
1166 Kocher Schmid 2004: 179 
1167 Bateson 1932: 436f.; Speiser 1944: 155f.; Wirz 1959: 11f.; Aufenanger 1960: 136f.; M. Schuster 1969b: 

229; Schlenker/Wassmann/Schmid-Kocher 1984c: Film E 2812; Wassmann 1987: 528f. 



218 

6.3.17 Blashörner (Inv. Nr. 13-18-36; 13-18-105) 

Neben den langen, quergeblasenen, zeremoniell gebrauchten und paarweise gespielten 

Bambusflöten1168 (kain1169) zählen auch die sogenannten Blashörner oder Trompeten 

(kul1170; kuk1171) zu den Blasinstrumenten des Sepik-Gebietes;1172 diese werden durch zwei 

Exemplare in der Münchner Hartl-Sammlung vertreten. Bei den Blashörnern handelt es sich 

um lange, aus Holz geschnitzte, röhrenförmig ausgehöhlte Objekte, die zum unteren Ende 

hin etwas breiter werden. Am oberen Ende laufen die Hörner häufig in einen Tierkopf1173, 

etwa Krokodil1174, Schwein1175, Vogel1176, Hund1177 oder Schlange1178, einen 

Menschenkopf1179 oder in einer ornamentalen Verzierung1180 aus. Das Blasloch, in das die 

Lippen des Spielers gedrückt werden, um diese dann beim Hineinblasen vibrieren zu 

lassen1181, befindet sich oberhalb der Tierkopf- oder Ornamentverzierung, d. h. im oberen 

Drittel des Instrumentenkörpers, so dass die Hörner quer geblasen werden.1182 Die 

Trompetenkörper sind meist weiß und rot bemalt und zum Teil auch mit ornamentalen, 

anthropomorphen oder tiergestaltigen Verzierungen versehen. Im oberen Bereich ist oft eine 

Bastschnur, manchmal an einer aus Holz geschnitzten Öse1183, angebracht.1184 Darüber 

                                                
1168 z. B. Reche 1913: 425-428; Abb. 435-440; Bateson 1932: 430; 435f.; Plate X; Wirz 1954a: 16; 1954b: 97-

105; Abb. 1-14; 1959: 15ff.; Abb. 3-6; Kelm 1966a: Abb. 188-192; Bühler 1969: 124; Abb. 45-47; 
Kaufmann 1970: 78; G. Schuster 1976: 165f.; Wassmann 1982: 23f.; 72; 236; Greub 1985: Abb. 44-48; 
Kocher Schmid 1985: 185f.; Métraux 1990: 529; Niles 1992: 49-55; Schmid/Kocher Schmid 1992: 50ff.; 
Sillitoe 1998: 212f.; Silverman 2001a: Fig. 2 

1169 Wassmann 1982: 23 
1170 Reche 1913: 431; Bateson 1932: 453; vgl. auch Wirz 1959: 60 
1171 Wassmann 1982: 23 
1172 vg. hierzu auch die Ausführungen über Bambustrompeten von Plischke 1922: 57-62; Schlesier 1959: 126; 

Niles 1992: 55f. 
1173 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. C2 ; Bateson 1932: Plate X; Kelm 1966a: Abb. 177; 179; 182; 185; Inv. 

Nr. 13-18-105 der Münchner Hartl-Sammlung 
1174 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. E2; Reche 1913: Taf. LXXXVIII, 1; Kelm 1966a: Abb. 184; Heermann 

1977: Abb. 52; Greub 1985: Abb. 50 
1175 Inv. Nr. 13-18-36 der Münchner Hartl-Sammlung 
1176 z. B. Kelm 1966a: Abb. 180-181; 186-187; Heermann 1977: Abb. 51; vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: 

Abb. 67a; 67c 
1177 z. B. Reche 1913: Abb. 444-445; vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: 218 
1178 z. B. Schlesier 1959: Abb. 
1179 z. B. Reche 1913: Abb. 446; Fuhrmann 1922: 103; Wirz 1959: Abb. 81; Silverman 1988: Abb. 51; Welsch 

1998a: Fig. 4.67.; vgl. auch Kelm 1966a: Abb. 176 
1180 z. B. Kelm 1966a: Abb. 178 
1181 Reche 1913: 430; Niles 1992: 49; vgl. Haberland/Seyfarth 1974: Taf. 7, 4 
1182 Schlaginhaufen 1910b: 68; Behrmann 1922: 347 
1183 z. B. Schlesier 1959: Abb.; Kelm 1966a: Abb. 181; 184; 186-187; Greub 1985: Abb. 50; Inv. Nr. 13-18-105 

der Münchner Hartl-Sammlung; vgl. auch Kelm 1966a: Abb. 176 
1184 z. B. Neuhauss 1911b: Fig. 215; Reche 1913: Abb. 444; Kelm 1966a: Abb. 175 



219 

hinaus können die Blashornkörper auch mit einer aus Rotang geflochtenen „Manschette“1185 

umgeben sein.1186 Aufbewahrt wurden die klanzugehörigen Blashörner im Männerhaus.1187 

Reche1188 zufolge erzeugen die von den Männern gespielten Blashörner lange, heulende 

Töne, die überaus weit zu hören sind, wobei kleinere Instrumente höhere, größere 

Instrumente dagegen tiefere Töne hervorbringen.1189 Danach wurden die Trompeten als 

„Signal- und Kriegshörner“1190 eingesetzt; auch die Ankünfte der Hamburger Südsee-

Expedition in den Dörfern des Mittelsepik-Gebietes schienen durch das Blasen jener 

Instrumente angekündigt worden zu sein, wie Reche bemerkt: „... fast in jedem Dorfe des 

Mittellaufes hörten wir bei unserer Annäherung außer den Tönen der Schlitztrommeln auch 

das Heulen der hölzernen Hörner, mit denen man offenbar den ganzen Ort alarmierte.“1191 

Direkter als Reche beschreibt Bateson die Blashörner als zu Kriegszügen und 

Kopfjagden in Zusammenhang stehend. Demzufolge wurden diese, wie es auch Roesicke1192 

erwähnt, nach der Rückkehr von einer erfolgreichen Kopfjagd geblasen „to signal the victory 

to the women at home“1193, indem Kocher Schmid1194 zufolge die Anzahl der Blassignale die 

Zahl der erbeuteten Köpfe wiedergab. Auch bei den nach einer Kopfjagd stattfindenden 

Tänzen wurde auf den Trompeten – welche Kelm als „Geistkrokodilverkörperungen“1195 

ansieht, Schlesier1196 in totemistischem Zusammenhang betrachtet – gespielt, weshalb 

Schlesier die Instrumente „als Behältnis der Stimme eines höheren und machtbegabten 

Wesens, wohl des Totem-Ahnen“1197 auffasst,  

 „dessen Erscheinungsform auf dem Instrument dargestellt wird, der als Schützer und 
Rächer an dem Kriegszug teilnimmt und die Angehörigen seines Klanes begleitet, der 
schließlich mit eigener Stimme Sieg und erfolgreiche Rückkehr den Daheimgebliebenen 
verkündet“1198. 

                                                
1185 Kelm 1966a: Text zu Abb. 175 
1186 z. B. Kelm 1966a: Abb. 175; Inv. Nr. 13-18-105 der Münchner Hartl-Sammlung 
1187 Reche 1913: 151; Silverman 1988: 20; Métraux 1990: 529 
1188 Reche 1913: 430 
1189 vgl. Schlenker/Stanek 1984a: Film E 2476; Métraux 1990: 529 
1190 Reche 1913: 430 
1191 Reche 1913: 430; vgl. auch Neuhauss 1911b: 315; Thurnwald 1916: 84 
1192 Roesicke 1914: 512f. 
1193 Bateson 1932: 453; vgl. auch 276f.; G. Schuster 1976: 167 
1194 Kocher Schmid 1985: 186 
1195 Kelm 1966a: 37 
1196 Schlesier 1959: 133-139; vgl. auch Haberland/Seyfarth 1974: 218 
1197 Schlesier 1959: 139 
1198 Schlesier 1959: 139 



220 

Ferner erwähnt Bateson1199, dass die Blashörner ebenso bei der Befestigung der 

Dachaufsätze gespielt wurden. So kann möglicherweise auch ein Zusammenhang gesehen 

werden zwischen den bei den Kopfjagdritualen geblasenen Trompeten, der – wie bereits 

dargestellt – ebenfalls nach der Kopfjagd zeremoniell auftretenden Adlermaske sowie den 

gewöhnlich von einem Adler als Verkörperung von Tapferkeit und Kampfkraft gekrönten 

Dachaufsätzen. Eine Verbindung zwischen dem Adler der Dachaufsätze sowie dem Adler 

der im Kopfjagdritual verwendeten Maske wurde bereits von Bateson1200 gesehen. Wurde 

auf den Blashörnern also bei Kopfjagdritualen und beim Anbringen von Dachaufsätzen auf 

den Giebelspitzen der Männerhäuser gespielt, so wird folglich bei beiden Ereignissen eine 

Beziehung zwischen Adler, Dachaufsätzen und Blashörnern als Zeichen der Kopfjagd 

offensichtlich. 

Während der Seklusion wurde den Initianden von den Initiatoren neben anderen 

Objekten, wie z. B. einer Sanduhrtrommel und einem Hocker auch ein Blashorn 

überreicht.1201 Ebenso wie das erstmalige Spielen der anderen Instrumente, gehörte auch das 

erstmalige Blasen der Trompeten zu den Anlässen für ein naven.1202  

6.3.18 Hakenkeule (Inv. Nr. 13-18-102) 

Aus Holz geschnitzte Keulen, die am oberen Ende mit einem Haken versehen sind, scheinen 

Reche1203 zufolge nur in einem relativ begrenzten Gebiet des Mittelsepik, in der Gegend um 

das Dorf Kambringi (Tambunum), zu finden gewesen zu sein, aus welchem auch das Stück 

aus der Münchner Hartl-Sammlung stammt. Sie sind aus dem Vollen geschnitzt und können 

am oberen Ende, d. h. also am Haken, in einem herausgearbeiteten Tierkopf, etwa von 

Krokodil1204 oder Vogel1205, auslaufen, der Haken selbst kann ornamentiert sein1206; auch das 

untere Ende des in der Regel ebenfalls ornamentierten Stiels kann mit einem Tierkopf, 

beispielsweise eines Krokodils1207, abschließen. In Gebrauch wurden diese von 

Schlaginhaufen als „Hauwaffen“1208 und „Kriegsgeräte“1209, von Neuhauss als 

                                                
1199 Bateson 1932: 453 
1200 Bateson 1958: 140; vgl. auch Reche 1913: 289-295; M. Schuster 1964: 46 
1201 Bateson 1932: 438; vgl. auch Kelm 1966a: 37 
1202 Bateson 1958: 7 
1203 Reche 1913: 340-345 
1204 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. G4; Reche 1913: Abb. 373-376 
1205 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. F4; Inv. Nr. 13-18-102 der Münchner Hartl-Sammlung 
1206 z. B. Reche 1913: Abb. 375-376 
1207 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. F4; Reche 1913: Abb. 376 
1208 Schlaginhaufen 1910b: 58; 71 



221 

„Holzschwerter“1210 bezeichneten Objekte nicht gesehen. Aufbewahrt wurden sie im 

Männerhaus.1211 

Daneben gab es auch bei Tänzen und Ritualen verwendete Holzkeulen, die am oberen 

Ende ebenfalls einen Haken besitzen und sowohl oben als auch unten in einen Tier- oder 

Menschenkopf auslaufen können.1212 Ein bei Kelm1213 abgebildetes und bemaltes Exemplar 

stammt dabei gleichermaßen aus Tambunum. Äußerlich scheinen sich Kriegs- und 

Tanzkeulen kaum bzw. möglicherweise durch die Verwendung von Farbe voneinander zu 

unterscheiden, so dass die genaue Differenzierung beider Objektgattungen unklar bleibt. 

6.3.19 Schädel (Inv. Nr. 13-18-28; 13-18-30; 13-18-33; 13-18-34; 13-18-122; 13-18-128) 

Es wurde bereits von der konstanten Einbindung der Ahnen – sowohl der mythischen 

Vorfahren als auch der klanzugehörigen Verstorbenen – in das soziale und kulturelle Leben 

gesprochen; diese werden als stets anwesend vorgestellt und wirken auch gegenwärtig in 

allem, was entsteht und geschieht. Vergangenheit und Gegenwart werden fortwährend 

miteinander verbunden, die Grenzen zwischen Urzeit und Jetztzeit aufgehoben; Lebende und 

Tote stehen kontinuierlich miteinander in Beziehung. So werden also nicht nur die Lebenden 

zu den Mitgliedern eines Klans gerechnet, sondern gleichermaßen auch die Verstorbenen, 

denen man verpflichtet ist und denen man seine Existenz, jegliches Wissen sowie alle 

materiellen Kulturgüter verdankt.  

In Vorbereitung der bereits geschilderten, klanbezogenen Totenzeremonie wird der 

Verstorbene bestattet, der Schädel nach einigen Wochen bei einer Exhumierung vom 

restlichen Körper gelöst, gereinigt und in der Sonne mehrere Tage getrocknet, nachdem der 

Unterkiefer mit einer Schnur, welche durch die Ohröffnungen gezogen wird, befestigt 

wurde. 

Wie aus Angaben Staneks1214 zu schließen ist, wurde mit den Schädeln von 

Kopfjagdopfern hingegen anders verfahren.1215 Demnach wurden diese nach der Rückkehr 

ins Dorf von den Frauen bzw. von den Mitgliedern des Klans, in welchen die Schwester des 
                                                                                                                                                 
1209 Schlaginhaufen 1910b: 71 
1210 Neuhauss 1911b: 304f. 
1211 Speiser 1944: 153 
1212 z. B. Kelm 1966a: 36; Abb. 146-149; vgl. Reche 1913: 420; Abb. 431 
1213 Kelm 1966a: Abb. 148-149 
1214 Stanek 1982: 123; 128f.; 154ff.; 161f. 
1215 Ob es sich in der Münchner Hartl-Sammlung um die Schädel von verstorbenen Angehörigen oder von 

Kopfjagdopfern handelt, bleibt ungewiss. Nicht zuletzt aufgrund der Menge ist jedoch davon auszugehen, 
dass zumindest die meisten Objekte Ahnenschädel darstellen. 



222 

Kopfjägers geheiratet hatte, in Wasser gekocht und danach gesäubert, indem alle Weichteile 

entfernt und begraben wurden. Im Anschluss daran wurden die Schädel in der Sonne 

getrocknet oder im Männerhaus auf einem Gestell über einem Feuer einige Tage 

geräuchert.1216 

Sowohl die Schädel der Angehörigen als auch früher der Kopfjagdopfer1217 wurden von 

den Frauen – bzw. in neuerer Zeit von den Männern des Klans des Toten – mit einer Masse 

aus rötlichem Ton, dem Öl eines Baumes sowie gebranntem Kalk oder dem Fruchtfleisch 

von Kürbissen modelliert, indem Augen, Nase, Mund, Kinn und Ohren sowie alle 

Gesichtszüge möglichst originalgetreu gestaltet wurden, anschließend wurde die 

Gesichtspartie mit wellenförmigen Linien – vermutlich in individuellen Mustern1218 – weiß, 

rot und schwarz bemalt, die Augenhöhlen mit Kaurischnecken und bisweilen auch die Stirn 

mit Grassamen verziert und das ursprüngliche Kopfhaar des Toten wieder angeklebt.1219 

Nevermann1220 sieht in der Modellierung menschlicher Schädel eine Darbringung von 

Opfern an die Ahnen, deren äußerst wirkungsvolle und allumfassende Lebenskraft man zu 

übernehmen hoffte und der man einen Aufenthaltsort im als bedeutsamsten Körperteil 

aufgefassten Kopf bzw. Schädel des jeweiligen Toten bot.1221 Sowohl die Köpfe 

verstorbener Angehöriger als auch diejenigen getöteter Feinde wurden als mit dieser 

Lebenskraft ausgestattet angesehen und modelliert, jedoch unterschiedlich aufbewahrt.1222 

Während die Schädel von Kopfjagdopfern im Männerhaus in einer Reihe auf die 

eingearbeiteten Stäbe spezieller Bambusgestelle (basangai; lam)1223 gesteckt wurden, welche 

auf der Vorderseite als Schilde aus Palmblattscheiden anthropomorph oder ornamental 

                                                
1216 Haberland (1975: 541f.) spricht von einer „schwachen“ Form von Kannibalismus bei den Iatmul und 

erwähnt (nach einer Mitteilung von M. Schuster), dass das Wasser, in welchem man die Kopfjagdschädel 
kochte, getrunken wurde. G. u. M. Schuster (1970: 74) zufolge bissen die Kopfjäger in den erbeuteten Kopf 
des Feindes; darüber hinaus sollen während der ersten Sitzung eines Medizinmanns von diesem Teile eines 
erbeuteten Kopfes verzehrt worden sein. Der Informant Staneks ist bezüglich der Praxis von Kannibalismus 
hingegen unsicher (Stanek 1982: 128). 

1217 vgl. hierzu Schlenker/Schindlbeck 1989: 66; Kaufmann 2004: 194 
1218 Nevermann 1933: 43f.; Stanek 1982: 153f.; Smidt 1996: 66; vgl. auch Dinerman 1981: 818 
1219 z. B. Luschan 1911: 114ff.; Fig. 33-35; Reche 1913: Taf. LXVI-LXIX; Bateson 1932: 262; 453; 1958: 156; 

Gardi/Bühler 1958: 62; Guiart 1963: 172; 1970: Abb. 4; Kelm 1966a: Abb. 240-279; M. Schuster 1968: 
Abb. 13; Bühler 1969: 92-95; Linton/Wingert 1972: 115; Wassmann 1982: 116; Stöhr 1987: K 36-43; 
Schlenker 1989: Film E 2905; Smidt 1996: 65f.; Inv. Nr. 13-18-28, 13-18-30, 13-18-33, 13-18-34, 13-18-
122, 13-18-128 der Münchner Hartl-Sammlung 

1220 Nevermann 1933: 13f.; 42ff. 
1221 vgl. auch Reche 1913: 356-360; Weber 1913: 330; Speiser 1931: 19f.; 29f. 
1222 vgl. auch Schmitz 1961: 18ff.; Bühler 1969: 94 
1223 Wirz 1959: 23 



223 

bemalt waren1224 und innen vom Dach des Männerhaus hingen, wurde den Schädeln 

Verwandter jeweils im Wohnhaus Platz zuteil, wo sie auf Halter oder auch auf kopflose 

Figuren aus Holz gesteckt1225 sowie in Netztaschen gehüllt wurden. Zumindest die in der für 

bedeutende Persönlichkeiten durchgeführten Totenzeremonie minsthanggu verwendeten 

Schädel Angehöriger wurden einige Monate später dann endgültig bestattet.1226 Bisweilen 

wurden die Schädel von Verwandten für besondere Anlässe und Zeremonien jedoch wieder 

ausgegraben und geschmückt ausgestellt.1227 

Weiß man bei jenen Schädeln noch den Namen des verstorbenen Vorfahren, so werden 

sie mit diesem angesprochen, ist der Name nicht mehr bekannt, können sie nach einem 

mythischen Urzeitwesen benannt sein oder den geheimen Namen des Dorfgründers 

tragen.1228 

Die Bedeutung der „Ahnenschädel“, d. h. der Schädel verstorbener Angehöriger ist also 

vor allem in der Verbindung von Lebenden und Toten, Urzeit und Jetztzeit sowie in der 

Übernahme übernatürlicher Kraft zu suchen, welche mit den Schädeln in Zusammenhang 

stehend gedacht wird. Métraux1229 zufolge wurde ein mit jener Kraft ausgestatteter 

Ahnenschädel am Bug eines Kopfjagdkanus sowohl als Schutz des eigenen Lebens als auch 

als gefährliches, sichtbares Zeichen für die Feinde angebracht. Diese Kraft wird 

gleichermaßen den Kopfjagdschädeln zugesprochen, welche darüber hinaus als Trophäen 

Prestigeobjekte darstellten.1230  

Nach unterschiedlichen Angaben Bühlers wurden die Schädel von Angehörigen1231 

bzw. Feinden1232 zudem als Maskenköpfe verwendet. Nach M. Schuster1233 wurde die 

Maskenfigur zur Repräsentation der Töpferfrau Kolimangge bzw. Yuman (Wusmangge) mit 

dem übermodellierten Schädel eines Feindes verziert. Vor dem Maskenauftritt, der nach dem 

Tod eines angesehenen Mannes oder beim Bau eines neuen Männerhauses stattfand (vgl. 

Kap. 6.3.3), lag der Schädel einige Tage auf einem speziellen Hocker im Männerhaus, bevor 

                                                
1224 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. N1; Reche 1913: Taf. XXXVIII, 2; Gardi/Bühler 1958: 65; Wirz 1959: 

Abb. 13; Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 64f.; Kelm 1966a: Abb. 237; 
Bühler 1969: 96-99; Smidt 1996: Abb. 34 

1225 Heermann 1982: B86-B87 
1226 Thurnwald 1917: 166; Wirz 1954a: 18f.; 1959: 23; M. Schuster 1964: 45f.; Bühler 1969: 92ff.; Stanek 

1982: 156f.; 160f.; Wassmann 1982: 123 
1227 Bateson 1958: Plate XXV; Bühler 1969: 94; Stanek 1982: 159 
1228 Schlenker/Schindlbeck 1989: 71 
1229 Métraux 1989: 15f.; vgl. Reche 1913: 292; 361 
1230 vgl. Gardi/Bühler 1958: 62 
1231 Bühler 1957a: 13f. 
1232 Bühler 1969: 94 
1233 M. chuster 1969a: 149ff. 



224 

er von einem älteren Mann frisch bemalt und am Maskenkostüm – einem mit Blättern, 

Kasuarfedern und Grasschurzen geschmücktem Rotanggestell – angebracht wurde.1234 

Während der eigentlichen Zeremonie wurde die Maskenfigur unter der Begleitung von 

Flötenblasen von mehreren Männern aus dem Männerhaus hinausgetragen und innerhalb der 

Männerhausumzäunung dem gesamten Dorf gezeigt, wobei die Maskenfigur jeweils einige 

Schritte hin- und herbewegt wurde. 

Auch Reche1235 zufolge wurden menschliche Schädel für sog. „Schädelmasken“ 

eingesetzt, wobei er vermutet, dass dadurch der Tote selbst auftrat und in die Handlung 

eingriff. 

Darüber hinaus sollen Kopfjagdschädel in Befragungen von Haken eingesetzt worden 

sein, wobei die Schädel auf einen speziellen Hocker oder Schemel gelegt wurden1236, was 

Wirz1237 jedoch für äußerst fragwürdig hält. Ihm zufolge wurden menschliche Schädel 

wiederum auch als Augen und Nasengrube für das große Krokodilmodell während der 

Initiation der Jungen genutzt.1238  

Nach Bateson1239 wurde ferner auch der Kopf der zum Besitztum eines jeden Klans 

gehörenden und einen Klanahnen verkörpernden, aus Palmblättern und Muscheln gefertigten 

Zeremonialpuppe mbwatnggowi durch einen modellierten Menschenschädel gebildet und 

wie erwähnt während eines Fruchtbarkeitsritus – unter dem Einsatz von Schlitztrommeln 

und Flöten1240 – zur Steigerung von Fruchtbarkeit und Wohlstand des Dorfes verwendet.1241 

6.3.20 Schilde (Inv. Nr. 13-18-135; 13-18-137; 13-18-138) 

Die zu den Schutzwaffen zählenden Schilde, die auch durch drei Exemplare in der Münchner 

Hartl-Sammlung vertreten sind, weisen innerhalb des Sepik-Gebietes etliche lokale 

Unterschiede und Stilvariationen auf. So ist zum einen zu beachten, dass in den meisten 

Teilen der Sepik-Region der Speer als Hauptwaffe galt und nur im äußersten Westen des 

Oberen Sepik ebenso auch Pfeil und Bogen im Kampf zum Einsatz kamen. Daraus ergibt 

sich, dass die Sepik-Schilde in der Regel mit einem festen Griff aus Holz oder Rotang 

                                                
1234 M. Schuster 1968: Text zu Abb. 13; 1969a: Abb. 21; 23-24 
1235 Reche 1913: 400f. 
1236 Bühler 1969: 94; vgl. auch Smidt 1996: 65 
1237 Wirz 1959: 23 
1238 Wirz 1959: 12 
1239 Bateson 1958: 233; 309; Plate XXVII 
1240 Schmid/Kocher Schmid 1992: 70 
1241 vgl. auch Kocher Schmid 2004: 179f. 



225 

versehen sind, wohingegen die Benutzung von Pfeil und Bogen gewöhnlich das freie 

Bewegen der Hände erforderte, weshalb die Schilde in jenen Gebieten, in denen vor allem 

Pfeil und Bogen verwendet wurden, öfter mit Tragbändern ausgestattet sind.1242 Zum 

anderen variieren sowohl Gewicht und Größe als auch Formen und Motive der Schilde: 

Während diese am Unteren Sepik – von denen manche leicht zu einer Seite geneigt sein 

können1243 – zumeist ein an den Seiten angebrachtes Bastbüschel besitzen, im oberen 

Bereich mit einem eingeschnitzten, stilisierten Gesicht versehen, hinten mit Holzgriffen 

sowie am oberen Ende mit einer Art Zapfen ausgestattet sein können1244, zeichnen sich die 

oftmals leicht gewölbten Schilde im gesamten Mittelsepik-Raum insbesondere durch ihren 

beträchtlichen Formenreichtum aus. Im Zentrum der in unterschiedlichen Kombinationen 

weiß, schwarz, rot und manchmal gelb bemalten Darstellungen steht dabei ein ebenfalls 

stilisiertes Gesicht – zum Teil mit herausgestreckter Zunge1245 –, das im Vergleich zu den 

Darstellungen am Unteren Sepik jedoch weitaus mehr Fläche auf dem Schild in Anspruch 

nimmt und von großzügigen Ornamentelementen, wie Spiralen, Zackenbändern, Kreisen, 

Ovalen und Halb- oder Kreisbögen umgeben ist;1246 bisweilen können die Schilde am 

Mittleren Sepik ebenso mit mehreren Gesichtsdarstellungen verziert sein1247 oder auch hier 

längs gebogene Brettkörper aufweisen1248. Die Griffe auf der Schildrückseite sind meist aus 

dem Vollen des Brettes geschnitzt, doch gibt es auch Varianten, bei denen die Griffe aus 

gebogenen Rotangstücken geformt sind, welche mithilfe von Rotangschlingen befestigt sind, 

die durch am Schild angebrachte Bohrlöcher gezogen werden. 

Am Oberen Sepik nimmt die Vielgestaltigkeit mehr und mehr ab, die Schilde sind dort 

teilweise rein ornamental verziert und nicht mehr grundsätzlich mit einem Gesicht versehen, 

diese wirken ebenso wie die ringsherum angeordneten Ornamente, wie Spiralen, gezackte 

oder rautenförmige Linien und Bänder, massiver und weniger schwungvoll, die Bretter 

selbst sind insgesamt rechteckiger, flacher und weniger gewölbt, darüber hinaus können sie 
                                                
1242 vgl. Haberland 1963: 107f.; 1965a: 167ff.; 1966b: 61-64; Abb. 1 
1243 z. B. Schmidt 1929: Abb. IX, Nr. 2; Kelm 1968: Abb. 387; 389; 391-394 
1244 z. B. Reche 1913: Taf. LIX, 2-3; LX, 1; LXI, 1; Schmidt 1929: Abb. II, Nr. 2-4; Abb. IX, Nr. 1-2; Bühler 

1969: Abb. 24  
1245 z. B. Fuhrmann 1922: 95; Schmidt 1929: Abb. V, Nr. 1-4; Kelm 1966a: Farbabb. 4; Stöhr 1987: K 44; 

Greub 1985: Abb. 17-18; Peltier 1999: Abb. 15; Inv. Nr. 13-18-135; 13-18-137 der Münchner Hartl-
Sammlung 

1246 z. B. Reche 1913: Taf. LX, 2; LXI, 2; Fuhrmann 1922: 95; Schmidt 1929: Abb. III, Nr. 1-4; IV, Nr. 1-3; V, 
Nr. 1-4; Kelm 1966a: Farbabb. 4; Abb. 198-200; Bühler 1969: Abb. 53-54; Stöhr 1987: K 44; Greub 1985: 
Abb. 17-18; 21; Peltier 1999: Abb. 15; Inv. Nr. 13-18-135; 13-18-137; 13-18-138 der Münchner Hartl-
Sammlung 

1247 z. B. Reche 1913: Taf. LX, 3-5; Schmidt 1929: Abb. III, Nr. 2-4; Kelm 1966a: Abb. 196-197; M. Schuster 
1968: Abb. 37; Stöhr 1987: K 45 

1248 z. B. Schmidt 1929: Abb. IV, Nr. 1-3; vgl. Inv. Nr. 13-18-138 der Münchner Hartl-Sammlung 



226 

im oberen Bereich breiter sein als im unteren.1249 Die Schildgriffe auf der Rückseite sind hier 

häufig aus Holzleisten oder gebogenen Rotangstäben gefertigt und damit aufgrund der dafür 

benötigten Brettdurchbohrungen ebenso wie bei vergleichbaren Griffkonstruktionen am 

Mittleren Sepik auf der Vorderseite der Schilde sichtbar.1250 

Über die Iatmul wird berichtet1251, dass sie aufgrund ihres Siedlungsgebietes in 

Flussnähe und des damit verbundenen häufigen Einsatzes von Kanus bei 

Kampfunternehmungen Schilde weitaus weniger verwendeten als ihre nördlichen und 

südlichen Nachbarn, wie etwa die Sawos und Chambri, da die schweren Schilde in den 

Kanus eher beeinträchtigt als genützt hätten. Sind Schilde in Museumssammlungen demnach 

mit Herkunftsorten des Iatmul-Gebietes ausgewiesen, könnte es sich um Objekte aus 

ursprünglich anderen Dörfern handeln. Doch müsste dieser Aspekt damit konsequenterweise 

bei der Betrachtung des Schildegebrauchs in der gesamten Sepik-Region einbezogen 

werden. Haberland1252 zufolge könnten schwere Schilde jedoch im Kanu zumindest der 

passiveren Verteidigung gedient haben. 

Aufbewahrt wurden die Schilde am Sepik in den Männer- und möglicherweise auch in 

den Wohnhäusern, wo sie – wie zu vermuten bleibt, gemäß der jeweiligen Klanzugehörigkeit 

– an den Wänden lehnten.1253 

Die Gesichtsdarstellungen auf den Schilden werden im allgemeinen als Verkörperungen 

von Geistwesen oder Ahnen gesehen, welche den Kämpfer bzw. Träger des Schildes 

schützten und dabei zugleich abschreckend wirken sollten.1254 G. und M. Schuster zufolge 

wurden die Schilde früher vor jeder Kriegsunternehmung mit einem frischen Farbauftrag 

versehen, um „lebendig und damit für den Träger des Schildes wirksam“1255 zu werden. 

Weiter nehmen sie an, dass die Ornamente auf den Schilden klanspezifisch und in 

totemistischem Zusammenhang stehend zu betrachten sind.1256 

                                                
1249 z. B. Reche 1913: Abb. 308; Taf. LXI, 3; Schmidt 1929: Abb. VI, Nr. 1-3; Haberland 1963: Taf. I, 1-4; Taf. 

II, 1-6; 1965b: 47ff.; Abb. 8-12; 1966b: Abb. 2-3; Kelm 1966b: Abb. 44-46; 136-140; 157-159; 166-168; 
186-188; Museum für Völkerkunde und Schweizerisches Museum für Volkskunde Basel 1970: 91; 93 Stöhr 
1987: Abb. 39-40 

1250 z. B. Reche 1913: Abb. 309-310; Haberland 1963: Abb. 3-6 
Reche 1913: 296-304; 463ff.; Schmidt 1929: 136-172; Haberland 1963: 105-120; 1965a: 167; Bühler 1969: 
136ff.; G. u. M. Schuster 1970: 90 

1251 Kocher Schmid 1985: 181; Stöhr 1987: 44 
1252 Haberland 1963: 114; 1965a: 168f. 
1253 Haberland 1963: 109 
1254 Reche 1913: 296; Behrmann 1922: 224; Schmidt 1929: 146; Nevermann 1933: 44-47; Bühler 1969: 88; G. 

u. M. Schuster 1970: 90; Stöhr 1987: 44f.; Wardwell 1989: 7 
1255 G. u. M. Schuster 1970: 90 
1256 G. u. M. Schuster 1970: 90ff. 



227 

6.3.21 Zierbrett (Inv. Nr. 13-18-136) 

Bei den malu1257 genannten Zierbrettern handelt es sich um ca. anderthalb bis über zwei 

Meter große, flache, über die ganze Fläche beschnitzte, durchbrochen gearbeitete und 

bemalte Holztafeln, die am oberen Ende mit einem stilisierten, menschlichen Gesicht mit 

ausgeprägter Nase in Form eines scharfen Mittelgrates ausgestattet sowie auf der übrigen 

Fläche mit Pflanzenmotiven, verschiedenen, tiergestaltigen Wesen, etwa (Nashorn-) Vögeln 

und Fischen, sowie Ornamenten verziert sind.1258 

Ursprünglich wurden die im Männerhaus aufbewahrten Zierbretter von den Sawos 

angefertigt, doch schließlich auch von den Iatmul übernommen. Die Schnitzereien werden 

unterschiedlich interpretiert und so etwa als Toten1259-, Ahnen1260-, „Lebens- oder 

Schöpfungsbaum“1261- oder den mythischen Sagobringer Moiem1262 wiedergebende 

Darstellungen betrachtet.  

Nach Angaben der Iatmul wurden sie in einer Totenzeremonie für während der 

Seklusion verstorbene Initianden oder Initiatoren verwendet, wobei sie vor den Frauen 

präsentiert wurden. Beobachtet wurde diese Zeremonie von Außenstehenden nie. Bateson1263 

selbst bezweifelt diese Erläuterungen der Iatmul, da es bei weitem mehr malu-Bretter als 

Tote während der Initiationsrituale zu geben scheint. Newton1264 gibt infolgedessen zu 

bedenken, dass die Objekte möglicherweise mit unzureichenden, wenn nicht sogar falschen 

Informationen von den Sawos an die Iatmul weitergegeben wurden und stellt selbst die 

Vermutung an, dass in den malu ein kannibalistisches und zugleich mit Fruchtbarkeit in 

Verbindung stehendes Wesen sowie verschiedene Totemtiere abgebildet sind und die Bretter 

früher ähnlich wie die Schädelgestelle vom Papua-Golf zum Aufhängen von 

Kopfjagdschädeln verwendet wurden.  

Bei allen Interpretationsversuchen bleibt jedoch offen, ob die malu möglicherweise 

nicht auch jeweils verschiedene kulturelle Inhalte zur Darstellung bringen, wobei sie aber, 

                                                
1257 Bateson in Newton 1963: 1 
1258 z. B. Schlaginhaufen 1910b: Fig. G1; H1; I1; Reche 1913: Taf. XX; Scheller 1941: Abb. 2; Tischner 1954: 

Abb. 15; Newton 1963: Type 1-4; Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main 1964: 64; Kelm 
1966a: Farbabb. 2; Abb. 28-31; Heermann 1977: Abb. 44; Kaufmann 1980: Abb. 85; Stöhr 1987: Abb. 30; 
Welsch 1998a: Fig 4.63.; Inv. Nr. 13-18-136 der Münchner Hartl-Sammlung 

1259 Bateson in Newton 1963: 1; Heermann 1982: B 89 
1260 Nevermann 1933: 47; Tischner 1954: 36; Silverman 1988: 23 
1261 Kelm 1966a: 36; Stöhr 1971: 96; 1987: 40f.; 46; Heermann 1977: 62 
1262 Kaufmann 1980: 14f.; vgl. Bateson in Newton 1963: 1; Newton 1963: 5 
1263 Bateson in Newton 1963: 1f. 
1264 Newton 1963: 5-8 



228 

wie anzunehmen ist, auf jeden Fall mit der Trennung von Lebenden und Toten in 

Zusammenhang stehen. 

6.3.22 Zeremonialbrett (Inv. Nr. 13-18-130) 

In der Münchner Hartl-Sammlung befindet sich schließlich auch ein etwa 80 cm hohes, längs 

gebogenes und nach oben hin schmaler werdendes Brett, an dessen oberen Ende auf der 

einen Seite ein menschlicher Kopf herausgeschnitzt sowie weiß und rot bemalt ist. Auf der 

anderen Seite des Brettes befinden sich großflächige Ovale, die ebenso wie die Halbbogen 

an den Rändern in roter und gelber Farbe gehalten sind; die Zwischenräume sind mit weißer 

Farbe ausgefüllt. Das Objekt verfügt an den beiden oberen Enden über zwei 

Durchbohrungen, durch die eine Rotangschnur zum Aufhängen des Brettes gezogen ist. Von 

Lommel wurde der Gegenstand ohne nähere Ausführungen als „Zeremonialbrett“1265 

bezeichnet; Appel interpretiert ihn als „Zeremonialbrett in Gestalt eines Ahnen mit 

Krokodilhaut“1266. Gleichartige Bretter in anderen Publikationen wurden nicht ausfindig 

gemacht, so dass sich über Funktion und Bedeutung des Objekts kaum etwas aussagen läßt. 

Möglicherweise handelt es sich um ein ähnliches Zeremonial- und Tanzutensil, wie die bei 

Kelm1267 abgebildeten Tanzschilde bzw. -bretter. Ob es sich bei dem herausgeschnitzten 

Gesicht um die Vergegenwärtigung eines mythischen Ahnen oder eines persönlichen 

Vorfahren handelt, bleibt ebenfalls ungeklärt. Anzunehmen ist lediglich, dass jenes Brett 

aufgrund seiner wohl eher zeremonial geprägten Sphäre im Männerhaus aufbewahrt wurde. 

Schließlich könnte das Objekt jedoch auch ausschließlich für den Verkauf angefertigt 

worden sein. 

6.3.23 Halsschmuck (Inv. Nr. 12-30-25; 13-18-18) 

Schließlich gehören zur Münchner Hartl-Sammlung zwei aus Schnurgeflecht und Kauri- 

bzw. Nassaschnecken gefertigte Halsketten, die den Angaben Hartls zufolge beide von 

Männern getragen wurden. Während es sich bei dem einen Objekt um eine relativ schlichte 

Kette aus Kaurischnecken handelt, welche der Länge nach auf eine zum Zuknoten gedachte 

                                                
1265 Lommel 1952: Abb. 22 
1266 Appel 2005: 83 
1267 Kelm 1966a: Abb. 137; Kelm 1966b: Abb. 122-123 



229 

Schnur aus Pflanzenfasern aufgereiht sind1268, zeichnet sich das andere, mit einer Schlaufe 

als Verschluss versehene Schmuckstück zum einen durch seine Größe sowie zum anderen 

durch die Darstellung eines sorgfältig gearbeiteten menschlichen Gesichts aus Nassa- und 

Kaurischnecken aus.1269 Auch nach Reche1270 scheinen beide Kettenarten gewöhnlich zu den 

Schmuckstücken der Männer zu gehören, doch fügt er hinzu, dass gerade auch einfache 

lange Ketten mit Kaurischneckenbesatz neben Halsbändern aus Coixsamen, 

Konusschnecken oder Trochusscheiben häufig ebenso von den Frauen getragen werden. 

Kelm1271 zufolge werden zumindest die Ketten im Stil der mit einem Gesicht gestalteten 

Kauri- und Nassaschnecken bei Zeremonien und Tänzen getragen. 

                                                
1268 Inv. Nr. 12-30-25 der Münchner Hartl-Sammlung; vgl. Schlaginhaufen 1910b: 32; Reche 1913: Abb. 52 
1269 Inv. Nr. 13-18-18 der Münchner Hartl-Sammlung; vgl. Neuhauss 1911b: Fig. 247; Reche 1913: Abb. 44; 

Kelm 1966a: Abb. 133; 1968: Abb. 468; 470 
1270 Reche 1913: 98-105 
1271 Kelm 1966a: 36 



230 

E. Auswertung  

7. Die materielle Kultur des Mittelsepik-Gebietes als Zeichensystem 

Die folgende Analyse der Münchner Sammlungsobjekte orientiert sich am zu Beginn der 

Arbeit vorgestellten semiotischen Begriffswerkzeug. Dies betrifft im besonderen die 

Anwendung der Aspekte Primär- und Sekundärfunktionen von Zeichenträgern, Denotationen 

und Konnotationen von Zeichen, Polysemie und Zeichentypen. Zugleich werden die 

pragmatischen, semantischen und syntaktischen Dimensionen des Zeichenprozesses, wie sie 

die Sammlungsobjekte betreffen, diskutiert. Anhand der dabei gewonnenen Erkenntnisse, 

welche als weltbildbestimmende Gesichtspunkte zu betrachten sind, werden schließlich die 

mit den Zeichenprozessen stattfindenden Kommunikationsaspekte und die ihnen 

zugrundeliegenden Kodes als Einheiten einer Zeichensprache offensichtlich, wobei nicht 

zuletzt auch Variabilität und Individualität als weitere Komponenten der Zeichenbenutzung 

zu bedenken sind. 

Anzumerken ist, dass jene semiotischen Begriffswerkzeuge lediglich der analytischen 

Bearbeitung und Differenzierung der Sammlungsobjekte dienen, die Ergebnisse, die sie mit 

sich bringen, jedoch häufig kongruent sind; so sind etwa Primär- und Sekundärfunktionen 

eines Zeichenträgers nicht immer klar herauszufiltern, ebenso wenig lassen sich 

Denotationen und Konnotationen eines Zeichens stets eindeutig voneinander abgrenzen, und 

selbst Zeichenträger und Zeichen sowie Funktionen und Bedeutungen gehen bisweilen 

ineinander über. Darüber hinaus bestehen bei der vorliegenden Sammlung inhaltliche 

Überschneidungen zwischen den – kontextunabhängigen – Denotationen und den ikonischen 

Zeichen (da stets eine Verbindung zwischen beiden besteht) sowie gelegentlich 

Entsprechungen zwischen den – kontextabhängigen – Konnotationen und den 

indexikalischen Zeichen (welche davon abhängen, ob die äußere Gestaltung eines Objekts 

bereits auf alle oder eben nur auf manche Indizes verweist). 

So dient das Begriffsinstrumentarium, das die Semiotik bereitstellt, der methodischen 

Bearbeitung eines Zeichenträgers bzw. Zeichens, um die verschiedenen Untersuchungs- und 

damit zusammenhängend Interpretationsmöglichkeiten beleuchten zu können; im 

Vordergrund stehen Vielschichtigkeit und Komplexität, die Zeichenträger und Zeichen 

vermitteln. Dass die Untersuchung von Zeichenträgern und Zeichen damit im Endergebnis 

häufig gleiche Schlüsse zur Folge hat, bedeutet jedoch keinesfalls die „Ergebnislosigkeit“ 



231 

der Untersuchung, sondern lediglich, dass die verschiedenen, von der Semiotik zur 

Verfügung gestellten Instrumentarien auf gleiche kulturelle Aspekte aufmerksam machen 

können, und kulturinterne Überschneidungen und Entsprechungen vorzufinden sind, die auf 

das Charakteristische und Besondere einer Gruppe verweisen und deren kollektives 

Identitätsgefühl bestimmen. 

Um die bei der semiotischen Bearbeitung der Sammlungsobjekte und der Anwendung 

des Begriffswerkzeugs unvermeidlich auftretenden inhaltlichen Wiederholungen gering zu 

halten, wird versucht, die Zeichentypen und die Objektbeziehungen lediglich knapp 

darzulegen statt gewissermaßen „dicht zu beschreiben“. Die Untersuchung geht dabei 

zunächst von den einzelnen Sammlungsobjekten, in einem zweiten Schritt schließlich von 

den inhaltlichen Themen, d. h. also den Weltbildaspekten, und damit von der materiellen und 

geistigen Gesamtkultur aus und beinhaltet tabellarische Angaben, deren Ziel die Darstellung 

der Beziehungen zwischen kulturellen Zeichensystemen ist. Auch in diesem Abschnitt 

erfolgt die Dokumentation je nach Kenntnisstand in wechselndem Tempus, wobei 

Bedeutungen aufgrund ihrer fortdauernden Gültigkeit jedoch stets im Präsens dargelegt 

werden. 

Hinsichtlich der vielfältigen kulturellen Beziehungen der Sammlungsobjekte 

zueinander, bleibt zu beachten, dass deren Nennung kaum jemals vollständig erfolgen kann, 

da diese stark informations- und interpretationsabhängig sind; dieser Aspekt muss jedoch 

positiv gewertet werden, gewährleistet er doch jederzeit Anschlussfähigkeit. Weiterhin 

bestehen möglicherweise zwischen einzelnen Objekttypen in manchen Fällen Verbindungen, 

die sich jedoch aufgrund spezieller Eigenschaften nicht eindeutig bei den in der Münchner 

Hartl-Sammlung vertretenen Gegenständen nachweisen lassen. Ferner wird die Betrachtung 

hinsichtlich der Objektbeziehungen im ersten Teil differenziert, indem jeweils nicht ohne 

weiteres sämtliche gemeinsamen Bedeutungskontexte (z. B. Kopfjagd, Initiation oder 

Mythologie) zugleich als Beleg für die Beziehungen verschiedener Objekte genommen 

werden; lediglich die Zusammenhänge werden berücksichtigt, in denen zwei oder mehr 

Artefakte nachweisbar eine kulturelle Beziehung im engeren Sinne eingehen (z. B. 

gemeinsamer Einsatz im gleichen Abschnitt der Kopfjagd- oder Initiationsrituale oder Bezug 

zur selben Mythe). In anderen, weniger vielschichtigen Bedeutungskontexten hingegen 

werden generell Objektbeziehungen angenommen (etwa bei Haus- und Kanueinweihung 

oder den Totenritualen), da in diesen Fällen davon ausgegangen wird, dass der 



232 

angesprochene kulturelle Zusammenhang greifbar genug ist, um von grundsätzlichen 

Beziehungen zwischen den Artefakten auszugehen. 

Wenn es sich also bei der Präsentation nur um eine reduzierte Darstellung handelt und 

handeln kann, so ermöglicht diese dennoch eine intensive (und jederzeit erweiterbare!) 

Auseinandersetzung mit der vorliegenden Sammlung, deren Ziel es ist, mithilfe der 

semiotischen Begriffswerkzeuge zum einen den hier gewählten Weg der Interpretation der 

Objekte aufzuzeigen, zum anderen jedoch gleichermaßen auch zur eigenen Beschäftigung 

mit den Artefakten und den mit ihnen in Verbindung stehenden Weltbildaspekten anzuregen, 

um neue Sichtweisen auf eine alte Sammlung zu gewinnen. 

Die folgende Auswertung beginnt mit den Kalkbehältern, welche für eine ausführlichere 

semiotische Analyse besonders geeignet erschienen. Die Objekttabelle spiegelt dabei einen 

vorgestellten Ausstellungsraum wider, wobei das jeweils im Mittelpunkt der Betrachtung 

stehende Objekt sowie Objektbeziehungen besonders hervorgehoben werden; Objekte in 

Klammern markieren dabei nicht eindeutig zu klärende Verbindungen. Im Anschluss an die 

Kalkbehälter orientiert sich die Auswertung der übrigen Sammlungsobjekte an der gedachten 

Ausstellungsanordnung, d. h. sie erfolgt von oben nach unten sowie von links nach rechts. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1 Interpretation ausgehend von den Sammlungsobjekten 

7.1.1 Kalkbehälter 

(Inv. Nr. 13-18-17; 13-18-35; 13-18-110) 

Die Primärfunktion der Kalkbehälter liegt in der Aufbewahrung des für den Betelgenuss 

benötigten Kalkpulvers; zusätzlich erfüllen die Objekte mehrere Sekundärfunktionen, indem 

sie zum einen durch das Reiben der gerillten Kalkspatel an den Gefäßöffnungen als 

geräuscherzeugende Instrumente bei Riten, Tänzen, Gesängen und Redebeiträgen eingesetzt, 



233 

zum anderen speziell verzierte Kalkbehälter bei Befragungen vor Kopfjagden, Jagzügen oder 

bei Krankheitsfällen verwendet wurden. 

Die Denotation eines Kalkbehälters als direkte, unmittelbare und offensichtliche, erste 

Bedeutung eines Zeichens ist durch die häufig tiergestaltigen Spatel der aus Bambusrohr 

gefertigten Stücke lediglich als Verzierung zu werten, ebenso die möglicherweise 

angebrachten Federn oder Rotangringe. Die auf Konventionalität beruhende Konnotation 

eines Kalkbehälters hingegen zeigt die tiefer liegenden, vielschichtigen, kulturinternen und 

eigentlichen Bedeutungen der Verzierungen auf: So beziehen sich etwa die mit Tieren 

versehenen Spatel auf das Totemtier des jeweiligen Kalkbehälterbesitzers, zu dem seine 

soziale Gruppe seit der mythischen Urzeit eine spezielle Verbindung unterhält. Federn und 

Rotangringe zeigen den sozialen Status eines Mannes an, welcher sich wiederum nach 

seinen Erfolgen in der Kopfjagd richtete: Kehrte er von der Unternehmung mit einem selbst 

erbeuteten Kopf nach Hause zurück, wurde diese Handlung als gut sichtbares Zeichen auf 

den Kalkbehältern hinterlassen. Darüber hinaus verweisen Federn und Rotangringe an 

Kalkbehältern stets auf männliche Besitzer der Gefäße, da nur Männer Kopfjagdzüge 

unternahmen. Auch während der Seklusionsphase erhielten die Initianden dekorierte 

Kalkbehälter, so dass jene Objekte also eindeutig polyseme Bezüge aufweisen, die stark 

kontextabhängig sind. 

 

 Kalkbehälter 
Primärfunktion Aufbewahrungsgefäße für Kalkpulver 
Sekundärfunktion geräuscherzeugende Instrumente bei Riten, 

Tänzen, Gesängen und Redebeiträgen  
Verwendung bei Befragungen vor 

Kopfjagden, Jagzügen oder bei 
Krankheitsfällen 

Denotation Darstellung eines Vogels (Inv. Nr. 13-18-35) 
Verzierung (Inv. Nr. 13-18-17; 13-18-110) 

Konnotation Totemtier 
Bereich der Männer 

sozialer Status 
Kopfjagd 
Initiation 

 

Infolgedessen sind die Kalkbehälter je nach Handlungskontext und Blickwinkel als 

verschieden interpretierbare Zeichentypen anzusehen: Stellen die plastischen Ausführungen 

auf den Zierstücken der Kalkbehälter aus Bambus Tiere dar, so fungieren die Objekte in 



234 

diesem Kontext als Ikone. Zudem wird durch jene Repräsentation von Tieren Totemismus 

und Klanzugehörigkeit1272 der betreffenden Person indiziert. Aufgrund ihres umfangreichen 

und vielschichtigen Gebrauchs durch beide Geschlechter verweisen die Kalkbehälter als 

Indizes sowohl auf den Alltag, etwa die Nahrungsbeschaffung, bei der sie stets mitgeführt 

werden, als auch auf das Ritual und indizieren durch spezielle Verzierungen überdies den 

Bereich der Initiation. Sind die Kalkbehälter oder Spatel mit Federn oder Ketten aus 

pflanzlichen Materialien versehen, werden ein männlicher Besitzer sowie der Bereich der 

Kopfjagd und damit zusammenhängend auch der soziale Status des Besitzers indiziert. 

Rillen an den Kalkspateln stellen Indizes für den Einsatz als geräuschproduzierende Objekte 

dar, etwa bei den Streitgesprächen im Männerhaus oder bei rituellen Tänzen; ebenso 

verweisen sie durch ihre Verwendung bei Befragungen auf diese. Da schließlich das 

erstmalige Ornamentieren eines Kalkbehälters durch einen Jungen Anlass für ein naven gibt, 

wird dieses ebenfalls indiziert. 

 

 Kalkbehälter  
Ikon Vogel (Inv. Nr. 13-18-35) 
Index Bereich der Männer 

Bereich der Frauen 
Klanzugehörigkeit 

Totemismus 
Kopfjagd 
Initiation 
naven 

Streitgespräche  
Befragungen 
rituelle Tänze 
sozialer Status 

Nahrungsbeschaffung/Jagd 
Symbol - 

 

Neben diesen semantischen und pragmatischen sind gleichermaßen syntaktische Aspekte der 

Kalkbehälter zu anderen Sammlungsobjekten auszumachen. So besteht eine Beziehung 

zwischen Kalkbehältern und Aufhängehaken, indem der den Kopfjagdzug begleitende 

wagan-Geist vor der Unternehmung durch den durch Betel berauschten „Betreuer“ des 

Aufhängehakens sprach und dadurch Einzelheiten der Kopfjagd festlegte; in ähnlicher Weise 

wurden auch die menschlichen Figuren vor einem Kriegszug befragt und mit Betelnüssen 

                                                
1272 Unter „Klanzugehörigkeit“ wird hier nicht zwangsläufig „Klanbesitz“ verstanden, sondern die generelle 

Beziehung eines Objekts, beispielsweise aufgrund totemistischer Eigenschaften, zu einem Klan. 



235 

behängt. Wie die Kalkbehälter mit den an ihnen angebrachten Federn oder Rotangringen den 

Erfolg eines Kopfjägers anzeigten, signalisierten die Blashörner dem gesamten Dorf die 

erfolgreiche Rückkehr aller Kopfjäger. Sowohl durch die Kopfjagd als auch durch die 

Befragung von Aufhängehaken vor einer Kopfjagdunternehmung stehen die Kalkbehälter 

auch mit den Schädeln in Beziehung, welche in diesem Zusammenhang auf einen speziellen 

Hocker neben den Haken gelegt wurden. Ebenso konnte dabei Betel auf einen Figurenstuhl 

gelegt oder an einem Aufhängehaken deponiert werden. Während eines Streitgesprächs im 

Männerhaus können die Kalkbehälter zur Unterstützung eines Redebeitrags verwendet 

werden, so dass auch hier eine Verbindung zu den Figurenstühlen besteht, welche das 

zentrale Objekt dieses Ereignisses bilden. Den Initianden wurden während der Seklusion 

dekorierte Kalkbehälter, Hocker, Handtrommeln, Blashörner und Nackenstützen übergeben. 

Werden die Spatel der Kalkbehälter als geräuschproduzierende Objekte in Riten verwendet, 

so ist anzunehmen, dass sie dort mit dem möglicherweise ebenfalls allgemein bei Tänzen 

und Gesängen eingesetzten Tanzpaddel und der Keule, der Gesichts-, Haarschmuck- und 

Obergesichtsmaske, der Handtrommel, dem Zeremonialbrett sowie mit den dabei getragenen 

Halsketten in Beziehung stehen. Schließlich ergibt sich eine Verbindung zwischen den 

Kalkbehältern, den Tonwaren sowie den Dachaufsätzen, da alle drei Objektgruppen im Dorf 

Aibom gefertigt werden. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken KALKBEHÄLTER Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
(Paddel) Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

(Gesichtsmaske) (Haarschmuckmaske) Schlitztrommel Krokodile  
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske) Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.2 Nackenstütze 

(Inv. Nr. 13-18-104) 

Primär dient die Nackenstütze als Kopflehne, wobei ihre Sekundärfunktion diesen Gebrauch 

weiter einschränkt, indem sie vermutlich nur von den Männern verwendet wird. Die 

Denotation der Nackenstütze ist im vorliegenden Fall in der Darstellung eines Tieres zu 

sehen, welches auf konnotativer Ebene möglicherweise ein Totemtier repräsentiert. 

 



236 

 Nackenstütze 
Primärfunktion Kopflehne 
Sekundärfunktion nur für die Männer? 

Denotation Darstellung eines Tieres 
Konnotation Totemtier? 

 

Da in der Nackenstütze ein Tier dargestellt ist, erscheint das Objekt in diesem 

Zusammenhang als Ikon und verweist vermutlich zugleich als indexikalisches Zeichen auf 

Totemismus und Klanzugehörigkeit. Darüber hinaus zeigt sie als Index die Initiation, die 

Streitgespräche, den sozialen Status eines Mannes und damit den männlichen Bereich an, da 

die Initianden wohl während der Seklusion Nackenstützen erhielten. Des weiteren 

symbolisiert sie eine Art „magische Kraft“, die ihr innewohnend vorgestellt wird. So ist die 

Nackenstütze sowohl im Alltag als auch im Ritual, im Wohnhaus wie wohl auch im 

Männerhaus von Bedeutung. 

 

 Nackenstütze  
Ikon Tier 
Index Wohnhaus 

Männerhaus? 
Bereich der Männer? 
Klanzugehörigkeit? 

Totemismus? 
Initiation 

Streitgespräche 
sozialer Status 

Symbol „magische“ Fähigkeiten 
 

Syntaktische Beziehungen zu anderen Sammlungsobjekten geht die Nackenstütze zu 

Sitzbank und Hocker ein, wenn man alle drei Objektgruppen als zum Inventar der Männer 

gehörende Gegenstände in Wohn- und Männerhaus betrachtet. Bei den Streitgesprächen, bei 

denen den Figurenstühlen besondere Bedeutung zukommt, werden neben Sitzbänken und 

Hockern vermutlich auch die bequemen Nackenstützen verwendet. Während der 

Seklusionsphase erhielten die Initianden neben Nackenstützen auch Hocker, Handtrommeln, 

Blashörner und dekorierte Kalkbehälter. 

 



237 

NACKENSTÜTZE Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.3 Töpfe  

(Inv. Nr. 13-18-40; 13-18-41; 13-18-43; 13-18-45; 13-18-46; 13-18-47; 13-18-48; 13-18-49; 

13-18-51; 13-18-52; 13-18-54; 13-18-55; 13-18-56; 13-18-57; 13-18-59; 13-18-61; 13-18-

62; 13-18-63; 13-18-64; 13-18-66; 13-18-67; 13-18-68; 13-18-69; 13-18-70; 13-18-71; 13-

18-72; 13-18-73; 13-18-75; 13-18-77; 13-18-78; 13-18-79; 13-18-80; 13-18-81; 13-18-82; 

13-18-83; 13-18-85; 13-18-86) 

Die Primärfunktionen der Töpfe liegen eindeutig in der Nahrungszubereitung und 

-aufbewahrung; Sekundärfunktionen erfüllen die Objekte, indem sie jeweils nur für ein 

bestimmtes Nahrungsmittel, z. B. für Sagomehl, oder nur für eine bestimmte Speise, etwa 

zum Backen von Sagofladen, verwendet werden. Während in den sie umgebenden 

Verzierungen zunächst lediglich ästhetische Elemente zu sehen sind, stellen diese in 

Hinblick auf die mit ihnen in Verbindung stehenden Konnotationen einen mythologischen 

Bezug her. 

 

 Töpfe 
Primärfunktion Nahrungszubereitung 

Nahrungsaufbewahrung 
Sekundärfunktion spezielles Nahrungsmittel 

spezielle Speise 
Denotation Darstellungen von menschen- und 

tiergestaltigen Wesen 
Verzierungen 

Konnotation mythologischer Bezug 
 

Nahrungsaufbewahrung, Nahrungszubereitung und Nahrungsaufnahme werden durch die 

Töpferwaren ebenso indiziert wie der damit verbundene, allgemeine Tätigkeitsbereich der 

Frauen im Alltag, der sich um das Wohnhaus konzentriert. Zusätzlich wird jedoch auch auf 

den Bereich der Männer, das Männerhaus und die Initiation verwiesen, indem Tongefäße mit 

Speisen als Geschenkgabe für die Tatauierer und Betreuer der Initiation während der 



238 

Seklusion dienen konnten. Auch mythologische Inhalte werden indiziert. Zeigen die an den 

Töpfen angebrachten Darstellungen menschen- und tiergestaltige Wesen, so werden sie zu 

Ikonen. 

 

 Töpfe  
Ikon menschen- und tiergestaltige Wesen 
Index Wohnhaus 

Männerhaus 
Bereich der Männer 
Bereich der Frauen 

Mythologie 
Initiation 

Nahrungsaufbewahrung 
Nahrungszubereitung 
Nahrungsaufnahme 

Symbol - 
 

Syntaktische Beziehungen gehen die Töpfe zu anderen Objekten aus der vorliegenden 

Sammlung ein. So werden sie ebenso wie die tönernern Dachaufsätze und die Kalkbehälter 

in Aibom hergestellt. Zu den Dachaufsätzen, den Schädeln, den Aufhängehaken und den 

Frauenhauben bestehen mythologische Verbindungen, die sich auf die Darstellung der 

Töpfergottheit Yuman Wusmangge und den kannibalistischen Adler Meintu beziehen. Des 

weiteren dienen sowohl die Töpfe als auch die Aufhängehaken der Aufbewahrung von 

Nahrungsmitteln. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
TÖPFE Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.4 Frauenhauben 

(Inv. Nr. 13-18-21; 13-18-22) 

Während die Primärfunktionen der Frauenhauben in ihrer Verwendung als Kopfbedeckung 

und Schutz vor Witterungseinflüssen und Moskitos zu sehen sind, beschränken die 

Sekundärfunktionen diesen Gebrauch auf die Frauen, die diese beim Paddeln und dem 



239 

Fischfang vom Kanu aus sowie als Trauerkleidung benutzen. Eine weitere Sekundärfunktion 

erfüllen die Hauben, indem sie während der Initiations- und naven-Zeremonien von den 

Männern getragen wurden. So verweisen die Hauben denotativ zwar auf den Bereich der 

Frauen, werden jedoch dadurch zu besonderen, polysemen Objekten, indem sie auf 

konnotativer Ebene gleichermaßen mit dem Bereich der Männer verbunden sind. 

 

 Frauenhauben 
Primärfunktion Kopfbedeckung  

Schutz vor Witterungseinflüssen u. Moskitos 
Sekundärfunktion beim Paddeln und Fischfang (Frauen) 

Trauerkleidung (Frauen) 
naven (Männer) 

Initiation (Männer) 
Denotation Bereich der Frauen 
Konnotation Bereich der Frauen 

Bereich der Männer 
 

Die Frauenhauben stehen neben ihrer alltäglichen Verwendung vor allem bei der 

Nahrungsbeschaffung ebenso mit rituellen Aspekten in Beziehung, etwa wenn sie während 

der Totenrituale als Trauerkleidung der Frauen, während eines naven oder einer Initiation 

hingegen von den Männern bzw. Initianden getragen wurden. So verweisen sie als Indizes 

auf den Bereich der Frauen im Alltag und können ferner als Indizes für Trauer und die 

Totenrituale betrachtet werden. Kommen sie in rituellem Kontext zum Einsatz, wird ihre 

Verwendung auch durch die Männer deutlich: Während des naven-Rituals zeigen sie anders 

als im Alltag auch den Bereich der Männer an und fungieren als Indizes der männlichen 

Sphäre. Darüber hinaus dienen sie dort als Symbol der Verbindung und Gleichsetzung von 

Mutter und Mutterbruder. Indem sie während der Seklusion von den Novizen getragen 

wurden, indizieren sie den Bereich der männlich dominierten Initiation. So wird ein im 

Alltag von den Frauen verwendetes Objekt im Ritual zu einem männlich eingesetzten 

Gegenstand, welcher darüber hinaus vor weiblichen Blicken schützen soll. Aufgrund ihrer 

Bedeutung bei einem naven symbolisieren die Hauben weiterhin Gruppenidentität. Da die 

erstmalige Anfertigung einer Haube zu den Anlässen der Durchführung eines naven für 

Mädchen zählt, wird jenes Ritual auch in diesem Kontext indiziert. Als Verzierung eines 

Maskenkostüms der Töpfergottheit Yuman Wusmangge indiziert die Frauenhaube 

schließlich die mythologische Verbindung zu dieser. 

 



240 

 Frauenhauben 
Ikon - 
Index Bereich der Frauen 

Bereich der Männer 
Mythologie 
Initiation 

Totenrituale 
naven 

Nahrungsbeschaffung 
Symbol Verbindung und Gleichsetzung  

von Mutter und Mutterbruder 
Gruppenidentität 

 

Syntaktische Eigenschaften erfüllen die Frauenhauben in mythologischer Hinsicht zu Töpfen 

und Schädeln aufgrund der Darstellung Yuman Wusmangges sowie während des Fischfangs 

möglicherweise zum Paddel der Sammlung. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

FRAUENHAUBEN Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.5 Paddel 

(Inv. Nr. 13-18-103) 

Paddel können zwei verschiedene Primärfunktionen erfüllen, indem sie zum einen als 

Fortbewegungsmittel bei Kanufahrten, zum anderen als Tanzgeräte eingesetzt werden. Da 

der Gebrauch des vorliegenden Objekts unsicher bleibt, werden beide möglichen primären 

Verwendungszwecke angeführt; diese gelten beide deshalb als primär, da ein Paddel, soweit 

dies aus der ethnologischen Literatur ersichtlich wird, entweder als Fortbewegungsmittel 

oder als Tanzgerät, jedoch nicht zu beiden Zwecken verwendet wird. Sekundärfunktionen 

sind, soweit bekannt, nicht auszumachen. Ungeklärt bleibt schließlich, ob das Tanzpaddel in 

der Sprache der Iatmul ebenfalls als „Paddel“ bezeichnet wird; sollte dies der Fall sein, so 

würde bei beiden Paddelarten die Denotation durch den Aspekt der Fortbewegung, die 

Konnotation durch den auch möglichen Bezug zu rituellen Tänzen bestimmt werden. Sollte 

das Tanzpaddel in der Iatmul-Sprache einen anderen Namen, etwa „Tanzstab“ o. ä., tragen, 



241 

so würde die Denotation des Objekts bei „Tanzgerät“ liegen, wobei es einen Bezug zum 

Ritual konnotiert. 

 

 Paddel 
Primärfunktion Fortbewegungsmittel für Kanu 

Tanzgerät 
Sekundärfunktion - 

Denotation Fortbewegung 
Tanzgerät 

Konnotation Bezug zu rituellen Tänzen 
Bezug zum rituellen Inhalt 

 

So indiziert das vorliegende Paddel aufgrund seiner Form vermutlich das Wohnhaus als 

Aufbewahrungsort sowie den weiblichen, alltäglichen Tätigkeitsbereich, indem es auf die 

Nahrungsbeschaffung in Form von Fischfang durch die Frauen verweisen könnte. Überdies 

zeigt es durch seine mögliche andere Verwendung als (klanspezifisches?) Tanzutensil den 

zeremoniellen Bereich, das Männerhaus sowie durch seine Herstellung den männlichen 

Bereich und die naven-Zeremonien an. Jedoch könnte das Paddel auch als Index für mit dem 

Kanu durchgeführte Kopfjagdunternehmungen sowie für Totenrituale betrachtet werden, 

wobei es die Reise der Totenseele ins Totenland symbolisiert. Weiter ist anzunehmen, dass 

es bei den Einweihungsfesten von Kanus eine Rolle spielt und somit auch diese indiziert. 

 

 Paddel 
Ikon - 
Index Wohnhaus 

Männerhaus 
Bereich der Männer 
Bereich der Frauen 
Klanzugehörigkeit? 

Kopfjagd? 
Totenrituale? 

naven 
Kanueinweihung 

rituelle Tänze 
Nahrungsbeschaffung/Fischfang 

Symbol Reise der Totenseele ins Totenland 
 

Wird das Paddel bei Tänzen verwendet, können syntaktische Beziehungen zu anderen, 

möglicherweise ebenfalls in diesem Zusammenhang bedeutenden Sammlungsobjekten 

entstehen, wie der Handtrommel, der Gesichts-, der Haarschmuck- und der 



242 

Obergesichtsmaske, dem Halsschmuck, den Kalkbehältern, der Hakenkeule sowie dem 

Zeremonialbrett, bei Tänzen, die zur Einweihung eines Kanus abgehalten wurden, zu Hand- 

und Stampftrommel, Kanusteven und zu den Kanuschildmasken. Sollte es bei der Fahrt mit 

einem Kopfjagdkanu verwendet worden sein, würden sich auch in diesem Kontext 

Verbindungen zu Kanusteven und Kanuschildmasken ergeben. Kommt das Paddel bei einer 

Totenzeremonie zum Einsatz, steht es in Beziehung zum Schädel des Verstorbenen, welcher 

eine Totenfigur ziert, sowie eventuell zu den Krokodilfiguren und zur Handtrommel. Wird 

das – vermutlich von den Frauen verwendete – Paddel hingegen beim Fischfang gebraucht, 

ergeben sich Beziehungen zu den Frauenhauben. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken (Kalkbehälter) Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
PADDEL Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

(Gesichtsmaske) (Haarschmuckmaske) Schlitztrommel (Krokodile)  
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske) Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.6 Gesichtsmaske 

(Inv. Nr. 13-18-12) 

Die vorliegende Maske fungiert primär als Gesichtsbedeckung, wobei sie wohl bei rituellen 

Tänzen getragen wird, wodurch ihre Sekundärfunktion bestimmt wird. Das Maskengesicht 

konnotiert, wie anzunehmen ist, einen Ahn. 

 

 Gesichtsmaske 
Primärfunktion Gesichtsbedeckung 
Sekundärfunktion bei rituellen Tänzen 

Denotation Darstellung eines Gesichts 
Konnotation Ahn? 

 

Wird in der Maskendarstellung ein menschliches Gesicht gesehen, wird das Objekt zum 

Ikon. Repräsentiert die Maske einen Ahn, so wird die Beziehung zu diesem indiziert. Ist die 

Gesichtsmaske bei (klanspezifischen?) Tänzen von Bedeutung, so werden diese zusammen 

mit Klanzugehörigkeit indiziert. Da das erstmalige Tragen von und Tanzen mit einer Maske 

zu den Anlässen eines naven für junge Männer gehört, verweist die Maske als Index auf 



243 

jenes Ritual sowie auf den Bereich der Männer und auf das Männerhaus als Ort seiner 

Aufbewahrung. 

 

 Gesichtsmaske 
Ikon Gesicht 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Klanzugehörigkeit? 
Ahnenverehrung? 

naven 
rituelle Tänze 

Symbol - 
 

Beziehungen sind, wie bereits erwähnt, zu den vermutlich anderen Tanzutensilien der 

Sammlung auszumachen, so zu Haarschmuck- und Obergesichtsmaske, Handtrommel, 

Kalkbehälter, Halsschmuck, Paddel und Hakenkeule sowie möglicherweise zum 

Zeremonialbrett. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken (Kalkbehälter)  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
(Paddel) (Handtrommel) Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

GESICHTSMASKE (Haarschmuckmaske) Schlitztrommel Krokodile  
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske) Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.7 Halsschmuck 

(Inv. Nr. 12-30-25; 13-18-18) 

Als Schmuckstücke erfüllen die vorliegenden Halsketten keine Funktionen. Die denotative 

Bedeutung des Halsschmuckes mit der Inv. Nr. 13-18-18 liegt in der Darstellung eines 

Gesichts, welches möglicherweise einen Ahn konnotiert. Während die denotative Bedeutung 

der Halskette mit der Inv. Nr. 12-30-25 durch den Aspekt „Schmuck“ bestimmt wird, sind 

damit verbundene Konnotationen nicht bekannt. 

 



244 

 Halsschmuck 
Primärfunktion - 
Sekundärfunktion - 

Denotation Darstellung eines Gesichts (Inv. Nr. 13-18-
18) 

Schmuck (Inv. Nr. 12-30-25) 
Konnotation Ahn? (Inv. Nr. 13-18-18) 

 

Der Halsschmuck mit der Inv. Nr. 13-18-18 wird aufgrund seiner Gesichtsdarstellung zum 

Ikon; sollte diese einen Ahn repräsentieren, wäre das Objekt überdies als Index für die 

Ahnenverehrung zu werten. (Klanspezifische) Tänze würden, sollte der Schmuck bei 

Gelegenheiten dieser Art getragen worden sein, ebenso indiziert wie möglicherweise 

Klanzugehörigkeit, das Männerhaus und der Bereich der Männer, wenn die Ketten nur von 

diesen getragen worden sein sollten. 

 

 Halsschmuck 
Ikon Gesicht 
Index Männerhaus? 

Bereich der Männer? 
Klanzugehörigkeit? 
Ahnenverehrung? 

rituelle Tänze 
Symbol - 

 

Beziehungen ergeben sich, wie bereits erwähnt, zu den vermutlich anderen Tanzutensilien 

der Sammlung, wie Gesichts-, Haarschmuck- und Obergesichtsmaske, Handtrommel, 

Kalkbehälter, Paddel, Hakenkeule und Zeremonialbrett. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken (Kalkbehälter)  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
(Paddel) (Handtrommel) Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

(Gesichtsmaske) (Haarschmuckmaske) Schlitztrommel Krokodile  
HALSSCHMUCK (Obergesichtsmaske) Stampftrommel Stülpmasken  

 



245 

7.1.8 Hocker und Sitzbank 

(Inv. Nr. 13-18-25; 13-18-133) 

Die Primärfunktion von Hocker und Sitzbank liegt in ihrer Verwendung als Sitzmöbel; diese 

wird sekundär eingeschränkt, indem sie nur von den Männern benutzt werden. Während die 

Denotation ästhetische Verzierungen aufzeigt, konnotieren diese möglicherweise 

individuelle Muster. 

 

 Sitzbank/Hocker 
Primärfunktion Sitzmöbel 
Sekundärfunktion nur für die Männer 

Denotation Verzierungen 
Konnotation individuelle Muster? 

 

Als indexikalische Zeichen verweisen Hocker und Sitzbank aufgrund ihres Gebrauchs auf 

Männer- und Wohnhäuser, wobei sie sowohl den alltäglichen als auch den zeremoniellen 

und in erster Linie männlichen Bereich anzeigen. Des weiteren indizieren sie 

Klanzugehörigkeit und den sozialen Status eines initiierten Mannes, welcher durch den 

Gebrauch eines Stuhles angezeigt wird. Ferner verweisen sie aufgrund ihrer Verwendung auf 

Streitgespräche, Befragungen und die Initiation. 

 

 Sitzbank/Hocker 
Ikon - 
Index Wohnhaus 

Männerhaus 
Bereich der Männer 
Klanzugehörigkeit 

Initiation 
Streitgespräche 
Befragungen 

sozialer Status 
Symbol - 

 

Syntaktische Beziehungen von Hocker und Sitzbank zu anderen Sammlungsobjekten 

ergeben sich aufgrund ihrer Verwendung zur Nackenstütze, durch ihren Einsatz bei den 

rituellen Streitgesprächen zusätzlich zu den Figurenstühlen, aufgrund ihrer Rolle bei 

Befragungen vor Kriegsunternehmungen zu den Kalkbehältern, Aufhängehaken und 

Kopfjagschädeln, zu Handtrommel, Nackenstütze, Kalkbehältern und Blashörnern aufgrund 



246 

ihrer Bedeutung bei der Initiation, wo den Initianden während der Seklusionsphase alle fünf 

Objekttypen überreicht wurden. 

 

Nackenstütze SITZBANK/HOCKER Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.9 Giebelmasken 

(Inv. Nr. 13-18-11; 13-18-140) 

Die Giebelmasken erfüllen lediglich Primärfunktionen, indem sie eine gewisse 

Schutzfunktion für das Haus, an welchem sie angebracht sind, übernehmen. Während die 

denotative Bedeutung der Giebelmasken in ihrer Verzierung der Wohn- und Männerhäuser 

durch ein auf ihnen dargestelltes menschliches Wesen liegt, konnotieren sie eine bedeutende 

mythische Urzeitfrau, welche als weiblicher Vorfahre des Klans oder des gesamten Dorfes 

gilt. 

 

 Giebelmasken 
Primärfunktion Schutzfunktion 
Sekundärfunktion - 

Denotation Verzierung der Wohn- und Männerhäuser 
Darstellung eines menschlichen Wesens 

Konnotation mythische Urzeitfrau  
Ahn 

 

Durch die Darstellung eines menschlichen Wesens werden die Giebelmasken zu Ikonen. 

Verkörpert dieses eine mythische Urzeitfrau und einen weiblichen Klan- bzw. Dorfahnen, so 

fungieren die Masken als Indizes für den reichen Mythenschatz des Mittelsepik-Gebietes 

und ihre klanzugehörigen Aspekte sowie für die Ahnenverehrung. Gleichzeitig verweisen sie 

als Indizes auf Wohn- und Männerhäuser und symbolisieren auch Gruppenidentität. Wird 

ihnen darüber hinaus die Fähigkeit zugesprochen, Krankheiten und anderes Unheil von den 

Hausbewohnern fernzuhalten, werden sie zum Symbol der Abwehr negativer Einflüsse. 



247 

Zudem ist zu vermuten, dass sie bei der Einweihung von Wohn- und Männerhäusern eine 

Rolle spielen, so dass sie auch in diesem Zusammenhang zu Indizes werden. 

 

 Giebelmasken 
Ikon menschliches Wesen 
Index Wohnhaus 

Männerhaus 
Mythologie 

Klanzugehörigkeit 
Ahnenverehrung 

(Männer-) Hauseinweihung? 
Symbol Abwehr negativer Einflüsse 

Krankheitsabwehr 
Gruppenidentität 

 

Kulturinterne Beziehungen gehen die Giebelmasken zu den Dachaufsätzen ein, welche 

ebenfalls an den Männerhäusern angebracht sind, dieselbe Urzeitfrau repräsentieren und 

infolgedessen gleichfalls mythologische Bedeutung besitzen. Sieht man die weiblichen, eine 

Urzeitfrau verkörpernden Giebelmasken als Gegenpart des männlichen 

Schöpfungskrokodils, so ergibt sich gleichermaßen eine Verbindung zu den in der 

Sammlung vertretenen, holzgeschnitzten Krokodilen. Bei der Einweihung von 

Männerhäusern gehen die Giebelmasken möglicherweise eine Beziehung zu den 

Dachaufsätzen, den Blashörnern und der Handtrommel ein. Wie den Aufhängehaken und der 

menschlichen Figur wird den Giebelmasken schließlich die Fähigkeit zugesprochen, 

Krankheiten abzuwehren. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe GIEBELMASKEN Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze (Blashörner) Schädel Schilde 
Paddel (Handtrommel) Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

 



248 

7.1.10 Dachaufsätze 

(Inv. Nr. 12-30-2; 13-18-13; 13-18-107) 

Wie den Giebelmasken kommt auch den Dachaufsätzen nur primäre Funktion zu, indem sie, 

angebracht an den Männerhäusern, als höchste Punkte eines Dorfes gelten. Dabei verzieren 

sie diese durch ihre Repräsentation eines menschlichen oder tierischen Wesens nicht nur auf 

denotative Weise, sondern konnotieren mythologische Inhalte, welche gleichzeitig einen 

Bezug zur Kopfjagd herstellen. 

 

 Dachaufsätze 
Primärfunktion höchste Punkte eines Dorfes 
Sekundärfunktion - 

Denotation Verzierung der Männerhäuser 
Darstellung eines menschen- bzw. 

tiergestaltigen Wesens 
Konnotation mythologische Wesen (Inv. Nr. 13-18-13) 

Bezug zur Kopfjagd (Inv. Nr. 13-18-13) 
 

Die Dachaufsätze sind bei der Männerhauseinweihung von Bedeutung und stehen mit 

mythologischen, kopfjagdbezogenen und möglicherweise totemistischen Aspekten in 

Zusammenhang, gehören zum Besitz eines bestimmten Klans und sind ein wesentliches 

materielles Element bei der Herausbildung und Aufrechterhaltung einer kollektiven Identität. 

So weisen sie deutliche polyseme Bezüge auf. Als Ausstattung der beiden Giebelenden der 

Männerhäuser sind sie auf jeden Fall fest mit diesen verbunden und bilden zugleich die 

höchsten Punkte jedes Dorfes. Die Dachaufsätze indizieren also jedem Dorfbewohner, jedem 

Besucher und auch jedem Feind die genaue Lage eines Männerhauses. Darüber hinaus 

verweisen sie auf mythologische Inhalte, den Bereich der Männer sowie die 

Männerhauseinweihung und symbolisieren Gruppenidentität. Während Adler und weibliche 

(bzw. männliche) Figur als Ikone dienen, verweisen sie als Indizes auf die Mythologie, 

indem sie als kannibalistischer Adler und Urfrau oder gar „Töpferurmutter“ angesehen 

werden. Doch auch in den anderen Deutungen, etwa als Totemtier bestimmter Klane, 

welchen die Dachaufsätze gehören, wird der Vogel zum Index. Als Ahnwesen oder 

Vorfahren eines Klans fungieren beide Gestalten auch als Indizes, indem sie auf die 

Verbindung der Gemeinschaft mit den Ahnen verweisen. Des weiteren symbolisieren die 

Dachaufsätze aufgrund der Vogel- bzw. Adlerdarstellung Männlichkeit, Tapferkeit, 



249 

Kampfkraft und Mut und verweisen als Indizes auf die Kopfjagd sowie die wagan-

Zeremonie, bei welcher die Ereignisse der Adler-Mythe wiederholt werden. 

 

 Dachaufsätze 
Ikon weibliche Gestalt; Adler (Inv. Nr. 13-18-13) 

männliche Gestalt (Inv. Nr. 13-18-107) 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Mythologie 

Klanzugehörigkeit 
Totemismus? 

Ahnenverehrung 
Kopfjagd 

wagan-Zeremonie 
Männerhauseinweihung 

Symbol Gruppenidentität 
Männlichkeit, Tapferkeit, Kampfkraft, Mut 

 

Wie bereits dargestellt, ergeben sich syntaktische Beziehungen der Dachaufsätze zu den 

Giebelmasken, den Töpfen und den Kalkbehältern; überdies zu den Blashörnern, mit denen 

sie in Bezug zur Kopfjagd stehen und gemeinsam mit der Handtrommel sowie 

möglicherweise den Giebelmasken Verbindungen bei Einweihungsfesten von 

Männerhäusern eingehen. Auch die Schlitztrommel steht aufgrund mythologischer und 

kopfjagdbezogener Aspekte in Zusammenhang mit den Dachaufsätzen. Die Aufhängehaken 

und die adlergestaltigen Dachaufsätze stehen in Beziehung, da der in den Haken 

vergegenwärtigte wagan mit dem in den Dachaufsätzen dargestellten mythischen Adler 

Meintu gleichgesetzt werden kann. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben DACHAUFSÄTZE Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 



250 

7.1.11 Handtrommel 

(Inv. Nr. 13-18-6) 

Die Handtrommel dient primär als Schlag- und Rhythmusinstrument, wobei sie bei 

klanspezifischen Tänzen und totemistischen Gesängen, etwa bei Totenritualen, Kanu-, 

Wohn- und Männerhauseinweihungen sowie bei Initiationen zum Einsatz kommt, woraus 

sich ihre Sekundärfunktionen ergeben. Während die auf der Trommel zur Darstellung 

gebrachten Verzierungen aus denotativer Sicht als ästhetische Aufwertungen betrachtet 

werden können, stehen diese auf konnotativer Ebene vermutlich in totemistischem 

Zusammenhang. 

 

 Handtrommel 
Primärfunktion Schlag- und Rhythmusinstrument 
Sekundärfunktion Begleitinstrument bei klanspezifischen 

Tänzen und totemistischen Gesängen 
Totenrituale 

(Männer-) Hauseinweihung 
Kanueinweihung 

Initiation 
Denotation Darstellung eines Krokodils 
Konnotation Totemtier? 

 

Durch ihre vielseitige Verwendung als Rhythmusinstrument sowohl im alltäglichen als auch 

im zeremoniellen Kontext zeigt die Sanduhrtrommel als Index sowohl den Bereich des 

Alltags als auch des Rituals an. Des weiteren indiziert sie aufgrund ihrer Handhabung und 

Aufbewahrung den Bereich der Männer und des Männerhauses. Gleichermaßen dient sie als 

Index für Haus- und Kanueinweihung, Totenrituale, Initiation und naven. Werden zwischen 

den tiergestaltigen Darstellungen, welche zunächst als Ikone gelten, und den 

klanspezifischen Gesängen, zu deren Begleitung sie eingesetzt wird, Parallelen gesehen, so 

kann die Trommel in diesem Kontext als Index für Klanzugehörigkeit und Totemismus 

betrachtet werden. Überdies symbolisiert sie aufgrund ihrer polysemen, kulturspezifischen 

Bezüge Gruppenidentität. 

 

 

 

 



251 

 Handtrommel 
Ikon Krokodil 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Klanzugehörigkeit 

Totemismus 
Initiation 

Totenrituale 
naven 

(Männer-) Hauseinweihung 
Kanueinweihung 

rituelle Tänze 
Symbol Gruppenidentität 

 

Es ergibt sich eine Reihe syntaktischer Beziehungen der Handtrommel zu anderen Objekten 

der vorliegenden Sammlung: so zu den Stampf- und Schlitztrommeln, mit denen sie 

gemeinsam, etwa bei der Initiation, als Rhythmusinstrument eingesetzt wurde, wobei wohl 

auch die Stülpmasken sowie möglicherweise die Krokodile von Bedeutung waren. Auch mit 

den Blashörnern, den Kalkbehältern, der Nackenstütze und dem Hocker stand sie bei der 

Initiation in Verbindung, wenn den Initianden während der Seklusion alle Gegenstände 

übergeben wurden. Wird die Trommel bei Tänzen verwendet, kann sich auch eine 

Beziehung zu den anderen, vermutlich bei diesen Gelegenheiten eine Rolle spielenden 

Objekten bilden, wie Gesichts-, Haarschmuck- und Obergesichtsmaske, Halsschmuck, 

Paddel, Kalkbehälter, Hakenkeule sowie Zeremonialbrett. Bei Festlichkeiten, die anlässlich 

einer Kanueinweihung abgehalten wurden, entsteht eine Verbindung zu Stampftrommel, 

Paddel, Kanusteven und Kanuschildmasken. Bei der Männerhauseinweihung treten 

Handtrommel, Blashörner und Dachaufsätze in Zusammenhang, wobei möglicherweise auch 

die Giebelmasken von Bedeutung waren. Ebenso könnte bei der Einweihung eines 

Wohnhauses eine Beziehung zwischen Handtrommel und Giebelmasken bestehen. Während 

eines Totenrituals gehen Handtrommel, Schädel und Paddel eine Beziehung ein, 

möglicherweise unter Einbindung der aus Holz geschnitzten Krokodile. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe (Giebelmasken) Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel HANDTROMMEL Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

(Gesichtsmaske) (Haarschmuckmaske) Schlitztrommel (Krokodile)  
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske) Stampftrommel Stülpmasken  

 



252 

7.1.12 Haarschmuckmaske 

(Inv. Nr. 12-30-31) 

Da jene Maske als Haarschmuck an einem Kamm befestigt getragen wird und folglich als 

Zierstück aufzufassen ist, erfüllt sie keine Funktionen. Die denotative Bedeutung der Maske 

liegt hingegen in der Darstellung eines Gesichts, welches womöglich einen Ahn konnotiert.  

 

 Haarschmuckmaske 
Primärfunktion - 
Sekundärfunktion - 

Denotation Darstellung eines Gesichts 
Konnotation Ahn? 

 

Durch die Gesichtsdarstellung fungiert die Maske zunächst als Ikon. Sollte es sich dabei um 

eine Ahnendarstellung handeln, so würde das Objekt Ahnenverehrung indizieren. Getragen 

wird die Haarschmuckmaske wohl bei Tänzen und Zeremonien von den Männern, so dass 

auf diese zusammen mit Männerhaus und Männerbereich verwiesen wird; überdies könnte 

auch Klanzugehörigkeit indiziert werden, sollten die Tanzfeste klanspezifischer Natur sein. 

Auch das erstmalige Tragen dieser Maske könnte Grund zur Durchführung eines naven-

Rituals Anlass geben, so dass sie auch dieses anzeigt. 

 

 Haarschmuckmaske 
Ikon Gesicht 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Klanzugehörigkeit? 
Ahnenverehrung? 

naven 
rituelle Tänze 

Symbol - 
 

Wie bereits erwähnt, ergeben sich Beziehungen zu anderen Sammlungsobjekten, welche 

vermutlich ebenfalls bei rituellen Tänzen verwendet werden, wie zur Gesichts- und 

Obergesichtsmaske, zu Handtrommel, Kalkbehälter, Halsschmuck, Paddel, Hakenkeule und 

Zeremonialbrett. 

 

 



253 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken (Kalkbehälter)  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
(Paddel) (Handtrommel) Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

(Gesichtsmaske) HAARSCHMUCKMASKE Schlitztrommel Krokodile  
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske) Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.13 Obergesichtsmaske 

(Inv. Nr. 13-18-132) 

Wie bei der Haarschmuckmaske läßt sich auch bei der Obergesichtsmaske keine eigentliche 

Funktion ausmachen, da sie als Kopfschmuck getragen wird. Sie stellt aber gleichermaßen 

ein Gesicht dar, welches auf konnotativer Ebene eventuell als Ahnwesen aufgefasst wird. 

 

 Obergesichtsmaske 
Primärfunktion - 
Sekundärfunktion - 

Denotation Darstellung eines Gesichts 
Konnotation Ahn? 

 

So fungiert die Maske hinsichtlich ihrer Gesichtsdarstellung als Ikon, wobei sie überdies als 

Index für die Verehrung und Einbindung der Ahnen gewertet werden kann, wenn die 

Repräsentation als Ahnengestalt interpretiert wird. Wird sie bei Tanzfesten und Ritualen von 

den Männern getragen, werden die Tänze, der Bereich der Männer und das Männerhaus 

indiziert, wobei möglicherweise gleichermaßen auf Klanzugehörigkeit verwiesen wird. 

Zudem kann auch diese Maske als Index für naven-Rituale aufgefasst werden. 

 

 Obergesichtsmaske 
Ikon Gesicht 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Klanzugehörigkeit? 
Ahnenverehrung? 

naven 
rituelle Tänze 

Symbol - 
 



254 

Beziehungen bestehen möglicherweise zu den anderen, bei Tänzen eingesetzten 

Sammlungsobjekten, wie zur Gesichts- und Haarschmuckmaske, zu Handtrommel, 

Kalkbehälter, Halsschmuck, Paddel, Zeremonialbrett und Hakenkeule. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken (Kalkbehälter)  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
(Paddel) (Handtrommel) Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

(Gesichtsmaske) (Haarschmuckmaske) Schlitztrommel Krokodile  
(Halsschmuck) OBERGESICHTSMASKE Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.14 Aufhängehaken 

(Inv. Nr. 12-16-6; 12-30-32; 12-30-35; 13-18-139) 

Primär dienen die Aufhängehaken der Aufbewahrung von Nahrungsmitteln und anderen 

wichtigen Gütern, doch werden sie sekundär auch bei Befragungen eingesetzt. Während die 

auf ihnen gestalteten Figuren menschliche Wesen darstellen, verkörpern diese hinsichtlich 

ihrer konnotativen Bedeutung wagan-Geister, welche über die Macht verfügen, 

Kopfjagdunternehmungen, Jagdzüge und Fischfangaktivitäten positiv zu beeinflussen und 

Krankheiten abzuwehren. 

 

 Aufhängehaken 
Primärfunktion Aufbewahrung von Nahrungsmitteln und 

anderen wichtigen Gütern 
Sekundärfunktion Befragungen 

Denotation Darstellung eines menschlichen Wesens 
Konnotation wagan 

Macht, Kopfjagdunternehmungen, Jagdzüge 
und Fischfangaktivitäten positiv zu 

beeinflussen 
Krankheitsabwehr 

 

So spielen die Aufhängehaken in verschiedenen kulturellen Kontexten eine Rolle, etwa bei 

der Nahrungsbeschaffung und der Nahrungsaufbewahrung, bei Krankheitsfällen, 

Kopfjagdritualen, der Klanzugehörigkeit, in der Mythologie und als Geistwesen (wagan) 

verkörpernde Objekte. Je nach Situation agieren sie dabei als unterschiedliche 

Zeichenklassifikationstypen: 



255 

Da die Haken sowohl in den Wohn- als auch in den Männerhäusern hängen, indizieren 

sie den profanen Alltags- und Wohnhaus- sowie den sakralen Männerhausbereich. 

Gleichermaßen zeigen sie die Nahrungsaufbewahrung an. Aufgrund ihrer Besitzverhältnisse 

sind sie darüber hinaus als Indizes für die Klanzugehörigkeit zu werten. Durch die 

Wiedergabe menschlicher Wesen fungieren die Objekte als Ikone, sind in den Darstellungen 

der Aufhängehaken Geistwesen (wagan) oder Klangründer vergegenwärtigt, werden die 

Objekte zu Indizes, werden sie allgemeiner als mit der klanspezifischen Mythologie in 

Zusammenhang stehend betrachtet, verweisen sie ebenfalls als Indizes auf diese. Durch den 

Einsatz besonderer Aufhängehaken vor Jagd- und Fischfangunternehmungen sowie 

Kopfjagdzügen werden diese ebenso indiziert wie der soziale Status eines Mannes, indem 

die bei Befragungen verwendeten Haken im Wohnhaus eines bedeutenden Klanmitglieds 

hingen. Überdies symbolisieren sie Krankheitsabwehr und die Macht, 

Kopfjagdunternehmungen, Jagdzüge und Fischfangaktivitäten positiv zu beeinflussen. 

Schließlich fungieren sie aufgrund ihres Einflusses auf das Wohlergehen der Gruppe und 

ihres damit zusammenhängenden, umfangreichen Einsatzes sowie ihrer weitverzweigten 

Bedeutungen ebenso als Symbole der Gruppenidentität. 

 

 Aufhängehaken 
Ikon menschliches Wesen 
Index Wohnhaus 

Männerhaus 
Mythologie 

Klanzugehörigkeit 
Totemismus? 

Geistwesen (wagan) 
Kopfjagd 

Befragungen 
sozialer Status 

Nahrungsbeschaffung/Jagd/Fischfang 
Nahrungsaufbewahrung 

Symbol Macht, Kopfjagdunternehmungen, Jagdzüge 
und Fischfangaktivitäten positiv zu 

beeinflussen 
Krankheitsabwehr 
Gruppenidentität 

 

Beziehungen gehen die Aufhängehaken zu den adlergestaltigen Dachaufsätzen ein, da der in 

den Haken vergegenwärtigte wagan mit dem in den Dachaufsätzen dargestellten, mythischen 

Adler Meintu gleichgesetzt werden kann. Hierbei ergeben sich ebenso wie zusammen mit 



256 

den Hockern und den Schädeln Verbindungen zur Kopfjagd, wenn bei den Befragungen vor 

einer Kriegsunternehmung ein menschlicher Schädel neben den Aufhängehaken auf einen 

Schemel gelegt wurde. Zur menschlichen Figur stehen die Haken in Zusammenhang, da 

auch diesen vor Jagd- und Kopfjagdzügen zur Sicherstellung des Erfolges der 

Unternehmung Opfergaben dargebracht wurden. Darüber hinaus sollen beide Objekttypen 

sowie die Giebelmasken der Krankheitsabwehr dienen. Wie bereits dargestellt, ergeben sich 

in Bezug auf die Kopfjagdvorbereitungen auch Beziehungen zwischen Aufhängehaken und 

Kalkbehältern. Eventuell besteht auch eine Beziehung zwischen den Aufhängehaken und 

den Figurenstühlen, indem die Haken zur Sicherstellung des Erfolges einer 

Kopfjagdunternehmung angerufen, vor den Figurenstühlen die Schädel nach einer 

erfolgreichen Kopfjagd niedergelegt wurden. Wie die Aufhängehaken verkörpern auch die 

Stülpmasken, die Figurenstühle und die Schlitztrommel wagan-Geister, wobei die Trommel 

gleichermaßen zur Vorbereitung einer Kopfjagd eingesetzt wurde. Aufhängehaken und 

Krokodile gehen mythologische Beziehungen miteinander ein. Schließlich bestehen 

Verbindungen zwischen Aufhängehaken und Töpfen, indem beide der Aufbewahrung von 

Nahrungsmitteln dienen. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker AUFHÄNGEHAKEN menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.15 Blashörner 

(Inv. Nr. 13-18-36; 13-18-105) 

Während die Blashörner primär als Signalinstrument dienten, wobei sie – wodurch zugleich 

ihre Sekundärfunktionen benannt werden – bei Kopfjagdunternehmungen, 

Männerhauseinweihungen und Initiationen zum Einsatz kamen, repräsentieren sie 

hinsichtlich ihrer denotativen Bedeutungen zumeist Tierköpfe, welche konnotativ als 

Totemtiere, möglicherweise mit mythologischem Bezug, angesehen werden. 

 

 



257 

 Blashörner 
Primärfunktion Signalinstrument 
Sekundärfunktion Kopfjagd  

Männerhauseinweihung 
Initiation 

Denotation Darstellung eines Tieres 
Konnotation Totemtier 

mythologischer Bezug? 
 

So verkörpern die Blashörner als Ikone zunächst tiergestaltige Wesen, welche als 

totemistische oder mythologische Wesen, welche klanspezifische Bedeutung besitzen, 

Totemismus, Klanzugehörigkeit und Mythologie indizieren. Überdies verweisen sie 

grundsätzlich auf den Bereich der Männer, das Männerhaus und seine Einweihung, auf 

naven- und Initiationszeremonien sowie den Bereich der Kopfjagd, welcher wiederum eng 

mit der kollektiven Identität der Gruppe in Verbindung steht, so dass Gruppenidentität 

symbolisiert wird. 

 

 Blashörner 
Ikon Schwein (Inv. Nr. 13-18-36) 

Tier (Inv. Nr. 13-18-105) 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Mythologie 

Klanzugehörigkeit 
Totemismus 

Kopfjagd 
Initiation 
naven 

Männerhauseinweihung 
Symbol Gruppenidentität 

 

Verbindungen gehen die Blashörner folglich zu den Dachaufsätzen ein, zu deren Anbringung 

an den Spitzen der Männerhäuser im Rahmen der Hauseinweihung sie zusammen mit den 

Handtrommeln gespielt wurden, wobei möglicherweise auch die Giebelmasken von 

Bedeutung waren. Zusätzlich sind Blashörner und Dachaufsätze mit dem Bereich der 

Kopfjagd verbunden, wobei auch dem Adler als Zeichen der Kopfjagd bei beiden 

Ereignissen kulturinterne Bedeutung zukommt. Auch zu den Schädeln und zur 

Schlitztrommel ergeben sich kopfjagdbezogene Zusammenhänge, indem die Anzahl der 

erzeugten Blassignale auf die Menge der erbeuteten Köpfe hinwies und diese auf die 



258 

Schlitztrommeln gelegt wurden. Ferner wurden Blashörner und Schlitztrommel als 

Signalinstrumente eingesetzt. Während die Blashörner die erfolgreiche Rückkehr aller 

Kopfjäger signalisierten, zeigen die Federn und Rotangringe an den Kalkbehältern den 

individuellen Erfolg eines Kopfjägers an. Bei der Initiation bestehen, wie bereits dargestellt, 

Beziehungen zwischen Blashörnern, Handtrommel, Nackenstütze, Hocker und 

Kalkbehältern. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe (Giebelmasken) Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze BLASHÖRNER Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile   
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.16 Kanusteven 

(Inv. Nr. 12-16-51) 

Die Primärfunktion des Kanustevens ist in seiner Rolle als tragendes Element der 

Bootskonstruktion zu sehen. Dient der Steven durch seine Krokodilsdarstellung auf den 

ersten Blick zur Verzierung der großen Kopfjagdkanus, konnotiert dieser im kulturellen 

Kontext das mythische Urzeitkrokodil. 

 

 Kanusteven 
Primärfunktion tragendes Element der Bootskonstruktion 
Sekundärfunktion - 

Denotation Verzierung des Kanus 
Darstellung eines Krokodils 

Konnotation Urzeitkrokodil 
mythologischer Bezug 

 

Der krokodilgestaltige Kanusteven verweist durch seine Verkörperung des Urzeitkrokodils 

als Index auf den Bereich der Mythologie, wobei die Darstellung zugleich als Ikon für das 

Krokodil allgemein gesehen werden kann. Darüber hinaus wird auf die Kopfjagd, den 

Bereich der Männer sowie die Initiation verwiesen, da, wie geschildert, eine Verbindung 

angenommen wird zwischen dem Krokodil, welches für Tod und Neugeburt der Initianden 

verantwortlich ist, und dem krokodilgestaltigen Kopfjagdkanu, welches bei der rituellen 



259 

Wiederholung urzeitlichen Tötens verwendet wurde. So dient der Steven auch als Symbol 

der Gruppenidentität. Vermutlich war das Objekt Klanbesitz, was indiziert wird. Ferner ist 

anzunehmen, dass der krokodilgestaltige Kanusteven auch bei der Einweihung neuer Kanus 

von Bedeutung war und also auch dieses Ereignis anzeigt. 

 

 Kanusteven 
Ikon Krokodil 
Index Bereich der Männer 

Mythologie 
Klanzugehörigkeit 

Kopfjagd 
Initiation 

Kanueinweihung 
Symbol Gruppenidentität 

 

Syntaktische Beziehungen geht der Kanusteven zu den Kanuschildmasken ein, mit denen er 

gewissermaßen eine Einheit bildet. Bei der Einweihung von Kopfjagdkanus steht er darüber 

hinaus in Bezug zu Paddel, Hand- und Stampftrommel. Im Kontext der Kopfjagd ergeben 

sich Verbindungen zum Paddel, zur Schlitztrommel, welche selbst als Kopfjagdkanu 

aufgefasst werden kann, und zu den Schädeln, die früher statt Kanuschildmasken verwendet 

wurden. Auf mythologischer, kopfjagd- und initiationsbezogener Ebene bestehen 

Beziehungen zwischen dem krokodilgestaltigen Kanusteven und den eigenständigen 

Krokodilfiguren, wenn beide als Verkörperungen des Urzeitkrokodils betrachtet werden, 

welches – insbesondere in Bezug auf das Kopfjagdkanu, als dessen Verkörperung es 

zusätzlich gilt – die Kopfjäger als initiierte Männer und „Söhne des Krokodils“ sicher in sich 

trug und die Feinde tötete. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel KANUSTEVEN Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 



260 

7.1.17 Schlitztrommel 

(Inv. Nr. 13-18-127) 

Die Schlitztrommel wird primär als Schlag- und Rhythmusinstrument gebraucht, wobei sie 

speziell bei Nachrichtenübermittlung, Initiation, Kopfjagd und wagan-Zeremonie eingesetzt 

wurde. Auf denotativer Ebene zeigen die auf ihr angebrachten, tiergestaltigen Darstellungen 

ästhetische Verzierungen, welche in konnotativer Hinsicht Totemtiere verkörpern; die 

Schlagfolge, bei welcher es sich denotativ um einen nicht näher bestimmbaren Rhythmus 

handelt, wird konnotativ zur Stimme des Krokodils oder wagan bzw. zum 

„Krokodilsrhythmus“. 

 

 Schlitztrommel 
Primärfunktion Schlag- und Rhythmusinstrument 
Sekundärfunktion Nachrichtenübermittlung 

Initiation 
Kopfjagd 

wagan-Zeremonie 
Denotation Verzierung 

Darstellung eines Vogels bzw. eines 
Krokodils 

Trommelrhythmus 
Konnotation Totemtiere 

Stimme des Krokodils/wagan 
Krokodilsrhythmus 

 

Durch ihren unterschiedlichen Einsatz und ihre polysemen Bezüge verweist die 

Schlitztrommel sowohl auf Alltag als auch auf Ritual. So fungiert sie bei der 

Nachrichtenübermittlung als Signalinstrument, darüber hinaus verweist sie als 

indexikalisches Zeichen auf das Männerhaus und den mit dem Schlagen der Trommel 

verbundenen aktiven Tätigkeitsbereich der Männer. Sie indiziert durch ihre 

Besitzverhältnisse Klanzugehörigkeit, Mythologie und Totemismus, indem jede 

Schlitztrommel nicht nur einen eigenen Namen trägt, sondern mit einem eigenen, 

klanspezifischen Rhythmus verbunden ist, wobei nur der jeweilige Klan dazu berechtigt ist, 

die Totems und die auch damit zusammenhängenden Trommelrhythmen zu benutzen und 

akustisch zu vergegenwärtigen. So wird das mythologisch und totemistisch begründete 

Darstellungsrecht gleichermaßen an den Schnitzereien und Rhythmen der Schlitztrommel 

erkennbar, wobei die auf dem Objekt angebrachten, tiergestaltigen Wesen zunächst als Ikone 



261 

aufzufassen sind, welche als Verkörperung von Geistwesen (wagan), Ahnen oder auch 

Tieren, und die Trommelrhythmen als deren Stimmen oder Äußerungen gesehen werden 

können und somit zu Indizes für Geistwesen, Ahnenverehrung, Mythologie, Totemismus 

und Klanzugehörigkeit werden. Durch ihre kultische Verwendung indiziert sie außerdem die 

wagan- und naven-Zeremonien, Initiation, Kopfjagd und das damit verbundene Ritual. Wie 

die wagan genannte Schlitztrommel mit dem Urzeitkrokodil in Zusammenhang steht, 

symbolisiert sie einerseits nach erfolgreicher Kopfjagd auch die Verbindung zwischen 

Trommel und Kraftübertragung sowie andererseits allgemein die Solidarität und Identität der 

Gruppe. 

 

 Schlitztrommel 
Ikon Vogelkopf 

Krokodilkopf 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Mythologie 

Klanzugehörigkeit 
Totemismus 

Ahnenverehrung 
Geistwesen (wagan) 

Kopfjagd 
Initiation 

wagan-Zeremonie 
naven 

Symbol Kraftübertragung 
Gruppenidentität 

 

Syntaktische Beziehungen geht die Schlitztrommel zu vielen anderen der vorliegenden 

Sammlungsobjekte ein, so zu den Dachaufsätzen, den Blashörnern und den Schädeln, zu 

denen zahlreiche Verbindungen im Bereich der Kopfjagd ausfindig zu machen sind. Bezüge 

lassen sich auch zum Kanusteven und zu den Kanuschildmasken feststellen, indem 

Schlitztrommel und (Kopfjagd-) Kanu gleichgesetzt werden. Überdies bestehen zwischen 

Schlitztrommel und Dachaufsätzen mythologische Parallelen. Gemeinsam mit der Hand- und 

Stampftrommel sowie den Stülpmasken spielte die Schlitztrommel während der Initiation 

eine Rolle, wobei möglicherweise auch die aus Holz geschnitzten Krokodile von Bedeutung 

waren. Schließlich repräsentieren Schlitztrommel, Aufhängehaken, Stülpmasken und 

Figurenstühle wagan-Geister. 

 



262 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske SCHLITZTROMMEL (Krokodile)  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.18 Stampftrommel 

(Inv. Nr. 13-18-131) 

Die Primärfunktion der Stampftrommel lag in ihrer Verwendung als Rhythmusinstrument, 

wobei sie nach den in der Literatur zu findenden Hinweisen nur bei der Einweihung von 

Kopfjagdkanus sowie bei der Initiation eingesetzt wurde. Während es sich bei den durch das 

Stoßen der Trommel in Wasser entstehenden, glucksenden Geräuschen denotativ lediglich 

um Trommellaute handelt, verkörpern diese auf konnotativer Ebene die Stimmen mythischer 

Fische bzw. des Urzeitkrokodils. 

 

 Stampftrommel 
Primärfunktion Rhythmusinstrument 
Sekundärfunktion Einweihung von Kopfjagdkanus 

Initiation 
Denotation Darstellung eines menschlichen Wesens 

Trommelrhythmus 
Konnotation Stimme mythischer Fische bzw. des 

Urzeitkrokodils 
 

Aufgrund ihrer Darstellung eines menschlichen Wesens wird die Stampftrommel zum Ikon. 

Werden die Trommellaute als Stimme mythischer Fische oder des Urzeitkrokodils 

angesehen, so verweist der Trommelrhythmus in diesem Kontext als Index auf die 

Mythologie. Weiterhin indiziert das Instrument den Bereich der Männer und das 

Männerhaus, die Kanueinweihung, die Kopfjagd sowie die Initiation. Darüber hinaus zeigt 

die Trommel vermutlich Klanzugehörigkeit und Totemismus an. Durch ihre Bedeutung in 

Bezug auf Mythologie und Initiation symbolisiert sie weiterhin Gruppenidentität. 

 

 

 



263 

 Stampftrommel 
Ikon menschliches Wesen 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Mythologie 

Klanzugehörigkeit? 
Totemismus? 

Kopfjagd 
Initiation 

Kanueinweihung 
Symbol Gruppenidentität 

 

Beziehungen der Stampftrommel ergeben sich aufgrund ihres Verwendungszwecks zu Hand- 

und Schlitztrommel der Sammlung, wobei während der Initiation auch die Stülpmasken 

sowie möglicherweise die aus Holz geschnitzten Krokodile von Bedeutung waren. 

Hinsichtlich der Einweihung von Kopfjagdkanus bestehen Beziehungen der Trommel zu 

Handtrommel, Paddel, Kanusteven sowie zu den Kanuschildmasken.  

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel (Krokodile)  
Halsschmuck Obergesichtsmaske STAMPFTROMMEL Stülpmasken  

 

7.1.19 Menschliche Figur 

(Inv. Nr. 13-18-129) 

Die Primärfunktion der in der Sammlung vorhandenen menschlichen Figur wurde bestimmt 

durch den Einsatz des Objekts bei Befragungen. Stellt jene Figur in denotativer Hinsicht ein 

Wesen menschlicher Natur dar, so verkörpert dieses konnotativ einen Klanvorfahren oder 

Ahn, welcher Lebenskraft sowie die Macht besitzt, Kopfjagdunternehmungen und Jagdzüge 

positiv zu beeinflussen und Krankheiten abzuwehren 

 

 

 

 

 



264 

 menschliche Figur 
Primärfunktion Befragungen 
Sekundärfunktion - 

Denotation Darstellung eines menschlichen Wesens 
Konnotation Ahn 

Lebenskraft 
Macht, Kopfjagdunternehmungen und 

Jagdzüge positiv zu beeinflussen 
Krankheitsabwehr 

 

Handelt es sich bei der menschlichen Figur, welche zunächst als Ikon angesehen werden 

kann, um die Verkörperung eines mythischen Wesens, Klanvorfahren oder verstorbenen 

Verwandten, so symbolisiert sie dessen Lebenskraft, die gesichert werden sollte, und dient 

als Index für die allgemeine und stets präsente Erinnerung an die Vorfahren. Steht der 

dargestellte Ahn oder das Geistwesen mit spezifischen Mythen in Beziehung, indiziert die 

Figur diese ebenso. Des weiteren verweist sie als Index aufgrund ihrer Aufbewahrung auf 

die Bereiche Wohn- und Männerhaus, aufgrund der Besitz- und Namensverhältnisse auf 

Klanzugehörigkeit und sozialen Status und indiziert Nahrungsbeschaffung, Jagd- und 

Kriegsunternehmungen, Befragungen sowie abermals die Geistwesen, deren Rache man 

beim Unterlassen der Darbringung von Opfergaben an die Figur fürchten musste. Ferner 

fungiert sie als Machtsymbol, einen Jagdzug positiv zu beeinflussen sowie als Symbol der 

Krankheitsabwehr und aufgrund ihrer kulturinternen Geltung als Symbol der 

Gruppenidentität. 

 

 menschliche Figur 
Ikon menschliches Wesen 
Index Wohnhaus 

Männerhaus 
Mythologie 

Klanzugehörigkeit 
Ahnenverehrung 

Geistwesen 
Kopfjagd 

Befragungen 
sozialer Status 

Nahrungsbeschaffung/Jagd 
Symbol Lebenskraft 

Gruppenidentität 
Macht, Jagdzug positiv zu beeinflussen 

Krankheitsabwehr 
 



265 

Syntaktische Beziehungen geht die menschliche Figur der Sammlung durch ihre 

Verwendung bei Befragungen vor Kopfjagd- und Jagdzügen zu den Aufhängehaken und den 

Kalkbehältern, zur Krankheitsabwehr zu den Aufhängehaken und den Giebelmasken ein. 

Überdies steht die menschliche Figur mit den Schädeln in Zusammenhang, da beide mit der 

Speicherung von Lebenskraft in Verbindung gebracht werden. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken 
MENSCHLICHE 

FIGUR 
Zeremonialbrett 

Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 
Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 

Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 
Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.20 Figurenstühle 

(Inv. Nr. 13-18-2; 13-18-4; 13-18-5) 

Die Funktion wird hier festgelegt, indem es sich bei den sogenannten Figuren“stühlen“ nicht 

um Sitzmöbel, sondern um Rednerpulte handelt, die nur bei den rituellen Streitgesprächen 

und möglicherweise bei der Initiation Verwendung finden, wodurch ihre Sekundärfunktion 

bestimmt wird. Die in denotativer Hinsicht als Verzierung aufzufassende Gestaltung der 

Objekte bedeutet konnotativ einen Klanvorfahren bzw. Ahn oder wagan. 

 

 Figurenstühle 
Primärfunktion Rednerpult 
Sekundärfunktion nur bei den rituellen Streitgesprächen 

Initiation? 
Denotation Darstellung eines menschlichen Wesens 
Konnotation Ahn 

wagan 
 

Die Figurenstühle bilden zwar das hauptsächliche Objekt bei der Abhaltung der rituellen 

Streitgespräche im Männerhaus, doch stehen sie infolgedessen mit weiteren kulturellen 

Aspekten in Zusammenhang: Während das im Zeremonialstuhl dargestellte menschliche 

(männliche) Wesen als Ikon fungiert, verweist der darin vergegenwärtigte Ahn, 

Klanvorfahre oder wagan auf die Verehrung und Einbeziehung dieser als Bekräftigung und 

Unterstützung im gegenwärtigen Leben. Darüber hinaus indizieren die Figurenstühle das 



266 

Männerhaus als Ort ihrer Aufbewahrung und ihres Einsatzes, verweisen auf die 

mythologischen, mit dem totemistischen System in Verbindung stehenden Streitgespräche 

und folglich auf den Bereich der Männer. Des weiteren zeigen sie als Indizes den 

mythologischen Komplex sowie Befragungen an. Als zur Dorfgemeinschaft gehörend und 

einen bestimmten Klan auf besondere Weise repräsentierend indizieren sie 

Klanzugehörigkeit sowie den sozialen Status jedes initiierten Mannes und symbolisieren 

aufgrund ihrer komplexen Bedeutung während der Streitgespräche Gruppenidentität. 

Möglicherweise indizieren die Zeremonialstühle schließlich Kopfjagd und Initiation. 

 

 Figurenstühle 
Ikon menschliches Wesen 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Mythologie 

Klanzugehörigkeit 
Totemismus 

Ahnenverehrung 
Geistwesen (wagan) 

Kopfjagd? 
Initiation? 

Streitgespräche 
Befragungen 

sozialer Status 
Symbol Gruppenidentität 

 

Kulturinterne Verbindungen gehen die Figurenstühle zu etlichen anderen Objekten der 

vorliegenden Sammlung ein: So ist anzunehmen, dass sich die bei den Streitgesprächen im 

Männerhaus Anwesenden auf Sitzbänken, Hockern und Nackenstützen niederlassen. Die 

Kalkbehälter können als geräuscherzeugende Artefakte zur Bekräftigung eines Redebeitrags 

eingesetzt, und vor Befragungen konnte Betel auf den Figurenstuhl gelegt werden. Unter 

Umständen wurde der auf der Kopfjagd eroberte Schädel vor den Figurenstuhl im 

Männerhaus gelegt und dessen Figur bei den Streitgesprächen mit einem modellierten 

Schädel verziert. Schließlich verkörpern Figurenstühle, Aufhängehaken, Stülpmasken und 

Schlitztrommel wagan-Geister. 

 



267 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter FIGURENSTÜHLE Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner (Schädel) Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.21 Schädel 

(Inv. Nr. 13-18-28; 13-18-30; 13-18-33; 13-18-34; 13-18-122; 13-18-128) 

Als Primärfunktion der Schädel läßt sich die Repräsentation eines Toten benennen, ohne 

dass zusätzliche Sekundärfunktionen eine Rolle spielen. Auch bei den Schädeln sind die 

vorhandenen Verzierungen auf denotativer Ebene als Dekoration zu sehen, welche 

konnotativ zum einen als individuelle Muster der Künstler, zum anderen auch zur Sicherung 

der Lebenskraft betrachtet werden.1273 

 

 Schädel 
Primärfunktion Repräsentation eines Toten 
Sekundärfunktion - 

Denotation Verzierungen 
Konnotation individuelle Muster 

Sicherung der Lebenskraft 
 

Sowohl Ahnen- als auch Kopfjagdschädel, die als Ikone einen Verstorbenen abbilden, 

wurden als mit der übernatürlichen Lebenskraft ausgestattet vorgestellt und symbolisieren 

diese folglich. Während die Ahnenschädel durch ihre Aufbewahrung auf den Bereich des 

Wohnhauses verweisen, indizieren die Kopfjagdschädel den Bereich des Männerhauses und 

der Kopfjagd, wodurch sie generell mit dem vornehmlich männlichen Bereich verbunden 

sind (auch wenn das Reinigen der erbeuteten Köpfe früher zur Aufgabe der Frauen gehörte). 

Darüber hinaus verweisen die Schädel von Kopfjagdopfern durch ihren Einsatz auf das 

Kopfjagdritual sowie möglicherweise auf Befragungen. Die Ahnenschädel indizieren ferner 

Totenrituale wie auch die Mitgliedschaft zu ihrem Klan, welche über den Tod hinaus 

fortbesteht. Durch die Zugehörigkeit auch der Verstorbenen zu ihrem Klan und das daraus 

resultierende Gefühl der Zusammengehörigkeit von Lebenden und Toten wird überdies 
                                                
1273 Da ungeklärt bleibt, ob alle in der Münchner Hartl-Sammlung vorhandenen Schädel von verstorbenen 

Angehörigen oder vielleicht zum Teil auch von Kopfjagdopfern stammen, werden die Objekte hier für beide 
möglichen Bereiche ausgewertet. 



268 

Gruppenidentität symbolisiert. Aufgrund der kontinuierlichen Einbindung der Ahnen in das 

gegenwärtige Leben und die möglichst genaue Wiedergabe des Verstorbenen fungieren die 

Ahnenschädel als Indizes für die Entstehungsgeschichte eines Klans und seiner mythischen 

Klangründer. Durch die Aufbewahrung der Schädel verstorbener Angehöriger, denen alles 

zu verdanken ist und die den Fortbestand der Gemeinschaft sichern, wird die besondere 

Verpflichtung und Verantwortung gegenüber diesen und deren Verehrung indiziert. Wurden 

Ahnenschädel am Bug eines Kopfjagdkanus angebracht, symbolisieren sie Macht und Stärke 

der Angreifer und indizieren auch als Ahnenschädel den Bereich der Kopfjagd. 

Kopfjagdschädel sind ferner als Zeichen der Stärke und des Prestiges der erbeuteten Gruppe 

anzusehen und fungieren deshalb auch als Indizes für den sozialen Status des Kopfjägers, 

wobei sie zugleich als ikonische Zeichen für die Feinde anzusehen sind. 

 

 Schädel 
Ikon Verstorbener 
Index Wohnhaus 

Männerhaus 
Bereich der Männer 

Mythologie 
Klanzugehörigkeit 
Ahnenverehrung 

Kopfjagd 
Totenrituale 
Befragungen 

sozialer Status 
Symbol Lebenskraft 

Macht und Stärke 
Gruppenidentität 

 

So bestehen syntaktische Beziehungen der Schädel in Bezug auf die Kopfjagd zu den 

Schilden sowie vermutlich zur Hakenkeule, des weiteren zum Kanusteven und zu den 

Kanuschildmasken, welche gewissermaßen als Einheit zu betrachten sind, wobei die 

Kanuschildmasken als Ersatz für die vormals verwendeten Schädel gelten; zu den 

Blashörnern, welche die Anzahl der erbeuteten Köpfe verkündeten, zur Schlitztrommel, auf 

welche die Trophäen zur Kraftübertragung gelegt wurden, sowie aufgrund der vor einer 

Kopfjagd abgehaltenen Befragungen zu den Aufhängehaken, den Kalkbehältern, dem 

Hocker sowie zur menschlichen Figur, welche darüber hinaus gleichermaßen als mit 

Lebenskraft ausgestattet vorgestellt wird. Möglicherweise wurden die Kopfjagdschädel auch 

an das Zierbrett gehängt oder vor einen Figurenstuhl gelegt. Während der Streitgespräche 



269 

wurde die im Zeremonialstuhl dargestellte Figur möglicherweise mit einem modellierten 

Schädel versehen. In Aibom wurde ein die Töpfergottheit Yuman Wusmangge darstellendes 

Maskenkleid mit einem Schädel und einer Frauenhaube verziert. Bei den Totenritualen 

können Beziehungen zwischen Schädeln, Handtrommel, Paddel sowie möglicherweise den 

Krokodilen bestehen. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  (Figurenstühle) (Zierbrett) 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner SCHÄDEL Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel (Krokodile)  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.22 Kanuschildmasken 

(Inv. Nr. 13-18-24; 13-18-112; 13-18-113) 

Für die Kanuschildmasken, die sich am Bug der Kopfjagdkanus befanden, sind keine 

Funktionen auszumachen. Vielmehr dienen sie durch ihre Darstellung eines menschlichen 

Gesichts denotativ der Dekoration eines Bootes, wobei jene Verzierung auf konnotativer 

Ebene den Schutz des Kopfjägers bedeutet. 

 

 Kanuschildmasken 
Primärfunktion - 
Sekundärfunktion - 

Denotation Darstellung eines menschlichen Gesichts 
Konnotation Schutz für den Kopfjäger 

 

So werden die Kanuschildmasken durch ihre Darstellung eines menschlichen Gesichts zum 

Ikon, durch ihre anzunehmende Verkörperung eines Geistwesens oder Ahnen schließlich 

zum Index für diese. Da sie am Bug eines zur Kopfjagd eingesetzten Kanus angebracht 

waren, verweisen sie auf den Bereich der Männer sowie auf die Kopfjagd, wodurch sie 

ferner Gruppenidentität symbolisieren. Darüber hinaus bleibt zu vermuten, dass sie ebenso 

bei der Kanueinweihung eine Rolle spielten und zum Besitz eines Klans gehörten. Wenn sie 

aufgrund des durch sie repräsentierten Geistwesens oder Ahnen den Kopfjäger bei seinem 

Unternehmen schützen sollten, werden sie zum Symbol. 

 



270 

 Kanuschildmasken 
Ikon menschliches Gesicht 
Index Bereich der Männer 

Klanzugehörigkeit? 
Ahnenverehrung? 

Geistwesen? 
Kopfjagd 

Kanueinweihung? 
Symbol Gruppenidentität 

Schutz für den Kopfjäger 
 

So ergeben sich syntaktische Beziehungen der Kanuschildmasken zu den ebenfalls bei der 

Kopfjagd im selben Zusammenhang bedeutenden Kanusteven, den Schädeln, der 

Schlitztrommel sowie möglicherweise dem Paddel, darüber hinaus während der 

Kanueinweihung zu Paddel, Kanusteven, Stampf- und Handtrommel. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven KANUSCHILDMASKEN Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.23 Krokodile 

(Inv. Nr. 13-18-108; 13-18-116) 

Die aus Holz geschnitzten Krokodile erfüllen vor allem Bedeutungen; so repräsentieren sie 

das Schöpfungs- und Urzeitkrokodil der Mittelsepik-Kultur. 

 

 Krokodile 
Primärfunktion - 
Sekundärfunktion - 

Denotation Darstellung eines Krokodils 
Konnotation Urzeitkrokodil 

mythologischer Bezug 
Ahn 

 

Wenn auch die genaue Bedeutung der in der Münchner Sammlung vertretenen 

Holzkrokodile ungeklärt bleibt, so ist doch deren Beziehung zu vielfältigen 



271 

kulturspezifischen Themen des Sepik-Gebietes anzunehmen, etwa die Verbindung zu 

Toten-, Kopfjagd- und Initiationsritualen, zu Mythologie, Totemismus und 

Klanzugehörigkeit. 

Zunächst kann das Objekt „Krokodil“ als Ikon betrachtet werden; zusätzlich fungiert es 

als Index, indem es das erste Krokodil, also das mythische Schöpferwesen und den ersten 

Vorfahren sowie die Urzeit, repräsentiert. Wie das Krokodil als erster Ahn aufgefasst wird, 

und die Gründung der einzelnen Klane auf seinen Einfluss zurückgeht, führen die Klane ihre 

Abstammung und die damit zusammenhängenden Besitzverhältnisse auf die urzeitlichen 

Ereignisse zurück, aus denen sich auch Sinn und Bedeutung der Rituale herleiten. So wird 

nachvollziehbar, dass jeder Klan ein eigenes, spezielles Krokodilmodell besitzt, welches 

Klanzugehörigkeit indiziert und Gruppenidentität symbolisiert. Des weiteren symbolisiert 

das Krokodil die Verbindung zwischen Urzeit und Männerhaus, zum einen, da die ersten 

Menschen, die nach der Spaltung des Urzeitkrokodils in Himmel und Erde entstanden, das 

erste Männerhaus bauten, zum anderen, da das Männerhaus während der Initiation als 

urzeitlicher Ort aufgefasst wird. Zudem wird das Holzkrokodil im Männerhaus aufbewahrt 

und zeigt dieses an. Wenn Krokodilsnachbildungen während der Initiation als Wiederholung 

der Urzeit eine Rolle gespielt haben sollten, so wird auch diese Zeremonie indiziert, wobei 

die Figuren auch den sozialen Status eines Mannes anzeigen: Erst die Initiierten, die „Söhne 

des Krokodils“, die in die mythologischen und sozialen Grundlagen und Geheimnisse der 

Gesellschaft eingeweiht sind, gelten als vollständige Mitglieder der Gemeinschaft. Darüber 

hinaus werden die ältesten Männer der Gruppe als „Krokodile“ bezeichnet, so dass das 

Objekt vor allem mit dem männlichen Bereich verbunden ist. Ferner wird die Kopfjagd 

angezeigt, indem eine Beziehung zwischen dem für Tod und Neugeburt der Initianden 

verantwortlichen Krokodil und dem zur rituellen Wiederholung urzeitlichen Tötens 

gebrauchten krokodilgestaltigen Kopfjagdkanu angenommen wird. Fungiert das Krokodil als 

Klantotemtier, so wird es auch in diesem Zusammenhang zum Index. Werden die Krokodile 

während der Totenzeremonie minsthanggu verwendet, so wird auch diese indiziert. 

 

 

 

 

 

 



272 

 Krokodile 
Ikon Krokodil 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Mythologie 

Klanzugehörigkeit 
Totemismus 

Ahnenverehrung 
Kopfjagd 
Initiation? 

Totenrituale? 
sozialer Status 

Symbol Gruppenidentität 
Verbindung zwischen Urzeit u. Männerhaus 

 

Sollten die Krokodile während der Totenrituale verwendet werden, würden sich 

Beziehungen zu den Schädeln sowie zu Handtrommel und Paddel ergeben. Wird im 

krokodilgestaltigen, männlichen Urzeitwesen ein Gegensatz zur weiblichen, in den 

Giebelmasken dargestellten Urzeitfrau gesehen, stehen Giebelmasken und Krokodile in 

Bezug zueinander. Ebenso bestehen mythologische Beziehungen zwischen den Krokodilen 

und den Aufhängehaken. Spielten die Krokodile bei der Initiation eine Rolle, so würden sie 

dort vermutlich Verbindungen zu Schlitz-, Stampf- und Handtrommel sowie zu den 

Stülpmasken eingehen. Im Bereich der Kopfjagd sind Beziehungen zum ebenfalls 

krokodilgestaltigen Kanusteven sowie zu Schlitztrommel und Schädeln anzunehmen. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner (Schädel) Schilde 
(Paddel) (Handtrommel) Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske (Schlitztrommel) KROKODILE  
Halsschmuck Obergesichtsmaske (Stampftrommel) (Stülpmasken)  

 

7.1.24 Stülpmasken 

(Inv. Nr. 13-18-26; 13-18-114; 13-18-115) 

Die Stülpmasken, die über den Kopf ihres Trägers gestülpt wurden, dienten in erster Linie 

der Verhüllung des Maskenträgers. Getragen wurden sie am Mittleren Sepik wohl während 

der Initiation, woraus sich ihre Sekundärfunktion ergibt. Die durch die Masken zur 



273 

Darstellung kommenden Wesen verkörpern auf konnotativer Ebene vermutlich wagan-

Geister. 

 

 Stülpmasken 
Primärfunktion Verhüllung des Trägers 
Sekundärfunktion bei der Initiation 

Denotation Darstellung eines Wesens 
Konnotation Geistwesen (wagan) 

 

Wie die Masken als Ikone fungieren, indem sie Wesen abbilden, repräsentieren sie als 

Indizes Geistwesen. Da sie im Männerhaus aufbewahrt und von den Männern während der 

Initiation getragen wurden, zeigen sie als Indizes jene Aspekte an. Weiterhin ist zu 

vermuten, dass sie zum Besitz eines Klans gehörten und also auch in diesem Zusammenhang 

als Indizes gelten. Ferner verweisen auch sie auf die naven-Rituale, die wohl für einen 

jungen Mann beim erstmaligen Tragen jener Maske veranstaltet wurden. Durch ihre 

Bedeutung während der Initiation symbolisieren sie weiterhin Gruppenidentität. 

 

 Stülpmasken 
Ikon Wesen 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Klanzugehörigkeit? 
Geistwesen (wagan) 

Initiation 
naven 

Symbol Gruppenidentität 
 

Während der Initiation bestehen syntaktische Beziehungen der Stülpmasken zu Schlitz-, 

Hand- und Stampftrommel sowie vermutlich auch zu den Krokodilen. Darüber hinaus 

verkörpern sowohl Stülpmasken als auch Aufhängehaken, Figurenstühle und Schlitztrommel 

wagan-Geister. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel (Krokodile)  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel STÜLPMASKEN  

 



274 

7.1.25 Zeremonialbrett 

(Inv. Nr. 13-18-130) 

Möglicherweise wurde das vorliegende Zeremonialbrett als Tanzbrett verwendet. Während 

das Objekt auf denotativer Ebene einen menschlichen Kopf darstellt, könnte es sich dabei in 

konnotativer Hinsicht um die Repräsentation eines Ahnen handeln. 

 

 Zeremonialbrett 
Primärfunktion Tanzbrett? 
Sekundärfunktion - 

Denotation Darstellung eines menschlichen Kopfes 
Konnotation Ahn? 

 

Das Zeremonialbrett wird durch seine Abbildung eines menschlichen Kopfes zum Ikon; wird 

durch die Darstellung ein Ahn wiedergegeben, fungiert das Objekt als Index für die 

Ahnenverehrung. Des weiteren ist anzunehmen, dass es durch seine Aufbewahrung das 

Männerhaus und den Bereich der Männer indiziert sowie ferner auf Klanzugehörigkeit und 

Mythologie verweist. Sollte es bei Tänzen und Zeremonien verwendet worden sein, so 

werden auch diese angezeigt. 

 

 Zeremonialbrett 
Ikon menschlicher Kopf 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Mythologie? 

Klanzugehörigkeit? 
Ahnenverehrung? 

rituelle Tänze? 
Symbol  

 

Für den Fall, dass das Brett bei rituellen Tänzen eingesetzt wurde, würden sich Beziehungen 

zu den möglicherweise im selben Kontext verwendeten Sammlungsobjekten ergeben, wie zu 

Handtrommel, Halsschmuck, Gesichts-, Obergesichts- und Haarschmuckmaske, 

Kalkbehältern, Paddel sowie Hakenkeule. 

 



275 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur ZEREMONIALBRETT 
Töpfe Giebelmasken (Kalkbehälter)  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
(Paddel) (Handtrommel) Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

(Gesichtsmaske) (Haarschmuckmaske) Schlitztrommel Krokodile  
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske) Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.26 Zierbrett 

(Inv. Nr. 13-18-136) 

Sowohl über die Funktion als auch über die Bedeutung des Zierbrettes der Sammlung gibt es 

keine gesicherten Angaben. Möglicherweise wurde es in einem Totenritual für die während 

der Initiation verstorbenen Männer oder zum Aufhängen von Kopfjagdschädeln verwendet. 

Die Schnitzereien, welche Menschen-, Tier- und Pflanzengestalten denotieren, bedeuten in 

konnotativer Hinsicht vermutlich Darstellungen von Ahnen, mythologischen, totemistischen 

sowie kannibalistischen Wesen. 

 

 Zierbrett 
Primärfunktion bei einem Totenritual? 

zum Aufhängen von Kopfjagdschädeln? 
Sekundärfunktion - 

Denotation Darstellung eines stilisierten menschlichen 
Gesichts/tiergestaltiger Wesen/ 

Pflanzenmotive 
Konnotation Ahnen 

mythologische, totemistische, 
kannibalistische Wesen 

 

Wie das Zierbrett Menschen-, Tier- und Pflanzengestalten abbildet, fungiert es als Ikon. 

Handelt es sich bei den Darstellungen um Repräsentationen von Ahnen, Totemtieren, 

mythologischen oder kannibalistischen Wesen, so werden die Bereiche Ahnenverehrung, 

Mythologie und Totemismus ebenso indiziert wie das Männerhaus durch seine 

Aufbewahrung. Wurde das Objekt anlässlich einer Totenzeremonie, welche für die bei der 

Initiation verstorbenen Teilnehmer abgehalten wurde, oder zum Aufhängen von 

Kopfjagdschädeln verwendet, verweist das Zierbrett als Index auf die Komplexe Initiation, 

Totenrituale, Kopfjagd sowie den Bereich der Männer. Sollten Bretter dieser Art darüber 

hinaus zum Besitz eines Klans gehört haben, wird zusätzlich Klanzugehörigkeit angezeigt. 



276 

 Zierbrett 
Ikon menschliches Gesicht/ tiergestaltige Wesen/ 

Pflanzenmotive 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Mythologie 

Klanzugehörigkeit? 
Totemismus 

Ahnenverehrung 
Kopfjagd? 
Initiation? 

Totenrituale? 
Symbol - 

 

Syntaktische Beziehungen zu den übrigen Sammlungsobjekten sind aufgrund der spärlichen 

Kenntnisse bezüglich des Brettes nur wenige auszumachen. Sollte das Brett zur 

Aufbewahrung von Kopfjagdschädeln gedient haben, ergeben sich Verbindungen zu den 

modellierten Schädeln sowie zur Hakenkeule. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle ZIERBRETT 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner (Schädel) Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.1.27 Schilde 

(Inv. Nr. 13-18-135; 13-18-137; 13-18-138) 

Die großen Schilde dienten primär zum Schutz des eigenen Körpers, wobei diese Funktion 

auf sekundäre Weise eingeschränkt wurde auf Kopfjagd- und Kriegsunternehmungen. 

Während in den gesichtsgestaltigen Verzierungen der Schilde Geistwesen und Ahnen zu 

sehen ist, stehen die Ornamente in klanspezifischem und totemistischem Zusammenhang. 

 

 

 

 

 



277 

 Schilde 
Primärfunktion Schutz des eigenen Körpers 
Sekundärfunktion Kopfjagd und Krieg 

Denotation Darstellung eines menschlichen Gesichts 
Ornamente 

Konnotation Ahn 
Geistwesen 

klanspezifischer und totemistischer Bezug 
 

Wie auf den Schilden menschliche Gesichter abgebildet werden, fungieren die Objekte als 

Ikone. Zeigen die Darstellungen Geistwesen und Ahnen, so sind diese als Indizes anzusehen. 

Des weiteren werden der Bereich der Männer, das Männer- sowie möglicherweise das 

Wohnhaus, Kopfjagd, Totemismus, Mythologie und Klanzugehörigkeit indiziert. 

 

 Schilde 
Ikon menschliches Gesicht 
Index Wohnhaus? 

Männerhaus 
Bereich der Männer 

Mythologie 
Klanzugehörigkeit 

Totemismus 
Ahnenverehrung 

Geistwesen 
Kopfjagd 

Symbol - 
 

In Bezug auf die Kopfjagd stehen die Schilde mit den Schädeln in Zusammenhang, wobei 

möglicherweise auch Beziehungen zur Hakenkeule bestehen. 

 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel SCHILDE 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 

 



278 

7.1.28 Hakenkeule 

(Inv. Nr. 13-18-102) 

Die Hakenkeule konnte, ähnlich wie das Paddel, zwei verschiedene Primärfunktionen 

erfüllen, indem sie sowohl als Waffe als auch als Tanzgerät verwendet wurde. Da eine 

Keule, wie anzunehmen ist, entweder dem einen oder dem anderen Zweck diente, handelt es 

sich bei beiden Aspekten um Primärfunktionen. Sekundärfunktionen hingegen sind nicht 

bekannt. Die konnotative Bedeutung der tierköpfigen Darstellung bleibt unklar; 

möglicherweise wird hierbei ein Totemtier wiedergegeben. 

 

 Hakenkeule 
Primärfunktion Waffe 
Sekundärfunktion - 

Denotation Darstellung eines Tierkopfes 
Konnotation Totemtier? 

 

Während die Hakenkeule ein Tier abbildet und dabei als Ikon dient, wird sie zum Index, 

wenn es sich um die Repräsentation eines Totemtieres handelt. Durch ihre Aufbewahrung 

und Verwendung als Waffe werden das Männerhaus sowie der Bereich der Männer indiziert. 

Ferner können auch Totemismus sowie (klanspezifische?) rituelle Tänze angezeigt werden. 

 

 Hakenkeule 
Ikon Tier 
Index Männerhaus 

Bereich der Männer 
Klanzugehörigkeit? 

Totemismus? 
Kopfjagd? 

rituelle Tänze? 
Symbol - 

 

Wurde die Keule als Waffe bei der Kopfjagd benutzt, ergeben sich vermutlich Beziehungen 

zu den Schilden, den Schädeln und dem Zierbrett. Sollte das Objekt hingegen als Tanzgerät 

verwendet worden sein, würden sich Beziehungen zu den vermutlich anderen Tanzobjekten 

der Sammlung ergeben, so zum Paddel, dem Halsschmuck, der Gesichts-, Obergesichts- und 

Haarschmuckmaske, der Handtrommel, den Kalkbehältern und dem Zeremonialbrett. 

 

 



279 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken (Kalkbehälter) Figurenstühle (Zierbrett) 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner (Schädel) (Schilde) 
(Paddel) (Handtrommel) Kanusteven Kanuschildmasken HAKENKEULE 

(Gesichtsmaske) (Haarschmuckmaske) Schlitztrommel Krokodile  
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske) Stampftrommel Stülpmasken  

 

7.2 Interpretation ausgehend von den Weltbildaspekten 

Im Folgenden werden ausgewählte kulturelle Aspekte angeführt, an denen sich zentrale 

Weltbildkomponenten der Sepik-Gesellschaften ablesen lassen und welche für die 

vorliegenden Sammlungsobjekte von grundlegender Bedeutung sind.  

7.2.1 Wohnhaus 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel (Schilde) 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.2 Männerhaus 

(Nackenstütze) Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
(Halsschmuck) Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.3 Bereich der Männer  

(Nackenstütze) Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
(Halsschmuck) Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 



280 

7.2.4 Bereich der Frauen  

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.5 Mythologie 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.6 Klanzugehörigkeit 

(Nackenstütze) Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle (Zierbrett) 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
(Paddel) Handtrommel Kanusteven (Kanuschildmasken) (Hakenkeule) 

(Gesichtsmaske) (Haarschmuckmaske) Schlitztrommel Krokodile  
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske) (Stampftrommel) (Stülpmasken)  

7.2.7 Totemismus 

(Nackenstütze) Sitzbank/Hocker (Aufhängehaken) menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben (Dachaufsätze) Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske (Stampftrommel) Stülpmasken  

7.2.8 Ahnenverehrung 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven (Kanuschildmasken) Hakenkeule 

(Gesichtsmaske) (Haarschmuckmaske) Schlitztrommel Krokodile  
(Halsschmuck) (Obergesichtsmaske) Stampftrommel Stülpmasken  



281 

7.2.9 Geistwesen 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven (Kanuschildmasken) Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.10 Kopfjagd 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  (Figurenstühle) (Zierbrett) 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
(Paddel) Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.11 Initiation 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  (Figurenstühle) (Zierbrett) 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel (Krokodile)  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.12 wagan-Zeremonie 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.13 Totenrituale 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle (Zierbrett) 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
(Paddel) Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel (Krokodile)  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  



282 

7.2.14 naven 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.15 Streitgespräche 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.16 Befragungen  

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.17 (Männer-) Hauseinweihung 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe (Giebelmasken) Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.18 Kanueinweihung 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  



283 

7.2.19 rituelle Tänze 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur (Zeremonialbrett) 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken (Hakenkeule) 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.20 sozialer Status 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter  Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.21 Nahrungsbeschaffung 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

7.2.22 Gruppenidentität 

Nackenstütze Sitzbank/Hocker Aufhängehaken menschliche Figur Zeremonialbrett 
Töpfe Giebelmasken Kalkbehälter Figurenstühle Zierbrett 

Frauenhauben Dachaufsätze Blashörner Schädel Schilde 
Paddel Handtrommel Kanusteven Kanuschildmasken Hakenkeule 

Gesichtsmaske Haarschmuckmaske Schlitztrommel Krokodile  
Halsschmuck Obergesichtsmaske Stampftrommel Stülpmasken  

 



284 

8. Ergebnisdarstellung 

8.1 Funktionen und Bedeutungen 

Die Auswertung der Sammlungsobjekte unter Einnahme einer zeichentheoretischen 

Betrachtungsweise zeigt zunächst einmal, dass Funktionen und Bedeutungen sehr deutlich 

voneinander unterscheidbar und zumeist jeweils noch ein weiteres Mal differenzierbar sind 

nach primären und sekundären Verwendungszwecken einerseits sowie nach denotativen und 

konnotativen Bedeutungsebenen andererseits. Während dabei die meisten Objekte 

Funktionen, d. h. also bestimmte Aufgaben oder Leistungen im Sinne einer 

Zweckbestimmung erfüllen – wobei mitunter besonders die Sekundärfunktionen 

aufschlussreich sind –, vermitteln alle Objekte Bedeutungen, indem sie bestimmte Sinn-

Inhalte auf kodierte Weise zum Ausdruck bringen. Dieses Ergebnis ist für sich allein 

genommen deshalb schon bemerkenswert, da in vielen ethnologischen Untersuchungen 

sowie in museumsethnologischen Ausstellungen häufig eine Orientierung an der Funktion 

eines Gegenstandes im Vergleich zu seiner Bedeutung stattfindet. So kann mitunter etwa in 

einer Publikation oder Ausstellung ein verziertes Gefäß lediglich als „Kochtopf“, eine 

geflochtene Kapuze als „Frauenhaube“ oder „Kopfbedeckung gegen Regen“ tituliert werden 

statt dass das Objekt umfassend mit all seinen Funktions- und Bedeutungszuschreibungen 

vorgestellt wird. 

Weiterhin zeigt die Untersuchung, dass Artefakte sogar „nur“ Bedeutungen, jedoch 

keine Funktionen besitzen können, wie dies in der vorliegenden Sammlung bei 

Halsschmuck, Obergesichts- und Haarschmuckmaske, den aus Holz geschnitzten Krokodilen 

sowie den Kanuschildmasken der Fall ist. Darüber hinaus können die Bedeutungen eines 

Objekts eine weitaus größere Rolle spielen als seine Funktionen, wobei vor allem 

Mehrdeutigkeit zum Thema wird. 

8.2 Polysemie 

So legt die vorangegangene Analyse dar, dass alle Sammlungsobjekte, auch die auf den 

ersten Blick rein funktionalen Gegenstände, polyseme Bezüge aufweisen, da sie in 

verschiedenen kulturellen Zusammenhängen von jeweils variabler Bedeutung sind. Einem 

Objekt lediglich eine oder zumindest eine primäre Bedeutung zuzuordnen, ohne je nach 



285 

Kontext auf weitere kulturelle Bedeutungsmuster einzugehen (wenn dies über die 

Funktionszuschreibung hinaus überhaupt geschieht), beschränkt demnach den Zugang zu 

den umfangreichen Betrachtungsmöglichkeiten eines Artefakts. 

Wie sehr folglich ein semiotisch orientiertes Instrumentarium bei der Ermittlung und 

positiven Bewertung von Polysemie (und Multifunktionalität) ethnologischer Artefakte 

behilflich sein kann, wird auch hierbei offensichtlich. Gerade die Mehrdeutigkeit von 

Artefakten ist deren entscheidendes Charakteristikum, das es bewusst in die Objekt- und 

Sammlungsbearbeitung zu integrieren gilt. Zeigt man die polysemen Eigenschaften von 

Gegenständen auf, wird ein wesentlich dynamischeres, lebendigeres und komplexeres Bild 

einer Kultur vermittelt. 

8.3 Objektbeziehungen und Objektkombinationen 

Des weiteren wird deutlich, dass die Objekte kaum für sich genommen betrachtet werden 

können, sondern aufgrund miteinander in Zusammenhang stehender 

Bedeutungszuschreibungen kulturspezifische Beziehungen vielfältiger Art besitzen und 

meist Gruppen mit kulturellen Wechselbeziehungen bilden. Objektbezüge und 

Objektkombinationen spielen also eine erhebliche Rolle. In ethnologischen Untersuchungen 

und Ausstellungen werden Artefakte jedoch häufig isoliert voneinander gesehen oder 

lediglich nach Typen strukturiert, selten findet hingegen eine Herangehensweise statt, 

welche die Verknüpfung verschiedener Objekte ausreichend berücksichtigt. So wird dem 

Umstand, dass diese in ihrem ursprünglichen kulturellen Kontext kaum je getrennt 

voneinander in Erscheinung treten, nicht genügend Rechnung getragen. Die Idee von der 

größeren Übersichtlichkeit sowohl für Ethnologen als auch für Museumsbesucher bei der 

Präsentation des Materials durch die Konzentration auf ein Objekt mit dessen vermeintlich 

einer Bedeutung oder gar Funktion läßt außer acht, dass eine Methode, welche nicht nur die 

Mehrdeutigkeit von Objekten, sondern auch deren Beziehungen zu- und Verbindungen 

miteinander bewusst in den Vordergrund stellt, einen erheblich offeneren, 

mehrdimensionalen Zugang zu einer Kultur erlaubt. Mit dem polysemen Charakter von 

Artefakten hängen also auch eng deren Verknüpfungen zueinander zusammen, denn genauso 

wenig, wie sich die Rolle eines Gegenstandes auf eine primäre Funktion oder Bedeutung 

eingrenzen läßt, läßt sich dieser von anderen Artefakten derselben Kultur trennen. Erst das 

Zusammenspiel von Objekten zeigt deren kulturelles Wirken auf. 



286 

8.4 Kontextabhängigkeit 

Mit den Konzepten Polysemie sowie Objektbeziehungen und –kombinationen hängt darüber 

hinaus ein weiterer Aspekt zusammen: die Kontextabhängigkeit, welche die Voraussetzung 

für Mehrdeutigkeit bildet. Objektbeziehungen und –verbindungen gestalten sich umso 

vielfältiger und komplexer, je mehr kulturelle Kontexte bei der Betrachtung berücksichtigt 

werden. Bemerkenswerterweise befindet sich in der Sammlung kein einziges Objekt, dessen 

Wirken auf einen einzigen Kontext reduzierbar wäre. Es stellt sich vielmehr heraus, dass 

selbst für die Objekte, von denen man nur verhältnismäßig wenig Kenntnis besitzt, jeweils 

mehr als ein kultureller Bedeutungszusammenhang ausfindig zu machen ist. 

Wichtig ist es bei der Untersuchung von Objekten daher – nicht nur, aber vor allem bei 

der Sammlungsbearbeitung, bei welcher die Gegenstände häufig besonders isoliert 

erscheinen –, innerhalb eines definierten kulturellen Rahmens, der sich aus den 

unterschiedlichsten Weltbildkomponenten zusammenfügt, die Aspekte Polysemie, 

Objektbeziehungen und –kombinationen sowie Kontextabhängigkeit zu berücksichtigen, um 

auf diese Weise aufzuzeigen, wie verschiedene kulturelle Vorstellungen und Ideen tradiert 

werden (Abb. 4).  

Objekte

kulturelle 
Vorstellungen und Ideen

Polysemie
Kontext-

abhängigkeit

Beziehungen/
Kombinationen

 

Abb. 4 



287 

8.5 Indexikalität 

Bei der Auswertung der Sammlungsobjekte stellt sich ferner heraus, dass dem Zeichentypus 

„Symbol“ aus semiotischer Sicht weitaus geringere Bedeutung zukommt, als dies in der 

Ethnologie üblicherweise der Fall ist; vielmehr spielen die Zeichenklassifikationen Ikon und 

vor allem Index eine wesentlich größere Rolle. Dies resultiert daraus, dass die wenigsten 

Zeichen willkürlich oder arbiträr sind, sondern größtenteils entweder Ähnlichkeiten zum 

Objekt besitzen und damit als Ikone gelten, oder als Indizes ein Teil des Bezeichneten sind 

und dieses anzeigen. Dass das Konzept der Indexikalität dabei besonders in den Vordergrund 

rückt, liegt daran, dass dieses auf den Kontext verweist, und die Objekte hinsichtlich ihrer 

Bedeutungszuschreibungen stets auf das Engste mit dem kulturellen Kontext verbunden 

sind. Überdies spiegeln die Kontexte, in denen Zeichen und Bezeichnetes wirken, das 

kulturelle Weltbild einer Gesellschaft wider. Während der Begriff „Symbol“ ein Zeichen 

also häufig nur flüchtig und ungenau typisiert und aufgrund dessen zur Beschreibung 

kultureller Weltbilder kaum ausreichen kann, erfassen die Konzepte Ikon und vor allem 

Index diese viel umfangreicher und weitverzweigter: das Ikon, weil es Ähnlichkeiten darlegt, 

der Index, da er den Kontext, welcher sowohl die kulturell relevanten Themen als auch die 

Objektbeziehungen aufzeigt, auf besondere Weise betont. 

8.6 Die Sammlungsobjekte als Elemente einer materiellen Zeichensprache 

Bei der Betrachtung der Sammlungsobjekte als variabel einsetzbare Zeichen- und 

Bedeutungsträger wird offensichtlich, dass es sich bei diesen um materialisierte kulturelle 

Vorstellungen handelt. Es wird deutlich erkennbar, dass diese von Menschen entworfene 

Dinge, geistige Produkte darstellen, die in einem kreativen Prozess erschaffen wurden, 

welcher immaterielle Gedanken und Ideen sowie zur Verfügung stehende Materialien und 

Farben miteinander verbindet und kombiniert. Indem die Objekte materielle Äußerungen 

immaterieller Konzepte und Vorstellungen darstellen, werden sie zu kulturellen 

Zeichenträgern, die kontextabhängig zur Vermittlung verschiedener Bedeutungen dienen. So 

kann man die Sammlungsobjekte als Elemente einer kulturspezifischen, materiellen 

Zeichensprache auffassen, da auch die Kombination und unterschiedliche Verwendung 

materieller Zeichenträger, ähnlich wie die Sprache als Zeichensystem, die Kodierung und 

Mitteilung verschiedener kultureller Informationen, Botschaften, Vorstellungen und Inhalte 

ermöglicht. Die Objekte werden somit zu variabel einsetzbaren Kommunikationsmedien, 



288 

welche gemeinsam mit anderen kulturellen Zeichensystemen, etwa Mythen und Ritualen, 

kulturintern Bedeutungen vermitteln. 

Dass es sich bei den vorliegenden Sammlungsobjekten nicht um alleinige Funktions-, 

sondern vor allem um Zeichen- und Bedeutungsträger und damit also um kulturelle 

Kommunikationsmittel handelt, zeigt darüber hinaus auch die besonders reiche Verzierung 

der Gegenstände, welche aus rein funktionaler Sicht unnötig und überflüssig wäre. Doch 

wird gerade dadurch auf die außerordentliche Verbindung sozialer und ästhetischer Kodes 

verwiesen. 

8.7 Variabilität und Individualität als Komponenten der Zeichenbenutzung 

Zusätzlich wird aufgrund von Polysemie und der variablen Beziehungsmöglichkeiten von 

Zeichenträgern und Zeichen ein Interpretationsspielraum geschaffen, der Platz für Kreativität 

und individuelle Gestaltungsmöglichkeiten läßt. Dies ist deshalb interessant, weil es zeigt, 

dass es auch in Gesellschaften, in denen kollektive Identitäten besonders betont werden, 

Raum zur Formung einer personalen Identität gibt und geben muss, wenn die 

Auseinandersetzung damit jedoch vermutlich auch weniger öffentlich geschieht. In diesem 

Zusammenhang erlangt der Aspekt sogenannter Teilidentitäten Bedeutung, welcher 

ausdrückt, dass ein Individuum in Abhängigkeit von Situation und Teilnahme anderer 

jeweils unterschiedliche soziale Rollen einnimmt und folglich verschiedene Seiten der 

eigenen Person in den Vordergrund stellt und unterschiedliche Bedeutungen transferiert. 

Somit existieren innerhalb des kulturellen Regelwerks neben den gesellschaftlichen 

Konventionen jeweils gleichermaßen individuelle, wie anzunehmen ist, eher verborgen 

gehaltene Variationen des Zeichen- und Bedeutungssystems, welche im vorliegenden Fall 

von bestimmten, vorrangig männlichen und älteren Individuen gebildet werden und deren 

Kenntnis auch nur innerhalb dieses Personenkreises von Bedeutung ist und in 

Zusammenhang mit Machtverteilung und sozialem Status gesehen werden muss. Hierbei 

wird mit ganz speziellen Kodes auf äußerst interner Ebene mit sehr beschränktem Zugang 

kommuniziert. 

Bei den Objekten handelt es sich um Interpretationen kultureller Vorstellungen, welche 

zugleich stets individuell geprägt sind. Die dabei entstehende Fülle und Variabilität der 

Objekte betont jedoch nicht nur die eigene Persönlichkeit, sondern zeigt auch die 



289 

Akzentuierung der Gemeinschaft, wie Donald C. Laycock1274 dies im Hinblick auf die 

melanesische Sprachenvielfalt herausgearbeitet hat: Indem jede Gruppe aus der Menge an 

Möglichkeiten eigene Formen auswählt, wird die Identitätsbildung und Abgrenzung von den 

anderen, sowohl innerhalb als auch außerhalb der eigenen Gruppe, bestärkt. Durch die 

Einbindung individueller Eindrücke und Auffassungen erhält der Einzelne bei der 

Objektgestaltung die Möglichkeit, eigene Interpretationen gesellschaftlicher 

Rahmenbedingungen mitzuteilen, persönlichen Ideen und ästhetischen Empfindungen 

Ausdruck zu verleihen und dadurch Variabilität zu einer wichtigen Komponente zu machen. 

8.8 Ein Netz von Zeichen- und Bedeutungssystemen 

Wie kulturelle Kommunikation über verschiedene, miteinander zusammenhängende 

Zeichensysteme erfolgt, welche gemeinsam ein Netz von polysemen Bedeutungen 

hervorbringen, lassen sich die Objekte schließlich aufgrund ihrer vielfältigen Beziehungen 

als maßgebliche Einheit innerhalb dieses Netzes von Zeichen- und Bedeutungssystemen 

auffassen, da sie als Zeichen- und Bedeutungsträger kulturelle Inhalte und Weltbilder 

tradieren. Komplexe Beziehungen bestehen dabei sowohl zwischen den Objekten als auch 

zwischen Objekten und Weltbildaspekten, Objekten und anderen Zeichensystemen, Objekten 

und Zeichenbenutzern, Zeichenbenutzern und anderen Zeichensystemen sowie zwischen 

Zeichenbenutzern und Bedeutungssystemen bzw. Weltbildaspekten (Abb. 5). 

Bedeungssteme/ 
Weltbilder

Zeichenbenutzer

Zeichensysteme Objekte

Objekt

 
Abb. 5 

                                                
1274 Laycock 1982: 33-36 



290 

Auf diese Weise stellen die Artefakte einen Bezug zur eigenen Person sowie zur eigenen 

Gruppe her, ermöglichen die Vergegenwärtigung der eigenen Herkunft und sozialen 

Einbindung sowie die Reflexion kultureller Ereignisse, wodurch sie wesentlich an der 

Bildung und Aufrechterhaltung personaler und kollektiver Identitäten beteiligt sind. Da 

durch die Objekte Selbst- und Weltbildvorstellungen zum Ausdruck gebracht und überliefert 

werden, formen und gestalten Objekthersteller und Zeichenbenutzer die Welt nach eigenen 

Vorstellungen und durch eigene Bedeutungen. So fungieren miteinander vernetzte kulturelle 

Zeichen- und Bedeutungssysteme als individuelle und kollektive Orientierungs-, 

Interpretations- und Handlungsgrundlagen. 

Wie die Semiotik also einen breit gefächerten Zugang zu verschiedenen Zeichentypen 

und Bedeutungsebenen ermöglicht, erweitert sie gerade auch bei der Aufarbeitung 

ethnologischer Museumssammlungen den Blick, indem sie materielle Objekte als 

vielschichtige Manifestationen betrachtet, welche durch Dekodierung und Interpretation die 

Komplexität einer Kultur aufzeigen, selbst wenn es sich dabei stets wiederum nur um einen 

kleinen kulturellen Ausschnitt handelt. 



291 

Literaturverzeichnis 

AITKEN, Thomas C. 1990: Tapets: Drum Signals of the Sawos. In: Lutkehaus, Nancy et al. 

(Hrsg.): Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S. 546-

547 

AMMON, Ulrich, Norbert DITTMAR, Klaus J. MATTHEIER und Peter TRUDGILL (Hrsg.) 2005: 

Sociolinguistics/Soziolinguistik. An International Handbook of the Science of Language 

and Society. Ein internationales Handbuch zur Wissenschaft von Sprache und 

Gesellschaft. Vol. 2 / 2. Teilband. Berlin und New York 

APPADURAI, Arjun 1986: Introduction: Commodities and the Politics of Value. In: 

Appadurai, Arjun (Hrsg.) 1986: The Social Life of Things: Commodities in Cultural 

Perspective. Cambridge, S. 3-63 

APPADURAI, Arjun (Hrsg.) 1986: The Social Life of Things: Commodities in Cultural 

Perspective. Cambridge 

APPEL, Michaela 2005: Ozeanien. Weltbilder der Südsee. Staatliches Museum für 

Völkerkunde München. München 

ARBEITSGRUPPE BIELEFELDER SOZIOLOGEN (Hrsg.) 1973: Alltagswissen, Interaktion und 

gesellschaftliche Wirklichkeit, Bd. 1. Reinbek bei Hamburg 

ASHER, Ron E. (Hrsg.) 1994: The Encyclopedia of Language and Linguistics. Oxford, New 

York, Seoul und Tokyo 

ASSMANN, Aleida und Dietrich HARTH (Hrsg.) 1991: Kultur als Lebenswelt und Monument. 

Frankfurt am Main 

ASSMANN, Jan 2002 [1992]: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische 

Identität in frühen Hochkulturen. München 

AUFENANGER, Heinrich 1960: Jugendweihe und Weltbild am mittleren Sepik. In: Anthropos, 

Bd. 55, S. 135-144 

AXTELL, James L. 1981: The European and the Indian. Essays in the Ethnohistory of 

Colonial North America. New York und Oxford 

BABCOCK, Barbara A. 1989: Artifact. In: Barnouw, Erik (Hrsg.): International Encyclopedia 

of Communications Vol. 1. Oxford: Oxford University, S. 128-135 



292 

BADISCHES LANDESMUSEUM KARLSRUHE (Hrsg.) 1969: Kunst der Südsee. Sepik und Neu-

Irland. Aus den Sammlungen des Linden-Museums für Völkerkunde in Stuttgart. 

Karlsruhe 

BARFIELD, Thomas 1997a: Ethnographic Present. In: Barfield, Thomas (Hrsg.): The 

Dictionary of Anthropology. Oxford, S. 156-157 

BARFIELD, Thomas 1997b: Material Culture. In: Barfield, Thomas (Hrsg.): The Dictionary of 

Anthropology. Oxford, S. 311 

BARFIELD, Thomas (Hrsg.) 1997: The Dictionary of Anthropology. Oxford 

BARNOUW, Erik (Hrsg.) 1989: International Encyclopedia of Communications Vol. 1. 

Oxford: Oxford University 

BARTH, Fredrik 1975: Ritual and Knowledge among the Baktaman of New Guinea. Oslo und 

New Haven 

BARTHES, Roland 1964: Éléments de Sémiologie. Paris 

BARTHES, Roland 1985: L’Aventure Sémiologique. Paris 

BATESON, Gregory 1932: Social Structure of the Iatmül People of the Sepik River. In: 

Oceania, Bd. 2, S. 245-291, 401-453 

BATESON, Gregory 1934: Personal Names among the Iatmul Tribe (Sepik River). In: Man, 

Bd. 34, S. 109-110 

BATESON, Gregory 1958 [1936]: Naven. A Survey of the Problems Suggested by a 

Composite Picture of the Culture of a New Guinea Tribe Drawn from Three Points of 

View. Stanford 

BEBBINGTON, Warren A. (Hrsg.) 1992: Sound and Reason. Music and Essays in Honour of 

Gordon D. Spearritt. St. Lucia 

BECKER-SCHMIDT, Regina und Gudrun-Axeli KNAPP (Hrsg.) 1995: Das 

Geschlechterverhältnis als Gegenstand der Sozialwissenschaften. Frankfurt am Main 

und New York 

BEEMAN, William 1997: Sign. In: Barfield, Thomas (Hrsg.): The Dictionary of 

Anthropology. Oxford, S. 425-426 



293 

BEHRMANN, Walter 1914: Geographische Ergebnisse der Kaiserin-Augustafluß-Expedition. 

In: Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin, Nr. 4, S. 254-277 

BEHRMANN, Walter 1917: Der Sepik (Kaiserin-Augusta-Fluss) und sein Stromgebiet. 

Geographischer Bericht der Kaiserin-Augusta-Fluss-Expedition 1912-13 auf der Insel 

Neuguinea. In: Mitteilungen aus den deutschen Schutzgebieten, Ergänzungsheft 12. 

Berlin 

BEHRMANN, Walter 1922: Im Stromgebiet des Sepik. Eine deutsche Forschungsreise in 

Neuguinea. Berlin 

BEHRMANN, Walter 1942: Söderström, Jan: Die Figurstühle vom Sepik-Fluß auf Neu-

Guinea. In: Petermanns Geographische Mitteilungen, 88. Jahrgang, S. 191 

BEHRMANN, Walter 1951: Die Versammlungshäuser (Kulthäuser) am Sepik in Neu-Guinea. 

In: Die Erde, No. 3-4, S. 305-327 

BENTELE, Günter 1984: Zeichen und Entwicklung. Vorüberlegungen zur einer genetischen 

Semiotik. Tübingen 

BLUMER, Herbert 1973: Der methodologische Standort des Symbolischen Interaktionismus. 

In: Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen (Hrsg.): Alltagswissen, Interaktion und 

gesellschaftliche Wirklichkeit, Bd. 1. Reinbek bei Hamburg, S. 80-146 

BODROGI, Tibor 1960: Die Kunst Ozeaniens. Budapest 

BOESCH, Ernst E. 1983: Das Magische und das Schöne. Zur Symbolik von Objekten und 

Handlungen. Stuttgart 

BREDNICH, Rolf Wilhelm et al. (Hrsg.) 2002: Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch 

zur historischen und vergleichenden Erzählforschung, Bd. 10. Berlin und New York 

BRONNER, Simon J. 1985: The Idea of Folk Artifact. In: Bronner, Simon J. (Hrsg.): 

American Material Culture and Folklife. A Prologue and Dialogue. Ann Arbor, S. 3-39 

BRONNER, Simon J. (Hrsg.) 1985: American Material Culture and Folklife. A Prologue and 

Dialogue. Ann Arbor 

BÜHLER, Alfred 1957a: Heilige Bildwerke aus Neuguinea. Ausstellungsführer. Museum für 

Völkerkunde Basel. Basel 



294 

BÜHLER, Alfred 1957b: Kulturkontakt und Kulturzerfall. Eindrücke von einer 

Neuguineareise. In: Acta Tropica. Zeitschrift für Tropenwissenschaften und 

Tropenmedizin. Basel, S. 1-35 

BÜHLER, Alfred 1960: Kunststile am Sepik. Ausstellungsführer. Museum für Völkerkunde 

Basel. Basel 

BÜHLER, Alfred 1961a: Die Sepik-Expedition 1959 des Museums für Völkerkunde zu Basel. 

In: Regio Basiliensis II/2, S. 77-97 

BÜHLER, Alfred 1961b: Kultkrokodile vom Korewori (Sepik-Distrikt, Territorium 

Neuguinea). In: Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 86, S. 183-207 

BÜHLER, Alfred 1961c: Ozeanien. In: Bühler, Alfred, Terry Barrow und Charles P. 

Mountford (Hrsg.): Ozeanien und Australien. Die Kunst der Südsee. Baden-Baden, S. 

5-191 

BÜHLER, Alfred 1962: Über die Bedeutung der Farbe bei den Naturvölkern. In: Palette, Nr. 

9, S. 2-8 

BÜHLER, Alfred 1969: Kunst der Südsee. Museum Rietberg Zürich. Zürich 

BÜHLER, Alfred und Paul WIRZ (Hrsg.) 1954: Kunstwerke vom Sepik. Führer durch das 

Museum für Völkerkunde und Schweizerische Museum für Volkskunde. Basel 

BÜHLER, Alfred, Terry BARROW und Charles P. MOUNTFORD (Hrsg.) 1961: Ozeanien und 

Australien. Die Kunst der Südsee. Baden-Baden 

BÜHLER, Alfred 1962: Die Kunst Neu-Guineas. Basel 

BÜHNEN, Stephan 2003: Kultur und Kulturen. In: Veit, Ulrich et al. (Hrsg.): Spuren und 

Botschaften: Interpretationen materieller Kultur. Münster, New York, München und 

Berlin, S. 491-514 

CANTWELL, Anne-Marie E., James B. GRIFFIN und Nan A. ROTHSCHILD (Hrsg.) 1981: The 

Research Potential of Anthropological Museum Collections. New York 

CASSIRER, Ernst 1996 [1944]: Versuch über den Menschen. Einführung in eine Philosophie 

der Kultur. Hamburg  

CASSIRER, Ernst 2001 [1923]: Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die 

Sprache. Hamburg  



295 

CASSIRER, Ernst 2002a [1925]: Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das 

mythische Denken. Hamburg 

CASSIRER, Ernst 2002b [1929]: Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil: 

Phänomenologie der Erkenntnis. Hamburg 

COIFFIER, Christian 1990: Sepik River Architecture: Changes in Cultural Traditions. In: 

Lutkehaus, Nancy et al. (Hrsg.): Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New 

Guinea. Durham, S. 491-500 

CORBIN, George A. 2002: E. T. Gilliard’s Ethnographic Photographs on the Middle Sepik 

River: Kanganaman Village, 1953-1954. In: Herle, Anita, Nick Stanley, Karen 

Stevenson und Robert L. Welsch (Hrsg.): Pacific Art. Persistence, Change and 

Meaning. Honolulu, S. 60-81 

CSIKSZENTMIHALYI, Mihaly und Eugene ROCHBERG-HALTON 1981: The Meaning of Things. 

Domestic Symbols and the Self. Cambridge 

CSIKSZENTMIHALYI, Mihaly 1993: Why we Need Things. In: Lubar, Steven und W. David 

Kingery (Hrsg.): History from Things. Essays on Material Culture. Washington und 

London, S. 20-29 

DAMM, Hans 1939: Zeremonialschemel vom Sepik. In: Hesch, Michael und Günther 

Spannaus (Hrsg.): Kultur und Rasse. Otto Reche zum 60. Geburtstag. München, Berlin, 

S. 274-289 

DAMM, Hans 1952: Eine „Totenfigur“ aus dem Gebiet der Iatmul (Sepik, Neuguinea). 

Jahrbuch des Museums für Völkerkunde Leipzig, Bd. 11, S. 91-99 

DAMM, Hans 1964: Aufhängehaken aus dem Gebiet des Sepik, Neuguinea. Jahrbuch des 

Museums für Völkerkunde zu Leipzig. Leipzig, Bd. 20, S. 9-32 

DETERTS, Dorothea (Hrsg.) 2004: Auf Spurensuche. Forschungsberichte aus und um 

Ozeanien zum 65. Geburtstag von Dieter Heintze. Überseemuseum Bremen. Bremen 

DEUTSCHES KOLONIALBLATT. Amtsblatt für die Schutzgebiete in Afrika und in der Südsee 

(Hrsg.) 1912: Die Expedition zur Erforschung des Kaiserin-Augusta-Flusses (Sepik). 

23. Jahrgang, Nr. 12, S. 547 

DILLINGHAM, Beth und Robert L. CARNEIRO (Hrsg.) 1987: Leslie A. White. Ethnological 

Essays. Albuquerque 



296 

DINERMAN, Ina R. 1981: Iatmul Art as Iconography (New Guinea). In: Anthropos, Bd. 76, S. 

807-824 

DOLGIN, Janet L., David S. KEMNITZER und David M. SCHNEIDER (Hrsg.) 1977: Symbolic 

Anthropology. A Reader in the Study of Symbols and Meanings. New York 

DOUGLAS, Mary 1970: Natural Symbols. Explorations in Cosmology. London 

DOUGLAS, Mary und Baron ISHERWOOD 1996 [1979]: The World of Goods. Towards an 

Anthropology of Consumption. London und New York. 

DURKHEIM, Émile 1960 [1912]: Les Formes Élémentaires de la Vie Religieuse. Paris 

ECO, Umberto 1973: Social Life as a Sign System. In: Robey, David (Hrsg.): Structuralism: 

an introduction. Oxford, S. 57-72 

ECO, Umberto 1975: Looking for a Logic of Culture. In: Sebeok, Thomas A. (Hrsg.): The 

Tell-Tale Sign. A Survey of Semiotics. Lisse, S. 9-17 

ECO, Umberto 1977 [1973]: Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Geschichte. 

Frankfurt am Main 

ECO, Umberto 2002 [1972]: Einführung in die Semiotik. München 

FEEST, Christian F. 1993: Kommentar. Diskussion. Kommentare zu Ulla Johansen: 

Materielle oder materialisierte Kultur? In: Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 118, S. 141-

145 

FEEST, Christian F. 1999: Artefakt. In: Hirschberg, Walter (Hrsg.): Wörterbuch der 

Völkerkunde. Berlin, S. 32 

FEEST, Christian F. und Alfred JANATA 1999 [1966]: Technologie und Ergologie in der 

Völkerkunde, Bd. 1. Berlin 

FENTON, Alexander 1993: Thoughts on the Study of Material Culture. In: Acta 

Ethnographica Hungarica, Bd. 38, S. 365-369 

FIGGE, Udo L. (Hrsg.) 1995: Mosaik. Die Kultur und ihre Evolution in humanethologischer 

und semiotischer Perspektive. Bochum 

FINSCH, Otto 1888: Samoafahrten. Reisen in Kaiser-Wilhelms-Land und Englisch-Neu-

Guinea in den Jahren 1884 und 1885 an Bord des deutschen Dampfers „Samoa“. 

Leipzig 



297 

FIRTH, Raymond 1973: Symbols. Public and Private. London 

FISCHER, Hans 1981: Die Hamburger Südsee-Expedition. Über Ethnographie und 

Kolonialismus. Frankfurt am Main 

FISCHER, Hans 1993: „... in leichten Fällen hilft auch die Terminologie“. Diskussion. 

Kommentare zu Ulla Johansen: Materielle oder materialisierte Kultur? In: Zeitschrift für 

Ethnologie, Bd. 118, S. 145-157 

FORGE, Anthony 1962: Magische Farbe. In: Palette, Nr. 9, S. 9-16 

FORGE, Anthony 1966: Art and Environment in the Sepik. In: Proceedings of the Royal 

Anthropological Institute of Great Britain and Ireland for 1965, S. 23-31 

FORGE, Anthony 1970: Learning to See in New Guinea. In: Mayer, Philip (Hrsg.): 

Socialization: The Approach from Social Anthropology. ASA Monographs 8, London. 

S. 269-291 

FORGE, Anthony 1973: Style and Meaning in Sepik Art. In: Forge, Anthony (Hrsg.): 

Primitive Art and Society. London, S. 169-192 

FORGE, Anthony (Hrsg.) 1973: Primitive Art and Society. London 

FORGE, Anthony 1979: The Problem of Meaning in Art. In: Mead, Sidney M., Isabelle 

Brymer und Susan Martich (Hrsg.): Exploring the Visual Art of Oceania: Australia, 

Melanesia, Micronesia and Polynesia. Honolulu, S. 278-286 

FRIEDERICI, Georg 1909: Die Expedition Sapper-Friederici. In: Deutsches Kolonialblatt. 

Amtsblatt für die Schutzgebiete in Afrika und in der Südsee, 20. Jahrgang, Nr. 7, S. 

331-336 

FRIEDERICI, Georg 1909: Fahrt nach Neu-Guinea. In: Deutsches Kolonialblatt, Bd. 20, S. 

331-336 

FRITSCH, Walter 1925: Eine Gerichtsverhandlung am Sepik. In: Koloniale Rundschau. 

Zeitschrift für koloniale Wirtschaft, Völker- und Länderkunde, Heft 3, S. 93-97 

FRÖHLICH, Siegfried (Hrsg.) 2000: Kultur – Ein interdisziplinäres Kolloquium zur 

Begrifflichkeit. Halle 

FUHRMANN, Ernst 1922: Neu-Guinea. Hagen i.W. 



298 

FULL, A. 1909: Eine Fahrt auf dem Kaiserin Augustafluß. In: Deutsches Kolonialblatt. 

Amtsblatt für die Schutzgebiete in Afrika und in der Südsee, 20. Jahrgang, Nr. 15, S. 

739-741; 744-745 

GARDI, René 1956: Tambaran. Begegnung mit untergehenden Kulturen auf Neuguinea. 

Zürich 

GARDI, René und Alfred BÜHLER 1958: Sepik. Land der sterbenden Geister. Bilddokumente 

aus Neuguinea. Bern 

GATHERCOLE, Peter W., Adrienne L. KAEPPLER und Douglas NEWTON (Hrsg.) 1979: The 

Art of the Pacific Islands. National Gallery of Art, Washington D.C. 

GEERTZ, Clifford 1973: The Interpretation of Cultures. New York 

GEERTZ, Clifford 1977: „From the Native’s Point of View“: On the Nature of 

Anthropological Understanding. In: Dolgin, Janet L., David S. Kemnitzer und David M. 

Schneider (Hrsg.): Symbolic Anthropology. A Reader in the Study of Symbols and 

Meanings. New York, S. 480-492 

GERBRANDS, Adrian A. 1990: Made by Man. Cultural Anthropology Reflections on the 

Theme of Ethnocommunication. In: Keurs, Pieter ter und Dirk Smidt (Hrsg.): The 

Language of Things. Studies in Ethnocommunication. Rijksmuseum voor Volkenkunde, 

Leiden. Leiden, S. 45-74 

GEWERTZ, Deborah B. 1983: Sepik River Societies. A Historical Ethnography of the 

Chambri and their Neighbors. New Haven und London 

GLASSIE, Henry 1991: Studying Material Culture Today. In: Pocius, Gerald L. (Hrsg.): 

Living in a Material World. Canadian and American Approaches to Material Culture. 

St. John’s, S. 253-266 

GLASSIE, Henry 1999: Material Culture. Bloomington und Indianapolis 

GREUB, Suzanne (Hrsg.) 1985: Ausdruck und Ornament. Kunst am Sepik. Bildwerke einer 

alten Tropenkultur in Papua-Neuguinea. Basel 

GUIART, Jean 1963: Ozeanien. Die Kunst der Südsee und Australiens. München 

GUIART, Jean 1970: L’art de la région du Sepik. The Art of the Sepik Area. Die Kunst im 

Stromgebiet des Sepik. El Arte de la región del Sepik. Unesco-Rencontre. Lausanne und 

Paris 



299 

HABERLAND, Eike 1963: Schilde vom oberen Sepik aus den Völkerkunde-Museen Frankfurt 

am Main und Stuttgart. In: Tribus, Bd. 12, S. 104-121 

HABERLAND, Eike 1964: Mündung und Unterlauf. In: Städtisches Museum für Völkerkunde 

Frankfurt am Main (Hrsg.): Sepik. Kunst aus Neuguinea. Aus den Sammlungen der 

Neuguinea-Expedition des Städtischen Museums für Völkerkunde Frankfurt am Main. 

Frankfurt am Main, S. 11-17 

HABERLAND, Eike 1965a: Schilde aus der Sepik-Region (II). In: Tribus, Bd. 14, S. 167-183 

HABERLAND, Eike 1965b: Ethnographica vom oberen Sepik aus dem Museum voor Land- en 

Volkenkunde in Rotterdam. In: Baessler Archiv, Neue Folge, Bd. 13, S. 41-57 

HABERLAND, Eike 1966a: Beschnitzte Pfosten des Männerhauses munsimbit (Dorf 

Kanganamun am Sepik) in den Völkerkunde-Museen Stuttgart und Frankfurt. In: 

Tribus, Bd. 15, S. 21-46 

HABERLAND, Eike 1966b: Hängeschilde oder Türbretter? In: Baessler Archiv, Neue Folge 

13, Bd. 14, S. 61-64. Berlin 

HABERLAND, Eike 1969: Die Töpfergottheit Korimangge im Männerhaus Wolimbit in 

Kanganamun (Mittlerer Sepik). In: Paideuma, Bd. 15, S. 160-161 

HABERLAND, Eike 1975: Kannibalismus und Kultkrokodile am Mittleren Korowori (Sepik-

Distrikt, Neuguinea). In: Abhandlungen und Berichte des Staatlichen Museums für 

Völkerkunde Dresden, Bd. 34, S. 541-553 

HABERLAND, Eike 1987: Urwald und Dämonen. Die Yimar am Oberen Korowori. In: 

Münzel, Mark (Hrsg.): Neuguinea. Nutzung und Deutung der Umwelt. Bd. 2. Museum 

für Völkerkunde. Frankfurt am Main, S. 645-682; 688 

HABERLAND, Eike und Siegfried SEYFARTH 1974: Die Yimar am Oberen Korowori 

(Neuguinea). Wiesbaden 

HAHN, Hans P. 1999: Materielle Kultur. In: Hirschberg, Walter (Hrsg.): Wörterbuch der 

Völkerkunde. Berlin, S. 247-248 

HAHN, Hans Peter 2000: Zum Begriff der Kultur in der Ethnologie. In: Fröhlich, Siegfried 

(Hrsg.): Kultur – Ein interdisziplinäres Kolloquium zur Begrifflichkeit. Halle, S. 149-

164 



300 

HAHN, Hans Peter 2003: Dinge als Zeichen – eine unscharfe Beziehung. In: Veit, Ulrich et 

al. (Hrsg.): Spuren und Botschaften: Interpretationen materieller Kultur. Münster, New 

York, München und Berlin, S. 29-51 

HALBWACHS, Maurice 1950: La Mémoire Collective. Paris 

HANSEN, Klaus P. 1995: Kultur und Kulturwissenschaft. Eine Einführung. Tübingen und 

Basel 

HANSON, F. Allan 1982: Method in Semiotic Anthropology; or, how the Maori Latrine 

Means. In: Hanson, F. Allan (Hrsg.): Studies in Symbolism and Cultural 

Communication. Lawrence, S. 74-89 

HANSON, F. Allan (Hrsg.) 1982: Studies in Symbolism and Cultural Communication. 

Lawrence 

HARMS, Volker et al. (Hrsg.) 1990: Völkerkunde-Museen 1990. Festschrift für Helga 

Rammow. Lübeck 

HARRER, Heinrich (Hrsg.) 1976: Unter Papuas. Mensch und Kultur seit ihrer Steinzeit. 

Innsbruck 

HARRISON, Simon 1982a: Yams and the Symbolic Representation of Time in a Sepik River 

Village. In: Oceania, Bd. 53, S. 141-162 

HARRISON, Simon 1985: Names, Ghosts and Alliance in Two Sepik River Societies. In: 

Oceania, Bd. 56, S. 138-146 

HARRISON, Simon 1990: Stealing People’s Names. History and Politics in a Sepik River 

Cosmology. Cambridge 

HAUSER-SCHÄUBLIN, Brigitta 1976/77: mai-Masken der Iatmul, Papua New Guinea. Stil, 

Schnitzvorgang, Auftritt und Funktion. In: Verhandlungen der Naturforschenden 

Gesellschaft in Basel 87/88, S. 119-145 

HAUSER-SCHÄUBLIN, Brigitta 1977: Frauen in Kararau. Zur Rolle der Frau bei den Iatmul 

am Mittelsepik, Papua New Guinea. Basler Beiträge zur Ethnologie, Bd. 18. Basel 

HAUSER-SCHÄUBLIN, Brigitta 1981: mai-Masken der Iatmul, Papua New Guinea. Nachtrag. 

In: Verhandlungen der Naturforschenden Gesellschaft in Basel, Bd. 92, S. 47-54 



301 

HAUSER-SCHÄUBLIN, Brigitta 1985: Sammeln verboten, oder: vergängliche Kunst. In: 

Greub, Suzanne (Hrsg.): Ausdruck und Ornament. Kunst am Sepik. Bildwerke einer 

alten Tropenkultur in Papua-Neuguinea. Basel, S. 27-31 

HAUSER-SCHÄUBLIN, Brigitta 1989a: Kulthäuser in Nordneuguinea. Abhandlungen und 

Berichte des Staatlichen Museums für Völkerkunde Dresden. Band 34, Monographien 

7. Berlin 

HAUSER-SCHÄUBLIN, Brigitta 1989b: Leben in Linie, Muster und Farbe. Einführung in die 

Betrachtung aussereuropäischer Kunst am Beispiel der Abelam, Papua-Neuguinea. 

Basel 

HAUSER-SCHÄUBLIN, Brigitta 1990: In the Swamps and on the Hills: Traditional Settlement 

Patterns and House Structures in the Middle Sepik. In: Lutkehaus, Nancy et al. (Hrsg.): 

Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S. 470-479 

HAUSER-SCHÄUBLIN, Brigitta (Hrsg.) 1994: Geschichte und mündliche Überlieferung in 

Ozeanien. Basel 

HAUSER-SCHÄUBLIN, Brigitta 1995: Puberty Rites, Women’s Naven, and Initiation: 

Women’s Rituals of Transition in Abelam and Iatmul Culture. In: Lutkehaus, Nancy C. 

und Paul B. Roscoe (Hrsg.): Gender Rituals. Female Initiation in Melanesia. New York 

und London, S. 33-53 

HEERMANN, Ingrid 1977: Melanesien. Mensch und Natur – Mythos und Kunst. Stuttgart 

HEERMANN, Ingrid 1982: Ozeanien. In: Kussmaul, Friedrich (Hrsg.): Ferne Völker, frühe 

Zeiten. Kunstwerke aus dem Linden-Museum Stuttgart, Staatliches Museum für 

Völkerkunde, Bd. 1. Recklinghausen, S. 133-220 

HEESCHEN, Volker 1994: Das Kelabi- (Sabalhe-) Kultbild im Mek-Gebiet, Irian Jaya, 

Indonesien. In: Baessler-Archiv, Neue Folge, Bd. 42, S. 131-156 

HEESCHEN, Volker 1995: Identität und Kommunikation. Ein Beitrag zur Ethnosemiotik. In: 

Figge, Udo L. (Hrsg.): Mosaik. Die Kultur und ihre Evolution in humanethologischer 

und semiotischer Perspektive. Bochum, S. 1-18 

HEESCHEN, Volker 2002: Papua-Neuguinea. In: Brednich, Rolf Wilhelm et al. (Hrsg.): 

Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden 

Erzählforschung, Bd. 10. Berlin und New York, S. 540-546 



302 

HEESCHEN, Volker 2003: Semiotische Aspekte der Ethnologie: Ethnosemiotik. In: Posner, 

Roland, Klaus Robering und Thomas A. Sebeok (Hrsg.): Semiotik. Ein Handbuch zu 

den zeichentheoretischen Grundlagen von Natur und Kultur. Bd. 3. Berlin und New 

York, S. 3278-3296 

HEESCHEN, Volker 2005: Ethnology and Anthropology/Ethnologie und Anthropologie. In: 

Ammon, Ulrich, Norbert Dittmar, Klaus J. Mattheier und Peter Trudgill (Hrsg.): 

Sociolinguistics/Soziolinguistik. An International Handbook of the Science of Language 

and Society. Ein internationales Handbuch zur Wissenschaft von Sprache und 

Gesellschaft. Vol. 2 / 2. Teilband. Berlin und New York, S. 870-878 

HELLWIG, F. C. 1911: Die Erforschung des Kaiserin-Augusta-Flusses in Deutsch-Neuguinea. 

In: Deutsche Kolonialzeitung, 28. Jahrgang, S. 424-425 

HELM, June (Hrsg.) 1967: Essays on the Verbal and Visual Arts. Proceedings of the 1966 

Annual Spring Meeting of the American Ethnological Society. Seattle und London 

HERLE, Anita, Nick STANLEY, Karen STEVENSON und Robert L. WELSCH (Hrsg.) 2002: 

Pacific Art. Persistence, Change and Meaning. Honolulu 

HERSKOVITS, Melville Jean 1958: Cultural Anthropology. An Abridged Revision of Man and 

his Works. New York 

HIERY, Hermann Joseph 2001: Die deutsche Verwaltung Neuguineas 1884-1914. In: Hiery, 

Hermann Joseph (Hrsg.): Die deutsche Südsee 1884-1914. Ein Handbuch. Paderborn, S. 

277-311 

HIERY, Hermann Joseph (Hrsg.) 2001: Die deutsche Südsee 1884-1914. Ein Handbuch. 

Paderborn 

HIRSCHBERG, Walter (Hrsg.) 1999: Wörterbuch der Völkerkunde. Berlin 

HJELMSLEV, Louis 1974a: Aufsätze zur Sprachwissenschaft. Stuttgart 

HJELMSLEV, Louis 1974b: Prolegomena zu einer Sprachtheorie. München 

HODDER, Ian (Hrsg.) 1989: The Meanings of Things: Material Culture and Symbolic 

Expression. London 

HÖLTKER, Georg 1940/41: Verstreute ethnographische Notizen über Neuguinea. In: 

Anthropos, Bd. 35/36, S. 1-67 



303 

HÖLTKER, Georg 1941: Drei Zeremonialschemel vom Sepik. Statens Etnografiska Museum. 

Smärre Meddelanden, Bd. 18. Stockholm, S. 45-59 

HOLSBEKE, Mireille und Gerard ROOIJAKKERS (Hrsg.) 1996: The Object as Mediator. On the 

Transcendental Meaning of Art in Traditional Cultures. Etnografisch Museum Antwerp. 

Antwerp 

HOUSEMAN, Michael und Carlo SEVERI 1998: Naven or the Other Self. A Relational 

Approach to Ritual Action. Leiden, Boston und Köln 

JENSEN, Adolf Ellegard 1949 [1947]: Das religiöse Weltbild einer frühen Kultur. Stuttgart 

JENSEN, Adolf Ellegard 1951: Mythos und Kult bei Naturvölkern. Wiesbaden  

JEUDY-BALLINI, Monique und Bernard JUILLERAT 2002: Introduction. The Social Life of 

Objects. In: JEUDY-BALLINI, Monique und Bernard JUILLERAT (Hrsg.): People and 

Things. Social Mediations in Oceania. Durham, S. 3-26 

JEUDY-BALLINI, Monique und Bernard JUILLERAT (Hrsg.) 2002: People and Things. Social 

Mediations in Oceania. Durham 

JOHANSEN, Ulla 1992: Materielle oder materialisierte Kultur? In: Zeitschrift für Ethnologie, 

Bd. 117, S. 1-15 

JOHANSEN, Ulla 1993: Antwort. In: Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 118, S. 191-197 

KAEPPLER, Adrienne L., Christian KAUFMANN und Douglas NEWTON (Hrsg.) 1994: 

Ozeanien. Kunst und Kultur. Freiburg i. Br., Basel und Wien 

KAMBER, Peter H. und Rupert MOSER (Hrsg.) 1984: Diachronica. Zum Verhältnis von 

Ethnologie, Geschichte und Geschichtswissenschaft. Bern 

KAUFMANN, Christian 1970: Bild-Texte. In: Museum für Völkerkunde und Schweizerisches 

Museum für Volkskunde Basel (Hrsg.): Ethnographische Kostbarkeiten. Aus den 

Sammlungen von Alfred Bühler im Basler Museum für Völkerkunde. Herausgegeben 

vom Museum für Völkerkunde und Schweizerischem Museum für Volkskunde Basel. 

Basel 

KAUFMANN, Christian 1975: Papua Niugini – ein Inselstaat im Werden. Führer durch das 

Museum für Völkerkunde und Schweizerische Museum für Volkskunde Basel, 

Sonderausstellung. Basel 



304 

KAUFMANN, Christian 1980: Ozeanische Kunst. Meisterwerke im Museum für Völkerkunde 

Basel. Ausstellung im Kunstmuseum Basel. Basel. 

KAUFMANN, Christian 1984: Von den mündlich überlieferten Geschichten zu den Umrissen 

einer Geschichte des Sepik-Gebietes (Papua-Neuguinea). In: Kamber, Peter H. und 

Rupert Moser (Hrsg.): Diachronica. Zum Verhältnis von Ethnologie, Geschichte und 

Geschichtswissenschaft. Bern, S. 137-152 

KAUFMANN, Christian 1985a: Sepik-Kunst, ein Essay. In: Greub, Suzanne (Hrsg.): Ausdruck 

und Ornament. Kunst am Sepik. Bildwerke einer alten Tropenkultur in Papua-

Neuguinea. Basel, S. 14-18 

KAUFMANN, Christian 1985b: „Herkunft Sepik“ – ein Nachwort zur Begegnung zwischen 

Sepik-Kunst und Völkerkunde. In: Greub, Suzanne (Hrsg.): Ausdruck und Ornament. 

Kunst am Sepik. Bildwerke einer alten Tropenkultur in Papua-Neuguinea. Basel, S. 33-

48 

KAUFMANN, Christian 1990: Swiss and German Ethnographic Collections as Source 

Materials: A Report on Work in Progress. In: Lutkehaus, Nancy et al. (Hrsg.) 1990: 

Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S. 587-595 

KAUFMANN, Christian 1994a: Melanesien. In: KAEPPLER, Adrienne L., Christian KAUFMANN 

und Douglas NEWTON (Hrsg.): Ozeanien. Kunst und Kultur. Freiburg i. Br., Basel und 

Wien, S. 153-370 

KAUFMANN, Christian 1994b: Melanesien. In: KAEPPLER, Adrienne L., Christian KAUFMANN 

und Douglas NEWTON (Hrsg.): Ozeanien. Kunst und Kultur. Freiburg i. Br., Basel und 

Wien, S. 546-608 

KAUFMANN, Christian 1997: Kunst in Melanesien: Objekte berichten von Erinnerungen. In: 

Baessler Archiv, Neue Folge, Bd. 45, S. 551-565 

KAUFMANN, Christian 2003: Farbflecken im Tropengrün – Ein Gestaltungsmittel im Leben 

am Sepik-Fluss, Papua-Neuguinea. In: Köpke, Wulf und Bernd Schmelz (Hrsg.): 

Hamburg: Südsee. Expedition ins Paradies. Mitteilungen aus dem Museum für 

Völkerkunde Hamburg. Hamburg, S. 294-314 

KAUFMANN, Christian 2004: Malereien aus dem Sepik-Gebiet als Kunst um 1900? Zu 

einigen Objekten aus Papua-Neuguinea im Überseemuseum Bremen. In: Deterts, 

Dorothea (Hrsg.): Auf Spurensuche. Forschungsberichte aus und um Ozeanien zum 65. 

Geburtstag von Dieter Heintze. Überseemuseum Bremen. Bremen, S. 183-204 



305 

KECK, Verena 1987: Zur Kolonialgeschichte Neuguineas. In: Münzel, Mark (Hrsg.): 

Neuguinea. Nutzung und Deutung der Umwelt. Bd. 1. Museum für Völkerkunde. 

Frankfurt am Main, S. 101-141; 396-398 

KELM, Heinz 1966a: Kunst vom Sepik. Bd. 1. Museum für Völkerkunde Berlin. Berlin 

KELM, Heinz 1966b: Kunst vom Sepik. Bd. 2. Museum für Völkerkunde Berlin. Berlin 

KELM, Heinz 1968: Kunst vom Sepik. Bd. 3. Museum für Völkerkunde Berlin. Berlin 

KEURS, Pieter ter und Dirk SMIDT (Hrsg.) 1990: The Language of Things. Studies in 

Ethnocommunication. Rijksmuseum voor Volkenkunde, Leiden. Leiden  

KLEIN, Leanne A. (Hrsg.) 1989: People of the River, People of the Tree. Change and 

Continuity in Sepik and Asmat Art. Saint Paul 

KLOESEL, Christian J. W. und Helmut PAPE (Hrsg.) 2000: Charles S. Peirce. Semiotische 

Schriften, Bd. 1 (1865-1903). Frankfurt am Main 

KLUDAS, Arnold 2001: Deutsche Passagierschiffs-Verbindungen in die Südsee 1886-1914. 

In: Hiery, Hermann Joseph (Hrsg.): Die deutsche Südsee 1884-1914. Ein Handbuch. 

Paderborn, S. 156-176 

KOCH, Walter A. (Hrsg.) 1989: The Nature of Culture. Bochum 

KOCHER SCHMID, Christin 1985: Katalog. In: Greub, Suzanne (Hrsg.): Ausdruck und 

Ornament. Kunst am Sepik. Bildwerke einer alten Tropenkultur in Papua-Neuguinea. 

Basel, S. 177-210 

KOCHER SCHMID, Christin 2004: Maßgefertigt und unentbehrlich – Kanus der Iatmul vom 

mittleren Sepik. East Sepik Province, Papua New Guinea. In: Deterts, Dorothea (Hrsg.): 

Auf Spurensuche. Forschungsberichte aus und um Ozeanien zum 65. Geburtstag von 

Dieter Heintze. Überseemuseum Bremen. Bremen, S. 173-181 

KÖPKE, Wulf und Bernd SCHMELZ (Hrsg.) 2003: Hamburg: Südsee. Expedition ins Paradies. 

Mitteilungen aus dem Museum für Völkerkunde Hamburg. Hamburg 

KRAMER, Fritz W. 2000: Zeit. In: Streck, Bernhard (Hrsg.): Wörterbuch der Ethnologie. 

Wuppertal, S. 307-310 

KRAUß, E. 1996 [1920]: Neuguinea-Kompagnie. In: Schnee, Heinrich (Hrsg.): Deutsches 

Kolonial-Lexikon, Bd. 2. Wiesbaden, S. 629-631 



306 

KROEBER, Alfred Louis und Clyde KLUCKHOHN 1952: Culture. A Critical Review of 

Concepts and Definitions. In: Papers of the Peabody Museum of American Archaeology 

and Ethnology, Harvard University. Cambridge 

KUSSMAUL, Friedrich 1969: Die Kunst in der Kultur Melanesiens. In: Badisches 

Landesmuseum Karlsruhe (Hrsg.) 1969: Kunst der Südsee. Sepik und Neu-Irland. Aus 

den Sammlungen des Linden-Museums für Völkerkunde in Stuttgart. Karlsruhe, S. 9-25 

KUSSMAUL, Friedrich (Hrsg.) 1982: Ferne Völker, frühe Zeiten. Kunstwerke aus dem 

Linden-Museum Stuttgart, Staatliches Museum für Völkerkunde, Bd. 1. Recklinghausen 

LANGER, Susanne K. 1967 [1942]: Philosophy in a New Key. A Study in the Symbolism of 

Reason, Rite, and Art. Cambridge 

LAUMANN, Karl 1951: Eine merkwürdige Holzfigur vom mittleren Sepik in Neuguinea. In: 

Anthropos, Bd. 46, S. 808-812 

LAUMANN, Karl 1952: Vlísso, der Kriegs- und Jagdgott am unteren Yuat River, Neuguinea. 

In: Anthropos, Bd. 47, S. 897-908 

LAUMANN, Karl 1954: Geisterfiguren am mittleren Yuat River in Neuguinea. In: Anthropos, 

Bd. 49, S. 27-57 

LAYCOCK, Donald C. 1965: The Ndu Language Family (Sepik District, New Guinea). 

Linguistic Circle of Canberra Publications. Canberra 

LAYCOCK, Donald C. 1982: Melanesian Linguistic Diversity: A Melanesian Choice? In: 

May, R.J. und Hank Nelson (Hrsg.): Melanesia: Beyond Diversity. Canberra, Bd. 1, S. 

33-38 

LAYCOCK, Donald C. und John A. Z’GRAGGEN 1977: The Sepik-Ramu-Phylum. In: Wurm, 

Stephen A. (Hrsg.): New Guinea Area Languages and Language Study, Bd. 1: Papuan 

Languages and the New Guinea Scene. Canberra, S. 731-763 

LEACH, Edmund 1976: Culture and Communication: The Logic by which Symbols are 

Connected. Cambridge, London, New York und Melbourne 

LEEDS-HURWITZ, Wendy 1993: Semiotics and Communication: Signs, Codes, Cultures. 

Hillsdale 

LESER, Paul 1972: Die Bedeutung der Erforschung der materiellen Kultur für die Ethnologie. 

In: Ethnologia Europaea, Bd. 6, S. 196-202 



307 

LÉVI-STRAUSS, Claude 1962: La Pensée Sauvage. Paris 

LÉVI-STRAUSS, Claude 1967 [1947]: Les Structures Élémentaires de la Parenté. Paris 

LÉVI-STRAUSS, Claude 1973: Anthropologie Structurale Deux. Paris 

LÉVI-STRAUSS, Claude 1979 [1975]: La Voie des Masques. Paris 

LÉVI-STRAUSS, Claude 1990 [1958]: Anthropologie Structurale. Paris 

LIENERT-EMMERLICH, Heide 1990: Die Lübecker „Sepik-Sammlung Roesicke“. Ein Beitrag 

zur Sammlungsgeschichte. In: Harms, Volker et al. (Hrsg.): Völkerkunde-Museen 1990. 

Festschrift für Helga Rammow. Lübeck, S. 235-242 

LINTON, Ralph und Paul S. WINGERT 1972 [1946]: Arts of the South Seas. The Museum of 

Modern Art. New York 

LIPSET, David 1980: Gregory Bateson. The Legacy of a Scientist. Englewood Cliffs 

LOCKE, John 1775 [1690]: An Essay Concerning Human Understanding. Bd. 2. London 

LOMMEL, Andreas 1952: Kunst der Südsee. Ausstellung des Staatlichen Museums für 

Völkerkunde München. München 

LOMMEL, Andreas 1974 [1966]: Vorgeschichte und Naturvölker. Höhlenmalereien, Totems, 

Schmuck, Masken, Keramik, Waffen. Gütersloh, München und Wien 

LOTMAN, Jurij M. 1974 [1973]: The Sign Mechanism of Culture. In: Semiotica, Bd. 12, S. 

301-305 

LOTMAN, Jurij M. und Boris A. USPENSKY 1978 [1971]: On the Semiotic Mechanism of 

Culture. In: New Literary History. A Journal of Theory and Interpretation, Bd. 9, S. 

211-232 

LOTMAN, Jurij M., Boris A. USPENSKIJ, Vjaceslav V. IVANOV, Vladimir N. TOPOROV, 

Alexander M. PJATIGORSKIJ 1975: Theses on the Semiotic Study of Cultures (as 

Applied to Slavic Texts). In: Sebeok, Thomas A. (Hrsg.): The Tell-Tale Sign. A Survey 

of Semiotics. Lisse , S. 57-83 

LUBAR, Steven und W. David KINGERY 1993: Introduction. In: Lubar, Steven und W. David 

Kingery (Hrsg.): History from Things. Essays on Material Culture. Washington und 

London, S. viii-xvii 



308 

LUBAR, Steven und W. David KINGERY (Hrsg.) 1993: History from Things. Essays on 

Material Culture. Washington und London 

LURKER, Manfred 1994: Symbol. In: Sebeok, Thomas 1994: Enyclopedic Dictionary of 

Semiotics. 3 Bde. Berlin und New York S. 1027-1029 

LUSCHAN, Felix von 1911: Zur Ethnographie des Kaiserin-Augusta-Flusses. In: Baessler 

Archiv, Bd. 1, S. 103-117 

LUTKEHAUS, Nancy, Christian KAUFMANN, William E. MITCHELL, Douglas NEWTON, Lita 

OSMUNDSEN und Meinhard SCHUSTER (Hrsg.) 1990: Sepik Heritage. Tradition and 

Change in Papua New Guinea. Durham 

LUTKEHAUS, Nancy C. und Paul B. ROSCOE (Hrsg.) 1995: Gender Rituals. Female Initiation 

in Melanesia. New York und London 

MALINOWSKI, Bronislaw 1926: Anthropology. In: Encyclopaedia Britannica (13th Edition), 

S. 131-140 

MAQUET, Jacques 1993: Objects as Instruments, Objects as Signs. In: Lubar, Steven und W. 

David Kingery (Hrsg.): History from Things. Essays on Material Culture. Washington 

und London, S. 30-40 

MAYER, Philip (Hrsg.) 1970: Socialization: The Approach from Social Anthropology. ASA 

Monographs 8, London 

MCCLUNG FLEMING, E. 1974: Artifact Study. A Proposed Model. In: Winterthur Portfolio. A 

Journal of American Material Culture, Bd. 9, S. 153-173 

MEAD, George Herbert 1967 [1934]: Mind, Self, and Society. From the Standpoint of a 

Social Behaviorist. Chicago und London 

MEAD, Margaret 1933: The Marsalai Cult among the Arapesh, with Special Reference to the 

Rainbow Serpent Beliefs of the Australian Aboriginals. In: Oceania, Bd. 4, S. 37-53 

MEAD, Margaret 1934: Tamberans and Tumbuans in New Guinea. In: Natural History, Bd. 

34, S. 234-246 

MEAD, Margaret 1964: Diskussionsbeitrag. In: Stankiewicz, Edward und Thomas A. 

Sebeok: Discussion Session on Linguistics. In: Sebeok, Thomas A., Alfred S. Hayes 

und Mary Catherine Bateson (Hrsg.): Approaches To Semiotics. Cultural Anthropology, 



309 

Education, Linguistics, Psychiatry, Psychology. Transactions of the Indiana University 

Conference on Paralinguistics and Kinesics. London und Paris, S. 265-276 

MEAD, Margaret 1977: Letters from the Field 1925-1975. New York, Hagerstown, San 

Francisco und London 

MEAD, Sidney M., Isabelle BRYMER und Susan MARTICH (Hrsg.) 1979: Exploring the Visual 

Art of Oceania: Australia, Melanesia, Micronesia and Polynesia. Honolulu 

MELK-KOCH, Marion 1989: Auf der Suche nach der menschlichen Gesellschaft: Richard 

Thurnwald. Berlin 

MÉTRAUX, Rhoda 1989: Iatmul Art. In: Klein, Leanne A. (Hrsg.): People of the River, 

People of the Tree. Change and Continuity in Sepik and Asmat Art. Saint Paul, S. 13-17 

MÉTRAUX, Rhoda 1990: Music in Tambunam. In: Lutkehaus, Nancy et al. (Hrsg.): Sepik 

Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S. 523-534 

MORGENTHALER, Fritz, Florence WEISS und Marco MORGENTHALER 1984: Gespräche am 

sterbenden Fluß. Ethnopsychoanalyse bei den Iatmul in Papua Neuguinea. Frankfurt am 

Main 

MORRIS, Charles William 1955 [1946]: Signs, Language and Behavior. New York 

MORRIS, Charles William 1966 [1938]: Foundations of the Theory of Signs. Chicago und 

London 

MORRIS, Charles William 1970: The Pragmatic Movement in American Philosophy. New 

York 

MÜLLER-BECK, Hansjürgen 2003: Was sagt der Begriff „Materielle Kultur“? Ein 

Kommentar. In: Veit, Ulrich et al. (Hrsg.): Spuren und Botschaften: Interpretationen 

materieller Kultur. Münster, New York, München und Berlin, S. 127-132 

MÜNSTERBERGER, Werner 1943: On the Sacred Stools of the Sepik Area, New Guinea. In: 

Internationales Archiv für Ethnographie, Bd. 43, S. 242-246 

MUNN, Nancy D. 1966: Visual Categories: An Approach to the Study of Representational 

Systems. In: American Anthropologist, Bd. 68 (4), S. 936-950 

MUNN, Nancy D. 1973: Walbiri Iconography. Graphic Representation and Cultural 

Symbolism in a Central Australian Society. Ithaca und London 



310 

MUSEUM FÜR VÖLKERKUNDE UND SCHWEIZERISCHES MUSEUM FÜR VOLKSKUNDE BASEL 

(Hrsg.) 1970: Ethnographische Kostbarkeiten. Aus den Sammlungen von Alfred Bühler 

im Basler Museum für Völkerkunde. Herausgegeben vom Museum für Völkerkunde 

und Schweizerischem Museum für Volkskunde Basel. Basel 

NEU GUINEA COMPAGNIE (Hrsg.) 1886: Nachrichten über Kaiser Wilhelms-Land und den 

Bismarck-Archipel, 2. Heft, S. 67-69 

NEU GUINEA COMPAGNIE (Hrsg.) 1887a: Nachrichten über Kaiser Wilhelms-Land und den 

Bismarck-Archipel, 4. Heft, S. 152-153 

NEU GUINEA COMPAGNIE (Hrsg.) 1887b: Nachrichten über Kaiser Wilhelms-Land und den 

Bismarck-Archipel, 5. Heft, S. 189-192 

NEU GUINEA COMPAGNIE (Hrsg.) 1888: Nachrichten über Kaiser Wilhelms-Land und den 

Bismarck-Archipel, 1. Heft, S. 23-24 

NEUHAUSS, Richard 1911a: Reise nach Deutsch Neu-Guinea. In: Zeitschrift für Ethnologie, 

Bd. 43, S. 130-132; 136-138 

NEUHAUSS, Richard 1911b: Deutsch Neu-Guinea. Bd. 1. Berlin 

NEVERMANN, Hans 1933: Masken und Geheimbünde in Melanesien.  

NEWTON, Douglas 1963: Malu: Openwork Boards of the Tshuosh Tribe. The Museum of 

Primitive Art: Studies Number Two. New York 

NEWTON, Douglas 1967: Oral Tradition and Art History in the Sepik District, New Guinea. 

In: Helm, June (Hrsg.): Essays on the Verbal and Visual Arts. Proceedings of the 1966 

Annual Spring Meeting of the American Ethnological Society. Seattle und London, S. 

200-215 

NEWTON, Douglas 1971: Crocodile and Cassowary. Religious Art of the Upper Sepik River, 

New Guinea. The Museum of Primitive Art, New York. Greenwich 

NEWTON, Douglas 1979: Continuities and Changes in Western Pacific Art. In: Gathercole, 

Peter W., Adrienne L. Kaeppler und Douglas Newton (Hrsg.): The Art of the Pacific 

Islands. National Gallery of Art, Washington D.C., S. 27-65 

NEWTON, Douglas 1987: Shields of the Manambu (East Sepik Province, Papua New 

Guinea). In: Baessler Archiv, Neue Folge, Bd. 35, S. 249-257 



311 

NEWTON, Douglas 1997: Materials for a Iatmul Chronicle, Middle Sepik River. In: Baessler 

Archiv, Neue Folge, Bd. 45, S. 367-385 

NEWTON, Douglas (Hrsg.) 1999: Arts of the South Seas. Island Southeast Asia, Melanesia, 

Polynesia, Micronesia. The Collections of the Musée Barbier-Mueller. München, 

London und New York 

NILES, Don 1992: Flute and Trumpet Ensembles in the Sepik Provinces. In: Bebbington, 

Warren A. (Hrsg.): Sound and Reason. Music and Essays in Honour of Gordon D. 

Spearritt. St. Lucia, S. 49-60 

NÖTH, Winfried 2000: Handbuch der Semiotik. Stuttgart und Weimar 

OHNE AUTORENANGABE 1996 [1920]: Norddeutscher Lloyd. In: Schnee, Heinrich (Hrsg.): 

Deutsches Kolonial-Lexikon, Bd. 2. Wiesbaden, S. 659 

PAPE, Helmut 2000: Einleitung. In: Kloesel, Christian J. W. und Helmut Pape (Hrsg.): 

Charles S. Peirce. Semiotische Schriften, Bd. 1 (1865-1903). Frankfurt am Main, S. 7-

83 

PARMENTIER, Richard J. 1994: Signs in Society. Studies in Semiotic Anthropology. 

Bloomington und Indianapolis 

PARMENTIER, Richard J. 1997: The Pragmatic Semiotics of Culture. In: Semiotica. Journal of 

the International Association for Semiotic Studies, Bd. 116 (1), Special Issue, S. 1-114 

PEARCE, Susan 1986a: Thinking about Things. Approaches to the Study of Artefacts. In: 

Museums Journal, Bd. 85, (Nr. 4), S. 198-201 

PEARCE, Susan 1986b: Objects as Signs and Symbols. In: Museums Journal, Bd. 86, S. 131-

135 

PEARCE, Susan M. 1989a: Museum Studies in Material Culture: Introduction. In: Pearce, 

Susan M. (Hrsg.): Museum Studies in Material Culture. London und New York, S. 1-10 

PEARCE, Susan M. 1989b: Objects in Structures. In: Pearce, Susan M. (Hrsg.): Museum 

Studies in Material Culture. London und New York, S. 47-59 

PEARCE, Susan M. (Hrsg.) 1989: Museum Studies in Material Culture. London und New 

York 



312 

PEARCE, Susan M. 1992: Museums, Objects and Collections: A Cultural Study. Leicester 

und London  

PEIRCE, Charles Sanders 1932: Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Bd. 2. Elements 

of Logic. Herausgegeben von Charles Hartshorne und Paul Weiss. Cambridge 

PEIRCE, Charles Sanders 1933: Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Bd. 3. Exact 

Logic. Herausgegeben von Charles Hartshorne und Paul Weiss. Cambridge 

PEIRCE, Charles Sanders 1960a: Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Bd. 5. 

Pragmatism and Pragmaticism. Herausgegeben von Charles Hartshorne und Paul Weiss. 

Cambridge 

PEIRCE, Charles Sanders 1960b: Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Bd. 6. 

Scientific Metaphysics. Herausgegeben von Charles Hartshorne und Paul Weiss. 

Cambridge 

PEIRCE, Charles Sanders 2000: Semiotische Schriften. Bd. 1 (1865-1903), Bd. 2 (1903-

1906), Bd. 3 (1906-1913). Herausgegeben und übersetzt von Christian J. W. Kloesel 

und Helmut Pape. Frankfurt am Main 

PELTIER, Philippe 1999: The Sepik. In: Newton, Douglas (Hrsg.): Arts of the South Seas. 

Island Southeast Asia, Melanesia, Polynesia, Micronesia. The Collections of the Musée 

Barbier-Mueller. München, London und New York, S. 188-205 

PLISCHKE, Hans 1922: Geistertrompeten und Geisterflöten aus Bambus vom Sepik, 

Neuguinea. In: Jahrbuch des Städtischen Museums für Völkerkunde zu Leipzig. 

Zugleich Festschrift zur Feier des fünfzigjährigen Bestehens des Museums. Bd. 8, 1918-

1921, S. 57-62 

POCIUS, Gerald L. (Hrsg.) 1991: Living in a Material World. Canadian and American 

Approaches to Material Culture. St. John’s  

PORTIS WINNER, Irene 1989: The Human Sign as an Integrative Concept in the Semiotics of 

Culture. In: Koch, Walter A. (Hrsg.): The Nature of Culture. Bochum, S. 369-387 

POSNER, Roland 1989: What is Culture? Toward a Semiotic Explication of Anthropological 

Concepts. In: Koch, Walter A. (Hrsg.): The Nature of Culture. Bochum, S. 240-295 

POSNER, Roland 1991: Kultur als Zeichensystem. Zur semiotischen Explikation 

kulturwissenschaftlicher Grundbegriffe. In: Assmann, Aleida und Dietrich Harth 

(Hrsg.): Kultur als Lebenswelt und Monument. Frankfurt am Main, S. 37-74 



313 

POSNER, Roland, Klaus ROBERING und Thomas A. SEBEOK (Hrsg.) 1997/1998/2003: 

Semiotik. Ein Handbuch zu den zeichentheoretischen Grundlagen von Natur und 

Kultur. 3 Bde. Berlin und New York 

PREUSS, Konrad 1897: Künstlerische Darstellungen aus Kaiser-Wilhelms-Land in ihrer 

Bedeutung für die Ethnologie. In: Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 29, S. 77-139 

PREUSS, Konrad 1898a: Künstlerische Darstellungen aus Kaiser-Wilhelmsland. In: 

Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 30, S. 74-120 

PREUSS, Konrad 1898b: Ueber einige Ornamente vom Kaiserin-Augusta-Fluss in Deutsch 

Neu Guinea. In: Internationales Archiv für Ethnographie, Bd. XI, S. 145-153 

PROWN, Jules David 1993: The Truth of Material Culture: History or Fiction? In: Lubar, 

Steven und W. David Kingery (Hrsg.): History from Things. Essays on Material 

Culture. Washington und London, S. 1-19 

RECHE, Otto 1910: Eine Bereisung des Kaiserin Augusta-Flusses (Neuguinea). In: Globus, 

Bd. 97, S. 285-286 

RECHE, Otto 1911: Ethnographische Beobachtungen am Kaiserin-Augusta-Fluß. In: 

Korrespondenzblatt der Deutschen Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und 

Urgeschichte, Bd. 42, S. 123-128 

RECHE, Otto 1913: Der Kaiserin-Augusta-Fluß. Ergebnisse der Südsee-Expedition, II. 

Hamburg 

REYNOLDS, Barrie 1983: The Relevance of Material Culture to Anthropology. In: Journal of 

the Anthropological Society of Oxford, Bd. 14 (2), S. 209-217 

REYNOLDS, Barrie 1984: Material Culture: A System of Communication. Cape Town 

REYNOLDS, Barrie 1987: Material Systems: An Approach to the Study of Kwandu Material 

Culture. In: Reynolds, Barrie und Margaret A. Stott (Hrsg.): Material Anthropology. 

Contemporary Approaches to Material Culture. Lanham, New York und London, S. 

155-187 

REYNOLDS, Barrie und Margaret A. STOTT (Hrsg.) 1987: Material Anthropology. 

Contemporary Approaches to Material Culture. Lanham, New York und London 



314 

RICHARDSON, Miles 1989: The Artefact as Abbreviated Act: A Social Interpretation of 

Material Culture. In: Hodder, Ian (Hrsg.): The Meaning of Things. Material Culture and 

Symbolic Expression. London, S. 172-177 

RIGGINS, Stephen Harold 1994: Introduction. In: Riggins, Stephen Harold (Hrsg.) 1994: The 

Socialness of Things: Essays on the Socio-Semiotics of Objects. Berlin und New York, 

S. 1-6 

RIGGINS, Stephen Harold (Hrsg.) 1994: The Socialness of Things: Essays on the Socio-

Semiotics of Objects. Berlin und New York 

ROBEY, David (Hrsg.) 1973: Structuralism: an introduction. Oxford 

ROESICKE, Adolf 1914: Mitteilungen über ethnographische Ergebnisse der Kaiserin 

Augusta-Fluß-Expedition. In: Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 46, S. 507-522 

ROHRER, Ernst 1951/52: Ein Zeremonialstuhl vom Sepik (Neuguinea). In: Bulletin der 

Schweizerischen Gesellschaft für Anthropologie und Ethnologie, Bd. 28, S. 39-48 

RUMSEY, Alan und James WEINER (Hrsg.) 2001: Emplaced Myth: Space, Narrative, and 

Knowledge in Aboriginal Australia and Papua New Guinea. Honolulu 

SAHLINS, Marshall 1976: Culture and Practical Reason. Chicago und London 

SAPPER, Karl 1996 [1920]: Kaiserin-Augustafluß. In: Schnee, Heinrich (Hrsg.): Deutsches 

Kolonial-Lexikon, Bd. 2. Wiesbaden, S. 144 

SAUSSURE, Ferdinand de 1972 [1915]: Cours de Linguistique Générale. Publié par Charles 

Bally et Albert Sechehaye. Paris 

SCHEFOLD, Reimar 1966: Versuch einer Stilanalyse der Aufhängehaken vom Mittleren Sepik 

in Neu-Guinea. Basel 

SCHELLER, Andreas 1941: Aufhängehaken aus Indonesien und der Südsee. In: Ethnologica, 

Bd. 5, S. 73-171 

SCHERMAN, Lucian (Hrsg.) 1913: Berichte des K. Ethnographischen Museums in München, 

Bd. V (1912/13). München 

SCHINDLBECK, Markus 1980: Sago bei den Sawos (Mittelsepik, Papua New Guinea). 

Untersuchungen über die Bedeutung von Sago in Wirtschaft, Sozialordnung und 

Religion. Basler Beiträge zur Ethnologie, Bd. 19. Basel 



315 

SCHINDLBECK, Markus 1984: Über den mythischen Ursprungsort der Sawos und Iatmul 

(Papua-Neuguinea). In: Kamber, Peter H. und Rupert Moser (Hrsg.): Diachronica. Zum 

Verhältnis von Ethnologie, Geschichte und Geschichtswissenschaft. Bern, S. 153-160 

SCHINDLBECK, Markus 1985: Männerhaus und weibliche Giebelfigur am Mittelsepik, Papua-

Neuguinea. Baessler-Archiv N. F. 33, S. 363-411 

SCHINDLBECK, Markus 1993: The Art of Collecting. Interactions between Collectors and the 

People they visit. In: Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 118, S. 57-67 

SCHINDLBECK, Markus 1994: Formen mündlicher Überlieferung bei den Sawos. In: Hauser-

Schäublin, Brigitta (Hrsg.): Geschichte und mündliche Überlieferung in Ozeanien. 

Basel, S. 5-14 

SCHINDLBECK, Markus 2001: Deutsche wissenschaftliche Expeditionen und Forschungen in 

der Südsee bis 1914. In: Hiery, Hermann Joseph (Hrsg.): Die deutsche Südsee 1884-

1914. Ein Handbuch. Paderborn, S. 132-155 

SCHLAGINHAUFEN, Otto 1910a: Reisen in Kaiser-Wilhelmsland (Neuguinea). Abhandlungen 

und Berichte des Königl. Zoologischen und Anthropologisch-Ethnographischen 

Museums zu Dresden. Bd. 13,1. Leipzig 

SCHLAGINHAUFEN, Otto 1910b: Eine ethnographische Sammlung vom Kaiserin-Augustafluss 

in Neuguinea. Abhandlungen und Berichte des Königl. Zoologischen und 

Anthropologisch-Ethnographischen Museums zu Dresden. Bd. 13,2. Leipzig 

SCHLATTER, Gerhard 1985: Bumerang und Schwirrholz. Eine Einführung in die traditionelle 

Kultur australischer Aborigines. Berlin 

SCHLECHTEN, Marguerite (Hrsg.) 1987: Oralité. Beiträge zur Problematik im Umgang mit 

mündlichen Überlieferungen. Ethnologica Helvetica, Bd. 11, Bern 

SCHLEINITZ, Georg Frh. v. 1886: Erforschungsfahrt auf dem Augusta-Fluß. In: Nachrichten 

über Kaiser-Wilhelms-Land, H. 4, S. 123-128 

SCHLENKER, Hermann 1984a: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – Mythologische 

Diskussion im Männerhaus in Palimbei. Film E 2293, Institut für den 

wissenschaftlichen Film Göttingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, 

Sektion Ethnologie 



316 

SCHLENKER, Hermann 1984b: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – Brennen und Löschen 

von Kalk zum Betelkauen. Film E 2710, Institut für den wissenschaftlichen Film 

Göttingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie 

SCHLENKER, Hermann 1984c: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – Männerinitiation in 

Japanaut: „Tod der Novizen“. Film E 2812, Institut für den wissenschaftlichen Film 

Göttingen. Publikation von Jürg Wassmann und Jürg Schmid-Kocher. Publikationen zu 

wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 14, Nr. 6, S. 1-17 

SCHLENKER, Hermann 1984d: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – Männerinitiation in 

Japanaut: „Novizen in der Urzeit“. Film E 2813, Institut für den wissenschaftlichen 

Film Göttingen. Publikation von Jürg Wassmann und Jürg Schmid-Kocher. 

Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 14, Nr. 7, S. 1-

19 

SCHLENKER, Hermann 1984e: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – Männerinitiation in 

Japanaut: „Neugeburt der Novizen“. Film E 2814, Institut für den wissenschaftlichen 

Film Göttingen. Publikation von Jürg Wassmann und Jürg Schmid-Kocher. 

Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 14, Nr. 8, S. 1-

14 

SCHLENKER, Hermann 1989: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – Übermodellieren und 

Bemalen eines Schädels. Film E 2905, Institut für den wissenschaftlichen Film 

Göttingen. Publikation von Markus Schindlbeck. Publikationen zu wissenschaftlichen 

Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 16, Nr. 6, S. 63-74 

SCHLENKER, Hermann und Milan STANEK 1984a: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – 

Kandem erzählt von Schlitztrommel und Kopfjagdtrompete. Spiel auf beiden 

Instrumenten. Film E 2476, Institut für den wissenschaftlichen Film Göttingen. 

Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie 

SCHLENKER, Hermann und Milan STANEK 1984b: Iatmul (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – 

Bespannen und Herrichten einer Handtrommel. Film E 2543, Institut für den 

wissenschaftlichen Film Göttingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, 

Sektion Ethnologie 

SCHLERETH, Thomas J. 1985: Material Culture and Cultural Research. In: Schlereth, Thomas 

J. (Hrsg): Material Culture. A Research Guide. Lawrence, S. 1-34 

SCHLERETH, Thomas J. (Hrsg) 1985: Material Culture. A Research Guide. Lawrence 



317 

SCHLERETH, Thomas J. 1992: Cultural History and Material Culture. Everyday Life, 

Landscapes, Museums. Charlottesville und London 

SCHLESIER, Erhard 1952: Zum Problem „Männerhaus“. In: Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 

77, Heft 1, S. 133-136 

SCHLESIER, Erhard 1958: Die melanesischen Geheimkulte. Göttingen, Berlin und Frankfurt 

SCHLESIER, Erhard 1959: Die Quertrompeten am mittleren Sepik. In: Baessler Archiv, N.F., 

Bd. 7, S. 123-148 

SCHMID, Jürg und Christin KOCHER SCHMID 1992: Söhne des Krokodils. Männerhausrituale 

und Initiation in Yensan, Zentral-Iatmul, East Sepik Province, Papua New Guinea. 

Basler Beiträge zur Ethnologie, Bd. 36. Basel 

SCHMIDT, Andrea Elisabeth 1998: Paul Wirz. Ein Wanderer auf der Suche nach der „wahren 

Natur“. Basler Beiträge zur Ethnologie, Bd. 39. Basel 

SCHMIDT, E.W. 1929: Die Schildtypen vom Kaiserin-Augusta-Fluss und eine Kritik der 

Deutung ihrer Gesichtsornamente. In: Baessler-Archiv, Bd. 13, S. 136-177. Berlin 

SCHMITZ, Carl August 1960: Historische Probleme in Nordost-Neuguinea. Huon-Halbinsel. 

Wiesbaden 

SCHMITZ, Carl August 1961: Kopfjäger und Kannibalen. Basel 

SCHMITZ, Carl August 1962: Ozeanische Kunst. Skulpturen aus Melanesien. München 

SCHMITZ, Carl August und Robert WILDHABER (Hrsg.) 1965: Festschrift Alfred Bühler. 

Basler Beiträge zur Geographie und Ethnologie, Ethnologische Reihe, Bd. 2. Basel 

SCHNEE, Heinrich (Hrsg.) 1996 [1920]: Deutsches Kolonial-Lexikon. 3 Bde. Leipzig 

SCHUDSON, Michael 1989: How Culture Works. Perspectives from Media Studies on the 

Efficacy of Symbols. In: Theory and Society. Renewal and Critique in Social Theory, 

Bd. 18, S. 153-180 

SCHULTZE JENA, Leonhard 1914: Forschungen im Innern der Insel Neuguinea. In: 

Mitteilungen aus den deutschen Schutzgebieten, Ergänzungsheft 11. Berlin 

SCHUSTER, Gisela 1976: Zur Musik der Iatmul am Mittelsepik. In: Harrer, Heinrich (Hrsg.): 

Unter Papuas. Mensch und Kultur seit ihrer Steinzeit. Innsbruck, S.163-167 



318 

SCHUSTER, Gisela 1987: Nutzung der Erde: Töpferei in Aibom. In: Münzel, Mark (Hrsg.): 

Neuguinea. Nutzung und Deutung der Umwelt. Bd. 1. Museum für Völkerkunde. 

Frankfurt am Main, S. 289-329; 403-404 

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1970: Bild-Texte. In: Museum für Völkerkunde und 

Schweizerisches Museum für Volkskunde Basel (Hrsg.): Ethnographische 

Kostbarkeiten. Aus den Sammlungen von Alfred Bühler im Basler Museum für 

Völkerkunde. Herausgegeben vom Museum für Völkerkunde und Schweizerischem 

Museum für Volkskunde Basel. Basel 

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1975a: Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – Töpferei 

(Backschale, Feuerschale, Sago-Vorratstopf). Film E 1368, Institut für den 

wissenschaftlichen Film Göttingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, 

Sektion Ethnologie 

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1975b: Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – Bemalen 

eines Sago-Vorrattopfes. Film E 1369, Institut für den wissenschaftlichen Film 

Göttingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie 

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1981a: Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik). Gewinnen und 

Färben von Rindenbast-Streifen. Film E 1373, Institut für den wissenschaftlichen Film 

Göttingen. Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 11, 

Nr. 20 

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1981b: Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik). – Flechten 

einer Frauen-Haube. Film E 1374, Institut für den wissenschaftlichen Film Göttingen. 

Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie 11, Nr. 21 

SCHUSTER, Gisela und Meinhard 1981c: Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – Kalkbrennen 

und Betelkauen. Film E 1379, Institut für den wissenschaftlichen Film Göttingen. 

Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie, Serie11, Nr. 22 

SCHUSTER, Meinhard 1963: Yatmül (Aibom) (Neuguinea, Mittlerer Sepik) – Verzieren eines 

Vorrattopfes. Film E 461, Institut für den wissenschaftlichen Film Göttingen. 

Publikationen zu wissenschaftlichen Filmen, Sektion Ethnologie 

SCHUSTER, Meinhard 1964: Mittellauf. In: Städtisches Museum für Völkerkunde Frankfurt 

am Main (Hrsg.): Sepik. Kunst aus Neuguinea. Aus den Sammlungen der Neuguinea-

Expedition des Städtischen Museums für Völkerkunde Frankfurt am Main. Frankfurt 

am Main, S. 37-47 



319 

SCHUSTER, Meinhard 1965: Mythen aus dem Sepik-Gebiet. In: Schmitz, Carl August und 

Robert Wildhaber (Hrsg.): Festschrift Alfred Bühler. Basler Beiträge zur Geographie 

und Ethnologie, Ethnologische Reihe, Bd. 2. Basel, S. 369-384 

SCHUSTER, Meinhard 1967: Vorläufiger Bericht über die Sepik-Expedition 1965-1967 des 

Museums für Völkerkunde zu Basel. In: Verhandlungen der Naturforschenden 

Gesellschaft Basel, Bd. 78, No. 1, S. 268-281 

SCHUSTER, Meinhard 1968: Farbe – Motiv – Funktion. Zur Malerei von Naturvölkern. 

Führer durch das Museum für Völkerkunde und Schweizerische Museum für 

Volkskunde Basel. Basel 

SCHUSTER, Meinhard 1969a: Die Töpfergottheit von Aibom. In: Paideuma, Bd. 15, S. 140-

159 

SCHUSTER, Meinhard 1969b: Zum Verständnis religiöser Phänomene der Naturvölker. In: 

Verhandlungen der Naturforschenden Gesellschaft in Basel, Bd. 80, S. 226-236 

SCHUSTER, Meinhard 1973: Zur Dorfgeschichte von Soatmeli. In: Tauchmann, Kurt (Hrsg.): 

Festschrift zum 65. Geburtstag von Helmut Petri. Köln und Wien, S. 475-491 

SCHUSTER, Meinhard 1974: Neuguinea-Expedition des Ethnologischen Seminars der 

Universität Basel 1972/1974. Information S.E.G./S.S.E., Bulletin der Schweizerischen 

Ethnologischen Gesellschaft, No. 1, S. 13-17. Genf 

SCHUSTER, Meinhard 1985: Das Männerhaus, Zentrum und Angelpunkt der Kunst am 

Mittelsepik. In: Greub, Suzanne (Hrsg.): Ausdruck und Ornament. Kunst am Sepik. 

Bildwerke einer alten Tropenkultur in Papua-Neuguinea. Basel, S. 19-26 

SCHUSTER, Meinhard 1987: Totemismus als Deutung der Umwelt. In: Münzel, Mark (Hrsg.): 

Neuguinea. Nutzung und Deutung der Umwelt. Bd. 2. Museum für Völkerkunde. 

Frankfurt am Main, S. 559-577; 686 

SCHWEIZER, Thomas, Margarete SCHWEIZER und Waltraud KOKOT (Hrsg.) 1993: Handbuch 

der Ethnologie. Berlin 

SEBEOK, Thomas A. (Hrsg.) 1975: The Tell-Tale Sign. A Survey of Semiotics. Lisse 

SEBEOK, Thomas A. 1976: Contributions to the Doctrine of Signs. Bloomington und Lisse 

SEBEOK, Thomas A. (Hrsg.) 1994: Enyclopedic Dictionary of Semiotics. 3 Bde. Berlin und 

New York 



320 

SEBEOK, Thomas A., Alfred S. HAYES und Mary Catherine BATESON (Hrsg.): Approaches 

To Semiotics. Cultural Anthropology, Education, Linguistics, Psychiatry, Psychology. 

Transactions of the Indiana University Conference on Paralinguistics and Kinesics. 

London und Paris 

SENFT, Gunter 1998: Zeichenkonzeptionen in Ozeanien. In: Posner, Roland, Klaus Robering 

und Thomas A. Sebeok (Hrsg.): Semiotik. Ein Handbuch zu den zeichentheoretischen 

Grundlagen von Natur und Kultur. Bd 2. Berlin und New York, S. 1971-1976 

SILLITOE, Paul 1998: An Introduction to the Anthropology of Melanesia. Culture and 

Tradition. Cambridge 

SILVERMAN, Eric Kline 1988: The Art of Papua New Guinea. Cultural Traditions of the 

Sepik River. Selections from the Marion and Samuel Spring Collection. Gainesville 

SILVERMAN, Eric Kline 1996: The Gender of the Cosmos: Totemism, Society and 

Embodiment in the Sepik River. In: Oceania, Iss. 1, Vol. 67, S. 30-49 

SILVERMAN, Eric Kline 1997: Politics, Gender and Time in Melanesia and Aboriginal 

Australia. In: Ethnology, Iss. 2, Vol. 36, S. 101-121 

SILVERMAN, Eric Kline 2001a: Masculinity, Motherhood, and Mockery: Psychoanalyzing 

Culture and the Iatmul Naven Rite in New Guinea. Ann Arbor 

SILVERMAN, Eric Kline 2001b: From Totemic Space to Cyberspace: Transformations in 

Sepik River and Aboriginal Australian Myth, Knowledge, and Art. In: Rumsey, Alan 

und James Weiner (Hrsg.): Emplaced Myth: Space, Narrative, and Knowledge in 

Aboriginal Australia and Papua New Guinea. Honolulu, S. 189-214 

SINGER, Milton 1984: Man’s Glassy Essence. Explorations in Semiotic Anthropology. 

Bloomington 

SINGER, Milton 1994: Semiotic Anthropology. In: Asher, Ron E. (Hrsg.): The Encyclopedia 

of Language and Linguistics, Bd. 7. Oxford, New York, Seoul und Tokyo, S. 3814-

3821 

SMIDT, Dirk 1996: Sepik Art: Supernatural Support in Earthly Situations. In: Holsbeke, 

Mireille und Gerard Rooijakkers (Hrsg.): The Object as Mediator. On the 

Transcendental Meaning of Art in Traditional Cultures. Etnografisch Museum Antwerp. 

Antwerp, S. 60-67 



321 

SÖDERSTRÖM, Jan 1941: Die Figurstühle vom Sepik-Fluss auf Neu-Guinea. Statens 

Etnografiska Museum. Smärre Meddelanden, Bd. 18. Stockholm, S. 5-44 

SÖDERSTRÖM, Jan 1942: Zwei Zeremonialstühle oder Rednerpulte vom Sepik. In: Ethnos, 

Vol. 7, Nr. 4, S. 148-155 

SPEARRITT, Gordon D. 1990: The Yumanwusmangge Ceremony at Aibom. In: Lutkehaus, 

Nancy et al. (Hrsg.): Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. 

Durham, S. 535-545 

SPEISER, Felix 1931: Die Sammlung Prof. Dr. Felix Speiser. In: Speiser, Felix und Paul Wirz 

(Hrsg.): Kult und Kunst auf Neu-Guinea. Sammlungen von Prof. Dr. Felix Speiser und 

Dr. Paul Wirz. Gebwerbemuseum Basel. Basel, S. 17-31 

SPEISER, Felix 1937: Über Kunststile in Melanesien. In: Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 68, S. 

304-369 

SPEISER, Felix 1944: Eine Initiationszeremonie in Kambrambo am Sepik, Neuguinea. In: 

Ethnologischer Anzeiger, Bd. 4, S. 153-157 

SPEISER, Felix und Paul WIRZ (Hrsg.) 1931: Kult und Kunst auf Neu-Guinea. Sammlungen 

von Prof. Dr. Felix Speiser und Dr. Paul Wirz. Gebwerbemuseum Basel. Basel 

SPENCER, Robert F. (Hrsg.) 1969: Forms of Symbolic Action. Proceedings of the 1969 

Annual Spring Meeting of the American Ethnological Society. Seattle und London 

SPERBER, Dan 1975 [1974]: Über Symbolik. Frankfurt am Main 

SPITTLER, Gerd 1993: Materielle Kultur – Plädoyer für eine Handlungsperspektive. 

Diskussion. Kommentare zu Ulla Johansen: Materielle oder materialisierte Kultur? In: 

Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 118, S. 178-181 

STÄDTISCHES MUSEUM FÜR VÖLKERKUNDE FRANKFURT AM MAIN (Hrsg.) 1964: Sepik. 

Kunst aus Neuguinea. Aus den Sammlungen der Neuguinea-Expedition des Städtischen 

Museums für Völkerkunde Frankfurt am Main. Frankfurt am Main 

STANEK, Milan 1982: Geschichten der Kopfjäger. Mythos und Kultur der Iatmul auf Papua-

Neuguinea. Köln 

STANEK, Milan 1983: Sozialordnung und Mythik in Palimbei. Bausteine zur ganzheitlichen 

Beschreibung einer Dorfgemeinschaft der Iatmul, East Sepik Province, Papua New 

Guinea. Basler Beiträge zur Ethnologie, Bd. 23. Basel 



322 

STANEK, Milan 1987: Die Männerhaus-Versammlung in der Kultur der Iatmul (Ost-Sepik-

Provinz, Papua Neuguinea). In: Münzel, Mark (Hrsg.): Neuguinea. Nutzung und 

Deutung der Umwelt. Bd. 2. Museum für Völkerkunde. Frankfurt am Main, S. 621-643; 

687-688 

STANEK, Milan 1990: Social Structure of the Iatmul. In: Lutkehaus, Nancy et al. (Hrsg.): 

Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S.266-273 

STANEK, Milan 1994: Die Männerinitiation bei den Iatmul. Der Funktionswandel unter dem 

Einfluss der kolonialen Situation in Papua-Neuguinea. In: Hauser-Schäublin, Brigitta 

(Hrsg.): Geschichte und mündliche Überlieferung in Ozeanien. Basel, S. 217-236 

STANEK, Milan und Florence WEISS 1976: Rituelle Menschentötung bei den Iatmul. In: 

Harrer, Heinrich (Hrsg.): Unter Papuas. Mensch und Kultur seit ihrer Steinzeit. 

Innsbruck und Frankfurt am Main, S. 168-188 

STELLRECHT, Irmtraud 1993: Interpretative Ethnologie. Eine Orientierung. In: Schweizer, 

Thomas, Margarete Schweizer und Waltraud Kokot (Hrsg.): Handbuch der Ethnologie. 

Berlin, S. 29-78 

STÖHR, Waldemar 1971: Melanesien. Schwarze Inseln der Südsee. Ausstellungsführer. 

Kunsthalle Köln. Köln 

STÖHR, Waldemar 1987: Kunst und Kultur aus der Südsee. Sammlung Clausmeyer 

Melanesien. Köln 

STOLLÉ, Artur 1914: Überblick über den Verlauf der Kaiserin-Augustafluß-Expedition. In: 

Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin, Nr. 4, S. 249-253 

STOTT, Margaret A. und Barrie REYNOLDS 1987: Material Anthropology: Contemporary 

Approaches to Material Culture. In: Reynolds, Barrie und Margaret A. Stott (Hrsg.): 

Material Anthropology. Contemporary Approaches to Material Culture. Lanham, New 

York und London, S. 1-11 

STOTT, Margaret A. 1987: Object, Context and Process: Approaches to Teaching about 

Material Culture. In: Reynolds, Barrie und Margaret A. Stott (Hrsg.): Material 

Anthropology. Contemporary Approaches to Material Culture. Lanham, New York und 

London, S. 13-30 

STRECK, Bernhard (Hrsg.) 2000: Wörterbuch der Ethnologie. Wuppertal 



323 

TAUCHMANN, Kurt (Hrsg.) 1973: Festschrift zum 65. Geburtstag von Helmut Petri. Köln und 

Wien 

THIEL, Josef Franz 1993: „Der Makel des Materiellen.“ Diskussion. Kommentare zu Ulla 

Johansen: Materielle oder materialisierte Kultur? In: Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 118, 

S. 182-184 

THURNWALD, Richard 1913: Eine Durchquerung des Gebiets zwischen Kaiserin-Augustafluß 

und Küste. In: Mitteilungen aus den deutschen Schutzgebieten, Bd. 26, S. 357-363 

THURNWALD, Richard 1914a: Vom mittleren Sepik zur Nordwestküste von Kaiser-

Wilhelmsland. In: Mitteilungen aus den deutschen Schutzgebieten, Bd. 27, S. 81-84 

THURNWALD, Richard 1914b: Entdeckungen im Becken des oberen Sepik. In: Mitteilungen 

aus den deutschen Schutzgebieten, Bd. 27, S. 338-348 

THURNWALD, Richard 1916: Vorstöße nach dem Quellgebiet des Kaiserin-Augusta-Flusses, 

dem Sand-Fluß und dem Nord-Fluß bis an das Küstengebirge. In: Mitteilungen aus den 

deutschen Schutzgebieten, Bd. 29, S. 82-93 

THURNWALD, Richard 1917: Vorläufiger Bericht über Forschungen im Innern von Deutsch-

Neuguinea in den Jahren 1913-1915. In: Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 49, S. 147-179 

TILLEY, Christopher 1989: Interpreting Material Culture. In: Hodder, Ian (Hrsg.): The 

Meaning of Things. Material Culture and Symbolic Expression. London, S. 185-194 

TILLEY, Christopher 1991: Material Culture and Text. The Art of Ambiguity. London und 

New York 

TISCHNER, Herbert 1954: Kunst der Südsee. Hamburg  

TISCHNER, Herbert 1958: Kulturen der Südsee. Hamburgisches Museum für Völkerkunde 

und Vorgeschichte. Hamburg  

TISCHNER, Herbert 1965: Das Kultkrokodil vom Korewori im Hamburgischen Museum für 

Völkerkunde und Vorgeschichte. Hamburg 

TISCHNER, Herbert 1981: Dokumente verschollener Südsee-Kulturen. Abhandlungen der 

Naturhistorischen Gesellschaft Nürnberg, Bd. 38. Nürnberg 

TOKAREW, Sergeij A. 1972: Von einigen Aufgaben der ethnographischen Erforschung der 

materiellen Kultur. In: Ethnologia Europaea, Bd. 6, S. 163-195 



324 

TOKAREV, Sergeij A. 1985: Toward a Methodology for the Ethnographic Study of Material 

Culture. In: Bronner, Simon J. (Hrsg.): American Material Culture and Folklife. A 

Prologue and Dialogue. Ann Arbor, S. 77-96 

TURNER, Victor 1967: The Forest of Symbols. Aspects of Ndembu Ritual. Ithaca  

TURNER, Victor 1969: Forms of Symbolic Action: Introduction. In: Spencer, Robert F. 

(Hrsg.): Forms of Symbolic Action. Proceedings of the 1969 Annual Spring Meeting of 

the American Ethnological Society. Seattle und London, S. 3-25 

TURNER, Victor 1982: Introduction. In: Turner, Victor (Hrsg.): Celebration. Studies in 

Festivity and Ritual. Washington D.C., S. 11-30 

TURNER, Victor (Hrsg.) 1982: Celebration. Studies in Festivity and Ritual. Washington D.C. 

TYLOR, Edward Burnett 1958 [1871]: The Origins of Culture. Primitive Culture, Bd. 1. New 

York 

ÜBERSEEMUSEUM BREMEN (Hrsg.) 2003: Ozeanien. Lebenswelten in der Südsee. 

Ausstellungstexte. Bremen 

VEIT, Ulrich 2003: Menschen – Objekte – Zeichen: Perspektiven des Studiums materieller 

Kultur. In: Veit, Ulrich et al. (Hrsg.): Spuren und Botschaften: Interpretationen 

materieller Kultur. Münster, New York, München und Berlin, S. 17-28 

VEIT, Ulrich, Tobias L. KIENLIN, Christoph KÜMMEL und Sascha SCHMIDT (Hrsg.) 2003: 

Spuren und Botschaften: Interpretationen materieller Kultur. Münster, New York, 

München und Berlin 

WARDWELL, Allen 1965: Primitive Art in the Collections of the Art Institute of Chicago. 

Chicago 

WARDWELL, Allen 1989: The Art of the Sepik River: An Introduction. In: Klein, Leanne A. 

(Hrsg.): People of the River, People of the Tree. Change and Continuity in Sepik and 

Asmat Art. Saint Paul, S. 5-11 

WASSMANN, Jürg 1982: Der Gesang an den Fliegenden Hund. Untersuchungen zu den 

totemistischen Gesängen und geheimen Namen des Dorfes Kandingei am Mittelsepik 

(Papua New Guinea) anhand der kirugu-Knotenschnüre. Basler Beiträge zur Ethnologie, 

Bd. 22. Basel 



325 

WASSMANN, Jürg 1984: Die Vergangenheits-Konzeption der Nyaura (Papua-Neuguinea). In: 

Kamber, Peter H. und Rupert Moser (Hrsg.): Diachronica. Zum Verhältnis von 

Ethnologie, Geschichte und Geschichtswissenschaft. Bern, S. 117-135 

WASSMANN, Jürg 1987: Der Biß des Krokodils: Die ordnungsstiftende Funktion der Namen 

in der Beziehung zwischen Mensch und Umwelt am Beispiel der Initiation, Nyaura, 

Mittel-Sepik. In: Münzel, Mark (Hrsg.): Neuguinea. Nutzung und Deutung der Umwelt. 

Bd. 2. Museum für Völkerkunde. Frankfurt am Main, S. 511-557; 685-686 

WASSMANN, Jürg 1988: Der Gesang an das Krokodil. Die rituellen Gesänge des Dorfes 

Kandingei an Land und Meer, Pflanzen und Tiere (Mittelsepik, Papua New Guinea). 

Basler Beiträge zur Ethnologie, Bd. 28. Basel 

WASSMANN, Jürg 1990: The Nyaura Concepts of Space and Time. In: Lutkehaus, Nancy et 

al. (Hrsg.): Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea. Durham, S. 

23-35 

WASSMANN, Jürg 2001: The Politics of Religious Secrecy. In: Rumsey, Alan und James 

Weiner (Hrsg.): Emplaced Myth: Space, Narrative, and Knowledge in Aboriginal 

Australia and Papua New Guinea. Honolulu, S. 43-70 

WEBER, Friedrich 1913: Bericht über die Hartl- und Nauer-Sammlungen. In: Scherman, 

Lucian (Hrsg.): Berichte des K. Ethnographischen Museums in München, Bd. V 

(1912/13). München, S. 327-335 

WEISS, Florence 1981: Kinder schildern ihren Alltag. Die Stellung des Kindes im 

ökonomischen System einer Dorfgemeinschaft in Papua New Guinea (Palimbei, Iatmul, 

Mittelsepik). Basler Beiträge zur Ethnologie, Bd. 21. Basel 

WEISS, Florence 1987: Sprache und Geschlecht bei den Iatmul in Papua-Neuguinea. 

Untersuchungen zum Verhältnis von ethnologischer Forschung und Sprachgebrauch. In: 

Schlechten, Marguerite (Hrsg.): Oralité. Beiträge zur Problematik im Umgang mit 

mündlichen Überlieferungen. Ethnologica Helvetica, Bd. 11, Bern, S. 151-190 

WEISS, Florence 1994: Die Unterdrückung der Fraueninitiation. Zum Wandel des 

Ritualsystems der Iatmul. In: Hauser-Schäublin, Brigitta (Hrsg.): Geschichte und 

mündliche Überlieferung in Ozeanien. Basel, S. 237-259 

WEISS, Florence 1995: Zur Kulturspezifik der Geschlechterdifferenz und des 

Geschlechterverhältnisses. Die Iatmul in Papua-Neuguinea. In: Becker-Schmidt, Regina 



326 

und Gudrun-Axeli Knapp (Hrsg.): Das Geschlechterverhältnis als Gegenstand der 

Sozialwissenschaften. Frankfurt am Main, New York, S. 47-84 

WEISSENBORN, Johannes 1934: Kult-Stühle vom Sepik (Deutsch-Neu-Guinea). In: 

Festschrift zur Feier des zehnjährigen Bestehens der Bremer Wissenschaftlichen 

Gesellschaft. Bremen, S. 262-272 

WELSCH, Robert L. (Hrsg.) 1998a: An American Anthropologist in Melanesia. A. B. Lewis 

and the Joseph N. Field South Expedition 1909-1913, Bd. 1: Field Diaries. Honolulu 

WELSCH, Robert L. (Hrsg.) 1998b: An American Anthropologist in Melanesia. A. B. Lewis 

and the Joseph N. Field South Expedition 1909-1913, Bd. 2: Appendixes. Honolulu 

WELSH, Peter H. 1981: An Activity System Approach To Material Culture Study. In: 

Cantwell, Anne-Marie E., James B. Griffin und Nan A. Rothschild (Hrsg.): The 

Research Potential Of Anthropological Museum Collections. New York, S. 325-335 

WHITE, Leslie A. 1949: The Science of Culture. A Study of Man and Civilization. New York 

WHITE, Leslie A. 1987a [1959]: The Concept of Culture. In: Dillingham, Beth und Robert L. 

Carneiro (Hrsg.): Leslie A. White. Ethnological Essays. Albuquerque, S. 173-197 

WHITE, Leslie A. 1987b [1962]: Symboling: A Kind of Behavior. In: Dillingham, Beth und 

Robert L. Carneiro (Hrsg.): Leslie A. White. Ethnological Essays. Albuquerque, S. 273-

278 

WILLIAMS, Francis Edgar 1923: The Pairama Ceremony in the Purari Delta, Papua. In: 

Journal of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, Bd. 53, S. 

361-387 

WILLIAMS, Francis Edgar 1924: The Natives of the Purari Delta. Port Moresby 

WIRZ, Paul 1934: Beiträge zur Ethnographie des Papua-Golfes, Britisch-Neuguinea. In: 

Abhandlungen und Berichte der Museen für Tierkunde und Völkerkunde zu Dresden, 

Bd. 19. Leipzig 

WIRZ, Paul 1937: The Kaiaimunu-Ébiha-Gi-Cult in the Delta-Region and Western Division 

of Papua. In: Journal of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and 

Ireland, Bd. 67, S. 407-413 



327 

WIRZ, Paul 1951: Meine Sepikfahrt. Eine Sammelreise für das Bernische Historische 

Museum. In: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums in Bern, 31. Jg., S. 122-

140 

WIRZ, Paul 1954a: Erforschung. Landschaft und Siedlungen. Die Kunst und ihre 

Grundlagen. In: Bühler, Alfred und Paul Wirz (Hrsg.): Kunstwerke vom Sepik. Führer 

durch das Museum für Völkerkunde und Schweizerische Museum für Volkskunde. 

Basel, S. 5-22 

WIRZ, Paul 1954b: Über sakrale Flöten und Pfeifen des Sepik-Gebietes (Neuguinea). In: 

Verhandlungen der Naturforschenden Gesellschaft in Basel, Bd. 65, S. 97-105 

WIRZ, Paul 1955: The Exhibition „Art from the Sepik“ at the Ethnographical Museum in 

Basle. In: Antiquity and Survival. Nr. 1, S. 67-82 

WIRZ, Paul 1959: Kunst und Kult des Sepik-Gebietes (Neu-Guinea). Unter besonderer 

Berücksichtigung einer daselbst in den Jahren 1950 und 1953 erworbenen Sammlung. 

Amsterdam 

WURM, Stephen A. (Hrsg.) 1977: New Guinea Area Languages and Language Study, Bd. 1: 

Papuan Languages and the New Guinea Scene. Canberra 

WURM, Stephen A. 1982: Papuan Languages of Oceania. Tübingen 



328 

Anhang 1: Verzeichnis der Sammlungsobjekte 

 

Inv. Nr. Objekt Herkunftsort Tausch/Verlust 
 

12-16-6 Aufhängehaken Tsenap?  
12-16-51 Kanusteven Kambrinum  

    
12-30-2 Dachaufsatz Kambringi/Tambunum  
12-30-25 Halsschmuck Kambringi/Tambunum  
12-30-31 Haarschmuckmaske Kambringi/Tambunum  
12-30-32 Hakenfigur Kambringi/Tambunum?  
12-30-33 Hakenfigur Kambringi/Tambunum Tausch gegen  

Inv. Nr. 51-25-1/2 
Brettschneider 

12-30-35 Hakenfigur Kambringi/Tambunum 
oder Kararau 

 

    
13-18-1 Figurenstuhl Kararau Tausch gegen  

Inv. Nr.  51-25-1/2; 
Stöhr 1987: K 2  
(Rautenstrauch-

Joest-Museum für 
Völkerkunde Köln, 

Inv. Nr. 48 420) 
13-18-2 Figurenstuhl Kararau  
13-18-3 Figurenstuhl Kararau Tausch gegen  

Inv. Nr. 51-8-1 an 
Brettschneider, Mai 

1951; 
Stöhr 1987: K 4  
(Rautenstrauch-

Joest-Museum für 
Völkerkunde Köln, 

Inv. Nr. 48 422) 
13-18-4 Figurenstuhl Kararau  
13-18-5 Figurenstuhl Kararau  
13-18-6 Handtrommel Kararau  
13-18-7 Sitzbank Kararau zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-8 Tanzmaske Kararau Tausch gegen ? 

Stöhr 1987: K 22  
(Rautenstrauch-

Joest-Museum für 
Völkerkunde Köln, 

Inv. Nr. 48 430) 



329 

Inv. Nr. Objekt Herkunftsort Tausch/Verlust 
 

13-18-9 Tanzmaske Kararau Tausch gegen 
Inv. Nr. 39-1-1/6; 
Greub 1985: Abb. 

120? 
(Privatsammlung) 

13-18-10 Tanzmaske ? Tausch gegen 
Inv. Nr. 31-60-1 

(Gabun-Fetisch) an 
das Ethnographical 

Museum in 
Chislehurst, England 

28.12.1931 
13-18-11 Giebelmaske Kararau  
13-18-12 Gesichtsmaske Kararau  
13-18-13 Dachaufsatz Kararau  
13-18-14 geflochtener Topf Admiralitäts-Inseln  
13-18-15 geflochtener Topf Admiralitäts-Inseln  
13-18-16 geflochtener Topf Admiralitäts-Inseln  
13-18-17 Kalkkalebasse und Spatel Kararau  
13-18-18 Männerhalsschmuck Kararau  
13-18-19 Frauenhaube Kararau zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-20 Frauenhaube Kararau zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-21 Frauenhaube Kararau  
13-18-22 Frauenhaube Kararau  
13-18-23 Sack Mittlerer Sepik zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-24 Kanuschildmaske Sigrim/Singrin  
13-18-25 Hocker Kararau  
13-18-26 Stülpmaske Kararau  
13-18-27 Schädel Kararau Tausch gegen 

Inv. Nr. 55-17-1 
13-18-28 Schädel Kararau  
13-18-29 Schädel Kararau Tausch gegen 

Inv. Nr. 56-20-1/6 
13-18-30 Schädel Kambringi/Tambunum  
13-18-31 Schädel Kararau an Brettschneider 

abgegeben am 
29.7.57 

13-18-32 Schädel Kararau Tausch gegen 
Inv. Nr. 14-19-1/16 
an das Städtische 

Museum Frankfurt 
13-18-33 Schädel Kararau  



330 

Inv. Nr. Objekt Herkunftsort Tausch/Verlust 
 

13-18-34 Schädel Kararau  
13-18-35 Kalkbehälter Mittlerer Sepik  
13-18-36 Blashorn Mittlerer Sepik?  
13-18-37 Schüsselsatz Admiralitäts-Inseln  
13-18-38 Hängetopf Mahr beim Hunstein-

Gebirge, Oberer Sepik 
 

13-18-39 Schmuckaufsatz Sepik  
13-18-40 Tonschale Kararau  
13-18-41 Tonschale Kararau  
13-18-42 Tonschale Kararau Tausch gegen 

Inv. Nr. 34-36-1/ff.; 
Schuster 1969a: 

Abb. 18  
(Museum der 

Kulturen Basel, Inv. 
Nr. Vb 11906) 

13-18-43 Tonschale Kararau  
13-18-44 Tonschale Kararau Tausch gegen 

Inv. Nr. 34-36-1/ff.; 
Schuster 1969a: 

Abb. 16  
(Museum der 

Kulturen Basel, Inv. 
Nr. Vb 11907) 

13-18-45 Tonschale Kararau  
13-18-46 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-47 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-48 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-49 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-50 Tonschale Kambringi/Tambunum Tausch gegen 

Inv. Nr. 40-15-2/5 
13-18-51 Tonschale Sepik  
13-18-52 Tonschale Sepik  
13-18-53 unter 13-18-73 aufgeführt  

(Irrtum Dr. Weber) 
  

13-18-54 Tontopf Sepik  
13-18-55 Tonschale Sepik  
13-18-56 Tontopf Mittlerer Sepik  
13-18-57 Tonschale Sepik  
13-18-58 Spitztopf Sepik Kriegsverlust? 
13-18-59 Tonschale Sepik  
13-18-60 Tonschale Sepik Tausch gegen 

Inv. Nr. 39-1-1/6 
13-18-61 Tonschale Sepik  
13-18-62 Tonschale Kambringi/Tambunum  



331 

Inv. Nr. Objekt Herkunftsort Tausch/Verlust 
 

13-18-63 Tontopf Kararau  
13-18-64 Tontopf Kararau  
13-18-65 Tontopf Kararau Tausch gegen 

Inv. Nr. 34-36-1/ff.; 
(Museum der 

Kulturen Basel, Inv. 
Nr. Vb 11910) 

13-18-66 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-67 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-68 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-69 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-70 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-71 Tonschale Kararau  
13-18-72 Tonschale Sepik  
13-18-73 Tonschale Sepik  
13-18-74 Tontopf Kararau Tausch gegen 

Inv. Nr. 14-19-1/16 
Museum Frankfurt 

13-18-75 Tontopf Kararau  
13-18-76 Tontopf Kararau Tausch gegen 

Inv. Nr. 34-36-1/ff.; 
Guiart 1963: Abb. 
161; 1970: Abb. 7  

(Museum der 
Kulturen Basel, Inv. 

Nr. Vb 11909) 
13-18-77 Tontopf Kararau  
13-18-78 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-79 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-80 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-81 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-82 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-83 Tonschale Kararau  
13-18-84 Tontopf Kararau Tausch gegen 

Inv. Nr. 34-36-1/ff.; 
(Museum der 

Kulturen Basel, Inv. 
Nr. Vb 11908) 

13-18-85 Tontopf Kanduanum/Mendanam  
13-18-86 Tonschale Kambringi/Tambunum  
13-18-87 Speer Malu Kriegsverlust? 
13-18-88 Speer Malu Kriegsverlust? 
13-18-89 Speer Sepik Kriegsverlust? 
13-18-90 Speer Malu Kriegsverlust? 
13-18-91 Speer Malu Kriegsverlust? 



332 

Inv. Nr. Objekt Herkunftsort Tausch/Verlust 
 

13-18-92 Speer ? Kriegsverlust? 
13-18-93 Speer Bien Kriegsverlust? 
13-18-94 Speer Kambringi/Tambunum Kriegsverlust? 
13-18-95 Speer Kambringi/Tambunum Kriegsverlust? 
13-18-96 Speer Kambringi/Tambunum Kriegsverlust? 
13-18-97 Speer Kambringi/Tambunum Kriegsverlust? 
13-18-98 Speer Sepik Kriegsverlust? 
13-18-99 Speer Sepik Kriegsverlust? 
13-18-100 Fischspeer  zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-101 Fischspeer  zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-102 Hakenkeule Kambringi/Tambunum  
13-18-103 Paddel Malu  
13-18-104 Nackenstütze Kararau  
13-18-105 Blashorn Kanduanum/Mendanam  
13-18-106 Dachaufsatz Sepik Tausch gegen 

Inv. Nr. 34-23-1/2; 
vgl. Weber 1913: 

Abb. 21 
13-18-107 Dachaufsatz Kanduanum/Mendanam  
13-18-108 Krokodil Kararau  
13-18-109 Kalkbehälter  Muni zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-110 Kalkbehälter  Sepik  
13-18-111 Speerwerfer Muni zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-112 Kanuschildmaske Kararau  
13-18-113 Kanuschildmaske Kambringi/Tambunum  
13-18-114 Stülpmaske Kanduanum/Mendanam  
13-18-115 Stülpmaske Kanduanum/Mendanam  
13-18-116 Krokodil Kararau  
13-18-117 Schädel Kararau Tausch gegen 

Inv. Nr. 14-19-1/16 
an das Städtische 

Museum Frankfurt 
13-18-118 Schädel Muni Tausch gegen 

Inv. Nr. 51-25-1/2;  
Stöhr 1987: K 39  
(Rautenstrauch-

Joest-Museum für 
Völkerkunde Köln, 

Inv. Nr. 48 440) 



333 

Inv. Nr. Objekt Herkunftsort Tausch/Verlust 
 

13-18-119 Schädel Kararau Tausch gegen 
Inv. Nr. 55-17-1; 
Stöhr 1987: K 41  
(Rautenstrauch-

Joest-Museum für 
Völkerkunde Köln, 

Inv. Nr. 48 442) 
13-18-120 Schädel Kararau Tausch gegen 

Inv. Nr. 34-11-3 
13-18-121 Schädel Kararau zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-122 Schädel Kararau  
13-18-123 Frauenhaube Muni zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-124 Frauenhaube Muni zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-125 Frauenschürze Bien zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-126 Mütze Huon-Golf zur Zeit nicht 

auffindbar 
13-18-127 Schlitztrommel Mittlerer Sepik  
13-18-128 Schädel Kanduanum/Mendanam  
13-18-129 menschliche Figur Kambringi/Tambunum  
13-18-130 Zeremonialbrett Muni  
13-18-131 Stampftrommel Kanduanum/Mendanam  
13-18-132 Obergesichtsmaske Muni  

13-18-133 Sitzbank Kararau  
13-18-134 Schild Kanduanum/Mendanam abgegeben an Speyer 

1951 gegen Inv. Nr. 
51-21-1/9; 

Guiart 1963: Abb. 
151  

(Museum of Primi-
tive Art New York, 

Inv. Nr. 56-372) 
13-18-135 Schild Kanduanum/Mendanam  
13-18-136 Zierbrett Sepik  
13-18-137 Schild Muni  
13-18-138 Schild Muni  
13-18-139 Aufhängehaken Kararau  
13-18-140 Giebelmaske Mittlerer Sepik  

 



334 

Anhang 2: Photographischer Objektkatalog 

 
 

Inv. Nr. 12-16-6 
Aufhängehaken 

Tsenap? 



335 

 
 

Inv. Nr. 12-16-51 
Kanusteven 
Kambrinum 



336 

 
 

Inv. Nr. 12-30-2 
Dachaufsatz 

Kambringi/Tambunum 



337 

 
 

Inv. Nr. 12-30-25 
Halsschmuck 

Kambringi/Tambunum 



338 

 
 

Inv. Nr. 12-30-31 
Haarschmuckmaske 

Kambringi/Tambunum 



339 

 
 

Inv. Nr. 12-30-32 
Hakenfigur 

Kambringi/Tambunum? 



340 

 
 

Inv. Nr. 12-30-35 
Hakenfigur 

Kambringi/Tambunum oder Kararau 



341 

 
 

Inv. Nr. 13-18-2 
Figurenstuhl 

Kararau 



342 

 
 

Inv. Nr. 13-18-4 
Figurenstuhl 

Kararau 



343 

 
 

Inv. Nr. 13-18-5 
Figurenstuhl 

Kararau 



344 

 
 

Inv. Nr. 13-18-6 
Handtrommel 

Kararau 



345 

 
 

Inv. Nr. 13-18-11 
Giebelmaske 

Kararau 



346 

 
 

Inv. Nr. 13-18-12 
Gesichtsmaske 

Kararau 



347 

 
 

Inv. Nr. 13-18-13 
Dachaufsatz 

Kararau 



348 

 
 

 
 

Inv. Nr. 13-18-17 
Kalkkalebasse und Spatel 

Kararau 



349 

 
 

Inv. Nr. 13-18-18 
Männerhalsschmuck 

Kararau 



350 

 
 

Inv. Nr. 13-18-21 
Frauenhaube 

Kararau 



351 

 
 

Inv. Nr. 13-18-22 
Frauenhaube 

Kararau 



352 

 
 

Inv. Nr. 13-18-24 
Kanuschildmaske 

Sigrim/Singrin 



353 

 
 

Inv. Nr. 13-18-25 
Hocker 
Kararau 



354 

 
 

Inv. Nr. 13-18-26 
Stülpmaske 

Kararau 



355 

 
 

Inv. Nr. 13-18-28 
Schädel 
Kararau 



356 

 
 

Inv. Nr. 13-18-30 
Schädel 

Kambringi/Tambunum 



357 

 
 

Inv. Nr. 13-18-33 
Schädel 
Kararau 



358 

 

 
 

Inv. Nr. 13-18-34 
Schädel 
Kararau 



359 

      
 
 

Inv. Nr. 13-18-35 
Kalkbehälter 

Mittlerer Sepik 



360 

 
 

Inv. Nr. 13-18-36 
Blashorn 

Mittlerer Sepik? 



361 

 
 

Inv. Nr. 13-18-40 
Tonschale 
Kararau 



362 

 
 

Inv. Nr. 13-18-41 
Tonschale 
Kararau 



363 

 
 

Inv. Nr. 13-18-42 
Tonschale 
Kararau 



364 

 
 

Inv. Nr. 13-18-43 
Tonschale 
Kararau 



365 

 
 

Inv. Nr. 13-18-44 
Tonschale 
Kararau 



366 

 
 

Inv. Nr. 13-18-45 
Tonschale 
Kararau 



367 

 
 

Inv. Nr. 13-18-46 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



368 

 
 

Inv. Nr. 13-18-47 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



369 

 
 

Inv. Nr. 13-18-48 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



370 

 
 

Inv. Nr. 13-18-49 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



371 

 
 

Inv. Nr. 13-18-51 
Tonschale 

Sepik 



372 

 
 
 

Inv. Nr. 13-18-52 
Tonschale 

Sepik 



373 

 
 

Inv. Nr. 13-18-54 
Tontopf 
Sepik 



374 

 
 

Inv. Nr. 13-18-55 
Tonschale 

Sepik 



375 

 
 

Inv. Nr. 13-18-56 
Tontopf 

Mittlerer Sepik 
 



376 

 
 

Inv. Nr. 13-18-59 
Tonschale 

Sepik 



377 

 
 

Inv. Nr. 13-18-60 
Tonschale 

Sepik 



378 

 
 

Inv. Nr. 13-18-61 
Tonschale 

Sepik 



379 

 
 

Inv. Nr. 13-18-62 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



380 

 
 

Inv. Nr. 13-18-63 
Tontopf 
Kararau 



381 

 
 

Inv. Nr. 13-18-64 
Tontopf 
Kararau 



382 

 
 

Inv. Nr. 13-18-66 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



383 

 
 

Inv. Nr. 13-18-67 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



384 

 
 

Inv. Nr. 13-18-68 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



385 

 
 

Inv. Nr. 13-18-69 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



386 

 
 

Inv. Nr. 13-18-70 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



387 

 
 

Inv. Nr. 13-18-71 
Tonschale 
Kararau 



388 

 
 

Inv. Nr. 13-18-73 
Tonschale 

Sepik 



389 

 
 

Inv. Nr. 13-18-78 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



390 

 
 

Inv. Nr. 13-18-79 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



391 

 
 

Inv. Nr. 13-18-80 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



392 

 
 

Inv. Nr. 13-18-81 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



393 

 
 

Inv. Nr. 13-18-82 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



394 

 
 

Inv. Nr. 13-18-83 
Tonschale 
Kararau 



395 

 
 

Inv. Nr. 13-18-86 
Tonschale 

Kambringi/Tambunum 



396 

 
 

Inv. Nr. 13-18-102 
Hakenkeule 

Kambringi/Tambunum 



397 

 
 

Inv. Nr. 13-18-103 
Paddel 
Malu  



398 

 

 
 

Inv. Nr. 13-18-104 
Nackenstütze 

Kararau 



399 

 
 

Inv. Nr. 13-18-105 
Blashorn 

Kanduanum/Mendanam 



400 

 
 

Inv. Nr. 13-18-107 
Dachaufsatz 

Sepik 



401 

 

 
 

Inv. Nr. 13-18-108 
Krokodil 
Kararau 



402 

 
 

Inv. Nr. 13-18-110 
Kalkbehälter 

Sepik 



403 

 
 

Inv. Nr. 13-18-112 
Kanuschildmaske 

Kararau 



404 

 
 

Inv. Nr. 13-18-113 
Kanuschildmaske 

Kambringi/Tambunum 



405 

 
 

Inv. Nr. 13-18-114 
Stülpmaske 

Kanduanum/Mendanam 



406 

 
 

Inv. Nr. 13-18-115 
Stülpmaske 

Kanduanum/Mendanam 



407 

 

 
 

Inv. Nr. 13-18-116 
Krokodil 
Kararau 



408 

 
 

Inv. Nr. 13-18-122 
Schädel 
Kararau  



409 

 

 
 

Inv. Nr. 13-18-127 
Schlitztrommel 
Mittlerer Sepik 



410 

 
 

Inv. Nr. 13-18-128 
Schädel 

Kanduanum/Mendanam 



411 

      
 

Inv. Nr. 13-18-129 
menschliche Figur 

Kambringi/Tambunum 



412 

 
 
 

Inv. Nr. 13-18-130 
Zeremonialbrett 

Muni 



413 

 
 

Inv. Nr. 13-18-131 
Stampftrommel 

Kanduanum/Mendanam 



414 

 
 

Inv. Nr. 13-18-132 
Obergesichtsmaske 

Muni 



415 

 
 

Inv. Nr. 13-18-133 
Sitzbank 
Kararau 



416 

 
 

Inv. Nr. 13-18-135 
Schild 

Kanduanum/Mendanam 



417 

 
 

Inv. Nr. 13-18-136 
Zierbrett 

Sepik 



418 

 
 

Inv. Nr. 13-18-137 
Schild 
Muni 



419 

 
 

Inv. Nr. 13-18-138 
Schild 
Muni 



420 

 
 

Inv. Nr. 13-18-139 
Aufhängehaken 

Kararau 



421 

 
 

Inv. Nr. 13-18-140 
Giebelmaske 

Mittlerer Sepik 



422 

Von den Tongefäßen mit den Inventarnummern 13-18-57, 13-18-72, 13-18-75, 13-18-77 und 

13-18-85 konnten aufgrund der Größe und des Zustandes der Objekte keine Photographien 

angefertigt werden. 



423 

Photonachweis 

Inv. Nr. 12-16-6; 12-16-51; 13-18-4; 13-18-11; 13-18-21; 13-18-22; 13-18-42; 13-18-44; 13-

18-60; 13-18-63; 13-18-64; 13-18-69; 13-18-81; 13-18-107; 13-18-127; 13-18-129; 13-18-

135; 13-18-137; 13-18-138; 13-18-139; 13-18-140: Staatliches Museum für Völkerkunde 

München – Bildarchiv 

 

Inv. Nr. 12-30-2; 12-30-32; 12-30-35; 13-18-5; 13-18-17; 13-18-26; 13-18-35; 13-18-36; 13-

18-40; 13-18-41; 13-18-49; 13-18-54; 13-18-61; 13-18-66; 13-18-71; 13-18-102; 13-18-103; 

13-18-105; 13-18-110; 13-18-114; 13-18-115; 13-18-116; 13-18-129; 13-18-132; 13-18-136: 

Staatliches Museum für Völkerkunde München 

 

Inv. Nr. 13-18-2; 13-18-6; 13-18-13; 13-18-34; 13-18-127; 13-18-130; 13-18-131: aus: 

Appel, Michaela 2005: Ozeanien. Weltbilder der Südsee. Staatliches Museum für 

Völkerkunde München 

 

Inv. Nr. 12-30-25; 12-30-31; 13-18-12; 13-18-17; 13-18-18; 13-18-24; 13-18-25; 13-18-28; 

13-18-30; 13-18-33; 13-18-43; 13-18-45; 13-18-46; 13-18-47; 13-18-48; 13-18-51; 13-18-

52; 13-18-55; 13-18-56; 13-18-59; 13-18-62; 13-18-67; 13-18-68; 13-18-70; 13-18-73; 13-

18-78; 13-18-79; 13-18-80; 13-18-81; 13-18-82; 13-18-83; 13-18-86; 13-18-104; 13-18-108; 

13-18-112; 13-18-113; 13-18-122; 13-18-128; 13-18-133: Silke Olig 



424 

Anhang 3: Beschreibung der Sammlungsobjekte 

Im Folgenden werden die Objekte der Münchner Hartl-Sammlung beschrieben. Im direkten 

Vergleich zu den publizierten Objekten anderer Sammlungen vom Mittleren Sepik ist im 

allgemeinen eine gewisse stilistische Übereinstimmung zwischen den Stücken festzustellen, 

deutliche Abweichungen sind dagegen nur selten auszumachen und an betreffender Stelle 

mit einer Bemerkung versehen. Auf besondere Ähnlichkeiten der Stücke zu veröffentlichten 

Sepik-Objekten anderer Museen wird ebenfalls jeweils hingewiesen, desgleichen, wenn 

Objekte aus der Münchner Sammlung in der Vergangenheit bereits einmal publiziert worden 

sind. In Hinblick auf die Beschreibung der einzelnen Objekte sei angemerkt, dass Angaben 

wie „links“ und „rechts“ einheitlich aus der Perspektive des Betrachters zu sehen sind. 

Inv. Nr. 12-16-6: Aufhängehaken 

Tsenap? 

Länge: 118,5 cm; Breite Kopf: 19 cm; Breite Schultern: 21,5 cm; Breite Haken: 17,5 cm 

Holz; Kokosfasern; schwarz, weiß, rot bemalt 

Der Aufhängehaken ist in Form einer männlichen Figur geschnitzt. Das Gesicht trägt 

eine weiße Grundfarbe, die schwarz und weiß bemalten Augen sind mit einer roten sowie 

schwarzen Linie mit weißen Punkten umrandet. Auch die – gleichermaßen wie Augen und 

Mund – aus dem Holz herausgeschnittene Nase wird wie die Wangen durch weiße Punkte 

auf schwarzem Grund sowie durch rote Umrandungen verziert. Mund und durchbohrte 

Ohren sind rot bemalt, die Stirn wird von einer geschwungenen, in sich geschlossenen roten 

Linie umgeben. Am unbemalten Hinterkopf ist eine Öse aus dem Holz herausgeschnitzt, in 

dessen Anschluss der Hals beginnt, der vorne und hinten weiß bemalt ist. Brust und 

Schulterblätter sind auf weißem Grund mit schwarzen Kreisflächen, die rot umrandet sind, 

verziert; Arme, Beine, Bauch, Rücken und Genitalien tragen breite, weiße und rote sowie 

dünne, schwarze Linien. Die Ellenbogen sind herausgeschnitzt, der Bauch ist leicht nach 

vorne gewölbt, die Hände ruhen seitlich auf den Hüften. Um den Bauch herum ist ein Schurz 

aus Kokosfasern befestigt. Die Knie sind leicht angewinkelt, anschließend verschmelzen die 

Beine miteinander. Der Haken selbst besitzt auf der Vorderseite eingeschnittene, viereckige 

und spitzovale, rot ausgemalte Ornamente auf weißem Grund, wobei dieselben Formen auf 



425 

der Rückseite des Hakens lediglich aufgemalt sind. Das spitze Hakenende der linken Seite ist 

beschädigt, ebenso ist die Bemalung des Objekts stellenweise stark angegriffen. 

Als Herkunftsort des Aufhängehakens wurde von Hartl der Ort Tsenap am Oberen 

Sepik genannt. Aufgrund seiner Gestaltung ist aber nicht auszuschließen, dass das Stück 

vom Mittellauf stammt.  

Veröffentlicht wurde der Aufhängehaken bei Weber1275. 

Inv. Nr. 12-16-51: Kanusteven 

Kambrinum 

Länge: 128 cm; breiteste Breite: 31 cm 

Holz 

Der unbemalte Kanusteven aus sehr schwerem Holz ist in Form eines Krokodils 

gestaltet, welches mit Gesicht und Schnauze in Fahrtrichtung blickt. Augen, Nase, Mund 

und Zähne sind ebenso wie das Schuppenmuster an Rücken und Schwanz des Tieres 

sorgfältig aus dem Holz herausgeschnitzt. Der Tierkörper verschmilzt an der Unterseite mit 

einer ebenso langen und breiten dicken Holzleiste, an welcher sich das Krokodil mit Armen 

und Beinen festhält und an welcher seitlich jeweils zwei Durchbohrungen erkennbar werden. 

Am hinteren Ende des Untergrunds befinden sich zwei besonders große Löcher, die 

vermutlich gleichermaßen der Befestigung des Stevens dienen. 

Das Objekt wurde bei Appel1276 abgebildet. 

Inv. Nr. 12-30-2: Dachaufsatz 

Kambringi/Tambunum 

Höhe: 31,5 cm; Durchmesser oben: 16,5 cm 

Ton; Reste von schwarzer, weißer, roter und gelber Bemalung 

Im oberen Bereich des tönernen, aus einem bauchigen Gefäß bestehenden 

Dachaufsatzes sind kleine Wulstringe zu sehen. Die nach oben hin herausragende 

Verzierung ist spitz und dreiecksförmig. Das Objekt weist Spuren von schwarzer, weißer, 

roter und gelber Bemalung auf. 

                                                
1275 Weber 1913: Abb. 22 
1276 Appel 2005: Abb. 68 



426 

Inv. Nr. 12-30-25: Halsschmuck 

Kambringi/Tambunum 

Länge: 143 cm 

Kaurischnecken; Pflanzenfasern 

Der Halsschmuck besteht aus einer Pflanzenfaserschnur, auf welche der Länge nach 

Kaurischnecken aufgereiht sind, wobei die Kette durch Zuknoten der beiden Schnurenden 

am Hals angelegt wird. 

Das Objekt weist aufgrund seiner schlichten Gestaltung Ähnlichkeit zu dem bei 

Reche1277 abgebildeten und 1909 gesammelten Stück aus Kanduanum bzw. Mendanam auf. 

Inv. Nr. 12-30-31: Haarschmuckmaske 

Kambringi/Tambunum 

Höhe: 14 cm; Breite: 11cm 

Holz; Rotang; Kokosfasern; schwarz, weiß, rot bemalt 

Die leichte Maske aus markartigem Holz stellt einen menschlichen Kopf mit weißer 

Grundfarbe dar. Über Stirn, Wangen, Nase und Mund ziehen sich feine, schwarze Linien, 

der schmale, fast schlitzförmige Mund ist innen rot bemalt. Im linken Ohr befinden sich zwei 

Durchbohrungen mit jeweils einer Rotangschlaufe, im Nasenseptum ist ein Büschel aus 

Kokosfasern befestigt. 

Ähnlichkeiten weist das Objekt zu den bei Kelm1278 abgebildeten Masken auf, die von 

der Kaiserin-Augusta-Fluß-Expedition zur gleichen Zeit in Kambringi bzw. Tambunum 

gesammelt wurden. 

Inv. Nr. 12-30-32: Hakenfigur 

Kambringi/Tambunum? 

Höhe: 76,5 cm 

Holz; weiß, rot bemalt 

Das im Museum unter der Bezeichnung „Hakenfigur“ geführte Objekt ist in Form einer 

menschlichen Gestalt gearbeitet und erfüllt vermutlich gleiche Zwecke wie die 

                                                
1277 Reche 1913: Abb. 52 
1278 Kelm 1966a: Abb. 96; 105-106 



427 

Aufhängehaken. Während das Gesicht der Hakenfigur aus dem Holz herausgeschnitzt 

wurde, ist der Körper lediglich auf das Holz aufgemalt. Das langgezogene, etwas kantige 

Gesicht ist mit weißen, strichförmigen Ornamenten versehen, die schlitzförmigen Augen, der 

breite Mund und die herausgestreckte, anliegende Zunge sind rot bemalt; letztere ist 

zusätzlich weiß umrandet. Die Nase besitzt einen scharfen, unbemalten Grat und ist an den 

Seiten weiß bemalt; an den Nasenflügeln sind rote Farbreste erkennbar. Die unbemalten 

Ohren sind in Form von Ösen geschnitzt, ebenso ist der kantige, schwarze Kopfabschluss 

mit einer Holzöse versehen. Auf der Stirn verlaufen geschwungene, weiße Linien, in der 

Mitte befindet sich ein eingeschnitztes, weiß und rot bemaltes sowie holzfarbenes Ornament. 

Der Körper der Hakenfigur wird von bogenförmigen Ornamenten, Linien und 

Zackenbändern in weißer und roter Farbe sowie von unbemalten Elementen verziert. Der 

Haken selbst trägt sichelförmige, holzfarbene Ornamente und zwei rote Kreisflächen, wobei 

sämtliche Zwischenräume weiß gestaltet sind. Nach unten läuft der Haken in einen 

unbemalten, beschädigten Abschluss aus. Die Rückseite des Objekts ist unbemalt, jedoch 

befindet sich am Haken ein eingeschnitztes Ornament. 

Aufgrund der groben Gestaltung, der kantigen Gesichtszüge und der Art des 

Farbauftrags ist der von Hartl angegebene Herkunftsort Kambringi bzw. Tambunum 

bedenklich. 

Inv. Nr. 12-30-35: Hakenfigur 

Kambringi/Tambunum oder Kararau? 

Höhe: 92 cm 

Holz; weiß, rot bemalt 

Das im Museum ebenfalls unter der Bezeichnung „Hakenfigur“ geführte Objekt besteht 

aus drei übereinander angeordneten Figuren bzw. Gesichtern. Die oberste Figur besitzt einen 

halbrunden, unbemalten Kopfabschluss, eine breite, dreiecksförmige Stirn mit dunklen und 

roten Ornamentflächen und weißen Zwischenräumen. In der Mitte der Stirn beginnt eine 

unbemalte Linie, der nach unten hin in einen Grat übergeht. Die breite und lange, 

schnabelartige, weiß bemalte Nase ist an den Seiten jeweils mit roten, bogenförmigen 

Ornamenten verziert. Unterhalb der Nase befindet sich ein kleiner, roter Mund. Das spitze 

Kinn trägt bogenförmige, unbemalte Linien; ein Hals fehlt, so dass der Kopf der Figur direkt 

auf den Schultern sitzt. Die Schulterpartie ist ausgeprägt, Arme und Beine sind leicht 



428 

angewinkelt, holzfarben und weiß gestreift, wobei die weißen Streifen im Ganzen um die 

Figur herumführen, also auch von hinten zu sehen sind. Auch rote Farbreste sind an Armen 

und Beinen erkennbar; die Zwischenräume von Fingern und Zehen sind in einem hellen Rot 

bemalt; die Füße halten sich am Kopf des mittleren Gesichts fest. 

Der Kopf der mittleren Figur, auf welchem die oberste Figur sitzt, bildet einen langen, 

hohen Abschluss, welcher mit geschwungenen, weißen und roten Linien verziert ist, die um 

die Figur herumführen, also auch auf der Rückseite erkennbar sind. Oberste Figur und 

mittleres Gesicht gehen also ineinander über. Letzteres ist aus dem Holz herausgeschnitzt 

und trägt eine weiße Grundfarbe, die Augen sind rot bemalt. Die Nase wird durch einen Grat 

gebildet, der auch seitlich um das Gesicht herumführt. Vom Mund führen eingeschnittene, 

bogenförmige Ornamente mit roten Farbresten jeweils seitlich nach oben. Das Gesicht 

erscheint ebenso auf der anderen Seite des Objekts: Dort sind die Augen jedoch unbemalt 

und das Gesicht sowohl weiß als auch rot umrandet. 

Das unterste Gesicht findet sich ebenfalls sowohl auf der Vorder- als auch auf der 

Rückseite; es trägt eine weiße Grundfarbe, eine Nase mit Grat, welcher das Gesicht ebenso 

seitlich einrahmt. Der Kopf besitzt zwei Hörner, welche die eigentlichen Haken bilden und 

ebenfalls vorne und hinten mit bogenförmigen, unbemalten Ornamenten und roten 

Kreisflächen verziert sind. An den Seiten des untersten Gesichts verläuft jeweils eine 

eingeschnittene, wellenförmige, unbemalte Linie. 

Auch bei diesem Stück ist der von Hartl angegebene Herkunftsort „Kambringi oder 

Kararau“ aufgrund der stilistischen Elemente fraglich. Augen und schnabelartige Nase des 

obersten Gesichts erinnern eher an die Gestaltungsweise im Gebiet des Unteren Sepik.1279 

Besondere Ähnlichkeit weist das Objekt zu dem bei Scheller1280 abgebildeten Haken 

ohne genaue Herkunftsangabe auf.  

Inv. Nr. 13-18-2: Figurenstuhl  

Kararau 

Gesamthöhe: 85 cm; Sitzhöhe: 48,5 cm; Durchmesser Sockel und Sitzfläche: 41 cm 

Holz; Kaurischnecken; schwarz, weiß, rot bemalt  

                                                
1279 vgl. Kelm 1968: Abb. 25-26; Stöhr 1987: K 15 
1280 Scheller 1941: Abb. 49 



429 

Der „Stuhl“1281 ist im Ganzen aus einer Holzart geschnitzt. Sockel und „Sitzfläche“ sind 

durch eine männliche Figur sowie durch zwei Streben miteinander verbunden. Der 

Figurenkopf bildet die „Rückenlehne“ des Stuhles, wobei das langgezogene, schmale 

Gesicht der Figur nach außen gewandt ist. Dieses trägt eine weiße Grundfarbe, darüber rote, 

geschwungene Linien. Auch Nase und Ohren sind langgezogen, der Mund ist breit. Ohren 

und Mund sind ebenso wie die ausgeprägten Nasenflügel rot bemalt. Die tief eingefassten 

Augen sind durch schmale Felder schwarz umrandet und mit Kaurischnecken verziert. Auf 

der Stirn, die nach oben hin mit einer erhabenen, schwarzen Kappe abschließt, welche wohl 

die Haare darstellt, befinden sich rote Kreisflächen, die von spiralförmigen Linien umgeben 

werden. Der im unteren Bereich leicht beschädigte Hinterkopf ist rot bemalt. Der Körper der 

auf dem Sockel hockenden Figur ist schwarz bemalt. Oberarme und Schultern der Figur 

tragen die rot bemalte „Sitzfläche“ des Stuhles, welche Risse sowie in der Mitte ein Loch 

aufweist. Die Figur besitzt keinen Hals, doch ist stattdessen die Sitzfläche zwischen Kinn 

und beginnendem Oberkörper leicht heruntergezogen. Eine ausgeprägte Brustmuskulatur 

und ein angedeuteter Bauchnabel sind zu erkennen. Die Hände der Figur sind auf die Hüften 

gestützt, die Füße stehen auf dem Sockel, ebenso berührt der Penis der Figur den Sockel. Die 

Rückseite des Oberkörpers und der Beine ist schwarz bemalt.  

Besonders die Gestaltung des Gesichts weist Ähnlichkeit zu dem bei Stöhr1282 

abgebildeten Figurenstuhl auf, der ehemals zur Münchner Hartl-Sammlung gehörte und die 

Inv. Nr. 13-18-1 trug; auch dieses Stück stammt vermutlich aus Kararau. 

Der Figurenstuhl wurde bei Damm1283 und Appel1284 veröffentlicht. 

Inv. Nr. 13-18-4: Figurenstuhl  

Kararau 

Gesamthöhe: 86,5 cm; Sitzhöhe: 49 cm; Durchmesser Sockel: 35,5 cm; Durchmesser 

Sitzfläche: 34,5 cm 

                                                
1281 Bei der folgenden Beschreibung der drei Figurenstühle sind die Begriffe „Stuhl“, „Sitzfläche“, 

„Rückenlehne“ bzw. „Stuhllehne“ in Anführungszeichen gesetzt; dies geschieht deshalb, weil es sich bei 
den Objekten nicht um Stühle im Sinne von Sitzmöbeln handelt, sondern vielmehr um eine Art 
„Rednerpulte“, wie es im Kap. 6.3.10 ausgeführt wurde. Der Ausdruck „Figurenstuhl“ ist demnach 
irreführend, hat sich aber neben der Benennung „Zeremonialstuhl“ in der ethnologischen Literatur bisher 
gehalten – im Englischen werden die Objekte ebenfalls als „orator’s stool“, „debating stool“ oder „debating 
seat“ bezeichnet – , so dass zur detaillierten Beschreibung der Objekte die Begriffe hier angewandt werden. 

1282 Stöhr 1987: K 2 
1283 Damm 1939: Abb. 4 
1284 Appel 2005: Abb. 75-76 



430 

Holz; Conus-Böden; Kokosfasern; Federn; schwarz, weiß, rot bemalt 

Der „Stuhl“ ist aus dem Vollen einer Holzart geschnitzt, wobei Sockel und rissige, mit 

Loch versehene „Sitzfläche“, beide halbkugelförmig, durch eine männliche Figur sowie 

durch eine nach außen gebogene Stütze gegenüber dieser Figur miteinander verbunden sind. 

Der langovale Kopf der Figur stellt zugleich die „Stuhllehne“ dar. Das Gesicht, welches 

einige Risse aufweist, ist langgezogen und trägt über der weißen Grundfarbe geschwungene, 

rote Linien. Mund und Ohren sind rot bemalt, der langgezogene Nasenrücken ist beschädigt. 

Die Augen sind mit Conus-Böden verziert und von schmalen, schwarzen Feldern umrandet. 

Die geraden, ursprünglich rot bemalten Augenbrauen treten deutlich hervor. Über den Augen 

befinden sich auf der Stirn zwei rote, von spiralförmigen Linien umgebene Kreisflächen. Die 

Stirn schließt nach oben hin mit einer erhabenen, schwarzen Haarkappe ab. Darunter ist der 

Hinterkopf rot, an den Seiten weiß bemalt. Die rot bemalte Figur kniet auf dem Sockel. Die 

Arme der Figur sind angewinkelt und ruhen auf den Hüften. Der Bauch ist leicht 

hervorgewölbt und wird von einem langen Büschel aus Kokosfasern bedeckt, welches 

zusammen mit einem Bündel weißer Federn unterhalb des Kinns an einer Schnur befestigt 

ist. Der Sockel ist wie die Figur rot bemalt und trägt ein weißes Muster aus Zackenbändern. 

Die Rückseite von Oberkörper und Beinen ist schwarz bemalt. 

Das Objekt besitzt in der Gesichtsgestaltung ebenfalls Ähnlichkeit zu dem bei Stöhr1285 

publizierten Stuhl, der ursprünglich die Inv. Nr. 13-18-1 trug. 

Der Figurenstuhl wurde bei Damm1286 abgebildet. 

Inv. Nr. 13-18-5: Figurenstuhl  

Kararau 

Gesamthöhe: 102 cm; Sitzhöhe: 62 cm; Durchmesser Sockel und Sitzfläche: 36 cm 

Holz; Kaurischnecken; schwarz, weiß, rot bemalt 

Der „Stuhl“ ist ebenfalls im Ganzen aus einer Holzart geschnitzt. Sockel und 

„Sitzfläche“ sind durch eine männliche Figur sowie zwei zusätzliche, rot bemalte Streben 

miteinander verbunden. Auch hier bildet der Figurenkopf die „Rückenlehne“ des „Stuhles“. 

Der Kopf ist sehr lang und schmal, die Stirn ist hoch und endet ebenfalls in einer erhabenen, 

schwarzen Haarkappe, welche auf der linken Seite Risse aufweist. In den von schwarzen 

                                                
1285 Stöhr 1987: K 2 
1286 Damm 1939: Abb. 3 



431 

Feldern umrandeten Augenhöhlen liegen Kaurischnecken, oberhalb der Augen weist die 

Bemalung Beschädigungen auf: Die linke Stirnhälfte hat eine abgeschabte Stelle ohne 

Bemalung, auf der rechten Stirnhälfte sind weiße Grundfarbe und Bemalung abgeblättert. 

Über dem Gesicht verlaufen auf weißem Grund geschwungene, rote Linien sowie auf der 

Stirn schwarze Kreisflächen. Die sehr kleinen Ohren sind rot bemalt. Die Nase unterscheidet 

sich deutlich von denen der Inv. Nr. 13-18-2 und 13-18-4: Der Nasenrücken ist nur leicht als 

Grat angedeutet und in einer großen, breiten Fläche, welche wiederum von roten Linien 

umgeben ist, schwarz bemalt. Dagegen sind die Nasenflügel und –löcher stark betont und rot 

bemalt; oberhalb der Nasenflügel befinden sich übereinander mehrere rote, sichelförmige 

Ornamente. Bereits zwischen den Augen wird ein schmaler, spitzer Grat angedeutet, der 

über die gesamte Nasenlänge bis hinunter zum Kinn verläuft und darüber hinaus bis zur 

Brust reicht; dort ist er aber nicht mehr spitz, sondern breit geformt. Dieser Grat teilt die 

untere Gesichtspartie gewissermaßen in zwei leicht zu den Seiten gebogene Hälften. Der 

Mund wird durch einen schwarzen, breiten Streifen dargestellt, auf Kiefernhöhe befinden 

sich auf beiden Seiten des Gesichts bis zum Hals reichend langgezogene, tiefe 

Einkerbungen. Anders als in den Unterlagen des Museums vermerkt und auf den 

Museumsabbildungen erkennbar, besitzt die Figur keine Faserbüschel im Nasenseptum.1287 

Der Hinterkopf ist rot bemalt. 

Die männliche Figur „kniet“ auf dem Sockel, wobei jedoch die Knie diesen nicht 

berühren. Der Oberkörper der Figur ist mit Ausnahme der Unterarme schwarz bemalt. Die 

Schultern tragen die rot bemalte „Sitzfläche“, welche ebenso wie die Figurenstühle mit den 

Inv. Nr. 13-18-2 und 13-18-4 in der Mitte ein Loch aufweist, die Brustpartie wirkt muskulös, 

der Bauch ist stark nach vorne gewölbt. Die Arme der Figur hängen herunter. Die Rückseite 

des Oberkörpers ist schwarz bemalt. Die Unterarme der Figur sind (vorne deutlicher als 

hinten) rot und weiß gestreift. Die weiß bemalten Hände ruhen auf der Hüfte. Der Penis ist 

rot bemalt, das Gesäß wirkt muskulös und trägt auf rotem Grund kleine, weiße Wellenlinien. 

Nach Abbildungen, die sich bei den Museumsunterlagen befinden, fehlt der Figur eine 

Schamschürze. Die Beine sind – wie die Arme – rot und weiß gestreift. Die Füße liegen auf 

dem rot bemalten Sockel. 

Auch dieses Stück ähnelt in der Ausführung des Gesichts dem bei Stöhr1288 

abgebildeten Objekt sowie darüber hinaus den bei Weissenborn1289 und Linton/Wingert1290 

                                                
1287 vgl. Damm 1939: 278 
1288 Stöhr 1987: K 2 



432 

gezeigten und offenbar zur gleichen Zeit erworbenen Stühlen, die beide ohne Ortsangaben 

sind. 

Inv. Nr. 13-18-6: Handtrommel 

Kararau 

Höhe: 70,2 cm; Durchmesser unten: 23 cm; Durchmesser oben: 13 cm 

Holz; Rotang; Waranhaut;; schwarz, weiß, rot bemalt 

Der sanduhrförmige, aus Holz gefertigte Trommelkörper ist mit eingeschnittenen, 

ovalen, schwarz und rot bemalten Flächen auf weißem Grund versehen, die wiederum von 

Linien in gleicher Farbe umgeben sind. Der Griff der Trommel ist in Form eines Krokodils 

herausgeschnitzt, welches mit dem Kopf nach oben sieht. Die Füße des Krokodils sind 

ebenso wie die Beine und der Schwanz weiß bemalt; den Rücken des Tieres ziert ein 

schuppenartiges Muster, welches aus kleinen, viereckig eingeschnittenen Ornamenten 

gebildet wird, die weiß und rot bemalt sind. Der Bauch des Krokodils ist auf der einen Seite 

rot, auf der anderen schwarz gefärbt; der Kopf ist schwarz, weiß und rot bemalt. An der 

Unterseite des Kinns ist das Tier durch ein kleines, rot und schwarz gefärbtes Zwischenstück 

mit dem Trommelkörper verbunden. Am Hals des Krokodils ist eine Rotangschnur befestigt, 

die an dessen Körper entlang nach unten läuft und mit dem anderen Ende um den Schwanz 

gebunden ist. Das Mittelstück der Trommel ist ringsherum rot bemalt; darunter schimmert 

stellenweise schwarze Farbe hindurch. Die Trommel ist mit Waranhaut bespannt, welche 

durch ein geflochtenes Rotangband festgehalten wird. 

Veröffentlicht wurde sie bei Appel1291. 

Inv. Nr. 13-18-11: Giebelmaske 

Kararau 

Höhe: 72 cm; Breite: 53 cm  

Holz; Rotang; schwarz, weiß, rot bemalt 

Die aus leichtem Holz geschnitzte Maske von ovalem Umriss wird durch ein 

menschliches Gesicht geprägt, dessen Augen dominierend hervorstechen: Die großen, 

                                                                                                                                                 
1289 Weissenborn 1934: Taf. 1, Bild 4 
1290 Linton/Wingert 1972: 120 
1291 Appel 2005: Abb. 74 



433 

ovalen, schwarz gehaltenen Augenhöhlen liegen tief im Maskengesicht, die Augen selbst 

sind aus erhabenen, konzentrischen Kreisen aufgebaut, wölben sich nach vorne und sind 

schwarz, weiß und rot bemalt. Die rot gefärbte Nase ist zu einer Öse geformt, der Mund 

nimmt die gesamte Breite des Brettes ein und sitzt am untersten Ende der Maske, so dass ein 

Kinn fehlt. Die Gesichtspartie oberhalb und unterhalb der Augen ist weiß, seitlich und 

unterhalb der Nase verlaufen mehrere geschwungene, rote Linien zu den Seiten aus. An 

diesen Seiten, d. h. oberhalb der Mundwinkel, befindet sich jeweils eine Durchbohrung. In 

der Stirnmitte setzt ein Grat an, der vorwiegend rot bemalt ist und ebenfalls in 

geschwungenen Linien in den Seitenrändern ausläuft. Auf dieser Höhe befinden sich an den 

Seiten jeweils angedeutete „Ohren“, die rot bemalt sowie durchbohrt sind. Ebenso befinden 

sich am oberen Ende der Maske in der Mitte zwei Durchbohrungen, an welchen ein 

Rotangband befestigt ist. Der Grat auf der Stirn und das obere Ende der Maske sind leicht 

beschädigt. Die Rückseite der Maske ist rot bemalt. 

Inv. Nr. 13-18-12: Gesichtsmaske 

Kararau 

Höhe: 35 cm; Breite: 26 cm 

Rotang; schwarz, weiß, rot bemalt 

Die Maske wird von einem menschlichen Gesicht geprägt, dessen große, aus 

konzentrisch aufgebauten Kreisen bestehende, schwarz, weiß und rot bemalte Augen 

besonders auffallen. Diese Augen sind auf dem eigentlichen Maskenuntergrund angebracht 

und berühren sich in der Mitte, wo sie miteinander verflochten sind. Die Augen haben in der 

Mitte Löcher, doch befindet sich dahinter wieder eine ganzflächige Schicht aus Rotang, so 

dass man durch die Augen nicht hindurchsehen kann und aufgrund dessen die sich im 

Museum befindende Angabe zur Funktion des Objekts als „Tanzmaske“ fragwürdig 

erscheint. Die Nase ist längs schwarz, weiß und rot bemalt und wie ein Bügel geformt; durch 

die Nase hindurch sowie unterhalb der Augen verläuft ein breites, aufgenähtes, weißes 

Rotangband. Die rot gefärbte Zunge ist herausgestreckt, um den Mund herum verläuft ein 

wulstig hervorstehender, schwarzer Rand. Ähnlich wie bei der Inv. Nr. 13-18-132 wird das 

Maskengesicht von einem geflochtenen Rotangrahmen umgeben. Die Rückseite der Maske 

ist glatt und unbemalt. 



434 

Inv. Nr. 13-18-13: Dachaufsatz 

Kararau 

Höhe: 47,5 cm; Durchmesser unten: 15 cm; breiteste Breite: 23 cm 

Ton; Kokosfasern; schwarz, weiß, rot bemalt 

Der Dachaufsatz besteht aus einem bauchigen Tongefäß, auf dessen nach oben 

gerichtetem Gefäßboden eine weibliche Figur sowie eine Vogelgestalt sitzen. Das Tongefäß 

selbst ist in der unteren Hälfte ringsherum mit weißen, schwarzen und roten, teilweise 

gekreuzten Linien sowie mit rot ausgemalten und schwarz umrandeten Kreisflächen bemalt. 

Oberhalb dieser Ornamentik befindet sich eine Reihe kleiner, kreisrunder, roter und 

schwarzer Wulstringe auf weißem Grund. Das Gesicht der auf diesem Tongefäß sitzenden 

weiblichen Figur mit gespreizten Beinen ist überwiegend weiß, die aus Wulstringen 

gebildeten Augen, die Nasenlöcher und das Innere des schlitzförmigen Mundes sind rot, der 

Nasenrücken sowie der Mund und der Bereich zwischen Nase und Mund schwarz bemalt. Im 

Nasenseptum ist ein Büschel aus Kokosfasern befestigt; die Figur besitzt keine Ohren. Das 

gesamte Gesicht ist von einer roten Umrandung umgeben, in welche größtenteils kleine, 

weiß ausgemalte Löcher eingefügt sind. Auf dem Kopf der Figur, der schwarz bemalt ist, 

befindet sich ebenfalls ein Wulstring, der weiß ausgemalt ist. Der Hinterkopf ist in 

schwarzer Farbe gehalten. Der obere Teil des Oberkörpers, die Brüste sowie die Arme der 

Figur sind schwarz und weiß bemalt. Die rot bemalten Hände liegen breit gestützt auf den 

Oberschenkeln auf, die Handgelenke sind schwarz umrandet und mit einem Büschel aus 

Kokosfasern umschlungen. Auf den Oberarmen ist außen ebenso wie auf dem rechten 

Oberschenkel hinten ein eingeritztes, parallel zweireihiges Zackenmuster eingearbeitet. Die 

Schulterblätter sind rot, der Rücken darunter schwarz bemalt. Um den Bauch herum verläuft 

zunächst ein roter, darunter ein schwarzer Streifen; der Bauchnabel ist durch einen 

kreisförmigen, roten Wulstring gekennzeichnet. Das Gesäß der Figur ist weiß, der 

Übergangsbereich zu den Oberschenkeln rot bemalt. Das Schamdreieck ist eingeritzt und 

schwarz bemalt, die Oberschenkel besitzen auf weißem Grund rote Streifen. Beide Knie 

weisen jeweils einen schwarzen Wulstring auf. Die Bemalung läuft jeweils in einem 

schwarzen Streifen weiter um das Knie herum. Unterschenkel und Füße sind weiß bemalt, 

die Füße sind am Bauch des Tongefäßes angebracht. 

Hinter der weiblichen Figur sitzt mit ausgebreiteten Schwingen ein Vogel, dessen Kopf 

nach oben gestreckt ist. Kopf, Hinterkopf und Schnabel sind weiß, die Augenhöhlen 



435 

schwarz, die aus Wulstringen bestehenden „Ohren“ rot bemalt. Am Halsansatz ist der Vogel 

mit dem Hinterkopf der weiblichen Figur verbunden, so dass sich Hals und Kopf des Vogels 

oberhalb des Frauenkopfes befinden. Der Hals des Vogels ist an der Unterseite überwiegend 

weiß gehalten, weist jedoch schwache, rote und schwarze Streifen auf, die um den Hals 

herumführen. Der Bauch ist weiß, der Rücken sowie die Oberseite der Flügel sind mit 

geschwungenen Linien und Kreisen schwarz, weiß und rot bemalt. In der Mitte des Rückens 

verläuft der Länge nach ein zackenförmiges, aufgerichtetes Reliefdekor, wobei sich jeweils 

in allen vier Zacken ein Loch befindet, in dem kleine Büschel aus Kokosfasern befestigt 

sind. Die weißen Flügelspitzen sind mit eingeritzten Strichen versehen, ebenso der Schwanz, 

der leicht gebogen nach hinten absteht. Die Unterseite der Flügel, die von vorne sichtbar ist, 

ist weiß bemalt und besitzt jeweils parallel angeordnete, schwarze Längsstreifen. Die am 

Tongefäß angebrachten Beine sind angewinkelt und abwechselnd schwarz, weiß und rot, die 

Krallen weiß bemalt. 

Der Dachaufsatz wurde bei Weber1292, Lommel1293 und Appel1294 abgebildet. 

Inv. Nr. 13-18-17: Kalkkalebasse und Spatel 

Kararau 

Höhe: 40 cm; Breite: 6 cm  

Flaschenkürbis; Nassa- und Kaurischnecken; Holz; Federn; Rotang; Knochen 

In beiden Enden der bauchigen Kalebasse aus Flaschenkürbis sind Nassaschnecken 

eingelegt, die jeweils zur Mitte hin durch eine quer dazu liegende Reihe von Kaurischnecken 

begrenzt werden. Der Spatel besteht aus Holz und besitzt am oberen Ende Federn sowie 

kleine, aus Rotang gearbeitete und aneinander befestigte Ringe; im oberen Bereich des 

Spatels wurde ein Stück Knochen eingearbeitet. 

Inv. Nr. 13-18-18: Männerhalsschmuck 

Kararau 

Länge: 41 cm 

Pflanzenfaser; Kauri- und Nassaschnecken 

                                                
1292 Weber 1913: Abb. 20 
1293 Lommel 1974: Abb. 86 
1294 Appel 2005: Abb. 78-80 



436 

Das aus Schnurgeflecht gefertigte Kettenband ist jeweils in zwei Reihen mit 

Kaurischnecken verziert; der Kettenanhänger selbst stellt ein menschliches Gesicht dar, 

dessen Augen ebenfalls mit Kaurischnecken besetzt sind. Die übrigen Gesichtspartien, d. h. 

Stirn, ösenförmige Nase, Mund und Ohren, sind auf der geflochtenen Unterlage mit 

Nassaschnecken gestaltet. Unterhalb des Kinns sind vier Zacken angebracht, die jeweils 

sowohl mit Kauri- als auch mit Nassaschnecken verziert sind. Eines der beiden 

Pflanzenfaserbänder ist am oberen Ende mit einer Öse zum Schließen der Kette versehen. 

Der Schmuck besitzt Ähnlichkeiten zu den bei Kelm1295 abgebildeten Stücken, die mit 

den Herkunftsangaben Mittlerer Sepik, „150 Seemeilen von der Mündung entfernt“ sowie 

Kararau angegeben werden und 1908 bzw. 1909 von Friederici und Neuhauss erworben 

wurden. 

Inv. Nr. 13-18-21: Frauenhaube 

Kararau 

Länge (mit Fransen): 87 cm; Länge (ohne Fransen): 78 cm; Breite: 46,5 cm  

Rindenbast; weiß, rot, gelb bemalt 

Die aus ungefärbtem Rindenbast geflochtene Haube ist auf ihren Außenseiten mit einem 

weißen, roten und gelben Farbauftrag in zackenförmigen und viereckigen Mustern sowie mit 

kleinen, herausgezogenen Knoten versehen. Die Haube ist am oberen Ende gefaltet und an 

einer Seite zusammengenäht. An den beiden oberen gefalteten Seitenenden befinden sich 

zwei Aufhängeschnüre. 

Inv. Nr. 13-18-22: Frauenhaube 

Kararau 

Länge (mit Fransen): 67 cm; Länge (ohne Fransen): 55 cm; Breite: 24 cm  

Rindenbast; gelb, dunkelbraun, rotbraun gefärbt 

Die aus eingefärbten Rindenbaststreifen in gelb sowie dunkel- und rotbraun geflochtene 

und auf diese Weise mit auf- und ablaufenden Bändern gemusterte Haube ist am oberen 

Ende gefaltet und an einer der beiden Längsseiten zusammengenäht. An einem der beiden 

oberen gefalteten Seitenenden ist eine Aufhängeschnur angebracht. 

                                                
1295 Kelm 1966a: Abb. 133; 1968: Abb. 468; 470 



437 

Inv. Nr. 13-18-24: Kanuschildmaske 

Sigrim/Singrin 

Höhe: 36,5 cm; Breite: 19,7 cm 

Holz; rot bemalt 

Das rot bemalte Maskengesicht ist aus dem Holz herausgeschnitzt. Die Augen bestehen 

aus jeweils zwei ausgeschnittenen Kreisringen und werden von einem bis zu den 

Nasenflügeln reichenden, scharfkantigen Rand umgeben. Die Nasenlöcher bilden zusammen 

eine Öse. Der Mund ist relativ spitz geformt und wird – ähnlich wie die Augen – von einem 

weiteren Rand umgeben. Am Kinn befindet sich ein eingeschnitztes, rechteckiges Loch, 

ebenso schließt die Stirn nach oben hin mit einem rechteckig geschnitzten Loch ab. Die 

Rückseite der Maske weist rote Farbreste auf. 

Inv. Nr. 13-18-25: Hocker 

Kararau 

Höhe: 23,5 cm; Durchmesser Sockel: 21 cm; Durchmesser Sitzfläche: 20 cm 

Holz; schwarz, weiß, rot bemalt 

Der Hocker ist aus dem Ganzen einer leichten Holzart geschnitzt. Die halbkugelförmige 

Sitzfläche ist mit zwei längsovalen Ornamenten bemalt, welche innen jeweils über Reihen 

aus feinen, kurzen, abwechselnd rot und weiß gehaltenen Strichen verfügen. An der 

Außenseite trägt die Sitzfläche eine weiße Grundfarbe, wobei der obere Rand ringsherum 

mit roten Kreisbögen bemalt ist, die von feinen, schwarzen Linien umgeben sind und weiße 

Zwischenräume aufweisen. Darunter ist die Außenseite der Sitzfläche auf weißem Grund mit 

roten, von schwarzen Linien umgebenen, horizontal gestalteten Ovalen und sichelförmigen 

Ornamenten bemalt. Die vier Streben, die von der Sitzfläche zum Sockel führen, sind jeweils 

nach außen gebogen und mit schwarzen, weißen sowie roten Linien und breiten Bändern 

bemalt. Auch der halbkugelförmige Sockel trägt eine weiße Grundfarbe, auf welcher sich – 

ähnlich wie an der Außenseite der Sitzfläche – rote Ovale, umgeben von schwarzen Linien, 

befinden. Der Sockel schließt nach unten, in gleicher Weise wie die Sitzfläche nach oben, 

mit roten Kreisbögen ab, die ebenfalls von schwarzen Linien umgeben sind. Der Sockel 

weist auf einer Seite einen Riss auf. Die Unterseite des Sockels ist mit der gleichen 

Ornamentik wie die Sitzfläche bemalt. 



438 

Der Hocker weist besondere Ähnlichkeit zu dem bei Kelm1296 abgebildeten und zur 

selben Zeit von der Kaiserin-Augusta-Fluß-Expedition gesammelten Objekt auf, welches 

ebenfalls aus Kararau stammt. 

Inv. Nr. 13-18-26: Stülpmaske 

Kararau 

Länge: 42 cm; Breite: 29,5 cm; Höhe: 35 cm 

Rotang; Ton; weiß, rot bemalt 

Die aus Rotang geflochtene, relativ schmale und ovale Maske ist wie ein Aufsatz 

geformt und trägt einen weißen Tonbelag. Die schlitzförmigen Augen sind rot bemalt, der 

Mund ist dreiecksförmig geöffnet, so dass man in das Innere der Maske hineinsehen bzw. als 

Maskenträger aus diesem hinausblicken kann. Nach unten hin wird der Mund durch ein 

scheibenförmiges Geflecht verlängert, welches schwache Spuren roter und weißer Bemalung 

zeigt. Die Nase ist nach vorne gezogen, jedoch wesentlich kürzer als bei der Inv. Nr. 13-18-

114 und 13-18-115 und besitzt einen höckerartigen, weiß gefärbten Aufsatz. Am oberen 

Ende der Maske sind Ohren angebracht; der Hinterkopf ist weiß bemalt. 

Die Maske weist Ähnlichkeiten zu dem bei Kelm1297 abgebildeten Stück auf, welches 

zur gleichen Zeit von der Kaiserin-Augusta-Fluß-Expedition gesammelt wurde und 

vermutlich aus Kaulagu am Mittleren Sepik stammt. 

Inv. Nr. 13-18-28: Schädel 

Kararau 

Länge: 21,5 cm; Höhe: 15 cm; Breite: 13,5 cm  

Ton; Kaurischnecken; menschliches Haar; schwarz, weiß bemalt 

Der Schädel ist mit rotem Ton übermodelliert, das Gesicht trägt geschwungene, weiße 

Linien. In die von schmalen, nach außen hin spitz zulaufenden, schwarzen Feldern 

umrandeten Augen sind Kaurischnecken eingesetzt. Der Schädel ist nur noch mit Resten 

menschlichen Haares verziert. 

                                                
1296 Kelm 1966a: Abb. 465 
1297 Kelm 1966a: Abb. 90 



439 

Inv. Nr. 13-18-30: Schädel 

Kambringi/Tambunum 

Länge: 23 cm; Höhe: 16,5 cm; Breite: 15 cm 

Ton; Perlmutt; Pflanzenfasern; menschliches Haar; schwarz, weiß bemalt 

Im ganzen Gesicht des mit rotem Ton übermodellierten Schädels verlaufen auf weißem 

Grund geschwungene, feine, tonrote, d. h. unbemalte Linien. In den schwarz umrandeten, 

nach außen hin scharfkantig abschließenden Augen liegen Perlmuttscheiben. Zwischen Stirn 

und Nase verläuft eine nach unten hin schmaler werdende, schwarze Linie, ebenso sind die 

Nasenflügel schwarz gestaltet. An den Schläfen und den Kieferknochen befinden sich 

jeweils schwarze Kreisflächen. Die Lippen sind über dem roten Ton schwarz bemalt; links 

und rechts vom Mund befinden sich breite, bogenförmige, rote, unbemalte Linien. Von der 

Unterlippe führt eine breite, rote Linie zum Kinn, die am Kiefer entlang bis zu den 

rottönernen Ohren weiterläuft. In diesen sind, wie bei den Inv. Nr. 13-18-34 und 13-18-128, 

jeweils zwei Löcher erkennbar, wobei sich am linken oberen Ohrloch ein Rest Schnur aus 

Pflanzenfasern befindet. Die menschlichen Haare sind, wie bei allen anderen Schädeln, in 

kleinen Löchern befestigt. 

Inv. Nr. 13-18-33: Schädel 

Kararau 

Länge: 21,5 cm; Höhe: 17,5 cm; Breite: 13,5 cm 

Ton; Kaurischnecken; Muscheln; menschliches Haar; schwarz, weiß bemalt 

Der mit rotem Ton übermodellierte Schädel ist von beträchtlichem Gewicht und trägt 

über der weißen Grundfarbe feine, geschwungene, tonrote Linien. Die schwarz umrandeten 

Augen sind mit Kaurischnecken verziert. Der auffallend breite Mund ist durch roten Ton 

gestaltet, die Ohren sind weiß bemalt. Oben in der Mitte des Kopfes sowie links und rechts 

an den Schläfen und am linken Kieferknochen befinden sich schwarze Kreisflächen. Vor 

allem auf der rechten Wangenseite ist die rote Farbe des Tons verlaufen. Oben am Kopf 

befindet sich ein Besatz aus einzelnen länglichen, schmalen Muschelstücken. Am nicht 

modellierten sowie unbemalten Hinterkopf sind nur noch einzelne menschliche Haare 

befestigt. 



440 

Inv. Nr. 13-18-34: Schädel 

Kararau 

Länge: 21 cm; Höhe: 14,5 cm; Breite: 18 cm  

Ton; Kaurischnecken; Holz; Pflanzenfasern; Perlmutt; menschliches Haar; Kasuarfedern; 

schwarz, weiß bemalt 

Der mit rotem Ton modellierte Schädel trägt eine weiße Grundfarbe; Mund und Augen 

sind schwarz umrandet, wobei letztere mit Kaurischnecken verziert sind. An den 

durchbohrten Ohrläppchen hängen jeweils zwei sehr leichte Holzstücke an einer Schnur aus 

Pflanzenfasern, durch die Nase sind zwei zusammengenähte Perlmuttstücke gezogen. An 

den Kieferknochen befinden sich schwarz ausgemalte Ovale, links und rechts auf der Stirn 

schwarze Kreisflächen. Oben am Kopf ist ein äußerst kleiner Rest menschlichen Haares 

sowie ein großer Kasuarfederschmuck befestigt. 

Das Objekt wurde bei Weber1298 und Appel1299 publiziert. 

Inv. Nr. 13-18-35: Kalkbehälter 

Mittlerer Sepik 

Länge: 73,5 cm 

Bambus; Rotang; Holz; Kokosfasern; schwarz, weiß, rot bemalt 

Das untere Ende des Bambusrohrs ist schwarz, das Verbindungsstück aus Rotang in der 

Mitte des Rohrs rot bemalt. Das Zierstück des Spatels aus Holz am oberen Ende des 

Betelkalkbehälters stellt einen Vogel (Hahn?) dar, der mit roten und weißen Streifen bemalt 

und an dessen Beinen Schnüre aus Kokosfasern befestigt sind. 

Inv. Nr. 13-18-36: Blashorn 

Mittlerer Sepik? 

Länge: 90 cm; Durchmesser unten: 11 cm 

Holz; weiß, rot bemalt  

Das aus Holz geschnitzte, röhrenförmig ausgehöhlte Blashorn ist am 

Instrumentenkörper mit eingeschnittenen, kreis- und ovalförmigen Ornamenten versehen, 

                                                
1298 Weber 1913: Abb. 23 
1299 Appel 2005: Abb. 77 



441 

deren Zwischenräume weiß, die Ornamente selbst zum Teil auch schwach rot bemalt sind. 

Das Blasloch ist von roter Bemalung umgeben. Am oberen, schmaleren Ende läuft das 

Blashorn in einen weiß bemalten Schweinekopf aus, dessen Gesicht über einen starken, 

unbemalten Mittelgrat verfügt. Am schwach rot bemalten Kinn des Tierkopfes ist eine Öse 

aus dem Holz herausgeschnitzt. Auf der Unterseite des Trompetenkörpers befindet sich vom 

Kopfansatz bis zur Mitte des Objekts hin ein langer Riss.  

Inv. Nr. 13-18-39: Schmuckaufsatz 

Sepik 

Länge: ca. 30 cm; Breite: 6 cm 

Rotang; Kuskusfell; Wildschweinborsten 

Der Schmuckaufsatz besteht aus weißem Kuskusfell und schwarzen 

Wildschweinborsten, die an einem Reifen aus Rotanggeflecht befestigt sind. Das Objekt 

wurde in früherer Zeit vom Museum mit dem Schädel Inv. Nr. 13-18-128 kombiniert (siehe 

Abbildung im photographischen Objektkatalog), obwohl es sich wahrscheinlich um zwei 

getrennte Objekte handelt. 

Der Aufsatz weist Ähnlichkeit zu dem bei Linton/Wingert1300 abgebildeten Objekt ohne 

genaue Herkunftsangabe auf. 

Inv. Nr. 13-18-40: Tonschale 

Kararau 

Länge: 51 cm; Breite: 38 cm 

Ton; schwarz, weiß, rot bemalt 

An der Innenseite des Randes der großen, runden Tonschale verlaufen rote Kreisbögen, 

die jeweils zweimal von schwarzen Linien mit weißen Zwischenräumen umgeben sind. Die 

Fläche innen besteht aus linien- und bogenförmigen, roten Ornamenten, welche ebenfalls 

von schwarzen Linien und weißen Zwischenräumen umrandet werden. Darüber ist ein 

Ritzmuster erkennbar. An zwei sich gegenüberliegenden Seiten, welche als Griffe dienen, 

befinden sich jeweils kurze Ketten von roten Ringwällen, welche von kleinen, kreisrunden 

                                                
1300 Linton/Wingert 1972: 115 



442 

Wulstringen gebildet werden. Auf einer Seite des Randes sind nebeneinander zwei Löcher 

angebracht. 

Inv. Nr. 13-18-41: Tonschale 

Kararau 

Länge: 51 cm; Breite: 35 cm 

Ton; schwarz, weiß, rot bemalt 

Die ovale Tonschale trägt auf der Innenseite zwei spitzovale, rote Flächen, welche mit 

kleinen, weißen Strichen bemalt und schwarz umrandet sind. Um den inneren Rand herum 

verläuft eine Reihe aus wulstigen, roten und weißen Ringwällen sowie rot ausgemalten 

Kreisbögen. Die beiden Längsenden der Schale sind spitz zulaufend, eine davon ist geklebt. 

Die Außenseite ist mit Ornamenten in roter, weißer und schwarzer Farbe bemalt. 

Inv. Nr. 13-18-43: Tonschale 

Kararau 

Durchmesser: 28 cm 

Ton; Bast; schwarz, weiß, rot bemalt 

Die Außenseite dieser runden Schale aus dunklem Ton ist mit rot und schwarz 

umrandeten Kreis-, Oval- und Dreiecksflächen bemalt, welche in der Mitte jeweils weiße 

Punkte auf schwarzem Grund besitzen. Um den äußeren Rand zieht sich eine kreisförmige 

Musterung. An der spitzen Seite des Randes befindet sich eine Durchbohrung mit 

Bastschnur. Die Innenseite ist unbemalt. 

Inv. Nr. 13-18-45: Tonschale 

Kararau 

Durchmesser: 31 cm 

Ton; Rotang 

Die unbemalte, rötliche Tonschale ist relativ rund und flach. Am äußeren Rand 

erscheint eine Reihe von kleinen Ringwällen, darunter eine leicht hervorstehende Leiste. Die 

Schale besitzt an den Rändern vier Spitzen, von denen eine mit einer Rotangschnur versehen 

ist. Auf der Außenseite des Gefäßbodens ist ein schwach eingeritztes Ornament erkennbar. 



443 

Inv. Nr. 13-18-46: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 28 cm 

Ton; weiß bemalt 

Die geklebte, spitzbodige Tonschale trägt auf der Außenseite eine eingeschnittene 

Ornamentik aus geschwungenen und bogenförmigen Linien sowie konzentrischen Kreisen 

mit weißen Zwischenräumen.  

Inv. Nr. 13-18-47: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 31 cm 

Ton; weiß, rot bemalt 

Diese dunkle Tonschale unterscheidet sich aufgrund der hutähnlichen Form deutlich 

von den anderen Tongefäßen der Sammlung. Sie ist an der Außenseite mit Reliefornamenten 

aus geschwungenen und bogenförmigen Linien, konzentrischen Kreisen und Spiralen weiß 

und rot bemalt; darüber hinaus sind zwei als Gesichter interpretierbare Darstellungen 

erkennbar. 

Das Objekt wurde bei Weber1301 publiziert. 

Inv. Nr. 13-18-48: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 26 cm 

Ton; weiß, rot bemalt 

Das geklebte Gefäß aus dunklem Ton ist außen mit einem Reliefornament aus Spiralen, 

geschwungenen und bogenförmigen Linien weiß und rot bemalt. 

Die Schale wurde bei Lommel1302 veröffentlicht. 

                                                
1301 Weber 1913: Abb. 19 
1302 Lommel 1974: Abb. 50 



444 

Inv. Nr. 13-18-49: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 27,5 cm 

Ton; rot, gelb bemalt 

Die dunkle Tonschale mit dem spitzen Boden ist auf der Außenseite mit 

geschwungenen Linien, Oval- und Kreisflächen sowie zwei Gesichtern bemalt: Diese 

befinden sich auf den sich gegenüberliegenden Seiten, wobei das eine gelb, das andere rot 

bemalt ist, die Gesichtszeichnung jedoch – große kreisförmige Augen, lange, ankerförmige 

Nase, fehlender Mund – bei beiden die gleiche ist. 

Inv. Nr. 13-18-51: Tonschale 

Sepik 

Durchmesser: 23 cm 

Ton; schwarz, weiß, rot, gelb bemalt 

Der äußere Rand dieser aus dunklem Ton gefertigten Schale ist abwechselnd mit roten 

und gelben Kreisbögen bemalt, welche von feinen, schwarzen Linien umgeben sind und 

weiße Zwischenräume besitzen; darunter folgt eine geschwungene, schwarze Linie, dazu 

parallel eine wellenförmig verlaufende, scharfkantige Leiste. Am Boden des Gefäßes 

befinden sich vier kleine Füße. Die Schale ist am oberen Rand an einer Stelle beschädigt; die 

Innenseite ist unbemalt. 

Inv. Nr. 13-18-52: Tonschale 

Sepik 

Länge: 46 cm; Breite: 35,5 cm 

Ton; Bast; schwarz, weiß, rot bemalt 

Die flache, spitzovale Tonschale ist innen und außen mit geschwungenen Linien und 

bogenförmigen Ornamenten schwarz, weiß und rot bemalt. Um den inneren Rand herum 

verläuft ein ebenfalls geschwungenes Band aus kleinen, kreisförmigen und rot ausgemalten 

Wulstringen mit schwarzer Umrandung. An den beiden Längsenden befinden sich jeweils 

kleine Spitzen, von denen eine mit einer Bastschnur versehen ist. Der äußere Rand ist rot 



445 

bemalt, darunter folgen auf weißem Grund schwarze, geschwungene Linien und ein rotes 

Ornament am Gefäßboden. 

Inv. Nr. 13-18-54: Tontopf 

Sepik 

Höhe: 33 cm; Durchmesser oben: 13 cm 

Ton 

Der unbemalte, dunkle, am oberen Rand beschädigte Tontopf mit spitzem Boden ist an 

der Außenseite mit Rillenornamenten verziert. 

Inv. Nr. 13-18-55: Tonschale 

Sepik 

Länge: 46,5 cm; Breite: 35 cm 

Ton; schwarz, rot, dunkelgelb bemalt 

Die geklebte, spitzovale, flache und sehr dunkle Tonschale trägt eine schwache 

Bemalung in schwarz, rot und dunkelgelb. An den beiden spitzen Enden befindet sich 

jeweils eine Reihe kreisförmiger Wulstringe, auf der Innenseite ist ein zackiges Ritzmuster 

erkennbar. Auf dem inneren Gefäßboden befindet sich unterhalb des Ritzmusters ein großes, 

ovales, bogenförmig angeordnetes Ornament. 

Inv. Nr. 13-18-56: Tontopf 

Mittlerer Sepik 

Höhe: 43 cm 

Ton; weiß, rot bemalt 

Der bauchige Topf aus dunklem Ton weist eine schwache rote Grundfarbe auf. Im 

Bereich des Halses ist das Gefäß auf weißem Grund mit schnabelartigen Griffen versehen, 

zwischen denen sich jeweils Reihen von kreisförmigen, weiß ausgemalten Wulstringen mit 

roter Umrandung befinden. Darunter verläuft eine wellenförmige, scharfkantige, rot bemalte 

Leiste. Die Gefäßöffnung ist mit roten Dreiecken verziert, die Innenseite ist unbemalt. 



446 

Inv. Nr. 13-18-57: Tonschale 

Sepik 

Durchmesser: 43 cm 

Ton; weiß, rot, gelb bemalt 

Die geklebte Tonschale trägt auf der Außenseite am oberen Rand einen ovalförmigen 

Ringwall, welcher abwechselnd rot und weiß bemalt ist. Über den Rand abstehend folgen 

jeweils kleine Wulstringe in rot und weiß. Unter diesem Reliefdekor befindet sich eine 

bogenförmige Bemalung in rot, gelb und weiß mit dunklen, unbemalten Zwischenräumen. 

Die Innenseite des Gefäßes ist ebenfalls unbemalt. 

Inv. Nr. 13-18-59: Tonschale 

Sepik 

Durchmesser: 31 cm 

Ton; rot bemalt 

Auf der Außenseite der dunklen, relativ spitzbodigen Tonschale ist ein Reliefdekor aus 

Spiralornamenten mit schwacher, roter Bemalung in den Vertiefungen erkennbar. 

Inv. Nr. 13-18-61: Tonschale 

Sepik 

Durchmesser: 31 cm 

Ton; rot bemalt 

Die dunkle Tonschale mit dem leicht spitzen Boden trägt auf der Außenseite in sehr 

schwacher, roter Bemalung ein Reliefornament aus Kreisen, geschwungenen Linien sowie 

vier Gesichtern. Auf der Innenseite sind leuchtend rote Farbreste erkennbar. 

Inv. Nr. 13-18-62: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 28 cm 

Ton 



447 

Die unbemalte Tonschale mit relativ spitzem Boden trägt auf der Außenseite ein 

Reliefdekor aus konzentrischen Kreisen, bogenförmigen und geschwungenen Linien sowie 

sechs Gesichtern. Auf einer Seite des Randes befinden sich zwei Durchbohrungen. 

Inv. Nr. 13-18-63: Tontopf 

Kararau 

Höhe: 65 cm; Durchmesser oben: 22 cm 

Ton; schwarz, weiß, rot bemalt 

Der geklebte, große Vorratstopf trägt eine weiße Grundfarbe und weist auf einer Seite 

des Halses ein Gesicht mit spitzem, scharfkantigem, schwarzem Schnabel auf: Die Augen 

bestehen aus kreisförmigen, weißen Wulstringen, welche rot umrandet sind und in wiederum 

weiß bemalten, großen Augenfeldern liegen. Diese werden von einer ebenfalls 

scharfkantigen, schwarzen Leiste umrahmt. Das Gesicht ist von einer schmalen, roten Fläche 

umgeben, welche von einer Kette aus kleinen, roten und weißen Ringwällen verziert wird. 

Es finden sich auf dem Gefäß weitere, rot bemalte Muster aus wellenförmigen Linien und 

sichelförmigen Ornamenten, die von feinen, schwarzen Linien umgeben sind. 

Das Tongefäß wurde bei Weber1303 und Lommel1304 veröffentlicht. 

Inv. Nr. 13-18-64: Tontopf 

Kararau 

Höhe: 75 cm; Durchmesser oben: 22 cm 

Ton; schwarz, weiß, rot bemalt 

Auf einer Seite des Halses trägt der geklebte Topf ein Gesicht mit rot bemaltem 

Schweinerüssel: Die roten, aus kreisrunden Wulstringen gebildeten Augen werden von 

weißen Augenringen und einer scharfkantigen, schwarzen Leiste umrandet. Die Ornamentik 

des Gefäßes mit weißer Grundfarbe wird von roten Kreisflächen, breiten Linien, schwarzen, 

feinen Linien sowie sichel- und wellenförmigen Linien bestimmt. Abgesehen von der 

Gesichtspartie schließt der obere Rand des Gefäßes mit rot ausgemalten Kreisbögen ab. 

                                                
1303 Weber 1913: Abb. 18 
1304 Lommel 1974: Abb. 129 



448 

Inv. Nr. 13-18-66: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 27,5 cm 

Ton; rot, gelb bemalt 

Die geklebte, spitzbodige Tonschale trägt an der rot und gelb bemalten Außenseite ein 

Reliefdekor aus Spiralornamenten und konzentrischen Kreisen. Um den spitzen Boden des 

Gefäßes verlaufen vier gleich aufgebaute, ebenfalls konzentrische Kreise, die gelb und rot 

bemalt sind.  

Inv. Nr. 13-18-67: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 25,5 cm 

Ton; weiß bemalt 

An der Außenseite trägt die geklebte, dunkle Tonschale mit spitzem Boden eine weiße 

Bemalung in den Vertiefungen des Reliefdekors, welches aus Spiralornamenten, 

Spitzovalen, bogenförmigen und geschwungenen Linien besteht.  

Inv. Nr. 13-18-68: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 27,5 cm 

Ton; weiß bemalt 

Das Reliefdekor an der Außenseite des geklebten, dunklen, spitzbodigen Gefäßes setzt 

sich aus Kreisflächen und mehreren geschwungenen, sichelförmigen und in sich 

geschlossenen Linien zusammen, deren Zwischenräume Spuren weißer Bemalung aufzeigen. 

Der relativ spitze Boden wird von vier spitzovalen Ornamenten bedeckt. 

Inv. Nr. 13-18-69: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 27 cm 

Ton; weiß, rot bemalt 



449 

Das Reliefdekor dieser weiß und rot bemalten, geklebten Schale zeigt Spiralornamente, 

geschwungene und gebogene Linien. Am äußeren Rand des Gefäßes verläuft eine 

zackenförmige, unbemalte Linie auf weißem Grund. 

Inv. Nr. 13-18-70: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 26 cm 

Ton; weiß, rot bemalt 

Auf der Außenseite des geklebten, relativ tiefen und spitz zulaufenden Gefäßes findet 

sich ein rot und weiß bemaltes Reliefdekor aus konzentrischen Kreisen, geschwungenen 

Linien und sichelförmigen Ornamenten. 

Inv. Nr. 13-18-71: Tonschale 

Kararau 

Durchmesser: 41 cm 

Ton; schwarz, weiß, rot bemalt 

Die geklebte, große, schwarz, weiß und rot bemalte Tonschale ist außen mit 

wellenförmigen Linien und am Boden mit einem großen, ovalen, bogenförmig angeordneten 

Ornament bemalt. Das gleiche Ornament findet sich auch auf dem Boden der Innenseite des 

Gefäßes. Des weiteren verlaufen innen Kreise und am Rand rote Kreisbögen mit weißen und 

schwarzen Umrandungen. 

Inv. Nr. 13-18-72: Tonschale 

Sepik 

Durchmesser: 48 cm 

Ton; schwarz, weiß, rot bemalt 

Auf der Außenseite trägt die geklebte Tonschale am Rand eine Kette kreisförmiger 

Ringwälle in abwechselnd rot und weiß. Darunter befinden sich auf weißer Grundfarbe 

ovale, rote Flächen, die von feinen, schwarzen Linien umgeben sind. Wiederum darunter 

folgen Kreisbögen in gleichen Farben. Die Innenseite des Gefäßes ist rot bemalt. 



450 

Inv. Nr. 13-18-73: Tonschale 

Sepik 

Durchmesser: 40 cm 

Ton; Bast; schwarz, weiß, rot bemalt 

Die geklebte Tonschale trägt am oberen Rand ein strichförmiges Reliefdekor. Des 

weiteren befinden sich am Rand vier Spitzen, die durch kleine Wulstringe verziert sind; an 

einer Spitze ist eine Bastschnur befestigt. Auf der Innen- und Außenseite des Gefäßes 

verlaufen in schwarzer, weißer und roter Farbe ovale und spitzovale Ornamente, die zum 

Teil mit kleinen Strichen ausgemalt sind. Darüber hinaus ist auf der Innenseite der Schale 

eine weiß gemalte Figur mit Gesicht, Armen, Händen und Füßen erkennbar.  

Inv. Nr. 13-18-75: Tontopf 

Kararau 

Höhe: 50 cm; Durchmesser oben: 19 cm 

Ton; schwarz, weiß, rot bemalt 

Am äußeren Rand des geklebten, sehr bauchigen Topfes befinden sich rote Kreisbögen, 

die von feinen, schwarzen Linien umgeben sind und weiße Zwischenräume haben. Des 

weiteren tauchen kleine Wulstringe im oberen Bereich des Gefäßes auf. Darunter verlaufen 

auf weißem Grund Linien, Kreise und Kreisbögen in roter Bemalung, die ebenfalls von 

feinen, schwarzen Linien umgeben sind. 

Inv. Nr. 13-18-77: Tontopf 

Kararau 

Höhe: 27 cm; Durchmesser oben: 28,5 cm 

Ton; schwarz, weiß, rot bemalt 

An der Außenseite des geklebten Topfes finden sich am oberen Rand die typischen 

roten Kreisbögen, die von feinen, schwarzen Linien umgeben sind und weiße 

Zwischenräume haben. Darunter besitzt das Gefäß vier rot bemalte, nasenförmige 

Vorsprünge, zwischen denen ein großes, rotes Reliefdekor liegt. Unterhalb dieser 

Vorsprünge folgen rote Wellenlinien mit feinen, schwarzen Linien auf weißer Grundfarbe. 



451 

Inv. Nr. 13-18-78: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 20 cm 

Ton; weiß, rot bemalt 

Die geklebte, besonders spitze und tiefe Tonschale besitzt eine bauchige Form. Die 

Zwischenräume der an der Außenseite des Gefäßes verlaufenden Reliefornamente aus 

geschwungenen und bogenförmigen Linien sowie Zacken sind weiß und rot bemalt. Am 

Boden liegen sich zwei Gesichter gegenüber. 

Inv. Nr. 13-18-79: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 28 cm 

Ton; weiß, rot bemalt 

Die geklebte und beschädigte Tonschale besitzt einen relativ spitzen Boden; die 

Zwischenräume des Reliefdekors aus geschwungenen Linien, sichel- und spiralförmigen 

Ornamenten sind weiß und rot bemalt, wobei jedoch der Farbauftrag nicht mehr sehr gut 

erhalten ist. 

Inv. Nr. 13-18-80: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 30,5 cm 

Ton; weiß, rot bemalt 

Ein Stück am oberen Rand der geklebten, spitzbodigen Tonschale fehlt. Sie trägt auf der 

Außenseite geschwungene Linien sowie spiral- und sichelförmige Ornamente; die vier 

Gesichtsfelder in weißer und roter Bemalung sind nicht mehr sehr gut erhalten. 

Inv. Nr. 13-18-81: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 26 cm; Höhe: 17,5 cm  

Ton; weiß, rot bemalt 



452 

Die geklebte, spitze, sehr tiefe und bauchige Tonschale ist außen mit geschwungenen 

und bogenförmigen Linien, Spiralornamenten und Gesichtern in weiß und rot bemalt. 

Inv. Nr. 13-18-82: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 22 cm; Höhe 15 cm 

Ton; weiß bemalt 

Die geklebte, sehr tiefe, dunkle Tonschale von bauchiger Form und mit relativ spitzem 

Boden trägt auf der Außenseite Reliefornamente aus Linien und rautenähnlichen 

Ornamenten sowie am Boden ein Spiralornament; die Zwischenräume sind weiß bemalt. 

Inv. Nr. 13-18-83: Tonschale 

Kararau 

Durchmesser: 30 cm 

Ton; weiß, rot bemalt 

Die Außenseite dieser großen, geklebten Schale aus rotem Ton ist mit Linien und 

konzentrisch aufgebauten Kreisen rot und weiß bemalt. 

Inv. Nr. 13-18-85: Tontopf 

Kanduanum/Mendanam 

Höhe: 42 cm; Durchmesser oben: 33,5 cm 

Ton; weiß, rot bemalt 

Die obere Hälfte des geklebten Objekts ist auf einer weißen Grundfarbe mit Kreisen und 

Linien rot bemalt; oberhalb der Ornamente sowie am oberen Rand verlaufen kleine 

Wulstringe, dazwischen sind vier Gesichter mit roten Augen aus kreisrunden Wulstringen 

und hervorstehender, schnabelartiger Nase erkennbar. Die Augenringe des Gesichts sind 

weiß und von einer roten Gratlinie umgeben; dieser Grat wird in der Mitte der Augen zum 

Schnabel. Das Gefäß besitzt zwei rote Henkel. Die Unterseite ist unbemalt. 



453 

Inv. Nr. 13-18-86: Tonschale 

Kambringi/Tambunum 

Durchmesser: 29,5 cm 

Ton; weiß bemalt 

Das geklebte, relativ spitz zulaufende Gefäß aus dunklem Ton ist außen mit 

Reliefornamenten aus konzentrischen Kreisen, sichelförmigen Ornamenten und 

geschwungenen Linien versehen, deren Zwischenräume weiß bemalt sind. Im Relief liegen 

sich zwei Gesichter gegenüber. Am äußeren Rand verläuft ein zackenförmiges Band. 

Inv. Nr. 13-18-102: Hakenkeule 

Kambringi/Tambunum 

Länge: 131 cm; Hakenbreite: 31,5 cm; Breite Mitte: 6,5 cm; Breite unten: 4 cm 

Holz 

Die Hakenkeule ist aus dem Vollen einer relativ schweren Holzart geschnitzt und 

unbemalt. Am oberen Ende des Stiels, d. h. also am Hakenansatz, befindet sich eine auf 

beiden Seiten herausgearbeitete Schnitzerei, die einen Vogelkopf (Papagei?) darstellt. Im 

Anschluss an die Vogelfigur verlaufen entlang der äußeren Seite des Stiels bis etwa zur 

Mitte wellenförmige Einkerbungen. 

Inv. Nr. 13-18-103: Paddel 

Malu 

Länge gesamt: 176 cm; Länge Paddelblatt: 35 cm; breiteste Breite Paddelblatt: 14 cm 

Holz; rot bemalt 

Das Paddel ist aus einem Stück Holz geschnitzt, wobei der nach oben hinten spitz 

zulaufende Schaft beim Übergang zum Ruderblatt eine prägnante Mittelrippe ausbildet. Das 

Blatt selbst ist auf einer Seite am Rand von einem roten, teilweise nur noch schwach und 

unvollständig erkennbaren Zackenband umgeben. 

 



454 

Inv. Nr. 13-18-104: Nackenstütze 

Kararau 

Länge: 49 cm; Breite: 12 cm; Höhe: 14 cm 

Holz; Rotang; schwarz, weiß, rot, gelb bemalt 

Die aus Holz geschnitzte Nackenstütze ist in Form eines Tieres (Eidechse?) gestaltet, 

wobei Kopf- und Schwanzteil die beiden seitlichen Enden, der Tierkörper das Mittelstück 

des Objekts bilden. An den Augen des Tieres sind leichte rote Farbreste mit weißen Kreisen 

erkennbar. Sowohl das Gesicht selbst als auch die Nasenspitze sind weiß, die Nase sowie die 

Umrandung des Gesichts rot bemalt. Die Stirn wird zunächst von einem gelben, darüber von 

zwei roten Kreisornamenten geziert. Die Seiten des Kopfes sind in gelber, die Kinnunterseite 

in roter Farbe gestaltet. Die „eigentliche“ Nackenstütze, die durch den Rumpf des 

Tierkörpers gebildet wird, trägt auf der Oberfläche eine weiße Grundfarbe und wird 

ringsherum von in roter und gelber Farbe abwechselnden Kreisbögen umrandet, welche 

zweimal von schwarzen Linien umgeben sind und weiße Zwischenräume aufweisen. In der 

Mitte der Oberfläche befinden sich zwei Felder, die beide mit Reihen von jeweils sich 

abwechselnden, roten und weißen Strichen ausgefüllt sind. Die Unterseite des Mittelstückes 

ist ebenfalls vollkommen bemalt: In der Mitte verläuft eine dicke, gelbe Linie, die zu den 

beiden Enden hin jeweils breiter wird. Links und rechts entlang dieser Linie verlaufen 

abwechselnd rot und gelb ausgemalte Ovale, die jeweils von zwei feinen, schwarzen Linien 

umgeben sind, deren Zwischenräume in weiß gehalten sind. Die Unterseite des 

Schwanzteiles ziert ein kreisförmiges, gelb und schwarz bemaltes Ornament. Auf der 

Oberseite ist das ebenfalls in weißer Grundfarbe gestaltete Schwanzteil des Tieres in der 

Mitte mit einer roten Kreisfläche, außen herum an den Rändern mit abwechselnd roten und 

gelben Kreisbögen bemalt, welche wiederum von zwei parallel angeordneten feinen, 

schwarzen Linien umgeben werden, deren Zwischenräume weiß sind. Die Beinpaare der 

Nackenstütze sind jeweils aus einem gebogenen Stück Rotang gearbeitet, welches im 

unteren Bereich mit einem Rotangband quer an den Füßen befestigt ist. Die von oben 

sichtbaren Teile der Rotangbeine sind mit weiß-roten Strichen verziert.  

 

 



455 

Inv. Nr. 13-18-105: Blashorn 

Kanduanum/Mendanam 

Länge: 110 cm; Durchmesser unten: 14 cm 

Holz; Rotang; Bast; weiß, rot bemalt 

Das obere Ende des aus Holz geschnitzten Blashorns ist in Form eines Tierkopfes in 

weißer Grundfarbe gestaltet, wobei Augen, Nasenlöcher und Mund rot, die Zähne weiß 

bemalt sind. Hinter dem Kopf folgt in Höhe des Blasloches eine Bemalung in breiten, 

abwechselnd rot und weiß gehaltenen Streifen. Gegenüber des Blasloches, d. h. auf der 

Unterseite, befindet sich eine aus Holz geschnitzte Öse mit Bastschnur. Unterhalb des 

Blasloches wird das Horn von einer aus Rotang geflochtenen, stellenweise rot gefärbten 

Manschette umgeben. Am nach unten hin breiter werdenden Instrumentenkörper verlaufen 

ovalförmige, weiße Ornamente, die teilweise rot ausgemalt sind. Nach unten schließt das 

Rohr mit einem eingeschnittenen, unbemalten Zackenband ab. 

Inv. Nr. 13-18-107: Dachaufsatz 

Kanduanum/Mendanam 

Länge: 110 cm; Durchmesser unten: 17,5 cm 

Holz; Rotang; Bast; Perlmutt; menschliches Haar; weiß, rot bemalt 

Der Dachaufsatz ist im Ganzen aus einem ausgehöhlten Stammstück in Form einer 

männlichen Figur geschnitzt. Deren Gesicht trägt eine weiße Grundfarbe und wird von 

unbemalten, geschwungenen Linien durchzogen. Die Augenhöhlen sind mit 

Perlmuttscheiben verziert; Mund und Nasenlöcher sind ebenso wie die Ohren, die jeweils 

zwei Löcher besitzen, rot bemalt. In jenen Durchbohrungen befinden sich mit Ausnahme des 

Ohrloches unten rechts jeweils feine Bastbüschel. Weitere Durchbohrungen befinden sich 

auf Kiefer- und Kinnhöhe, an denen mit feinen Rotangbändern der Bart aus Menschenhaar 

befestigt ist. Rechts und links am Kinn erstreckt sich jeweils ein rot ausgemaltes Oval. Die 

Nase wird durch einen hervorstehenden Mittelgrat gebildet, der zur Stirn hin in einer rot 

bemalten Fläche ausläuft. Der oberste Teil des Kopfes sowie der Hinterkopf, der einige 

Risse aufweist, sind unbemalt. Der Hals, der nur am Hinterkopf sichtbar wird, ist lang, 

schmal und ebenso wie die Schulterblätter rot bemalt. Letztere haben darüber hinaus zwei 

eingeschnittene Ornamente, von denen das eine länglich und weiß bemalt ist. An einer der 

Schultern verläuft ein tiefer, länglicher Riss. Auf der rot bemalten Brust befinden sich 



456 

ebenfalls eingeschnittene, kreisförmige und weiß ausgemalte Ornamente (Ziernarben?), die 

zum großen Teil durch die Barthaare bedeckt werden. Auch am linken Arm verlaufen 

eingeschnittene, wellenförmige Linien in weiß und rot, beide Armbeugen und Handgelenke 

sind mit weißen Bändern ummalt; die Fingernägel sind gleichermaßen weiß bemalt, die 

Ellenbogen weiß umrandet. Um den oberen Teil des Bauches läuft ein weiß gemaltes Band; 

der geschnitzte Bauchnabel wird durch die Bemalung – in der Mitte rot, außen herum weiß – 

sehr betont. Im Lendenbereich befindet sich links und rechts jeweils ein weißes 

Spiralornament, an den Oberschenkeln sowie am Gesäß eingeschnittene, wellenförmige 

Linien (Ziernarben?). Die Spitze des Penis ist rot gefärbt, ebenso befinden sich darunter rote 

Flecken, als ob der Darstellung nach Blut aus dem Penis tropft. An den Ober- und 

Unterschenkeln ist jeweils ein weiß gemaltes Band sichtbar. Die rot bemalten Knie sind 

hervorgehoben geschnitzt, die weißen Füße und Fußnägel sind flach und nach vorne auf das 

röhrenförmige Unterteil gezogen. Das ausgehöhlte Stammstück, mit dem die Figur ab der 

Hüfte verschmolzen ist, ist mit weißen, geschwungenen und gebogenen Linien sowie roten 

Kreisflächen bemalt. Am unteren Ende ist das Holz an der linken Seite stark eingerissen.  

Das Objekt wurde bei Weber1305 abgebildet. 

Inv. Nr. 13-18-108: Krokodil 

Kararau 

Länge: 127 cm; Breite: 12,5 cm; Höhe: 10 cm 

Holz; weiß, rot, gelb bemalt 

Die Krokodilfigur ist aus Holz geschnitzt; Kopf, Nasenlöcher und markant 

herausgeschnitzte Augen sind überwiegend weiß, die Partie zwischen Augen und Stirn gelb 

bemalt. Das Gesicht wird von einem breiten, roten Band umgeben. Die weiß gehaltenen 

Zahnreihen werden durch eine wellenförmig eingeschnittene, rot bemalte Linie voneinander 

getrennt. Kiefer- und Kinnbereich sind durch viereckig eingeschnitzte Erhebungen in roter 

und gelber Farbe auf weißem Grund gekennzeichnet; in gleicher Weise ist das 

Schuppenmuster des Rumpfes gestaltet. Vorder- und Hinterbeine sind angewinkelt und rot 

bemalt, wobei die Ellenbogen- und Kniegelenke hervorstehen. Der Schwanz weist ein stark 

eingeschnittenes Zackenmuster in abwechselnd roter und weißer Farbe auf. Die rissige 

Unterseite des Krokodils ist mit Ausnahme der rot gefärbten Schwanzspitze unbemalt. 

                                                
1305 Weber 1913: Abb. 21 



457 

Inv. Nr. 13-18-110: Kalkbehälter 

Sepik 

Länge: 79,5 cm 

Bambus, Holz; Rotang; Federn; rot, weiß bemalt 

Das Zierstück am oberen Ende des aus Bambusrohr bestehenden Kalkbehälters ist aus 

Holz geschnitzt, rot und weiß bemalt und weist mehrere Durchbohrungen auf. Das 

Verbindungsstück in der Mitte des Gefäßes ist aus Rotang gefertigt, rot bemalt und mit 

Federn verziert; ebenso ist das untere Ende des Objekts mit Rotang umwickelt.  

Inv. Nr. 13-18-112: Kanuschildmaske 

Kararau 

Höhe: 30,5 cm; Breite: 17,5 cm 

Holz; Bast; schwarz, weiß, rot bemalt  

Die aus Holz geschnitzte, flache Maske trägt eine weiße Grundfarbe; die in der Mitte 

schwarz bemalten Augen sind zunächst weiß, dann rot umrandet, wobei die rote 

Linienführung direkt bis zur Nase verläuft. Die Nase ist schlaufenförmig, seitlich weiß 

bemalt und besitzt einen ausgeprägten Mittelgrat, der bis zur Stirn und dort jeweils zu den 

Seiten läuft. Auf Höhe der Wangen befindet sich beiderseits eine rote Kreisfläche. Der 

ebenfalls rot bemalte Mund ist geöffnet und mit einer nach oben geschwungenen, schwarzen 

Linie umrandet. Am oberen Ende der Maske befindet sich ein Loch mit einer Bastschnur. 

Die Rückseite ist rot bemalt. 

Inv. Nr. 13-18-113: Kanuschildmaske 

Kambringi/Tambunum 

Höhe: 25,5 cm; Breite: 11 cm 

Holz; schwarz, weiß, rot, gelb bemalt 

Das Gesicht der kleinen Maske aus Holz trägt eine weiße Grundfarbe; die Augenhöhlen 

sind schwarz, Nasen- und Mundpartie rot, der Mund selbst ist schwarz bemalt und trägt 

darüber weiße Punkte. Auf der Stirn beginnt – links und rechts von beiden Seiten sowie oben 

vom Kopf kommend – eine schwarze Linie mit weißen Punkten, die in der Mitte der Stirn 

entlang- und dann unterhalb der Augen um die Nasen- und Mundpartie herumführt. Des 



458 

weiteren läuft auf der Stirn neben der schwarzen Linie in der Mitte sowie an der äußeren 

Gesichtspartie eine gelbe Linie entlang. Die beiden Bereiche links und rechts neben der 

schwarzen und der gelben Linie auf der Stirn sind rot. Unterhalb des Gesichts befinden sich 

zwei herausgeschnitzte, rot ausgemalte Linien mit weißen Zwischenräumen, darunter zeigt 

sich an den Seiten jeweils ein schwarzes Dreieck mit weißen Punkten. Die Maske ist sowohl 

im Gesicht als auch am spitz zulaufenden, rot bemalten Ende beschädigt. Die Rückseite ist 

unbemalt und leicht nach innen gewölbt. 

Inv. Nr. 13-18-114: Stülpmaske 

Kanduanum/Mendanam 

Länge: 56 cm; Breite: 36 cm; Höhe: 29 cm 

Rotang; Ton; Bast; schwarz, weiß, rot bemalt 

Die aus Rotang geflochtene und mit einem Tonüberzug versehene Maske ist auf einen 

Rahmen aufgezogen, der ebenfalls aus Rotang besteht. Die lange, nach unten gebogene Nase 

besteht aus einem Mittelgrat und ist mit weißen Zwischenräumen schwarz bemalt. Die aus 

Löchern bestehenden Augen werden nach oben und unten von schwarzen Umrandungen 

umgeben, die zugleich auch die neben den Augen ansetzenden, großen, roten Kreisflächen 

umschließen. Die Partie um die Augen ist ausgeprägt nach vorne gewölbt. Der obere Teil des 

Mundes ist schwarz, der untere, der durch ein halbrundes Geflecht verlängert wird, 

überwiegend rot bemalt. Quer über der Maske verläuft eine rot bemalte, abstehende Leiste, 

an welcher auf beiden Seiten jeweils ein Bastbändel an Löchern befestigt ist. Oben in der 

Mitte des Kopfes befindet sich ebenfalls ein halbrundes, hochklappbares Geflecht, das rot 

bemalt ist und leicht absteht. Der Hinterkopf trägt Spuren von roter und weißer Bemalung. 

Das Objekt besitzt Ähnlichkeit zu der bei Stöhr1306 abgebildeten Flechtmaske, die 

ehemals zur Münchner Hartl-Sammlung gehörte, die Inv. Nr. 13-18-8 trug und nach 

Angaben Hartls aus Kararau stammt. Darüber hinaus sind Ähnlichkeiten zu einer anderen, 

bei Stöhr1307 abgebildeten Stülpmaske sowie zu einer bei Linton/Wingert1308 gezeigten 

Maske, beide ohne genauere Herkunfts- und Sammelangaben, erkennbar. 

                                                
1306 Stöhr 1987: K 22 
1307 Stöhr 1971: Abb. 168 
1308 Linton/Wingert 1972: 112 



459 

Inv. Nr. 13-18-115: Stülpmaske 

Kanduanum/Mendanam 

Länge: 74,5 cm; Breite: 37 cm; Höhe: 24,5 cm 

Rotang; Ton; Kokosfasern; schwarz, weiß, rot bemalt  

Die Maske weist eine sehr ähnliche Art der Kopfform und –gestaltung auf wie das 

Objekt mit der Inv. Nr. 13-18-114. Die geflochtene Maske ist auf ein Gestell aus Rotang 

aufgezogen und mit einem Tonbelag versehen; die Nase ist lang und hervorstehend, am Grat 

rot und in den Zwischenräumen weiß bemalt; sie ist insgesamt länger als bei Inv. Nr. 13-18-

114. Die großen, ausgehöhlten Augen sind zunächst rot, dann von einer breiten, 

geschwungenen, nach außen hin spitz zulaufenden Linie schwarz umrandet. Die restliche 

Gesichtspartie ist weiß bemalt. Der rot umrandete Mund ist geöffnet und besitzt ebenso wie 

bei Inv. Nr. 13-18-114 ein halbrundes, angenähtes Geflecht, welches nach unten klappbar 

sowie weiß und rot bemalt ist, so dass es einem Unterkiefer mit herausgestreckter Zunge 

ähnelt. Ebenso wie bei Inv. Nr. 13-18-114 ist quer über der Maske eine rote, abstehende 

Leiste sichtbar, die hier jedoch wesentlich größer ist; an dieser Leiste sind Büschel aus 

Kokosfasern befestigt. Von der roten Seitenumrandung aus beginnt bereits oben am Kopf 

der wülstige, schmale Grat der langen Nase. Auch am Hinterkopf ist ein halbrundes Geflecht 

angebracht, welches auf weißem Grund mit rotem Rand eine rote Kreisfläche ziert, die 

wiederum schwarz umrandet ist. Ferner ist der Hinterkopf unterhalb dieses hochklappbaren 

Geflechts in breiten, weißen und roten Längsstreifen bemalt. 

Auch dieses Stück weist Ähnlichkeiten zu der bei Stöhr1309 abgebildeten Maske auf, die 

ursprünglich die Inv. Nr. 13-18-8 trug. 

Inv. Nr. 13-18-116: Krokodil 

Kararau 

Länge: 173 cm; Breite: 11 cm; Höhe: 14 cm 

Holz; weiß, rot bemalt 

Kopf und Rumpf des aus Holz gefertigten Krokodils ähneln in der Ausführung dem 

Objekt mit der Inv. Nr. 13-18-108. Das Krokodil trägt insgesamt eine weiße Grundfarbe; das 

Gesicht ist sorgfältig herausgeschnitzt, die weiß bemalten Zahnreihen werden durch eine 

                                                
1309 Stöhr 1987: K 22 



460 

stark geschwungene, rote Linienführung hervorgehoben, der Kinnbereich wird ebenso wie 

der schuppenartige Körper durch viereckig eingeschnitzte, rote sowie unbemalte Erhebungen 

gekennzeichnet. Auch die weiß und rot bemalten Beine tragen zunächst noch das viereckige 

Schuppenmuster und halten einen langen Holzstab fest. Der Schwanz wird von einem 

geschnitzten, abwechselnd in roter und weißer Farbe gestalteten Zackenmuster geprägt.  

Inv. Nr. 13-18-122: Schädel 

Kararau 

Länge: 21 cm; Breite: 16 cm; Höhe: 14 cm 

Ton; Kaurischnecken; menschliches Haar; schwarz, weiß bemalt  

Der mit rotem Ton übermodellierte Schädel ist von beträchtlichem Gewicht; über der 

weißen Grundfarbe verlaufen feine, geschwungene, tonrote, unbemalte Linien. Auf der Stirn 

befinden sich drei ovale, schwarz ausgemalte Flächen. Die durch schmale Felder schwarz 

umrandeten Augen sind mit Kaurischnecken verziert, der Nasenrücken ist schwarz, die 

Nasenflügel und –löcher sind mit dem roten Ton gestaltet, ebenso die Ohren und der Mund. 

Auf Höhe der Kieferknochen befinden sich schwarze Spitzovale. Am Hinterkopf ist der 

Schädel unbemalt. Lange Zöpfe aus menschlichem Haar sind am Kopf befestigt. 

Der Schädel wurde bei Lommel1310 publiziert. 

Inv. Nr. 13-18-127: Schlitztrommel 

Mittlerer Sepik 

Länge gesamt: 178,5 cm; Länge Trommelkörper: 97 cm; Länge Vogel: 33 cm; Durchmesser 

Vogelkopf: 31 cm; Länge Krokodilkopf: 48,5 cm; Durchmesser Krokodilkopf: 26 cm 

Holz; Perlmutt; schwarz, weiß, rot, gelb bemalt 

Der schwere Trommelkörper aus Holz hat einen langen, breiten Schlitz und trägt in 

schwarzer, weißer, roter und gelber Farbe ornamentale Verzierungen, wie Kreise und 

bogenförmige und geschwungene Linien, die zum Teil auch eingeschnitzt sind. Der 

Farbauftrag ist auf einer Seite des Trommelkörpers verwischt. Die Unterseite der Trommel 

ist unbemalt. An einer der beiden runden, flachen, scharf vertikalen Außenseiten der 

Trommel, an welcher der Vogelkopf anschließt, befinden sich geschwungene Linien, die 

                                                
1310 Lommel 1974: Abb. 123 



461 

sowohl holzfarben als auch weiß, rot und gelb bemalt sind. Der Schnabel des dargestellten 

Nashornvogels ist weiß, Augen und Nasenlöcher sind unbemalt. Der Hals des Vogels ist 

holzfarben, rot und weiß gestreift, die Flügel sind unbemalt und haben eingeschnittene, 

ornamentale Verzierungen. Auf der gegenüberliegenden, runden, vertikalen Außenseite des 

Trommelkörpers, an welchem sich der Krokodilkopf befindet, verlaufen zwei 

geschwungene, weiße Linien auf unbemaltem Grund. Der Krokodilkopf trägt 

Perlmuttscheiben in den Augen, welche zunächst rot umrandet und dann von großen, ovalen, 

weißen Flächen umgeben sind. Die Nase ist als rote Leiste gestaltet, die in abgeflachterer 

Form auch die Augen umgibt. Links und rechts neben dem Krokodilsmund sowie darunter 

finden sich eingeschnittene, ornamentale Verzierungen in Form von Kreisbögen und 

Kreisen. Unterhalb des Mundes wurde ein kleineres, menschliches Gesicht herausgeschnitzt: 

Dieses besitzt eine weiße Grundfarbe und ist rot umrandet. Es hat eine stumpfkegelige 

schwarze Stirn, kreisförmige, glatte, dunkle Augen, einen schmalen, unbemalten Grat als 

Nase sowie einen ebenfalls unbemalten Mund. Die Unterseite des Krokodilkopfes trägt vier 

ösenförmige Halterungen aus Holz. 

Veröffentlicht wurde die Trommel bei Appel1311. 

Inv. Nr. 13-18-128: Schädel 

Kanduanum/Mendanam 

Länge: 24 cm; Höhe: 15,5 cm; Breite: 17 cm 

Ton; Kaurischnecken; menschliches Haar 

Der sehr schwere Schädel ist mit einer dunkelroten Tonschicht gleichmäßig 

übermodelliert. Am Hinterkopf ist menschliches Haar befestigt. Die Augen sind mit 

Kaurischnecken verziert, in beiden Ohren sind jeweils zwei Löcher erkennbar. 

Inv. Nr. 13-18-129: menschliche Figur 

Kambringi/Tambunum 

Höhe (mit Kopfschmuck): 80 cm; Durchmesser Sockel: 21,5 cm 

Holz; Kuskusfell; Kaurischnecken; Kokosfasern; Bast; Eberzähne; schwarz, weiß, rot bemalt 

                                                
1311 Appel 2005: Abb. 71-73 



462 

Die männliche Figur ist aus Holz geschnitzt und sitzt auf einem Sockel. Das Gesicht 

trägt geschwungene, weiße Linien auf schwarzem Grund. Ohren und Mund sind rot, der 

Nasenrücken ist schwarz bemalt, in den Augen befinden sich Kaurischnecken. Der 

Nasenschmuck aus in Scheiben geschnittenen Eberzähnen, wie er auf einer älteren 

Museumsphotographie zu erkennen ist, fehlt; dafür ist ein weiterer Schmuck aus in Scheiben 

geschnittenen Eberzähnen, der auf den früheren Photographien nicht nachzuweisen ist, an 

der Stirn, direkt unterhalb des Kuskusfells, mit einem Nagel befestigt. Des weiteren scheint 

die Stirn der Figur ursprünglich mit einem anderen Fell verziert gewesen zu sein. Der 

Hinterkopf ist schwarz bemalt und besitzt ein Loch für den nach oben ragenden 

Federschmuck aus Kakadufedern, der den Museumsabbildungen zufolge ebenfalls fehlt. 

Der gesamte Körper der Figur ist vorne und hinten in horizontalen Streifen schwarz, 

weiß und rot bemalt; zwischen den Schulterblättern verläuft zusätzlich ein roter breiter 

Streifen. Die Halspartie, die durch ein Büschel Kokosfasern geschmückt wird, ist weiß und 

endet auf der Brust in einer Dreiecksform; darum verläuft ein roter Streifen, der bis 

unterhalb der Brustpartie reicht. Die Brust selbst ist mit Kreisen in schwarz, weiß und rot 

bemalt, in der Mitte befindet sich ein sternförmiges, schwarzes Muster. Die Partie zwischen 

Brust und Bauch ist rot bemalt; der vorgewölbte Bauch wird durch ein weißes, sternförmiges 

Ornament betont, in dessen Mitte ein schwarzer Kreis mit roten Dreiecken sitzt. Die Arme 

sind angewinkelt, die Finger weiß, die Zwischenräume zwischen den Fingern sind ebenso 

wie die Handinnenflächen schwarz bemalt. Die Hände berühren leicht die Hüfte, um welche 

ein Lendenschurz aus Bast gelegt ist. Die Beine sind mit den Knien leicht nach innen 

gedreht, wobei die weiß bemalten Zehen mit roten und schwarzen Zwischenräumen den 

Sockel berühren. Der Sockel ist unterhalb des linken Fußes beschädigt. Ebenso ist die 

Bemalung am rechten Unterschenkel der Figur angegriffen.  

Inv. Nr. 13-18-130: Zeremonialbrett 

Muni 

Höhe: 81,5 cm; Breite unten: 36 cm; Breite oben: 13 cm 

Holz; Rotang; weiß, rot, gelb bemalt 

Die beiden Seiten des längs gebogenen, nach unten hin breiter werdenden Brettes aus 

glattem, dunkelbraunem Holz sind äußerst unterschiedlich gestaltet. So ist am oberen Ende 

der einen Seite ein menschlicher Kopf herausgeschnitzt; dieser trägt eine weiße Grundfarbe, 



463 

fein geschwungene sowie bogenförmige Linien, die ebenso wie das Innere der Augen, die 

Nase und die wülstigen Lippen unbemalt sind. Das Innere des Mundes, die Ohren sowie der 

oberste Teil des Kopfes hingegen sind rot bemalt. Seitlich der Ohren befindet sich jeweils 

ein Loch, durch welches eine Rotangschnur gezogen ist. Unterhalb des Kopfes folgt eine 

Bemalung in bogenförmigen und sehr breiten, weißen und roten Streifen. Der weitaus größte 

Teil jener Brettseite ist dagegen unbemalt. 

Im Gegensatz dazu zieht sich auf der anderen Seite des Brettes über die gesamte Fläche 

eine großzügige Ornamentik: Große, paarweise angeordnete, rot und gelb ausgemalte Ovale 

stehen dabei im Vordergrund; zwischen den Ovalen finden sich unbemalte, sichelförmige 

Ornamente, weiße Linien sowie kleinere, rote Ovale und Spitzovale, wobei die 

Zwischenräume weiß ausgemalt sind. An den Rändern verlaufen Kreisbögen in rot und gelb, 

deren Zwischenräume ebenfalls weiß gestaltet sind.  

Das Brett wurde bei Lommel1312 und Appel1313 veröffentlicht. 

Inv. Nr. 13-18-131: Stampftrommel 

Kanduanum/Mendanam 

Höhe: 150 cm; Durchmesser oben: 19 cm; Durchmesser unten: 21 cm 

Holz; Perlmutt; weiß, rot, gelb bemalt 

Die aus dunklem Holz geschnitzte Trommel ohne Bespannung besteht gewissermaßen 

aus zwei Teilen: zum einen aus dem eigentlichen Trommelkörper sowie zum anderen aus 

einer männlichen Figur, die aus dem Trommelkörper herausgeschnitzt ist und gleichsam an 

diesem zu lehnen scheint. Der übergroße Figurenkopf überragt dabei in seiner vollen Länge 

das Trommelrohr. Das Gesicht ist flach, langoval und mit einer weißen Grundfarbe bemalt. 

Die Augen sind mit Perlmuttscheiben verziert und auf breiter Fläche von unbemaltem Holz 

eingefasst, wobei die Umrandungen in einer Linie um das Kinn herumführen. Die Nase ist 

langgezogen und weiß bemalt, die Nasenflügel sind extrem ausgeprägt und breit. Mund und 

Lippen sind rot, die überlange Zunge ist herausgestreckt und reicht bis zur schwarzen Linie 

am Kinn. Die hohe Stirn ist weiß, der Kopf schließt nach oben hin mit einer unbemalten 

Kappe ab. An den Stirnseiten befinden sich jeweils zwei Durchbohrungen, darunter sind an 

den Seiten weitere Löcher erkennbar. Die Rückseite des Kopfes ist unbemalt, hat jedoch eine 

                                                
1312 Lommel 1952: Abb. 22 
1313 Appel 2005: Abb. 85-86 



464 

lange Einkerbung. Das obere Ende des Hinterkopfes ist leicht beschädigt. Der Hals wird 

durch ein breites, rotes Band markiert, wobei im Nacken der Figur der Trommelkörper 

ansetzt. Die Schulterpartie ist weiß und gelb bemalt, an den Oberarmen befinden sich 

wellenlinienförmige Einritzungen. Der langgezogene und schmale Bauch ist leicht nach 

vorne gewölbt, rot und weiß bemalt, der Bauchnabel wird durch einen eingeschnittenen, 

weißen Kreis angedeutet. Die unbemalten Arme und Hände ruhen auf den Hüften. Der Penis 

ist weiß und rot bemalt, die Oberschenkel besitzen die gleichen wellenlinienförmigen 

Einritzungen wie die Oberarme (Ziernarben?). Die an sich unbemalten Beine weisen einige 

Farbtupfer auf, die Füße berühren ebenso wie das Gesäß, der Bauch und die Schultern den 

Trommelkörper. Dieser ist zwischen den Beinen der Figur mit einem roten Dreieck bemalt, 

das sich an den Seiten zu einem Band verjüngt, bevor es auf der Rückseite des Objekts 

wieder zu einem Dreieck wechselt, welches rot umrandet und gelb ausgemalt ist. Der untere 

Teil des Trommelkörpers ist ringsherum rot bemalt und endet auf Höhe der Füße mit einem 

breiten, wellenförmigen Ornamentband; auch das Gesäß der Figur besitzt dieses 

wellenförmige Ornament. Die rückwärtige obere Hälfte des Trommelkörpers ist leicht gelb 

bemalt. 

Die Trommel wurde bei Weber1314 und Appel1315 publiziert. 

Inv. Nr. 13-18-132: Obergesichtsmaske 

Muni 

Breite: 20,7 cm; Höhe: 13,5 cm (ohne Bändel) 

Rotang; Ton; Federn; Pflanzenfasern; schwarz, weiß, rot bemalt 

Die Maske ist aus Rotang geflochten und mit einem teils rissigen Tonüberzug in Gestalt 

eines menschlichen Gesichts modelliert. Die weiß bemalten Augen werden von einer breiten 

Linie, die bis zum unteren Ende der Maske führt, schwarz umrandet; parallel dazu verläuft 

oberhalb eine dünnere, rote Linie. Die aus Rotang gestaltete Nase ohne Tonüberzug und 

Bemalung ist als Öse geformt. Die Maske wird am oberen Rand von einem geflochtenen, 

zackenförmigen Band umgeben, an dem sich Federreste1316 befinden. Am unteren 

Maskenende sind jeweils Schnüre aus Pflanzenfasern zur Befestigung am Kopf des Trägers 

angebracht. Die Innenseite der Maske ist unbemalt. 

                                                
1314 Weber 1913: Abb. 24 
1315 Appel 2005: Abb. 70 
1316 vgl. Kelm 1966a: Abb. 99 



465 

Inv. Nr. 13-18-133: Sitzbank 

Kararau 

Länge: 77 cm; Breite: 36 cm; Höhe: 25,5 cm 

Holz; weiß, rot, gelb, dunkelbraun bemalt 

Die Sitzbank ist aus dem Ganzen eines Stammes geschnitzt; die Sitzfläche ist mit 

sichel- und wellenförmigen Linien in weiß, rot und gelb bemalt, wobei an den beiden 

äußeren beschädigten Rändern der Längsseiten Reihen mit kurzen Strichen in abwechselnd 

roter und weißer Farbe verlaufen. Die Außenflächen der Seitenstützen sind jeweils mit dem 

gleichen eingeschnittenen Muster verziert: In der Mitte erscheint ein rundes, von roten, 

gelben und dunkelbraunen Linien umgebenes Ornament, das auf der Innenfläche mit 

kleinen, viereckigen und unbemalten Erhebungen versehen ist, deren Zwischenräume weiß 

ausgefüllt sind. Links und rechts neben jenem zentralen Ornament verlaufen jeweils 

eingeschnittene, geschwungene Linien, die weiß, rot, gelb und dunkelbraun sind, wobei die 

Art der Farbgestaltung auf beiden Außenflächen im Detail leicht variiert. Die Innenseite ist 

unbemalt.  

Inv. Nr. 13-18-135: Schild 

Kanduanum/Mendanam 

Länge: 151 cm; Breite: 35 cm  

Holz; schwarz, weiß, rot bemalt 

Der sehr schwere, in der oberen Hälfte nach hinten gebogene Schild besitzt auf rotem 

Grund eine reich aufgemalte Ornamentik, deren Zentrum die Darstellung eines menschlichen 

Gesichts bildet. Dieses besteht aus reliefartig herausgearbeiteten Augen, die schwarz, weiß 

und rot bemalt und von großzügigen, ovalen Flächen umgeben sind, welche in der Mitte 

ineinander übergehen. Auf der Stirn, die von einem querliegenden, weiß bemalten Oval 

geprägt wird, beginnt ein schmaler Grat, der zwischen den Augen weiterläuft und unterhalb 

der weißen Augenfelder in die recht breite Nase übergeht. Der Nasenrücken ist schwarz, die 

Nasenflügel sind rot, die Seitenpartien weiß bemalt. Zwischen Nase und Mund erscheint ein 

Ornament aus zwei ovalen, weißen Feldern, die von feinen, weißen Strichen umgeben sind, 

über welche sich die schwarze Verlängerung der Nase zieht. Die Wangenpartien des 

Gesichts sind mit Zacken und geschwungenen Linien bemalt und werden durch eine leichte 

Wölbung des Holzes ausgeprägt dargestellt. Der rot-weiß-schwarze Mund ist stark 



466 

hervorgehoben, die herausgestreckte Zunge, deren Spitze den Schild berührt, ist 

überwiegend schwarz bemalt. Auf Höhe der Zunge erscheint links und rechts jeweils eine 

schwarze Kreisfläche, die weiß umrandet ist. Der untere Bereich des Schildes ist mit 

verschiedenen Ornamenten, die sich vor allem aus sichelförmigen und geschwungenen 

Linien sowie Ovalen zusammensetzen, in weißer und schwarzer Farbe verziert. Das Brett 

schließt in jeweils weißer Farbe nach unten mit einem zackenförmigen, nach oben mit einem 

zweireihigen, rautenförmigen Band ab. Der Griff auf der rot bemalten Rückseite des 

Schildes besteht aus einer in Längsrichtung bogenförmig aus dem Holz herausgeschnitzten 

Leiste, über welcher quer zwei zusätzliche Holzstangen angebracht sind. 

Inv. Nr. 13-18-136: Zierbrett 

Sepik 

Länge: 172 cm; Breite: 42 cm  

Holz; Spuren schwarzer, weißer und roter Bemalung 

Das Zierbrett wird von einer durchbrochenen Schnitzerei geprägt, welche Spuren 

schwarzer, weißer und roter Bemalung aufweist. Im oberen Bereich befindet sich ein stark 

stilisiertes menschliches Gesicht mit ausgeprägter Nase in Form eines scharfen Mittelgrates, 

welcher nahezu bis zur Mitte des Brettes verläuft. Links und recht neben dem Mittelgrat 

werden Nashornvögel und Gesichter erkennbar. Am Ende des Grats schließt sich zunächst 

eine plastisch herausgearbeitete Vogelfigur an, deren Schnabel das Ende des Grats berührt 

und die sich mit ihren Krallen an einer Tiergestalt (Beuteltier?) festhält, welche in 

Verbindung mit einem weiteren Vogel steht. Darunter folgen wiederum Vogelmotive sowie 

verschiedene, möglicherweise als Pflanzen oder Rankwerk interpretierbare Ornamente. Am 

unteren Ende schließt das Brett mit einer Gesichtsdarstellung sowie einem kleinen Zapfen 

ab. 

Nach Angaben Hartls soll das Brett vom Ende des 19. Jh. stammen. Abgebildet wurde 

es bei Weber1317. 

 

                                                
1317 Weber 1913: Abb. 26 



467 

Inv. Nr. 13-18-137: Schild 

Muni 

Länge: 156,5 cm; Breite: 47 cm 

Holz; Rotang; schwarz, weiß, rot bemalt 

Das Brett ist leicht nach hinten gewölbt, jedoch weniger stark als der Schild mit der Inv. 

Nr. 13-18-135. Im Gegensatz zur Inv. Nr. 13-18-135 sind bei diesem Schild aus sehr 

schwerem Holz die Ornamente eingeschnitten und anschließend ausgemalt. Der Schild wird 

ebenfalls von einer Gesichtsdarstellung dominiert. Auf der Stirn befindet sich ein großes, 

ovales, bogenförmig angeordnetes und schwarz ausgemaltes Ornament, das von einer feinen, 

roten Linie umrandet wird und auf einer weißen Fläche liegt, die ebenfalls von einer roten 

Linie umgeben wird. Links und rechts davon befindet sich jeweils eine schwarze 

Kreisfläche, die weiß und rot umgeben ist; in gleicher Weise sind die Augen gestaltet. Die 

Nase ist breit und flach, der Nasenrücken sowie die Nasenflügel sind schwarz bemalt und 

von weißer Farbe umgeben. Der Mund ist breit, die Mundwinkel sind nach oben gezogen; 

der Mund ist weiß, die Zahnreihen sowie die herausgestreckte, flache Zunge sind rot bemalt; 

auch um die herausgestreckte Zunge geht die weiße Umrandung des Mundes weiter. Darum 

befindet sich eine schwarze Fläche, die auch um die Nase sowie zwischen Nase und Mund 

herumläuft. Unterhalb des Mundes schließt sich auf weißer Fläche links und rechts jeweils 

ein schwarzes Band aus relativ spitzen Kreisbögen an. Außerhalb davon befinden sich 

geschwungene Linien und Kreise in rot, schwarz und weiß. Der Schild endet unten mit zwei 

untereinander angeordneten, wellenförmigen, schwarzen Linien auf weißem Grund mit roten 

Rändern. Nach oben hin schließt der Schild mit zwei rautenähnlichen, weißen Reihen ab. 

Auf der Vorderseite des Schildes sind einige leichte Risse erkennbar. Der Griff auf der 

Rückseite des Brettes besteht aus einem gebogenen, in Längsrichtung angebrachten 

Rotangstück, welches mithilfe von quer darüber liegenden Hölzern und Rotangschlingen 

durch Bohrlöcher am Schild befestigt ist, so dass diese auf der Vorderseite auf Höhe der 

Augen sowie zwischen Nase und Mund sichtbar werden. 

Der Schild wurde bei Weber1318 und Lommel1319 veröffentlicht. 

                                                
1318 Weber 1913: Abb. 25 
1319 Lommel 1974: Abb. 125 



468 

Inv. Nr. 13-18-138: Schild 

Muni 

Länge: 147,5 cm; Breite: 53 cm 

Holz; Rotang; schwarz, weiß, rot, gelb bemalt 

Das Brett aus sehr schwerem Holz ist von vorne betrachtet leicht zur linken Seite 

geneigt. Im Zentrum des Schildes steht wiederum ein Gesicht, das nach oben hin von einer 

großen, roten Fläche begrenzt wird. Die kreisförmig hervorstehenden Augen sind rot und 

weiß bemalt und von großen, ovalen, weißen und gelben Flächen, die wiederum durch 

schwarze, gelbe und weiße Linien voneinander abgegrenzt sind, umgeben. Die gesamte 

Augenpartie ist auf gleiche Weise wie das Brett nach links geneigt. Die flache und breite 

Nase ist gelb und schwarz, die Nasenflügel sind rot und schwarz, die Zwischenräume weiß 

bemalt. Der Mund ist breit und steht ebenso wie Augen und Nase hervor. Das Innere des 

Mundes sowie die Zunge sind rot bemalt. Die Zunge ist herausgestreckt und berührt ebenso 

wie bei dem Schild mit der Inv. Nr. 13-18-137 über ihre gesamte Länge das Brett. Dieses ist 

darunter sowie an den Seiten mit vielgestaltigen Ornamenten, etwa gebogenen und 

geschwungenen Linien, kleinen, in Gruppen angeordneten Ovalen in schwarz, weiß, rot und 

gelb bemalt. An den Seitenrändern ist der Schild über die ganze Länge mit aufgemalten 

Kreisbögen verziert: auf der linken Seite in rot und schwarz, auf der rechten Seite in rot, 

schwarz und gelb. Zwischen der Nasen- und Mundpartie ist das Brett über die ganze Breite 

beschädigt. Die Rückseite ist wie bei Inv. Nr. 13-18-137 unbemalt. Dort befindet sich eine 

ähnliche Griffhalterung aus gebogenem Rotang wie bei Inv. Nr. 13-18-137, nur sind hier 

keine zusätzlichen Holzstangen, sondern lediglich Rotangschlingen angebracht. Der Griff ist 

ebenso bei Inv. Nr. 13-18-137 durch Löcher am Brett befestigt, so dass die Rotangbindungen 

auf der Vorderseite auf Nasenhöhe sowie direkt oberhalb der Augen sichtbar werden. 

Das Objekt wurde bei Weber1320 publiziert. 

Inv. Nr. 13-18-139: Aufhängehaken 

Kararau 

Länge: 113 cm; Breite Haken: 45 cm 

Holz; Conus-Böden; Kokosfasern; Rotang; schwarz, weiß, rot bemalt 

                                                
1320 Weber 1913: Abb. 25 



469 

Der Aufhängehaken ist in Form einer weiblichen Figur gestaltet, welche eine rote 

Grundfarbe trägt. Die Stirn ist langgezogen und flach, links und rechts auf der Stirn befindet 

sich jeweils eine schwarze Kreisfläche. Das Gesicht ist mit geschwungenen, unbemalten 

Linien auf weißen Flächen verziert. Die Augen liegen in tiefen Höhlen, sind mit Conus-

Böden gestaltet und durch schmale Felder schwarz umrandet. Die Nase ist langgezogen und 

breit, am Nasenrücken insbesondere weiß, um die Nasenflügel, die Nasenspitze und die 

Nasenlöcher herum vor allem rot bemalt. Der breite Mund ist schwarz, die Lippen sind rot 

bemalt. Die Partie zwischen Nase und Mund ist nach innen gewölbt. Die Ohren sind rot 

bemalt, die Wangenknochen sehr markant dargestellt. Zwischen Hals und Brust verläuft eine 

weiß bemalte Fläche. Die Schulterblätter sind herausgeschnitzt und werden dadurch 

detailliert betont. Der Bauch ist nach vorne gewölbt, die Arme hängen herunter, die 

Handflächen sind zum Körper gedreht, so dass die Handrücken nach außen zeigen. Um die 

Hüfte trägt die Figur einen Lendenschurz aus Kokosfasern, welcher an einer Schnur befestigt 

ist. Die Beine sind leicht angewinkelt, so dass die Knie spitz nach vorne weisen; die Füße 

stehen auf dem eigentlichen Haken. Das Objekt ist auch auf der Rückseite rot bemalt, wobei 

am gesamten Körper (vorne und hinten) das dunkle Holz durch die rote Farbe 

hindurchschimmert. Am Hinterkopf ist eine Öse aus Holz aus dem Objekt herausgeschnitzt, 

in welcher sich eine Rotangschlaufe zum Aufhängen der Figur befindet. 

Inv. Nr. 13-18-140: Giebelmaske 

Mittlerer Sepik 

Höhe: 97,5 cm; Breite: 55 cm 

Holz; schwarz, weiß, rot bemalt 

Im Zentrum der Giebelmaske aus leichtem, hellem Holz mit weißer Grundfarbe steht 

eine Gesichtsdarstellung. In der Mitte der Stirn befindet sich eine Wölbung mit roter 

Kreisfläche, umgeben von einer breiten, roten und feinen, schwarzen Linien, links und rechts 

davon verlaufen jeweils mehrere Bogenlinien. Die großen, runden, aus dem Holz 

herausgeschnitzten und schwarz bemalten Augen sind von weißen, roten und schwarzen 

Linien umgeben, darunter befindet sich jeweils ein langgezogenes, dreiecksförmiges, 

schwarzes Ornament. Die Augen sind von einer vorgewölbten, roten Leiste umgeben, 

welche als Grat in der Mitte zwischen den Augen den Nasenrücken bildet. Der breite, 

schwarz umrandete Mund ist geöffnet, die Innenseite rot ausgemalt. An den seitlichen 



470 

Rändern der Maske schließen sich sichelförmige, rote Ornamente an. Die Maske ist 

insgesamt, vor allem jedoch in der unteren Gesichtshälfte, leicht beschädigt. Die Rückseite 

ist unbemalt.  



471 

Anhang 4: Karte vom Sepik-Gebiet 

Graphik: Axel Busenius 



472 

Lebenslauf 

Persönliche Daten 

Name: Silke Paula Helga Olig 

Geburtsdatum: 31.01.1975 

Geburtsort: Nürnberg 

Staatsangehörigkeit: deutsch 

Familienstand: verheiratet, ein Kind 

Schulausbildung 

1981 bis 1985: Grundschule Grimmschule Nürnberg 

1985 bis 1994: Melanchthon-Gymnasium Nürnberg 

Juli 1994: Allgemeine Hochschulreife 

Studium 

Oktober 1994 bis Februar 1995: Klassische Archäologie, Griechische Philologie, Ur- und 

Frühgeschichte an der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg 

Februar 1995 bis März 1997: Ur- und Frühgeschichte, Klassische Archäologie, Alte 

Geschichte an der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg 

März 1997 bis Juli 2001: Ethnologie, Soziologie, Psychologie an der Ludwig-Maximilians-

Universität München 

Juli 2001: Magister Artium 

Oktober 2001 bis März 2006: Promotionsstudium; Dissertation 

Juli 2006: Disputation 


	Titel
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Einleitung
	A. Theorie und Methodik
	1. Semiotik: Ein kurzer Einblick in Begrifflichkeit und Theoriegeschichte
	1.1 Vorbemerkung
	1.2 Zum Gegenstand der Semiotik
	1.3 Zeichen und Zeichensysteme
	1.4 Syntaktik, Semantik und Pragmatik als Dimensionen des Zeichenprozesses
	1.5 Kodes
	1.6 Kommunikation
	1.7 Funktions- und Bedeutungsdimensionen von Zeichenträgern und Zeichen
	1.8 Die Zeichenhaftigkeit von Kultur

	2. Die ethnologische Symbolforschung
	2.1 Zeichen in der Semiotik - Symbole in der Ethnologie
	2.2 Kultur als Symbol- und Bedeutungssystem
	2.3 Der Mensch als symbolverwendendes Wesen
	2.4 Symbolische Kommunikation als Grundlage von Kultur
	2.5 Bedeutungsentstehung und Interpretation kultureller Symbolsysteme
	2.5.1 G. H. Mead und Blumer
	2.5.2 Geertz, Turner und Douglas

	2.6 Materielle Objekte als kulturelle Zeichen- und Symbolträger
	2.7 Symbole in der Ethnologie - Zeichen in der Semiotik: Folgerungen


	B. Die Sammlung und ihr geschichtlicher Hintergrund
	3. Die Hartl-Sammlung des Staatlichen Museums für Völkerkunde München von 1912 und 1913
	3.1 Entdeckungs- und Erforschungsgeschichte des Sepik-Gebietes
	3.2 "Ein schöner Zeitvertreib": Der Sammler Joseph Hartl in Neuguinea
	3.3 Die Sammlung


	C. Das Sepik-Gebiet
	4. Kultur und Gesellschaft am Mittleren Sepik
	4.1 Allgemeines
	4.2 Wirtschaftsform
	4.3 Sozialstruktur
	4.4 Wohn- und Männerhäuser
	4.5 Mythologie
	4.6 Geistwesen
	4.7 Zeremonien und Rituale
	4.7.1 wagan-Zeremonie
	4.7.2 Kopfjagdrituale
	4.7.3 Totenrituale
	4.7.4 naven
	4.7.5 Initiation

	4.8 Zusammenfassung

	5. Weltbild am Mittleren Sepik
	5.1 Kultur und Weltbilder als Zeichen- und Bedeutungssysteme
	5.2 Die Bedeutung von Zeichen bei der Konstruktion von Weltbildern
	5.3 Ritual und Alltag als zentrale Weltbildkomponenten
	5.4 Das kulturelle Gedächtnis als Spiegel der Weltbildvorstellungen
	5.5 Kommunikation von Weltbildern im kollektiven Gedächtnis
	5.6 Die Rolle der Artefakte bei der Gestaltung des Weltbilds
	5.7 Weltbild und kulturelles Gedächtnis am Sepik


	D. Materielle Kultur
	6. Materielle Kultur des Mittleren Sepik
	6.1 "Kostbarkeiten vom Augusta-Fluss"
	6.2 Materialien, Farben und Motive
	6.3 Funktion und Bedeutung der Sammlungsobjekte in Alltag und Ritual
	6.3.1 Frauenhauben
	6.3.2 Paddel
	6.3.3 Töpfe
	6.3.4 Hocker und Sitzbank
	6.3.5 Nackenstütze
	6.3.6 Kalkbehälter
	6.3.7 Aufhängehaken
	6.3.9 Dachaufsätze
	6.3.10 Figurenstühle
	6.3.11 Menschliche Figur
	6.3.12 Krokodile und krokodilgestaltiger Kanusteven
	6.3.13 Masken
	6.3.14 Handtrommel
	6.3.15 Schlitztrommel
	6.3.16 Stampftrommel
	6.3.17 Blashörner
	6.3.18 Hakenkeule
	6.3.19 Schädel
	6.3.20 Schilde
	6.3.21 Zierbrett
	6.3.22 Zeremonialbrett
	6.3.23 Halsschmuck



	E. Auswertung
	7. Die materielle Kultur des Mittelsepik-Gebietes als Zeichensystem
	7.1 Interpretation ausgehend von den Sammlungsobjekten
	7.1.1 Kalkbehälter
	7.1.2 Nackenstütze
	7.1.3 Töpfe
	7.1.4 Frauenhauben
	7.1.5 Paddel
	7.1.6 Gesichtsmaske
	7.1.7 Halsschmuck
	7.1.8 Hocker und Sitzbank
	7.1.9 Giebelmasken
	7.1.10 Dachaufsätze
	7.1.11 Handtrommel
	7.1.12 Haarschmuckmaske
	7.1.13 Obergesichtsmaske
	7.1.14 Aufhängehaken
	7.1.15 Blashörner
	7.1.16 Kanusteven
	7.1.17 Schlitztrommel
	7.1.18 Stampftrommel
	7.1.19 Menschliche Figur
	7.1.20 Figurenstühle
	7.1.21 Schädel
	7.1.22 Kanuschildmasken
	7.1.23 Krokodile
	7.1.24 Stülpmasken
	7.1.25 Zeremonialbrett
	7.1.26 Zierbrett
	7.1.27 Schilde
	7.1.28 Hakenkeule

	7.2 Interpretation ausgehend von den Weltbildaspekten
	7.2.1 Wohnhaus
	7.2.2 Männerhaus
	7.2.3 Bereich der Männer
	7.2.4 Bereich der Frauen
	7.2.5 Mythologie
	7.2.6 Klanzugehörigkeit
	7.2.7 Totemismus
	7.2.8 Ahnenverehrung
	7.2.9 Geistwesen
	7.2.10 Kopfjagd
	7.2.11 Initiation
	7.2.12 wagan-Zeremonie
	7.2.13 Totenrituale
	7.2.14 naven
	7.2.15 Streitgespräche
	7.2.16 Befragungen
	7.2.17 (Männer-) Hauseinweihung
	7.2.18 Kanueinweihung
	7.2.19 rituelle Tänze
	7.2.20 sozialer Status
	7.2.21 Nahrungsbeschaffung
	7.2.22 Gruppenidentität


	8. Ergebnisdarstellung
	8.1 Funktionen und Bedeutungen
	8.2 Polysemie
	8.3 Objektbeziehungen und Objektkombinationen
	8.4 Kontextabhängigkeit
	8.5 Indexikalität
	8.6 Die Sammlungsobjekte als Elemente einer materiellen Zeichensprache
	8.7 Variabilität und Individualität als Komponenten der Zeichenbenutzung
	8.8 Ein Netz von Zeichen- und Bedeutungssystemen

	Literaturverzeichnis
	Anhang 1: Verzeichnis der Sammlungsobjekte
	Anhang 2: Photographischer Objektkatalog
	Inv. Nr. 12-16-6 Aufhängehaken
	Inv. Nr. 12-16-51 Kanusteven
	Inv. Nr. 12-30-2 Dachaufsatz
	Inv. Nr. 12-30-25 Halsschmuck
	Inv. Nr. 12-30-31 Haarschmuckmaske
	Inv. Nr. 12-30-32 Hakenfigur
	Inv. Nr. 12-30-35 Hakenfigur
	Inv. Nr. 13-18-2 Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-4 Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-5 Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-6 Handtrommel
	Inv. Nr. 13-18-11 Giebelmaske
	Inv. Nr. 13-18-12 Gesichtsmaske
	Inv. Nr. 13-18-13 Dachaufsatz
	Inv. Nr. 13-18-17 Kalkkalebasse und Spatel
	Inv. Nr. 13-18-18 Männerhalsschmuck
	Inv. Nr. 13-18-21 Frauenhaube
	Inv. Nr. 13-18-22 Frauenhaube
	Inv. Nr. 13-18-24 Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-25 Hocker
	Inv. Nr. 13-18-26 Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-28 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-30 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-33 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-34 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-35 Kalkbehälter
	Inv. Nr. 13-18-36 Blashorn
	Inv. Nr. 13-18-40 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-41 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-42 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-43 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-44 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-45 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-46 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-47 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-48 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-49 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-51 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-52 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-54 Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-55 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-56 Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-59 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-60 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-61 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-62 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-63 Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-64 Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-66 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-67 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-68 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-69 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-70 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-71 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-73 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-78 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-79 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-80 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-81 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-82 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-83 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-86 Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-102 Hakenkeule
	Inv. Nr. 13-18-103 Paddel
	Inv. Nr. 13-18-104 Nackenstütze
	Inv. Nr. 13-18-105 Blashorn
	Inv. Nr. 13-18-107 Dachaufsatz
	Inv. Nr. 13-18-108 Krokodil
	Inv. Nr. 13-18-110 Kalkbehälter
	Inv. Nr. 13-18-112 Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-113 Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-114 Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-115 Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-116 Krokodil
	Inv. Nr. 13-18-122 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-127 Schlitztrommel
	Inv. Nr. 13-18-128 Schädel
	Inv. Nr. 13-18-129 menschliche Figur
	Inv. Nr. 13-18-130 Zeremonialbrett
	Inv. Nr. 13-18-131 Stampftrommel
	Inv. Nr. 13-18-132 Obergesichtsmaske
	Inv. Nr. 13-18-133 Sitzbank
	Inv. Nr. 13-18-135 Schild
	Inv. Nr. 13-18-136 Zierbrett
	Inv. Nr. 13-18-137 Schild
	Inv. Nr. 13-18-138 Schild
	Inv. Nr. 13-18-139 Aufhängehaken
	Inv. Nr. 13-18-140 Giebelmaske

	Anhang 3: Beschreibung der Sammlungsobjekte
	Inv. Nr. 12-16-6: Aufhängehaken
	Inv. Nr. 12-16-51: Kanusteven
	Inv. Nr. 12-30-2: Dachaufsatz
	Inv. Nr. 12-30-25: Halsschmuck
	Inv. Nr. 12-30-31: Haarschmuckmaske
	Inv. Nr. 12-30-32: Hakenfigur
	Inv. Nr. 12-30-35: Hakenfigur
	Inv. Nr. 13-18-2: Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-4: Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-5: Figurenstuhl
	Inv. Nr. 13-18-6: Handtrommel
	Inv. Nr. 13-18-11: Giebelmaske
	Inv. Nr. 13-18-12: Gesichtsmaske
	Inv. Nr. 13-18-13: Dachaufsatz
	Inv. Nr. 13-18-17: Kalkkalebasse und Spatel
	Inv. Nr. 13-18-18: Männerhalsschmuck
	Inv. Nr. 13-18-21: Frauenhaube
	Inv. Nr. 13-18-22: Frauenhaube
	Inv. Nr. 13-18-24: Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-25: Hocker
	Inv. Nr. 13-18-26: Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-28: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-30: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-33: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-34: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-35: Kalkbehälter
	Inv. Nr. 13-18-36: Blashorn
	Inv. Nr. 13-18-39: Schmuckaufsatz
	Inv. Nr. 13-18-40: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-41: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-43: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-45: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-46: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-47: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-48: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-49: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-51: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-52: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-54: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-55: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-56: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-57: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-59: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-61: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-62: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-63: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-64: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-66: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-67: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-68: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-69: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-70: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-71: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-72: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-73: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-75: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-77: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-78: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-79: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-80: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-81: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-82: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-83: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-85: Tontopf
	Inv. Nr. 13-18-86: Tonschale
	Inv. Nr. 13-18-102: Hakenkeule
	Inv. Nr. 13-18-103: Paddel
	Inv. Nr. 13-18-104: Nackenstütze
	Inv. Nr. 13-18-105: Blashorn
	Inv. Nr. 13-18-107: Dachaufsatz
	Inv. Nr. 13-18-108: Krokodil
	Inv. Nr. 13-18-110: Kalkbehälter
	Inv. Nr. 13-18-112: Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-113: Kanuschildmaske
	Inv. Nr. 13-18-114: Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-115: Stülpmaske
	Inv. Nr. 13-18-116: Krokodil
	Inv. Nr. 13-18-122: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-127: Schlitztrommel
	Inv. Nr. 13-18-128: Schädel
	Inv. Nr. 13-18-129: menschliche Figur
	Inv. Nr. 13-18-130: Zeremonialbrett
	Inv. Nr. 13-18-131: Stampftrommel
	Inv. Nr. 13-18-132: Obergesichtsmaske
	Inv. Nr. 13-18-133: Sitzbank
	Inv. Nr. 13-18-135: Schild
	Inv. Nr. 13-18-136: Zierbrett
	Inv. Nr. 13-18-137: Schild
	Inv. Nr. 13-18-138: Schild
	Inv. Nr. 13-18-139: Aufhängehaken
	Inv. Nr. 13-18-140: Giebelmaske

	Anhang 4: Karte vom Sepik-Gebiet


