
 
 
 
 
 

Die Kategorien der Freiheit bei Kant 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Inaugural-Dissertation  
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie  

an der Ludwig-Maximilians-Universität  
München  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

vorgelegt von  
Blas Ariel Giménez 

aus 
Argentinien 

2025 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Erstgutachter: Prof. Dr. Axel Hutter 
 
Zweitgutachter: Prof. em. Dr. Wilhelm Vossenkuhl 
 
Tag der mündlichen Prüfung: 14.11.2024 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

This work is licensed under CC BY 4.0. https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 
 
 



Danksagung 
 
Eine frühere Fassung dieser Arbeit wurde im Jahr 2024 als Dissertationsschrift an der Fakultät für 
Philosophie, Wissenschaftstheorie und Religionswissenschaft der Ludwig-Maximilian-Universität 
München angenommen. Die Dissertation entstand während meines Aufenthalts in Deutschland 
als Doktorand am Lehrstuhl für Theoretische Philosophie und wäre ohne die Unterstützung vieler 
Menschen, die mir großzügig ihre enorme Hilfe angeboten haben, nicht möglich gewesen. Ihnen 
möchte ich an dieser Stelle sehr herzlich danken.  

Mein besonderer Dank gilt in erster Linie meinem verehrten Lehrer, Herrn Professor Dr. 
Axel Hutter für die umfassende Betreuung und die unschätzbare Förderung, die diese Arbeit erst 
möglich gemacht haben. Ich danke ihm von Herzen für die beständige Unterstützung. Seine 
sorgfältigen Korrekturen und seine wertvollen Denkanstöße haben meine Arbeit in entscheidender 
Weise geprägt. Besonders beeindruckt hat mich sein tiefes philosophisches Wissen – vor allem im 
Bereich der Kantischen Philosophie –, das mir stets eine wichtige Orientierung gegeben hat.  

Besonders herzlich gedankt sei Prof. em. Dr. Wilhelm Vossenkuhl für die freundliche 
Übernahme des Zweitgutachtens sowie für seine wohlwollende und zügige Begutachtung, die ich 
sehr zu schätzen wusste. Aufrichtig danken möchte ich an dieser Stelle auch den Professoren Dr. 
Andreas Dufter und Dr. Roland Spliesgart, die durch ihre Unterstützung meinen akademischen 
Werdegang bzw. die Entstehung dieser Arbeit gefördert haben.  

Mein tief empfundener Dank gilt Dr.in Magalí Henke für ihre stete Begleitung, ihre 
Freundschaft und das Vertrauen, das sie mir während des gesamten Arbeitsprozesses 
entgegengebracht hat. Toni, Nacho, Gunnar, Christof, Diego, Sharon, Johannes, Nikola und Julia 
danke ich von Herzen für ihre Nähe und die geteilten Augenblicke, die diesen Weg erst lebendig 
gemacht haben. 

Danke schulde ich schließlich ICALA, insbesondere Prof. Dr. Margit Eckholt und das 
Kuratorium, für die Verleihung eines Promotionsstipendiums.  

 
  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



Inhaltverzeichnis 
 
 
Abkürzungen und Zitierweise        1 
 
Einleitung           3 
 

I. Der philosophische Kontext der Tafel praktischer Begriffe    3 
 

II. Die Ausgangsbasis der Tafel praktischer Kategorien    5 
 

1. Deduktion der Freiheit        5 
2. Das Marionettenspiel und die Gewalt der Freiheit             10 
3. Die Kategorien und die Begriffe des Guten und Böse             14 
4. Die Freiheit der praktischen Kategorientafel              16 

 
III. Die Kategorien der Freiheit als Problemfeld               17 

 
IV. Gang der Untersuchung                 20 

 
 
Kapitel I: Die Konzeption praktischer Kategorien             22 
 

§1. Sinn und Bedeutung praktischer Elementarbegriffe              22 
 

1. Die Metapher des Marionettenspiels und die moralische Gesinnung           22 
1.1. Die Marionette und das Lebendige              24 
1.2. Die praktische Bestimmung               29 
1.3. Gesinnung, Charakter und Denkungsart              31 

 2. Das Wesen praktischer Kategorien                34 
2.1. Die Suche nach einem allgemeinen und systematischen Verständnis     34 
2.2. Die Begriffe a priori der moralischen Möglichkeit der Handlung           38 

 3. Die Frage nach dem Ursprung der Kategorien der Freiheit             42 
3.1. Hypothese und Probleme einer metaphysischen Deduktion           42 
3.2. Hypothese und Probleme einer transzendentalen Deduktion           53 

4. Die Tätigkeit der Bestimmungen einer praktischen Vernunft            57 
4.1. Unterwerfen statt Synthetisieren               57 

5. Die Beziehung der Kategorien auf die moralische Willensgesinnung           61 
6. Homogenität und praktische Elementarbegriffe              72 

6.1. Das Problem der Gleichartigkeit der Kategorien             72 
6.2. Die praktische Vernunft überhaupt              73 
6.3. Die Ordnung des Fortgangs praktischer Kategorien            76 

 
 
Kapitel II: Die Tafel der praktischen Kategorien               81 
 

§2. Die praktischen Kategorien der Quantität               81 
 

1. Die erste Kategorie der Quantität                81 
  1.1. Erklärung und Ursprung der Maximen              81 
  1.2. Zur Tätigkeit der ersten Quantitätskategorie             90 



2. Die zweite Kategorie der Quantität                98 
2.1. Zur Erklärung der Vorschriften als Kategorie             98 
2.2. Zur Tätigkeit der zweiten Quantitätskategorie           103 

3. Die dritte Kategorie der Quantität              107 
3.1. Zur Erläuterung der praktischen Gesetze als Kategorie          107 
3.2. Zur Tätigkeit der dritten Quantitätskategorie           113 

 
§3. Die praktischen Kategorien der Qualität             118 

 
1. Die erste Kategorie der Qualität              118 
2. Die zweite Kategorie der Qualität              121 
3. Die dritte Kategorie der Qualität              126 

 
§4. Die praktischen Kategorien der Relation             131 

 
1. Der Begriff der Persönlichkeit              131 
2. Der Begriff der Person               135 
3. Die erste Kategorie der Relation              140 
4. Die zweite Kategorie der Relation              142 
5. Die dritte Kategorie der Relation              147 

 
§5. Die praktischen Kategorien der Modalität             151 

 
1. Die Modalkategorien in der Vorrede der zweiten Kritik           151 
2. Die erste Kategorie der Modalität              155 
3. Die zweite Kategorie der Modalität              158 
4. Die dritte Kategorie der Modalität              164 

 
Schlussbetrachtung                169 
 
Literaturverzeichnis                171 
 
 

 
 
 

 
 
  
 
 
  

     
 
 

 
  



 1 

Abkürzungen und Zitierweise 
 

a) Abkürzungsverzeichnis  
 
AA   Akademie-Ausgabe 
Anth.   Anthropologie in pragmatischer Hinsicht 
BBGSE Bemerkungen zu den Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und 

Erhabenen 
BGSE  Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen 
BDG  Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins 

Gottes 
Br  Briefe 
EAD  Das Ende aller Dinge 
EEKU  Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft 
FEV  Die Frage, ob die Erde veralte, physikalisch erwogen 
FM  Welches sind die wirkliche Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnitzens 

und Wolf’s Zeiten in Deutschland gemacht hat?  
GMS   Grundlegung zur Metaphysik der Sitten 
GNVE  Geschichte und Naturbeschreibung der merkwürdigsten Vorfälle des 

Erdbebens, welches an dem Ende des 1755sten Jahres einen großen Theil 
der Erde erschüttert hat 

GSK  Gedanken von der wahren Schätzung der lebendigen Kräfte 
HN  Handschriftlicher Nachlass 
IaG  Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht 
KpV   Kritik der praktischen Vernunft 
KrV   Kritik der reinen Vernunft 
KU  Kritik der Urteilskraft 
Log  Logik 
MAM  Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte 
MAN  Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaften 
MonPh  Metaphysicae cum geometria iunctae usus in philosophia naturali, cuius 

specimen I. continet monadologiam physicam 
MpVT  Über das Mißlingen aller philosophischen Versuche in der Theodicee 
MS   Die Metaphysik der Sitten 
MSI  De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis  
NEV  Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen in dem 

Winterhalbenjahre von 1765-1766 
NG  Versuch, den Begriff der negativen Größen in die Weltweisheit einzuführen  
NTH  Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels  
OP  Opus Postumum  
Päd  Pädagogik  
PG  Physische Geographie  
PND  Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova dilucidatio 
Prol  Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik  
Refl  Reflexion 
RezMoscati  Recension von Moscatis Schrift: Von dem körperlichen wesentlichen 

Unterschiede zwischen der Structur der Thiere und Menschen 
RGV  Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft 
SF  Der Streit der Fakultäten 
TG  Träume eines Geistersehers, erläutert durch die Träume der Metaphysik 
TP  Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber 

nicht für die Praxis 



 2 

UD  Untersuchung über die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen 
Theologie und der Moral 

UFE  Untersuchung der Frage, ob die Erde in ihrer Umdrehung um die Achse, 
wodurch sie die Abwechselung des Tages und der Nacht hervorbringt, 
einige Veränderung seit den ersten Zeiten ihres Ursprungs erlitten habe 

VAMS  Vorarbeit zur Metaphysik der Sitten 
VARGV  Vorarbeit zur Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft 
VASF  Vorarbeit zum Streit der Fakultäten 
VATL  Vorarbeit zur Tugendlehre 
VATP  Vorarbeit zu Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, 

taugt, aber nicht für die Praxis 
VAZeF  Vorarbeiten zu Zum ewigen Frieden 
VKK  Versuch über die Krankheiten des Kopfes 
VNAEF  Verkündigung des nahen Abschlusses eines Tractats zum ewigen Frieden in 

der Philosophie 
V-Lo/Wiener  Wiener Logik 
V-Mo/Collins  Vorlesungen Wintersemester 1784/1785 Moralphilosophie Collins 
V-Mo/Kaehler  Immanuel Kant: Vorlesung zur Moralphilosophie (Hrsg. von Werner Stark. 

Berlin/New York 2004) 
V-Mo/Mron  Moral Mrongovius  
V-Mo/Mron II  Vorlesungen Wintersemester 1784/1785 Moral Mrongovius II 
V-Met-L1/Pölitz  Kant Metaphysik L 1 (Pölitz) 
V-Met-N/Herder  Nachträge Metaphysik Herder  
V-Met/Volckmann  Vorlesungen Wintersemester 1784/1785 Metaphysik Volckmann 
V-MS/Vigil  Vorlesungen Wintersemester 1793/1794 Die Metaphysik der Sitten 

Vigilantius 
V-NR/Feyerabend  Naturrecht Feyerabend (Winter 1784) 
V-PP/Powalski Praktische Philosophie Powalski 
VRML  Über ein vermeintes Recht, aus Menschenliebe zu lügen 
VT  Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philosophie 
WA  Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? 
WDO  Was heißt: Sich im Denken orientieren? 
ZeF  Zum ewigen Frieden 
 

b) Zur Zitierweise  
 
Kants Schriften werden nach der Ausgabe der Preußischen Akademie der Wissenschaften (Berlin 
1902 ff.) zitiert, z. B. 05:25 = Band V, S. 25. Bei der Kritik der reinen Vernunft werden, wie in der 
üblichen Weise, die Seitenzahlen der ersten (= A), vor allem die der zweiten Auflage (= B) 
angegeben. Zitaten aus der Vorlesungsnachrift von Kaehler bilden Ausnahmen, die nicht in der 
Akademie-Ausgabe enthalten ist (hier wird nach der Ausgabe von Werner Stark zitiert).  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 3 

Einleitung 
 

 
I. Der philosophische Kontext der Tafel praktischer Begriffe 

 
Die vorliegende Arbeit untersucht die „Kategorien der Freiheit“1 in Immanuel Kants Kritik der 
praktischen Vernunft. Dieses Thema stellt aus mehreren Gründen eine Herausforderung dar. 
Zunächst geht es um Begriffe, denen der Status von „Kategorien“ zugeschrieben wird. Mit dieser 
Bezeichnung ist impliziert, dass es nicht um Konzepte beliebiger Ordnung handelt, sondern um 
solche, die eine zentrale Stellung innerhalb des Systems der Vernunft einnehmen. Betrachtet man 
die Kritik der reinen Vernunft sowie die westliche philosophische Tradition seit Aristoteles, so sind 
Kategorien als grundlegende Begriffe zu verstehen, denen alle weiteren Bestimmungen zugrunde 
liegen. Es ist jedoch nicht ohne Weiteres ersichtlich, dass Kant die Kategorien der Freiheit als 
„Grundkräfte“2, „Grundvermögen“3, „Urbegriffe“4 verstand. Dennoch betrachtet er sie – analog 
zu den reinen Verstandesbegriffen – als „Elementarbegriffe“5. Dabei zeigt sich ein nicht 
unerhebliches Detail: Den Kategorien der Freiheit wird in der Kritik der praktischen Vernunft an 
keiner Stelle die „Reinheit“6 zugesprochen, die für die Kategorien des Verstandes konstitutiv ist. 

Es ist zunächst darauf hinzuweisen, dass der Begriff „Kategorie“, der auf die akroamatische 
und homonyme Schrift „Kategorien“ (Perì tôn kategoriôn) des Aristoteles zurückgeht, im Laufe 
der Geschichte eine solche Bedeutungsveränderung erfahren hat, dass es unangemessen erscheint, 
ihn im Sinne des griechischen Philosophen zu interpretieren. Der Terminus „Kategorie“ (kategoría) 
ist ein Substantiv, das sich vom altgriechischen Verb kategoreîn ableitet, was ursprünglich „anklagen“ 
bedeutete. Kategorie bezeichnete demnach zunächst „Anklage“ (kategoreo)7 oder die öffentliche 
Zuschreibung einer Eigenschaft. Im Denken des Aristoteles erfährt dieser Ausdruck jedoch eine 
Umdeutung: Die „Kategorie“ wird nicht mehr als Anklage verstanden, sondern als „Prädikat“, also 
als das, was über ein Subjekt ausgesagt werden kann. Zwar lässt sich in dieser 
Bedeutungsverschiebung noch ein Nachklang der ursprünglichen Semantik erkennen – insofern 
das Prädikat immer noch etwas über ein anderes aussagt –, doch wird die Kategorie bei Aristoteles 
systematisch in einen neuen theoretischen Rahmen eingebettet: Sie wird zu einem Element einer 
Prädikationstheorie und damit Teil einer frühen Sprachanalyse. In diesem Sinne stellt die Liste der 
zehn Kategorien bei Aristoteles eine Klassifikation möglicher Prädikatsformen dar.  

Inwieweit die von Kant entwickelte Lehre der Freiheitskategorien in der von Aristoteles 
geprägten Tradition steht, lässt sich klären, wenn man analysiert, wie die Kategorien zu verstehen 
sind. Vorweg sei gesagt, dass sowohl die Kategorien des Aristoteles als auch jene des reinen 
Verstandes und der Freiheit eine gemeinsame Struktur aufweisen: Sie erscheinen in Texten, deren 
primäres Ziel die Grundlegung anderer subordinierter Erkenntnisse ist. Die philosophische 
Aufgabe der Kritik der praktischen Vernunft liegt in der Begründung der Moral aus einem obersten 
Prinzip. Es stellt sich daher die Frage, ob der Begriff „Kategorie“ im praktischen Sinne weiterhin 
die Funktion eines logischen „Prädikats“ erfüllt.  

Das Vorhergehende legt nahe, die systematische Einordnung der Freiheitskategorien in das 
Korpus der theoretischen und praktischen Erkenntnis kritisch zu hinterfragen. Handelt es sich 
insgesamt um Kategorien des Seins von Objekten oder um solche des Sollens des Subjekts? Wird 
das Objekt als eine dem Denken gegebene Erscheinung aufgefasst, die im Hinblick auf seine 

 
1 Vgl. KpV 05:65-67.  
2 KpV 05:46 f.  
3 KpV 05:47.  
4 Absicht, Johann Henrich: „Über die Freiheit des Willens (1789)“, in: Bittner, Rüdiger; Cramer, Konrad: Materialien zu 
Kants Kritik der praktischen Vernunft, Frankfurt am Main 1975, S. 235.  
5 KpV 05:65.  
6 Vgl. KrV A 11.  
7 Vgl. Wagner, Tim: „Kategorien“, in: Rapp, Christof; Corcilius, Klaus (Hg.): Aristoteles-Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, 
Berlin 2021, S. 276 ff.; Hoenen, Maarten: „Kategorie“, in: Sandkühler, Hans Jörg (Hg.): Enzyklopädie Philosophie, 
Hamburg 2010, Band 2, S. 1215 ff.  



 4 

Erkenntnis konzipiert ist, dann kommt die zweite Option in Betracht: Die Kategorien der Freiheit 
gehören zum Bereich des Sollens des Subjekts. Der Verstand benötigt keine zwei Kategorientafeln 
zur Erkenntnis der Erfahrungsgegenstände. Nach welchem Kriterium müsste man anerkennen, 
dass sowohl die erste Quantitätskategorie des Verstandes – „Einheit“8 – als auch die erste 
Quantitätskategorie der praktischen Vernunft – „Subjektiv, nach Maximen (Wil lensmeinungen 
des Individuums)“9 – auf sinnliche Erscheinungen10 anwendbar wären? Die Behauptung, dass die 
Kategorien der Freiheit dem Verstand entstammen, lässt sich nicht überzeugend begründen und 
bedarf einer ausführlichen Analyse11.   

Entsprechend der Entstehungsreihenfolge der kategorialen Tabellen steht die Tafel der 
Verstandeskategorien an erster Stelle der chronologischen Ordnung. Das bedeutet, es gibt keinen 
belastbaren Nachweis dafür, dass Kant vor dem Modell der Verstandeskategorien bereits eine 
Tabelle der praktischen Kategorien entworfen hatte. Die Tabelle der praktischen Kategorien – als 
Kategorien der Freiheit – erscheint erst Jahre nach der ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft. 
Damit fungieren die reinen Verstandeskategorien als architektonisches Referenzmodell. 
Entsprechend wurde die Tafel praktischer Kategorien nach vier Hauptbegriffen (Klassen12) und 
jeweils drei untergeordneten Momenten13 mit eigenen Negationen gegliedert. Charakteristisch für 
Kants Darstellungsweise ist eine kreuzförmige Struktur, deren Aufbau durch vier Grundbegriffe 
bestimmt ist – analog zu anderen systematischen Tabellen14 Kants.  

Beim Vergleich beider Tabellen fällt auf, dass Momente, die inhaltlich kaum miteinander 
verwandt sind, unter derselben Klasse erscheinen. So sind beispielsweise in der ersten Klasse 
„Quantität“ sowohl „Einheit“, „Vielheit“ und „Allheit“ als auch „Maximen“, „Vorschriften“ und 
„Gesetze“ aufgeführt. Dass Kant denselben Begriff „Quantität“ auf zwei kategoriale Tabellen 
anwendet, wirft die Frage auf, ob es sich dabei um eine systematische und architektonische 
Analogie oder vielmehr um eine Identität aus einem gemeinsamen Ursprung handelt. Da die 
Verstandeskategorien aus der Urteilstafel abgeleitet werden, beziehen einige Autoren15 diesen 
Ursprung auch auf die praktischen Begriffe. Werden die Kategorien der Freiheit richtig 
interpretiert, wenn man behauptet, dass sie denselben Urteilsfunktionen der logischen Tafel 
entsprechen? Warum bezeichnet Kant die praktischen Begriffe als Kategorien der Freiheit, wenn 
ihr Vorbild und Ursprung der Verstand gelegen hätte?  

Das Vermögen, aus dem die „Kategorien der Natur“ sowohl in ihrem reinen Ursprung als 
auch in ihrem synthetischen Gebrauch stammen, ist der Verstand. Dieses Verstandesvermögen 
scheint nicht mit der Freiheit gleichgesetzt zu werden. Freiheit ist eine Idee, und ihr Vermögen 
wird in der Idee gedacht. Der Verstand ist keine Idee, die sich aus der Erweiterung einer Kategorie 
über die Grenzen der sinnlichen Erfahrung16 hinaus ergibt, sondern ein Erkenntnisvermögen17. 
Freiheit als Idee hängt ausschließlich von dem hypothetischen Urteil der Relation „Grund zur 
Folge“18 und von der reinen Kategorie der Relation „Kausalität und Dependenz (Ursache und 
Wirkung)“19 ab. Es scheint also nicht möglich zu sein, dass die praktischen Kategorien, die auf 
Freiheit und diese wiederum auf ein logisches Urteil oder eine reine Kategorie angewiesen sind, 
ihren Ursprung in einer vollständigen Tafel logischer Urteile haben müssen. Dies käme dem 

 
8 KrV B 106. 
9 KpV 05:66.  
10 Neigungen, Begierden, Antrieben und Gefühle – Lust wie Unlust – erscheinen als sinnliche Erscheinungen. Sie 
entziehen sich nicht dem Gesamtzusammenhang physikalischer Prozesse (vgl. KpV 05:57). Doch aus ihnen Objekte 
zu formen, gehört nicht zum Bereich praktischer Vernunft (vgl. KpV 05:44 f.).  
11 Siehe Kapitel I.   
12 Vgl. KrV B 110.  
13 Vgl. KrV B 110.  
14 Vgl. KrV A 70/B 95, A 80/B 106, B 200, A 292/B 348, A 344/B 402, B 419, B 443.  
15 Vgl. Zimmermann, Stephan: Kants „Kategorien der Freiheit“, Berlin/Boston 2011; siehe auch Puls, Heiko: Funktionen 
der Freiheit: Die Kategorien der Freiheit in Kants „Kritik der praktischen Vernunft“, Berlin/Boston 2013. 
16 Vgl. KrV B 435 f.  
17 Vgl. KrV B 137.  
18 Vgl. KrV B 98.  
19 Vgl. KrV B 106.  



 5 

Argument gleich, Freiheit hinge vollständig von allen logischen Urteilen ab. Eine solche Annahme 
ist sowohl in der theoretischen als auch in der praktischen Philosophie problematisch.  

Es ist insofern bemerkenswert, als Kant in der zweiten Kritik ausdrücklich den Gegensatz 
zwischen den Kategorien der Freiheit und denen der Natur thematisiert, während die Bezeichnung 
„Kategorien der Natur“20 in der ersten Kritik überhaupt nicht vorkommt. Kant versteht die in der 
Tafel im § 10 der Analytik der Begriffe aufgestellten Kategorien nicht als Kategorien der Natur, 
sondern als Kategorien des Verstandes21. In einem ursprünglichen Sinne sind diese Kategorien 
„bloße Gedankenformen“22, „von welchen die Natur (bloß als Natur überhaupt betrachtet) als dem 
ursprünglichen Grunde ihrer notwendigen Gesetzmäßigkeit (als natura formaliter spectata), 
abhängt“23. Die Natur wird nicht als jener Begriff dargestellt, aus dem die Kategorien hervorgehen 
und in dem sie ihren Platz finden, sondern sie ergibt sich vielmehr aus den kategorialen Elementen, 
die auf Anschauungen angewendet werden, um Ordnung und Regelmäßigkeit in diesen 
herzustellen24.  

Die Gegenüberstellung beider Arten von Kategorien verleitet dazu, nach einer gemeinsamen 
Wurzel für beide Tabelle zu suchen. Ein Missverständnis entsteht, wenn Interpreten versuchen, 
einem praktischen Begriff eine theoretisch-logische Funktion zuzuschreiben. In diesem Fall wäre 
eine Tafel praktischer Begriffe überflüssig, denn wenn diese tatsächlich aus Urteilen abgeleitet 
wären, würde der Hinweis genügen, dass sie auf logischen Verstandesfunktionen beruhen. Kant 
argumentiert jedoch an keiner Stelle in dieser Richtung. Daher ist es hilfreich, den Blick erneut auf 
die Einheit der Tabelle zu richten – nämlich auf die Idee der Freiheit.  

Die Stellung der praktischen Kategorien im System der Kritik lässt sich anschaulich durch 
die geometrische Figur konsekutiver Winkel illustrieren. Diese Winkel teilen sich sowohl den 
Scheitelpunkt als auch eine Seite, was den Beobachtungshorizont erweitert. Der gemeinsame 
Scheitelpunkt verweist primär auf den Begriff der Freiheit, insofern er sich auf die von Kant 
gelegten Grundlagen und Zielsetzungen bezieht, um das Problem der objektiven Realität der Idee 
zu klären. Die geteilte Seite hingegen symbolisiert den Freiheitsbegriff in seiner Relation zu den 
Begriffen des Guten und des Bösen. Ein entscheidender Schritt in der Analyse der praktischen 
Kategorien besteht daher darin, sich auf einen bestimmten Begriff von Freiheit zu stützen. Nur so 
lassen sie sich im Kontext des Gebrauchs praktischer Vernunft als der Ort zu bestimmen, an dem 
Kant das Spannungsverhältnis zwischen Naturnotwendigkeit und den Ansprüchen der reinen 
Vernunft thematisiert.  
 

II. Die Ausgangsbasis der Tafel praktischer Kategorien 
 

1. Die Deduktion der Freiheit 
 
Die Kategorien der Freiheit bilden einen zentralen Bestandteil der Problemstellung des freien 
Willens. Von entscheidender Bedeutung ist es, die praktische Freiheit als Faktor der Einheit der 
praktischen Kategorien im Blick zu behalten. Die Rolle und der Einfluss praktischer Begriffe auf 
die Willensbestimmung bleiben jedoch unklar, solange die Bedeutung dieser Freiheit nicht 
hinreichend bestimmt ist. Eine solche Unklarheit kann Kant dabei nicht unterstellt werden, da die 
zweite Kritik eine klare Grundlage für das kategoriale System schafft. Der entscheidende Punkt liegt 
in den unterschiedlichen Perspektiven, die sich aus dem Freiheitsbegriff ergeben können. Allein 

 
20 Vgl. KpV 05:65.  
21 Vgl. KrV B 106. Die erste explizite Bezugnahme auf die „Kategorien des Verstandes“ findet sich an der Stelle B 
122. Vgl. dazu auch KpV 05:136.  
22 KrV B 150. Vgl. dazu auch KrV B 288, B 305; KpV 05:66, 05:136.   
23 KrV B 165.  
24 Vgl. KrV A 125: „Die Ordnung und Regelmäßigkeit also an den Erscheinungen, die wir Natur  nennen, (...). Denn 
diese Natureinheit soll eine notwendige, d. i. a priori gewisse Einheit der Verknüpfung der Erscheinungen sein“. Die 
These, Natur- und Verstandesbegriff seien identisch, scheint kaum haltbar, sofern Kant in jenem Zusammenhang 
explizit ein Abhängigkeitsverhältnis des Naturbegriffs gegenüber dem Begriff des Verstandes und den diesem 
zugehörigen Kategorien vertritt.   



 6 

mit der negativen Freiheitsidee lässt sich weder ein kategoriales System noch eine positive 
Willensbestimmung begründen. Zwar stellt die logische Möglichkeit eine notwendige Bedingung 
für jede Konzeption von Freiheit dar, doch ist sie für sich genommen nicht hinreichend.  

Durch die Lokalisierung des Freiheitsbegriffs, der bei Kant den Kategorien zugrunde liegt, 
lassen sich weitere unklare Aspekte der Tabelle analysieren. Die Schwierigkeiten hinsichtlich 
Bedeutung und Spezifität jeder einzelnen Kategorie im praktischen Leben verweisen auf die 
grundlegende Frage, warum das Freiheitsverständnis überhaupt Kategorien benötigt. Zugleich 
wird dadurch der praktische Gebrauch der reinen Vernunft näher bestimmt. Es scheint notwendig, 
nachzuvollziehen, wie man mittels praktischer Begriffe der Übergang von einem durch Neigungen 
affizierten Willen zu einem freien Willen vollzieht. Wie bei Kant zu erwarten ist, müssten die 
Kategorien im Spannungsfeld von Freiheit der Vernunft, den Begriffen von Gut und Böse sowie 
den freien Handlungen entwickelt werden können. Dies bedeutet, dass sie in den Prozess der 
„Willensbestimmung“ integriert werden müssen.  

Die Tafel der praktischen Kategorien beruht auf einem spezifischen Verständnis 
menschlicher Freiheit25. Dieses Verständnis hat zu verschiedenen Kontroversen geführt, in deren 
Rahmen – je nach theoretischer Perspektive – zu klären versucht wird, was unter praktischen 
Kategorien zu verstehen ist und welchem Zweck sie dienen. Der Ausgangspunkt dieser Debatten 
liegt vermutlich in jenen Kategorien der Tabelle, die als empirische Begriffe interpretiert werden 
könnten. Unter empirischen Begriffen versteht man gemeinhin solche, die aus der sinnlichen 
Wahrnehmung von Erscheinungen hervorgehen und zur Bezeichnung sowie Darstellung dieser 
Phänomene dienen. Für sich genommen wäre eine Tafel, die ausschließlich empirische Begriffe 
enthält, unproblematisch. Problematisch wird es jedoch dort, wo solche Begriffe mit nicht-
empirischen Begriffen vermischt werden.  

Das Erstaunliche an dieser Auseinandersetzung ist, dass die problematische Vermischung 
von Begriffen nicht dazu geführt hat, zu hinterfragen, ob es sich tatsächlich um empirische Begriffe 
im Rahmen eines empirischen Vernunftgebrauches handelt. Stattdessen überwog die Tendenz, 
anzunehmen, dass solche Begriffe in die Tafel der Freiheit aufgenommen werden könnten. Diese 
begriffliche Vermengung gefährdet jedoch in erster Linie die systematische Einheit der kategorialen 
Tafel. Darüber hinaus führt sie zu der fragwürdigen Annahme, dass sowohl der Verstand als auch 
die reine praktische Vernunft unterschiedslos auf dieselbe Tafel bei der Bestimmung des Willens 
zum Handeln zurückgreifen könnten. Eine solche Konzeption ist jedoch nicht ohne Preis: Sie 
impliziert die Notwendigkeit, zentrale Begriffe der zweiten Kritik zu modifizieren.  

Das zentrale Konzept, das im Zuge dieser Veränderungen eine Bedeutungsverschiebung 
erfährt, ist die praktische Freiheit. Manche Interpretationen haben diesen Begriff derart 
ausgeweitet, dass selbst sinnliche Erfahrungen – etwa Gefühle und Emotionen – darunter gefasst 
werden könnten. Im Bestreben, empirische Begriffe innerhalb der Tafel zu retten, wurde der 
Freiheitsbegriff in zwei, wenn nicht sogar in drei Bedeutungsdimensionen aufgespalten: eine 
empirische Freiheit, zu der die entsprechenden empirischen Kategorien zählen; eine 
transzendentale Freiheit, auf die sich moralische Begriffe beziehen; und eine indifferente Freiheit26 
für Konzepte, die weder empirisch noch moralisch bestimmt sind. Trotz ihrer interpretatorischen 
Originalität stehen diese Deutungen im Widerspruch zu den Argumenten, die Kant zugunsten der 
Freiheitsidee und des freien Willens entwickelt hat.  

Die Analyse praktischer Kategorien kann nicht von einem Begriff der empirischen Freiheit 
ausgehen, da der Übergang von der bloßen Denknotwendigkeit von Freiheit27 zu ihrer objektiven 
Realität nicht durch eine empirische Deduktion vermittelt werden kann. Die systematische Einheit 
der Kategorien und die Möglichkeit einer Metaphysik des Rechts sowie der Ethik hängen 

 
25 Über den Terminus „Freiheit“ siehe Hutter, Axel: „Freiheit“, in: Stefano, Bacin; Mohr, Georg; Stolzenberg, Jürgen; 
Willaschek Marcus (Hrsg.): Kant-Lexikon, Band 1, Berlin/Boston 2015, S. 632-638.  
26 Vgl. MS 06:226. Zum historischen Disput Kants mit zeitgenössischen Philosophen nach dem Jahr 1788 über den 
Begriff der Freiheit sowie über die Problematik einer vermeintlichen Wahlfreiheit siehe Ware, Owen: Kant on Freedom. 
Elements in the Philosophy of Immanuel Kant, Cambridge 2023. 
27 Vgl. KrV A 558/B 586.  



 7 

maßgeblich davon ab, dass die ihr zugrunde liegende Idee der Freiheit keine Vorstellungen aus der 
sinnlich wahrnehmbaren Natur enthält. Aus diesem Grund ist es sinnvoll, einige zentrale Thesen 
Kants zur Realität praktischer Freiheit zu rekapitulieren. Auf diese Weise lässt sich allen Kategorien 
eine logische Kohärenz verleihen und zugleich aufzeigen, dass sie sich in praktischer Hinsicht auf 
eine einzige Idee der Freiheit zurückführen lassen.    

Die Kritik der praktischen Vernunft zeigt an mehreren Stellen, dass dem Begriff der Freiheit 
objektive Realität zugesprochen werden muss. Im Unterschied zu früheren Schriften Kants, in 
denen dieses Zuschreiben28 weder eindeutig noch in gleicher Weise evident ist, wird in der zweiten 
Kritik ein neuer Zugang gewählt. Die Frage, wie Freiheit objektiv real sein kann, bleibt in jenen 
früheren Werken29 unbeantwortet. Demgegenüber bietet die zweite Kritik eine klare Antwort: Die 
objektive Realität der Freiheit lässt sich durch „das formale praktische Prinzip der reinen 
Vernunft“30 begründen. Vor dieser Schrift findet sich keine positive Bestimmung der Realität der 
Freiheit. Die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten stellt „das moralische Sollen“31 bzw. die 
„Moralität“32 nicht als Begründung der objektiven Realität der Freiheit dar.  

Die Pointe der kantischen Argumentation besteht darin, dass Freiheit durch die Moralität in 
der Praxis Wirklichkeit erlangt. Dies hat nachteilige Auswirkungen auf jene Interpretationen, die 
fälschlicherweise behaupten, im praktischen Bereich werde die Freiheit nicht durch das moralische 
Gesetz begründet. Die unmittelbare Konsequenz für die Lehre der Kategorien lautet: Ohne diesen 
Beweis blieben sie leere Begriffe33 ohne objektive Realität. Daraus folgt, dass die Wirksamkeit dieser 
Kategorien auf den Nachweis der Freiheit34 angewiesen ist. Bereits zu Beginn der Kritik der 
praktischen Vernunft formuliert Kant eine der zentralen Thesen des gesamten Werks: Die Realität 
der Idee der Freiheit wird durch das apodiktische moralische Gesetz der praktischen Vernunft 
sowohl bewiesen als auch offenbar gemacht35.   

Wie lässt sich die praktisch-objektive Realität der Freiheit begründen? Mit dem Abschnitt 
„Von der Deduktion der Grundsätze der reinen praktischen Vernunft“36 beginnt Kant den Beweis 
für die Deduktion der objektiven Realität der Freiheit. Dabei geht es nicht nur um einen 
systematischen Beweis, sondern zugleich um die Aufhebung der Notwendigkeit einer „gesuchten 
Deduktion des moralischen Prinzips“37. In einem erweiterten Sinne entwickelt Kant hier eine neue 
„Deduktion der Freiheit“38. Seine Strategie zielt auf einen konzeptuellen Zusammenhang zwischen 

 
28 Zur Debatte über die konzeptuellen Änderungen, die Kant in der zweiten Kritik im Hinblick auf die GMS 
vorgenommen hat, siehe Dalbosco, Claudio Almir: Ding an sich selbst und Erscheinung: Perspektiven der transzendentalen 
Idealismus bei Kant, Würzburg 2002, S. 313 f.; Henrich, Dieter: „Die Deduktion des Sittengesetzes. Über die Gründe der 
Dunkelheit des letzten Abschnittes von Kants »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«“, in: Schwan, Alexander 
(Hrsg.): Denken im Schatten des Nihilismus. Festschritt für Wilhelm Weischedel zum 70. Geburtstag, Darmstadt (1975), S. 55-
112. 
29 Vgl. GMS 04:448, 04:450, 04:453 f. Im Gegenteil dazu siehe KpV 05:30. Zur Deutung, dass das Sittengesetz durch 
Freiheit in der GMS erkannt wird, siehe Schönecker, Dieter: Kants Grundlegung III: die Deduktion des kategorischen Imperativs, 
Deutschland 1999, S. 188; Dalbosco, Claudio Almir: Ding an sich und Erscheinung, a.a.O., S. 318; Eidam, Heinz: Dasein 
und Bestimmung: Kants Grund-Problem, Berlin/New York 2000, S. 243 f. 
30 KpV 05:41. Vgl. dazu auch KpV 05:133.  
31 GMS 04:455. 
32 GMS 04:453.  
33 Vgl. KpV 05:56, 05:66. Es lässt sich annehmen, dass sich der Ausdruck „übrigen Kategorien“ (KpV 05:56) nicht 
ausschließlich auf die reinen Verstandeskategorien, sondern ebenso auf die Kategorien der Freiheit bezieht. Vgl. 
ähnlicher Richtung Puls, Heiko, Funktionen der Freiheit, a.a.O., S. 23 ff. 
34 Vgl. TP 08:285 Anm. Besonders hervorzuheben an dieser Stelle ist Kants eindeutige Feststellung, dass sich der 
Begriff der Freiheit nicht auf technischen Prinzipien oder kausal-mechanischen Erklärungen gründen lässt. Eine 
Handlung, die lediglich solchen Prinzipien folgt, kann nicht als frei im kantischen Sinne gelten. 
35 Vgl. KpV 05:03 f.  
36 KpV 05:42. 
37 KpV 05:47. Vgl. dazu auch Schönecker, Dieter: Kant: Grundlegung III, a.a.O., S. 311.   
38 KpV 05:48. Vgl. dazu auch Voeller, Carol W.: The Metaphysics of the Moral Law: Kant’s Deduction of Freedom, New 
York/London 2001; Ameriks, Karl: “Kant’s Deduction of Freedom and Morality”, in: Interpreting Kant’s Critique, 
Oxford 2003.  



 8 

dem Begriff der „Deduktion“ und dem der „Freiheit“. In diesem Zusammenhang spielt die Idee 
der „realen Möglichkeit“39 eine zentrale Rolle.  

Die praktische Realität wird dem problematischen Begriff der Freiheit zugeordnet40. Die 
innerhalb des Feldes der spekulativen Vernunft negierte Freiheitsrealität wird im Rahmen der 
moralischen Handlung durch die praktische Vernunft anerkannt. Dabei ist zwischen einer 
theoretisch- und einer praktisch-objektiven Realität zu unterscheiden. Diese Unterscheidung 
beruht jedoch nicht auf dem logischen Begriff der Realität, sondern auf der jeweiligen Verwendung 
der reinen Vernunft: einmal in Bezug auf die Bestimmung des Willens, und zum anderen 
hinsichtlich des der Objektivität zugrunde liegenden Gesetzes. Es gehört zu den Grundannahmen 
der kantischen Philosophie, dass alles, was in der „Natur“41 – sei es im sinnlichen oder 
übersinnlichen Bereich – geschieht oder existiert, durch ein Gesetz bzw. durch Gesetze bestimmt 
ist. Daraus folgt, dass es jeweils ein determinierendes Gesetz gibt, das als Grund der Bestimmung 
(als „Grundkraft“ oder „Grundvermögen“42) fungiert.  

Die Zuschreibung der praktisch objektiven Realität der Freiheit hängt ausschließlich von der 
„Deduktion“ dieser ab. Es geht folglich um die Frage nach der Deduktion der objektiven Realität 
der Freiheit. Dabei stellt sich die grundlegende Überlegung, wie der Begriff „Deduktion“ in diesem 
Zusammenhang zu verstehen ist. Kant betont ausdrücklich, dass unter einer Deduktion eine 
„Rechtfertigung“43 der objektiven und allgemeinen Gültigkeit eines Begriffs zu verstehen ist. Die 
objektive und allgemeine Gültigkeit steht somit in einem wesensverwandten Verhältnis zur 
objektiven Realität und ist untrennbar mit der realen Möglichkeit des Begriffs verbunden. Daraus 
ergibt sich kein Anlass, dem Ausdruck „Deduktion“ zwei verschiedene Bedeutungen 
zuzuschreiben. Dies führt schließlich zur entscheidenden Frage, welche Begriffe überhaupt einer 
Deduktion bedürfen – und welche nicht –, insofern die Freiheit dem Verstand nach wie vor als ein 
leerer, wenngleich unverzichtbarer Begriff erscheint.  

Kant vertritt die Auffassung, dass das moralische Gesetz keiner weiteren Rechtfertigung 
bedarf, da es als Faktum der reinen Vernunft44 gilt und seine objektive Realität nicht auf einer 
Deduktion45 basiert. Das Sittengesetz verlangt lediglich eine bloße „Exposit ion“46, keine 
Herleitung. Dieses Faktum besteht im Gedanken der Universalisierbarkeit, verstanden gemäß der 
reinen Form des Gesetzes47 selbst. In diesem Sinne lässt sich das moralische Faktum weder mit 
einem bestimmten Ort, einer Gesellschaft noch mit einem Objekt oder einer Sache gleichsetzen. 
Ebenso wenig kann der moralische Sinn einer Handlung auf empirische Gegebenheiten des 
menschlichen Lebens zurückgeführt werden. Vor diesem Hintergrund erscheint es irreführend, wie 

 
39 Vgl. KrV B XXVII Anm.   
40 Vgl. KpV 05:49.  
41 Vgl. GMS 04:455; KpV 05:43.  
42 Vgl. KpV 05:46 f.  
43 Vgl. KpV 05:46. Giovanni Sala hebt hervor, dass die Deduktion an dieser Stelle bei Kant insofern irreführend sei, 
als es nicht um die Erkenntnis von Objekten, sondern um die Wirklichkeit des moralischen Gesetzes geht (vgl. Sala, 
Giovanni B.: Kants Kritik der praktischen Vernunft: ein Kommentar, Darmstadt 2004, S. 126). Im Gegensatz zu dem, was 
Sala behauptet, betont Kant ausdrücklich, dass die Existenz (Wirklichkeit) des moralischen Gesetzes ein Faktum der 
Vernunft ist. Es gibt keine Rechtfertigung dieser Wirklichkeit. 
44 Die bloße Realität des Faktums allein verleiht der Freiheit objektive Realität (vgl. KpV 05:47). Kant will damit zum 
Ausdruck bringen, dass wir (Menschen) eine unvermeidliche Gewissheit von der Wirklichkeit des moralischen 
Gesetzes in uns tragen, sobald wir beginnen, Maximen unseres Handelns zu formulieren. Diese Gewissheit entzieht 
sich jeder theoretischen Erklärung – sie stellt daher ein Faktum dar (vgl. KpV 05:30). Das moralische Gesetz wird dem 
Subjekt dabei, Kant zufolge, als „unmittelbar“, „unleugbar“ und „für sich selbst“ feststehend bewusst (vgl. KpV 05:47). 
Für eine differenzierte Analyse der Debatten um das Faktum in der zweiten Kritik siehe Bojanowski, Jochen: „Kant 
on the Justification of Moral Principles“, in: Kant-Studien 2017, 108 (1), S. 55-88; vgl. dazu auch Bojanowski, Jochen: 
Kants Theorie der Freiheit: Rekonstruktion und Rehabilitierung, Berlin/Boston 2006, S. 56-70. 
45 Vgl. KpV 05:47.  
46 Vgl. KpV 05:46.  
47 Vgl. in ähnlicher Richtung Kuhne, Frank: Selbstbewusstsein und Erfahrung bei Kant und Fichte. Über Möglichkeiten und 
Grenzen der Transzendentalphilosophie, Hamburg 2007, S. 148.  



 9 

Annemarie Pieper in ihrer Einführung in die Ethik nahelegt, der Sinn des Faktums lasse sich durch 
konkrete Alltagserfahrungen und empirische Situationen48 erklären.  

Die Analyse Piepers ermöglicht eine präzisere Bestimmung dessen, was nicht dem Faktum 
im kantischen Sinne entspricht. Erstens ist das Faktum keine allgemeine Norm im klassischen 
Sinne49, also keine Handlungsvorschrift wie „Du sollst Ertrinkende retten“ oder „Du sollst nicht 
töten“. Zweitens liegt das Faktum auch nicht in einer allgemeinen Regel auf der Grundlage eines 
allgemeinen Konsenses, wie etwa einer Rechtmäßigkeit einer Handlung. Drittens stellen konkrete 
Situationen (als Fälle von Maximen) kontingente Ereignisse dar, die keine Allgemeinheit 
beanspruchen können. Dem Bewusstsein des Sittengesetzes – verstanden als Faktum der reinen 
Vernunft50 – können solche Einzelfälle der Maximen nicht zugrunde liegen. Im Gegenteil: Diese 
Fälle werden erst dem moralischen Bewusstsein unterworfen, wenn ihnen eine ethische 
Begründung zugeschrieben werden soll.  

Die Ablehnung einer Deduktion des Sittengesetzes impliziert nicht, dass sich die Realität der 
Freiheit prinzipiell nicht deduzieren ließe. Vielmehr zielt Kants Argumentation auf eine 
Rechtfertigung der Freiheitsrealität durch das moralische Gesetz, das „umgekehrt selbst zum 
Prinzip der Deduktion“51 der Freiheit verwendet wird. Doch was genau ist hier unter einem Prinzip 
des Handelns zu verstehen? Worauf bezieht sich dieses Prinzip? Kant identifiziert das Sittengesetz 
mit der „Kausalität“52 der reinen Vernunft. Daraus folgt, dass sich die Realität der Freiheit aus der 
Darstellung des Sittengesetzes als einer bestimmenden, nicht-empirischen Kausalität erschließen 
lässt53.  

Da eine Kausalität nicht ohne ein Gesetz als Prinzip ihrer Bestimmung erkannt werden kann, 
behauptet die kantische These weiterhin, dass die objektive Realität der Freiheit in dem diese 
Kausalität antreibenden Gesetz54 verstanden werden kann. Hinzuzufügen ist, dass die Deduktion 
sich nicht nur auf das Gesetz bezieht, das die Kausalität55 ermöglicht, sondern auch auf deren 
Wirkung. Kant verweist dabei auf die apriorische Anwendung und Beziehung zu einem 
Gegenstand, was letztlich zur Annahme der Existenz eines durch Willensfreiheit bestimmten 
Objekts führt.  

Wie rechtfertigt das moralische Gesetz den Begriff der Freiheit? Im Sittengesetz spiegeln sich 
sowohl die Form der Allgemeinheit als auch der strikte Charakter der Verpflichtung in Bezug auf 
den vernunftgemäßen Zweck wider. Es stellt sich die Aufgabe, in konkreten Fällen, die als 
moralische Dilemmata auftreten, präzise zu bestimmen, was moralisch geboten ist. So etwa im Fall: 
‚Wenn jemand etwas verkauft, will er den höchstmöglichen Preis erzielen‘. Eine Maxime, die auf 
Handelsgewinn abzielt, „kann nur alsdenn ein objektives praktisches Gesetz werden“56, wenn sie 
die Interessen aller Kunden mit einbezieht. Wenn sich die Maxime in ein objektives praktisches 
Gesetz verwandelte, war dies aufgrund der bloßen gesetzlichen Form (der Allgemeinheit und ihrer 
implizierten Obliegenheit) möglich, die die individuelle Maxime amplifiziert oder universalisiert, 

 
48 Vgl. Pieper, Annemarie: Einführung in die Ethik, Tübingen 20177, S. 159. 
49 Vgl. Beck, Henrich: „Allgemeine Normenethik, Situationsethik oder Seinsethik?“, in: Salzburger Jahrbuch für Philosophie 
7 (1963), S. 138-144. 
50 Vgl. Höffe, Ottfried: Kants Kritik der praktischen Vernunft. Eine Philosophie der Freiheit, München 2012, S. 150.  
51 KpV 05:48. Nach einigen Autoren wird die praktische Freiheit auch als empirische Freiheit verstanden: vgl. Beck, 
Lewis White: A Commentary on Kant´s Critique of Practical Reason, Chicago/London 1960, S. 130; Torralba, José María: 
Libertad, objeto práctico y acción. La facultad del juicio en la filosofia moral de Kant. Appendix: The Three-fold Function of the Faculty 
of Judgement in Kant’s Ethics: Typik, Moral Judgement and Conscience, Hildesheim 2009, S. 215; Basaglia, B.: Libertá e Male 
morale nella Critica della ragion pratica di Immanuel Kant, Roma 2009, S. 111 ff.; Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, 
a.a.O., S. 40 Anm. 84, 150. Die Analyse von Heiko Puls richtet sich kritisch gegen die Positionen der genannten 
Autoren, insofern er die theoretische Tragfähigkeit des sogenannten Konzepts der empirischen Freiheit in Zweifel 
zieht: vgl. Puls, Heiko: Funktionen der Freiheit, a.a.O., S. 37 Anm. 
52 Vgl. KpV 05:48.  
53 Vgl. Moskopp, Werner: Struktur und Dynamik in Kants Kritiken. Vollzug ihrer transzendental-kritischen Einheit, Berlin/New 
York 2009, S. 224.   
54 Vgl. KpV 05:50; 05:47. Vgl. Altmann, Amandus: Freiheit im Spiegel des rationalen Gesetzes bei Kant, Berlin 1982, S. 26 f.; 
Imhof, Silvan; Noller, Jörg (Hrsg.): Kants Freiheitsbegriff (1786-1800). Dokumentation einer Debatte, Hamburg 2021, S. XXV. 
55 Vgl. KpV 05:42, 05:46. 
56 KpV 05:34 f.  



 10 

und nicht wegen der Handelsgewinne anderer. Die Einsicht in diese Verbindlichkeit, d. h. die 
Orientierung an der Universalität des Gesetzes, bildet den zentralen Moment der Erkenntnis57 und 
Rechtfertigung der Freiheit. Daraus ergibt sich: Die normative Universalität ermöglicht das 
Wissen58 oder die Erkenntnis der Realität von Freiheit.  

Die nachgewiesene Realität legt nahe, dass der Zweck der Freiheit darin besteht, aus privaten 
Maximen moralische Maximen hervorzubringen. Die freie Kausalität bezieht sich auf alle 
Maximen59, um das Gute bzw. das Böse zu konstituieren. Den Willen unmittelbar zu bestimmen, 
bedeutet bei Kant, die Maximen des Willens selbst zu bestimmen. Vor diesem Hintergrund 
entwickelt Kant eine Theorie der praktischen, objektiven Realität der Freiheit im Verhältnis zu den 
Maximen des Handelns. Kurzgefasst: Sowohl das moralische Gesetz als auch die Konstitution 
moralischer Handlungsmaximen sind als konstitutive Bedingungen der objektiven Freiheitsrealität 
zu begreifen. Dies beinhaltet zugleich, dass die Idee der Freiheit sich in eine reale Kraft (reales 
Können) verwandelt, sofern das Subjekt sich des Gesetzes und der daraus abgeleiteten moralischen 
Maximen bewusst wird. 
 

2. Das Marionettenspiel und die Gewalt der Freiheit 
 
Die Metapher der Marionette veranschaulicht eindrucksvoll die Schwierigkeiten, die mit dem 
Konzept des menschlichen freien Willens einhergehen. Im Zentrum dieser Konzeption steht ein 
bestimmtes Verständnis praktischer Freiheit. Wie bereits aus der dritten Antinomie der reinen 
Vernunft bekannt, birgt das Problem der Freiheit mehrere konfliktträchtige Verflechtungen, die es 
erschweren, den Freiheitsbegriff im Hinblick auf seine objektive Realität in die Naturerkenntnis 
einzuordnen. Kennzeichnend für Kant in der zweiten Kritik ist der Versuch, den Freiheitsbegriff 
über eine praktische „Erkenntnis“60 zu retten. Damit Freiheit nicht als bloße „Täuschung“61 
erscheint, muss sie sich im Menschen als reales Bewusstsein darstellen können.  

Aus Kants Sicht darf Freiheit keinesfalls als eine bloß relative oder komparative Eigenschaft62 
verstanden werden, sondern sie muss dem Menschen als absolute Eigenschaft zugesprochen 
werden.  Das bedeutet, dass Freiheit als reales Bewusstsein nachgewiesen werden muss und dass 
alle Ambiguitäten ausgeräumt werden müssen, die den Begriff inhaltsleer oder bedeutungslos 
erscheinen lassen könnten. Dadurch tritt besonders deutlich der grundlegende Zusammenhang 
zwischen der komparativen beziehungsweise psychologischen Freiheit und der „Illusion“63 zutage. 

 
57 Der Wille ist nur dann frei, wenn das moralische Gesetz seinen ausschließlichen Bestimmungsgrund bildet. Dies ist 
das Unterscheidungsmerkmal gegenüber der These, dass das Bewusstsein des moralischen Gesetzes und die Freiheit 
als einerlei angesehen werden müssen (vgl. KpV 05:29, 05:46; GMS 04:447). Das Sittengesetz ist der Anfang 
apriorischer Erkenntnis (vgl. KpV 05:29 ff.). Diese Erkenntnis muss aber als synthetisch betrachtet werden, weil sie 
auf die sich aus dem „Mannigfaltige[n] der Begehrungen“ (KpV 05:65) herausbildenden Maximen des Willens 
bezogen ist und daher ein affizierter Wille vorausgesetzt wird. Grundlegend hierfür ist „das erste Datum“ (KpV 05:42), 
das nicht auf der Freiheit fußt. Zur Thematik der Vorherrschaft des Bewusstseins eines moralischen Gesetzes siehe 
Altmann, Silvia: „Geometrie und objektive Realität der Idee der Sittlichkeit in der Kritik der praktischen Vernunft“, 
in: Hüning, Dieter; Klinger, Stefan; Olk, Carsten (Hrsg.): Das Leben der Vernunft. Beiträge zur Philosophie Kants, 
Berlin/Boston 2013, S. 360.    
58 Vgl. KpV 05:30. 
59 Vgl. KpV 05:44.  
60 Vgl. KpV 05:29 f.    
61 Vgl. KpV 05:101.   
62 Reinhard Brandt kritisiert den komparativen Freiheitsbegriff als eine konzeptuelle Illusion (vgl. Brandt, Reinhard: 
„Kritische Beleuchtung der Analytik der reinen praktischen Vernunft“, in: Höffe, Otfried (Hg.): Immanuel Kant. Kritik 
der praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 142 f.). Lewis Beck und Stephan Zimmermann betrachten das psychologische 
und komparative Konzept der Freiheit als gültig: vgl. Beck, Lewis White: A Commentary, a.a.O., S. 75 ff., 176, 181; 
Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 150). Für eine den genannten Autoren entgegengesetzte These siehe 
Rometsch, Jens: „Kants „Kategorien der Freiheit“: Freiheit als empirischer und transzendentaler Bratenwender?“, in: 
Zimmermann, Stephan (Hg.): „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, 
Berlin/Boston 2016, S. 311. Eine komparative psychologische mechanische und empirische Freiheit ist keine Freiheit 
bei Kant, sondern eine Art von Naturnotwendigkeit (vgl. KpV 05:96).  
63 Der Ausdruck „Illusion“ wird mit einer „Täuschung“ gleichgesetzt: vgl. KpV 05:116 f.; Anth 07:149: „Täuschung 
(illusio)“. 



 11 

Das Problem dieser Illusion liegt nicht allein darin, dass sie die Wahrheit über den Freiheitsbegriff 
nicht objektiv zum Ausdruck bringen kann, sondern auch darin, dass sie weder eine „Idee“ der 
Vernunft noch ein „Lustgefühl“ der Sinnlichkeit darstellt. Die komparative und psychologische 
Freiheit gibt sich als authentische Idee oder als echtes Gefühl aus, ist aber letztlich nichts anderes 
als eine Nachahmung, die einer kritischen Reflexion nicht standhält. Dies manifestiert sich in ihrer 
vermeintlichen Befreiung64 vom direkten Bezug des Objekts zu seinem bewegenden Prinzip.  

Die Metapher der Marionette – oder präziser: des Automaten65 – wirft die Frage auf, wie der 
Mensch, der nach der Auflösung der dritten Antinomie als logisch frei gilt, vom Standpunkt der 
reinen Vernunft aus zu betrachten ist. Neben diesem spezifischen Menschenbild treten zwei 
metaphysische Probleme erneut in den Vordergrund: Zum einen das Problem der Handlungen als 
Dinge an sich selbst innerhalb der Zeit, zum anderen die Frage nach der göttlichen Schöpfung66 
als Ursache der Substanzexistenz. Die Metapher verbindet beide Problemstellungen in der Absicht, 
eine neue Konzeption menschlicher Freiheit anschaulich zu machen.  

Die Marionette ist prima facie kein auf Stabilität hin konzipiertes Objekt. Ihre Gestaltung 
zielt vielmehr auf Zerstreuung durch die Bewegung67 einzelner Teile ab, sodass der 
Unterhaltungswert wesentlich auf der variantenreichen Kombination dieser Bewegungen beruht. 
Da Bewegung eng mit dem Begriff der „Tätigkeit“ verknüpft ist, scheint der thematische Fokus im 
Bereich einer Theorie des menschlichen Handelns zu liegen. In dieser Hinsicht werden die 
Bewegungen der Marionette analog mit menschlichen Handlungen gleichgesetzt. Diese Analogie 
legt die Vermutung nahe, dass Kant die Metapher in den Kontext seiner Argumentation zur 
Vermittlung von Freiheit und Naturmechanismus stellt. Die vom transzendentalen Idealismus 
ausgehende kritische Reflexion über die Möglichkeit, Naturkausalität mit der Idee der Freiheit zu 
vereinen, setzt folglich voraus, dass eine solche Vereinigung zumindest logisch68 innerhalb ein und 
derselben Handlungen möglich sein muss.   

Die Bewegungen der Marionette veranschaulichen jene Aspekte des menschlichen Handelns, 
die dem Naturmechanismus unterliegt – einem Mechanismus, der im Wesentlichen in der 
Notwendigkeit der Begebenheit in der Zeit nach dem Naturgesetz der Kausalität69 besteht. 
Nachdenklich stimmt im Zusammenhang mit der Marionettenmetapher insbesondere das 
Verhältnis zwischen „Bewegung“ und dem „Subjekt“ dieser Bewegung. Denn alles, was sich 
bewegt, wird entweder aus sich selbst heraus oder durch etwas anderes bewegt. Die Marionette 
bewegt sich nicht eingeständig, sondern wird von außen gesteuert. Kant geht nun der Frage nach, 
wer als Subjekt des Handelns zu gelten hat – also wer das freie Handeln des Menschen bestimmt.  

Die an der Marionette befestigen Fäden verweisen auf einen unsichtbaren 
Marionettenspieler70. In der Metapher wird deutlich, dass der Bewegungsimpuls nicht aus der 
Marionette selbst hervorgeht, sondern durch die Fäden vermittelt wird, von denen sie gehalten 
wird, und letztlich in einer Hand liegt, die sich außerhalb ihres Bewegungsablaufs befindet. Dieses 

 
64 Vgl. KpV 05:96.  
65 Vgl. KpV 05:101. Wie Johann Heinrich Zedler bezeugt, war das Thema „Maschinenmenschen“ nach der 
kartesischen Philosophie ein relevantes Thema in der Kultur (vgl. Zedler, H. J.: Grosses Vollständiges Universal-Lexikon 
Aller Wissenschaften und Künste, Bd. 20, Halle u. Leipzig 1739, S. 809; vgl. dazu auch Fleig, Anne: „Automaten mit 
Köpfchen. Lebendige Maschinen und künstliche Menschen im 18. Jahrhundert“, in: Annette Barkhaus, Anne Fleig 
(Hrsg.): Grenzverläufe. Der Körper als Schnitt-Stelle, München 2002, S. 117; vgl. auch WA 08:41 f.). 
66 Vgl. KpV 05:102. Im Bereich der praktischen Philosophie gibt es nach Kant eine „Schöpfung freier Wesen“ (MS 
06:280 Anm.). Für eine Etymologie des Schöpfungsbegriffs siehe Wisser, Richard: Kein Mensch ist einerlei. Spektrum und 
Aspekte »kritisch-kritischer Anthropologie«, Würzburg 1997. 
67 Vgl. KrV B 48. Vgl. dazu auch KrV B 17, A 41/B 58, B 66 f., B 154, B 252, B 291 f. Der Begriff „Bewegung“ gehört 
eigentlich zur Theorie der Veränderung im Raum und in der Zeit, nämlich a priori zur Transzendentalphilosophie und 
a posteriori zu den Gesetzen der bewegenden Kräfte. Vgl. dazu MAN 04:558. In der Theorie der praktischen Handlung 
im Allgemeinen wird der Begriff „Bewegung“ analogisch benutzt. Die Bewegung einer intelligiblen Kausalität der 
Freiheit kann nicht begründet werden, weil die Bewegung immer Bedingungen der „Zeit“ voraussetzt. 
68 Vgl. KpV 05:97; KrV A 557/B 585 ff.   
69 Vgl. KpV 05:97.  
70 Vgl. Müller, Jörn: „Der Mensch als Marionette: Psychologie und Handlungstheorie“, in: Horn, Christoph (Hrsg.): 
Platon. Gesetze – Nomoi, Berlin 2013, S. 59.  



 12 

Bild einer „fremden Hand“71, welche die Bewegungen lenkt und kontrolliert, führt zur kritischen 
Reflexion darüber, wer eigentlich als Urheber der „Handlung“72 gilt. Betrachtet man den Kontext 
der Marionettenmetapher genauer, so stellt Kant fest, dass der transzendentale Idealismus zwar als 
gültiger Ansatz zur Vermittlung zwischen Freiheit und Naturkausalität anerkannt wurde, dennoch 
jedoch ein ungelöstes Problem73 bleibt. Denn würde dieses Problem unbeachtet bleiben, ließe sich 
die Freiheit nicht aus jener Konzeption der Bewegungsfreiheit retten.   

Auch wenn eine Handlung aufgrund ihrer intelligiblen Kausalität als frei und zugleich 
aufgrund ihrer natürlichen Kausalität als mechanisch betrachtet werden kann, bleibt die Frage nach 
dem „allgemeine[n] Urwesen“74, also nach „Gott“ als „Ursache auch der Existenz der 
Substanz“75 weiterhin offen. Wird anerkannt, dass der Mensch eine geschaffene Substanz ist, so 
stellt sich notwendig die Frage nach dem Verhältnis zwischen Gott, dem menschlichen Handeln 
und der Freiheit. Ist der Mensch am Ende nichts weiter als eine Marionette76 Gottes? Die Metapher 
legt zumindest die beunruhigende Möglichkeit nahe, dass die praktische Freiheit aufgehoben 
würde, sofern menschliches Handeln von göttlichem Handeln abhängt. In diesem Fall läge die 
Bestimmungskraft nicht mehr im Bewusstsein des handelnden Subjekts77, sondern außerhalb seiner 
selbst. Selbst wenn das Konzept des „Wesen aller Wesen“78 aufrechterhalten wird, blieben – ohne 
die Perspektive des transzendentalen Idealismus – die Handlungen des Menschen in der „Gewalt“ 
einer fremden Instanz, einer „Hand“, die ihm ursprünglich nicht gehört.  

Die Metapher stellt einen verdeckten Angriff nicht nur auf die Empiriker dar, sondern vor 
allem auf die sogenannten „dogmatischen Lehrer der Metaphysik“79. Diese akzeptieren unkritisch 
die Vorstellung, dass der Mensch frei sei, obwohl seine Handlungen und sein Wesen vollständig 
außerhalb seiner Gewalt in Gott liegen. In der Kritik an der Bewegungsfreiheit als bloßer 
Täuschung bleibt unberücksichtigt, was die Bewegung überhaupt verursacht. Dieser Punkt ist für 
Kant nicht nebensächlich. Das heißt, ob die Bewegung von „außen“ oder von „innen“ des sich 
bewegenden Artefakts ausgeht, hängt von der Tatsache ab, ob sie während der Bewegung nicht 
von einem anderen bewegt wird. Die Metapher zeigt anhand der Fäden, dass die Ursache der 
Bewegung nicht relativiert oder verschleiert werden kann. Daraus ergibt sich ein zentrales Problem: 
Die Selbstbestimmung80 – verstanden als moderne und praktische Form der Selbstregierung – ist 
nicht möglich, wenn die Ursache außerhalb der Gewalt des Menschen liegt. Wie also kann der 
Mensch frei sein, wenn die Ursache seiner Handlungen nicht in ihm selbst liegt? 

Ohne den Marionettenspieler ist die Marionette zur Bewegung unfähig. Wäre Gott die 
höchste zeitliche Ursache der Existenz der Substanz, so könnte es keine Freiheit im Handeln des 
Menschen geben. Das Selbstbewusstsein der Freiheit als Spontaneität erwiese sich als Täuschung. 

 
71 Vgl. KpV 05:101.  
72 John M. Fischer kritisiert die Vorstellung, dass moralische Verantwortung mit einem Menschen vereinbar sei, der 
wie eine Marionette durch äußere Ursachen bestimmt wird: vgl. Fischer, John Martin: Freiheit, Verantwortlichkeit und das 
Ende des Lebens, Münster 2015, S. 66.   
73 Vgl. KpV 05:100. Diese Schwierigkeit ist nichts anders als die „Schöpfungstheorie“ (KpV 05:102). Nach Willi 
Oelmüller steht der Schöpfungsbegriff nicht im Widerspruch zur Würde und Freiheit des Menschen: vgl. Oelmüller, 
Willi: „Kants Beitrag zur Grundlegung einer praktischen Philosophie der Moderne“, in: Riedel, Manfred (Hg.): 
Rehabilitierung der praktischen Philosophie, Band II: Rezeption, Argumentation, Diskussion, Freiburg 1974, S. 536. 
74 KpV 05:100.  
75 KpV 05:100. Vgl. KrV A 348 ff.  
76 Die Metapher der Marionette in der philosophischen Tradition geht auf das Werk „Gesetze“ von Platon zurück (vgl. 
Platon: Gesetze, Buch I, 644d). Die Metapher der Marionette erscheint im Zusammenhang mit der Selbstbeherrschung 
als Kennzeichnen des guten Menschen. Im Buch VII wird eine ähnliche Idee ausgedrückt: „(...); der Mensch dagegen 
ist, wie wir früher gesagt haben als Spielzeug Gottes geschaffen worden, und dies ist in der Tat das Beste an ihm“ 
(Platon: Gesetze, Buch VII, 803c). Für eine Analyse des Marionettengleichnisses in Platons Nomoi siehe Müller, Jörn: 
Der Mensch als Marionette, a.a.O., S. 54, 57, 59. 
77 Vgl. KpV 05:100 f. 
78 KpV 05:100. 
79 KpV 05:103. 
80 Volker Gerhardt spricht von „Urheberschaft“ statt Selbstbestimmung oder Selbstregierung (vgl. Gerhardt, Volker: 
„Zur Naturgeschichte der Freiheit“, in: D’Angelo, Diego; Gourdain, Sylvaine; Keiling, Tobias; Mirkovic, Nikola (Hg.): 
Frei sein, frei handeln. Freiheit zwischen theoretischer und praktischer Philosophie, Freiburg/München 2013, S. 209).  



 13 

Jedes philosophische System, das „die Bestimmungen der Existenz der Dinge in der Zeit für 
Bestimmungen der Dinge an sich selbst (welches die gewöhnlichste Vorstellungsart ist)“81 hält, 
muss zwangsläufig zur vollständigen Aufhebung des Freiheitsbegriffs in seinem absoluten Sinne 
führen. Die intelligible Existenz im Freiheitsbegriff impliziert vor allem, dass bestimmte 
Handlungen, die zu einem bestimmten Zeitpunkt stattfinden, nicht notwendig durch das bestimmt 
sind, was zu einem früheren Zeitpunkt geschehen ist. Demgegenüber setzt die zeitliche Existenz 
im Naturmechanismus82 eine kausale Notwendigkeit voraus, in der eine Negation der 
vorangehenden zeitlichen Bedingung nicht möglich ist.  

Die Kritische Beleuchtung bietet auch eine neue Antwort auf die Frage, warum die vergangene 
Zeit eine Bedrohung für die praktische Freiheit darstellt. Alles, was zeitlich und somit natürlich ist, 
entzieht sich der Gewalt des handelnden Subjekts83. Daraus ergibt sich, dass Neigungen und 
Begierden nicht unter das fallen, was Kant hier unter „Gewalt“ versteht. Die daraus resultierenden 
Handlungen entspringen nicht dem autonomen Subjekt, sondern der Natur im Menschen. 
Praktische Freiheit bedeutet in diesem Zusammenhang, sie als eine durch die Vernunft ausgeübte 
Gewalt zu begreifen, die Handlungen macht. Die Möglichkeit der Selbstbestimmung ist 
unmittelbar an die Gewalt der reinen Vernunft gebunden, deren Wesen in der praktischen Freiheit 
gemäß dem Sittengesetz liegt. Deshalb ist es diese zugrunde liegende Gewalt, die Handlung und 
moralischen Grund miteinander verbindet.  

Somit kann man annehmen, dass Kant mit „Selbstbewusstsein“84 und „Selbsterkenntnis“85 
auf jene Einsicht verweist, nach der der Mensch durch seine Vernunft erkennt, dass er selbst der 
Urheber seiner Handlungen ist und diese seiner Gewalt unterstehen. Gemeint ist die Bezugnahme 
auf das Eigene als Grundlage des moralischen Charakters einer Person. Daher betont Kant, dass 
Menschen im gesellschaftlichen Miteinander gerne über den moralischen Wert von Handlungen 
sprechen86. In der Gewalt über die Handlungen offenbart sich der Zusammenhang zwischen dem 
moralischen Charakter und dem, was als das Eigene gilt. Dies deutet darauf hin, dass sich die 
Vernunft Maximen setzen lässt, um sich gegenüber der natürlichen und blinden Kraft der 
Neigungen zu behaupten87.  

Die Metapher der Marionette stellt das Verständnis menschlichen Handelns in Frage, das 
zwar als frei erscheint, jedoch durch natürliche Bedingungen determiniert ist. Dadurch wird der 
Blick auf die Rolle der Gewalt innerhalb der Theorie praktischer Freiheit gelenkt. Es ist 
erforderlich, sowohl mit einem autonomen Handeln als auch mit einem Handeln zu rechnen, das 
durch natürliche und psychologische Faktoren bestimmt ist. Dies hat einen wichtigen Einfluss auf 
die Konzeption des Menschen88. Das freie Handeln setzt voraus, dass der Grund der 
Allgemeinheitsform Macht über die durch die Neigungen bedingte Maxime hat. Daher ist es 
unerlässlich, die unterschiedlichen Bedeutungen von Gewalt89 nicht durcheinanderzubringen. 

 
81 KpV 05:94. Vgl. dazu auch KpV 05:95, 05:97, 05:100; Karampatsou, Marialena: Der Streit um das Ding an sich. 
Systematische Analysen zur Rezeption des kantischen Idealismus 1781-1794, Berlin/Boston 2023, S. 3.   
82 Vgl. KpV 05:94. 
83 Vgl. KpV 05:95, 05:97, 05:101. Der Satz „die Zeit ist nicht in meiner Gewalt“ wird im Laufe der Kritischen 
Beleuchtung sechsmal formuliert. Dies impliziert eine gewisse Relevanz für das Thema der kritischen Auflösung.  
84 KpV 05:101.  
85 KpV 05:106.  
86 Vgl. KpV 05:153.  
87 Vgl. KpV 05:102.  
88 Reinhard Brandt hat in seiner Analyse des Begriffs „Bestimmung“ bei Kant deutlich bemerkt, dass es im praktischen 
Feld der reinen Vernunft keinen Sinn ergibt, zu definieren und zu fragen, was der Mensch ist (vgl. Brandt, Reinhard: 
Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Hamburg 2007, S. 105). Norbert Fischer ist der Meinung, dass der Begriff des 
Menschen nach Kant kein einheitlicher Begriff ist (vgl. Fischer, Norbert: „Zum Sinn von Kants Grundfrage: „Was ist 
der Mensch? Das Verhältnis von Kants Denken zu antiker Metaphysik, Ethik und Religionslehre im Blick auf Platon, 
Aristoteles und Augustinus. Mit einem Nachtrag zur Metaphysikkritik Heideggers“, in: Zeitschrift für philosophische 
Forschung, Band 70 (2016) 4, S. 514). Vgl. dazu auch Noller, Jörg: „Mensch oder Person? Jenseits von Animalismus und 
Konstitutionalismus“, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Band 76 (2022) 3, S. 325.   
89 Zu einer semantischen Analyse und der etymologischen Wurzel des Begriffs „Gewalt“ in der deutschen Sprache 
siehe Schreiber, Gerhard: Im Dunkel der Sexualität. Sexualität und Gewalt aus sexualethischer Perspektive, Berlin/Boston 2022, 
S. 32. Gabriele Theuer leitet aus der vielseitigen Verwendung des Begriffs „Gewalt“ ab, dass dieser Begriff im 



 14 

Gewalt kann sowohl als physische Aggression als auch Ausdruck staatlicher Ordnung verstanden 
werden90.  

Am Beispiel physischer Aggression lässt sich zeigen, dass diese als „zurechenbar“, 
„verwerflich“, „strafwürdig“ und „böse“ gilt, insofern die Gründe für die Gewalttätigkeit91 in der 
Macht des Subjekts liegen. Die Macht des handelnden Subjekts unter der Idee transzendentaler 
Freiheit impliziert ein „Von-sich-selbst-Anfangen“ des Handelns. Kants philosophisch-praktische 
Gewichtung des Gewaltbegriffs – man könnte von einer „Gewalt der Freiheit“ sprechen – zielt 
darauf ab, zu begründen, weshalb jede Form von Violenz als freie Handlung zu gelten hat. 
Lediglich moralische Gründe unterstehen der Gewalt des Subjekts. Wären die Gründe zum 
Handeln nicht moralisch, so wären weder die Handlung noch das Subjekt der Handlung frei92. Die 
Gewalt des Subjekts, aus eigenen Gründen zu handeln, bildet die Bedingung der Möglichkeit für 
die Zurechnung seiner Handlungen – sowohl der guten als auch der bösen –, und somit für die 
Übernahme moralischer Verantwortung.  
 

3. Die Kategorien und die Begriffe des Guten und Bösen  
 
Kants Konzeption der Freiheitskategorien ist nur im Rahmen des Systems der Kritik adäquat 
verständlich, in das sie eigebettet sind. Die systematische Stellung der Kategorien ergibt sich aus 
ihrer Platzierung „in Ansehung der Begriffe des Guten und Bösen“93, was auf den ersten Blick 
nicht nur über ihre systematische Einordnung Aufschluss gibt, sondern auch auf ihre spezifische 
Tätigkeit verweist. Dabei darf nicht übersehen werden, dass die Kategorien im Prozess der 
Bestimmung von Gut und Böse eine vermittelnde Rolle einnehmen – so, als ob sie zwischen der 
praktischen Freiheit des Subjekts und dem moralischen Urteil stünden, das bestimmt, was als gut 
oder böse zu gelten hat. Die begriffliche Klärung dessen, wie Gut und Böse überhaupt zu verstehen 
sind, ermöglicht es somit, auch das Verständnis der vermittelnden Dynamik der Kategorien 
innerhalb des praktischen Vernunftgebrauchs besser zu erfassen.  

Im Jahre 1787 konstatierte Kant, dass die philosophische Tradition – insbesondere jene, die 
von der lateinisch geprägten Scholastik94 überliefert wurde – nicht in der Lage sei, zwischen zwei 
unterschiedlichen Bedeutungen der Termini „gut“ und „böse“ zu differenzieren. Diese Unfähigkeit 
beruht wesentlich auf einer terminologischen Einseitigkeit und der damit verbundenen 
semantischen Ambiguität dieser Begriffe. Im Allgemeinen lässt sich hier von einer Amphibolie 
dieser Begriffe sprechen. Zugleich erkannte Kant in der deutschsprachigen Philosophie das 
Potenzial, diese Einschränkung zu überwinden und die Problematik des Guten und Bösen in einem 
erweiterten Sinn zu thematisieren. Er nähert sich dieser Frage aus mehreren Perspektiven 
gleichzeitig. Deshalb enthält das zweite Hauptstück der Analytik der praktischen Vernunft Argumente, 
in denen sich verschiedene Kontexte zu überlagern scheinen. Diese unterschiedlichen Zugänge 
sind jedoch durch ein zentrales Anliegen miteinander verbunden: Es soll aufgezeigt werden, in 
welcher Weise die Begriffe von Gut und Böse innerhalb des Systems der Kritik einer praktischen 
Vernunft zu denken sind.  

Kants Annahme, dass eine Handlung als gut oder böse qualifiziert werden kann, gründet 
eindeutig auf der Vorstellung, dass eine solche Handlung nur durch einen freien Willen möglich 

 
„Diskurs“ eine sehr breite Palette von Phänomenen und Bereichen umfasst (vgl. Theuer, Gabriele: Gott und Gewalt. Die 
theologische Herausforderung der Exodus- und Landnahmetexte und ihre religionspädagogische Relevanz, Stuttgart 2020, S. 45). 
90 In der deutschen Sprache wird der Ausdruck „Gewalt“ für legitime und illegitime Handlungen bezüglich des Rechts 
verwendet. Dazu gelten z. B. „staatliche Gewalt“ (aus potestas) und „sexuelle Gewalt“ (aus violentia). 
91 Vgl. Refl. 19:527. 
92 Der Verweis auf „Gewalt“ zeigt, dass hypothetische Imperative nicht als Prinzipien gelten können, die dem Handeln 
wahre Autonomie verleihen. Diese empirischen Prinzipien haben nichts mit der praktischen Freiheit zu tun, weil die 
Gründe der Handlung bereits durch die Sinnlichkeit (Gefühle der Lust oder Unlust) bestimmt sind. Jochen Bojanowski 
behauptet auch, dass Freiheit nicht auf moralischer Indifferenz beruht (vgl. Bojanowski, Jochen: „Kant über 
praktischen Gegenstandbezug“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. 
Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 125). 
93 KpV 05:66. 
94 Vgl. KpV 05:59 ff.  



 15 

ist. Da dieser mit einem Willen identisch95 ist, der dem moralischen Gesetz untersteht, ergibt sich 
die moralische Bewertung einer Handlung – als gut oder böse – aus den Prinzipien der praktischen 
Vernunft. Bereits in der Einleitung zur Kritik der praktischen Vernunft hebt Kant hervor, dass ein 
reiner praktischer Grundsatz der Kausalität aus Freiheit nur auf bestimmte „Gegenstände“96 
bezogen werden kann. Darin liegt der Kern seiner These im zweiten Hauptstück: Die einzigen 
Objekte der praktischen Vernunft97 sind das moralisch Gute und das moralisch Böse. Zur 
Verteidigung dieser These stützt sich Kant auf das Argument der Ableitung.  

Die Ableitung der Begriffe von moralischem Gut und Böse aus einem Prinzip der Moral 
wird von Kant als „das Paradoxon der Methode“98 bezeichnet. Dieses Paradoxon besteht 
wesentlich darin, dass jene Begriffe nicht im Voraus, sondern erst durch das moralische Gesetz99 
und in Bezug auf die Willensbestimmung ins Bewusstsein treten. Die Ableitung eröffnet in diesem 
Sinne eine Perspektive, die sich von herkömmlichen Auffassungen des Guten und Bösen 
unterscheidet. Es geht nicht mehr um ontologische Eigenschaften des Seins der Dinge oder um 
intuitive Begriffe. Vielmehr besteht das Ziel darin, Begriffe zu begründen, die aufgrund ihrer 
Herkunft nicht mit Lust oder Unlust, Wohl oder Übel, Freude oder Schmerz gleichgesetzt werden 
können. Aus diesem Grund ist stets zu berücksichtigen, dass die Bedeutung von Gut und Böse nur 
unter der Voraussetzung denkbar ist, dass sie vollständig von allen empirischen Bestimmungen 
gereinigt wurde. Gut und Böse erhalten ihren bestimmbaren Ort erst in dem Moment, in dem 
entweder eine „Übereinstimmung“ mit dem Gesetz der Freiheit oder eine Abweichung davon, 
nämlich eine „Gesetzwidrigkeit“100, festgestellt worden ist.  

Kant bestimmt die Bedeutung der Begriffe des Guten und Bösen innerhalb seiner 
Moralphilosophie als eine Beziehung101, die zwischen dem Gesetz der praktischen Freiheit – 
verstanden als oberstem Prinzip – und der Maxime des Willens bzw. der auf dieser beruhenden 
Handlung entsteht. Der Wille bezieht sich dabei auf eine Handlung als deren Objekt, insofern sie 
unter moralischem Gesichtspunkt als gut oder böse qualifiziert werden kann. Diese Relation ergibt 
sich aus der a priori erfolgenden Bestimmung des Willens durch das Grundgesetz der reinen 
praktischen Vernunft. Praktische Erkenntnis wird folglich im Rahmen dieser Beziehung definiert. 
Die praktischen Kategorien übernehmen in diesem Zusammenhang die Aufgabe, zwischen einer 
Vernunft, die gesetzgebend auftritt, und einer Handlung, die durch Übereinstimmung mit diesem 
Gesetz moralisch gut wird, zu vermitteln.   

Die Freiheitskategorien beziehen sich nicht auf die Begriffe des Wohls und Übels, weil diese 
Begriffe „immer nur eine Beziehung auf unseren Zustand der Annehmlichkeit oder 
Unannehmlichkeit , des Vergnügens und Schmerzens“102 ausdrücken. Wohl und Übel sind keine 

 
95 Vgl. KpV 05:29. 
96 Vgl. KpV 05:16. Michael Albrecht vertritt die Auffassung, dass das Gute und das Böse im zweiten Kritik auf 
Einwände der kritischen Philosophie bezogen sind (vgl. Albrecht, Michael: Kants Antinomie der praktischen Vernunft, 
Hildesheim, New York 1978, S. 58 f.). Vgl. dazu auch Sala, Giovanni B.: Kants Kritik, a.a.O., S. 136. 
97 Vgl. KpV 05:58. 
98 KpV 05:62. 
99 Vgl. KpV 05:62 f. Vgl. dazu auch V-PP/Powalski 27:107; Dörflinger, Bernd: Studien zur Religionsphilosophie Immanuel 
Kants, Hüning, Dieter; Klinger, Stefan (Hrsg.), Berlin/Boston 2023, S. 153 ff. 
100 Einige Autoren sind der Meinung, Kant habe das Böse nicht in der systematischen Tiefe thematisiert, die seinem 
Stellenwert im moralischen Denken angemessen gewesen wäre: vgl. Sirovátka, Jakub: Das Sollen und das Böse in der 
Philosophie Immanuel Kants, Zum Zusammenhang zwischen kategorischem Imperativ und dem Hang zum Bösen, Felix Meiner Verlag, 
Hamburg 2015, S. 71; Lichtenberger, H. P.: „Über die Unerforschlichkeit des Bösen bei Kant“, H. Holzhey /J. P. 
Leyvray (Hrsg.): Die Philosophie und das Böse / La philosophie et le mal, Studia Philosophica 52, Bern u.a. 1993, S. 119 f. 
Ritta Kopers bietet einen umfassenden Blick auf die Beziehung zwischen dem Bösen und dem 
Verabscheuungsvermögen: vgl. Koppers, Rita: Zum Begriff des Bösen bei Kant, Bamberg 1986, S. 41. Nach Kant ist das 
Böse hier immer noch das kontradiktorische Entgegengesetzte des Guten, wobei seine Entstehung auf einer 
moralischen Gesetzwidrigkeit basiert, die eine Abweichung vom Gesetz erlaubt (vgl. NG 02:182; RGV 06:22). Axel 
Hutter betont, dass das Böse nach Kant weder aus der reinen Natur noch aus der reinen Vernunft hervorgeht: vgl. 
Hutter, Axel: „Zum Begriff der Öffentlichkeit bei Kant“, in: Städtler, Michael (Hg.): Kants »Ethisches Gemeinwesen«. Die 
Religionsschrift zwischen Vernunftkritik und praktischer Philosophie“, Berlin 2005, S. 138. 
101 Vgl. KpV 05:57, 05:60.  
102 KpV 05:60.  



 16 

Gegenstände oder Begriffe der praktischen Vernunft; und zwar aus zwei eng miteinander 
verknüpften Gründen. Erstens sind sie keine „Folgen der Willensbestimmung a priori“103, und 
zweitens sind sie untrennbar mit Gefühlen von Lust und Unlust verbunden, die selbst als 
Bestimmungsgrund104 fungieren. Aus diesem Zusammenhang ergibt sich die Notwendigkeit einer 
präzisen Unterscheidung zwischen dem Objekt des Begehrens und dem Objekt des Wollens oder, 
genauer gesagt, dem Objekt des Willens, insofern das Gute und das Böse als eigentliche 
Gegenstände der praktischen Vernunft gefasst werden sollen.  

Das Gute und das Böse erscheinen dem Willen als Objekte105, allerdings nicht im Sinne 
begehrenswerter Inhalte, die sich aus gefühlsabhängigen Neigungen ergeben und eine 
Willensbestimmung a posteriori begründen würden. Kant zeigt den inneren Zusammenhang 
zwischen einer Willensbestimmung a priori und den Begriffen des Guten und des Bösen auf. Das 
Resultat dieser Überlegung ist klar und eindeutig: Eine Maxime, die auf der bloßen Individualität 
des Subjekts beruht, kann nur dann als moralisch gut oder böse106 gelten, wenn sie im Lichte des 
Gesetzes beurteilt wird. Was später gezeigt werden muss, bezieht sich auf die Art und Weise, wie 
jede Kategorie die Fähigkeit des Subjekts aktiviert, eine Handlungsregel als moralisch gut oder böse 
anzusehen. Dabei sollte man nicht aus dem Blick verlieren, dass das mittelbare Ziel der Tabelle 
darin besteht, die Darstellung des Urteils über eine Handlung als moralisch gut oder böse zu 
erreichen.  

    
4. Die Freiheit der praktischen Kategorientafel 

 
Aus dem zuvor Dargelegten lassen sich mehrere zentrale Konsequenzen für die in den folgenden 
Kapiteln entwickelten Interpretationen ableiten. An erster Stelle ist mit der Deduktion der 
praktischen Freiheit zu rechnen. Dass das moralische Gesetz im Bewusstsein auftritt, belegt, dass 
die reine Vernunft kausal frei handelt. Daraus ergibt sich die praktische objektive Realität des freien 
Willens. Da die praktische Freiheit durch sein moralisches Gesetz bewiesen ist, steht ihrer 
Bestimmung als moralische Freiheit107 nichts im Wege. Die ausschließliche Offenbarung 
praktischer Freiheit im moralischen Gesetz bildet ein zentrales Argument für die Kategorienlehre: 
Alle Kategorien gründen sich auf die praktische moralische Freiheit als deren gemeinsamer Grundlage. So bleibt 
die Einheit der Tabelle gewahrt und jede Kategorie kann als a priori gegebener Begriff der 
praktischen Freiheit verstanden werden108.  

Aus dem zuvor Gesagten ergibt sich eine Klarstellung. Zwar gibt es im Rahmen der 
Diskussion über die Tafel einige Kategorien, die als empirische Begriffe verstanden werden 
könnten, doch ist dies nicht möglich. Die Herleitung der Freiheit erlaubt innerhalb der Tafel keine 
Übertragung auf empirische Begriffe, die sich für pragmatische oder technische Anwendungen 
eignen würden. Die Freiheit, die hier zur Sprache kommt, steht außerhalb der pragmatisch-
technischen Bestimmbarkeit109. Die formale Einheit der Tabelle wäre bedroht, wenn sich eine 
Kategorie als empirisch und eine andere als rein herausstellen würde. Es ist logisch gesehen nicht 
sinnvoll, Begriffe zu gruppieren, deren Wesen völlig heterogen ist. In dieser Hinsicht begünstigt 
eine hybride Theorie von Freiheit und Kategorien vor allem den Empirismus und Skeptizismus 
praktischer Begriffe. Die gesamte Anstrengung der zweiten Kritik zielt darauf ab, diese beiden 

 
103 KpV 05:65.  
104 Vgl. KpV 05:62. 
105 Vgl. KpV 05:60, 05:67. Die Autorin Birgit Recki argumentiert, dass der Wille gut werden kann und diese Position 
in sämtlichen Werken Kants konsistent vertreten wird: vgl. Recki, Birgit: Ästhetik der Sitten: die Affinität von ästhetischem 
Gefühl und praktischer Vernunft bei Kant, Frankfurt am Main 2001, S. 235.  
106 Vgl. KpV 05:29, 05:34 f., 05:62; KrV A 812/B 840; GMS 04:399, 04:401 f.; MS 06:392; RGV 06:20. 
107 Vgl. KpV 05:03 ff.; 05:07 f., 05:16, 05:29 ff., 05:42 ff.; 05:47, 05:103 ff.; KU 05:172 f.; V-PP/Powalski 27:122. 
VNAEF 08:418.   
108 Kants Kommentar unmittelbar nach der Darstellung der Tabelle verdeutlicht, dass die Freiheit derselben in ihrer 
logischen Grundlage auf der Idee der transzendentalen Freiheit beruht: „Man wird hier bald gewahr, dass in dieser 
Tafel die Freiheit, als eine Art von Kausalität, die aber empirischen Bestimmungsgründe nicht unterworfen ist“ (KpV 
05:67); „in der Freiheit als Eigenschaft eines intelligiblen Wesens“ (ebd.).  
109 Vgl. KpV 05:25 f., 05:44; KU 05:172.  



 17 

philosophischen Strömungen zu entkräften, da sie nach Kant die moralische Gesetzgebung 
gefährden und unterminieren.   

Ausgehend von dieser argumentativen Prämisse stützt sich die Lehre der Kategorien 
wesentlich auf der Faktum der Vernunft110. Dies ist insofern konsequent, als die Deduktion der 
Freiheit im Bewusstsein des Sittengesetzes gründet. Daraus ergibt sich unmittelbar, dass die Tafel 
eine systematische Form annimmt, welche die Verbindung ähnlicher Elemente ermöglicht. Auf 
diese Weise lassen sich das sittlich Gute und das sittlich Böse im Handeln als Konsequenzen einer 
praktischen moralischen Freiheit rechtfertigen, die sowohl in der Ethik als auch im Recht durch 
systematisch strukturierte Begriffe bestimmt wird. Die Rolle der Kategorien der Freiheit als 
verbindende Elemente liefert offenbar auch eine Erklärung für ihre Stellung im System vor dem 
praktischen Urteil.  

Folgt man dieser Argumentation, so ist zu beachten, dass moralische Freiheit nicht als bloß 
abstrakter, bezugsloser Begriff verstanden werden darf – auch nicht im Rahmen der 
Kategorienlehre. Kants Moralphilosophie setzt eine wirkliche Anwendung der Freiheit voraus, „die 
sich in concreto in Gesinnungen oder Maximen darstellen lässt“111. Nach der Kritik der praktischen 
Vernunft liegt der Bezug aller Kategorien der Freiheit wesentlich in der Wirklichkeit der 
Willensgesinnung112. Es ist daher von zentraler Bedeutung, die Gesinnung als Teil der 
vermittelnden Rolle der praktischen Kategorien zu etablieren. Die praktische objektive Realität der 
Kategorien wird sowohl durch das Gesetz der Freiheit als auch durch die Gesinnung – als jenes 
Objekt, auf das sie sich notwendig beziehen – konstituiert.  
 
 

III. Die Kategorien der Freiheit als Problemfeld  
 
 
Die Kategorien der Freiheit sind nach wie vor Gegenstand kontroverser Diskussionen und werfen 
grundlegende Fragen auf, die das Verständnis der praktischen Philosophie herausfordern. Trotz 
intensiverer Forschungen zur Stellung der Tabelle praktischer Begriffe innerhalb der kantischen 
Philosophie bleiben zentrale Aspekte weiterhin klärungsbedürftig. Das erste Problem der Tabelle 
besteht darin, die darin verwendeten Begriffe klar und präzise zu definieren. Ihre Rezeption113 und 
ihre Auslegung offenbaren Inkonsistenzen in der inneren Struktur der Tafel. Bei der Gruppierung 
scheint Kant Begriffe ausgewählt zu haben, die weder untereinander noch mit dem zugrunde 
liegenden einigenden Prinzip eine kohärente Einheit bilden. Es wirkt, als seien Begriffe miteinander 
vermischt worden, die inhaltlich völlig disparat sind – was das Verständnis dafür erschwert, wie 
diese Begriffe in der Vorstellung eines bestimmten Objekts systematisch vereint werden können. 
Darüber hinaus führt die mangelnde Kohärenz zu Missverständnissen und möglichen 
Verzerrungen des einigenden Prinzips, wodurch dessen systematische Bedeutung innerhalb der 
Tafel untergraben wird.  

Das Fehlen einer präzisen Bestimmung jedes einzelnen Begriffs in der Tabelle führt zu einer 
Störung ihrer inneren Dynamik. Es scheint ein Widerspruch darin zu bestehen, dass die Kategorien 
der Freiheit als praktische Begriffe a priori charakterisiert werden, während zugleich betont wird, 
dass einige von ihnen sinnlich bedingt seien und sich eine davon auf Neigungen gründe. Diese 
Positionen Kants scheinen tatsächlich widersprüchlich, da unter anderem behauptet wird, eine 
Kategorie wie etwa die Maxime könne zugleich sowohl a priori als auch a posteriori sein. Wenn 
man sich vergegenwärtigt, dass etwas, dessen Sein und Inhalt sinnlicher Natur sind (nämlich eine 
Neigung stammt aus der Sinnlichkeit), notwendigerweise als a posteriori gelten muss, dann 

 
110 Heiner Klemme und Reinhardt Brandt vertreten auch diese Auffassung: vgl. Klemme, Heiner: Kants Philosophie des 
Subjekts. Systematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchungen zum Verhältnis von Selbstbewusstsein und Selbsterkenntnis, 
Hamburg 1996, S. 279; Brandt, Reinhardt: Kritische Beleuchtung, a.a.O., S. 144. 
111 KpV 05:56.  
112 Vgl. KpV 05:66.  
113 Zur Rezeptionsgeschichte der Kategorien siehe die Einführungen in den Monografien von Heiko Puls und Stephan 
Zimmermann.  



 18 

erscheint es problematisch, dass Kant dennoch behauptet, dieser Begriff sei a priori und er gehe 
der sinnlichen Erfahrung voraus. Denn ein Begriff muss, insofern er dem Apriori zugeordnet wird, 
als eine von der Erfahrung unabhängige Vorstellung der Erkenntnis – sei es theoretischer oder 
praktischer Art – aufgefasst werden können, selbst wenn es sich dabei nicht um einen reinen Begriff 
handelt. Gibt es empirische Begriffe eines empirischen Willens bzw. einer empirischen Vernunft 
in der Tabelle? Ist eine hybride Konzeption von Kategorien notwendig? 

Die Lösungsvorschläge für dieses Problem konzentrieren sich darauf, die Einheit der Tabelle 
in den Blick zu nehmen. Tauchen darin Begriffe auf, die zugleich empirisch und nicht-empirisch 
zu sein scheinen, so müsste man diese Einheit als etwas Duales oder sogar Dreigeteiltes betrachtet 
werden. Die vorliegende Arbeit möchte einen solchen kategorialen Bruch vermeiden und setzt 
deshalb mit einer Bekräftigung der objektiven Realität der Freiheit als Einheitsprinzip der Tabelle 
an – ausgehend von der Moral. Vorausgesetzt wird die Annahme, dass Kant seine Theorie der 
praktischen Freiheit in der zweiten Kritik nicht als isolierten Bestandteil seiner kritischen 
Philosophie auffasste. Die Entwicklung dieser Theorie lässt sich zunächst anhand der 
Transzendentalphilosophie und sodann anhand seiner ersten moralphilosophischen Abhandlung 
nachvollziehen. Es lässt sich ein systematischer Prozess nachzeichnen, der darauf abzielt zu zeigen, 
dass der transzendentalen Idee der Freiheit eine praktische, objektive Realität zugeschrieben 
werden kann.  

Dieser Prozess kulminiert in der Realität der Idee, die als Grundlage für die Einheit der Tafel 
und als Ausgangspunkt aller weiteren Überlegungen dient. Das Problem einer möglichen 
Begriffsvermischung innerhalb der Tabelle lässt sich nicht dadurch lösen, dass man mehrere 
Begriffe von Freiheit nebeneinander akzeptiert, denn das System der Kritik ist konsequent darauf 
ausgerichtet, die praktische Realität der Freiheit stringent zu begründen. Ein Begriff von Freiheit, 
der sich nicht in einer objektiven Realität manifestiert, kann nicht in die Wissenschaft 
aufgenommen werden. Die zweite Kritik hingegen sichert die Deduktion der Freiheit durch das 
moralische Gesetz, dass sie für das Bewusstsein des handelnden Subjekts keine bloße Chimäre 
bleibt. Dieses neue Verständnis von Freiheit als moralisch-autonome Selbstgesetzgebung bildet das 
tragfähige Fundament der gesamten Kategorientafel.  

Ausgehend davon müssen die Kategorien analysiert werden, da das zuvor aufgeworfene 
Problem keine überzeugende Lösung hat, wenn Freiheit als empirischer Begriff interpretiert wird. 
Wird die Grundprämisse der praktischen Freiheit als Autonomie akzeptiert, so stellt sich die Frage, 
wie sich die entsprechenden Kategorien systematisch entwickeln. Es gilt zu klären, um welche Art 
von Begriffen es sich dabei handelt. Wie lässt sich, ausgehend von einer praktischen moralischen 
Freiheit als Grundlage, verstehen, dass die Kategorientafel beispielsweise einen Begriff wie 
„Maxime“ neben einem anderen wie „vollkomme Pflicht“ enthält? Ist es überzeugend, dass einige 
Begriffe zum Verstand gehören und andere zur praktischen Vernunft? Was ist zu verstehen, wenn 
Kant behauptet, dass der Mensch ein lebendiges Wesen ist und gegenüber der metaphorischen 
Vorstellung der Marionette zur Person wird? Ist die praktische Bestimmung der Kategorien eine 
Aufgabe des Verstandes, der sinnlich wahrnehmbare Erscheinungen denkt?    

Diese letzte Frage führt zu einer ernsthaften Auseinandersetzung mit einem Problem, das 
such aus der aktuellen Rezeption der Tabelle ergibt. Es handelt sich um die metaphysische und 
transzendentale Konzeption der Kategorien. Da die Tabelle aufgrund der Vermischung von 
Begriffen unterschiedlicher Herkunft Probleme der inneren Kohärenz aufzuweisen scheint, hat die 
aktuelle Literatur versucht, ihren Ursprung anhand des Verstandes zu bestimmen. Die zentrale 
These einiger Autoren114 lautet, dass der heterogene Ursprung der Kategorien darauf beruht, dass 
die Gesamtheit der praktischen Begriffe aus der Tabelle der Urteile des Verstandes hergeleitet 
werde. Da diese Herleitung bereits hinsichtlich der theoretischen Kategorien vollzogen wurde, lässt 
sich daraus folgern, dass auch die praktischen Kategorien systematisch aus den Urteilen des 
Verstandes abzuleiten seien. Diese Hypothese ist im Zusammenhang mit der angeblichen 
transzendentalen Deduktion zu prüfen und zu analysieren, welche behauptet, dass es notwendig 

 
114 Vgl. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 7, 76, 78 ff, 88 ff. 91, 95 f.; Puls, Heiko: Funktionen der Freiheit, 
a.a.O., S. 83, 84 ff. 



 19 

sei, die Bezugnahme der praktischen Kategorien auf Objekte a priori zu legitimieren, um deren 
transzendentale Gültigkeit zu sichern. Das Problem besteht darin, dass die Kategorien – sofern 
man sie in Bezug auf ihre konstitutive Aktivität versteht – als Funktionen der Einheit der 
Vorstellungen und somit als Funktionen der Synthesis115 aufgefasst werden müssen, um ihre 
transzendentale Bedeutung zu erfassen. Lässt sich die metaphysische wie auch die transzendentale 
Deduktion als hinreichende Rechtfertigung für die Herleitung der Tabelle praktischer Begriffe 
begreifen? 

Sobald das Wesen der Kategorien hinreichend bestimmt ist, lässt sich die Frage nach ihrer 
Homogenität im Hinblick auf die Ordnung des Fortgangs aufwerfen. Dies eröffnet zugleich die 
Möglichkeit, zu analysieren, weshalb Kant einen Übergang von einer Kategorie zur nächsten 
anordnet: Erfolgt dieser Übergang innerhalb einer jeden Klasse oder zwischen den Klassen? Und 
besteht tatsächlich ein systematischer Übergang von den ersten drei Klassen zu letzten Klasse der 
Modalität? Diese Problematik erfordert eine sorgfältige Auseinandersetzung mit jenen Begriffen, 
mittels derer Kant versucht, eine Ordnung und einen Übergang zu begründen. Ein wesentlicher 
Mangel in Bemerkungen besteht darin, dass nicht eindeutig ersichtlich ist, auf welche Weise die 
Ordnung sowie der Übergang zwischen den Momenten und den Klassen zustande kommt. Dies 
hat zu verschiedenen Interpretationsmöglichkeiten der Kombination116 zwischen Kategorien 
geführt.  

Ein weiterer kritischer Aspekt der Kategorientafel liegt nicht nur in der Klärung dessen, was 
die Kategorien der Freiheit im Rahmen des Systems der Kritik sowie die Bestimmung des Willens 
bedeuten, sondern auch darin, wozu sie dienen. Diese Fragestellung betrifft ihre produktive 
Tätigkeit, das heißt ihren Bezug auf ein Objekts des Willens. Da Kant den Begriff der „Gesinnung“ 
verwendet, um auf die Erzeugung der Kategorien zu verweisen, entsteht hierbei eine Unklarheit 
darüber, wie dieser Begriff verstanden werden kann. Auch wenn Kant keine näheren Angaben 
darüber macht, wie der Begriff der Gesinnung zu verstehen ist, so steht dies einer Analyse des 
Konzepts dennoch nicht im Wege – nämlich anhand verwandter Begriffe, die identisch strukturiert 
sind, sowie im Hinblick auf die spezifische Bestimmung, die der Begriff innerhalb der 
Moralphilosophie einnimmt. Handelt es sich hierbei um eine beliebige Form der Absicht, oder lässt 
sie sich auch mit dem Charakter und der Denkungsart des Subjekts in Verbindung bringen?  

In diesem Zusammenhang ist die Tätigkeit jeder einzelnen Kategorie im Hinblick auf den 
Begriff der Gesinnung näher zu bestimmen. Kant scheint die kategoriale Aktivität unter dem 
Gesichtspunkt der moralischen Bestimmung des Willens durch die reine Vernunft zu denken, 
welche durch das Gesetz allein im strengen Sinne praktisch sein kann. Es ist daher unerlässlich, 
jede Kategorie einer eingehenden Analyse117 zu unterziehen, um sowohl den Umfang ihrer 
Tätigkeit als auch ihr Verhältnis zu den beiden einzigen Objekten der praktischen Vernunft – dem 
moralisch Guten und dem moralisch Bösen – begrifflich zu bestimmen. Eine leitende Fragestellung 
dieser Analyse lautet: Wie ist jede einzelne Kategorie – sowohl hinsichtlich ihrer Tätigkeit als auch 
im Verhältnis zur praktischen Vernunft, welche den Willen bestimmt – begrifflich zu verstehen? 
Auf diese Weise lässt sich eine Interpretation des Problems anbieten, ob Modalitätskategorien als 
moralische Begriffe betrachtet werden müssen oder nicht. Es wird somit notwendig, jeden Begriff 
als innerlich wirkend bei der Bestimmung des Willens durch reine Vernunft zu beobachten.  

Die Analyse der Kategorien wird von Fragen begleitet, die als Orientierung für bestimmte 
Aspekte dienen. Besteht ein Widerspruch zwischen der Materie der Maxime und ihrer Tätigkeit als 
Kategorie für die moralische Handlungsmöglichkeit? Können die Kategorien kombiniert werden? 
Was meint Kant, wenn er von Prinzipien als Kategorien spricht? Stimmen die Affirmationen in der 
Vorrede über die Modalitätskategorien und der Kommentar dazu in der Tabelle überein? Sind die 
Kategorien gemäß ihrer Analyse allgemeine Begehrensbegriffe aller Art oder sollen sie allein das 
moralische Begehren des Menschen bestimmen? Inwiefern sind die Kategorien der Freiheit für die 
moralische Bestimmung des Menschen durch eine Gesinnung wichtig?  

 
115 Zur weiterführenden Auseinandersetzung mit diesem Problem siehe Kapitel I.   
116 Siehe Kapitel I.  
117 Siehe Kapitel II.  



 20 

Die im Text feststellbare Tatsache, dass die praktischen Begriffe a priori, die Kant unter dem 
Namen „Kategorien“ zusammenfasst, im weiteren Verlauf des Systems der Kritik sowie in den 
übrigen von ihm veröffentlichten Schriften nicht mehr unter dieser Bezeichnung erscheinen, 
hindert die Interpretation keineswegs daran, sie in diesem Zusammenhang weiterhin so zu 
benennen. Kant steht mit seinen Kategorien nicht isoliert da; sie besitzen eine Vorgeschichte 
innerhalb der Moralphilosophie und entfalten sich fortan im Rahmen des wissenschaftlichen 
Systems unter anderen, ihnen zugewiesenen Bezeichnungen – allerdings unter der Prämisse, dass 
es sich dabei nicht mehr um empirische Begriffe des Verstandes handelt, sondern um Begriffe einer 
Vernunft, die im Einklang mit dem Sittengesetz gebietet und regiert.  

Der Fokus auf die Theorie der Freiheitskategorien ist mit der grundsätzlichen Schwierigkeit 
verbunden, dass sowohl die Hinweise als auch die expliziten Ausführungen Kants zu diesen 
Kategorien äußerst knapp ausfallen. Es existieren weder zusammenhängende Abschnitte noch 
ganze Kapitel, die sich ausschließlich mit ihnen befassen. Entsprechend nehmen die 
Freiheitskategorien in Kants Werk nicht die herausgehobene Stellung ein, wie sie den Kategorien 
des Verstandes in der Kritik der reinen Vernunft zukommt. Dies führt zwangsläufig dazu, dass 
relevante Passagen aus der Kritik der praktischen Vernunft, der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten 
sowie aus Teilen der ersten Kritik in die Analyse einbezogen werden müssen. Trotz dieses 
zurückhaltenden Beitrags Kants zu den Kategorien der Freiheit lassen sich jedoch hinreichend 
Ansatzpunkte finden, um folgende Hypothesen zu vertreten: A) Die systematische Einheit der 
Kategorientafel bleibt erhalten, indem sie unter dem Begriff der praktischen Freiheit neu konzipiert 
wird. B) Die Freiheitskategorien wirken in zweifacher Weise: Zum einen unterwerfen sie die 
Begierden dem Sittengesetz – in diesem Sinne fungieren sie nicht als Synthesefunktionen 
empirischer Vorstellungen; zum anderen erzeugen sie eine spezifisch moralische Gesinnung. C) Es 
handelt sich bei den Kategorien um a priori gegebene Begriffe, deren Bestimmung darin besteht, 
die Möglichkeit moralischer Handlungen aus der Perspektive der durch das Sittengesetz 
bestimmten Willensgesinnung zu denken.  
 

IV. Gang der Untersuchung 
 

Vor diesem Hintergrund lässt sich das inhaltliche Programm der Untersuchung wie folgt umreißen: 
Zwei klar definierte Kapitel bilden die vollständige Struktur der Arbeit. Kapitel I enthält einen 
Paragrafen, in dem mehrere Aspekte erörtert werden, deren zentrales Thema die Bedeutung und 
Tragweite praktischer Begriffe bildet. Im Mittelpunkt steht dabei der transzendentalen Rahmen, 
der die Arbeit leitet und darauf abzielt, das Konzept des freien Menschen mithilfe der Metapher 
der Marionette zu konkretisieren. In diesem Zusammenhang kommt der Dynamik des Lebendigen 
eine zentrale Bedeutung zu – im Kontext moralischer Gesinnung und im Gegensatz zum 
naturgesetzlichen Mechanismus. Kant scheint den Menschen nicht als eine Maschine oder einen 
Automaten zu verstehen, der irgendeinem Mechanismus absolut unterworfen ist. Seine neue 
Konzeption spiegelt sich auf anschauliche Weise in der Metapher der Marionette wider, die das 
gesamte System der Kritik metaphysisch begleitet. Dementsprechend wird in diesem Kapitel 
aufgrund dieser neuen Betrachtung des Menschen mit einer sittlichen Gesinnung versucht, die 
Problematik der Einheit der Kategorien unter einem gemeinsamen Prinzip so zu lösen, dass sie 
innerhalb der Bestimmung des Willens durch das moralische Gesetz artikuliert sind.  

Die Fachliteratur zu den Freiheitskategorien hat ein umfangreiches Diskussionsszenario über 
den einheitlichen und nicht-einheitlichen Charakter all dieser unter Rubriken gruppierten Begriffe 
präsentiert. Aus diesem Grund befassen sich einige zentrale Überlegungen mit diesem Thema und 
richten ihr Augenmerk dabei auf die Herkunft und Tätigkeit der praktischen Kategorien. Ein 
zentraler Aspekt ist dabei die begriffliche Analyse der Willensgesinnung. Zu den Punkten dieses 
Paragrafen gehört auch ein klarer und einfacher Vorschlag dazu, wie die Kategorien in Bezug auf 
das System der Kritik zu verstehen sind. Damit soll die These untermauert werden, dass Kategorien 
als Begriffe der moralischen Bestimmung des Willens zum Handeln anzusehen sind. Dies bildet 
die Grundlage für eine systematisch fokussierte Analyse dieser Kategorien. Da nur sechs 



 21 

Kategorien von Kant kurz kommentiert werden, ist es notwendig, sowohl diese als auch die nicht 
kommentierten Kategorien näher zu analysieren.  

Kapitel II befasst sich mit der Analyse der einzelnen Kategorien der Tabelle. Zu diesem 
Zweck gliedert sich das Kapitel in vier Paragrafen, die gemäß den vier Klassen der Kategorien 
aufgebaut sind. Der erste Paragraf ist der Untersuchung der Kategorien der Quantität gewidmet, 
im Rahmen derer Maximen, Vorschriften und Gesetze systematisch betrachtet werden. Die 
ausführlichste Analyse entfällt dabei auf die Maximen, da sie als grundlegende Kategorie fungieren, 
durch die die übrigen Begriffe in die Struktur der Willensbestimmung eingeführt werden. Im 
zweiten Paragraf, der die Qualitätskategorien behandelt, treten Schwierigkeiten bei der dritten 
Kategorie auf, nämlich bei der der Ausnahmen. Es wurde versucht, eine Interpretation dieser 
Kategorie zu entwickeln, wobei ihre Verbindung zu den Modalitätskategorien berücksichtigt 
wurde. Der dritte Paragraf dieses Kapitels besteht aus fünf Punkten, von denen sich zwei auf die 
Auslegung der Begriffe „Person“ und „Persönlichkeit“ konzentrieren, bevor in den folgenden 
Punkten die Kategorien und ihre eigentliche Bestimmung behandelt werden. Der letzte Paragraf 
beschäftigt sich mit den Modalitätskategorien, wobei der Schwerpunkt auf den Ausführungen 
Kants und der Debatte darüber liegt, ob es sich bei ihnen um moralische Kategorien handelt oder 
nicht.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 22 

Kapitel I 
 

Die Konzeption praktischer Kategorien 
 
§1. Sinn und Bedeutung praktischer Elementarbegriffe 
 
Die praktische Freiheit beschränkt sich auf eine Form der Willensbestimmung, die untrennbar mit 
dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes verbunden ist. Hieraus lässt sich nur eine praktische 
kategoriale Bestimmung begründen. Es müssen alle möglichen Zusammenhänge zwischen dem 
Sinn bzw. der Bedeutung der praktischen Kategorien und jener Freiheit aufgezeigt werden, die 
notwendig mit dem Sittengesetz verbunden ist. Der spezifische Sinn umfasst mehrere konstitutive 
Aspekte, welche die praktische Vernunft entwickelt, wenn sie die Kategorien anwendet, um dieses 
lebenswichtige Element der Moral in Kants praktischer Philosophie hervorzubringen: die 
moralische Gesinnung des Willens. Diese Aspekte beziehen sich auf die Frage nach dem „Wesen“, 
dem „Ursprung“, der Entwicklung ihrer „Tätigkeit“ und der Ableitung in eine „Hervorbringung“ 
ihrer Tätigkeit. Wenn die Prämissen richtig sind, wird dies zu den neuen Schlussfolgerungen 
führen, wonach das handelnde Subjekt Kategorien der Freiheit verwendet, die durch ihre 
praktische Vernunft verfügbar sind. Moralisches Handeln scheint auch so, als ob es analogisch um 
transzendentale Bedingungen gehen würde, von praktischen Elementarbegriffen abzuhängen.  

Die Konzeption der Kategorien der Freiheit hat grundsätzlich die Frage nach ihrem 
allgemeinen Sinn zu beantworten, d. h. sie muss die Notwendigkeit einer kategorialen Bestimmung 
der Tätigkeit der praktischen Vernunft aufzeigen. Dies hängt mit einer Konditionierung 
zusammen, die nicht ignoriert werden kann. Der konditionierende Faktor bezieht sich auf das 
„Subjekt“, in dem die praktische Vernunft tätig wird. In dieser Hinsicht hat der allgemeine Sinn 
der Konzeption der Kategorien die Frage zu beantworten, wer der Adressat all jener kategorialen 
Bestimmungen ist, durch die Kant eine bestimmte Art des Verständnisses menschlichen Handelns 
entwickelt. Eine Strategie zur Beantwortung dieser Frage zu entwerfen, ist gleichbedeutend damit, 
den Blick auf die praktische Bestimmung des Menschen zu richten. Die Kategorien der Freiheit 
werden maßgeblich durch diese Bestimmung geprägt. Hier spielt, wie noch zu sehen sein wird, der 
in einer Metapher formulierte Unterschied zwischen dem freien Menschen und dem Menschen als 
Marionette eine wichtige Rolle.  
 
1. Die Metapher des Marionettenspiels und die moralische Gesinnung  
 
Am Ende der Dialektik der praktischen Vernunft stellt Kant erneut die Metapher des 
Marionettenspiels vor, deren symbolischer Sinn wie kaum eine andere Metapher ein neues 
Paradigma in der Auffassung vom Menschen118 und seinem Willen aus moralphilosophischer 
Perspektive ausdrückt. Diese Metapher findet sich auch am Ende der Analytik der praktischen 
Vernunft, in der sie im Zusammenhang mit der kritischen Analyse der Idee der Freiheit in 
Verbindung mit der Naturnotwendigkeit119 erscheint. Mithilfe dieser Metapher versucht Kant, 
äußerst wichtige Aspekte seiner praktischen Philosophie innerhalb des Systems der Kritik 
herauszuarbeiten. Aus diesem Grund ist sie aufschlussreich, um den allgemeinen Sinn der 
Problematik der Freiheit praktischer Kategorien als Begriffe a priori der moralischen 
Handlungsmöglichkeit und ihre Beziehung zur moralischen Gesinnung zu verdeutlichen.  

Es darf zudem behauptet werden, dass diese Metapher als eine Art von Übersicht dazu dient, 
mögliche Missverständnisse zu korrigieren, die sich aus dem Verständnis theoretischer und 

 
118 Vgl. KpV 05:147. Im Allgemeinen müssen Überlegungen zur Ethik, wie Ludwig Siep bekräftigt, von einem 
bestimmten Menschenmodell begleitet sein, da der Begriff des Sollens an ihn gedacht werden kann (vgl. Siep, Ludwig: 
Moral und Gottesbild. Aufsätze zur konkreten Ethik 1996-2012, Münster 2013, S. 47).  
119 Vgl. KpV 05:101. Jyh-Jong Jeng stellt diese Antinomie zu Recht als Vergleich zwischen praktischer Vernunft und 
dem Verstand gegenüber: (vgl. Jeng, Jyh-Jong: Natur und Freiheit. Eine Untersuchung zu Kants Theorie der Urteilskraft, 
Amsterdam-New York 2004, S. 89).  



 23 

praktischer „Gesetze“ in der menschlichen Natur ergeben könnten. Es stimmt zwar, dass der 
zentrale Punkt innerhalb des Zusammenhangs, in den die Metapher an beiden Stellen gestellt wird, 
darauf ausgerichtet ist, einen ersten Lösungsansatz für das Problem der Einheit zwischen rein 
spekulativer Vernunft und praktischer Vernunft hinsichtlich der systematischen Einheit der 
Erkenntnisse zu bieten, aber es ist nicht weniger nachvollziehbar, dass Kants Bezug auf die 
Metapher mit einer langen Tradition des Geschichtsbilds menschlicher Freiheit120 und ihrer Realität 
in der Welt konfrontiert ist. Eine solche Tradition geht auf Platons „Gesetze“ zurück, wo es heißt, 
dass die Menschen Marionetten Gottes seien121.  

Die Metapher entfaltet sich, wie angekündigt, in zwei relevanten Erklärungsmomenten: 
Einerseits konzentriert sie sich vor allem auf die direkte Auseinandersetzung, die Kant mit 
verschiedenen Philosophen über den Begriff der Freiheit führt122. Andererseits steht sie im 
Zusammenhang mit der Klärung, worauf die Tätigkeit der reinen Vernunft abzielt, nämlich im 
Rahmen „der praktischen Bestimmung des Menschen“123. Die Metapher veranschaulicht – im 
Kontext der kritischen Beleuchtung der Analytik – die fundamentale Schwierigkeit, Freiheit in der 
praktischen Philosophie zu bestimmen, wenn sie mit dem Naturbegriff gleichgesetzt wird. Am 
Ende der Dialektik der reinen praktischen Vernunft bringt die Metapher zwei unterschiedliche 
Auffassungen von der menschlichen Natur in ein Spannungsverhältnis, soweit diese Natur das 
höchste Gut verkörpert, das durch unseren Willen verwirklicht werden kann. Anhand der 
Erforschung der Metapher in beiden Büchern der Kritik der praktischen Vernunft wird nun versucht, 
den Sinn des geistigen Produkts der Freiheitskategorien für einen menschlichen Willen zu 
begreifen, und damit den letzten Sinn der moralischen Gesinnung im Menschen als Person.  

Es ist zu beachten, dass Kant nach Abschluss der Darlegung der Theorie des höchsten 
Guten124 und der Bestimmung der menschlichen Natur zum Streben nach diesem höchstmöglichen 
und notwendigen Zweck125 durch das Sittengesetz darüber nachdenken will, ob die reine 
spekulative Vernunft, hinsichtlich ihres Erkenntnisvermögens, diesem höchsten Zweck 
angemessen sei. Da das höchste Gut auf der logischen Möglichkeit transzendentaler Ideen beruht 
– also Gott, der Unsterblichkeit der Seele und der Freiheit –, wird Kant erneut bewusst, dass die 
theoretische bzw. spekulative Vernunft nicht ausreicht, um das Problem der Willensfreiheit zu 
lösen. Dieses Vermögen, aus sich selbst heraus eine Reihe von Begebenheiten in der Welt 
anzufangen, reicht nicht aus, um den Menschen in seinem höchsten Zweck praktisch zu 
bestimmen, obgleich diese transzendentale Freiheit für das Verständnis des Systems der Kritik 
unverzichtbar ist.  

Die Unzulänglichkeit der theoretischen Vernunft veranlasste Kant dazu, diese Ideen als 
notwendige „Voraussetzungen“126 der praktischen Vernunft zu postulieren, da deren theoretische 
Erkennbarkeit fraglich bleibt; sie erscheinen nur im Licht dieser Postulate verständlich. Die 
Unzulänglichkeit offenbart den Charakter der Bedürftigkeit theoretisch-spekulativer Vernunft. 

 
120 Vgl. in diesem Sinne beispielweise Speyer, Wolfgang: „Was verstand die Antike unter Freiheit? Begriff und Realität 
der Freiheit in der griechischen und römischen Antike“, in: Thurner, Martin (Hg.): Freiheit. Begründung und Entfaltung in 
Philosophie, Religion und Kultur, Göttingen 2017, S. 77. 
121 Die Konzeption des Menschen als Marionette Gottes gipfelte nicht in der Aufklärung, sondern bis heute gibt es 
Philosophen, die diese Vorstellung weiterhin verteidigen. Simone Liedtke interpretiert unter anderem, dass die 
Hegelsche Philosophie des Absoluten in dieser Metapher der Marionette zusammengefasst werden könnte: „Die 
Metapher der Marionette erweist sich als Veranschaulichung der hegelschen Philosophie des Absoluten“ (Liedtke, 
Simone: Freiheit als Marionette Gottes: Der Gottesbegriff im Werk des Sprachphilosophen Bruno Liebruckes, Berlin/Boston 
2013S. 306).  
122 Reinhard Brandt analysiert die Rolle von Kants praktischer Philosophie – insbesondere der Kritik der praktischen 
Vernunft – im historischen Kontext der Auseinandersetzung mit der ethischen Tradition und dem Eudämonismus (vgl. 
Brandt, Reinhard: Kritische Beleuchtung, a.a.O., S. 144).  
123 KpV 05:146.  
124 Vgl. 05:107 ff. In der Kant-Forschung zum höchsten Gut gelten zwei Schlüsselbegriffe als konstante Bezugspunkte 
der Analyse: zum einen der moralische Wert, zum anderen der Begriff der Proportionalität zwischen Tugend und 
Glückseligkeit (vgl. Heepe, Moritz: „Die unsichtbare Hand Gottes. Kants Antinomie der praktischen Vernunft und 
ihre Auflösung“, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Band 68 (2014) 4, S. 329).  
125 Vgl. KpV 05:115.  
126 Vgl. KpV 05:132.   



 24 

Nach Kant hat uns die Natur mit Vernunft ausgestattet und uns zugleich begrenzt, damit die 
Menschen solche Ideen überhaupt verstehen können. Dieser Charakter der Bedürftigkeit reiner 
theoretisch-spekulativen Vernunft zur Beantwortung der wesentlichen Fragen, die ihr gestellt 
werden, eröffnet wiederum eine Perspektive auf die Beschaffenheit des Menschen und seiner 
Natur, insofern sein höchster Zweck das höchste Gut in der Welt ist. In diesem Zusammenhang 
beantwortet Kant offenbar die Frage, was den Menschen als vernunft- und willensbegabtes Wesen 
auszeichnet. Deshalb kommt der Begrenzung der reinen Vernunft und der Ausweitung der 
praktischen Vernunft besondere Bedeutung zu.  

Was aber wäre geschehen, wenn die Natur uns mit einem Verstand ausgestattet hätte, der 
fähig gewesen wäre, die Existenz Gottes, die Unsterblichkeit unserer Seele und die Freiheit unseres 
Willens als Bedingungen der vollkommenen Verwirklichung unseres Verhaltens theoretisch zu 
erkennen und zu beweisen? Im Rahmen dieser Fragestellung wird ein hypothetisches Szenario 
angenommen, in dem die transzendentalen Ideen objektiv und tatsächlich gegeben wären. Dies 
würde uns ein tiefgehendes und genaues Bild vom Menschen und seiner Natur vermitteln und so 
eine vollkommene Einsicht bzw. „Erleuchtung“ seines Willens und Handelns ermöglichen. 
Aufgrund der potenziellen Verwirrung, die ein solches hypothetisches Szenario stiften könnte, 
macht Kant am Ende der Dialektik Folgendes deutlich: Wenn man die Ideen der reinen Vernunft 
auf Grundlage einer vermeintlichen Einsichtsfähigkeit127 als beweisbar ansehen würde, käme man 
zu der Annahme, dass der Mensch bloß eine Art „Marionette“ (bzw. ein funktionaler Automat) 
innerhalb eines mechanischen Naturgeschehens ist. Wie lässt sich diese Metapher der Marionette 
verdeutlichen und in welcher Beziehung steht sie zur menschlichen Freiheit und zu den Kategorien 
derselben?  
 
1.1. Die Marionette und das Lebendige 
 
Kants hypothetisches Szenario stellt die grundlegende Frage, ob der Mensch, angesichts der 
unmittelbaren Schau Gottes in seiner „furchtbaren Majestät“128, die Ideen in ihrer wahren Realität 
erkennen und in vollkommener Übereinstimmung mit dem göttlichen Willen handeln könnte. Ein 
solches Handeln wäre zwar fehlerlos im äußeren Vollzug, jedoch nicht Ergebnis freier 
Selbstbestimmung, sondern bloß Reaktion auf zwingende Evidenz. In diesem Zustand würde der 
Mensch einer Marionette im Theater gleichen – gelenkt von einer höheren Macht, äußerlich perfekt 
funktionierend, aber innerlich seiner moralischen Autonomie und lebendigen Subjektivität beraubt. 
Auf diese Weise hätte der Mensch kein „Leben“129: 
 

„Das Verhalten der Menschen, so lange ihre Natur, wie sie jetzt ist, bliebe, würde also in einen bloßen 
Mechanismus verwandelt werden, wo, wie im Marionettenspiel, alles gut gest ikul ieren, aber in den Figuren 
doch kein Leben anzutreffen sein würde“130.  

 
Hierbei muss festgehalten werden, dass Kant mit dieser Feststellung zwei kraftvolle Gedanken zu 
entwickeln versucht. Zum einen sieht er die Möglichkeit und Gefahr für die praktische Philosophie, 
dass gewisse Philosophien den Menschen in seinen Wesenszügen als eine „Marionette“ ansehen 
könnten. Zum anderen stellt er hinsichtlich der Marionettenfigur das Konzept des „Mechanismus“ 
dem Begriff des „Lebens“ gegenüber131. Die Marionetten im Theater funktionieren über einen 

 
127 Vgl. KpV 05:146.  
128 KpV 05:147.  
129 Kant entwickelt in seinen Überlegungen eine Konzeption des Lebens, die wesentlich durch Selbsttätigkeit (vgl. Refl. 
15:248) bestimmt ist – ein Verständnis, das in deutlichem Kontrast zu den biologischen Kriterien des Lebensbegriffs 
steht (vgl. Kummer, Christian: „Leben“, in: Görres-Gesellschaft (Hrsg.): Lexikon der Bioethik, Gütersloh 1998, S. 525). 
130 KpV 05:147. 
131 In einer Reflexion bei Kant lässt sich erkennen, dass dem physischen Leben – insofern es in einem zufälligen 
Verhältnis zur Welt der Körper und zum Naturzustand steht – im Vergleich zum moralischen Leben nur geringe 
Bedeutung zukommt (vgl. Refl. 17:473).   



 25 

künstlichen Mechanismus, der es ihnen gestattet, alle ihnen zugewiesenen Bewegungen 
auszuführen, wobei ihre Handlungen dem Willen des Marionettenspielers folgen132.  

Das verwendete Verb „gestikulieren“ ist sehr aufschlussreich, da es auf eine Koordination 
von Bewegungen hinweist, die in den Händen eines Dirigenten perfekt und entsprechend dessen 
Absichten ausgeführt werden. Die Marionetten führen die durch ihren Dirigenten angeordneten 
Bewegungen aus. Dieses Verb „gestikulieren“ kommt vom lateinischen „gesticulari“ und bedeutet, 
Gesten – auch von „gestus“ und „gesticulus“ (pantomimische Bewegung) – mit den Händen und 
dem Gesicht zu machen, um etwas auszudrücken133. Die Semantik des Verbs scheint über ihre 
wörtliche Bedeutung hinauszugehen und den Leser von der Dialektik in ein symbolisches Feld zu 
führen, da sich das Gestikulieren im Kontext der Diskussion um die Freiheit auf die 
Körperbewegung und nicht auf die in Worten ausgedrückte Bewusstseinsbewegung bezieht. Daher 
kann das Thema des „Verhalten[s] der Menschen“134 nicht auf die Mechanismen der körperlichen 
Bewegung reduziert werden, sondern muss anhand der Kausalität des reinen praktischen 
Vernunftbewusstseins thematisiert werden.  

In der kritischen Beleuchtung der praktischen Vernunft wird der Gedanke Kants aufgedeckt, 
dass man zwar das Verhalten eines Menschen mit Gewissheit so berechnen kann, wie man das 
Auftreten und die Bewegung einer „Mond- und Sonnenfinsternis“135 vorhersagen kann. Es ist 
„dennoch dabei [zu] behaupten, daß der Mensch frei sei“136. Zwar erkennt Kant an, dass das 
Verhalten des Menschen physikalischen Gesetzmäßigkeiten folgt, doch verneint er, dass dies auch 
für die Freiheit innerhalb dieses Verhaltens gilt. Deswegen können weder die Bewegung der 
Materie noch die Gefühle von Lust und Unlust unter der Idee der transzendentalen Freiheit und 
unter dem Begriff der praktischen Freiheit bestimmt werden137. 

Kant scheint den Gesichtspunkt abzulehnen, wonach das Verhalten der Menschen allein der 
reinen, theoretisch-spekulativen Vernunft genügen würde, um ihre Handlungen zu bestimmen. Es 
wird nicht nur die These verworfen, dass die Menschen ‚Marionetten Gottes‘138 seien, sondern auch 
den Standpunkt, dass das praktische Leben des Menschen von einem Verstand geleitet wird, der 
seine Grenzen des Verstehens überschreitet. Wie lässt sich Kants Position zur 
Marionettenmetapher eindeutig im Hinblick auf das praktische Leben des Menschen und seine 
Bestimmung auslegen? Das praktische Leben des Menschen und seine Bestimmung basieren im 
Großen und Ganzen nicht auf einem konstanten natürlichen Mechanismus, sondern auf dem in 
die moralische Willensgesinnung eingefügten Zusammenhang zwischen dem Sittengesetz, der 
Freiheit, dem Guten (oder Bösen) und der Achtung. 

Die Hauptargumente der Problematik einer Vereinigung von Naturmechanismus und 
Freiheit und deren Auflösung sowie die Folgen für eine Philosophie des Menschen als Marionette 
(und Automaten) werden mit einigen Nuancen bereits am Ende der Analytik dargestellt139. Die 
Gefahr, die Freiheit nicht retten zu können, scheint allgegenwärtig zu sein. Wenn die Handlungen 

 
132 Ruth Ewertowski entwickelt eine anregende Reflexion, indem sie feststellt, dass der Puppentanz – trotz seiner 
ästhetischen Schönheit – nach wie vor ein Tanz sei, der mechanischen Kräften unterliegt (vgl. Ewertowski, Ruth: Das 
Außermoralische. Friedrich Nietzsche, Simone Weil, Henrich von Kleist, Franz Kafka, Heidelberg 1994, S. 177).  
133 Vgl. Wahrig, Gerhard; Krämer, Hildegard; Zimmermann, Harald (Hrsg.): Brockhaus Wahrig Deutsches Wörterbuch, 
Dritter Band, Stuttgart 1981, S. 196.    
134 KpV 05:147.  
135 KpV 05:99.  
136 KpV 05:99.  
137 In der gegenwärtigen Literatur zur praktischen Freiheit in der KpV ist es gängige Praxis geworden, einen 
Physikalismus der Freiheit zu akzeptieren, der auf „Wahl“ und „Entscheidung“ beruht, wobei dieses Handeln unter 
physischer und psychologischer Bestimmung durch Gefühle von Lust, Vergnügen, Annehmlichkeit, Schmerz und 
Unlust erfolgt. Ein Beispiel für diese Wahlfreiheit siehe Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien der Freiheit, a.a.O., S. 
124 ff. Kant hingegen versteht das Freiheitsvermögen nicht als Vermögen zur Wahl oder Entscheidung, sondern als 
die ursprüngliche Spontaneität des praktischen Vernunftgesetzes (vgl. KpV 05:29; MS 06:226). 
138 Die Marionettenmetapher verdichtet – unter zahlreichen möglichen Deutungen – die Beziehung zwischen zwei 
Formen von Freiheit: der Freiheit Gottes und der des Menschen (vgl. Liedtke, Simone: Freiheit als Marionette Gottes: Der 
Gottesbegriff im Werk des Sprachphilosophen Bruno Liebruckes, Berlin/Boston 2013, S. 305).  
139 Vgl. KpV 05:89-106.  



 26 

des Menschen als Handlungen betrachtet werden, die lediglich einem kontinuierlichen natürlichen 
Mechanismus unterliegen, so gäbe es keine logische Möglichkeit, die Freiheit seines Willens zu 
retten, da die Freiheit auch mit diesem Mechanismus gleichgesetzt werden müsste. Aber wenn die 
Freiheit in einer anderen Gedankenordnung (sic: Weltordnung) bestimmt ist, dann kann die 
logische Möglichkeit einer „Gewalt“ über die Gründe der Handlungen etwas Reales werden. Hinzu 
kommt, dass die Marionettenmetapher in der Dialektik einen weiteren Punkt hervorhebt, um die 
menschliche Freiheit zu bestimmen und damit den Unterschied zwischen einer leblosen Marionette 
und einem lebenden Menschen vom praktischen Standpunkt aus zu verstehen, an deren 
Darstellung Kant eigentlich interessiert ist.  

Die Marionettenmetapher verdeutlicht den Vorzug, an die „moralische Gesinnung“140 als 
Bestandteil des praktischen Lebens des Menschen zu denken und den Menschen als „Person“ zu 
verstehen141, deren Kern in der „Würde“142 und dem „moralischen Wert“ ihres Handelns liegt143. 
Daraus ergibt sich eine nicht unbedeutende Folgerichtigkeit: Käme die Bestimmung des durch das 
Gefühl der Lust pathologisch affizierten Willens allein durch den Verstand144 zustande, wenn er 
Objekte dieser Lust in Bezug auf das untere Begehrungsvermögen bestimmt, dann hätte die 
menschliche Natur einen einzigen Sinn, der sich mit dem Mechanismus der Natur gleichsetzen 
ließe. In diesem Sinne gäbe es kein „Leben“ in einem Menschen, der nur so bestimmt handelt, weil 
alle Gründe seines Handelns gänzlich außer seiner „Gewalt“145 wären. So gesehen, wäre der 
Mensch nicht mehr und nichts anderes als eine gelenkte „Marionette“146. Als Anhaltspunkt genügt 
es festzuhalten, dass für Kant dieser ins Spiel kommende Lebenssinn weitaus mehr mit der Freiheit 
von den objektiven Bedingungen moralischer Gesetze zu tun hat als mit der Natur der subjektiven 
Bedingungen physikalischer und biologischer Gesetze.   

Dieser Gesichtspunkt wird Jahre später aus einer anderen Perspektive erneut aufgegriffen, 
wenn Kant in der Schrift Zum Ewigen Frieden die Bedeutung hervorhebt, über eine Konzeption der 
Politik nachzudenken, die die moralischen Prinzipien der reinen Vernunft durch Freiheit nicht 
ausschließt: „Freilich, wenn es keine Freiheit und darauf gegründetes moralisches Gesetz gibt, 
sondern alles, was geschieht oder geschehen kann, bloßer Mechanism der Natur ist, so ist Politik 
(als Kunst, diesen zur Regierung der Menschen zu benutzen) die ganze praktische Weisheit, und 
der Rechtsbegriff ein sachleerer Gedanke“147. Wäre eine Politik ohne Moral die einzige 
Betrachtungsweise der Weisheitslehre, so wäre nicht nur das Recht ein leerer Begriff in der Politik 
– ebenso wäre das „Leben“ des Menschen in einer Gesellschaft ein bloßer Mechanismus, ähnlich 
dem von Marionetten, der von einer „Gewalt“ regiert würde, die nicht in der Freiheit des 
Individuums liegt.  

Das praktische Leben des Menschen wird im System der Kritik mittels der Vernunft als ein 
lebendiges Leben mit „Geist“148 angesehen, d. h. mit einer Natur, die vom Bewusstsein einer durch 
das Sittengesetz gegebenen Freiheit getragen und geleitet wird (und nicht nur von einem 

 
140 Vgl. KpV 05:147: „Aber, statt des Streits, den jetzt die moralische Gesinnung mit den Neigungen zu führen hat, in 
welchem, nach einigen Niederlagen, doch allmählich moralische Stärke der Seele zu erwerben ist, (...)“. 
141 Vgl. in ähnlichem Sinne Haeffner Gerd: „Aufgrund wovon kommt einem Menschen die Würde einer Person zu?“, 
in: Ehlen, Peter (Hrsg.): Der Mensch und seine Frage nach dem Absoluten, München 1994, S. 85.  
142 Zur historischen und systematischen Verknüpfung der Begriffe „Würde“ und „Person“ innerhalb der 
Rechtstradition vgl. Haeffner Gerd: Aufgrund, a.a.O., S. 82, 84. Für eine Analyse des Konzepts „Person“ in Bezug auf 
den Unterschied zwischen Preis und Wert/Würde siehe Röd, Wolfgang: Die Philosophie der Neuzeit 3. Teil I: Kritische 
Philosophie von Kant bis Schopenhauer, München 2006, S. 86.  
143 Harald Köhl führt aus, dass Kant in der GMS die moralische Bewertung von Handlungen vorrangig an der 
„Gesinnung“ des Handelnden orientiert. Diese manifestiert sich in drei Aspekten: im Willen, in den Maximen und in 
den Beweggründen. Moralisch gut ist eine Handlung demnach nicht aufgrund ihrer Folgen, sondern weil sie aus einer 
moralisch guten Gesinnung hervorgeht. Vor diesem Hintergrund charakterisiert der Autor Kants Ethik als einen 
gesinnungsethischen Ansatz (vgl. Köhl, Harald: Kants Gesinnungsethik, Berlin/New York 1990, S. 2). 
144 Vgl. dazu auch Refl. 19:103.   
145 Vgl. KpV 05:101.  
146 Vgl. KpV 05:101. 
147 ZeF 08:372.  
148 Vgl. KpV 05:76 f.; Refl. 15:361.  



 27 

Naturmechanismus oder technischen Gesetzmäßigkeiten): „Vermittelst der Vernunft ist der Seele 
des Menschen ein Geist (Mens, vous) beigegeben, damit er nicht ein bloß dem Mechanism der 
Natur und ihrem technisch-praktischen, sondern auch ein der Spontaneität der Freiheit und ihren 
moralisch-praktischen Gesetzen angemessenes Leben führe. Dieses Lebensprincip gründet sich 
nicht auf Begriffen des Sinnlichen, (...)“149. Kant scheint darauf hinzuweisen, dass das praktische 
Leben selbst mehr bedeutet als die bloße sinnliche Natur, die durch den Mechanismus der Natur 
hervorgebracht wird.  

Dieser durch das Gesetz der Freiheit gegenwärtige Geist ist das, was eine Person besitzt, um 
sich ihrer selbst als solcher bewusst zu sein. Als Geist der Moralität (mens legis) wird er mit der 
moralischen Gesinnung150 des Willens identifiziert. Anhand des Unterschieds zwischen dem 
„Buchstaben“ des Gesetzes und dem „Geist“ des Gesetzes hinsichtlich der Handlungen kann 
dieser Aspekt beobachtet werden: „Man kann von jeder gesetzmäßigen Handlung, die doch nicht 
um des Gesetzes willen geschehen ist, sagen: sie sei bloß dem Buchstaben, aber nicht dem 
Geiste (der Gesinnung) nach moralisch gut“151. Dies würde nichts anderes implizieren, als zu 
behaupten, dass der Geist des Lebendigen etwas ist, das von der praktischen Vernunft in der Moral 
des Gesetzes hervorgebracht wird und nicht etwas, das permanent, konstant und natürlich gegeben 
ist. Der Geist des Lebendigen als unmittelbare Bewusstseinsfolge des Sittengesetzes scheint den 
Kern der Reflexion über die Kategorien der Freiheit zu bilden.  

Es ist für Kant klar, dass die Bestimmung des Naturmechanismus nicht vollkommen mit der 
Bestimmung des „Lebens“152 identifiziert werden kann. Der Mensch als biologisch bestimmtes 
Wesen153 kann dennoch nicht von der Bestimmung dieses Mechanismus abstrahiert werden154. 
Aber das Leben des Menschen hat einen viel höheren Wert als das Handeln nach den 
Naturgesetzen. Welche praktische Bestimmung erhält dann der Begriff „Leben“? Wenn man der 
Argumentation des Endes der Dialektik folgt, nähert man sich einem präzisen Gehalt des Begriffs 
„Leben“155. Kant war sich in der Metapher der Marionette bewusst, dass der Mensch unter der 
Vorstellung des Naturmechanismus ‚perfekt‘ handeln kann. Das heißt, negativ betrachtet gibt es 
keine Möglichkeit einer Abweichung oder Übertretung des Gesetzes, da er vor allem keine Gewalt 
über sich selbst in den Gründen seiner Handlungen hat. Genau darin liegt für ihn eine 
problematische Frage: Kann die menschliche Natur nur als ein perfekter Mechanismus verstanden 
werden?  

 
149 VNAEF 08:417.  
150 Für Friedrich Schlegel besteht moralische Gesinnung in einer inneren Einheit und Konsequenz des Denkens, die 
sich in einem festen, sich selbst treu bleibenden Charakter äußert. Diese Ansicht, verstanden als ein systematisches 
Lebensprinzip, beeindruckt und erweckt Achtung – unabhängig davon, ob man dieselbe Überzeugung teilt (vgl. 
Schlegel, Friedrich: Philosophie des Lebens, in: Behler, E. (Hg.): Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 10, München, 
Paderborn, Wien und Zürich 1969, S. 11).  
151 KpV 05:72 Anm.  
152 Bemerkenswert ist, dass Kant in der Vorrede der KpV eine allgemeingültige Bestimmung des Lebens formuliert, 
die in systematischem Zusammenhang mit den „Gesetzen“ des Begehrungsvermögen steht (vgl. KpV 05:09). Handelt 
es sich bei diesen „Gesetzen“ um Gesetze der Freiheit oder der Natur? Wenn es sich um praktische Gesetze handelt 
– und praktische Gesetze moralische Gesetze sind –, dann sagt Kant letztlich nichts anderes, als dass es im Leben 
darauf ankommt, nach moralischen Gesetzen zu handeln. Er spricht niemals von praktischen Gesetzen im 
Zusammenhang mit der Natur.  
153 Zur Ungeeignetheit des Begriffs „Leben“ für die Objekte biologischer Forschung siehe Janich, Peter; Weingarten, 
Michael: Wissenschaftstheorie der Biologie. Methodische Wissenschaftstheorie und die Begründung der Wissenschaften, München 1999, 
S. 128.  
154 Der Schnittpunkt zwischen philosophischen Überlegungen zum moralisch-praktischen Begriff des Lebens und 
biologischen Konzepten desselben – ein Spannungsfeld, das in unterschiedlichen Ansätzen häufig als zu 
überwindendes Dilemma erscheint – lässt sich exemplarisch an Themen wie „Gentechnik“ und „Gentechnologie“, 
„Sterbeprozess“, „Euthanasie“, „Klonierung“ oder „Abtreibung“ erkennen. Eine systematische Darstellung dieser 
begrifflichen Schnittmenge findet sich bei Günter, Altner: Leben in der Hand des Menschen. Die Brisanz des biotechnischen 
Fortschritts, Darmstadt 1998.   
155 Ein erweiterter Lebensbegriff, der Denken und Begehren einschließt, kann aus der Interpretation von Bernd 
Dörflinger betrachtet werden (vgl. Dörflinger, Bernd: Das Leben theoretischer Vernunft, Berlin/New York 2000, S. 258). 



 28 

In einem hypothetischen Fall, in dem der Mensch fähig wäre, die Dinge so zu verstehen und 
einzusehen156, wie sie an sich sind, und in dem die Natur seinen Willen absolut durch die 
Repräsentation des Willens Gottes157 bestimmen könnte, würde die Folge sein, dass die sinnlichen 
Neigungen durch das Sittengesetz „in ihren geziemenden Schranken“158 gehalten und auf das 
höchste Gut ausgerichtet werden. In einer Welt, in der Menschen so handeln würden, wären ihre 
Handlungen nicht nur von etwas außerhalb ihres (eigenen) Selbst beeinflusst, sondern es wäre auch 
unmöglich, zwischen dem Naturgesetz – das den Mechanismus des Handelns bestimmt – und dem 
Sittengesetz – das durch die Unterwerfung der Neigungen wirkt – zu unterscheiden. Der Mensch 
würde sein Handeln an der Majestät Gottes ausrichten, wenn diese ihm als objektive und erwiesene 
Gewissheit gegenwärtig wäre. Kant jedoch hält dem entgegen, dass die Verfassung des Menschen 
in Wirklichkeit eine gänzlich andere ist159.  

Die Vorstellung einer Welt, in der Menschen bloß gestikulieren wie Puppen an Fäden, steht 
im Widerspruch zur tatsächlichen Beschaffenheit der menschlichen Natur – zumindest unter 
praktischen Gesichtspunkten. Marionetten besitzen kein eigenes Leben. Kant betont hier unter 
anderem, dass der Mensch, um seine eigene Existenz und sein eigenes Leben bestimmen zu 
können, „Kraft zum Widerstande gegen Neigungen“160 erlangen muss. Ohne diese Kraft, die 
„durch lebendige Vorstellung der Würde des Gesetzes“161 in der moralischen Gesinnung gewonnen 
wird, kann sich der Mensch seiner Person nicht bewusst werden und sich nicht zum wahren Leben 
bestimmen. Bedeutsam an der Metapher ist, dass die Marionette nur gestikuliert, wenn sie zum 
Gestikulieren gebracht wird, weil keine Kraft aus ihr selbst auftaucht.   

Der ins Spiel gebrachte Lebensbegriff kann allerdings aus mehreren Perspektiven analysiert 
werden. In jener imaginären Welt könnte das Gesetz nicht übertreten werden, wohingegen in der 
realen Welt für den Menschen durchaus die Möglichkeit besteht, das Sittengesetz zu verletzen. Die 
Übertretung des Gesetzes ist ein wesentlicher Bestandteil des praktischen Lebens. Die Bestimmung 
des Menschen zum Guten durch das moralische Gesetz der Freiheit muss die Realität des Bösen 
in der Welt annehmen, deren Möglichkeit in der Übertretung des Gesetzes durch frei 
angenommene böse Prinzipien begründet liegt162. Dies ist sehr aufschlussreich, weil es darauf 
hinweist, dass das lebendige Wesen sich selbst in der Bestimmung und im praktischen Leben gemäß 
der moralischen, durch die Kategorien der Freiheit verwirklichten Gesinnung des Willens gut oder 
böse macht163. Statt zu sagen, der Mensch ist böse, sollte man – praktisch betrachtet – erkennen, 
dass er sich selbst böse164 macht. Das praktische Leben ist keine Unbeweglichkeit des Seins, 
sondern ein Dynamismus der Pflicht im Sich-selbst-Machen. 

Ein zweiter Gesichtspunkt bezieht sich auf das kategorische Gebot. Es wäre sinnlos, etwas 
zu gebieten, das bereits durch einen Mechanismus getan wird. In diesem Kontext ist ein wichtiger 
Faktor für das Verständnis des Lebensbegriffs die Akzeptanz, dass die Handlungen – auf die der 
Wille gerichtet ist – auch durch das Gebot des Sittengesetzes hervorgebracht werden. Andernfalls 
würden in jener imaginären Konzeption der menschlichen Natur als einem marionettenähnlichen 
Mechanismus „die mehresten gesetzmäßigen Handlungen aus Furcht, nur wenige aus Hoffnung 
und gar keine aus Pflicht geschehen“165. So gesehen resultiert daraus, die moralische Möglichkeit 
der Handlung aus der im kategorischen Imperativ gedachten Pflicht abzuleiten und einzubinden.  
 

 
156 Es handelt sich um zwei präzise Termini: „Einsichtsfähigkeit“ und „Erleuchtung“ (vgl. KpV 05:146).  
157 „Gott sei Schöpfer des Menschen als eines Dinges an sich“ (Brandt, Reinhard: Kritische Beleuchtung, a.a.O., S. 147). 
158 KpV 05:147. Kant geht hier davon aus, dass die Neigungen ursprüngliche Elemente der menschlichen Natur sind 
und sich prinzipiell nicht modifizieren lassen.  
159 Vgl. KpV 05:147.  
160 KpV 05:147. 
161 KpV 05:147.  
162 Vgl. KpV 05:100. Vgl. dazu auch RGV 06:32.   
163 Vgl. dazu auch Köhl, Harald: Kants Gesinnungsethik, a.a.O., S. 77.  
164 Eine Ausprägung dieses Ansatzes findet sich in Kants Religionsschrift, in der er sich eingehend mit der 
Unterscheidung zwischen einem bloßen Etwas-Sein und einem aktiven Etwas-sich selbst-Machen auseinandersetzt. 
(vgl. RGV 06:32).  
165 KpV 05:147.  



 29 

1.2. Die praktische Bestimmung 
 
Im Zentrum desjenigen Lebensbegriffs, der dem bloß mechanischen, durch die Metapher der 
Marionette versinnbildlichten Naturverhältnis widerspricht, steht das, was die reine Vernunft am 
Sittengesetz vollzieht, insofern dieses als Imperativ für den affizierten Menschen Bedeutung 
beansprucht. An dieser Stelle führt Kant ein wichtiges Element zum Verständnis des Begriffs 
„Leben“ als Gegengewicht zur Figur einer Marionette ein: die „wahrhafte sittliche, dem Gesetze 
unmittelbar geweihete Gesinnung“166. Diese „Gesinnung, aus welcher Handlungen geschehen 
sollen“167, gibt dem Begriff „Leben“ seinen Sinn. Denn Kants Absicht ist nicht nur, zu zeigen, dass 
der Grund der Tätigkeit der Bestimmung nicht außerhalb der Vernunft des handelnden Subjekts 
liegen darf, sondern auch, dass zwischen den Neigungen und dem Sittengesetz, das diese 
Neigungen unterwirft, ein „Streit“168 stattfinden muss. 

Das praktische Leben des wirklichen Menschen wird begriffen – im Gegensatz zu jener 
imaginären Vorstellung vom Menschen als Marionette Gottes bzw. des Schicksals – als eine 
praktische Bestimmung, die durch den „Streit“ erworben wird. Vor allem das ständige Verlangen 
nach Glückseligkeit und den damit verbundenen Neigungen treibt ihn dabei an. Die Resistenz der 
Kraft, welche die begehrlichen Neigungen zur Befriedigung im Lustgefühl durch die sinnlichen 
Objekte der Maximen antreiben, ist nur möglich, wenn ein entgegengesetzter „Widerstand“ in 
derselben Maxime die Fähigkeit besitzt, sie der Einheit eines Prinzips zu unterwerfen169. Es ist ein 
Widerstand gegen die Neigungen, um sie einem Bewusstsein zu unterwerfen, das nicht auf die 
Verwirklichung des Objekts der sinnlichen Begierde gerichtet ist170. Dieses Bewusstsein zielt darauf 
ab, die Maxime zu einem „Ganzen“ auszudehnen, als ob alles Wollen in dieses Ganze einbezogen 
werden müsste. Dieses Bewusstsein ist das Bewusstsein der universalen Form des Sittengesetzes.  

Ausgehend von den bisherigen Ausführungen ist es wichtig, die Rolle des Streits zu 
bekräftigen, um ein klares Verständnis dafür zu ermöglichen, wodurch sich Kant zufolge eine 
Menschvorstellung als von einem mechanisch bestimmten Wesen (unter der Metapher der 
Marionette) unterscheidet. Denn der dargestellte Interessenkonflikt zwischen den sinnlichen 
Neigungen und dem Sittengesetz in der Gesinnung erhält dadurch eine grundlegend andere 
Bedeutung. Der Kampf zwischen Neigungen und Gesinnungen kann jedoch nicht als Zweck an 
sich gelten, auf den das handelnde Subjekt zusteuert, um sich als lebendiges Wesen zu verstehen – 
trotz der zentralen Rolle, die diesem Kampf zukommt. Der Streit findet ausschließlich als Mittel 
statt. Was herausgestellt werden sollte, besteht nach Kant darin, dass in einer auf das höchste Gut 
hin bestimmten menschlichen Natur der Ausschluss des Kampfes zugleich den Verlust dessen 
bedeutet, was dem „Leben“ seinen tiefsten Sinn verleiht. Vor diesem Hintergrund gäbe es auch 
keinen „moralische[n] Wert der Handlungen“171, „worauf doch allein der Wert der Person und 
selbst der der Welt, in den Augen der höchsten Weisheit, ankommt“172. Der moralische Wert der 
Handlungen ist also mit dem Streit173 verbunden, der zwischen der Gesinnung und der Neigung 
herrscht.  

Es kommt somit für Kant die Bedeutsamkeit ans Licht, zwischen einer nicht um ihre 
Bestimmung kämpfenden „Marionette“ und dem Leben eines Menschen zu differenzieren, in dem 
der Wert seiner Person ihm dieses Bewusstsein des „Lebendigen“ verleiht. Man darf also davon 

 
166 KpV 05:147.  
167 KpV 05:147. 
168 KpV 05:147.  
169 Vgl. KpV 05:66.  
170 Vgl. KpV 05:65.  
171 KpV 05:147. Vgl. Sala, G.: Kants Kritik, a.a.O., S. 334.   
172 KpV 05:147.  
173 Einige Autoren erkennen keinen Antagonismus zwischen einer durch das moralische Gesetz bestimmten 
Gesinnung und den Neigungen. Durch die Unterscheidung zwischen natürlicher und intelligibler Gesinnung wird 
versucht, diesen Antagonismus systematisch aufzulösen – wie es etwa Stephan Zimmermann tut, der jede Form 
intentionaler Ausrichtung in den Begriff der Gesinnung integriert (vgl. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., 
S. 128).  



 30 

ausgehen, dass der Ausdruck „Wert“ unter zwei relevanten Aspekten gedacht werden kann. Zum 
einen wird das praktische Leben denkbar, indem man für die Moral kämpft, als ob man durch 
diesen Kampf allmählich die Wertschätzung der Person durch ihr sittliches Handeln erwirbt. Zum 
anderen ist der Wert der Person, der sich durch den moralischen Wert der Handlungen denken 
lässt, wie der Lebensbegriff ein „Erwerb“, d. h. das praktische Leben ist etwas, das die Menschen 
nach und nach durch die „moralische Stärke der Seele“174 erwerben. Aber warum geschieht dies 
„allmählich“? Kant war sich darüber im Klaren, dass menschliche Neigungen die Fähigkeit 
besitzen, den Willen unter der Vorstellung von Lust und damit im Hinblick auf Glückseligkeit zu 
beeinflussen. Die praktische Vernunft, die sich dieser Einflussnahme widersetzt, kann sich dabei 
nicht immer durchsetzen.  

Die Siege und Niederlagen sind in der praktischen Bestimmung des freien Menschen von 
lebenswichtiger Bedeutung. Sie definieren den akkumulierenden Charakter („allmählich“) der 
Aneignung moralischer Stärke der Seele. Jeder Sieg bezeugt, dass der „Anteil“ am höchsten Gut 
durch unsere Kräfte bzw. unsere Gewalt möglich ist, ebenso wie jede Niederlage davon den Anteil 
am Bösen (errare humanum est) offenbart. Hierin geben einige Gesichtspunkte Anlass zum 
Nachdenken. Sowohl das höchste Gut als auch das Böse werden aus der Freiheit geboren; in der 
praktischen Bestimmung, die im Anteil der Person am höchsten Gut gipfelt, beginnt das sittliche 
Leben mit der sensiblen „Neigung“. Kant verneint, dass die reine Vernunft eine empirisch 
praktische Vernunft ist; vielmehr muss die reine Vernunft, um praktisch sein zu können, auf das 
„Problem“ der menschlichen Natur achten, in deren „Bedürfnis“ wir als Menschen betroffen sind, 
und das Subjekt durch ein Gesetz dazu bringen, sich seines „moralischen Wertes“ als „Person“ 
bewusst zu machen. Der moralische Wert der Person bedeutet das Bewusstsein einer moralischen 
Gesinnung des Willens, die in den moralischen Siegen und Niederlagen von Handlungen erkennbar 
wird und von einer „Pflicht“ im ständigen Kampf mit dem, was der menschlichen Natur zuerst 
gegeben ist, d. h. im ständigen Kampf mit der Neigung, ausgeht175.     

Trotz der Vorstellung des moralischen Gesetzes, das dem Subjekt gebietet, das höchste Gut 
in der Welt zu verwirklichen, handelt es unter dem Einfluss der Kraft der Neigungen, die durch 
die Lustvorstellung in ihm ein Objekt erzeugen. Wäre der Mensch eine Marionette Gottes oder der 
Natur, könnte die Vernunft nicht die Fähigkeit besitzen, sich durch die zunehmend vollkommene 
praktische Erkenntnis ihrer eigenen Kräfte gegenüber dem Zwang nach dem ständigen natürlichen 
Mechanismus zu behaupten. Letztendlich gäbe es dann keinen Erwerb der moralischen 
Seelenstärke:  
 

„Aber, statt des Streits, den jetzt die moralische Gesinnung mit den Neigungen zu führen hat, in welchem, nach 
einigen Niederlagen, doch allmählich moralische Stärke der Seele zu erwerben, würden Gott  und Ewigkei t , 
mit ihrer furchtbaren Majestät , uns unablässig vor  Augen liegen (denn, was wir vollkommen beweisen 
können, gilt, in Ansehung der Gewißheit, uns so viel, als wovon wir uns durch den Augenschein versichern)“176.  

 
Aus dem Zitat tritt die Bedeutung der moralischen Gesinnung177 in Kants Konzeption des Lebens 
eines Menschen deutlich zutage, insbesondere im Unterschied zur Vorstellung desselben als eines 
ausschließlich durch Naturmechanismus bestimmten Wesens, wie es die Metapher einer 
Marionette veranschaulicht. Es ist daher bemerkenswert, dass die praktische Vernunft durch die 
moralische Gesinnung den Menschen zu einem „lebendigen“ Wesen macht. Diejenige Kraft, die 
der verlockenden Macht der sinnlichen Neigung entgegensteht, ist die „Gesinnung“ der Vernunft 
im Menschen. In Kants Argumentation gewinnt demzufolge die Wirklichkeit einer moralischen 
Gesinnung als Kraft bzw. Stärke der Seele eine herausragende Bedeutung. Im Prinzip könnte es 
sich um eine schwache Kraft handelt, aber sie wird allmählich stärker, indem der Mensch die 
„lebendige Vorstellung der Würde des Gesetzes“178 verinnerlicht. Diese Vorstellung verleiht dem 

 
174 KpV 05:147.  
175 Vgl. dazu auch Kalckreuth, von Moritz: Philosophie der Personalität, Hamburg 2021, S. 287.  
176 KpV 05:147.  
177 Vgl. Refl. 19:279: „Ein Mensch von solchen moralischen Gesinnungen ist würdig glücklich zu sein, (...)“. 
178 KpV 05:147.  



 31 

Menschen schließlich als Person „Würde“ und „Wert“ in Bezug auf seine Handlungen, die 
ihrerseits in ihrem sinnlichen Charakter auch Teil des Naturmechanismus sind. Der Wert der 
Person, der durch die Würde des Sittengesetzes vom sittlichen Wert abhängt, ermöglicht dem 
Menschen als Person eine Teilhabe am höchsten Gut in der Welt.  
 
1.3. Gesinnung, Charakter und Denkungsart 
 
Die Gesinnung scheint ein vielschichtiger Begriff zu sein, denn in Kants Werk gibt es mehrere 
Prädikate, die mit ihr einhergehen. Je nach Kontext kann von einer „tugendhaften“, „guten“ oder 
„bösen“ Gesinnung die Rede sein. Wenn man aber mit einem solchen Begriff konfrontiert, muss 
man zunächst einen Bezug zur Alltagssprache und zu psychologischen Parametern herstellen, wie 
er in der Kultur allgemein verstanden wird. Es wird von jemandem gesagt, er habe eine Gesinnung, 
wenn er eine Überzeugung oder eine Haltung hat. Der Begriff erhält bei Kant eine tiefere und 
weiterreichende Bedeutung als die einer Absicht, die durch den Wunsch zu wissen motiviert ist. 
Aus der Perspektive seiner Moralphilosophie ist eine Überzeugung nicht einfach eine andere Form 
der Gesinnung. Sucht man aber in Kants Werk nach Absätzen oder Paragrafen, die dem Begriff 
„Gesinnung“ gewidmet sind, stellt man fest, dass es keinen Textkorpus gibt, der ausschließlich 
diesem Begriff gewidmet ist. Dies bedeutet jedoch nicht, dass die Gesinnung einen geringeren 
Stellenwert einnimmt, nur weil ihr kein eigener Abschnitt gewidmet ist.  

Der Begriff „Gesinnung“ kann im Licht anderer Konzepte179 betrachtet werden, die in 
gewisser Hinsicht mit ihm identisch sind. Durch die Benennung dieser Konzepte lässt er sich 
besser erschließen. Kant scheint die Gesinnung in einem gewissen Umfang mit dem „Charakter“180 
und der „Denkungsart“181 zu identifizieren. Dies ist aufschlussreich, da beide Begriffe eine wichtige 
Rolle in seiner Philosophie spielen. Unter den verschiedenen Weisen, wie „Charakter“182 
verstanden werden kann, ist der „moralische Charakter“183 jene, die als identisch mit der Gesinnung 
hervorgehoben wird. Angesichts der Tatsache, dass der moralische Charakter in der moralischen 
Denkungsart184 wurzelt, lassen sich Gesinnung und Denkungsart begrifflich miteinander 
identifizieren. Was steht bei dieser Identifikation eigentlich auf dem Spiel? 

Bekanntlich unterscheidet Kant bereits in der ersten Kritik zwischen einem „empirischen“ 
und einem „intelligiblen“ Charakter. Dieser Unterschied185, der sich aus der transzendentalen 
Differenz zwischen der Erscheinung und dem Ding an sich selbst ergibt, ist auch für das 
Verständnis des in der Gesinnung mitgemeinten Charakters wesentlich. Die Tatsache, dass eine 
Erscheinung einen Charakter besitzt, bedeutet im Allgemeinen, dass sie sich nach festen Prinzipien 
verhält. In dieser Regelmäßigkeit konstituiert sich der Charakter als Eigenschaft der Ursache. Hier 
kann man vom Charakter des Gesetzes186 sprechen. In diesem Sinne handelt jede Ursache nach 
gesetzlich bestimmter Regelmäßigkeit. Dies gilt ausnahmslos für den Menschen als ein Wesen, das 
sowohl sinnlich als auch intelligibel handelt. In Bezug auf den intelligiblen Charakter muss jedoch 
eine zusätzliche Perspektive eingenommen werden.  

Zunächst ist zu klären, welche Art von Element der intelligible Charakter ist, wenn andere 
als theoretische Prinzipien zur Anwendung kommen. Dieser Charakter ist in einer anderen 
menschlichen Realität verankert, die über die bloße Erkenntnis sinnlicher Objekte hinausgeht. Die 
genannte Bezeichnung fester Regelmäßigkeit dient Kant dazu, über die moralische Ordnung der 

 
179 Gesinnung lässt sich nicht ohne Weiteres mit Intention oder mit Absicht gleichsetzen, da letztere in der Regel auf 
technische oder pragmatische Grundsätze zurückgeführt werden können. Steht jedoch eine Intention in Bezug auf 
moralische Prinzipien, so kann unter Umständen von einer Gleichsetzung von Intention und Gesinnung gesprochen 
werden (vgl. Refl. 15:458; Refl. 19:526; HN 23:381 f.; FM 20:299). 
180 Vgl. KpV 05:99. 
181 Vgl. KpV 05:99.  
182 Vgl. KrV A 539/B 567 ff., B 574, B 577-585; KpV 05:97, 05:99, 05:152, 05:153, 05:157.  
183 Vgl. KpV 05:99, 05:157; Anth. 07:292.   
184 Vgl. KpV 05:152; Anth. 07:294.  
185 Vgl. KrV A 539/B 567.   
186 Vgl. KrV A 539/B 567.  



 32 

Handlungen nachzudenken und auf diese Weise die Prinzipien der Moral nicht anhand der 
Kriterien des Empirismus oder des Skeptizismus zu bestimmen. Der intelligible Charakter wird 
durch den Begriff der Freiheit, der sich im Sittengesetz manifestiert, zu einem moralischen 
Charakter. Dann wird die Regelmäßigkeit in der Bestimmung einer Ursache, die dem Charakter 
eigen ist, zu einer moralischen Regelmäßigkeit, deren sich das Subjekt bewusst ist. Diese 
Regelmäßigkeit umfasst die Gesamtheit der Handlungen, in denen Gut und Böse zur Bewertung 
stehen.   

Das Dargelegte mündet in eine paradoxe Lage. Wenn man betonen will, dass dem intelligibel-
moralischen Charakter eine Regelmäßigkeit innewohnt und dass diese Regelmäßigkeit eine 
Eigenschaft der Ursache ist, dann erscheint der Charakter als eine Eigenschaft, die entweder dem 
Menschen angeboren oder erfahrungsbedingt veränderlich ist. Letzteres ist für das Verständnis des 
Charakters nicht geeignet, da eine Ursache oder ein Grund im Allgemeinen nach festen187 
Prinzipien handelt und sich etwas Festes nicht durch Erfahrung ändern kann. Auch die erste 
Option überzeugt nicht, denn wenn der intelligibel-moralische Charakter angeboren wäre, würde 
der Mensch stets moralisch handeln. Dies widerspricht der Erfahrung moralisch gleichgültigen 
Verhaltens, das auf Vergnügen beruht. Darüber hinaus bleibt ungeklärt, warum der Mensch sich 
bemüht, eine gute Person zu werden. Kurzum: Der moralische Charakter ist weder angeboren 
noch durch Erfahrung veränderlich.  

Das Bemerkenswerte an dem Begriff ist, dass es sich um eine feste Regelmäßigkeit handelt, 
die dennoch „erworben“188 wird. Es scheint mit den geläufigen logischen Schemata zu kollidieren, 
da ein Begriff, der von konstanter und fester Regelmäßigkeit durchdrungen ist, kaum als etwas 
gelten kann, das man sich erst erwerben soll. Dies stellt jedoch keinen Widerspruch dar. Der 
intelligibel-moralische Charakter enthält genau die Vorstellung einer unveränderlichen 
Allgemeingültigkeit, die ihren Wert durch den Erwerb erlangt. Durch den Charakter kann die 
Bestimmung des Handelns im Voraus erkannt werden. Was daran besonders hervorzuheben ist, 
ist die Möglichkeit, den Charakter nach seinem Erwerb weiter zu optimieren. Es geht darum, das 
höchste Gut in der Welt stets besser zu verwirklichen.  So gedacht ist Charakter nicht mit Talent 
oder Temperament189 identifizierbar. Ein einfaches Beispiel könnte nützlich sein: Wenn jemand 
regelmäßig 10 Km läuft und zielstrebig auf einen Wettkampf hinarbeitet, zeigt er unter Umständen 
sein Talent. Aber ob er auch den Charakter zum Gewinnen190 besitzt, lässt sich daraus nicht 
schließen.  

Kant geht philosophisch davon aus, dass der Mensch einen guten oder bösen Charakter 
erwerben191 kann. Dies wäre nicht möglich, wenn der Charakter eine stabile Eigenschaft wäre, die 
sich wie andere Erscheinungen in der Welt vergleichen ließe. Die Art der Eigenschaft, die den 
Charakter und damit die Gesinnung kennzeichnet, ist die Eigenschaft des „Willens“192. Das 
bedeutet, dass der Erwerb des Charakters nicht mechanisch erfolgt, sondern an die Entwicklung 
der moralischen Willensbestimmung gebunden ist. Der menschliche Wille hat für Kant eine 
eminent reflexive Beschaffenheit. Somit entsteht eine Dynamik zwischen der Passivität der aus der 
sinnlichen Natur stammenden Neigungen und der Aktivität der reinen Vernunft.  

An dieser Stelle ist jedoch erneut eine Unterscheidung zwischen der natürlichen und der 
moralischen reflexiven Dynamik erforderlich. Der Mensch reflektiert im ersten Fall seine in Talent 
und Temperament verankerten Neigungen und handelt im Einklang mit ihnen. Die Reflexion des 
Willens ist hier darauf gerichtet, das zu tun, was die sinnliche Natur193 mit diesem Menschen 
anzustreben scheint. Das Beispiel des Sportlers illustriert, wie sportliche Aktivität mit der Reflexion 
über die eigenen natürlichen Anlagen verbunden sein kann. Folgt man der berühmten 

 
187 Vgl. KrV B 239 ff.  
188 Vgl. KpV 05:147; Anth. 07:294.  
189 Vgl. Anth. 07:292.  
190 Vgl. Anth. 07:292.   
191 Vgl. Anth. 07:293 ff.  
192 Vgl. Anth. 07:292.  
193 Vgl. Anth. 07:292.  



 33 

Differenzierung Kants, so resultiert aus dem Talent ein Preis194, insofern das Publikum195 bereit ist, 
Geld zu zahlen, um dessen Anwendung zu sehen.  

In der moralisch-reflexiven Dynamik unterscheidet sich die Situation des Charakters 
dadurch, dass sich die Reflexion nicht darauf richtet, was die Natur aus dem Menschen macht, 
sondern darauf, was der Mensch aus sich selbst196 zu machen hat.  Kants Vorstellung ist deshalb 
besonders suggestiv, weil sie dazu anregt, über den Charakter in Analogie zu einer Arbeit 
nachzudenken – als etwas, das Anstrengung erfordert und dessen Lohn erst verdient werden muss. 
Die reine Vernunft ist in dieser Analogie die einzige Vorgesetzte: Sie gibt den Befehl, etwas auf 
eine bestimmte Weise197 zu tun. Woran gearbeitet werden muss, nämlich an der Aufgabe des 
Lebens, ist die zunehmend absolute Verbindung zu praktisch-moralischen Prinzipien, die sich aus 
der Konfrontation der in den Maximen enthaltenen Neigungen mit dem Grundgesetz der Vernunft 
ergibt.  

Aus dieser Sicht bedeutet ein Charakter als dynamisches Spiegelbild des Willens, dass eine 
Person in ihren Gedanken an moralische Prinzipien oder Gesetze gebunden198 ist, die sie im Laufe 
ihres Lebens ausgebildet hat. Das Charakterkonzept (ebenso wie das von Denkungsart und 
Gesinnung) bringt ein faszinierendes Paradoxon zum Ausdruck: Es beschreibt etwas, das man 
gleichzeitig besitzt und erst erwerben soll. Der moralische Charakter offenbart sich wesentlich als 
Resultat der Anerkennung des Sittengesetzes als seines eigentlichen Fundaments. Nur in der 
Selbstbestimmung kann die Begründung eines „Charakters“ dem Menschen seine eigene Würde 
als vernünftiges Wesen erschließen. 

Die notwendige Verbindung der Gesinnung mit dem Sittengesetz beantwortet die Frage, 
wodurch eine solche Gesinnung und Denkungsart die Wertschätzung ihrer Existenz überhaupt 
erst möglich macht199. Es ist festzustellen, dass die Gesinnung vom Bewusstsein des moralischen 
Gesetzes abhängt ist. Eine unmittelbare Willensbestimmung muss im Gemüt stattfinden, damit 
sich das Subjekt seiner Gesinnung bewusst werden kann. Die Abfolge des Bewusstseins – zunächst 
das Sittengesetz, dann die Gesinnung – begründet den moralischen Wert der Person. Dieser Wert 
ist in besonderer Weise im Charakter oder in der Gesinnung fundiert. Eine gute Handlung kann 
dem Handelnden seinen Wert bewusst machen, aber der Antrieb dafür liegt200 in der Gesinnung.  

Aufgrund des Gesagten ist es sinnvoll, dass der moralische Charakter mit der Denkungsart 
und der moralischen Gesinnung identifiziert werden kann. Diese Eigenschaften, die sich aus der 
unmittelbaren Willensbestimmung durch das Gesetz ergeben, erweisen sich als wesentlich 
verschieden von der bloßen beabsichtigten Handlung. Kant hat diese Unterscheidung klar 
hervorgehoben, indem er die gute moralische Maxime mit der Gesinnung201 in eins setzte. In der 
guten moralischen Maxime manifestieren sich für ihn der moralische Charakter des Menschen und 
seine konkrete moralische Denkungsart bereits vor jeder Handlung. Diese Eigenschaften sind die 
Mentalität, die erreicht wird, wenn die Maxime der Form der Universalität entspricht. Dies bedeutet 
nichts anders, als dass der Inhalt der Maxime ohne logischen Widerspruch gedacht und zum Gesetz 
für das Subjekt oder für die Gemeinschaft der Subjekte gemacht werden muss.  

Die moralische Maxime ist eine Regel, die mit der unmittelbaren Bestimmung durch das 
moralische Gesetz202 erworben wird. Was eine Maxime von der Gesinnung unterscheidet, ist ihr 
allgemeiner Status vor jeder Prüfung auf Gesetzmäßigkeit. Ohne Gesetzeskonformität gibt es keine 
moralische Gesinnung, weil es keine Denkungsart geben würde, die die Kraft enthält, auf eine 
bestimmte Weise zu handeln. Genau darin liegt der Unterschied zwischen der Konzeption der 

 
194 Vgl. Anth. 07:292.  
195 Es fällt auf, dass Aktivitäten, die auf natürlichem Talent beruhen, oft nur in Interaktion mit einem Publikum ihre 
volle Wirkung entfalten – etwa beim Figurentheater oder im Wettkampfsport.  
196 Vgl. Anth. 07:292.  
197 Vgl. KpV 05:31.  
198 Vgl. KpV 05:99, 05:152.  
199 Vgl. KpV 05:116.  
200 Vgl. KpV 05:73.   
201 Vgl. KpV 05:56.  
202 Vgl. KpV 05:82. Siehe Kapitel II.   



 34 

moralischen Gesinnung in der zweiten Kritik und jener in der Religionsschrift. Denn in dieser 
Schrift ist die in der moralischen Gesinnung gedachte Einheit eine allgemeine Haltung, die sich aus 
einer obersten Maxime unter anderen Maximen203 herausbildet.  

Im Gegensatz dazu ist in der zweiten Kritik jede Maxime, die mit dem Sittengesetz 
übereinstimmt und dadurch zu einer moralisch guten Maxime wird, zugleich Ausdruck einer 
moralischen Gesinnung204. Die moralische Gesinnung setzt voraus, dass das Subjekt auf die 
Stimme der reinen Vernunft hören kann. Aus diesem Grund entwickelt ein Mensch seinen 
moralischen Charakter, seine moralische Denkungsart oder erwirbt moralische Gesinnung in dem 
Maße, in dem er gegen seine Neigungen ankämpft, um in seine Maximen eine universelle 
Erweiterung205 derselben aufzunehmen.  

Die Wirklichkeit einer Willensgesinnung kann als eine Art von „Kraft zum Widerstande 
gegen Neigungen durch lebendige Vorstellung der Würde des Gesetzes“206 angesehen werden. Auf 
dieser Grundlage lässt sich die Gesinnung als eine erworbene moralische Kraft charakterisieren, 
die in der Seele „tätig und herrschend“207 werden kann. Aus dieser Perspektive kann man sie als 
eine geistige Kraft der menschlichen Seele im Dienste des Sittengesetzes auffassen, die progressiv 
zunimmt, je öfter die Achtung vor dem Gesetz stattfindet. Diese geistige Kraft muss dem 
Menschen eine gewisse Zufriedenheit mit sich selbst bieten, das heißt eine „Selbstzufriedenheit“208 
als moralisches Verdienst des Glücklichseins. Dies veranlasst ihn zur aktiven209 Teilhabe am 
höchsten Gut.  

Die Verknüpfung von Gesinnung oder Charakter und dem Bewusstsein des Sittengesetzes 
spielt eine wesentliche Rolle in der Tafel der Freiheitskategorien, weil sie den Ursprung des 
kategorialen Bezugs innerhalb der praktischen Vernunft verständlich macht. Analog zu den reinen 
Verstandeskategorien, die sich a priori auf einen Gegenstand im Allgemeinen beziehen (auch ohne 
Vermittlung eines transzendentalen Schematismus), beziehen sich auch die Freiheitskategorien a 
priori auf einen Gegenstand überhaupt (auch ohne die konkrete Anwendung der moralischen 
Ideen auf Handlungen). Charakter, Gesinnung oder Denkungsart fungieren hierbei als 
bestimmbare Objekte für die praktischen Kategorien. Dieses Objekt überhaupt ist jedoch kein 
Gegenstand im engeren Sinne, weil die einzigen eigentlichen Objekte der praktischen Vernunft das 
Sittlich-Gute und das Sittlich-Böse sind.  

Auch wenn Charakter, Denkungsart oder Gesinnung streng genommen keine Objekte sind, 
stellen sie dennoch keine bloß logischen Bestimmungen dar. Sie werden im praktischen 
Bewusstsein als eine Form von „Wirklichkeit“ erfasst. Darin besteht ein wesentlicher Unterschied 
zum allgemeinen Objekt der Verstandeskategorien. Die Funktion der Analogie besteht darin, eine 
bestimmte Einheit zu beschreiben, die sich im Verhältnis ergibt, ohne den Inhalt des Objekts selbst 
zu betreffen. Die Wirklichkeit der Gesinnung, des Charakters oder der Denkungsart ist jene 
Beziehungs-Einheit, die die praktische Vernunft anhand der Kategorien der Freiheit bestimmt. 
Kurzum: Diese Wirklichkeit als Einheit des kategorialen Bezugs hat ihren Ursprung in der 
praktischen Freiheit, die sich in der unmittelbaren Willensbestimmung durch das Sittengesetz 
verwirklicht.  
 
2. Das Wesen praktischer Kategorien 
 
2.1. Die Suche nach einem allgemeinen und systematischen Verständnis 
 

 
203 Vgl. RGV 06:25.  
204 Vgl. KpV 05:56.   
205 Vgl. KpV 05:33, 05:34, 05:35.  
206 KpV 05:147.  
207 KpV 05:147.  
208 KpV 05:117. Vgl. auch KpV 05:118.  
209 Vgl. SF 07:69.  



 35 

Zunächst soll ein Überblick über die Situation der frühen und gegenwärtigen Rezeption210 der 
Anmerkungen Kants vor und nach der Tafel der Kategorien der Freiheit in Bezug auf die Frage 
gegeben werden, in Bezug auf die Frage, was diese Kategorien eigentlich sind oder wie sie sich 
verstehen lassen. Auffallend an diesen Interpretationen ist, dass keine einhellige Auffassung oder 
begriffliche Einheitlichkeit festzustellen ist, sondern vielmehr, dass die Kategorien entsprechend 
der Exegese anderer Elemente der Kantischen Philosophie – wie etwa der theoretischen 
Kategorien oder des Vernunftbegriffs – zu bestimmen versucht werden, um eine solide Grundlage 
für die weitere Argumentation zu schaffen. Was die Autoren zu verstehen suchen und als 
Interpretationsvorschlag anbieten, konzentriert sich insbesondere auf die Klärung eines „Was“ 
dessen, was in den Kategorien enthalten ist – ganz so, als ob es sich dabei um ein Objekt handelte. 
In diesem Sinne fragen sie nach dem Sein der Kategorien: für das Denken, für die Sinnlichkeit, für 
den Menschen, für die Vernunft sowie für den Willen. 

Zur Verdeutlichung der Charakterisierungen der Freiheitskategorien als „Formen“211 muss 
zuerst hervorgehoben werden, dass dieser Ausdruck eine zentrale Stelle in der 
Entwicklungsgeschichte der Auslegung praktischer Kategorien einnimmt. Durch den Bezug auf 
diesen Terminus werden verschiedene Elemente (nämlich Begehren, Wille, Freiheit, Einheit, 
Kausalität, Selbstbestimmung, Intendieren, Spontaneität) inkorporiert, deren Bedeutungen 
wiederum nach einer Explikation verlangen. Ginge man davon aus, dass die Gesamtheit der 
Kategorien unter „Formen“ gedacht werden muss, so hätte dieser Ausdruck entweder mit dem 
Theoretischen oder mit dem Praktischen zu tun. Der Begriff „Form(en)“ ist kein fremdes Konzept 
in der theoretischen und praktischen Philosophie Kants, sondern seine Bedeutung lässt sich präzise 
bestimmen. Kant nennt „Formen“ die Begriffe von Raum und Zeit212 und diejenigen des 
Verstandes213. Die Freiheitskategorien als Formen zu denken, stellt sie in eine Reihe mit diesen 
Begriffen. Würden die Freiheitskategorien als Formen auch eine Unterscheidung zwischen 
„Materie“ und „Form“ implizieren214, wie es im Fall der sinnlichen Anschauung vor den reinen 
Formen der Anschauungen bzw. im Fall von der Sinnlichkeit vor den reinen Verstandesbegriffen 
gegeben ist? Lässt sich hier ein Unterschied zwischen „Bestimmung“ und 
„Bestimmbarem/Bestimmbarkeit“215 denken?  

Man könnte leicht den Eindruck gewinnen, dass die Kategorien der Freiheit das Verständnis 
ihres Wesens aus der Bedeutung des theoretischen Terminus „Form“ ziehen. Wendet man jedoch 
den Blick auf die praktische Philosophie Kants, um diesen Terminus zu examinieren, scheint die 
Bedeutung dieses anders zu sein als die einer Bedingung a priori bzw. Bestimmung des Sinnlichen. 
Im System der Kritik der praktischen Vernunft enthält der Begriff der Form eine spezifische 

 
210 Eine chronologisch geordnete Übersicht der Rezeptionen ist in den Einleitungen der Monografien von Heiko Puls 
und Stephan Zimmermann nachzulesen.  
211 Siehe Mellin, Georg S. A.: Encyclopädisches Wörterbuch der Kritischen Philosophie oder Versuch einer fasslichen und vollständigen 
Erklärung der in Kants kritischen und dogmatischen Schriften enthaltenen Begriffe und Sätze, 6 Bands, Jena/Leipzig 1797-1804, S. 
597; Biedermann, Karl: Die deutsche Philosophie von Kant bis auf unsre Zeit, ihre wissenschaftliche Entwicklung und ihre Stellung zu 
den politischen und wissenschaftlichen Verhältnissen der Gegenwart, Leipzig 1842, S. 247; Sänger, Monika: Die kategoriale 
Systematik in den „Metaphysischen Anfangsgründen der Rechtslehre. Ein Beitrag zur Methodenlehre Kants“, Berlin/New York 1982, 
S. 123; Schönrich, Gerhard: „Die Kategorien der Freiheit als handlungstheoretische Elementarbegriffe“, in: Prauss, 
Gerold (Hg.): Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie, Frankfurt a.M. 1986, S. 260; Kobusch, Theo: „Die 
praktischen Elementarbegriffe als Modi der Willensbestimmung. Zu Kants Lehre von den „Kategorien der Freiheit“, 
in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, 
Berlin/Boston 2016, S. 52; vgl. dazu ebd. S. 76; vgl. auch Kobusch, Theo: „Die Kategorien der Freiheit. Stationen 
einer historischen Entwicklung: Pufendorf, Kant, Chalybäus“, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 15 (1990), S. 26; 
Simon, Josef: Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie, Berlin/New York 2003, S. 146; Dierksmeier, Claus: 
Das Noumenon Religion. Eine Untersuchung zur Stellung der Religion im System der praktischen Philosophie Kants, Berlin 1998, S. 
25; Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien der Freiheit, a.a.O., S. 71, 103, 126, 137, 167; Mosayebi, Reza: Das Minimum 
der reinen praktischen Vernunft. Vom kategorischen Imperativ zum allgemeinen Rechtsprinzip bei Kant, Berlin/Boston 2013, S. 211. 
212 Vgl. KrV B XXV, B 36, B 56, B 58, B 60, B 118, B 121, B 146, B 160, A 92, B 164, B 305, B 331, B 344, B 347, B 
414, A 373, A 494; Prol. 04:282, 04:288, 04:291, 04:305, 04:375.  
213 Zu den verschiedenen Varianten des Ausdrucks „Formen“ siehe KrV B 150, B 283, B 288, B 305, A 287. 
214 Vgl. KrV A 266/B 322.  
215 Vgl. A 266/B 322.  



 36 

Bedeutung, die Kant selbst zu erklären sich angeschickt hat. Hier kann der Begriff der Form nicht 
eine „Bedingung“ bzw. „Bestimmung“ bedeuten, durch die alles möglich sein kann, d. h. eine 
Bedingung, die als notwendige Vorstellung a priori für das Sinnliche in uns fungiert (wie Zeit und 
Raum). Kant macht deutlich, dass der Begriff „Form“ in praktischer Hinsicht nur insofern ein von 
der reinen Vernunft gedachter Begriff sein kann, als es um die Bestimmung des Willens geht, 
welche alle „Materie“ des Willens, d. h. alles Sinnliche eines Gegenstandes, ausschließt216. Von den 
Kategorien der Freiheit als „Formen“ zu sprechen, ergäbe nur dann Sinn, wenn es sich um Formen 
handelt, die von der „Form“ des (reinen) Willens217 abgeleitet wären.  

In den komplizierten Erklärungen des Wesensverständnisses praktischer Kategorien als 
„Modifikationen“218 ist darauf zu achten, in welcher Weise der Ausdruck „Modifikation“ bestimmt 
ist und womit er zusammenhängt, sodass er als Erläuterung der Kategorien dienen kann. Erstens: 
Es ergibt sich aus der Kritik der reinen Vernunft, dass einer Modifikation219 notwendig die Erklärung 
einer „Empfindung“220 innewohnt, und dass sie daher eine Veränderung der Sinnlichkeit221, des 
Zustands der Sinne222 und des Gemüts223 erzeugt. Wenn dieselbe Modifikation in Freiheit gedacht 
werden müsste, könnte nicht erklärt werden, auf welche Weise Freiheit verändert oder modifiziert 
werden könnte. Dasselbe gilt für das moralisch Gute und das moralisch Böse, welche in Bezug auf 
die Freiheitskategorien gefunden werden. Zweitens: Wenn der Begriff „Modifikation“ nicht im 
zuvor genannten Sinn verstanden wird, sondern lediglich unterschiedliche Weisen der Darstellung 
bezeichnet, könnte man durchaus annehmen, dass die Kategorien der Freiheit ihrem Wesen nach 
unterschiedliche Weisen darstellen, wie Freiheit ausgedrückt werden kann.  

Mit der Bezeichnung der Kategorien als „Begriffe“224 drückt man ein wichtiges Merkmal aus, 
das Kant selbst vor der Tafel markiert. Denn die Kategorien der Freiheit sind „praktische Begriffe 
a priori“ bzw. „praktische Elementarbegriffe“. Was entweder akzeptiert oder abgelehnt werden 
soll, richtet sich jedoch nicht nach ihrem Status als Begriffe, sondern zielt darauf ab, was mit der 
Beschreibung der Begriffe einhergeht. In diesem Sinne kann es sich nicht um schematisierte 
Begriffe handeln, wenn unter einem Schema ein sinnliches bzw. reines Sinnlichkeitsschema 
verstanden wird. Kategorien der Freiheit als Begriffe sind keine Schemabegriffe, die eine Begierde 
oder eine Neigung unter der Zeit in einen Gegenstand der Erkenntnis überführen. Deshalb erweist 
sich die These von Bruno Haas225 als nicht haltbar. Dass praktische Kategorien Begriffe von 
„Sachen“ sind, wie Friedrich Kaulbach behauptet, ist auch wirklich umstritten, da die 
Willensgesinnung, auf die sich die Kategorien beziehen, keine „Sachen“ ist.  

 
216 Vgl. KpV 05:24.  
217 Vgl. KpV 05:66. 
218 Vgl. Pieper, Annemarie: Sprachanalytische Ethik und praktische Freiheit. Das Problem der Ethik als autonomer Wissenschaft, 
Stuttgart 1973, S. 151; Marthaler, Ingo: Bewusstes Leben. Moral und Glück bei Immanuel Kant, Berlin/Boston 2014, S. 31. 
Marthaler zitiert einige Autoren, die seiner Meinung nach dieser Einsicht zustimmen (vgl. ebd. S. 31 Anm. 28). 
Auffallend ist hier, dass Marthaler auch Zimmermann als einen Vertreter dieser Auffassung anführt, obgleich 
Zimmermann dazu eine ganz andere Position hat (vgl. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien der Freiheit, a.a.O., S. 
46); Euler, Werner: „Verstand und Wille. Die Kausalitätskategorie als Schlüssel zum Verständnis der „Kategorien der 
Freiheit“ in Kants Kritik der praktischen Vernunft“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): „Kategorien der Freiheit“ in Kants 
praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 186.   
219 Vgl. Prol. 04:323.  
220 Vgl. KrV B 376.  
221 Vgl. KrV A 46, A 129, B 178, A 367, A 386, A 491/B 519. 
222 Vgl. KrV A 28, A 778/B 806.   
223 Vgl. KrV A 97, A 197.  
224 Vgl. Kaulbach, Friedrich: Das Prinzip Handlung, a.a.O., S. 300; Haas, Bruno: „Die Kategorien der Freiheit“, in: 
Oberer, Hariolf (Hg.): Kant. Analysen – Probleme – Kritik, Bd. III, Würzburg 1997, S. 52; Dieringer, Volker: Was erkennt 
die praktische Vernunft, a.a.O., S. 157; Goy, Ina: „Momente der Freiheit“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): „Kategorien 
der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 156 (vgl. auch dazu S. 
158, 168); Fulda, Hans Friedrich: „Kants „Kategorien der Freiheit“ in rein praktischer, pragmatischer und technisch-
praktischer Funktion“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. 
Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 249.  
225 Vgl. Haas, Bruno: Die Kategorien, a.a.O., S. 52.  



 37 

Die Sachen der sinnlichen Welt können strenggenommen indirekt mit der moralischen 
Freiheit in Zusammenhang stehen. Kommt eine Sache in einem moralischen Dilemma ins Spiel, 
wie zum Beispiel die Frage, ob man alle geleisteten Arbeitsstunden ehrlich bezahlen soll, ohne dass 
ein juristischer Vertrag zur Regulierung des Geldes in Bezug auf die Arbeitsstunden involviert ist, 
hat das ganz indirekt mit der Freiheit zu tun, weil dasjenige, was moralisch auf die Probe gestellt 
werden muss, nicht das Geld selbst als Sache (oder wie viel Geld bezahlt werden muss) ist, sondern 
das Objekt der Maxime: Das Nichtbezahlen der geleisteten Arbeitsstunden bringt mir finanzielle 
Vorteile. Genau genommen liefern die Auslegungen von Ina Goy226 und Hans Friedrich Fulda227 
eine Definition, die sich problemlos mit den Kategorien der Freiheit in Einklang bringen lässt. 

Mit dem Terminus „Bedingung“228 zielt man auf zwei Bedeutungen ab, die jedoch nicht 
notwendigerweise getrennt werden müssen: Zum einen begreift man eine Bedingung als „Grund“ 
bzw. „Fundament“ von etwas und zum anderen wird sie als notwendige „Voraussetzung“ der 
Möglichkeit von etwas betrachtet. Es lässt sich erkennen, dass der erste Sinn nicht im 
Zusammenhang mit den Kategorien gedacht werden kann, weil sie nicht als „Gründe“ der 
Willensbestimmung in Bezug auf die Objekte praktischer Vernunft gelten können, da durch die 
Etablierung der logischen Priorität des Bewusstseins des moralischen Gesetzes als Prinzip der 
Moralität allein dieses Bewusstsein jene Objekte im eigentlichen Sinne begründet.  

Bezüglich der zweiten Bedeutung bleibt alles unverändert, solange die Freiheitskategorie 
weiterhin als Bedingung der Möglichkeit einer Erscheinung betrachtet wird. Dies ist jedoch aus 
verschiedenen Gründen unzutreffend – vor allem deshalb, weil eigentlich die Kategorien des 
Verstandes diese Funktion übernehmen und die Objekte sinnlicher Begierden bzw. Neigungen 
lediglich Erscheinungen innerhalb der Sinnlichkeit als des Gefühlsvermögens sind. Aus dieser 
Perspektive erscheint die Auffassung von Susanne Bobzien als unrichtig229, weil sie Kategorien als 
Bedingungen der Möglichkeit phänomenaler Gegenstände auffasst. Eine andere Deutung ergibt 
sich, wenn die Bedingung der Möglichkeit nicht als Grund für die Möglichkeit der Gegenstände 
verstanden wird, sondern als Begriff, in dem – und nicht durch den – die Gegenstände praktischer 
Vernunft gedacht werden.  

Einige Sichtweisen sind isoliert von dem Rest der Interpretationen230, und andere erscheinen 
als ungewöhnliche Definitionen, die Vorstellungen vermitteln, die im Rahmen von Kants 
praktischer Philosophie nicht verankert sind. Als Beispiel sei die der Kategorienthematik 

 
226 „Begriffe, die die Entstehungsbedingungen des moralisch Guten und des unmoralisch Bösen als sittlichen 
Gegenständen der reinen praktischen Vernunft bezeichnen“ (Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 156).  
227 „Begriffe von Gegenständen praktischen Denkens“ (Fulda, Friedrich Hans: Kants Kategorien der Freiheit, a.a.O., S. 
249).  
228 Vgl. Bobzien, Susanne: „Die Kategorien der Freiheit bei Kant“, in: Oberer, Hariolf; Seel, Gerhard (Hrsg.): Kant: 
Analysen – Probleme – Kritik, Bd. 1, Würzburg 1988, S. 198. Bobzien hat einen anderen Beitrag, der im Jahr 1997, wie 
eine Art von Verteidigung gegen die Kritik von Bruno Haas zu ihrer Auslegung konzipiert wurde (vgl. Bobzien, 
Susanne: „Kant’s Kategorien der praktischen Vernunft. Eine Anmerkung zu Bruno Haas“, in: Oberer, Hariolf (Hg.): 
Kant. Analysen – Probleme – Kritik, Bd. III, Würzburg 1997, S. 77-80); Graband, Claudia: „Das Vermögen der Freiheit. 
Kants Kategorien der praktischen Vernunft“, in: Kant-Studien 96 (2005), S. 41; Bojanowski, Jochen: Kant über praktischen 
Gegenstandsbezug, a.a.O., S. 111, 112.   
229 Vgl. Bobzien Susanne: Die Kategorien, a.a.O., S. 198.  
230 Vgl. Beck, Lewis White: A Commentary, a.a.O., S. 140; Pieper, Annemarie: „Zweites Hauptstück (57-71)“, in: Otfried 
Höffe (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 123; Fraisse, Jean-Claude: „Les catégories de 
la Liberté selon Kant“, in: Revue Philosophique de la France et de l’ Étranger, Nr. 1033 (1974) 2, S. 162; Schönrich, Gerhard: 
Die Kategorien der Freiheit, a.a.O., S. 257; Krämer, Hans: „Kategorialität und Praktische Philosophie“, in: Koch, 
Dietmar/Bort, Klaus (Hg.): Kategorien und Kategorialität. Historisch-systematische Untersuchungen zum Begriff der Kategorie im 
philosophischen Denken. Festschrift für Klaus Hartmann zum 65. Geburstag, Würzburg 1990, S. 366 f.; Dieringer, Volker: Was 
erkennt die praktische Vernunft, a.a.O., S. 154; Torralba, José María: Libertad, a.a.O., S. 239; Euler, Werner Ludwig: 
„Stephan Zimmermann: Kants „Kategorien der Freiheit““, in: Kant-Studien 106 (2015) 2, S. 330; Jürgen Stolzenberg: 
„Subjektivität und Freiheit. Zu Kants Theorie praktischer Selbstbestimmung“, in: Jirí Chotas, Jindrich Karásek, Jürgen 
Stolzenberg (Hrsg.): Metaphysik und Kritik. Interpretationen zur „Transzendentalen Dialektik“ der Kritik der reinen Vernunft, 
2010, S. 256; Baum, Manfred: „Praktische Erkenntnis a priori in Kants Kritik der praktischen Vernunft“, in:  
Zimmermann, Stephan (Hg.): „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, 
Berlin/Boston 2016, S. 104.      



 38 

zugeordnete Darstellung der „Struktur“231 genannt, die jedoch in keinerlei Verhältnis zur 
Willensbestimmung steht – einem Grundbegriff der praktischen Philosophie. Auch wenn der 
Begriff der Struktur eine „Relation“ und „Ordnung“ zwischen Elementen (als Teilen) eines Ganzen 
nahelegt, gibt es keinen stichhaltigen Grund, anzunehmen, dass dies auch für alle 
Freiheitskategorien gelten müsse – so als herrsche dort zuvor ein Chaos, das für eine Erkenntnis 
geordnet werden müsse. Die praktischen Kategorien ergeben sich weder aus Urteilsidentitäten232 
noch aus Urteilsregeln233 – sonst würde man sie so behandeln, als wären sie mit den 
Verstandeskategorien gleichzusetzen.  

Zudem sind sämtliche Erklärungen, die das Wirken der praktischen Kategorien über die 
moralische Willensbestimmung hinaus thematisieren, als ungültig zu betrachten, da sie Bereiche 
betreffen, die über die Grenze der Willensbestimmung durch eine im moralischen Gesetz 
gebietende praktische Vernunft oder einen reinen Willen hinausgehen. Unter Einbeziehung des 
Kontextes der Freiheitslehre, des zweiten Hauptstücks, der Analytik insgesamt sowie des Systems 
der Kritik der praktischen Vernunft drängt sich die Frage auf, in welcher Weise das Wesen der 
Kategorien zu begreifen ist – eine Fragestellung, der sich der folgende Punkt widmet.  
 
2.2. Begriffe a priori der moralischen Möglichkeit der Handlung 
 
Im Vorhergehenden wurde gezeigt, dass die den praktischen Kategorien zugrunde liegende Freiheit 
die praktisch-moralische Freiheit ist. Dies ist zweifellos einer der Grundpfeiler des Wesens 
praktischer Kategorien, da damit gesagt wird, dass ihnen ihre objektive Realität durch jene Freiheit 
gegeben wird, die ihrerseits in ihrem erkennbaren Wesen aus dem moralischen Gesetz abgeleitet 
wird, dessen wir uns (als Menschen) bewusst sind, wenn wir Handlungsmaximen entwerfen. Die 
vorliegende Arbeit muss auch die Frage beantworten können, wozu die praktische Vernunft 
Kategorien benötigt. Dies ist eine Frage, die ebenfalls einen wichtigen Teil des Verständnisses des 
Wesens der Kategorien in Bezug auf die Willensbestimmung ausmacht.  

Dieses Wozu impliziert naturgemäß den Zweck, aus dem heraus sie aus Freiheit konstituiert 
werden. Es wäre, als fragten wir uns, warum moralische Freiheit „Kategorien“ benötigt oder 
innehat. In gewissem Sinne informiert das darüber, was das Wesen von etwas ausmacht, und daher 
könnte man auch eine Grundlage für die Erklärung finden, was Kategorien für das System der 
Kritik bedeuten und warum sie von Kant eingeführt wurden. Bevor dieser Zweck der Kategorien 
untersucht wird, der eng mit den moralischen Vorstellungen vom Guten und Bösen verbunden ist, 
wird die erste Erklärung vorgestellt, die in der KpV zum Wesen praktischer Kategorien vorgelegt 
wird.  
 

„Diese Kategor ien der  Fre ihei t , denn so wollen wir sie, statt jener theoretischen Begriffe, als Kategorien 
der Natur benennen, haben einen augenscheinlichen Vorzug vor den letzteren, daß, da diese nur 
Gedankenformen sind, welche nur unbestimmt Objekte überhaupt für jede uns mögliche Anschauung durch 
allgemeine Begriffe bezeichnen, diese hingegen, da sie auf die Bestimmung einer fre ien Wil lkür  gehen (der 
zwar keine Anschauung, völlig korrespondierend, gegeben werden kann, die aber, welches bei keinen Begriffen 
des theoretischen Gebrauchs unseres Erkenntnisvermögens stattfindet, ein reines praktisches Gesetz a priori 
zum Grunde liegen hat), als praktische Elementarbegriffe statt der Form der Anschauung (Raum und Zeit), die 
nicht in der Vernunft selbst liegt, sondern anderwärts, nämlich von der Sinnlichkeit hergenommen werden 
muß, die For m eines  re inen Wil lens in ihr, mithin dem Denkungsvermögen selbst, als gegeben zum 
Grunde liegen haben; (...)“234.   

 
Kant bezeichnet als „Kategorien“ eine Reihe von Ausdrücken, die nach dem Modell der vierfachen 
Teilung von Begriffen gruppiert sind, nach dem er auch die Urteils- und 

 
231 Vgl. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 27, 39, 96, 155.   
232 Vgl. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 85, 164, 184, 219 (vgl. dazu auch Zimmermann, Stephan: 
„Was versteht Kant unter „Kategorien der Freiheit“? in: XXII. Deutscher Kongress für Philosophie, Ludwig-Maximilians-
Universität, 11.-15. September 2011, DOI: 10.5282/ubm/epub.12423, S. 15).  
233 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 136; Recki, Birgit: Ästhetik der Sitten, a.a.O., S. 231 (dazu auch S. 235 ff.).  
234 KpV 05:65 f. Vgl. dazu auch Refl. 19:295.   



 39 

Verstandeskategorientabelle modelliert hat, sowie eine Reihe weiterer Konzepte, die über die 
gesamte Philosophie Kants verteilt sind235. Indem er diese im zweiten Hauptstück der Analytik der 
KpV in einer Tafel zusammengefassten Begriffe als „Kategorien“ bezeichnet, wollte er diese analog 
zu den Kategorien des Verstandes denken. Diese Analogie setzt weder eine „Identität“ der beiden 
Tafeln (sic. der Verstandeskategorien- und der Freiheitstafel) noch die Ableitung der Tafeln von 
einer ursprünglichen Tabelle (sc. der Urteilstafel) voraus, sondern impliziert vielmehr, dass die reine 
Vernunft auf einem anderen, vom theoretischen Wissen völlig unterschiedenen Tätigkeitsfeld auch 
mit „Kategorien“ operiert. Denn Kant sagt nicht, dass man ohne die Funktion des Verstandes in 
Urteilen nichts denken kann, sondern dass man nichts ohne „Kategorie“ denken kann.  
 

„Ich begreife bald, daß, da ich nichts ohne Kategorie denken kann, diese auch in der Idee der Vernunft, von 
der Freiheit, mit der ich mich beschäftige, zuerst müsse aufgesucht werden, welche hier die Kategorie der 
Kausal i tä t  ist, und daß, wenn gleich dem Vernunftbeg r i f fe  der Freiheit, als überschwenglichem Begriffe, 
keine korrespondierende Anschauung untergelegt werden kann, dennoch dem Verstandesbeg r i f fe (der 
Kausalität), für dessen Synthesis jener  das Unbedingte fodert, zuvor eine sinnliche Anschauung gegeben 
werden müsse, dadurch ihm zuerst die objektive Realität gesichert wird“236.   

 
Diese Passage verdeutlicht auch in gewissem Sinne das Wesen der Kategorien der Freiheit. Wie 
oben gezeigt, wird die objektive Realität der Kategorien durch die moralische Freiheit 
demonstriert237. Was dort jedoch nicht gesagt wurde, ist, dass bestimmte Begriffe einer Tabelle in 
Bezug auf das moralisch Gute und Böse den Status einer „Kategorie“ besitzen. Einen der Gründe 
dafür findet man in diesem Zitat ausgedrückt, da die Beschäftigung der reinen Vernunft im 
Praktischen eben diesen Gedanken voraussetzt, dass nichts ohne Kategorie gedacht werden kann. 
Da etwas durch eine Kategorie gedacht werden muss, setzt auch die Willensbestimmung eine 
Kategorie voraus238. Denn, obwohl die Bestimmung in einem Prozess besteht, muss sie als etwas, 
das geschieht oder geschehen soll, angesehen werden. Damit hebt Kant auch hervor, dass es ohne 
die Kategorie der „Kausalität“ kein praktisches Denken gibt. Und da es sich um eine reine Vernunft 
handelt, die praktisch ist, gilt diese Kategorie als eine Kategorie der freien Kausalität239. Das heißt 
nun aber auch: Wenn die Kategorie der Kausalität diejenige ist, durch welche die moralische 
Freiheit gedacht wird, dann sind die Kategorien der Freiheit Kategorien einer übersinnlichen 
„Kausalität“. In diesem Sinne kann man als erste Erklärung des Wesens derselben deduktiv sagen: 
Alle Kategorien der Freiheit sind Kategorien der freien Kausalität der reinen Vernunft im praktisch-moralischen 
Bereich.   

Die Hypothese, wonach alle praktischen Kategorien konsequenterweise Kategorien der 
Kausalität sind, wird im Text Kants selbst nach der Tafeldarstellung bestätigt, wenn er behauptet, 
„daß in dieser Tafel die Freiheit, als eine Art von Kausalität, die aber empirischen 
Bestimmungsgründen nicht unterworfen ist, (...), betrachtet werde“240. Folglich wird gesagt, dass 
alle praktischen Kategorien aus einer einzigen Kategorie, nämlich der Kategorie der Kausalität 
durch Freiheit, abgeleitet sind: „(...) indessen daß doch jede Kategorie so allgemein genommen 
wird, daß der Bestimmungsgrund jener Kausalität auch außer der Sinnenwelt in der Freiheit als 
Eigenschaft eines intelligiblen Wesens angenommen werden kann“241. Wie später gezeigt werden 
wird, ist dabei erwähnenswert, dass die Interpretation einiger Autoren über die praktischen 
Kategorien als Funktionen von Urteilen oder Begriffen, die unmittelbar aus der Tafel der 

 
235 Vgl. KrV B 181, B 200, B 348, B 402, B 443; Prol. 04:302 f.; KU 05:203, 05:211, 05:219, 05:236.  
236 KpV 05:103 f.  
237 In änhlicher Weise äußert sich Kontos, Pavlos: “Kant’s Categories of Freedom as Rules of Moral Salience”, in: 
Zeitschrift für philosophische Forschung, Band 65 (2011) 2, S. 226: “a) the categories of freedom presuppose that the reality 
of freedom is taken for granted, that is, that we recognize the fact of reason, b) freedom is defined in its entire range, 
that is, both as spontaneity and as autonomy; it is defined, in other words, according both to practical and moral 
principles”.  
238 Vgl. KpV 05:66.  
239 Vgl. KpV 05:67. 
240 KpV 05:67.  
241 KpV 05:67.  



 40 

Funktionen des Verstandes in Urteilen abgeleitet sind, in dieser vorliegenden Arbeit revidiert 
werden muss, weil Kants Text ein ganz neues Licht auf das Wesen und die Grundlage dieser 
Kategorien wirft. Für Kant besteht die Grundlage der praktischen Kategorien in der Freiheit als 
Eigenschaft eines intelligiblen Wesens. Diese Eigenschaft der Kausalität reiner Vernunft kann von 
uns (Menschen) nur in der Bewusstwerdung des moralischen Gesetzes erkannt werden.  

Was sich im Text nachweislich belegen lässt, besteht darin, dass alle Kategorien in ihrem 
Wesen als Begriffe der Kategorie der Kausalität oder – falls man so bevorzugt, weil sie nicht 
schematisiert ist – als hypothetisches Urteil verstanden werden können. Aber die Behauptung, dass 
jede Kategorie der Freiheit einer logischen Funktion des Verstandes in Urteilen entspricht, ist 
etwas, das nicht als zutreffend nachgewiesen werden kann. Diese vermeintliche Entsprechung wäre 
jedenfalls eine willkürliche Interpretation, die nicht berücksichtigt, dass die Kategorien der Freiheit 
nur die logische Begründung des Verhältnisses des Grundes und der Folge242 benötigen. Dieses 
Verhältnis gewinnt im Praktischen243 durch das Sittengesetz Bedeutung. Kurz gefasst: Alle Kategorien 
der Freiheit werden ihrem Wesen nach als Kategorien aus der Kategorie der Kausalität verstanden. 

Dass die Kategorien der Freiheit allein auf der übersinnlichen Kategorie der Kausalität 
beruhen und dass es sich um eine übersinnliche Kategorie handelt, durch die die reine Vernunft 
ihre eigene Bestimmung bezüglich des Praktischen denkt, wird in demselben Zitat vor der Tafel 
der Freiheit bestätigt, wo Kant ausdrücklich feststellt, dass die Kategorien der Freiheit „die Form 
eines reinen Wil lens in ihr, mithin dem Denkungsvermögen selbst, als gegeben zum Grunde 
liegen haben“244. Wie bereits gesagt, enthält der Begriff des „reinen Willens“ die Kategorie der 
Kausalität durch Freiheit. Daraus folgt, dass die Kategorien praktischer Vernunft insgesamt 
Kategorien sind, durch die der Prozess der Bestimmung der Kausalität reiner Vernunft – 
ausgehend vom Sittengesetz – in der Bestimmung des menschlichen Willens realisiert wird, weil 
ihnen diese Kausalität des reinen Willens zugrunde liegt. Sowohl die Tätigkeit der Unterwerfung 
des Mannigfaltigen der Begehrungen als auch die Hervorbringung der sittlichen Willensgesinnung 
implizieren notwendigerweise diese Kausalität. Ein weiterer Gesichtspunkt in der Entwicklung des 
reinen Willens im Menschen findet sich später in der Idee einer „moralischen Möglichkeit der 
Handlung“245.  

Nach dieser Klarstellung und wenn man auf die oben zitierte erste Passage zurückkommt, 
bietet Kant keine Erklärung dafür, warum bestimmte Begriffe, die in der Weise geordnet sind, wie 
die Kategorien des Verstandes und der Urteile angeordnet sind, also unter vier Rubriken und drei 
Momenten, als Kategorien zu verstehen sind. Schließlich sagt er einfach: „[D]enn so wollen wir 
sie, statt jener theoretischen Begriffe, als Kategorien der Natur benennen“246. Dies scheint bereits 
gewisse Vermutungen darüber vorauszusetzen, warum jene Begriffe der Freiheit und nicht andere 
angeordnet werden, warum genau diese Anzahl mit verschiedenen Ausdrücken und nicht andere 
verwendet werden, und ob diese Konzepte eine gewisse „Vollständigkeit“ der Tafel ausmachen. 
Zudem wird nicht erläutert, ob diese Begriffe unter den vier Rubriken „Quantität“, „Qualität“, 
„Relation“ und „Modalität“ nach dem Vorbild der aristotelischen Kategorien247 oder nach dem 
Modell der Urteilstafel zu fassen sind oder nicht. Es ist ein natürliches Verfahren von Kant, dass 
er, wenn er Äußerungen der zweiten Kritik mit der ersten Kritik erklären oder vergleichen will, 
zumindest einige Andeutungen macht. Im Zitat sagt er nur: „so wollen wir“, „statt jener 
theoretischen Begriffe“, „als Kategorien der Natur“. „Statt“ zu sagen allein bedeutet nicht, eine 
Grundlage für das Verständnis des Wesens dieser Kategorien zu bieten. 

Der augenscheinliche Vorzug zeigt uns die den Kategorien zugrunde liegende Quelle an, 
nämlich „die Form des reinen Willens“, der vor allem darauf abzielt, den menschlichen Willen in 
einen freien Willen umzuwandeln. Aber allein diese Auskunft gibt uns keinen weiteren Aufschluss 

 
242 Vgl. KpV 05:49.  
243 Vgl. KpV 05:49 f.  
244 KpV 05:66.  
245 Vgl. KpV 05:58.  
246 KpV 05:66. 
247 Vgl. Prol. 04:323.  



 41 

darüber, was die Kategorien sind oder was ihre Essenz im Verhältnis zu den Begriffen des Guten 
und des Bösen in Anbetracht ihrer negativen und positiven Tätigkeit sein kann. Kant nennt 
allerdings die auf jener Quelle beruhenden Kategorien der Freiheit „als praktische 
Elementarbegriffe“248. Besteht ein Zusammenhang zwischen der Tatsache, dass es sich um a priori 
gegebene und zugleich elementare Konzepte handelt? Inwiefern erhellt diese Benennung der 
Elementarbegriffe das Wesen der Kategorien, und ob sie ihrerseits auch die Frage beantwortet, 
warum diese praktischen Begriffe „Kategorien“ genannt werden?  

Folgt man der Analogie, die Kant mit der Wendung „praktische Elementarbegriffe“ 
auszudrücken versucht, und sucht man diese Parallelität im selben Ausdruck „elementar“, so sollte 
man verstehen, dass er nicht ohne Grund die Freiheitskategorien in einen ähnlichen Rang einordnet 
wie die Begriffe des Raumes und der Zeit249 sowie die Verstandeskategorien. Dass die Kategorien 
des Verstandes Elementarbegriffe sind, bedeutet nicht, dass das Elementare eine Unterart des 
Kategorischen ist. Im Gegenteil werden die elementaren Verstandesbegriffe „Kategorien“ genannt, 
weil sie von den „Elementarbegriffen“ der Sinnlichkeit als Formen sinnlicher Anschauung 
unterschieden werden müssen. Dieses Unterscheidungskriterium ließe sich auch auf die Kategorien 
der Freiheit anwenden. Das heißt: Wenn Raum und Zeit von Kategorien unterschieden werden, 
und alle zusammen Elementarbegriffe sind, dann könnten sie auch von den Kategorien der 
Freiheit, die praktische Begriffe a priori sind, abgegrenzt werden. Damit wird unterstrichen, dass 
diese Kategorien Teil einer Benennung sind, die weit über den rein praktischen Aspekt hinausgeht. 
Es wird gesagt, dass die Konzepte von Raum und Zeit und Verstandeskategorien und 
Freiheitskategorien allesamt Elementarbegriffe sind. Die Differenz läge auf der Grundlage dieser 
Kategorien, nämlich im „reinen Willen“, so wie analog der Unterschied zwischen Raum-Zeit und 
Kategorien ein Unterschied zwischen dem Vermögen der „Sinnlichkeit“ und dem des 
„Verstandes“ ist.  

Aber der Unterschied liegt nicht nur in dem ihnen zugrunde liegenden Vermögen, sondern 
auch, wie bereits erwähnt, in dem Zweck, durch den das Vermögen diese Elementarbegriffe 
konzipiert und auf den es sie hin ausrichtet. So wie die Elementarbegriffe von Raum und Zeit dazu 
dienen, die sinnliche Anschauung zu konstituieren, und die Verstandeskategorien die Gegenstände 
der (möglichen) Erfahrung ausmachen, so stellen auch (analog) die Kategorien der Freiheit „die 
moralische Möglichkeit der Handlung“250 in der Vorstellung der moralischen Gesinnung dar. 
Durch diese Konstitution wird zugleich verständlich, warum diese praktischen Elementarbegriffe 
als „Kategorien“ eine Mittelstellung zwischen den Begriffen des Guten und Bösen als Folgen der 
Willensbestimmung a priori und der „Urteilskraft der reinen praktischen Vernunft“251 einnehmen, 
welche der Anwendung moralischer Grundsätze auf Handlungen in concreto dient. Aus dem 
Vorhergehenden ergibt sich folgendes: Die Kategorien der Freiheit sind ihrem Wesen nach Elementarbegriffe 
für die moralische Möglichkeit der Handlung.  

Besonders gründlich wird der Umfang der Tafel und die ihr zugeschriebene Tätigkeit 
deutlich: Indem die Kategorien der Freiheit die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung im 
Prozess der Willensbestimmung durch die praktische Vernunft hervorbringen, die zunächst durch 
das sittliche Gesetz die Einheit des Bewusstseins252 stiftet, indem sie das Mannigfaltige der 
Begehrungen a priori unterwirft, liegt der Zweck der Kategorien darin, dass die anvisierten 
Handlungen dem Subjekt als moralisch mögliche Handlungen bewusst werden können. Und 
betrachtet man die Art und Weise, in der Kant die moralisch möglichen Handlungen bestimmt, 
stellt man fest, dass es nur zwei Modi gibt: Entweder handelt es sich um moralisch-mögliche gute 
oder moralisch-mögliche böse Handlungen. Dies erklärt auch, warum die Freiheitskategorien „in 
Ansehung der Begriffe des Guten und Bösen“ stehen.   

 
248 Vgl. KpV 05:65.  
249 Vgl. Prol. 04:323.  
250 Vgl. KpV 05:58.  
251 KpV 05:68.  
252 Eine Reflexion in der Phase 1780-1798 scheint die Einheit des Bewusstseins in Richtung der Moralität zu führen: 
„Die Einheit a priori aber ist die freyheit unter allgemeinen Gesetzen der Willkür, d. i. Moralitaet“ (Refl. 19:277). 



 42 

 
3. Die Frage nach dem Ursprung der Kategorien der Freiheit  
 
3.1. Hypothese und Probleme einer metaphysischen Deduktion 
 
In der Kant-Forschung ist es üblich geworden, zu anzunehmen, dass die Kategorien der Freiheit 
nicht nur in einem weiteren Zusammenhang mit der Tafel der Urteile der ersten Kritik stehen, 
sondern auch, dass sie von dieser Tafel abgeleitet werden könnten, wie die reinen 
Verstandesbegriffe. Dass die praktischen Kategorien den Urteilen der logischen Funktionen des 
Denkens überhaupt entspringen, wird hier als ‚die fragliche Hypothese metaphysischer Deduktion‘ 
bezeichnet. Das Wesentliche dieser Hypothese ist, dass die Freiheitskategorien, aufgefasst als 
Gedankenformen, eine exakte und vollständige Ableitung aus der Urteilstafel des Verstandes haben 
müssten und eine metaphysische Deduktion253 derselben erforderlich ist, da diese Deduktion den 
a priori zu erbringenden Nachweis ihres Ursprungs leisten würde., den Ursprung derselben a priori 
nachzuweisen, übernehmen würde. 

In diesem Sinne handelt es sich für manche Autoren nicht um eine bloß systematische 
Analogie zwischen beiden Tabellen – nämlich der Tafel praktischer und der der theoretischen 
Kategorien –, sondern um eine geteilte, gemeinsame Herkunft aus der Tafel der logischen 
Funktionen des Verstandes. Die Komplexität dieser Thematik eröffnet eine das Verständnis des 
Ursprungs der Freiheitskategorien betreffende Debatte. In der heutigen Literatur254 sind Heiko Puls 
und Stephan Zimmermann zur Einsicht gekommen, dass die Kategorien der Freiheit durchaus in 
identischer Weise aus der Tafel der logischen Urteilen abgeleitet sind. Puls stellt fest, unabhängig 
von einer transzendentalen Deduktion der Kategorien der Freiheit, dass „Kant auch eine 
metaphysische Deduktion der Kategorien der Freiheit aus der Urteilstafel [vollzieht]. Auch die 
logische Struktur der praktischen Kategorien beruht auf den logischen Momenten des Denkens 
überhaupt“255.  

 
253 Einige der hier konsultierten Interpretationen zur metaphysischen Deduktion werden im Folgenden aufgeführt; die 
übrigen sind in der Bibliografie am Schluss verzeichnet. Vgl. Bunte, Martin: Erkenntnis und Funktion zur Vollständigkeit 
der Urteilstafel und Einheit des kantischen Systems, Berlin/Boston 2016; Krouglov, Alexei N.: „Tetens und die Deduktion 
der Kategorien bei Kant“, in: Kant-Studien 104 (2013) 4, S. 466-489; Aportone, Anselmo: Gestalten der transzendentalen 
Einheit. Bedingungen der Synthesis bei Kant, Berlin/New York 2009; Lorenz, Helena Gisela: Das Problem der Erklärung der 
Kategorien. Eine Untersuchung der formalen Strukturelemente in der „Kritik der reinen Vernunft“, Berlin/New York 1986; Caimi, 
Mario: „Einige Bemerkungen über die Metaphysische Deduktion in der Kritik der reinen Vernunft“, in: Kant-Studien 
91 3 (2000), S. 257-282; Birrer, Mathias: Kant und die Heterogenität der Erkenntnisquellen, Berlin/Boston 2017; Fischer, 
Norbert: „Zur Aufgabe der transzendentalen Analytik der ›Kritik der reinen Vernunft‹. Mit einem Blick auf die 
›metaphysische‹ und die ›transzendentale Deduktion‹ der Kategorien“, in: Fischer, Norbert (Hrsg.): Kants Grundlegung 
einer kritischen Metaphysik. Einführung in die ›Kritik der reinen Vernunft‹, Hamburg 2010, S. 121-138; Brandt, Reinhard: Die 
Urteilstafel. Kritik der reinen Vernunft A 67-76; B 92-101, Hamburg 1991; Meer, Rudolf: Der transzendentale Grundsatz der 
Vernunft. Funktion und Struktur des Anhangs zur Transzendentalen Dialektik der Kritik der reinen Vernunft, Berlin/Boston 
2019; Bauer, Sabrina Maren: Der Wahrheitsbegriff in Kants Transzendentalphilosophie. Eine Untersuchung zur Kritik der reinen 
Vernunft, Berlin/Boston 2021; Wolff, Michael: Die Vollständigkeit der kantischen Urteilstafel. Mit einem Essay über Freges 
Begriffsschrift, Frankfurt am Main 1995; Hoeppner, Till: Urteil und Anschauung. Kants metaphysische Deduktion, 
Berlin/Boston 2021; Schulthess, Peter: Relation und Funktion. Eine systematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchung 
zur theoretischen Philosophie Kants, Berlin/New York 1981.  
254 In der Interpretationsgeschichte der Kategorien der Freiheit war Lazarus Bendavid im Jahre 1796 der Erste, der in 
seinen Vorlesungen den engen Zusammenhang zwischen der Tafel der Freiheit und der Tafel der Urteile thematisierte. 
Zwar setzte er beide Tafeln miteinander in Beziehung, doch charakterisierte er diese Verbindung nicht als eine 
Ableitung (vgl. Bendavid, Lazarus: Vorlesung über die Critik der practischen Vernunft, Wien 1796, S. 26 f.). Bruno Haas 
untersucht die innere Systematik der Tafel der Freiheitskategorien in ihrer Entsprechung zu allen möglichen 
Urteilsformen. Das Neue an seinem Ansatz, wie er in seinem deutschsprachigen Beitrag dargestellt ist, besteht darin, 
dass er die Formel des kategorischen Imperativs (vgl. GMS 04:421) als ein Urteil interpretiert, das unter der Systematik 
der Urteilsformen in Bezug auf den dadurch bestimmten Gegenstand betrachtet werden. Folglich lässt sich eine 
spezifische Tafel der Kategorien der Freiheit ableiten, die systematisch aus der kantischen Urteilslogik hergeleitet 
werden kann (vgl. Haas, Bruno: Die Kategorien der Freiheit, a.a.O., S. 51; Haas, Bruno: „Les catégories de la liberté selon 
Kant“, in: Kervégan, Jean-Francois; Lafaye, Caroline Guibert (Hrsg.): Raison pratique et normativité chez Kant, Lyon 2010, 
S. 58-87).   
255 Puls, Heiko: Funktionen der Freiheit, a.a.O., S. 83, 84 ff.  



 43 

Zimmermanns Auslegung konzentriert sich auch auf die logische Verstandesfunktion in 
Urteilen. Seine Hauptthese besteht darin, dass „das Kategorienverzeichnis der praktischen 
Vernunft ein und denselben Ursprung besitzt wie das der theoretischen. Dieser Ursprung liegt 
nirgendwo anders als in der Tafel aller logischen Funktionen des Verstandes in Urteilen“256. Er 
nennt diesen Ursprung durch eine Ableitung der praktischen Kategorien „die metaphysische 
Deduktion“257. So schreibt er seine Auffassung: „Die Kategorien der Freiheit, so meine Hauptthese, 
sind die funktionalen Regularitäten praktischen Urteilens. (...) Infolgedessen müssen sie ebenfalls 
in einer metaphysischen Deduktion systematisch und vollzählig aus den „logischen Funktionen des 
Verstandes in Urteilen“ hergeleitet werden“258. Obwohl Zimmermann andere Begründungswege 
für seine These wählt als Puls, stimmen beide im Grunde hinsichtlich des Ursprungs der 
Freiheitskategorien als einer metaphysischen Deduktion überein; und das heißt: Der Grund des 
Ursprungs müsste „das rationalitätstheoretische Fundament“259 sein.  

Um die Frage nach der Legitimität einer solchen metaphysischen Deduktion in Bezug auf 
die Freiheitskategorien zu beantworten und zu prüfen, ob diese Deduktion den Anforderungen 
zum Ursprung derselben entspricht, werden im Folgenden kurz die entscheidenden 
Gesichtspunkte der genannten Deduktion erörtert. Worin besteht die metaphysische Deduktion 
der reinen Verstandesbegriffe bzw. Kategorien?  

Die zentrale These der metaphysischen Deduktion der Verstandesbegriffe in der KrV besteht 
darin, dass es einen Nachweis des Ursprungs der Kategorien a priori in einer Tafel unter vier Titeln 
mit jeder drei Momenten gibt: „In der metaphysischen Deduktion wurde der Ursprung der 
Kategorien a priori überhaupt durch ihre völlige Zusammentreffung mit den allgemeinen logischen 
Funktionen des Denkens dargetan, (...)“260. Unter anderem sind nach Kant die „Funktionen der 
Einheit“261 als Urteile, von denen alle Handlungen des Verstandes ausgehen, der Leitfaden für die 
„Entdeckung al ler reinen Verstandesbegriffe“262. Dieser Gesichtspunkt impliziert eine Art 
von „Identität“ der Verstandeshandlung, d. h. die Handlungen, die in Urteilen ausgedrückt werden, 
sind dieselben Handlungen, die in den Synthesen – unter der Voraussetzung eines 
Gegenstandesbezugs der Anschauung überhaupt – a priori vonstattengehen. 

Ohne im Einzelnen darzulegen, welche Auffassungsprobleme263 in der metaphysischen 
Deduktion der Kategorien des reinen Verstandes thematisiert werden könnten, erweist es sich 
zunächst als sinnvoll, eine Unterscheidung zwischen dieser Deduktion und der transzendentalen 
Deduktion herzustellen, um anschließend die Thematiken der „Rechtfertigung“ und der 
„objektiven Gültigkeit“ der Freiheitskategorien im Hinblick auf diese letztere Deduktionsart zu 
behandeln. Wenn die metaphysische Deduktion der Kategorien sich zum Ziel setzt, den Ursprung 
der reinen Verstandeskategorien a priori zu beweisen, dann besteht eine Differenz zur 
transzendentalen Deduktion, die darin liegt, zu erklären, wie sich die Kategorien a priori auf 
Objekte beziehen.  

Es geht in jener Deduktion vorwiegend um das Beweisverfahren der Entstehung der 
Kategorien a priori, und in dieser Deduktion um das Erklärungsverfahren des Bezugs a priori auf 
die Gegenstände. So gesehen, besagt der Terminus „Deduktion“ im Kontext der metaphysischen 
Deduktion eine „Ableitung“, im Kontext der transzendentalen Deduktion eine „Rechtfertigung“. 

 
256 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 7, 76, 78 ff., 88 ff. 91, 95 f.; Zimmermann, Stephan: Die Kategorien 
der Freiheit, a.a.O., S. 222.   
257 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 151 ff. 
258 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 74.  
259 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 76; vgl. dazu auch Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 83, 85.  
260 KrV B 159.  
261 KrV A 69/B 94.  
262 KrV A 70/B 95.  
263 Helena G. Lorenz betont, dass ein offenes Problem der Interpretationen die Verbindung zwischen der Tafel der 
Urteilsformen und der Tafel der Kategorien darstellt (vgl. Lorenz, Helena Gisela: Das Problem der Erklärung, a.a.O., S. 
90 f.). Zur Problematik der Vollständigkeit der Urteilstafel siehe Reinhard, Brandt: Die Urteilstafel, a.a.O., S. 9-43; Reich, 
Klaus: Die Vollständigkeit der Kantischen Urteilstafel, Hamburg 1986; Bunte, Martin: Erkenntnis, a.a.O., insb. S. 160-168; 
Wolff, Michael: Die Vollständigkeit, a.a.O.; Hoeppner, Till: „Kants Begriff der Funktion und die Vollständigkeit der 
Urteils- und Kategorientafel“, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Band 65 2 (2011), S. 193-217. 



 44 

Beide Deduktionsarten stemmen sich entschieden einer empirischen Deduktion entgegen, bei der 
weder das Problem einer Ableitung a priori noch das der Rechtfertigung des Gebrauchs a priori 
der Begriffe auftritt. Bevor auf das Thema der „Identität“ eingegangen wird, sollen zunächst die 
theoretischen Voraussetzungen einer metaphysischen Deduktion bestimmt werden.  

Die Ableitung der vollständigen Tafel der Kategorien aus der Tafel der logischen Funktion 
des Verstandes in Urteilen enthält nicht ausschließlich eine Konkordanz der Tabellen264, sondern 
verdeutlicht Kants Standpunkt, dass es Begriffe a priori gibt265, die man dann systematisch (sic. 
gemäß der „Integrität“ derselben) unter Titeln „aus einem gemeinschaftlichen Prinzip“266 
zusammenfassen kann. Um zeigen zu können, dass es Kategorien gibt, entwickelt Kant zwei 
zentrale Gedanken: (a) Zum einen muss gezeigt werden, worin das Denken selbst unter dem Begriff 
„Funktion“ besteht; (b) Zum anderen muss die Grundlage einer „Kooperation“ zwischen 
Sinnlichkeit und Verstand durch den Begriff der „Synthesis“ begründet werden.  

(a) Ein Urteil ist in erster Instanz eine „logische Funktion“, durch die gemäß einem Prinzip 
verschiedene Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen geordnet werden. Es geht um eine 
mittelbare Vorstellung als Erkenntnis, welche unmittelbare Vorstellungen unter sich 
vereinheitlicht267. Anders ausgedrückt: Eine Vorstellung im Urteil funktioniert unter der 
„Spontaneität des Denkens“268 als eine „Einheit der Handlung“269, durch die Vorstellungen 
geordnet werden, nämlich als „das Prädikat zu einem möglichen Urteil“270. So betrachtet stehen 
eine Affektion und eine Funktion zueinander in einem Gegensatz271. Hier ist es klar, dass der 
Ausdruck „Funktion“ mit der Aktivität des Setzen von Einheit gleichgesetzt wird; d. h. der 
Verstand ist aktiv kraft seiner eigenen Begriffe, indem er begrifflich urteilen kann.  

In der Kritik der reinen Vernunft notiert Kant ausdrücklich: „Denken ist das Erkenntnis durch 
Begriffe“272. Damit ist nicht gemeint, dass das Denken eine Erkenntnis durch die auf die 
Anschauungen angewandten Kategorien bedeutet, aus der die Erkenntnis eines Gegenstandes 
möglicher Erfahrung folgt. Vielmehr handelt es sich um eine logische Prädikation, bei der die 
Vorstellung des Gegenstandes gleichgültig ist, d. h. es könnte eine Anschauung oder ein Begriff 
oder eine andere Vorstellung sein. Das wird durch den Satz: „Wenn wir von allem Inhalte eines 
Urteils überhaupt abstrahieren“273 ausgedrückt. Dass die Funktion des Verstandes im Urteil für die 
reine Erkenntnis a priori unumgänglich ist, impliziert nicht, dass jedes Urteilen an sich selbst eine 
Erkenntnis zur Folge haben oder enthalten muss. Ob den Freiheitskategorien auch eine 
„Funktion“ als Handlung des Verstandes zugeschrieben werden müsste, wird später in dieser 
Arbeit besprochen. Im Folgenden wird dasjenige genauer betrachtet, was die Kategorien des reinen 
Verstandes konstituiert.  

(b) Mit dem § 10 der Analytik der Begriffe in der KrV findet sich der Leser vor dem zentralen 
Beweisverfahren der metaphysischen Deduktion der Kategorien, das auch aufgrund der Funktion 
des Begriffs selbst (nämlich als Einheit der Vorstellungen) eine „reine Synthesis“ notwendig 

 
264 Vgl. Schulthess, Peter: Relation und Funktion, a.a.O., S. 245 f. Dagegen betont Rudolf Meer, dass es eine unmittelbare 
Korrespondenz zwischen Urteil und Kategorie gibt (vgl. Meer, Rudolf: Der transzendentale Grundsatz der Vernunft, a.a.O., 
S. 82).  
265 Vgl. dazu auch Bauer, Sabrina Maren: Der Wahrheitsbegriff, a.a.O., S. 150 f. 
266 KrV B 106. Mario Caimi versteht die metaphysische Deduktion nicht lediglich als eine Übereinstimmung der beiden 
Tafeln, sondern fragt danach, welche Elemente der Erkenntnis durch diese Übereinstimmung begründet oder 
vorausgesetzt werden (vgl. Caimi, Mario: Einige Bemerkungen, a.a.O., S. 281).  
267 Vgl. KrV B 93.   
268 KrV B 93.  
269 KrV B 93. Norbert Fischer betont die Funktion als notwendige Verknüpfung von Vorstellungen im Vollzug des 
Urteils (vgl. Fischer, Norbert: Zur Aufgabe der transzendentalen Analytik, a.a.O., S. 131). Vgl. dazu auch Schulthess, Peter: 
Relation und Funktion, a.a.O., S. 273. Zu einer anderen Bedeutung des Begriffs „Funktion“ siehe Wolff, Michael: Die 
Vollständigkeit, a.a.O., S. 20, 22.   
270 KrV B 94. Zur Thematik der Definition eines Urteils siehe Brandt, Reinhard: Die Urteiltafel, a.a.O., S. 5. 
271 Vgl. KrV B 93.  
272 KrV B 94. Kant unterscheidet zwischen Denken und Erkenntnis (§ 22, B 146), weshalb „Erkenntnis“ im Kontext 
des Denkens als logisches Urteil begrifflich differenziert verstanden werden muss. 
273 KrV A 70/B 95. Vgl. dazu auch KrV B 102.  



 45 

voraussetzt. Diese Art von Synthesis meint die Handlung oder Tätigkeit eines Verstandes, 
„verschiedene Vorstellungen zueinander hinzuzutun, und ihre Mannigfaltigkeit in einer Erkenntnis 
zu begreifen“274, indem „das Mannigfaltige nicht empirisch, sondern a priori gegeben ist (wie das 
im Raum und der Zeit)“275. Dies ist ein wichtiger Anhaltspunkt der Deduktion, da der Ursprung 
der Kategorien a priori die Elemente voraussetzt, die in der reinen Synthesis276 enthalten sind. In 
diesem Sinne weist Kant darauf hin, dass nicht nur ein Beziehen der Begriffe a priori auf den 
Gegenstand überhaupt erforderlich ist, um die Kategorien davon ableiten zu können, sondern auch 
die beiden anderen Erkenntnisvermögen, scil. auf der einen Seite die „Sinnlichkeit“ und auf der 
anderen Seite die „Einbildungskraft“, herausgearbeitet werden müssen. Die in der reinen Synthesis 
stattfindende Einheit der Kategorien ist durch die Mannigfaltigkeit der reinen Anschauung geführt. 
Die einzigen Elemente dieser Anschauung sind, wie angekündigt, Raum und Zeit.   

Es macht sich hier bemerkbar, dass es nicht möglich ist, ohne diese Elemente eine 
metaphysische Deduktion der Kategorien anzunehmen. Denn es ergäbe sich daraus ein 
Widerspruch, dass ein Urteil, das den als Mannigfaltigkeit a priori dargestellten Vorstellungen 
Einheit bringt, ohne diese Mannigfaltigkeit der reinen Anschauung a priori stattfinden könnte. Es 
ist notwendig, ein Mannigfaltiges a priori vorauszusetzen, um daraus zu schließen, dass die logische 
Funktion des Verstandes im Urteil nun zu einer synthetischen Funktion wird. Kant stellt die 
Wichtigkeit dieser Annahme am Anfang des § 10 der KrV fest: „Dagegen [d. h. gegen die 
allgemeine Logik] hat die transzendentale Logik ein Mannigfaltiges der Sinnlichkeit a priori vor 
sich liegen, welches die transzendentale Ästhetik ihr darbietet, um zu den reinen 
Verstandesbegriffen einen Stoff zu geben, ohne den sie ohne allen Inhalt, mithin völlig leer sein 
würde“277. Die synthetische Funktion des Begriffs besteht darin, dass der Verstand durch die reine 
Synthesis als Hervorbringung der Einbildungskraft, die den Begriff als Leitfaden zum Durchgehen, 
Aufnehmen und Verbinden in einer Erkenntnis278 nimmt, ein Mannigfaltiges a priori 
vereinheitlicht. Eine solche Synthesis und die Erkenntnis der Vorstellungen im Begriff wäre 
unmöglich, wenn es keine Inhalte der reinen Anschauung a priori gäbe. Deswegen spricht Kant 
von „der synthetischen Einheit a priori“279 und akzentuiert mit Recht: 
 

„Die re ine Synthes is,  a l lgemein vorgeste l l t , gibt nun den reinen Verstandesbegriff“280. 
 
Nachzuvollziehen, dass die Einbildungskraft in der reinen Synthesis die Funktionen der Einheiten 
der Begriffe, d. h. die Handlung der Synthesis des Verstandes durch den Begriff, benötigt, „um 
daraus eine Erkenntnis zu machen“281, stellt einen entscheidenden Faktor der metaphysischen 
Deduktion dar. Kant betont: Nur mit Bezug auf die reine Synthesis gibt es einen reinen 
Verstandesbegriff. So lässt sich entdecken, dass sich zwei Erfordernisse nun wechselseitig 
ergänzen: Auf der einen Seite erfordert der Verstand durch die Spontaneität unseres Denkens282, 
dass das Mannigfaltige der reinen Anschauung a priori „zuerst auf gewisse Weise durchgegangen, 
aufgenommen und verbunden werde“283 und auf der anderen Seite erfordert die Einbildungskraft 

 
274 KrV B 103. Mario Caimi zufolge genügt die Übereinstimmung der Tafeln nicht für die Deduktion der Kategorien; 
entscheidend ist die synthetische Tätigkeit des Verstandes (vgl. Caimi, Mario: Einige Bemerkungen, a.a.O., S. 281). Aus 
der Basis dieser Argumente lässt sich vermuten, dass die reine Synthesis (eine Art von der „synthetischen Handlung“) 
in der metaphysischen Deduktion eine wichtige Rolle spielt.  
275 KrV B 103. Vgl. dazu auch KrV B 102.  
276 Vgl. in ähnlichem Sinne Koch, Friedrich: Subjekt und Natur, a.a.O., S. 133; Lorenz, Helena Gisela: Das Problem der 
Erklärung der Kategorien, a.a.O., S. 94.  
277 KrV B 102.  
278 Vgl. KrV B 102.  
279 KrV B 104.  
280 KrV B 104. 
281 KrV B 102.  
282 Norbert Fischer kritisiert das Verhältnis zwischen Spontaneität und numerischer Produktion der Kategorien (vgl. 
Fischer, Norbert: Zur Aufgabe der transzendentalen Analytik, a.a.O., S. 132).   
283 KrV B 102.  



 46 

(eine blinde Funktion der Seele) eine Synthesis des Verstandes durch den Begriff „Einheit“284. 
Damit wird verständlich, warum die logischen Funktionen nunmehr zu den synthetischen Funktionen 
werden. Anders gesagt: Die logische Funktion des Verstandes in Urteilen wandelt sich zur 
synthetischen Funktion des Verstandes in Kategorien. Es ist nicht ausreichend, zu behaupten, dass 
es eine Identität285 zwischen Urteil und Kategorie im Ursprung gebe, ohne zu erklären, worauf sich 
eine solche Identität stützt und unter welchen Voraussetzungen sie bestehen kann286.  

Angesichts der Tatsache, dass die reinen Verstandesbegriffe von der logischen Funktion in 
Urteilen abgeleitet werden, da dieselbe Denkhandlung als Einheit der Vorstellungen sowohl in der 
logischen Funktion als auch in der synthetischen Funktion zum Tragen kommt, befreit das nicht 
von der Präsupposition, dass das der Erkenntnis Gegebene zunächst in einem Mannigfaltigen der 
Sinnlichkeit und in einer Synthesis der Einbildungskraft besteht. Beide Elemente, mitsamt dem 
Erfordernis der Einheit in der reinen Synthesis, konstituieren die synthetische Handlung des 
Verstandes a priori in der „Kategorie“. Im Grunde genommen würde es, wenn es keine 
Anschauung und Einbildungskraft in der Produktion der Schemata gäbe, auch keine Synthesis 
geben. Daraus ergäbe sich zudem, dass es keine Kategorie und konsequenterweise keine 
metaphysische Deduktion gäbe, da keine Synthesis durchgeführt werden könnte. Die im Prozess 
einer Synthesis enthaltenen Teile rechtfertigen aus sich heraus die Notwendigkeit einer Art von 
Einheit, die vom Denken spontan hervorgebracht wird und die keine Abstraktion vom Inhalt mehr 
zulässt. Schenkt man der synthetischen Handlung bzw. Funktion a priori Aufmerksamkeit, kann 
man besser begreifen, was unter der genannten These der Identität in der metaphysischen 
Deduktion gemeint ist, die auch ohne die Vorbereitung der Abschnitte des transzendentalen 
Leitfadens der Entdeckung aller reinen Verstandesbegriffe nicht möglich gewesen wäre:  
 

„Dieselbe Funktion, welche den verschiedenen Vorstellungen in e inem Ur te i le  Einheit gibt, die gibt auch 
der bloßen Synthesis verschiedener Vorstellungen in e iner  Anschauung Einheit, welche, allgemein 
ausgedruckt, der reine Verstandesbegriff heißt. Derselbe Verstand also, und zwar durch eben dieselben 
Handlungen, wodurch er in Begriffen, vermittelst der analytischen Einheit, die logische Form eines Urteils zu 
Stande brachte, bringt auch, vermittelst der synthetischen Einheit des Mannigfaltigen in der Anschauung 
überhaupt, in seine Vorstellungen einen transzendentalen Inhalt, weswegen sie reine Verstandesbegriffe heißen, 
die a priori auf Objekte gehen, welches die allgemeine Logik nicht leisten kann“287. 

 
Wenn Kant nun begründet, dass es Kategorien des Verstandes gibt, so kann er davon sprechen, 
dass eine identische Korrelation („Zusammentreffung“288) zwischen logischen und synthetischen 
Funktionen besteht. Der Beweis dafür, dass die Kategorien aus den logischen Urteilen abgeleitet 
werden, d. h., dass in der analytischen und synthetischen „Einheit“ „dieselbe Funktion“ tätig ist, 
hängt vor allem von dem Argument ab, dass es um ein und denselben „Verstand“ geht, der zwei 
verschiedenen Arten von Vorstellungen unifiziert. Nichtsdestoweniger macht dies allein einen Teil 
der Frage danach aus, ob und warum es reine Verstandesbegriffe gibt. Der andere Teil liegt in der 
Notwendigkeit der Tätigkeit des Verstandes in der reinen Synthesis durch die „Einheit“. Ohne 
diesen Teil kann man nicht verstehen, warum Kant betont, dass die reine Synthesis den reinen 
Verstandesbegriff hervorbringt289.  

 
284 Vgl. KrV B 104.  
285 Vgl. dazu auch Koch, Friedrich: Subjekt und Natur, a.a.O., S. 173.  
286 Weder Stephan Zimmermann, Lewis Beck noch Birgit Recki legen in ihren Untersuchungen eine solche Identität 
dar, die erforderlich wäre, um den Ursprung der Kategorien vollständig zu erfassen. Der Hinweis darauf, dass sowohl 
Urteile als auch Kategorien a priori sind und sich daraus eine Identität ergebe, ist nicht hinreichend. Die Kategorien 
des Verstandes entspringen nicht bloß aus ihrer apriorischen Geltung. Diese besagt lediglich, dass sie nicht aus einer 
Reflexion über Erfahrung abgeleitet sind. Heiko Puls unternimmt zwar den Versuch, eine knappe Erklärung dieser 
Identität zu liefern, doch erscheint seine Zuordnung der Urteilsformen zu den Kategorien nicht überzeugend.  
287 KrV B 104 f. Reinhard Brandt hat die Einheit der Urteile in der Proposition „S ist P“ aufgefasst. Er ist auch der 
Einsicht, dass das Urteil, aus dem die Kategorien abgeleitet werden, nur im Singular und nicht im Plural ausgedrückt 
werden kann (vgl. Brandt, Reinhard: Die Urteilstafel, a.a.O., S. 59). Vgl. dazu auch Wolff, Michael: Die Vollständigkeit, 
a.a.O., S. 20; Hoeppner, Till: Kants Begriff der Funktion, a.a.O., S. 196.  
288 KrV B 159.  
289 Vgl. KrV B 104.  



 47 

Dementsprechend betrifft das völlige Zusammentreffen von logischen und synthetischen 
Funktionen bzw. von Titeln und Momenten in den Tabellen eine systematische Abteilung aus 
einem „Prinzip“ und einem „Vermögen“, nämlich dem Verstand selbst. Der zureichende und 
notwendige Grund der ursprünglichen Ableitung der Kategorien ist eng verwoben mit der 
Implikation der Funktion des Verstandes durch ihre Einheit a priori in der reinen Synthesis. Daher 
gewinnt auch innerhalb derselben zitierten Passage der Ausdruck „transzendentaler Inhalt“ an 
Bedeutung. Bisher wurde ein kurzer Überblick über das Wesentliche einer metaphysischen 
Deduktion des reinen Verstandesbegriffes dargelegt. Es ist ferner auffallend, dass nach Kant der 
Verstand im Hinblick auf seine logischen Funktionen in Urteilen und seine synthetischen 
Funktionen in Kategorien „völlig erschöpft, und sein Vermögen dadurch gänzlich ausgemessen 
[ist]“290. Diese Behauptung gibt uns Gelegenheit, verschiedene Fragen aufzuwerfen, die die 
Hypothese einer metaphysischen Deduktion der Freiheitskategorien auf den Prüfstand stellen.  

(a) Wie können aus den logischen Funktionen andere synthetische Funktionen abgeleitet 
werden, die weder die reinen Verstandesbegriffe sind noch etwas mit der Handlung der Einheit 
unserer Vorstellungen in einer einzigen Vorstellung zu tun haben? (b) Kann man tatsächlich eine 
Ableitung der Freiheitskategorien aus der Tafel der logischen Funktion des Verstandes in Urteilen 
durchführen, wenn die reine Vernunft sich in der KpV die „Bestimmung“ des Willens und nicht 
die „Synthesis“ der Vorstellungen zu einer Erkenntnis und zur Wahrheit einer Proposition – wie 
die Form S ist P – zur Aufgabe macht? (c) In welchem Sinne kann man von einer „Identität“ 
zwischen der logischen Funktion in einem Urteil und einer Kategorie der praktischen Vernunft 
sprechen, wenn diese Kategorie keine Funktion voraussetzt, ein Mannigfaltiges der Anschauung a 
priori „zuerst auf gewisse Weise durchgegangen, aufgenommen und verbunden werde, um daraus 
eine Erkenntnis zu machen“291? (d) Sind das logische Urteil „Allgemeine“ und die 
Freiheitskategorie „Subjektiv, nach Maximen (Willensmeinung des Individuums)“ oder das 
logische Urteil „Einzelne“ und die Freiheitskategorie „A priori objektive sowohl subjektive 
Prinzipien der Freiheit (Gesetze)“ oder das logische Urteil „Unendliche“ und die Kategorie 
„Praktische Regeln der Ausnahmen (exceptivae)“ oder das logische Urteil „Hypothetische“ und 
die Kategorie „Auf den Zustand der Person“ tatsächlich identisch, also „dieselbe Funktion“? (e) 
Darf man die Tätigkeiten der Erkenntnisvermögen – nämlich das logische Denken des Verstandes 
und das praktische Denken der reinen Vernunft – vermengen? (f) Handelt es sich bei 
Freiheitskategorien eigentlich um Funktionen der Einheit in einer Synthesis? (g) Würde nun eine 
metaphysische Deduktion der praktischen Begriffe die wesentlichen Voraussetzungen einer 
metaphysischen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe erfüllen? Die Gewissheit mancher 
Autoren in der Hypothese, dass die Freiheitskategorien aus der logischen Funktion des Verstandes 
in Urteilen vollständig abgeleitet werden müssen, wird durch diese Fragestellungen erheblich 
relativiert. Die Tafel der Freiheitskategorien muss in ihrem Kontext betrachtet werden.  

Der Verdacht liegt nahe, dass Kant sich über eine solche Thematik wie die Deduktion der 
Freiheitskategorien bzw. deren Ursprung hinweggesetzt hätte, wenn sie innerhalb des Systems der 
Kritik und desjenigen der Wissenschaft einen Platz einnehmen müssten und Begriffe des ganzen 
Plans praktischer Philosophie sind, wie es sich im letzten Absatz des Kommentars der Tafel zeigt292. 
Damit stellt sich die entscheidende Frage, warum Kant selbst expressis verbis die Kategorien 
praktischer Vernunft nicht von der Tafel der Urteile abgeleitet hat. Weder im Kontext der Tafel 
noch in der ganzen zweiten Kritik (und auch nicht in Kants anderen Schriften) findet sich eine 
Allusion auf eine metaphysischen Deduktion der Kategorien der Freiheit.  

Die gesamte Auffassung von Zimmermann und Puls einer metaphysischen Deduktion der 
Freiheitskategorien in ihren Monographien basiert vor allem auf dem Gesichtspunkt einer Art von 
verifizierbarer Analogie zwischen dem Ursprung der Verstandeskategorien und der 
Freiheitskategorien: Genauso wie die Kategorien des reinen Verstandes im Vermögen des Denkens 
überhaupt aus der logischen Tafel der Urteile ihren Ursprung haben, so werden die Kategorien der 

 
290 KrV B 105.  
291 KrV B 102.  
292 Vgl. KpV 05:67.  



 48 

Freiheit in ihrem Ursprung von denselben Funktionen und aus derselben Tafel abgeleitet. So 
gesehen, wären die Kategorien praktischer Vernunft als ‚Funktionen in Urteilen‘ zu verstehen. Es 
würde somit um eine doppelte Ableitung gehen, d. h. theoretische und praktische Tafeln, die auf 
einem Intellekt als Wurzel aller Erkenntnisvermögen fußen würden. Dennoch lassen solche 
Auslegungen den Verdacht aufkommen. Mit einigen argumentativen Schritten lässt sich 
plausibilisieren, weshalb Kant keine metaphysische Deduktion im strengen Sinne des Begriffs in 
Bezug auf die Kategorien der Freiheit in der KpV vornimmt und worin der Kern der Probleme 
dieser Hypothese liegt.  

In der metaphysischen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe ist es unentbehrlich mit der 
Tatsache zu rechnen, dass das Kategoriensein, mitsamt den Titeln und Momenten der ganzen 
Tafel, hauptsächlich mit der Hilfe zweier Gedankengänge deduziert wird, die einerseits auf das 
„Erfordernis“ des Verstandes gegenüber einem Mannigfaltigen der Anschauung überhaupt und 
anderseits auf die Notwendigkeit der Einheitsfunktion des Begriffs in der reinen Synthesis a priori 
anspielen, wodurch der Verstand stets, wenn es sich um „Erkenntnis“ handelt, eine 
Mannigfaltigkeit der Sinnlichkeit vor sich hat. Infolgedessen gibt es Kategorien (d. h. einen 
Ursprung derselben), weil es eine systematische Ableitung aus den logischen Funktionen und eine 
ursprüngliche Ableitung aus der Kooperation zwischen der Spontaneität des Verstandes in seinen 
Einheiten a priori und der Sinnlichkeit in der reinen Anschauung durch die Einbildungskraft in 
einer reinen Synthesis gibt. Nur so lässt sich nachvollziehen, warum eine völliges In-eins-Fallen der 
Kategorien a priori mit den allgemeinen logischen Funktionen293 des Denkens denkbar ist und 
warum die reine Synthesis den reinen Verstandesbegriff ergibt294. In diesem Sinne intervenieren in 
der Erkenntnis a priori sowohl die reine Anschauung als auch das reine Schema und der reine 
Begriff.  

Die Rolle der reinen Synthesis und des Zusammenspiels der Erkenntnisvermögen zur 
Ableitung und zum Ursprung der Kategorien, wie der § 10 der Analytik der Begriffe darstellt, wird 
von den genannten Autoren völlig ausgeklammert, als ob Kants Argument einer reinen Synthesis 
der Vorstellungen auf Begriffe dort nicht ins Gewicht fallen würde. Dennoch kann man diese 
essenzielle Voraussetzung eines Mannigfaltigen der reinen Anschauung a priori nicht außer Acht 
lassen. Denn sie konstituiert auch die Basis des Ursprungsbeweises der Kategorien, indem die 
logische Funktion des Verstandes in Urteilen in einer reinen Synthesis zu Kategorien wird. Diese 
entscheidende und überlegenswerte Voraussetzung scheint an sich bezüglich der 
Freiheitskategorien nicht durchführbar.  

Zum einen gibt uns die Spontaneität des reinen Verstandes im Praktischen lediglich die 
Vorstellung eines Gesetzes an die Hand („der [nämlich der reine Verstand] in solchem Falle 
Vernunft heißt“295) und diese Spontaneität hat mit der Funktion der Einheit unserer Vorstellungen 
zur Erkenntnis eines Gegenstandes nichts zu tun. Zum anderen ist es nicht möglich, mit einer 
reinen Synthesis a priori zu rechnen, die dann den Glauben an eine metaphysische Rechtfertigung 
bzw. Erläuterung zuließe, wonach es Kategorien der Freiheit gibt. Die reine Vernunft im 
Praktischen vollzieht keine reine Synthesis a priori von Raum und Zeit, „um daraus eine Erkenntnis 
zu machen“296. Demzufolge drängt sie sich nicht dazu auf, durch ihre Begriffe bzw. 
Freiheitskategorien „dieser reinen Synthesis Einheit“297 zu geben. Es ist beachtenswert, dass Kant 
im zweiten Hauptstück der Analytik der reinen praktischen Vernunft die Ausdrücke „Synthesis“ und 
„Funktion“ nicht erwähnt. Wenn man die Thematik des Ursprungs praktischer Kategorien der 
Freiheit behandeln will, darf man an diese in der Tat nicht mit Begriffen herangehen, die in Kants 

 
293 Peter Schulthess thematisiert die Aufgabe der eigentlichen logischen Funktionen in Bezug auf das Ordnen und das 
Setzen (vgl. Schulthess, Peter: Relation und Funktion, a.a.O., S. 245). Vgl. dazu auch Refl. 17:615. 
294 Diejenigen oben genannten Autoren, die eine Identität zwischen der Urteilstafel und der Freiheitskategorientafel 
vertreten, haben eine zentrale Aussage Kants weder kommentiert noch kritisch analysiert. Insbesondere blenden sie 
die Rolle der reinen Synthesis beim Ursprung der Kategorien aus. Zur Bedeutung der Synthesis in diesem 
Zusammenhang vgl. Bauer, Maren Sabrina: Der Wahrheitsbegriff, a.a.O., S. 141.  
295 KpV 05:55.  
296 KrV B 102. 
297 KrV B 104.  



 49 

Text nicht vorkommen. Daraus ergibt sich ein Zwischenergebnis: Diese Kategorien können nicht 
in derselben Weise entspringen wie die Kategorien des Verstandes, weil es gezeigt werden müsste, 
dass sie in eine reine Synthesis a priori involviert wären.  

Ein anderer wichtiger argumentativer Schritt der Autoren wie Zimmermann298, die die 
Kategorien der Freiheit nicht mehr nur als Hypothese, sondern als deduktiv gültiges Argument 
auffassen wollen, besteht darin, zu zeigen, dass diese Kategorien „Vorstellungen“ sind und daher 
metaphysisch deduziert werden müssten: „Diese Kategorien der Freiheit müssen sich wie alle 
anderen Vorstellungen auch, die in unserem Gemütshaushalt zu finden sind, einer Deduktion 
stellen“299. Bisher scheint diese Auffassung keine Probleme aufzuwerfen. Was aber tatsächlich 
auffällt, sind die Begründungen dieser Auffassung: „Was die Deduktion als eine metaphysische 
qualifiziert, ist, dass sie diesen Ursprung im reinen Denken selbst sucht“300. Zur dieser 
Interpretation gibt es einige Bemerkungen.  

Erstens: Es scheint nicht richtig zu sein, dass alle Vorstellungen a priori entweder einer 
metaphysischen oder einer transzendentalen Deduktion bedürfen. Der Fall des Grundgesetzes der 
praktischen Vernunft bestätigt vor allem, dass es Vorstellungen im Gemüt gibt, die im strengen 
Sinne keiner Deduktion bedürfen301. Dieses Gesetz wird einerseits als „Vorstellung“302 a priori 
betrachtet und andererseits sowohl von empirischen Prinzipien und von praktischen Prinzipien a 
priori (nämlich Gesetzen) unterschieden. Die Gesetzvorstellung praktischer Vernunft ist kein aus 
der Urteilstafel303 abgeleitetes Gesetz und bedarf keiner Deduktion, sondern einer „Exposition“, 
durch die ihre Möglichkeit nicht bewiesen werden kann304. Darüber hinaus kann man auch das 
Beispiel der logischen Funktionen des Verstandes in Urteilen selbst anführen, d. h. sie bestehen 
ebenfalls in Vorstellungen a priori und benötigen keine Deduktion.  

Zweitens: Die Einheiten der Handlungen, durch die der Verstand urteilt, bestehen in dem 
„Ordnen“ verschiedener Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen Vorstellung a priori, wie 
etwa im Satz „al le Körper sind tei lbar“305 zum Ausdruck kommt. Dass man durch die 
Freiheitskategorien verschiedene Vorstellungen der Gegenstände unter einer gemeinschaftlichen 
Vorstellung ordnen müsse, um dann urteilen zu können, ob es sich um ein wahres oder falsches 
Urteil handelt, ist eine viel diskutierte Behauptung. Im Feld der Moralphilosophie geht es 
keineswegs darum, Urteile z. B. unter den Formen ‚S ist P‘, oder ‚S ist nicht P‘ zu formulieren306. 
Daher sagt Kant an keiner Stelle der KpV, dass es sich auch bei den Kategorien praktischer 
Vernunft um „Funktionen der Einheit unter unsern Vorstellungen“307 handelt.  

Drittens: Der reine Verstand, dessen logische und synthetische Funktionen auf die 
theoretische Erkenntnis bezogen sind, da sie sich im Feld der transzendentalen Logik befinden, 

 
298 Vgl. auch Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 83 ff.; Recki, Birgit: Ästhetik der Sitten, a.a.O., 231; Klemme, Heiner: 
Kants Philosophie, a.a.O., S. 271.  
299 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 153.  
300 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 153.  
301 Vgl. KpV 05:46 ff., 05:93.  
302 Vgl. KpV 05:55, 05:47.  
303 Es lässt sich auch sagen, dass die logischen Funktionen nicht aus einer anderen Urteilstafel abgeleitet werden 
können. Kant stellt sich nicht die Frage nach der Möglichkeit der logischen Urteilstafel aufgrund ihrer Geltung a priori; 
er setzt das logische Handbuch der Logiker als bekannt voraus. Reinhard Brandt betont zu diesem Thema Folgendes: 
„Das Tafel-Bild suggeriert keine zeitliche Filiation, kein genetisches Prinzip; alle Elemente sind gleichzeitig und 
gleichberechtigt, sie entspringen nicht aus einer sie generierenden und determinierenden Wurzel oder einem oberen 
Prinzip. Die Urteilstafel ist kein Stammbaum, weder von oben noch von unten“ (Brandt, Reinhardt: Die Urteilstafel, 
a.a.O., S. 60).  
304 Vgl. KpV 05:46.  
305 KrV B 93.  
306 Vgl. Milz, Bernhard: „Moral und Gefühl – Konstellationen von Rationalität und Emotionalität in Kants 
Moralphilosophie“, in: Egger, Mario (Hg.): Philosophie nach Kant. Neue Wege zum Verständnis von Kants Transzendental- und 
Moralphilosophie, Berlin/Boston 2014, S. 224: „Das sittliche Urteil lässt sich nicht in theoretische Erkenntnisse und 
Verstandsurteile auflösen“.  
307 KrV B 94. Vgl. dazu auch Wass, Bernd: Immanuel Kant. Kritik der reinen Vernunft – Grundriss eines philosophischen 
Meisterwerks –, Wien 2018, S. 56.  



 50 

kann nur praktisch sein, indem er sich des moralischen Gesetzes308 bewusst wird. Dieser reine 
Verstand als reiner Wille findet sich „im Felde des Übersinnlichen“309, wo lediglich „das logische 
Verhältnis des Grundes und der Folge“310, oder der „Begriff der Ursache“311 und der „Kausalität“, 
mit dessen Bestimmung verbunden sind, ohne dass die ganze und dieselbe Funktion des 
Verstandes in Urteilen im Felde im theoretischen Feld auch in praktischen Kategorien zur 
Anwendung kommen müsste. Die praktische Erkenntnis, für die diese Kategorien der Freiheit eine 
maßgebliche Rolle spielen, betrifft nicht die Erkenntnis, in der die „Kopula“ des Urteils312 
hinsichtlich eines Seins oder Nichtseins entscheidend wäre.  

Viertens: Kant weist nicht darauf hin, dass es sich bei den Freiheitskategorien um 
„Funktionen“ handelt, sofern man unter „Funktion die Einheit der Handlung“313 versteht, 
„verschiedene Vorstellungen unter eine[r] gemeinschaftliche[n] zu ordnen“314. Die Einheit und das 
Ordnen der Vorstellungen prägen die logischen und synthetischen Funktionen in der Weise, dass 
eine Identifikation zwischen diesen Funktionen gedacht werden kann. Die Unifikation der 
Vorstellungen in einer Erkenntnis scheint nicht die Aufgabe der Freiheitskategorien zu sein, da 
Kant im Hinblick auf diese Kategorien weder von Funktion, Synthesis315, Ordnen, Vereinigen, 
Urteilen noch vom Auf-Begriffe-Bringen316 spricht. Was er betont, spielt offenkundig auf ein 
„Unterwerfen“ praktischer Bestimmungen an (sic. gesetzt den Fall, dass diese Kategorien als 
Bestimmungen interpretiert werden317).  

Wenn Kant die Bedeutung von „Funktionen der Einheit“318 in der KrV hervorhebt, bezieht 
er sich auf alle Momente des Denkens überhaupt unter den vier Titeln und auf alle Kategorien des 
reinen Verstandes unter diesen vier Titeln. Dass die Quadranten in der Tafel der praktischen 
Kategorien mit den vier Titeln „Quantität“, „Qualität“, „Relation“ und „Modalität“ zu tun haben, 
wie in den beiden Tafeln in der ersten Kritik, impliziert keineswegs, dass es sich dabei um 
Funktionen der Einheit handelt. Dem logischen Urteil als Funktion muss eine logische Einheit der 
Vorstellungen als Tätigkeit zugeschrieben werden, ebenso wie in der Funktion der Kategorie eine 
synthetische Einheit der anschauenden Vorstellungen vorausgesetzt wird. Das liefert jedoch keinen 
hinreichenden und notwendigen Grund, um den Kategorien der Freiheit ebenfalls eine in der 
Funktion vorgestellte, synthetische Einheit der Vorstellungen zu unterstellen, denn nur die 
theoretische Erkenntnis kann sowohl transzendentallogisch als auch transzendentalsynthetisch die 
Vereinigung gegebener Vorstellungen garantieren. 

Wenn jemand nach einer Maxime handeln will, besteht nach keiner Aufgabe der praktischen 
Erkenntnis darin, die Mannigfaltigkeit der Begehrungen, Neigungen oder Wünschen zur Einheit 
zu bringen, um sie zu einem Objekt des Begehrungsvermögens oder des Willens zu machen und 
„in einer Erkenntnis zu begreifen“319. Ausschlaggebend dafür, was Kant unter praktischer 
Erkenntnis versteht, ist etwas, das mit der Aufgabe der reinen Vernunft im Praktischen und mit 
derjenigen, die von der KpV selbst gestellt wird, zu tun hat320. Es liegt auf der Hand, dass Kant die 
Prinzipien und Begriffe, denen in der praktischen Erkenntnis der reinen Vernunft Rechnung 
getragen wird, weder dem Erkennen des Objekts a priori noch der Möglichkeit des Objekts des 
Begehrungsvermögens321 beimisst. Es ist somit ein Irrtum mancher Autoren, dieselben Funktionen 

 
308 Vgl. KpV 05:55.  
309 KpV 05:103.  
310 KpV 05:49. 
311 KpV 05:49.  
312 Vgl. KrV A 74, B 322, A 599/B 627: „Im logischen Gebrauche ist es lediglich die Copula eines Urteils“.  
313 KrV B 93. 
314 KrV B 93.   
315 Lewis Beck spricht von Synthesis der Wünsche und war der Erste, der den Begriff „Synthesis“ als Funktion der 
Freiheitskategorien ohne eine Begründung vorgeschlagen hat (vgl. Beck, Lewis W.: A Commentary, a.a.O., S. 139).  
316 Vgl. KrV B 103. 
317 Vgl. Beck, Lewis W.: A Commentary, a.a.O., S. 139.  
318 Vgl. KrV B 94.  
319 KrV B 103. 
320 Vgl. KpV 05:44 f. 
321 Vgl. dazu auch Refl. 19:275.  



 51 

der Einheit in Urteilen und in Kategorien unter den zwölf Momenten des Denkens in der 
theoretischen Erkenntnis auf die Kategorien der Freiheit zu übertragen.  

Wenn die Reflexion 6854 als Kriterium für das, was in der zweiten Kritik nicht geschrieben 
wurde, angenommen wird, um dann nachzuweisen, dass die Kategorien der Freiheit ja Funktionen 
der Einheit sein würden, weil in dieser Reflexion „Functionen der [selben] freyheit“322 genannt 
werden, scheint dies ein interpretatorisch unbegründetes Verfahren zu sein. Eine solche Lektüre 
forciert ohne Rechtfertigung eine bestimmte Auffassung, d. h. man will etwas aus der KpV zeigen, 
was sich in diesem Werk selbst gar nicht belegen lässt. In einem hypothetischen Fall, in dem man 
die Art und Weise nicht infrage stellen würde, wie Heiko Puls derzeit die Freiheitskategorientafel 
und Kants Bemerkungen dazu aus dieser Reflexion auffasst323, kann man mit Fug und Recht die 
Hypothese dieser Arbeit bekräftigen: Kant spricht im Kontext jener Affirmation der Reflexion von 
„Categorien der moralitaet“324 und: „die freyheit nach Gesetzen, so fern sie sich selbst ein Gesetz 
ist, macht die Form des moralischen Sinnes aus“325. Prägnant formuliert: Die Kategorien würden 
sich mit der Moralität und mit einer moralischen Freiheit in Verbindung stehend begegnen, da es 
nicht um irgendeine Art von Freiheit, sondern um diejenige Art von Freiheit geht, die im 
Zusammenhang mit dem moralischen Gesetz steht. Zwar wäre diese Annahme richtig, doch kann 
man dennoch den Wert des Verhältnisses zwischen dieser undatierten Reflexion und der Tafel der 
Freiheitskategorien grundsätzlich infrage326 stellen.    

Mit Blick auf die Problematik einer exakten Konkordanz zwischen den Titeln und den 
Momenten der Tafel kann gezeigt werden, dass die Momente des Denkens überhaupt mit jeder 
Kategorie der Freiheit unter den vier Titeln nicht in identischer Weise korrespondieren. Es ist aber 
korrekt, dass die vier Titel in den drei Tafeln gleichermaßen dargestellt werden. Es könnte sich 
zutreffend um eine systematische „Analogie“ von Titeln handeln. Gleichwohl stellt sich die Frage, 
ob die vier Titel etwas außerhalb der Momente selbst bedeuten könnten. Die Quantität des Urteils 
kann das „Allgemeine“, „Besondere“ oder „Einzelne“ sein; und diese sind nach Kant mit der 
Quantität der Kategorien „Einheit“, „Vielheit“ und „Allheit“ identisch. Eine solche Identität gibt es 
aber zwischen der Quantität der Urteile und der Quantität der Freiheitskategorien nicht in gleicher 
Weise. Das würde heißen, dass man, sofern die Titel zwischen den Tafeln koinzidieren, nicht von 
einer Ableitung der Freiheitskategorien von der Urteilstafel sprechen darf, wenn die Momente 
nicht übereinstimmen. Ergo: Eine Absonderung der Momente unter Beibehaltung ihrer Titel in 
der Tafel theoretischer Erkenntnis ist nicht möglich, wobei eine exakte und völlige 
Übereinstimmung zwischen Funktionen in Urteilen und praktischen Kategorien auch nicht 
möglich ist, auch wenn die Titel als „Quantität“ usw. in beiden Fällen gleich bezeichnet werden.   

Trotz der interpretatorischen Anstrengungen mancher Autoren327 bleibt es nicht 
überzeugend, dass durch „dieselbe Funktion, welche den verschiedenen Vorstellungen in einem 
Urteile Einheit gibt“, an die Freiheitskategorien gedacht werden müsse. Ein Nachweis der 
Ableitung der Kategorien der Freiheit von den Funktionen des Verstandes in Urteilen würde, wie 

 
322 Refl. 19:180.  
323 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 3. Dieser Autor fasst die ganze Freiheitskategorientafel und die Tätigkeiten 
derselben aus der Reflexion 6854 auf.  
324 Refl. 19:180. Vgl. dazu auch VAMS 23:382: „Categorien der moralität“; Refl. 19:278: „(...) Das letztere wird durch 
moralische categorien vorgestellt“; Refl. 19:192: „Die categorien der reinen Willkühr“; Refl. 19:211: „Categorien der 
reinen Willkühr“.  
325 Refl. 19:180. 
326 Reflexion Kants können unterstützend zu seinen veröffentlichten Werken verstanden werden, sind jedoch nicht als 
deren Ersatz anzusehen. Trotz Kants eigener Zurückhaltung gegenüber dem philosophischen Wert dieser Texte 
betrachten einige Interpretation bestimmte Reflexionen als integralen Bestandteil seiner kritischen Philosophie.  
327 Vgl. Beck, Lewis: A Commentary, a.a.O., S. 145; Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O. S. 89; Zimmermann, S.: Kants 
Kategorien, a.a.O., S. 7. Letzter hat keinen systematischen Vergleich zwischen jedem logischen Urteil und jeder Kategorie 
der Tafel der Freiheit vorgenommen, um zu überprüfen, ob tatsächlich eine sogenannte Ableitung dieser Kategorien 
aus der Urteilfunktionen vorliegt. Heiko Puls hat einen solchen Vergleich versucht, deutete jedoch das erste Urteil, 
„allgemein“, dahingehend, dass die Prädikatsform „Alle S sind P“ auf alle drei Kategorien der Quantität anwendbar 
sei. Dies stellt einem Irrtum dar, da diese logische Form leidglich der ersten Quantitätskategorie entspricht, nicht 
jedoch den beiden übrigen (vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 93). 



 52 

gezeigt, den Zusammenhang praktischer Kategorien mit der reinen Synthesis – denn Kant selbst 
hebt in Bezug auf die Derivation der Verstandeskategorien die Rolle einer solchen Synthesis328 
hervor – verdeutlichen können. Ohne diese Vorbedingung kann die Hypothese einer solchen 
Herleitung für die Freiheitskategorien nicht als gültig angenommen werden. Ferner wäre zu zeigen, 
wie die der Kategorie zugrunde liegende Freiheit selbst „von der logischen Funktion des 
Verstandes in Urteilen“329 herrührt. Zu dieser Beweisforderung für die fragwürdige Hypothese der 
metaphysischen Deduktion der Freiheitskategorien, die man hier für ungültig hält, tritt die 
sekundäre, nicht bewiesene Hypothese der Übereinstimmung bzw. „völlige[n] 
Zusammentreffung“330 der logischen Funktionen und der Freiheitskategorien in allen Momenten 
(und nicht lediglich in den vier Klassen, nämlich Quantität, Qualität, Relation und Modalität) hinzu.  

Worauf könnte sich ein völliges Zusammentreffen zwischen der Kategorie „Meinungen des 
Individuums“ bzw. „subjektiv nach Maximen“ und der Funktion bzw. dem Urteil „Allgemeine“ 
stützen? Betrachtet man die kurze Erläuterung dieses Urteils, findet man, dass das Allgemeine „gar 
keinen Umfang“331 hat und „ohne Ausnahme“332 (z. B. alle Menschen sind sterblich333) gilt. Im 
allgemeinen Urteil ist das Subjekt ganz von dem Prädikat eingeschlossen334. Im Fall der Kategorie 
„Maximen“ lässt sich – wenn eine Analogie bzw. „ein logisch analoger Vorgang“335 möglich wäre 
– das Universelle des Urteils nicht übertragen. Das heißt: In dieser Kategorie gilt die Prädikation, 
nämlich das Objekt der Maxime, nicht notwendigerweise für alle Menschen und erst recht nicht 
für alle vernünftigen Wesen, sondern nur für ein handelndes Subjekt. Falls eine Maxime bereits für 
alle vernünftigen Wesen gelten würde, müsste diese als ein praktisches Gesetz und nicht mehr als 
eine bloße individuelle Maxime aufgefasst werden.  

Ausgehend von dieser Bemerkung einer Nichtzusammentreffung zwischen dem ersten 
Quantitätsurteil und der ersten Quantitätskategorie der Freiheit muss auch beispielsweise die dritte 
Quantitätskategorie in Bezug auf das dritte Quantitätsurteil als nicht übereinstimmend angesehen 
werden. Das heißt, diese Funktion, welche den Vorstellungen in einem Urteil „Einzelne“336 Einheit 
gibt, entspricht der Freiheitskategorie „Gesetzen“ nicht, da dieser Kategorie die logische Funktion 
eines singulären Subjekts, nämlich die Geltung eines Prädikats für ein Subjekt, zugeschrieben 
werden müsste337. In gleicher Weise kann man andere Fälle von Freiheitskategorien finden, die mit 
den logischen Funktionen der Einheit bzw. den Urteilen nicht völlig übereinstimmen.  

Wie könnte man z. B. die Identität zwischen dem Moment des Urteils „Unendliche“ und der 
Kategorie „Praktische Regeln der Ausnahmen“ begründen? Das Subjekt im unendlichen Urteil 
befindet sich in einem „unbeschränkten Umfang“338 dessen, was im beschränkten Prädikat339 
negiert wird. In der Moralphilosophie Kants können die praktischen Regeln der Ausnahme nicht 
als unendlich bzw. unbeschränkt angesehen werden. Ebenso wie die oben gestellten Fragen 
berechtigte Zweifel aufwerfen, kann man ähnliche Fragen nach den identischen Inhalten zwischen 
anderen Momenten der Urteilstafel und den anderen übrigen Freiheitskategorien formulieren.   

Es liegt auf der Hand, dass es bei einem Urteil in der theoretischen Erkenntnis um die 
logische Gültigkeit bzw. die logische Wahrheit geht. Dies entspricht der Kategorie des Verstandes, 
wenn an eine Identität der Funktionen gedacht wird, da beide, nämlich Urteil und Kategorie, in 
allen Momenten der vier Titel dieselbe Funktion der Einheit der Vorstellungen innehaben und auf 
die Wahrheit einer Erkenntnis340 und die Beschaffenheit eines Objekts der Erkenntnis als 

 
328 Vgl. KrV B 104.  
329 KrV A 70/B 95. 
330 KrV B 159. 
331 KrV B 96. 
332 KrV B 96. Vgl. auch Log. 09:102.  
333 Vgl. Log. 09:102 Anm. 1.  
334 Vgl. Log. 09:102.  
335 Puls Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 93.  
336 Vgl. Log. 09:102.  
337 Vgl. KrV B 96. Vgl. Log. 09:102.   
338 KrV B 97.  
339 Vgl. Log. 09.104 Anm. 1.  
340 Vgl. Bauer, Sabrina Maren: Der Wahrheitsbegriff, a.a.O., S 42 ff. 



 53 

Naturerkenntnis bezogen sind. Bei den Freiheitskategorien kann eine solche Übereinstimmung der 
Bereiche nicht beobachtet werden, weil es einerseits kein exaktes und völliges Zusammentreffen 
zwischen jedem Moment der Urteile und jeder Kategorie der Freiheit gibt und andererseits auch 
kein Interesse Kants besteht, diese Kategorien als Kriterien der Wahrheit einer Erkenntnis oder 
Erkenntnis des Seins oder Nichtseins eines Objekts zu bestimmen.  

Blickt man nun auf die von einigen Kantkommentatoren aufgestellte Hypothese des 
Ursprungs praktischer Kategorien aus der Tafel der Urteile zurück, so liegt es nahe, dass diese 
zurückzuweisen ist, weil der Ursprung der Kategorien des reinen Verstandes prinzipiell gewisse 
Elemente als Voraussetzungen beinhaltet, die analog im Fall des Ursprungs der Kategorien der 
Freiheit nicht hergeleitet werden können. Darüber hinaus muss man aufgrund des 
Identitätsproblems zwischen Funktionen damit rechnen, dass Kant jede Kategorie praktischer 
Vernunft nicht als dieselbe Funktion jedes Urteils der Urteilstafel darstellt. Eine systematische 
Analogie der Begriffe ist keine Identität der Begriffe. 
 
3.2. Hypothese und Probleme einer transzendentalen Deduktion 
 
Es ist zunächst zu zeigen, wie sich die Adaption einer transzendentalen Deduktion in Bezug auf 
die Freiheitskategorien begreifen lässt, um in einem nächsten Schritt nachzuweisen, dass Kants 
zentrale Gesichtspunkte dieser Deduktion nicht auf diese Kategorien übergetragen werden 
können. Wenn man aufmerksam das fundamentale Verfahren der transzendentalen Deduktion der 
reinen Verstandesbegriffe ab dem § 13 der zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft beleuchtet, 
nämlich „die Erklärung der Art, wie sich Begriffe a priori auf Gegenstände beziehen können“341, 
scheint es überzeugend, anzunehmen, dass die Kategorien der Freiheit ebenfalls einer 
transzendentalen Deduktion bedürfen, da Kant sie auch als „Begriffe a priori“ bezeichnet und 
ihnen auch ein bestimmtes Bezogenheitsverhältnis auf eine Wirklichkeit der Willensgesinnung 
zuschreibt. 

Ein Blick auf die Untersuchungen der Kant-Forschung verrät, dass sie in zwei eindeutig 
identifizierbare Positionen unterteilt sind. Dagegen steht bspw. Heiner Klemme, der in seiner 
Einleitung zu einer Edition der Kritik der praktischen Vernunft festhält: „Die Kategorien der Freiheit 
zielen demnach auf die einheitliche Bestimmung des Willens, nicht auf die sinnlichen Bedingungen 
der Realisierung seiner Zwecke. Weil diese Kategorien »die Wirklichkeit dessen, worauf sie sich 
beziehen (die Willensgesinnung) selbst hervorbringen« (V 66), bedürfen sie keiner Deduktion“342. 
Demgegenüber steht Stephan Zimmermann, der in seiner Studie meint: „Die transzendentale 
Deduktion der Freiheitskategorien hat ebenfalls „die Möglichkeit derselben als Erkenntnis a priori 
von Gegenständen“ darzustellen, aber nicht von Gegenständen der Erfahrung, sondern des 
Willens“343; „Und ich glaube darüber hinaus, dass die transzendentale Deduktion der praktischen 

 
341 KrV B 117. Einige der hier konsultierten Interpretationen zur transzendentalen Deduktion werden im Folgenden 
aufgeführt; die übrigen sind in der Bibliografie am Schluss verzeichnet. Vgl. Schnell, Alexander: Zeit, Einbildung, Ich: 
Phänomenologische Interpretation von Kants „Transzendentaler Kategorien-Deduktion“, Frankfurt am Main 2022; Mösenbacher, 
Rudolf: „Immanuel Kant: Die Einheit des Bewusst-seins. Die „Deduktion der Kategorien“ und die „Paralogismen der 
reinen Vernunft““, in: Kant-Studien 106 (3) 2015, S. 523-527; Seeberg, Ulrich: Ursprung, Umfang und Grenzen der Erkenntnis: 
Eine Untersuchung zu Kants transzendentaler Deduktion der Kategorien, Berlin 2006; Rosales, Alberto: Sein und Subjektivität, 
a.a.O., S. 117 ff.; Henrich, Dieter: Identität und Objektivität. Eine Untersuchung über Kants transzendentale Deduktion, 
Heidelberg 1976; Baum, Manfred: Deduktion und Beweis in Kants Transzendentalphilosophie. Untersuchungen zur Kritik der 
reinen Vernunft, Königstein/Ts. 1986; Baum, Manfred: Die transzendentale Deduktion ins Kants Kritiken. Interpretationen zur 
kritischen Philosophie, Köln 1975; Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt am Main 1951; 
Schulting, Dennis: Kant’s Deduction from Apperception. An Essay on the Transcendental Deduction of the de Categories, 
Berlin/Boston 2018; Kaye, Lawrence: Kant’s Transcendental Deduction of the Categories. Unity, Representation, and Apperception, 
London 2015; Bae, Jeong-Ho: Kants transzendentale Deduktion der Kategorien als Begründung der Metaphysik der Natur, 
Hamburg 2007; Allison, Henry: Kant’s Transcendental Deduction. An Analytical-Historical Commentary, New York 2015; 
Alain Séguy-Duclot, Alain: Kant, le premier cercle. La déduction transcendantale des catégories (1781 et 1787), Paris 2021. 
342 Klemme, Heiner: „Einleitung“, in: Brandt, Horst D.; Klemme, Heiner (Hg.): Immanuel Kant: Kritik der praktischen 
Vernunft, Hamburg 2003, S. XXXVI. 
343 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 79, 165, 176 ff., 182 f., 218; Zimmermann, Stephan: Die Kategorien, 
a.a.O., S. 222.  



 54 

Kategorien in der Tat keine sonderliche Herausforderung darstellt; ähnlich den Begriffen des 
Raumes und der Zeit lassen sie sich völlig unkompliziert und ohne erst subtile Argumente bemühen 
zu müssen hinsichtlich ihrer Gegenstandsbedeutung rechtfertigen“344. Dies belegt zum einen die 
unaufgelöste Problematik einer transzendentalen Deduktion der Freiheitskategorien, zum anderen 
erfordert es eine Revision der Annahme dieser Art von Deduktion, da Kant selbst sich nirgendwo 
explizit dazu geäußert hat.  

Die vorliegende Arbeit prüft diese Hypothese vor allem unter vier Gesichtspunkten, die 
dagegen sprechen. Denn für eine Anpassung der transzendentalen Deduktion der reinen 
Verstandesbegriffe an eine transzendentale Deduktion der Freiheitskategorien wäre eigentlich 
mindestens erforderlich, dass die praktische Vernunft mit denselben Elementen des Verstandes 
eine Deduktion durchführen könnte. 

a) Eine transzendentale Deduktion der Freiheitskategorien in Analogie zur Deduktion der 
reinen Verstandesbegriffe ist nicht möglich, weil diese Kategorien keine Bedingungen der 
Möglichkeit weder „aller Erkenntnis der Gegenstände“345 noch der Gegenstände der praktischen 
Vernunft sind, d. h. sie stellen uns gar nicht die Bedingungen dar, unter denen ein Gegenstand der 
Anschauung weder in der (möglichen) Erfahrung noch in der realen Handlung und als ein 
Gegenstand der praktischen Vernunft (das moralische Gute oder Böse) bestimmt wird. Die einzige 
Bedingung der Möglichkeit der praktischen Gegenstände – und nur rationale Begriffe können als 
Objekte der reinen Vernunft im praktischen Feld und nicht als Objekte der Lust oder Unlust 
betrachtet werden – ist das Gesetz der Freiheit, nämlich das Grundgesetz der reinen praktischen 
Vernunft.  

Wenn man Kant paraphrasieren und damit zeigen will, dass nur vermittelst ihrer Kategorien 
überhaupt ein Gegenstand (des Wollens) gedacht werden kann, muss man annehmen, dass die 
praktische Vernunft allein die Begriffe des Guten und des Bösen als Objekte besitzt, wie dies bereits 
gezeigt wurde. Es ist illegitim, auf irgendwelche Objekte der Gefühle von Lust und Unlust in der 
KpV zu rekurrieren, weil sie weder Begriffe noch Gegenstände praktischer Vernunft sind. Diese 
Gefühle können unmittelbar als Objekte der Maximen des Willens, der Vorschriften des Willens 
und mittelbar der Gesetze des Willens bezeichnet werden, aber sie können keineswegs Objekte der 
praktischen Vernunft sein. Dass die Begriffe „Angenehmes“, „Unangenehmes“, „Wohl“, „Übel“ 
als Objekte der praktischen Vernunft angesehen werden müssten, steht nirgendwo in der zweiten 
Kritik. Kant unterscheidet in verschiedenen Absätzen zwischen den auf Gefühle zurückgehenden 
Objekten des Willens bzw. des unteren Begehrungsvermögens und den Objekten einer den Willen 
bestimmenden praktischen Vernunft. Diese Unterscheidung ist aussagekräftiger, als es auf den 
ersten Blick den Anschein haben mag. Tatsächlich kommen ernsthafte Missverständnisse auf, 
wenn eine solche Differenzierung nicht in Betracht gezogen wird. 

Kants Position macht deutlich, dass die Kategorien der Freiheit keine „Bedingungen“ der 
Möglichkeit der Gegenstände sein können. Zum einen steht sie nur „in Ansehung der Begriffe des 
Guten und Bösen“346, die ja Objekte praktischer Vernunft sind, aber nicht als solche Bedingungen 
gelten. Zum anderen benennt er bereits in der Analytik der Grundsätze – deutlich und ganz in 
Übereinstimmung mit der Analytik der Begriffe – dasjenige, was unter der Wendung „Bedingung“ 
zu verstehen ist. Es wäre in der Tat nicht so schwierig, zu belegen, dass der Ausdruck „Bedingung“ 
im Zusammenhang mit dem sinnlich affizierten und bestimmten Willen und mit der praktischen 
Vernunft einen „Bestimmungsgrund“347 und nicht Begriffe praktischer Vernunft bedeutet. Wenn 
Kant von „Bedingung der Möglichkeit“ spricht, bezieht er sich damit nicht auf die Bedingung der 

 
344 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 189. Heiko Puls zufolge handelt es sich um eine transzendentale 
Deduktion durch das Faktum der Vernunft (vgl. Puls, Heiko: Funktionen der Freiheit, a.a.O., S. 83). Die Begründung 
einer transzendentalen Deduktion steht für Puls im Zusammenhang mit dem übersinnlichen Gebrauch der Vernunft 
(vgl. ebd., S. 26 ff.).   
345 KrV B122.  
346 KpV 05:66.  
347 Vgl. KpV 05:55, 05:27.  



 55 

Möglichkeit der Gegenstände, sondern auf die Bedingung der Möglichkeit eben dieses Prinzips der 
Bestimmung348.  

Kant vollzieht explizit, was oben unter der Wendung „Bedingung der Möglichkeit“ in Bezug 
auf die Willensbestimmung dargestellt wurde, d. h. es geht bei diesem Terminus weder um die 
Beschaffenheit irgendwelcher Gegenstände noch um die Beschaffenheit des „Objekts“ einer 
Begierde bzw. der Materie des Wollens. Ein Objekt des Begehrungsvermögens müsste auf jeden 
Fall als „Bedingung der Möglichkeit“ eines Grundes vorausgesetzt werden, um den Willen zum 
Handeln zu bestimmen, oder aber wird das moralische Gesetz als „Bedingung der Möglichkeit“ 
eines Bestimmungsgrunds selbst betrachtet. Wenn man aber im „Begriff“ eines Gegenstandes 
(nämlich des Sittlich-Guten oder des Sittlich-Bösen) eine Folge der Willensbestimmung denken 
will, kann man von „Bedingung der Möglichkeit“ nur sprechen, wenn das moralische Gesetz als 
„Bedingung“349 in einer Maxime fungiert. Daraus ergibt sich demnach, dass die Kategorien der 
Freiheit keine Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände sind. Nur die Form der 
Allgemeinheit kann eine Bedingung der Möglichkeit der Gegenstände praktischer Vernunft sein. 
Auf der anderen Seite kann ein Objekt der Begierde oder Neigung die Bedingung der Möglichkeit 
der „Empfindung der Annehmlichkeit“ sein, „die das Subjekt von der Wirklichkeit des 
Gegenstandes erwartet“350. 

Diese Auffassung hat Konsequenzen für die Hypothese einiger Kant-Interpreten einer 
transzendentalen Deduktion der Freiheitskategorien und ihrer jeweiligen Unmöglichkeit. Denn, 
wie gezeigt worden ist, machen das moralische Gesetz oder ein Objekt der Begierde „Bedingungen 
der Möglichkeit“ aus, und nicht Kategorien, die im Dienste „einer im moralischen Gesetze 
gebietenden praktischen Vernunft“351 stehen. Falls die Kategorien der Freiheit ohne eine 
Textbestätigung als ‚Bedingungen der Möglichkeit‘ betrachtet werden sollen, müssten sie als 
Bedingung der Möglichkeit der Wirklichkeit einer moralischen „Willensgesinnung“ konzipiert 
werden. Die Bezugnahme auf die Freiheitskategorien hat einen anderen Status, als eine Bedingung 
einer Bestimmung zu sein, weil die Bedingung bei der Bestimmung des Willens zum Handeln in 
den Gefühlen oder im Sittengesetz schon ersichtlich sein muss. Das Gesetz als Bedingung würde 
das Gute (in Opposition das Böse) möglich machen, und die Objekte der Begierde als Bedingungen 
würden die Wirklichkeit „einer von irgend etwas erwarteten Annehmlichkeit“352 möglich machen.  

b) Die praktische Vernunft geht im zweiten Hauptstück der KpV nicht von einer gewissen 
„Skepsis“ gegenüber ihrer Kategorien aus, um sich selbst eine transzendentale Deduktion 
derselben abzuverlangen. Das heißt: Sie stellt die objektive Gültigkeit dieser Kategorien als 
Erkenntnisse nicht infrage. Im Hinblick auf die Kategorien des reinen Verstandes findet nach dem 
§ 13 der Analytik der Begriffe diese Skepsis unter der Form einer zu lösenden Schwierigkeit der 
Kritik statt353. Die transzendentale Deduktion zeigt also, dass die reinen Verstandeskategorien 
einerseits objektive Gültigkeit haben, weil sie Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände der 
Erfahrung a priori sind, und andererseits keine leeren Begriffe sein können, weil die Anschauung 
ihnen einen Inhalt gibt354. Im Fall der Freiheitskategorien wird die objektive Realität (falls dieser 
Ausdruck mit der Wendung „objektive Gültigkeit“ gleichgesetzt werden darf) durch das Prinzip 
der Freiheit bewiesen, wie Kant selbst vor der Tafel der Kategorien hervorhebt. Sie können auch 
nicht leere Begriffe a priori sein, weil sie die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung 
hervorbringen und im Zusammenhang mit dem Sittlich-Guten und Sittlich-Bösen stehen. 

c) In der transzendentalen Deduktion der reinen Verstandeskategorien spielt nicht nur die 
transzendentale Synthesis der Einbildungskraft, sondern auch die ursprünglich-synthetische 
Einheit der Apperzeption bzw. des Selbstbewusstseins, nämlich „Ich denke“355, eine maßgebende 

 
348 Vgl. KpV 05:33, 05:34, 05:113. 
349 Vgl. KpV 05:62.  
350 KpV 05:22.  
351 KpV 05:65.  
352 KpV 05:23.  
353 Vgl. KrV B 122.  
354 Vgl. KrV A 220, A 239, B 194.   
355 KrV B 131.  



 56 

Rolle. Die Erklärung dieser Deduktion impliziert notwendigerweise das, was im § 20 gezeigt wird: 
„Das mannigfaltige in einer sinnlichen Anschauung Gegebene gehört notwendig unter die 
ursprüngliche synthetische Einheit der Apperzeption, weil durch diese die Einheit der 
Anschauung allein möglich ist“356. Diese Einheit ist, wie der § 18 der KrV darlegt, nichts anders als 
der Begriff eines Objekts, der seinerseits auf die transzendentale Einheit des Selbstbewusstseins 
verweist: „Die transzendentale Einheit der Apperzeption ist diejenige, durch welche alles in 
einer Anschauung gegebene Mannigfaltige in einem Begriff vom Objekt vereinigt wird“357. Es liegt 
nun auf der Hand, dass eine besondere Aufgabe der transzendentalen Einheit der Apperzeption – 
das Mannigfaltige der Vorstellungen objektiv vereinigt bewusst werden kann – darin besteht, dass 
dieses Mannigfaltige der intuitiven Vorstelllungen zu einem Objekt synthetisiert bzw. verbunden 
werden kann358.  

Eine solche Aufgabe kann der praktischen Vernunft359 nicht zugeschrieben werden, weil sie 
sich nicht mit der Beschaffenheit eines Objekts (dem Werden desselben) beschäftigt, wie es die 
transzendentale Einheit der Apperzeption tatsächlich vollzieht: „Die synthetische Einheit des 
Bewußtseins ist also eine objektive Bedingung aller Erkenntnis, nicht deren ich bloß selbst bedarf, 
um ein Objekt zu erkennen, sondern unter der jede Anschauung stehen muß, um für mich Objekt 
zu werden, weil auf andere Art, und ohne diese Synthesis, das Mannigfaltige sich nicht in einem 
Bewußtsein vereinigen würde“360. Wenn man sowohl an die Objekte praktischer Vernunft, nämlich 
das Gute und das Böse, als auch an die Wirklichkeit der Willensgesinnung im Hinblick auf die 
Freiheitskategorien denkt, handelt es sich nicht um das „Werden“ eines Objekts der Erkenntnis 
für mich bzw. für das erkennende Subjekt.  

Auf der einen Seite behandelt Kant die Thematik der Einheit des Objekts im Bewusstsein 
nicht als ein praktische Einheit. Kant spricht von einem „Unterwerfen“361 bzw. einer 
„Unterwerfung“, das in Bezug auf das Mannigfaltige der Begehrungen nicht bedeutet, dieses 
Mannigfaltige durch die Einheit des Bewusstseins einer im moralischen Gesetze gebietenden 
praktischen Vernunft entweder als Objekt zu erkennen oder als zu einem Objekt zu machen. Dies 
hat zumindest zwei entscheidende Gründe: Der Terminus „unterwerfen“ besagt weder 
„synthetisieren“ noch „vereinigen“; die Wendung „Einheit des Bewusstseins“ ist durch die 
Wendung „einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft“ konditioniert und 
muss hinsichtlich ihrer semantischen Bedeutung gelesen werden. Einheit des Bewusstseins, von 
der die Passage vor der Tafel der Freiheitskategorien spricht, ist weder als „synthetische Einheit 
der Apperzeption“ noch als „synthetische Einheit eines Objekts“ zu verstehen.  

d) Noch eine wichtige Komponente der transzendentalen Deduktion der reinen 
Verstandesbegriffe, die explizit vor und nach der Tafel der Kategorien der Freiheit nicht erscheint, 
besteht aus dem Objekt selbst der a priori gegebenen Beziehung a priori. In jener Deduktion, als 
Nachweis der Möglichkeit der Erkenntnis aller sinnlichen Gegenstände, beziehen die Kategorien 
des Verstandes sich auf die (reine und sinnliche) Anschauung als unifiziertes Objekt, das irgendwie 
gegeben werden können muss: „Wenn eine Erkenntnis objektive Realität haben, d.i. sich auf einen 
Gegenstand beziehen, und in demselben Bedeutung und Sinn haben soll, so muß der Gegenstand 
auf irgend eine Art gegeben werden können“362. Der Verstand ist kein Vermögen der 
Anschauungen; denn die Tatsache, dass es durch ihn Einheit der Anschauung als Objekt der 

 
356 KrV B 143.  
357 KrV B 139.  
358 Vgl. KrV B 138. Vgl. dazu auch Ki An, Yoon: Transzentale und empirische Subjektivität im Verhältnis. Das reziproke 
Seinsverhältnis der beiden Subjektivitäten in Kants Transzendentalphilosophie, Würzburg 2013, S. 92.   
359 Puls, Stolzenberg und Kaulbach versuchen eine praktische Apperzeption aus Kants Schriften zu interpretieren, um 
das Problem eines synthetisierenden Ichs im Praktischen aufzulösen. Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 3; 
Stolzenberg, Jürgen: „The Pure I will Must Be Able to Accompany All of My Desires. The Problem of a Deduction 
of the Categories of Freedom in Kant’s Critique of Practical Reason“, in: Valerio Rhoden (Hg.): Akten des X. 
Internationalen Kant-Kongresses, Bd. 3, Berlin 2008, S. 422; Kaulbach, F.: Das Prinzip der Handlung, a.a.O., S. 162 f.  
360 KrV B 138.  
361 Vgl. KpV 05:65.  
362 KrV B 194.  



 57 

Erkenntnis gibt, impliziert nicht, dass die Vorstellung eines Mannigfaltigen dieser (reinen und 
sinnlichen) Anschauungen in ihm selbst läge, so dass er für sich selbst Objekte hervorbringen 
könnte, die die objektive Realität seiner Begriffe darstellen würden.  

Die Anschauung als Objekt ist immer aus der Perspektive des Verstandes gegeben. Und diese 
Tatsache der Erkenntnis wirkt sich direkt auf das Problem des Gegenstandesbezugs a priori als 
Kern der transzendentalen Deduktion aus. Dementsprechend wäre es begrifflich widersprüchlich, 
zu behaupten, dass die Erklärung, wie ein Begriff sich a priori auf einen Gegenstand beziehen kann, 
einen Sinn haben würde, wenn das Objekt durch dasselbe Vermögen hervorgebracht wird, über 
das die Rechtfertigung der Beziehung a priori ausgefragt wird. Nur wenn die Gegenstände der 
Anschauung gegeben sind, kann man von einer transzendentalen Deduktion sprechen. Im 
Gegensatz dazu bringt die praktische Vernunft ihre Gegenstände hervor. 

Damit wird auch hervorgehoben, dass die Kategorien der Freiheit allein im Zusammenhang 
mit den von der reinen Vernunft autonom produzierten Gegenständen stehen. Diese Kategorien 
beziehen sich a priori auf die „Wirklichkeit“ der moralischen Willensgesinnung, die im Objekt 
praktischer Vernunft gedacht wird. Sie haben keine eigenen und anderen Gegenstände als die 
Objekte der praktischen Vernunft, nämlich das Sittlich-Gute und Sittlich-Böse. Dadurch, dass sie 
die Wirklichkeit der Willensgesinnung selbst hervorbringt, wie Kant ausdrücklich vor der Tafel 
festgelegt hat, stellt sich weder die Problematik der Referenzialität dieser Kategorien auf 
Gegenstände noch ergibt sich das Erfordernis einer Rechtfertigung der objektiven Realität durch 
die Beziehung a priori auf Gegenstände, weil das Objekt praktischer Vernunft sich nicht außer ihr 
selbst findet, sondern indem sie den Willen durch das moralische Gesetz bestimmt. Die in der 
moralischen Gesinnung des Willens denkbare Wirklichkeit macht ein Objekt in sich selbst aus, da 
die Wirklichkeit hier nicht als das verstanden wird, „was mit den materialen Bedingungen der 
Erfahrung (der Empfindung) zusammenhängt“363, sondern dem Bewusstsein die Evidenz der 
Form der Allgemeinheit zeigt. 

 
4. Die Tätigkeit der Bestimmungen einer praktischen Vernunft 
 
4.1. Unterwerfen statt Synthetisieren  
 
Eine wichtige Frage – für das Verständnis der Positionierung praktischer Kategorien im System 
der Kritik im Allgemeinen, aber auch für die Plausibilität der vorliegenden Arbeit über diese 
Kategorien – besteht natürlich darin, wie die spezifische Tätigkeit dieser im Verhältnis zur 
Willensbestimmung zu verstehen ist. Diese Tätigkeit kann aber in zwei notwendige, 
komplementäre Richtungen unterteilt und betrachtet werden. Die eine betrifft den Zusammenhang 
zwischen diesen Kategorien und der praktischen Vernunft in Bezug auf das sinnlich dem Willen 
Gegebene, und die andere dasjenige, was die kategorialen Begriffe a priori hervorbringen, nämlich 
der Zweck ihres Bezugs. Anschließend wird auf die erste Tätigkeit näher eingegangen, da die 
bislang standardisierte Auffassung über diese Thematik nicht überzeugend zu sein scheint.  

Die Vorschläge zur Auslegung dieses Teils der Bemerkungen Kants über die 
Freiheitskategorien gehen davon aus, dass die Rede von der „Einheit des Bewusstseins“364 in Bezug 
auf diese Kategorien eine theoretische Konnotation aufweise und eine identische Leistung mit den 
reinen Verstandeskategorien teilte. Das Problem bei dieser Strategie der Interpretation365 besteht 
darin, dass die Einheit des Bewusstseins nicht von der anderen Affirmation Kants isoliert werden 
darf, d. h. eine solche Wendung muss mit der genitivischen Konstruktion bzw. Aussage „einer im 
moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens a priori zu 
unterwerfen“366 interpretiert werden. Aus diesem Problem ergibt sich ein weiteres: Die Autoren 

 
363 KrV B 266. Vgl. B 272.  
364 Vgl. KpV 05:65.  
365 Vgl. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 4, 70, 112 f., 129 f., 188, 166; Zimmermann, Stephan: Zu den 
Freiheitskategorien, a.a.O., S. 220; Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 45 f., 110, 138, 91 f. 
366 KpV 05:66. Vgl. dazu auch Fulda, Hans F.: Kants Kategorien der Freiheit, a.a.O., S. 251, 261, 263 ff.  



 58 

beabsichtigen, die Bedeutung des Verbs „unterwerfen“ zu verschleiern, das im Zusammenhang 
mit dem die Attribution „gebietend“ bildenden Verb, nämlich „gebieten“, steht, um die Tätigkeit 
der Kategorien der Freiheit mit den Ausdrücken „Funktion“, „Synthesis“ oder „synthetischen 
Einheiten“ zu identifizieren. Daher sollte an dieser Stelle der Text Kants direkt herangezogen 
werden.   

Die Überlegung bezüglich der Einwände gegen die Gewissheit einer metaphysischen und 
transzendentalen Deduktion der Freiheitskategorien hat also hinlänglich gezeigt, dass diese 
Kategorien weder die Funktion haben, unseren Vorstellungen zur Erkenntnis Einheit zu geben, 
noch auf eine (reine und empirische) Synthesis bezogen sind, da es ihnen an den notwendigen 
Elementen, selbst analogisch, mangelt, die bei den Urteilen und den Verstandeskategorien eine 
maßgebliche Rolle spielen. Anders ausgedrückt: Das Wesen dieser Kategorien besteht weder in 
einer logischen Funktion der Einheit noch in einer synthetischen Funktion der Einheit der in der 
Sinnlichkeit – als Vermögen der Gefühle – gegebenen Vorstellungen.  

Warum aber benutzte Kant diese Ausdrücke „Funktion“ und „Synthesis“ nicht in Bezug auf 
die praktischen Kategorien, um sie besser zu charakterisieren? Evoziert der Terminus technicus 
„Kategorie“ nicht bereits eine Aktivität der Synthesis des Erkenntnisvermögens? Wäre es dann 
nicht folgerichtig, zu meinen, dass, wenn es einen Vergleich zwischen den reinen 
Verstandeskategorien und den praktischen Vernunftkategorien explizit im Text gibt, man eine 
Ableitung und Rechtfertigung der letzteren als Funktionen der Einheit a priori ausführen müsste? 
Kants Einsicht in die Tätigkeit praktischer Kategorien scheint im praktischen Feld der reinen 
Vernunft grundlegend verschieden von jener im theoretischen Feld des reinen Verstandes zu sein. 
Es stellt sich die Frage, wofür die praktische Vernunft Kategorien der Freiheit benötigt.  

Einen Hinweis darauf, was Kant genau unter der Tätigkeit praktischer Vernunft in ihren 
Kategorien versteht, erhält man dadurch, dass er selbst vor der Tafel derselben betont, dass es sich 
nun um „Unterwerfen“ handelt. Zunächst wird die noch zu erschließende Passage betrachtet: 
 

„(...), so werden die Bestimmungen einer praktischen Vernunft nur in Beziehung auf die letztere, folglich zwar 
den Kategorien des Verstandes gemäß, aber nicht in der Absicht eines theoretischen Gebrauchs desselben, um 
das Mannigfaltige der (sinnlichen) Anschauung unter ein Bewusstsein a priori zu bringen, sondern nur um 
das Mannigfaltige der Begehr ungen, der Einheit des Bewußtseins einer im moralischen Gesetze gebietenden 
praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens a priori zu unterwerfen, statthaben können“367.  

 
Kant verbindet an dieser Stelle, sofern man annimmt, dass sie eine explizite Referenz auf die 
Kategorien der Freiheit im nachfolgenden Absatz – aufgrund der personalen Pronomen „diese“368 
– enthält, den Ausdruck „Bestimmungen“ mit den Kategorien. Aber das, was Aufmerksamkeit 
erweckt, besteht nicht nur in der Analogie zwischen der Aufgabe der theoretischen Kategorien und 
derjenigen der Bestimmungen, sondern auch in der Repetition der Äußerung „praktische 
Vernunft“. Dies lässt uns erkennen, dass die praktische Vernunft, die den „Bestimmungen“ 
zugrunde liegt, und die praktische Vernunft der „Einheit des Bewusstseins“ dieselbe Vernunft sind. 
So gesehen kann man auch von ‚Bestimmungen einer im moralischen Gesetz gebietenden 
praktischen Vernunft‘ sprechen. Dieser Punkt ist entscheidend, weil jene Bestimmungen die 
Aufgabe eines „Unterwerfens“ wahrnehmen. Erklärt man nun, was sich unter „Unterwerfen“ 
verstehen lässt, dann wird man einen wichtigen Teil der Tätigkeit dieser Bestimmungen und so 
auch der praktischen Kategorien begreifen können.  

Es lohnt sich nun, einige Bedeutungen des Verbs „unterwerfen“ genauer zu betrachten, d. 
h., sowohl in seinen semantischen Bedeutungen als auch in dem Kontext, in dem es faktisch 
gebraucht wird. Kant verwendet dieses Verb mitsamt seiner Substantivierung „Unterwerfung“ in 
der KpV wie in anderen Schriften in mindestens zwei klaren, aufeinander bezogenen Bedeutungen: 

 
367 KpV 05:65. Zur Aufgabe der Kategorien in Bezug auf das Sittengesetz vgl. Torralba, José Maria: „Zur Rolle der 
„Typik der reinen praktischen Urteilskraft“ und der „Kategorien der Freiheit“ in der Konstitution des Gegenstandes 
der reinen praktischen Vernunft“, in: Zimmermann, Stephan (Hrsg.): Die „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer 
Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 284 Anm. 34.  
368 Vgl. KpV 05:65. Vgl. dazu auch Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 69.  



 59 

Zum einen wird „unterwerfen“ als „examinieren/prüfen“ bezeichnet369. Zum anderen impliziert 
„unterwerfen“, etwas unter eine Regel bzw. ein Gesetz zu stellen. Diese letzte Bedeutung ist für 
uns relevanter, da sie voraussetzt, dass etwas sich in gewisser Weise verhalten und der Regel oder 
dem Gesetz gemäß handeln muss. Kant verwendet sie beispielsweise im Kontext der Grundsätze 
des reinen Verstandes in der KrV: Im Hinblick auf die Regel des Verhältnisses der Ursache und 
Wirkung muss die Folge einer Erscheinung, nämlich die Veränderung, dem Gesetz der Kausalität 
unterworfen werden370, d. h. diese Veränderung muss unter das Gesetz gestellt werden, das sagt, 
wie etwas sich verändern muss, oder aber es handelt gemäß dem Vorgeschriebenen durch das 
Gesetz.  

In dem oben angeführten Zitat aus der KpV im Kontext der Tafel der Freiheit wird 
„unterwerfen“ mit dieser Bedeutung verwendet: Das Mannigfaltige der Begehrungen muss unter 
ein moralisches Gesetz gestellt werden. Dies betrifft dennoch einen Aspekt desselben, der als 
logischer Aspekt der Bedeutung charakterisiert werden kann. Ein anderer Aspekt muss mit den 
begleitenden Termini gelesen werden: Nicht nur wird das Mannigfaltige der Begehrungen unter 
eine Einheit des Bewusstseins einer praktischen Vernunft mit ihrem Gesetz gelegt, sondern es wird 
auch von Kant betont, dass die praktische Vernunft mit dem Gesetz gebietet. In diesem Sinne 
erklärt das Verb „gebieten“ auch das, was mit „unterwerfen“ gemeint wird: Die praktische 
Vernunft gebietet durch die „Bestimmungen“ oder „Kategorien“, dass das Mannigfaltige der 
Begehrungen unter die Einheit des Bewusstseins derselben oder das moralische Gesetz gestellt 
wird.  

Hieraus ergibt sich klar, dass es zwischen „Unterwerfen“ und „Synthetisieren“ eine wichtige 
Differenz gibt. Denn die Erscheinungen stehen zwar unter Kategorien des Verstandes und der 
Synthesis desselben, aber ihnen wird vom Verstand nicht geboten, unter den Kategorien zu 
stehen371. Diese Kategorien unifizieren die Mannigfaltigkeit der Anschauungen in einem 
Bewusstsein nicht unter einem moralischen Sollen. Vielmehr stehen die synthetischen Einheiten 
mit dieser Mannigfaltigkeit in Harmonie, und durch diese wird die Synthesis derselben 
konkretisiert372. In diesem Sinne braucht der Verstand nicht zu gebieten, weil ein solches 
Mannigfaltiges nur durch sein Bewusstsein a priori als Objekt erkannt werden kann. Im Gegensatz 
dazu steht die praktische Vernunft, die den Willen zu gebieten braucht, weil er mit den auf Gefühle 
der Lust und Unlust zurückgehenden Objekten „auch dem reinen objektiven Bestimmungsgrunde 
oft entgegen sein kann, und also eines Widerstandes der praktischen Vernunft, der ein innerer, aber 
intellektueller Zwang genannt werden kann, als moralischer Nötigung bedarf“373. Dies bahnt uns 
den Weg dafür, zu fragen, warum die Bestimmungen einer praktischen Vernunft oder Kategorien 
der Freiheit von dieser praktischen Vernunft durch ein moralisches Gesetz geboten werden, um 
das Mannigfaltige der Begehrungen nun der Einheit des Bewusstseins derselben zu unterwerfen.  

Die oben zitierte Passage bietet auch einen anderen wichtigen Aspekt, der vor allem mit dem 
Terminus „unterwerfen“ in Verbindung gebracht werden muss und erklärt auch, warum Kant 
„unterwerfen“ an „gebieten“ koppelt. Es geht um den Ausdruck „Mannigfaltige der Begehrungen“. 
Das, was man genauer nachvollziehen muss, bezieht sich nun auf den Zusammenhang zwischen 
„Unterwerfen“ und dem Satz „einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft, 
oder eines reinen Willens a priori“ und dies wiederum wird vom Ausdruck „Begehrungen“ berührt. 
Nach allen uns zur Verfügung stehenden Daten können Begierden, Neigungen, Antriebe und alle 
sinnlichen Gefühle eine konträre Kraft zur praktischen Vernunft ausüben, d. h. die Begehrungen 
und das Mannigfaltige derselben, die in unserer Erfahrung des Affizierens im eigenen Willen 
getroffen werden können, haben die Tendenz, dem reinen Willen oder dem Gesetz desselben 
entgegenzuwirken. Kant drückt das mit quasi poetischen Worten in einer berühmten Stelle der 
zweiten Kritik aus:  

 
369 Vgl. KrV A 367, A 604/B 633, A 760/B 788.  
370 Vgl. KrV B 234; B 242 f.  
371 Vgl. KrV A 783/B 761.  
372 Vgl. Baum, Manfred: Deduktion, a.a.O., S. 158.  
373 KpV 05:32.  



 60 

 
„Pflicht! Du erhabener großer Name, der du nichts Beliebtes, was Einschmeichelung bei sich führt, in dir 
fassest, sondern Unterwerfung verlangst, doch auch nichts drohest, was natürliche Abneigung im Gemüte 
erregte und schreckte, um den Willen zu bewegen, sondern bloß ein Gesetz aufstellst, welches von selbst im 
Gemüte Eingang findet, und doch sich selbst wider Willen Verehrung (wenn gleich nicht immer Befolgung) 
erwirbt, vor dem alle Neigungen verstummen, wenn sie gleich insgeheim ihm entgegenwirken, (...)“374. 

 
An dieser Stelle lässt sich eine deutliche Absicht Kants erkennen, alle den Objekten des eigenen 
Willens zugrunde liegenden Neigungen gegen das moralische Gesetz im Gemüt des Menschen375 
zu opponieren. Die Kontraposition führt dazu, dass dieses Gesetz eine Unterwerfung der 
sinnlichen Begehrungen verlangt, da es als „Grundkraft“376 angesehen werden muss. Vor diesem 
Hintergrund ist deutlich, dass der Ausdruck „unterwerfen“ eine Aktivität der praktischen Vernunft 
ist, das sinnlich-affizierende unter einem Bewusstsein der Form der Allgemeinheit zu legen, indem 
es sich um die Willensbestimmung handelt. Wie der eigene Wille sich zwischen den auf den 
Gefühlen der Lust oder Unlust beruhenden Gegenständen des unteren Begehrungsvermögens und 
einem Bewusstsein des Grundgesetzes des oberen Begehrungsvermögens steht, exigiert die reine 
Vernunft, dass diese Objekte nicht zur Bedingung der Willensbestimmung (als Grund) und alles 
Guten (als Zweck) werden. So ist der erste allgemeine Teil der Aufgabe der Bestimmungen einer 
praktischen Vernunft oder Kategorien der Freiheit auch zu verstehen: Verschiedene Begehrungen 
bzw. Neigungen unter der Form der Allgemeinheit zu legen.  

Nachdem nun klargestellt wurde, dass die hinter der Entscheidung eines Ausdrucks wie 
„unterwerfen“ stehende Argumentation auf eine bestimmte Positionierung der Begehrungen unter 
dem Gesetz hinausläuft, kann man kurz noch zwei mehr Anhaltspunkte nachgehen, warum Kant 
für jenen Ausdruck entschieden hat und wie dieser Ausdruck eine Klarheit über die Aufgabe der 
Bestimmungen einer praktischen Vernunft bzw. Freiheitskategorien bringt. Das sinnliche 
Bewusstsein der Begehrungen bzw. Neigungen ist das Subjekt als Affektion zum Handeln 
vorstellende Erste, indem sie „die Vorstellung eines Objekts“377 als ‚ein begehrtes Objekt‘378 bzw. 
„das Objekt einer Begierde“379 darstellen. In diesem Sinne, wie das Bewusstsein des moralischen 
Gesetzes nur dann vorgestellt wird, wenn jenes handelnde Subjekt vor sich dieses ihm gewisse Lust 
erzeugende Objekt hat und dessen Wirklichkeit durch das Handeln realisiert werden könnte, sind 
die Begehrungen dazu gezwungen, zu keinen Gründen der Willensbestimmung zu werden. Daher 
muss das Bewusstsein des moralischen Gesetzes sie einem Zweck unterwerfen, der die reine 
Vernunft höher als die Zwecke jener Begehrungen betrachtet, nämlich unter dem Bewusstsein 
„einer allgemeinen Gesetzgebung“380 zu handeln. Dies wird klar ersichtlich in einer Stelle des 
zweiten Buches der Kritik381. 

Es liegt auf der Hand, dass die Tatsache einer Unterwerfung der Begehrungen notwendig 
voraussetzt, insofern sie mit der Form der Allgemeinheit nicht unmittelbar (z. B. die Begierde nach 
Selbstmord, nach illegalem Geld, nach Reputation um jeden Preis, usw.) koinzidieren, dass sie unter 
„Schranken“ dieser Allgemeinheit gehalten werden sollen. Das heißt, dass sie einem das Gute 
enthaltenden Gegenstand der reinen Vernunft als höherer Zweck unterworfen werden sollen. 
Diese Unterwerfung kann nichts anderes als frei sein, insofern es sich um die Moralität handelt382. 
Die praktische Vernunft generiert nach Kant das Bewusstsein einer freien Unterwerfung des 
eigenen Willens in dem schon Objekte seines unteren Begehrungsvermögens besitzenden Subjekts 
unter der Vorstellung eines Zwangs bzw. eines Gebots; denn diese Objekte als Begehrungen 

 
374 KpV 05:86. Zu einer Auslegung der Pflicht als Handlung vgl. Klemme, Heiner: Die Selbsterhaltung der Vernunft. Kant 
und die Modernität seines Denkens, Frankfurt am Main 2023, S. 71.  
375 Vgl. dazu KpV 05:132.  
376 KpV 05:46 f.  
377 KpV 05:21.  
378 Vgl. KpV 05:33. 
379 KpV 05:33.  
380 KpV 05:30.  
381 Vgl. KpV 05:143 f. 
382 Vgl. KpV 05:80.  



 61 

treiben allein zu einer Befriedigung der Lust („als die Empfindung der Annehmlichkeit“383) oder 
einer Vermeidung der Unlust an, „die das Subjekt von der Wirklichkeit des Gegenstandes 
erwartet“384. Deswegen erfordert sie, das Mannigfaltige den Tag für Tag auftauchenden 
Begehrungen zu unterwerfen. Das heißt, sie gebiete durch ein Gesetz, in einer bestimmten Weise 
und mit einer bestimmten „Gesinnung“ zu handeln385.  

Die Kategorien der Freiheit haben die negative Aufgabe, die Mannigfaltigkeit der 
Begehrungen dem Gesetz zu unterwerfen. Dies impliziert keineswegs, dass diese Begehrungen 
eliminiert werden müssen oder können. Es geht darum, zu einer Allgemeinheit und damit einem 
Guten zu führen, dessen Bestimmung nur durch reine Vernunft erreicht werden kann. Weder die 
Allgemeinheit des Gesetzes noch das Gute (und die Tendenz der Vernunft, das Böse zu 
verabscheuen) können in Inklinationen oder Appetiten von Natur aus gefunden werden.  

Im Ergebnis ist jedenfalls die Behauptung, dass die Verwendung systematischer 
Terminologie zwischen der Tätigkeit der Kategorien (des Verstandes und der Freiheit) analog sei, 
berechtigt jedoch nicht dazu, die Bedeutung und Sinn der Affirmation – das Mannigfaltige der 
Begehrungen, der Einheit des Bewusstseins einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen 
Vernunft, oder eines reinen Willens a priori zu unterwerfen – zu verfälschen, als ob es sich um 
identische Tätigkeiten zwischen beiden Kategorientabellen handeln würde. Der Sinn und Zweck 
der Tätigkeit praktischer Kategorien ist ein ganz anderer als der der Verstandeskategorien, die hier 
als „Bestimmungen der synthetischen Einheit des Mannigfaltigen gegebener Anschauungen in 
einem Bewußtsein“386 angesehen werden. Bei der Freiheitskategorien handelt es sich in Bezug auf 
ihre Tätigkeiten nicht um „synthetisieren“, da das Synthetisieren nach der transzendentalen 
Logiklehre „Anschauungen“ voraussetzt. Kant spricht nicht von „Synthesis“ oder „Funktion“ in 
Bezug auf die Tätigkeit praktischer Kategorien der Freiheit, weil es hinsichtlich des Mannigfaltigen 
der Begehrungen nichts zu synthetisieren gibt, sondern sich explizit dem moralischen Gesetz der 
praktischen Vernunft unterwerfen, das kategorisch gebietet. Im Folgenden wird die positive 
Aufgabe bzw. Tätigkeit der Kategorien behandelt.   
  
5. Die Beziehung der Kategorien auf die moralische Willensgesinnung 
 
Zur systematischen Tätigkeit der Kategorien praktischer Vernunft gehört die „Hervorbringung“ 
der „Wirklichkeit der Willensgesinnung“. In diesem Sinne ist es hilfreich, die Argumente zugunsten 
der moralischen Gesinnung zu berücksichtigen387, um das Verhältnis von „Kategorien“, 
„Gegenständen praktischer Vernunft“ und „Wirklichkeit der Willensgesinnung“ besser zu 
verstehen. Wenn man den Absatz vor der Tafel sieht, an der sich den Terminus 
„Willensgesinnung“ findet, scheint deutlich zu sein, dass die Kategorien sich auf sie beziehen. Dies 
impliziert, dass der spezifische Fokus der Tätigkeit der Hervorbringung praktischer Begriffe a priori 
auf sie und nicht auf ein anderes Objekt ausgerichtet ist. Es geht somit nicht nur um einen 
Beziehungscharakter zu einer „Gesinnung“, sondern auch darum, diesen Begriffen den Status der 
praktischen Erkenntnisse und Bedeutung zu erteilen.  
 

„(...); dadurch es denn geschieht, daß, (...) die praktischen Begriffe a priori in Beziehung auf das oberste Prinzip 
der Freiheit sogleich Erkenntnisse werden und nicht auf Anschauungen warten dürfen, um Bedeutung zu 
bekommen, und zwar aus diesem merkwürdigen Grunde, weil sie die Wirklichkeit dessen, worauf sie sich 
beziehen (die Willensgesinnung), selbst hervorbringen, welches gar nicht die Sache theoretischer Begriffe 
ist“388. 

 
383 KpV 05:22.  
384 KpV 05:22.  
385 Vgl. KpV 05:87. Vgl. dazu auch Richter, Philipp: Kants „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. Ein systematischer 
Kommentar, Darmstadt 2013, S. 122.  
386 KpV 05:65.  
387 Siehe Punkt 1.3.   
388 KpV 05:66. Zur Bestimmung des Begriffs „Gesinnung“ in einigen Werken vor und nach der zweiten Kritik, siehe 
KrV A 748/B 776, A 749/B 777, A 750/B 778, A 813/B 841, A 815/B 843, A 829/B 857, A 830/B 859; GMS 04:406, 
04:412, 04:416, 04:435; IaG 08:26; SF 07:44; MpVT 08:267; EAD 08:334 f.; TP 08:287; ZeF 08:375, 08:371, 08:361; 



 62 

 
Aus dem Zitat geht eindeutig hervor, dass die praktischen Begriffe a priori mit dem obersten 
Prinzip der Freiheit im engen Zusammenhang stehen. Der Hintergrund der problematischen 
Punkte in einigen Interpretationen ergibt sich, wenn das Prinzip der Freiheit als moralisch 
indifferenter Begriff betrachtet wird. Dies überträgt sich auch auf die Thematik des Bezugsobjekts 
der Kategorien. Die Begründung der praktischen Erkenntnis und Bedeutung dieser Begriffe a priori 
wirft folglich zwei Problembereiche auf: Auf der einen Seite stellt sich die Frage, ob die Gesinnung 
tatsächlich als „Gegenstand“ der Kategorien identifiziert werden könnte. Diese Frage basiert auf 
dem Problem der Korrespondenz eines Objekts zu den Kategorien. Auf der anderen Seite fragen 
sich einige Interpreten, was dann als Gesinnung gekennzeichnet wird und wie ihre Kennzeichnung 
den Kategorien zugemessen werden kann.  

Theo Kobusch formuliert in seiner Interpretation eines Objekts der Freiheitskategorien die 
Einsicht, dass die Willensgesinnung als das Objekt angesehen werden müsste, weil es im durch 
reine praktische Vernunft bestimmten Willen vorausgesetzt werden muss: „Nun ist im Begriff des 
Willens noch etwas implizit enthalten, was hier, wo es um die Voraussetzungen der 
Freiheitskategorien geht, entfaltet werden muss. Das ist der Gedanke, dass wir es im Falle der 
Objekte des Willens nicht mit vorgegebenen Gegenständen zu tun haben, sondern mit solchen, die 
durch den Willen wirklich gemacht oder, wie es kurz vor der Tafel heißt, deren Wirklichkeit, 
ebendie Gesinnung, hervorgebracht werden. Also ist im Begriff des Willens eine Kausalität 
vorausgesetzt, die ihren Bestimmungsgrund allein in einem reinen Vernunftvermögen, das heißt 
der reinen praktischen Vernunft, hat, die den Willen unmittelbar bestimmt“389. Mit dieser 
Auslegung erfasst Kobusch ganz richtig den Kern der Einsicht Kants, indem er die Kategorien der 
Freiheit mit der Wirklichkeit der Willensgesinnung unter dem Bestimmungsgrund der reinen 
praktischen Vernunft und der unmittelbaren Bestimmung des Willens390 derselben verbindet. 

Die von Heiko Puls und Stephan Zimmermann unternommenen Expositionen des 
Verständnisses eines Gesinnungsbegriffs zeigen mit Klarheit, was sie unter „Willensgesinnung“ 
verstehen, und in diesem Sinne beinhalten diese Interpretationen391 sowohl eine Erklärung und 
einen Beweis dieses Ausdrucks als auch eine erklärungsbedürftige Verbindung derselben mit den 
Kategorien. Gleichwohl sind beide Auffassungen als Gegenpositionen zu betrachten. Puls lässt nun 
seinerseits die Möglichkeit offen, die Willensgesinnung im Bereich der Modalitätskategorien als 
moralische anzusehen, indem sie als nicht moralische im Bereich der anderen Kategorien gedacht 
wird: „Die durch die Kategorien der Quantität, Qualität und Relation geformte Willensgesinnung 
wird innerhalb der Modalitätskategorien auf das Sittengesetz bezogen und dadurch auf das Faktum 
der Vernunft, dem „die Form eines reinen Willens“ zugrunde liegt“392. So gesehen wird Puls zufolge 
eine Gesinnung bzw. eine Willensabsicht oder Handlungsabsicht als eine moralische Gesinnung 

 
VT 08:402; Log 09:67, 09:70; KU 05:446, 05:301, 05:316, 05:263, 05:459, 05:452, 05:481; RGV 06:57, 06:25, 06:74, 
06:69, 06:24, 06:67, 06:73, 06:38, 06:47, 06:61, 06:23, 06:70, 06:76, 06:66, 06:37, 06:63, 06:72, 06:30, 06:22, 06:71, 06:45, 
06:51, 06:182, 06:197, 06:153, 06:178, 06:176, 06:145, 06:116, 06:77, 06:84, 06:189, 06:152, 06:194, 06:170, 06:192 f., 
06:200, 06:171 f.; MS 06:393, 06:307, 06:327, 06:380, 06:383, 06:394, 06:390 f., 06:477, 06:395, 06:392, 06:459, 06:469, 
06:473, 06:458, 06:456, 06:410, 06:455, 06:425; SF 07:67, 07:49, 07:60, 07:55, 07:50, 07:47, 07:80, 07:52, 07:44, 07:91; 
Anth 07:151, 07:236.     
389 Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 46 f.  
390 Vgl. dazu auch KpV 05:55. Vgl. dazu auch Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 47.  
391 Heiko Puls bietet keine eigenständige Analyse des Begriffs „Gesinnung“, sondern ersetzt ihn durch andere Begriffe 
wie „Absicht“, „Handlungsabsicht“ und „Willensabsicht“, die für ihn gleichbedeutend sind. Er versucht damit, die 
Wirklichkeit der Willensgesinnung als Gegenstand zu begründen (vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 48). Im 
Gegensatz dazu interpretiert Xianzong Lai die Gesinnung – beeinflusst von Max Weber und Max Scheler – ebenfalls 
als „Absicht“ (vgl. Lai, Xianzong: Gesinnung und Normenbegründung. Kants Gesinnungsethik in der modernen Diskussion, 
Neuried 1998, S. 190 ff.), erweitert diesen Begriff jedoch um eine moralische Dimension: Gesinnung wird sowohl als 
Form der Absicht als auch als Träger sittlicher Werte (vgl. ebd. S. 40) verstanden. Diese Deutung widerspricht Puls’ 
hybrider Konzeption. 
392 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 48 f.  



 63 

verstanden, da sie sich lediglich ans Moment der Modalität bzw. an „die mögliche moralische 
Funktion der Kategorien“393 anschließt.  

Zimmermann hat schon in seiner Monografie eine Contra-Position vorgestellt, indem für 
ihn negiert werden muss, dass eine Gesinnung im Kontext der Tafel der Freiheit keine moralische 
Repräsentation sein kann: „Der Begriff der Gesinnung ist von solchen Einschränkungen zunächst 
einmal freizuhalten, er ist von Natur aus kein moralphilosophischer Begriff“394. Die 
Einschränkungen, von denen hier die Rede ist, bestehen konzis gefasst darin, was er „sittliche 
Dimension“ nennt. Diese Ausdeutungen müssen nun als entgegengesetzte Positionen vor dem, 
was sie „Gegenstände“395 der Kategorien oder „Gegenständlichkeit“396 der Kategorien nennen, 
angesehen werden. Vor diesem Hintergrund kann man demzufolge nachspüren, wie sich nach 
ihnen eine Willensgesinnung nachvollziehen lässt.  

Heiko Puls rekonstruiert das Wort „Willensgesinnung“ als eine „Handlungsabsicht“, die ein 
„Urteil des Subjekts“397 repräsentiert. Wie für ihn die „Handlung“ der Gegenstand der praktischen 
Vernunft ist, besteht die Willensgesinnung „in einer internen Handlung“398, nämlich in einem 
Urteil. Dieses Urteil bzw. diese Handlungsabsicht oder Willensabsicht muss „in einem Prozess, an 
dem unterschiedliche Ordnungsmomente der praktischen Urteilskraft beteiligt sind“399, gebildet 
werden. Unabhängig von seiner Auslegung eines Objekts praktischer Vernunft sieht Puls (wie auch 
Graband400) zutreffend, dass die Kategorien der Freiheit in gewisser Weise und in irgendeiner 
Hinsicht mit einer „moralischen Gesinnung“ zu tun haben, obwohl seine Arbeit diese doppelte 
und nicht einheitliche Konzeption einer Gesinnung präzisiert. Das heißt, für ihn besteht einerseits 
die Gesinnung unter den ersten drei Kategoriengruppen in einer nichtmoralischen Gesinnung und 
andererseits unter der letzten Kategoriengruppe (sc. die Modalitätskategorien) in einer auf das 
Faktum der Vernunft bezogenen Gesinnung, nämlich einer moralischen.  

Zimmermanns Auffassung des Verständnisses einer „Gesinnung“ in Bezug auf die Tafel der 
Freiheitskategorien ist aus mehreren Gründen komplexer als Puls‘ Auslegung: Jener Interpret geht 
von keiner in Kants Text auffindbaren Andeutung einer Gesinnung aus, und er setzt auch nicht 
das voraus, was Kant unter „Gesinnung“ in anderen Teilen der zweiten Kritik versteht, weil er den 
Begriff einer Gesinnung an seinen neuen Begriff eines „gewollten Gegenstand[es]“401 als 
Gegenstand der Kategorien anzupassen versucht. Eine einfache, auf einigen Stellen dieser Schrift 
beruhende Erklärung einer Willensgesinnung hätte seine Auffassung eines supponierten 
Gegenstandes der Kategorien beeinträchtigt. Es gibt ferner einige Inkonsistenzen im Verlauf seiner 
Ausdeutungen einer Willensgesinnung. Und er übernimmt auch die Interpretation von Claudia 
Graband als Modell, ohne zu berücksichtigen, dass die Gesinnung bei ihr im Moment der Modalität 
zu einer sittlichen Gesinnung oder moralischen Maxime402 wird. Zimmermann betont zwar im 
Hinblick auf das Praktische der Gesinnung zutreffend, dass es bei Kant um einen praktischen 
Begriff einer Willensgesinnung geht, aber fälschlich, dass dieser Ausdruck „Willensgesinnung“ in 
anderen Teilen der Schrift Kants nicht vorkomme403. Dies muss nun als eine folgenreiche 

 
393 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 48.  
394 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 164.  
395 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 48.  
396 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 163.  
397 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 40. 
398 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 40.  
399 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 43 f.  
400 Claudia Graband unterscheidet nicht systematisch zwischen Handlung und Willensgesinnung und betrachtet jede 
Handlung als Ausdruck der Gesinnung (vgl. Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 60). Im Gegensatz dazu vertritt 
Thomas Buchheim eine integrale Konzeption praktischer Kategorien und betont, dass moralische Bewertung erst nach 
der moralischen Formung der Handlung möglich ist (Buchheim, Thomas: „Autonomie der Vernunft und praktischen 
Erkenntnis“, in: Noller, Jörg; Josifovic, Sasa (Hrsg.): Freiheit nach Kant. Tradition, Rezeption, Transformation, Aktualität, 
Leiden/Boston 2019, S. 305). Dieser Unterschied hat weitreichende Implikation für die moralische 
Handlungsstrukturierung.  
401 Vgl. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 165.  
402 Vgl. Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 60 f. 
403 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 163.  



 64 

Unachtsamkeit seinerseits angesehen werden, da nicht nur der Ausdruck „Gesinnung“ mehr als 
dreißig Male allein in der KpV, sondern auch die genitivische Konstruktion „Gesinnungen des 
Willens“404 explizit an anderer Stelle nach der Tafel auftaucht.  

In Bezug auf die Affirmation Zimmermanns, „es handele sich nicht um eine terminus 
technicus“405 der praktischen Philosophie Kants, muss die Frage gestellt werden, unter welchem 
Bereich der Philosophie jene folgende Behauptung Kants in der Religionsschrift fällt: „Die 
Gesinnung, d.i. der erste subjektive Grund der Annehmung der Maximen, kann nur ein einzige 
sein und geht allgemein auf den ganzen Gebrauch der Freiheit“406. Wenn Kant an einigen Stellen 
„Maxime“ und „Gesinnung“ identifiziert407, ließe sich sogar argumentieren, dass dieser Terminus 
doch ein terminus technicus sei, da sie entweder unter einer Identität oder als Grund derselben mit 
einer Maxime in Verbindung steht – ungeachtet der Häufigkeit seines Vorkommens in anderen 
Schriften.  

Zu den Vertretern einer doppelten Erklärung des Konzepts „Willensgesinnung“ gehört auch 
Stephan Zimmermann, indem er dieses Konzept unter den Perspektiven einer moralischen und 
einer moralisch indifferenten Gesinnung (sic. zwei entgegengesetzte Explikationen) erläutert: „Die 
Willensgesinnung eines Subjekts ist entweder der Ausläufer eines von weit herkommenden 
Naturgeschehens (causa phaenomenon), oder sie nimmt ihren Ausgang bei etwas, was nicht selber 
eine Erscheinung in Raum und Zeit ist (causa noumenon)“408. So lautet die zweite Erklärung: „Sie 
[die Gesinnung] ist vielmehr die Gemütsart eines Menschen, insofern sie zu Handlungen drängt 
und in diesen sich offenbart und bestätigt. Die Gesinnung des Willens ist eine eminent praktische 
Gesinnung. Der ganzen offenen Spannweite des Begriffs entsprechend meint sie so etwas wie den 
allgemeinen, durch Erziehung, Erfahrung und Gewohnheit abgesteckten geistigen Horizont, 
innerhalb dessen ein in Handlungszusammenhängen Stehender seine Vorsätze und Entschlüsse zu 
fassen pflegt“409. 

Obwohl Zimmermann die Möglichkeit in seiner zweiten Erklärung (in der ersten wird eine 
scheinbare Inklusion durch „entweder – oder“ ausgedrückt) ausschließt, dass die Gesinnung mit 
einer causa noumenon zu tun hat – denn Erziehung, Erfahrung und Gewohnheit gehören nicht zum 
Übersinnlichen –, bleibt die erste Explikation völlig unpräzise: Was soll es heißen, dass die 
Gesinnung entweder eine Sache der Natur (causa phaenomenon) oder eine Sache der Freiheit 
(causa noumenon) sein könnte? Mit dieser Ungenauigkeit geht der Terminus „Horizont“ einher. 
Denn ein Vorsatz im Sinne einer Absicht (sc. einem Ziel durch das Handeln410) und ein Entschluss 
im Sinne einer zum Moment der Wahl gehörenden Entscheidung machen bei Kant keine 
integrierten Elemente einer Gesinnung aus.  

Neben diesen Erläuterungen einer Gesinnung kennt Zimmermann noch ein weiteres 
Verständnis dieses Begriffs: „Dass sich die Kategorien der Freiheit auf die „Willensgesinnung“ 
beziehen und dass sie deren „Wirklichkeit [...] selbst hervorbringen“, wie Kant behauptet, heißt 
dann nichts anderes, als dass die Kategorien die Formen jeder nur möglichen Willensbildung sind. 
(...). Wo immer eine Willensgesinnung wirklich ist, das heißt, wo immer der Wille bestimmt ist – 
gleichviel wie und unter welcher Bedingung –, da sind notwendig auch die Kategorien am Werk“411. 
Hier setzt er Willensgesinnung mit Willensbildung und Willensbestimmung gleich. Wenn dies der 
Fall ist, kann eine Willensgesinnung keine „causa phaenomenon“ bzw. „causa noumenon“ sein 
(wie seine erste Erklärung nahezulegen scheint), weil das zu sagen implizieren würde, die 
Willensgesinnung sei die Ursache der Willensgesinnung. Darüber hinaus könnte man dann mit 

 
404 KpV 05:84.  
405 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 163. 
406 RGV 06:14. Vgl. dazu auch RGV 06: XXV, 06:09, 06:11, 06:12, 06:14, 06:23, 06:31, 06:36 ff., 06:52, 06:54, 06:58, 
06:61, 06:68, 06:69, 06:74 ff., 06:83 ff., 06:93, 06:94.  
407 Vgl. GMS 04:435; vgl. dazu auch KpV 05:98 f.  
408 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 128.  
409 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 164.  
410 Zu einer genauen Differenzierung zwischen den verschiedenen Konzeptionen Kants einer „Absicht“ siehe Hutter, 
Axel und Red.: Kant-Lexikon, a.a.O., S. 11.  
411 Zimmerman, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 164 f.   



 65 

dieser Gleichsetzung Zimmermanns fälschlich interpretieren, dass für Kant einerseits die Art von 
Ursache bzw. Bedingung der Bestimmung des Willens durch die Kategorien keine Rolle spiele und 
daher andererseits es gleichgültig wäre, welches Vermögen sich mit der Willensbestimmung 
verbindet. Ein Hinweis hierzu findet sich vor der Tafel am Anfang desselben Absatzes der 
Referenz auf das Verhältnis zur Willensgesinnung. Dort ist nämlich die Rede von der reinen 
praktischen Vernunft. Hier ist der Absatz noch einmal:  
 

„(...); dadurch es denn geschieht, daß, da es in allen Vorschriften der reinen praktischen Vernunft nur um die 
Wi l lensbest immung, nicht um die Naturbedingungen (des praktischen Vermögens) der Ausführ ung 
se iner  Absicht  zu tun ist, die praktischen Begriffe a priori in Beziehung auf das oberste Prinzip der Freiheit 
sogleich Erkenntnisse werden und (...)“412.  

 
Auf der Basis dieser reinen praktischen Vernunft gehen die praktischen Begriffe a priori mit der 
Willensbestimmung um. Deswegen ist Zimmermann mit seiner Gleichsetzung nicht eindeutig. Die 
Bedingungen der Bestimmung des Willens lassen sich dadurch unterscheiden, dass Kant den 
Zusammenhang zwischen dem übersinnlichen Vermögen und der Willensbestimmung etabliert. In 
der Kategorienthematik ist es nicht indifferent, unter welcher Bedingung die Bestimmung des 
Willens realisiert wird, da die Bedingung für die praktische Vernunft nicht indifferent sein kann, 
wenn man annimmt, dass die reine Vernunft nur durch das moralische Gesetz als Bedingung der 
Bestimmung praktisch sein kann. Beide entgegengesetzten Ausdeutungen einer Willensgesinnung 
(sc. die doppelte Konzeption bei Puls und Graband und die kontradiktorische und textentfernte 
Perspektive bei Zimmermann) liefern auf der einen Seite ein Durcheinander und auf der anderen 
Seite Widersprüche, die sich vor allem in ihren Erläuterungen dieses Ausdruckes spiegeln. Bei Kant 
bleibt im Ganzen wohl nicht offen, ob es für die Wirklichkeit der Willensgesinnung überhaupt 
irgendwelche Bedingungen geben könne.  

Wenn man einen Blick auf die Bemerkungen Kants vor und nach der Tafel wirft, lässt sich 
zunächst klar als Hauptunterschied festmachen, dass er die praktischen Begriffe a priori, oder 
Kategorien der Freiheit, mit allem Folgenden verbindet: 1) mit „der Einheit des Bewusstseins einer 
im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft“413, 2) mit der Einheit des Bewusstseins 
„eines reinen Willens“414, 3) mit der „Bestimmung einer freien Willkür“415, 4) mit der „Form eines 
reinen Willens“416, 5) mit dem „oberste[n] Prinzip der Freiheit“417, 6) mit der „praktische[n] 
Vernunft überhaupt“418, 7) mit „eine[r] Art von Kausalität, die aber empirischen 
Bestimmungsgründen nicht unterworfen ist“419 8) und mit „der Freiheit als Eigenschaft eines 
intelligiblen Wesens“420. 

Und paradoxerweise tauchen Ausdrücke wie „empirisch-bedingte [Vernunft]“, „Subjekt und 
dessen Sinnlichkeit“, „untere[s] Begehrungsvermögen“, „Gefühl der Lust und Unlust“ oder 
„Glückseligkeit“ nicht als mit den Kategorien der Freiheit verbundenen auf. Allein die Tatsache, 
dass die Kategorien mit dem moralischen Vermögen der Vernunft überzeugend im 
Zusammenhang stehen, muss uns dazu führen, die Wirklichkeit der Willensgesinnung in enger 
Verbindung mit diesem moralischen Vermögen zu skizzieren. Wenn die oben entwickelte 
Auffassung der Willensgesinnung korrekt ist, steht sie mit dem Begriff einer moralischen Freiheit 
und mit dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes in Verbindung. In diesem Sinne würde es sich 
nicht um einen weiteren Begriff (der Erfahrung), sondern um die Form des Gesetzes und des 

 
412 KpV 05:66.  
413 KpV 05:65. 
414 KpV 05:66. 
415 KpV 05:66.  
416 KpV 05:66.  
417 KpV 05:66.  
418 KpV 05:66.  
419 KpV 05:66.  
420 KpV 05:66.  



 66 

Guten in den Maximen, Vorschriften und Gesetzen der reinen Vernunft in praktischer Hinsicht421 
handeln.  

Der Terminus „Gesinnung“ besitzt im System der Kritik einen moralischen Charakter und 
kann innerhalb des Prozesses der Beurteilung der moralischen Möglichkeit einer Handlung 
stattfinden, d. h. die Gesinnung muss mit allen Elementen, mit denen die reine Vernunft den Willen 
des individuellen Subjekts praktisch bzw. moralisch bestimmen kann, interpretiert werden. Nimmt 
man die vorliegenden Informationen dementsprechend zusammen, lässt sich aus den Zitaten ein 
etwas präziseres und einfacheres Profil entwerfen:  

1. Kants Redeweise von ‚Gesinnung‘ ist im Zusammenhang mit einer einen Gegenstand 
einer Begierde bzw. einer Neigung enthaltenden Maxime und der Gesetzmäßigkeit derselben zu 
explizieren422. Wenn das handelnde Subjekt in seiner Maxime jenes Objekt als Bedingung bzw. 
Grund der Bestimmung voraussetzt, folgt daraus eine sowohl dem sittlichen Gesetz (als allgemein-
gesetzgebende Form) als auch der sittlichen Gesinnung entgegenstehende Maxime. Hier in der 
KpV ist eine moralische Maxime mit der Gesinnung völlig identifizierbar423, weil das Subjekt das 
Objekt einer Begierde in der Maxime und ihre mögliche Gesetzmäßigkeit einkalkuliert. Daher muss 
es also eine „Übereinstimmung“ mit dem Gesetz geben, um von einer Gewissheit der Gesinnung 
als Maxime sprechen zu können424; denn dies macht „den Wert der Person“425 aus.  

2. Entspringt der Übereinstimmung mit dem Gesetz die Gesetzmäßigkeit der individuellen 
Maxime, dann stellt dasselbe Gesetz eine Triebfeder dar, die aus dieser Gesetzmäßigkeit, nämlich 
der sittlichen Gesinnung, entsteht. Daher kann Kant im dritten Hauptstück der Kritik von der 
„Triebfeder der sittlichen Gesinnung“ betonen426. Schließlich ist aber auch hier noch zu 
unterstreichen, dass sich in jener Gesetzmäßigkeit die Form eines Gebotes des Gesetzes und die 
Notwendigkeit finden, in Übereinstimmung mit diesem Gebot zu handeln. In diesem Sinne 
manifestiert sich die sittliche Gesinnung nicht nur in der Gesetzmäßigkeit, sondern auch im Gebot 
des Gesetzes427, dessen Achtung befolgt werden soll428.  

3. Besonders auffällig an dieser Beschreibung der „Gesinnung“ ist die Tatsache, dass im 
Gedanken eines sittlichen Gesetzes selbst die „Sittlichkeit der Gesinnung“ liegt429. Wenn das 
handelnde Subjekt daran denkt, dass es allgemein handeln soll, setzt es das Gesetz als möglicher 
Grund der Bestimmung seines Willens; während es so handelt, ist es sich auch von der Moralität 
der Gesinnung ihres Handelns bewusst430, als ob die Tendenz einer Universalisierung meiner 
Maxime in der Vorstellung des Gesetzes eine Vorstellung der Sittlichkeit der Gesinnung in seiner 
Maxime mit sich bringe431. So gesehen exponiert das Gesetz selbst die Gesinnung bis zu einem 
solchen Grad, dass Gesinnung und Moralität gleichbedeutend sind432. 

4. Mit der Konzeption Kants „praktische[r] Realität“433 als Resultat der Anwendung des 
Begriffs „einer empirisch unbedingten Kausalität“434 steht in der KpV der enge Zusammenhang 
einer Gesinnung mit einer Maxime im Mittelpunkt der konkreten Darstellung der Freiheit. Dies ist 
von Bedeutung und daraus ergibt sich auch eine gewisse Schwierigkeit, nämlich, dass Kant von der 

 
421 Henry Allison sieht in der zweiten Kritik Kants eine metaphysische Grundlage für den Begriff der Gesinnung. Diese 
versteht er als zentrales Element zur Rettung der Rationalität praktischer Entscheidungen (vgl. Allison, Henry: Kant’s 
Theory of Freedom, Cambridge Univ. Press 1990, S. 137).   
422 Vgl. KpV 05:33.   
423 Vgl. dazu auch Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 43; Köhl, Harald: Kants Gesinnungsethik, 
a.a.O., S. 55.  
424 Vgl. KpV 05:73.  
425 Vgl. KpV 05:73. 
426 Vgl. KpV 05:75, 05:85 f. 
427 Vgl. KpV 05:83, 05:84. 
428 Vgl. KpV 05:161, Vgl. dazu auch KpV 05:85 f. 
429 Vgl. KpV 05:114 f. 
430 Vgl. KpV 05:151. 
431 Vgl. KpV 05:125, 05:147 f. 
432 Vgl. KpV 05:83, 05:84, 05:152. 
433 KpV 05:56.  
434 KpV 05:56. Vgl. dazu auch Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 41.  



 67 

Gesinnung in der Maxime435, seiner Maxime436 und/oder Maxime437 spricht. Philologisch betrachtet 
sind die Zusammenhänge verschieden; aber im Hinblick auf den Kontext und den Inhalt erstrecken 
sich alle diese Zusammenhänge auf die besondere Betrachtung der Maxime als sittlich guter 
Maxime. Denn sowohl, wenn die Gesinnung in die Maxime gedacht wird als auch wenn die 
Gesinnung der Maximen von jemandem („seiner“) und die Gesinnung oder die Maxime 
akzentuiert wird, handelt es sich um eine direkte Implikation der Maxime mit dem Grundgesetz 
der praktischen Vernunft.  

Im Fall der Beziehung der ersten praktischen Quantitätskategorie der Freiheit mit der 
Gesinnung kann das nicht bedeuten, dass die Gesinnung mit der Kategorie identisch ist, weil das 
eine Tautologie implizieren würde: Die Maxime bringt die Maxime hervor. Nur wenn man sowohl 
die Gesinnung als auch die Maxime unter dem Begriff des Guten oder des Bösen ansieht, kann 
man von einer Identifizierung sprechen, da die Kategorie aus den sinnlichen Objekten einer 
Maxime (die Gesinnung hat mit dem begehrten sinnlichen Objekt nichts zu tun) und durch die 
Vorstellung des Gesetzes eine moralisch-gute bzw. böse Maxime oder Gesinnung hervorbringen 
könnte. Die Moralität als wirkliche Gesinnung könnte in der Maxime gedacht werden: Meinen mit 
meiner Arbeit korrespondierenden Lohn zu reklamieren, wenn mich die Person, die mich unter 
Vertrag genommen hat, mit Vorwänden nicht bezahlen will, besteht in einer guten Maxime, die die 
moralische Gesinnung, meine eigenen Ansprüche geltend zu machen, ausdrückt.  

5. Ebenso wie eine der Aufgaben der zweiten Kritik darin besteht, die Grenzen zwischen 
Empirismus und Rationalismus zu erklären, so muss sie sich auch um die Gefahr eines religiösen 
Mystizismus der Vernunft kümmern. Diesbezüglich wird die moralische Gesinnung als 
„Tugend“438 – der Kampf der Moralität mit den sinnlichen Neigungen – identifiziert439. Vor diesem 
Hintergrund vergleicht Kant Heiligkeit mit Tugend: Es geht um einen Unterschied zwischen einem 
dem reinen und heiligen Willen („Willkür, als keiner Maxime fähig, die nicht zugleich objektiv 
Gesetz sein könnte“440) zuzuschreibenden Gesetz und einem Gesetz als Pflicht, Nötigung, d. h. 
einem Gesetz, das die Unterwerfung der Begehrungen erfordert. Dass Kant das Verb 
„unterwerfen“ in Bezug auf die Tätigkeit der Freiheitskategorien verwendet hat und dieses 
Unterwerfen eine Wirklichkeit als moralische Gesinnung im Kampf hervorbringt, ist kein Zufall. 
Denn die Tugend drückt unter anderem den rationalen Teil eines Kräftespieles aus: die Kraft der 
Neigungen gegen die Kraft der reinen Vernunft, um die Bestimmung des Willens des handelnden 
Subjekts zu dominieren. In diesem Kampf wird die moralische Gesinnung des reinen Willens im 
Bewusstsein des Menschen seines eigenen durch Neigungen affizierenden Willens dargestellt. So 
gesehen dienen die Freiheitskategorien dazu, die Wirklichkeit dieser Gesinnung in der moralischen 
Möglichkeit der Handlung zu exponieren441, die das Subjekt in der sinnlichen Welt ausführt oder 
ausführen will, obwohl diese vorhabende Handlung nie geschieht.  

6. Ein weiterer Punkt, der ebenfalls die Moralität der Handlungen in der Zeit betrifft, ist die 
Relation zwischen dem moralischen „Gewissen“ und der Gesinnung des Willens442. Es zeigt sich, 
dass im Effekt dieses Gewissen über die vergangenen und gesetzwidrigen Handlungen, nämlich 
eine schmerzhafte Empfindung, die moralische Gesinnung als Basis zugrunde liegt443. In diesem 

 
435 Vgl. KpV 05:85 f. 
436 Vgl. KpV 05:84. 
437 Vgl. KpV 05:56. 
438 Friedrich Kaulbach liefert eine Erläuterung des Begriffs „Tugend“ in Verbindung mit der Gesinnung und der 
Pflicht: „Tugend, formal genommen, sei die in der festen Gesinnung gegründete Übereinstimmung des Willens mit 
der Pflicht“ (Kaulbach, Friedrich: Immanuel Kant, Berlin 1969, S. 314).  
439 Vgl. KpV 05:84, 05:114, 05:115 f., 05:127 Anm., 05:128, 05:147.  
440 KpV 05:32. Vgl. Klinge, Hendrik: Die moralische Stufenleiter. Kant über Teufel, Menschen, Engel und Gott, Berlin/Boston 
2018, S. 40: „Heiligkeit kommt vielmehr exklusiv Gott als dem Schöpfer zu. Diese Überzeugung vertritt Kant noch in 
der Kritik der praktischen Vernunft, in welcher er am klarsten Heiligkeit und Tugend kontrastiert“.  
441 Vgl. in ähnlichem Sinne Blöser, Claudia: Zurechnung bei Kant. Zum Zusammenhang von Person und Handlung in Kants 
praktischer Philosophie, Berlin/Boston 2014, S. 38 f.  
442 Zu einer aussagekräftigen Referenz über die Entwicklung des Gedankens Kant zwischen dem Gewissen und der 
Gesinnung in der Tugendlehre siehe Blöser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.O., S. 122 ff.  
443 Vgl. KpV 05:98. 



 68 

Rahmen entfaltet die reine Vernunft ihre Aktivität der praktischen Urteilskraft, indem sie der Frage 
nachgeht, „ob die Begebenheit mir als Tat angehöre, alsdann aber immer dieselbe Empfindung 
damit moralisch verknüpft, sie mag jetzt geschehen, oder vorlängst geschehen sein“444. Da diese 
schmerzhafte Empfindung durch die moralische Intention induziert ist, setzt dies voraus, dass, 
wenn sie als sinnlich empfunden wird, sie als Erscheinung der Gesinnung betrachtet werden 
muss445. Für Kant steht fest, dass es unter dem Aspekt des Gewissens eine Etablierung des 
Verhältnisses zwischen den guten bzw. bösen Handlungen und den unter die moralische 
Gesinnung gedachten Erscheinungen gibt. Die Freiheitskategorien produzieren keine 
Erscheinungen und auch keine sichtbaren Handlungen. Sie bringen vielmehr die Wirklichkeit der 
moralischen Gesinnung des Willens als intelligible Basis der Erscheinungen bzw. sichtbaren 
Handlungen hervor. Diese Erscheinungen und Handlungen müssen dann „nicht nach der 
Naturnotwendigkeit“446, „sondern nach der absoluten Spontaneität der Freiheit beurteilt 
werden“447.  

7. Dezidiert gibt Kant dem Raum, was hinsichtlich die moralische „Kausalität“ des höchsten 
Guts in der Welt betrifft, insofern sie in ihrer Möglichkeit durch die Postulate der reinen 
praktischen Vernunft gedacht wird. In Kants Darstellung der Thematik des höchsten Guts wird 
eine Kausalität gemäß der moralischen Intention des Subjekts inkludiert448, da es nicht allein um 
eine natürliche Kausalität, nämlich die Glückseligkeit, geht. Da für das vernünftige, aber endliche 
Wesen das höchste Gut eine Idee der „unbedingte[n] Totalität des Gegenstandes der reinen 
praktischen Vernunft“449 ist, wird die Moralität dieser Idee in der Gesinnung als gut gedacht450. 

Betrachtet man alle diese Stellen der zweiten Kritik, so muss vor allem auffallen, dass Kant 
sehr deutlich ein Verhältnis zwischen der Willensgesinnung und den verschiedenen Elementen 
etabliert, die die moralische Möglichkeit der Handlung innerhalb des ganzen Systems der Kritik 
einer praktischen Vernunft ausmachen. Die Willensgesinnung lässt sich strenggenommen als die 
Vorstellung der Moralität selbst charakterisieren. Behält man die Entwicklung dieses Gedankens 
im Auge, ergibt sich etwa Folgendes: Sagt jemand: ‚ich habe mich moralisch gut verhalten‘, will er 
nichts anderes betonen, als dass er mit einer moralischen Gesinnung gehandelt habe, d. h. er war 
sich der Moralität seines Verhaltens bewusst.  

Dabei wird auch die Auffassung vertreten, dass Kant sowohl im Kontext der Bemerkungen 
der Freiheitskategorientafel, namentlich in der Referenz der Kategorien auf die Gesinnung des 
Willens, als auch in den anderen Hauptstücken der KpV diese Gesinnung mit dem Sittengesetz in 
Verbindung bringt451; denn einerseits gibt es keine andere gültige und überzeugende Gründe 
innerhalb der zweiten Kritik, diesen Terminus als moralisch indifferent (sc. als etwas Empirisches 
oder als etwas aus Erfahrung) zu betrachten, wie ihn die oben aufgeführten Autoren 
irrtümlicherweise auslegen, und andererseits wird in der Frage nach der Möglichkeit der Gesinnung 
allein mit einer engen Verknüpfung von ihr und dem Gesetz der Vernunft geantwortet. 
 

„Die moralische Gesinnung ist mit einem Bewusstsein der Bestimmung des Willens unmitte lbar  durchs 
Gesetz  notwendig verbunden“452.  

 
Die Gesinnung des Willens entsteht gemäß ihrer praktischen Wirklichkeit, wenn die praktische 
Vernunft in der Form der Allgemeinheit die Kausalität des Willens bestimmt, gesetzmäßig zu 

 
444 KpV 05:99.  
445 Vgl. KpV 05:99. 
446 KpV 05:99.  
447 KpV 05:99.  
448 Vgl. KpV 05:123, 05:125, 05:140, 05:143, 147 f., 05:157. 
449 KpV 05:108. Vgl. dazu auch Bambauer, Christoph: Deontologie und Teleologie in der Kantischen Ethik, Freiburg im 
Breisgau 2011, S. 286.  
450 Vgl. KpV 05:161. 
451 Theo Kobusch ist der Einsicht, dass das Sittengesetz der „Inhalt“ der Gesinnung ist. Für diese bemerkenswerte 
Auffassung siehe Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 54.  
452 KpV 05:116.  



 69 

handeln. Daher kann die Willensgesinnung in allen Momenten, an denen das Sittengesetz der 
Freiheit ins Spiel kommt, als moralisch genannt werden. Insbesondere ist mit Blick auf eine Reihe 
von Elementen in und nach der Bestimmung des Willens – wie „die Begriffe des Guten und 
Bösen“, „die Achtung fürs Gesetz“, „das Wesentliche alles sittlichen Werts der Handlungen“, 
„Tugend“ und „Pflicht“ – die Gesinnung des Willens im System der Kritik zu berücksichtigen. 
Dies stimmt mit der Tätigkeit der Typik der reinen praktischen Urteilskraft völlig überein, wenn 
Kant bemerkt, dass „diese also, als Typik der Urteilskraft, [...] vor dem Empirism der praktischen 
Vernunft [bewahrt]“453, der nicht nur „die praktischen Begriffe, des Guten und Bösen, bloß in 
Erfahrungsfolgen (der sogenannten Glückseligkeit) setzt“454, sondern auch 
 

„die Sittlichkeit in Gesinnungen (worin doch, und nicht bloß in Handlungen, der hohe Wert besteht, den sich 
die Menschheit durch sie verschaffen kann und soll) mit der Wurzel ausrottet“455.  

 
Die Willensgesinnung als Produkt der Tätigkeit der Freiheitskategorien bezieht sich auf die 
Sittlichkeit in Gesinnungen, und nicht auf den bestimmten Empirismus der praktischen Vernunft, 
der von Autoren wie Lewis W. Beck456 repräsentiert wird. In diesem Sinne wird die Position von 
Friedrich Kaulbach zutreffend dargestellt, denn er ist der Ansicht, dass die Gesinnung eine Stellung 
des handelnden Subjekts darstellt, die als moralische Gesinnung aufgrund der Bestimmung des 
Willens durch das Sittengesetz und des moralischen Wertes einer äußerlich ungesehenen Handlung 
angesehen werden muss457. Dass Kant ein anderes Verständnis des Begriffs „Gesinnung“ als einer 
moralischen Gesinnung in seinen anderen Schriften habe, spielt in diesem System direkt keine 
Rolle, da in allen Teilen des Systems der Moralphilosophie lediglich in Betracht gezogen wird, „ob 
und wie reine Vernunft praktisch, d.i. unmittelbar willensbestimmend sein könne“458. Diese Fragen 
werden mit einem Sittengesetz beantwortet, „welches, als Gesetz der Freiheit, die Vernunft sich 
selbst gibt und dadurch sich a priori als praktisch beweiset“459.  

Kant fragt sich an keiner Stelle des Systems der Kritik, wie sich praktische Begriffe a priori 
auf Gegenstände beziehen können. Mit dem Hinweis auf eine Beziehung praktischer Begriffe a 
priori wird auf eine praktische Implikation aufmerksam gemacht und damit zugleich eine mögliche 
transzendentale Problematik ausgeklammert. Diese praktische Implikation setzt, nebenbei 
bemerkt, voraus, dass der Gegenstand, auf welchen sich die Handlung der Verben „hervorbringen“ 
und „beziehen“ im Kontext der Bemerkungen Kants zur Tafel praktischer Begriffe erstreckt, nicht 
direkt in den Handlungen „als Begebenheiten in der Sinnenwelt“460, sondern in der „Wirklichkeit 
der Willensgesinnung“ besteht, aus welcher die „möglichen Handlungen, als Erscheinungen in der 
Sinnenwelt“461 in praktischer Hinsicht ausgehen können, da sie in theoretischer Hinsicht immer 
eine Anschauung bzw. Wahrnehmung voraussetzen, wie die erste Kritik zeigt462. Deswegen liegt 
also der entscheidende und „augenscheinliche Vorzug“463 der Tätigkeit und Gebrauch der 
Kategorien der Freiheit in der Einsicht, dass sie mitsamt der Hervorbringung der Wirklichkeit der 
moralischen Willensgesinnung „die moral ische Möglichkeit der Handlung“464 in guten und 
bösen Handlungen darstellen. Denn diese moralische Möglichkeit, in der das Gute und Böse als 

 
453 KpV 05:70. 
454 KpV 05:70. 
455 KpV 05:71.  
456 Vgl. Beck, Lewis: A Commentary, a.a.O., S. 76.   
457 Vgl. Kaulbach, Friedrich: Immanuel Kant, a.a.O., S. 229.   
458 KpV 05:46. 
459 KpV 05:65. 
460 KpV 05:65.  
461 KpV 05:67.  
462 Vgl. KrV B 237 ff., B 246, A 536/B 564, A 540/B 568, A 543/B 571.  
463 KpV 05:65.  
464 KpV 05:58.  



 70 

„die alleinigen Objekte der praktischen Vernunft“465 gedacht werden, macht die Vorstellung aus, 
in der die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung des Willens stattfinden kann466.  

Im Beispiel Kants eines Experiments praktischer Vernunft lässt sich diese Möglichkeit 
denken. Der Wille eines Menschen, der zunächst immer von Begehrungen, Neigungen, also 
sinnlich, mit Absicht zur Erfüllung derselben (z. B. jemand, „der gerne lügen möchte, weil er sich 
dadurch was erwerben kann“467) affiziert wird, wird sich dann des moralischen Gesetzes bewusst. 
Die praktische Vernunft führt diesem Willen des Menschen eine andere Möglichkeit der Handlung 
im Gesetz vor, „an dem er die Nichtwürdigkeit eines Lügners erkennt“468. In diesem Sinne besteht 
die moralische Möglichkeit der Handlung, die er durch das Gesetz vorhaben soll, in der 
„Wahrhaftigkeit“ gegenüber anderen. Die mögliche Handlung, anderen etwas wahrhaftig zu sagen, 
enthält somit das Gute als Objekt praktischer Vernunft und die Moralität oder die Gesinnung469 
als Produkt der notwendigen Verbindung des Gesetzes der Freiheit im reinen Willen mit dem 
empirisch affizierten Willen. Auffallend ist, dass Kant in diesem Beispiel nicht die lügenhafte 
mögliche Handlung als Bestimmungsgrund des Willens, sondern die Erwerbung von etwas oder 
den „Vorteil“470 dieses Etwas als Bestimmungsgrund vorschlägt. Kurzum: Die moralische 
Gesinnung wird durch das Gesetz in der Bestimmung des Willens mit einer moralisch guten 
möglichen Handlung inkorporiert; jemand mit einer wahrhaftigen Handlung hat eine moralische 
Gesinnung, gesetzmäßig zu handeln.  

Wenn die Kategorien der Freiheit nach Kant die Wirklichkeit der Willensgesinnung selbst 
hervorbringen, stellt sich damit die Frage, ob sie auch in die Bestimmung des Willens zur 
moralischen Möglichkeit der Handlung einbezogen werden müssten. Denn Kant weist vor der 
Tafel darauf hin, dass die reine Vernunft in der praktischen Hinsicht das Ziel hat, den Willen zu 
bestimmen: 
 

„da es in allen Vorschriften der reinen praktischen Vernunft nur um die Wi l lensbest immung, nicht um die 
Naturbedingungen (des praktischen Vermögens) der Ausführ ung se iner  Absicht  zu tun ist“471.  

 
Es geht somit nicht um den Erfolg der Bestimmung, nämlich die Wirklichkeit der „Objekte“ des 
Wollens, sondern um den Grund der Bestimmung. Wenn man daher nochmals die Stelle 
betrachtet, an der Kant die Aufgabe der reinen Vernunft in der Bestimmung des Willens auf die 
Maximen und nicht in der Ausführung der Absicht des Willens – wie er auch vor der Tafel der 
Kategorien der Freiheit akzentuiert – zum Ausdruck bringt472, kann man wohl annehmen, dass die 
Durchführung der Bestimmung für ihn keine Rolle spielt. Bemerkenswert ist zunächst, dass die 
Bestimmung des Willens durch den Begriff der reinen Vernunft und einen empirischen Grund nur 
im Zusammenhang mit Maximen steht. Zweitens wird die Bildung, Möglichkeit bzw. Wirklichkeit 
des Objekts des Wollens in seiner Ausführung von der Aufgabe der reinen Vernunft 
ausgenommen. Das Wichtigste für die reine Vernunft besteht allein in der Bestimmung der Maxime 
des Willens als eines freien Willens.  

Im Grunde genommen ist das, was die reine Vernunft als Interesse hat, die Gesetzmäßigkeit 
der Maxime des Willens bzw. die Maxime der Gesetzgebung einer möglichen Natur. Wenn diese 
allgemeine Bemerkung Kants auch für die Bemerkung vor der Tafel gilt, in der er von 

 
465 KpV 05:58.  
466 Siehe dazu auch Mo/Kaehler (Stark): Vorlesung zur Moralphilosophie, S. 44: „Aber thue ich etwas deswegen, weil es 
an sich selbst schlechterdings gut ist, so ist eine moralische Gesinnung“. Über die moralische Gesinnung in der 
Vorlesung Kaehler siehe auch die Seiten 69, 91, 102, 134, 137, 151, 182, 184, 194 f., 229, 235, 338, 417.  
467 KpV 05:92. Zur Übersicht über das Problem der Lüge bei Kant siehe Akimoto, Yasukata: Das Lügenproblem bei Kant. 
Eine praktische Anwendung der Kantischen Ethik auf die Frage nach der moralischen Bedeutung von Falschaussagen, Frankfurt am 
Main 2017.  
468 KpV 05:93.  
469 Peter Königs Arbeit besteht im Kern in der These, dass die moralische Bewertung einer Handlung als gut oder böse 
wesentlich durch die moralische Gesinnung bestimmt wird (vgl. König, Peter: Kants Gesinnungsethik, a.a.O., S. 2, 6).   
470 KpV 05:93.  
471 KpV 05:66.   
472 Vgl. KpV 05:45 f. 



 71 

„Willensbestimmung“ und der „Bestimmung einer freien Willkür“ spricht, so kann man fundiert 
behaupten, dass die Kategorien der Freiheit die Wirklichkeit der Objekte des Wollens oder ihre 
Möglichkeit nicht selbst hervorbringen. Die reine Vernunft verwendet die Kategorien praktisch, 
um die Bestimmung des Willens als eines freien Willens durchzuführen. Dies bestätigt die Richtung 
der Kategorien in der Bestimmung, die mit dem „augenscheinlichen Vorzug“473 derselben im 
Vergleich mit den reinen Verstandesbegriffen zu tun hat. Denn Kant betont, dass die 
Freiheitskategorien 
 

„auf die Bestimmung einer fre ien Willkür gehen (der zwar keine Anschauung, die aber, welches bei keinen 
Begriffen des theoretischen Gebrauchs unseres Erkenntnisvermögens stattfindet, ein reines praktisches Gesetz 
a priori zum Grunde liegen hat)“474. 

 
Diese Behauptung Kants zeigt nicht nur die Finalität des Gebrauchs der Kategorien an, nämlich 
die Erreichung eines freien Willens, sondern auch die Tatsache, dass die reine Vernunft durch diese 
in der Bestimmung des Willens involvierten Begriffe darauf abzielt, das reine praktische Gesetz a 
priori im menschlichen, durch Begehrungen und Neigungen affizierten Willen veranschaulichbar 
zu machen, da dieses Gesetz in der Form eines reinen Willens den Kategorien der Freiheit 
zugrunde liegt. Dies wurde auch schon in Bezug auf die Kausalität der Freiheit, die der Tafel 
zugeschrieben wird, bestätigt. Hier kommt die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung ins 
Spiel.  

Denn wenn die reine Vernunft im Gesetz praktisch wird und das Ziel hat, den Willen des 
Subjekts moralisch zu bestimmen, so beinhaltet die Produktion der Kategorien, nämlich die 
Willensgesinnung, eine klare Rolle in der Beschaffenheit der freien Willkür des Subjekts, die als 
Basis der Form der Erkenntnis der Freiheit das moralische Gesetz hat. Die Gesinnung stellt die 
Moralität des Gesetzes dar, wenn sie in dieser freien Willkür involviert ist. Ergo: Die 
Freiheitskategorien bringen die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung hervor. Daraus 
ergibt sich, dass die Kategorien – wenn uns dieser Terminus als Derivation der Beziehung a priori 
zulässig erscheint – keinen anderen Gebrauch zur Beschaffenheit eines freien Willens bzw. einer 
freien Willkür haben als die Hervorbringung der moralischen Willensgesinnung durch die „Einheit 
des Bewußtseins einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft“475.   

Diese Hervorbringung der Wirklichkeit moralischer Willensgesinnung – denn allein kann ein 
Bewusstsein des Gesetzes in Maximen, Vorschriften und Gesetzen eine solche Wirklichkeit 
postulieren – legitimiert die Zuschreibung praktischer Erkenntnis und Bedeutung der Kategorien 
für uns Menschen im praktisch-moralischer Hinsicht. Alle Kategorien müssen die moralische 
Gesinnung des Willens ausnahmelos produzieren. Die Maximen, Vorschriften und praktischen 
Gesetzen bieten den ersten Vorstellungen, durch die wir uns von der moralischen Gesinnung 
bewusst sind: In einer guten Maxime, Vorschrift oder einem praktisch begrenzten Gesetz wird 
zunächst die Gesinnung einer den Subjektwillen a priori bestimmenden Vernunft gedacht. Also 
kann man auch sagen: Das Subjekt ist sich der moralischen Gesinnung seiner Maxime, seiner 
Vorschrift oder seines begrenzten Gesetzes bewusst.  

Die von einer empirischen Betrachtung der Gesinnung ausgehenden Auslegungen irren sich, 
weil sie nicht erklären können, worauf sich das Kriterium ihrer vermutlichen Division der 
Gesinnung in eine sinnliche und eine übersinnliche stützt. Denn es gibt mehrere Elemente 
innerhalb des Systems der Kritik und im Kontext der Tafel, die unmissverständlich zeigen, dass es 
um die Hervorbringung der Wirklichkeit moralischer Willensgesinnung476 geht, indem das Gesetz 
der Freiheit oder der Vernunft den moralischen, durch Begehrungen affizierten Willen bestimmt, 
um ihn zu einem freien Willen auf der Grundlage der Form eines reinen Willens zu machen. Die 

 
473 KpV 05:65.  
474 KpV 05:65.  
475 KpV 05:65.  
476 Claudia Blöser erklärt die Gesinnung des Willens – da sieht sie sowohl die KpV als auch die RGV – als eine 
„fundamentale moralische Einstellung des Individuums“ (vgl. Blöser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.O., S. 95) 
bezüglich der Begriffe des Guten und Bösen.  



 72 

Freiheitskategorien gehen auf die freie Willkür mit der Hervorbringung der Wirklichkeit einer 
moralischen Gesinnung zurück. Wie sich jede Kategorie auf die moralische Gesinnung bezieht, 
wird noch gesehen werden477.  
 
6. Homogenität und praktische Elementarbegriffe   
 
6.1. Das Problem der Gleichartigkeit der Kategorien 
 
Hinsichtlich des Verständnisses der Kategorien scheint Kants Bemerkungen vor und nach der 
Tafel ein wichtiges Hindernis für die Ordnung der Kategorien zu liefern. Dies gehört streng 
genommen auch zum Wesen der Kategorien selbst und nicht nur zur Beschreibung derselben als 
„praktische Begriffe a priori“478 bzw. „praktische Elementarbegriffe“479, da Kant darstellen will, was 
diese Kategorien sein können. In der geschichtlichen Entwicklung dieses Verständnisses sind die 
Autoren im Hinblick auf das Problem des Kategorienseins bzw. des begrifflichen Gehalts 
praktischer Kategorien auf die Schwierigkeit gestoßen, jene Bemerkungen nicht miteinander in 
Einklang bringen zu können. Dieses Problem im Verständnis derselben wird in dieser 
Untersuchung das Problem der ‚Gleichartigkeit der Kategorien der Freiheit‘ genannt.  Worauf 
basiert es denn?  

Erstens: Es scheint ein Widerspruch darin zu liegen, dass die Kategorien der Freiheit als 
„praktische Begriffe a priori“ und als „praktische Elementarbegriffe“ bezeichnet werden und 
danach betont wird, dass einige dieser Begriffe „sinnlich bedingt“480 sind und einer derselben „auf 
Neigungen gründet“481. Diese Positionen Kants scheinen tatsächlich kontradiktorisch, da unter 
anderem gesagt wird, dass eine Kategorie wie z. B. die Maxime a priori und a posteriori zugleich 
sei. Wenn man daran erinnert, dass etwas, dessen Sein und Inhalt sinnlich sind (sc. eine Neigung 
kommt von der Sinnlichkeit her), als a posteriori angesehen werden muss, kann Kant nicht 
behaupten, dass dieser Begriff a priori sei, d. h. etwas, das der Erfahrung des Sinnlichen vorausgeht. 
Denn in dem Apriori muss der Begriff als eine von Erfahrung unabhängige Vorstellung der 
Erkenntnis – theoretisch oder auch praktisch – betrachtet werden können, selbst wenn es bei 
diesem Begriff nicht um einen reinen Begriff handeln kann. Die hinreichende Bedingung vom 
Apriori liegt vor allem in dieser Unabhängigkeit, nämlich „ohne Rekurs auf durch sinnliche 
Wahrnehmung bedingte Erfahrung“482. Nun erhebt sich unmittelbar die noch zu beantwortende 
Frage: Können die Kategorien insgesamt entweder als Begriffe a priori oder als Konzepte a 
posteriori verstanden werden?  

Zweitens: Ein anderer Kritikpunkt an der Problematik der Homogenität besteht darin, dass 
Kant eine Differenz zwischen Kategorien vornimmt, die nichts mit der Klassifizierung zwischen 
mathematischen und dynamischen Kategorien zu tun hat, sondern mit dem, was er die „Ordnung“ 
der Kategorien nennt. Diese Ordnung konzentriert sich auf zwei Perspektiven: Einerseits geht es 
um die „Stellung“ jeder Kategorie in der Tafel (hier kann nicht von einer solchen „Vollständigkeit“ 
der Tafel gesprochen werden, weil damit gerechnet werden muss, dass entweder die Tafel nicht 
vollständig ist oder es ein Modell gibt, mit dem man einen Vergleich könnte). Andererseits geht es 
um die Stellung, nämlich darum, was geordnet wird. Ganz so, als ob es zwei „Arten“ der Kategorien 
gäbe, als stünden also auf der einen Seite die nicht-moralischen Kategorien und auf der anderen 
Seite die moralischen Kategorien. So haben die Autoren die Thematik der „Ordnung“ aufgefasst. 
Es gibt auch eine Tendenz in der Kant-Forschung, die Problematik der „Kombination“ der 

 
477 Siehe Kapitel II.  
478 KpV 05:66. 
479 KpV 05:66.  
480 Vgl. KpV 05:66.  
481 KpV 05:67. 
482 Hiltscher, Reinhard: „a priori / a posteriori“, in: Kant-Lexikon, a.a.O., S. 1. Vgl. dazu auch Ratke, Heinrich: 
Systematisches Handlexikon zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Hamburg, 1991, S. 17, 22.   



 73 

Kategorien483, durch die die dritte Kategorie der Tafel entsteht, der Thematik der Ordnung 
zuzuordnen. Solche Aspekte machen einen Umstand des Problems der Homogenität der 
Freiheitskategorien aus, d. h. ihr Sein und ihr Gehalt scheinen nicht dasselbe in jeder Kategorie zu 
sein. Was heißt es, die Kategorien entsprechend einer „Ordnung“ zu verstehen?  

Drittens: Der Zugang zum Verständnis der Kategorien der Freiheit setzt auch voraus, sich 
mit dem weiteren Aspekt der Problematik der Homogenität in Bezug auf einen „Übergang“ von 
einer Art von Kategorien zu einer anderen Art derselben innerhalb der Tafel, vermittelt durch die 
Modalitätskategorien, auseinanderzusetzen. In diesem Fall hebt Kant hervor, dass die Kategorien 
nicht homogen sind: Es gibt Kategorien, deren Sein und Gehalt zwischen dem Praktischen 
überhaupt und dem Sittlichen unterschieden werden. Diese Problematik scheint sich zu 
verschärfen, indem er von einem Übergang von dem Problematischen zum Dogmatischen der 
Kategorien spricht. In jedem Fall gehört – so scheint Kant sich ausdrücken zu wollen – zu dem, 
was die Kategorien sind, einen Übergang von einer Art von Kategorie zu einer anderen Art 
derselben. Was impliziert tatsächlich diesen Übergang für ein klares und nicht-kontradiktorisches 
Verständnis dessen, was Kant unter „Kategorien der Freiheit“ in ihrem Sein und Gehalt versteht? 

Ein Hauptteil der Kontroverse über das richtige Verständnis der Kategorien in Bezug auf 
ihre Homogenität versus Heterogenität derselben konzentriert sich auf die Frage nach der den 
Kategorien zugrunde liegenden Freiheit, die die Rolle der Einheit derselben annehmen soll. In 
diesem Sinne muss der Vorschlag einer Auflösung all dieser Probleme die moralisch-praktische 
Freiheit als Fundament praktischer Kategorien einbeziehen. Im Folgenden werden die oben 
gestellten Fragen ausgehend von der in den Kategorien implizierten Konzeption der praktischen 
Vernunft geprüft.  
 
6.2. Die praktische Vernunft überhaupt 
 
Wesentliche Prämisse der kantischen Konzeption der Freiheitskategorien ist die Vorstellung, „daß 
diese Kategorien nur die praktische Vernunft überhaupt angehen“484, wie vor der Tafel angemerkt 
wird. Damit verfügen diese Kategorien über eine besondere Restriktion: Sie gehen die theoretisch 
gebrauchte Vernunft nichts an, weshalb sie „die Objekte des Begehrungsvermögen“485 weder in 
ihrer Möglichkeit noch in ihrer Wirklichkeit erklären. Damit einher geht, dass sie eine weitere 
Einschränkung aufweisen: Freiheitskategorien gehören nicht zum Feld der Tätigkeit des 
Verstandes, der ein Verhältnis zum unteren Begehrungsvermögen hat486. Was die praktische 
Kategorie der Verstand-Begehrungsvermögen-Relation anbelangt, gibt es innerhalb der kantischen 
Bemerkung zur Tafel eine Inkompatibilität in folgendem Satz: Der (menschliche) Wille (Verstand-
Begehrungsvermögen-Relation) bestimmt den (menschlichen) Willen (Verstand-
Begehrungsvermögen-Relation), da diese Kategorien mit der „Willensbestimmung“487 zu tun 
haben. Anders ausgedrückt würde der Satz lauten: Der Verstand verbunden mit dem 
Begehrungsvermögen bestimmt den Verstand verbunden mit dem Begehrungsvermögen. Um 
diese mögliche Inkonsistenz zu vermeiden, muss man nur beachten, dass Kant explizit darauf 
hinweist, dass die reine Vernunft den Willen bestimmt, um praktisch zu sein.  

Die praktische Vernunft muss anders als der Verstand (in Verbindung mit dem 
Begehrungsvermögen) angesehen werden, um sie den sinnlich affizierten Willen bestimmen zu 
können. Es muss der Wille (Verstand-Begehrungsvermögen-Relation) als etwas Bestimmbares 
anders sein als das, was ihn bestimmt, nämlich das Bestimmende. Daher sagt Kant mit Recht, dass 
„der reine Wille, so fern der reine Verstand (der in solchem Falle Vernunft heißt) durch die bloße 

 
483 Vgl. Moskopp, Werner: Struktur und Dynamik, a.a.O., S. 230. Im Gegensatz zu anderen Interpreten spricht dieser 
Autor von moralischen Urteilen und nicht von anderen Arten von Urteilen. Über Kombinationen der heterogenen 
Kategorien siehe Zimmermann, Stephan: Zu den Freiheitskategorien, a.a.O., S. 237.  
484 KpV 05:66.  
485 KpV 05:45.  
486 Vgl. KpV 05:23 ff., 05:55.  
487 KpV 05:66.  



 74 

Vorstellung eines Gesetzes praktisch ist“488. Die Feststellung, Vernunft bestimme „für sich 
selbst“489 den Willen, ist deshalb keine leere Aussage, sondern spricht grundsätzlich für jene 
Unterscheidung von Vernunft und Wille; andernfalls ergibt folgende Behauptung Kants keinen 
Sinn: 
 

„Die Vernunft bestimmt in einem praktischen Gesetze unmittelbar den Willen, nicht vermittelst eines 
dazwischen kommenden Gefühls der Lust und Unlust, selbst nicht an diesem Gesetze, und nur, daß sie als 
reine Vernunft praktisch sein kann, macht es ihr möglich, gesetzgebend zu sein“490.  

 
Der Erklärungsgrund der praktischen Vernunft: Es ist wichtig, zu erkennen, dass die reine 
Vernunft praktisch sein kann, weil sie in dem moralischen Gesetz den Willen unmittelbar 
bestimmen kann. Der in Verstand und unterem Begehrungsvermögen desintegrierte Wille enthält 
begehrte und begehrende Objekte, die aus der Erfahrung stammen und im Allgemeinen dem 
materiellen Inhalt der Maximen, der hypothetischen Imperativen, sowie der Regel der Kunst und 
Technik dienen. Und die praktische Vernunft bestimmt diesen Willen, wenn es um Maximen geht, 
die ein Dilemma der Moralität präsentieren491. Daraus ergibt sich, dass eine praktische Vernunft, 
die als empirischer Wille, empirische Vernunft492 oder empirischer Intellekt verstanden werden 
wollte, Kants Lehre von der praktischen reinen Vernunft widerspricht, ohne im Übrigen zu 
berücksichtigen, dass Kant nicht ausdrücklich von solchen empirischen Vermögen spricht.  

Es ist nun für das Verständnis der engen Verknüpfung von Freiheitskategorien und 
praktischer Vernunft überhaupt von großer Wichtigkeit, dass es ein (leicht zu behebender) Fehler 
wäre, zu interpretieren, dass die Kategorien die reine praktische Vernunft und die empirische 
praktische Vernunft angehen, als ob das auf die praktische Vernunft verwendete Adverb 
„überhaupt“ bedeuten würde, dass es zwei Vernunft gäbe, zu denen die Einheit der Kategorien 
unter dem Begriff der moralischen Freiheit gehörte. Darüber hinaus, wenn es sich um eine 
Auffassung eines allgemeinen Gebrauchs der reinen Vernunft handeln würde, würde daraus ein 
Kardinalfehler folgen, denn die reine Vernunft hat nur ihren Gebrauch durch die Moralität493, und 
ein allgemeiner Gebrauch müsste eine reine Vernunft umfassen, deren Gebrauch auch im 
Empirischen stattfinden müsste. In der Kritik der praktischen Vernunft handelt es sich um die reine 
Vernunft, die praktisch sein kann, und nicht um eine empirische Vernunft. Wenn Kant in der 
Einleitung dieses Werks von der empirisch bedingten Vernunft spricht, setzt das keineswegs 
voraus, dass es eine empirische praktische Vernunft gibt, d. h. beide Ausdrücke sind nicht 
gleichbedeutend. Die reine Vernunft ist praktisch nur durch das Bewusstsein des moralischen 
Gesetzes und nicht durch eine empirische Erscheinung, deren Vorstellung der reinen Vernunft 
den Status des Praktischen geben würde494.  

Kant hat darauf aufmerksam gemacht, dass „die Bestimmungen einer praktischen 
Vernunft“495 oder Kategorien der Freiheit der „Einheit des Bewußtseins einer im moralischen 
Gesetze gebietenden praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens“496 „das Mannigfaltige der 
Begehrungen“497 a priori unterwerfen und sie daher als Basis „die Form eines reinen Wil lens 
in ihr [der reinen Vernunft]“498 haben. So liegt es nahe, der Ausdruck „praktische Vernunft 

 
488 KpV 05:55.  
489 Vgl. KpV 05:24 f. 
490 KpV 05:25.  
491 Vgl. KpV 05:45.  
492 „Kant hält es zwar für intuitiv nachvollziehbar, dass die empirisch praktische Vernunft aktiv auf die Willensbildung 
einwirken kann“ (Josifovic, Sasá: „Kants Theorie des freien Handelns“, in: Noller, Jörg; Josifovic, Sasá (Hrsg.): Freiheit 
nach Kant. Tradition, Rezeption, Transformation, Aktualität, Leiden/Boston 2019, S. 318). Dies ist jedoch falsch, da die reine 
Vernunft praktisch durch das Sittengesetz bestimmt wird (vgl. KpV 05:25).  
493 Vgl. KpV 05:05 f., 05:07.  
494 Vgl. KpV 05:15, 05:24, 05:25, 05:31, 05:42.   
495 KpV 05:65.  
496 KpV 05:65. 
497 KpV 05:65.  
498 KpV 05:66.  



 75 

überhaupt“499 mit der im moralischen Gesetz gebietenden praktischen Vernunft zu interpretieren. 
Eine reine praktische Vernunft, eine reine Vernunft im praktischen Sinn und eine praktische 
Vernunft sind letztlich identisch. Der Kontext der Tafeldarstellung beschränkt somit auch eine 
andere mögliche Verwendungsweise des Terminus technicus „praktische Vernunft“. Die 
Kategorien der Freiheit sind praktische Begriffe a priori des Systems der Kritik einer praktischen 
Vernunft überhaupt.  

Es gibt Versuche, diese Begriffe von diesem System abzuschotten, als ob es sich um Begriffe 
handeln würde, die weder mit der objektiven Realität der praktischen Freiheit500 noch mit dem 
Praktischen der reinen Vernunft etwas zu tun hätten. Denn das System der Kritik einer praktischen 
Vernunft und das System der Kritik einer reinen praktischen Vernunft sind streng genommen 
dasselbe System („Ob ein solches System, als hier von der reinen praktischen Vernunft“501; „(...) 
diese aber gehört nicht in eine Kritik der praktischen Vernunft überhaupt, die nur die Prinzipien 
ihrer Möglichkeit, ihres Umfangs und ihrer Grenzen vollständig, ohne besondere Beziehung auf 
die menschliche Natur, angeben soll“502). Dementsprechend ist davon auszugehen, dass das System 
nur eine Freiheitsidee enthält, die durch die reine Vernunft im Bewusstsein des Gesetzes positiv 
nachgewiesen ist – was einer Betonung gleichkäme, dass eine andere Idee der Freiheit als die 
transzendentale, durch das Gesetz real-objektiv-praktisch bewiesene Freiheitsidee andere 
Konzepte a priori implizieren würde, was innerhalb dieses Systems der Kritik nicht demonstriert 
werden kann.  

Wenn die Kategorien der Freiheit zur Kritik der praktischen Vernunft überhaupt gehören, 
positionieren sie sich vor dieser Kritik mit derselben Aufgabe, d. h. zu zeigen, dass die reine 
Vernunft den Willen bestimmt und die Möglichkeit eliminiert, die Glückseligkeit bzw. das Gefühl 
der Lust als das oberste Prinzip der praktischen Philosophie zu betrachten. Hinzu kommt, dass die 
Objekte der praktischen Vernunft das Gute und Böse als Folge des moralischen Gesetzes 
dargestellt werden müssen. In diesem Sinne beschäftigen sie sich mit der Unterwerfung des 
Mannigfaltigen der Begehrungen, deren Lust eine Beschränkung für die reine Vernunft darstellt. 
Kurz gefasst: Die Kategorien als Begriffe a priori einer Kritik der praktischen Vernunft überhaupt 
haben mit ihrer Beziehung auf eine moralische Willensgesinnung dieselbe Obliegenheit dieser 
Kritik, d. h.: 
 

„Die Kritik der praktischen Vernunft überhaupt hat also die Obliegenheit, die empirisch bedingte Vernunft 
von der Anmaßung abzuhalten, ausschließungsweise den Bestimmungsgrund des Willens allein abgeben zu 
wollen“503.  

 
Im Lichte dieser Bemerkungen bleibt die systematische Stellung praktischer Kategorien deutlich: 
Die allgemeine Finalität der vollständigen Tafel besteht in der Etablierung des obersten Prinzips 
der praktischen Philosophie als des einzigen Bestimmungsgrunds der Moral und darin, Begriffe zu 
sein, durch die der Zusammenhang zwischen dem Gesetz der reinen Vernunft und dem Guten 
bzw. Bösen gedacht werden kann. Deswegen wird die Tafel am Ende der kritischen Analyse der 
Begriffe des Guten und Bösen lokalisiert – denn diese Tafel steht „in Ansehung der Begriffe des 
Guten und Bösen“ – und zwar vor der reinen praktischen Urteilskraft, die sich unter anderem um 
die Anwendung einer möglich (sittlich-guten bzw. bösen) Handlung in concreto auf eine sinnliche 
Handlung504 bezieht.  

 
499 KpV 05:66. 
500 Kants Aussage ist in diesem Punkt klar und deutlich: „Praktische Vernunft jetzt für sich selbst, und ohne mit der 
spekulativen Verabredung getroffen zu haben, einem übersinnlichen Gegenstande der Kategorie der Kausalität, 
nämlich der Fre ihei t , Realität verschafft (obgleich, als praktischem Begriffe, auch nur zum praktischen Gebrauche), 
also dasjenige, was dort bloß gedacht werden konnte, durch ein Faktum bestätigt“ (KpV 05:06).  
501 KpV 05:08.  
502 KpV 05:08. Vgl. KpV 05:12.  
503 KpV 05:16.  
504 Vgl. KpV 05:67.  



 76 

Die Finalität der Tafel manifestiert sich folglich in einem negativen Sinn, wie etwa die 
Aufgabe der Unterwerfung des Mannigfaltigen der Begehrungen zeigt, sowie in einem positiven 
Sinn, wie beispielsweise die Aufgabe der Hervorbringung der Wirklichkeit der Willensgesinnung 
deutlich macht. Negativ betrachtet, limitieren die Kategorien die Begehrungen, d. h. das, was aus 
der Sinnlichkeit durch Gefühle den Willen affiziert, wird unter dem Gesetz der Freiheit gedacht. 
Positiv gesehen verbinden sie das Gesetz mit dem Guten und Bösen in der Vorstellung einer 
moralischen Gesinnung. Beispielsweise kann sich jeder einer moralisch guten Maxime bewusst 
sein, deren moralische Gesinnung nicht infrage gestellt wird.  

Auf diese Weise sucht Kant der Tatsache Rechnung zu tragen, dass es unter gewisser 
Perspektive (sc. unter der Betrachtung der vollständigen Tafel und nicht der Kategorien im 
Einzelnen) eine „Homogenität“ gibt, die folglich mit der Tätigkeit aller Kategorien in Bezug auf 
die Unterwerfung der Begehrungen und auf die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung zu tun 
hat und, wie gezeigt wurde, auf den Begriff der praktisch-moralischen Freiheit bezogen ist. Dass 
die Kategorien die praktische Vernunft überhaupt oder eine im moralischen Gesetz gebietende 
praktische Vernunft angehen, besagt nichts anderes, als dass sie Kategorien für die Moralität reiner 
Vernunft sind. Wie noch gesehen werden wird, steht die Bestimmung der „Ordnung“ des 
Fortgangs derselben und der Übergang zwischen Prinzipien mit der Homogenität der Kategorien 
nicht im Widerspruch.    
 
6.3. Die Ordnung des Fortgangs praktischer Kategorien 
 
Im vorhergehenden Abschnitt ist darauf hingewiesen worden, dass derjenige Teil des Problems der 
Gleichartigkeit der Kategorien, der sich auf die Ordnung des Fortgangs konzentriert, nicht das 
betrifft, was die Kategorien allgemein als Aufgabe haben und überhaupt sind. Die Gleichartigkeit 
bezieht sich somit auf den Zusammenhang derselben mit der reinen Vernunft in praktischer 
Hinsicht (durch die praktisch-moralische Freiheit) und auf die Willensbestimmung als einen freien 
Willen bzw. eine freie Willkür (durch die Tätigkeit derselben). Nur die Tatsache, dass sie Kategorien 
der Freiheit sind, exponiert eine notwendige Verbindung dieser Begriffe a priori mit „eine[r] Art 
von Kausalität, die aber empirischen Bestimmungsgründen nicht unterworfen ist“505, wie Kant 
selbst diese Freiheit nach der Tafeldarstellung hervorhebt. Was ist die Ursache dafür, dass die 
Ordnung des Fortgangs der Kategorien die Gleichartigkeit derselben in Zweifel gezogen hat? Im 
Prinzip würde es sich um eine Verwirrung aufgrund der Auffassung gewisser Adjektive und 
Adverbien handeln, die die Beschreibung der Ordnung derselben zusammensetzen. Kant 
behauptet, 
 

„daß diese Kategorien (...) so in ihrer Ordnung, von den moralisch noch unbestimmten, und sinnlich-bedingten, 
zu denen, die, sinnlich-unbedingt, bloß durchs moralische Gesetz bestimmt sind, fortgehen“506.  

 
Verschiedene, aber in sich verbundene Aspekte dieser Beschreibung der Kategorien sind auffällig. 
Um begreiflich zu machen, was eine Kategorie von einer anderen Kategorie unterscheidet bzw. 
was eine Kategorie von einer anderen Kategorie spezifiziert, seien zwei Konditionierungen in 
Bezug auf das moralische Gesetz vorgestellt: das Subjektive und das Objektive der Notwendigkeit 
jeder Kategorie. Als weitere Erklärung dafür kann angeführt werden, dass die Kategorien der 
Freiheit im Unterschied zu den Verstandeskategorien eine Verwandlung vom „Können“ zum 
„Sein“ (sc. „durch ein Faktum“ der reinen Vernunft) darstellen, da die den Kategorien zugrunde 
liegende Freiheit in einer Kausalität besteht, in der die als Möglichkeit gedachte Kraft der reinen 
Vernunft (Idee der Freiheit) in eine Tat507 bzw. ein Faktum derselben (des Gesetzes) verwandelt 
wird.  

 
505 KpV 05:67.   
506 KpV 05:66.  
507 Vgl. KpV 05:03.  



 77 

Insbesondere gegen Ende der Kritischen Beleuchtung der zweiten Kritik reflektiert Kant 
darüber, dass in der Kausalität des handelnden Wesens als Mitglied der intelligiblen und sinnlichen 
Welt seine Handlung „mithin als frei gedacht werden könne. Nun kam es bloß darauf an, daß dieses 
Können in ein Sein verwandelt würde, d. i. daß man in einem wirklichen Falle, gleichsam durch 
ein Faktum, beweisen könne: daß gewisse Handlungen eine solche Kausalität (die intellektuelle, 
sinnlich unbedingte) voraussetzen, sie mögen nun wirklich, oder auch nur geboten, d. i. objektiv 
praktisch notwendig sein“508. Allgemein betrachtet enthalten die Kategorien verschiedene 
Momente509 dieser Verwandlung, in der für den Menschen das Affizierende aus der Sinnlichkeit 
essenziell ist; denn das Können der Freiheit setzt die Vorstellungen des Mannigfaltigen der 
Begehrungen bzw. Neigungen negativ voraus; anderenfalls könnte man an ein Freisein von etwas 
nicht denken. Es wird jetzt versucht, eine spezifische Erklärung des oben angeführten Zitats zu 
geben, aber vorher wird kurz die Entwicklung der Interpretationen in Bezug auf die Ordnung des 
Fortgangs analysiert. 

Ohne Zweifel gilt die Problematik der Ordnung als eine der schwierigsten, die bisher in 
Bezug auf die Tafel von Autoren zu lösen versucht wird. Nach dieser vorliegenden Analyse hängen 
sowohl die Ordnungs- als auch die Übergangsproblematik stark davon ab, wie sie die Freiheit der 
Tafel und das Sittengesetz der Freiheit innerhalb des Systems der Kritik interpretieren. Im Laufe 
der Interpretationsgeschichte der Kategorien haben sie verschiedene Positionen dazu vorgebracht, 
wie eine solche oben zitierte Passage verstanden werden kann. Solche Gesichtspunkte können 
nachfolgend betrachtet werden:  

Position 1: Die Kategorien der Quantität, Qualität und Relation sind sinnlich bedingte 
Kategorien, und die der Modalität moralisch bestimmte Kategorien.  

Position 2: Die Kategorien der Quantität, Qualität, Relation und die ersten zwei der 
Modalität sind sinnlich bedingt, und die letzte Kategorie der Modalität ist moralisch bestimmt. 

Position 3: Die ersten zwei Kategorien jeder Klasse sind sinnlich bedingt, und die letzte 
Kategorie jeder Klasse ist moralisch bestimmt.  

Position 4: Die Kategorien, die sinnlich bedingt und moralisch bestimmt sind, werden in der 
Tafel gemischt dargestellt.  

Position 5: Die Kategorien der Natur sind sinnlich bedingt, und die der Freiheit sind 
moralisch bestimmt510.  

Eine fiktive Perspektive auf jene Textpassage zur Fortgangordnung der Kategorien führte 
zur Auslegung einer radikalen Heterogenität: Es handele sich um zwei (manche sprechen von drei) 
„Arten“, „Typen“ bzw. „Klassen“ von Kategorien, die sich hinsichtlich ihres Inhaltes gegenseitig 
ausschließen würden. Das Problem mit einer solchen Auffassung liegt nicht in einer einfachen 
Klassifikation der Kategorien – denn nichts hindert daran, sie unter einem begründeten Prinzip in 
Gruppen einzuteilen; die Verstandeskategorien werden auch in Klassen und Abteilungen 
unterteilt511, ohne den Status von Kategorien des reinen Verstandes überhaupt zu verlieren. Das 
Problematische ist vielmehr darauf bezogen, dass für einige Autoren eine Art, ein Typ oder eine 
Klasse von Kategorien nicht streng mit der praktischen Freiheit, sondern mit dem Naturbegriff zu 
tun hat. Und dies macht ihre Klassifikation völlig unplausibel, wenn man den Begriff der Freiheit 
gemäß der KpV analysiert. Daraus ergibt sich, dass das Kriterium der Gruppierung unzutreffend 
wird (z. B.: es gäbe eine reine praktische und eine empirische praktische Vernunft – etwa wie 
transzendentale und empirische Freiheit –, oder dass einige Kategorien empirisch und andere reine 
seien; oder Objekte der praktischen Vernunft seien Wohl und Übel – ergo: es gäbe Kategorien für 
solche Objekte).  

In der vorliegenden Analyse wird auch angenommen, dass die Freiheitskategorien in vier 
„Klassen“ von Begriffen a priori klassifiziert werden, d. h. in die Kategorien der „Quantität“, 
„Qualität“, „Relation“ und „Modalität“, wie Kant selbst die Tafel mit vier arabischen Ziffern (1., 

 
508 KpV 05:104.  
509 Vgl. dazu auch Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 149 ff.  
510 Vgl. Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 168.  
511 Vgl. KrV B 110.  



 78 

2., 3., 4.,) bildet. Es geht bei ihnen nicht um eine „mathematische“ oder „dynamische“ Ableitung, 
wie Claudia Graband512 meint. Und dies bedeutet auch keineswegs, dass sich einige unter diesen 
vier Klassen stehende Kategorien auf das Empirische oder auf die Möglichkeit der Objekte des 
unteren Begehrungsvermögens beziehen würden. 

Aus der Grundannahme, dass alle Kategorien der Freiheit Begriffe a priori sind, folgt für das 
Verständnis dieser, dass keine aus der Sinnlichkeit oder irgendeinem empirischen Vermögen 
stammt. Was aber ist mit der Ordnung des Fortgangs konkret gemeint? Warum teilt Kant den 
Fortgang auf diese Weise ein? Ein Blick in jeden gebrauchten Terminus scheint ein wenig mehr 
Licht ins Dunkel zu bringen, denn es wird vorausgesetzt, dass die Ordnung nicht notwendigerweise 
Ungleichartigkeit impliziert. Insofern werden nun die folgenden Termini isoliert: 

A- Moralisch noch unbestimmt: Es geht um die Prädikation derjenigen Kategorie, die das 
Moralische als „mögliche“ Bestimmtheit enthält. Das Adverb „noch“ bringt den potenziellen 
Charakter des Begriffs zur Geltung. Der Inhalt des Begriffs kann moralisch bestimmt werden, aber 
er ist noch nicht moralisch bestimmt. Ohne die Verbindung, die dieses Adverb herstellt, müsste 
der Inhalt der Kategorie aus dem Anwendungsbereich praktischer Vernunft ausgeschlossen 
werden, da dies implizieren würde, dass der Begriff im direkten Gegensatz zum Moralischen 
stünde: Es wäre ein moralisch unbestimmter Begriff, wie beispielsweise der der Bewegung oder der 
Größe. So lässt sich also feststellen, dass es einen beachtlichen Unterschied zwischen einem 
moralisch noch unbestimmten und einem moralisch unbestimmten Begriff gibt. In letzterem wird 
die Möglichkeit einer Bestimmbarkeit durch das Moralisch einfach ausgeschlossen – was bei keiner 
Kategorie der Freiheit der Fall ist. Im Inhalt einer moralisch noch unbestimmten Kategorie ist die 
Bestimmbarkeit durch das moralische Gesetz vollständig möglich, da diese Form der 
Unbestimmbarkeit gerade im Horizont der Bestimmung durch das Gesetz steht. 

B- Sinnlich-bedingt: Trotz aller terminologischen Bindung darf man „bedingt“ nicht mit 
„bestimmt“ verwechseln. Denn der Sinn von etwas Bedingtem bezieht sich eher auf eine gewisse 
Unabhängigkeit des Begriffs, d. h. der Begriff wird affiziert bzw. beeinflusst, aber er ist nicht als 
abhängig von etwas zu verstehen. In einem bestimmten Begriff hingegen steht man vor einer 
Abhängigkeit und nicht nur vor einer Beeinflussung. Das, was den Begriff beeinflusst, besteht 
gemäß der Betrachtung der praktischen Philosophie Kants in der Begierde bzw. Begehrung, die 
Neigungen bilden können. Kurz gesagt: Die Begierde bzw. Neigung affiziert den Begriff, ohne ihn 
notwendig zu bestimmen513. Die KpV bestätigt diese Annahme, indem Kant die Begriffe mit der 
Freiheit verbindet: „Freiheit und das Bewußtsein derselben, als eines Vermögens, mit 
überwiegender Gesinnung das moralische Gesetz zu befolgen, ist Unabhängigkeit von 
Neigungen, wenigstens als bestimmenden (wenn gleich nicht als affizierenden) 
Bewegursachen unseres Begehrens, und, so fern, als ich mir derselben in der Befolgung meiner 
moralischen Maximen bewußt bin, (...)“514. Daraus folgt, dass jeder Begriff, der mit der Freiheit und 
ihrem Bewusstsein verbunden ist, durchaus von Neigungen, Begierden oder inklusive Bedürfnisse 
als sinnlich affiziert angesehen werden kann. So gesehen besteht das Sinnlich-Bedingte im Sinnlich-
Affizierenden.   

C- Sinnlich-unbedingt: Es ist plausibel, dass diese Kombination von Adjektiven sich direkt auf 
das moralische Gesetz bezieht. Hinweise im Text lassen sich auch so interpretieren, dass diese 
Kombination einerseits im Gegensatz zu der anderen oben kommentierten Kombination 
„sinnlich-bedingt“ steht und andererseits eine Referenz auf die im Tableau enthaltenen Begriffe 
bzw. Kategorien darstellt. Dabei ist zu beachten, dass eine völlige Abstraktion von der Affektion 

 
512 Vgl. Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 53. Auch S. Zimmermann, R. Bader und Werner Euler vertreten 
diese inkonsistente Hypothese (vgl. Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.a.O., S. 260; Bader, Ralf M.: „Kant and the 
Categories of Freedom“, in: Britisch Journal for the History of Philosophy, 17 4 (2009), S. 802; Euler, Werner: Verstand und 
Wille, a.a.O., S. 187. Wenn man genau die Stelle KpV 05:104 betrachtet, sieht man deutlich, dass Kant sich auf die 
„Verstandeskategorien“ und insb. auf die dynamisch-theoretische Kategorie der „Kausalität“ bezieht. 
513 Diese Position vertritt auch Werner Euler: „Sinnlich bedingt bedeutet jedenfalls nicht: abhängig von sinnlicher 
Anschauung, sondern allenfalls: beeinflusst durch Begierden. Doch auch die Begehrungen können kein 
Bestimmungsfaktor dieser Kategorien sein“ (Euler, Werner: Verstand und Wille, a.a.O., S. 204).  
514 KpV 05:117. Der Ausdruck „affiziert“ wird in der Stelle KpV 05:32 herausgestellt.  



 79 

durch Neigungen stattfindet, d. h. aus einer bestimmten Perspektive und nach einem bestimmten 
Kriterium muss der Begriff frei und unabhängig von dem Affizierenden vorgestellt werden. In 
diesem Zusammenhang ist zu erkennen, dass die Bedingung der Entstehung des Begriffes nicht 
aus sinnlich-physischer Bedingung bestehen kann.  

D- Bloß durchs moralische Gesetz bestimmt: Nimmt die oben ausgeführten Behauptung an, dass 
ein bestimmter Begriff eine gewisse Abhängigkeit darstellt, kann ein bloß durch moralisches Gesetz 
bestimmter Begriff nicht das Gesetz selbst bedeuten. Das wäre, als wenn das Gesetz durch das 
Gesetz bestimmt hätte, was widersprechend zu sein scheint. Es gibt Begriffe, die eine direkte 
Verbindung mit dem moralischen Gesetz positiv betrachtet vorstellen. Der Begriff hängt hier von 
dem Gesetz ab, um das zu sein, was er ist. Alle Kategorien stehen in der reinen Vernunft im 
Dienste515 des moralischen Gesetzes, aber einige von ihnen basieren die Vorstellung ihres Inhalts 
direkt („bloß“) aus dem Gesetz. Beispielsweise: Ein subjektives Prinzip hängt nicht direkt von dem 
Gesetz ab, aber es dient zu dem Gesetz, um eine moralische Gesinnung in einer moralisch gute 
Maxime hervorzubringen; eine vollkommene Pflicht ist nicht nur im Dienste des Gesetzes (denn 
sie soll auch das Mannigfaltige der Begehrungen unterwerfen und die moralische Gesinnung für 
den menschlichen Willen produzieren), sondern hängt sie auch für die Vorstellung der in der Pflicht 
enthaltenen Vollkommenheit von dem Gesetz direkt.  

Mit dieser umfassenden und zugleich allgemeinen Analyse der Beschreibungen (denn die 
Frage, wie solche in den Kategorien vorgestellt werden können, wird erst im nächsten Kapitel 
beantwortet) im Bereich des Praktischen der reinen Vernunft hebt Kant hervor, dass die Ordnung 
des Fortgangs mit zwei Betrachtungen von „Momenten“ der Begriffe a priori in Bezug auf die 
Bestimmung der Objekte einer praktischen Vernunft bzw. der Begriffe des Guten und Bösen durch 
das moralische Gesetz zusammenhängt. So gesehen ergeben sich daraus die Betrachtungen der 
Momente wie folgt: 1- Die Kombination der Kennzeichnungen A- und B- sind Attributionen der 
Begriffe a priori, die im Dienst der Moralität stehen und deren in eine Materie vorgestellter Inhalt 
aus dem sinnlichen Affizierenden stammt. Der Begriff positioniert sich vor dem Gesetz negativ. 2- 
Die Kombination der Kennzeichnungen C- und D- sind ebenfalls Attributionen der Begriffe a 
priori, die im Dienst der Moralität stehen und deren in eine Form vorgestellter Inhalt aus dem 
sinnlichen Affizierenden nicht stammt. Der Begriff positioniert sich vor dem Gesetz positiv.  

Diese Überlegungen lassen die Auffassungen einiger Autoren außen vor, die eine Trennung 
von Kategorien unter den Figuren einer „Art“ oder „Typ“ innerhalb der Tafel vorschlagen. Es 
handelt sich nicht um Kategorientypen bzw. Kategorienarten, die sich auf eine reine praktische 
Vernunft oder reinen praktischen Willen und auf eine empirische praktische Vernunft oder einen 
empirischen Willen erstrecken würden. All diese Begriffe a priori ordnen sich sowohl negativ als 
auch positiv vor dem Gesetz, das das Unbedingt-Gute und Unbedingt-Böse als Folgen im 
menschlichen Willen bestimmt. Dass einige praktische Begriffe a priori gemäß ihrem Inhalt vor 
dem Gesetz ‚negativ‘ bewertet werden können, bedeutet vor allem, dass das Affizierende (sc. die 
Materie, bspw.: ich begehre Geld auszugeben und Schulden zu machen) die Handlung beeinflussen 
könnte, „gegen alles, was Vernunft für sich selbst sagt“516, zu handeln.  

Diese Negativität vor dem Gesetz kann nicht abgelehnt werden, weil nach Kant „der Mensch 
[...] ein bedürftiges Wesen [ist], so fern er zur Sinnenwelt gehört“517. Die Beschaffenheit des 
Menschen als bedürftiges Wesen macht einen unumgänglichen Voraussatz des moralischen 
Gesetzes als „synthetischer Satz a priori“518 aus. Denn der synthetische Charakter des Gesetzes, 
dessen Vorstellung im Menschen unter der imperativischen Form zustande kommt, geht streng 
genommen von der Annahme aus, dass der Mensch sich in dieser Welt als durch seine Sinnlichkeit 
affiziert befindet: „Im ersteren Falle [der Mensch] aber hat das Gesetz die Form eines Imperativs, 
weil man an jenem zwar, als vernünftiges Wesen, einen reinen, aber, als mit Bedürfnissen und 
sinnlichen Bewegursachen affiziertem Wesen, keinen hei l igen Willen, d. i. einen solchen, der 

 
515 Vgl. Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 168. 
516 KpV 05:62.   
517 KpV 05:61.  
518 KpV 05:31. 



 80 

keiner dem moralischen Gesetze widerstreitenden Maximen fähig wäre, voraussetzen kann“519. 
Hierbei ist es unerlässlich, dass der erste Begriff a priori der Quantität mit einer Materie oder 
materiellem Inhalt einhergeht, damit der Bestimmungsgrund der reinen Vernunft im menschlichen 
Willen gedacht werden und die moralische Gesinnung in Bezug auf die Gegenstände derselben, 
nämlich das Gute und das Böse, hervorgebracht werden kann. Es zeigt sich also an diesen 
Ausführungen, dass es eine inhärente Notwendigkeit innerhalb des Systems der Kritik selbst, 
nämlich der Moralphilosophie, gibt, gewissen Begriffen a priori der praktischen Vernunft bzw. 
Kategorien eine Materie vorstellbar zu machen.  

Die Positivität vor dem Gesetz besagt nicht nur, dass einige Begriffe a priori auf der Tafel 
einen Inhalt manifestieren, der sich verbunden mit dem Gesetz unmittelbar finden lässt, sondern 
auch, dass ihre Vorstellung als Regeln die Form des Gesetzes darstellen. Es wäre allerdings ein 
Missverständnis, davon auszugehen, dass diese Begriffe a priori in gewissem Sinne keine Materie 
des Begehrens nicht voraussetzen. Es gibt keine Moralität bei Menschen ohne Sinnlichkeit. Der 
Mensch kann ein moralisches Wesen nur unter der Voraussetzung affizierbarer Sinnlichkeit sein. 
Aber für die praktische Vernunft werden einige Begriffe der Tafel mit dem Gesetz bereits, nämlich 
ohne die Referenz auf eine Materie anderer Begriffe, gedacht. Dies bedeutet nicht, dass eine solche 
Referenz nicht stattfindet, denn die dritte Modalitätskategorie kann ohne die Maximen in der 
Bestimmung nicht stattfinden (weil die in dieser Kategorie gedachte Pflicht in einem menschlichen 
Willen realisiert werden können muss); nur ihre Vorstellung als Regeln wird vor dem Gesetz in 
Betracht gezogen520.  

In der Positivität, wie Ina Goy richtig akzentuiert, erwerben sie den moralischen Status 
lediglich durch das moralische Gesetz, das als Bewusstsein und als universelle Formel aller Regel 
der Moralität nicht selbst ein Teil der Tafel als „Begriff“ ist: „Moralisch oder sittlich bestimmt 
werden die Kategorien der Freiheit allein durch das praktische Gesetz, das selbst nicht Teil der 
Tafel der Kategorien der Freiheit ist. Dieses allein ist sinnlich unbedingt. Sinnlich unbedingt erfolgt 
weiterhin die Genese der Begriffe des Guten und Bösen insofern, als sie a priori aus dem 
praktischen Gesetz folgen. Alle in der Tafel der Kategorien der Freiheit enthaltenen Aspekte der 
Bestimmungsgründe des Willens dagegen sind solche, die unter sinnlichen Bedingungen 
verlaufen“521. Diese Autorin verbindet richtig die Kategorien mit dem Bestimmungsgrund und dem 
Affizierenden, welches sie als sinnliche Bedingung versteht.  

Die Ordnung derselben ist keine linienförmige Ordnung, d. h. keine Ordnung von oben 
nach unten in jedem Quadranten. Es kann plausibel sein, dass Kant die Quantitätskategorie und 
die dritte Modalitätskategorie, oder die zweite Qualitätskategorie und die erste Relationskategorie 
besonders vor Augen hatte. Man könnte vier Kategorien – Vorschrift, Regel des Begehens, 
Persönlichkeit und Plicht – zusammenfassend auffassen. Im Fokus steht dabei der Fortgang als 
eine Entwicklung in der Darstellung der Kategorien innerhalb der Tafel. Es handelt sich allem 
Anschein nach um eine geordnete, komplementäre Entwicklung zwischen Kategorien (die 
Präpositionen „von“ und „zu“ in der Passage über die Ordnung bestätigen dies). D. h: Zwischen 
den vier Klassen bzw. Quadranten tut sich – ihrer jeweiligen Attributionen gemäß – eine 
Entwicklung auf, die von der Position der a priori negativ vor dem Gesetz gedachten Begriffe zu 
der Position der a priori positiv vor dem Gesetz dargestellten Begriffe verläuft. Das Positive soll 
das Negative direkt oder indirekt voraussetzen, da Kant dieses als erstes in Bezug auf die 
Hervorbringung einer moralischen Gesinnung ansetzt. 
 
 
 
 
 
 

 
519 KpV 05:32.  
520 Vgl. KpV 05:81f.  
521 Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 167.  



 81 

Kapitel II 
Die Tafel der praktischen Kategorien 

 
§2. Die praktischen Kategorien der Quantität 
 
1. Die erste Kategorie der Quantität 
 
Der Begriff „Maxime“ gehört zu den zentralen Themenkomplexen in Kants praktischer 
Philosophie. Dies lässt sich exemplarisch an der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und der Kritik 
der praktischen Vernunft im Hinblick auf die Moralität von Handlungen sowie an späteren Schriften 
wie der Metaphysik der Sitten und der Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft nachweisen. 
Nachdem Kant sowohl in der Kritik der reinen Vernunft als auch in der GMS eine allgemeine 
Definition der Maxime als subjektives praktisches Prinzip gegeben hat, erweitert er diesen Begriff 
in der zweiten Kritik, indem er ihn systematisch im Kontext praktischer Grundsätze reflektiert. Dabei 
ist von zentraler Bedeutung, dass sich in der Analytik der reinen praktischen Vernunft eine neue Quelle 
für das Verständnis und die Definition des Terminus „Maxime“ herausgebildet.  

Zugrunde liegt die Annahme, dass „Erklärung“ und „Ursprung“ des Begriffs 
unterschiedliche, aber komplementäre Zugänge zur philosophischen Analyse522 darstellen. Diese 
beiden Perspektiven eröffnen den Weg zu einem vertieften Verständnis der Bestimmung von 
Maximen innerhalb der kategorialen Tafel der Freiheit und in ihrer Beziehung zu den Begriffen des 
Guten und des Bösen523. Zugleich tragen sie zur Klärung der schwierigen Frage bei, inwiefern die 
Maxime als sowohl empirischer als auch apriorischer Begriff verstanden werden kann – ein Aspekt, 
der die Grundlage für die nachfolgenden Kategorien der Quantität bildet.   
 
1.1. Erklärung und Ursprung der Maximen  
 

 
522 Einige der hier konsultierten Interpretationen zum Begriff „Maxime“ werden im Folgenden aufgeführt; die übrigen 
sind in der Bibliografie am Schluss verzeichnet. Vgl. Bittner, Rüdiger: „Maximen“, in: Funke, Gerhard (Hg.): Akten des 
4. Internationalen Kant-Kongress, Teil II. 2: Sektionen, Berlin/New York 1974, S. 485-498; Bubner, Rüdiger: Handlung, 
Sprache und Vernunft. Grundbegriffe praktischer Philosophie, Frankfurt am Main 1976, S. 175 ff.; Köhl, Harald: Kants 
Gesinnungsethik, a.a.O., S. 45 ff.; Albrecht, Michael: „Kants Maximenethik und ihre Begründung“, in: Kant-Studien 85 2 
(1994), S. 129-146; Thurnherr, Urs: Die Ästhetik der Existenz. Über den Begriff der Maxime und die Bildung von Maximen bei 
Kant, Tübingen 1994; Bubner, Rüdiger: „Noch einmal Maximen“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 46 4 (1998), S. 
551-561; Bubner, Rüdiger: „Una vez más, las máximas“, in: Areté Revista de Filosofia XI 1-2 (1999), S. 351-366; McCarty, 
Richard: “The Maxims Problem”, in: The Journal of Philosophy, 99 1 (2002), S. 29-44; Timmermann, Jens: Sittengesetz und 
Freiheit, a.a.O., S. 145 ff.; Bittner, Rüdiger: Aus Gründen handeln, Berlin/New York 2005, S. 5 ff.; Bernecker, Sven: „Kant 
zur moralischen Selbsterkenntnis“, in: Kant-Studien 97 (2006), S. 163-183; McCarty, Richard: “Maxims in Kant`s 
Practical Philosophy”, in: Journal of the History of Philosophy, 44 1 (2006), S. 65-83; Schwartz, Maria: Der Begriff der 
Maxime bei Kant. Eine Untersuchung des Maximenbegriffs in Kants praktischer Philosophie, Berlin 2006; Fricke, Christel: 
“Maximen”, in: Recht und Frieden in der Philosophie Kants. Akten des zehnten Internationalen Kant-Kongresses, Rohden, Valerio; 
Terra, Ricardo; A.de Almeida, Guido (Hrsg.), Berlin/New York (2008), S. 125-135; Gressis, Robert: „Recent Work on 
Kantian Maxims I: Established Approaches“, in: Philosophy Compass 5/3 (2010), S. 216-227; Gressis, Robert: „Recent 
Work on Kantian Maxims II: New Approaches“, in: Philosophy Compass 5/3 (2010), S. 228-239; Garcia, Casales Roberto: 
“La “maxima” como base de la acción en la filosofía práctica de Kant”, in: Universitas Philosophica 61 30 (2013), S. 237-
258; Placencia, Luis: “Die Subjektivität der Maximen bei Kant”, in: Bacin, Ferrarin, et alii (Hrsg.), (2013), S. 535-546; 
Mosayebi, Reza: Das Minimum der reinen praktischen Vernunft, a.a.O., insb. S. 149-207; Kronenberg, Tobias: Maximen in 
Kants praktischer Philosophie. Über das verknüpfende Element der Kantischen Theorie des Handelns, der Freiheit des Willens und der 
Moralität, Karlsruhe 2016; Placencia, Luis: Handlung und praktisches Urteil bei Kant. Eine historische und systematische 
Untersuchung zu Kants Konzeption des absichtlichen Handelns und ihren urteilstheoretischen Voraussetzungen, Freiburg/München 
2019, insb. S. 203-267; Leite Cabrera Pereira da Rosa, Daniel: Kants Philosophie der Maximen. Eine Untersuchung über das 
Subjektivitätsmoment des Maximenbegriffs und das Verhältnis von Maximen zu praktischen Gesetzen, Dissertation Universität 
Siegen 2021. Link: http://dx.doi.org/10.25819/ubsi/10152. 
523 Andere Begriffsbedeutungen des Begriffs „Maxime(n)“ in anderen Schriften Kants kann hier nicht treffender 
analysiert werden. Eine Übersicht über diese anderen Bedeutungen bietet etwa Kronenberg, Tobias: Maximen in Kants 
praktischer Philosophie, 2016; vgl. dazu auch Mosayebi, Reza: Das Minimum der reinen praktischen Vernunft, a.a.O., S. 150 ff. 



 82 

Die zentrale Entwicklung der Erklärung des Begriffs einer Maxime kann in Bezug auf die 
vorliegende Analyse an zwei Stellen gefunden werden. Eine bedeutungsentscheidende und 
allgemeine Definition524 findet sich im ersten Paragrafen der genannten Analytik. Die andere steht 
in Klammern in der Freiheitskategorientafel. Diese letzte Erklärung setzt nun die erste Definition 
voraus und stimmt, praktisch betrachtet, mit der GMS überein525. Wie angedeutet, wird eine 
Maxime als „ein praktischer Grundsatz“ angesehen, in dem „das Subjektive“ den ersten 
Anhaltspunkt ihrer Legitimation ausmacht. Wie kann man die Maxime als einen praktischen 
subjektiven Grundsatz, entsprechend ihrer Definition, verstehen? 
 

„Praktische Gr undsätze sind Sätze, welche eine allgemeine Bestimmung des Willens enthalten, die mehrere 
praktische Regeln unter sich hat. Sie sind subjektiv, oder Maximen, wenn die Bedingung nur als für den Willen 
des Subjekts gültig von ihm angesehen wird; objektiv aber, oder praktische Gesetze , wenn jene als objektiv, 
d.i. für den Willen jedes vernünftigen Wesens gültig erkannt wird“526. 

 
Die Maximen sind eine bestimmte Spezies der Gattung „praktischer Grundsätze“. Der Unterschied 
der Maximen zu den Gesetzen liegt allem Anschein nach im Verhältnis zwischen 
„subjektiv/objektiv“, aber nicht in der Ebene der Gattung, da sowohl Maximen als auch praktische 
Gesetze „Fundamentsätze“ sind527. Die einzige Unterscheidung zwischen den Prinzipiengattungen 
lässt sich zwischen den praktischen Gesetzen und den theoretischen (bzw. spekulativen) Prinzipien 
feststellen. Um zumindest Klarheit darüber zu gewinnen, wie der Sinn der Definition des Begriffs 
„Maxime“528 – was in der gewissen Maße dem Verständnis der praktischen Gesetze dient – zu 
begreifen ist, muss man im Auge behalten, was mit einem praktischen Grundsatz gemeint ist. 

Im Hinblick auf ein praktisches Prinzip werden zwei wichtige Hinweise in den Vordergrund 
der Analyse gerückt. Zum einen geht es darum, dass ein praktischer Grundsatz als Satz „eine 
allgemeine Bestimmung des Willens“529 enthält. Wendet man dies auf einen Syllogismus530 an, ergibt 
sich daraus, dass dieser Grundsatz in der Lage ist, andere Sätze (äquivalent: Prämissen) unter sich 
einzuordnen. In diesem Sinne wird ein Grundsatz als ‚primus‘531 bzw. erste Prämisse (Obersatz) 

 
524 Urs Thurnherr kompiliert vierzehn Definitionen und siebzehn Beispiele von Maximen sowohl in Kants 
veröffentlichten Schriften als auch in Reflexionen und Vorbereitungen dieser Schriften und liefert eine interessante 
und in einige Punkte diskutierte Prüfung der Definitionsmerkmale und Beispiele (vgl. Thurnherr, Urs: Ästhetik der 
Existenz, a.a.O., S. 32-36); vgl. dazu auch Schwartz, Maria: Der Begriff der Maxime bei Kant, a.a.O., S. 39 ff., 77 ff.  
525 Zu weiteren Begriffsbestimmungen vgl. GMS 04:402, 04:421, 04:438; MS 06:225. Kant versteht in der KrV unter 
Maximen subjektive Gründe der Handlungen, d. h. subjektive Grundsätze (vgl. KrV B 694, vgl. dazu auch KrV A 
812/B 840). Für einen Überblick des Begriffs „Maxime“ in der ersten Kritik in Bezug auf das theoretische und 
praktische Interesse der Vernunft siehe Hutter, Axel: Das Interesse der Vernunft, a.a.O., S. 133 ff. (§§24-26).  
526 KpV 05:19. Für eine komplette Bestimmung des Begriffs „Maxime“ in anderen Teilen der Kritik siehe KpV 05: 
KpV 05:19, 05:27 ff., 05:32 ff., 05:44 f., 05:60, 05:62, 05:69, 05:74, 05:76, 05:79, 05:81 ff., 05:90, 05:106, 05:108 f., 
05:111 ff., 05:126, 05:146, 05:159, 05:163. Reza Mosayebi ist der Ansicht, dass es in Kants Philosophie keine Einheit 
in der Definition einer Maxime gibt (vgl. Mosayebi, Reza: Das Minimum der reinen praktischen Vernunft, a.a.O., S. 150).  
527 In seinem Kommentar über Maximen versucht Lewis W. Beck in der Unterscheidung des §1 der KpV zwischen 
Maximen und Gesetzen einen Fehler Kants zu finden (vgl. Beck, Lewis W.: A commentary, a.a.O., S. 80 f.). Was Beck 
übersieht, besteht darin, dass ein Gesetz kein „Sonderfall“ von einer Maxime in diesem Kontext sein kann, da es nicht 
um die Weite des Obersatzes im Vergleich mit dem Mittelbegriff oder dem Schluss in einem Polysyllogismus, sondern 
um die objektive oder subjektive Gültigkeit eines Gesetzes, das niemals der Kasus von einer subjektiven Maxime, um 
sie weiter als Gesetz zu betrachten, sein könnte.   
528 Rüdiger Bittner definiert die Maximen, obwohl er der Erklärung Kants nicht zustimmt, als Regeln, die das ganzen 
Leben (nämlich den Sinn des Lebens) umfassen und sich auf das Menschensein bezieht (vgl. Bittner, Rüdiger: Maximen, 
a.a.O., S. 489). Vgl. dazu auch Höffe, Otfried: Immanuel Kant, a.a.O., S. 191 f.; Höffe, Otfried: Kants Kritik der praktischen 
Vernunft. Eine Philosophie der Freiheit, München 2012, S. 121 ff.; Leite Cabrera Pereira da Rosa, Daniel: Kants Philosophie 
der Maximen, a.a.O., S. 23 ff., 74 ff., 159 ff.  
529 Bei Bittner besteht die Allgemeinheit der Maximen in ihrem Charakter der Lebensregeln (vgl. Bittner, Rüdiger: 
Maximen, a.a.O., S. 495).  
530 In Kant-Forschung hat es sich eingebürgert, dass es bei Maximen stets um einen „Syllogismus“ geht, an dem die 
Maxime als Obersatz fungiert. Vgl. Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.O., S. 138 Anm. 40). Für einen Überblick 
über die Kritik Albrechts an Höffe, Schwemmer und Bittner siehe ebd. S. 138. 
531 Im Fall der Maxime hat Bittner kommentiert: „Das Wort „Maxime“ verweist schon auf die syllogistische Funktion. 
„Maxima“ ist Superlativ zu „major“, was der Standard-Ausdruck für die erste Prämisse eines Syllogismus ist“ (Bittner, 



 83 

gegenüber anderen Sätzen (Untersätzen) betrachtet. Das heißt, ein Grundsatz beinhaltet eine 
allgemeine Bestimmung des Willens in Bezug auf praktische Regeln und auf partikuläre 
Handlungsfälle.   

Eng damit verwoben ist die Eigenschaft des „Subjektiven“ einer Maxime im Gegensatz zu 
den praktischen Gesetzen532. Mit der Differenz zwischen dem Subjektiven und dem Objektiven im 
praktischen Sinne werden praktische Grundsätze in Maximen und Gesetze unterteilt. Für das 
Folgende ist es wichtig, im Auge zu behalten, dass diese Unterscheidung die „Gültigkeit“ des 
Prinzips hinsichtlich des Willens betrifft. Eine in der Willensbestimmung ins Spiel gebrachte 
Bedingung (sc. die allgemeine Regel oder Maxime) kann auf zweierlei Weise gültig sein. Zum einen 
kann der praktische Grundsatz, dessen Bedingung in der Maxime vorausgesetzt wird, „nur als für 
den Willen des Subjekts gültig“533 angesehen werden. Zum anderen kann die Gültigkeit des 
praktischen Grundsatzes auf „den Willen jedes vernünftigen Wesens“534 erweitert werden.  

Bei näherer Betrachtung zeigt sich, dass der entscheidende Punkt der Geltung sich auf die 
Frage „für wen ist das wertvoll?“ bezieht. Wenn die Bedingung der Bestimmung nur für den Willen 
dieses individuellen Subjekts wertvoll sein kann, da die Inhalte der Maxime den Bereich der 
Individualität der Gefühle nicht überschreiten können, werden die Gründe als ‚subjektive 
praktische Grundsätze‘ bezeichnet. Hingegen, wenn die Bedingung der Bestimmung nicht nur für 
den Willen dieses Subjekts, sondern auch für den Willen aller vernünftigen Wesen wertvoll sein 
kann, werden die Gründe als ‚objektive praktische Grundsätze‘ bzw. Gesetze betrachtet.  

Worin besteht denn das Subjektive der Maximen? Welches Kriterium kann man mit der 
Erklärung einer Maxime in Einklang bringen? Erstens: Das Subjektive einer Maxime535 bzw. der 
Maximen scheint nicht in der Tatsache verankert zu sein, dass ein individuelles Subjekt sich eine 
Maximen bildet. Die Entstehung der individuellen Maximen und der moralisch allgemeingültigen 
Maximen erfolgt jeweils für ein individuelles Subjekt, nämlich für das handelnde Bewusstsein eines 
Subjekts. Gleichwohl gelten die moralischen Maximen auch objektiv, indem das handelnde Subjekt 
seine Maximen am moralischen Gesetz ausrichtet. Zweitens: Ein anderes Kriterium des 
Subjektiven, wie z. B. die Sinnlichkeit, scheint ebenso wenig ausreichend zu sein. Gehen die 
Objekte bzw. Materie der Maximen auf Begierden, Neigungen, Antriebe, letztendlich auf sinnliche, 
aus der Sinnlichkeit hervorgehende Gefühle zurück, so erweist sich dies nicht als Kriterium des 
Subjektiven der Maximen.  

 
Rüdiger: Aus Gründen handeln, a.a.O., S. 70). Axel Hutter hat unter anderem diese Präzisierung, geschichtlich betrachtet, 
herausgehoben: „Es ist in diesem Zusammenhang aufschlußreich, daß »Maxime« in begriffsgeschichtlicher Hinsicht 
keineswegs eindeutig auf eine »praktische« Bedeutung (im üblichen Sinne) festgelegt ist. Am Anfang hatte der von 
Boethius bei der Latinisierung der aristotelischen »Logik« geprägte Begriff sogar eine rein »theoretische«, nämlich 
logische Bedeutung. »Maximen« stehen bei Boethius – wie es die unmittelbare Wortbedeutung auch anzeigt – noch 
»über« dem Obersatz (maior) eines logischen Schlusses: sie sind »höchste und oberste Sätze«, (...). Maximen stellen 
daher eine Art »Begründungsmaximum« dar: sie sind die unhintergehbaren Bedingungen der Argumentation oder des 
Verständnisses“ (Hutter, Axel: Das Interesse der Vernunft, a.a.O., S. 142 f.). Vgl. dazu auch Bubner, Rüdiger: Handlung, 
a.a.O., S. 196, 200.  
532 Vgl. dazu auch Leite Cabrera Pereira da Rosa, Daniel: Kants Philosophie der Maximen, a.a.O., S. 53 ff.  
533 KpV 05:19. Rüdiger Bubner ist der Ansicht, dass die Gültigkeit der Maximen in der „Akzeptierung“ liegt (vgl. 
Bubner, Rüdiger: Handlung, a.a.O., S. 188). Kants Einsicht besteht darin, dass Menschen sich praktische Maximen 
machen, um moralisch zu handeln. Eine Akzeptierung setzt die Möglichkeit des Entgegengesetzten voraus, was 
impliziert, dass es die Möglichkeit gibt, ohne eine Maxime moralisch zu handeln. Die Geltung scheint sich somit nicht 
auf die Akzeptierung zu stützen.  
534 KpV 05:19.  
535 Die Grundsätze im ersten Hauptstück der KpV werden entweder subjektiv oder objektiv betrachtet. Für eine 
Auslegung der Subjektivität der Maximen in Bezug auf die aristotelische Logik siehe Brinkmann, Walter: Praktische 
Notwendigkeit. Eine Formalisierung von Kants Kategorischem Imperativ, Paderborn 2003, S. 96; Bittner, Rüdiger: Maximen, 
a.a.O., S. 486. Michael Albrecht behauptet, dass das Subjektive einer Maxime darin besteht, dass eine Maxime nicht 
objektiv ist (vgl. Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.O., S. 131). Einerseits kann dies als keine Begründung von 
dem Subjektivstatus einer Maxime angesehen werden. Andererseits hat ein praktisches Gesetz mitsamt seinem 
Objektivstatus auch eine subjektive Gültigkeit; denn es wäre unlogisch, wenn ein Gesetz, das objektiv für alle gilt, nicht 
auch (subjektiv) für mich gilt. Vgl. dazu auch Thurnherr, Urs: Die Ästhetik der Existenz, a.a.O., S. 37 ff.  



 84 

Denn eine moralische Maxime, die im Prozess der Universalisierung keine Materie als 
Bedingung der Bestimmung voraussetzt – wenngleich diese Materie in der Maxime verbleibt –, 
wird als zugleich objektiv und subjektiv angesehen. Daraus folgt nicht, dass die Materie einer 
Maxime mit dem Subjektiven nichts zu tun hat, sondern nur, dass die moralisch eingeschränkte 
Maxime sowohl subjektiv als auch objektiv ist, obwohl die von der Sinnlichkeit ausgehenden 
Inhalte – wie etwa Neigungen – ausgeklammert sind. Es ist vollkommen klar, dass die Neigungen 
und Begierden die Maximen subjektiv bedingen, weil sie auf der „Rezeptivität unserer 
Erkenntnisfähigkeit“536 beruhen. Aber wenn Kant die Maximen als subjektive definiert, dann 
scheint dieses Charakteristikum sich auf die Geltung bzw. den Wert537 – und nicht exklusiv auf die 
Sinnlichkeit – zu beziehen.  

Im Hinblick auf die Erklärung der Maximen im §1 der Analytik muss man voraussetzen, dass 
der Wesenszug des Subjektiven der Maximen in der ‚Gültigkeit‘ zur Bestimmung des Willens liegt. 
Bei genauerem Hinsehen geht es somit um die Rationalität der Geltung und nicht primär um den 
sinnlichen Teil des Ursprungs einer Maxime. Es bietet sich deshalb folgende Überlegung an: Das 
handelnde Subjekt wird sich bewusst, dass die allgemeine Regel bzw. die Maxime, die es zum 
Handeln gebildet hat, nur seine „Meinung“538 ist. Der Wert der Maxime oder ihre praktische 
Geltung anhand der Verstandestätigkeit539 ist bezüglich des Subjektiven auf ‚das Für-mich-
Geltende‘ bezogen. Daher betont Kant, dass die in der Regel gedachte Bedingung nur für den 
Willen des Subjekts bzw. dieses Individuums als gültig angesehen wird. Das handelnde Subjekt 
betrachtet seine eigene Regel nur für sich selbst als gültig. Es lässt sich damit vermuten, dass die 
Benutzung des Ausdrucks „Meinung“, die Kant bei der Erklärung der Maximen auch in der Tafel 
der Freiheitskategorien benutzt, aus der damaligen Alltagsprache stammt. Mit einer Meinung 
scheinen Personen ausdrücken zu wollen: Das sei meine persönliche ‚Position‘ zu etwas. Das 
Subjekt liest und interpretiert eine bestimmte partikuläre Handlungssituation durch eine Regel als 
eine nur für es wert seiende Position. Deswegen existiert die Möglichkeit, dass sich ein Konflikt 
zwischen den Maximen entwickelt: „In einem pathologisch-affizierten Willen eines vernünftigen 
Wesens kann ein Widerstreit der Maximen, wider die von ihm selbst erkannte praktische Gesetze, 
angetroffen werden“540.  

Alle praktischen Maximen sind am Anfang „subjektiv“, weil sie nur für mich gelten. Dann 
werde ich mir (als handelndes Subjekt) bewusst, dass ich „moralisch“ handeln kann, d. h. ich habe 
das Bewusstsein von einem moralischen Gesetz und will nur wissen, ob diese nur für mich geltende 
Maxime „auch als allgemeines praktisches Gesetz gelten könne“541. Wenn diese subjektiv geltende 
Maxime – die nämlich nur für mich gilt – auch eine objektive Gültigkeit haben könnte, muss sie 
durch die praktische Vernunft, ausgehend von der „Form der Allgemeinheit“, qualifiziert werden. 
Diese subjektiv geltende Maxime stellt für Kant eine Meinung des Individuums dar. Im Fall der 
Maximen, die danach praktische Gesetze geworden sind, d. h. moralische Maxime mit objektiver 
Gültigkeit, erweitern sie den Status einer bloßen Meinung und erhalten einen „absoluten Werte des 
bloßen Willens“542. Dies stimmt mit der Erklärung einer Maximen in der Freiheitskategorientafel 
überein, wo Kant in Klammern hervorhebt, dass Maximen als „Willensmeinungen des 
Individuums“543 betrachtet werden. 

Dies wird auch deutlich, wenn man die Feststellung des Bewusstseins des moralischen 
Gesetzes in seiner Formulierung als Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft in Betracht 

 
536 KrV B 61. Vgl. KpV 05:58.  
537 Vgl. KpV 05:38, 05:60, 05:71.  
538 Zwar hat Bittner die erste Quantitätskategorie der Freiheit nicht kommentiert, aber er interpretiert in Bezug auf die 
Subjektivität eine Maxime als eine „Meinung“ mit Klarheit: „Es bedeutet zunächst, daß eine Maxime jemandes Maxime 
ist, wie eine Meinung“ (Bittner, R.: Aus Gründen handeln, a.a.O., S. 55). Vgl. dazu auch Thurnherr, Urs: Die Ästhetik der 
Existenz, a.a.O., S. 39.  
539 Vgl. KpV 05:55.    
540 KpV 05:19.  
541 KpV 05:27.  
542 GMS 04:394.  
543 KpV 05:66.  



 85 

zieht: „Handle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen 
Gesetzgebung gelten könne“544. Das heißt auch, dass die Moralität die Meinung des Individuums 
voraussetzt545, um den Übergang von derjenigen Handlungsmöglichkeit, die für mich (als Meinung) 
gilt, zu derjenigen, die für alle (als Gesetz) gilt zu ermöglichen. Die Möglichkeit dieses Überganges 
wird in der Erklärung und im Ursprung der Maximen vorausgesetzt. Vor dem Hintergrund der 
kantischen These kann man sagen, dass das moralische Handeln damit beginnt muss, dass das 
handelnde Subjekt das Was und das Wie des Wollens thematisiert. Der kategorische Imperativ 
operiert über Maximen546. In einer nachfolgenden Instanz erfolgt die Überprüfung durch die Frage 
der objektiven Allgemeinheitsform und die Freiheit samt einer moralischen Gesinnung.     

Es wurde oben dafür argumentiert, dass das Fundamentale einer Maxime darin besteht, sie 
als eine allgemeine praktische Regel bzw. einen allgemeinen praktischen Grundsatz zu betrachten, 
in dem jeweils die verschiedenen spezifischen Regeln und Handlungssituationen enthalten sind547. 
Darüber hinaus muss man berücksichtigen, dass eine solche Maxime zunächst für den Willen des 
Individuums gültig ist, das durch diese Art von Meinung handeln will. Kant war vor dem 
Hintergrund dieser Überlegung überzeugt, dass wir (Menschen) unter der Determinierung einer 
allgemeinen Regel handeln, als ob wir nichts von dem, was wir denken oder tun, nicht unter einer 
Regel unterworfen hätten. Unter dieser Voraussetzung liegt die Definition einer Maxime.  

Von hier aus kann man die Frage stellen, ob dies bedeuten kann, dass der Ursprung einer 
Maxime sich vollständig auf ihre logische Struktur als allgemeine Regel der Vernunft bezieht – wie 
die Struktur der Maxime einer spekulativ-theoretischen Vernunft in der Antinomie548. Im 
Unterschied zu der Maxime einer rein theoretischen Vernunft, in der die Regel als eine abstrakte 
Regel des Denkens überhaupt angesehen werden muss, d. h. das, was die Regel ausdrückt, kann 
nicht auf die Erfahrung eines Subjekts angewendet werden, weil das aus der Reihe der Bedingten 
deduzierte Unbedingte in der Erfahrung der Bedingten nicht dargestellt werden kann, enthält die 
praktische Maxime einen logischen und einen sinnlichen Teil. 

Im Grunde genommen wird der sinnliche Teil einer Maxime im Ursprung mit der Tatsache 
verbunden, dass das handelnde Subjekt die Inhalte der sinnlichen Erfahrung, in der die beabsichtige 
Handlung realisiert werden muss, benötigt, damit der Verstand (jedoch, streng genommen, nicht 
die praktische Vernunft) das Objekt der Maxime bilden kann. Im Beispiel der Maxime „keine 
Beleidigung ungerächt zu erdulden“ scheint man nicht nur die Handlungssituation oder den Fall 
der Maxime, sondern auch die „Begierde“ bzw. die „Neigung“ zu brauchen, die aus Gefühlen549 
von Entrüstung, Ablehnung und Unlust aufgrund gewisser Worte oder Sachverhalte entstehen 
können. Wenn jemand mich aus irgendwelchen Gründen oder Motiven heraus beleidigt, ist 
wahrscheinlich550, dass in mir solche Gefühle entstehen. Danach wird ein begehrtes Objekt – 
nämlich die Begierde nach einem Racheakt – hervorgebracht. Dieses begehrte Objekt, das meinen 
Willen affiziert, wurde als Materie meiner Maxime durch meinen Verstand551 gebildet. Die Neigung 

 
544 KpV 05:30.  
545 Jens Timmermann akzentuiert die Rolle der Maximen bei dem kategorischen Imperativ: „Als Gegenstand des 
kategorischen Imperativs spielen Maximen in Kants praktischer Philosophie eine zentrale Rolle“ (Timmermann, Jens: 
„Maxime“, in: Kant-Lexikon, a.a.O., S. 1486). Für die Wichtigkeit des Begriffs „Maxime“ in der Konstitution der 
Moralität bei Kant siehe auch Brinkmann, Walter: Praktische Notwendigkeit, a.a.O., S. 95; Höffe, Otfried: Kants Kritik der 
praktischen Vernunft, a.a.O., S. 121 ff.; Höffe, Otfried: Immanuel Kant, a.a.O., S. 191 f.; Albrecht, Michael: Kants 
Maximenethik, a.a.O., S. 129.  
546 Vgl. Kronenberg, Tobias: Maximen, a.a.O., S. 2 ff.  
547 Für einen Überblick über die Entstehungsgeschichte des Maximenbegriffs siehe Thurnherr, Urs: Die Ästhetik der 
Existenz, a.a.O., S. 27 ff.  
548 Vgl. KrV B 353, B 363, B 364, A 466/B 494, A 472/B 500, B 694. Für die Rolle der Maximen in Bezug auf das 
Interesse der spekulativen Vernunft siehe Hutter, Axel: Das Interesse der Vernunft, a.a.O., S. 143 ff.    
549 Kant schreibt im dritten Hauptstück der Analytik: „Denn alle Neigung und jeder sinnliche Antrieb ist auf Gefühl 
gegründet“ (KpV 05:72 f.). Vgl. dazu auch GMS 04:427.  
550 Vgl. KpV 05:21: „Es kann aber von keiner Vorstellung irgend eines Gegenstandes, welche sie auch sei, a priori 
erkannt werden, ob sie mit Lust  oder Unlust  verbunden oder indifferent  sein werde“.  
551 Über eine Auslegung der Verbindung zwischen dem Verstand und den Gefühlen der Lust oder Unlust siehe Euler, 
Werner: Verstand und Wille, a.a.O., S. 195.  



 86 

oder Begierde treibt dazu an, die Satisfaktion des Begehrten zu erfüllen: Das Gefühl der Unlust 
und die Neigung zur Rache verwandeln sich in das Objekt meiner Maxime, die darin besteht, „keine 
Beleidigung ungerächt zu erdulden“. Die allgemeine Regel samt ihrem Objekt lautet somit: Alle 
Beleidigungsakte gegen mich müssen gerächt werden. Hier wird noch nicht von der Bedingung 
oder dem Bestimmungsgrund des Willens gesprochen552.  

Die praktische Vernunft bestimmt den Willen nicht aufgrund eines sinnlichen Ursprungs 
einer Maxime, da sie sonst keine praktische Vernunft wäre, sondern eine reine Vernunft553 im 
Dienst der Neigung. Reine Vernunft ist dann und nur dann praktisch, wenn sie selbst den Willen 
durch die Allgemeinheit des Gesetzes bestimmen, d. i. die Neigung, die schon in der Maxime 
gegeben ist, dieser Allgemeinheit unterwerfen kann. Diese Unterscheidung ist vor allem für den 
Willensbestimmungsprozess von Bedeutung. Die Willensbestimmung findet nur statt, wenn es 
zuerst einen Bestimmungsgrund gibt, d. h., wenn sich entweder das Objekt der Maxime oder das 
moralische Grundgesetz zum „Prinzip“ oder zur „Bedingung“ der Bestimmung macht554. 

Denn die Unterscheidung zwischen Maximen und Gesetzen ergibt nur dann Sinn, wenn man 
in Betracht zieht, dass die praktische Vernunft dem Willen einen Grund zum Handeln liefert, der 
primär nicht mit dem „Ursprung“ meiner individuellen Meinung bzw. Maxime, sondern mit einer 
entweder verallgemeinerbaren oder nicht verallgemeinerbaren Maxime zu tun hat. Deswegen stellt 
sich die Frage, „ob sie [Maxime] wohl die Form eines Gesetzes annehmen, mithin ich wohl durch 
meine Maxime zugleich ein solches Gesetz geben könnte“555. Es handelt sich somit um die 
Formierung einer sittlichen „Gesinnung“ oder um eine Maxime, die „zugleich als allgemeines 
Gesetze“556 gedacht werden kann. Hierbei müssen zwei Aspekte unterschieden werden: die 
Formierung des Bestimmungsgrundes sowie der Ursprung einer Maxime. 

Im Hinblick auf den Ursprung der Maximen557 wird nun aufgefasst, dass dieser Ursprung als 
ein doppelter Ursprung angesehen werden kann, d. h. die individuellen Maximen fußen auf einem 
aktiven und einem passiven Teil. Ihr aktiver Teil bezieht sich auf die Bildung derselben als 
allgemein-praktische Regel, während ihr passiver Teil in der Affektion durch die auf sinnlichen 
Gefühlen beruhende Privatneigungen besteht (im Grunde genommen geht es um die Selbstliebe). 
In anderem Kontext hat Kant diese Betrachtung bereits in der GMS II558 dargelegt. In dieser 
Auffassung des Ursprungs der Maximen unter der Perspektive einer Passivität und Aktivität 
stimmen mehrere Autoren überein.  

Eine Autorin wie Schwartz betont ebenfalls diese doppelte Betrachtung des Ursprungs einer 
Maxime559. Aber die Tatsache, dass Maximen in ihrem Ursprung einen passiven Teil besitzen, der 
aus der Empfindlichkeit der Sinnlichkeit entwickelt, führt einige Autoren dazu, die Maxime als ein 
exklusiv empirisches Prinzip als Bestimmungsgrund zu interpretieren, das den Willen unmittelbar 
bestimmt – als ob die Vernunft, um sie praktisch im eigentlichen Sinne zu sein, nicht zu reflektieren 
bräuchte, welche Maxime zugleich als Gesetz gelten könne. Aus diesem Grund ist es ratsam, eine 
solche Interpretationshypothese jener Autoren einer sorgfältigen Prüfung zu unterziehen. 

Denn es ist nicht zutreffend, dass eine Maxime ein empirisches praktisches, den Willen 
unmittelbar bestimmendes Prinzip als Bestimmungsgrund aufgrund ihrer passiven Konstitution 

 
552 Es ist hier nicht der Ort, Kants Argumentation davon nachzuzeichnen, wie und warum das Begehren eine 
„Bedingung“ der Maxime (nämlich des Objekts der Maxime) ausmacht und wie die implizierte Kraft mit Kants 
Philosophie der Freiheit vereinbar ist. Vgl. dazu Bittner, Rüdiger: Aus Gründen handeln, a.a.O., S. 58; Allison, Henry: 
Freedom, a.a.O., S. 119.   
553 Kant spricht in der GMS von „Mitwirkung“ der Vernunft in der Genese einer Maxime (vgl. GMS 04:427).  
554 Vgl. KpV 05:27. Es ist bemerkenswert, dass Kant das Possessive „seine“ pointiert, um darauf hinzuweisen, dass 
man von einer individuellen Maxime anfangen muss, wenn man an etwas Moralisches denken will. 
555 KpV 05:27.  
556 KpV 05:27. Vgl. Schnoor, Christian: Kants Kategorischer Imperativ als Kriterium der Richtigkeit des Handelns, Tübingen 
1989, S. 102 f. 
557 Im Nachgang zu dieser Thematik muss man damit rechnen, dass das Interesse im Begriff einer Maxime eine wichtige 
Rolle spielt: „Auf dem Begriffe eines Interesse gründet sich auch der einer Maxime“ (KpV 05:79). Vgl. dazu auch 
Kronenberg, Tobias: Maximen, a.a.O., S. 30 ff. 
558 GMS 04:427.   
559 Vgl. Schwartz, Maria: Der Begriff der Maxime, a.a.O., S. 37 ff.  



 87 

ist. Vor allem muss man zwischen dem Ursprung einer Maxime in einer Privatneigung und der 
Entwicklung einer Maxime als empirischem Prinzip im Sinne der Negativität ihrer 
Verallgemeinerung unterscheiden. Eine Maxime wird als empirisches Prinzip aufgefasst, insofern 
das Subjekt ein Objekt der Begierde als Bedingung der Möglichkeit des Gesetzes560 zu Grunde legt 
und dieses begehrte Objekt zum Bestimmungsgrund seines Handelns macht. So gesehen kann man 
von einem empirischen Prinzip als Bedingung sprechen, das den Willen bestimmen kann. Der 
empirische Inhalt einer Maxime, also ihre Materie, verwandelt sich dann in ein empirisches Prinzip 
des Wollens zu ihrer Bestimmung. Ein Subjekt könnte nur durch ein praktisches Gesetz handeln, 
wenn das Sinnliche im Ursprung einer Maxime nicht unmittelbar und absolut als Bedingung 
fungiert.  

Es ist bemerkenswert, dass Kant die Maximen nicht aufgrund ihres sinnlichen Ursprungsteils 
als empirische Prinzipien definiert, die unmittelbar als Bestimmungsgrund fungieren. Seine 
Definition der Maximen, wie gezeigt, akzentuiert das Subjektive der Gültigkeit des Grundsatzes. 
Praktische Maximen gehören nicht einer vermutlich empirischen Vernunft an. Nirgendwo steht in 
der zweiten Kritik ein solches Vermögen. Kant schreibt ausdrücklich: „die empirisch-beschränkte 
[Vernunft]“561. Eine empirisch-beschränkte (bzw. bedingte) Vernunft bedeutet jedoch keine 
empirische Vernunft562 an sich. Es handelt sich vielmehr um reine Vernunft, die sich unter 
empirischen Bedingungen befindet, d. h. sie wird durch die sinnliche Natur des Menschen affiziert, 
aber nicht unmittelbar und absolut bestimmt.  

Daraus ergibt sich auch, dass das, was in der Aufgabe einer zweiten Kritik im Spiel ist, auf 
den Bestimmungsgrund des Willens zielt, der entweder durch die reine praktische Vernunft oder 
durch die dieselbe, aber empirisch-bedingte oder eingeschränkte Vernunft (streng genommen 
besteht diese Vernunft in einem auf die Prudentia, das Pragmatische oder das Technische 
angewandten Verstand) dargestellt wird563. In der Kant-Forschung mehren sich – wie Jochen 
Bojanowski in Bezug auf die praktische Erkenntnis der reinen Vernunft prägnant zusammenfasst 
– instrumentalistische Auffassungen der praktischen Vernunft564. Man könnte darüber hinaus 
sagen, dass das reine Vernunftvermögen im System Kritik durch materialistische und empiristische 
Interpretationen zunehmend gefährdet565 erscheint.   

Es geht stets um den freien, moralischen Bestimmungsgrund des Willens und den 
nichtfreien, empirischen Bestimmungsgrund des Willens. Eine Maxime ist ihrem Ursprung nach 
noch kein Bestimmungsgrund des Willens. Ausgehend von dem, was einen Bestimmungsgrund in 
der Maxime konstituiert, kann man sagen, dass das „Objekt (Materie) des 
Begehrungsvermögens“566 und „die bloße Form einer allgemeinen Gesetzgebung“567 jeweils ein 
Bestimmungsgrund des Willens sein können. Auf diesen zwei unterschiedlichen und heterogenen 
Elementen basiert die Bildung eines möglichen Bestimmungsgrunds des Willens. Daraus ergibt 
sich also die Notwendigkeit, die Analyse des Ursprungs einer Maxime von der 
Bestimmungsgrundpositionierung im Willen zu trennen.  

Von daher könnte man sich auf den Standpunkt stellen, es handele sich bei dem Ursprung 
einer Maxime um die die Begierde eines Objekts antreibenden Gefühle, deren Affektion jedoch 
nicht notwendigerweise voraussetzt, dass diese Materie der Maxime den Willen vollständig 
bestimmt, sodass er in Abhängigkeit von dem Vorgestellten in einem solchen Objekt ausschließlich 

 
560 Vgl. KpV 05:33.  
561 KpV 05:15. Vgl. dazu auch KpV 05:16.  
562 Rüdiger Bittner kritisiert Lewis Beck mit Recht, indem Beck die praktische Vernunft als ein Vermögen der 
theoretischen Erkenntnis der Objekte ansieht (vgl. Bittner, R.: Maximen, a.a.O., S. 498 Anm. 14).  
563 Vgl. Refl. 19:275.  
564 Vgl. Bojanowski, Jochen: Kant über praktischen Gegenstandsbezug, a.a.O., S. 107.  
565 Es ist nicht zufällig, dass die Auslegung von Lewis W. Beck auf viele Autoren in Bezug auf Kants Begriff der 
praktischen Vernunft in der KpV Einfluss hat. Markus Willaschek hat bspw. das praktische Vernunftvermögen als 
„natürliche Fähigkeit“ bezeichnet (vgl. Willaschek, Markus: Praktische Vernunft. Handlungstheorie und Moralbegründung bei 
Kant, Stuttgart 1992, S. 60). Kant spricht nirgendwo in der KpV von einem empirischen Vernunftvermögen, sondern 
von einer empirisch-bedingten Vernunft. 
566 KpV 05:21. 
567 KpV 05:27.  



 88 

handelt. Wenn das so gewesen wäre, dann wäre ein subjektives praktisches Prinzip mit einem 
empirischen Prinzip identisch gewesen, und der Wille eines Menschen wäre durch die Begierde 
unmittelbar bestimmt worden; dies würde eine empirische Moral und keine von der Freiheit568 
ausgehende Moral herbeiführen. Diese Auffassung würde auch bedeuten, dass ein subjektives 
praktisches Prinzip niemals zu einem objektiven praktischen Prinzip werden könnte; und das steht 
im Widerspruch zur Prüfung einer Maxime sowie zur Unterscheidung zwischen Materie und Form 
derselben.  

Man kann also sehen, dass derjenige, der die Maximen ausschließlich als empirische 
Prinzipien unter der Form eines Bestimmungsgrunds aufgrund des passiven Teils ihres sinnlichen 
Ursprungs in allen Phasen praktischer Überlegung Kants auffassen möchte, zumindest erklären 
muss, warum die Maximen selbst nicht als reine praktische Gesetze qualifiziert sein könnten. Dass 
Maximen sich als praktische Gesetze qualifizieren können, macht Kants Moraltheorie der Freiheit 
des Willens zum Handeln aus. Eine solche Qualifizierung ist der Beweis dafür, dass die Maximen 
nicht notwendigerweise mit empirischen Prinzipien identisch sein müssen.  

Ein zügiger Vergleich zweier Stellen aus dem Lehrsatz I569 und III570 der zweiten Kritik erlaubt 
es, den Irrtum mancher Autoren aufzuzeigen. Das wiederum heißt nichts anderes, als dass das 
Bewusstsein des handelnden Subjekts ein begehrtes Objekt als Grund der Willensbestimmung 
voraussetzen müsste, damit eine Maxime aufgrund ihrer Materie ein empirisches Prinzip sein kann. 
Die Wichtigkeit dieses Voraussetzens liegt vor allem in der Tatsache, dass sich die Perspektive 
eröffnen, ein subjektives praktisches Prinzip oder eine Maxime in ein praktisches Gesetz zu 
verwandeln. Für diese Ansicht spricht immerhin – neben einigen recht deutlichen Stellen571 – auch 
der Umstand, dass die Möglichkeit praktischer Gesetze notwendigerweise von Maximen ausgehen 
muss.  

Des Weiteren ist es präziser, vom Ursprung eines „Objekts der Maxime“ zu sprechen. Was 
tatsächlich die Affektion einer Neigung bzw. Begierde ausmacht, bezieht sich nach dem Text Kants 
auf „einen Gegenstand, dessen Wirklichkeit begehrt wird“572. Das Objekt oder die Materie einer 
Maxime kann bleiben, aber sie muss nicht die „Bedingung“ der Maxime sein. Bei Kant gründet die 
Materie einer Maxime in Bezug auf ihren Ursprung auf die Privatneigungen bzw. Begierden573. 
Dennoch muss die Materie als Bestimmungsgrund ansehen, damit man von einem empirischen 
Prinzip des Handelns sprechen kann574. Von Maximen als subjektive empirische Prinzipien zu 
sprechen, ohne sie zuvor als Bestimmungsgrund des Willens fungieren lassen zu können, würde 
Kant in der KpV nicht akzeptieren, da alle Maximen dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes 
unterworfen sind: „Also ist es das moralische Gesetz, dessen wir uns unmittelbar bewußt werden 
(so bald wir uns Maximen des Willens unterwerfen), welches sich uns zuerst darbietet (...)“575.  

Folgt man Kant über diese letzte Passage hinaus, so ergeben sich daraus einige Folgerungen: 
Zum einen ließe sich eine Interpretation anstellen, wonach alle den Materien der Maximen 
zugrunde liegenden Neigungen mit dem moralischen Gesetz konfrontiert werden müssen. Zum 
anderen gäbe es ein Interesse vonseiten der Vernunft, gewisse Neigungen mit dem Gesetz zu 

 
568 Kant ist nicht der Einsicht, wie Rüdiger Bubner meint, dass die empirisch-eingeschränkte Vernunft mit der Freiheit 
in einem empirischen Kontext zu tun hat (vgl. Bubner, Rüdiger: Handlung, Sprache und Vernunft, a.a.O., S. 209). Der 
Ursprung eines Objekts der Maxime (das meint er eigentlich, wenn er von den bewusst gesetzten und planmäßig 
ausgebildeten Maximen spricht) hat nicht mit dem Begriff „Freiheit“ oder „Autonomie“ zu tun, weil dieser Ursprung 
zur Sinnlichkeit gehört. Der Fehler von Bubner liegt jedoch in der Behauptung, dass Kant selbst alles betont, was er 
Kant zuschreibt. Wenn man den Text der KpV oder der GMS ansieht, findet man nirgendwo, dass Kant bestätigt, was 
Bubner sagt. Ein Primärgebrauch zur Maximenbildung durch das, was Kant wirklich betont (vgl. GMS 04:427; KpV 
05:67), ist einfach ein absoluter Widerspruch zur Freiheit, die Kant in seiner objektiven Realität durch das Sittengesetz 
zu beweisen versucht.   
569 Vgl. KpV 05:21.  
570 Vgl. KpV 05:27.  
571 Vgl. KpV 05:27, 05:34 f.  
572 KpV 05:21.  
573 Vgl. KpV 05:67.  
574 Vgl. KpV 05:21.  
575 KpV 05:29. Vgl. KpV 05:44.   



 89 

konfrontieren. Es lässt sich vermuten, dass nicht jede Neigung die Materie einer Maxime bildet, 
sondern jenen, die für die Vernunft etwas mit der Moral zu tun haben können. Die Neigung, eine 
Eiscreme zu essen, wenn man Lust darauf hat, scheint nicht einer Maxime zugrunde zu liegen, die 
eine Moralprüfung der Form der Allgemeinheit erfordert. Befindet sich aber mein Leben in Gefahr, 
wenn ich mehr Zucker konsumiere als erlaubt, weil ich an Typ-2-Diabetes erkrankt bin, dann 
würde die Neigung „eine Eiscreme zu essen“ in einer Maxime ein sittliches Dilemma darstellen576. 
Das Beispiel „ich stehe morgen früh auf“577 oder „ich gehe immer sonntags ganz früh Tennis 
spielen, weil dann der Platz kaum benutzt wird“578, wie Schönecker/Wood vorschlagen579, scheint 
nicht als eine der Maxime zugrunde liegende Neigung zu qualifizieren.  

Kants Beispiele der Maximen, deren Neigungen bestimmte Objekte der Maximen darlegen, 
beziehen sich vor allem auf sittliche Dilemmata. Diesbezüglich behauptet Harald Köhl zu Recht, 
„wir machen uns nicht für alles und jedes Maximen“580. Kant geht davon aus, dass die Neigungen, 
die die Basis für eine Maxime darstellen, eine gewisse Verbindung mit dem Leben und der Würde 
einer „Person“ und ihre „Persönlichkeit“, letztendlich mit dem „Wesentliche[n] alles sittlichen 
Werts der Handlungen“581, stehen. Ein kurzer Blick auf zwei Beispiele Kants von Maximen in der 
KpV kann geradewegs diese Auffassung bestätigen582. Diese beiden Beispiele müssen unter dem 
Gesichtspunkt Kant verstanden werden, dass alle Maximen dem Gesetz der praktischen Vernunft 
unterworfen sind. Dies zeigt auch, dass die Auffassung von Heiko Puls, dass es Maximen gibt, die 
„unabhängig von der Frage nach einer möglichen Verallgemeinerung“583 existieren, nicht mit dem 
Text Kants in Einklang gebracht werden können. Eine andere Stelle der KpV kann dies bestätigen:  
 

„Gleichwohl sind wir uns durch die Vernunft eines Gesetzes bewußt, welchem, als ob durch unseren Willen 
zugleich eine Naturordnung entspringen müßte, alle unsere Maximen unterworfen sind“584.  

 
Es ist hier wichtig, darauf hinzuweisen, dass die Objekte der Maximen auf Begierde und Neigungen 
zurückgehen; aber das bedeutet nicht, dass jede Neigung, jeder Affekt, jede Leidenschaft, Begierde, 
jeder Antrieb, Lust oder Unlust oder jede Art von Gefühlen als Basis der Objekte der Maximen 
fungieren. Das wird deutlich, wenn man sowohl alle Beispiele von Maximen in der KpV als auch 
die oben angeführten Beispiele eines Zeugnisses, das mit der „Wahrhaftigkeit“ zu tun hat, und das 
Endige des „Lebens“ in Betracht zieht. Nur wenn die Maximen der Handlungen dergestalt gedacht 
werden, dass die praktische Vernunft in erster Instanz von ihnen die Probe fordert, ob sie 
verallgemeinerbar sein könnten oder nicht, macht es Sinn, dass Kant von der Tatsache spricht, dass 

 
576 Albrecht stellt ein Beispiel einer Maxime (eigentlich muss man von einem Objekt der Maxime sprechen) dar, die in 
dieselbe Richtung geht wie das angeführte Beispiel eines Objekts: „Für einen Menschen, der auf seine Gesundheit 
achtet, ist es sehr wohl eine wichtige Überlegung, ob und wieviel er täglich raucht“ (Albrecht, Michael: Kants 
Maximenethik, a.a.O., S. 138). Vgl. V-PP/Powalski 27:206.  
577 Bubner, Rüdiger: Handlung, Sprache und Vernunft, a.a.O., S. 189.   
578 Schönecker, D.; Wood, A., Kants ‚Grundlegung zur Metaphysik der Sitten‘. Ein einführender Kommentar, Paderborn  20114, 
S. 139.  
579 Brinkmann schlägt auch ein Beispiel von einer Maxime vor, die für eine Maxime nicht zu passen scheint: „Wenn 
ich die Maxime habe, jeden Abend die „Tagesschau“ zu sehen, muß diese Maxime keine intersubjektive Gültigkeit 
besitzen. Es ist aber natürlich möglich, daß mehrere Personen die gleiche Maxime haben, viele Leute sehen regelmäßig 
die „Tagesschau“ (Brinkmann, Walter: Praktische Notwendigkeit, a.a.O., S. 96). Dieses Beispiel ermangelt tatsächlich einer 
Referenz auf ein mögliches moralisches Dilemma. Denn eine Maxime muss das Bewusstsein des moralischen 
Grundgesetzes erwecken, wenn man an die Regel denkt, damit die praktische Vernunft die Maxime prüfen kann, ob 
sie verallgemeinerbar sein könnte oder nicht. In diesem Sinne kann man fragen, inwiefern jeden Tag eine Tagesschau 
anzuschauen als eine Maxime betrachtet werden kann. Dieses Phänomen, so isoliert gesehen, präsentiert keinen 
moralischen Konflikt zwischen Natur und Freiheit, Moralität und Glückseligkeit, Lust und Tugend. Aus diesem 
Grunde kann das nicht als Beispiel einer Maxime genommen werden. In der Kant-Forschung kritisiert Bittner die 
Auffassung Patons einer Maxime (vgl. Bittner, R.: Maximen, a.a.O., S. 497).  
580 Köhl, Harald: Kants Gesinnungsethik, a.a.O., S. 60. Vgl. dazu Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.O., S. 131.  
581 KpV 05:71. Vgl. dazu auch V-PP/Pow 27:207: „Der Mensch, der nach Antrieben handelt, der handelt nicht nach 
Maximen. Er kann zwar die Regel im Kopfe haben, er hat doch aber nicht die Maxime im Herzen“.  
582 Vgl. KpV 05:44.  
583 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 50.  
584 KpV 05:44. Vgl. KpV 05:29. Vgl. dazu auch Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.O., S. 141.  



 90 

„alle unsere Maximen“ dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes unterworfen sind. Nach der 
Prüfung der Vernunft, die stets unter der Form einer „Frage“ durchgeführt wird, kann man 
praktisch erkennen bzw. wissen, ob eine Maxime moralisch sein kann oder nicht585. Dies scheint 
eine wichtige Voraussetzung für ‚das Handeln nach Maximen‘ zu sein.  

Michael Albrecht sah diesen Gesichtspunkt und behauptet zu Recht: „Also wird eine Maxime 
dann geprüft, wenn sie gemacht wird, nicht erst nachträglich, wenn sie zur Anwendung kommt“586. 
Darüber hinaus begründet er mit anderen Worten die Tatsache, dass die Moralprobe eine gemachte 
Maxime, nämlich das Objekt der Maxime aus Gefühlen, voraussetzt: „Das Individuum macht sich 
seine Maximen für sein individuelles Handeln. Aber es macht sich seine Maxime durch vernünftige 
Überlegung, und die Vernunft ist niemals eine bloße Sache des Individuums; sie ist allen Menschen 
gemeinsam. Als solche stellt sie unabweisbar die Frage, ob der beabsichtigte subjektive Grundsatz 
auch ein objektiver Grundsatz, d. h. ein Gesetz für jeden Menschen in denselben Umständen sein 
könnte“587.  

Sowohl Otfried Höffe als auch Urs Thurnherr betonen eine Aufgliederung der Maximen 
nach der formalen Vernunftprüfung der Allgemeinheit. Letztgemachter behauptet die beiden 
Subklassen wie folgt: „Die eine Klasse konstituiert sich durch jene Maximen, welche den 
Verallgemeinerungstest nicht bestehen, welche einzig und allein als subjektiv und unter keinen 
Umständen moralisch anzusehen sind, während die andere Klasse aus all jenen Willensgrundsätzen 
besteht, welche zunächst im Hinblick auf subjektive Bedingungen zu Leitsätzen gemacht werden, 
sich jedoch darüber hinaus als objektive Prinzipien bewähren und infolgedessen zu den 
moralischen Maximen gehören“588. Es ist daher plausibel, dass Kant die negative und positive 
Tätigkeit der Freiheitskategorie „Maximen“ in Bezug auf die moralische Möglichkeit einer 
Handlung gemeint haben mag. Wie ist die Tätigkeit dieser Kategorie nun zu verstehen?  
 
1.2. Zur Tätigkeit der ersten Quantitätskategorie 
 
Die Maximen sind die erste quantitative Kategorie der Freiheit in Ansehung des moralischen Guten 
und Bösen. Kant formuliert sie nicht in der Art und Weise, wie er die erste Kategorie der Quantität 
in der ersten Kritik, nämlich unter einem einzigen Terminus, bezeichnet, sondern unter der 
Komposition mehrerer Ausdrücke: „Subjektiv, nach Maximen (Wil lensmeinung des 
Individuums)“589. Was hier zuerst geklärt werden muss, ist die „kategoriale Tätigkeit“ der Maximen, 
die im notwendigen Zusammenhang sowohl mit der Freiheit des Willens oder der Willkür als auch 
mit den sittlichen Begriffen des Guten und Bösen im System der Kritik einer praktischen Vernunft 
stehen. Es ist wichtig zu beachten, dass Kant hier in Bezug auf die Maximen ‚die Tätigkeit einer 
Kategorie‘, die mit der Freiheit der Willkürbestimmung verbunden ist, im Blick hat, da sowohl die 
Kategorie Maximen als auch die anderen Kategorien der Freiheit „auf die Bestimmung einer 
freien Willkür gehen“590. Das heißt, es handelt sich bei den Freiheitskategorien „um die 
Wil lensbestimmung“591 durch die reine praktische Vernunft, die „die Wirklichkeit dessen, 
worauf sie sich beziehen (die Willensgesinnung), selbst hervorbringen“.  

 
585 Für die Betrachtung einer moralischen Maxime als Auswahlkriterium zum Handeln siehe Friske, Christel: Maximen, 
a.a.O., S. 130 ff. 
586 Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.O., S. 140.  
587 Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.O., S. 140.  
588 Thurnherr, Urs: Die Ästhetik der Existenz, a.a.O., S. 40. Vgl. Höffe, Otfried: Ethik und Politik. Grundmodelle und Probleme 
der praktischen Philosophie, Frankfurt 1979, S. 87.  
589 KpV 05:66. In der Geschichte der Interpretation der Freiheitskategorien, ausgehend von den Kant-Schülern, gibt 
es Fälle, in denen die erste Kategorie „Maximen“ modifiziert wurden: vgl. Bendavid, Lazarus: Vorlesung über die Critik 
der practischen Vernunft, a.a.O., S. 26; Michaelis, Christian F.: Ueber die sittliche Natur und Bestimmung des Menschen. Ein 
Versuch zur Erläuterung über I. Kants Kritik der praktischen Vernunft, 2 Bde., Leipzig 1796/97, S. 196; Mellin, Georg S.A.: 
Encyclopädisches Wörterbuch, a.a.O., S. 599 f.; Biedermann, Karl: Die deutsche Philosophie, a.a.O., S. 248; Beck, Lewis: A 
commentary, a.a.O., S. 146; Schönrich, Gerhard: Die Kategorien der Freiheit, a.a.O., S. 260 ff.; Krämer, Hand: Kategorialität 
und Praktische Philosophie, a.a.O., S. 367; König, Peter: Autonomie und Autokratie, a.a.O., S. 76.  
590 KpV 05:65.  
591 KpV 05:66. 



 91 

Dieses Verständnis zu gewinnen, impliziert, nicht dasjenige wegzulassen, was oben gesagt 
worden ist, d. h.: Die objektive Realität der praktischen Freiheit im Kant-Werk „Kritik der praktischen 
Vernunft“ kann nur durch das Bewusstsein des moralischen Gesetzes bewiesen werden. Der Grund 
für diesen betonten Rückblick auf das Ergebnis der Freiheitsbegriffsbehandlung wird in den zwei 
folgenden Sätzen zusammengefasst: a) Ohne das Bewusstsein des moralischen Gesetzes gibt es 
keine praktische Freiheit des Willens; b) Durch das Bewusstsein des moralischen Gesetzes können 
wir (Menschen) die praktische Freiheit des Willens erkennen. Kant macht damit deutlich, dass in 
seiner zweiten Kritik die objektiv-praktische Realität der Freiheit als eine gegebene Realität 
angesehen werden muss, deren Grund ihrer Realität in einem dem menschlichen Willen 
synthetischer Weise und a priori zugewiesenen Grundgesetz liegt. Im Bereich der Kategorien der 
Freiheit spielt dieses angeführte Ergebnis eine maßgebende Rolle.  

Wenn die Maximen als „Willensmeinungen des Individuums“, die vor allem unter der 
Perspektive der Gültigkeit für einen Willen subjektiv betrachtet werden, eine „Kategorie der 
Freiheit“ in Ansehung des Sittlich-Guten und Sittlich-Bösen sein können, dann muss sie nunmehr 
einen strikten Bezug auf die Realität der Freiheit aufweisen. Dies wirft wichtige Fragen auf: Könnte 
man die Kategorie der Maximen als eine empirische Kategorie verstehen, da sie sich entsprechend 
dem passiven Teil ihres Ursprungs aus den Neigungen und Begierden herausgebildet hat? Wie 
könnte man mit einem gewissen Wahrhaftigkeitsgrad behaupten, dass die Kategorie „Maximen“, 
die dem Bereich der Kategorien der durch das moralische Gesetz a priori bewiesenen Freiheit 
angehört, eine empirische Kategorie der praktischen Vernunft sei?592 Wäre es überhaupt ein 
Widerspruch, zu affirmieren, dass die Kategorie „Maximen“ zur praktisch-moralischen Freiheit 
gehört und dass sie eine empirische Kategorie ist, die mit dem empirischen, in dem Pragmatischen, 
Technischen und dem Bereich der hypothetischen Imperative ausführenden Willen verbunden ist? 
Sollte man eigentlich von einer ‚Kategorie von Maximen des Individuums‘, von einer ‚Kategorie 
von moralischen Maximen‘, von einer ‚Kategorie von empirischen Maximen‘ oder von einer 
‚Kategorie von Maximen zur moralischen Möglichkeit der Handlung‘ sprechen? 

Einige Autoren führen in Bezug auf die Thematik „praktische Begriffe a priori“ und 
‚empirische Begriffe‘ keine problematische Erwägungen ins Feld. Für sie muss die erste 
Quantitätskategorie „Maximen“ als eine empirische Kategorie angesehen werden. Dies ist 
beispielsweise Zimmermanns Auffassung593. Auf der einen Seite hat er in seiner Monografie die 
Wichtigkeit der Konstitution eines Willensbestimmungsgrunds nicht einkalkuliert und affirmiert: 
„Nach Maßgabe der oben skizzierten alternativen Deduktion vollzieht sich kein wie auch immer 
gearteter Übergang innerhalb des ersten Quadranten. Die Quantitätskategorien unterscheiden sich 
hier nicht in solche, die nur den einen, und in solche, die nur den anderen angehen: Kategorien 
entweder des empirischen oder des reinen Willens. Stattdessen sind alle Kategorien durchgängig 
von ein und derselben Art. Und das hat seine Ursache, gerade darin, dass der Bestimmungsgrund 
des Willens nicht in der metaphysischen Deduktion zum Tragen kommt“594.  

Auf der anderen Seite widerspricht er seiner eigenen Monografie in einem Beitrag und 
resümiert seine Gesichtspunkte über die Quantitätskategorien so: „Drittens schließlich scheint hier 
ein Übergang stattzufinden, wie Kant ihn angemeldet hat, „von den moralisch noch unbestimmten, 
und sinnlich-bedingten“ Kategorien, zu einer, „die, sinnlich-unbedingt, bloß durchs moralische 
Gesetz bestimmt“ ist. Die ersten beiden Kategorien, die für Maximen und Vorschriften, sind 
Kategorien des empirischen, die letzte Kategorie aber, die für Gesetze, eine Kategorie des reinen 
Willens“595. Ohne zu berücksichtigen, dass es in seiner Interpretation von einer Schrift zu anderen 
eine klare Kontradiktion gibt, kann man seine letzte Affirmation nehmen, d. h. „die Maximen sind 

 
592 Theo Kobusch weist darauf hin, dass die Kategorie der Maximen unter einer negativen Freiheit, die als 
Unabhängigkeit von sinnlichen Antrieben charakterisiert wird, steht (vgl. Kobusch, Theo: Die praktischen 
Elementarbegriffe, a.a.O., S. 55).  
593 Der erste Autor, der die erste Kategorie der Quantität als eine empirische Kategorie interpretiert, war Lewis Beck, 
indem er den Begriff des Guten als „Wohl“ beschreibt, und so wollte er das Problem des begrifflichen Gehaltes der 
ersten Kategorie auflösen (vgl. Beck, Lewis: A commentary, a.a.O., S. 146).  
594 Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.a.O., S. 224.  
595 Zimmermann, S.: Die Kategorien, a.a.O., S. 233 f.  



 92 

Kategorien des empirischen Willens“. Nach Zimmermann, wenn seine letzte Auslegung der 
Kategorien der Quantität genommen wird, besteht der begriffliche Gehalt der Kategorie 
„Maximen“596 in einem Gefühl der Lust oder Unlust, und daher sind sie „empirisch“. Maximen 
werden somit bei ihm, wenn man den Rückschluss aus seiner angeführten Interpretation zieht, als 
empirische Begriffe des empirischen Willens angesehen.  

Denselben Gesichtspunkt kann man bereits in der Interpretation von Susanne Bobzien – in 
einem berühmten Beitrag für die Untersuchungsgeschichte der Kategorien der Freiheit – unter 
anderen Termini finden. Das wird zunächst daran erkennbar, dass die Handlungen nach Bobzien 
als „Erscheinungen“ betrachtet werden müssen. Daraus ergibt sich, dass es Prinzipien in der Tafel 
gibt, die diese Erscheinungen (Handlungen) ausmachen müssen. Der Ausgangspunkt lautet somit 
wie folgt: „Dabei wird (zunächst) davon abgesehen, ob die Erscheinung (Handlung) nach einem 
reinen praktischen Prinzip oder nach einem empirisch-praktischen Prinzip ausgeführt wird“597. In 
diesem Sinne wird die erste Quantitätskategorie unter der Perspektive eines empirischen 
praktischen Prinzips angenommen. Für Bobzien ist somit die Maxime als ein empirisches 
praktisches Prinzip zu verstehen.   

Diese Art von Deutungen stellen verschiedene Probleme dar, die in folgenden 
Gesichtspunkten gebündelt werden können: Erstens steht die Auffassung der Kategorie 
„Maximen“ als ein empirischer Begriff der empirischen Vernunft und des empirischen Willens dem 
praktisch-moralischen Begriff der der Tafel insgesamt zugrunde liegenden Freiheit entgegen. 
Zweitens widerspricht eine empirische Kategorie der Maximen den Begriffen des Sittlich-Guten 
und Sittlich-Bösen, die als Gegenstände a priori der praktischen Vernunft betrachtet werden 
müssen. Drittens kann man zu Recht nicht verstehen, wie ein praktischer Begriff a priori598 als die 
erste Quantitätskategorie „Maximen“ mitsamt seiner Tätigkeit des Unterwerfens unter dem 
„Bewusstsein einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft“599 gleichzeitig ein 
empirischer Begriff sein könnte; denn es ist nicht gleichgültig, einen sinnlich-bedingten Begriff mit 
einem empirischen Begriff gleichzusetzen. Daraus ergibt sich nun, dass eine solche Auffassung eine 
Revision im Kontext der Tafel der Kategorien und des Systems einer praktischen Vernunft fordert, 
da die Kategorie „Maximen“ kein empirischer Begriff im vorliegenden Fall der 
Freiheitskategorientafel zu sein scheint. Zumindest gelingt das nicht überzeugend, wenn man die 
Indikatoren Kants vor und nach der Tafel und dem Kontext des Begriffs praktischer Freiheit und 
der Begriffe des Guten und Bösen beobachtet.  

Einige Ausdrücke geben, inklusive einiger Stellen von Kants Text, dazu Anlass geben, die 
erste Quantitätskategorie „Maximen“ im Stile der oben angeführten Autoren zu interpretieren. 
Nachdem er bspw. die Tafel der Kategorien darstellt, indem er eine kurze Anmerkung dazu zu 
machen versucht, legt er großen Wert darauf festzuhalten, dass die Maximen auf die Neigung 
gegründet sind600. Dass diese Gründung der Maximen einige Autoren zur Interpretation führte, 

 
596 Wenn man auch seine Auslegung beachtet, dass die Kategorie der Maxime eigentlich für die Bildung der Maximen 
zur Verfügung steht (vgl. Zimmermann, S.: Die Kategorien, a.a.O., S. 232), weil er in seiner Monographie eine vermutliche 
„metaphysische Deduktion“ der Freiheitskategorien entdeckte und sie als Garantie des Wesens derselben ohne den 
Rekurs des Bewusstseins eines Bestimmungsgrunds des Willens (da er akzentuiert, dass ein Bestimmungsgrund in 
Bezug auf die Deduktion der Kategorien keine Rolle spielt) fungiert, ergibt sich daraus, dass Kant ihm zufolge einen 
Fehler begangen hat, indem die erste Quantitätskategorie der Maxime sowie die der anderen im Plural festgelegt 
wurden: „Die Kategorien der Quantität selbst sind mithin im Singular zu bestimmen: Es gibt eine Kategorie für 
Maximen, eine für Vorschriften und eine für Gesetze“ (ebd., S. 212). Wenn er unter der durch eine Maxime gebildeten 
Maximen als empirische Maximen nicht verstanden hätte, wäre diese seine Auffassung redundant, irreführend und 
unlogisch. Dass eine Maxime auf eine Maxime, oder das Allgemeine auf das Allgemeine, oder die Einheit auf die 
Einheit bezogen sei, ist nicht nur redundant und logisch sinnlos (weil sich die Maximen im Plural und eine Maxime im 
Singular nicht allein nach dem Begriff unterscheiden), sondern begründet definitiv auch nicht, warum Kant die erste 
Kategorie überhaupt im Plural stellt.    
597 Bobzien, Susanne: Kants Kategorien, a.a.O., S. 208.  
598 Vgl. KpV 05:66.  
599 KpV 05:65.  
600 Vgl. KpV 05:67.  



 93 

dass die Kategorie „Maximen“601 als einen empirischen Begriff des empirischen, durch eine 
empirische Vernunft bestimmten Willens fungiert, basiert das einerseits auf dem Wunsch einer 
Verteidigung praktischer Philosophie Kants als keine „rigoristische“ Philosophie und andererseits 
auf der Deutung der Bedeutung von der Gültigkeit einer Maxime. Dieser Kategorie „Maximen“ 
kommt nach diesen Autoren eine nicht-transzendentale, allen empirischen Begriffen zugrunde 
liegende Freiheit zu. Als Konsequenz solcher Deutungen gäbe es eine empirische Freiheit der 
empirischen Vernunft sowie eine transzendentale Freiheit der reinen praktischen Vernunft.  

Darüber hinaus akzentuiert Kants Text vor der Tafel, dass es bei der „Ordnung“ einiger 
Freiheitskategorien um die „moralisch noch unbestimmten, und sinnlich-bedingten“ Begriffe geht. 
Dies hat offenbar zur Voraussetzung geführt, dass die Maximen in sich selbst empirische Begriffe 
sind, die den empirischen Willen unmittelbar bestimmen, um die Neigungen zu erfüllen. 
Gleichwohl verstoßen solche Auffassungen gegen eine der wichtigsten Einsicht Kants in der KpV, 
dass „also [...] ein Wille, dem die bloße gesetzgebende Form der Maxime allein zum Gesetz dienen 
kann, ein freier Wille [ist]“602. Wer negiert, dass der menschliche Wille nur frei sein kann, wenn er 
durch eine im moralischen Gesetz gebietende praktische Vernunft603 bestimmt wird, müsste dann 
auf einen anderen Begriff der Freiheit außerhalb des Systems einer Kritik der praktischen Vernunft 
zurückgreifen.  

Ein Vergleich zwischen zwei Stellen aus der Analytik erlaubt, die oben erwähnte Auffassung 
der Kategorien „Maximen“ als eine empirische, aber freiseiende Kategorie infrage zu stellen. 
Betrachtet man diejenige Passage, in der betont wird, dass „das Gesetz des reinen Willens, der frei 
ist, [...] diesen in eine ganz andere Sphäre als die empirische [setzt]“604, und die Stelle, in der Kant 
vor der Freiheitskategorientafel sagt, dass praktische „Elementarbegriffe“ oder Kategorien „die 
Form eines reinen Wil lens in ihr, mithin dem Denkungsvermögen selbst, als gegeben zum 
Grunde liegen haben“605, ergibt sich daraus eine bemerkenswerte Konsequenz: Die Kategorie 
„Maximen“, insofern sie eine Kategorie der Freiheit ist, darf nicht als ein empirischer Begriff des 
empirischen Willens angesehen werden. Dass die Materie der Maximen etwas sein kann, das auf 
den Gefühlen der Lust oder Unlust passiv zurückgeht, impliziert keineswegs, dass die Kategorie 
„Maximen“ ein empirischer Begriff sei oder ihre kategoriale Tätigkeit mit dem Empirischen 
identisch sein könne. 

Alle kategorialen Tätigkeiten der Freiheit stehen geradeheraus in den Diensten einer im 
moralischen Gesetz gebietenden praktischen Vernunft und gelten für die Begierden unter einem 
reinen Willen. Dies besagt auch unter anderem, dass die Materie einer Maxime, in der der Wille 
durch das Mannigfaltige der Begehrungen affiziert wird, der Einheit des Bewusstseins eines 
moralischen Gesetzes unterworfen werden muss. Diese Einheit führt zur Problematik der 
Prinzipien: „Sobald wir unsere Begehrungen zur Einheit des Bewusstseins bringen, wird uns 
bewusst, dass manche Maximen nicht in einem einheitlichen Bewusstsein widerspruchsfrei gewollt 
werden können“606. Wie schon gezeigt, kann das Mannigfaltige die Begehrungen variabler 
Handlungssituationen bezeichnen. Eine Maxime als allgemeiner Grundsatz beinhaltet sowohl 
verschiedene Handlungssituationen als auch verschiedene Regeln zum Geschehen der Inhalte 
dieser Handlungen. Das Mannigfaltige jeder Begehrung (z.B. „meine eigene Glückseligkeit“607) 
muss nach dem Gesetz zu einer rational-moralischen Begehrung (z.B. „anderer Glückseligkeit“608) 
werden, d. h. es muss in eine „Gesinnung“ verwandelt werden. In diesem Sinne besteht die 

 
601 Heiko Puls behauptet nicht explizit, dass die Maximen weder empirisch noch moralisch sein würden. Dieser Autor 
interpretiert die erste Quantitätskategorie „als Ausgangspunkt der kategorialen Generierung von Handlungsabsichten“ 
(Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 50).  
602 KpV 05:29.  
603 Vgl. KpV 05:65.  
604 KpV 05:34.   
605 KpV 05:65 f.  
606 Bojanowski, Jochen: Kant über praktischen Gegenstandsbezug, a.a.O., S. 111.  
607 KpV 05:34. 
608 KpV 05:34. 



 94 

Tätigkeit der Kategorie „Maximen“ darin, in „eine moralische Gesinnung“ das Mannigfaltige der 
Begehrungen zu unifizieren.    

Vor diesem Hintergrund kann das Verhältnis der Kategorie „Maximen“ zur 
„Willensgesinnung“ (gewisses Objekt der Freiheitskategorien) präzisiert werden609. Denn wenn 
eine praktische Kategorie als ein Begriff a priori zu begreifen ist, dann ist ihre Tätigkeit eine 
Unterwerfungstätigkeit mit zwei Anforderungen. Die erste bezieht sich auf einen Grund der 
Einheit des Bewusstseins einer praktischen Vernunft (sc. die Einheit des Bewusstseins, zu der die 
Tätigkeit der Kategorie tendiert), und die zweite reklamiert ein Objekt als Produkt dieser Tätigkeit. 
Wie analysiert wurde, sind dieser Grund und dieses Objekt die im moralischen Gesetz gebietende 
praktische Vernunft und die moralische Gesinnung. So gesehen, muss die Aktivität der Kategorie 
„Maximen“ im Zusammenhang mit der „moralische[n] Möglichkeit der Handlung“610 stehen. Ein 
großer Teil der Auffassung von Mosayebi hinsichtlich des Maximenbegriffs befasst sich erheblich 
damit, zu akzentuieren, dass „Maximen [...] bei Kant eben primäre Prüfungskandidaten einer 
universalistischen, moralischen Dijudikation [sind]“611. 

Es geht also stets um die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung des Subjekts, deren 
Bestimmung auf die Begriffe des Guten und Bösen als Objekte der praktischen Vernunft und der 
Freiheit des Willens bezogen ist. Ausgehend von einer „Meinung“ kann das handelnde Subjekt eine 
moralische Möglichkeit seiner Handlung aus einer Gesinnung generieren. Mit anderen Worten hat 
Christel Friske die Beziehung zwischen der Maxime und der moralischen Möglichkeit einer 
Handlung durch die moralische Gesinnung gesehen, indem sie den wichtigen Status einer Maxime 
als Begriff in Bezug auf die Moralität hervorhob: „„Maximen“ – das ist ein Schlüsselbegriff der 
Kantischen Moralphilosophie. Die Gründe für diese Schlüsselfunktion sind offensichtlich: Die 
moralische Qualität einer Handlung hängt von der Qualität der ihr zugrunde liegenden Maxime ab 
– so die Kantische These. Es geht Kant zufolge bei der moralischen Bewertung einer Handlung 
nicht um deren tatsächliche Konsequenzen oder um die Handlung als ein beobachtbares Ereignis 
an einer bestimmten Raum-Zeit-Stelle, sondern um die Gesinnung, aus der heraus eine Person die 
Handlung ausgeführt hat“612.  

Bei näherem Hinsehen zeigt sich, dass die erste Quantitätskategorie der Freiheit keine 
empirische, den empirischen Willen durch empirische Vernunft bestimmende Kategorie sein kann. 
Das umfasst a fortiori das Verständnis derselben als einen praktischen Grundsatz, der den Willen 
unmittelbar bestimmen würde. Eine Maxime zu haben613 (im Sinne von „sich zu machen“614 oder 
sich zu „nehmen“), impliziert darum keineswegs, dass jemand durch sie unmittelbar handeln muss. 
Es geht hier um eine allgemeine Meinung bzw. Maxime, deren Materie oder Objekt auf die 
Neigungen bzw. Begierden (diese würden wegen der kontinuierlichen Erfahrung und der Zeit eines 
Menschen wechselhalft sein) gegründet ist. In ihrer kategorialen Tätigkeit konstituiert sie eine 
Gesinnung, um den Willen dann durch einen moralischen Bestimmungsgrund mitsamt einem 
moralischen Zweck (das Gute) zu bestimmen. Eine solche Meinung gilt für meinen Willen, nämlich 
für einen Willen und präsentiert nun die Möglichkeit, unter dem Bewusstsein des moralischen 
Gesetzes eine moralisch geltende Meinung zu sein. Daher können die Maximen, wie sie auch im § 
1 der Analytik (nämlich als subjektive Grundsätze) definiert wurden, als Willensmeinungen des 
Individuums betrachtet werden, die eine kategoriale Tätigkeit in Bezug auf eine moralische 
Gesinnung und durch diese eine Verbindung mit der moralischen Möglichkeit der Handlung 

 
609 Vgl. dazu auch Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 54.  
610 KpV 05:58.  
611 Mosayebi, Reza: Das Minimum, a.a.O., S. 152.  
612 Friske, Christel: Maximen, a.a.O., S. 125. Vgl. GMS 04:399; Refl. 19:244; Refl. 19:526: „Maximen sind allgemeine 
formeln der intention“.  
613 Über diese angeführte Unterscheidung siehe auch Bittner, Rüdiger: Aus Gründen handeln, a.a.O., S. 61, 79. Diese 
Unterscheidung steht weder in der Monografie Puls‘ noch in der Monografie Zimmermanns.  
614 Vgl. KpV 05:19; GMS 04:438; MS 06:225. Tobias Kronenbergs Auffassung wird von diesem Merkmal der doppelten 
Betrachtung einer Maxime stark geprägt (vgl. Kronenberg, T.: Maximen, a.a.O., S. 197 ff.). Timmermann versteht das 
Machen einer Maxime als ein „Actus“ der freien Willkür (vgl. Timmermann, J.: Sittengesetz und Freiheit, a.a.O., S. 155 f.).   



 95 

besitzen. Kurz gesprochen: Die Willensmeinung des Individuums (Maxime) bezieht sich, wie Kant 
sie vor der Tafel hervorhob, auf eine moralische „Willensgesinnung“.  

Je mehr dagegen das Verhältnis zwischen dem „Verstand“615 – er kann die Erfahrung des 
handelnden Subjekts lesen und von ihr ableiten, was das Subjekt als Objekt (das Wollen einer 
Erfüllung der Gefühle von Lust oder Unlust) seines Handelns begehrt – und den Begierden bzw. 
Neigungen, die die Materie oder das Objekt der Maxime des „Begehrungsvermögens“ 
konstituieren, mit der Tätigkeit der praktischen Vernunft verwechselt wird, umso mehr bleibt die 
Tafel der Freiheit unverständlich616. Denn man kann mit einem empirischen Begriff unter dieser 
Tafel der Freiheit nicht rechnen. Aber der Umstand dieser Auffassung verändert sich, wenn man 
zwischen ‚einem Objekt der Maxime zu haben‘ und ‚einer Maxime nach zu handeln wollen‘ 
unterscheidet. Ein Objekt der Maxime zu haben, bedeutet im Grunde genommen die Erkenntnis 
einer Sache, die dem unteren Begehrungsvermögen diktiert, der Lust oder Unlust bezüglich dieser 
Sache nachzugehen. Um ein Objekt der Maxime zu haben, legt der Verstand eine Regel fest, die 
die Handlung vorschreibt, um die dem Objekt zugrunde liegende Lust oder Unlust zu befriedigen. 
Das handelnde Subjekt hat jetzt eine auf Privatneigung(en) basierte Maxime. 

Diese individuelle Maxime erweckt das unmittelbare Bewusstsein des moralischen Gesetzes 
(dieses Bewusstsein wird auch „die Form eines reinen Wil lens“617 oder 
„Denkungsvermögen“618 genannt) zu einer Moralprüfung dieser: „Also ist es das moral ische 
Gesetz, dessen wir uns unmittelbar bewußt werden (so bald wir uns Maximen des Willens 
unterwerfen), welches sich uns zuerst darbietet“619. Kant stellt in Bezug auf die Erkenntnis der 
Freiheit klipp und klar fest: „Daß dieses die wahre Unterordnung unserer Begriffe sei, und 
Sittlichkeit uns zuerst den Begriff der Freiheit entdecke, mithin praktische Vernunft zuerst der 
spekulativen das unauflösliche Problem mit diesem Begriffe aufstelle, um sie durch denselben in 
die größte Verlegenheit zu setzen, erhellet schon daraus (...)“620. Wenn die Maxime eine Kategorie 
der Freiheit sein kann, kann sie dies lediglich unter der Betrachtung der moralischen Möglichkeit 
der Handlung sein, da die Erkenntnis des Begriffs „Freiheit“ allein durch die „Sittlichkeit“ erlangt 
wird.  

In diesem Sinne muss eine individuelle Maxime die Rolle eines Begriffs (sc. die Tätigkeit einer 
Kategorie) annehmen, der auf die moralische Möglichkeit der Handlung in der Gesinnung bezogen 
ist. Entsprechend des temporalen Gesichtspunkts geht eine Maxime dem Bewusstsein des 
moralischen Gesetzes voraus, da die Maxime eigentlich das Material der Moralprüfung des 
Gesetzes ist. Während man eine Maxime (sc. die gebildete Materie der Maxime oder eines 
begehrten Zwecks: Deswegen kann die Maxime als eine moralisch noch unbestimmte und sinnlich-
bedingte charakterisiert werden) hat, legt die praktische Vernunft durch das moralische Gesetz die 
moralische Möglichkeit, dass diese Handlung moralisch ist, in dieser Maxime621. Die praktische, im 
moralischen Gesetz gebietende Vernunft unterwirft somit das Mannigfaltige der die Materie der 
Maxime generierenden Begehrungen dem Bewusstsein dieses Gesetzes (als Möglichkeit des 
Bestimmungsgrundes des Willens in dieser Maxime), um eine moralische Gesinnung in Ansehung 
des moralischen Guten und Bösen hervorzubringen622.  

 
615 Vgl. KpV 05:55. 
616 So wird klar, was Bojanowski hervorheben wollte, wenn er affirmiert: „Vermittels der Kategorien der Freiheit 
erkennen wir also nicht das, was wir bereits wollen“ (Bojanowski, Jochen: Kant über praktischen Gegenstandsbezug, a.a.O., 
S. 111).   
617 KpV 05:66. 
618 KpV 05:66.  
619 KpV 05:29. Vgl. KpV 05:33.   
620 KpV 05:30. 
621 Wie schon gesehen, besteht eine freie Handlung in einer moralischen Maxime. Jens Timmermann meint dagegen, 
dass die Freiheit einer Handlung sich auf die „Wahl“ einer Maxime „vom Handelnden“ bezieht (vgl. Timmermann, 
Jens: Maxime, a.a.O., S. 1486). Das scheint gegen Kants Einsicht in der Beleuchtung der KpV zu sein. Denn das Beispiel 
eines Menschen, „der einen Diebstahl verübt“ (KpV 05:95), zeigt deutlich, dass Kant eine freie Handlung als eine 
moralische Handlung ansieht.  
622 Vgl. Bojanowski, Jochen: Kant über praktischen Gegenstandsbezug, a.a.O., S. 112; Kobusch, Theo: Die praktischen 
Elementarbegriffe, a.a.O., S. 53.  



 96 

Es ist nicht zu leugnen, dass Kants Vergleich zwischen der „Form der Anschauung (Raum 
und Zeit)“623 und der „Form eines reinen Willens“624 eine wichtige Rolle spielt. Denn die Form 
eines reinen Willens (bzw. das Bewusstsein des Grundgesetzes der praktischen Vernunft), die den 
Maximen und den anderen Freiheitskategorien zugrunde liegt, bezieht sich auf die Wirklichkeit 
ihres Objekts, nämlich die Willensgesinnung. Mit dieser real-moralischen Gesinnung kann der 
Wille sich nun auf die Handlung erstrecken. Dies besagt nichts anderes als „praktische Erkenntnis“ 
eines Objekts der praktischen Vernunft. Aus diesem Grunde stehen das Gute und das Böse in 
Ansehung der Freiheitskategorien: Eine moralische Gesinnung repräsentiert eine gute (oder böse) 
Maxime625.  

Der Prozess des Unterwerfens der Kategorie „Maximen“ wird gerade unter der „Form eines 
reinen Willens“ zu dem Zweck betrachtet, eine moralische Gesinnung zu produzieren. Es liegt auf 
der Hand, dass das Unterwerfen der Kategorie(n) nur durch das moralische Gesetz (als Form des 
reinen Willens) stattfinden kann. So lässt sich entdecken, dass, wenn der Prozess mit einer 
individuellen Maxime oder Meinung des Individuums angefangen hat, dieser Prozess auch etwas 
mit der „Verallgemeinerung“ der Maxime zu tun hat. In der Analytik der Kritik der praktischen 
Vernunft bietet Kant ein Beispiel dazu bezüglich der Permanenz oder des Mangels der Materie der 
Maxime in der Bildung des Bestimmungsgrundes des Willens an, das klärend wirkt626. Der Prozess 
der Universalisierung der Maximen bezieht sich direkterweise auf die moralischen Maximen und 
indirekterweise auf die moralische Möglichkeit der Handlung durch diese moralischen Maximen. 
Denn ohne moralische Maximen, deren moralische Gesinnung durch die Freiheitskategorien 
determiniert wird, können die moralischen Handlungen nicht auftreten. Damit wird auch 
vorausgesetzt, was Bittner über den Unterschied zwischen ‚einer Maximen zu haben‘ und ‚nach 
einer Maxime zu handeln‘ akzentuiert627.  

Das Beispiel zeigt ferner, dass vor der Bedingungsbildung, für die die praktische Vernunft 
zum Willensbestimmungsgrund notwendig ist, das handelnde Subjekt bereits eine Maxime hat, 
deren Materie bestimmt wurde. Dies impliziert vor allem, dass die Materie, die das Subjekt hat, eine 
Bedingung oder ein Bestimmungsgrund sein könnte oder eben nicht. Nach einer Maxime zu 
handeln, setzt einen Prozess der Unifikation und Universalisierung des materialen Inhalts der 
habenden Maxime voraus. Vor der Bedingungsbildung der Bestimmung des Willens weiß man 
noch nicht, wie man handeln kann, obwohl man ein begehrtes Objekt als Materie seiner Maxime 
hat. Diese Unterscheidung spielt in der Freiheitskategorienkonzeption eine besondere Rolle, da das 
Kategorienunterwerfen nun der Einheit des Bewusstseins eines reinen Willens unter dem 
Bewusstsein des Grundgesetzes nur stattfindet, wenn die Begehrungen als Materie der Maximen 
bereits vorhanden sind. 

In diesem Prozess unterwirft die praktische Vernunft das in der Materie beinhaltete 
Mannigfaltige der in variablen Handlungssituationen auftretenden Begehrungen, indem sie sich 
durch diese Maxime oder die Meinung des Individuums eines Gesetzes bewusst ist. Diese 
Unterwerfung hat zum Ziel, wie schon hingewiesen, die „Wirklichkeit der Willensgesinnung“ oder 
„eine moralisch gute (oder böse) Maxime der Handlung“ hervorzubringen. Die freie Willkür würde 
dann eine Intention oder Gesinnung zur Bestimmung von sich selbst darstellen. Deswegen, sobald 
die reine Vernunft durch die „Form der Allgemeinheit“, zu der die Maxime als allgemeine Regel 
fähig sein müsste, die Materie der Maxime einschränkt, erlangt diese Maxime oder Meinung des 
Individuums die Form einer moralischen Maxime oder Gesinnung: Die Materie „meine eigene 
Glückseligkeit“ wird zur Materie „die Glückseligkeit anderer“. Die vereinheitlichte Materie durch 
die Form der Allgemeinheit beinhaltet nun eine moralische Gesinnung. Der Bestimmungsgrund 

 
623 KpV 05:65. 
624 KpV 05:66.  
625 Vgl. KpV 05:56.  
626 Vgl. KpV 05:34 f. In Bezug auf die Thematik der Freiheit verbunden mit einer durch das Gesetz bestimmten 
Maxime akzentuiert Trampota mit Recht, dass eine als Gesetz gültige Maxime aus der Freiheit eine „Verpflichtung“ 
wird (vgl. Trampota, Andreas: Kants Konzeption der Tugend, a.a.O., S. 31). Vgl. dazu auch Albrecht, Michael: Kants 
Maximenethik, a.a.O., S. 132. 
627 Vgl. Bittner, Rüdiger: Aus Gründen handeln, a.a.O., S. 61.  



 97 

ist diese Form, aber das Produkt derselben als Objekt besteht in einer moralisch guten (oder bösen) 
Maxime bzw. einer moralischen Gesinnung. 

Durch den Bezug auf den Verallgemeinerungsprozess, der mit einer das Subjekt bereits 
habenden „Meinung“ angesichts des Handelns (obwohl es noch nicht bestätigt und weniger 
entschieden ist, ob das Subjekt mit dieser Meinung handeln wird oder nicht) beginnt, wird die 
Meinung, deren Objekt meine eigene Glückseligkeit ist, eingeschränkt, um ihr den Status eines 
Gesetzes zu verleihen. Daher sagt Kant zu Recht inklusive nach der Tafel der Freiheitskategorien, 
dass man von Maximen „in praktischen Erwägungen anfangen müsse“628. Heiko Puls spricht 
zutreffend von dem „Basischarakter“629 der Maxime.  

Bei Kant bleibt die Materie entweder meine eigene Glückseligkeit oder die Glückseligkeit 
anderer, aber sowohl der Grund der Bestimmung als auch die Intention hat mit der praktischen 
Vernunft zu tun. In diesem Sinne macht die Vernunft nicht nur einen moralischen 
Bestimmungsgrund im Gesetz, sondern auch die Wirklichkeit einer Gesinnung bzw. einer 
moralischen Maxime aus: Wenn man unter der Maxime, deren Objekt jetzt in der „Glückseligkeit 
anderer“ besteht, handeln will, dann wird ‚die moralische Möglichkeit der Handlung‘ dieser 
Maxime angenommen. Dass die Kategorie „Maximen“ diese Tätigkeit besitzt, die moralische 
Möglichkeit der Handlung durch die Gesinnung verbunden mit dem Guten oder Bösen zu 
etablieren, wurde schon sehr plausibel von Ina Goy in anderen Worten behauptet: „Die erste 
quantitative Kategorie der Freiheit (...) besagt, dass ein Subjekt eine Maxime als Bestimmungsgrund 
des guten und bösen Handelns vor Augen hat“630. Mit anderen Worten hat Heiko Puls diesen Punkt 
akzentuiert: „Zwar kann sie [Maxime] einen absolut praktischen Gehalt haben, der sich in der 
Möglichkeit ihrer vernünftigen Verallgemeinerbarkeit zeigt“631.  

Die praktische Vernunft soll die individuelle Maxime oder Meinung, deren Materie auf 
Neigungen (bzw. Begierden) beruht, an den moralischen Wert des Grundgesetzes angleichen; denn 
unter der Voraussetzung kann die reine Vernunft ihr praktisches Wesen garantieren: Die wichtige 
Frage der Kritik der praktischen Vernunft besteht darin, „wie Vernunft die Maxime des Willens 
bestimmen könne, ob es nur vermittels empirischer Vorstellung, als Bestimmungsgründe, 
geschehe, oder ob auch reine Vernunft praktisch und ein Gesetz einer möglichen, gar nicht 
empirisch erkennbaren, Naturordnung sein würde“632. Kant liefert eine Antwort auf diese Frage in 
der Anmerkung I des § 3 der Kritik: „Die Vernunft bestimmt in einem praktischen Gesetze 
unmittelbar den Willen, nicht vermittels eines dazwischen kommenden Gefühls der Lust oder 
Unlust, selbst nicht an diesem Gesetze, und nur, daß sie als reine Vernunft praktisch sein kann, 
macht es ihr möglich, gesetzgebend zu sein“633. Eine Beteuerung dazu wird nochmals in der 
Folgerung des § 7 gegeben: „Reine Vernunft ist für sich allein praktisch, und gibt (dem Menschen) 
ein allgemeines Gesetz, welches wir das Sittengesetz nennen“634.  

Diese oben genannte Anpassung bringt die Einheit des Mannigfaltigen der in der Materie 
der Maxime auftretenden Begehrungen mit sich. Um dies zu erreichen, bedarf sie die positive 
Tätigkeit der Kategorie „Maximen“, um eine sittliche Gesinnung hervorzubringen. Die 
Glückseligkeit anderer beinhaltet jetzt eine solche Gesinnung, deren Wirklichkeit das unifizierte 
Resultat der Materie meiner auf Neigungen gegründeten Maxime „meine eigene Glückseligkeit“ 
war. Die Materie der Begehrungen erlangt gerade eine universelle Form, die als Einheitskriterium 
und als Grund der Bestimmung des Willens fungiert. Die Materie „Glückseligkeit anderer“ ist nicht 
nur für einen Willen, sondern auch für andere und alle gültig (im Zitat: „einer Maxime der 
Selbstliebe die objektive Gültigkeit eines Gesetzes zu geben“), d. h. sie wird jetzt als ein praktisches 
Gesetz betrachtet. Es geht nun um eine Meinung, die sich auf eine sittliche Gesinnung bezieht. So 

 
628 KpV 05:67. Vgl. dazu auch Bubner, Rüdiger: Handlung, Sprache und Vernunft, a.a.O., S. 207.  
629 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 50.  
630 Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 160. 
631 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 50.  
632 KpV 05:45. Vgl. KpV 05:03, 05:15, 05:19, 05:20, 05:24, 05:31, 05:32, 05:46.  
633 KpV 05:25. Vgl. KpV 05:49, 05:55, 05:62, 05:65, 05:97.  
634 KpV 05:31. Vgl. KpV 05:42. 



 98 

gesehen, gibt es jetzt eine mögliche Auflösung des Problems, wie Maximen eine Kategorie der 
praktisch-moralischen Freiheit in Ansehung des Sittlich-Guten und Sittlich-Bösen sein können. 
 
2. Die zweite Kategorie der Quantität 
 
2.1. Zur Erklärung der Vorschriften als Kategorie 
 
Im Gegensatz zu den subjektiven Grundsätzen (Maximen) oder den objektiven Grundsätzen 
(Gesetzen) nehmen die praktischen Vorschriften ausdrücklich keine Stellung in der Erläuterung 
des §1 der Analytik der zweiten Kritik ein. Trotz dieser klaren Abwesenheit finden sich in der 
Anmerkung zu diesem Paragrafen sowie an verschiedenen Stellen der Kritik – insbesondere in der 
Tafel der Freiheitskategorien unter der zweiten Quantitätskategorie, wie noch gezeigt wird – einige 
Hinweise auf mögliche allgemeine Definitionen des Begriffs „Vorschrift“. Zunächst sei erwähnt, 
dass der Begriff „Vorschrift“635 im gesamten System der Kritik offenbar keine eigenständige 
Erklärung erfährt. Darüber hinaus wird gezeigt, dass es sich hierbei um praktische Vorschriften 
handelt – wenngleich nicht ausschließlich theoretische636 –, die sowohl mit der Sinnlichkeit des 
Menschen als auch mit höheren theoretischen Prinzipien in Verbindung stehen. 

Verbunden mit dem Ausdruck „Vorschrift“ lassen sich unterschiedliche Adjektivierungen 
und Genitive verifizieren, beispielsweise: „praktische Vorschriften“637, „der empirisch-bedingten 
Vorschrift der Glückseligkeit“638, „alle moralische Vorschrift des Evangeli“639, „heilige 
Vorschrift“640, „einer bloß möglichen praktischen Vorschrift“641, „die christliche Vorschrift“642, 
„bloße Vorschriften der Geschicklichkeit“643, „allen Vorschriften der reinen praktischen 
Vernunft“644, „bestimmte Vorschriften“645. All diese Ausdrücke finden sich in der zweiten Kritik, 
ohne die anderen Schriften Kants646 einzubeziehen. Darüber hinaus kann man den Begriff 
„Vorschrift“ nicht nur in Bezug auf seine Adjektivierung oder sein Genitivwerden, sondern auch 
auf die Repräsentation anderer Begriffe nachvollziehen, d.h. dieser kann eine Vorschrift aus einer 
Maxime647 sein oder zu einem Gesetz648 werden.  

Man kann also sagen, dass man in eine Definition des Terminus „Vorschrift“ alle diese 
genannten Charakterisierungen eingliedern müsste, wenn man sie allgemein betrachten will. Aus 
diesem Grund sei hier eine Deutung des Begriffs „praktische Vorschrift“ vorgeschlagen, um 
danach die zweite Quantitätskategorie der Freiheit besser erläutern zu können. Denn es ist bislang 
nicht klar, wie diese Kategorie verstanden werden kann, wenn man alle Voraussetzungen der Tafel 
annimmt. Im Fortgang dieser Untersuchung wird sich jedoch zeigen, dass die Tätigkeit dieser 
Kategorie in einer notwendigen Verbindung mit der praktischen Freiheit und den Gegenständen 
der praktischen Vernunft steht.  

Blick man zurück auf die Anmerkung des § 1 der Analytik im Zusammenhang mit der Suche 
nach einer Erklärung des Begriffs, so lässt sich andeuten, dass dasjenige, was dort unter „praktische 

 
635 Vgl. KpV 05:11, 05:20, 05:26, 05:31, 05:33, 05:34, 05:37, 05:62, 05:66, 05:67, 05:77, 05:83, 05:85, 05:108, 05:115, 
05:127, 05:128, 05:132.  
636 Vgl. KrV B 170, A 216/B 263, B 365, A 654/B 682, A 660/B 688, A 803/B 831; Prol 04:374.  
637 KpV 05:20, 26, 34, 62  
638 KpV 05:36 f.  
639 KpV 05:83. 
640 KpV 05:85. 
641 KpV 05:11. 
642 KpV 05:127. 
643 KpV 05:20. 
644 KpV 05:66.  
645 KpV 05:108.  
646 Vgl. GSE 02:216; UD 02:275, 298; NEV 02:310, 02:312; TG 02:337, 02:372; RGV 06:06, 06:45, 06:59, 06:64, 06:88, 
06:94, 06:102, 06:106; MS 06:217, 06:411; SF 07:18, 07:25, 07:101; Anth 07:148, 07:248; KU 05:173, 05:250, 05:273, 
05:309, 05:447, 05:451, 05:460, 05:481; GMS 04:399, 04:405, 04:406, 04:408, 04:416, 04:419, 04:420, 04:424, 04:439.  
647 Vgl. KpV 05:62.  
648 Vgl. KpV 05:66.  



 99 

Vorschrift“ gefasst wird, dem Begriff nur indirekt zugeschrieben wird, d. h. die Vorschrift wird 
durch die Form eines hypothetischen Imperativs649 definiert, woraus resultiert, dass die 
hypothetischen Imperative als „praktische Vorschriften“ anzusehen sind, nicht aber als „Gesetze“. 
Ferner unterscheiden die Maximen sich von den Imperativen. Vorschriften können demnach nicht 
als Maximen betrachtet werden. Was also ist unter einem hypothetischen Imperativ zu verstehen? 
Und was haben die Vorschriften mit den Maximen gemeinsam, im Vergleich zu den Gesetzen?  

Kant unterscheidet deutlich zwischen hypothetischen und kategorischen Imperativen650. 
Letztere bezeichnen eindeutig „praktische Gesetze“ und haben eine bestimmte Formel ihres 
Gebots. Erstere scheinen aber keine Formel651 zu besitzen und ein spezielles Produkt der als 
Verstandesfunktion wirkenden Vernunft zu sein. Zum einen impliziert diese Behauptung, wenn 
man den Unterschied zwischen Verstand und Vernunft im Praktischen entsprechend dem 
Abschnitt „Von dem Befugnisse der reinen Vernunft [...]“652 weiterführt, dass die hypothetischen 
Imperativen eigentlich mit einem auf das Begehrungsvermögen bezogenen Verstand verbunden 
sind, während die kategorischen Imperativen als Gesetze aus der praktischen Vernunft selbst 
entstehen. Eine Beobachtung und Analyse einiger Differenzierungen bezüglich der Definition der 
praktischen Vorschriften als hypothetische Imperativen in der Anmerkung des § 1 der Analytik653 
kann Kants Standpunkt verdeutlichen.  

Zunächst muss man in dieser Passage zur Kenntnis nehmen, dass es einen klaren 
Unterschied zwischen einer Maxime und den Imperativen (hypothetischen und kategorischen) gibt: 
Maximen sind, wie zweimal im Zitat gesagt, keine Imperative. Wenn man Kants Argument folgt, 
muss man annehmen, dass Maximen keine praktischen Vorschriften sein können, weil es hier eine 
Identifikation zwischen hypothetischen Imperativen und praktischen Vorschriften gibt. Ergo: 
Maximen können hier nicht als praktische Vorschriften gelten. Dies steht in deutlichem Kontrast 
zu einer anderen Passage in derselben Analytik, der zufolge doch auch die Maximen vernünftige 
praktische Vorschriften sein können:  
 

„(...) Und diese Maximen können alsdenn niemals Gesetze, dennoch aber vernünftige, praktische Vorschriften 
heißen“654. 

    
Es leuchtet ein, dass Kants angebotene Argumente an beiden Stellen sich gegensätzlich verhalten. 
Demzufolge ließe sich mutmaßen, dass eine praktische Vorschrift nicht immer mit einem 
Imperativ identifizierbar sein muss. Dies deutet auf eine gewisse Geschmeidigkeit und 
Anpassungsfähigkeit des Begriffs „praktische Vorschrift“ innerhalb des Systems der Kritik hin. 

 
649 Vgl. Graband, Claudia: Klugheit, a.a.O., S. 26.  
650 Vgl. KpV 05:20; GMS 04:415 f., 04:420, 04:428, 04:431 f. Vgl. dazu auch Trampota, Andreas: Kants Konzeption der 
Tugend, a.a.O., S. 42; Lee, Seung-Kee 2008: „Why are Kant’s Hypothetical and Categorical Imperatives Analytic and 
Synthetic A Priori Practical Propositions?”, in: Rohden, Valerio; Terra, Ricardo; Guido A. de Almeida; Ruffing, Margit 
(Hg.): Recht und Frieden in der Philosophie Kants. Akten des zehnten Internationalen Kant-Kongresses. Berlin/New York 2008, S. 
229-239.  
651 Schönecker und Wood interpretieren, dass es innerhalb der GMS II eine bestimmte Formel des hypothetischen 
Imperativs gibt: „‚Wenn man einen bestimmten Zweck will, soll man die dafür notwendigen Mittel (ergreifen) wollen‘. 
Diese verkürzte Formel nennt Kant ‚hypothetischer Imperativ‘“ (Schönecker, Dieter; Wood, A. W.: Kants Grundlegung, 
a.a.O., S. 114). Für Kalscheuer besteht die Formel einfach in der Verdingung „Wenn-So“ (vgl. Kalscheuer, Fiete: 
Autonomie als Grund und Grenze des Rechts. Das Verhältnis zwischen dem kategorischen Imperativ und dem allgemeinen Rechtsgesetz 
Kants, Berlin/Boston 2017, S. 14). Yoshitaka Toyama meint dagegen, dass es keine Formel gibt: „Aber er [Kant] hat 
über die hypothetischen Imperative keine Formel aufgestellt“ (Toyama, Yoshitaka: Kants praktische Philosophie mit 
Rücksicht auf eine Theorie des Friedens, Hamburg 1973, S. 34).  
652 KpV 05:50.  
653 Vgl. KpV 05:20; GMS 04:414. Die Erklärung der Imperative überhaupt in der GMS koinzidiert zwar mit der KpV 
in einige Punkte, aber nicht in alle. Die hypothetische Imperative gelten in der KpV nicht mehr als objektive „Gesetze“ 
der Vernunft. Objektive Gesetze sind dort „unbedingte“ Gebote und nicht „bedingte“ wie die hypothetischen 
Imperative. Kant hat seine eigene Konzeption des Status der hypothetischen Imperative als Gesetze im Vergleich zur 
GMS in der KpV modifiziert. In der Kant-Forschung werden noch die hypothetischen Imperative als praktische 
Gesetze des Sollens aufgefasst (vgl. Schönecker, Dieter; Wood, A. W.: Kants Grundlegung, a.a.O., S. 112).  
654 KpV 05:62.  



 100 

Unter bestimmten Bedingungen kann eine Vorschrift entweder „Maxime“ oder „hypothetischer 
Imperativ“ bezeichnet werden. Diese Geschmeidigkeit und Anpassungsfähigkeit des Begriffs 
betreffen nicht nur eine Maxime oder einen hypothetischen Imperativ, sondern auch die 
praktischen Gesetze der reinen Vernunft: „(...) dadurch es denn geschieht, daß, es in allen 
Vorschriften der reinen praktischen Vernunft nur um die Willensbestimmung, nicht um die 
Naturbedingungen (des praktischen Vermögens) der Ausführung seiner Absicht zu tun ist, (...)“655. 
Bemerkenswert ist dieser Punkt, da diese Identifikation des Begriffs „Vorschrift“ mit den 
„Gesetzen“656 im Kontext der Tafel der Freiheitskategorien steht. Das Entscheidende ist, dass die 
Definition einer Vorschrift lediglich als hypothetischer Imperativ nicht mit Kants Gedanken dieses 
Begriffs übereinstimmt.  

Die hypothetischen Imperativen sind, praktisch betrachtet, Regeln objektiver Nötigung657 
der Handlung, wobei eine praktische Vorschrift auch eine objektive Regel exponiert. Diese Regel 
schreibt eine wirkliche oder mögliche Handlung als Mittel vor, um etwas Begehrtes als Zweck (bzw. 
Wirkung) zu verwirklichen658. Die Regel des hypothetischen Imperativs bestimmt somit, das Mittel 
zu wollen und zu wählen, das den Zweck ermöglicht; sobald der Zweck bereits als 
Bestimmungsgrund bzw. Bedingung vorgestellt wird, ist es als zweiter Schritt nötig, das gewollte 
Mittel zu bestimmen. Es leuchtet ein, dass die Regel des hypothetischen Imperativs gänzlich durch 
das Begehrte oder Gewollte als Zweck determiniert wird und auf das Mittel zur Erreichung der 
Wirkung bezogen ist.  

Das handelnde Subjekt muss daher verschiedene mögliche oder reale Mittel einkalkulieren, 
d. h.: Was soll ich wollen, wenn ich die Wirkung schon begehre? Diese Konkretisierung des Mittels 
präsupponiert folgenden Satz: Wenn ich also den Zweck will, soll ich das Mittel wollen659. 
Deswegen spricht Kant von der Kausalität des vernünftigen Wesens als wirkender Ursache oder 
von der Kausalität des Willens. Was hier bestimmt wird, besteht nicht im Willen selbst, sondern in 
der „Kausalität desselben“660. Damit ist nicht gemeint, dass der hypothetische Imperativ den Willen 
nicht bestimme, sondern nur, dass er „den Willen schlechthin als Willen“ nicht bestimmt, nämlich 
als guten Willen. An diesem Punkt ist es daher hilfreich, zwischen dem Willen an sich selbst und 
der Kausalität des Willens in Bezug auf die Wirklichkeit einer Wirkung in der Erfahrung zu 
differenzieren. Nur so wird zumindest die Unterscheidung zwischen den zwei Arten von 
Imperativen klar.  

Der Verstand und das Begehrungsvermögen funktionieren gemeinsam, um die Kausalität 
des Willens sowohl durch die erkannte und begehrte Wirkung (die Erkenntnis ist die Ausgabe von 
dem Verstand und das Begehren ist die des Begehrungsvermögens) als auch durch das zu wollende 
und erkennende Mittel (dieselbe Leistung, aber umgekehrt) zu bestimmen. Es handelt sich somit 
nicht um eine freie Kausalität der reinen praktischen Vernunft selbst, die sich vollkommen auf den 
Willen bezieht, sondern um die wirkende Kausalität bzw. Ursache des Willens (sc. des Verstandes 
und des Begehrungsvermögens). In diesem Sinn wird die Kausalität des Willens durch eine 
Handlung als Mittel bestimmt, die zureichend zur Erreichung des vorhergehenden Grunds bzw. 
Zwecks ist.  

 
655 KpV 05:66.  
656 In der TG, KrV und GMS setzte Kant bereits eine Vorschrift mit dem moralischen Gesetz oder den moralischen 
Gesetzen gleich (vgl. TG 02:372; KrV A 803/B 831; GMS 04:408).  
657 Placencia hebt schon den Unterschied zwischen „Nötigung“ und „Notwendigkeit“ hervor. Als Basis dieser 
Differenzierung betrachtet er jedoch nicht die KpV, sondern eine Vorlesung Kants (vgl. Placencia, L.: Handlung, a.a.O., 
S. 146; vgl. V-Mo/Mron II 29:611). Nach Steigleder ist die Nötigung auf die Notwendigkeit basiert. Daraus ergibt sich 
nach ihm, dass die hypothetischen und kategorischen Imperativen eine Basis ihrer Differenzierung haben können (vgl. 
Steigleder, Klaus: „Hypothetische Imperative als reflexive Urteile“, in: Volker, Gerhardt; Horstmann, Rolf-Peter; 
Schumacher, Ralph (Hg.): Kant und die Berliner Aufklärung. Akten des neunten Kant-Kongresses, Berlin/New York 2001, S. 
25).  
658 GMS 04:414. Vgl. dazu auch Schönecker, D.; Wood, A. W.: Kants Grundlegung, a.a.O., S. 112.  
659 Vgl. GMS 04:414 ff. Engstrom bezeichnet diesen Satz als eine analytische Proposition zur Möglichkeit der 
hypothetischen Imperative (vgl. Engstrom, Stephen: The Form of Practical Knowledge. A Study of the Categorial Imperative, 
London 2009, S. 41).  
660 KpV 05:21.  



 101 

Aus der oben zitierten Passage geht vor allem hervor, dass der hypothetische Imperativ eine 
„bloße Vorschrift der Geschicklichkeit“ enthält. Unter „Vorschrift“ wird eine „Regel“ verstanden, 
die die Relation von Ursache und Wirkung bezüglich der Kausalität zur Produktion einer Handlung 
(„als zur Sinnenwelt gehörig“661) vorschreibt. Was trägt der Ausdruck „Geschicklichkeit“ zur 
Vorschrift bei? Die Geschicklichkeit unter der Voraussetzung eines analytischen Wollens impliziert 
eine kalkulierte Auffindung des Mittels zu Absichten662 bzw. begehrten Wirkungen. So lässt sich 
entdecken, dass das kalkulierte Auffinden des Mittels die Wirkung (Zweck oder Absicht) als Grund 
oder Bedingung der Bestimmung663 voraussetzt, während das mögliche oder reale Mittel das 
Bedingte in der Bestimmung ist.  

Wird der hypothetische Imperativ als Vorschrift der Geschicklichkeit und die Vorschrift als 
eine Regel betrachtet, die logisch eine Proposition des Verhältnisses zwischen einem gegebenen 
Zweck oder einer begehrten Wirkung als Grund und dem noch zu produzierenden Mittel als 
Konsequenz dieses Zwecks darstellt, so kann man vermuten, dass gefragt werden muss, „ob ich 
gar das zu einer begehrten Wirkung erforderliche Vermögen habe, oder was mir, um diese 
hervorzubringen, zu tun sei“664. Daraus ergibt sich nun, dass im hypothetischen Imperativ die drei 
folgenden Elemente interagieren: die begehrte Wirkung als Zweck der Handlung, das Auffinden 
des Mittels als Handlung selbst und das Vermögen zum Hervorbringen des Zwecks. Wenn man 
diese Elemente berücksichtigt, kann man klar nachvollziehen, warum Kant die hypothetischen 
Imperative – die Vorschriften oder Regeln der Geschicklichkeit – mit den theoretischen Prinzipien 
einerseits und mit dem Anwendungsbereich der Wissenschaften andererseits in Verbindung 
bringt665.  

Alle Wissenschaften haben einen Anwendungsbereich abstrakter Prinzipien666. Nach Kants 
Vorstellung sind die Vorschriften oder Regeln der Geschicklichkeit praktische pragmatische und 
technische Anwendungsregeln667. In diesem Sinn gehören die hypothetischen Imperative zum 
praktischen Teil der Theorie jeder Wissenschaft. Kant negiert nicht, dass zwar die Vorschriften der 
Geschicklichkeit oder hypothetischen Imperative insgesamt praktisch seien, aber man darf hier die 
Bedeutung des Praktischen im engeren Sinne, die für die Tätigkeit der reinen Vernunft in der 
Moralität vorbehalten ist, nicht voraussetzen. Das Pragmatische und das Technische bezeichnen 
gemäß dem Kontext dieser Definition einer Vorschrift eine Relation von Wirkung und Mittel, die 
der „Notwendigkeit der Verknüpfung zwischen A als Ursache und B als Wirkung“ entsprechen 
muss, d. h. der Zweck (sc. begehrte Wirkung der Handlung) wäre also die Ursache und das Mittel 
nun die Wirkung (die Handlung zur Erreichung des Zwecks). Denn das Wollen eines Mittels im 
hypothetischen Imperativ wird unter einer notwendigen Verbindung betrachtet, ganz so, wie die 
Ursache mit der Wirkung in den theoretischen Propositionen verknüpft sind. Die praktische 
Vorschrift muss auf diese Weise als eine praktische Regel zur konkreten Anwendung der 
theoretischen Prinzipien668 behandelt werden. 

Kants Beispiele veranschaulichen eine Art praktischer Vorschriften, deren Zwecke uns als 
Bestimmungsgründe der Kausalität des Willens zur Etablierung und Wahl der hinreichenden Mittel 
gegeben sind. Weizenbrot zu essen setzt notwendigerweise einen Prozess voraus, bei dem gefordert 
wird, die dazugehörigen Handlungen zur Erreichung des essbaren Brots zu wollen. „Im Alter nicht 

 
661 KpV 05:21.  
662 Vgl. KpV 05:25 f.  
663 Vgl. in ähnlichem Sinne Placencia, L.: Handlung, a.a.O., S. 143.   
664 KpV 05:20. 
665 Vgl. 05:25. Vgl. KpV 05:26 Anm. 1: „Sätze, welche in der Mathematik oder Naturlehre prakt isch genannt werden, 
sollten eigentlich technisch heißen“; Kant sagt hier nicht, dass die Vorschriften der Klugheit auch technisch heißen 
können, aber er hat den „Fehler“ aus der GMS in der ersten Einleitung der KU korrigiert (vgl. EEKU 20:200 Anm.1). 
Vgl. dazu auch GMS 04:415.  
666 Vgl. GMS 04:415.  
667 Vgl. dazu auch GMS 04:416 f. Placencia betont, dass alle hypothetischen Regeln eine Art von „technischen“ 
Erkenntnisse sind (vgl. Placencia, L.: Handlung, a.a.O., S. 162). 
668 Vgl. dazu auch EEKU 20:200; KU 05:172. Auch Yoshitaka Toyama hat diesen Punkt in Bezug auf die MS richtig 
betont (vgl. Toyama, Yoshitaka: Kants praktische Philosophie, a.a.O., S. 44).  



 102 

zu darben“669 gebietet in gewisser Weise, sparen zu müssen als Handlung oder Mittel. So treten in 
allen Beispielen eines hypothetischen Imperativs sowohl die begehrte Wirkung als Grund der 
Bestimmung der Willenskausalität in der „Sinnenwelt“ als auch das Wollen der Mittel als 
hinreichende Handlung in Erscheinung. Diese Elemente samt dem Vermögen zur Hervorbringung 
des Zwecks implizieren, wie gesagt, nicht nur die Tatsache, dass „der Wille hier auf etwas Anderes 
verwiesen werde, wovon man voraussetzt, daß er es begehre“670, sondern auch die Tatsache, dass 
„dieses Begehren [...] man ihm, dem Täter selbst, überlassen [muß]“671.  

Es macht sich hier bezüglich dieses Begehrens bemerkbar, dass es als Bestimmungsgrund 
der Willens- oder Willkürkausalität fungiert und auf dem Gefühl der Lust oder Unlust beruht. Dies 
scheint eine beachtenswerte Differenz zu den Maximen zu verkörpern. Denn die Objekte der 
Maximen beruhen, bevor sie zum Bestimmungsgrund werden, auf den Gefühlen der Sinnlichkeit. 
Nach dieser Bildung als Objekte kann man fragen, ob sie Gründe der Bestimmung des Willens im 
Vergleich zur Möglichkeit eines Grundes der Vernunft selbst darstellen oder nicht. Dies liegt unter 
anderem daran, dass die Frage der Vernunft nach der Moralität auf Maximen als Propositionen 
mitsamt ihren Objekten zielt. Im Gegensatz dazu werden im hypothetischen Imperativ die Gefühle 
als Gründe bestimmt, ohne zu fragen, ob die Vorschrift der Geschicklichkeit da verallgemeinerbar 
sein, d. h. „ob der Zweck vernünftig und gut sei, davon ist gar nicht die Frage, sondern nur was 
man tun müsse, um ihn zu erreichen“672.  

Im Grunde genommen bestehen alle hypothetischen Imperative in der ursprünglichsten 
Frage, „nämlich ob und wie viel Vergnügen ich (...) zu erwarten habe“. Diese Frage äußert sich 
demnach als ein Bestimmungsgrund und als eine Konkretisierung der vagen Perzeption eines 
Zustandes der Glückseligkeit673, die sich in einer Begierde darstellen lässt. In diesem Sinne kann 
man darüber hinweggehen, dass die Begierde nach Glückseligkeit sich im hypothetischen Imperativ 
bereits als Grund der Bestimmung der Willenskausalität durch die begehrte Wirkung positioniert. 
In dieser Bedeutung einer praktischen Vorschrift spielt die bereits etablierte Bedingung der 
Kausalität eine wichtige Rolle. Diese Auffassung kann man aus den oben zitierten Passagen 
herauslesen und bestätigen. Kant sagt expressis verbis, dass es um die Bestimmung des Willens 
(bzw. seiner Kausalität) durch einen Grund der Sinnlichkeit geht. Wie bereits der hypothetische 
Imperativ den Willen mit einer begehrten Wirkung (Grund) bestimmt, indem „mir die Bedingung 
gegeben ist“674, so bleibt lediglich in Bezug auf diesen Grund zu wissen, „was man tun müsse, um 
ihn zu erreichen“675 und um die Handlung676 auszuführen. Es ergibt sich aus dieser Annahme 
jedoch die Frage, wie ein hypothetischer Imperativ auf dem Begriff der Freiheit des Willens 
beruhen würde, wenn dieser Imperativ schon eine bestimmte Aktivität als Bestimmungsgrund 
annähme, die auf die Gefühle der Lust oder Unlust, die Begierde nach der Glückseligkeit sowie 
Selbstliebe und Bedürfnis einwirkt.  

Es scheint ein Widerspruch darin zu liegen, wenn man – einigen Argumenten der Autoren 
zufolge – zugesteht, dass eine praktische Vorschrift im Begriff der Freiheit des Willens bzw. der 
Autonomie (dem System der reinen praktischen Vernunft gemäß) ihren Ursprung hat, obwohl man 
sie als hypothetischen Imperativ auffasst. Denn, wie gesehen, akzentuiert Kant ausdrücklich, dass 
die hypothetischen Imperative, praktische Vorschriften der Geschicklichkeit oder Klugheit677, auf 
empirischen Bestimmungsgründe beruhen, deren Status sich auf das Gefühl von Lust oder Unlust 
gründet. Es ist bisher unstrittig, dass ein aus solchen Gefühlen hervorgehender Bestimmungsgrund 

 
669 KpV 05:20.  
670 KpV 05:20. 
671 KpV 05:20.  
672 GMS 04:415. Dies impliziert auch, dass ein guter Wille immer einen Zweck hat. Vgl. Müller, Christian: Wille und 
Gegenstand. Die idealistische Kritik der kantischen Besitzlehre, Berlin 2006, S. 48.   
673 KpV 05:25. Der Begriff „Vagheit“ wird schon von Faizzada verwendet (vgl. Faizzada, Walid: Autonome Praxis und 
intelligible Welt. Die transzendental-praktische Freiheit in Kants Lehre vom höchsten Gut, Leiden/Boston 2017, S. 192).  
674 GMS 04:420. 
675 GMS 04:415.  
676 Vgl. dazu auch Graband, Claudia: Klugheit, a.a.O., S. 28.  
677 GMS 04:415. Vgl. GMS 04:416; Engstrom, Stephen: The Form, a.a.O., S. 141.  



 103 

einem durch das moralische Gesetz gebildeten Bestimmungsgrund entgegensteht678, da es sich 
nicht mehr um einen pathologisch-affizierten Willen679 (wie im Fall der Maximen680), sondern direkt 
um einen pathologisch-bestimmten Willen handelt. Diese Art von Vorschrift bestimmt bereits die 
Kausalität des Willens zur Hervorbringung des begehrten Objekts durch die Handlung. Kant 
distanziert sich hier ausdrücklich von jenen, die die Kausalität des Willens zur Wirklichkeit der 
Objekte (sc. im Fall dieser Art von praktischen Vorschriften) mit einem freien Willen verbinden681. 

Wie bereits angedeutet, bestimmt der hypothetische Imperativ bzw. die praktische Vorschrift 
durch den begehrten Zweck die Wirkung und durch die Mittel ihrerseits die Kausalität des Willens 
zur Wirklichkeit des Zweckes. Es gibt hinsichtlich dieser Art von Gründen keine Möglichkeit, sie 
unter der Moralität zu betrachten, d. h. der freie Wille hat mit diesen hypothetischen Imperativen 
nichts zu tun. Da die Bedingung bzw. der Grund bei dieser Art von Vorschriften bereits gegeben 
ist, konzentriert sich der hypothetische Imperativ auf die Mittel zur Ausführung des Zwecks. Dass 
der praktischen Vorschrift oder dem hypothetischen Imperativ die Ausführung der begehrten 
Wirkung zugrunde liegt, lässt den Verdacht aufkommen, dies habe mit der praktischen Vernunft 
und mit der Freiheit des Willens zu tun.  

Kann man infolgedessen annehmen, dass diese Definition einer „praktischen Vorschrift“ als 
hypothetischer Imperativ die einzige Erklärung der Freiheitskategorie „objektiver Prinzipien 
(Vorschriften)“ sei? Wird es möglich, den Begriff „hypothetischer Imperativ“ mit der 
Willensfreiheit in Einklang zu bringen? Die hypothetischen Imperative beziehen sich Kant zufolge 
nicht auf das moralisch Gute und Böse; daher stellt sich die Frage, worauf sich die Behauptung 
stützen würde, dass es bei der zweiten Quantitätskategorie der Freiheit um hypothetische 
Imperative geht, wenn man doch bereits weiß, dass die Tafel der Freiheit mit den Begriffen des 
Sittlich-Guten und Sittlich-Bösen in Zusammenhang steht. Wie kann man eigentlich einen 
hypothetischen Imperativ mit den Voraussetzungen der Tätigkeit der Freiheitskategorien in 
Einklang bringen, oder anders gefragt: Liegt diesem Imperativ „die Form eines reinen 
Wil lens“682 zugrunde? Wie ist überhaupt die Tätigkeit der zweiten Quantitätskategorie der Freiheit 
zu verstehen?  
 
2.2. Zur Tätigkeit der zweiten Quantitätskategorie 
 
Die objektiven Prinzipien bzw. Vorschriften bilden die zweite Freiheitskategorie der Quantität in 
Ansehung der Begriffe des Guten und Bösen. Kant drückt sie nicht in der Art und Weise aus, wie 
er die zweite Kategorie der Quantität in der ersten Kritik kennzeichnet – nämlich unter einem 
einzigen Terminus –, sondern durch die Zusammensetzung mehrerer Ausdrücke: „Objektiv, nach 
Prinzipien (Vorschriften)“683. Was hier zunächst geklärt werden muss, besteht hauptsächlich in 
der „kategorialen Tätigkeit“ der Vorschriften, die in notwendigem Zusammenhang sowohl mit der 
Freiheit des Willens bzw. der Willkür als auch mit den sittlichen Begriffen des Guten und Bösen 
im System der Kritik einer praktischen Vernunft stehen. Wie bereits im Zusammenhang mit der ersten 
Quantitätskategorie der Freiheit gezeigt wurde, hat Kant ‚die Tätigkeit einer Kategorie‘, die auf die 
Bestimmung der freien Willkür684 oder des Willens gerichtet ist („in Beziehung auf das oberste 
Prinzip der Freiheit“685), im Blick. Zu dieser freien Willensbestimmung gehört die Tätigkeit eines 
Beziehens und Hervorbringung der Wirklichkeit der Willensgesinnung686.  

Mit Blick auf ein eindeutiges Verständnis der genannten kategorialen Tätigkeit von den 
objektiven Prinzipien bzw. Vorschriften muss man sich an die wichtigste Präsupposition der 

 
678 Vgl. KpV 05:33.   
679 Vgl. Graband, Claudia: Klugheit, a.a.O., S. 26 f.  
680 Vgl. KpV 05:19. 
681 Vgl. KpV 05:45 f.  
682 KpV 05:66.  
683 KpV 05:66.  
684 Vgl. KpV 05:66. 
685 KpV 05:67.  
686 Vgl. KpV 05:66.  



 104 

vorliegenden Analyse im Hinblick auf den Begriff der Freiheit in der KpV zurückerinnern. Es 
handelt sich vor allem um die Auseinandersetzung mit dem Begriff der Freiheit: a) Es gibt keine 
praktische Freiheit des Willens ohne das Bewusstsein des moralischen Gesetzes; b) Wir (Menschen) 
können durch dieses Bewusstsein die praktische Freiheit des Willens erkennen. Die objektiv-
praktische Realität der Freiheit als gegebenes Fundament erweist sich als Grundlegung der 
objektiven Realität der Kategorien der Freiheit. Damit ist angedeutet, dass auch die Vorschriften 
als zweite Quantitätskategorie durch diese praktische Freiheit bestimmt werden. Andernfalls wäre 
diese Kategorie kein Elementarbegriff der Freiheit.  

Dass es nur einige Kategorien der Freiheit mit dieser Bedeutung gäbe, und andere jedoch 
nicht, würde bedeuten, einerseits das Gefüge der Tafel zu durchbrechen und andererseits den 
Begriff der Freiheit abweichend von Kants Argumentation zu fassen. In diesem Sinne muss die 
Kategorie „Vorschriften“, die wesentlich unter der Gültigkeit „für eine Gattung vernünftiger 
Wesen“687 betrachtet wird, einen notwendigen Zusammenhang mit der objektiv-praktischen 
Realität der Freiheit aufweisen, wenn sie überhaupt als Kategorie der Freiheit geltend gemacht 
werden soll. Wenn man die Vorschriften in der Tafel als hypothetische Imperative auffasst, wie 
einige Autoren dies tun, so ergeben sich hieraus erhebliche Probleme.  

Folgt man Interpreten wie Zimmermann, Puls oder Graband, so müsste man den Begriff der 
praktischen Freiheit in der zweiten Kritik erheblich verzerren, um die zweite Quantitätskategorie 
als Ausdruck hypothetischer Imperative zu deuten. Heiko Puls schreibt etwa Folgendes: „Eine 
Vorschrift basiert auf der Struktur eines hypothetischen Imperativs. Sie legt fest, welche Mittel 
einzusetzen sind, damit ein Ziel erreicht kann“688. Aus dieser Prämisse ergibt sich die folgende 
Affirmation: „Obwohl der Bestimmungsgrund der Vorschrift in der sinnlich-pragmatischen Natur 
des Menschen liegt, muss das Subjekt in diesem Zusammenhang trotzdem als frei gedacht 
werden“689. Und nochmals: „Eine Vorschrift ist hypothetisch, d. h., sie enthält nur „die 
Bedingungen der Kausalität des vernünftigen Wesens, als wirkender Ursache, bloß in Ansehung 
der Wirkung und Zulänglichkeit derselben“ (KpV, V, 20). Obwohl diesen Handlungen nicht der 
Begriff der Freiheit als Autonomie zugrunde liegt, hat das vernünftige Wesen „Kausalität“, und die 
Handlung ist trotz des möglichen Einflusses der Sinnlichkeit transzendental frei“690. Diese Deutung 
zeigt unter anderem nicht nur die Deformation des Freiheitsbegriffs, sondern auch Achtlosigkeit 
bzw. eine Vernachlässigung wichtiger Begriffen wie „Bestimmungsgrund“, „wirkende Ursache“, 
„Autonomie“ und „transzendental frei“.  

Die Legitimität einer solchen Auffassung ist unbestritten. Gleichwohl basiert sie auf einer 
unzutreffenden Prämisse. So hebt Kant mehrfach hervor, dass „Sittlichkeit uns zuerst den Begriff 
der Freiheit entdecke“691. Diese positive Konzeption der Freiheit verhindert eine freie Bestimmung 
der hypothetischen Imperative, da diese Art von Imperativen bereits als „Gründe“ der 
Bestimmung fungieren und „auf das Gefühl der Lust und Unlust, das niemals als allgemein auf 
dieselben Gegenstände gerichtet angenommen werden kann, gegründet“692 sind. In der KpV wird 
eine freie Handlung entweder unter der Form der „Allgemeinheit“ gedacht – oder es handelt sich 
nicht um eine freie Handlung. Wie dort ausgeführt wird, besteht der Grund der Bestimmung im 
Fall der hypothetischen Imperative im Prinzip der Glückseligkeit. Dann kann ein solcher 
Bestimmungsgrund keineswegs frei sein, weil dieses Prinzip dem Prinzip der Sittlichkeit 
zuwiderläuft: „Das gerade Widerspiel des Prinzips der Sittlichkeit ist: wenn das der eigenen 
Glückseligkeit zum Bestimmungsgrunde des Willens gemacht wird“693.  

Das bedeutet nichts anderes, als dass die zweite Quantitätskategorie der Freiheit nicht unter 
der Struktur eines hypothetischen Imperativs betrachtet werden darf, da ein solcher Imperativ 
bereits einen Grund der Willensbestimmung, nämlich Gefühle als Gründe, voraussetzt. Die 

 
687 KpV 05:67.  
688 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 52.  
689 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 52. 
690 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 52.  
691 KpV 05:30.   
692 KpV 05:26. 
693 KpV 05:35. Vgl. dazu auch Schönecker, D.; Wood, A. W.: Kants Grundlegung, a.a.O., S. 117.  



 105 

objektiven Prinzipien oder Vorschriften, wie sie in der Tafel dargelegt sind, würden mit dem Begriff 
der Freiheit im Widerspruch stehen, sobald man versucht, von der zuvor analysierten Definition 
eines hypothetischen Imperativs auszugehen. Darüber hinaus ist diese Kategorie nicht als Begriff 
zur Formulierung eines hypothetischen Imperativs zu verstehen wie Zimmermann und Graband 
meinen. Vielmehr ist sie im Horizont der moralischen Möglichkeit einer Handlung zu denken – 
und dies muss im Folgenden noch gezeigt werden. 

Worauf beruht das „Objektive“ der Prinzipien bzw. Vorschriften in der Tafel der 
Freiheitskategorien? In der Erörterung der Tafel bestimmt Kant die Tätigkeit der Kategorien sowie 
das Ergebnis der Tätigkeit, d. h.: a) Das Mannigfaltige der Begehrungen der Einheit des 
Bewusstseins einer im moralischen Gesetz gebietenden praktischen Vernunft zu unterwerfen; b) 
Die Wirklichkeit der Willensgesinnung hervorzubringen. Es liegt auf der Hand, dass sowohl die 
Tätigkeit als auch ihr Ergebnis mit dem praktischen Elementarbegriff a priori sowie mit dem 
Verständnis des Objektiven zusammenhängen müssen. Die Objektivität der Prinzipien bzw. 
Vorschriften als Kategorie liegt vor allem in dem Bereich ihrer Gültigkeit. Die Kategorie muss ein 
Mannigfaltige der Begehrungen unter dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes unterwerfen. 
Darin besteht ihre negative Tätigkeit.  

In diesem Sinne ermittelt die praktische Vernunft ein Übereinkommen zwischen gewissen 
Neigungen, dessen Gültigkeit die bloß subjektive Geltung einer individuellen Maxime 
überschreitet. Unabhängig davon, wie ein solches Übereinkommen zwischen Neigungen in den 
Subjekten zustande kommt, da dies Teil einer empirischen Seelenlehre aus Naturprinzipien und 
nicht Gegenstand einer metaphysischen Analyse im System der Kritik ist, muss betont werden, 
dass sich die Gültigkeit analog zur Geltung individueller Maximen auf mehrere Subjekte beziehen 
lässt. Nach diesem Unterwerfen geht es darum, Vorschriften für eine Gattung des vernünftigen 
Wesens moralisch gut oder böse zu etablieren. Die Quantität dieser Kategorie – d. h. ihr Status als 
objektives Prinzip – wird demnach durch eine interpersonale Gültigkeit bestimmt, insofern ein 
Übereinkommen bestimmter Neigungen zwischen Subjekten vorliegt.  

Aus der Tatsache, dass wir (Menschen) über Neigungen als Objekte der Prinzipien oder 
Vorschriften verfügen, lässt sich nach Kants Auffassung die Kategorie als ein Begriff der 
Unterwerfung dieser Neigungen zur Hervorbringung einer moralischen Willensgesinnung ableiten. 
Da es aber im Fall der Objekte der Vorschriften nicht unmittelbar um Bestimmungsgründe (und 
erst recht nicht um empirische Gründe) geht, kann die im moralischen Gesetz gebietende 
praktische Vernunft diese Objekte unterwerfen, um ihnen eine moralische Wirklichkeit 
zuzuschreiben. Die Tätigkeit der Unterwerfung durch diese Kategorie setzt offensichtlich voraus, 
dass das Übereinkommen der Neigungen noch keine Bestimmungsgründe darstellt; denn 
anderenfalls würde es sich um eine andere Art von Vorschrift handeln. Nur so kann die praktische 
Vernunft an den sinnlich-affizierenden Objekten der objektiven Prinzipien arbeiten. Aus dieser 
operativen Voraussetzung ergibt sich die Frage, wie solche Objekte der Vorschriften bzw. gewisse 
konvenierende Neigungen unterworfen werden können. Hier tritt eine Kontinuität mit dem zutage, 
was Kant bereits für den Fall der ersten Kategorie gedacht hatte. 

Die Objekte der Vorschriften bzw. objektiven Prinzipien differenzieren sich nicht in sich 
von den Objekten der Maximen, d. h. die Neigungen (bzw. Begierden) sind sowohl bei Maximen 
als auch bei Vorschriften als sinnlich den Willen affizierende Elemente zu betrachten. Der 
Unterschied liegt nun darin, dass das Objekt einer Vorschrift auch von anderen (und nicht nur von 
mir) begehrt wird. Kant selbst bietet uns zwei Beispiele unter dem Ausdruck „Harmonie“ in der 
Anmerkung zu § 4 (Lehrsatz III) der Analytik an694. Es liegt auf der Hand, dass ein Objekt – etwa 
die bestimmte Neigung, sich Mailands zu bemächtigen – von zwei Subjekten begehrt wird. Das 
Objekt („welches sich zwar zufälligerweise, auch mit anderer ihren Absichten, die sie gleichfalls auf 
sich selbst richten, vertragen kann“695) wird hier als Objekt einer Vorschrift angesehen – anders 

 
694 KpV 05:28.  
695 KpV 05:28.  



 106 

gesagt: als ein Gegenstand, der den zwei individuellen Maximen des Willens von zwei Subjekten 
zugrunde liegt696.  

Es geht somit um begehrte Objekte, die bei passender Gelegenheit bzw. zufälligerweise mit 
einzelnen oder mehreren Subjekten, Familien, Gruppen, Institutionen, Völker, Staaten, Kulturen 
oder Zivilisationen gekoppelt sind. Beispiele dafür lassen sich aus verschiedenen Perspektiven 
anführen. Einige Völker haben z. B. die Neigung, andere Kulturen und Völker durch Krieg 
einzunehmen. In diesem Sinne koinzidieren die Menschen jener Völker hinsichtlich gemeinsamer 
Objekten ihrer Prinzipien. Die Vorschrift beschreibt die Regel, unter der die Neigungen 
propositionell ausgedrückt werden: Die Grenze des Territoriums unseres Volkes durch eine 
Invasion zu expandieren. Das gemeine Objekt oder die gemeine Neigung einer territorialen 
Expansion wird durch diese Regel repräsentiert. So gesehen teilen die Objekte der Maximen mit 
den Objekten der Prinzipien dieselbe logische Komposition eines Satzes. Nichts spricht dagegen, 
dass die in einem gemeinsamen sinnlichen Objekt enthaltene Proposition als eine auf andere Willen 
übertragbare Maxime verstanden werden kann, ebenso wie nichts dagegen spricht, dass zwei 
Menschen (oder ein Volk) dieselbe Neigung zur Eroberung hegen. 

Die unterwerfende Tätigkeit operiert über diese Objekte der Vorschriften. Das Bewusstsein 
des moralischen Gesetzes samt dem Bewusstsein der praktischen Freiheit unterwirft das 
Mannigfaltige jener Neigungen, um die Wirklichkeit einer moralischen Willensgesinnung in 
objektiven Prinzipien oder Vorschriften hervorzubringen. Dies führt zur moralischen Möglichkeit 
der Handlung. Die Subjekte evaluieren solche Objekte der Vorschriften unter dem Bewusstsein 
der Form der Allgemeinheit. Im Falle des oben genannten Beispiels wird das in der Regel 
implizierte Objekt dahingehend geprüft, ob es moralisch gut oder böse ist. Die unterwerfende 
Tätigkeit erlangende Einheit des Bewusstseins einer praktischen Vernunft produziert auf diese 
Weise eine sittliche Gesinnung, die sich in anderem Objekt ausdrucken lässt, da „nun [...] freilich 
unleugbar [ist], daß alles Wollen auch einen Gegenstand, mithin eine Materie haben müsse“697. Was 
die Wirklichkeit einer Willensgesinnung zur moralischen Möglichkeit der Handlung gedacht 
werden muss, heißt in der KpV „moralische Vorschriften“. Wenn die zweite Quantitätskategorie 
der Freiheit die gemeinen Begehrungen der Einheit des Bewusstseins des moralischen Gesetzes 
unterwirft, wird die Gesinnung in den moralisch-guten (oder bösen) Vorschriften hervorgebracht, 
da „die moralische Gesinnung [...] mit einem Bewusstsein der Bestimmung des Willens 
unmittelbar durchs Gesetz notwendig verbunden [ist]“698. Die Bezeichnung ‚moralische 
Vorschriften‘ wird z. B. in Bezug auf die Religion (nämlich, als Institution, Gemeinschaft oder 
einfach als gemeine Pflichten) verwendet: 

 
„Jenes Gesetz aller Gesetze stellt also, wie alle moralische Vorschrift des Evangelii, die sittliche Gesinnung in 
ihrer ganzen Vollkommenheit dar, (...)“699.  

 
Die objektiven Prinzipien oder Vorschriften als Kategorie der Freiheit sind – und dies kann einige 
noch auftretende Missverständnisse aufklären helfen – als ein Elementarbegriff a priori zu 
verstehen, der nach der Unterwerfung der gemeinen Begehrungen die Wirklichkeit der sittlichen 
Gesinnung in einer moralischen Vorschrift selbst hervorbringt. Durch die Freiheit des Willens 
erlangt die Kategorie als Elementarbegriff objektive Realität. Die praktische Vernunft produziert 
durch die Kategorie die Wirklichkeit einer Intention, verbunden mit dem moralischen Gesetz. 
Wenn man das Beispiel des Evangeliums700 betrachtet, kann man annehmen, dass der „göttliche 

 
696 Wenn das Objekt der Vorschrift bzw. das der zwei individuellen Maximen zu einem Bestimmungsgrund des Willens 
wird, spricht Kant von vernünftig-praktischer Vorschrift (vgl. KpV 05:62). Diese Stelle macht auch klar, dass der 
Begriff „praktische Vorschrift“ nicht immer mit einem hypothetischen Imperativ identifiziert werden kann, da dem § 
1 der Analytik eine Maxime kein Imperativ ist. Vgl. dazu auch KpV 05:66, 05:83.     
697 KpV 05:34.  
698 KpV 05:116.  
699 KpV 05:83. 
700 Hier kann man nicht nur von dem Evangelium, sondern auch von der „Bibel“ insgesamt als auch von anderen 
religiösen Texten (z. B.: der Koran, die Thora, der Tao Te Ching, usw.) sprechen. Das Entscheidende ist, dass diese 



 107 

Mensch“701 desselben die Basis für eine Art von Religionsglauben ist, der mittels der gemeinen 
Gegenstände dieses Glaubens (speziell, unter der Institutionsform oder einer Gemeinde) variable 
moralische („christliche“702) Vorschriften generiert. In diesem Sinne sind die einige sittlichen 
Dilemmata darlegenden Geschichten des Religionsglaubens ein gutes Beispiel für gemeine 
Neigungen als Objekte der Vorschriften, denen in der durch praktische Vernunft vollzogenen 
Unterwerfung eine moralische Gesinnung zugeschrieben wird. Die moralische Gesinnung einer 
Vorschrift wird für die Möglichkeit der Handlungen geltend gemacht. 
 
3. Die dritte Kategorie der Quantität 
 
3.1. Zur Erläuterung der praktischen Gesetze als Kategorie  
 
Entscheidend für das Verhältnis zwischen der reinen Vernunft und dem menschlichen Willen ist 
die Frage nach den praktischen Gesetzen. Kant definiert sie grundsätzlich in der Erklärung des § 1 
der Analytik, nachdem er die subjektiven praktischen Grundsätze dargelegt hat. In diesem Sinne 
steht diese Definition nicht nur mit der Erläuterung der praktischen „Grundsätze“, sondern auch 
mit der Darstellung der Gültigkeit der Maximen in Verbindung. Es geht dabei nicht um eine bloß 
ausschließende Opposition von Maximen und Gesetzen, sondern um unterschiedliche praktische 
Gültigkeitsbereiche in Bezug auf die „Bedingung“, die ihrerseits den Willen zur Handlung 
bestimmen könnte. Die Unterteilung der Grundsätze setzt also voraus, dass die Bestimmung des 
Willens unter der Perspektive des handelnden Subjekts entweder allein für sein Handeln (im Fall 
gewisser Vorschriften koinzidiert das begehrte Objekt und die Regel meines Handelns mit einem 
anderen Willen bzw. mehreren Willen) oder strenggenommen für das Handeln aller rationalen 
Wesen gelten kann. Darin besteht im Wesentlichen nach jener Stelle die Differenz zwischen dem 
Subjektiven und dem Objektiven der Grundsätze. Aus Kants Sicht sind Grundsätze praktische 
Gesetze,    
 

„wenn jene als objektiv, d.i. für den Willen jedes vernünftigen Wesens gültig erkannt wird“703.  
 
Kant trennt die praktischen Grundsätze nicht, weil es keinen Anknüpfungspunkt zwischen dem 
Subjektiven und dem Objektiven der Gültigkeit gibt, sondern weil  
 

„in einem pathologisch-affizierten Willen eines vernünftigen Wesen [...] ein Widerstreit der Maximen, wider die 
von ihm selbst erkannte praktische Gesetze, angetroffen werden [kann]“704.  

 
Der Möglichkeitscharakter des Widerstreits wirft die Frage nach dem Kriterium des Widerstreits 
auf, d. h. die Frage, wie ein solcher Konflikt möglich ist. Wichtig ist zunächst festzuhalten, dass 
zwar die Maximen für sich genommen keine Gesetze705 sind, aber sie Gesetze706 sein können. 
Daraus folgt, dass das Widerstreitkennzeichnen in dem „Gesetzwerden“ liegt. Gewisse Maximen 
können zugleich Gesetze nach der Universalisierungsprobe der reinen Vernunft werden, und 
gewisse nicht; präziser gesprochen: Gewisse Objekte der Maximen können allgemeingültige 
Objekte sein und gewisse nicht. Dies besagt nichts anderes als das, was Kant bereits in § 1 der 
Analytik als deutliche Distinktion zwischen moralischen und nicht-moralischen Maximen (sc. im 
Sinne einer Untauglichkeit zur Universalisierung) präsupponiert.  

 
Texte verschiedene gemeine Objekte der Vorschriften haben, die dann als moralische Vorschriften interpretiert 
werden. Kants Position über das Verhältnis zwischen dem Christentum und den Vorschriften siehe SF 07:37, 07:50, 
07:60.  
701 RGV 06:64.  
702 KpV 05:127.  
703 KpV 05:19.  
704 KpV 05:19. 
705 Vgl. KpV 05:20.   
706 Vgl. KpV 05:27.   



 108 

Mit dieser Betonung des potenziellen Konflikts geht die Identität selbst der praktischen 
Gesetze einher. Das heißt: Wenn man auf die Frage antworten muss, wie wir uns (Menschen) dieses 
Widerstreits bewusst sein können, muss man vor allem annehmen, dass das Bewusstsein für das 
Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft ein solches Konfliktbewusstsein ermöglicht. Wie die 
praktischen Gesetze lediglich in der Maxime gedacht werden können (Kant drückt diesen Punkt 
deutlich aus: „(...) und doch zugleich einsehen, daß dieses kein praktisches Gesetz, sondern nur 
seine Maxime sei, dagegen, als Regel für den Willen eines jeden vernünftigen Wesens, in einer und 
derselben Maxime, mit sich selbst nicht zusammenstimmen könne“707; „welche Form in der 
Maxime sich zur allgemeinen Gesetzgebung schicke“708), muss man voraussetzen, dass das 
Bewusstsein des moralischen Gesetzes in der Maxime dasjenige sei, was sowohl das Bewusstsein 
und die Vorstellung des Konflikts als auch das Bewusstsein und die Vorstellung der praktischen 
Gesetze selbst hervorbringt. Ohne jenes Bewusstsein eines Grundgesetzes gibt es keine 
praktischen Gesetze in den Maximen. Mit der weitgehenden Nichtbeachtung der genannten 
Annahme verbindet sich eine Nichtklärung der praktischen Gesetze.  

Eine radikale Differenz zwischen Maximen und Gesetzen annulliert die Möglichkeit der 
praktischen Gesetze selbst. In diesem Sinne soll die These angenommen werden, dass die Maximen 
nicht indifferent gegenüber der Moral sein können und dass sie immer im Kontrast mit dem 
moralischen Gesetz und unter der Perspektive eines moralischen Dilemmas zu betrachten sind. So 
gesehen lassen sich zwei Gesichtspunkte vorschlagen: 1) Eine nicht-moralische Maxime ist nicht 
identisch mit der Wendung ‚moralisch-indifferente Maxime‘; 2) Eine nicht-moralische Maxime ist 
identisch mit einer nicht-universellen Maxime. Dies führt uns somit zum engeren Zusammenhang 
zwischen Maximen und Gesetzen709, da, wenn man keinen absoluten Unterschied annimmt, die 
Maximen im Ursprung der praktischen Gesetze für uns Menschen eine maßgebende Rolle spielen.  

Dieser Zusammenhang hat abermals mit der Beziehung zwischen den Maximen und dem 
moralischen Gesetz zu tun. Denn das Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft ist als uns 
bekannte Formel für ein vernünftiges, aber auch durch die Sinnlichkeit affiziertes Wesen unter der 
Form eines kategorischen Imperativs (sc. „das moralische Gesetz ist daher bei jenen [Menschen] 
ein Imperativ, der kategorisch gebietet, weil das Gesetz unbedingt ist“710) anzusehen. Das 
Grundgesetz gebietet, dass die Objekte der Maximen ein praktisches Gesetz werden, und in einem 
reinen vernünftigen Willen (z.B. Gotteswille) kann kein Objekt der Maximen vorausgesetzt 
werden, da sie aus der Sinnlichkeit herkommen und Gott kein Affektionsvermögen präsupponieren 
könnte711. So gesehen wird das Grundgesetz hier für den menschlichen Willen bestimmt. Welche 
„Formel“ in dem Willen anderer vernünftigen Wesen als Menschen, die zu keiner Maxime fähig 
sein könnten, gedacht werden kann, beschäftigt sich die zweite Kritik nicht. Es kann außerdem 
davon gesprochen werden, dass die angenommene Auffassung zum Ausdruck bringt, dass der 
unterwerfende Charakter des Gesetzes und auch der praktischen Gesetze überhaupt allein im oben 
genannten Zusammenhang liegt, da das Grundgesetz in einem Willen ohne sinnlich-begehrte 
Objekte der Maximen und das Mannigfaltige derselben analytisch wäre.  

Aus dem Vorhergehenden darf man also vermuten, dass der Ursprung praktischer Gesetze 
als objektiv-praktische Grundsätze im Bewusstsein des Grundgesetzes wurzelt712. Dieser Ursprung 
als Bewusstsein in einem menschlichen Willen muss aber immer in Verbindung mit der allgemeinen 
Form einer Maxime betrachtet werden, da die Verbindlichkeit, Nötigung, und Moralität bzw. 
Pflicht lediglich in der Regel der Maxime (oder der Vorschriften) stattfinden können und nicht 
ohne diese. Kant paraphrasierend ließe sich sagen: ‚Unterwerfende Grundsätze als praktische 

 
707 KpV 05:19.  
708 KpV 05:27.  
709 Vgl. in ähnlicher Richtung Hoping, Helmut: Freiheit im Widerspruch. Eine Untersuchung zur Erbsündenlehre im Ausgang 
von Immanuel Kant, Innsbruck-Wien 1990, S. 134.  
710 KpV 05:32.  
711 Vgl. KpV 05:32.  
712 Vgl. dazu auch Hoping, Helmut: Freiheit im Widerspruch, a.a.O., S. 138.  



 109 

Gesetze aus dem bloßen reinen Willen ohne Maximen wären unmöglich‘713. Damit ist auch definitiv 
ausgeschlossen, dass es in Kants Theorie des Willens ein „Wollen“ ohne Objekte gäbe. Es kann 
um Maximen, Vorschriften oder praktische Gesetze gehen, muss aber immer ein Objekt geben, da 
„nun [...] freilich unleugbar [ist], daß alles Wollen auch einen Gegenstand, mithin eine Materie 
haben müsse“714.  

Kant expliziert auch den Begriff „praktische Gesetze“ dergestalt, dass sie eindeutig von 
Maximen unterschieden sind. Worauf stützt sich eine solche Unterscheidung? Zunächst soll gezeigt 
werden, unter welchen „Eigenschaften“ die praktischen Gesetze bestimmt werden, die sich in 
erster Instanz nicht mit dem Ursprung der Maximen (bzw. den „Objekten“ der Maxime) teilen 
lassen: (a) Apriori und Reinheit; (b) objektive Notwendigkeit; (c) Objektive Gültigkeit; (d) 
Verbindlichkeit; (e) absolute Bestimmung; (f) Freiheit. Diese Eigenschaften werden den 
praktischen Gesetzen unabhängig davon zugeschrieben, wie der Ursprung der Maximen bzw. 
Vorschriften sein mag. Im Folgenden wird dieser Punkt weiter ausgeführt.  

(a) Apriori und Reinheit: Im Unterschied zu den Objekten der allgemeinen Regel der 
Handlung wie eine Maxime, deren Ursprung a posteriori ist, d. h. die Materie derselben stammt 
aus den Gefühlen in der Erfahrung des Subjekts, ist der Ursprung der Objekte der praktischen 
Gesetze völlig a priori (oder anders ausgedrückt: „folglich nicht aus der Erfahrung abgeleitet“715). 
Eine solche Eigenschaft des Ursprungs derselben folgt unmittelbar aus dem apriorischen Charakter 
und der Form der Allgemeinheit. Bei Kant wird bspw. die „Glückseligkeit anderer Personen“ als 
Objekt eines eingeschränkten praktischen Gesetzes nicht aus der Erfahrung der Gefühle abgeleitet. 
Jene Form, die als ein Faktum ohne Erfahrung betrachtet wird, gebietet im Denken des 
Handelnden die Regel, durch die die Materie der Willensmaxime zur Allgemeinheit bestimmt wird. 
Nimmt man das Beispiel des Objekts einer Maxime „zu lügen kann Vorteile haben“, gebietet durch 
die Form der Allgemeinheit a priori eine neue allgemeine Regel „du sollst nicht lügen“.  

Diese Erweiterung der Maxime zur Form eines Gesetzes im Menschen ist eine neue 
objektive Regel, „die bloß seinen Willen betrifft; die Absichten, die der Mensch haben mag, mögen 
durch denselben erreicht werden können, oder nicht; das bloße Wollen ist das, was durch jene 
Regel völlig a priori bestimmt werden soll“716. Dementsprechend entsteht die neue, in der Maxime 
enthaltene Regel nicht aus Erfahrung, sondern aus der Form der Allgemeinheit. Im 
Zusammenhang damit steht die Reinheit, wenn man von der Materie abstrahiert: „Findet sich nun, 
daß diese Regel praktisch richtig sei, so ist sie ein Gesetz, weil sie ein kategorischer Imperativ ist. 
Also beziehen sich praktische Gesetze allein auf den Willen, unangesehen dessen, was durch die 
Kausalität desselben ausgerichtet wird, und man kann von der letzten (als zur Sinnenwelt gehörig) 
abstrahieren, um sie rein zu haben“717. Die Reinheit erfordert somit notwendigerweise eine 
Abstraktion der Materie der Sinnlichkeit. 

(b) Objektive Notwendigkeit: Dieses Charakteristikum der praktischen Gesetze ist, ebenso 
wie bei den theoretischen Gesetzen, vom Apriori der Regel abhängig, da eine wichtige Prämisse 
bei Kant darin besteht, dass die objektive Notwendigkeit „nur in Urteilen a priori stattfindet“718. In 
diesem Fall geht aber es um eine praktische Erkenntnis a priori719. Außerdem setzt diese Art von 
Notwendigkeit zwei weitere Gedanken Kants voraus: Auf der einen Seite kann man die folgende 
Stelle, die zur Erklärung der subjektive Notwendigkeit der hypothetischen Imperative dient, positiv 
auch für die praktischen Gesetze anwenden: „Die Vernunft, aus der allein alle Regel, die 
Notwendigkeit enthalten soll, entspringen kann, legt in diese ihre Vorschrift zwar auch 

 
713 Im Original lautet der Satz: „Synthetische Grundsätze aus bloßen Begriffen ohne Anschauungen waren unmöglich“ 
(KpV 05:42).  
714 KpV 05:34.  
715 KpV 05:113.  
716 KpV 05:21.  
717 KpV 05:21.  
718 KpV 05:12. 
719 Vgl. KpV 05:21 f.   



 110 

Notwendigkeit (denn ohne das wäre sie kein Imperativ), aber diese ist nur subjektiv bedingt, und 
man kann sie nicht in allen Subjekten in gleichem Grade voraussetzen“720.  

Diesen Gedanken könnte man so paraphrasieren: ‚Die objektive Notwendigkeit kann man 
in allen Subjekten in gleichem Grad voraussetzen‘. Zu prüfen, ob Kants Konzeption der praktisch 
objektiven Notwendigkeit Grade der Notwendigkeit in dem genannten Satz impliziert und ob dies 
logisch-richtig für die praktische Philosophie ist, kann man hier darüber hinwegsehen, da das vor 
allem voraussetzen würde, zu analysieren, ob die theoretisch objektive Notwendigkeit auch Grade 
annimmt. Es liegt auf der Hand, dass das Leitbild der praktisch objektiven Notwendigkeit die 
theoretisch objektive Notwendigkeit sein muss, an der es keine „Beschränkung“ der Gültigkeit gibt 
und keine limitierenden Beispiele aus ihr herausfallen können. Die im Spiel seiende Notwendigkeit, 
so Kants Überlegung, impliziert sowohl die essenzielle Apriorität als auch die Nicht-Ausschließung 
der Gültigkeit für alle Fälle.   

Der zweite Gedanke Kants in Bezug auf die objektive Notwendigkeit der praktischen 
Gesetze bzw. der kategorischen Imperative geht nun von zwei, sich in folgender Stelle entfaltenden 
Aspekten aus: „Zu ihrer Gesetzgebung aber wird erfordert, daß sie bloß sich selbst 
vorauszusetzen bedürfe, weil die Regel nur alsdenn objektiv und allgemein gültig ist, wenn sie ohne 
zufällige, subjektive Bedingungen gilt, die ein vernünftig Wesen von dem anderen 
unterscheiden“721. Dieses Sichselbstvoraussetzen der neuen Regel (sc. die für allgemein gültige 
Maxime) und aller anderen kategorischen Imperative722 besagt nun, dass ihnen keine andere Regel 
zu ihrer Beschaffenheit zugrunde liegt. Das Sichselbstvoraussetzen wird der Regel durch den 
Charakter der Objektivität und Universalität selbst zugeschrieben, wobei es die Objektivität der 
praktischen Gesetze beschreibt aber nicht erklärt.  

Was aber ja für eine gewisse Erklärung der objektiven Notwendigkeit der praktischen 
Gesetze hilfreich ist, besteht in dem Satz, der sich auf die Zufälligkeit der subjektiven Bedingungen 
bezieht. Denn da geht Kant von einer Homogenität der Vernünftigkeit aus. Die zufälligen 
subjektiven Bedingungen (er meint hier Gefühle, Neigungen, Impulse, die bereits als Gründe der 
Willensbestimmung fungieren können, z. B.: Die hypothetischen Imperative) unterscheiden ein 
vernünftiges Wesen von anderen, aufgrund der Heterogenität der Elemente, woraufhin Kant zu 
Recht hervorhebt, dass eine Beimischung723 dieser Elemente die Reinheit und Objektivität 
schmälert.  

(c) Objektive Gültigkeit: Zuvor ist zu betonen, dass es einen maßgebenden Unterschied 
zwischen den „bloße[n] Maximen“724 (dies gilt auch als Unterschied zwischen des Objektiven-
Subjektiven nicht-hypothetischer praktischer Vorschriften725 und des Objektiven-Subjektiven der 
Gesetze726) und praktischen Gesetzen in Bezug auf die Art und Weise gibt, wie wir uns (Menschen) 
der Gültigkeit beider Grundsätze bewusst sind. Während das Bewusstsein der Gültigkeit der 
bloßen Maximen im § 1 der Analytik unter einem „Ansehen“ betrachtet wird, wird das 
Gültigkeitsbewusstsein der praktischen Gesetze dort auch durch ein „Erkennen“ charakterisiert: 
„(...) objektiv aber, oder praktische Gesetze, wenn jene als objektiv, d. i. für den Willen jedes 

 
720 KpV 05:20.  
721 KpV 05:20 f.  
722 Zur Übersicht über das Problem davon, ob die Maximen als kategorische Imperative interpretiert werden können 
oder nicht siehe Greenberg, Robert: The Bounds of Freedom: Kant‘s Causal Theory of Action, Berlin/Boston 2016, S. 84.  
723 Vgl. KpV 05:25. 
724 KpV 05:19. 
725 Anders behauptet Torralba, indem er die hypothetischen Imperativen als Gesetze auffasst: „Pragmatische 
Imperative sind auch objektive Vernunftgesetze, denn sie manchen bestimmte Handlungen notwendig“ (Torralba, J. 
M.: Typik der reinen praktischen Urtheilskraft, a.a.O., S. 290 Anm. 43). Mit dieser Behauptung ignoriert Torralba die Stelle 
KpV 05:20: „(...) d.i. hypothetische Imperativen sind, sind zwar praktische Vorschr i f ten, aber keine Gesetze“.  
726 Darauf hat Jochen Bojanowski richtig aufmerksam gemacht, worum es diese Differenzierung geht: „Im Fall der 
Freiheitskategorien muss der Unterschied zwischen Vorschriften, die für einige Subjekte objektive Gültigkeit haben, 
und Gesetzen, die für alle Vernunftwesen objektiv gültig sind, so verstanden werden, dass die Gesetze moralisch 
notwendig, die Vorschriften hingegen moralisch möglich sind“ (Bojanowski, Jochen: Kant über praktischen 
Gegenstandsbezug, a.a.O., S. 122).  



 111 

vernünftigen Wesens gültig erkannt wird“727. Ganz grundsätzlich fällt nun auf, dass die objektive 
Gültigkeit der praktischen Gesetze unmittelbar mit der praktischen Erkenntnis der reinen Vernunft 
verbunden ist, d. h. eine als Gesetz gültige Maxime (und nicht eine bloße Maxime, sei es im Moment 
der Formulierung oder eine, die nicht verallgemeinerbar sein könne) äußert sich als ein 
hinreichender Grund zur Willensbestimmung kraft der Form der Allgemeinheit. Anders formuliert: 
Wenn die praktische Erkenntnis „bloß mit Bestimmungsgründen des Willens zu tun hat“, so wird 
schon eine objektiv gültige Maxime als Bestimmungsgrund erkannt. Kant belegt das in der 
Anmerkung des § 1 durch folgende Affirmation: „Wenn man annimmt, daß reine Vernunft einen 
praktisch, d. i. zur Willensbestimmung hinreichenden Grund in sich enthalten könne, so gibt es 
praktische Gesetze“728. Die Erkenntnis der praktischen Gesetze ist direkt proportional zur 
objektiven Gültigkeit derselben, weil das Bewusstsein des moralischen Gesetzes als Prinzip der 
Deduktion zur Gültigkeit dieser Gesetze in der reinen Vernunft fungiert.  

Daher ist es wenig überraschend, wenn die objektive Gültigkeit der praktischen Gesetze auf 
dem „Willen jedes vernünftigen Wesens“ fußt. Besteht doch dasjenige, was die Form der 
Allgemeinheit gewährleistet, genau darin, kein Vermögen des eigenen Kausalitätsbestimmens (bzw. 
darin, einen Willen zu haben) auszuklammern. Es wird also hilfreich sein, den Satz „für den Willen 
jedes vernünftige Wesens“ nicht nur als ‚für den Willen jedes reinen vernünftigen Wesens‘, sondern 
auch als ‚für den Willens jedes sinnlich-affizierten vernünftigen Wesens‘ zu verstehen. Es wäre 
unlogisch, wenn Kant mit dem Terminus „vernünftigen Wesen“ lediglich jene Wesen ausgedrückt 
hätte, deren Wille ausschließlich rein vernünftig ist. Die praktischen Gesetze, wie gesagt, 
bestimmen beim Menschen Regel, deren Wollen in Maximen bestehen, nämlich in Regeln, deren 
Gültigkeit primär subjektiv ist. Das bedeutet nicht, dass die praktischen Gesetze auf Gefühlen 
beruhen, sondern dass ein handelndes Subjekt durch den reinen Wille bzw. die reine praktische 
Vernunft der subjektiven Gültigkeit einer Maxime jeweils die objektive Gültigkeit eines Gesetzes 
zuschreibt, d. h. unter dem Urbild des Gesetzes bzw. der Form der Allgemeinheit verleiht seine 
Maxime den Status eines Gesetzes.  

(d) Verbindlichkeit: Versucht man den in der Anmerkung des § 7 stehenden Gedanken der 
Verbindlichkeit des kategorischen Imperativs mitsamt den praktischen Gesetzen in abstracto zu 
verstehen, dann zeigt sich, dass er den Rückgriff auf die Thematik des „unendlichen Wesens“ 
erfordert. Dort heißt es: „Es [das Prinzip der Sittlichkeit] schränkt sich also nicht bloß auf 
Menschen, sondern geht auf alle endlichen Wesen, die Vernunft und Willen haben, ja schließt sogar 
das unendliche Wesen, als oberste Intelligenz, mit ein. Im ersteren Falle aber hat das Gesetz die 
Form eines Imperativs, weil man an jenem zwar, als vernünftigem Wesen, einen reinen, aber, als 
mit Bedürfnissen und sinnlichen Bewegursachen affizierten Wesen, keinen heiligen Willen, d.i. 
einen solchen, der keiner dem moralischen Gesetz widerstreitenden Maximen fähig wäre, 
voraussetzen kann“729.  

Bevor die Stelle zitiert wird, in der Kant die Verbindlichkeit explizit bestimmt, soll die 
Problematik eines Rückgriffs auf eine mit Willen begabte Intelligenz kurz skizziert werden. Einige 
Zeilen später schreibt Kant: „In der allergenugsamsten Intelligenz wird die Willkür, als keiner 
Maxime fähig, die nicht zugleich objektiv Gesetz sein könnte, mit Recht vorgestellt, und der Begriff 
der Heiligkeit, der ihr um deswillen zukommt, setzt sie zwar nicht über alle praktische, aber doch 
über alle praktisch-einschränkende Gesetze, mithin Verbindlichkeit und Pflicht weg“730. Diese 
Passage bestätigt die eingangs formulierte These: Das Subjekte der Maximen darf nicht mit deren 
Ursprung in bloßen Gefühlen gleichgesetzt werden, wie es einige Autoren nahelegen. Wäre dem 
so, erscheine der Gedanke eines heiligen Willens nicht nur problematisch, sondern leer. Denn 
damit wäre impliziert, dass Maximen, aus Gefühlen hervorgehend, niemals objektiv und notwendig 
– mithin gesetzesfähig – sein könnten.  

 
727 KpV 05:19.  
728 KpV 05:19. 
729 KpV 05:32.  
730 KpV 05:32. Vgl. Refl. 19:290.  



 112 

Zum anderen zeigt sich an dieser Stelle auch, dass es entweder einen Widerspruch in Kants 
Konzeption der Maximen bezüglich der Heiligkeit Gottes gibt, da es nach der kantischen 
Philosophie problematisch wäre, dem Gott Neigungen als Basis des Ursprungs der Objekte seiner 
Maximen zuzuschreiben. Oder es gibt ein anderes Verständnis der Maximen als Gesetze. Auf den 
ersten Blick scheint es unmöglich, zu behaupten, dass dem Gott eine Art von Maxime wie „mein 
Vermögen durch alle sichere Mittel zu vergrößern“731 zugeschrieben werden könnte. Diese 
Problematik bleibt an dieser Stelle offen, da sie hier nicht ausgeführt werden kann und ferner eine 
Behandlung der Theorie der Handlung Gottes erfordern würde; freilich lässt sich jedoch darauf 
hinweisen, dass es nach Kant ein unmittelbares Bewusstsein der Maximen als Gesetze in einer 
reinen Intelligenz geben müsse.  

Zur weiteren Klärung dieses letzten Gesichtspunkts lässt sich die Stelle derjenigen Definition 
der Verbindlichkeit aus der Anmerkung des § 7 anführen, an der deutlich wird, dass Kant im 
Ausdruck „Abhängigkeit“ ein unmittelbares Bewusstsein der Maximen als Gesetze veranschlagt, 
die bereits als Bestimmungsgründe des Willens vorgestellt worden sind:  
 

„Das moralische Gesetz ist daher bei jenen [Menschen] eine Imperat iv , der kategorisch gebietet, weil das 
Gesetz unbedingt ist; das Verhältnis eines solchen Willens zu diesem Gesetze ist Abhängigkei t , unter dem 
Namen der Verbindlichkeit, welche eine Nöt igung, obzwar durch bloße Vernunft und deren objektives 
Gesetz, zu einer Handlung bedeutet, die darum Pflicht heißt, weil eine pathologisch affizierte (obgleich dadurch 
nicht bestimmte, mithin auch immer freie) Willkür, einen Wunsch bei sich führt, der aus subjektiven Ursachen 
entspringt, daher auch dem reinen objektiven Bestimmungsgrunde oft entgegen sein kann, und also eines 
Widerstandes der praktischen Vernunft, der ein innerer, aber intellektueller Zwang genannt werden kann, als 
moralischer Nötigung bedarf“732.  

 
Insgesamt lässt sich also an dieser Stelle sagen, dass die Termini „Abhängigkeit“, „moralische 
Nötigung“, „intellektueller Zwang“ und „Pflicht“733 nunmehr mit dem Ausdruck „Verbindlichkeit“ 
gleichgesetzt werden können. Jedoch muss man hier gewisse Vorsicht walten lassen, denn diese 
Abhängigkeit besteht weder in einer sinnlich-objektiven Nötigung (der hypothetischen Imperative) 
noch in einer subjektiven Nötigung (der bloßen Antriebe). Es handelt sich vor allem um eine 
‚Anforderung der reinen Vernunft‘ unter dem Kriterium ihres Interesses an der Allgemeinheit. Es 
ist aber auch ein „Widerstand“ der reinen Vernunft gegenüber den Kräften der Neigungen. Zum 
Teil bleibt die Thematik der Nötigung im Bereich einer Analytik der Grundsätze, und zum anderen 
führt uns zum Thema der Triebfeder der reinen praktischen Vernunft. Das Wichtigste bezieht sich 
allerdings auf die Tatsache, dass in den praktischen Gesetzen durch das moralische Gesetz734 die 
Vernunft mit dem Willen des Menschen jene Regel verbindet, durch die er genau weiß, wie er 
handeln soll: In den Regeln (bzw. in den praktischen Gesetzen) ‚Du sollst nicht lügen‘, ‚Du sollst 
die Glückseligkeit anderer befördern‘ oder ‚Du sollst nicht stehlen‘ wird das Bewusstsein des Guten 
der Regel unmittelbar vorgestellt. Was die Vernunft erfordert, ist ein gutes Handeln unter diesen 
Regeln.     

(f) Gesetze der Freiheit: Im Gegensatz zu einigen Interpretationen735 ist nun festzuhalten, 
dass die praktischen Gesetze mit den freien Handlungen unmittelbar in Verbindung stehen und 
nicht etwa mit den unfreien. Daher können sie als praktisch-moralische Gesetze der Freiheit736 
bezeichnet werden. Im Ursprung der Objekte, auf die sich Maximen und Vorschriften beziehen, 

 
731 KpV 05:27.  
732 KpV 05:32. Vgl. GMS 04:439.  
733 Vgl. GMS 04:434; KpV 05:80; MS 06:223, 06:379, 06:405, 06:438.  
734 Vgl. KpV 05:33.  
735 Heiko Puls, Claudia Graband und Stephan Zimmermann versuchen die praktischen Gesetze als abstrakte logische 
Urteile zu definieren. Für diese Interpreten handelt es sich bei den Gesetzen im Moment der Quantität nicht richtig 
um moralische Gesetze der Freiheit, weil sie meinen, dass das moralische Gesetz nur in der Rubrik der Modalität ins 
Spiel kommt.   
736 Vgl. V-Mo/Mron II 29:599: „Die Moral, die rein a priori Gesetze der Freiheit erkennt, ist Metaphysic der Freyheit 
oder der Sitten“. Vgl. dazu auch MS 06:214; Kobusch, Theo: Praktische Elementarbegriffe, a.a.O., S. 20). Vgl. dazu auch 
MS 06:214.  



 113 

lässt sich kein direkter Anschluss finden, weil diese Objekte auf Neigungen und Begierden 
zurückzuführen sind, weshalb sie zu Beginn des Prozesses der Willensbestimmung moralisch noch 
unbestimmte und sinnlich-bedingte Begriffe sind. In der berühmt gewordenen Unterscheidung 
zwischen Heteronomie und Autonomie des Willens im Hauptstück der Deduktion markiert Kant 
deutlich das, was jene Verbindung ausdrückt: „Der Unterschied also zwischen den Gesetzen einer 
Natur, welcher der Wil le unterworfen ist , und einer Natur,  die einem Willen (in Ansehung 
dessen, was Beziehung desselben auf seine freien Handlungen hat) unterworfen ist, beruht darauf, 
daß bei jener die Objekte Ursachen der Vorstellungen sein müssen, die den Willen bestimmen, bei 
dieser aber der Wille Ursache von den Objekten sein soll, (...)“737. Werner Euler macht darauf 
aufmerksam, dass die Autonomie reiner Vernunft im Praktischen das Prinzip aller praktischen 
Gesetze darstelle738. Wenn man nun den Aspekt des Genitivs (sic. Gesetze der Freiheit) betrachtet 
und nur die spezifische Ableitung aus der Freiheit beachtet, stoßt man erneut auf den Umstand, 
dass praktische Gesetze möglich seien, insofern Freiheit notwendig ist und umgekehrt739. In dieser 
Freiheitsnotwendigkeit drückt sich die Daseinsberechtigung praktischer Gesetze in Kants 
praktischer Philosophie aus.  
 
3.2. Zur Tätigkeit der dritten Quantitätskategorie 
 
Die praktischen Gesetze sind die dritte Freiheitskategorie der Quantität in Ansehung des 
moralischen Guten und Bösen. Wie bereits bei den beiden vorhergehenden Kategorien 
hervorgehoben wurde, formuliert Kant diese Kategorie nicht in der Art und Weise aus, wie er die 
dritte Kategorie der Quantität in der ersten Kritik, nämlich unter einem einzigen Terminus, 
charakterisiert, sondern durch die Zusammensetzung mehrerer Termini: „A priori objektive 
sowohl als subjektive Prinzipien der Freiheit (Gesetze)“740. Was in diesem Punkt zunächst 
berücksichtigt werden muss, bezieht sich vor allem auf die „kategoriale Tätigkeit“ der Gesetze, die 
in einem notwendigen Zusammenhang sowohl mit der Freiheit des Willens oder der Willkür als 
auch mit den sittlichen Begriffen des Guten und Bösen im System der Kritik einer praktischen 
Vernunft stehen. Es ist bemerkenswert, dass Kant hier bezüglich der praktischen Gesetze ‚die 
negative und positive Tätigkeit einer Kategorie‘ im Blick hat. Da Kant selbst davon ausgeht, dass 
die Freiheitskategorien insgesamt auf „die Wirklichkeit dessen, worauf sie sich beziehen (die 
Willensgesinnung) selbst hervorbringen“741, sieht er ihnen ein Moment der Willensbestimmung 
durch die reine praktischen Vernunft – und nicht der Ausführung einer Absicht auf Grundlage 
eines empirischen Bestimmungsgrundes.   

Theo Kobusch stellt eine präzise Diagnose des Problems der dritten Quantitätskategorie 
bereit, obwohl er die Kategorie so interpretiert, als sei sie „das Gesetz“ und nicht eine 
eingeschränkte Menge praktischer „Gesetze“742: „Was in der Forschungsliteratur zu erheblichen 
Irritationen geführt hat, ist die Tatsache, dass Kant unter den Quantitätskategorien auch das 
„Gesetz“ verzeichnet. Manche sind so weit gegangen, dass sie das für den deutlichsten Beleg ihrer 
These ansehen, Kant habe den Fortgang (...) in jeder einzelnen der vier Kategoriengruppen 
beschreiben wollen; andere haben sogar in ihrer Verzweiflung einen außermoralischen Sinn des 
Begriffs des Gesetzes angenommen“743. Die praktischen Gesetze als außermoralische Gesetze der 
Freiheit aufzufassen, stellt nach wie vor eine der zentralen Problemstellungen in der 
Kantforschung744 dar. Daher ist in diesem Zusammenhang besondere Vorsicht geboten. 

 
737 KpV 05:44.  
738 Vgl. Euler, Werner: Verstand und Wille, a.a.O., S. 194.   
739 Vgl. KpV 05:46. Vgl. dazu auch Euler, Werner: Verstand und Wille, a.a.O., S. 209. 
740 KpV 05:66.  
741 KpV 05:66.  
742 Manfred Baum betont auch diese Differenzierung (vgl. Baum, Manfred: Praktische Erkenntnis a priori, a.a.O., S. 104).  
743 Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 54.  
744 Jochen Bojanowski detektiert richtig eine der Wurzel dieser Konzeption der außer- oder nichtmoralischen 
Betrachtung der praktischen Gesetze im Problem des „Übergangs“ zwischen Kategorien: „Es ist problematisch, einen 
solchen Übergang bereits innerhalb der Quantitätskategorien zu lokalisieren. Aus diesem Grund versucht man, den 



 114 

Die Konzeption der außer- oder nichtmoralischen Gesetze der Freiheit wird vor allem in der 
gegenwärtigen Literatur von verschiedenen Autoren vertreten. Exemplarisch sei hier die Auslegung 
von Heiko Puls angeführt. Ihm zufolge ist die dritte Kategorie der Quantität eine nichtmoralische 
Kategorie, und zwar aufgrund einer perspektivischen Betrachtung ihrer quantitativen Bestimmung: 
„Trotz dieses Bezugs auf absolut praktische Aspekte der Willensbildung stellt auch die dritte 
Kategorie der Quantität noch keine genuin moralische Kategorie dar, da das moralische Gesetz 
hier nur perspektivisch hinsichtlich seines quantitativen Charakters, nämlich der Extension seiner 
Geltung, betrachtet wird, nicht jedoch in Bezug auf seinen nötigenden Charakters als kategorischer 
Imperativ“745. Puls könnte befragt werden, wie der Ausdruck „perspektivisch“ zu verstehen sei, da 
dieser Ausdruck eine Betrachtung der praktischen Gesetze als moralische Gesetze offenbar zu 
erschweren scheint. Dies scheint eine bloß willkürliche Strategie zu sein, die die vermutliche 
Problematik des Übergangs zwischen Kategorien aufzulösen versucht: Wie die letzte Kategorie der 
Modalität für Puls lediglich als moralisch betrachtet wird, so müssten die anderen Kategorien 
bestimmte gemischte Elemente enthalten, die sie nicht als vollständig moralisch bestimmte 
Kategorien auszeichnen können.    

Gerade unter der Voraussetzung, dass die praktischen Gesetze objektive und subjektive 
Prinzipien der Freiheit ausmachen, ist somit die erste Hauptlinie dieser Analyse herauszustellen: 
Die Tafel der praktischen Elementarbegriffe muss als eine Tafel der Kategorien der praktisch-
moralischen Freiheit verstanden werden, und das schließt die dritte Quantitätskategorie ein. Das 
heißt unter anderem: Wenn die Erkenntnis der praktischen Freiheit sich lediglich aus dem reinen 
Bewusstsein des moralischen Gesetzes gewinnen lässt, muss die Kategorie ‚praktische Gesetze‘ 
bzw. die subjektiven und objektiven Prinzipien der Freiheit einen notwendigen Zusammenhang 
mit dieser moralischen Freiheit besitzen; denn ansonsten wäre sie keine Kategorie der Freiheit. 
Darüber hinaus haben die Gesetze der Freiheit einen unmittelbaren Bezug zum Wesen der reinen 
Vernunft als praktischer Vernunft, und die These Kants kann keinesfalls ignoriert werden: „Wenn 
man annimmt, daß reine Vernunft einen praktisch, d. i. zur Willensbestimmung hinreichenden 
Grund in sich enthalten könne, so gibt es praktische Gesetze“746. Und es ist bekannt, dass die reine 
Vernunft nur durch das moralische Gesetz praktisch sein kann, wie die „Folgerung“ in § 7 der 
Analytik zeigt747.  

Nach allem, was über die praktisch-objektive Realität der Freiheit748 und die ersten beiden 
Quantitätskategorien gesagt wurde, ist zu erwarten, dass nun die Tätigkeit der Kategorie „Gesetze“ 
mit der moralischen Möglichkeit der Handlung in Zusammenhang steht. Vergleicht man ferner 
diese Kategorie mit den anderen oben behandelten Kategorien, lässt sich eine Besonderheit in 
Bezug auf den Ursprung dieser herausstellen: Der Ursprung der Objekte der Maximen und 
Vorschriften ist sinnlich bedingt, d. h. sie bilden die Materie des Wollens aus den Neigungen. Die 
Objekte der Gesetze, z. B. die Glückseligkeit anderer, das Unterlassen von Lüge, von Diebstahl, 
haben dagegen einen doppelten Ursprung: die noch zu universalisierenden Maximen und das 
moralische Gesetz.  

In der Tat liegen zahlreiche Belege für diesen doppelten Ursprung der praktischen Gesetze 
vor. Aus Kants Beispielen im Abschnitt der reinen praktischen Urteilskraft lassen sich allein drei 
praktische Gesetze identifizieren. Wenn er schreibt: „So sagt man: Wie, wenn ein jeder, wo er 
seinen Vorteil zu schaffen glaubt, sich erlaubte, zu betrügen, oder befugt hielte, sich das Leben 

 
Gesetzesbegriff in einem weiten nichtmoralischen Sinne zu interpretieren“ (Bojanowski, Jochen: Kant über praktischen 
Gegenstandsbezug, a.a.O., S. 113). 
745 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 54. Vgl. dazu auch Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 224). Später 
hat Zimmermann in einem anderen Beitrag in Bezug auf die dritte Quantitätskategorie seine Meinung verändert: „Die 
ersten beiden Kategorien, die für Maximen und Vorschriften, sind Kategorien des empirischen, die letzte Kategorie 
aber, die für Gesetze, eine Kategorie des reinen Willens“ (Zimmermann, Stephan: Die Kategorien, a.a.O., S. 234). Vgl. 
dazu auch Bobzien, Susanne: Die Kategorien der Freiheit, a.a.O., S. 211 f.; Benton, Robert: „Kant’s Categories of Practical 
Reason as Such“, in: Kant-Studien 71 (1980), S. 187.    
746 KpV 05:19. 
747 Vgl. KpV 05:31.  
748 Vgl. KpV 05:70.  



 115 

abzukürzen, so bald ihn ein völliger Gleichgültigkeit ansähe, und du gehörst mit zu einer solche 
Ordnung der Dinge, würdest du darin wohl mit Einstimmung deines Willens sein?“749, so 
resultieren daraus folgende als Gesetze gültige Regeln: ‚Du sollst nicht betrügen‘; ‚Du sollst dein 
Leben nicht abkürzen bzw. endigen‘; ‚Du sollst anderer Not mit völliger Gleichgültigkeit nicht 
ansehen‘. Es liegt auf der Hand, dass solche Gesetze kein Faktum der reinen Vernunft darstellen, 
da es nur ein solches Faktum gibt, und dieses basiert auf „Grundgesetz“. Alle anderen 
kategorischen Imperative ergeben sich aufgrund der vorausgesetzten Objekte der Maximen, da das 
Bewusstsein des Grundgesetzes im Nachdenken über Maximen wirksam wird, um diese nach der 
Prüfung ihrer Form der Allgemeingültigkeit in praktischen Gesetzen niederlegen zu können750. In 
diesem Sinne bestehen diese allgemeingültigen Maximen in den „Inhalten“ der Gesetze. So 
gesehen, scheint diese Tätigkeit hinsichtlich der Objekte der Maximen die allgemeine Tätigkeit 
dieser Kategorie auszumachen. Dadurch wird auch verständlich, wie es dazu kommt, dass die dritte 
Kategorie der Quantität ihre negative Tätigkeit ausübt, nämlich „das Mannigfaltige der 
Begehrungen, der Einheit des Bewußtseins einer im moralischen Gesetze gebietenden 
praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens a priori zu unterwerfen“751.  

Aus moralisch-praktischer Perspektive ist es wichtig, zu betonen, dass das Bewusstsein der 
praktischen Gesetze par excellence die linguistische Ausdrucksform der Freiheit repräsentiert. In 
dieser Form als Regel des menschlichen Verhaltens liegt die notwendige Verbindung a priori 
zwischen diesen Gesetzen und der Freiheit des Willens. Wenn man an den reinen und a priori 
gegebenen „Ursprung“ der praktischen Gesetze überhaupt denkt, kann man sagen, dass sie mittels 
der Freiheit des Willens sowohl im logischen als auch im moralischen Sinn möglich sind. Kant 
stellt das in einer Stelle der Deduktion fest:  
 

„In diesem Geschäfte kann sie also ohne Tadel und muß sie von reinen praktischen Gesetzen und deren 
Wirklichkeit anfangen. Statt der Anschauung aber legt sie denselben den Begriff ihres Daseins in der 
intelligibelen Welt, nämlich der Freiheit, zum Grunde. Denn dieser bedeutet nichts anders, und jene Gesetze 
sind nur in Beziehung auf Freiheit des Willens möglich, unter Voraussetzung derselben aber notwendig, oder 
umgekehrt, diese ist notwendig, weil jene Gesetze als praktische Postulate notwendig sind“752.  

 
Wie das Bewusstsein des moralischen Gesetzes als Freiheit des Willens realisiert wird, so müssen 
auch die praktischen Gesetze, die durch dieses Bewusstsein möglich geworden sind, als Gesetze 
der Freiheit bezeichnet werden. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Kant die dritte 
Quantitätskategorie als „A priori objektive sowohl subjektive Prinzipien der Freiheit (Gesetze)“753 
charakterisiert. Allerdings ist zu beachten, dass er zwischen dem „Gesetz der Freiheit“754 und den 
„Gesetzen der Freiheit“755 unterscheidet. 

Man kann hier nicht fragen, warum das moralische Gesetz keine „Kategorie“ der Freiheit ist, 
da hervorgehoben wurde, dass die Erkenntnis der Freiheit lediglich durch dieses Bewusstsein real 
sein kann, wobei das Gesetz in einer logischen Betrachtung nicht dem Bewusstsein der Freiheit 
untergeordnet werden kann, das seinerseits durch dieses Gesetz realisiert wird. Bei Ina Goy ist ganz 
klar, dass das Subjekt das moralische Gesetz vor Augen hat (sc. die moralische Möglichkeit der 
Handlung als gut oder böse wird gestrichen) – und das unterstreicht auch, dass „diese dritte 

 
749 KpV 05:69.  
750 Vgl. KpV 05:27. 
751 KpV 05:65. Dieser Auslegung nach ist zu erwarten, dass nur eine auf die moralische Möglichkeit der Handlung 
gerichtete Konzeption der Freiheitskategorien das Problem lösen kann, wie in der Kategorie „Gesetze“ eine 
Unterwerfung der Begehrungen unter der praktischen Vernunft zu denken ist. Es ist daher auffallend, dass Autoren 
wie Jochen Bojanowski, Ina Goy und Theo Kobusch, um einige zu nennen, dieses Problem klargesehen haben und 
Autoren, die Monografien zu den Kategorien wie Heiko Puls und Stephan Zimmermann geschrieben haben, nicht in 
der Lage waren, zu klären, wie praktische Gesetze mit den Begehrungen zusammenhängen, solange sie als solche 
Kategorien angesehen werden.   
752 KpV 05:46.  
753 KpV 05.66.  
754 KpV 05:68. 
755 Vgl. GMS 04:387.   



 116 

quantitative Kategorie [...] nach der Version in der Tafel [besagt], dass die handelnden Subjekte 
subjektive Maximen und/oder objektive Prinzipien als Bestimmungsgründe ihrer guten oder bösen 
Handlungen vor Augen haben; oder, nach der wenige Zeilen später folgenden Erläuterung, dass 
alle Akteure ein Gesetz vor Augen haben, das unabhängig von den subjektiven Neigungen gilt“756. 
Wie angedeutet wurde, fungiert die Freiheit als eine logische Voraussetzung der Kausalität des 
Gesetzes, aber nicht als reale Voraussetzung desselben. Aus bestimmten Gründen ist der Fall bei 
den praktischen Gesetzen ein anderer als beim moralischen Gesetz.  

Erstens ist erneut zu betonen, dass die praktischen Gesetze kein Faktum der reinen Vernunft 
in ihrer Eigenschaft als „Grundkraft“757 sind, da sie keinen weiteren Satz erfordern, um dieses 
Faktum rechtfertigen zu können. Gleichwohl greifen die praktischen Gesetze auf das Grundgesetz 
als höheres Prinzip ihrer Rechtfertigung zurück, da sie sich nicht selbst rechtfertigen können. Diese 
Gesetze werden in ihrer systematischen Einordnung als Postulate ausgedrückt758. Kant schreibt in 
der Dialektik über diese Postulate wie folgt: „Sie gehen alle vom Grundsatze der Moralität aus, der 
kein Postulat, sondern ein Gesetz ist, durch welches Vernunft unmittelbar den Willen bestimmt, 
(...)“759. In diesem Sinne liegen ihnen sowohl das Bewusstsein des Faktums des Grundgesetzes als 
auch das Bewusstsein der objektiven Realität der Freiheit des Willens zugrunde.  

Zweitens sind die praktischen Gesetze als vernünftige „Produkte“ anzusehen (sc. sie stellen 
keine „angeborenen“ Prinzipien der Vernunft dar), die aus der Adaptierung bzw. Erweiterung der 
Maximen zum Gesetzesstatus hervorgehen. In dieser Hinsicht geben die Regeln Auskunft über 
Inhalte, die vorzugsweise von der Quantität der universalisierten Maximen abhängig sind. Das 
heißt unter anderem: Der Mensch muss Objekte der Maximen ausbilden, um sich dann des 
moralischen Gesetzes bewusst zu werden und praktische Gesetze formulieren zu können. 

Bevor diese Analyse die spezielle Tätigkeit der Kategorie „Gesetze“ zur Geltung bringt, muss 
man auf die Problematik der Zirkularität hinweisen, die in dem Missverständnis des Plurals dieser 
Kategorien und der anderen begründet liegt. Der Plural der Kategorien hat einige Autoren so sehr 
verwirrt, dass sie zur Behauptung gelangt sind, dass die Kategorien „Maximen“, „Vorschriften“ 
und „Gesetze“ nicht wirklich „Maximen“, „Vorschriften“ und „Gesetze“ seien, sondern zur 
Bildung von „Maximen“, „Vorschriften“ und „Gesetze“760 dienen. Diese Verwirrung, die darauf 
abzielt, die vermutliche Richtigkeit einer metaphysischen und transzendentalen Deduktion der 
Freiheitskategorien zu rechtfertigen, enthält ein logisches Problem.  

Dass die Kategorie „Gesetze“ einfach „Gesetze“ bilden müsse, hat beispielsweise 
Zimmermann zu beweisen versucht, obwohl Kant ausdrücklich sagt, dass alle Kategorien sich auf 
etwas Anderes beziehen als auf sich selbst, womit sie sich selbst nicht hervorbringen, sondern 
vielmehr dazu bestimmt sind, die „Wirklichkeit“ einer Willensgesinnung in Ansehung der Begriffe 
des Guten und Bösen hervorzubringen. Dies impliziert eine leichte Umkehrung und ohne den 
Beweis, dass diese Begriffe die Grundlage praktischer Grundsätze seien, denn Kant nirgends 
behauptet, dass die Kategorie „Gesetze“ ein Begriff der Bildung von „Gesetzen“ sei, als ob sie 
ihnen logisch vorausginge. Es ist ausreichend, auf die Rangordnung der Begriffe des Guten und 
Bösen im System zu schauen, um diesen Irrtum Zimmermanns zu korrigieren761.  

Dies führt uns zur spezifischen Tätigkeit der Kategorie „Gesetze“. Grundlegend hierfür ist 
die Unterscheidung zwischen Eigenschaften, die offenkundig zwei verschiedenen Mengen 
zugeordnet werden könnten. Die erste Menge betrifft diejenigen Eigenschaften, die ihrem 
Ursprung nach eindeutig aus dem moralischen Gesetz abgeleitet werden könnten: ‚Apriorität und 

 
756 Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 160. 
757 Vgl. KpV 05:46 f.  
758 KpV 05:46. 
759 KpV 05:132. 
760 Vgl. Zimmermann, Stephan: Zu den Freiheitskategorien, a.a.O., S. 231: „Die Kategorien der Quantität selbst existieren 
so nur in der Einzahl“. Mit dieser Affirmation sagt Zimmermann: Die „Meinungen des Individuums“ (sc. die erste 
Quantitätskategorie) liegen nur in der Quantifikation eines (einheitlichen?) Intellekts. So gesehen wären die Meinungen 
mathematische Notionen. Nach ihm wäre die Maxime, „nach der ich ein Zeugnis abzulegen gesonnen bin“ (KpV 
05:44), eine quantifizierte Erkenntnis durch die Einzahl.  
761 Vgl. KpV 05:16.  



 117 

Reinheit‘, ‚objektive Notwendigkeit‘, ‚objektive Gültigkeit‘. Die zweite besteht aus jenen 
Eigenschaften, die hinsichtlich ihres Ursprungs mit den Objekten der Maximen verbunden sind: 
‚Verbindlichkeit‘ und ‚Gesetze der Freiheit‘ (vor allem aufgrund der Freiheit von Neigungen). Da 
die praktischen Gesetze für alle vernünftige Wesen überhaupt gültig sind, können wir uns 
(Menschen) ihrer bewusst werden – aufgrund der Tatsache, dass wir imstande sind, Maximen 
unserer Handlungen zu bilden, die im Moment der Etablierung des Gegenstandes der Maxime eine 
moralische Prüfung verlangen. Unter diesen Voraussetzungen erhält die spezifische Tätigkeit der 
Kategorie „Gesetze“ ihren Sinn.   

Wenn die praktischen Gesetze die Eigenschaft der Verbindlichkeit nicht erfüllen, dann gäbe 
es nichts, dem man sich unterwerfen könnte. Denn Kant setzt hier voraus, dass eine erfolgte 
Unterwerfung aus einem Begriff im Kontext der praktischen Erkenntnis einen Inhalt 
notwendigerweise enthalten muss762. Dieser Inhalt hat folglich bei uns Menschen mit den die 
Objekte der Maxime ins Leben rufenden Neigungen bzw. Begierden zu tun. Die Verbindlichkeit 
macht im Bewusstsein der praktischen Gesetze unmittelbar deutlich, dass es Objekte des Wollens 
gibt, die notwendig modifiziert werden sollen. Diese Modifikation (bzw. Anpassung, Erweiterung 
oder Transformation) einer Maxime zu einem Gesetz, wie sie die reine Vernunft durch die Form 
der Allgemeinheit verlangt, impliziert ein in den begehrten Objekten des Wollen liegendes 
Mannigfaltiges.  

In der Anmerkung des § 1 der Analytik wird ein anderes praktisches Gesetz gesichert. Eine 
Person formuliert die Regel und denkt sie für eine andere Person: „er solle niemals lügenhaft 
versprechen“763. Ein handelndes Subjekt, das etwas versprechen will, obwohl es sich dessen 
bewusst ist, dass es das Versprochene nicht halten kann, muss in einer Situation von einem Vorteil 
affiziert werden, den es erhalten würde, wenn sein Wollen bzw. Wille durch diese Art der Lust als 
Bestimmungsgrund bestimmt würde. Dieses Subjekt mag lügenhaft versprechen wollen, aber die 
praktische Vernunft gebietet mit dem moralischen Gesetz, dass der Vorteil (viele Situationen 
können als eine Weise der Mannigfaltigkeit vieler Vorteile als Begehrungen einbezogen werden) 
seinem eigenen Bewusstsein des Gesetzes unterworfen wird, da ein praktisches Gesetz, „lügenhaft 
zu versprechen“, das Versprechen selbst unmöglich machen würde. Denn es ist ein logischer 
Hinsicht deutlich, dass ihm niemand glauben würde, wenn er etwas versprechen würde, dessen 
Nicht-Einhaltung jedermann bekannt sei. Auf diese Weise unterwirft dieses Subjekt dem 
praktischen Gesetz „er solle niemals lügenhaft versprechen“ die Mannigfaltigkeit der Begehrungen, 
die in allen Vorteilen vorhanden sind, die es hätte erlangen können. 

Aus den unterschiedlichen Handlungssituationen entsteht ein Mannigfaltiges von 
Begehrungen bzw. Neigungen, die sich auf „ich will etwas tun“ hinsichtlich anderer Menschen 
beziehen. Die dabei aufgeführten Objekte der Maximen oder Vorschriften werden durch die a 
priori objektiv-subjektiven Prinzipien oder die praktischen Gesetze unter „der Einheit des 
Bewusstseins einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft“764 unterworfen. 
Eines der praktischen Gesetze „du sollst nicht lügen“ (im oben aufgeführten Beispiel) schreibt den 
menschlichen Willen eine praktisch objektive und subjektive Regel der variablen und 
verschiedenen, in den Handlungssituationen anzutreffenden Vorstellungen vor, von denen auch 
unterschiedliche Objekte der Maximen als Absichten der Handlung herstammen.  

Diese Regel kommt unter dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes oder der Form der 
Allgemeinheit zustande, indem sie die in der Maxime enthaltene Regel auf die Probe stellt, um sie 
zu modifizieren und bspw. ein praktisches Gesetz „du sollst nicht lügen“ bzw. „du sollst niemals 
lügenhaft versprechen“ zu generieren. Dieses Hervorbringen einer universellen Regel geht mit der 
„Wirklichkeit der Willensgesinnung“ oder „eine moralische Gesinnung“ einher. Die dritte 
Kategorie der Quantität legt aufgrund dieser sittlichen Gesinnung „die moralische Möglichkeit der 
Handlung“ fest, sodass die praktische Urteilskraft wirksam werden kann. Das praktische, in der 
Maxime ausgedrückte Gesetz „er solle niemals lügenhaft versprechen“ wird als Konsequenz des 

 
762 Vgl. KrV A 106; KpV 05:103 f.  
763 KpV 05:21. Vgl. GMS 04:402 ff.  
764 KpV 05:65.  



 118 

einzigen moralischen Bestimmungsgrunds betrachtet und kann daher mit dem sittlich Guten 
verbunden werden.    
 
§3. Die praktischen Kategorien der Qualität 
 
1. Die erste Kategorie der Qualität 
 
Dieser Kategorie „praktische Regeln des Begehens (praeceptivae)“765 liegt weder ein bejahendes 
logisches Urteil noch eine schematisierte Realitätskategorie des reinen Verstandes zugrunde. Das 
bedeutet jedoch nicht, dass einer Regel des Begehens bzw. dem Präskriptiven einer im moralischen 
Gesetz gebietenden praktischen Vernunft kein praktisches Urteil zugeschrieben werden dürfte 
oder dass kein praktisches Urteil daran beteiligt wäre (da an jedem Urteil, das die reine Vernunft 
durch das moralische Gesetz fällt, alle Kategorien beteiligt sind). Es handelt sich bei dieser 
praktischen Kategorie nicht um eine Ableitung jenes theoretischen Qualitätsurteils oder jener 
theoretischen Kategorie der Realität. Daher ist es notwendig, klar zwischen einem bejahenden 
Urteil und einer praktischen Regel des Begehens zu unterscheiden.  

Ein bejahendes Urteil umfasst eine Reihe von Elementen, die explizit ausgedrückt werden 
müssen: Ein logisches Urteil setzt sich aus zwei Begriffen zusammen, nämlich dem Subjekt und 
dem Prädikat, die durch die Kopula verbunden sind. In einem bejahenden Urteil wird das Subjekt 
in den Bereich des Prädikats eingeschlossen: „Cajus ist sterblich“766, „alle Menschen sind 
sterblich“767, „alle Gelehrten sind sterblich“768. Auf dieser Ebene des Qualitätsurteils kann die 
sprachliche Struktur so ausgedrückt werden: „S ist P“769. Aufgrund der logisch-analytischen 
Urteilsform liegt das Subjekt im Bereich des Prädikats oder, anders formuliert: Wenn man die 
logische Form umkehrt, wird das Prädikat im Subjekt gedacht, wobei das Prädikat sich im Subjekt 
gedacht befindet und etwas vom Subjekt ausdrückt, Ein Beispiel: Die Qualität, sterblich zu sein, 
gehört zu Cajus. In diesem Sinne soll das erste qualitative Urteil zeigen, dass das Subjekt in den 
Bedeutungsradius des Prädikats einzubeziehen ist oder umgekehrt das Prädikat als Eigenschaft des 
Subjekts gedacht wird. Dieses Moment des qualitativen Urteils besteht somit darin, dass die 
Einbeziehung des Subjekts unter das Prädikat das Bejahende besagt.  

Auf welche Weise und unter welchem kritischen Kriterium lässt sich ohne Weiteres 
annahmen, dass die erste Qualitätskategorie der Freiheit genau das enthält, was das erste bejahende 
Urteil enthält und daher aus diesem abgeleitet werden könne? Bildet das Bejahende tatsächlich den 
Kern der praktischen Kategorie, d. h. das Subjekt mittels der Kopula in den Bereich des Prädikats 
zu denken? Rückblickend scheint es kein analytisches Kriterium zu geben, das uns die Auslegung 
einer solchen Ableitung von Anfang an erlaubt. Denn das bejahende Urteil besitzt vor allem durch 
die Kopula eine Funktion des Verstandesvermögens, die in der praktischen Regel des Begehens 
nicht wiederzufinden ist, weil das Vernünftige dieser Regel nicht darin besteht, das Sein von etwas 
(‚S ist P‘) zu affirmieren und zu denken. Im Fall der metaphysischen Deduktion der ersten 
Kategorie der Qualität des reinen Verstandes ist das bejahte Sein des Urteils dasselbe Sein der 
Kategorie der Realität, d. h.: Logisch betrachtet, sind die Kopulas identisch. Daraus lässt sich – und 
noch vor einer genaueren Explikation der betreffenden praktischen Kategorie – zumindest 
vorläufig ableiten, warum auch keine Ableitung aus der reinen Verstandeskategorie der Realität 
erfolgen kann. 

 
765 KpV 05:66. Es mag erlaubt sein, den Begriff „Begehen“ mit dem Begriff „Thun“ zu identifizieren (vgl. KrV A 
807/B 835, A 841/B 869; GMS 04:405 f., 04:455). Es mag auch später in der MS erlaubt sein, den Terminus „Begehen“ 
in Bezug auf die Tugend als „Begehungspflichten“ gleichzusetzen (vgl. MS 06:419; vgl. dazu auch Hutter, Axel: 
„Begehungspflichten“, in: Kant-Lexikon, a.a.O., S. 232). In der Stelle MS 06:223 findet sich eine enge Verbindung 
zwischen der „Begehung“ und der „Pflicht“ nach dem kategorischen Imperativ. 
766 KrV A 322. Vgl. KrV B 378.  
767 KrV A 303.  
768 KrV A 304.  
769 Vgl. Brandt, Reinhard: Urteilstafel, a.a.O., S. 59.  



 119 

Es ist allgemein anerkannt, dass die Verstandeskategorie ohne Schema denselben Gehalt 
besitzt wie das logische Urteil. Geht es aber um die schematisierte Kategorie, so beinhaltet die 
„Realität“ sowohl eine „Empfindung“ als auch ein „Sein“ in der Zeit770. Dementsprechend muss 
eine Ableitung der praktischen Kategorie eine Empfindung als ein im Gegenstand der Erkenntnis 
zu exponierendes Element voraussetzen. Offensichtlich kann eine praktische Regel der Freiheit 
weder einer Empfindung entsprechen noch kann behauptet werden, dass sie ein Sein in der Zeit 
anzeigt. Außerdem muss man berücksichtigen, dass sich die praktische Realität wesentlich von der 
Realität unterscheidet, die einer Empfindung korrespondiert, ohne damit zu rechnen, dass 
Intuitionen, Wahrnehmungen und Empfindungen keine konstitutiven Elemente des Praktischen 
sind. Im Mittelpunkt steht die Ungleichheit der Aktivität zwischen den Kategorien. Die praktischen 
Kategorien erfüllen keine Funktion, wie sie die Verstandeskategorien in der Konstitution eines 
Objekts möglicher Erfahrung innehaben.   

Ein erster Schritt zur systematischen Analyse des Begriffs ist die Darstellung seiner Position 
in der Tafel. Warum Kant führt diese Regel als Kategorie der Freiheit ein? Was ist tatsächlich mit 
dem Terminus „Begehen“ und mit dem in der Klammer stehenden Ausdruck „praeceptivae“ 
gemeint? Dabei ist der historische Hintergrund des Begriffs a priori insofern hilfreich, als er uns 
einen Überblick über den Bereich gibt, in dem dieser Begriff gedacht wurde, auch wenn dies nicht 
entscheidend sein kann, sofern man in der zweiten Kritik selbst eine Antwort auf jene Frage finden 
kann. In der kantischen Literatur wurde nun deutlich herausgestellt, dass das Verständnis dieser 
Kategorie einen historischen Hintergrund voraussetzt771, der auf Kants Analysen der 
Moralphilosophie der scholastischen Traditionen zurückgeht. Vor diesem Hintergrund zeigen 
seine Affirmationen, dass das Konzept „Begehen“ mitsamt dem Begriff „Ausnahme“ in Bezug auf 
die kantische Konzeption der Gesetze hinsichtlich des Naturrechts mitgedacht wird. Die 
nachtkritische Schrift „Zum ewigen Frieden“772 von 1795 hebt diesen Hintergrund bezüglich der 
gebietenden und verbietenden Gesetze noch einmal hervor. Wichtig ist, dass die geschichtliche 
Konzeption des „Begehens“ unter dem Gesichtspunkt einer sittlichen Weltanschauung 
menschlichen Handelns steht. In diesem Sinne kann die Position des Begriffs in der Tafel der 
Freiheit in Bezug auf die neue Vorstellung der moralischen Möglichkeit der Handlung durch reine 
Vernunft gedacht und bestimmt werden.  

In praktischer Perspektive wäre es zumindest fragwürdig, dem Begriff a priori einer 
praktischen Regel des Begehens jede Verbindung mit dem Sittlichen zu entziehen. Infolgedessen 
muss gefragt werden, worin diese Regel eigentlich besteht. In der Kritik der praktischen Vernunft 
findet man keine ausführliche Erklärung Kants, was unter „Begehen“ bzw. „praeceptivae“ zu 
verstehen wäre, obwohl der Begriff aus einem anderen Begriff in der Tafel heraus gedeutet werden 
kann, der ihn als eine Art von Opposition begleitet, nämlich dem a priori Begriff des 
„Unterlassens“. Beim Unterlassen geht es darum, etwas nicht zu tun bzw. zu handeln, was das 
Sittengesetz als gesetzwidrig verwirft, oder anders formuliert, etwas nicht zu tun bzw. zu handeln, 
was das Sittengesetz verbietet.  

Kant lässt dies in jener berühmten Frage im Abschnitt der Kritischen Beleuchtung der Analytik 
der reinen praktischen Vernunft, am Beispiel des Diebstahls, zum Ausdruck kommen: „Wie kann denn 
die Beurteilung nach dem moralischen Gesetze hierin eine Änderung machen, und voraussetzen, 
daß sich doch habe unterlassen werden können, weil das Gesetz sagt, sie hätte unterlassen werden 
sollen“773. Wird der Begriff „Unterlassen“ umgekehrt und eine Paraphrase formuliert, so ergibt sich 
in Bezug auf eine gute Handlung folgende Auffassung: ‚In der Beurteilung nach dem moralischen 
Gesetz kann die reine Vernunft voraussetzen, dass eine gute Handlung (bspw. jemandem zu helfen, 
der einen Unfall hat oder hatte) begangen werden könne, weil das Gesetz sagt, sie hätte begangen 

 
770 Vgl. KrV B 182.  
771 „Hinter den „Praktische[n] Regeln des Begehens“ und „des Unterlassens“ (KpV, Ak. 5, S. 66) steckt historisch die 
im Naturrecht übliche Unterscheidung zwischen der lex praeceptiva, das heißt dem Gebot, das etwas zu tun 
verpflichtet, und der lex prohibitiva, das heißt dem Verbot, das dazu verpflichtet, etwas nicht zu tun“ (Kobusch, Theo: 
Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 55).   
772 Vgl. ZeF 08:347 Anm. und 08:348.  
773 KpV 05:95.  



 120 

werden sollen‘. So gesehen, kann der Terminus „Begehen“ unter der Form einer praktischen Regel 
einfach als sittliches „Tun“ verstanden werden, d. h. das zu tun, was das moralische Gesetz gebietet.  

Die Interpretation von Ina Goy muss in diesem Punkt als zutreffend betrachtet werden. Sie 
schreibt: „Das erste qualitative Moment besagt, dass der Handelnde einer subjektiven Maxime, die 
Handelnden einem oder mehreren objektiven Prinzipien oder alle Handelnden subjektiven 
Maximen und objektive Prinzipien zustimmen, um (je nach Verallgemeinerbarkeit) das Gute und 
Böse hervorzubringen, das heißt eine gute oder böse Handlung zu begehen“774. Goy verwendet das 
Verb „zustimmen“, um die Charakterisierung der Kategorie zu verdeutlichen, die – sofern sie im 
Zusammenhang mit der Universalisierung von Maximen und der Hervorbringung von Guten und 
Bösen in Handlungen verstanden wird775 – als sinnverwandt mit „begehen“ gedeutet werden kann. 

In Anlehnung an diese Opposition zwischen Begehen und Unterlassen kann angenommen 
werden, dass in der praktischen Regel des Begehens die Möglichkeit eines Gebots von „Einheit 
des Bewußtsein einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft“776 beinhaltet sein 
kann. Es sollte auch an den Sinn der praktischen Regel erinnert werden, d. h. es hat mit dem 
vorschreibenden Teil der vorhabenden oder ausgeführten Handlung dessen zu tun, was sowohl die 
Maximen, Vorschriften als auch Gesetze enthält. Die im Begehen vorausgesetzte Präskription einer 
intendierten Handlung kann eine Handlung sein, die imstande ist, dem handelnden Subjekt zu 
gebieten, dasjenige zu tun, was die reine Vernunft im Bewusstsein der Form der Allgemeinheit 
vorschlägt. So wie diese Form der Allgemeinheit in Maximen, Vorschriften und Gesetzen gedacht 
werden kann, so können praktische Regeln des Begehens mit Maximen777, Vorschriften und 
Gesetzen verbunden gedacht werden, d. h. diesen Quantitätskategorien kann die Qualität einer 
praktischen Regel des Begehens bzw. praeceptivae zugeschrieben werden. In diesem Sinne kann 
man sagen: Ich will dieser guten oder bösen Maxime folgen und das Entsprechende tun.     

Auf die Frage, ob diese Kategorie eine negative oder positive „Beschreibung“ in Bezug auf 
das Sittengesetz haben könnte, kann man sagen, dass es sich beim Tun – was das Sittengesetz in 
der Regel vorschreibt – lediglich um Begriffe a priori handelt, die in Bezug auf dieses Gesetz positiv 
bestimmt werden. Dieses Moment der Qualität enthält keine direkten begehrten Objekte, d. h. nur 
im Zusammenhang mit den Quantitätskategorien (Maximen, Vorschriften und Gesetzen) könnte 
das Positive vor dem Gesetz beigemessen werden. Dies bedeutet freilich nicht, dass die Kategorie 
„praktische Regeln des Begehens“ keine negative Tätigkeitsform kennt, d. h., dass sie kein 
Verhältnis zu den Begierden oder Neigungen unterhält, da eine relevante These ist es zu zeigen, 
dass alle Kategorien „das Mannigfaltige der Begehrungen der Einheit des Bewußtseins einer im 
moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens a priori“778 
unterwerfen.  

Diese Kategorie unterwirft auch die Begehrungen: Soweit das handelnde Subjekt Maximen, 
Vorschriften oder Gesetze in Betracht zieht, die durch das Sittengesetz auf die Probe der Form der 
Allgemeinheit gestellt werden, muss geklärt werden, ob die Möglichkeit besteht, das zu tun, was 
dieses Gesetz als Regel gebietet. Eine Regel des Gebots der praktischen Vernunft zwingt die 
Begehrungen, das zu tun, was das Gesetz gebietet. In diesem Gebot als Präskription der Vernunft 
manifestiert sich die positive Tätigkeit der Kategorie. Denn dasjenige, was durch das Gesetz 
begangen werden soll, bringt die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung hervor, die in 
Richtung der Objekte der praktischen Vernunft – das Gute und Böse – gestellt ist. Die moralische, 
im Begehen gedachte Intention kann in guten oder bösen Handlungen getan bzw. begangen 

 
774 Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 162.  
775 Eine der Konsequenzen der falschen Hypothese einer metaphysischen Deduktion der Freiheitskategorien ist die 
Negation, dass die Kategorien der Qualität nichts mit den Begriffen des Guten und Bösen zu tun: „Die Kategorien 
der Qualität werden, wie zuvor schon die der Quantität, so meine ich, weder in Anbetracht der Begriffe des Guten 
und Bösen noch im Hinblick auf die Begriffe des Wohls und Übels entwickelt“ (Zimmerman, Stephan: Kants Kategorien, 
a.a.O., S. 239). Dies steht im Gegensatz dazu Kants Bemerkung: „Tafel der Kategorien der Freiheit in Ansehung der 
Begriffe des Guten und Bösen“ (KpV 05:66).  
776 KpV 05:66. 
777 Vgl. Bojanowski, Jochen: Kant über praktischen Gegenstandsbezug, a.a.O., S. 113.  
778 KpV 05:66.   



 121 

werden. Daraus ergibt sich, dass diese Kategorie auch „in Ansehung der Begriffe des Guten und 
Bösen“779 steht.  

Das bisher Gesagte liefert bereits Elemente zur Beantwortung der oben aufgeworfenen 
Frage, ob diese Kategorie eine Ableitung des bejahenden Urteils des reinen Verstandes darstelle 
oder nicht. Denn das zu tun oder zu begehen, was das moralische Gesetz gebietet, hat nichts damit 
zu tun, die „Wahrheit“ bzw. „Falschheit“ der beurteilten Objekte (sc. Subjekt und Prädikat) zu 
bejahen. Mit den praktischen Regeln des Begehens oder praeceptivae ist nicht die Inklusion des 
Subjekts in der Sphäre des Prädikats gemeint. Es geht auch nicht um das „Sein“ des Subjekts, 
nämlich darum, was das Subjekt (weder ohne noch mit Wahrnehmungen in der Zeit) ist. Wenn 
diese Kategorie an einem Urteil beteiligt ist, dann nur durch das Sittengesetz, das es dem 
handelnden Subjekt ermöglicht, sich die Möglichkeit einer Tätigkeit in Bezug auf eine gute oder 
böse Handlung vorzustellen.  

Mit Blick auf die Frage nach der Klärung des Sinnes des Begehens als Regel könnte man 
sagen, dass die Begehung in Form einer Regel mit dem präskriptiven Teil der Handlung in der 
Maximen, Vorschriften oder praktische Gesetze zu tun hat, d. h. das Konzept a priori als Regel 
gibt ansatzweise an, wie die mit einer moralischen guten Gesinnung gedachte Handlung geschehen 
soll (da die praktische Vernunft auch sagt, dass die eine gute Handlung nicht unterlassen bzw. 
verboten werden soll) und wie die mit einer moralischen bösen Gesinnung gedachte Handlung 
nicht geschehen soll. Denn die Regel schreibt in der Tat nicht nur vor, dass eine Handlung gesetzt 
werden soll, sondern auch, dass die Handlung auf eine bestimmte „Weise“ (das Wie) geschehen 
oder nicht geschehen soll. Aus diesem Wie ergibt sich die Qualifikation des Begehens im Verhältnis 
zu den Quantitätskategorien als drei Möglichkeiten der Gültigkeit der Regel durch das moralische 
Gesetz.  

Die Einbeziehung dieser ersten Qualitätskategorie in die Tafel, oder die Frage nach ihrer 
Rechtfertigung, bezieht sich auf die Tatsache, dass ihr die moralisch-praktische Freiheit zugrunde 
liegt, da sie sonst nicht als ein Begriff a priori aufgenommen worden wäre, der seine objektive 
Realität durch diese Freiheit und das Gesetz dieser Freiheit besitzt. Allein, soweit es auf die 
moralische Freiheit bezogen ist, vermag es praktisches Wissen bzw. praktische Erkenntnis zu sein, 
d. h. es spielt bei der Willensbestimmung durch reine Vernunft eine Rolle. Als apriorischer Begriff 
der praktischen Vernunft ist diese Qualitätskategorie keine empirische Kategorie, und weder einer 
vermutlichen empirischen Vernunft noch eines durch Gefühle bestimmten Willens. Die 
praktischen Regeln des Begehens bzw. die praeceptivae wurden für die moralische Möglichkeit der 
Handlung gedacht.  
 
2. Die zweite Kategorie der Qualität 
 
Die Kategorie „praktische Regeln des Unterlassens (prohibitivae)“780 basiert weder auf einem 
negativen Urteil noch auf der schematisierten Verstandeskategorie der Negation. Wie im Fall der 
ersten Qualitätskategorie – und der anderen Freiheitskategorien – bedeutet das jedoch nicht, dass 
diese praktischen Regeln der Qualität in einem Urteil durch die praktische Vernunft nicht als tätig 
sein können, da alle Kategorien eine aktive Beteiligung an der Aufgabe haben, die sie vermittels 
des Bewusstseins des moralischen Gesetzes ausführt. Es bedeutet aber ebenso wenig, wie einige 
Autoren781 auffassen wollen, dass dieselbe das verneinende Urteil ausübende Funktion in der 
zweiten Qualitätskategorie der Freiheit vorhanden ist und daher eine angebliche Ableitung von den 
Urteilen zu den Kategorien als richtig interpretiert werden müsste. Die zweite Kategorie der 

 
779 KpV 05:67.  
780 KpV 05:66. Vgl. MS 06:223. Nach dieser Stelle ist es unleugbar, dass das Paar „Begehen/Begehung – 
Unterlassen/Unterlassung“ mit der Moralität der reinen Vernunft zu tun hat. Vgl. dazu auch Blöser, Claudia: 
„Unterlassung, Unterlassungspflichten“, in: Kant-Lexikon, a.a.O., S. 2410 f. Auch die Praktische Philosophie Powalski 
bestätigt diese Annahme (vgl. V-PP/Powalski 27:128 f.).  
781 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 56; Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 234; Recki, Birgit: 
Ästhetik der Sitten, a.a.O., S. 231.  



 122 

Qualität ist, wie auch die anderen zwei übrigen Qualitätskategorien, als Begriff a priori der Qualität 
der moralischen Kausalität der praktischen Vernunft zu betrachten. 

Wenn man bei dieser Analyse etwas zugestehen kann, dann, dass sich die gesamte Tabelle 
der Freiheit im theoretischen Hintergrund der Vernunft als eine Ableitung des zweiten 
Relationsurteils oder der zweiten Relationskategorie des reinen Verstandes auffassen ließe, da der 
Begriff der Freiheit, wie Kant selbst nach der Tafel betont, „als eine Art von Kausalität“782 
angesehen werden muss. Gleichwohl zu behaupten: ‚Jedem Moment des Denkens überhaupt in 
Urteilen entspricht jede Kategorie der Freiheit‘, ist nicht nur zweifelhaft und unwahrscheinlich, 
sondern auch vom Standpunkt der Funktionalität des praktischen Urteils in der KpV fehlerhaft. 
Das praktische Urteil wird nicht in derselben Weise ausgedrückt wie das theoretische Urteil des 
Denkens schlechthin.  

Für eine genetische Konzeption des praktischen Urteils in der zweiten Kritik bietet es sich 
an, folgende Stelle in Betracht zu ziehen, die sicherlich im Rahmen einer Identifizierung der 
Begriffe nichts exakt mit allen Funktionen des Verstandes in Urteilens in der KrV übereinstimmt: 
„Er urteilet also, daß er etwas kann, darum weil er sich bewußt ist, daß er soll, und erkennt in sich 
die Freiheit, die ihm sonst ohne das moralische Gesetz unbekannt geblieben wäre“783 ; „Das vorher 
genannte Faktum ist unleugbar. Man darf nur das Urteil zergliedern, welches die Menschen über 
die Gesetzmäßigkeit ihrer Handlungen fällen“784; „(...) so ist das Urteil, ob etwas ein Gegenstand 
der reinen praktischen Vernunft sei oder nicht, von der Vergleichung mit unserem physischen 
Vermögen ganz unabhängig“785; „(...) sofort verläßt seine praktische Vernunft (im Urteil über das, 
was von ihm geschehen sollte)“786. Hier wird deutlich, dass das praktische Urteil immer mit dem, 
was moralisch geschehen soll, zu tun hat787. Daher muss ein theoretisches verneinendes Urteil 
klarerweise von einer praktischen Qualitätskategorie unterschieden werden.   

Im Kontext der theoretischen Erkenntnis setzt sich die zweite Funktion der Qualität (in ihrer 
logisch atomischen Form, nämlich ohne Hinzufügung von Argumenten) aus zwei Begriffen 
zusammen, dem Subjekt und dem Prädikat, die durch die Kopula im negativen Sinne788 verbunden 
sind. Im verneinenden Urteil wird das Subjekt außerhalb der Sphäre des Prädikats gesetzt789; z. B.: 
‚Seele ist nicht sterblich‘790 (bzw.: ‚anima non est mortalis‘791). Unter diesem Moment des 
qualitativen Urteils kann das sprachlich-logische Gebilde so ausgedrückt werden: ‚S ist nicht P‘. Da 
die Negation die Kopula betrifft, kann sowohl behauptet werden, dass das Subjekt außerhalb der 
Bedeutung (Sphäre) des Prädikats liegt, als auch, dass das Prädikat in der Bedeutung des Subjekts 
nicht gedacht wird. Das Prädikat drückt somit etwas vom Subjekt nicht aus. Beispielsweise wird 
die Qualität, sterblich zu sein, in der Seele nicht mitgedacht. Insofern zeigt dieses Urteil an, dass 
das Subjekt in den Bedeutungsradius des Prädikats nicht einzubeziehen ist oder aber, umgekehrt, 
das Prädikat als Eigenschaft des Subjekts nicht gedacht wird. So gesehen, drückt dieses 
Qualitätsurteil aus, dass die Einbeziehung des Subjekts unter das Prädikat das Verneinende 
impliziert.  

Wie ließe sich nun rechtfertigen, dass die praktische Kategorie „praktische Regeln des 
Unterlassens“ eine Ableitung des theoretischen verneinenden Urteils sei oder dieselbe verneinende 
Funktion haben könnte? Es scheint kein objektives Kriterium zu geben, das uns die Interpretation 
einer solchen Ableitung erlaubt. Erstens spricht Kant (was ein gültiges Argument darstellt) 
nirgendwo in der KpV von einer solchen Ableitung. Zweitens müsste man die Grundlagen 
praktischer Kategorie (sc. die praktisch-moralische Freiheitslehre) ablehnen und sie, wie einige 

 
782 KpV 05:67.  
783 KpV 05:30. 
784 KpV 05:32. 
785 KpV 05:57 f.  
786 KpV 05:93.  
787 Vgl. GMS 04:404; KpV 05:67 ff.   
788 Was im Gegensatz zu dem bejahenden Urteil steht, ist die Affektation der Kopula (vgl. Log. 09:104).    
789 Vgl. Log. 09:103.   
790 Vgl. KrV B 97.  
791 Vgl. Log. 09:104. Vgl. dazu auch V-Met/Volckmann 28:397.  



 123 

Interpreten eigentlich wünschen, als eine Kategorie des Verstandes oder des Intellekts bezeichnen 
(obwohl dieser Ausdruck nicht zum Technizismus kantischen Vokabulars gehört). Drittens gibt es 
keine Äquivalenz zwischen der logischen Form verneinenden Urteils und dem handelnden Subjekt 
mit seiner moralischen Willensgesinnung oder mit den Objekten der praktischen Vernunft. Zu 
sagen, das handelnde Subjekt (äquivalent zu logischem Subjekt ‚S‘) befinde sich außerhalb der 
Sphäre (äquivalent zu der logischen Verneinung ‚ist nicht‘) der Willensintention (äquivalent zu 
logischem Prädikat ‚P‘), ergibt in Bezug auf das Gedachte in der ein Verbot „prohibitivae“ 
ausdrückenden Kategorie keinen Sinn. Die im Verneinen geäußerte Wahrheit oder Falschheit ist 
kein allgemeiner Begriff, von dem die Unterlassung abgeleitet wird.  

Nach der Darstellung der essenziellen Merkmale des Schematismus reiner 
Verstandesbegriffe wird die „Negation“ als reine Kategorie durch die These markiert, dass sie 
sowohl eine Nicht-Empfindung als auch ein Nicht-Sein in der Zeit impliziert792; ein Mangel der 
Realität wird als „Negation = 0“793 vorgestellt. Obwohl dies bereits aus theoretischer Sicht 
problematisch ist, sollte die praktische Kategorie „praktische Regeln des Unterlassen 
(prohibitivae)“ eine Nicht-Empfindung als Element voraussetzen, das im Gegenstand der 
Erkenntnis nachgewiesen werden müsste. Diese Kategorie kann somit kein Nichtsein in der Zeit 
darstellen. In diesem Sinne kann sie nicht als „Mangel“ der Realität angesehen werden, weil sie 
weder im Sein bzw. Nichtsein noch in der Zeit gedacht werden kann. Jemand, der unter einer 
Unterlassung in praktischer Hinsicht handelt, wird von „etwas“ und nicht von einem Nichtsein in 
der Zeit verboten. Dieses Etwas besteht vor allem im Sittengesetz. Kurz gesagt: Die Kategorie 
„Unterlassen (prohibitivae)“ wird nicht aus der zweiten Qualitätskategorie des Verstandes 
abgeleitet794. 

Was hat Kant dazu veranlasst, die praktische Unterlassenregeln als Freiheitskategorie zu 
setzen? Kants Motivation war die moralische Bestimmung des Handelns bezüglich des Sittlich-
Guten und Sittlich-Bösen und damit die Rolle von Unterlassungen bzw. Prohibitionen in Bezug 
auf die Maximen, Vorschriften und praktische Gesetze. Darüber hinaus ist an dieser Stelle daran 
zu erinnern, dass der Begriff a priori „Unterlassen“ bzw. „prohibitivae“ (Verboten)795 einen 
hilfreichen und klärendgeschichtlichen Hintergrund hat, wenngleich er nur als Stütze dient, da 
mehrmals nachgewiesen wurde, dass Kant, wie jeder dynamische Denker, seine Gedanken im 
Verhältnis zu den Nuklearthemen seiner praktischen Moralphilosophie modifiziert hat. Denn er 
hatte den Begriff „Unterlassen“ mit der Bestimmung moralischer Gesetze verknüpft.  

Wie es auch bei der Kantforschung klar geworden ist, würde das Verständnis des Begriffs 
Kants Analyse der metaphysischen Schule hinsichtlich des Naturrechts voraussetzen. Bei der 
Wendung „lex prohibitiva“ spielte die „Verpflichtung“ eine besondere Rolle796. Wenn die 
Voraussetzungen der Beobachtungen der Analyse zutreffen, nehmen die praktischen 
Unterlassungsregeln einen Platz in der Tabelle zur Bestimmung der moralischen Möglichkeit des 
Willenshandelns in konkreten Alltagssituationen ein und würden insofern nur dadurch modifiziert, 
dass das Verbot nicht nur gesetzesfunktional im Bereich des Rechts sei, sondern auch für gute und 
böse Maximen oder gute und böse Vorschriften oder gute und böse beschränkende Gesetze; z. B. 
eine moralisch böse Maxime kann in der Handlung unterlassen oder verboten werden.  

Kann die praktische Qualitätskategorie „praktische Regeln des Unterlassens 
(prohibitivae)“797 im Hinblick auf die moralische Möglichkeit der Handlung, d. h. auf eine 
moralische Gesinnung und die Objekte der praktischen Vernunft „das Gute und das Böse“ 

 
792 Vgl. KrV B 182, B 209 f. 
793 KrV B 209. Vgl. KrV B 217, A 242, B 347, B 349.  
794 Heiko Puls etabliert seine Auslegung der zweiten Qualitätskategorie in der Hypothese der metaphysischen 
Deduktion (vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 56). 
795 Bei Moral-Collins wird die Unterlassung in Bezug auf eine ethische Handlung im Unterschied zu der Unterlassung 
in der juristischen Handlung nicht bestimmt (vgl. V-Mo/Collins 27:290). Zeitlich betrachtet steht zwar diese 
Vorlesungen mit der GMS näher, aber in dieser letzten Schrift taucht diese Differenzierung nicht auf.   
796 Vgl. MS 06:223.   
797 KpV 05:66.  



 124 

verstanden werden wie die anderen Kategorien der Freiheit?798 Zunächst sollte gesagt werden, dass 
diese Regeln nicht im Kontext sinnlicher Naturforschung gedacht sind, d. h. sie gelten nicht als 
Regeln der Geschicklichkeit, der Gefühle, der Klugheit und der Naturprinzipien überhaupt. Wie 
die erste Qualitätskategorie ist auch diese zweite Qualitätskategorie eng mit dem Sittengesetz und 
verbunden. Die Kritik der praktischen Vernunft selbst bietet uns in diesem Fall die Parameter des 
Verständnisses dieser Regeln des Unterlassens bzw. Regeln der Prohibitionen. Es gibt somit keine 
Trennung dieser von der moralischen Bestimmung durch reine Vernunft.  

Wenn man die KrV und die GMS zurate gezogen hätte, wäre bereits bewiesen, dass die 
Unterlassung zusammen mit ihrem Paarbegriff „Verbot“ laut Kant außerhalb des Kontexts der 
Moralphilosophie und die Grundlagen der Moralphilosophie schwer zu begründen ist. Jene 
berühmte Passage über die Lüge799 in der ersten Kritik oder jene der Grundlegung über das 
betrügerische Versprechen800 zeigen, dass es tatsächlich eine Verknüpfung zwischen dem, was das 
Sittengesetz in einer universalisierten Maxime gebietet, und der Möglichkeit der in dieser Maxime 
gedachten Handlung gibt. Die KpV ist von diesem Zusammenhang nicht unberührt. Wirft man 
noch einen Blick in die zweite Kritik, ist es in der Tat nicht schwierig, zu der Interpretation zu 
gelangen, dass der Sinn der zweiten Qualitätskategorie der Freiheit im Kern auf ein „Verbot“ 
gesetzwidriger Handlungen durch reine Vernunft gerichtet ist801. 

Diese Passagen, die als Hintergrund die philosophische Debatte über die objektive Realität 
der intelligiblen Kausalität haben, verdeutlichen, dass es beim Unterlassungsbegriff in der KpV 
darum geht, das nicht zu tun, was das Sittengesetz verbietet bzw. untersagt, anders ausgedrückt, 
was gesetzeswidrig ist. Das moralische Gesetz fungiert nun als Moralkriterium der Unterlassungen. 
Deswegen geht es hier nicht um beliebige Kriterien wie zum Beispiel802: Es ist verboten, das Auto 
mitten auf der Autobahn zu parken, weil die ‚Verkehrsregeln‘ vorschreiben, dass ein solches 
Verfahren verboten ist. Dies wäre eine rechtlich aus der verbotenen Regeln im Kontext des 
Verkehrsrechts abgeleitete Prohibition, deren Kriterium sich aus der Gefährdung der 
Verkehrsordnung für andere Verkehrsteilnehmer ergibt. Kant wäre nicht der Ansicht, dass ein 
solches Kriterium in der reinen Vernunft liegen müsste, um alle anderen Unterlassungen zu 
etablieren.  

Die Form der Allgemeinheit kann allein einen Grund dafür liefern, warum Handlungen 
moralisch unterlassen werden sollen. Denn die Freiheit, die sich im Sittengesetz für ein von 
Begehrungen affiziertes Subjekt ausdrückt, das auch gegen das Gesetz handeln kann oder gehandelt 
hat, bietet die Möglichkeit, dass eine vollzogene bzw. anvisierte Handlung nicht geschehen sein 
sollte, d. h. sie hätte unterlassen werden können. Bemerkenswert ist vor allem, rückblickend 
gesehen, dass Kant am Ausdruck „unterlassen“ im Kontext der theoretischen Auflösung des 
Freiheitsproblems in der KrV festgehalten hat. Man darf nicht verwechseln, dass es sich bei den 
von Kant angeführten Beispielen um eine böse Maxime bzw. eine böse Handlung handelt, denn 
wenn das Sittengesetz in der Beurteilung des Subjekts die Maxime oder die Vorschrift oder das 
beschränkende Gesetz einer guten Handlung fordert, könnte diese auch vom Subjekt unterlassen 
werden, das unter einer bösen Maxime handeln will. Aber wenn diese Handlung ausgeführt wurde, 
bleibt nach Kant immer noch die moralische Möglichkeit einer anderen Handlung – dies zeigt sich 
vor allem in der moralischen, im Gewissen803 präsentierten Gesinnung –, d. h. das Subjekt hätte die 
böse Handlung unterlassen können. 

Hinsichtlich der Klärung des Sinnes des Unterlassens als Regel könnte man sagen, dass die 
Unterlassungen bzw. Prohibitionen in Form einer Regel mit dem präskriptiven Teil der Handlung 
in den Maximen, Vorschriften oder praktischen Gesetzen zu tun haben, d. h. das Konzept a priori 

 
798 Ina Goy hat richtig aufgezeigt, dass die zweite Qualitätskategorie im Zusammenhang mit den ersten 
Quantitätskategorien je nach der Verallgemeinerbarkeit in der Lage ist, das Gute bzw. Böse in Handlungen zu 
unterlassen (vgl. Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 162).  
799 Vgl. KrV A 554/ B 582.   
800 Vgl. GMS 04:419.  
801 Vgl. KpV 05:95, 05:98.  
802 Vgl. dazu auch Bojanowski, Jochen: Kant über praktischen Gegenstandsbezug, a.a.O., S. 114.  
803 Vgl. KpV 05:98. 



 125 

als Regel gibt ansatzweise an, wie die mit einer moralischen guten Gesinnung gedachte Handlung 
geschehen soll (da die praktische Vernunft auch sagt, dass die eine gute Handlung nicht unterlassen 
bzw. verboten werden soll) und wie die mit einer moralischen bösen Gesinnung gedachte 
Handlung gerade nicht geschehen soll. Denn die Regel schreibt in der Tat nicht nur vor, dass eine 
Handlung gesetzt werden soll, sondern auch, dass die Handlung auf eine bestimmte „Weise“ (das 
Wie) geschehen oder nicht geschehen soll. Aus diesem Wie ergibt sich die Qualifikation der 
Unterlassungen oder Prohibitionen zu den Quantitätskategorien als eine Menge dreier 
Möglichkeiten der Gültigkeit der Regeln durch das moralische Gesetz.  

Wie im vorangegangenen Abschnitt argumentiert wurde, kann die Frage nach der positiven 
bzw. negativen Beschreibung des Begriffs vor dem Sittengesetz direkt beantwortet werden, d. h. 
man kann sagen, dass es positiv beschrieben ist, etwas nicht gegen das Gesetz zu tun, sc. etwas zu 
unterlassen oder etwas für sich selbst zu verbieten. Wenn das Moralgesetz das Objekt der 
praktischen Vernunft als Zweck der Handlung festlegt, sind die Unterlassung- oder Verbotsregeln 
Begriffe a priori, die durch das Gesetz vorgestellt werden. Was ihre negative Tätigkeit betrifft, so 
unterwirft diese Kategorie a priori auch „das Mannigfaltige der Begehrungen der Einheit des 
Bewußtseins einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft, oder eines reinen 
Willens“804.  

Denn, während das Subjekt sich Maximen vorgibt, die Materie bzw. Objekte der 
Begehrungen und Neigungen enthalten und die auch geprüft und dieser Einheit des Bewusstseins 
unterworfen werden, wird nun die Möglichkeit vorgestellt, das Gesetzwidrige zu unterlassen bzw. 
zu verbieten. Zum Beispiel: Jemand hat sich die Maxime gemacht, anderen in Notfällen nicht 
helfen zu wollen, weil er nicht begehrt, auf seine Bequemlichkeiten verzichten zu müssen; dies geht 
gegen das moralische Gesetz, weil mir jeder seinen Bestand versagen würde, wenn sie ein 
allgemeines Gesetz wäre805. Angesichts dieser gesetzeswidrigen Maxime macht die praktische 
Vernunft dem durch die den Bequemlichkeiten zugrunde liegenden Begehrungen affizierten 
Subjekt bewusst, dass es eines reinen Willens unterworfen und unterlassen werden soll. 

Im Lichte dieser Argumente kann nun beantwortet werden, warum diese Analyse nicht in 
Betracht zieht, dass die zweite Quantitätskategorie der Freiheit eine Ableitung aus der zweiten 
theoretischen Qualitätskategorie des Verstandes mit derselben Funktion der Einheit darstellt. 
Wenn man etwas unterlässt bzw. verbietet, hat dies eigentlich nichts mit der Eigenschaft von 
„Wahrheit“ oder „Falschheit“ zu tun, die in jedem Objekt unter der Verneinung beurteilt wird. 
Wenn man eine Maxime oder eine Vorschrift oder ein beschränktes Gesetz verneinen könnte, 
würde man sagen, ‚die Maxime sei nicht objektiv‘ oder ‚die Vorschrift sei nicht subjektiv‘ oder ‚ein 
praktisches beschränktes Gesetz sei nicht a posteriori‘, und das würde keineswegs bedeuten, dass 
man eine Maxime, eine Vorschrift oder ein beschränktes Gesetz unterlässt bzw. verbietet.  

Es wird nicht angenommen, dass das Subjekt außerhalb der Sphäre des Prädikats liegt, d. h. 
es geht nicht darum, zu affirmieren, dass das Subjekt etwas als Prädikat nicht ist oder im Subjekt 
das Nichts (im Fall der schematisierten Kategorie der Negation806) gedacht wird. In diesem Sinne 
bedeutet das Unterlassen bzw. Prohibition nicht, dass etwas vom Subjekt nicht prädiziert, weil es 
sich nicht um das „Sein“ oder „Nichtsein“ des handelnden Subjekts handelt. Was also im Bereich 
des theoretischen Seins liegt, darf nicht mit dem Bereich des praktisch-moralischen Sollens 
verwechselt werden807. Die zweite Qualitätskategorie „Praktische Regeln des Unterlassens 
(prohibitivae)“808 erhält Sinn und Bedeutung durch die im moralischen Gesetz bewiesene Freiheit, 
die die Hervorbringung der Wirklichkeit einer moralischen Willensgesinnung in Ansehung des 
Guten und Bösen in den Handlungen ermöglicht.  

 
804 KpV 05:66 
805 Vgl. MS 06:453. Im § 30 der Tugendlehre formuliert Kant dieses Beispiel in Bezug auf die Pflicht der Wohltätigkeit. 
Bemerkenswert ist vor allem, dass ein deutsches Sprichwort ‚Jeder für sich, Gott für uns alle‘ (in Kants Version: „Ein 
jeder für sich, Gott (das Schicksal) für uns alle“ (MS 06:452)) als Merkmal der Eigennützigkeit angesehen wird, die 
pflichtwidrig sein könnte.   
806 Vgl. KrV B 182, A 291.    
807 Vgl. KrV A 547/B 575 f.; KpV 05:91.  
808 KpV 05:66.  



 126 

Es fällt von selbst in die Augen, dass die Rechtfertigung des praktischen Begriffs a priori 
allein in der praktisch-moralischen Freiheit liegt. Anderenfalls wäre dieser Begriff nicht als 
Kategorie der Freiheit zugelassen worden, dessen objektive Realität entsprechend ihr und der 
Produktion einer moralischen Willensgesinnung vorgestellt wird. Insofern die praktische Kategorie 
„auf das oberste Prinzip der Freiheit“809 bezogen ist, vermag sie eine praktische Erkenntnis zu sein 
und Bedeutung zu besitzen, d. h. sie spielt bei der Willensbestimmung durch reine Vernunft eine 
Rolle. Als praktischer Begriff a priori der reinen praktischen Vernunft ist diese zweite Kategorie 
der Qualität keine empirische Kategorie weder einer vermeintlichen empirischen Vernunft noch 
eines gefühlsbestimmten Willens.    
 
3. Die dritte Kategorie der Qualität      
 
In der theoretischen Philosophie im Bereich der Analytik der Begriffe erzeugt die Kombination810 
bzw. Verbindung der ersten beiden Kategorien ihrer Klasse die dritte Kategorie. Die Kombination 
beschäftigt sich mit dem formalen Inhalt des Urteils, damit die Vorstellung einer dritten reinen 
Kategorie hervorbringen könne, ohne dass die dritte Kategorie etwas sei, was nicht als ein 
ursprünglicher Begriff des Verstandes811 angesehen werden könne. Da alle Kategorien der Freiheit 
von der „Kausalität“ in ihrer freien Bestimmung, nämlich als freie Kausalität der reinen Vernunft, 
abstammen, gibt es keine hinreichenden Gründe anzunehmen, dass die dritten Kategorien – das 
gilt auch für diese dritte Qualitätskategorie der Freiheit – ein Produkt der Verbindung der ersten 
zwei Kategorien seien. Wenn diese Analyse in den vorangegangenen Abschnitten zeigte, dass die 
erste und zweite Qualitätskategorie der Freiheit weder aus den transzendentalen logischen 
Qualitätsurteilen noch aus den theoretischen Qualitätskategorien eine Derivation bezüglich der 
logischen Einheitsfunktion sind, so folgt daraus, dass die dritte Qualitätskategorie der Freiheit 
„Praktische Regeln der Ausnahmen (praeceptivae)“812 nicht als eine aus diesen zwei theoretisch 
genannten Elementen deduzierte Kategorie angesehen werden muss. 

Es ist somit davon auszugehen, dass es sich im Detail nicht nachzuweisen ist, wie das 
unendliche Urteil der transzendentalen Logik (z. B.: „Die Seele ist nichtsterblich“813), in dessen 
sprachlichem Gebilde des Typs ‚S ist nicht-P‘ indirekt-formal etwas aussagt, hinsichtlich des Sinnes, 
des Inhaltes, der Tätigkeit und der Finalität mit der praktischen Kategorie nicht übereinstimmt, 
und zwar vor allem, weil das handelnde Subjekt (sc. die Person) nicht in eine unendliche Extension 
irgendeines Prädikats gestellt wird, wie dies in Bezug auf ein logisches Subjekt beim unendlichen 
Urteil der Fall wäre.  

Beachtet man die Zersetzung praktischer Kategorie – da sie nicht aus einem einzigen Begriff 
bzw. einer einzigen Notion besteht, und insofern nur an den Terminus „Ausnahme“, dessen 
lateinischen Entsprechung in Klammern steht, um seinen Hintersinn nachzuvollziehen –, so findet 
man terminologisch ein aufschlussreiches, in verschiedenen Teilen der Philosophie verwendetes 
Konzept. Hierbei spielt dieser Ausdruck auch in der Transzendentalphilosophie eine wichtige 
Rolle. Kant weist darauf hin, dass in der Beschaffenheit eines Erkenntnisurteils a priori zwei 

 
809 KpV 05:66.  
810 Vgl. KrV B 110. Es gäbe keinen Grund, das Verfahren einer Kombination auch der Tafel der logischen Funktionen 
des Verstandes in Urteilen nicht zuzuschreiben. Zum Beispiel: In Bezug auf das unendliche Urteil betont Kant: „Jene 
[transzendentale Logik] aber betrachtet das Urteil auch nach dem Wert oder Inhalt dieser logischen Bejahung 
vermittelst eines bloß verneinenden Prädikats, und was diese in Ansehung des gesamten Erkenntnisses für einen 
Gewinn verschafft“ (KrV B 97. H.v.m.). In diesem Sinne verbindet sich die Verneinung im Prädikat mit der Bejahung 
im Subjekt, um ein unendliches Urteil denkbar zu machen.  
811 Vgl. KrV B 110 ff.  
812 KpV 05:66. Zur Übersicht über Kants Bestimmung des Ausdrucks „Ausnahme“ in anderen Schriften siehe KrV B 
4, B 96, B 111; GMS 04:421, 04:424; MS 06:206, 06:320; KU 05:427; HN 18:127, 18:128; NTH 01:274, 01:279, 01:493; 
GSK 01:139, 01:72 ff., 01:65, 01:70, 01:108; VAMS 23:384, VRML 08:427, 08:430.  
813 KrV B 97. Vgl. dazu auch V-Met/Volckmann 28:397. Explizit drückt Heiko Puls die Position aus, dass die dritte 
Qualitätskategorie aus dem unendlichen Urteil stammt (vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 94). Ein Beispiel dazu 
bringt Puls folgenden Satz „die Seele ist nicht sterblich“ an. Diese Proposition ist falsch, weil dieser Satz zu dem 
verneinenden Urteil und nicht zu dem unendlichen gehört.  



 127 

Elemente wesentlich seien: einerseits die „Notwendigkeit“ und andererseits die „Allgemeinheit“814. 
Das Entscheidende ist, dass diese Allgemeinheit eines apriorischen Urteils über die rein 
theoretische Erkenntnis eines Objekts vor allem von der Art dessen abhängt, was in der 
„Ausnahme“ gedacht wird815. Bei der Begründung eines mit Allgemeinheit gedachten Urteils a 
priori sollten etwa keine Ausnahmen, nicht einmal als mögliche, zugelassen werden. Mithin besitzt 
dieses Urteil mit strenger Allgemeinheit eine absolute a priori Gültigkeit.  

Dass die Erfahrung einem Urteil keine ohne mögliche Ausnahmen gedachte Allgemeinheit, 
sondern nur eine komparative durch Induktion zugeschreiben kann, wird teilweise durch diese 
theoretische Unterscheidung von reiner und empirischer Erkenntnis deutlich. Denn die sich aus 
partikulären und generellen Regeln zusammensetzende und deren Kern in der Wahrnehmung 
liegende Erfahrungserkenntnis stellt auf komparative Weise dar, dass „sich von dieser oder jener 
Regel keine Ausnahme [findet]“816. Jedoch wird zum Zeitpunkt der Induktion keine Ausnahme 
gefunden, bedeutet nicht, dass eine Ausnahme nicht möglich sei. Die „angenommene und 
komparative“817, aus der Erfahrung kommende Allgemeinheit wird durch das generelle Prinzip der 
Mehrheit der Fälle bestimmt, das heißt, die mittels dieses Urteils erworbene Erkenntnis sei für eine 
bestimmte Anzahl von Fällen gültig, aber sie drückt nicht aus, dass sie für alle möglichen Fälle gilt. 
Dementsprechend markiert die Möglichkeit einer Ausnahme den Unterschied zwischen einem 
Urteil empirisch komparativer Allgemeinheit und einem Urteil strenger Allgemeinheit.  

Ferner besteht diese Ausnahmemöglichkeit in dem Kriterium für die negative Definition 
einer Regel überhaupt und eines Gesetzes überhaupt. Ein allgemeines und notwendiges Urteil, also 
eines, das schlechterdings a priori gilt und die Möglichkeit einer Ausnahme unmöglich macht, ist 
nach Kant dem bloßen Verstand (bei theoretischer Erkenntnis) zuzurechnen und von denjenigen 
Urteilen zu unterscheiden, die als Gesetze empirisch betrachtet werden. Diesem Unterschied trägt 
vielleicht die Tatsache Rechnung, dass ein empirisches Gesetz ein anderes Verfahren und 
Verhältnis zu Ausnahmen innehat als das, was der Verstand zu seinen eigenen Gesetzen a priori 
besitzt. In seiner Methodologie muss der Verstand zwischen zwei Tatsachen distinguieren: auf der 
einen Seite, dass von einer Regel bzw. einem Gesetz keine Ausnahme vorgestellt werden kann und 
auf der anderen Seite, dass von einer Regel bzw. einem Gesetz keine Möglichkeit einer Ausnahme 
(sic. in der Gesamtheit aller denkbaren Dinge) präsentiert werden kann. So gesehen folgt daraus, 
kurz formuliert, dass das Konzept „Ausnahme“ einen wesentlichen Teil der zumindest negativen 
Erläuterung dessen bildet, was allgemeine und notwendige Erkenntnis a priori besagt und von der 
empirischen Erkenntnis unterscheidet. Es besteht nun einen engen Zusammenhang zwischen der 
Kennzeichnung des Ausdrucks „Ausnahme“ in der theoretischen Philosophie und in der 
Moralphilosophie.   

Richtet man nun den Blick auf die praktische Moralphilosophie, betrachtet man vorzüglich, 
dass die „Notwendigkeit“ und „Allgemeinheit“ der praktischen Gesetze bzw. Regeln unter dem 
Terminus „Ausnahme“ zumindest negativ verstanden wird; d. h. die Ausnahmen sind in gewisser 
Weise für das Verständnis der praktischen Gesetze funktional. Der historische Hintergrund des 
Begriffs lässt uns diesbezüglich nachvollziehen, wie die Ausnahmen zu dem technischen Vokabular 
der metaphysischen Schulen818 dazugehören. Nach Kant handelte sich um „Erlaubnisgesetze“819. 

 
814 Vgl. KrV B 4.  
815 Vgl. KrV B 4.  
816 KrV B 4.  
817 KrV B 3.  
818 Zu den historischen Aspekten der „Ausnahme“ bezüglich ihrer Verbindung mit den Gesetzen siehe Kobusch, 
Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 55. Vgl. dazu auch Baumgarten, Alexander G.: Initia Philosophiae Practicae 
Primae, Halle 1760, S. 47. Baumgarten vertritt die These, dass es möglich ist, eine Kollision der Gesetze zu bestimmen; 
und die kräftigen Gesetze müssen vor den schwächeren Gesetzen priorisiert werden. Im gewissen Sinne modifiziert 
Kant diese These.  
819 Vgl. ZeF 08:347 Anm. Vgl. dazu auch MS 06:23. Zur Übersicht über die Problematik der Erlaubnisgesetze siehe 
Brandt, Reinhard: „Das Problem der Erlaubnisgesetze im Spätwerk Kants“, in: Höffe, Otfried: Immanuel, Kant, Zum 
ewigen Frieden, Berlin/Boston 1995, S. 69-86; Graband, Claudia: „Neuere Beiträge zu den Kategorien der Freiheit in 
Kants Kritik der praktischen Vernunft“, in: Philosophisches Jahrbuch, Freiburg 122 (2015) 2, S. 455 f.; Graband, Claudia: 
Klugheit bei Kant, a.a.O., S. 272 ff.  



 128 

Die zweite Kritik ist nicht reichlich von diesem zentralen Punkt des historischen Hintergrunds und 
von der oben negativ genannten Erläuterung der theoretischen Gesetzgründung entfernt. Zitieren 
wir anschließend einen kurzen Satz, der uns erlaubt, von verschiedenen Gesichtspunkten aus zu 
verstehen, wie Ausnahmen in Bezug auf die Gesetze interpretiert werden können.  
 

„(...) die Ausnahmen, welche ihre Maximen unaufhörlich einräumen mußten, und die sie zu Gesetzen 
untauglich machen, nicht einmal gerechnet“820.  

 
Das erste, was auffällt, ist die Opposition zwischen den Ausnahmen und den Gesetzen. 
Paraphrasiert man – ohne Berücksichtigung der Kontextualisierung –, könnte dies lauten: 
Kommen in einer Maxime Ausnahmen vor, so können sie nicht zu einem praktischen Gesetz 
taugen. In diesem Sinne muss die Ausnahme in der Maxime vorhanden sein, um sie als Gesetz 
unmöglich zu machen. Wie im Gesetz eine „Allgemeinheit“ („wenn man der Maxime die 
Allgemeinheit eines Gesetzes geben wollte“821) gedacht wird, fungiert die Ausnahme, als etwas, was 
diese Allgemeinheit in einer Maxime verhindert. Der Parameter für die Möglichkeit eines Gesetzes 
würde da in der Anwesenheit einer Ausnahme liegen.   

Die folgende Reflexion basiert darauf, dass diese Bestimmung oder Erklärung der 
Ausnahmen ganz spezifisch sein muss, d. h., dass irgendetwas lässt die Maximen nicht zu Gesetzen 
werden lässt. Beachtenswert ist vor allem, dass Kant weder hinsichtlich der oben zitierten Passage 
noch nirgendwo im System der Kritik einer praktischen Vernunft behauptet, dass es Ausnahmen 
von den Gesetzen selbst gäbe. Es gäbe hierzu drei Gründe, warum ein Gesetz keine Ausnahme 
haben könnte: Erstens folgt Kant das Modell der „Allgemeinheit“ eines Gesetzes überhaupt; 
Zweitens beinhaltet die reine Vernunft lediglich ein Gesetz, falls es um das moralische Gesetz gehe; 
drittens könnte es widersprüchlich sein, zu affirmieren, dass etwas vorgestellt werden muss, was 
mit der Formulierung und Beschreibung der Gesetze inkompatibel ist. Betrachtet man den 
Kontext, in dem die Unmöglichkeit von Maximen als Gesetz erklärt wird, so stellt man fest, dass 
weder das Böse noch irgendein anderes Gesetz die Maxime als Gesetz unmöglich macht, sondern 
die „Neigung“ dahintersteckt.  

Zur Erklärung dieser Tatsache reicht die Konfrontation von Neigung und Allgemeinheit. In 
seiner Kritik an dem Empirismus überhaupt und an dem Epikureismus insbesondere verbindet 
Kant die sinnlichen Neigungen mit dem „Prinzip der eigenen Glückseligkeit“822 samt der 
„Klugheit“, um dann zu behaupten, dass der Epikureer, wenn er das höchste Gut als Glückseligkeit 
ansieht, aufgrund der Neigungen keine Allgemeinheit in der Maxime erwarten kann, weil in den 
Neigungen die Besonderheit in Betracht gezogen werden muss, dass sie entsprechend den 
Umständen, den Sachverhalten und den Zeiträumen in jedem einzelnen Subjekt variabel sind.  

Die Frage, wie etwas alle Menschen in allen Situationen bzw. Umständen (unter dem Aspekt 
eines sittlichen Dilemmas) mit „Allgemeinheit“ verpflichten soll, lässt sich nicht mit der Berufung 
auf ein auf irgendeiner Neigung oder auf die „Summe aller Neigungen“823 beruhendes Prinzip 
beantworten. Deswegen kann der Terminus „Ausnahme“ in der Unmöglichkeit der Maximen als 
Gesetz unter der Perspektive einer „Neigung“ verstanden werden, als ob man gemäß den 
Argumenten der Analytik der praktischen Vernunft sagen würde, diese Regel bzw. dieses Prinzip 
könne kein Gesetz sein, sondern nur ein bloßes Prinzip, dessen Neigung (ein begehrtes Objekt) in 
den Rang eines Bestimmungsgrundes des Willens erhoben wurde.    

Wie aus dieser kurzen Skizze einer möglichen Auffassung des Ausdrucks „Ausnahme“ 
ersichtlich wird, insofern eine Neigung bzw. sinnliche Begierde als „Bestimmungsgrund“ des 
Willens fungiert, gibt es ein Hindernis, woran die Umwandlung einer Maxime in ein praktisches 
Gesetz scheitert. Diese Referenz der Ausnahme auf die Neigung findet man bereits in der GMS, 

 
820 KpV 05:126. Vgl. KpV 05:28, 05:36.  
821 KpV 05:28.  
822 Vgl. KpV 05:24.  
823 KU 05:434 Anm. 



 129 

wenn die vollkommene Pflicht in negativer Weise erklärt wird824. Wird angenommen, dass die 
vollkommenen Pflichten als praktische Gesetze notwendig zu denken sind, dann setzt man die 
Ausnahme den äußeren und inneren vollkommenen Pflichten selbst entgegen. Als hilfreich erweist 
sich hier auch die Abhandlung „Über ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu lügen“825, an der Kant auf 
diese Deutungsmöglichkeit anspiele, dass die auf einer Neigung unter dem Aspekt einer 
Gutmütigkeit beruhende Ausnahme gegen sowohl die Pflicht, die Regel des Gesetzes, als auch 
gegen den Rechtsvertrag selbst opponiert826.  

Könnte man aus dem bisher Ausgeführten folgern, dass sich die Ausnahmen stets auf 
Neigungen bzw. Begierden beziehen? Sind das Verständnis und der Inhalt der dritten 
Qualitätskategorie der Freiheit als Neigungen zu verstehen? Es verdient Beachtung, dass der mit 
der Neigung verbundene Terminus der Ausnahme als Inhalt der Kategorie interpretiert wird. Man 
könnte so paraphrasieren: praktische Regeln der Neigungen. Zwar ist es eine mögliche Deutung, 
da dieser Ausdruck in der zweiten Kritik nur von dieser Perspektive isoliert auftaucht, aber einige 
offene Grundsatzfragen bleiben nun, deren Klärung heikel ist. Zum einen ist zu berücksichtigen, 
dass die unter einer Ausnahme vorgestellte Neigung in der Maxime als Bestimmungsgrund bereits 
angesehen werden muss, anderenfalls hätte der Lügner (im Fall der Debatte) das Gesetz nicht 
aufheben können. Zum anderen wäre die Problematik zu lösen, dass jede Ausnahme als Neigung 
in der Maxime nach Kant einen „Konflikt“ und eine „Zerstörung“ der Maxime selbst voraussetzt, 
indem man sie zum Gesetz machen will: „Denn da sonst ein allgemeines Naturgesetzes alles 
einstimmig macht, so würde hier, wenn man der Maxime die Allgemeinheit eines Gesetzes geben 
wollte, grade das äußerste Widerspiel der Einstimmung, der ärgste Widerstreit und die gänzliche 
Vernichtung der Maxime selbst und ihrer Absicht erfolgen“827. 

Obwohl damit einige Aspekte der Problematik dieser Auslegung lediglich in Bezug auf die 
negative Beschaffenheit der Gesetze dargestellt werden, treten weitere Probleme noch auf, wenn 
man darauf achtet, was eine „Kategorie“ der Freiheit in ihrer Form als Regel impliziert. An diesem 
Punkt ist es hilfreich, einige Vergleiche anzustellen. Bei der Kategorie handelt es sich per se um 
praktische Regeln der Ausnahme und bei der Auslegung von der Neigung als Ausnahme in sich 
um Ausnahme der Regeln (nämlich sowohl Maximen, Vorschriften als auch Gesetze). Deswegen 
sind beide Wendungen (i) Regeln der Ausnahme und (ii) Ausnahme der Regeln nicht zu 
identifizieren. In diesem Sinne muss mit zwei unterschiedlichen Perspektiven gerechnet werden: 
Im ersteren muss der Ausnahme der Status einer Regel zugeschrieben werden, während im 
letzteren die Ausnahme die Beschaffenheit gewisser Regeln selbst verhindert.  

Ferner harmoniert die negative Tätigkeit der Freiheitskategorien, nämlich die Unterwerfung 
des Mannigfaltigen der Begehrungen und Neigungen, nicht mit der Auffassung der dritten 
Qualitätskategorie. Denn das wäre so, als wollte man behaupten, dass die Neigung (als eine Regel) 
die Neigungen die Einheit des Bewusstseins einer im moralischen Gesetz gebietenden praktischen 
Vernunft oder eines reinen Willens unterwirft. Dies wäre freilich inkorrekt, weil die Vernunft in 
einer Neigung eine Ausnahme sehen kann, nicht aber, dass die Neigung in der Vernunft enthalten 
ist, um andere Neigungen zu unterwerfen; das System der Kritik sieht in den Neigungen immer 
noch ein Gegenelement zur Vernunft, das überhaupt unterworfen werden soll, um das Subjekt auf 
die „Würdigkeit der vernünftigen Wesen in der Welt, glücklich zu sein“828, einzustimmen. Wenn 
also diese Kategorie eine praktische Regel der Neigung wäre, müsste sie der Vernunft 
entgegengesetzt sein, und die Kategorie überhaupt ist ein Begriff a priori (dies ist auch eine wichtige 
Einschränkung) der Vernunft und keine Opposition, ergo: Die dritte Qualitätskategorie kann nicht 
als Neigungsregel garantiert werden. Worin bestehen also eigentlich die „praktische[n] Regeln der 

 
824 Vgl. GMS 04:422. 
825 VRML 08:423 ff.   
826 Vgl. VRML 08:427, 08:430.  
827 KpV 05:28.  
828 KpV 05:144. Vgl. dazu auch KpV 05:110, 05:130; KrV A 806/B 834, A 808/B 836 ff., A 812/B 840 f., A 853/B 
881; KU 05:450; RGBV 06:XIII, 06:52 Anm.  



 130 

Ausnahmen (exceptivae)“829, wenn sie nicht strikt mit den Neigungen als Ausnahmen identifiziert 
werden? 

Aussichtreicher scheint eine Konzeption der Kategorie zu sein, welche den Status von 
Ausnahmen als Regeln berücksichtigt. Denn ebenso wie die Regeln des Begehens und Unterlassens 
müssen auch die Regeln der Ausnahmen die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung nach 
Maßgabe der diesen Regeln zugrunde liegenden, moralischen Freiheit hervorbringen. Ausnahmen 
müssen also einen präskriptiven Sinn zu den guten und bösen Handlungen aufweisen und als 
Regeln fungieren, die sich gegen andere Regeln (sc. auch gedacht wie Maximen, Vorschriften oder 
praktische Gesetze) aufs Spiel setzen. Es handelt sich mithin bei diesen Regeln der Ausnahmen 
nicht nur darum, wie die mit einer moralischen guten bzw. bösen Gesinnung gedachte Handlung 
geschehen soll (nämlich, die moralische Möglichkeit der Handlung), sondern auch darum, wie diese 
mit moralischer Gesinnung vorgestellte Handlung in einer Regel mit der Handlung anderer Regeln 
kollidieren kann.  

Theo Kobusch weist darauf hin, dass es auch in Bezug auf die dritte Qualitätskategorie der 
Freiheit eine entwicklungsgeschichtliche Einsicht Kants in die Ausnahmen gibt, die in der 
Rechtlehre als Kollisionen der Gesetze fungieren830. Aber ferner spielen die Ausnahmen bei der 
Tugendlehre eine besondere Rolle. Denn trotz der Tatsache, dass es keine Ausnahmen davon 
geben kann, was durch das Gesetz geboten oder prohibiert wird, weil Pflicht und Verbindlichkeit 
eine „objektive praktische Notwendigkeit  gewisser Handlungen ausdrücken“831, lässt sich ein 
Spielraum für Ausnahmen in dem Widerstreit der Pflichten832 hinsichtlich der Gründe der 
Verbindlichkeit im Subjekt und seiner Regel833 denken. In diesem Sinne sieht Kobusch treffend 
den sittlichen Hintergrund der Kategorie834. Betrachtet man verschiedene Fälle von Kollision der 
Regel und Legislationen in der Rechtlehre (bspw.: „Ueber die Collision der Privatrechtsgesetze 
verschiedener Staaten“835 im Werk von Karl Georg von Wächter; die Kollision der Internationalen 
Privat- und Zivilverfahrensrechts im Werk von Johan Nikolaus Hert836), die sich im Subjekt mit 
Hilfe von Maximen, Vorschriften und Gesetzen ereignen oder sich ereignet haben, so kann man 
sich sehr gut vorstellen, dass es Verpflichtungsgründe gibt, die mit anderen Verpflichtungsgründe 
kollidieren und somit annulliert werden können.  

In diesem Zusammenhang ist es wichtig, sich zu vergegenwärtigen, dass Kant sich eine 
Etablierung der Ausnahmen als Regel vor Auge führt. Deshalb ist es nach der positiven 
Positionierung der Regeln für das Gebot des moralischen Gesetzes (Begehen) oder für das Verbot 
des moralischen Gesetzes (Unterlassen) vernünftig zu fragen, was in denjenigen Fällen passiert, bei 
denen man zwei Regeln hat, die nach dem Inhalt und den Umständen ähnlich sind, aber 

 
829 Vgl. dazu auch Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 162.  Diese Auffassung dieser Autorin ist in Bezug auf die 
Verknüpfung zwischen den Regeln der Ausnahmen und den Quantitätskategorien bedeutsam.  
830 Vgl. Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 56.  
831 MS 06:224.  
832 Vgl. MS 06:224.  
833 Vgl. MS 06:224.  
834 „Genauer gesagt steht beim Thema der Ausnahme die Vorstellung vom puctum morale im Hintergrund, das keine 
Ausnahme zulässt und das von der „Weite“ eines Gesetzes, die eine solche zulässt, unterschieden werden muss. (...). 
Vielmehr ergibt sich dieser Spielraum und damit auch das entsprechende Verständnis der Ausnahme allein dadurch, 
dass eine Pflichtmaxime möglicherweise durch eine andere eingeschränkt wird und somit das Wie und Wieviel der 
Zweckerfüllung einer Handlung nicht genau festgelegt werden kann“ (Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, 
a.a.O., S. 56). 
835 Im §1 dieser Schrift schreibt Karl Georg von Wächter: „Ueber die Frage, nach welchen Gesetzen bei der 
sogenannten Collision der Privatrechtsgesetze verschiedener Staaten der Richter dem gemeinen Rechte zu Folge zu 
entscheiden habe, ist schon so viel geschrieben worden, daß eine ausführliche Erörterung derselben einer besonderen 
Rechtfertigung zu bedürfen scheint“ (Von Wächter, Karl Georg: Ueber die Collision der Privatrechtsgesetze verschiedener 
Staaten, Teil I: Archiv für die civillistische Praxis, 24. Band, 1841, S. 230). Bemerkenswert ist vor allem, dass über die 
Kollision der Gesetze „so viel geschrieben worden“ ist. Im 18. Jahrhundert war die Thematik der Kollision der Gesetze 
auch im Rechtlehre und nicht nur in der metaphysischen Schule behandelt worden (vgl. dazu auch Mittermaier, D.: 
Ueber die Collision der Proceßgesetze, Archiv für die civillistische Praxis, 13. Band, H, 2. 1830, S. 293-316).  
836 Vgl. Hert, Johan Nikolaus: „Dissertatio de collisione legum“, in: Christian von Bar, Hans Jürgen Hilling (Hrsg.): 
Deutsches Internationales Privatrecht im 16., und 17. Jahrhundert, Bd. II, 2001, S. 588-685.  



 131 

miteinander kollidieren. In diesem Fall muss somit das Subjekt den stärkeren Verpflichtungsgrund 
über die anderen annehmen, obwohl beide mit dem moralischen Gesetz und der praktisch-
sittlichen Freiheit zusammenhängen. Denn darauf stützt sich die exceptivae der Kategorie837.   

Es wird damit klar, dass die Rechtfertigung des praktischen Begriffs a priori allein in der 
praktisch-moralischen Freiheit liegt. Im andern Fall kann dieser Begriff nicht als Kategorie der 
Freiheit bewilligt werden, dessen objektive Realität gemäß dieser Freiheit und der Produktion einer 
moralischen Willensgesinnung repräsentiert wird. Soweit die praktische Kategorie „auf das oberste 
Prinzip der Freiheit“838 bezogen ist, vermag sie eine praktische Erkenntnis zu sein und Bedeutung 
zu haben, d. h. sie kommt bei der Willensbestimmung durch praktische Vernunft infrage. Diese 
zweite Kategorie der Qualität ist als praktischer Begriff a priori der praktischen Vernunft keine 
empirische Kategorie839 weder einer vermeintlichen empirischen Vernunft noch eines 
gefühlsbestimmten Willens. Sie steht wie die anderen im Zusammenhang mit der moralischen 
Möglichkeit der Handlung als gute bzw. böse Handlung.  
 
§4. Die praktischen Kategorien der Relation 
 
1. Der Begriff der Persönlichkeit  
 
Ausgangspunkt der Überlegungen zur hier behandelten Thematik von Relationskategorien ist der 
Hinweis, dass die erste Erläuterung des Terminus „Persönlichkeit“ im Zusammenhang mit der 
Darstellung der Pflichtwürdigkeit erscheint. Nach einer quasi poetischen Beschreibung der 
Charakteristika der Pflicht fragt Kant, „welches [...] der deiner würdige Ursprung [ist], und wo [...] 
man die Wurzel deiner edlen Abkunft [findet], welche alle Verwandtschaft mit Neigungen stolz 
ausschlägt, und von welcher Wurzel abzustammen die unnachlaßliche Bedingung desjenigen Werts 
ist, den sich Menschen allein selbst geben können?“840. Um dies zu beantworten, unterscheidet 
Kant zunächst deutlich zwei Seiten derselben Medaille, nämlich das, „was den Menschen über sich 
selbst (als einen Teil der Sinnenwelt) erhebt, was ihn an eine Ordnung der Dinge knüpft“841. Schaut 
man genau hin, gewinnt man die Perspektive des erhabenen Menschen und die Perspektive des 
Menschen als sich selbst.  

In letzterem ist die Beschreibung übersichtlich lokalisiert: Es ist ein Sich-Selbst, das heißt ein 
Teil des Sensibilitätsvermögens, dessen Existenz in der Zeit als empirisch-bestimmbar angesehen 
werden muss842. Bei der ersten, d. h. bei dem über sich selbst erhabenen Menschen, handelt es sich 
um ein Anknüpfen an die Ordnung des reinen Verstandes oder der reinen Vernunft in praktischer 
Hinsicht und an „das Ganze aller Zwecke (welches allein solchen unbedingten praktischen 
Gesetzen, als das moralische, angemessen ist)“843. In diesem Anknüpfen kommt der 

 
837 Der Terminus „exceptivae“ besagt nicht „von einer Pflicht entbinden“, sondern „andere Pflicht zustimmen“ (vgl. 
Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 162), denn wenn es eine Kollision der Regeln gibt, muss der stärkeren 
Verpflichtungsgrund zurate gezogen werden, wie die Metaphysik der Sitten zeigt (vgl. dazu MS 06:224). Einige Autoren 
wollen diesen Ausdruck als „Einschränkung“ konzipieren, aber für Kant ist ganz klar: Eine Regel hat einen stärkeren 
Verpflichtungsgrund für eine Handlung, aber nicht einen Einschränkungsgrund für eine andere Regel. Über die 
Interpretation dieser Kategorie als „Einschränkung“ siehe Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 57: „Ausnahme 
bedeutet in diesem Sinn die Einschränkung einer Regel durch eine andere“. Im gewissen Sinne will diese Autorin und 
wollen andere Autoren eine Kopie von der Verstandeskategorie „Limitation“ in der Freiheitskategorie schaffen.   
838 KpV 05:66.  
839 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 57. Hier und in anderen Stellen interpretiert dieser Autor, dass diese Kategorie 
der Qualität für die technisch-pragmatischen Handlungen gilt. In diesem Sinne vertritt er eine gemischte Konzeption 
der Freiheit: Manchmal ist die Freiheit technisch-pragmatisch, manchmal moralisch-praktisch. Zur Übersicht über die 
Argumente einer Ablehnung solcher hybriden Konzeptionen siehe Bojanowski, Jochen: Kant über Gegenstandsbezug, 
a.a.O., S. 116. Für eine Auslegung dieser Kategorie als empirische, nämlich funktional für das Gefühl der Lust oder 
Unlust, siehe Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.a.O., S. 239.  
840 KpV 05:86.  
841 KpV 05:86.  
842 Vgl. KpV 05:86 f.  
843 KpV 05:87.  



 132 

„Persönlichkeit“ eine wichtige Rolle zu, weil durch sie der Zugang des Menschen als sich selbst zur 
Ordnung der Moral erfolgt. Kant sagt mit anderen Worten: Die Persönlichkeit sei die „würdige 
Ursprung“ der Pflicht, sie sei „die Wurzel“, durch die Menschen sich selbst „Wert“844 geben 
können. Von hier an beginnt die erste von Kant zum Begriff der Persönlichkeit angebotene 
Erklärung einen Sinn zu erlangen, da das, was den Menschen über sich selbst bzw. über sein 
empirisches bestimmbares Dasein erhebt, als Persönlichkeit definiert wird. In dieser Erhebung 
durch die Persönlichkeit verwirklicht sich nun der Charakter der Pflicht, der im Allgemeinen in 
einer notwendigen Handlung845 besteht. Dementsprechend stellen wir uns vor, der empirisch 
bestimmbare Mensch und die Pflicht werden verbunden durch die Persönlichkeit,  
 

„d.i. die Freiheit und Unabhängigkeit von dem Mechanism der ganzen Natur, doch zugleich als ein Vermögen 
eines Wesens betrachtet, dessen eigentümlichen, nämlich von seiner eigenen Vernunft gegebenen reinen 
praktischen Gesetzen die Person, also, als zur Sinnenwelt gehörig, [in] ihrer eigenen Persönlichkeit unterworfen 
ist, sofern sie zugleich zur intelligibelen Welt gehört“846. 

 
Kant erklärt hier in der zweiten Kritik die „Persönlichkeit“ eindeutig durch den negativen und 
positiven Freiheitsbegriff. Stellen wir uns die Frage, warum er den Begriff so erläutert, sollten wir 
auf zwei Aspekte achten: Der erste hat damit zu tun, dass die Negativität der Freiheit, nämlich die 
Unabhängigkeit von etwas genau den Teil voraussetzt, von dem man befreit werden muss, in 
diesem Fall „von dem Mechanism der ganzen Natur“ bzw. von dem „empirisch-bestimmbare[n] 
Dasein des Menschen in der Zeit“847 oder von dem „Teil der Sinnenwelt“848. Zwar lässt sich weder 
die Freiheit noch der unabhängige Teil der Persönlichkeit nur negativ charakterisieren, aber es sei 
nicht unrichtig, dass es zu ihrer Definition all jener Elemente bedarf, die uns durch die (äußeren 
und inneren) Sinnen affizieren.  

Die Unabhängigkeit setzt ein von Sinnlichkeit „als Gefühl“849 affiziertes Wesen voraus. Ohne 
sie würde der negative Teil der Persönlichkeit oder die negative Freiheit keinen Sinn ergeben, weil 
wir (Menschen) uns nicht von etwas befreien könnten, das nicht in uns existiert. Deshalb betont 
Kant „das empirisch-bestimmbare Dasein des Menschen in der Zeit“. Dieser negative 
Persönlichkeitsteil wird im Bewusstsein festgestellt, „indem sie uns zugleich den Mangel der 
Angemessenheit unseres Verhaltens in Ansehung derselben bemerken läßt“850. Diesem Mangel 
steht der positive Teil gegenüber.  

Der zweite Aspekt des Persönlichkeitsbegriffs oder ihr positiver Teil, der aus einem 
„Vermögen eines Wesens“ entsprechend „reinen praktischen Gesetzen“ besteht851, impliziert eine 
„Autonomie“ der reinen Vernunft852. Charakteristisch dafür ist, dass es nun um ein „Vermögen“ 
geht, das nicht als etwas Individuelles, nämlich als etwas, was zu einem menschlichen Wesen 

 
844 Vgl. Refl. 19:307: „Die Würde der Menschheit in seiner eignen Persohn ist die Persönlichkeit selbst, d. i. die 
freyheit“. 
845 Vgl. GMS 04:400.  
846 KpV 05:87.  
847 KpV 05:86 f.  
848 KpV 05:86.  
849 KpV 05:90.  
850 KpV 05:87.  
851 Vgl. in ähnlicher Richtung Luo, Xi: Aspekte des Selbstbewusstseins bei Kant. Identität, Einheit und Existenz, Berlin 2019, S. 
220: „Im praktischen Sinne betrifft die Persönlichkeit Freiheit und Zurechnung der Handlungen eines vernünftigen 
Wesens. Das heißt, dass die Persönlichkeit dafür entscheidend ist, dass ihre Handlungen nach moralischen Gesetzen 
beurteilt werden können und sie für ihre Handlungen verantwortlich ist“.  
852 Nicht ohne Grund sehen einige Autoren im kantischen Persönlichkeitsbegriff eine Schwierigkeit, wenn sie bei einem 
Kind oder bei einem psychischen Kranken darüber nachdenken wollen. Dies ist bspw. der Fall von Rager Günter, 
wenn er affirmiert: „Stellen aber Persönlichkeit und menschliche Natur einen unlöslichen Zusammenhang dar, dann 
ist es konsequent, bei der Frage nach dem Umgang mit den noch nicht zum Gebrauch der Vernunft gekommenen 
Menschen wie Kant auch von „Kindern als Personen“ zu sprechen“ (Rager, Günter (Hg.): Beginn, Personalität und Würde 
des Menschen, Freiburg/München 1997, S. 199). Kant scheint dieses Problem in der Metaphysik der Sitten 
vorweggenommen zu haben, obwohl er nicht explizit „Persönlichkeit“, sondern „Personen“ sagt, sic. aus moralischer 
Sicht (vgl. MS 06:280).   



 133 

gehört, sondern als etwas universelles betrachtet werden kann. Aber auch als Vermögen ist nun zu 
beachten, dass der Begriff „Persönlichkeit“ in Zusammenhang mit dem Sittengesetz nicht ohne 
den negativen Teil oder die Unabhängigkeit der menschlichen Affektion stattfinden kann: Deshalb 
verwendet Kant das Adverb „zugleich“, um genau zu markieren, dass die Autonomie (in der 
Persönlichkeit) mit der Unabhängigkeit (in der Persönlichkeit auch) von sinnlicher Affektion853 
gedacht wird. Es gibt somit bei dem Begriff der Persönlichkeit auch um zwei Reflexionslinien, die 
für die auf dem Bewusstsein des Sittengesetzes gegründete praktische Freiheit markant ist. 
Angesichts der Relevanz, aber auch der gleichzeitig gegebenen Schwierigkeit der zwei 
Gesichtspunkte des Persönlichkeitsbegriffs, kann man ihn eine „Idee“ nennen, da sie als Ableitung 
des moralischen Gesetzes betrachtet wird; sie teilt das Wesentliche einer Idee der praktischen 
Vernunft854 und kann infolgedessen als eine ‚moralische Idee‘ bezeichnet werden. Kant bringt 
diesen Punkt in Bezug auf die Achtung einige Zeilen unter der oben ausgeführten Stelle zum 
Ausdruck. 
 

„Diese Achtung erweckende Idee der Persönlichkeit, welche uns die Erhabenheit unserer Natur (ihrer 
Bestimmung nach) vor Augen stellt, indem sie uns zugleich den Mangel der Angemessenheit unseres Verhaltens 
in Ansehung derselben bemerken läßt, und dadurch den Eigendünkel niederschlägt, ist selbst der gemeinsten 
Menschenvernunft natürlich und leicht bemerklich“855.  

 
Kant antizipiert den Gedanken, dass uns die Idee der moralischen Persönlichkeit in der Kritik der 
praktischen Vernunft als Auflösung des theoretischen Problems der „Erweiterung unserer 
Selbsterkenntnis durch reine Vernunft“856 erscheint und danach im Postulat der „Unsterblichkeit 
der Seele“857 und im System der Wissenschaft einer Metaphysik der Sitten858 eine wichtige Rolle spielt. 
Als metaphysische Idee, die durch die Freiheit objektive Realität erlangt859 und daher durch das 
moralische Gesetz verwirklicht wird, vereint die moralische Persönlichkeit zwei entscheidende 
Faktoren: Die Idee zeigt einerseits die Erhabenheit unserer (intelligiblen) Natur, die die 
Unerreichbarkeit einer vollkommenen Anpassung an die Heiligkeit des Sittengesetzes und die 
Anpassung an die Unendlichkeit misst, die das höchste Gut für uns Menschen besitzen muss860, 
und andererseits mitsamt mit dem Mangel der Angemessenheit unseres Verhaltens auch die 
Niederschlagung des Eigendünkels unserer pathologischen Selbstliebe, die das Bewusstsein des 
moralischen Gesetzes ignorieren kann. In dieser Hinsicht scheint Kant der Meinung zu sein, dass 
die Persönlichkeit, wenn sie das moralische Gesetz begleitet, als ein „Selbst“ konstituiert werden 
muss. Dies lässt sich in jener berühmten Stelle am Beschluss der zweiten Kritik nachvollziehen861. 

Das unsichtbare „Selbst“, auf das Kant sich in dem Zitat bezieht, kann nur ‚ein moralisches 
Selbst‘ sein, das als „Vermögen“ bleibt, indem die Bestimmung des Subjektwillens durch das 
moralische Gesetz erfolgt. Darüber hinaus kann das moralische Selbst auch in der Ebene der 
Möglichkeit bleiben, immer beständig an der Idee des höchsten Guts zu partizipieren, das in der 
Unendlichkeit verwirklicht werden soll, d. h. unter der Voraussetzung der Unsterblichkeit meiner 
Seele über dieses Leben hinaus. An dieser Stelle ist es sehr schwierig, die Auslegung anzunehmen, 
die behauptet, dass Gott eine Persönlichkeit862 hat, weil dies bedeuten würde, dass der Begriff der 

 
853 Vgl. Müller, Andreas: Das Verhältnis von rechtlicher Freiheit und sittlicher Autonomie in Kants Metaphysik der Sitten, Frankfurt 
am Main 1996, S. 19 f. 
854 Ludwig Siep interpretiert den Begriff „Persönlichkeit“ als eine „praktische“ Idee, die nicht als metaphysische Entität 
angesehen werden muss (vgl. Siep, Ludwig: Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus, Frankfurt am Main 1992, S. 94).  
855 KpV 05:87. 
856 KrV A 366.  
857 KpV 05:122.  
858 In der MS betont Kant, dass der Begriff der Persönlichkeit unter dem Charakter der Moral gedacht werden kann 
(vgl. MS 06:224).  
859 Vgl. KpV 05:03 f. Vgl. dazu auch Refl. 19:315.  
860 Vgl. KpV 05:122.  
861 Vgl. KpV 161 f. 
862 Dass Gott eine Persönlichkeit hat, ist unter anderem die These von Zimmermann: „So hat Gott Persönlichkeit, 
aber er ist keine Person“ (Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.a.O., S. 244). In welchem Sinne ist die Menschheit mit 



 134 

Persönlichkeit selbst die Voraussetzung negativer Freiheit, nämlich die Unabhängigkeit vom 
Mechanismus der Natur, der uns durch die Sinne in den Vorstellungen der begehrten Objekte 
affiziert, nicht enthalten würde. Zu beweisen, dass Gott abhängig bzw. unabhängig von dieser 
menschlichen Affektion sein könnte, erweist sich aus verschiedenen Gründen als unmöglich, da 
Gott (menschliche) Sinnlichkeit zugeschrieben werden müsste. Wenn man annehmen will, dass 
Gott eine Persönlichkeit besitzt, muss man in gleicher Weise annehmen, dass er sinnliche 
Neigungen hat; nur dann, wenn Gott sinnliche Neigungen hat, ergibt es Sinn, davon zu sprechen, 
dass es ein Ziel für ihn sein kann, sich von diesen Neigungen zu befreien863.  

Aus diesem Grund muss nur, wie gesagt, ein moralisches Selbst gedacht werden (oder, wenn 
man es vorzieht, einen anderen Ausdruck zu verwenden, um jenes Denken besser zu betonen, das 
sich ausschließlich auf die Kausalität in der moralischen Ordnung bezieht, ein ‚Ich denke moralisch‘ 
oder ein ‚Ich denke unter dem Bewusstsein des Sittengesetzes‘) als „Persönlichkeit“ dergestalt, dass 
man die Voraussetzung sinnlicher Rezeptivität durch die den Objekten der Begierde zugrunde 
liegende Gefühle nicht ausschließt.  

Die Persönlichkeit könnte einen „Wert“ (bzw. eine Würde864) für das menschliche Wesen 
nicht darlegen, wenn sie ohne die Sinnlichkeit erklärt werden müsste, da sie bereits einen Wert (als 
negative und positive Freiheit gedacht) exponiert, indem das Mannigfaltige der Begehrungen der 
Einheit des Bewusstseins einer im moralischen Gesetz gebietenden praktischen Vernunft oder 
eines reinen Willens unterworfen wird. Genau hier liegt ein wichtiger Gesichtspunkt, den wir nicht 
außer Acht lassen wollen, nämlich dass der Wert der Intelligenz, also des homo noumenon, der 
der Welt des reinen Verstandes oder der reinen Vernunft angehört, bewusst wird gegenüber 
demjenigen, was Kant die „Tierheit“ als das Sensible der Appetite nennt. Deshalb wird der Wert 
des Menschen als sich selbst, nämlich als Teil der sinnlichen Welt, soweit er durch seine 
Persönlichkeit erhöht wird, durch jenes moralische Selbst repräsentiert, das auch als ‚moralische 
Intelligenz‘ verstanden werden kann:  
 

„Der zweite erhebt dagegen meinen Wert, als einer Intelligenz, unendlich, durch meine Persönlichkeit, in 
welcher das moralische Gesetz mir ein von der Tierheit und selbst von der ganzen Sinnenwelt unabhängiges 
Leben offenbart, wenigstens so viel sich aus der zweckmäßigen Bestimmung meines Daseins durch dieses 
Gesetz, welche nicht auf Bedingungen und Grenzen dieses Lebens eingeschränkt ist, sondern ins Unendliche 
geht, abnehmen läßt“865. 

 
Mit diesem Zitat wird festgestellt, dass nicht nur der Wert der Intelligenz im Menschen durch die 
Persönlichkeit gegeben ist, sondern auch die enge Verbindung zwischen dem Sittengesetz als 
oberstem Prinzip des reinen vernünftigen Wesens, das sich in der Heiligkeit des Gesetzes („das 
moralische Gesetz ist hei l ig (unverletzlich)“866) zum Ausdruck bringen lässt, und dem Sittengesetz 
als Bewusstsein, das bei der Willensbestimmung jedes individuellen Menschen gemäß einem Zweck 
„das Gute“ zum Tragen kommt. Dies sollte nicht mit der Tatsache verwechselt werden, dass 
zwischen dem Sittengesetz und der Persönlichkeit (negative und positive Freiheit) keine 
Verbindung besteht, ganz als ob sie heterogene Elemente wären867. Es geht hier nämlich nicht um 
eine Heterogenität. Für Kant muss meine eigene übersinnliche Existenz in gewisser Weise 

 
der Göttlichkeit zu identifizieren? Welche Kriterien sollten argumentiert werden, um zu glauben, dass die göttliche 
Essenz die Menschheit ist? Ist es dasselbe zu behaupten, dass Gott der Archetyp der Menschheit sei (zum Beispiel in 
der menschlichen Gestalt Christi), als zu sagen, dass Gott die Idee der Menschheit selbst hat? Vgl. dazu auch HN 
22:48: „(...) aber Persönlichkeit kann der Gottheit nicht beygelegt werden“.   
863 Vgl. GMS 04:429, 04:436; Anth. 07:87; RGV 06:26.  
864 Über hervorragenden Überlegungen zum Verhältnis zwischen Person und Würde bei Kant siehe Sturma, Dieter: 
Philosophie der Person. Die Selbstverhältnisse von Subjektivität und Moralität, Paderborn 1997, S. 45.  
865 KpV 05:162.  
866 KpV 05:87.  
867 Claudia Graband und Heiko Puls stellen deutlich dar, dass es bei dem Begriff „Persönlichkeit“ um einen moralischen 
Charakter der Person geht, aber sie versuchen diesen Begriff dann im Laufe ihrer Auffassungen in Bezug auf die Tafel 
der Kategorien als einen nicht-moralischen Begriff anzusehen (vgl. Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 58 f.; 
Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 58 f.  



 135 

vorhanden sein können, sofern ich mich zum Handeln bestimmen will. Das Gedachte in der 
Persönlichkeit besteht somit darin, dem handelnden Subjekt durch einen Akt der Reflexion diese 
Art des übersinnlichen Daseins aufzuzeigen. So wird das handelnde Subjekt, indem dieses sich des 
moralischen Gesetzes bewusst ist, zum moralischen Selbst oder zur intelligiblen Existenz oder 
Persönlichkeit868.  

Diese Entwicklung des Begriffs in der Kritik der praktischen Vernunft mag darauf aufmerksam 
machen, dass die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten nicht den Begriff „Persönlichkeit“, sondern 
nur den Begriff „Person“ erwähnt. Bedeuten „Persönlichkeit“ und „Person“ dasselbe, wenn man 
sie von dieser Kritik her betrachtet? Wie werden sie identifiziert und, wenn sie nicht identisch sind, 
worauf stützt sich den Grund dieser Unterscheidung? Im Folgenden wird auf die Analyse des 
Personbegriffs im Zusammenhang mit dem über die Persönlichkeit Gesagten eingegangen.   
 
2. Der Begriff der Person 
 
Mit der Entwicklung des Begriffs „Persönlichkeit“ in der zweiten Kritik stellt sich die Frage, 
welchen Platz der Begriff „Person“ einnimmt, der in der GMS eine entscheidende Rolle bei der 
moralischen Bestimmungen gespielt hatte. Wie erwähnt, setzt Kant in der „Kritik des dritten 
Paralogismus der Persönlichkeit“869 die Begriffe „Person“870 und „Persönlichkeit“ gleich, da es bei 
beiden um das Bewusstsein der „Einheit des Subjekts, das uns übrigens unbekannt ist“871 und als 
leere Vorstellung872 betrachtet werden muss, geht. Insofern gibt es aus transzendentaler Hinsicht 
keinen Trennungspunkt zwischen den beiden Begriffen. Wirf man einen kurzen Blick auf die 
„Vorbegriffe zur Metaphysik der Sitten (Philosophia practica universalis)“873, (denn, wie bereits 
gesagt wurde, der Personalitätsbegriff taucht in der GMS nicht auf), lässt sich daraus ableiten, dass 
es zwei deutlich identifizierbare Definitionen gibt, einerseits das Personskonzept: „Person ist 
dasjenige Subjekt, dessen Handlungen einer Zurechnung fähig sind“874, andererseits das 
Persönlichkeitskonzept: „Die moral ische Persönlichkeit ist also nichts anderes, als die Freiheit 
eines vernünftigen Wesens unter moralischen Gesetzen (die psychologische aber bloß das 
Vermögen, sich der Identität seiner selbst in den verschiedenen Zuständen seines Daseins bewußt 
zu werden)“875.  

Beide Erklärungen, nämlich der Person wie auch der moralischen Persönlichkeit, schließt 
Kant wie folgt ab: „woraus dann folgt, daß eine Person keinen anderen Gesetzen, als denen, die 
sie (entweder allein oder wenigstens zugleich mit anderen) sich selbst gibt, unterworfen ist“876. In 
dieser Schrift scheint klar zu sein, dass von beiden Definitionen nur der Begriff der psychologischen 
Persönlichkeit auf einen anderen Erkenntnisbereich als den moralischen, ethischen oder 
rechtlichen anzuspielen scheint. Ein ähnlicher Fall tritt in der Schrift der Anthropologie auf, wo nur 
der Begriff „Person“ erklärt wird, dessen Erklärungsgründe Kants Argumentation in zwei 
verschiedenen Richtungen und hinein in verschiedene Erkenntnisgebiete zu führen scheinen.  

 
868 Claudia Blöser hat etwas Bedeutsames bemerkt, indem sie den Begriff der Persönlichkeit mit dem 
Vernunftvermögen in Verbindung bringt (vgl. Blöser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.O., S. 94 Anm. 101).  
869 KrV A 361 ff. Zu einer bemerkenswerten Auffassung des dritten Paralogismus siehe Zobrist, Marc: Subjekt und 
Subjektivität in Kants theoretischer Philosophie. Eine Untersuchung zu den transzendentalphilosophischen Problemen des 
Selbstbewusstseins und Daseinsbewusstseins, Berlin/Boston 2011, 63 ff. 
870 Michael Quante resümiert diese komplexe Thematik bezüglich der Bedeutung des Begriffs Person für die moderne 
Gesellschaft und markiert zwei Charakterisierungen, auf die diese vorliegende Analyse Gewicht legt, nämlich das 
Selbstbewusstsein und Rationalität (vgl. Quante, Michael: Person, Berlin/Boston 2012, S. 1).   
871 KrV A 365.  
872 Vgl. B 404. 
873 MS 06:221 ff.  
874 MS 06:223.  
875 MS 06:223.   
876 MS 06:223.  



 136 

Unter Berücksichtigung dieser kurzen Skizze der Konzepte in einer Periode ständiger 
Evolution in Kants Denken877, und wenn man sich jetzt der KpV zuwendet, ist das Panorama nicht 
anders und stellt den Interpreten vor eine Herausforderung. Zum einen rechnet man mit Passagen, 
in denen Persönlichkeit und Person identisch zu sein scheinen, wohingegen dies in anderen 
Passagen nicht der Fall ist. Die Gesamtheit von Kants Werken in verschiedenen Perioden seines 
Denkens in Stellung bringend, haben die Autoren Schlussfolgerungen darüber gezogen, wie die 
Begriffe „Person“ und „Persönlichkeit“ zu verstehen sind. Dass wir in diesen Auslegungen sehr 
deutliche Abweichungen finden, wird aus dem Folgenden klar. 

In der Kantforschung stimmen die Autoren mit der Angleichung des Begriffs 
„Persönlichkeit“ an den Begriff „Person“ nicht überein. In diesem Sinne kristallisieren sich zwei 
klar identifizierbare Positionen heraus: Einige vertreten die These, dass beide Begriffe als identisch 
angesehen werden müssen, und andere beziehen allerdings mit einer konträren These zu dieser 
Identität Stellung. Claudia Graband und Heiko Puls separieren die Bedeutung der Persönlichkeit 
von der Bedeutung der Person: „Wie durch eine Betrachtung der zweiten Kategorie später noch 
deutlich gemacht werden kann, muss der Begriff der Persönlichkeit von dem der „Person“ abgrenzt 
werden“878; „Person und Persönlichkeit, obwohl eng miteinander verknüpft, müssen insofern 
unterschieden werden“879. Stephan Zimmermann vertritt allerdings eine andere Position dazu: „Die 
Begriffe Persönlichkeit und Person haben, wie gesehen, für Kant einen durch und durch 
moralischen Gehalt“880. Unabhängig davon, wie diese Interpreten die Bedeutungen von 
Persönlichkeit und Person thematisieren, gilt hier entweder eine Gleichstellung beider Begriffe oder 
eine Differenzierung derselben. 

Es ist logisch und evident, dass die Autoren unterschiedliche Perspektiven auf diese mögliche 
Gleichsetzung von Person und Persönlichkeit einnehmen, nicht zuletzt aufgrund von Kants 
Verwendung dieser Begriffe in ganz unterschiedlichen Kontexten881 und mit verschiedenen 
Bedeutungsnuancen. Die in der hervorragenden Analyse von Claudia Blöser darstellenden 
Begründungen zeigen vor allem einen Unterschied von beiden Konzepten unter verschiedenen 
Aspekten, die im folgenden Satz koinzidieren: „Der Begriff der Person verhält sich zum Begriff der 
Persönlichkeit wie Mensch zu Menschheit: „Person“ ist das ganze Wesen, zu dem auch seine 
Sinnlichkeit gehört, während „Persönlichkeit“ den rein vernünftigen Aspekt bezeichnet“882. Im 
Kern der Argumentation Kants scheint sich diese von Blöser ausgedrückte Spannung zu zeigen, 
an der sich die Person als eine Vernünftigkeit mit Sinnlichkeit verbindende Totalität des Menschen 
konstituieren lässt. Bevor die Analyse eine mögliche Auffassung diesbezüglich anbietet, wäre es 
unumgänglich, kurz das Personsthematik in der KpV umzureißen, da dies uns eine bessere Sicht 
zur Klärung de auftretenden Schwierigkeiten ermöglichen würde und eine gute Grundlage für das 
Verständnis der Relationskategorien der Freiheit darstellen wird.  

Mit dem Personenbegriff in der zweiten Kritik bewegt man sich auf Treibsand. Denn Kant 
distinguiert deutlich zwischen einem Begriff der Person, der einen moralischen „Wert“883 besitzt 
bzw. Träger des sittlichen Wertes der reinen Vernunft im praktischen Sinn884 ist, und einem Begriff 
der Person, der es zwar möglich sein lässt, dass eine Person diesen moralischen Wert erlangt, der 
sich aber besonders auf die sinnlichen Elemente bezieht, über die das handelnde Subjekt verfügt. 
In der ersten Begriffsklärung scheint es sich um einen metaphysisch-moralischen Standpunkt zu 
handeln, der mit den Eigenschaften des Menschen im Allgemeinen zu tun hat. In der zweiten 

 
877 „Mit Kant tritt die moralphilosophische Ausdeutung des Begriffs der Person ein neues ethisches und politisches 
Stadium ein, das vor allem durch die ausdrückliche Formulierung der Menschenrechte gekennzeichnet ist“ (Sturma, 
Dieter: Philosophie der Person, a.a.O., S. 55).  
878 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 58 f. Dieser Autor negiert eine moralische Betrachtung dieser Kategorie.  
879 Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 58 f.  
880 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 244. Vgl. ebd. S. 44. 
881 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 58. 
882 Blöser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.O., S. 215.  
883 Für eine bemerkenswerte Interpretation des moralischen Wertes siehe Sturma, Dieter: Philosophie der Person, a.a.O., 
S. 208.  
884 Vgl. Kern, Iso: Was ist Vernunft? Schweiz 2022, S. 168.   



 137 

scheint es eine moralische Aufgabe (einige Autoren nennen das der Normativaspekt885 der Person) 
zu sein, die dem konkreten Menschen zugewiesen wird, der seinen Willen durch das moralische 
Gesetz bestimmen will. Im Folgenden werden einige Stellen zur Erläuterung des Personenbegriffs 
analysiert, in denen auch deutlich gezeigt wird, dass eine Zugehörigkeit der Person zur Welt der 
Sinne behauptet wird. 

(a) Im Hinblick auf den Personenbegriff aus der Perspektive der sinnlichen Welt können 
einige Details betrachtet werden: In der Stelle (a.1.)886 kann man sagen, dass die Person als 
Beschreibung des menschlichen Wesens zur Sinneswelt gehört. Man kann an eine Persönlichkeit 
denken, muss dies aber auch nicht. Die Persönlichkeit würde da als das Intelligible-Moral innerhalb 
des Sinnlichen fungieren, d. h. eine Person ist ein Wesen, das Persönlichkeit hat und haben kann. 
Das Neuartige an diesem Zitat besteht darin, dass es nicht ganz klar ist oder es zumindest offen 
bleibt, ob der Personsbegriff mit dem des Menschen identifiziert wird, sodass man mit dem 
Ausdruck „Person“ die Zugehörigkeit dieses Menschen zu zwei Welten denken müsste.  

In der Passage (a.2.)887 ist es die Befolgung des Sittengesetzes, die der Person einen 
unmittelbaren Wert verleiht, ohne diese Befolgung nicht gesagt werden könnte, dass die Person in 
sich aus intelligibler Sicht beobachtet werden muss; dies wird auch durch jenes Bild der Reflexion 
„in ihren eigenen Augen“ bestätigt, mit dem der Mensch kein an sich moralisch bestimmter 
Mensch ist. Die Freiheit und das Sittengesetz derselben mindern die „Schätzung der Person“ 
(a.3.)888, woraufhin sie selbst nicht den Status der Zugehörigkeit zur moralischen Kondition hat.  

Denn wenn die Person selbst schätzt (nämlich, hier im Sinne von Selbstliebe zur 
Befriedigung ihrer Neigungen) und das moralische Gesetz der Freiheit diese Schätzung reduziert, 
dann besitzt die Person dieses Gesetz nicht als etwas, das mit der Person immer auch gedacht 
werden muss, sondern dann wird das Gesetz sie imponiert. In der Stelle (a.4.)889 wird nämlich fast 
die gleiche Perspektive wie in der Passage (a.1.) dargestellt, mit der Differenz, dass das Verhältnis 
zwischen Begriffen und Prinzipien ermöglicht, dass zu der Person der moralische Wert und die 
„Zuversicht auf sich selbst“ hinzugefügt wird, die entscheidenden Elemente der moralischen 
Gesinnung und des moralischen Charakters sind.  

Ergebnis [a]: Aus diesen Passagen folgt, dass der Begriff der Person in der zweiten Kritik 
jenen Teil des menschlichen Wesens enthält, der der Sensibilität zugehörig ist, aus der die Begierden 
bzw. Neigungen hervorgehen. Er könnte mit der Moral der reinen Vernunft zusammenhängen, die 
ihm von anderem Ort des Gemüts gegeben werden müsste. In diesem Sinne ist die Auffassung, die 
der Personsbegriff ausschließlich mit einem moralischen Begriff identifiziert, unzutreffend. Kant 

 
885 Vgl. Blöser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.O., S. 219. Für einige Autoren bringt dieser normative Aspekt, wie 
sie es nennen, Probleme wie das „Exklusionspotential“ mit sich. Zu diesem Problem siehe bspw. Gutmann, Thomas: 
„Probleme des Kantischen Personsbegriffs“, in: Quante, Michael; Goto, Hiroshi; Rojek, Tim; Segawa, Shingo (Hrsg.): 
Der Begriff der Person in systematischer wie historischer Perspektive. Ein deutsch-japanischer Dialog, Paderborn 2020, S. 11; Wood, 
A. W.: Kant’s Ethical Thought, Cambridge 1999, S. 147. Zu Beginn dieser Analyse werden einige Hinweise zur Lösung 
dieses Exklusionspotentialproblems gegeben, z. B. zum Unterschied zwischen Person-Sein und Sich-als-Person-
Bewusst-Werden. An diesem Punkt wird auch die Zugehörigkeit der Person zur empfindungsfähigen Welt thematisiert, 
was kein Wesen unserer Spezies ausschließt. 
886 (a.1.): „(...), d.i. die Freiheit und Unabhängigkeit von dem Mechanism der ganzen Natur, doch zugleich als ein 
Vermögen eines Wesens betrachtet, dessen eigentümlichen, nämlich von seiner eigenen Vernunft gegebenen reinen 
praktischen Gesetzen die Person also, als zur Sinnenwelt gehörig, [in] ihrer eigenen Persönlichkeit unterworfen ist, 
sofern sie zugleich zur intelligibelen Welt gehört; (...)“ (KpV 05:87).  
887 (a.2.): „Nun muß man doch die Wichtigkeit dessen, was wir Pflicht nennen, das Ansehen des moralischen Gesetzes 
und den unmittelbaren Wert, den die Befolgung desselben der Person in ihren eigenen Augen gibt, vorher schätzen, 
um jene Zufriedenheit in dem Bewußtsein seiner Angemessenheit zu demselben, und den bitteren Verweis, wenn man 
sich dessen Übertretung vorwerfen kann, zu fühlen“ (KpV 05:38).  
888 (a.3.): „Freiheit, deren Kausalität bloß durchs Gesetz bestimmbar ist, besteht aber eben darin, daß sie alle 
Neigungen, mithin die Schätzung der Person selbst auf die Bedingung der Befolgung ihres reinen Gesetzes 
einschränkt“ (KpV 05:78).  
889 (a.4.): „Grundsätze müssen auf Begriffe errichtet werden, auf alle andere Grundlage können nur Anwandelungen 
zu Stande kommen, die der Person keinen moralischen Wert, ja nicht einmal eine Zuversicht auf sich selbst verschaffen 
können, ohne die das Bewußtsein seiner moralischen Gesinnung und eines solchen Charakters, das höchste Gut im 
Menschen, gar nicht stattfinden kann“ (KpV 05:157).  



 138 

suggeriert vor allem hier den Begriff „Person“ als einen, der moralisch bestimmbar sein kann, aber 
für sich genommen enthält er keinen moralischen Wert, bis das Gesetz der Freiheit ihm diesen 
Wert verleiht. Dementsprechend wird ausgedrückt: Das Intelligible (sc. die Persönlichkeit, die 
Freiheit, das Sittengesetz) muss in der menschlichen Person gedacht werden können. Im 
Folgenden wird eine andere Perspektive des Personenbegriffs betrachtet, in der der intelligible 
Charakter dieses Begriffs hervorgehoben wird.   

(b) In Anbetracht des Personsbegriff aus der Perspektive der intelligiblen Welt können 
folgende Gesichtspunkte betrachtet werden: In der Stelle (b.1.)890 scheint eine Art der 
Gleichsetzung des Begriffs „Person“ mit dem Begriff „Persönlichkeit“ vorzuliegen. Denn da 
affirmiert Kant, dass das Wesen, das sich des moralischen Gesetzes bewusst ist, nämlich die Person, 
dasjenige ist, was als Teil der intelligiblen Welt und als in dieser Welt tätig erkannt ist. Von der 
Person als Glied der sinnlichen Welt ist da keine Rede, aber der intelligible Status des Begriffs wird 
eigens betont. Die Passage (b.2.)891 ist bemerkenswert, weil Kant hier erstmals in der KpV die 
Person mit einer Pflicht bzw. einem praktischen einschränkenden Gesetz, nämlich der Pflicht der 
„Wahrhaftigkeit“ zusammendenkt.  

Damit ist wohl gemeint, dass „ein ehrlicher Mann“ bzw. ein Mensch vor dem Gesetz im 
Gedanken (sc. im Urteil der praktischen Vernunft) „Achtung für seine eigene Person“ haben soll. 
Nur wenn diese Achtung892 vorhanden ist, kann ein Mensch die Person anerkennen, die respektiert 
wird. Insofern offenbart die Wahrhaftigkeit einem Menschen seine eigene Person. Dies wäre, als 
ob Kant sagen würde: Soweit ein Mensch wahrhaftig sein soll, ist er eine Achtung für sich selbst 
innehabende Person. Hier kommt der sittliche Charakter der Person und seine Verknüpfung mit 
der Ordnung der Willensbestimmung aus Pflicht ins Spiel. Konsequenterweise hat die Person 
nichts mit dem die Gefühle der Lust oder Unlust erweckenden „Vorteil“ zu tun. Das Zitat (b.3.)893 
zeigt eine enge Verbindung zwischen dem „moralischen Wert“ und dem Begriff „Person“. Das 
vernünftige Wesen (Geschöpf und nicht Schöpfer) ist durch das Gesetz dem sittlichen, in seiner 
Person liegenden Wert angepasst. 

Ergebnis [b]: Kant stellt in diesen Stellen fest, dass der Begriff „Person“ sich in der KpV auch 
auf jene Elemente erstreckt, die dem Begriff „Persönlichkeit“ im dritten Hauptstück zugedacht 
sind. Diese Elemente manifestieren sich hauptsächlich in der Achtung, dem moralischen Wert, der 
sittlichen Gesinnung und der Pflicht. Durch die Beziehung zu diesen Elementen wird der 
Zusammenhang des Personsbegriffs mit der Willensbestimmung und mit dem intelligiblen 
Charakter der reinen Vernunft akzentuiert. In diesem Sinne thematisiert der Begriff den Menschen 
mit dem, was er tun und wie er handeln soll. Die folgende Analyse einiger Passagen macht dagegen 
einen anderen Standpunkt stark. 

(c) Ferner ist so auch der Begriff „Person“894 in der Perspektive zweier Welten gemeint, 
nämlich die sinnliche mit der intelligiblen Welt zugleich: In der Stelle (c.1.)895 meint Kant vor allem, 

 
890 (b.1.): „Denn es ist unsere Vernunft selber, die sich durchs höchste und unbedingte praktische Gesetz und das 
Wesen, das sich dieses Gesetzes bewußt ist (unsere eigene Person), als zur reinen Verstandeswelt gehörig, und zwar 
sogar mit Bestimmung der Art, wie es als ein solches tätig sein könne, erkennt“ (KpV 05:105 f.). 
891 (b.2.): „(...) sofort verläßt seine praktische Vernunft (im Urteil über das, was von ihm geschehen sollte) den Vorteil, 
vereinigt sich mit dem, was ihm die Achtung für seine eigene Person erhält (der Wahrhaftigkeit), und der Vorteil wird 
nun von jedermann, nachdem er von allem Anhängsel der Vernunft (welche nun gänzlich auf der Seite der Pflicht ist) 
abgesondert und gewachsen worden, gewogen (...)“ (KpV 05:92 f).  
892 Vgl. KpV 05:76. Vgl. Teichert, Dieter: Personen und Identitäten, Berlin-New York 2000, S. 202.  
893 (b.3.): „(...); so kann wahrhafte sittliche, dem Gesetze unmittelbar geweihete Gesinnung stattfinden und das 
vernünftige Geschöpf des Anteils am höchsten Gute würdig werden, das dem moralischen Werte seiner Person und 
nicht bloß seinen Handlungen angemessen ist“ (KpV 05:147 f.).  
894 Für eine bemerkenswerte Zusammenfassung des Begriffs „Person“ in verschiedener kultureller Perspektive siehe 
Rage, Günter: Die Person. Wege zu ihrem Verständnis, Schweiz 2006, S. 165.  
895 (c.1.): „(...) da ein und dasselbe handelnde Wesen, als Erscheinung (selbst vor seinem eignen inneren Sinne), eine 
Kausalität in der Sinnenwelt hat, die jederzeit dem Naturmechanism gemäß ist, in Ansehung derselben Begebenheit 
aber, so fern sich die handelnde Person zugleich als Noumenon betrachtet (als reine Intelligenz, in seinem nicht der 
Zeit nach bestimmbaren Dasein), einen Bestimmungsgrund jener Kausalität nach Naturgesetzen, der selbst von allem 
Naturgesetze frei ist, enthalten könne“ (KpV 05:114).  



 139 

dass die handelnde Person unter einer sinnlichen Kausalität und als Noumenon betrachtet werden 
kann. Da spiegelt sich der Begriff ebenso wie der Begriff des Menschen, der einerseits frei und 
andererseits an Naturnotwendigkeit gebunden ist. Damit ist auch angedeutet, dass die Intelligenz 
der Person das Sensible der Person bestimmen könnte. Die Passage (c.2.)896 bestätigt diesen 
Gesichtspunkt. Denn, wenn man die sinnliche Welt und die intelligible als Glückseligkeit und 
Tugend ansieht, wird diesbezüglich hervorgehoben, dass sie das höchste Gut „in einer Person“ 
dergestalt ausmacht, dass sie nicht von der Person trennbar sein kann. Da würde der Wert der 
Person überhaupt besagen: Moralität als „Würdigkeit der vernünftigen Wesen in der Welt, glücklich 
zu sein“897, nämlich auch die in Proportion zur Moralität verteilte Glückseligkeit.  

Ergebnis [c]: Aus den (c.1.) und (c.2.) folgt nun, dass es ein Versehen der das System der 
Kritik einer praktischen Vernunft nicht vor Auge führenden Autoren ist, den Personsausdruck aus 
einer einzigen Sichtweise anzunehmen (sic. entweder die Person als ein moralisches Wesen oder 
die als ein sinnliches). Beide Perspektiven sind nach den letzten zitierten Stellen im Begriff 
„Person“ zu denken: Dieser Ausdruck lässt sich aus dem Übersinnlichen (z.B. der Tugend) und 
dem Sinnlichen (z.B. der Glückseligkeit) darlegen. Infolgedessen kann er teils als moralische 
Persönlichkeit und teils als sinnliches Wesen angesehen werden. Vor dem Hintergrund der 
kantischen Lehre des Terminus „Person“ in der zweiten Kritik gilt es hier tatsächlich keine 
Exklusion der sinnlichen und der übersinnlichen Natur des Menschen bzw. des menschlichen 
Wesens. Dies ist nicht der Fall beim Ausdruck „Persönlichkeit“, der in dieser Schrift exklusiv auf 
die Moralität verweist. Persönlichkeit und Menschheit identifizieren sich dahingehend, dass man 
von der „Menschheit in der Person“898 sprechen kann und diese Wendung auch ‚Persönlichkeit‘ 
in der Person besagt.  

Mit all dem Gesagten soll nicht nahegelegt werden, dass die aktuellen philosophischen 
Fragenstellungen über den Begriff oder die Konzeption der Person nicht aus der Sicht Kants 
Philosophie diskutiert werden dürften. Kants Personenkonzept kann eine Debatte auslösen in 
Bezug auf Fragen wie beispielsweise: „Sind alle Menschen Personen?“899, „Sind alle Personen 
Menschen?“900, ‚Sind menschliche Embryonen Personen?‘901, ‚Wie sind die „Humanexperimente 
an nichteinwilligungsfähigen Menschen“902 moralisch zu betrachten?‘, ‚Verletzt das assistierte 
Sterben am Lebensende die Menschenwürde903 der Personen?‘904, ‚Können die Institutionen oder 
soziale Systeme Personen genannt werden?‘905, ‚Welche Bedingungen soll Gott erfüllen, damit er 
als Person angesehen werden könne?‘, ‚Können die Krankheiten des Kopfes wie eine bipolare 

 
896 (c.2.): „So fern nun Tugend und Glückseligkeit zusammen den Besitz des höchsten Guts in einer Person, hierbei 
aber auch Glückseligkeit, ganz genau in Proportion der Sittlichkeit (als Wert der Person und deren Würdigkeit, 
glücklich zu sein) ausgeteilt, das höchste Gut einer möglichen Welt ausmachen: so bedeutet dieses das Ganze, das 
vollendete Gute, (...)“ (KpV 05:109).  
897 KpV 05:144.  
898 KpV 05:87. Vgl. KpV 05:88; V-MS/Vigil 27:579.  
899 Blöser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.O., S. 217 ff. 
900 Blöser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.O., S. 219 ff.  
901 Vgl. Segawa, Shingo: Der Begriff der Person in der biomedizinischen Ethik, Paderborn 2020, S. 23. So akzentuiert Segawa 
Kants Einfluss in den aktuellen bioethischen Reflexionen: „Der kantische Begriff der Person spielt eine 
ausschlaggebende Rolle für die Diskussion über die moralische Schutzwürdigkeit menschlicher Wesen am 
Lebensanfang, wie etwa Embryonen, vor allem im Kontext der Abtreibungsfrage“ (ebd. S. 23, vgl. dazu auch S. 32). 
Die Arbeit dieses Autors stellt deutlich die Problematik der Ethik Kants in Bezug auf die Konzeption der Person im 
Lebensanfang und Lebensende eines Menschen und die eventuellen bioethischen Probleme dar, die als Folge der 
Betrachtung der Person als ein Wesen mit Dignität und Verantwortung auftauchen. Vgl. dazu auch Quante, Michael: 
Person, a.a.O., S. 2. Es gibt Positionen gegen die Betrachtung des Embryos als Person (vgl. Cottier, Georges: „Das Ich 
und die Person“, in: François-Xavier Putallaz / Bernard N. Schumacher (Hrsg.): Der Mensch und die Person, Darmstadt 
2008, S. 168).  
902 Segawa, Shingo: Der Begriff der Person, a.a.O., S. 23. 
903 Vgl. Matulla, Daniel: Menschenwürde als politisches Problem. Der Universalitätsanspruch in der Philosophie Immanuel Kants im 
Kontext von Pluralismus und Migration, München 2021, S. 48; Baranke, Heike: „Menschenwürde zwischen Pflicht und 
Recht“, in: Debus, Tessa (Hrsg.): Zeitschrift für Menschenrechte, Band 2010, H. 1, Nürnberg/Schwalbach S. 10-24; Bacin, 
Stefano: „Kant’s Idea of Human Dignity: Between Tradition and Originality“, in: Kant-Studien 106 1 (2015), S. 97-106.  
904 Vgl. Segawa, Shingo: Der Begriff der Person, a.a.O., S. 24.  
905 Vgl. GSE 02:242; MS 06:297, 06:316; Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O. S. 57.  



 140 

Störung die Identität der Person verändern oder annullieren?‘, ‚Sind das Bewusstsein oder 
Selbstbewusstsein die notwendige Bedingungen, ein Wesen als Person zu betrachten?‘, ‚Ist 
körperliche Identität eine notwendige Bedingung des Personseins?‘906, ‚Können die Menschen 
irgendwann in ihrer Existenz de facto oder de jure aufhören, Personen zu sein?‘907.  

Man kann sagen, dass solche Ansätze eine detaillierte Analyse in Bezug auf Kants Schriften 
verdienen; was uns jedoch diese Analyse anbelangt, war es hilfreich und nützlich, den 
Personsbegriff als etwas univokes im System der Kritik zu entmystifizieren und gleichzeitig zu 
zeigen, dass der Begriff auch mit dem Moralgesetz der Freiheit in Verbindung steht. Setzt man den 
Begriff der Person mit dem des Menschen gleich, so fällt es leichter zu denken, dass ihm sowohl 
das Intelligible als auch das Sinnliche zugeschrieben werden muss. Nun können wir bezüglich der 
oben gestellten Frage, ob die Konzepte „Person“ und „Persönlichkeit“ innerhalb des Systems der 
Kritik identisch sind oder nicht, furchtlos vor Irrtum behaupten, dass es ja nach Kants 
Argumentation eine Identität und eine Heterogenität von beiden gibt.  
 
3. Die erste Kategorie der Relation  
 
Die folgenden Ausführungen beleuchten – nach der oben aufgeführten Erläuterung – den im 
Anschluss an die Tafel der Freiheitskategorien bezeichneten Begriff der „Persönlichkeit“. Wenn 
man nun über dieses Konzept als eines a priori, nämlich als Kategorie der Freiheit, reflektieren 
muss, so muss sich die Reflexion auf die Voraussetzungen aller Kategorien beschränken. Kant 
nennt sie „Auf die Persönlichkeit“908. In diesem Sinne ist folgender Aspekte in Betracht zu 
ziehen: Das Erste, was man erwähnen sollte, ist die negative und positive Tätigkeit des Begriffs a 
priori in Bezug auf die „Willensbestimmung“. Das zweite, was gezeigt werden muss, ist das 
Verhältnis von dem Begriffsgehalt und seiner Beschreibung gegenüber dem Gesetz der Freiheit, 
wodurch sowohl diese erste Kategorie als auch alle anderen praktischen objektiven Realität 
erhalten. Im Folgenden wird die obige Analyse der Persönlichkeit als Kategorie a priori entlarvt.  

Bei der ersten Freiheitskategorie der Relation – und überhaupt bei den drei Kategorien – übt 
die praktische Vernunft ihre Tätigkeit anders aus als bei den beiden ersten anderen vorangegangen 
Rubriken. Da es um eine „Relation“ von etwas „auf“909 etwas geht, muss im ersten Fall etwas „auf 
die Persönlichkeit“ gesetzt werden. Es stellt sich mithin die Frage, wie diese Kategorie „das 
Mannigfaltige der Begehrungen, der Einheit des Bewußtseins einer im moralischen Gesetze 
gebietenden praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens a priori“910 unterwirft. Werden bei der 
Willensbestimmung die begehrten Objekte (entsprechend der Maximen, objektive Prinzipien oder 
praktische einschränkenden Gesetze) nicht zu Bestimmungsgründen, so wird sich die Person bzw. 
der handelnde Mensch seiner „Unabhängigkeit“ von ihnen bewusst.  

Es stellt somit die negative Relation dieser Mannigfaltigkeit der Begehrungen mit der 
„Persönlichkeit“ auf, die durch dieses Unabhängigsein gekennzeichnet ist. Man könnte daher 
sagen, es gebe nach dem Bewusstsein des Sittengesetzes als Grund der Willensbestimmung ein 
Bewusstsein der Persönlichkeit oder des moralischen Selbst, das in der Möglichkeit der Handlung 

 
906 Vgl. Sturma, Dieter: Philosophie der Person, a.a.O., S. 181 ff.  
907 Jacques Ricot behauptet über dieses Thema, dass ein Mensch immer Person im ontologischen Sinne ist (vgl. Ricot, 
Jacques: „Menschenwürde und Ende des Lebens“, in: François-Xavier Putallaz / Bernard N. Schumacher (Hrsg.): Der 
Mensch und die Person, Darmstadt 2008, S. 32). Vgl. dazu auch Kobusch, Theo: „Person und Subjektivität. Die 
Metaphysik der Freiheit und der moderne Subjektivitätsgedanke“, in: Fetz, Reto; Hagenbüchle, Roland; Schulz, Peter 
(Hrsg.): Geschichte und Vorgeschichte der modernen Subjektivität, Bd. 2, Berlin/New York 1998, S. 743-761; Kobusch, Theo: 
Die Entdeckung der Person, Darmstadt 1997, S. 23-66; Kobusch, Theo: „Nachdenken über die Menschenwürde“, in: 
Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, 2006 (31), S. 207-227. 
908 KpV 05:66. Nach Heiko Puls handelt es sich bei dieser Kategorie um eine „mögliche Bestimmung eines relationalen 
Moments“ (Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 60 H.v.m.). Dies besagt unter anderem, dass er die Kategorie als einen 
nicht durch das moralische Gesetz gedachten Begriff und für die Moral auffasst.   
909 Stephan Zimmermann detektiert richtig das relationale Merkmal der Präposition „auf“, obwohl seine Auffassung 
der ersten und der zweiten Freiheitskategorie als irrtümlich betrachtet werden muss, da er diese Kategorie als ein 
kategorisches Urteil konzipiert (vgl. Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.a.O., S. 260 f.).   
910 KpV 05:65. 



 141 

unabhängig agiert, womit die negative Freiheit der Person zum Ausdruck kommt. Mit demselben 
Bewusstsein des moralischen Gesetzes erlangt die Person bzw. der handelnde Mensch, der Objekte 
der täglichen Erfahrung begehrt, das positive Bewusstsein der Persönlichkeit („Vermögen“), das 
als Autonomie und als Zweck an sich selbst fungiert.    

Insofern dieses positive Bewusstsein (eines Vermögens) in der Willensbestimmung tätig 
wird, bringt das moralische Selbst bzw. die Persönlichkeit die Wirklichkeit der moralischen 
Gesinnung hervor, die einerseits der moralischen Möglichkeit der Handlung zugrunde liegt und 
andererseits den handelnden Menschen vor die Objekte der praktischen Vernunft setzt, nämlich 
dem Sittlich-Guten und dem Sittlich-Bösen. Der sittliche Wert der Person (seine Menschheit) in 
der Persönlichkeit lässt sich in der moralischen Gesinnung des Willens als Produkt sowohl von der 
Kategorien überhaupt als auch von diesem spezifischen Vermögen des Menschenseins exponieren 
(„Der Wert einer dem moralischen Gesetze völl ig angemessenen Gesinnung ist unendlich“911). 
Bevor einige Verwendungen der Ergebnisse des oben angeführten Ordnungsproblems dargestellt 
werden, werfen wir nun kurz einen Seitenblick auf verschiedene Verständnisweisen der ersten 
Kategorie der Relation. 

Unter der Voraussetzung, dass die erste Relationskategorie der Freiheit ein kategorisches 
Urteil – abgesehen von dem Ausdruck „kategorischer Imperativ“912 oder „kategorisch praktischer 
Satz“913 oder „kategorischen Imperativen, d.i. praktischen Gesetze“914 gibt es nirgendwo weder in 
der KpV noch in der GMS (auch nicht in der MS) die Wendung „kategorisch praktisches Urteil“ 
als eine solche –  wäre, führt den Autoren wie Stephan Zimmermann dazu, die Kategorie „Auf die 
Persönlichkeit“ so zu interpretieren, dass das Kategorische derselben ein Kratzen mit dem rechten 
Hand zu denken ermöglicht: „Die erste Relationskategorie ist die Funktion eines kategorischen 
praktischen Urteils. In einem solchen Urteil wird der Inhalt des Willens durch ein 
Subjekt/Prädikat-Verhältnis gedacht. (...) betrifft die Kategorizität, um die es hier geht, 
ausschließlich das, was begehrt wird. Dieses ist, so muss man korrekt sagen, an sich etwas 
Kategorisches. Was ich will, um ein einfaches Beispiel zu nehmen, ist etwa, mich mit der rechten 
Hand irgendwo kratzen“915.  

Unabhängig von diesem trivialen Beispiel Zimmermanns, das nur seine Hypothese über das 
kategorisch praktische Urteil zu illustrieren versucht und gar nichts mit der praktischen Philosophie 
Kants im System der Kritik und der Wissenschaft zu schaffen hat, muss hier daran erinnert werden, 
dass eine als etwas „Kategorisches“ vorgestellte Regel916 bei Kant lediglich im Zusammenhang mit 
dem moralischen Gesetz als Imperativ917 und den daraus resultierten Imperativen bzw. Gesetzen 
steht918. Das Kategorische der Regel bedeutet das Unbedingte des Gesetzes: „Das moralische 

 
911 KpV 05:128. 
912 KpV 05:21.  
913 KpV 05:31.  
914 KpV 05:41. 
915 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 264 f. Eine ähnliche Interpretation vertreten Claudia Graband 
(obwohl sie den Ausdruck „Urteil“ nicht benutzt, sondern „Funktion“ (vgl. Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 
51) und Heiko Puls: „Das erste Moment der Relation in der Urteilstafel besteht in einem kategorischen Urteil der Form 
„S ist P“. (...) Diese logische Grundstruktur liegt dem ersten Moment der praktischen Relationskategorien („Auf die 
Persönlichkeit“) in der Form zugrunde, dass hier die Relation zwischen dem Handlungssubjekt und dem es 
bestimmenden Handlungsgesetz als eine kategorische gedacht wird“ (Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 95 f.). Obwohl 
Puls das Unbedingte des Kategorischen treffender als Zimmermanns Konzeption erfasst, hat Puls seine Auffassung 
von dem „Potential des Menschen“ im Begriff der Persönlichkeit ohne Erklärung gelassen. Was soll es heißen, dass 
die Idee der Persönlichkeit als Begriff a priori das Potential des Menschen sei? Gibt es hier im Hintergrund eine 
versteckte Auffassung der kantischen Persönlichkeit mit Blick auf die aristotelische Unterscheidung zwischen Potenz 
und Akt? Wenn dies richtig wäre, ergäbe die Auffassung Zimmermanns, wonach Gott Persönlichkeit hat, keinen Sinn, 
weil es zu affirmieren wäre, dass er Persönlichkeit möglicherweise aber womöglich eben auch nicht hat. Außerdem: 
Wie kann Persönlichkeit von dem Verhältnis „des Prädikats zum Subjekt“ (KrV B 98) abgeleitet werden? Dies haben 
diese Autoren nicht begründet.  
916 Vgl. KpV 05:21. 
917 Vgl. KpV 05:20, 05:21, 05:31, 05:41, 05:134; GMS 04:414, 04:416, 04:420, 04:421, 04:424, 04:425, 04:428, 04:431, 
04:432, 04:436, 04:437, 04:438, 04:439,04:440, 04:447, 04:449, 04:453, 04:454, 04:461, 04:463. 
918 Vgl. KpV 05:41.  



 142 

Gesetz ist daher bei jenen [Maximen] ein Imperativ, der kategorisch gebietet, weil das Gesetz 
unbedingt ist“919. Darüber hinaus, wie bereits gewusst, steht das Kategorische einer Regel im 
Gesetz zu dem Hypothetischen einer Regel und existiert in der praktischen Philosophie Kants 
nicht die Trias ‚kategorische Imperative‘, ‚hypothetische Imperative‘ und ‚disjunktive Imperative‘, 
die nach diesem Autor mit den drei Urteilsformen der Relation korrespondieren sollen würden.  

Im Hinblick auf das Ordnungsproblem positionieren sich die Kategorien der Freiheit vor 
dem Sittengesetz, wie gezeigt wurde, je nach Beschreibung und Inhalt negativ oder positiv. Damit 
wird gesagt, dass es Begriffe a priori als Kategorien gibt, die dem Gesetz der Freiheit einen noch 
nicht moralisch bestimmten Gegenstand der Begierde präsentieren und kategoriale Begriffe a 
priori, die bereits durch dieses Gesetz moralisch bestimmt sind. So gesehen, enthält die erste 
Kategorie der Relation eine Beschreibung und Inhalt nicht nach begehrten Objekten des Wollens, 
die dem Gesetz vorgelegt werden können.  

Es lässt sich im Sinne Kants sagen, dass die erste Kategorie der Relation sich vor dem Gesetz 
positiv platziert: Nimmt man die Willensbestimmung ins Visier, kann man annehmen, dass das 
moralisch handelnde Subjekt sich – ausgehend von dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes – 
nun seiner ‚Persönlichkeit‘ bewusst wird; und so erstrecken sich die Maximen920 als individuelle 
Basis der anderen Regeln „auf die Persönlichkeit“, die nichts anderes sein kann als eine ‚moralische 
Persönlichkeit‘. Auf diese Weise kann das sittlich handelnde Subjekt die „Hoffnung“ hegen, dass, 
sofern eine Übereinstimmung mit dem Grundgesetz der praktischen Vernunft (sc. die moralische 
Identität als Persönlichkeit) stattfindet, ein Fortschritt zur moralischen Perfektion auch möglich 
ist: „Einem vernünftigen, aber endlichen Wesen ist nur der Progressus ins Unendliche, von 
niederen zu den höheren Stufen der moralischen Vollkommenheit, möglich“921).  
 
4. Die zweite Kategorie der Relation 
 
Von besonderem Interesse für die Zwecke der Analyse ist zunächst die Tatsache, dass die zweite 
Freiheitskategorie der Relation „Auf den Zustand der Person“922 der Voraussetzungen 
entsprechen muss, die de facto für die übrigen Kategorien gedacht worden sind, nämlich dass sie 
aus der objektiven Realität der moralisch-praktischen Freiheit hervorgehen und sich auf die 
Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung beziehen, die im Zusammenhang mit den Begriffen 
des Sittlich-Guten und Sittlich-Bösen stehen. Obwohl von der Hypothese ausgegangen wird, dass 
diese Kategorie alle diese Voraussetzungen erfüllt, erweckt sie nun den Eindruck, dass sie für einen 
speziellen Kontext der Moralphilosophie Kants bestimmt ist, in dem eine Reflexion des 
handelnden Subjekts über sich selbst unter der Leitung des moralischen Gesetzes vonstattengeht 
und die bisher nicht berücksichtigt wurde.  

Es handelt sich bezeichnenderweise um die Tätigkeit der praktischen Vernunft mit seinen 
allgemeinen Regeln in Bezug „auf den Zustand der Person“. Wenn man davon ausgeht, dass die 
Präposition „auf“ zwei Elementen in Beziehung setzt, kann man jetzt analysieren, woraus der 
Ausdruck „Zustand“ besteht, der die Beschreibung der zweiten Kategorie der Relation formiert. 
Wie und was hängt mit dem Zustand der Person zusammen, sodass man von einer ‚Reflexion‘ 
sprechen kann, wenngleich diese an sich auch bereits eine Relation anzeigt?  

Um die hier gesuchte sachgemäße Betrachtung der Problematik bewerkstelligen zu können, 
bedarf es keiner Neuauslegung des Personsbegriffs. Diesbezüglich wurde oben gezeigt, dass das 

 
919 KpV 05:32. 
920 Vgl. Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 59.  
921 KpV 05:123.   
922 KpV 05:66. Die Interpretation von Stephan Zimmermann über einen taxativen und scharfen Unterschied zwischen 
dem moralischen Wert der Person und dem Zustand der Person ist nach der KpV lückenhaft. So schreibt er in einem 
Beitrag: „In der Kritik der praktischen Vernunft stellt er den moralischen Wert einer Person dem Wert ihres Zustandes 
gegenüber“ (Zimmermann, Stephan: „Wert und moralischer Wert bei Kant“, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, 
Band 75 (2021) 3, S. 421). Es stimmt zwar, dass Kant den moralischen Wert der Person dem Zustand der 
Annehmlichkeit entgegenstellt, aber das bedeutet nicht, dass jeder „Zustand“ der Person seinem moralischen Wert 
entgegengesetzt ist. Dafür spricht z. B. die Stelle KpV 05:84.   



 143 

Verständnis dieses Begriffs eine Bezugnahme auf den Menschen als Glied der sinnlichen und 
intelligiblen Welt impliziert. Beim Ausdruck „Zustand“ muss man jedoch Vorkehrungen treffen, 
da es sich um keine univoke Vorstellung in der kantischen Terminologie zu handeln scheint. Da 
herrscht eine facettenreiche Vorstellung, von der Kant keine weiteren Hinweise gegeben hat. In 
diesem Sinne sollten mehrere Linien konvergieren: Denn es kommt auf den 
Argumentationskontext, die Art der Philosophie, nämlich theoretische oder praktische, die 
Studienrichtung, die Thematik an, damit die Bedeutung des Terminus „Zustand“ variieren könne. 

Ludwig Siep analysiert die Kategorie „Auf Zustand der Person“ verbunden mit der 
Verstandeskategorie der „Kausalität“, die ihrerseits eine Reaktion auf ihre eigene Persönlichkeit 
enthalten soll923. Bemerkenswert ist bei dieser Auslegung, dass die erste Kategorie der 
Persönlichkeit sich eigentlich auf die in der zweiten Kategorie implizierte Person auswirkt: „Kants 
Personbegriff ist »anspruchsvoller« als der Lockes. Kant löst nicht nur den Personbegriff von dem 
einer immateriellen Seelensubtanz, er schafft ihm in der praktischen Philosophie gewissermaßen 
Ersatz: die Idee einer überzeitlichen Persönlichkeit, die auf die Person bzw. in ihr wirkt“924.  

Dadurch, dass Siep eine Auswirkung dieser Idee auf die Person beobachtet, kann er die 
Problematik der Relation zwischen der Idee und einer biologischen Konzeption des Menschen, die 
im Begriff „Person“ impliziert werden müsste, nicht lösen: „Weder wissen wir, welche 
Handlungsereignisse mit Sicherheit einer Person (mit einer Persönlichkeit) zuzurechnen sind, noch 
welche Wesen eindeutig Personen sind. Kant stellt daher zwischen der »intelligiblen« Persönlichkeit 
und dem Individuum der biologischen Gattung Mensch eine Verbindung her, die von seinem 
Personbegriff her kaum zu begründen ist“925. Worauf stützt sich eigentlich die Behauptung, dass 
die Persönlichkeit auf die zweite Kategorie der Relation wirkt? Welche biologischen Komponenten 
sind damit zu rechnen, um darüber zu sprechen, dass die zweite Kategorie ein Individuum der 
biologischen Gattung Mensch inkludieren sollte? Warum müsste die zweite Kategorie explizieren, 
welche „Handlungsereignisse“ einer Person unter der Zurechnung gezahlt werden können und 
welche nicht? Sind diese Ereignisse als „Gefühle“ anzusehen oder nicht? Bei Siep scheint nicht 
deutlich zu sein, wie Persönlichkeit und die Kausalität „Auf Zustand der Person“ eine Verbindung 
mit dem „Menschen »als Erscheinung«“926 stattfinden kann.  

Angesichts dieser Sachlage springt als erstes das Problem ins Auge, dass der die zweite 
Relationskategorie bildende Begriff des Zustandes sich nicht auf die Gefühle der Lust oder Unlust 
(wenn diese überhaupt auch als Erscheinungen betrachtet werden müssen) beziehen kann, da alle 
Kategorien durch die moralisch-praktische Freiheit auf die Wirklichkeit der moralischen 
Willensgesinnung bezogen sind, und diese Kategorie kann dabei keine Ausnahme bilden. In diesem 
Sinne irren sich die Autoren927, deren Konzept eines Zustandes in der Kategorie als etwas 
empirisches angesehen wird, das der Sinnlichkeit des Menschen entspringt. 

Vor diesem Hintergrund muss geprüft werden, was unter dem Zustand der Person 
verstanden wird. Diese Untersuchung begreift den Zustandsbegriff auf andere Weise. Das Lust- 
und Unlustgefühl, auf das sich die sinnliche Begierde bzw. Neigung eines Objekts bezieht und zu 
befriedigen sucht, hat seinen Ursprung in der Sensibilität. Da erweckt eine Erfahrung, eine Sache, 
ein Mensch, ein Tier, ein Ereignis, ein Traum, kurz gesagt, irgendetwas, das auf die Sinne einwirkt, 
in der Vorstellung eine Begierde auf die Existenz dessen, was ich mir durch diese Gegenstände 
vorstelle, und ich stellt sie mir als angenehm oder sonst als unangenehm vor. So werden solche 
Gefühle im Subjekt, wie Kant im § 2 der Analytik und in Bezug auf die Unterscheidung zwischen 
moralisch gut und angenehm im Hauptstück 2 hervorhebt, „als eine dem inneren Sinne angehörige 
Rezeptivität“ identifiziert.      

 
923 Vgl. Siep, Ludwig: Praktische Philosophie, a.a.O., S. 95.  
924 Siep, Ludwig: Praktische Philosophie, a.a.O., S. 96.  
925 Siep, Ludwig: Praktische Philosophie, a.a.O., S. 96. 
926 Siep, Ludwig: Praktische Philosophie, a.a.O., S. 97.  
927 Vgl. Beck, Lewis: A Commentary, a.a.O., S. 148; Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 59; Puls, Heiko: Funktionen, 
a.a.O., S. 61; Zimmermann, Stephan: Zu den Freiheitskategorien, a.a.O., S. 243. 



 144 

Ein wesentlich differenziertere Annäherung an die Komplexität des Zustandsbegriffs der 
Person stellt die Tatsache dar, dass die praktische Vernunft in ihrer Kategorie nicht „passiv“ sein 
muss. Wenn das Subjekt in dem Gefühl der Lust oder Unlust rezeptiv bzw. passiv ist, um danach 
seine Begierde und seinen Willen zu bestimmen, bedeutet dies, dass das Subjekt nicht zugleich und 
unter den gleichen Bedingungen „aktiv“ sein kann. Dementsprechend kann ein Zustand, der den 
Gefühlen von Lust oder Unlust entspringt, welche wiederum die grundlegende Basis des 
Glückseligkeitsprinzips verkörpern, nicht zur essenziell aktiven Vernunft gehören. Es scheint 
daher verkehrt, zu behaupten, dass der Gefühlszustand von Lust oder Unlust – kurz gesagt, was 
als physischer Zustand charakterisiert werden könnte – ein Begriff a priori der Vernunft oder 
Kategorie der Freiheit sei. Dies ist nicht richtig, wenn man genau hinschaut, weil ein Lustgefühl 
von einem Begriff der Vernunft unterschieden wird, und auch weil der Lustzustand (nämlich die 
Annehmlichkeit als etwas Pathologisches) nicht als etwas „intellektuell“ aktives konstituiert werden 
kann oder als Vernunftstätigkeit.  

Nun ist es unschwer, zu sehen, dass in der Kategorie notwendigerweise etwas Aktives 
gedacht werden, das grundsätzlich mit der Bestimmung der Freiheit einhergeht; anderenfalls wäre 
es einerseits der Begriff einer nicht vernunftgegebenen Repräsentation und andererseits 
widerspräche es der Tätigkeit der Unterwerfung des Begriffs (bezüglich des Mannigfaltigen der 
Begehrungen) und der Tätigkeit der Hervorbringung der Wirklichkeit der moralischen 
Willensgesinnung. Daraus folgt, dass dieses etwas, das durch die in der Kategorie enthaltene 
Präposition „auf“ bezogen wird, kein Subjekt (es wäre so, als würde man sagen, die Person ist mit 
der Person verbunden) bedeuten kann, das sich auf den Lust- oder Unlustzustand bezieht, der, wie 
gesagt, allein der Sinnlichkeit entspringt. Wenn man außerdem berücksichtigt, was oben angedeutet 
worden ist, muss das Lustgefühl vor allem der praktischen Vernunft vorangehen und in einen 
Bestimmungsgrund umschlagen, was nicht mit der Kategorie übereinstimmt, wenn sie als Zustand 
aus Lust oder Unlust gedacht werden sollte. Um diese erwähnte Tätigkeit der reinen Vernunft in 
praktischer Hinsicht in der Kategorie deutlicher zu beobachten und nachzuvollziehen, was in dieser 
Relation vorgestellt wird, müssen vier Passagen928 der KpV besonders berücksichtigt werden.  

Der Kontext der Stelle [A] ist Kants Kritik an der Illusion, die einem „gewissen moralischen 
besondern Sinn“929 in Bezug auf die „Tugend“ und das „Laster“ zugrunde liegt. Der zentrale 
Gesichtspunkt der Argumentation bezieht sich also auf das Vorhergehen des Begriffs „der 
Moralität und Pflicht“, wenn ein „Zufriedenheit oder Seelenunruhe“ (auch: „Gemütsunruhe“930) 
vorgestellt wird. Es zeigt sich einerseits, dass Zufriedenheit und Seelenunruhe zum „Fühlen“ der 
„Person“ gehören und andererseits, dass dieses Fühlen mit dem Bewusstsein der 
„Angemessenheit“ bzw. Unangemessenheit der Handlung der Person zu dem moralischen Gesetz 
und dem unmittelbaren Wert desselben verbunden ist. In diesem Sinne kann dieses Fühlen nicht 
„der Erkenntnis der Verbindlichkeit“ vorausgehen.  

Dabei ist bemerkenswert, dass Zufriedenheit und Gemütsunruhe als Arten von Fühlen auch 
als „Empfindungen“ charakterisiert werden, die allein stattfinden, wenn in der Freiheit der Wille 
gesetz- und pflichtmäßig bestimmt ist. Zweifellos weist Kant hier darauf hin, dass, wenn die 
Übereinstimmung mit dem Gesetz gegeben ist, das „Gefühl der Zufriedenheit mit sich selbst“ als 
etwas gewirkt „das moralische Gefühl“ der Person ist. Kants Argument ist hier sehr wichtig, weil 
es uns zu der Annahme führt, dass es einen „Zustand“ von Empfindungen und Gefühlen gibt, die 
die Person fühlt, wenn ihr Willen durch das Gesetz bestimmt wird, oder anderenfalls, wenn sie 
gegen das Gesetz handelt931.  

Die Passage [B] ist spezifisch für Kants Kritik der Begriffe des Guten und des Bösen. Was 
nun für diesen Untersuchungspunkt relevant ist, betrifft zwei Argumente. Das erste hat mit einer 
wichtigen Differenzierung zu tun. Das Gute und das Böse, die auf Handlungen bezogen sind, 

 
928 Die vier Passagen, die hier zu interpretieren sind, sind die folgenden: [A]: KpV 05:38; [B]: KpV 05:60; [C]: KpV 
05:84; [D]: KpV 05:118.    
929 KpV 05:38.  
930 KpV 05:38.  
931 Vgl. dazu auch V-MS/Vigil 27:643.  



 145 

werden mit der „Handlungsart“, der „Maxime des Willens“, mit der „handelnde[n] Person selbst“ 
in Beziehung gesetzt, aber nicht mit dem „Empfindungszustand der Person“ und nicht mit einer 
„Sache“ (Zustand der Empfindung und Sache weisen Ähnlichkeit auf: Sie können keine Freiheit 
darstellen). Wenn man den Untertitel der Kategorientabelle der Freiheit und Kants Ausführungen 
zum Guten und Bösen vor und nach dieser Tabelle berücksichtigt, so lässt sich daraus schließen, 
dass ein Empfindungszustand der Person, als ein von den „Sinnen“ kommendes Gefühl nicht mit 
dem in der zweiten Kategorie der Relation gedachten Zustand der Person identifiziert werden 
muss.  

Die Kategorie kann nicht mit einem aus Sinnlichkeit entspringenden Gefühl weder 
gleichgesetzt noch appliziert werden – und all dies, ohne auch nur damit zu rechnen, dass Kant 
zufolge das, was man sinnlich als Empfindungszustand wahrnimmt, selbst nicht frei sein kann. 
Kurz ausgedrückt: Die Nichtidentifizierung des Empfindungszustands mit der Kategorie „Auf den 
Zustand der Person“ ergibt sich sowohl aus der Analyse des Begriffs des Guten selbst (oder des 
Bösen) als auch der (theoretischen und praktischen) ‚Unfähigkeit‘ dieses Zustands, frei zu sein.  

Im zweiten Argument distinguiert Kant zwischen dem „Wert der Person“ und dem des 
„Zustandes“. Der durch eine Krankheit (im Beispiel Kants: „Gicht“) verursachte Schmerz bezieht 
sich auf den Wert des Zustands und wird mit dem Empfindungszustand der Person gleichgesetzt. 
Die Person bzw. der Mensch nimmt diesen Schmerz wahr, da es zu seinem Wesen dazugehört, die 
Wahrnehmungen seines Körpers zu empfangen, und diese beeinflussen direkt seinen ‚physischen 
Zustand‘. Dieser Schmerz wirkt sich jedoch nicht auf die Person selbst und den Wert aus, den diese 
Person vor sich selbst hat. Bei dieser letzten Bedeutung der Person liegt der Akzent auf dem Gemüt 
bzw. der Seele. Dies ist bereits ein Hinweis darauf, dass der Zustandsgedanke in der zweiten 
Freiheitskategorien der Relation ihrer rationalen Bedeutung, nämlich von der Person selbst und 
nicht von der Person als Besitzer eines Körpers oder von Sinnen, abstammt.  

In diesem Sinne, indem Kant betont, eine Lüge – eine böse, von einer bösen Maxime 
abgeleitete Handlung – könne den Mut der Person niederschlagen (im Sinne von ‚deprimieren‘ 
oder ‚entmutigen‘), ist von einem Zustand des Gemüts oder der Seele die Rede, der durch die 
Bestimmung des moralischen Gesetzes erzeugt wird. Es zeigt sich denn schnell, dass der „Wert 
der Person“ durch die Lüge beeinträchtigt werden und eine „Empfindung“ hervorrufen, die die 
Form eines ‚Zustands‘ annimmt. Die spezifische Deutung, die Kant mit diesem Gedanken gibt, 
besteht nun darin, dass es einen Zustand der Person selbst gibt, der einerseits nicht mit physischen 
Empfindungszuständen des Schmerzens identifizierbar ist und andererseits auf der moralischen 
Bestimmung der Vernunft zurückgeht.  

Die Passage [C] ist aufschlussreich, wenn man nun in Betracht zieht, dass der Kontext 
nochmals die Analyse von „Tugend“, „Pflicht“ und „moralischer Gesinnung“ ist. Also Kant 
verbindet zwei wichtige Elemente des moralischen Lebens der Person: Zum einen verfügt der 
Mensch dank seiner Vernunft über eine „sittliche Stufe“, die darin besteht, Achtung fürs 
moralische Gesetz zu haben, was nicht dasselbe ist, wie alle moralischen Gesetze stets fehlerfrei zu 
befolgen, wozu ein Mensch nicht fähig ist. Zum anderen führt diese Unmöglichkeit perfekter 
Befolgung dieser Gesetze (in Bezug auf die Gesinnungen derselben) und die „Aufopferung“932 in 
der „Überwindung“ einer Begierde dazu, den moralischen Zustand der Person als „Tugend“ bzw. 
„moralische Gesinnung im Kampfe“ zu begreifen. Der sittliche Zustand nimmt hier seine 
definitorische Form an, insofern das Sittengesetz den Willen bestimmt und wo in der Person de 
facto und konstant in ihrem Leben die Möglichkeit liegt, das Gesetz zu ignorieren bzw. zu negieren. 
Resümierend: Der Mensch kann über den moralischen Zustand seiner Person nachdenken, soweit 
er sich der Tugend bewusst ist, in der sich die „Bestrebung“ vor den als Materie in den Maximen 
fungierenden Neigungen ausdrückt.  

Der Hauptkontext, in dem die Passage [D] zu finden ist, bezieht sich auf die Auflösung bzw. 
Kritische Aufhebung der Antinomie der praktischen Vernunft, deren Thematik „Tugend“ und 
„Glückseligkeit“ in den Mittelpunkt stellt, und es ist auch bedeutsam für das Verständnis des 

 
932 Vgl. KpV 05:83.  



 146 

Zustandes der Person als Beschreibung und Inhalt der Kategorie der Freiheit. Kant stellt sich da 
die Frage, ob „[...] man aber nicht ein Wort [hat], welches nicht einen Genuß, wie das der 
Glückseligkeit, bezeichnete, aber doch ein Wohlgefallen an seiner Existenz, ein Analogon der 
Glückseligkeit, welche das Bewußtsein der Tugend notwendig begleiten muß, anzeiget [...]“933. In 
der „Selbstzufriedenheit“ besteht dieses Wohlgefallen und es wird diesbezüglich auch betont, dass 
die in die Tugend gedachte Moralität von dieser intellektuellen Zufriedenheit begleitet sein muss, 
die dem Genuss bzw. Vergnügen der Glückseligkeit analog sein kann. Das Charakteristische des 
Bewusstseins, das Selbstzufriedenheit genannt wird, ist nun dasjenige, das es um „ein negatives 
Wohlgefallen“934 geht, das die Person mit seinem Zustand und an ihrer „Existenz“ hat, „in welchem 
man nichts zu bedürfen sich bewußt ist“935. Das Wesentliche, das hier aufs Spiel gesetzt wird, 
besteht vor allem darin, dass ‚etwas‘ mit dem Zustand der Person, der sich als Selbstzufriedenheit 
darstellen lässt, verbunden wird. In Kants Argumentation wird klar, dass dieses etwas, das sich auf 
den Zustand als (Selbst) Zufriedenheit erstreckt, als „moralische Maximen“ betrachtet wird:  
 

„Freiheit und das Bewußtsein derselben, als eines Vermögens, mit überwiegender Gesinnung das moralische 
Gesetz zu befolgen, ist Unabhängigkei t  von Neigungen, wenigstens als bestimmenden (wenn gleich 
nicht als aff iz ierenden) Bewegursachen unseres Begehrens, und, so fern, als ich mir derselben in der 
Befolgung meiner moralischen Maximen bewußt bin, der einzige Quell einer notwendig damit verbundenen, 
auf keinem besonderen Gefühle beruhenden, unveränderlichen Zufriedenheit, und diese kann intellektuell 
heißen“936. 

 
Von besonderer Bedeutung sind die von Kant hinsichtlich der Zufriedenheit aufgezeichneten 
Zusammenhänge. An erster Stelle steht die Freiheit mit der moralischen Gesinnung, die vor allem 
als Unabhängigkeit angesehen werden. Es wird zwischen Bestimmung und Affektion 
unterschieden, um die moralischen Maximen an die Seite der Unabhängigkeit der Bestimmung zu 
stellen. Die Freiheit des Willens bedeutet hier die Befolgung meiner moralischen Maximen und 
diese Maximen stehen mit dem Zustand der Person als „Zufriedenheit“ in Verbindung. Auffallend 
und wichtig zugleich ist hier, dass dieser Zustand ein solcher ist, der sich nicht verändert. Im 
Gegensatz dazu stehen die Neigungen, die „wechseln, wachsen mit Begünstigung, die man ihnen 
widerfahren läßt, und lassen immer ein noch größeres Leeres übrig, als man auszufüllen gedacht 
hat“937. Hier lässt sich eine metaphysisch-moralische Unterscheidung zwischen (Selbst-) 
Zufriedenheit als Zustand und Neigung als Zustand markieren.   

Mit der Kategorie „Auf den Zustand der Person“ wird grundsätzlich an einen Begriff a priori 
gedacht, der jenen unveränderlichen (Selbst-) Zufriedenheitszustand der Person exponiert. Die 
Analyse von den vier oben zitierten Passagen zeigt uns per se, dass die Kategorie nicht als 
empirischer Zustand der Person, sondern als Wohlgefallen der praktischen Vernunft in der Person 
selbst, nämlich in einem moralischen Zustand, betrachtet werden muss. Theo Kobusch markiert 
mit Recht diesen Punkt und interpretiert richtig, dass es sich bei dieser zweiten praktischen 
Kategorie der Relation um einen moralischen Zustand handelt: „Der Begriff des Zustandes ist bei 
Kant wie in der mittelalterlichen Tradition, die bis zur Wolffschule reicht, durchaus mehrdeutig. 
Er kann die Bestimmtheit eines Dinges, einer Substanz, bezeichnen, aber auch die Befindlichkeit 
der Seele im irdischen Leben oder nach dem Tode. Was hier, in der Tafel der Kategorien gemeint 
ist, ist der (im mittelalterlichen Sinne verstandene) moralische Zustand, das heißt der Zustand eines 
Willens beziehungsweise einer Person, das Wort durchaus im doppelten Sinne verstanden als die 
mit einem Willen ausgestattete und durch Freiheit geadelte Einzelperson wie auch als die persona 

 
933 KpV 05:118.  
934 KpV 05.117.  
935 KpV 05:117.  
936 KpV 05.117. 
937 KpV 05:118.  



 147 

moralis composita, das heißt die zusammengesetzte Person des Staates, (...). Der Zustand der 
Person ist also der moralische Zustand“938.  

In diesem Sinne werden die in den Maximen als Materie enthaltenen Neigungen als eine 
gewisse Art des Mannigfaltigen der Begehrungen durch die Kategorie „der Einheit des Bewußtseins 
einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft“939 unterworfen. Die moralischen 
Maximen stehen somit in Zusammenhang mit dem Zufriedenheitszustand der Person, der die 
Wirklichkeit der moralischen Gesinnung hervorbringt. Wie gezeigt, ist diese Wirklichkeit auf die 
Begriffe des Guten und Bösen als Objekte der praktischen Vernunft bezogen. So gesehen 
positioniert sich diese Kategorie vor dem moralischen Gesetz positiv wie die erste 
Relationskategorie.  
 
5. Die dritte Kategorie der Relation 
 
Bei der dritten Kategorie der Relation „Wechselseit ig einer Person auf den Zustand der 
anderen“940 ist es erforderlich, den Unterschied zwischen dieser und den beiden anderen oben 
analysierten Relationskategorien zu präzisieren. Aber zunächst werden einige allgemeine 
Bemerkungen gemacht werden. Da es sich um eine Kategorie praktisch-moralischer Freiheit 
handelt, schließt diese Analyse die Auffassung aus, dass sie als ein Begriff der Erfahrung oder der 
Synthesis der Objekte des sinnlichen Begehrens angesehen werden muss. Wie gezeigt, muss eine 
solche Perspektive als willkürlich und irrtümlich betrachtet werden, weil diese Kategorien der 
Freiheit keine Funktion der Einheit der Erkenntnis der Gegenstände sind, die uns aus der 
Erfahrung weder der Gefühle noch der Anschauungen gegeben werden können.  

Es geht nicht um die Möglichkeit der Erfahrung bzw. der Gegenstände der Erfahrung, 
sondern um die moralische Möglichkeit der Handlung, die nicht nach Funktionen, sondern nach 
Prinzipien der praktischen Vernunft begründet ist. Die Strategie, die dritte Kategorie der Freiheit 
als ein disjunktives Urteil zu betrachten, um dann sie als Begriff einer Funktion für Gefühle der 
Lust oder Unlust zu gebrauchen, führt einigen Autoren941 zur Negation des moralischen Charakters 
der Freiheit wie auch desjenigen der praktischen Vernunft und hat eine vollständige Beimischung 
der natürlichen Elemente mit intelligiblen Elementen zur Folge. 

Die handlungssituierte Regel ‚wir sollen die Schweigepflicht beachten‘ ist keine Funktion der 
Einheit in einem Urteil (wie bspw. „die Welt ist entweder durch einen blinden Zufall da oder durch 
innere Notwendigkeit oder durch eine äußere Ursache“942), um ein Objekt der Erkenntnis der 
Erfahrung bzw. eine Objekt der sinnlichen Begierde nach dem Glückseligkeitsideal auszumachen. 
In diesem Sinne synthetisiert diese Kategorie keine auf die raumzeitliche Form zurückgehenden 
Vorstellung der Gefühle der Lust oder Unlust. Diese Kategorie wie die anderen unterwirft ein 
Mannigfaltiges der Begehrungen vor allem der Einheit des Bewusstseins einer im moralischen 
Gesetz gebietenden und praktischen Vernunft oder eines reinen Willens, um die Wirklichkeit einer 
moralischen Willensgesinnung hervorzubringen. Die oben erwähnte und willkürliche Strategie der 
Interpreten einer metaphysischen und transzendentalen Deduktion der Freiheitskategorien kann 

 
938 Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 58. Vgl. Meier, Georg: Allgemeine practische 
Weltweisheit (1764), in: Wolff, Christian: Gesammelte Werke, III, Abt.: Materialien und Dokumente, Bd. 107, 
Hildesheim/Zürich/New York 2006, S. 529.  
939 KpV 05:66.  
940 KpV 05:66.  
941 Die Fälle dieser Auslegung sind bspw. H. Puls und S. Zimmermann. Im Unterschied zu diesem letzten Autor hat 
Puls sich bei einer expliziten Erklärung (Zimmermann hat lediglich Vermutungen aufgrund seiner allgemeinen 
Prämissen einer metaphysischen Deduktion) Mühe gegeben, was er unter eine Derivation der dritten praktischen 
Kategorie der Relation aus dem disjunktiven Urteil versteht: „Das dritte Moment der Relation in der Urteilstafel besteht 
in eine disjunktiven Urteil, d. h. einem Urteil der Form „S ist entweder P oder nicht P“ (Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., 
S. 97). Nach einer Erläuterung des Urteils setzt Puls fort: „Ein analoger Sachverhalt liegt nun in der praktischen 
Reflexion anhand der dritten praktischen Relationskategorie vor. (...) Die Bestimmung einer Handlungsabsicht durch 
Selbstliebe und ein Handeln, das dem Sittengesetz folgt, stehen so als ein Aggregat zusammen, wie die Prädikation „S 
ist P“ und „S ist nicht P““ (ebd. S. 99).  
942 KrV B 99.  



 148 

nicht durch das System einer Kritik der praktischen Vernunft bewiesen werden, weil diese Strategie 
Argumente präsentiert, die weder mit diesem System noch mit der Theorie der durch das Faktum 
der Vernunft demonstrierenden Freiheit vereinbar sind. Ein Hinweis auf die kategoriale Synthesis 
sinnlicher aus der Erfahrung des handelnden Menschen stammenden Elemente ist in der KpV 
nicht nachweisbar.  

Eine der wichtigsten Problematik dieser Strategie943 besteht darin, dass sie voraussetzt, die 
praktische Kategorie wäre bereits als Natur bestimmt, ohne vorher zu fragen, wie sie dazu kommen 
könnte, die Objekte der sinnlichen Natur der Begierden zu bilden, um zu vollständiger und wahrer 
Erkenntnis zu gelangen. Anders formuliert: Die Autoren dieser Deutung der praktischen 
Relationskategorie als mit dem disjunktiven Urteil identisch setzen bereits ohne Belege (da weder 
Kant das in seinen Bemerkungen belegt hat noch die Autoren können ausgehend dieser 
Bemerkungen der Tafel solcher Identität mit dem disjunktiven Urteil nachweisen) voraus, dass in 
der Kategorie die natürliche Natur gedacht werden muss, um ein auf Selbstliebe beruhendes 
Handeln zu bilden. Diese willkürliche, auf die theoretische Abstraktion des Formalen eines 
disjunktiven Urteils zurückgehende Voraussetzung nicht als eine Voraussetzung, die einen Begriff 
a priori der moralischen Freiheit der reinen Vernunft bestimmt, zugelassen werden kann.  

Bei näherer Betrachtung findet man innerhalb dieser dritten Kategoriengruppe der Freiheit 
zwei Arten von „Relation“, die sich zwar ergänzen, aber dennoch getrennt nachvollzogen werden 
müssen. In den ersten beiden Kategorien war festgelegt worden, dass die moralischen Maximen 
(es könnte auch moralische Vorschriften und praktische Gesetze sein) die Materie der reinen 
Vernunft im praktischen Sinne sind, die sich „auf die Persönlichkeit“ und „auf den Zustand der 
Person“ bezieht. So gesehen ist in der ersten Kategorie eine Relation solcher Maximen mit dem 
Bewusstsein der Persönlichkeit der Person und in der zweiten dieselbe Relation aber mit dem 
Zustand der Person in der moralischen Bestimmung. Bei der dritten Kategorie scheinen sich zwei 
parallele Relationen gleichzeitig zu etablieren: einerseits das Verhältnis, das sie in sich selbst mit 
dem Äußeren zu sich selbst herstellt, und andererseits das Verhältnis innerhalb der Kategorie 
selbst, d. h. die ‚Wechselseitigkeit der Person auf den Zustand anderer Person‘. Davon ausgehend 
muss man ihre Elemente feststellen und genau spezifizieren, worin jeder von ihnen besteht. Im 
Hinweis auf das Innerliche der Kategorie gibt es drei unterschiedliche Elemente: a) das 
Wechselseitige, b) eine Person und c) der Zustand anderer Person(en).  

a) Wechselseitigkeit isoliert genommen kann „aufeinander bezogen“ bedeuten. 
Dementsprechend enthalten teils das logische Urteil und die Verstandeskategorie, teils die 
Kategorie der Freiheit diesen Sinn der Wechselseitigkeit. Wenn es etwas gibt, das alle Formen der 
Reziprozität auszeichnet, dann ist es der gegenseitige Bezug der Dinge. Es erhebt sich nun die 
Frage, ob aufgrund dieses Merkmals das in der Kategorie enthaltene Wechselseitige letztlich eine 
„Ableitung“ des disjunktiven logischen Urteils oder der Verstandeskategorie (durch Konkordanz944 
und Identität der Funktion) sein könnte. Die letzte Option scheint verworfen zu werden, weil die 
in der Gemeinschaft von Subtanzen gedachte Gleichzeitigkeit zwangsläufig eine Bestimmung der 
„Zeit“ mit sich bringt, die der Bestimmung der „Freiheit“ entgegensteht. Wenn man aber das 
disjunktive Urteil genau prüfte, scheint es eine Übereinstimmung zu geben; jedoch gibt es in Bezug 
auf das Entscheidende dieses Urteils keine. Kant weist darauf hin, dass sich in dieser Art von Urteil 
die Erkenntnisse gegenseitig ausschließen, obwohl sie in einer Gemeinschaft als Ganze der wahren 
Erkenntnisse koordinieren können. Insofern muss eine logische Opposition der Teile der 
Erkenntnisse durch „Ausschluss“ gedacht werden.  

Wie aber vermag man nun die Funktion des disjunktiven Urteils zu erkennen? Der Kern 
dieses Urteils, bei dem es eine Aufteilung der zu denen jeder Satz gehörigen Sphären945 gibt, liegt 
in dem „Ausschluss“ eines Teiles gegenüber einem anderen Teil, obwohl die Teile zusammen das 

 
943 Die Auslegung von Claudia Graband macht keine Ausnahme dieser Strategie aus: „Auch die Maxime einer 
handelnden Person, die auf den Zustand der anderen gerichtet ist, kann sich auf den physischen, moralischen oder den 
Zustand des Glücks oder Unglücks dieser anderen Personen richten“ (Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 60).  
944 Vgl. KrV B 111 f.  
945 Vgl. Log. 09:106.   



 149 

Ganze bilden, was charakteristisch für die Gemeinschaft und die Wechselwirkung zwischen dem 
Handelnden und Leidenden ist. In diesem Sinne bildet sich die Relation des Ganzen aus dem 
Ausschluss seiner getrennten Teile. Diese ausgeschlossenen Teile sind logisch entgegensetzte 
Erkenntnisse. Ein disjunktives Urteil hat die Form kopulativer Konjunktion ‚entweder/oder‘, 
bspw.: Ein Subjekt ist entweder krank oder nicht krank. Hier schließt das Urteil ‚krank zu sein‘ den 
Teil ‚nicht krank zu sein‘ aus. Wenn die Opposition gesetzt wird, liegt Ausschluss vor, es gibt zwei 
oder mehr Sätze, die bejaht und verneint werden, und in diesem Sinne sind sie begrenzt, da sie 
auch problematische Urteile946 sind. Darin liegt ihre Zuordnung und nicht ihre Unterordnung, 
indem alle Teile zusammen ein Ganzes bilden, da sie einander ausschließen. Aus der Opposition 
formiert hier eine gewisse Gemeinschaft (was in der dritten Verstandeskategorie der Relation 
gemeint ist).  

In der dritten Freiheitskategorie der Relation wird kein Ausschluss und keine Opposition der 
einen Sphäre gegenüber der anderen konzipiert. Es ist zwar nicht zu leugnen, dass es zwar eine 
„Analogie“ zwischen jener dritten Verstandeskategorie und der dritten relationalen Kategorie der 
Freiheit gibt, was jedoch nicht zur Folge hat, dass diese Kategorie vollständig mit dem disjunktiven 
Urteil vereinbar ist, um daraus dann zu schließen, dass es eine Ableitung aus metaphysischer 
Deduktion geben kann. Manche Autoren verwechseln die Termini „Analogie“ mit „Ableitung“ 
bzw. „Deduktion“, und sie beweisen nicht, wie der Begriff a priori „Wechselseitig einer Person auf 
den Zustand anderer Person“ von dem Urteil „Disjunktive“ oder von der Kategorie „der 
Gemeinschaft (Wechselwirkung zwischen dem Handelnden und Liedenden)“ abgeleitet wird. Im 
disjunktiven Urteil sind Ausschluss, Begrenzung und Koordination der Teile grundlegend.  

Man kann nicht sagen, eine Gemeinschaft werde ohne Integration von Gegensätzen gedacht. 
Gleichwohl treffen in der dritten Relationskategorie der Freiheit diese Gegensätze nicht 
aufeinander, weil die Zustände der Personen unter moralischer Bestimmung dieselben sind und 
sich nicht unterscheiden. Deshalb ist die kantische Moral dadurch gekennzeichnet, dass sie 
universell ist und es weder bei moralischen Zuständen noch bei Personen partikulare 
Differenzierungen gibt, die sich gegenseitig ausschließen. Der Zustand moralischer Zufriedenheit 
einer Person exkludiert ihren anderen Zufriedenheitszustand nicht; die dritte Kategorie der 
Relation inkludiert den Zustand moralischer Zufriedenheit anderer Personen als Wirklichkeit einer 
moralischen Intention. Insofern gibt es in dieser Kategorie der Freiheit keine die Ausschlüsse 
begünstigende Opposition. Im Reich der Zwecke an sich selbst kann kein Ausschluss, weder der 
Personen noch der moralischen Zustände gedacht werden.  

Vor dem Hintergrund dieser Bemerkungen kann deutlich akzentuiert werden, dass in dieser 
Kategorie eine „Analogie“ mit der Kategorie des Verstandes „Gemeinschaft“ gedacht werden 
kann, die in gewissem Sinne eine „Wechselseitigkeit“ beinhaltet. Die Reziprozität spiegelt sich also 
in einer Gruppe der moralisch handelnden Personen wider, in einer Welt als moralischer Welt oder 
auch in einem Reich als Reich der moralischen Zwecke bzw. einer Gemeinschaft moralischer 
Zustände zwischen Personen. Dies liegt daran, dass uns das Konzept „wechselseitig“ dazu bringt, 
an zwei oder mehr Elemente zu denken, die miteinander verwandt sind. Kant macht auf diese 
Weise deutlich, dass es sich um eine Person handelt, die „auf den Zustand anderer Personen“ 
bezogen ist. So gesehen schließt eine Person ihren eigenen Zustand nicht aus, um sie mit dem 
Zustand anderer in Beziehung zu treten. Beide Zustände sind durch ein einziges moralisches 
Fundament bestimmt.  

Somit wird die Auffassung vertreten, dass der Kategorie eine empirische Bestimmung 
zuzuschreiben ist; denn der Interpret Stephan Zimmermann meint, dass eine Ableitung von dieser 
Kategorie aus dem disjunktiven Urteil zu rechtfertigen wäre. Für die Willensbestimmung sei nach 
ihm dieser Umstand gleichgültig947. Im Gegensatz dazu gibt es keinen Grund anzunehmen, dass 
die Kategorie des Verstandes und die Kategorie der Freiheit sich auf dieselben Objekte als Objekte 
der Erfahrung beziehen, wenn man meint, dass dieses disjunktive Urteil nun der Verstandes- und 
Freiheitskategorie zugrunde liegen würde. Nicht nur, weil es für Kant unlogisch wäre, zwei 

 
946 Vgl. Log. 09:107.  
947 Vgl. Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.a.O., S. 255 ff.; Zimmermann, S.: Zu den Freiheitskategorien, a.a.O., S. 240 ff. 



 150 

Tabellen für denselben Zweck aufzustellen, sondern auch, weil Gefühle als Zustände 
notwendigerweise „Zeit“ implizieren. Zeit ist kein Element, das Kant in der Tafel der Freiheit in 
Betracht zieht. Die kontinuierlichen Zeitformen der Neigungszustände oder des Mannigfaltigen 
der Begehrungen dem moralischen Gesetz zu unterwerfen, ist nicht gleichbedeutend damit, dieses 
Mannigfaltige als Phänomen in einem Begriff zu synthetisieren.  

b) Der in der dritten Relationskategorie der Freiheit gedachte Personbegriff ist nichts anderes 
als der Begriff der Person der zweiten Relationskategorie. Kant sagt zwar nicht ‚Wechselseitig eines 
Zustandes der Person auf den Zustand anderer‘, aber der Personbegriff impliziert die Verbindung 
des sinnlichen und vernünftigen Teils des Menschen als handelndem Wesen und mit ihm auch 
seinen Zustand. Es gibt jedoch ein Detail, das nicht unbemerkt bleiben kann und das ist die 
numerische Charakterisierung, mit der die Person erwähnt wird. Kant spricht von „einer“ Person. 
Wie könnte das verstanden werden? Offensichtlich spielt der Ausdruck auf eine generische 
Bedeutung an, d. h. es geht nicht um eine bestimmte, sondern um eine jede Person; aber die 
Tatsache der einheitlichen Quantifizierung zeigt auch, dass der Ausgangspunkt der kategorialen 
inneren Beziehung bei einem Individuum liegt, das sich auf andere Zustände bezieht, wie wenn wir 
sagen würden, bei der individuellen Bestimmung meines Willens durch das moralische Gesetz 
verbinde ich mich mit den Zuständen anderer Personen, die auch ihre je eigenen moralischen 
Zustände fühlen. Damit scheint sich der Gemeinschaftscharakter von Zuständen zu akzentuieren, 
die sich nicht gegeneinanderstellen, sondern vielmehr zu einer Reziprozität zusammenschließen, 
die verschiedene Varianten haben kann (Gruppe, Gemeinschaft, Welt, Reich). Der Imperativ der 
Zwecke an sich selbst ist ein bemerkenswertes Beispiel dafür, wie Kant die Beziehung einer 
„Person“ mit anderen – vermittelst des Begriffs der Person a priori – denkt.  

c) Die Beziehung einer Person „auf den Zustand der anderen“ spezifiziert die wechselseitige 
Bestimmtheit, welche die Moral bei Kant unter Personen aufgrund der strengen Unpersönlichkeit 
des Sittengesetzes (sc. als Form der „Allgemeinheit“) besitzt. Denn der Personbegriff ist dadurch 
gekennzeichnet, dass er sowohl den intelligiblen Teil des Menschen – teils dank des sittlichen 
Persönlichkeitsbegriffs, teils durch sich selbst – als auch den sinnlichen Teil beschreibt. Aufgrund 
dieses sensiblen Teils ist der Begriff der Person nicht ein Begriff, der unmittelbar mit der 
Persönlichkeit als einem intelligiblen Akt des sittlichen Gesetzes identifiziert wird. Das heißt: Die 
Person ist nicht ausgehend von der KpV ein Konzept, in dem die Universalität als Ganzes gedacht 
wird. Es ist erforderlich, an die sittliche Persönlichkeit der Person zu denken, damit wir vor einem 
allgemeinen Konzept stehen. Also, diese Allgemeinheit, zu der alle rationalen Wesen und damit die 
Menschen gehören, ist, wie Manfred Baum behauptet, eine unpersönliche Universalität948. Es ist 
unpersönlich, denn es geht nicht um die Moral einer bestimmten oder einzelnen Person; vielmehr 
werden alle Menschen in die Gesetzformulierung miteinbezogen. Mehr noch, sie inkludiert über 
die Menschen selbst hinaus auch alle anderen Wesen, die Vernunft und Wille949 innehaben. Diese 
Unpersönlichkeit des Gesetzes und seiner Freiheit konkretisiert sich nun auch in der Bezugnahme 
auf die Zustände der anderen Personen.  

Mit diesem Standpunkt will Kant negativ meinen, dass die Moral nicht nur eine individuelle 
Resolution im Menschen sein kann, sondern sich die Moral auch in Beziehung zu anderen 
moralischen Zuständen anderer Personen bringen lässt. Dementsprechend kann man das Gute 
(und das Böse) nicht nur als rationales Konzept an sich, sondern auch als Zustand einer 
moralischen Zufriedenheit oder Gemütsunruhe auffassen. Eine andere Person könnte das Gute 
oder das Böse in diesen Zuständen erkennen und verstehen. Denn es ist für Kant zumindest in der 
zweiten Kritik eine Voraussetzung, dass der Zustand der Selbstzufriedenheit im Gegensatz zu den 
direkt von der Sensibilität ausgehenden Gefühlen nicht verändert werden kann. Wenn man eine 
Gemütsunruhe über eine böse Handlung, sei es meine oder die von jemand anderem, zum 
Ausdruck bringt, wie z.B. die ungerechte Bestrafung einer unschuldigen Person, wird eine andere 
Person mit ihrem moralischen Zustand verstehen können, was als böse formuliert ist, weil das 

 
948 Vgl. Baum, Manfred: „Subjekt und Person bei Kant (2001)“, in: Hüning, Dieter: Kleine Schriften: Arbeiten zu Kants 
praktischer Philosophie, Band 2, Berlin 2020, S. 29.   
949 Vgl. KpV 05:32.  



 151 

moralisch Gute und moralisch Böse Begriffe von Objekten sein sollen, die auf alle Menschen 
anwendbar sein können müssen.  
 
§5. Die praktischen Kategorien der Modalität 
 
1. Die Modalkategorien in der Vorrede der zweiten Kritik 
 
Kant vergleicht die ersten beiden Modalitätskategorien im Kontext der Auseinandersetzung 
zwischen einer neuen Sprache in der Philosophie und der „Popularität“ von Begriffen und 
Ausdrücken. Interessant an diesem Vergleich zu zeigen ist, dass der Unterschied zwischen dem 
„Erlaubten – Unerlaubten“950 und der „Pflicht“ – der „Pflichtwidrigen“ als Begriffe951 fungieren, 
die nach Kants Absicht der Popularität nahestehen und, obwohl sie einer expliziten 
Unterscheidung bedürfen, „dieser Unterschied der Bedeutung ist auch dem gemeinen 
Sprachgebrauche [deutsche Sprache] nicht ganz fremd, wenn gleich etwas ungewöhnlich“952. Im 
Hintergrund des Popularitätsproblems steht zweifellos die Problematik des „Verständnisses“ der 
philosophischen Sprache Kants, das im Zusammenhang mit der ersten Kritik kritisiert wurde. In 
diesem Sinne zeige es ihm zufolge Bedürftigkeit an, die „Bedeutung“ und den „Sinn“ jener Begriffe 
zu erklären, auf die sich die „Ausdrücke“ des Erlaubten und der Pflicht mit ihren jeweiligen 
Negationen beziehen.  
 

„So hat in der Tafel der Kategorien der prakt ischen Vernunft, in dem Titel der Modalität, das Er laubte 
und Uner laubte (praktisch-objektiv Mögliche und Unmögliche) mit der nächstfolgenden Kategorie der 
Pf l icht  und des Pf l ichtwidr igen im gemeinen Sprachgebrauche beinahe einerlei Sinn; hier aber soll das 
erstere dasjenige bedeuten, was mit einer bloß mögl ichen praktischen Vorschrift in Einstimmung oder 
Widerstreit ist (wie etwa die Auflösung aller Probleme der Geometrie und Mechanik), das zwei te , was in 
solcher Beziehung auf ein in der Vernunft überhaupt wirklich liegendes Gesetz steht; und dieser Unterschied 
der Bedeutung ist auch dem gemeinen Sprachgebrauche nicht ganz fremd, wenn gleich etwas ungewöhnlich. 
So ist es z.B. einem Redner, als solchem, uner laubt , neue Worte oder Wortfügungen zu schmieden; dem 
Dichter ist es in gewissem Maße er laubt ; in keinem von beiden wird hier an Pflicht gedacht. Denn wer sich 
um den Ruf eines Redners bringen will, dem kann es niemand wehren. Es ist hier nur um den Unterschied der 
Imperat iven unter problemat ischem, asser tor ischem und apodikt ischem Bestimmungsgrunde zu 
tun“953.  

 
Was zunächst in diesem Zitat auffällt, ist die Beschreibung der Kategorie des Erlaubten – 
Unerlaubten, mithin das praktisch-objektiv Mögliche – Unmögliche. Darüber werden zwei klare 
und deutliche Dinge gesagt: Diese Kategorie wird mit der ersten Verstandeskategorie der Modalität 
„Möglichkeit – Unmöglichkeit“954 gleichgestellt und es handelt sich bei ihnen um das Mögliche – 
Unmögliche im Bereich des Praktischen und Objektiven. So wird präzisiert: Es gibt zwar eine 
Gleichsetzung, aber es hat nichts mit dem „Theoretischen“ zu tun. Von hier aus nehmen die 
Probleme ihren Lauf. Denn innerhalb der Autoren gibt es weiterhin die Spaltung zwischen den 

 
950 Das erste Problem, das als das erste philosophisch historische Problem der Tafeldeutung der praktischen Kategorien 
betrachtet werden kann, besteht nach Rehberg in der Undeutlichkeit der Modalitätskategorien insgesamt. Rehberg 
schlägt jedoch eine Modifizierung der modalen Kategorien dadurch vor, und zwar derart, dass er den Begriffen des 
Erlaubten und des Unerlaubten eine Verbindung mit dem Pflichtbegriff hinzufüge und neue Begriffe in die zweiten 
und dritten Kategorien einschiebe: „1) Das Erlaubte (was mit der Pflicht bestehen kann) und das Unerlaubte, 2) Das 
Pflichtmäßige oder Tugendhafte (das durch die Pflicht wirkl ich bestimmte) und dessen Gegentheil: und endlich das 
Heilige (welches in durchaus nothwendiger  Uebereinstimmung mit dem moralischen Gesetze steht, weil es nichts 
als reiner Ausdruck desselben ist) und das Unheilige“ (Rehberg, August Wilhelm: Sämtliche Werke, 3 Bands, Hannover 
1828-1831, S. 65). Schließlich betont Rehberg die Zuordnung der dritten Kategorie „vollkommene und 
unvollkommene Pflicht“ zu den Quantitätskategorien, da sie als subjektive und objektive Bestimmungen bewertet 
werden müssten. 
951 Zur Übersicht über die „Realoppositionsverhältnisse“ von den Begriffen der Modalität siehe Fulda, Hans Friedrich: 
Kants Kategorien, a.a.O., S. 250 ff. 
952 KpV 05:11 Anm.  
953 KpV 05:11 Anm.  
954 KrV B 106.  



 152 

Lagern derjenigen, die behaupten, dass das praktisch-objektive Mögliche des Erlaubten nichts mit 
der Moral zu tun hat oder es für das moralische Handeln irrelevant ist, und derjenigen, die 
affirmieren, dass all diese Begriffe moralische sind. Bisher kann aber nur gesagt werden, dass es in 
der Diskussion darum geht, wie das praktisch-objektiv Mögliche und Unmögliche interpretiert 
werden könnte.   

Nachdem Kant klargestellt, dass „im gemeinen Sprachgebrauche“ das Erlaubte oder 
praktisch-objektiv Mögliche von der Pflicht unterschieden wird, bekräftigt er dass, „das erstere 
dasjenige bedeuten [soll], was mit einer bloß möglichen praktischen Vorschrift in Einstimmung 
oder Widerstreit ist“, und führt zwei kuriose Beispiele an: die Auflösung der Probleme der 
„Geometrie“ und der „Mechanik“. Hier zeigt sich eines der Hauptmerkmale des Erlaubten in der 
Vorrede. Eine bloß mögliche „Vorschrift“ kann zweierlei bedeuten: Auf der einen Seite ‚ein 
hypothetischer Imperativ‘ und auf der anderen Seite ‚eine von zwei oder mehreren Personen 
geteilte Maxime‘. Dem Beispiel in Klammern folgend, scheint es sich um einen hypothetischen 
Imperativ zu handeln – da eine Maxime als ein subjektives Prinzip betrachtet wird, das ein 
moralisches Dilemma darstellt –, d. h. es wird benötigt, um ein mathematisches Problem zu lösen, 
wie es in Geometrie und Mechanik auftritt. Wenn jemand ein geometrisches Problem lösen will, 
muss er einen „Zweck“ und die notwendigen, mit diesem Zweck verbundenen „Mittel“ ausführen 
wollen. Dasselbe bei der Mechanik. Daraus folgt nun, dass Kant behaupten würde, dass das 
praktisch-objektive Mögliche als einen hypothetischen Imperativ angesehen werden könnte. Also 
wird das praktisch-objektive Mögliche mit dem „Erlaubten“ identifiziert, so ist das Erlaubte das, 
was einem hypothetischen Imperativ entspricht.  

Die finale Konsequenz dieser Aussage verblüfft. Kant betont: Was erlaubt ist, bedeutet eine 
mögliche praktische Vorschrift als Satz zur Auflösung der Probleme der Geometrie und Mechanik, 
und dabei stehen wir vor einem hypothetischen Imperativ bzw. „Vorschriften der 
Geschicklichkeit“955. Es handelt sich hier um einen geometrischen bzw. mechanischen Satz zur 
Auflösung der Probleme dieser Wissenschaften. Allein diese Position dessen, was erlaubt ist, wirft 
mindestens zwei wichtige Probleme für das System der Kritik auf. Geometrie, wenn darin eine 
Mathematik des Raumes gemeint ist, hat nichts mit der Bestimmung des Willens zu tun956, im 
Gegensatz zu den Geschicklichkeitsregeln957, die es mit der Bestimmung des Willens in Bezug auf 
eine begehrte Wirkung und die Mittel zu ihrer Erreichung zu tun haben.  

Unabhängig von dieser Problematik wird damit hervorgehoben, dass die „Regeln der 
Geschicklichkeit“ theoretische Prinzipien sind. Dies führt zu dem zweiten Problem, das mit dem 
von Kant selbst festgestellten Unterschied zwischen Theoretischem und Praktischem zu tun hat. 
Also, wie hinsichtlich der zweiten Kategorie der Quantität958 gezeigt wurde, müssen alle Sätze der 
Geometrie und Mechanik in der Naturwissenschaft angesiedelt sein. Wenn das Erlaubte als 
praktisch-mögliche Vorschrift im Sinne eines hypothetischen Imperativs der Geschicklichkeit 
interpretiert werden soll, dann ist es kein strikt praktischer Satz, sondern ein theoretischer und 
würde nicht zur Ordnung der Begriffe gehören, die von der „praktischen Freiheit“ ausgehen, 
sondern würde er für die Anschauungen in der Welt der Natur bestimmt sein. 

Die Bedeutung und der Sinn von dem Erlaubten und Unerlaubten wird in Bezug auf die 
Pflicht und ihre Negation durch ein anderes Beispiel verdeutlicht: Kant vergleicht die Aktivität 
eines Redners und eines Dichters, als ob er ein Handbuch der Rhetorik kritisieren würde. Die 
Neuheit des Beispiels liegt nicht nur darin, dass er eine solche Unterscheidung ausführt, sondern 
auch darin, dass die Thematik „Neue Worte zu künsteln“ als Beispiel für den gesamten Kontext 
präsentiert wird, in dem diese Unterscheidung auch erscheint: Ein Redner und ein Dichter (und 
die Philosophen sind davon nicht ausgeschlossen) werden mit der Frage konfrontiert, neue Wörter 

 
955 KpV 05:20. Vgl. GMS 04:415.   
956 Vgl. 05:26 Anm. 
957 Vgl. KpV 05:20.  
958 Es wäre sehr seltsam, wenn Kant, wie bspw. Heiko Puls sehen will, den Begriff „Vorschrift“ wiederholte, das heißt, 
dass es sich bei beiden Kategorien (objektive Vorschriften und das Erlaubte) um „Vorschriften“ handeln würde. 
Entweder sind sie verschiedenen oder gibt es eine Wiederholung im System der Tafel (vgl. Puls, Heiko: Funktionen, 
a.a.O., S. 64 und f.).    



 153 

zu künsteln oder nicht, um einen Gedanken besser zu kommunizieren, der von einem bestimmten 
Publikum verstanden werden soll. Damit dieses einen Sprecher verstehen kann, muss er in der 
Lage sein, seine „Ausdrücke“ möglichst populär zu machen. Die Popularität fungiert somit als Ziel 
der Distinktion von Erlaubtem und Pflicht. Kant selbst betont daher im selben Absatz, wo die 
Fußnote inkorporiert steht, dass „die Erkenntnisart sich hier von selbst der Popularität nähert“959, 
weil er verstanden werden will („denn ich will nur verstanden sein“960). Dass dem Redner neue 
Wörter zu künsteln unerlaubt sind, hat mit dem Ziel zu tun, populär zu sein. Diese Sorge Kants 
um die Popularität war bereits ein etabliertes Thema der Grundlegung, in der das Spannungsfeld 
zwischen der Verwendung populärer Konzepte und dem Erbringen philosophischer Beiträge in 
der reinen Moral dargestellt wird961.  

Es mag weiterhin manchen überraschen, wenn auf der Grundlage des Gesagten festgestellt 
wird, dass es sich in der Vorrede der zweiten Kritik bei dem Erlaubten um einen hypothetischen 
Imperativ handelt: Wenn man sich als Redner nicht ruinieren will, dann künstelt man keine neuen 
Worte. Dem Dichter hingegen würde aufgrund der Natur seiner Kunst sein Imperativ der 
Geschicklichkeit sagen: Wenn man etwas ausdrücken will, für das man keinen adäquaten Ausdruck 
findet, der dem Begriff entspricht, auf den es sich bezieht, dann künstelt neue Worte, denn das 
könnte besser ausdrücken, was gegebene Begriffe nicht ausdrücken können. In beiden Fällen will 
man einen Zweck erreichen und nach den Mitteln suchen: Was erlaubt – unerlaubt ist, findet sich 
da je nach Mittel für den begehrten Zweck.  

Dies stimmt mit dem Beispiel von Geometrie und Mechanik als praktisch-mögliche 
Vorschriften überein sowie mit der Behauptung, dass das Erlaubte mit einem problematischen 
Imperativ962 zu tun hat. Es ist wahrscheinlich, dass das Verständnis des Erlaubten und diese 
philosophische Unterscheidung zwischen Erlaubtem und Pflicht vor den Grundlegungsjahren 
ausgearbeitet worden ist, da es nicht frei von technischen Inkonsistenzen ist. Denn in dieser Schrift 
wird das Erlaubte und Unerlaubte auch in Bezug auf die Autonomie des Willens als „Moralität“963 
verstanden.  

Es gibt einige Gesichtspunkte in der Exposition des Erlaubten und Unerlaubten, die mit den 
Bemerkungen vor und nach der Tafel im zweiten Hauptstück der zweiten Kritik in Konflikt stehen. 
Erstens: Kant stellt da fest, dass die „Freiheit“ der Kategorien „als eine Art von Kausalität, die aber 
empirischen Bestimmungsgründen nicht unterworfen ist“964, angesehen werden muss. Die 
hypothetischen Imperative enthalten empirische Bestimmungsgründe. Ergo: Die Kategorie dessen, 
was in der Bemerkung der Tabelle erlaubt ist, widerspricht den Beispielen und Beschreibungen, die 
derselben Kategorie in der Fußnote der Vorrede dargestellt werden. Zweitens: Wenn „die 
Kategorien der Modalität den Übergang von praktischen Prinzipien überhaupt zu denen der 
Sittlichkeit“965 einleiten bzw. vollziehen, sollten die drei Modalitätskategorien mindestens einen 
Zusammenhang mit der Moralität und Autonomie haben, damit jene Modalitätskategorien solche 
Prinzipien mit der Sittlichkeit verbinden können.  

Dahingegen kann ein hypothetischer Imperativ der Geschicklichkeit, nämlich angewandt auf 
die Geometrie und Mechanik sowie auf die Kunst des Redners, keinen moralischen Inhalt besitzen. 
Hier stehen wir vor einer Abweichung im Text. Drittens: Liegen allen Kategorien der Freiheit „die 
Form eines reinen Willens“ zum Grunde und sind sie mit der „Willensbestimmung“ (hier im 
Sinne eines freien Willens, nämlich „den Willen schlechthin als Willen“966 zu bestimmen) und nicht 
mit „Ausführung“ der Absichten (denn die Suche nach den Mitteln, einen Zweck zu erreichen, 
ist eine Art der Ausführung der Absicht), steht das im Konflikt mit dem Hinweis der Vorrede, an 
der das Erlaubte – Unerlaubte in einem hypothetischen Imperativ der Geschicklichkeit unter einer 

 
959 KpV 05:10.  
960 KpV 05:10.  
961 Vgl. GMS 04:409, 04:410.  
962 Vgl. GMS 04:414.  
963 Vgl. GMS 04:439, 04:422.  
964 KpV 05:67.   
965 KpV 05:67.  
966 KpV 05:20.  



 154 

problematischen Bedingung besteht. Betrachten wir kurz, wie oben angekündigt, was die Kant-
Forschung an dieser Stelle über die Modalbegriffe in der Vorrede zu sagen hat.  

Im Anschluss an die Auslegung Lewis Becks967 hat Heiko Puls ganz richtig bemerkt, dass ein 
Vergleich zwischen der Fußnote der Vorrede und der Tafel „nicht zu unterschätzende 
Schwierigkeiten“968 herstellt. Diese Schwierigkeiten führen Puls zufolge zu einer bestimmten 
Deutung der ersten Kategorienpaare nach der Vorrede: „Das Erlaubte und Unerlaubte sind keine 
moralischen Bestimmungen, sondern nur das, was „mit einer bloß praktischen Vorschrift in 
Einstimmung oder Widerstreit ist“. Dass es einem Redner nicht erlaubt ist, neue Worte zu bilden, 
stellt lediglich eine Vorschrift dar, die individuell für diesen Berufstand gilt“969. Auch die zweite 
Modalitätskategorie bekommt für Puls nach der Vorrede eine bestimmte Bedeutung: „Folgt man 
Kants in der bereits zitierten Fußnote getroffenen Differenzierung in problematische, assertorische 
und apodiktische Imperative, so hätte man es bei der zweiten Kategorie der Modalität mit einem 
Moment zu tun, das eine assertorischen Bestimmungsgrund enthält. Im Gegensatz zum 
problematischen Imperativ, bei dem die in dieser enthaltenen Absicht bloß möglich ist, ist sie bei 
einem assertorischen Imperativ wirklich“970.  

Als letztes Wort interpretiert Puls die zweite Modalitätskategorie (samt der ersten) als 
vormoralisches Konzept: „Der Begriff der Pflicht ist dabei, wie schon angesprochen, nicht auf die 
Rechtspflichten beschränkt, sondern kann in allen Wirklichkeitsbereichen in Anschlag gebracht 
werden, in denen Menschen spezifisch und quasi prämoralisch unter einem begründbaren Sollen 
stehen“971. Nach einer knappen Erwähnung der Fußnote in der Vorrede affirmiert Stephan 
Zimmermann, dass die ersten zwei Kategorien der Modalität in der Tat Kategorien der Moralität 
sind: „Die Modalkategorien, wie Kant sie präsentiert, sind allesamt von denselben Sorte. Unter 
ihnen ist keine, die unser sinnlich bedingtes Begehren betrifft oder überhaupt moralisch 
unbestimmt bleibt. Ohne Ausnahme sind sie, so meine ich, Kategorien des sinnlich unbedingten 
Willens“972. Beide Auslegungen müssen als konträr betrachtet werden. 

Angesichts dieser Konstellation in der Forschung und der oben angeführten Bemerkungen 
dürfte deutlich geworden sein, dass mit der Kategorie „das Erlaubte und Unerlaubte“ als 
interpretative Abweichung dargestellt wird. Es geht bei dieser Kategorie einerseits in der Vorrede 
um einen hypothetischen Imperativ und andererseits in der Tafelbemerkung im zweiten 
Hauptstück um einen Begriff a priori im Zusammenhang mit der Sittlichkeit. Bei den Ausdrücken 
„Pflicht“ und „Pflichtwidrige“, die die zweite Kategorie der Modalität beschreiben, scheint es 
teilweise ähnlich zu sein. Kant betont sowohl, dass diese in der Vorrede das, „was in solcher 
Beziehung auf ein in der Vernunft überhaupt wirklich liegendes Gesetz steht“, besagt, als auch, 
dass es sich bei ihr um einen „assertorischen“ Imperativ handelt. In diesem Sinne enthält die Pflicht 
– das Pflichtwidrige einen assertorischen Bestimmungsgrund des Willens (bei Erlaubtem war ein 
problematischer Grund und bei der vollkommenen Pflicht ein „apodiktischer“ Grund der 
Bestimmung).  

Mit der Bedeutung und dem Sinn dieser Kategorie in der Fußnote, also mit dem, was sich 
auf ein Gesetz bezieht, das „wirklich“ in der praktischen Vernunft überhaupt liegt, scheint es 
keinen Konflikt weder mit anderen Stellen des Systems der Kritik noch mit anderen Schriften 
Kants zu geben, an denen er „Pflicht“ definiert. Es geht vor allem um einen Begriff, dessen 
„Wirklichkeit“ in Bezug auf das moralische Gesetz gedacht werden muss. Das Problem taucht bei 
der Einordnung auf. Wenn der Pflichtbegriff als Kategorie der praktischen Vernunft unter dem 
Begriff eines assertorischen Imperativs zu verstehen sei, bestehe bei den Pflichtdefinitionen keinen 

 
967 Vgl. Beck, Lewis White: A Commentary, a.a.O., S. 149 f.  
968 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 63.  
969 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 63 f.  
970 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 64 f. 
971 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 66. Vgl. dazu auch Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 63.  
972 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 269; vgl. ebd. S. 300.  



 155 

Zweifel, dass dieser Gesichtspunkt im ganzen Werk mit den Pflichtbetrachtungen nicht 
übereinstimmt973. Wie lässt sich ein solcher assertorischer Imperativ begreifen?  

Eine kurze Vorbemerkung zu einem Aspekt der Bedeutung der Pflicht in der Vorrede ist 
hilfreich: Kant spricht nicht von einem ‚assertorischen Urteil‘, sondern von einem ‚Imperativ‘, 
dessen Bestimmungrund ein assertorischer ist. Denn mit diesem Unterschied hebt diese 
Untersuchung bereits die Position einiger Interpreten auf, die zweite Modalkategorie als ein 
assertorisches Urteil zu betrachten. Der assertorische Imperativ ist ein hypothetischer Imperativ, 
weil er die Notwendigkeit der Handlung als Mittel zum als Glückseligkeit angesehen Zweck 
vorstellt974. Hier spielt wie alle anderen hypothetischen Imperative die Mittel eine wichtige Rolle. 
Deswegen herrscht in einem assertorischen Imperativ die „Wahl der Mittel“975 als grundlegendes 
Element, um die eigene Glückseligkeit zu erreichen976.  

Insofern enthält dieser Imperativ eine Regel bzw. Ratschläge der Klugheit und er muss auch 
als einen „pragmatischen“ Imperativ977 betrachtet werden. Auf dieser Grundlage ist es seltsam, 
wenn nicht kontradiktorisch zu Kants praktischer Philosophie, die Pflicht und das Pflichtwidrige 
als einen hypothetisch-assertorisch-pragmatischen Imperativ zu definieren, um die Beförderung 
der Gluckseligkeit darzulegen. Damit scheint Kant auch zum Ausdruck zu bringen: Es handelt sich 
bei der Pflicht und ihrer Opposition nicht um eine notwendige Handlung der Moralität des 
Grundgesetzes der praktischen Vernunft und eine Maxime für die Achtung dieses Gesetzes: „Die 
Handlung, die nach diesem Gesetze, mit Ausschließung aller Bestimmungsgründe aus Neigung, 
objektiv praktisch ist, heißt Pf l icht“978.  

Die Angleichung der Pflicht an einen assertorisch-hypothetischen Imperativ muss, wenn 
man davon ausgeht, dass sich die Erwähnung der drei Arten von Imperativen auf die drei 
Kategorien der Modalität bezieht, als konfliktiv mit dem System der Kritik angesehen werden. Ein 
Ausweg bestünde darin, dass Kant in seinem Streben nach systematischer Ordnung den 
Unterschied zwischen dem praktischen Möglichen und dem praktischen Wirklichen zeigen wollte, 
ohne die Notwendigkeit der Mittel zur Erreichung des Zweckes als wichtigste zu berücksichtigen. 
Daraus wäre abzuleiten, dass das Erlaubte und die Pflicht in Analogie zu den Kategorien des 
Verstandes in ihrer Bedeutung einen Bezug auf das Mögliche und Wirkliche a priori umfassen. 
Anderenfalls kann man Kants Behauptungen in der Vorrede und in dem zweiten Hauptstück einer 
Kontradiktion nicht entgehen979. Dass sich die ersten beiden Modalitätskategorien aus der Fußnote 
des Prologs als hypothetischen Imperativen auffassen lassen, ist nicht einfach ein Irrtum der 
Interpreten980, sondern Kant selbst lässt diese Problematik offen. Im Folgenden wird eine Deutung 
der Modalbegriffe a priori gemäß der Tafel der Freiheit ausgeführt.  
 
2. Die erste Kategorie der Modalität 
 
Mit der ersten Modalitätskategorie „Das Erlaubte und Unerlaubte“981 wird die Bestimmung des 
Willens und die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung als ‚moralisch möglich bzw. unmöglich‘ 
dargestellt. Möglich oder unmöglich bedeutet hier nicht das logische Mögliche gemäß einem Urteil 

 
973 José M. Torralba akzeptiert ohne Analysis, dass es bei dem Begriff „Pflicht und Pflichtwidrige“ nach der Fußnote 
der Vorrede um einen Imperativ der „Klugheit“ geht (vgl. Torralba, José M.: Typik der praktischen Urteilskraft, a.a.O., S. 
287). Vgl. dazu auch Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 63. 
974 Vgl. GMS 04:415.  
975 Vgl. GMS 04:416. 
976 Vgl. GMS 04:416.  
977 Vgl. GMS 04:416; V-MS/Vigil 27:491.  
978 KpV 05:80. Vgl. dazu auch KpV 05:32, 36; GMS 04:400.  
979 Theo Kobusch markiert deutlich nach einer präzisen Erläuterung der Texte Kants in Bezug auf das Erlaubte und 
Unerlaubte, dass Kant mit zwei Bedeutungen der Ausdrucke „Erlaubte und Unerlaubte“ hantiert (vgl. Kobusch, Theo: 
Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 62). Über einen historischen Hintergrund der Begriffe des Erlaubten und 
Unerlaubten in der spanischen Scholastik siehe ebd. S. 65.  
980 Ina Goy hat auch wie Theo Kobusch hervorgehoben, dass es im Text Kants eine Ambivalenz der Verwendung der 
Begriffe des Erlaubten und Unerlaubten gibt (vgl. Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 164).  
981 KpV 05:66.  



 156 

als Einheit der Vorstellungen zur Erkenntnis eines Objekts überhaupt; es ist auch kein Begriff der 
Synthesis, der auf die Erkenntnis der Erscheinungen der Natur (sc. der Anschauungen oder der 
Gefühle der Lust oder Unlust) angewandt wird. Dies besagt auch, dass es weder aus dem 
theoretischen Urteil noch aus der modalen Verstandeskategorie eine Ableitung gibt. Moralisch 
möglich bzw. unmöglich zeigt die Weise, in der vor allem bestimmte Handlungen moralisch 
begangen oder unterlassen werden können. Um besser nachvollziehen zu können, in welchem 
Sinne die Kategorie das moralische Mögliche bzw. Unmögliche ausdrückt, sind einige Vergleiche 
hilfreich, da der Begriff des Erlaubten und Unerlaubten innerhalb der Philosophie Kants, nämlich 
sowohl theoretisch als auch praktisch, einige klar identifizierbare Charakterisierungen aufweist.  

Zurückblickend auf die Grundlegung stellt es den Begriff des Erlaubten und Unerlaubten, 
wie erwähnt wurde, in Bezug auf die Willensautonomie und damit auf die Moralität. Die als 
„erlaubt“ dargestellte Seinsweise der Handlung ist eine moralisch gute Handlung, die in ihrer 
Maxime mit der möglichen allgemeinen Gesetzgebung übereinstimmt:  
 

„Moral i tä t  ist also das Verhältnis der Handlungen zur Autonomie des Willens, das ist, zur möglichen 
allgemeinen Gesetzgebung durch die Maximen desselben. Die Handlung, die mit der Autonomie des Willens 
zusammen bestehen kann, ist er laubt ; die nicht damit stimmt, ist uner laubt“982.   

 
Grundsätzlich fällt nun auf, dass es sich um einen Begriff handelt, der in einer „Handlung“ und 
aufgrund seiner Beziehung zur Moral in einer „Handlungsmaxime“ gedacht ist. Was erlaubt ist, 
setzt also voraus, dass eine Übereinstimmung zwischen der Handlung und der möglichen 
allgemeinen Gesetzgebung besteht. Das Unerlaubte hingegen entsteht, wenn diese 
Übereinstimmung nicht stattfindet, aber nicht, weil die Handlung nichts mit dem Gesetz der 
Autonomie zu tun hat, sondern weil sie im Vergleich mit dem Gesetz nicht als allgemein gelten 
kann. Diese Unfähigkeit des Unerlaubten, allgemeingeltend zu werden, präsupponiert die 
allgemeine Gesetzgebung oder Autonomie; dasselbe betrifft das Erlaubte. Dies scheint ein 
wichtiger Gesichtspunkt zu sein, da, wie wir noch sehen werden, das Erlaubte und seine Negation 
nur unter der Voraussetzung einer universellen Gesetzgebung oder einer bestimmten 
Gesetzgebung, sei es eine Recht- oder eine Ethikgesetzgebung, möglich ist.  

Es sind bei näherer Betrachtung bereits innerhalb der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten die 
Begriffe „das Erlaubte“ und „die Pflicht“ zu unterscheiden. Dies ist von Belang, da das wichtige 
Merkmal der Pflicht dargelegt wird, deren Kennzeichnung dem Erlaubten zugeschrieben werden 
kann. Die Pflicht enthält da „die objektive Notwendigkeit einer Handlung aus Verbindlichkeit“983. 
Dabei markieren sowohl diese Notwendigkeit als auch diese Obligation den Unterschied mit dem 
Erlaubten und Unerlaubten. In der Pflicht ist die Person notwendigerweise durch das Gesetz der 
Autonomie verpflichtet, auf eine bestimmte Weise zu handeln. Beim Erlaubten hingegen scheint 
es nicht zwangsläufig gezwungen zu sein, sondern die Handlung kann einfach gesetzlich (allgemein 
oder spezifisch) sein. Was erlaubt ist, bezieht sich hier auf die Gesetzgebung, ohne daraus die 
Verbindlichkeit herauszunehmen. Im gegensätzlichen Fall hätte es gemäß dem Text keinen Sinn, 
das Erlaubte mit der Autonomie des Willens zu verbinden, die vor allem impliziert, die Maxime als 
allgemeines Gesetz zu wollen984. Bemerkenswert ist bei dieser Betrachtung, dass im 
Zusammenhang zwischen Erlaubtem und Autonomie des Willens der Ausdruck „Verbindlichkeit“ 
nicht genannt wird, sondern lediglich auf die mögliche allgemeine Gesetzgebung angespielt wird.  

In der Metaphysik der Sitten wird das Erlaubte und Unerlaubte auf ähnliche Weise mit einigen 
Ergänzungen dargestellt. Eine dieser Komplementen thematisiert das Erlaubte in Bezug auf die 
„positive Freiheit“ und „den kategorischen Imperativ“ als „Vorbegriffe zur Metaphysik der 
Sitten“985 und damit als Begriffe sowohl der Rechts- als auch der Ethiklehre. Die kantische Literatur 
über diese Thematik präsentiert üblicherweise das Konzept dessen, was bei der MS erlaubt und 

 
982 GMS 04:439.   
983 GMS 04:439.  
984 Vgl. GMS 04:440, 04:441.  
985 MS 06:221. Vgl. dazu auch MS 06:419.  



 157 

unerlaubt ist, ohne den Kontext und die unterschiedlichen Arten zu beachten, in denen sie für 
beide Doktrinen relevant sein können. Dieser Kontext besteht demzufolge in der Darstellung des 
Begriffs, der sich nicht von der Erläuterung der zweiten Kritik unterscheidenden Freiheit986.  

Man kann sagen, dass der Kontext des Verständnisses vom Erlaubten und Unerlaubten in 
der MS im Zusammenhang mit der durch das moralische Gesetz bewiesenen Freiheit und mit den 
essenziellen Charakteristiken des kategorischen Imperativs ins Gewicht fällt. Aus der ersten 
Passage sind für uns vor allem zwei Gesichtspunkte relevant: Erstens soll die Aufmerksamkeit auf 
die Definition gelenkt werden und zweitens die Art und Weise, wie das, was erlaubt und unerlaubt 
ist, definiert wird. Die Definition setzt ohne Umschweife voraus, dass es sich von neuem – wie in 
der GMS – um eine gewisse „Handlung“ handelt, deren Seinsweise aufgrund ihres Verhältnisses 
zur positiven Freiheit „erlaubt“ ist. In Hinsicht auf die Art und Weise der Definition fällt nun auf, 
dass sowohl das Erlaubte als auch das Unerlaubte in Abhängigkeit von moralischen Gesetzen und 
Imperativen stehen.  

Diese Begriffe können als Vorstellungen in uns nur stattfinden, wenn sie imstande sein 
können, ein moralisches Dilemma vorzuzeigen. Dass sie „moralisch-möglich“ und „moralisch-
unmöglich“ sein können, präsupponiert indirekt eine Verbindung mit den moralischen Gesetzen 
bzw. Imperativen, die dem Recht und der Ethik als System der Wissenschaft zugrunde liegen. Kant 
sieht hier einen Unterschied zwischen einer legalen Handlung als erlaubt und derselben als aus 
Pflicht. In diesem Sinne ist es hier nicht richtig, wie einige Interpreten wollen, das Erlaubte und 
Unerlaubte als eine Handlung zu definieren, die der Moral und moralischen Maximen absolut 
indifferent sei. Z.B.: Die Frage nach der Abtreibung impliziert auch, ob eine solche Handlung in 
diesem oder jenem Land erlaubt oder unerlaubt (sc. rechtlich-moralisch-erlaubt bzw. rechtlich-
moralisch-unerlaubt) sein kann; wenn diese gewisse Handlung erlaubt sei, konfrontiert sich das 
Bewusstsein des Subjekts mit dem Gesetz, das für den Recht und für die Ethik als Basis gilt. 

Anzumerken bleibt noch, dass beide Bedeutungen, nämlich moralisch-möglich und 
moralisch-unmöglich, mit den beiden nachfolgenden, die MS bietenden Erklärungen verknüpft 
sind. Das Erlaubte ist eine nicht in Opposition zu der Verbindlichkeit stehende Handlung987. Damit 
wird auch gesagt: Wenn die Handlung der Verpflichtung nicht entgegensteht, so ist es nun deshalb 
so, weil sie keinen empirischen Grund der Bestimmung enthält. Das bedeutet nicht, dass die 
Maxime dieser Handlung durch eine Neigung oder irgendein anderes Gefühl affiziert war, sondern, 
dass das Empirische als Grund explizit der Verbindlichkeit und dem Gesetz entgegensteht. Ein 
Gefühl als Grund kann niemanden zu einer Handlung zwingen; jedoch könnte es sich dem Gesetz 
widersetzen.  

Für Kant ist die einfache Tatsache, dass es eine Neigung gibt, die sich dem Gesetz der 
Verpflichtung widersetzt, eine hinreichende logische Bedingung, um sie als etwas zu betrachten, 
das der Moral direkt widerspricht, wenn sie noch nicht zu einem Grund der Bestimmung wird. 
Deshalb sollen die Neigungen vor allem der Vernunft und dem Gesetz derselben unterworfen 
werden, bevor sie als Bestimmungsgründe aufgestellt werden. In diesem Sinne steht das Erlaubte 
und Unerlaubte auch in Bezug auf die Moralität. Dies besagt auch nicht, dass das Erlaubte eine 
Verpflichtung enthält. Ebenso wie eine andere Stelle988 zeigt, enthält diese Verpflichtung zwei 
Elemente, die erlaubten und unerlaubten Handlungen an sich fehlen: Die praktisch-moralische 
Notwendigkeit und Nötigung.  

Wie das Gesetz mit dem Bewusstsein beider Elemente einhergeht und beide als die 
Grundlage des Verbots und Gebots angesehen werden müssen, weist Kant darauf hin, dass das 
Erlaubnisgesetz sehr schwierig vorstellbar sein kann989, denn dieses müsste Handlungen zu 
Pflichten machen. Zum einen markiert er noch einmal den Unterschied zwischen Erlaubtem und 

 
986 Vgl. MS 06:221.  
987 Vgl. MS 06:222: „Erlaubt  (licitum) ist eine Handlung, die der Verbindlichkeit nicht entgegen ist; und diese Freiheit, 
die durch keinen entgegengesetzten Imperativ eingeschränkt wird, heißt die Befugnis (facultas moralis). Hieraus 
versteht sich von selbst, was uner laubt  (illicitum) sei“.  
988 Vgl. MS 06:222 f..  
989 Vgl. MS 06:222 f.  



 158 

Pflicht. Zum anderen wird eine Kritik an den Naturrechtsphilosophen vorgebracht, die das 
Erlaubte unter den Status eines Erlaubnisgesetzes990 stellen. Insofern wurde die Einteilung der 
Naturrechtsphilosophen in den Kategorien der Qualität modifiziert, wo er die „Ausnahmen“ 
anstelle des Erlaubnisgesetzes setzt991. Dabei gilt es zu beachten, dass die erlaubte bzw. unerlaubte 
Handlung eine „sittlich-gleichgültige“992 ist. Das sittlich Gleichgültige muss ‚das moralisch 
Mögliche‘ bzw. ‚der Verpflichtung nicht entgegenstehend‘ bedeuten können.  

In diesem Sinne kann sich keine Handlung in der Erfahrung geben, als ob sie eine so 
umfassende Möglichkeit wäre, dass sie die Gesamtheit der Handlungen umspannt, die nichts mit 
der Moral zu tun haben, z. B. spazieren gehen, jeden Tag zu derselben Zeit aufzuwachen, eine 
mathematische Aufgabe zu lösen; und unendlich viele Beispiele mehr, als mit Handlungsmaximen 
verwechselt werden. Eine erlaubte Handlung ist eine, die an sich weder verboten noch geboten ist, 
aber sie ist sittlich möglich, nämlich sie kann dann als moralisch betrachtet werden. Denn so lassen 
sich die Gleichgültigkeit und die Möglichkeit als Merkmale des Erlaubten verstehen.  

Wenn man über erlaubtes Handeln im Recht nachdenkt, wird es deutlich, dass die Moral der 
Bezugspunkt ist, um zu beurteilen, welche Handlungen erlaubt sind und welche nicht und welche 
dann zu Pflichten werden. Wird insofern das praktische Urteil nach Kant in Fragestellungen 
formuliert und ist das Erlaubte Teil des praktischen Urteils, dann könnten folgende Beispiele für 
Fragen nach erlaubten Handlungen angeführt werden, die sittlich-möglich sind: Ist es erlaubt, zum 
Essen zu stehlen, da man irgendwie überleben muss? Kann es erlaubt sein, in Notwehr zu töten, 
da man leben will? Ist es erlaubt, jemanden zu täuschen, wenn man einen Witz machen will? 

Damit ist gewiss noch nicht das abschließende Wort über die Bedeutungen des Erlaubten 
bei der GMS und MS gesprochen. Es soll nur auf den wesentlichen Zusammenhang zwischen dem 
Erlaubten und dem Gesetz der Freiheit in diesen Schriften aufmerksam gemacht werden. 
Gleichwohl vermittelt die KpV zwischen diesen Schriften mit der ersten Modalkategorie. Wenn 
diese Kategorie als hypothetisch-problematischer Imperativ verstanden werden will, wie bspw. die 
Probleme der Geometrie und Mechanik oder das Hindernis des Sprechens, neue Worte zu 
künsteln, resultiert daraus, wie gezeigt, sehr schwierig, sie vor allem mit der Passage der GMS (an 
der das Erlaubte in direktem Zusammenhang mit der Autonomie) und mit Kants eigenen 
Äußerungen vor und nach der Tafel der Freiheitskategorien in Einklang zu bringen. Die Tatsache, 
dass alle modalen Kategorien (nach dieser Anmerkung Kants nach der Tafel) den Übergang von 
Prinzipien überhaupt zu denen der Sittlichkeit vollziehen, suggeriert uns bereits, dass es eine 
Beziehung zwischen dem Erlaubten und dem Moralischen gibt, obwohl da nicht notwendigerweise 
die Obligation gedacht werden muss wie bei der Pflicht.  

Im Rahmen dieser Spezifität der Modalitätskategorien, die darin besteht, die Maximen und 
Vorschriften (erste und zweite Kategorien der Quantität) in den Status der allgemeinen gültigen 
Prinzipien der Sittlichkeit zu heben, sollte auch die Kategorie „das Erlaubte und Unerlaubte“ 
gedacht werden. Unter Berücksichtigung des Ganzen der Modalkategorien hätte Kant nicht 
meinen können, diese Kategorien vollziehen den Übergang, und dabei nur an die letzten beiden 
Kategorien oder die letzte Kategorie der Modalität gedacht. Kann das Erlaubte in einer moralisch 
möglichen Handlung gedacht werden, dann ist der Inhalt der Maxime erlaubt, um die Wirklichkeit 
der moralischen Intention zu begründen. Damit ist klar festgestellt, dass die erste 
Modalitätskategorie die Wirklichkeit dieser Willensgesinnung, auf die sich alle Kategorien beziehen, 
nicht ausschließen kann. Auf diese Weise wird die moralische Möglichkeit der Handlung (in 
Begriffen des Guten und Bösen) auch aus der moralisch möglichen Handlung bestimmt, die 
dennoch den Vergleichs- und Nicht-Oppositionscharakter mit der allgemeinen Gesetzgebung 
behält.   
 
3. Die zweite Kategorie der Modalität 

 
990 Kant bezweifelt in der MS, dass die erlaubten Handlungen aus einem „Erlaubnisgesetz“ abgeleitet werden müssen, 
wie die Beispiele der Gebot- und Verbotsgesetze sind (vgl. MS 06:222).  
991 Vgl. Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 55.  
992 Vgl. MS 06:222.  



 159 

 
In einem ersten Zugriff für die nähere Untersuchung der Kategorie „Die Pf l icht und das 
Pf l ichtwidrige“993 soll hervorgehoben werden, dass das handelnde Subjekt durch sie das 
Bewusstsein einer praktischen „Notwendigkeit“ erlangt, die auf der Vorstellung des moralischen 
Gesetzes und der durch dieses Gesetz demonstrierte Freiheit zurückgehen. Um diese 
Freiheitskategorie der Modalität besser zu verstehen, müssen wir zunächst den Begriff „Pflicht“ 
und folglich sein Gegenteil analysieren, der eine der wichtigsten Rollen in Kants Moralphilosophie 
spielt. Dies wird es uns auch ermöglichen, einige durch Kants Forschungen aufgeworfene 
Unbekannte aufzuklären und bestimmte logische Listen aufzuzeigen, die einige Interpreten 
anwenden, um vor allem den moralischen Charakter dieses Konzepts und seine Opposition 
innerhalb der kantischen Philosophie zu leugnen. Zunächst muss festgestellt werden, dass es sich 
weder um ein assertorisches Urteil noch um eine Kategorie des Daseins oder Nichtseins des 
Verstandes handelt.  

Die Problematik mit dem assertorischen Urteil besteht darin, dass der Unterschied zwischen 
dem assertorischen und dem apodiktischen Urteil uns nicht ermöglicht, Pflicht als etwas 
Notwendiges zu verstehen, da in einem assertorischen Urteil etwas „Wirkliches“ von etwas 
„Notwendigem“ unterschieden wird, da dem apodiktischen Urteil entspricht. Wenn die Pflicht 
assertorisch wäre, gäbe es keine Möglichkeit, ihre objektive Notwendigkeit auszudrücken, was dem 
Apodiktischem entspricht, und damit müsste die unnötige Frage aufgeworfen werden, ob die 
Pflicht eine notwendige Handlung sei oder nicht. Nicht nur die zweite Kritik, sondern auch bereits 
die Grundlegung zeigen, dass Pflicht ein Begriff ist, über den man eine objektive Notwendigkeit 
denkt. Darüber hinaus kann es auch nicht um einen assertorischen „Imperativ“ gehen, da ein 
solcher Imperativ nicht nur keine praktisch-moralische Notwendigkeit begründen kann, sondern 
auch nicht auf dem Sittengesetz und der durch dieses Gesetz bewiesenen Freiheit beruht. 

Die definitiv auf der Fußnote der Vorrede basierte Auffassung von Heiko Puls ist in aller 
Hinsicht verblüffend, da er die These verteidigt, dass die zweite modale Freiheitskategorie kein 
Begriff sei, der sich aus dem Sittengesetz ableitet oder eine Beziehung zur Moral innehat, sondern 
sie als „prämoralisch“ angesehen werden muss: „Die ersten beiden praktischen 
Modalitätskategorien reflektieren eine Willensabsicht unter dem Gesichtspunkt einer möglichen 
und einer wirklichen geltenden normativen Verpflichtung, die das Subjekt quasi prämoralisch unter 
einen Sollensanspruch stellt, der noch keine genuin moralische Verpflichtung darstellt“994. Die 
vorliegende Analyse stimmt mit dieser Interpretation nicht überein, da der Begriff a priori „Pflicht“ 
sich vor dem Sittengesetz positiv positioniert, so dass es wenig plausibel ist, ihn als prämoralisch 
zu betrachten. In der praktischen Philosophie der Kategorien der Freiheit kann das, was Kant 
selbst abgelehnt hat, nämlich ein mit moralisch-rationalen Elementen vermischter Empirismus995, 
nicht zugelassen werden.  

Im Gegensatz zu anderen Begriffen der kantischen Moralphilosophie legt uns das Konzept 
„Pflicht“ einen Vorteil nahe, den andere Begriffe nicht direkt aufweisen. In der Vorrede der zweiten 
Kritik weist Kant darauf hin, dass „es [...] zwar die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten 
voraus, aber nur in so fern, als diese mit dem Prinzip der Pflicht vorläufige Bekanntschaft macht 
und eine bestimmte Formel derselben angibt und rechtfertigt; sonst besteht es durch sich selbst“996. 
Auf diese Weise werden zwei eindeutige und identifizierbare Elemente unterschieden, sc. das 
„Prinzip der Pflicht“ und „eine bestimmte Formel derselben“. In Hinblick auf den Ausdruck 
„Prinzip“ soll infolgedessen betont werden, dass es nun nicht um „Menschenpflichten“997 geht, 
sondern um das allen jenen Pflichten zugrunde liegende Pflichtbewusstsein (als „Pflicht 
überhaupt“998) aus einem Gesetz als Prinzip der Allgemeinheit. Was die „Formel“ betrifft, so ist es 

 
993 KpV 05:66.  
994 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 102, vgl. ebd. S. 66, 123.  
995 Vgl. KpV 05:70 f.  
996 KpV 05:08.  
997 KpV 05.08.  
998 KpV 05:08.  



 160 

die Art und Weise, wie das Bewusstsein des moralischen Gesetzes in dem Grundsatz „Handle so, 
daß die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten 
könne“999 beschrieben wird.  

Kant verteidigt sich gegen einen Rezensenten wie Gottlob August Tittel1000, indem er darauf 
anspielt, dass in dem Satz – ein evidentes Gesetz – eine Formalisierung, aber keine Neuerfindung 
liegt, da das Pflichtbewusstsein nicht erfunden werden wird, sondern haben das die Menschen in 
sich1001. Der vorläufige Status der Kenntnis des Pflichtprinzips und seiner Formel aus der GMS 
modifiziert jedoch den Status der Pflicht als kategorischen Imperativ und damit die kantische 
Akzeptanz der Betrachtung des Menschen als sinnlich-vernünftigen Wesen. Man kann somit die 
Erklärung, die die zweite Kritik in Bezug auf den Begriff „Pflicht“ präsentiert, in zwei wesentliche 
Definitionen1002 unterteilen.  

Dabei gilt es erneut zu unterstreichen: Was Kant in der Kritik der praktischen Vernunft unter 
„Pflicht“ versteht – diese unterscheidet sich wesentlich nicht von der Erklärung der GMS –, findet 
sich im Kontext der Konsequenz, die aus Paragrafen sieben gezogen wird, an dem das Grundgesetz 
der reinen praktischen Vernunft als moralisches Gesetz dargestellt wird1003. In diesem Sinne 
versucht das, was wir (Menschen) „Pflicht“ nennen, die Frage zu beantworten, in welcher Weise 
wir uns dem Sittengesetz bewusst sind. Es geht nicht darum, wie das Sittengesetz „möglich“ ist, 
sondern um den fundamentalen Indikator des Bewusstseins dieses Gesetzes in uns. Dieser 
Indikator ist der Pflichtbegriff, der dem Bewusstsein als „Gedanke“1004, als „Handlung“1005, als 
„Prinzip“1006, als „Bewusstsein“1007 selbst und als „Vorstellung“1008 präsentiert wird. Diese Frage 
„auf welche Weise“ impliziert wiederum eine Reihe von Voraussetzungen, bei deren Erfüllung die 
Pflicht in uns „notwendig“ erfolgt. Sieht man genauer hin, muss man mit der Unterscheidung von 
drei Arten von „Willen“, scil. zwischen einem „heiligen Willen“ und einem „reinen Willen“ und 
einem „affizierten Willen“, rechnen:  

Heiliger Wille: Die erste Art von Willen gehört ausschließlich zu dem heiligen Wesen und 
fungiert als praktische „Idee“ oder Modell eines Willens, der negativ ‚nicht in der Lage ist‘, dem 
Sittengesetz an sich zu widersprechen und positiv ‚immer im Einklang mit diesem Gesetz‘ handelt. 
Da der Begriff des „Willens“ selbst notwendigerweise den Begriff der Kausalität mit sich bringt 
und die Kausalität immer ein Gesetz voraussetzt, weil die Zufälligkeit für Kant nicht möglich ist, 
so würde das Grundgesetz als Gesetz der Kausalität des heiligen Willens keinen Widerspruch 
finden und in diesem Sinne stets als ein absolut guter Wille gedacht werden. Diese Unmöglichkeit 
des Widerspruchs ist nicht nur eine logische Unmöglichkeit, sondern schließt auch die 
Unmöglichkeit ein, nicht auf der Grundlage böser Maximen zu handeln.  

Reiner Wille: Die zweite Art von Willen gehört sowohl dem Göttlichen als auch dem 
Menschlichen an, denn in der negativen Auffassung dieses Willens liegt die „Unabhängigkeit“ oder 
„Absonderung aller empirischen Bedingungen“1009 und darin ihre „Reinheit“. Besteht diese 
Reinheit aus originären Elementen, die noch nicht vermischt sind, dann handelt es sich um ein 
sittliches Gesetz, das als Kausalitätsgesetz eines Willens keine empirischen Elemente enthält, die 
seine ‚homogene Originalität‘ diluieren. Und wenn wir uns fragen, was von einem sittlichen Gesetz 
ein reines Gesetz ausmacht, so bezeichnet lediglich die „Notwendigkeit“ a priori die Reinheit im 
Vergleich zur „Kontingenz“ der empirischen Bedingungen. Dies bedeutet vor allem, dass diese Art 
von Willen das Kausalitätsmodell ist, das nur das moralische Gesetz als „Vorstellung“ in uns enthält 

 
999 KpV 05:30.  
1000 Vgl. Tittel, Gottlob August: Ueber Herrn Kant’s Moralrefom, Frankfurt und Leipzig 1786, S. 35.  
1001 Vgl. KpV 05:08 Anm. 1. 
1002 [Definition 1]: KpV 05:32; [Definition 2]: KpV 05:80. Vgl. GMS 04:439.  
1003 Vgl. KpV 05:82.  
1004 KpV 05:82. Vgl. KpV 05:86.    
1005 KpV 05:80. 
1006 KpV 05:08.  
1007 KpV 05:81.   
1008 KpV 05:129.  
1009 KpV 05:30. 



 161 

und als allen Kategorien als Begriffe „a priori“ zugrunde liegt. Als Vorbild kann sie im Menschen 
als Bewusstsein (auch: der Einheit einer im moralischen Gesetz gebietenden praktischen 
Vernunft1010) des Handelns nach dieser Vorstellung gedacht werden. In diesem Willen ist für den 
Menschen als ein intelligibles und zugleich sinnliches Wesen der Reflex dessen enthalten, was er 
objektiv-notwendig tun soll.  

Affizierter Wille: Die dritte Art von Willen als Kausalität umfasst Affektionen von 
„Bedürfnissen“, „Begierden“, „Neigungen“, kurz gesprochen: „sinnliche Bewegursachen“. Das 
Wesentliche liegt hier vor allem darin, dass diese Art von Kausalität gegen das Modell der 
intelligiblen Kausalität oder des reinen Willens handeln kann. Jene Aufnahme der dem allgemeinen 
Gesetz widersprechenden Bewegungsfähigkeit, die zu jenen Materien empfindsamer Affektion 
gehört, findet sich in den „Gegenständen“ der Maximen und Vorschriften, denn diese 
Gegenstände können dem universellen Gesetz des reinen Willens widersprechen. In dieser 
Widerspruchfähigkeit der Gegenstände kann eines der wichtigsten Kriterien der Tatsache gesehen 
werden, nämlich, dass das Sittengesetz selbst für uns ein Bewusstsein des Sittengesetzes als 
kategorischer Imperativ ist, der zu universellem Handeln gebietet. Menschen als sinnliche Wesen 
sind sich des Sittengesetzes nicht so bewusst, wie es an sich und ursprünglich für alle vernünftigen 
Wesen ist, das den Willen Gottes oder heiligen Willen einschließt, sondern als Vorstellung eines 
Gebots und Verbots eines kategorischen Imperativs. 

Ergänzend sei hinzugefügt, dass diese drei Willensarten als metaphysisch-praktische 
Voraussetzungen dessen figurieren, was die „Pflicht“ in der Person sei. Ohne diese dreifache 
Konzeption des Willensbegriffs als Kausalität wäre nicht notwendig, an die „Verpflichtung“ zu 
denken, die die in der Beziehung zwischen dem sinnlichen affizierten Willen und dem moralischen 
Gesetz des reinen Willens herstellende Abhängigkeit besagt. Der heilige Wille spielt gegenüber dem 
allgemeinen Pflichtverständnis nur eine negative Rolle, nämlich als Ideal einer ‚Nicht-
Zuwiderhandlung‘ der Allgemeinheit. Allein das Verhältnis zwischen dem reinen Willen und dem 
affizierten Willen, das in Kants Moralphilosophie und vor allem im Begriff der Pflicht einen 
zentralen Platz einnimmt, ist zu berücksichtigen. Dieses Verhältnis wird als Verpflichtung bzw. 
Zwang betrachtet, weil der affizierte Wille den Gegenstand umändern soll, da keine Affektion an 
sich allgemein angenommen werden kann. Das Angenehme der Gegenstände eines affizierten 
Willens kann nach Kant nicht als Sittlich-Gute angesehen werden. 

Die Verpflichtung zu einer Handlung wird „Pflicht“ genannt. In diesem Sinne ist die 
Verpflichtung bzw. der Zwang die Vermittlung zwischen dem reinen Gesetz und der Pflicht, die 
dem affizierten Willen einer Person zu einer bestimmten Handlung auferlegt wird. Wenn die 
Verpflichtung und Nötigung notwendig sind, damit eine Handlung Pflicht sein kann, stellt sich die 
Frage, warum die reine Vernunft im Sittengesetz zwingt bzw. gebietet. Damit fragen wir uns nicht 
nach der „Möglichkeit“ oder „objektiven Realität“ des Sittengesetzes, d. h. zu versuchen also, wie 
der kategorische Imperativ möglich ist, zu beantworten, da diese Frage in der KpV mit der Theorie 
des Faktums der Vernunft (sc. das Bewusstsein eines Grundgesetzes, das „unleugbar“1011 ist und 
„für sich selbst“1012 feststeht) beantwortet ist; mit anderen Worten: Das Gesetz kann aus keiner 
anderen Quelle als aus sich selbst abgeleitet werden1013. In der Hinsicht auf die vermittelnde 
Verpflichtung, die für uns bestimmte Handlungen Pflichten macht, dürfen wir jedoch untersuchen, 
warum das Sittengesetz verpflichtet. Kant weist in der Anmerkung zur Folgerung des § 7 der 
Analytik darauf hin, dass die reine Vernunft im Menschen diejenige ist, die die Verpflichtung und 
den Zwang erhält:       
 

 
1010 Vgl. KpV 05:65.  
1011 KpV 05:32.  
1012 KpV 05:47. 
1013 Dieter Schönecker hat einige Gründe vorgeschlagen, um zu validieren, dass Kant mit der Erkenntnis des 
moralischen Gesetzes ein „Intuitionist“ war, da die Erkenntnis der Geltung dieses Gesetzes durch „Gefühle“ 
stattfindet: „Kant ist vielmehr, so meine These, ethischer Intuitionist“ (Schönecker, Dieter: „Das gefühlte Faktum der 
Vernunft. Skizze einer Interpretation und Verteidigung“, in: Römer, Inga (Hrsg.): Affektivität und Ethik bei Kant und in 
der Phänomenologie, Berlin/Boston 2014, S. 56).  



 162 

„Das vorher genannte Faktum ist unleugbar. Man darf nur das Urteil zergliedern, welches die Menschen über 
die Gesetzmäßigkeit ihrer Handlungen fällen: so wird man jederzeit finden, daß, was auch die Neigung 
dazwischen sprechen mag, ihre Vernunft dennoch, unbestechlich und durch sich selbst gezwungen, die Maxime 
des Willens bei einer Handlung jederzeit an den reinen Willen halte, d.i. an sich selbst, indem sie sich als a priori 
praktisch betrachtet“1014.  

 
Wie bereits dargelegt, fungiert die Neigung bei der Bestimmung der Pflicht als negative Erfordernis 
mitsamt dem affizierten Willen. Es gäbe also keine Pflicht ohne Affektion, obgleich diese keinen 
Grund bzw. keine Ursache der Pflicht ausmacht. Deswegen kann dieses negative Erfordernis nicht 
den Kern des Arguments und der Beschaffenheit der Pflicht ausmachen und damit die Bedingung 
der Frage, warum die Vernunft obligiert und bei bestimmten Handlungen den Begriff der Pflicht 
hervorbringt. Es würde diese Frage unvollständig bleiben, wenn man meinen will, dass das 
Sittengesetz in der Pflicht gebietet, weil wir Begierden und Neigungen besitzen. Dass die Vernunft 
der sinnlichen Begierde bzw. Neigung entgegengesetzt ist, bedeutet nicht, dass der Hauptgrund, 
durch den die Vernunft zwingt, in ihr zu finden ist.  

Denn dies hätte besagt, die Sinnlichkeit und das Lustgefühl in den Mittelpunkt der 
Argumentation zu stellen; ein Verfahren, das Kant nicht anwendet. Bei nochmaliger Betrachtung 
des Zitates fällt aus, dass die Neigung vorausgesetzt wird; wenn aber die Übereinstimmung der 
Handlung mit dem Sittengesetz stattfindet, stellt sich uns die Vernunft anders dar: Kant selbst 
behauptet, die Vernunft sei „unbestechlich“ und „durch sich selbst gezwungen“. Zwei Punkte 
fallen nun auf: Zum einen die doppelte Konzeption der Vernunft in der Wendung „durch sich 
selbst gezwungen“, d. h. es handelt sich um eine Vernunft, die zwingt und eine Vernunft, die 
gezwungen wird. Zum anderen stellt sich in Bezug auf diese doppelte Betrachtung der Vernunft 
die Frage, warum die Vernunft gezwungen werden müsste, wenn sie „unbestechlich“ ist, denn 
derjenige, der die Fähigkeit in Besitz hat, ‚bestechlich zu werden‘, eine Verbindlichkeit bedürfte, 
um das nicht zu werden.   

Behauptet Kant, die Vernunft sei „durch sich selbst gezwungen“, dann will er meinen, es 
würde sich entweder um dieselbe Vernunft oder um zwei Vermögen der Vernunft handeln. Es 
wäre nicht verwunderlich, wenn er an zwei Vermögen denken würde, da er an verschiedenen 
Stellen der zweiten Kritik deutlich festgelegt, dass die theoretische und praktische Vernunft in einer 
gewissen Argumentationsart lediglich als reine Vernunft verstanden werden kann; der Gebrauch 
und das Anwendungsgebiet markieren bei ihnen die Differenz. Da Kant sich auf den praktischen 
Gebrauch bezieht, scheint die Betrachtung zu einer reinen Vernunft als praktische Vernunft 
stattzufinden. Diese Vernunft ist durch sich selbst gezwungen. Warum? Wenn man auf den Text 
verweist, wird das Pronomen „ihre“ als Begleitung der Vernunft verwendet, womit es die Vernunft 
von jemandem ist.  

Grammatikalisch ist verständlich, dass es die Vernunft der Menschen im Gegensatz zu 
beispielsweise Gott oder anderen vernünftigen Wesen ist. Diese Vernunft ist diejenige, die durch 
das Gesetz der Vernunft „gezwungen“ wird. Bezieht man die Vorstellung vom Menschen als 
sinnliches und vernünftiges Wesen ein, sollte man daraus schließen, dass seine Vernunft 
gezwungen wird, weil er einen sinnlichen Teil besitzt, der nicht an den vernünftigen Teil anpasst. 
Dies ist jedoch kein anderes Argument als die oben erwähnte Neigungsvoraussetzung. Dieses 
Argument gibt uns noch keine Antwort auf die Frage, warum die Vernunft sich selbst zwingt.  

Es gibt allerdings eine weitere Dimension der Auffassung. Kombiniert man die erstgenannte 
Frage mit der zweiten, erweitert sich die Perspektive. Eine „unbestechliche“ Vernunft bräuchte 
keine Verpflichtung, weil sie bereits tut, was der Inhalt ihrer Unbestechlichkeit ihr zeigt. Wenn man 
jetzt sagt, die reine Vernunft sei unbestechlich und die Vernunft des Menschen – trotz aller 
sinnlichen, ihn affizierenden Elemente – ist nicht ausreichend unbestechlich, dann ist es 
erforderlich, dass das Bewusstsein der reinen Vernunft im Menschen dieselbe Vernunft obligiert, 
unbestechlich zu bleiben. Warum aber will die reine Vernunft in ihrer Unbestechlichkeit im 
Menschen bleiben? Wenn sie nicht korrumpiert werden will (durch Neigungen und sinnliche Natur 

 
1014 KpV 05:32.  



 163 

überhaupt), dann deshalb, weil sie irgendwie etwas schützen will, d. h. sie will etwas in Bezug auf 
sich selbst schützen. Es gibt ihrerseits ein „Interesse“, etwas zu protegieren. Besagt das 
Korrumpieren, die „Form“ von etwas zu verändern, will die reine Vernunft ihre Form im 
Menschen schützen. Worin besteht diese Form? Wenn man unter „Form“ das Wesen der reinen 
Vernunft versteht, als ob man sagen würde, die reine Vernunft begehre ihr eigenes Wesen zu 
schützen, dann führt uns das zu einer Stelle, an der Kant vom Wesen der Vernunft spricht:  
 

„Mit diesem Vermögen [praktischem Vermögen] steht auch die transzendentale Freiheit nunmehro fest, und 
zwar in derjenigen absoluten Bedeutung genommen, worin die spekulative Vernunft beim Gebrauche des 
Begriffs der Kausalität sie bedurfte, um sich wider die Antinomie zu retten, darin sie unvermeidlich sich das 
Unbedingte denken will, welchen Begriff sie aber nur problematisch, als nicht unmöglich zu denken, aufstellen 
konnte, ohne ihm seine objektive Realität zu sichern, sondern allein, um nicht durch vorgebliche Unmöglichkeit 
dessen, was sie doch wenigstens als denkbar gelten lassen muß, in ihrem Wesen angefochten und in einen 
Abgrund des Skeptizism gestützt zu werden“1015.  

 
Zur Verdeutlichung des positiven Aspekts der Obligation und der Pflicht scheint es hilfreich, sich 
darauf, was angefochten wird, zu konzentrieren, nämlich das Wesen der reinen Vernunft. Was diese 
Vernunft zu schützen begehrt, weil sie es durch das Sittengesetz für unbestechlich hält, ist die 
Freiheit in ihrer absoluten, der praktisch-moralisch anhaftenden Bedeutung. Der Begriff der 
Freiheit ist das Wesen der reinen Vernunft. Diese Freiheit begehrt die Vernunft in der durch 
Verpflichtung vorstellenden Pflicht zu protegieren, weil sie nicht nur „den Schlußstein von dem 
ganzen Gebäude eines Systems“1016 der reinen Vernunft und ihrer Verteidigung gegen den 
„Abgrund des Skeptizismus“ darstellt, sondern auch das Essentielle (im Sinne von „ratio essendi“) 
des moralischen Gesetzes konstituiert, das sich in der Vernunft des Menschen als „Pflicht“ 
ausdrücken lässt. Man könnte auch sagen, die reine Vernunft wird nicht nur theoretisch durch den 
Skeptizismus bedroht und muss imstande sein, ihre Idee der Freiheit im Denken möglich zu 
machen, sondern sie muss auch auf praktischer Ebene ihre eigene Essenz schützen, die darin 
besteht, eine freie Vernunft zu sein; an dieser Ebene wird sie auch durch einen pragmatischen und 
technischen Skeptizismus, der eine andere Form eines ausgeklügelten Empirismus wäre, durch 
Bestechlichkeit bedroht, sc. die Umwandlung von Freiheitsbegriffen in Naturbegriffe.  

Der hier zugrunde liegenden Auffassung gemäß kann man hervorheben, dass deshalb „[...] 
ein Wille, dem die bloße gesetzgebende Form der Maxime allein zum Gesetze dienen kann, ein 
freier Wille [ist]“1017, der seinerseits als Abglanz des Wesens der Vernunft betrachtet werden kann. 
Der reine Wille ist in der Person unbedingt frei. Dies scheint der Ursprung aller Attribute zu sein, 
die dem Moralgesetz in seiner menschlichen Form verliehen werden, d. h. die Verpflichtung, die 
zur Pflicht anstiftet und Widerstand1018 gegen die mächtige Gegenkraft in den Neigungen schafft. 
Daraus ergibt sich sein positiver Sinn: Die reine Vernunft gebietet und zwingt in der Pflicht, das 
eigene Wesen zu schützen, d. h. sein freies Wesen zu schützen.  

Der Begriff der Pflicht nimmt nicht nur einen wichtigen Platz innerhalb der Freiheitstafel 
und des Systems der Kritik ein, sondern steht auch in engem Zusammenhang mit der Freiheit, die 
das Sittengesetz in seiner objektiven Realität als Basis der Pflicht- und Zwangsbewusstsein der 
Vernunft darstellt. Damit bekräftigt man auch den prominenten Sitz, den die sinnlichen Neigungen 
und das ganze Mannigfaltige der Begehrungen innerhalb der Pflichtvorstellung okkupieren, auch 
wenn diese kantische Auffassung von der menschlichen Sinnlichkeit weder im Mittelpunkt der 
Pflichttheorie noch der reinen Vernunftbestimmtheit steht. Darin unterscheidet sich Kants 
praktische Philosophie von anderen philosophischen Strömungen, in denen der Begriff „Wesen“ 
als bleibendes Attribut gilt. Seine Konzeption vom Menschen als Person impliziert kein dauerhaftes 
rationales Wesen, was zur Folge hat, dass wir uns der Freiheit in uns möglicherweise nicht bewusst 
sein können. Das moralische, der Pflicht zugrunde liegende Gesetz ermöglicht das: „Und nun 

 
1015 KpV 05:03.  
1016 KpV 05:03 f.  
1017 KpV 05:29. Vgl. Refl. 19:290.   
1018 Vgl. KpV 05:80, 05:92.  



 164 

findet das Gesetz der Pflicht, durch den positiven Wert, den uns die Befolgung desselben 
empfinden läßt, leichteren Eingang durch die Achtung für uns selbst im Bewußtsein unserer 
Freiheit“1019. Der Begriff der Pflicht aktualisiert die „Anstrengung“1020 bzw. „Mühe“1021 der reinen 
Vernunft, ihre Essenz im Menschen zu erhalten und zu bewahren. Es gibt daher die Möglichkeit, 
dass Neigungen im Bewusstsein so viel Kraft erzeugen, dass die Vernunft da nicht vorhanden ist, 
indem die Person sich selbst oder sich anderen Personen gegenüber verhält. Diese Mühe wird nicht 
mit Vergnügen oder zum größten Teil mit Abneigung durchgeführt. Kant ist nicht so weit 
gegangen, zu behaupten, dass dem Schutz des freien Wesens der Vernunft in der Pflicht und der 
Tendenz zur Befriedigung der Gefühle der Lust oder Unlust unter dem Ideal der Glückseligkeit 
eine ‚Übung von Kräften‘ zugrunde liegt, die um die Herrschaft des Systems kämpfen, das man 
menschliche Person nennt.  

Unter Berücksichtigung der Handlungen der moralischen Maximen stellt sich die Pflicht mit 
„praktisch-objektiver Notwendigkeit“1022. Dies führt uns zu der Annahme, dass der Unterschied 
zwischen dem Erlaubten und der Pflicht nicht ausschließlich eine Differenz zwischen dem 
moralisch Möglichen und dem moralisch Wirklichen ist, sondern zwischen dem moralisch 
Möglichen und dem moralisch „Notwendigen“. Beide sind auf das Sittengesetz bezogen, aber die 
Pflicht drückt die objektive Notwendigkeit des Handelns aus. Daher eignen sich die moralischen 
Maximen, die moralischen Vorschriften und die praktisch-eigenschränkten Gesetze, nämlich die in 
den Kategorien der Quantität gedachten Regeln, um diese Forderung der objektiven 
Notwendigkeit zu erfüllen. Darüber hinaus drücken die die „Pflicht überhaupt“1023 zum Vorbild 
habende Pflichten die Gebote, Verbote und Ausnahmen (die von den apriorischen 
Qualitätsbegriffen gedacht werden könnten) aus, d. h. als Pflichten einer Persönlichkeit und auch 
im Zustand einer Person bzw. in der Wechselseitigkeit des Zustandes einer Person mit anderen 
Personen.   

Auf dieser Grundlage sei festgehalten, dass wir in der Herausbildung der Wirklichkeit einer 
moralischen Willensgesinnung durch den Übergang von einer Maxime als allgemeinem Grundsatz 
zu einer sittlichen Maxime als moralischem Prinzip die Tätigkeit der Kategorie „die Pflicht und das 
Pflichtwidrige“ finden. An dem oben zitierten Beispiel der Analytik bezüglich der Maximen ist 
dieser Übergang vom allgemeinen Grundsatz zum moralischen Prinzip bzw. eigenschränkt-
praktischer Gesetz markant zu beobachten, da Kant dort behauptet, dass in der Einschränkung 
des sinnlichen Gegenstandes der Maxime, auf Neigung gegründet, „der Begriff der 
Verbindlichkeit , die Maxime meiner Selbstliebe auch auf die Glückseligkeit anderer zu erweitern, 
allein entspringen konnte“1024. Wenn wir aus dem Verpflichtungsbegriff „Pflicht“ und Zwang 
erkennen und die reine Vernunft mit dem Gesetz die Maxime als allgemeiner Grundsatz zur 
Maxime als moralisches Prinzip erweitern wollen, dann ist der Übergang von einem Prinzip zum 
anderen durch den Begriff der Pflicht gedacht. 
 
4. Die dritte Kategorie der Modalität 
 
Die Kategorie „vollkommene und unvollkommene Pf l icht“1025 ist die letzte in der Tafel der 
Freiheit und genießt unter den Interpreten Einmütigkeit1026 dahingehend, dass sie als eine rein 
moralische Kategorie betrachtet wird. Wie oben gezeigt wurde, handelt es sich bei den beiden 

 
1019 KpV 05:161.   
1020 Vgl. KpV 05:157. 
1021 Vgl. KpV 05:158.  
1022 Vgl. GMS 04:389, 04:414, 04:420, 04:433, 04:439, 04:463, 04:435; KpV 05:81, 05:125.  
1023 KpV 05:08.  
1024 KpV 05:34.  
1025 KpV 05:66.  
1026 Vgl. Graband, Claudia: Das Vermögen, a.a.O., S. 63; Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 300; Puls, 
Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 68; Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 69; Bojanowski, Jochen: Kant 
über den Gegenstandsbezug, a.a.O., S. 123; Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.a.O., S. 165; Fulda, Friedrich Hans: Kants 
Kategorien der Freiheit, a.a.O., S. 250; Torralba, José M.: Typik der reinen praktischen Vernunft, a.a.O., S. 290.  



 165 

vorangegangenen Kategorien, also „das Erlaubte und Unerlaubte“ und „die Pflicht und das 
Pflichtwidrige“ um Begriffe a priori, die sich positiv gegenüber dem Sittengesetz positionieren, und 
wir dürfen affirmieren, dass beide, ebenso wie diese dritte Kategorie, durch dieses Gesetz 
bestimmte Begriffe sind. Der Unterschied zwischen den beiden ersten bestand darin, dass bei der 
ersten die Bestimmung des Willens als „moralisch-möglich“ und bei der zweiten eine „objektive 
Notwendigkeit“ mit „Verpflichtung“ zu denken ist. Bei der zweiten Kategorienart der Modalität 
scheint die Willensbestimmung zu ihrem Höhepunkt zu kommen, denn jenseits der Pflicht und im 
Gegenteil zur Pflicht „das Pflichtwidrige“ scheint keine andere Möglichkeit zu bestehen. Kant 
gipfelt allerdings die Tabelle mit einem der Konzepte, die angeblich den Plan der 
Moralphilosophie1027 aus historischer, philosophischer und kritisch-systematischer Sicht festigen. 
Betrachten wir zunächst den historischen Standpunkt.  

Kants Konzeption von „vollkommenen und unvollkommenen Pflichten“ hat, wie andere 
Konzepte, eine gewisse Weiterentwicklung erfahren, wenn man den Zeitraum von der GMS bis 
die MS berücksichtigt. In dieser letzten Schrift befindet sich eine Ausarbeitung der Pflichten nach 
der Rechts- und Tugendlehre, die in ihren ursprünglichen Aspekten eine allgemeine Konfrontation 
mit der Philosophie von Pufendorf, Grotius, Ulpianus, Thomasius und der Cicero1028 von Garve 
enthält. Generell betrachtet, entwickelt Kant die Tugendpflichten als unvollkommene Pflichten 
und die Rechtspflichten als vollkommene Pflichten, da in diesen die der „Zwang“ auch extern und 
in jenen internen ist, womit die Bereiche der Gesetzgebung und der Gegenstand der Gesetzgebung, 
nämlich in Handlungen und in Maximen, unterschieden werden.  

Für die vorliegende Untersuchung ist es hilfreich, die GMS-Darstellung dieser Pflichten 
genauer zu betrachten, da sie im zeitlichen Zusammenhang mit der KpV steht. Wenn man die 
These über den Einfluss der Übersetzung und Kommentare Garves1029 auf das Werk von Marco 
Tulio Cicero über die Pflichten („De officis“1030) in der GMS und später in der KpV akzeptiert, kann 
man die Systematisierung des Unterschieds zwischen der Pflicht und den vollkommenen und 
unvollkommenen Pflichten ausgehend von der Prüfung der Differenzierung zwischen 
vollkommenen und gemeinen Pflichten1031 nachvollziehen. Für diesen römischen Denker führt die 
Erfüllung vollkommener Pflichten zu Handlungen, die „völlig gut“1032 sind, während es sich bei 
den gemeinen Pflichten lediglich um „vernünftige Gründe“ handelt: „Die vollkommene Pflicht 
bestehe in Handlungen, die durchaus gut sind; die gemeine Pflicht aber in solchen, die durch 
vernünftige Gründe gerechtfertigt werden können“1033.  

Mit der Unterscheidung von „Pflicht“ und „vollkommener Pflicht“ will Kant das Werk 
Ciceros nicht korrigieren, sondern anders denken, denn das gute Verhalten, wenn es extra-
moralischen Interessen dient, im pflichtgemäßen Handeln als „gemeinsame Pflichten“ von der De 
officis gedacht werden könnte, aber nicht im kantischen Pflichtbegriff. Außerdem gibt es eine weitere 

 
1027 Vgl. KpV 05:67. 
1028 Vgl. MS 06:206, 239; Log 09:47; SF 07:107. 
1029 Vgl. Mardomingo, José: Estudio Preliminar, a.a.O., S. 7-86. Vgl. dazu auch Laberge, P.: „Du Passage de la Philosophie 
Morale Populaire à la Métaphysique des Moeurs“, in: Kant-Studien 71 (1980), S. 418-444; Warda, Arthur: Immanuel Kant’s 
Bücher, Berlin 1922, S. 21; MS 06:239. 
1030 Cicero, Tullius Marcus: Abhandlung über die menschlichen Pflichten in drey Büchern aus dem Lateinischen des Marcus Tullius 
Cicero übersetzt von Christian Garve, Zweyte Auflage, Breslau 1784; vgl. auch: Garve, Christian: Philosophische Anmerkungen 
und Abhandlungen zu Cicero’s Büchern von den Pflichten von Christian Garve, Zweyte Auflage, Breslau 1784 (3vv.); Cicero, 
Marcus Tullius: De officis, original und übersetzt von Miller, Walter, London/New York MCMXIII.  
1031 Vgl. Cicero, Marco Tullius: De officis, a.a.O., S. 4: „Atque etiam alia diviso est officii. Nam et medium quoddam 
officium dicitur et perfectum. Perfectum officium rectum, opinor, vocemus, quoniam Graeci (…), hoc autem 
commune officium (…) vocant. Atque es sic definiunt, ut rectum quod sit, id officium perfectum esse definiant; 
medium autem officium id esse dicunt, quod cur factum sit, ratio probabilis redid possit”. In der Übersetzung von 
Garve: „Die gesammte Lehre von den Pflichten, zerfällt in zwey Haupttheile. Der erste ist theoretisch, und enthält die 
Untersuchung vom höchsten Gute, und was damit zusammenhängt; der andere ist practisch, und enthält Vorschriften 
für die menschlichen Handlungen, nach den verschiedenen Umständen und Bedürfnissen des menschlichen Lebens. 
Zu dem ersten Theile gehören folgende Fragen: S ind a l le  pf l ichtmäßige Handlungen,  vol lkommen gute 
Handlungen? Ist  e ine Pf l icht  g rößer  a ls  d ie  andere?“ (Cicero, M. T.: Abhandlungen, a.a.O., S. 7). 
1032 Cicero, M. T.: Abhandlungen, a.a.O., S. 7. 
1033 Cicero, M. T.: Abhandlungen, a.a.O., S. 7 f. 



 166 

wichtige Modifikation von Kant zum Konzept der perfekten Pflichten. Bei Cicero können diese 
Pflichten nur von den „Weisen“ erfüllt werden. Bei Kant können sie von jedem Menschen in der 
GMS und KpV erkannt und es kann auch nach ihnen gehandelt werden, solange sich der jeweilige 
Mensch des Sittengesetzes bewusst ist. Dieser Ausgangpunkt führt uns zu der philosophischen 
Perspektive auf vollkommene und unvollkommene Pflicht.  

Im zweiten Abschnitt der GMS legt Kant eine Definition der vollkommenen Pflicht vor, die 
zwar im Zusammenhang mit seiner Absicht im Jahr 1785 steht, eine zukünftige Metaphysik der 
Sitten zu formulieren, in der diese Pflichten in Bezug auf die Geschichte der Philosophie des 
Naturrechts und die klassische Ethik weiterentwickelt werden. Kant betont in jener Schrift, dass er 
unter vollkommener Pflicht diejenige versteht, „die keine Ausnahme zum Vorteil der Neigung 
verstattet“1034. Aus dieser Definition leitet sich dann eine Differenzierung ab, die mit den 
philosophischen Schulen des Naturrechts disputiert: „und da habe ich nicht bloß äußere, sondern 
auch innere vollkommenen Pf l ichten, welches dem in Schulen angenommenen Wortgebrauch 
zuwiderläuft, ich habe hier nicht zu verantworten gemeint bin, weil es zu meiner Absicht einerlei 
ist, ob man es mir einräumt, oder nicht“1035. 

Die Definition enthält als Bedingung die Tatsache, dass die Nicht-Verstattung einer 
„Ausnahme zum Vorteil der Neigung“1036 eine Pflicht in vollkommener Pflicht exponiert. Was die 
Aufmerksamkeit auf sich zieht, ist genau die Bedingung der Ausnahme („zum Vorteil der 
Neigung“). Das bedeutet, dass eine notwendige Pflicht als mögliche oder wirkliche Handlung keine 
Ausnahme zugestehen muss. Dieser Punkt ist entscheidend, da Kant nicht sagt, dass bei der 
vollkommenen Pflicht keine Ausnahme möglich ist, sondern dass es nicht möglich ist, eine 
vollkommene Pflicht mit Ausnahmen zu denken, die „Neigung“ beinhalten. Denn Ausnahmen 
zugunsten der Neigungen sind nicht die einzige Art von Ausnahmen. Wenn man die vier Beispiele 
ansieht, die Kant zur Verdeutlichung von Pflicht anbietet, wird festgestellt, dass es sich nicht nur 
um Beispiele1037 aus der klassischen Pflichtlehre handelt, sondern auch, dass das, was er da „Pflicht“ 
nennt, generell als eine vollkommene Pflicht zu interpretieren ist, da es keine Ausnahme zugunsten 
der Neigung gibt. Wenn es eine Neigung gibt, die das Subjekt begünstigt, während die Maxime als 
universales Prinzip gedacht werden soll, so liegt ein logischer Widerspruch1038 zum kategorischen 
Imperativ vor, und deshalb kann diese Maxime keine Handlung enthalten, die als Pflicht anzusehen 
ist. Am Ende der Erläuterung der Beispiele wird die Erklärung angebracht, warum diese 
Handlungen nicht als Pflicht zu konstituieren sind1039. 

Die Grundlage zentriert die Beurteilung der Pflicht auf die Maxime. Dies ist nicht weniger 
wichtig, denn wenn die vollkommene Pflicht jene sein kann, die keine Ausnahme zum Vorteil der 
Neigung verstattet, dann liegt die Fähigkeit eines Satzes, eine Pflicht unter dem einzigen 
kategorischen Imperativ zu werden, in der Bewertung der Maxime. Eine Maxime darf keine 
Neigung enthalten, wenn sie eine objektiv notwendige Handlung in der Willensbestimmung 
umfassen soll. Bei Kant besteht das Problem darin, die Neigung als Bestimmungsgrund 
anzunehmen. Die Exklusion dieser Annahme scheint mit sich zu bringen, dass eine Ausnahme 
nicht gestattet wird, denn eine Maxime ohne Objekte der Neigungen am Anfang eines moralischen 
Dilemmas erscheint der kantischen Philosophie gemäß als nicht vorstellbar. Dies führt zu der 
Behauptung, dass in der perfekten Pflicht der Übergang von einer auf Neigung und Begierde 
gegründeten Maxime zu einer moralischen Maxime, die keine Ausnahme zum Vorteil der Neigung 
gestattet, gelingt.  

Aus systematisch-kritischer Sicht der zweiten Kritik stimmt diese Beobachtung der 
philosophischen Erklärung der vollkommenen Pflicht gut mit der Tafel der Freiheit überein: 
Erstens wäre es nicht verwunderlich, wenn Kant seine Auffassung von vollkommenen und 

 
1034 GMS 04:422.  
1035 GMS 04:422. 
1036 Vgl. dazu auch GMS 04:424. 
1037 Vgl. GMS 04:397 ff.  
1038 Vgl. GMS 04:430, 04:435.   
1039 Vgl. GMS 04:423 f.  



 167 

unvollkommenen Pflichten bis zum Erreichen der MS nicht modifizierte; in dieser Schrift findet 
sich eine wirkliche Erweiterung und Aufgabenteilung der Pflichten unter der These der weiten und 
strengen oder engeren Verpflichtung und externem und internem Zwang. Zweitens, wenn die 
vollkommenen Pflichten keine Ausnahme zum Vorteil der Neigung erlauben, kongruiert das mit 
der dritten Kategorie der Qualität vollwertig und kann durchaus kombiniert werden, wo die Regeln 
der Ausnahmen (exceptivae) für die moralischen Regeln bspw. Maximen, Vorschriften und 
Gesetze gedacht werden.  

Diese Regeln der Ausnahmen inkludieren keine Neigung in sich (die Neigungen müssen der 
Einheit des Bewusstseins einer im moralischen Gesetz gebietenden und praktischen Vernunft oder 
eines reinen Willens unterworfen werden, um die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung 
hervorzubringen), sondern werden sie die Kollision der moralischen Regeln1040 vorstellbar und 
denkbar. Diese Qualitätskategorie wurde von Kant nicht konzipiert, um die Neigungen in ihren 
begrifflichen Inhalt einzuschließen (denn er betont: „Nun ist freilich unleugbar, daß alles Wollen 
auch einen Gegenstand, mithin eine Materie haben müsse; aber diese ist darum nicht eben der 
Bestimmungsgrund und Bedingung der Maxime“1041), und so Regeln zu denken, die fähig waren, 
das Streben nach Gluckseligkeit in der Befriedigung der Gefühle von Lust oder Unlust zu 
exponieren.  

Worin aber unterscheidet sich diese dritte Modalitätskategorie der Freiheit von den beiden 
anderen vorhergehenden Kategorien? Um dies zu beantworten, müssen zunächst zwei 
Perspektiven betrachtet werden: Nimmt man die Aussage, dass „die Kategorien der Modalität den 
Übergang von praktischen Prinzipien überhaupt“1042 (nämlich Maximen und Vorschriften) „zu 
denen der Sittlichkeit“1043 (sc. moralischen Maximen bzw. moralischen Vorschriften: Praktische 
Gesetze) nur „problematisch“ einleiten, bis das Moralgesetz sie „dogmatisch“ darstellt, so muss 
man meinen, dass es tatsächlich um eine moralisch konstituierte Maxime (‚Dogmatismus der 
Bestimmung‘) gehen kann. Andererseits, wenn man die beiden Stellen nach der Tabelle ansieht, in 
denen Kant von einer „nach Prinzipien abgefaßte Einteilung“1044 spricht und damit der ganze 
Plan1045 der praktischen Philosophie gemeint wird, dann würde das Dogmatische die Darlegung 
des Moralischen in der praktischen Wissenschaft (sic. Recht und Ethik als Wissenschaftslehren) 
durch moralische Prinzipien (‚Dogmatismus des Wissenschaftssystems‘) implizieren.  

Im Bewusstsein der moralischen Maximen als „Bestimmungsgrund“ setzt der Dogmatismus 
der Bestimmung die vollkommene und unvollkommene Pflicht als die in der Maxime vorgestellte 
Pflicht voraus, die die Begünstigung der Neigung völlig ausschließt. Was diese Deutung der 
vollkommenen bzw. unvollkommenen Pflichten wiederum reflektiert – weil es hier noch kein 
materielles Unterscheidungskriterium zwischen der Vollkommenheit und Unvollkommenheit der 
Pflichten gibt –, besteht darin, dass bei der Exklusion aller Neigungen in der Maxime zuerst 
Neigungen vorhanden sein mussten, da das sittliche Gesetz die Neigung ausschließt, die als 
Möglichkeit eines Bestimmungsgrundes vorhanden war. Dies harmoniert also exakt mit der oben 
analysierten Passage1046 über die Verwandlung einer Maxime in eine moralische Maxime: Die 
moralische Maxime ‚ich begehre die Glückseligkeit anderer‘ hatte die auf ein Objekt der Neigung 
gegründete Maxime ‚ich begehre meine eigene Glückseligkeit‘ präsupponiert. Deshalb, indem diese 
partikulare Neigung des Subjekts im Objekt als Materie ausgeschlossen wurde, hat die Pflicht als 
Verpflichtung in der Maxime dem Gesetz die Neigung unterworfen und die Maxime von dieser 
und anderer partikularen Neigungen freigelassen.  

Die dogmatische Konzeption des Wissenschaftssystems hat insbesondere mit zwei 
eindeutigen Voraussetzungen in der Wissenschaft der metaphysischen Lehre (sei es das Recht oder 
die Ethik) zu tun. Die erste Voraussetzung ist die Spezifizierung a priori der Mitglieder der 

 
1040 Vgl. MS 06:224.  
1041 KpV 05:34.  
1042 KpV 05:67.  
1043 KpV 05:67.  
1044 KpV 05:67.  
1045 Vgl. KpV 05:67.  
1046 Vgl. KpV 05:34.  



 168 

Abteilung (mit Vollständigkeit und Präzisierung). Damit soll zum Ausdruck gebracht werden, dass 
eine empirische Abteilung der Wissenschaft nicht alle Mitglieder umfassen kann, die in dieser 
Wissenschaft eingeteilt werden müssen, d. h. es kann nicht festgestellt werden, welche Mitglieder 
aufgrund der Kontingenz der Erfahrung fehlen. In diesem Sinne legt ein dogmatisches System a 
priori die Teile dar, aus denen das System besteht. Die zweite, von der ersteren ausgehenden 
Voraussetzung ist die Realisierung der Teilung nach einem Prinzip a priori. Der moralische, den 
vollkommenen und unvollkommenen Pflichten zugrunde liegende Gesetzgedanke fungiert nun als 
Prinzip a priori, aus dem ein Dogmatismus der Prinzipien der Wissenschaft a priori gedacht werden 
kann. Die Teilung der Pflichten geht von einer apriorischen Einheit (sc. der kategorische Imperativ) 
aus, die das gesamte System des Rechts und der Tugend artikuliert und die moralische Maximen 
ihre „Ordnung“ und Präzisierung entsprechend der Materie dieser Wissenschaften finden können.  

Erkennt man diese oben angeführten Gesichtspunkte an, nämlich den Dogmatismus der 
Bestimmung und den des Wissenschaftssystems, so ist es möglich, die bestimmenden Elemente 
der Pflicht und der perfekten und unperfekten Pflichten zu integrieren. In beiden denkt man zwar 
an eine objektive Notwendigkeit, aber bei diesen Pflichten spielt die Konstitution der Maxime und 
die Tätigkeit derselben in den Systemen eine entscheidende Rolle. Die Pflicht und das 
Pflichtwidrige beziehen sich auf die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung des Willens in ihrer 
objektiven Notwendigkeit durch Verpflichtung, während die vollkommenen und unvollkommenen 
Pflichten diese moralische Intention mit der Organisation eines Systems metaphysischer 
Wissenschaft von Recht und Ethik modal (sic. wie die Pflichten werden von dem Menschen 
bewusst) verbindet. Damit wird nicht gesagt, dass die zweite Kategorie der Modalität Begierden 
und Neigungen beinhalten müsste, sondern dass in dem Prozess der Hervorbringung der 
moralischen Maximen (z.B. die Glückseligkeit anderer) noch mit dem Sinnlichen gerechnet werden 
muss, damit durch die Verpflichtung des kategorischen Imperativs die Pflicht (Gebot oder Verbot) 
entstehen kann1047.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
1047 Wenn die obigen Argumente, dass Kant zwischen Pflicht als Kategorie und vollkommener Pflicht als einer anderen 
Kategorie unterscheidet, akzeptiert werden, dann ist es nicht überzeugend, diese Unterscheidung auf den Unterschied 
zwischen Modalitätsurteilen oder auf die klassische Einteilung in Möglichkeit und Unmöglichkeit zu stützen.   



 169 

Schlussbetrachtung 
 
Die vorliegende Analyse hat sich bemüht, jene Fragen zu beantworten, die sich als relevant für das 
Verständnis dessen erwiesen haben, was Kant darlegen möchte, wenn er die Kategorien der 
Freiheit innerhalb des Systems der Kritik der praktischen Vernunft festlegt. Diese elementaren, a priori 
gegebenen Begriffe, die als Kategorien etabliert sind, entfalten ihre rationale Wirksamkeit 
ausschließlich in einem sehr spezifischen Kontext des menschlichen Bewusstseins, den Kant als 
„Willensbestimmung“ bezeichnet. Im Verlauf der Untersuchung konnte gezeigt werden, dass die 
Kategorien ihre Tätigkeit lediglich in einer der beiden Arten ausüben, durch die der Wille bestimmt 
werden kann – nämlich in der moralischen Bestimmung des Willens.  

In diesem Sinne stehen diese Kategorien in keinem Zusammenhang mit der Bestimmung 
des Willens, die von einem sinnlichen Grund oder einem Gegenstand der begehrten Sinnlichkeit 
bzw. der Empfänglichkeit des Subjekts ausgeht, dessen Konsequenz jedoch nicht mit einer 
begleitenden moralischen Gesinnung verbunden ist, die sich in den intendierten guten oder bösen 
Handlungen manifestiert. Die begehrte Wirklichkeit eines sinnlichen Objekts impliziert eine 
Absicht, die nicht durch die Freiheitskategorien hervorgerufen wird und die sich wesentlich von 
der moralischen Gesinnung bzw. dem moralischen Charakter unterscheidet. Die Gefühle der Lust 
oder Unlust begründen diese Absicht bereits in der Realität der Handlung als bloße 
Selbstbefriedigung. Das handelnde Subjekt bedarf keiner Gesinnung, wenn Lust oder Unlust den 
Bestimmungsgrund seines Willens darstellen.  

Um die positive und negative Tätigkeit der Kategorien zu klären, war eine eingehende 
Analyse verschiedener Argumente erforderlich. Im ersten Kapitel wurde dargelegt, dass Kants 
Begriff des freien Menschen untrennbar mit dem der Person verknüpft ist. In der Metapher der 
Marionette erweist sich die Kraft seiner Freiheit als entscheidender Faktor für die Bestimmung 
seines Handelns. So gewinnt der Mensch seine moralische Gesinnung und erwirbt seinen 
Charakter. Er ist aufgefordert, seine Handlungen durch Vernunft zu leiten, was ihm den Status 
eines freien Menschen verleiht. Einer bloß vermeintlichen empirischen Freiheit kommt in diesem 
Zusammenhang keine Bedeutung zu. Damit wurde der Grundstein für die begriffliche Erfassung 
und präzise Klärung der Freiheitskategorien gelegt – verstanden als Bestimmungen der 
moralischen Möglichkeit menschlichen Handelns. Nur solche Begriffe, die sich auf diese 
moralische Möglichkeit richten, vermögen eine moralische Gesinnung hervorbringen, die das 
Handeln sinnvoll begleitet.  

Der erste Paragraf dieses Kapitels zeigte zudem, dass die genannte positive und negative 
Aktivität der Kategorien nicht in einer synthetischen Funktion sinnlicher Vorstellungen besteht. 
Da sich synthetische Funktionen aus logischen ableiten, fehlt es den Kategorien der Freiheit an 
den grundlegenden Bedingungen, um einen Übergang von der einen zur anderen Funktion zu 
ermöglichen. Ihre Tätigkeit besteht vielmehr darin, die Neigungen dem moralischen Bewusstsein 
zu unterwerfen. Die Abhängigkeit der Kategorien von der praktischen Freiheit ihrem Wesen nach 
widerlegt bereits die Hypothese einer metaphysischen und transzendentalen Deduktion derselben. 
Damit erübrigt sich auch das Problem der Heterogenität der Kategorien, insofern sie sich sämtlich 
auf ein und dasselbe Prinzip zurückführen lassen, das ihnen einen klar bestimmten Zweck zuweist: 
den Willen in moralischer Hinsicht zum Handeln zu bestimmen.  

Ausgehend von diesen Prämissen entwickelt das zweite Kapitel – bestehend aus vier 
Paragrafen – die Argumentation, dass die jede einzelne Kategorie im Hinblick auf die Aufgabe der 
praktischen Vernunft ein und denselben Zweck verfolgt. Der Konflikt über den Begriff der 
Maxime und der Vorschrift wurde dadurch gelöst, dass gezeigt werden konnte, dass sie von 
Neigungen beeinflusst werden, die der Vernunft unterworfen werden müssen. Im vierten Paragraf 
zeigen auch die Begriffe der Persönlichkeit und der Person, dass sie dazu beitragen, im Menschen 
die Entfaltung eines moralischen Charakters zu ermöglichen. Schließlich erweist sich – im fünften 
Paragraf –, dass die Kategorien der Modalität nicht als moral-indifferent gelten können, insofern 
sie in der Handlung die Weise offenbaren, in der sie durch die reine praktische Vernunft bestimmt 
wird.  



 170 

Die Thematik der Freiheitskategorien ist in den besonderen Kontext von Kants Denken 
eingebettet – genauer gesagt: in das neue Bild des Menschen bzw. in seine Bestimmung innerhalb 
der ihn umgebenden physischen Welt, welcher Kant eine herausragende Stellung zuweist. Diese 
Bestimmung ist bei Kant keineswegs mechanisch zu verstehen, sondern ergibt sich aus 
Handlungen, deren moralische Gesinnung den Menschen entweder zum Guten oder zum Bösen 
führen kann. Der Mensch ist keine göttlich gelenkte Marionette, sondern ein freies Wesen, das 
über bestimmte apriorische Begriffe verfügt, mittels derer er aus dem moralischen Gesetz eine 
Gesinnung formen kann, die ihm vor Augen führt, dass er nicht bloß Natur, sondern ein Wesen 
der Freiheit ist.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 171 

 
Literaturverzeichnis 

 
a) Primärtexte  

 
Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften Hrsg.: Bd. 1-22 Preußische Akademie der Wissenschaften, Bd. 23 

Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab 24 Akademie der Wissenschaften zu 
Göttingen, Berlin 1900 ff.  

Kant, Immanuel: Vorlesungen zur Moralphilosophie, in: Stark, Werner (Hrsg.), Berlin 2004. 
Kant, Immanuel: Werke, 6 Bde., Weischedel, Wilhelm (Hg.), Darmstadt 1956. 
Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, Brandt, Horst; Klemme, Heiner (Hrsg.), Hamburg 2003.   
 

b) Lexika 
 
Eisler, Rudolf: Kant-Lexikon, Berlin 1930.  
Stolzenberg, Jürgen; Mohr, Georg; Stefano, Bacin; Willaschek, Markus (Hrsg.): Kant-Lexikon, 3 Bands, Berlin 

2015.  
Ratke, Heinrich: Systematisches Handlexikon zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1991. 
Korff, Wilhelm; Beck, Lutwin; Mikat, Paul (Hrsg.): Lexikon der Bioethik, 3 Bands, Gütersloh 1998.  
 

c) Sekundärliteratur  
 
Adickes, E.: Kant und das Ding an sich, Berlin 1924.  
Akimoto, Yasukata: Das Lügenproblem bei Kant. Eine praktische Anwendung der Kantischen Ethik auf die Frage nach 

der moralischen Bedeutung von Falschaussagen, Frankfurt am Main 2017.  
Albrecht, Michael: Kants Antinomie der praktischen Vernunft, Hildesheim-New York 1978.  
Albrecht, Michael: „Kants Maximenethik und ihre Begründung“, in: Kant-Studien 85 2 (1994), S. 129-146. 
Alain Séguy-Duclot, Alain: Kant, le premier cercle. La déduction transcendentale des catégories (1781 et 1787), Paris 

2021.  
Allison, Henry: Kant´s Transcendental Idealism: An Interpretation and Defense, New Haven/Londres 1983.  
Allison, Henry: Kant’s Transcendental Deduction. An Analytical-Historical Commentary, New York 2015.  
Allison, Henry: Kant´s Theory of Freedom, Cambridge Univ. Press 1990.  
Allison, Henry: Kant´s ‚Groudwork for the Metaphysics of Morals‘, Oxford/New York 2011.  
Altmann, Amandus: Freiheit im Spiegel des rationalen Gesetzes bei Kant, Berlin 1982.  
Altmann, Silvia: „Geometrie und objektive Realität der Idee der Sittlichkeit in der Kritik der praktischen 

Vernunft“, in: Hüning, Dieter; Klinger, Stefan; Olk, Carsten (Hrsg.): Das Leben der Vernunft. Beiträge 
zur Philosophie Kants, Berlin/Boston 2013, S. 354-363.  

Ameriks, Karl: Kant´s Theory of Mind. An Analysis of The Paralogisms of Pure Reason, Oxford 1982.  
Ameriks, Karl: “Kant’s Deduction of Freedom and Morality”, in: Interpreting Kant’s Critique, Oxford 2003.  
Aportone, Anselmo: Gestalten der transzendentalen Einheit. Bedingungen der Synthesis bei Kant, Berlin/New York 

2009.  
Arendt, Hannah: Macht und Gewalt, München 1970.  
Bacin, Stefano: „Kant’s Idea of Human Dignity: Between Tradition and Originality“, in: Kant-Studien 106 1 

(2015), S. 97-106.  
Bader, Ralf M.: „Kant and the Categories of Freedom“, in: Britisch Journal for the History of Philosophy, 17 4 

(2009), S. 799-820.  
Bae, Jeong-Ho: Kants transzendentale Deduktion der Kategorien als Begründung der Metaphysik der Natur, Hamburg 

2007.  
Bambauer, Christoph: Deontologie und Teleologie in der Kantischen Ethik, Freiburg im Breisgau 2011.  
Baranke, Heike: „Menschenwürde zwischen Pflicht und Recht“, in: Debus, Tessa (Hrsg.): Zeitschrift für 

Menschenrechte, Band 2010, H. 1, Nürnberg/Schwalbach, S. 10-24.  
Bartuschat, Wolfgang: „Der eine „Gegenstand der reinen praktischen Vernunft“ und die vielen „Kategorien 

der Freiheit“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer 
Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 295-308.  

Bauer, Sabrina Maren: Der Wahrheitsbegriff in Kants Transzendentalphilosophie. Eine Untersuchung zur Kritik der 
reinen Vernunft, Berlin/Boston 2021.  



 172 

Baum, Manfred: „Sittengesetz und Freiheit. Kant 1785 und 1788“, in: Puls, Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertigung 
des Sittengesetzes in Grundlegung III. Deduktion oder Faktum?, Berlin/München/Boston 2014, S. 209-226. 

Baum, Manfred: „Metaphysik“, in: Stefano, Bacin; Mohr, Georg; Stolzenberg, Jürgen; Willaschek Marcus 
(Hrsg.): Kant-Lexikon, Band 2, Berlin/Boston 2015, S. 1530-1540.  

Baum, Manfred: „Praktische Erkenntnis a priori in Kants Kritik der praktischen Vernunft“, in:  
Zimmermann, Stephan (Hg.): „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-
systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 91-106.   

Baum, Manfred: Deduktion und Beweis in Kants Transzendentalphilosophie. Untersuchungen zur Kritik der reinen 
Vernunft, Königstein/Ts. 1986.  

Baum, Manfred: Die transzendentale Deduktion ins Kants Kritiken. Interpretationen zur kritischen Philosophie, Köln 
1975.  

Baum, Manfred: „Subjekt und Person bei Kant (2001)“, in: Hüning, Dieter: Kleine Schriften: Arbeiten zu Kants 
praktischer Philosophie, Band 2, Berlin 2020, S. 17-30.  

Baumgarten, Alexandri Gottlieb: Initia Philosophiae Practicae Primae, Halle 1760. 
Baumgarten, Alexandri Gottlieb: Metaphysica, Halle 1750.  
Basaglia, B.: Libertá e Male morale nella Critica della ragion pratica di Immanuel Kant, Roma 2009. 
Bendavid, Lazarus: Vorlesung über die Critik der practischen Vernunft, Wien 1796. 
Beck, Lewis White: A Commentary on Kant´s Critique of Practical Reason, Chicago/London 1960. 
Beck, Lewis White: „Das Faktum der Vernunft“, in: Kant-Studien 52 (1960/61), S. 271-282.  
Beck, Lewis White: Kants „Kritik der praktischen Vernunft“: ein Kommentar“, (übersetz. Fink), München 1995. 
Beck, Henrich: „Allgemeine Normenethik, Situationsethik oder Seinsethik?“, in: Salzburger Jahrbuch für 

Philosophie 7 (1963), S. 138-144.  
Bendavid, Lazarus: Vorlesung über die Critik der practischen Vernunft, Wien 1796. 
Benton, R. J.: Kant´s Second Critique and the Problem of Transcendental Arguments, Den Haag 1977.  
Benton, R. J.: “Kant’s Categories of Practical Reason as Such”, in: Kant-Studien 71 (1980), S. 181-201.   
Berger, Larissa: „Der ‚Zirkel‘ im dritten Abschnitt der Grundlegung. Eine neue Interpretation und ein 

Literaturbericht“, in: Schönecker, Dieter (Hrsg.): Kants Begründung von Freiheit und Moral in ‚Grundlegung‘ 
III, Münster 2015, S. 9-82.  

Bernecker, Sven: „Kant zur moralischen Selbsterkenntnis“, in: Kant-Studien 97 (2006), S. 163-183.  
Biedermann, Karl: Die deutsche Philosophie von Kant bis auf unsre Zeit, ihre wissenschaftliche Entwicklung und ihre 

Stellung zu den politischen und wissenschaftlichen Verhältnissen der Gegenwart, Leipzig 1842.  
Birrer, Mathias: Kant und die Heterogenität der Erkenntnisquellen, Berlin/Boston 2017.  
Bittner, Rüdiger; Cramer, Konrad (Hrsg.): Materialen zu Kants Kritik der praktischen Vernunft, Frankfurt am 

Main 1975. 
Bittner, Rüdiger: „Maximen“, in: Funke, Gerhard (Hg.): Akten des 4. Internationalen Kant-Kongress, Teil II. 2: 

Sektionen, Berlin/New York 1974, S. 485-498. 
Bittner, Rüdiger: Aus Gründen handeln, Berlin/New York 2005.  
Bittner, Rüdiger: „Hypothetische Imperative“, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 34 (1980), S. 210-226. 
Blöser, Claudia: Zurechnung bei Kant. Zum Zusammenhang von Person und Handlung in Kants praktischer Philosophie, 

Berlin/Boston 2014.   
Bobzien, Susanne: „Die Kategorien der Freiheit bei Kant“, in: Oberer, Hariolf; Seel, Gerhard (Hrsg.): Kant: 

Analysen – Probleme – Kritik, Bd. 1, Würzburg 1988, S. 193-219.  
Bobzien, Susanne: „Kants Kategorien der praktischen Vernunft. Eine Anmerkung zu Bruno Haas“, in: 

Oberer, Hariolf (Hg.): Kant. Analysen – Probleme – Kritik, Bd. III, Würzburg 1997, S. 77-80. 
Bojanowski, Jochen: Kants Theorie der Freiheit: Rekonstruktion und Rehabilitierung, Berlin/Boston 2006. 
Bojanowski, Jochen: „Die Deduktion des kategorischen Imperativs“, in: Schönecker, Dieter (Hrsg.): Kants 

Begründung von Freiheit und Moral in ‚Grundlegung‘ III, Münster 2015, S. 83-108. 
Bojanowski, Jochen: „Kant on the Justification of Moral Principles“, in: Kant-Studien 2017, 108 (1), S. 55-88. 
Bojanowski, Jochen: „Kant über praktischen Gegenstandbezug“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): 

„Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, 
S. 107-128.  

Bondeli, M.: „Zu Kants Behauptung der Unentbehrlichkeit der Vernunftideen“, in: Kant-Studien 87 (1996), 
S. 166-183.  

Brandt, Reinhard: „Das Problem der Erlaubnisgesetze im Spätwerk Kants“, in: Höffe, Otfried: Immanuel, 
Kant, Zum ewigen Frieden, Berlin/Boston 1995, S. 69-86.  

Brandt, Reinhard: „Der Zirkel im dritten Abschnitt von Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“, in: 
Oberer, Hariolf / Seel, Gerhardt (Hg.): Kant. Analysen – Probleme – Kritik, Würzburg 1988.  



 173 

Brandt, Reinhard: „Kritische Beleuchtung der Analytik der reinen praktischen Vernunft“, in: Höffe, Otfried 
(Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 153-172.  

Brandt, Reinhard: Die Urteilstafel. Kritik der reinen Vernunft A 67-76; B 92-101, Hamburg 1991. 
Brandt, Reinhard: Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Hamburg 2007.   
Brewer, T.: “Maxims and virtues”, in: The philosophical review 111 (2002), S. 539-572.  
Brinkmann, Walter: Praktische Notwendigkeit. Eine Formalisierung von Kants Kategorischem Imperativ, Paderborn 

2003.  
Buchheim, Thomas: „Autonomie der Vernunft und praktischen Erkenntnis“, in: Noller, Jörg; Josifovic, 

Sasa (Hrsg.): Freiheit nach Kant. Tradition, Rezeption, Transformation, Aktualität, Leiden/Boston 2019, S. 
297-315. 

Bubner, Rüdiger: Handlung, Sprache und Vernunft. Grundbegriffe praktischer Philosophie, Frankfurt am Main 1976. 
Bubner, Rüdiger: „Noch einmal Maximen“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 46 4 (1998), S. 551-561.  
Bubner, Rüdiger: „Una vez más, las máximas“, in: Areté Revista de Filosofia XI 1-2 (1999), S. 351-366.  
Bubner, Rüdiger: „Another Look at Maxims“, in: Kant`s Legacy: Essays in Honor of Lewis White Beck, Rochester 

(2001), S. 245-259.  
Bunte, Martin: Erkenntnis und Funktion zur Vollständigkeit der Urteilstafel und Einheit des kantischen Systems, 

Berlin/Boston 2016. 
Caimi, Mario: „Einige Bemerkungen über die Metaphysische Deduktion in der Kritik der reinen Vernunft“, 

in: Kant-Studien 91 3 (2000), S. 257-282.  
Carl, Wolfgang: Die Transzendentale Deduktion der Kategorien in der ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft. Ein 

Kommentar, Frankfurt am Main 1992.  
Cassirer, Ernst: Kants Leben und Lehre, Berlin 1921.  
Caswell, Matthew: „Kant’s Conception of the Highest Good, the Gesinnung, and the Theory of Radical 

Evil“, in: Kant-Studien, 97 2 (2006), S. 184-209.  
Cicero, Tullius Marcus: Abhandlung über die menschlichen Pflichten in drey Büchern aus dem Lateinischen des Marcus 

Tullius Cicero übersetzt von Christian Garve, Zweyte Auflage, Breslau 1784.  
Cicero, Marcus Tullius: De officis, original und übersetzt von Miller, Walter, London/New York MCMXIII.  
Collegium Biblicum München e.V. (Hg.): Münchener Neues Testament. Studienübersetzung, Düsseldorf 1988.  
Cottier, Georges: „Das Ich und die Person“, in: François-Xavier Putallaz / Bernard N. Schumacher (Hrsg.): 

Der Mensch und die Person, Darmstadt 2008, S. 157-170.   
Cramer, Konrad: „Hypothetische Imperative?“, in: Riedel, Manfred (Hrsg.): Rehabilitation der praktischen 

Philosophie (2 Bde.), Freiburg 1974, Bd. 1, S. 159-212.  
Crusius, Christian August: Entwurf der notwendigen Vernunftwahrheiten (Ent), in: Die philosophischen 

Hauptwerke, Band II, Hildesheim 1964.  
Dahlstrom, Daniel: „System“, in: Stefano, Bacin; Mohr, Georg; Stolzenberg, Jürgen; Willaschek Marcus 

(Hrsg.): Kant-Lexikon, Band 3, Berlin/Boston 2015, S. 2238-2242. 
Dalbosco, C. A.: Ding an sich selbst und Erscheinung: Perspektiven der transzendentalen Idealismus bei Kant, Würzburg 

2002.  
Descartes: Traité de l’homme, dt. Über den Menschen (1632, Hg. K. E. Rothschuh, Heidelberg 1969). 
Dieringer, Volker: „Was erkennt die praktische Vernunft? Zu Kants Begriff des Guten in der Kritik der 

praktischen Vernunft“, in: Kant-Studien 93 (2002), S. 137-157.  
Dierksmeier, Claus: Das Noumenon Religion. Eine Untersuchung zur Stellung der Religion im System der praktischen 

Philosophie Kants, Berlin 1998.  
Dimpker, H. / Kraft, B. / Schönecker, D.: „Torsionen der dritten Antinomie. Zum Widerstreit ihrer 

Beweise und Anmerkungen“, in: Oberer, H. (Hrsg.): Kant. Analysen – Probleme – Kritik, Band II, 
Würzburg 1996, S. 175-236. 

Dörflinger, Bernd: Studien zur Religionsphilosophie Immanuel Kants, Hüning, Dieter; Klinger, Stefan (Hrsg.), 
Berlin/Boston 2023.   

Dörflinger, Bernd: Das Leben theoretischer Vernunft, Berlin/New York 2000.  
Drakoulidis, Charalampos: Kant über Spontaneität und Selbstbestimmung im Denken, Frankfurt am Main 2021.  
Duncan, Alistar Robert: Practical Reason and Morality. A Study of Kant´s Foundations for the Metaphysics of Morals, 

London 1957.  
Eidam, Heinz: Dasein und Bestimmung: Kants Grund-Problem, Berlin/New York 2000. 
Engstrom, Stephen: The Form of Practical Knowledge. A Study of the Categorial Imperative, London 2009.   
Ertl, Wolfgang: Kants Auflösung der „dritten Antinomie“. Zur Bedeutung des Schöpfungskonzepts für die Freiheitslehre, 

Freiburg/München 1996.  



 174 

Esser, Marlen, Andrea: „Die Bedeutung von Gefühlen in Kants Moralphilosophie und die Möglichkeit ihrer 
phänomenologischen Erweiterung“, in: Römer, Inga (Hrsg.): Affektivität und Ethik bei Kant und in der 
Phänomenologie, Berlin/Boston 2014, S. 145-172. 

Euler, Werner: „Verstand und Wille. Die Kausalitätskategorie als Schlüssel zum Verständnis der 
„Kategorien der Freiheit“ in Kants Kritik der praktischen Vernunft“, in: Zimmermann, Stephan 
(Hg.): Die „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, 
Berlin/Boston 2016, S. 175-216.   

Euler, Werner Ludwig: „Stephan Zimmermann: Kants „Kategorien der Freiheit““, in: Kant-Studien 106 
(2015) 2, S. 326-335.   

Ewertowski, Ruth: Das Außermoralische. Friedrich Nietzsche, Simone Weil, Henrich von Kleist, Franz Kafka, 
Heidelberg 1994.  

Faizzada, Walid: Autonome Praxis und intelligible Welt. Die transzendental-praktische Freiheit in Kants Lehre vom 
höchsten Gut, Leiden/Boston 2017.   

Fink-Eitel, Hinrich: „Kants transzendentale Deduktion der Kategorien als Theorie des Selbstbewußtseins“, 
in: Zeitschrift für philosophische Forschung 32 (2) 1978, S. 211-238.  

Fischer, John Martin: Freiheit, Verantwortlichkeit und das Ende des Lebens, Münster 2015. 
Fischer, Norbert: „Zum Sinn von Kants Grundfrage: „Was ist der Mensch?“ Das Verhältnis von Kants 

Denken zu antiker Metaphysik, Ethik und Religionslehre im Blick auf Platon, Aristoteles und 
Augustinus. Mit einem Nachtrag zur Metaphysikkritik Heideggers“, in: Zeitschrift für philosophische 
Forschung, Band 70 (2016) 4, S. 493-526.  

Fischer, Norbert: „Zur Aufgabe der transzendentalen Analytik der ›Kritik der reinen Vernunft‹. Mit einem 
Blick auf die ›metaphysische‹ und die ›transzendentale Deduktion‹ der Kategorien“, in: Fischer, 
Norbert (Hrsg.): Kants Grundlegung einer kritischen Metaphysik. Einführung in die ›Kritik der reinen Vernunft‹, 
Hamburg 2010, S. 121-138.   

Fleig, Anne: „Automaten mit Köpfchen. Lebendige Maschinen und künstliche Menschen im 18. 
Jahrhundert“, in: Annette Barkhaus, Anne Fleig (Hrsg.): Grenzverläufe. Der Körper als Schnitt-Stelle, 
München 2002, S. 117-130. 

Fleischer, Margot: „Das Problem der Begründung des kategorischen Imperativs bei Kant“, in: Engelhardt, 
Paulus (Hrsg.): Sein und Ethos. Untersuchungen zur Grundlegung der Ethik, Mainz 1963, S. 387-404.  

Forschner, Maximilian: Gesetz und Freiheit. Zum Problem der Autonomie bei I. Kant, München/Salzburg 1974. 
Fraisse, Jean-Claude: „Les catégories de la Liberté selon Kant“, in: Revue Philosophique de la France et de l’ 

Étranger, Nr. 1033 (1974) 2, S. 161-166.   
Freuler, L.: „Les antinomies cosmologiques de Kant“, in: Revue de Theologie et de Philosophie 124 (1992), 19-39. 
Fricke, Christel: “Maximen”, in: Recht und Frieden in der Philosophie Kants. Akten des zehnten Internationalen Kant-

Kongresses, Rohden, Valerio; Terra, Ricardo; A.de Almeida, Guido (Hrsg.), Berlin/New York (2008), 
S. 125-135.  

Fulda, Hans Friedrich: „Kants „Kategorien der Freiheit“ in rein praktischer, pragmatischer und technisch-
praktischer Funktion“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer 
Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 247-268.  

Garcia, Casales Roberto: “La “maxima” como base de la acción en la filosofía práctica de Kant”, in: 
Universitas Philosophica 61 30 (2013), S. 237-258.  

Garve, Christian: Philosophische Anmerkungen und Abhandlungen zu Cicero’s Büchern von den Pflichten, Zweyte 
Auflage, Breslau 1784.  

Geismann, Georg: „Kant und das vermeinte Recht des Embryos“, in: Kant-Studien 95 (2004) 4, S. 443-469. 
Geismann, Georg: Kant und kein Ende. Band 2 Studien zur Rechtsphilosophie, Würzburg 2010.  
Gellner, Ernest: „Maxims“, in: Mind 60 (1951), S. 383-393.  
Gerhardt, Volker: „Zur Naturgeschichte der Freiheit“, in: D’Angelo, Diego; Gourdain, Sylvaine; Keiling, 

Tobias; Mirkovic, Nikola (Hg.): Frei sein, frei handeln. Freiheit zwischen theoretischer und praktischer 
Philosophie, Freiburg/München 2013, S. 203-223.  

Gerlach, Stefan: Wie ist Freiheit möglich? Eine Untersuchung über das Lösungspotential zum Determinismusproblem in 
Kants Kritik der reinen Vernunft, Tübingen 2010.  

Gesang, Bernward (Hrsg.): Kants vergessener Rezensent. Die Kritik der theoretischen und praktischen Philosophie Kants 
in fünf frühen Rezensionen von Hermann Andreas Pistorius, Hamburg 2007.  

Gotz, Gerhard: „Die Rolle des Mundus Intelligibilis in der Systematik Kants“, in: Klein (Hg.): Wiener Jahrbuch 
für Philosophie, Band 36 (2004), S. 7-25.  



 175 

Goy, Ina: „Die Deduktion des Sittengesetzes in den Jahren 1785, 1788 und 1788-90 und der Wandel in 
Kants Naturbegriff“, in: Puls, Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung III. 
Deduktion oder Faktum?, Berlin/München/Boston 2014, S. 167-188.  

Goy, Ina: „Momente der Freiheit“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): „Kategorien der Freiheit“ in Kants 
praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 149-174.  

Graband, Claudia: „Das Vermögen der Freiheit. Kants Kategorien der praktischen Vernunft“, in: Kant-
Studien 96 (2005), S. 41-65.  

Graband, Claudia: Klugheit bei Kant, Berlin/Boston 2015.  
Graband, Claudia: „Neuere Beiträge zu den Kategorien der Freiheit in Kants Kritik der praktischen 

Vernunft“, in: Philosophisches Jahrbuch, Freiburg 122 (2015) 2, 439-457.  
Greenwood, J. D.: “Kant´s Third Antinomy: Agency and Causal Explanation”, in: International Philosophical 

Quarterly 30 (1990), S. 43-57.  
Greenberg, Robert: The Bounds of Freedom: Kant‘s Causal Theory of Action, Berlin/Boston 2016.  
Gressis, Robert: „Recent Work on Kantian Maxims I: Established Approaches“, in: Philosophy Compass 5/3 

(2010), S. 216-227.  
Gressis, Robert: „Recent Work on Kantian Maxims II: New Approaches“, in: Philosophy Compass 5/3 (2010), 

S. 228-239.  
Gunkel, Andreas: Spontaneität und moralische Autonomie. Kants Philosophie der Freiheit, Bern/Stuttgart 1989. 
Gutmann, Thomas: „Probleme des Kantischen Personsbegriffs“, in: Quante, Michael; Goto, Hiroshi; Rojek, 

Tim; Segawa, Shingo (Hrsg.): Der Begriff der Person in systematischer wie historischer Perspektive. Ein deutsch-
japanischer Dialog, Paderborn 2020, S. 11-30.   

Gutiérrez-Xivillé, C. Ana: Kants ethischer Autonomiebegriff: Eine genetische Rekonstruktion von 1762 bis 1785, 
Berlin/Boston 2019.  

Grünewald, Bernward: „Praktische Vernunft, Modalität und transzendentale Einheit. Das Problem einer 
transzendentalen Deduktion des Sittengesetzes“, in: Oberer, Hariolf / Seel, Gerhard (Hrsg.): Kant. 
Analysen – Probleme – Kritik, Würzburg 1988, S. 127-167.   

Günter, Altner: Leben in der Hand des Menschen. Die Brisanz des biotechnischen Fortschritts, Darmstadt 1998.  
Haas, Bruno: „Die Kategorien der Freiheit“, in: Oberer, Hariolf (Hg.): Kant. Analysen – Probleme – Kritik, Bd. 

III, Würzburg 1997, S. 41-80. 
Haas, Bruno: „Les catégories de la liberté selon Kant“, in: Kervégan, Jean-Francois; Lafaye, Caroline 

Guibert (Hrsg.): Raison pratique et normativité chez Kant, Lyon 2010, S. 58-87. 
Haas, Bruno: „Zur Interpretation der Kantischen „Kategorien der Freiheit“, in: Philosophische Rundschau 66 

(2019), S. 359-372.  
Haardt, Alexander: „Die Stellung des Personalitätsprinzips in der »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten« 

und in der »Kritik der praktischen Vernunft«“, in: Kant-Studien 73 (1982), S. 157-168.   
Haeffner Gerd: „Aufgrund wovon kommt einem Menschen die Würde einer Person zu?“, in: Ehlen, Peter 

(Hrsg.): Der Mensch und seine Frage nach dem Absoluten, München 1994, S. 79-107.  
Heepe, Moritz: „Die unsichtbare Hand Gottes. Kants Antinomie der praktischen Vernunft und ihre 

Auflösung“, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Band 68 (2014) 3, S. 328-353.  
Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt am Main 1951. 
Heimsoeth, H.: Transzendentale Dialektik. Ein Kommentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Bände I-IV, 

Berlin/New York 1966-1969.  
Henrich, Dieter: „Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Lehre vom Faktum der Vernunft“, in: 

Prauss, Gerold (Hrsg.): Kant. Zur Deutung seiner Theorie von Erkennen und Handeln, Köln 1973, S. 223-
254.  

Henrich, Dieter: „Die Deduktion des Sittengesetzes. Über die Gründe der Dunkelheit des letzten 
Abschnittes von Kants »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«“, in: Schwan, Alexander (Hrsg.): 
Denken im Schatten des Nihilismus. Festschritt für Wilhelm Weischedel zum 70. Geburtstag, Darmstadt (1975), 
S. 55-112. 

Henrich, Dieter: „Die Beweisstruktur der transzendentalen Deduktion“, in: Prauss, Gerold (Hg.): Kant. Zur 
Deutung seiner Theorie von Erkennen und Handeln, Köln 1973, S. 90-104.  

Henrich, Dieter: Identität und Objektivität. Eine Untersuchung über Kants transzendentale Deduktion, Heidelberg 
1976.  

Hert, Johan Nikolaus: „Dissertatio de collisione legum“, in: Christian von Bar, Hans Jürgen Hilling (Hrsg.): 
Deutsches Internationales Privatrecht im 16., und 17. Jahrhundert, Bd. II, 2001, S. 588-685.  

Hill, Thomas: „The Hypothetical Imperative“, in: Philosophical Review 82 (1973), S. 429-450.  
Hill, Thomas E.: Dignity and Practical Reason in Kant´s Moral Theory, Ithaca 1992.  



 176 

Hills, Allison: “Gesinnung: responsibility, moral worth, and character”, in: Michalson, Gordon (Hg.): Kant’s 
Religion within the Boundaries of Meere Reason. A Critical Guide, Cambridge University Press 2014, S. 79-
97.  

Hiltscher, Reinhard: „a priori/a posteriori“, in: Kant-Lexikon, Stolzenberg, Jürgen; Mohr, Georg; Willaschek 
(Hrsg.), 3 Bands, Berlin 2015, S. 1.   

Himmelmann, Beatrix: „Factum der (reinen praktischen) Vernunft“, in: Stefano, Bacin; Mohr, Georg; 
Stolzenberg, Jürgen; Willaschek Marcus (Hrsg.): Kant-Lexikon, Band 1, Berlin/Boston 2015, S. 596-
597.  

Hinske, N.: „Kants Begriff der Antinomie und die Etappen seiner Ausarbeitung“, in: Kant-Studien 56 (1966), 
S. 485-496. 

Hoenen, Maarten: „Kategorie“, in: Sandkühler, Hans Jörg (Hg.): Enzyklopädie Philosophie, Hamburg 2010, 
Band 2, S. 1215 ff.  

Hoeppner, Till: Urteil und Anschauung. Kants metaphysische Deduktion, Berlin/Boston 2021.  
Hoeppner, Till: „Kants Begriff der Funktion und die Vollständigkeit der Urteils- und Kategorientafel“, in: 

Zeitschrift für philosophische Forschung, Band 65 2 (2011), S. 193-217.  
Honnefelder, L.: „Die Frage nach dem moralischen Status des menschlichen Embryos“, in: O. Höffe; L. 

Honnefelder; J. Isensee; P. Kirchhof. (Hrsg.): Gentechnik und Menschenwürde. An der Grenzen von Ethik 
und Recht, Köln 2002, S. 79-110.  

Hoping, Helmut: Freiheit im Widerspruch. Eine Untersuchung zur Erbsündenlehre im Ausgang von Immanuel Kant, 
Innsbruck-Wien 1990.  

Horn, Christoph: „Die menschliche Gattungsnatur: Anlagen zum Guten und Hang zum Bösen“, in: Höffe, 
Otfried (Hrsg.): Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, Berlin 2011, S. 39-
62.  

Horn, Christoph: „Wille, Willensbestimmung, Begehrungsvermögen (§§ 1-3, 19-26)“, in: Höffe, Otfried 
(Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 43-62.  

Horstmann, Rolf Peter: „Die metaphysische Deduktion in Kants „Kritik der reinen Vernunft“, in: 
Tuschling, Burdhard (Hrsg.): Probleme der „Kritik der reinen Vernunft“: Kant-Tagung Marburg 1981, New 
York 1984, S. 15-34.  

Höffe, Otfried: Kants Kritik der praktischen Vernunft. Eine Philosophie der Freiheit, München 2012. 
Höffe, Otfried: Immanuel Kant, München 20148.   
Höffe, Otfried: Ethik und Politik. Grundmodelle und Probleme der praktischen Philosophie, Frankfurt 1979. 
Höffe, Otfried (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen Vernunft, Berlin 2002.  
Höffe, Otfried: „Die Form der Maximen als Bestimmungsgrund (§§ 4-6, 27-30)“, in: Höffe, Otfried (Hg.): 

Immanuel Kant. Kritik der praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 63-80.  
Hutter, Axel: „Die Spannung zwischen theoretischer und praktischer Vernunft. Schellings späte 

Anknüpfung an Kant“, in: Kant-Studien 86 (1995), S. 431-445. 
Hutter, Axel: Geschichtliche Vernunft. Die Weiterführung der Kantischen Vernunftkritik in der Spätphilosophie Schellings, 

Frankfurt am Main 1996.  
Hutter, Axel: „Das Interesse der Vernunft. Kants vermögenstheoretische Begründung der 

Transzendentalphilosophie“, in: Iber, Christian; Pocai, Romano (Hrsg.): Selbstbesinnung der 
philosophischen Moderne. Beiträge zur kritischen Hermeneutik ihrer Grundbegriffe, Cuxhaven 1998, S. 11-33.   

Hutter, Axel: „Transzendentale Wahrheit. Das metaphysische Vernunftinteresse bei Kant“, in: Sats-Nordic 
Journal of Philosophy 3 (2002), S. 5-36.  

Hutter, Axel: Das Interesse der Vernunft: Kants ursprüngliche Einsicht und ihre Entfaltung in den 
transzendentalphilosophischen Hauptwerken, Hamburg 2003.  

Hutter, Alex: „Kants Frage nach dem Ding an sich selbst“, in: Schmidt, Kirsten; Steigleder, Klaus; Mojsisch, 
Burkhard (Hrsg.): Die Aktualität der Philosophie Kants. Bochumer Ringvorlesung Sommersemester 
2004, Amsterdam/Philadelphia 2005, S. 79-87.  

Hutter, Axel: „Zum Begriff der Öffentlichkeit bei Kant“, in: Städtler, Michael (Hg.): Kants »Ethisches 
Gemeinwesen«. Die Religionsschrift zwischen Vernunftkritik und praktischer Philosophie“, Berlin 2005, S. 135-
145.  

Hutter, Axel: „Methodischer Negativismus. Das Programm einer Revolution der Denkart bei Kant, Hegel 
und Kierkegaard“, in: Hutter, Axel; Rasmussen, Anders Moe (Hrsg.): Kierkegaard im Kontext des 
deutschen Idealismus, Berlin/Boston 2014, S. 5-28.  

Imbusch, Peter: „Der Gewaltbegriff“, in: Heitmeyer, Wilhelm; Hagan, John (Hrsg.): Internationales Handbuch 
der Gewaltforschung, Wiesbaden 2002, S. 26-57.  



 177 

Imhof, Silvan; Noller, Jörg (Hrsg.): Kants Freiheitsbegriff (1786-1800). Dokumentation einer Debatte, Hamburg 
2021.  

Ilting, Karl-Heinz: „Der naturalistische Fehlschluß bei Kant“, in: Riedel, Manfred (Hrsg.): Rehabilitierung des 
praktischen Philosophie, Bd. 1: Geschichte, Probleme, Aufgaben, Freiburg 1972, S. 113-130.  

Janich, Peter; Weingarten, Michael: Wissenschaftstheorie der Biologie. Methodische Wissenschaftstheorie und die 
Begründung der Wissenschaften, München 1999.  

Jeng, Jyh-Jong: Natur und Freiheit. Eine Untersuchung zu Kants Theorie der Urteilskraft, Amsterdam-New York 
2004.  

Josifovic, Sasa: Willensstruktur und Handlungsorganisation in Kants Theorie der praktischen Freiheit, Leiden/Boston 
2014.  

Josifovic, Sasa: „Das Kanon-Problem in Kants Kritik der reinen Vernunft“, in: Kant-Studien 106 (2015), S. 
487-506.  

Josifovic, Sasa: „Kants Theorie des freien Handelns“, in: Noller, Jörg; Josifovic, Sasa (Hrsg.): Freiheit nach 
Kant. Tradition, Rezeption, Transformation, Aktualität, Leiden/Boston 2019, S. 316-330.   

Kalckreuth, von Moritz: Philosophie der Personalität, Hamburg 2021.  
Kalscheuer, Fiete: Autonomie als Grund und Grenze des Rechts. Das Verhältnis zwischen dem kategorischen Imperativ 

und dem allgemeinen Rechtsgesetz Kants, Berlin/Boston 2017.  
Kang, Young Ji: Die allgemeine Glückseligkeit. Zur systematischen Stellung und Funktionen der Glückseligkeit bei Kant, 

Berlin/Boston 2015.  
Karampatsou, Marialena: Der Streit um das Ding an sich. Systematische Analysen zur Rezeption des kantischen 

Idealismus 1781-1794, Berlin/Boston 2023.  
Kaulbach, Friedrich: Immanuel Kant, Berlin 1969.  
Kaulbach, Friedrich: Immanuel Kant ›Grundlegung zur Metaphysik der Sitten‹. Interpretation und Kommentar, 

Darmstadt 1988.   
Kaulbach, Friedrich: Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants, Berlin 1978.  
Kaulbach, Friedrich: „Weltorientierung, Weltkenntnis und pragmatische Vernunft bei Kant“, in: Kaulbach, 

F. und Ritter, J. (Hrsg.): Kritik und Metaphysik (Heinz Heimsoeth zum achtzigsten Geburstag), Berlin 1966, 
S. 60-75.  

Kaye, Lawrence: Kant’s Transcendental Deduction of the Categories. Unity, Representation, and Apperception, London 
2015.  

Kawamura, Katsutoshi: Spontaneität und Willkür. Der Freiheitsbegriff in Kants Antinomienlehre und seine historischen 
Wurzeln, Stuttgart 1996.  

Kern, Iso: Was ist Vernunft?, Schweiz 2022.  
Kettner, Mathias: „Kant als Gesinnungsethiker“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Berlin 5 1 (1992), S. 

526-542.  
Ki An, Yoon: Transzentale und empirische Subjektivität im Verhältnis. Das reziproke Seinsverhältnis der beiden 

Subjektivitäten in Kants Transzendentalphilosophie, Würzburg 2013.  
Kirihara, Takahiro: Verbindung freier Personen. Zum Begriff der Gemeinschaft bei Kant und Scheler, Würzburg 2009.  
Kitscher, Patricia: „What is a Maxim?“, in: Philosophical Topics 31 1-2 (2003), S. 215-243.  
Klein, Patrick: Gibt es ein Moralgesetz, das für alle Menschen gültig ist? Eine Untersuchung zum Faktum der Vernunft 

bei Immanuel Kant, Würzburg 2008.   
Kleingeld, Pauline: Moral Consciousness and the ‚fact of reason‘“, in: Reath, Andrews and Timmermann, 

Jeans (Hrgs): Kant’s Critique of Practical Reason: A Critical Guide, Cambridge 2010, S. 11-30.  
Klemme, Heiner: Kants Philosophie des Subjekts. Systematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchungen zum 

Verhältnis von Selbstbewusstsein und Selbsterkenntnis, Hamburg 1996.  
Klemme, Heiner: „Einleitung“, in: Brandt, Horst D.; Klemme, Heiner (Hg.): Immanuel Kant: Kritik der 

praktischen Vernunft, Hamburg 2003, S. IX-LXIII.   
Klemme, Heiner: „Freiheit oder Fatalismus? Kants positive und negative Deduktion der Idee der Freiheit 

in der Grundlegung (und seine Kritik an Christian Garves Antithetik von Freiheit und 
Notwendigkeit)“, in: Puls, Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung III. 
Deduktion oder Faktum?, Berlin/München/Boston 2014, S. 59-102. 

Klemme, Heiner: Die Selbsterhaltung der Vernunft. Kant und die Modernität seines Denkens, Frankfurt am Main 
2023.  

Klinge, Hendrik: Die moralische Stufenleiter. Kant über Teufel, Menschen, Engel und Gott, Berlin/Boston 2018.  
Kobusch, Theo: „Die Kategorien der Freiheit. Stationen einer historischen Entwicklung: Pufendorf, Kant, 

Chalybäus“, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 15 (1990), S. 13-37.    



 178 

Kobusch, Theo: „Die praktischen Elementarbegriffe als Modi der Willensbestimmung. Zu Kants Lehre von 
den „Kategorien der Freiheit“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die „Kategorien der Freiheit“ in Kants 
praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 17-76.  

Kobusch, Theo: „Person und Subjektivität. Die Metaphysik der Freiheit und der moderne 
Subjektivitätsgedanke“, in: Fetz, Reto; Hagenbüchle, Roland; Schulz, Peter (Hrsg.): Geschichte und 
Vorgeschichte der modernen Subjektivität, Bd. 2, Berlin/New York 1998, S. 743-761.  

Kobusch, Theo: Die Entdeckung der Person, Darmstadt 1997.  
Kobusch, Theo: „Nachdenken über die Menschenwürde“, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, 2006 (31), 

S. 207-227.  
Koch, Friedrich Anton: Subjekt und Natur. Zur Rolle des »Ich denke« bei Descartes und Kant, Paderborn 2004.   
Konhardt, Klaus: „Faktum der Vernunft? Zu Kants Frage nach dem »eigentlichen Selbst« des Menschen“, 

in: Prauss, Gerold (Hrsg.): Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie, Frankfurt am Main 1986, S. 
160-184.  

Kontos, Pavlos: “Kant’s Categories of Freedom as Rules of Moral Salience”, in: Zeitschrift für philosophische 
Forschung, Band 65 (2011) 2, S. 218-240.   

Koppers, Rita: Zum Begriff des Bösen bei Kant, Bamberg 1986.  
Korsgaard, Christine M.: „Skepticism about Practical Reason“, in: Journal of Philosophy 83 (1986), S. 5-25.  
Korsgaard, Christine M.: „Kant“, in: Cavalier, Robert J.; Gouinlock, James; Sterba, James P. (Hrsg.): Ethics 

in the History of Western Philosophy, New York 1989, S. 201-243.  
Köhl, Harald: Kants Gesinnungsethik, Berlin/New York 1990.  
König, Peter: Autonomie und Autokratie. Über Kants Metaphysik der Sitten, Berlin/New York 1994.  
König, Siegfried: Zur Begründung der Menschenrechte: Hobbes – Locke – Kant, Freiburg/München 1994. 
Krämer, Hans: „Kategorialität und Praktische Philosophie“, in: Koch, Dietmar/Bort, Klaus (Hg.): Kategorien 

und Kategorialität. Historisch-systematische Untersuchungen zum Begriff der Kategorie im philosophischen Denken. 
Festschrift für Klaus Hartmann zum 65. Geburstag, Würzburg 1990, S. 359-380. 

Krenberger, Verena: Anthropologie der Menschenrechte. Hermeneutische Untersuchungen rechtlicher Quellen, Würzburg 
2008.  

Krijnen, Christian: „Kants „Kategorien der Freiheit“ und das Problem der Einheit der Vernunft“, in: 
Zimmermann, Stephan (Hg.): Die „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-
systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 309-332.  

Kronenberg, Tobias: Maximen in Kants praktischer Philosophie. Über das verknüpfende Element der Kantischen Theorie 
des Handelns, der Freiheit des Willens und der Moralität, Karlsruhe 2016.  

Krouglov, Alexei N.: „Tetens und die Deduktion der Kategorien bei Kant“, in: Kant-Studien 2013. 104 (4) 
466-489.  

Kuhle, Bernd: Freiheit und Determinismus bei Kant: die Unvereinbarkeit zweier philosophischer Konzepte, Würzburg 
2015.  

Kuhne, Frank: Selbstbewusstsein und Erfahrung bei Kant und Fichte. Über Möglichkeiten und Grenzen der 
Transzendentalphilosophie, Hamburg 2007.  

Kühnlein, Michael (Hrsg.): Religionsphilosophie nach Kant. Im Angesicht des Bösen, Berlin 2023.  
Kummer, Christian: „Leben“, in: Korff, Wilhelm; Beck, Lutwin; Mikat, Paul (Hrsg.): Lexikon der Bioethik, 

Band 2, Gütersloh 1998, S. 525-537. 
La Mettrie, J. O.: L’ Homme machine, Leyde 1948. 
La Rocca, Claudio: “Conciencia moral y Gesinnung”, in: Ideas y valores, Bogota 62 1 (2013), S. 133-152.  
Laberge, P.: „Du Passage de la Philosophie Morale Populaire à la Métaphysique des Moeurs“, in: Kant-Studien 

71 (1980), S. 418-444.  
Lai, Xianzong: Gesinnung und Normenbegründung. Kants Gesinnungsethik in der modernen Diskussion, Neuried 1998.  
Lange, Friedrich: Gesichte des Materialismus, Leipzig 1866. 
Lawrence, Nolan: The Cambridge Descartes Lexicon, Cambridge 2016.  
Lee, Seung-Kee 2008: “Why are Kant’s Hypothetical and Categorical Imperatives Analytic and Synthetic A 

Priori Practical Propositions?”, in: Rohden, Valerio; Terra, Ricardo; Guido A. de Almeida; Ruffing, 
Margit (Hg.): Recht und Frieden in der Philosophie Kants. Akten des zehnten Internationalen Kant-Kongresses. 
Berlin/New York 2008, S. 229-239.   

Leiber, Theodor: Vom mechanistischen Weltbild zur Selbstorganisation des Lebens: Helmholtz´ und Boltzmanns 
Forschungsprogramme und ihre Bedeutung für Physik, Chemie, Biologie und Philosophie, Freiburg/München 
2000.  

Leibniz, Wilhelm Gottfried: „Principes de la Nature et de la Grace, fondés en raison“, in: Die philosophischen 
Schriften von G. W. Leibniz, (GP) hrsg. v. C. I. Gerhardt, Bd. I-VII, Berlin 1875-90, Hildesheim 1978. 



 179 

Leibniz, Wilhelm Gottfried: Die Theodizee, übersetz. von Artur Buchenau, Hamburg 1968. 
Leite Cabrera Pereira da Rosa, Daniel: Kants Philosophie der Maximen. Eine Untersuchung über das 

Subjektivitätsmoment des Maximenbegriffs und das Verhältnis von Maximen zu praktischen Gesetzen, 
Dissertation Universität Siegen 2021. Link: http://dx.doi.org/10.25819/ubsi/10152. 

Lichtenberger, H. P.: „Über die Unerforschlichkeit des Bösen bei Kant“, in: H. Holzhey /J. P. Leyvray 
(Hrsg.): Die Philosophie und das Böse/La philosophie et le mal, Studia Philosophica 52, Bern u.a. 1993, S. 117-
131.   

Liddell, Brendan: Kant on the Foundation of Morality. A Modern Version of the Grundlegung, Bloomington/London 
1970.  

Liedtke, Simone: Freiheit als Marionette Gottes: Der Gottesbegriff im Werk des Sprachphilosophen Bruno Liebruckes, 
Berlin/Boston 2013.  

Lorenz, Helena Gisela: Das Problem der Erklärung der Kategorien. Eine Untersuchung der formalen Strukturelemente 
in der „Kritik der reinen Vernunft“, Berlin/New York 1986.  

Lyssy, Ansgar: Kausalität und Teleologie bei G.W. Leibniz, Stuttgart 2016.  
Ludwig, Bernd: „Die Kritik der reinen Vernunft hat die Wirklichkeit der Freiheit nicht bewiesen, ja nicht 

einmal deren Möglichkeit: Über die folgenreiche Fehlinterpretation eines Absatzes in der Kritik der 
reinen Vernunft“, in: Kant-Studien 106 (2015), S. 398-417. 

Ludwig, Bernd: „Die „consequente Denkungsart der speculativen Kritik“. Kants radikale Umgestaltung 
seiner Freiheitslehre im Jahre 1786 und die Folgen für die Kritische Philosophie als Ganze“, in: 
DZPhil., Akademie Verlag, 58 (2010) 4, S. 595-628.  

Ludwig, Bernd: „Hypothetische Imperative“, in: Klemme, Heiner (Hg.): Aufklärung und Interpretation. Studien 
zu Kants Philosophie und ihrem Umkreis, Würzburg 1999, 105-124.  

Ludwig, Bernd: „Was wird in Kants Grundlegung eigentlich deduziert? Über einen Grund der 
vermeintlichen Dunkelheit des ‚dritten Abschnitts‘“, in: Jahrbuch für Recht und Ethik 16 (2008), S. 431-
463.  

Ludwig, Bernd: Aufklärung über die Sittlichkeit: Zu Kants Grundlegung einer Metaphysik der Sitten, Frankfurt am 
Main 2020.  

Ludwig, Bernd: „Über drei Deduktionen in Kants Moralphilosophie – und über eine vierte, die man dort 
vergeblich sucht. Zur Rehabilitierung von Grundlegung III“, in: Kant-Studien 2018, 109 (1), S. 47-71. 

Ludwig, Bernd: „Ich hätte anders handeln können! Ohne Wenn und Aber? Transzendentalphilosophie als 
Lehre der Vereinbarkeit von Handlungs- Zuschreibung und Zurechnung“, in: Langthaler, Rudolf; 
Hofer, Michael (Hg.): Transzendentalphilosophie. Möglichkeit und Grenzen, Wiener Jahrbuch für Philosophie, 
Band XLIV/2012. S. 64-82.  

Luków, Pawel: The Fact of Reason. Kant’s Passage to Ordinary Moral Knowledge”, in: Kant-Studien 84 
(1993), S. 204-221.  

Luo, Xi: Aspekte des Selbstbewusstseins bei Kant. Identität, Einheit und Existenz, Berlin 2019. 
Malzkorn, Wolfgang: Kants Kosmologie-Kritik. Eine formale Analyse der Antinomienlehre, Berlin/New York 1999. 
Mardomingo, José: „Estudio Preliminar”, in: Immanuel, Kant: Fundamentación de la metafísica de las costumbres, 

übersetzt von Mardomingo, José, Barcelona 1996, S. 7-86.  
Marthaler, Ingo: Bewusstes Leben. Moral und Glück bei Immanuel Kant, Berlin/Boston 2014.  
Marwede, Florian: Das höchste Gut in Kants deontologischer Ethik, Berlin/Boston 2018. 
Matulla, Daniel: Menschenwürde als politisches Problem. Der Universalitätsanspruch in der Philosophie Immanuel Kants 

im Kontext von Pluralismus und Migration, München 2021.  
McCarthy, Michael H.: „The Objection of Circularity in Groundwork III“, in: Kant-Studien 76 (1985), S. 28-

42. 
McCarty, Richard: Kant’s theory of action, Oxford 2009.  
McCarty, Richard: “The Maxims Problem”, in: The Journal of Philosophy, 99 1 (2002), S. 29-44. 
McCarty, Richard: “Maxims in Kant`s Practical Philosophy”, in: Journal of the History of Philosophy, 44 1 (2006), 

S. 65-83.  
Mellin, Georg S. A.: Encyclopädisches Wörterbuch der Kritischen Philosophie oder Versuch einer fasslichen und 

vollständigen Erklärung der in Kants kritischen und dogmatischen Schriften enthaltenen Begriffe und Sätze, 6 Bands, 
Jena/Leipzig 1797-1804.  

Meer, Rudolf: Der transzendentale Grundsatz der Vernunft. Funktion und Struktur des Anhangs zur Transzendentalen 
Dialektik der Kritik der reinen Vernunft, Berlin/Boston 2019. 

Meier, Georg: Allgemeine practische Weltweisheit (1764), in: Wolff, Christian: Gesammelte Werke, III, Abt.: 
Materialien und Dokumente, Bd. 107, Hildesheim/Zürich/New York 2006.  

Meyer, Herbert: Kants transzendentale Freiheitslehre, Freiburg/München 1996.  



 180 

Michaelis, Christian F.: Ueber die sittliche Natur und Bestimmung des Menschen. Ein Versuch zur Erläuterung über I. 
Kants Kritik der praktischen Vernunft, 2 Bde., Leipzig 1796/97. 

Milz, Bernhard: „Kants Deduktion des kategorischen Imperativs in entwicklungsgeschichtlicher 
Perspektive“, in: Heiko, Puls (Hrsg.): Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in ‚Grundlegung‘ III. Deduktion 
oder Faktum?, Berlin/München/Boston 2014, S. 133-166.  

Milz, Bernhard: „Moral und Gefühl – Konstellationen von Rationalität und Emotionalität in Kants 
Moralphilosophie“, in: Egger, Mario (Hg.): Philosophie nach Kant. Neue Wege zum Verständnis von Kants 
Transzendental- und Moralphilosophie, Berlin/Boston 2014, S. 223-250.  

Mittermaier, D.: Ueber die Collision der Proceßgesetze, Archiv für die civillistische Praxis, 13. Band, H, 2. 1830, S. 
293-316.  

Mizzoni, J. M.: „Freedom in Kant´s 3rd Antinomy“, in: Kinesis 21 (1994), S. 24-32.  
Moritz, Manfred: Kants Einteilung der Imperative, Lund/Kopenhagen 1960.  
Morrisson, Iain: “On Kantian Maxims: A Reconciliation of the Incorporation Thesis and Weakness of the 

Will”, in: History of Philosophy Quarterly, 22 1 (2005), S. 73-89.  
Mosayebi, Reza: Das Minimum der reinen praktischen Vernunft. Vom kategorischen Imperativ zum allgemeinen 

Rechtsprinzip bei Kant, Berlin/Boston 2013.  
Mösenbacher, Rudolf: „Immanuel Kant: Die Einheit des Bewusst-seins. Die „Deduktion der Kategorien“ 

und die „Paralogismen der reinen Vernunft““, in: Kant-Studien 106 (3) 2015, S. 523-527.  
Moskopp, Werner: Struktur und Dynamik in Kants Kritiken. Vollzug ihrer transzendental-kritischen Einheit, 

Berlin/New York 2009. 
Mugerauer, Roland: Immanuel Kants transzendentaler Kritizismus und die Frage nach Gott. Eine orientierende Skizze, 

Baden-Baden 2021.  
Müller, Jörn: „Der Mensch als Marionette: Psychologie und Handlungstheorie“, in: Horn, Christoph (Hrsg.): 

Platon. Gesetze – Nomoi, Berlin 2013, S. 45-66.  
Müller, Christian: Wille und Gegenstand. Die idealistische Kritik der kantischen Besitzlehre, Berlin 2006. 
Müller, Andreas: Das Verhältnis von rechtlicher Freiheit und sittlicher Autonomie in Kants Metaphysik der Sitten, 

Frankfurt am Main 1996.  
Nakhnikian, George: „Kant’s Theory of Hypothetical Imperatives“, in: Kant-Studien 83 (1992), S. 21-49.  
Naticchia, C.: „Kant on the Third Antinomy. Is Freedom Possible in a World of Natural Nessesity?“, in: 

History of Philosophy 11 (1994), S. 393-403.  
Noller, Jörg: Die Bestimmung des Willens. Zum Problem individueller Freiheit im Ausgang von Kant, 

Freiburg/München 2015.  
Noller, Jörg: „Logik des Scheins. Kant über theoretische und praktische Selbsttäuschung“, in: Kant-Studien 

2021 112 (1), S. 23-50.  
Noller, Jörg: „Mensch oder Person? Jenseits von Animalismus und Konstitutionalismus“, in: Zeitschrift für 

philosophische Forschung, Band 76 (2022) 3, S. 325-357.  
Noordraven, Andreas: Kants moralische Ontologie. Historischer Ursprung und systematische Bedeutung, Würzburg 

2009.  
Nowotny, Viktor: „Die Struktur der Deduktion bei Kant“, in: Kant-Studien 72 (1981), S. 270-279.  
Oelmüller, Willi: „Kants Beitrag zur Grundlegung einer praktischen Philosophie der Moderne“, in: Riedel, 

Manfred (Hg.): Rehabilitierung der praktischen Philosophie, Band II: Rezeption, Argumentation, Diskussion, 
Freiburg 1974, S. 521-562.  

Olivera, Herrero Laura: „La posibilidad de la unidad de la razón o el abismo infranqueable a través de las 
categorías de la libertad”, in: Con-Textos Kantianos. International Journal of Philosophy, N° 6 (2017), S. 404-
409.  

O’Neil, Onora: „Autonomy and the Fact of Reason in the Kritik der praktischen Vernunft (§§ 7-8, 30-41)“, 
in: Höffe, Otfried (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 81-97.  

Ortwein, B.: Kants problematische Freiheitslehre, Bonn 1983. 
Palmquist, Stephen R.: „What is Kantian Gesinnung? On the Priority of Volition over Metaphysics and 

Psychology in Religion within the Bounds of Bare Reason”, in: Kantian review, Cambridge 20 2 (2015), 
S. 235-264.  

Paton, H. J.: Der kategorische Imperativ. Eine Untersuchung über Kants Moralphilosophie, Berlin 1962.  
Pauer-Studer, Herlinde: „Maximen, Identität und praktische Deliberation“, in: Philosophische Rundschau 56 

(1965/66), S. 237-252.  
Pereboom, Derk: “Kant on Transcendental Freedom”, in: Philosophy and Phenomenological Research 73 (2006) 

S. 537-567.  
Peters, Julia: „Kant’s Gesinnung“, in: Journal of the history of philosophy, Baltimore 53 3 (2018), S. 497-518.  



 181 

Pissis, Jannis: Kants transzendentale Dialektik. Zu ihrer systematischen Bedeutung, Berlin/Boston 2012. 
Pieper, Annemarie: Einführung in die Ethik, Tübingen 20177.   
Pieper, Annemarie: Sprachanalytische Ethik und praktische Freiheit. Das Problem der Ethik als autonomer Wissenschaft, 

Stuttgart 1973.  
Pieper, Annemarie: „Zweites Hauptstück (57-71)“, in: Höffe, Otfried (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der 

praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 115-134. 
Placencia, Luis: “Die Subjektivität der Maximen bei Kant”, in: Bacin, Ferrarin, et alii (Hrsg.), (2013), S. 535-

546.  
Placencia, Luis: Handlung und praktisches Urteil bei Kant. Eine historische und systematische Untersuchung zu Kants 

Konzeption des absichtlichen Handelns und ihren urteilstheoretischen Voraussetzungen, Freiburg/München 2019.  
Platon: Gesetze, Buch I-XII, übersetzt: Klaus Schöpsdau, Darmstadt 1977.   
Porcheddu, Rocco: „Das Verhältnis von theoretischer und praktischer Freiheit in der Deduktion des 

kategorischen Imperativs“, in: Rusch, Fred / Stolzenberg, Jürgen (Hrsg.): Internationales Jahrbuch des 
Deutschen Idealismus/International Yearbook of German Idealism 9 (2013), S. 79-99.  

Potter, Nelson: „Maxims in Kant`s Moral Philosophy“, in: Philosophia 23 1-4 (1994), S. 59-90.  
Prauss, G.: Kant und das Problem der Dinge an sich, Bonn 19893.  
Puls, Heiko: Sittliches Bewusstsein und kategorischer Imperativ in Kants Grundlegung: Ein Kommentar zum dritten 

Abschnitt, Deutschland 2016.  
Puls, Heiko: „Freiheit als Unabhängigkeit von bloß subjektiv bestimmenden Ursachen – Kant Auflösung 

des Zirkelverdachts im dritten Abschnitt der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“, in: Zeitschrift 
für philosophische Forschung, Band 65 4 (2011), S. 534-562. 

Puls, Heiko: „Quo errat demonstrator – warum es in der Grundlegung eine Faktum-These gibt. Drei 
Argumente gegen Dieter Schöneckers Interpretation“, in: Puls, Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertigung des 
Sittengesetzes in Grundlegung III. Deduktion oder Faktum?, Berlin/München/Boston 2014, S. 15-34.  

Puls, Heiko: „Quare errat disceptator? Eine Erwiderung auf Dieter Schöneckers Replik“, in: Puls, Heiko 
(Hrsg.): Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung III. Deduktion oder Faktum?, 
Berlin/München/Boston 2014, S. 45-58.  

Puls, Heiko: Funktionen der Freiheit: Die Kategorien der Freiheit in Kants „Kritik der praktischen Vernunft“, 
Berlin/Boston 2013.   

Puls, Heiko: „Was versteht Kant unter einem „übersinnlichen Gebrauche der Kategorien“? Eine 
Interpretation von KpV, Ak. 5, S. 5.24-6.1“, in:  Zimmermann, Stephan (Hg.): „Kategorien der Freiheit“ in 
Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 77-90.   

Quante, Michael: Person, Berlin/Boston 2012.  
Quarfood, Marcel: „The Circle and the Two Standpoints (GMS III, 3)“, in: Horn, Christoph; Schönecker, 

Dieter (Hrsg.): Groundwork for the Metaphysics of Morals, Berlin-New York 2006, S. 285-300.  
Raedler, Sebastian: Kant and the Interests of Reason, New York/Berlin 2015. 
Rager, Günter (Hg.): Beginn, Personalität und Würde des Menschen, Freiburg/München 1997. 
Rage, Günter: Die Person. Wege zu ihrem Verständnis, Schweiz 2006.  
Ratke, Heinrich: Systematisches Handlexikon zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Hamburg, 1991.  
Recki, Birgit: „Deduktion oder Faktum? Kants Freiheitstheorie im dritten Abschnitt der Grundlegung“, in: 

Puls, Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung III. Deduktion oder Faktum?, 
Berlin/München/Boston 2014, S. VII-XIV.  

Recki, Birgit: Ästhetik der Sitten: die Affinität von ästhetischen Gefühl und praktischer Vernunft bei Kant, Frankfurt 
am Main 2001.  

Rehberger, August Wilhelm: „Rezension der «Kritik der praktischen Vernunft»“, in: Bittner, Rüdiger; 
Cramer, Konrad (Hrsg.): Materialien zu Kants „Kritik der praktischen Vernunft“, Frankfurt am Main 1975, 
S. 179-198.  

Rehberg, August Wilhelm: „Rezension der Critik der practischen Vernunft“, in: Allgemeine Literatur-Zeitung 
188 (August 6, 1788), S. 345-362.  

Rehberg, August Wilhelm: Sämtliche Werke, 3 Bands, Hannover 1828-1831. 
Reich, Klaus: Die Vollständigkeit der Kantischen Urteilstafel, Hamburg 1986.  
Ricot, Jacques: „Menschenwürde und Ende des Lebens“, in: François-Xavier Putallaz / Bernard N. 

Schumacher (Hrsg.): Der Mensch und die Person, Darmstadt 2008, S. 27-38.   
Richter, Philipp: Kants „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. Ein systematischer Kommentar, Darmstadt 2013.  
Rometsch, Jens: „Kants „Kategorien der Freiheit“: Freiheit als empirischer und transzendentaler 

Bratenwender?“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. 
Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 129-148.  



 182 

Röd, Wolfgang: Die Philosophie der Neuzeit 3. Teil I: Kritische Philosophie von Kant bis Schopenhauer, München 2006.  
Röttges, H.: „Kants Auflösung der Freiheitsantinomie“, in: Kant-Studien 65 (1974), S. 33-49. 
Rosales, Alberto: Sein und Subjektivität bei Kant: zum subjektiven Ursprung der Kategorien, Berlin 2000.  
Rosales, Alberto: „Zur teleologischen Grundlage der transzendentalen Deduktion der Kategorien“, in: Kant-

Studien 80 (4) 1989, S. 377-404.  
Ross, Sir David: Kant´s Ethical Theory. A Commentary on the Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Oxford 1954.  
Sala, Giovanni B.: Kants Kritik der praktischen Vernunft: ein Kommentar, Darmstadt 2004.  
Sala, Giovanni B.: Kant und die Frage nach Gott. Gottesbeweise und Gottesbeweiskritik in den Schriften Kants, 

Berlin/New York 1990.  
Sandermann, Edmund: Die Moral der Vernunft. Transzendentale Handlungs- und Legitimationstheorie in der 

Philosophie Kants, Freiburg/München 1989.  
Sänger, Monika: Die kategoriale Systematik in den „Metaphysischen Anfangsgründen der Rechtslehre. Ein Beitrag zur 

Methodenlehre Kants“, Berlin/New York 1982.  
Seel, Gerhard: „Sind hypothetische Imperative analytische praktische Sätze?“, in: Höffe, Otfried (Hg.): 

Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein kooperativer Kommentar, München 1989, S. 148-
171.  

Seifert, J.: „Das Antinomienproblem als ein Grundproblem aller Metaphysik: Kritik der „Kritik der reinen 
Vernunft““, in: Prima Philosophia 2 (1989), S. 143-168.  

Setton, Dirk: Autonomie und Willkür. Kant und die Zweideutigkeit der Freiheit, Berlin/Boston 2021. 
Seeberg, Ulrich: Ursprung, Umfang und Grenzen der Erkenntnis: Eine Untersuchung zu Kants transzendentaler 

Deduktion der Kategorien, Berlin 2006.  
Scarano, Nico: „Moralisches Handeln. Zum dritten Hauptstück von Kants Kritik der praktischen Vernunft 

(71-89)“, in: Höffe, Otfried (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 135-
152.  

Schlegel, Friedrich: Philosophie des Lebens, in: Behler, E. (Hg.): Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 10, 
München, Paderborn, Wien und Zürich 1969. 

Schmalenbach, Herman: Leibniz, München 1921.   
Schmucker, Josef: Das Weltproblem in Kants Kritik der reinen Vernunft, Bonn 1990.  
Schmucker, Josef: Die Urspünge der Ethik Kants in seinen vorkritschen Schriften und Reflexionen, Meisenheim a.Gl. 

1961.  
Schmucker, Josef: „Der Formalismus und die materialen Zweckprinzipien in der Ethik Kants“, in: Lotz, 

Johannes (Hrsg.): Kant und die Scholastik heute, Pullach 1955.  
Schneider, Birgit: „Kleider für Automaten. Munster und Karten in der Lochkartenweberei des 18. 

Jahrhunderts unter spezieller Berücksichtigung des Webstuhls von Vaucanson“, in: Technikgeschichte, 
Bd. 70 3 (2003), S. 185-206.  

Schnell, Alexander: Zeit, Einbildung, Ich: Phänomenologische Interpretation von Kants „Transzendentaler Kategorien-
Deduktion“, Frankfurt am Main 2022.  

Schnoor, Christian: Kants Kategorischer Imperativ als Kriterium der Richtigkeit des Handelns, Tübingen 1989.  
Schönecker, Dieter: Kants Begriff transzendentaler und praktischer Freiheit. Eine entwicklungsgeschichtliche Studie, 

Berlin-Boston 2005.  
Schönecker, Dieter: Kants Grundlegung III: die Deduktion des kategorischen Imperativs, Deutschland 1999.  
Schönecker, Dieter: „Die ‚Art von Zirkel‘ im dritten Abschnitt von Kants Grundlegung“, in: Allgemeine 

Zeitschrift für Philosophie 22 (1997), S. 189-202.  
Schönecker, Dieter / Wood, Allen W.: Kants ‚Grundlegung zur Metaphysik der Sitten‘. Ein einführender Kommentar, 

Paderborn  20114.  
Schönecker, Dieter: „Warum es in der Grundlegung keine Faktum-These gibt. Drei Argumente“, in: Puls, 

Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung III. Deduktion oder Faktum?, 
Berlin/München/Boston 2014, S. 1-14.  

Schönecker, Dieter: „Quare errat disceptator. Eine Erwiderung auf Heiko Puls“, in: Puls, Heiko (Hrsg.): 
Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung III. Deduktion oder Faktum?, Berlin/München/Boston 
2014, S. 35-44.  

Schönecker, Dieter: „Kant’s Moral Intuitionism: The Fact of Reason and Moral Predispositions“, in: Kant 
Studies Online, 2013, S. 1-38.  

Schönecker, Dieter: „Das gefühlte Faktum der Vernunft. Skizze einer Interpretation und Verteidigung“, in: 
Römer, Inga (Hrsg.): Affektivität und Ethik bei Kant und in der Phänomenologie, Berlin/Boston 2014, S. 
55-78.  



 183 

Schönrich, Gerhard: „Die Kategorien der Freiheit als handlungstheoretische Elementarbegriffe“, in: Prauss, 
Gerold (Hg.): Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie, Frankfurt a.M. 1986, S. 246-270.   

Schreiber, Gerhard: Im Dunkel der Sexualität. Sexualität und Gewalt aus sexualethischer Perspektive, Berlin/Boston 
2022.  

Schulthess, Peter: Relation und Funktion. Eine systematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchung zur 
theoretischen Philosophie Kants, Berlin/New York 1981.  

Schulting, Dennis: Kant’s Deduction from Apperception. An Essay on the Transcendental Deduction of the de Categories, 
Berlin/Boston 2018.  

Scott, J. W.: Kant on the Moral Life. An Exposition of Kant´s »Grundlegung«, London 1924. 
Segawa, Shingo: Der Begriff der Person in der biomedizinischen Ethik, Paderborn 2020.  
Siep, Ludwig: Moral und Gottesbild. Aufsätze zur konkreten Ethik 1996-2012, Münster 2013. 
Siep, Ludwig: Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus, Frankfurt am Main 1992.  
Simon, Josef: Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie, Berlin/New York 2003.  
Simon, Josef: „Kategorien der Freiheit und der Natur. Zum Primat des Praktischen bei Kant“, in: Koch, 

Dietmar/Bort, Klaus (Hg.): Kategorien und Kategorialität. Historisch-systematische Untersuchungen zum Begriff 
der Kategorie im philosophischen Denken. Festschrift für Klaus Hartmann zum 65. Geburstag, Würzburg 1990, 
S. 107-130.   

Sirovátka, Jakub: Ethik und Religion bei Immanuel Kant. Versuch einer Verhältnisbestimmung, Freiburg/München 
2019.  

Sirovátaka, Jakub: Das Sollen und das Böse in der Philosophie Immanuel Kants, Zum Zusammenhang zwischen 
kategorischem Imperativ und dem Hang zum Bösen, Felix Meiner Verlag, Hamburg 2015.  

Schnepf, Robert: „Transzendentale Argumente und die Probleme der kantischen Urteilstafel“, in: Enskat, 
Rainer (Hrsg.): Kants Theorie der Erfahrung, Berlin/Boston 2015, S. 71-127.  

Speyer, Wolfgang: „Was verstand die Antike unter Freiheit? Begriff und Realität der Freiheit in der 
griechischen und römischen Antike“, in: Thurner, Martin (Hg.): Freiheit. Begründung und Entfaltung in 
Philosophie, Religion und Kultur, Göttingen 2017, S. 49-90.  

Staege, Roswitha: „Hypothetische Imperative“, in: Kant-Studien 93 (2002), S. 42-56.  
Stange, Carl: „Der Begriff der „hypothetischen Imperative“ in der Ethik Kants“, in: Kant-Studien 4 (1990), 

S. 232-247. 
Steigleder, Klaus: „Hypothetische Imperative als reflexive Urteile“, in: Volker, Gerhardt; Horstmann, Rolf-

Peter; Schumacher, Ralph (Hg.): Kant und die Berliner Aufklärung. Akten des neunten Kant-Kongresses, 
Berlin/New York 2001, S. 113-121.  

Steigleder, Klaus: Kants Moralphilosophie. Die Selbstbezüglichkeit reiner praktischer Vernunft, Stuttgart 2002. 
Sturma, Dieter: Philosophie der Person. Die Selbstverhältnisse von Subjektivität und Moralität, Paderborn 1997.  
Stolzenberg, Jürgen: „Subjektivität und Freiheit. Zu Kants Theorie praktischer Selbstbestimmung“, in: 

Chotas, Jirí; Karásek, Jindrich; Stolzenberg, Jürgen (Hrsg.): Metaphysik und Kritik. Interpretationen zur 
„Transzendentalen Dialektik“ der Kritik der reinen Vernunft, Würzburg 2010, S. 251-268.   

Stolzenberg, Jürgen: „The Pure I will Must Be Able to Accompany All of My Desires. The Problem of a 
Deduction of the Categories of Freedom in Kant’s Critique of Practical Reason“, in: Valerio Rhoden 
(Hg.): Akten des X. Internationalen Kant-Kongresses, Bd. 3, Berlin 2008, S. 415-425.   

Sturma, Dieter: Philosophie der Person: die Selbstverhältnisse von Subjektivität und Moralität, Paderborn 2008. 
Schwartz, Maria: Der Begriff der Maxime bei Kant. Eine Untersuchung des Maximenbegriffs in Kants praktischer 

Philosophie, Berlin 2006.  
Teale, A. E.: Kantian Ethics, London 1951. 
Teichert, Dieter: Personen und Identitäten, Berlin-New York 2000.  
Theuer, Gabriele: Gott und Gewalt. Die theologische Herausforderung der Exodus- und Landnahmetexte und ihre 

religionspädagogische Relevanz, Stuttgart 2020.   
Thurnherr, Urs: Die Ästhetik der Existenz. Über den Begriff der Maxime und die Bildung von Maximen bei Kant, 

Tübingen 1994.  
Timmermann, Jens: Sittengesetz und Freiheit: Untersuchungen zu Immanuel Kants Theorie des freien Willens, 

Berlin/New York 2003.  
Timmermann, Jens: „Maxime“, in: Stolzenberg, Jürgen; Mohr, Georg; Stefano, Bacin; Willaschek, Markus 

(Hrsg.): Kant-Lexikon, 3 Bands, Berlin 2015, S.1476-1478.  
Timmermann, Jens: Kant´s Groundwork of the Metaphysics of Moral, Cambrigde 2007.  
Timmermann, Jens: „Das Creditiv des moralischen Gesetzes“, in: Studi Kantiani 20 (2008), S. 111-115. 
Tittel, Gottlob August: Ueber Herrn Kant’s Moralrefom, Frankfurt und Leipzig 1786.  
Toyama, Yoshitaka: Kants praktische Philosophie mit Rücksicht auf eine Theorie des Friedens, Hamburg 1973.  



 184 

Torralba, José María: Libertad, objeto práctico y acción. La facultad del juicio en la filosofia moral de Kant. Appendix: 
The Three-fold Function of the Faculty of Judgement in Kant’s Ethics: Typik, Moral Judgement and Conscience, 
Hildesheim 2009.  

Torralba, J. M.: „Zur Rolle der „Typik der reinen praktischen Urtheilskraft“ und der „Kategorien der 
Freiheit“ in der Konstitution des Gegenstandes der reinen praktischen Vernunft“, in: Zimmermann, 
Stephan (Hrsg.): Die „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, 
Berlin/Boston 2016, S. 269-294.  

Trampota, Andreas: Kants Konzeption der Tugend als Habitus der Freiheit, Baden-Baden 2021.  
Vetö Miklos: De Kant à Schelling. Les deux voies de l’idéalisme allemand, Grenoble 1998.  
Voeller, Carol W.: The Metaphysics of the Moral Law: Kant’s Deduction of Freedom, New York/London 2001.  
Von Wächter, Karl Georg: Ueber die Collision der Privatrechtsgesetze verschiedener Staaten, Teil I: Archiv für die 

civillistische Praxis, 24. Band, 1841.  
Wagner, H.: „Die kosmologische Antithetik und ihre Auflösung in Kants Kr.d.r.V.“, in: Oberer, H. (Hrsg.): 

Kant. Analysen – Probleme – Kritik, Band II, Würzburg 1996, S. 239-259. 
Wagner, Hans: „Der Argumentationsgang in Kants Deduktion der Kategorien“, in: Kant-Studien 71 (1980), 

S. 352-366.  
Wagner, Tim: „Kategorien“, in: Rapp, Christof; Corcilius, Klaus (Hg.): Aristoteles-Handbuch. Leben-Werk-

Wirkung, Berlin 2021, S. 276 ff. 
Wahrig, Gerhard; Krämer, Hildegard; Zimmermann, Harald (Hrsg.): Brockhaus Wahrig Deutsches Wörterbuch, 

Dritter Band, Stuttgart 1981.  
Warda, Arthur: Immanuel Kant’s Bücher, Berlin 1922.  
Ware, Owen: Kant on Freedom. Elements in the Philosophy of Immanuel Kant, Cambridge 2023. 
Wass, Bernd: Immanuel Kant. Kritik der reinen Vernunft – Grundriss eines philosophischen Meisterwerks –, Wien 

2018.  
Wehofsits, Anna: Anthropologie und Moral: Affekte, Leidenschaften und Mitgefühl in Kants Ethik, Berlin/Boston 

2016.   
Weinberger, Ota: Moral und Vernunft. Beiträge zur Ethik, Gerechtigkeit und Normenlogik, Wien, Köln, Weimar 

1992.  
White, F. C.: Kant’s first Critique and the transcendental deduction, Vermont 1999.  
Wike, V. S.: Kant´s Antinomies of Reason. Their Origin and their Resolution, Washington 1982.   
Wimmer, Reiner: Universalisierung in der Ethik. Analyse, Kritik und Rekonstruktion ethischer Rationalitätsansprüche, 

Frankfurt 1980. 
Willaschek, Markus: Praktische Vernunft. Handlungstheorie und Moralbegründung bei Kant, Stuttgart 1992.  
Willaschek, Marcus: Die Tat der Vernunft. Zur Bedeutung der Kantischen These vom „Faktum der 

Vernunft“, in: Funke, Gerhard (Hrsg.): Akten des Siebten Internationalen Kant-Kongress, Bonn 1991, S. 
455-466.  

Wisser, Richard: Kein Mensch ist einerlei. Spektrum und Aspekte »kritisch-kritischer Anthropologie«, Würzburg 1997.  
Wood, A. W.: Kant’s Ethical Thought, Cambridge 1999.  
Wood, A. W.: “Preface and Introduction (3-16)”, in: Höffe, Otfried (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen 

Vernunft, Berlin 2002, S. 25-42.  
Wolff, Michael: „Warum der kategorische Imperativ nach Kants Ansicht gültig ist. Eine Beschreibung der 

Argumentationsstruktur im Dritten Abschnitt seiner Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“, in: 
Schönecker, Dieter (Hrsg.): Kants Begründung von Freiheit und Moral in ‚Grundlegung‘ III, Münster 2015, 
S. 257-330.  

Wolff, Michael: „Warum das Faktum der Vernunft ein Faktum ist. Auflösung einiger 
Verständnisschwierigkeiten in Kants Grundlegung der Moral“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 57 
(2009), S. 511-549.  

Wolff, Michael: Die Vollständigkeit der kantischen Urteilstafel. Mit einem Essay über Freges Begriffsschrift, Frankfurt 
am Main 1995.  

Wolff, Christian: Gesammelte Werke, École, J; Arndt, H. W. (Hrsg.), Hildesheim 1962.  
Wyrwich, Thomas: Moralische Selbst- und Welterkenntnis. Die Deduktion des kategorischen Imperativs in der Kantischen 

Philosophie, Würzburg 2011.  
Zedler, H. J.: Grosses Vollständiges Universal-Lexikon Aller Wissenschaften und Künste, Bd. 20, Halle u. Leipzig 

1739.  
Zumbach, C.: „Das Thesenargument der dritten Antinomie – eine Anmerkung“, in: Ratio 23 (1981), S. 115-
123.  



 185 

Zwermann, Eduard: „Die transzendentale Deduktion der Kategorien in Kants „Kritik der reinen Vernunft“, 
in: Kant-Studien 5 (1) 1901, S. 444-470.  

Zimmermann, Stephan: Kants „Kategorien der Freiheit“, Berlin/Boston 2011.  
Zimmermann, Stephan: „Zu den Freiheitskategorien der Quantität, Qualität und Relation. Eine 

Selbstkorrektur“, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die „Kategorien der Freiheit“ in Kants praktischer 
Philosophie. Historisch-systematische Beiträge, Berlin/Boston 2016, S. 217-246.  

Zimmermann, Stephan: „Faktum statt Deduktion. Kants Lehre von der praktischen Selbstrechtfertigung 
des Sittengesetzes“, in: Puls, Heiko (Hg.): Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung III. 
Deduktion der Faktum?, Berlin/München/Boston 2014, 103-131.  

Zimmermann, Stephan: „Was versteht Kant unter „Kategorien der Freiheit“?, in: XXII. Deutscher Kongress 
für Philosophie, Ludwig-Maximilians-Universität, 11.-15. September 2011, DOI: 10.5282/ubm/epub.12423, 
S. 1-16. 

Zimmermann, Stephan: „Kant über die Vollständigkeit der „Tafel der Kategorien der Freiheit““, in: Archiv 
für Geschichte der Philosophie, vol. 102 (2020) 3, S. 426-452.  

Zimmermann, Stephan: „Wert und moralischer Wert bei Kant“, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Band 
75 (2021) 3, S. 406-432.  

Zimmermann, Stephan: „Was versteht Kant unter einer „Ausnahme“? Zur Unterscheidung vollkommener 
und unvollkommener Pflichten in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“, in: Kant-Studien 114 
(2023) 4, S. 710-727.  

Zocher, Rudolf: „Kants transzendentale Deduktion der Kategorien“, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, 
Band 8 (1954) 2, S. 161-194.  

Zobrist, Marc: Subjekt und Subjektivität in Kants theoretischer Philosophie. Eine Untersuchung zu den 
transzendentalphilosophischen Problemen des Selbstbewusstseins und Daseinsbewusstseins, Berlin/Boston 2011.  

 


