Die Kategorien der Freiheit bei Kant

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie
an der Ludwig-Maximilians-Universitat
Miunchen

vorgelegt von
Blas Ariel Giménez
aus
Argentinien
2025



Erstgutachter: Prof. Dr. Axel Hutter
Zweitgutachter: Prof. em. Dr. Wilhelm Vossenkuhl

Tag der mundlichen Priafung: 14.11.2024



This work is licensed under CC BY 4.0. https://creativecommons.org/licenses/bv/4.0



Danksagung

Eine frithere Fassung dieser Arbeit wurde im Jahr 2024 als Dissertationsschrift an der Fakultit fur
Philosophie, Wissenschaftstheorie und Religionswissenschaft der Ludwig-Maximilian-Universitit
Minchen angenommen. Die Dissertation entstand wihrend meines Aufenthalts in Deutschland
als Doktorand am Lehrstuhl fir Theoretische Philosophie und wire ohne die Unterstiitzung vieler
Menschen, die mir gro3ztigig ihre enorme Hilfe angeboten haben, nicht méglich gewesen. Thnen
mochte ich an dieser Stelle sehr herzlich danken.

Mein besonderer Dank gilt in erster Linie meinem verehrten Lehrer, Herrn Professor Dr.
Axel Hutter fir die umfassende Betreuung und die unschitzbare Férderung, die diese Arbeit erst
moglich gemacht haben. Ich danke ithm von Herzen fiir die bestindige Unterstlitzung. Seine
sorgfiltigen Korrekturen und seine wertvollen Denkanst6B3e haben meine Arbeit in entscheidender
Weise geprigt. Besonders beeindruckt hat mich sein tiefes philosophisches Wissen — vor allem im
Bereich der Kantischen Philosophie —, das mir stets eine wichtige Orientierung gegeben hat.

Besonders herzlich gedankt sei Prof. em. Dr. Wilhelm Vossenkuhl fur die freundliche
Ubernahme des Zweitgutachtens sowie fiir seine wohlwollende und ziigige Begutachtung, die ich
sehr zu schitzen wusste. Aufrichtig danken mochte ich an dieser Stelle auch den Professoren Dr.
Andreas Dufter und Dr. Roland Spliesgart, die durch ihre Unterstiitzung meinen akademischen
Werdegang bzw. die Entstehung dieser Arbeit geférdert haben.

Mein tief empfundener Dank gilt Dr.in Magali Henke fir ihre stete Begleitung, ihre
Freundschaft und das Vertrauen, das sie mir wihrend des gesamten Arbeitsprozesses
entgegengebracht hat. Toni, Nacho, Gunnar, Christof, Diego, Sharon, Johannes, Nikola und Julia
danke ich von Herzen fir ihre Nihe und die geteilten Augenblicke, die diesen Weg erst lebendig
gemacht haben.

Danke schulde ich schlieBlich ICALA, insbesondere Prof. Dr. Margit Eckholt und das
Kuratorium, fur die Verleihung eines Promotionsstipendiums.



Inhaltverzeichnis

Abkurzungen und Zitierweise 1
Einleitung 3
I. Der philosophische Kontext der Tafel praktischer Begriffe 3

II.  Die Ausgangsbasis der Tafel praktischer Kategorien 5

1. Deduktion der Freiheit 5

2. Das Marionettenspiel und die Gewalt der Freiheit 10

3. Die Kategorien und die Begriffe des Guten und Bése 14

4. Die Freiheit der praktischen Kategorientafel 16

III. Die Kategorien der Freiheit als Problemfeld 17
IV. Gang der Untersuchung 20
Kapitel I: Die Konzeption praktischer Kategorien 22
§1. Sinn und Bedeutung praktischer Elementarbegriffe 22

1. Die Metapher des Marionettenspiels und die moralische Gesinnung 22

1.1. Die Marionette und das Lebendige 24

1.2. Die praktische Bestimmung 29

1.3. Gesinnung, Charakter und Denkungsart 31

2. Das Wesen praktischer Kategorien 34

2.1. Die Suche nach einem allgemeinen und systematischen Verstindnis = 34

2.2. Die Begriffe a priori der moralischen Moglichkeit der Handlung 38

3. Die Frage nach dem Ursprung der Kategorien der Freiheit 42

3.1. Hypothese und Probleme einer metaphysischen Deduktion 42

3.2. Hypothese und Probleme einer transzendentalen Deduktion 53

4. Die Titigkeit der Bestimmungen einer praktischen Vernunft 57

4.1. Unterwerfen statt Synthetisieren 57

5. Die Beziehung der Kategorien auf die moralische Willensgesinnung 61

6. Homogenitit und praktische Elementarbegriffe 72

6.1. Das Problem der Gleichartigkeit der Kategorien 72

6.2. Die praktische Vernunft iiberhaupt 73

6.3. Die Ordnung des Fortgangs praktischer Kategorien 76

Kapitel II: Die Tafel der praktischen Kategorien 81
§2. Die praktischen Kategorien der Quantitit 81

1. Die erste Kategorie der Quantitit 81

1.1. Erklarung und Ursprung der Maximen 81

1.2. Zur Titigkeit der ersten Quantititskategorie 90



2. Die zweite Kategorie der Quantitit
2.1. Zur Erklirung der Vorschriften als Kategorie
2.2. Zur Tatigkeit der zweiten Quantititskategorie
3. Die dritte Kategorie der Quantitit
3.1. Zur Erlduterung der praktischen Gesetze als Kategorie
3.2. Zur Titigkeit der dritten Quantititskategorie

§3. Die praktischen Kategorien der Qualitit

1. Die erste Kategorie der Qualitit
2. Die zweite Kategorie der Qualitit
3. Die dritte Kategorie der Qualitit

§4. Die praktischen Kategorien der Relation

1. Der Begriff der Personlichkeit

2. Der Begrift der Person

3. Die erste Kategorie der Relation
4. Die zweite Kategorie der Relation
5. Die dritte Kategorie der Relation

§5. Die praktischen Kategorien der Modalitit
1. Die Modalkategorien in der Vorrede der zweiten Krizik
2. Die erste Kategorie der Modalitit
3. Die zweite Kategorie der Modalitit
4. Die dritte Kategorie der Modalitit

Schlussbetrachtung

Literaturverzeichnis

98
98
103
107
107
113

118

118
121
126

131

131
135
140
142
147

151
151
155
158
164
169

171



Abkurzungen und Zitierweise

a) Abkurzungsverzeichnis

AA
Anth.
BBGSE

BGSE
BDG

Br
EAD
EEKU
FEV
FM

GMS
GNVE

GSK
HN
IaG
KpV
KrV
KU
Log
MAM
MAN
MonPh

MpVT
MS
MSI
NEV

NG

NTH

or

Pid

PG

PND

Prol

Refl
RezMoscati

RGV
SF
TG
TP

Akademie-Ausgabe

Anthropologie in pragmatischer Hinsicht

Bemerkungen zu den Beobachtungen iiber das Geftihl des Schénen und
Erhabenen

Beobachtungen tiber das Gefiihl des Schénen und Erhabenen

Der einzig mégliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins
Gottes

Briefe

Das Ende aller Dinge

Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft

Die Frage, ob die Erde veralte, physikalisch erwogen

Welches sind die wirkliche Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnitzens
und Wolf’s Zeiten in Deutschland gemacht hat?

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten

Geschichte und Naturbeschreibung der merkwirdigsten Vorfille des
Erdbebens, welches an dem Ende des 1755sten Jahres einen gro3en Theil
der Erde erschiittert hat

Gedanken von der wahren Schitzung der lebendigen Krifte
Handschriftlicher Nachlass

Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbuirgerlicher Absicht

Kritik der praktischen Vernunft

Kritik der reinen Vernunft

Kritik der Urteilskraft

Logik

Muthmaflicher Anfang der Menschengeschichte

Metaphysische Anfangsgrinde der Naturwissenschaften

Metaphysicae cum geometria iunctae usus in philosophia naturali, cuius
specimen I. continet monadologiam physicam

Uber das MiBlingen aller philosophischen Versuche in der Theodicee

Die Metaphysik der Sitten

De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis

Nachricht von der FEinrichtung seiner Vorlesungen in dem
Winterhalbenjahre von 1765-1766

Versuch, den Begriff der negativen Gré3en in die Weltweisheit einzufithren
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels

Opus Postumum

Padagogik

Physische Geographie

Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova dilucidatio
Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik

Reflexion

Recension von Moscatis Schrift: Von dem koérperlichen wesentlichen
Unterschiede zwischen der Structur der Thiere und Menschen

Die Religion innerhalb der Grenzen der blofen Vernunft

Der Streit der Fakultiten

Triume eines Geistersehers, erldutert durch die Trdume der Metaphysik
Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber
nicht fur die Praxis



UD

UFE

VAMS
VARGV
VASF
VATL
VATP

VAZeF
VKK
VNAEF

V-Lo/Wiener
V-Mo/Collins
V-Mo/Kaehler

V-Mo/Mron
V-Mo/Mron I1
V-Met-1.1/Pélitz
V-Met-N/Herder
V-Met/Volckmann
V-MS/Vigil

V-NR/Feyerabend
V-PP/Powalski
VRML

VT

WA

WDO

ZeF

Untersuchung tber die Deutlichkeit der Grundsitze der natirlichen
Theologie und der Moral
Untersuchung der Frage, ob die Erde in ihrer Umdrehung um die Achse,
wodurch sie die Abwechselung des Tages und der Nacht hervorbringt,
einige Verinderung seit den ersten Zeiten ihres Ursprungs etrlitten habe
Vorarbeit zur Metaphysik der Sitten
Vorarbeit zur Religion innerhalb der Grenzen der blolen Vernunft
Vorarbeit zum Streit der Fakultiten
Vorarbeit zur Tugendlehre
Voratbeit zu Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt, aber nicht fir die Praxis
Vorarbeiten zu Zum ewigen Frieden
Versuch tber die Krankheiten des Kopfes
Verkiindigung des nahen Abschlusses eines Tractats zum ewigen Frieden in
der Philosophie
Wiener Logik
Vortlesungen Wintersemester 1784 /1785 Moralphilosophie Collins
Immanuel Kant: Vorlesung zur Moralphilosophie (Hrsg. von Werner Stark.
Berlin/New York 2004)
Moral Mrongovius

Votlesungen Wintersemester 1784/1785 Moral Mrongovius 11
Kant Metaphysik L 1 (P6litz)
Nachtrige Metaphysik Herder
Votlesungen Wintersemester 1784/1785 Metaphysik Volckmann
Votlesungen Wintersemester 1793/1794 Die Metaphysik der Sitten
Vigilantius
Naturrecht Feyerabend (Winter 1784)
Praktische Philosophie Powalski
Uber ein vermeintes Recht, aus Menschenliebe zu liigen
Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philosophie
Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?
Was heif3t: Sich im Denken orientieren?
Zum ewigen Frieden

b) Zur Zitierweise

Kants Schriften werden nach der Ausgabe der Preuflischen Akademie der Wissenschaften (Berlin
1902 ) zitiert, z. B. 05:25 = Band V, S. 25. Bei der Kiritik der reinen Vernunft werden, wie in der
tblichen Weise, die Seitenzahlen der ersten (= A), vor allem die der zweiten Auflage (= B)
angegeben. Zitaten aus der Vorlesungsnachrift von Kaehler bilden Ausnahmen, die nicht in der
Akademie-Ausgabe enthalten ist (hier wird nach der Ausgabe von Werner Stark zitiert).



Einleitung

L Der philosophische Kontext der Tafel praktischer Begrifte

Die votliegende Arbeit untersucht die ,,Kategorien der Freiheit' in Immanuel Kants Krizik der
praktischen Vernunft. Dieses Thema stellt aus mehreren Griinden eine Herausforderung dar.
Zunichst geht es um Begriffe, denen der Status von ,,Kategorien® zugeschrieben wird. Mit dieser
Bezeichnung ist impliziert, dass es nicht um Konzepte beliebiger Ordnung handelt, sondern um
solche, die eine zentrale Stellung innerhalb des Systems der Vernunft einnehmen. Betrachtet man
die Kritik der reinen V'ernunft sowie die westliche philosophische Tradition seit Aristoteles, so sind
Kategorien als grundlegende Begriffe zu verstehen, denen alle weiteren Bestimmungen zugrunde
liegen. Es ist jedoch nicht ohne Weiteres ersichtlich, dass Kant die Kategorien der Freiheit als
,Grundkrifte, ,,Grundvermogen, |, Urbegriffe* verstand. Dennoch betrachtet er sie — analog
zu den reinen Verstandesbegriffen — als ,,Elementarbegriffe’®. Dabei zeigt sich ein nicht
unerhebliches Detail: Den Kategorien der Freiheit wird in der Kritik der praktischen 1 ernunft an
keiner Stelle die ,,Reinheit*’ zugesprochen, die fiir die Kategorien des Verstandes konstitutiv ist.

Es ist zundchst darauf hinzuweisen, dass der Begriff ,,Kategorie®, der auf die akroamatische
und homonyme Schrift ,, Kategorien® (Peri ton kategorion) des Aristoteles zuriickgeht, im Laufe
der Geschichte eine solche Bedeutungsverinderung erfahren hat, dass es unangemessen erscheint,
ithn im Sinne des griechischen Philosophen zu interpretieren. Der Terminus ,,Kategorie® (kategoria)
ist ein Substantiv, das sich vom altgriechischen Verb kategorein ableitet, was urspringlich ,,anklagen
bedeutete. Kategorie bezeichnete demnach zunichst ,,Anklage® (kategore)” oder die 6ffentliche
Zuschreibung einer Figenschaft. Im Denken des Aristoteles erfahrt dieser Ausdruck jedoch eine
Umdeutung: Die ,,Kategorie® wird nicht mehr als Anklage verstanden, sondern als ,,Pridikat®, also
als das, was tuber ein Subjekt ausgesagt werden kann. Zwar ldsst sich in dieser
Bedeutungsverschiebung noch ein Nachklang der urspringlichen Semantik erkennen — insofern
das Pridikat immer noch etwas Uber ein anderes aussagt —, doch wird die Kategorie bei Aristoteles
systematisch in einen neuen theoretischen Rahmen eingebettet: Sie wird zu einem Element einer
Pridikationstheorie und damit Teil einer frithen Sprachanalyse. In diesem Sinne stellt die Liste der
zehn Kategorien bei Aristoteles eine Klassifikation méglicher Pridikatsformen dar.

Inwieweit die von Kant entwickelte Lehre der Freiheitskategorien in der von Aristoteles
geprigten Tradition steht, lasst sich kliren, wenn man analysiert, wie die Kategorien zu verstehen
sind. Vorweg sei gesagt, dass sowohl die Kategorien des Aristoteles als auch jene des reinen
Verstandes und der Freiheit eine gemeinsame Struktur aufweisen: Sie erscheinen in Texten, deren
primires Ziel die Grundlegung anderer subordinierter Erkenntnisse ist. Die philosophische
Aufgabe der Kritik der praktischen 1 ernunft liegt in der Begriindung der Moral aus einem obersten
Prinzip. Es stellt sich daher die Frage, ob der Begriff ,, Kategorie® im praktischen Sinne weiterhin
die Funktion eines logischen ,,Pradikats* erfillt.

Das Vorhergehende legt nahe, die systematische Einordnung der Freiheitskategorien in das
Korpus der theoretischen und praktischen Erkenntnis kritisch zu hinterfragen. Handelt es sich
insgesamt um Kategorien des Seins von Objekten oder um solche des Sollens des Subjekts? Wird
das Objekt als eine dem Denken gegebene Erscheinung aufgefasst, die im Hinblick auf seine

3

' Vgl. KpV 05:65-67.

2KpV 05:46 f.

3 KpV 05:47.

4 Absicht, Johann Henrich: ,,Uber die Freiheit des Willens (1789)%, in: Bittner, Riidiger; Cramer, Konrad: Materialien 3u
Kants Kritik der praktischen Vernunft, Frankfurt am Main 1975, S. 235.

> KpV 05:65.

0 Vel KrV A 11.

7 Vgl. Wagner, Tim: ,,Kategorien®, in: Rapp, Christof; Corcilius, Klaus (Hg.): Aristoteles-Handbuch. Leben-Werk-Wirkung,
Berlin 2021, S. 276 ff.; Hoenen, Maarten: ,,Kategorie®, in: Sandkiihler, Hans Jorg (Hg.): Engyklopddie Philosophie,
Hamburg 2010, Band 2, S. 1215 ff.



Erkenntnis konzipiert ist, dann kommt die zweite Option in Betracht: Die Kategorien der Freiheit
gehoren zum Bereich des Sollens des Subjekts. Der Verstand benétigt keine zwei Kategorientafeln
zur Erkenntnis der Erfahrungsgegenstinde. Nach welchem Kriterium miisste man anerkennen,
dass sowohl die erste Quantititskategotie des Verstandes — ,,Einheit“® — als auch die erste
Quantititskategorie der praktischen Vernunft — ,,Subjektiv, nach Maximen (Willensmeinungen
des Individuums)*’ — auf sinnliche Erscheinungen" anwendbar wiren? Die Behauptung, dass die
Kategorien der Freiheit dem Verstand entstammen, lisst sich nicht tiberzeugend begriinden und
bedatf einer ausfiihrlichen Analyse'".

Entsprechend der Entstehungsreihenfolge der kategorialen Tabellen steht die Tafel der
Verstandeskategorien an erster Stelle der chronologischen Ordnung. Das bedeutet, es gibt keinen
belastbaren Nachweis dafiir, dass Kant vor dem Modell der Verstandeskategorien bereits eine
Tabelle der praktischen Kategorien entworfen hatte. Die Tabelle der praktischen Kategorien — als
Kategorien der Freiheit — erscheint erst Jahre nach der ersten Auflage der Kritik der reinen 1 ernunft.
Damit fungieren die reinen Verstandeskategorien als architektonisches Referenzmodell.
Entsprechend wurde die Tafel praktischer Kategorien nach vier Hauptbegriffen (Klassen') und
jeweils drei untergeordneten Momenten'" mit eigenen Negationen gegliedert. Charakteristisch fiir
Kants Darstellungsweise ist eine kreuzférmige Struktur, deren Aufbau durch vier Grundbegriffe
bestimmt ist — analog zu anderen systematischen Tabellen'* Kants.

Beim Vergleich beider Tabellen fillt auf, dass Momente, die inhaltlich kaum miteinander
verwandt sind, unter derselben Klasse erscheinen. So sind beispielsweise in der ersten Klasse
,»,Quantitit sowohl ,,Einheit”, ,,Vielheit“ und ,,Allheit™ als auch ,,Maximen®, ,,Vorschriften® und
,»Gesetze™ aufgefihrt. Dass Kant denselben Begriff ,,Quantitit™ auf zwei kategoriale Tabellen
anwendet, wirft die Frage auf, ob es sich dabei um eine systematische und architektonische
Analogie oder vielmehr um eine Identitit aus einem gemeinsamen Ursprung handelt. Da die
Verstandeskategorien aus der Urteilstafel abgeleitet werden, beziehen einige Autoren' diesen
Ursprung auch auf die praktischen Begriffe. Werden die Kategorien der Freiheit richtig
interpretiert, wenn man behauptet, dass sie denselben Urteilsfunktionen der logischen Tafel
entsprechen? Warum bezeichnet Kant die praktischen Begriffe als Kategorien der Freiheit, wenn
ithr Vorbild und Ursprung der Verstand gelegen hitte?

Das Vermogen, aus dem die ,,Kategorien der Natur* sowohl in ihrem reinen Ursprung als
auch in ithrem synthetischen Gebrauch stammen, ist der Verstand. Dieses Verstandesvermégen
scheint nicht mit der Freiheit gleichgesetzt zu werden. Freiheit ist eine Idee, und ihr Vermégen
wird in der Idee gedacht. Der Verstand ist keine Idee, die sich aus der Erweiterung einer Kategorie
tiber die Grenzen der sinnlichen Erfahrung'® hinaus ergibt, sondern ein Erkenntnisvermogen'’.
Freiheit als Idee hingt ausschlieflich von dem hypothetischen Urteil der Relation ,,Grund zur
Folge“'® und von der reinen Kategorie der Relation ,,Kausalitit und Dependenz (Ursache und
Wirkung)“" ab. Es scheint also nicht moglich zu sein, dass die praktischen Kategorien, die auf
Freiheit und diese wiederum auf ein logisches Urteil oder eine reine Kategorie angewiesen sind,
thren Ursprung in einer vollstindigen Tafel logischer Urteile haben mussen. Dies kime dem

bl

8 KrV B 106.

2 KpV 05:66.

10 Neigungen, Begierden, Antrieben und Gefithle — Lust wie Unlust — erscheinen als sinnliche Erscheinungen. Sie
entzichen sich nicht dem Gesamtzusammenhang physikalischer Prozesse (vgl. KpV 05:57). Doch aus ihnen Objekte
zu formen, gehort nicht zum Bereich praktischer Vernunft (vgl. KpV 05:44 £.).

11 Siehe Kapitel I.

2Vgl. KrV B 110.

3 Vgl. KrV B 110.

4 Vgl. KV A 70/B 95, A 80/B 106, B 200, A 292/B 348, A 344/B 402, B 419, B 443.

15 Vel. Zimmermann, Stephan: Kants ,Kategorien der Freibeit”, Betlin/Boston 2011; siche auch Puls, Heiko: Funktionen
der Freibeit: Die Kategorien der Freibeit in Kants ,,Kritik der praktischen 1 ernunft*, Betlin/Boston 2013.

16 Vol KtV B 435 f.

17 Vgl KtV B 137.

18 Vel. KtV B 98.

19 Vel. KrV B 106.



Argument gleich, Freiheit hinge vollstindig von allen logischen Urteilen ab. Eine solche Annahme
ist sowohl in der theoretischen als auch in der praktischen Philosophie problematisch.

Es ist insofern bemerkenswert, als Kant in der zweiten Krizz& ausdriicklich den Gegensatz
zwischen den Kategorien der Freiheit und denen der Natur thematisiert, wihrend die Bezeichnung
,Kategorien der Natur* in der ersten Kritik iiberhaupt nicht vorkommt. Kant versteht die in der
Tafel im § 10 der Analytik der Begriffe aufgestellten Kategorien nicht als Kategorien der Natur,
sondern als Kategorien des Verstandes™. In einem urspriinglichen Sinne sind diese Kategotien
,,bloBe Gedankenformen‘*, ,,von welchen die Natur (bloB als Natur iiberhaupt betrachtet) als dem
urspringlichen Grunde ihrer notwendigen Gesetzmalligkeit (als natura formaliter spectata),
abhingt“?. Die Natur wird nicht als jener Begriff dargestellt, aus dem die Kategorien hervorgehen
und in dem sie ihren Platz finden, sondern sie ergibt sich vielmehr aus den kategorialen Elementen,
die auf Anschauungen angewendet werden, um Ordnung und RegelmifBligkeit in diesen
herzustellen®.

Die Gegentiberstellung beider Arten von Kategorien verleitet dazu, nach einer gemeinsamen
Waurzel fiir beide Tabelle zu suchen. Ein Missverstindnis entsteht, wenn Interpreten versuchen,
einem praktischen Begriff eine theoretisch-logische Funktion zuzuschreiben. In diesem Fall wiire
eine Tafel praktischer Begriffe uberflissig, denn wenn diese tatsichlich aus Urteilen abgeleitet
wiren, wirde der Hinweis gentigen, dass sie auf logischen Verstandesfunktionen beruhen. Kant
argumentiert jedoch an keiner Stelle in dieser Richtung. Daher ist es hilfreich, den Blick erneut auf
die Einheit der Tabelle zu richten — ndmlich auf die Idee der Freiheit.

Die Stellung der praktischen Kategorien im System der Kritik ldsst sich anschaulich durch
die geometrische Figur konsekutiver Winkel illustrieren. Diese Winkel teilen sich sowohl den
Scheitelpunkt als auch eine Seite, was den Beobachtungshorizont erweitert. Der gemeinsame
Scheitelpunkt verweist primar auf den Begriff der Freiheit, insofern er sich auf die von Kant
gelegten Grundlagen und Zielsetzungen bezieht, um das Problem der objektiven Realitdt der Idee
zu kliren. Die geteilte Seite hingegen symbolisiert den Freiheitsbegriff in seiner Relation zu den
Begriffen des Guten und des Bosen. Ein entscheidender Schritt in der Analyse der praktischen
Kategorien besteht daher darin, sich auf einen bestimmten Begriff von Freiheit zu stiitzen. Nur so
lassen sie sich im Kontext des Gebrauchs praktischer Vernunft als der Ort zu bestimmen, an dem
Kant das Spannungsverhiltnis zwischen Naturnotwendigkeit und den Anspriichen der reinen
Vernunft thematisiert.

1I. Die Ausgangsbasis der Tafel praktischer Kategorien
1. Die Deduktion der Freiheit

Die Kategorien der Freiheit bilden einen zentralen Bestandteil der Problemstellung des freien
Willens. Von entscheidender Bedeutung ist es, die praktische Freiheit als Faktor der Einheit der
praktischen Kategorien im Blick zu behalten. Die Rolle und der Einfluss praktischer Begriffe auf
die Willensbestimmung bleiben jedoch unklar, solange die Bedeutung dieser Freiheit nicht
hinreichend bestimmt ist. Eine solche Unklarheit kann Kant dabei nicht unterstellt werden, da die
zweite Kritik eine klare Grundlage fiir das kategoriale System schaftt. Der entscheidende Punkt liegt
in den unterschiedlichen Perspektiven, die sich aus dem Freiheitsbegriff ergeben kénnen. Allein

20 Vegl. KpV 05:65.

21 Vgl. KrV B 106. Die erste explizite Bezugnahme auf die ,,Kategorien des Verstandes® findet sich an der Stelle B
122. Vgl. dazu auch KpV 05:136.

2 KtV B 150. Vgl. dazu auch KrV B 288, B 305; KpV 05:66, 05:136.

2 KrV B 165.

2 Vel. KrV A 125: ,,Die Ordnung und RegelmaBigkeit also an den Erscheinungen, die wir Natur nennen, (...). Denn
diese Natureinheit soll eine notwendige, d. 1. a priori gewisse Einheit der Verkniipfung der Erscheinungen sein®. Die
These, Natur- und Verstandesbegriff seien identisch, scheint kaum haltbar, sofern Kant in jenem Zusammenhang
explizit ein Abhingigkeitsverhiltnis des Naturbegriffs gegeniber dem Begriff des Verstandes und den diesem
zugehorigen Kategorien vertritt.



mit der negativen Freiheitsidee ldsst sich weder ein kategoriales System noch eine positive
Willensbestimmung begrinden. Zwar stellt die logische Méglichkeit eine notwendige Bedingung
fiir jede Konzeption von Freiheit dar, doch ist sie fiir sich genommen nicht hinreichend.

Durch die Lokalisierung des Freiheitsbegriffs, der bei Kant den Kategorien zugrunde liegt,
lassen sich weitere unklare Aspekte der Tabelle analysieren. Die Schwierigkeiten hinsichtlich
Bedeutung und Spezifitit jeder einzelnen Kategorie im praktischen Leben verweisen auf die
grundlegende Frage, warum das Freiheitsverstindnis tiberhaupt Kategorien benétigt. Zugleich
wird dadurch der praktische Gebrauch der reinen Vernunft niher bestimmt. Es scheint notwendig,
nachzuvollziehen, wie man mittels praktischer Begriffe der Ubergang von einem durch Neigungen
affizierten Willen zu einem freien Willen vollzieht. Wie bei Kant zu erwarten ist, mussten die
Kategorien im Spannungsfeld von Freiheit der Vernunft, den Begriffen von Gut und Bése sowie
den freien Handlungen entwickelt werden kénnen. Dies bedeutet, dass sie in den Prozess der
,» Willensbestimmung® integriert werden missen.

Die Tafel der praktischen Kategorien beruht auf einem spezifischen Verstindnis
menschlicher Freiheit®”. Dieses Verstindnis hat zu verschiedenen Kontroversen gefiihrt, in deren
Rahmen — je nach theoretischer Perspektive — zu kliren versucht wird, was unter praktischen
Kategorien zu verstehen ist und welchem Zweck sie dienen. Der Ausgangspunkt dieser Debatten
liegt vermutlich in jenen Kategorien der Tabelle, die als empirische Begriffe interpretiert werden
konnten. Unter empirischen Begriffen versteht man gemeinhin solche, die aus der sinnlichen
Wahrnehmung von Erscheinungen hervorgehen und zur Bezeichnung sowie Darstellung dieser
Phinomene dienen. Fiir sich genommen wire eine Tafel, die ausschlieSlich empirische Begriffe
enthilt, unproblematisch. Problematisch wird es jedoch dort, wo solche Begriffe mit nicht-
empirischen Begriffen vermischt werden.

Das Erstaunliche an dieser Auseinandersetzung ist, dass die problematische Vermischung
von Begriffen nicht dazu geftihrt hat, zu hinterfragen, ob es sich tatsichlich um empirische Begriffe
im Rahmen eines empirischen Vernunftgebrauches handelt. Stattdessen tberwog die Tendenz,
anzunehmen, dass solche Begriffe in die Tafel der Freiheit aufgenommen werden kénnten. Diese
begriffliche Vermengung gefihrdet jedoch in erster Linie die systematische Einheit der kategorialen
Tafel. Dariiber hinaus fihrt sie zu der fragwirdigen Annahme, dass sowohl der Verstand als auch
die reine praktische Vernunft unterschiedslos auf dieselbe Tafel bei der Bestimmung des Willens
zum Handeln zuriickgreifen kénnten. Eine solche Konzeption ist jedoch nicht ohne Preis: Sie
impliziert die Notwendigkeit, zentrale Begriffe der zweiten Krizik zu modifizieren.

Das zentrale Konzept, das im Zuge dieser Verdnderungen eine Bedeutungsverschiebung
erfahrt, ist die praktische Freiheit. Manche Interpretationen haben diesen Begriff derart
ausgeweitet, dass selbst sinnliche Erfahrungen — etwa Gefithle und Emotionen — darunter gefasst
werden konnten. Im Bestreben, empirische Begriffe innerhalb der Tafel zu retten, wurde der
Freiheitsbegriff in zwei, wenn nicht sogar in drei Bedeutungsdimensionen aufgespalten: eine
empirische Freiheit, zu der die entsprechenden empirischen Kategorien zihlen; eine
transzendentale Freiheit, auf die sich moralische Begriffe beziehen; und eine indifferente Freiheit™
tir Konzepte, die weder empirisch noch moralisch bestimmt sind. Trotz ihrer interpretatorischen
Originalitit stehen diese Deutungen im Widerspruch zu den Argumenten, die Kant zugunsten der
Freiheitsidee und des freien Willens entwickelt hat.

Die Analyse praktischer Kategorien kann nicht von einem Begriff der empirischen Freiheit
ausgehen, da der Ubergang von der bloBen Denknotwendigkeit von Freiheit”” zu ihrer objektiven
Realitit nicht durch eine empirische Deduktion vermittelt werden kann. Die systematische Einheit
der Kategorien und die Mdglichkeit einer Metaphysik des Rechts sowie der Ethik hingen

25 Uber den Terminus ,,Freiheit” siche Hutter, Axel: ,,Freiheit®, in: Stefano, Bacin; Mohr, Georg; Stolzenberg, Jiirgen;
Willaschek Marcus (Hrsg.): Kant-Lexikon, Band 1, Betlin/Boston 2015, S. 632-638.

26 Vgl. MS 06:226. Zum historischen Disput Kants mit zeitgendssischen Philosophen nach dem Jahr 1788 tber den
Begriff der Freiheit sowie Uber die Problematik einer vermeintlichen Wahlfreiheit siche Ware, Owen: Kant on Freedom.
Elements in the Philosophy of Immanuel Kant, Cambridge 2023.

27Vgl. KtV A 558/B 586.



maligeblich davon ab, dass die ihr zugrunde liegende Idee der Freiheit keine Vorstellungen aus der
sinnlich wahrnehmbaren Natur enthilt. Aus diesem Grund ist es sinnvoll, einige zentrale Thesen
Kants zur Realitit praktischer Freiheit zu rekapitulieren. Auf diese Weise ldsst sich allen Kategorien
eine logische Kohirenz verleihen und zugleich aufzeigen, dass sie sich in praktischer Hinsicht auf
eine einzige Idee der Freiheit zurtickfithren lassen.

Die Kritik der praktischen 1V ernunft zeigt an mehreren Stellen, dass dem Begriff der Freiheit
objektive Realitdt zugesprochen werden muss. Im Unterschied zu fritheren Schriften Kants, in
denen dieses Zuschreiben® weder eindeutig noch in gleicher Weise evident ist, wird in der zweiten
Kritik ein neuer Zugang gewihlt. Die Frage, wie Freiheit objektiv real sein kann, bleibt in jenen
fritheren Werken” unbeantwortet. Demgegeniiber bietet die zweite Kritik eine klare Antwort: Die
objektive Realitit der Freiheit ldsst sich durch ,,das formale praktische Prinzip der reinen
Vernunft” begriinden. Vor dieser Schrift findet sich keine positive Bestimmung der Realitit der
Freiheit. Die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten stellt ,,das moralische Sollen‘®' bzw. die
,»,Moralitit“** nicht als Begriindung der objektiven Realitit der Freiheit dar.

Die Pointe der kantischen Argumentation besteht darin, dass Freiheit durch die Moralitit in
der Praxis Wirklichkeit erlangt. Dies hat nachteilige Auswirkungen auf jene Interpretationen, die
falschlicherweise behaupten, im praktischen Bereich werde die Freiheit nicht durch das moralische
Gesetz begriindet. Die unmittelbare Konsequenz fiir die Lehre der Kategorien lautet: Ohne diesen
Beweis blieben sie leere Begriffe” ohne objektive Realitit. Daraus folgt, dass die Wirksamkeit dieser
Kategorien auf den Nachweis der Freiheit™ angewiesen ist. Bereits zu Beginn der Kritik der
praktischen Vernunft formuliert Kant eine der zentralen Thesen des gesamten Werks: Die Realitit
der Idee der Freiheit wird durch das apodiktische moralische Gesetz der praktischen Vernunft
sowohl bewiesen als auch offenbar gemacht”.

Wie lésst sich die praktisch-objektive Realitit der Freiheit begrinden? Mit dem Abschnitt
,,Von der Deduktion der Grundsitze der reinen praktischen Vernunft‘”® beginnt Kant den Beweis
fir die Deduktion der objektiven Realitit der Freiheit. Dabei geht es nicht nur um einen
systematischen Beweis, sondern zugleich um die Aufthebung der Notwendigkeit einer ,,gesuchten
Deduktion des moralischen Prinzips“”. In einem erweiterten Sinne entwickelt Kant hier eine neue
,Deduktion der Freiheit“*. Seine Strategie zielt auf einen konzeptuellen Zusammenhang zwischen

28 Zur Debatte iiber die konzeptuellen Anderungen, die Kant in der zweiten Kritik im Hinblick auf die GMS
vorgenommen hat, siche Dalbosco, Claudio Almir: Ding an sich selbst und Erscheinung: Perspektiven der transgendentalen
Idealismus bei Kant, Wiirzburg 2002, S. 313 f.,; Henrich, Dieter: ,,Die Deduktion des Sittengesetzes. Uber die Griinde der
Dunkelheit des letzten Abschnittes von Kants »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, in: Schwan, Alexander
(Hrsg.): Denken im Schatten des Nibilismus. Festschritt fiir Wilhelm Weischedel zum 70. Geburtstag, Darmstadt (1975), S. 55-
112.

2 Vel. GMS 04:448, 04:450, 04:453 . Im Gegenteil dazu siche KpV 05:30. Zur Deutung, dass das Sittengesetz durch
Freiheitin der GMS erkannt wird, siche Schénecker, Dieter: Kants Grundlegung 111: die Deduktion des kategorischen Imperativs,
Deutschland 1999, S. 188; Dalbosco, Claudio Almit: Ding an sich und Erscheinung, a.a.O., S. 318; Eidam, Heinz: Dasein
und Bestimmung: Kants Grund-Problem, Betlin/New York 2000, S. 243 f.

30 KpV 05:41. Vgl. dazu auch KpV 05:133.

31 GMS 04:455.

32 GMS 04:453.

3 Vgl. KpV 05:56, 05:66. Es lisst sich annehmen, dass sich der Ausdruck ,,ibrigen Kategorien® (KpV 05:56) nicht
ausschlieBlich auf die reinen Verstandeskategorien, sondern ebenso auf die Kategorien der Freiheit bezieht. Vgl
ahnlicher Richtung Puls, Heiko, Funktionen der Freibeit, a.a.O., S. 23 ff.

3 Vel. TP 08:285 Anm. Besonders hervorzuheben an dieser Stelle ist Kants eindeutige Feststellung, dass sich der
Begriff der Freiheit nicht auf technischen Prinzipien oder kausal-mechanischen Erklirungen griinden lisst. Eine
Handlung, die lediglich solchen Prinzipien folgt, kann nicht als frei im kantischen Sinne gelten.

3 Vel KpV 05:03 f.

36 KpV 05:42.

37 KpV 05:47. Vgl. dazu auch Schonecker, Dieter: Kant: Grundlegung 111, 2.2.0., S. 311.

38 KpV 05:48. Vgl. dazu auch Voeller, Carol W.: The Metaphysics of the Moral Law: Kant’s Deduction of Freedom, New
York/London 2001; Ameriks, Katl: “Kant’s Deduction of Freedom and Morality”, in: Inferpreting Kant’s Critique,
Oxford 2003.



dem Begriff der ,,Deduktion” und dem der ,,Freiheit”. In diesem Zusammenhang spielt die Idee
der ,,realen Moglichkeit” eine zentrale Rolle.

Die praktische Realitit wird dem problematischen Begtiff der Freiheit zugeordnet®. Die
innerhalb des Feldes der spekulativen Vernunft negierte Freiheitsrealitit wird im Rahmen der
moralischen Handlung durch die praktische Vernunft anerkannt. Dabei ist zwischen einer
theoretisch- und einer praktisch-objektiven Realitit zu unterscheiden. Diese Unterscheidung
beruht jedoch nicht auf dem logischen Begriff der Realitit, sondern auf der jeweiligen Verwendung
der reinen Vernunft: einmal in Bezug auf die Bestimmung des Willens, und zum anderen
hinsichtlich des der Objektivitit zugrunde liegenden Gesetzes. Es gehort zu den Grundannahmen
der kantischen Philosophie, dass alles, was in der ,Natur! — sei es im sinnlichen oder
tbersinnlichen Bereich — geschieht oder existiert, durch ein Gesetz bzw. durch Gesetze bestimmt
ist. Daraus folgt, dass es jeweils ein determinierendes Gesetz gibt, das als Grund der Bestimmung
(als ,,Grundkraft® oder ,,Grundvermégen*’) fungiert.

Die Zuschreibung der praktisch objektiven Realitit der Freiheit hingt ausschliellich von der
,2Deduktion dieser ab. Es geht folglich um die Frage nach der Deduktion der objektiven Realitit
der Freiheit. Dabei stellt sich die grundlegende Uberlegung, wie der Begriff ,,Deduktion® in diesem
Zusammenhang zu verstehen ist. Kant betont ausdricklich, dass unter einer Deduktion eine
,»Rechtfertigung*’ der objektiven und allgemeinen Giiltigkeit eines Begriffs zu verstehen ist. Die
objektive und allgemeine Gultigkeit steht somit in einem wesensverwandten Verhaltnis zur
objektiven Realitit und ist untrennbar mit der realen Moglichkeit des Begriffs verbunden. Daraus
ergibt sich kein Anlass, dem Ausdruck ,Deduktion® zwei verschiedene Bedeutungen
zuzuschreiben. Dies fiithrt schlieBlich zur entscheidenden Frage, welche Begriffe tiberhaupt einer
Deduktion bediirfen — und welche nicht —, insofern die Freiheit dem Verstand nach wie vor als ein
leerer, wenngleich unverzichtbarer Begriff erscheint.

Kant vertritt die Auffassung, dass das moralische Gesetz keiner weiteren Rechtfertigung
bedatf, da es als Faktum der reinen Vernunft* gilt und seine objektive Realitit nicht auf eciner
Deduktion® basiert. Das Sittengesetz verlangt lediglich eine bloBe ,,Exposition“*, keine
Herleitung. Dieses Faktum besteht im Gedanken der Universalisierbarkeit, verstanden gemal3 der
reinen Form des Gesetzes' selbst. In diesem Sinne lisst sich das moralische Faktum weder mit
einem bestimmten Ort, einer Gesellschaft noch mit einem Objekt oder einer Sache gleichsetzen.
Ebenso wenig kann der moralische Sinn einer Handlung auf empirische Gegebenheiten des
menschlichen Lebens zurtickgefihrt werden. Vor diesem Hintergrund erscheint es irrefiihrend, wie

3 Vel KrV B XXVII Anm.

40 Vel KpV 05:49.

1 Vel. GMS 04:455; KpV 05:43.

2 Vgl KpV 05:46 f.

# Vgl. KpV 05:46. Giovanni Sala hebt hervor, dass die Deduktion an dieser Stelle bei Kant insofern irrefiihrend sei,
als es nicht um die Erkenntnis von Objekten, sondern um die Wirklichkeit des moralischen Gesetzes geht (vgl. Sala,
Giovanni B.: Kants Kritik der praktischen Vernunft: ein Kommentar, Darmstadt 2004, S. 126). Im Gegensatz zu dem, was
Sala behauptet, betont Kant ausdriicklich, dass die Existenz (Witklichkeit) des moralischen Gesetzes ein Faktum der
Vernunft ist. Es gibt keine Rechtfertigung dieser Witklichkeit.

# Die bloBe Realitit des Faktums allein vetleiht der Freiheit objektive Realitit (vgl. KpV 05:47). Kant will damit zum
Ausdruck bringen, dass wir (Menschen) eine unvermeidliche Gewissheit von der Wirklichkeit des moralischen
Gesetzes in uns tragen, sobald wir beginnen, Maximen unseres Handelns zu formulieren. Diese Gewissheit entzieht
sich jeder theoretischen Erklarung — sie stellt daher ein Faktum dar (vgl. KpV 05:30). Das moralische Gesetz witrd dem
Subjekt dabei, Kant zufolge, als ,,unmittelbat®, ,,unleugbar” und ,,fir sich selbst™ feststehend bewusst (vgl. KpV 05:47).
Fir cine differenzierte Analyse der Debatten um das Faktum in der zweiten Kritik sieche Bojanowski, Jochen: ,,Kant
on the Justification of Moral Principles®, in: Kant-Studien 2017, 108 (1), S. 55-88; vgl. dazu auch Bojanowski, Jochen:
Kants Theorie der Freiheit: Rekonstruktion und Rehabilitiernng, Betlin/Boston 2006, S. 56-70.

4 Vel KpV 05:47.

46 Vgl. KpV 05:46.

47 Val. in dhnlicher Richtung Kuhne, Frank: Se/bstbewnsstsein und Erfabrung bei Kant und Fichte. Uber Maglichkeiten und
Grenzen der Transzendentalphilosophie, Hamburg 2007, S. 148.



Annemarie Pieper in ihrer Einfiibrung in die Ethik nahelegt, der Sinn des Faktums lasse sich durch
konkrete Alltagserfahrungen und empirische Situationen® erkliren.

Die Analyse Piepers ermdglicht eine prazisere Bestimmung dessen, was nicht dem Faktum
im kantischen Sinne entspricht. Erstens ist das Faktum keine allgemeine Norm im klassischen
Sinne®, also keine Handlungsvorschrift wie ,,Du sollst Ertrinkende retten® oder ,,Du sollst nicht
toten®. Zweitens liegt das Faktum auch nicht in einer allgemeinen Regel auf der Grundlage eines
allgemeinen Konsenses, wie etwa einer RechtmiBigkeit einer Handlung. Drittens stellen konkrete
Situationen (als Fille von Maximen) kontingente Ereignisse dar, die keine Allgemeinheit
beanspruchen kénnen. Dem Bewusstsein des Sittengesetzes — verstanden als Faktum der reinen
Vernunft” — kénnen solche Einzelfille der Maximen nicht zugrunde liegen. Im Gegenteil: Diese
Fille werden erst dem moralischen Bewusstsein unterworfen, wenn ihnen eine ethische
Begriindung zugeschrieben werden soll.

Die Ablehnung einer Deduktion des Sittengesetzes impliziert nicht, dass sich die Realitit der
Freiheit prinzipiell nicht deduzieren lieBe. Vielmehr zielt Kants Argumentation auf eine
Rechtfertigung der Freiheitsrealitit durch das moralische Gesetz, das ,,umgekehrt selbst zum
Prinzip der Deduktion*®' der Freiheit verwendet wird. Doch was genau ist hier unter einem Prinzip
des Handelns zu verstehen? Worauf bezieht sich dieses Prinzip? Kant identifiziert das Sittengesetz
mit der ,,Kausalitit“** der reinen Vernunft. Daraus folgt, dass sich die Realitit der Freiheit aus der
Darstellung des Sittengesetzes als einer bestimmenden, nicht-empirischen Kausalitit erschlieBen
lisst™.

Da eine Kausalitit nicht ohne ein Gesetz als Prinzip ihrer Bestimmung erkannt werden kann,
behauptet die kantische These weiterhin, dass die objektive Realitit der Freiheit in dem diese
Kausalitit antreibenden Gesetz™ verstanden werden kann. Hinzuzufiigen ist, dass die Deduktion
sich nicht nur auf das Gesetz bezieht, das die Kausalitit™ ermdglicht, sondern auch auf deren
Wirkung. Kant verweist dabei auf die apriorische Anwendung und Beziechung zu einem
Gegenstand, was letztlich zur Annahme der Existenz eines durch Willensfreiheit bestimmten
Objekts fiihrt.

Wie rechtfertigt das moralische Gesetz den Begriff der Freiheit? Im Sittengesetz spiegeln sich
sowohl die Form der Allgemeinheit als auch der strikte Charakter der Verpflichtung in Bezug auf
den vernunftgemallen Zweck wider. Es stellt sich die Aufgabe, in konkreten Fillen, die als
moralische Dilemmata auftreten, prizise zu bestimmen, was moralisch geboten ist. So etwa im Fall:
,Wenn jemand etwas verkauft, will er den hochstmoglichen Preis erzielen. Eine Maxime, die auf
Handelsgewinn abzielt, ,,kann nur alsdenn ein objektives praktisches Gesetz werden‘, wenn sie
die Interessen aller Kunden mit einbezieht. Wenn sich die Maxime in ein objektives praktisches
Gesetz verwandelte, war dies aufgrund der bloBen gesetzlichen Form (der Allgemeinheit und ihrer
implizierten Obliegenheit) moglich, die die individuelle Maxime amplifiziert oder universalisiert,

4 Vol. Pieper, Annematie: Einfithrung in die Ethik, Tubingen 20177, S. 159.

4 Vgl. Beck, Henrich: ,,Allgemeine Normenethik, Situationsethik oder Seinsethik?™, in: Sa/zburger Jabrbuch fiir Philosophie
7 (1963), S. 138-144.

0 Vgl. Hoffe, Ottfried: Kants Kritik der praktischen 1 ernunft. Eine Philosophie der Freibeit, Miinchen 2012, S. 150.

51 KpV 05:48. Nach einigen Autoren wird die praktische Freiheit auch als empirische Freiheit verstanden: vgl. Beck,
Lewis White: A Commentary on Kant’s Critigne of Practical Reason, Chicago/London 1960, S. 130; Tortalba, José Matfa:
Libertad, objeto prictico y accion. La facultad del juicio en la filosofia moral de Kant. Appendix: The Three-fold Function of the Faculty
of Judgement in Kant’s Ethics: Typik, Moral Judgement and Conscience, Hildesheim 2009, S. 215; Basaglia, B.: Libertd ¢ Male
morale nella Critica della ragion pratica di Immannel Kant, Roma 2009, S. 111 ff.; Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien,
2.2.0., S. 40 Anm. 84, 150. Die Analyse von Heiko Puls richtet sich kritisch gegen die Positionen der genannten
Autoren, insofern er die theoretische Tragfihigkeit des sogenannten Konzepts der empirischen Freiheit in Zweifel
zieht: vgl. Puls, Heiko: Funktionen der Freibeit, a.2.0., S. 37 Anm.

2 Vgl. KpV 05:48.

53 Vgl. Moskopp, Wetnet: Struktur und Dynamik in Kants Kritiken. Vollzng ibrer transzendental-kritischen Einbeit, Betlin/New
York 2009, S. 224.

% Vgl. KpV 05:50; 05:47. Vgl. Altmann, Amandus: Freibeit im Spiegel des rationalen Gesetzes bei Kant, Betlin 1982, S. 26 f.;
Imbhof, Silvan; Noller, J6rg (Hrsg.): Kants Freibeitsbegriff (1786-1800). Dokumentation einer Debatte, Hamburg 2021, S. XXV.
5 Vgl. KpV 05:42, 05:46.

5 KpV 05:34 f.



und nicht wegen der Handelsgewinne anderer. Die Einsicht in diese Verbindlichkeit, d. h. die
Orientierung an der Universalitit des Gesetzes, bildet den zentralen Moment der Erkenntnis® und
Rechtfertigung der Freiheit. Daraus ergibt sich: Die normative Universalitit ermdglicht das
Wissen™ oder die Erkenntnis der Realitit von Freiheit.

Die nachgewiesene Realitit legt nahe, dass der Zweck der Freiheit darin besteht, aus privaten
Maximen moralische Maximen hervorzubringen. Die freie Kausalitit bezieht sich auf alle
Maximen®, um das Gute bzw. das Bése zu konstituieren. Den Willen unmittelbar zu bestimmen,
bedeutet bei Kant, die Maximen des Willens selbst zu bestimmen. Vor diesem Hintergrund
entwickelt Kant eine Theorie der praktischen, objektiven Realitdt der Freiheit im Verhiltnis zu den
Maximen des Handelns. Kurzgefasst: Sowohl das moralische Gesetz als auch die Konstitution
moralischer Handlungsmaximen sind als konstitutive Bedingungen der objektiven Freiheitsrealitit
zu begreifen. Dies beinhaltet zugleich, dass die Idee der Freiheit sich in eine reale Kraft (reales
Konnen) verwandelt, sofern das Subjekt sich des Gesetzes und der daraus abgeleiteten moralischen
Maximen bewusst wird.

2. Das Marionettenspiel und die Gewalt der Freiheit

Die Metapher der Marionette veranschaulicht eindrucksvoll die Schwierigkeiten, die mit dem
Konzept des menschlichen freien Willens einhergehen. Im Zentrum dieser Konzeption steht ein
bestimmtes Verstindnis praktischer Freiheit. Wie bereits aus der dritten Antinomie der reinen
Vernunft bekannt, birgt das Problem der Freiheit mehrere konflikttrichtige Verflechtungen, die es
erschweren, den Freiheitsbegriff im Hinblick auf seine objektive Realitit in die Naturerkenntnis
einzuordnen. Kennzeichnend fiir Kant in der zweiten Krizzk ist der Versuch, den Freiheitsbegriff
tiber eine praktische ,,Erkenntnis“” zu retten. Damit Freiheit nicht als bloBe ,, Tduschung“"'
erscheint, muss sie sich im Menschen als reales Bewusstsein darstellen konnen.

Aus Kants Sicht darf Freiheit keinesfalls als eine blof3 relative oder komparative Eigenschaft
verstanden werden, sondern sie muss dem Menschen als absolute Eigenschaft zugesprochen
werden. Das bedeutet, dass Freiheit als reales Bewusstsein nachgewiesen werden muss und dass
alle Ambiguititen ausgerdumt werden miissen, die den Begriff inhaltsleer oder bedeutungslos
erscheinen lassen kénnten. Dadurch tritt besonders deutlich der grundlegende Zusammenhang
zwischen der komparativen beziehungsweise psychologischen Freiheit und der ,,Illusion*“”’

62

zutage .

57 Der Wille ist nur dann frei, wenn das moralische Gesetz seinen ausschlieBlichen Bestimmungsgrund bildet. Dies ist
das Unterscheidungsmerkmal gegentiber der These, dass das Bewusstsein des moralischen Gesetzes und die Freiheit
als einerlei angesechen werden miissen (vgl. KpV 05:29, 05:46; GMS 04:447). Das Sittengesetz ist der Anfang
apriorischer Erkenntnis (vgl. KpV 05:29 ff.). Diese Erkenntnis muss aber als synthetisch betrachtet werden, weil sie
auf die sich aus dem ,,Mannigfaltige[n] der Begehrungen® (KpV 05:65) herausbildenden Maximen des Willens
bezogen ist und daher ein affizierter Wille vorausgesetzt wird. Grundlegend hierfiir ist ,,das erste Datum® (KpV 05:42),
das nicht auf der Freiheit fuB3t. Zur Thematik der Vorherrschaft des Bewusstseins eines moralischen Gesetzes siehe
Altmann, Silvia: ,,Geometrie und objektive Realitit der Idee der Sittlichkeit in der Kritik der praktischen Vernunft®,
in: Hining, Dieter; Klinger, Stefan; Olk, Carsten (Hrsg.): Das Leben der Vernunft. Beitrige zur Philosophie Kants,
Berlin/Boston 2013, S. 360.

8 Vgl. KpV 05:30.

3 Vgl. KpV 05:44.

00 Vel. KpV 05:29 £.

o1 Vel. KpV 05:101.

62 Reinhard Brandt kritisiert den komparativen Freiheitsbegriff als eine konzeptuelle Illusion (vgl. Brandt, Reinhard:
,Kiritische Beleuchtung der Analytik der reinen praktischen Vernunft®, in: Hoffe, Otfried (Hg.): Immanne! Kant. Kritik
der praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 142 f.). Lewis Beck und Stephan Zimmermann betrachten das psychologische
und komparative Konzept der Freiheit als giltig: vgl. Beck, Lewis White: A Commentary, a.2.0., S. 75 ff., 176, 181;
Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.2.0., S. 150). Fir eine den genannten Autoren entgegengesetzte These siche
Rometsch, Jens: ,,Kants ,,Kategorien der Freiheit*: Freiheit als empirischer und transzendentaler Bratenwender?”, in:
Zimmermann, Stephan (Hg.): , Kategorien der Freibeit” in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrage,
Betlin/Boston 2016, S. 311. Eine komparative psychologische mechanische und empirische Freiheit ist keine Freiheit
bei Kant, sondern eine Art von Naturnotwendigkeit (vgl. KpV 05:90).

63 Der Ausdruck ,,Illusion® wird mit einer ,, Tauschung® gleichgesetzt: vgl. KpV 05:116 f.; Anth 07:149: , Tduschung
(illusio)“.

10



Das Problem dieser Illusion liegt nicht allein darin, dass sie die Wahrheit tiber den Freiheitsbegriff
nicht objektiv zum Ausdruck bringen kann, sondern auch darin, dass sie weder eine ,,Idee der
Vernunft noch ein ,,Lustgefihl® der Sinnlichkeit darstellt. Die komparative und psychologische
Freiheit gibt sich als authentische Idee oder als echtes Gefiihl aus, ist aber letztlich nichts anderes
als eine Nachahmung, die einer kritischen Reflexion nicht standhilt. Dies manifestiert sich in threr
vermeintlichen Befreiung” vom direkten Bezug des Objekts zu seinem bewegenden Prinzip.

Die Metapher der Mationette — oder priziser: des Automaten® — wirft die Frage auf, wie der
Mensch, der nach der Auflésung der dritten Antinomie als logisch frei gilt, vom Standpunkt der
reinen Vernunft aus zu betrachten ist. Neben diesem spezifischen Menschenbild treten zwei
metaphysische Probleme erneut in den Vordergrund: Zum einen das Problem der Handlungen als
Dinge an sich selbst innerhalb der Zeit, zum anderen die Frage nach der gottlichen Schopfung®
als Ursache der Substanzexistenz. Die Metapher verbindet beide Problemstellungen in der Absicht,
eine neue Konzeption menschlicher Freiheit anschaulich zu machen.

Die Marionette ist prima facie kein auf Stabilitit hin konzipiertes Objekt. Ihre Gestaltung
zielt vielmehr auf Zerstreuung durch die Bewegung® einzelner Teile ab, sodass der
Unterhaltungswert wesentlich auf der variantenreichen Kombination dieser Bewegungen beruht.
Da Bewegung eng mit dem Begriff der ,, Tatigkeit™ verkniipft ist, scheint der thematische Fokus im
Bereich einer Theorie des menschlichen Handelns zu liegen. In dieser Hinsicht werden die
Bewegungen der Marionette analog mit menschlichen Handlungen gleichgesetzt. Diese Analogie
legt die Vermutung nahe, dass Kant die Metapher in den Kontext seiner Argumentation zur
Vermittlung von Freiheit und Naturmechanismus stellt. Die vom transzendentalen Idealismus
ausgehende kritische Reflexion tiber die Moglichkeit, Naturkausalitit mit der Idee der Freiheit zu
vereinen, setzt folglich voraus, dass eine solche Vereinigung zumindest logisch® innerhalb ein und
derselben Handlungen moglich sein muss.

Die Bewegungen der Marionette veranschaulichen jene Aspekte des menschlichen Handelns,
die dem Naturmechanismus unterliegt — einem Mechanismus, der im Wesentlichen in der
Notwendigkeit der Begebenheit in der Zeit nach dem Naturgesetz der Kausalitit” besteht.
Nachdenklich stimmt im Zusammenhang mit der Marionettenmetapher insbesondere das
Verhiltnis zwischen ,,Bewegung® und dem ,,Subjekt” dieser Bewegung. Denn alles, was sich
bewegt, wird entweder aus sich selbst heraus oder durch etwas anderes bewegt. Die Marionette
bewegt sich nicht eingestindig, sondern wird von aullen gesteuert. Kant geht nun der Frage nach,
wer als Subjekt des Handelns zu gelten hat — also wer das freie Handeln des Menschen bestimmt.

Die an der Marionette befestigen Fiden verweisen auf einen unsichtbaren
Mationettenspieler’’. In der Metapher wird deutlich, dass der Bewegungsimpuls nicht aus der
Marionette selbst hervorgeht, sondern durch die Fiaden vermittelt wird, von denen sie gehalten
wird, und letztlich in einer Hand liegt, die sich au3erhalb ihres Bewegungsablaufs befindet. Dieses

04 Vel. KpV 05:96.

0 Vgl. KpV 05:101. Wie Johann Heinrich Zedler bezeugt, war das Thema ,,Maschinenmenschen® nach der
kartesischen Philosophie ein relevantes Thema in der Kultur (vgl. Zedler, H. J.: Grosses Vollstindiges Universal-Lexikon
Aller Wissenschaften und Kiinste, Bd. 20, Halle u. Leipzig 1739, S. 809; vgl. dazu auch Fleig, Anne: ,,Automaten mit
Képfchen. Lebendige Maschinen und kinstliche Menschen im 18. Jahrhundert, in: Annette Barkhaus, Anne Fleig
(Hrsg.): Grengverlaufe. Der Konper als Schnitt-Stelle, Minchen 2002, S. 117; vgl. auch WA 08:41 £.).

0 Vgl. KpV 05:102. Im Bereich der praktischen Philosophie gibt es nach Kant eine ,,Schépfung freier Wesen® (MS
06:280 Anm.). Fir eine Etymologie des Schépfungsbegriffs siche Wisser, Richard: Kezin Mensch ist einerlei. Spektrum und
Aspekte »kritisch-kritischer Anthropologie«, Wirzburg 1997.

07Vl KrV B 48. Vgl. dazu auch KrV B 17, A 41/B 58, B 66 £., B 154, B 252, B 291 f. Der Begtiff , Bewegung® gehort
eigentlich zur Theorie der Verdnderung im Raum und in der Zeit, ndmlich a priori zur Transzendentalphilosophie und
a posterioti zu den Gesetzen der bewegenden Krifte. Vgl. dazu MAN 04:558. In der Theorie der praktischen Handlung
im Allgemeinen wird der Begriff ,,Bewegung® analogisch benutzt. Die Bewegung einer intelligiblen Kausalitit der
Freiheit kann nicht begriindet werden, weil die Bewegung immer Bedingungen der ,,Zeit™ voraussetzt.

8 Vgl. KpV 05:97; KrV A 557/B 585 ff.

0 Vel. KpV 05:97.

70 Vgl. Miller, Jérn: ,,Der Mensch als Marionette: Psychologie und Handlungstheorie®, in: Horn, Christoph (Hrsg.):
Platon. Gesetze — Nomoi, Berlin 2013, S. 59.

11



Bild einer ,,fremden Hand“"', welche die Bewegungen lenkt und kontrolliert, fiihrt zur kritischen
Reflexion dariiber, wer eigentlich als Urheber der ,,Handlung*”* gilt. Betrachtet man den Kontext
der Marionettenmetapher genauer, so stellt Kant fest, dass der transzendentale Idealismus zwar als
gultiger Ansatz zur Vermittlung zwischen Freiheit und Naturkausalitit anerkannt wurde, dennoch
jedoch ein ungeldstes Problem™ bleibt. Denn wiirde dieses Problem unbeachtet bleiben, lieBe sich
die Freiheit nicht aus jener Konzeption der Bewegungsfreiheit retten.

Auch wenn eine Handlung aufgrund ihrer intelligiblen Kausalitit als frei und zugleich
aufgrund ihrer natiirlichen Kausalitit als mechanisch betrachtet werden kann, bleibt die Frage nach
dem ,allgemeine[n] Urwesen*’, also nach ,,Gott“ als ,,Ursache auch der Existenz der
Substanz“” weiterhin offen. Wird anerkannt, dass der Mensch eine geschaffene Substanz ist, so
stellt sich notwendig die Frage nach dem Verhiltnis zwischen Gott, dem menschlichen Handeln
und der Freiheit. Ist der Mensch am Ende nichts weiter als eine Marionette”® Gottes? Die Metapher
legt zumindest die beunruhigende Moglichkeit nahe, dass die praktische Freiheit aufgehoben
wiirde, sofern menschliches Handeln von gottlichem Handeln abhingt. In diesem Fall lige die
Bestimmungskraft nicht mehr im Bewusstsein des handelnden Subjekts’’, sondern aulerhalb seiner
selbst. Selbst wenn das Konzept des ,,Wesen aller Wesen“™® aufrechterhalten wird, blieben — ohne
die Perspektive des transzendentalen Idealismus — die Handlungen des Menschen in der ,,Gewalt®
einer fremden Instanz, einer ,,Hand®, die ihm urspriinglich nicht gehort.

Die Metapher stellt einen verdeckten Angriff nicht nur auf die Empiriker dar, sondern vor
allem auf die sogenannten ,,dogmatischen Lehrer der Metaphysik“”. Diese akzeptieren unkritisch
die Vorstellung, dass der Mensch frei sei, obwohl seine Handlungen und sein Wesen vollstindig
auBlerhalb seiner Gewalt in Gott liegen. In der Kritik an der Bewegungsfreiheit als bloBer
Tauschung bleibt unberticksichtigt, was die Bewegung tiberhaupt verursacht. Dieser Punkt ist fir
Kant nicht nebensichlich. Das heif3t, ob die Bewegung von ,;aulen” oder von ,,innen* des sich
bewegenden Artefakts ausgeht, hingt von der Tatsache ab, ob sie wihrend der Bewegung nicht
von einem anderen bewegt wird. Die Metapher zeigt anhand der Fiden, dass die Ursache der
Bewegung nicht relativiert oder verschleiert werden kann. Daraus ergibt sich ein zentrales Problem:
Die Selbstbestimmung® — verstanden als moderne und praktische Form der Selbstregierung — ist
nicht moglich, wenn die Ursache aulerhalb der Gewalt des Menschen liegt. Wie also kann der
Mensch frei sein, wenn die Ursache seiner Handlungen nicht in ithm selbst liegt?

Ohne den Marionettenspieler ist die Marionette zur Bewegung unfihig. Wire Gott die
hochste zeitliche Ursache der Existenz der Substanz, so konnte es keine Freiheit im Handeln des
Menschen geben. Das Selbstbewusstsein der Freiheit als Spontaneitit erwiese sich als Tauschung,.

Vgl KpV 05:101.

72 John M. Fischer kritisiert die Vorstellung, dass moralische Verantwortung mit einem Menschen vereinbar sei, der
wie eine Marionette durch duBere Ursachen bestimmt wird: vgl. Fischer, John Martin: Freibeit, 1 erantwortlichkeit und das
Ende des 1 ebens, Munster 2015, S. 66.

73 Vgl. KpV 05:100. Diese Schwierigkeit ist nichts anders als die ,,Schépfungstheorie” (KpV 05:102). Nach Willi
Oclmiiller steht der Schépfungsbegriff nicht im Widerspruch zur Wiirde und Freiheit des Menschen: vgl. Oelmiiller,
Willi: ,,Kants Beitrag zur Grundlegung einer praktischen Philosophie der Moderne®, in: Riedel, Manfred (Hg.):
Rehabilitiernng der praktischen Philosophie, Band 11: Rezeption, Argumentation, Diskussion, Freiburg 1974, S. 536.

7 KpV 05:100.

75 KpV 05:100. Vgl. KrV A 348 ff.

76 Die Metapher der Mationette in der philosophischen Tradition geht auf das Werk ,,Gesetze von Platon zuriick (vgl.
Platon: Gesetze, Buch 1, 644d). Die Metapher der Marionette erscheint im Zusammenhang mit der Selbstbeherrschung
als Kennzeichnen des guten Menschen. Im Buch VII wird eine dhnliche Idee ausgedrickt: ,,(...); der Mensch dagegen
ist, wie wir frither gesagt haben als Spielzeug Gottes geschaffen worden, und dies ist in der Tat das Beste an ihm*
(Platon: Gesetze, Buch VII, 803c). Fir eine Analyse des Marionettengleichnisses in Platons Nomoi siche Muller, J6rn:
Der Mensch als Marionette, a.2.0., S. 54, 57, 59.

7 Vel. KpV 05:100 f.

8 KpV 05:100.

7 KpV 05:103.

80 Volker Gerhardt spricht von ,,Urheberschaft™ statt Selbstbestimmung oder Selbstregierung (vgl. Gerhardt, Volker:
,»Zur Naturgeschichte der Freiheit®, in: D’Angelo, Diego; Gourdain, Sylvaine; Keiling, Tobias; Mirkovic, Nikola (Hg.):
Firei sein, frei handeln. Freibeit zischen theoretischer und praktischer Philosophie, Freiburg/Minchen 2013, S. 209).

12



Jedes philosophische System, das ,,die Bestimmungen der Existenz der Dinge in der Zeit fur
Bestimmungen der Dinge an sich selbst (welches die gewchnlichste Vorstellungsart ist)*! hilt,
muss zwangsldufig zur vollstindigen Aufhebung des Freiheitsbegriffs in seinem absoluten Sinne
fihren. Die intelligible Existenz im Freiheitsbegriff impliziert vor allem, dass bestimmte
Handlungen, die zu einem bestimmten Zeitpunkt stattfinden, nicht notwendig durch das bestimmt
sind, was zu einem fritheren Zeitpunkt geschehen ist. Demgegentiber setzt die zeitliche Existenz
im Naturmechanismus® eine kausale Notwendigkeit voraus, in der eine Negation der
vorangehenden zeitlichen Bedingung nicht moglich ist.

Die Kritische Beleuchtung bietet auch eine neue Antwort auf die Frage, warum die vergangene
Zeit eine Bedrohung fiir die praktische Freiheit darstellt. Alles, was zeitlich und somit nattirlich ist,
entzieht sich der Gewalt des handelnden Subjekts®. Daraus ergibt sich, dass Neigungen und
Begierden nicht unter das fallen, was Kant hier unter ,,Gewalt™ versteht. Die daraus resultierenden
Handlungen entspringen nicht dem autonomen Subjekt, sondern der Natur im Menschen.
Praktische Freiheit bedeutet in diesem Zusammenhang, sie als eine durch die Vernunft ausgetibte
Gewalt zu begreifen, die Handlungen macht. Die Méoglichkeit der Selbstbestimmung ist
unmittelbar an die Gewalt der reinen Vernunft gebunden, deren Wesen in der praktischen Freiheit
gemil} dem Sittengesetz liegt. Deshalb ist es diese zugrunde liegende Gewalt, die Handlung und
moralischen Grund miteinander verbindet.

Somit kann man annehmen, dass Kant mit ,,Selbstbewusstsein“** und ,,Selbsterkenntnis
auf jene Finsicht verweist, nach der der Mensch durch seine Vernunft erkennt, dass er selbst der
Urheber seiner Handlungen ist und diese seiner Gewalt unterstehen. Gemeint ist die Bezugnahme
auf das Eigene als Grundlage des moralischen Charakters einer Person. Daher betont Kant, dass
Menschen im gesellschaftlichen Miteinander gerne tiber den moralischen Wert von Handlungen
sprechen®. In der Gewalt tiber die Handlungen offenbatt sich der Zusammenhang zwischen dem
moralischen Charakter und dem, was als das Eigene gilt. Dies deutet darauf hin, dass sich die
Vernunft Maximen setzen ldsst, um sich gegeniiber der natiirlichen und blinden Kraft der
Neigungen zu behaupten®’.

Die Metapher der Marionette stellt das Verstindnis menschlichen Handelns in Frage, das
zwar als frei erscheint, jedoch durch natiirliche Bedingungen determiniert ist. Dadurch wird der
Blick auf die Rolle der Gewalt innerhalb der Theorie praktischer Freiheit gelenkt. Es ist
erforderlich, sowohl mit einem autonomen Handeln als auch mit einem Handeln zu rechnen, das
durch natiirliche und psychologische Faktoren bestimmt ist. Dies hat einen wichtigen Einfluss auf
die Konzeption des Menschen®. Das freie Handeln setzt voraus, dass der Grund der
Allgemeinheitsform Macht iber die durch die Neigungen bedingte Maxime hat. Daher ist es
unerlisslich, die unterschiedlichen Bedeutungen von Gewalt” nicht durcheinanderzubringen.

84 <85

81 KpV 05:94. Vgl. dazu auch KpV 05:95, 05:97, 05:100; Karampatsou, Marialena: Der Streit um das Ding an sich.
Systematische Analysen ur Rezeption des kantischen Idealisnns 1781-1794, Betlin/Boston 2023, S. 3.

82 Vgl. KpV 05:94.

8 Vgl. KpV 05:95, 05:97, 05:101. Der Satz ,,die Zeit ist nicht in meiner Gewalt wird im Laufe der Kritischen
Beleuchtung sechsmal formuliert. Dies impliziert eine gewisse Relevanz fiir das Thema der kritischen Aufldsung.

8¢ KpV 05:101.

8 KpV 05:106.

86 Vgl. KpV 05:153.

87 Vgl. KpV 05:102.

88 Reinhard Brandt hat in seiner Analyse des Begriffs ,,Bestimmung® bei Kant deutlich bemerkt, dass es im praktischen
Feld der reinen Vernunft keinen Sinn ergibt, zu definieren und zu fragen, was der Mensch ist (vgl. Brandt, Reinhard:
Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Hamburg 2007, S. 105). Norbert Fischer ist der Meinung, dass der Begriff des
Menschen nach Kant kein einheitlicher Begriff ist (vgl. Fischer, Norbert: ,,Zum Sinn von Kants Grundfrage: ,,Was ist
der Mensch? Das Verhiltnis von Kants Denken zu antiker Metaphysik, Ethik und Religionslehre im Blick auf Platon,
Aristoteles und Augustinus. Mit einem Nachtrag zur Metaphysikkritik Heideggers®, in: Zedtschrift fiir philosophische
Forschung, Band 70 (2016) 4, S. 514). Vgl. dazu auch Noller, J6rg: ,,Mensch oder Person? Jenseits von Animalismus und
Konstitutionalismus®, in: Zesschrift fiir philosophische Forschung, Band 76 (2022) 3, S. 325.

89 Zu einer semantischen Analyse und der etymologischen Wurzel des Begriffs ,,Gewalt™ in der deutschen Sprache
siehe Schreiber, Gethard: I Dunkel der Sexualitit. Sexualitit und Gewalt ans sexualethischer Perspektive, Betlin/Boston 2022,
S. 32. Gabriele Theuer leitet aus der vielseitigen Verwendung des Begriffs ,,Gewalt™ ab, dass dieser Begriff im

13



Gewalt kann sowohl als physische Aggression als auch Ausdruck staatlicher Ordnung verstanden
werden”.

Am Beispiel physischer Aggression ldsst sich zeigen, dass diese als ,zurechenbar®,
,verwerflich, | strafwiirdig und ,,bose” gilt, insofern die Griinde fiir die Gewalttitigkeit” in der
Macht des Subjekts liegen. Die Macht des handelnden Subjekts unter der Idee transzendentaler
Freiheit impliziert ein ,,Von-sich-selbst-Anfangen des Handelns. Kants philosophisch-praktische
Gewichtung des Gewaltbegriffs — man kénnte von einer ,,Gewalt der Freiheit™ sprechen — zielt
darauf ab, zu begriinden, weshalb jede Form von Violenz als freie Handlung zu gelten hat.
Lediglich moralische Griinde unterstehen der Gewalt des Subjekts. Wiren die Griinde zum
Handeln nicht moralisch, so wiren weder die Handlung noch das Subjekt der Handlung frei””. Die
Gewalt des Subjekts, aus eigenen Griunden zu handeln, bildet die Bedingung der Méglichkeit fiir
die Zurechnung seiner Handlungen — sowohl der guten als auch der bésen —, und somit fir die
Ubernahme moralischer Verantwortung.

3. Die Kategorien und die Begriffe des Guten und Bosen

Kants Konzeption der Freiheitskategorien ist nur im Rahmen des Systems der Kritik addquat
verstandlich, in das sie eigebettet sind. Die systematische Stellung der Kategorien ergibt sich aus
ihrer Platzierung ,,in Ansehung der Begriffe des Guten und Bésen”, was auf den ersten Blick
nicht nur Gber ihre systematische Einordnung Aufschluss gibt, sondern auch auf ihre spezifische
Titigkeit verweist. Dabei darf nicht tbersehen werden, dass die Kategorien im Prozess der
Bestimmung von Gut und Bése eine vermittelnde Rolle einnehmen — so, als ob sie zwischen der
praktischen Freiheit des Subjekts und dem moralischen Urteil stiinden, das bestimmt, was als gut
oder bose zu gelten hat. Die begriffliche Klirung dessen, wie Gut und Bose tiberhaupt zu verstehen
sind, ermoglicht es somit, auch das Verstindnis der vermittelnden Dynamik der Kategorien
innerhalb des praktischen Vernunftgebrauchs besser zu erfassen.

Im Jahre 1787 konstatierte Kant, dass die philosophische Tradition — insbesondere jene, die
von der lateinisch geprigten Scholastik™ tiberliefert wurde — nicht in der Lage sei, zwischen zwei
unterschiedlichen Bedeutungen der Termini ,,gut™ und ,,bose® zu differenzieren. Diese Unfihigkeit
beruht wesentlich auf einer terminologischen Einseitigkeit und der damit verbundenen
semantischen Ambiguitit dieser Begriffe. Im Allgemeinen lédsst sich hier von einer Amphibolie
dieser Begriffe sprechen. Zugleich erkannte Kant in der deutschsprachigen Philosophie das
Potenzial, diese Einschrinkung zu tiberwinden und die Problematik des Guten und Bosen in einem
erweiterten Sinn zu thematisieren. Er nihert sich dieser Frage aus mehreren Perspektiven
gleichzeitig. Deshalb enthilt das zweite Hauptstlck der Awalytik der praktischen Vernunft Argumente,
in denen sich verschiedene Kontexte zu iiberlagern scheinen. Diese unterschiedlichen Zuginge
sind jedoch durch ein zentrales Anliegen miteinander verbunden: Es soll aufgezeigt werden, in
welcher Weise die Begriffe von Gut und Bése innerhalb des Systems der Kiritik einer praktischen
Vernunft zu denken sind.

Kants Annahme, dass eine Handlung als gut oder bose qualifiziert werden kann, grindet
eindeutig auf der Vorstellung, dass eine solche Handlung nur durch einen freien Willen méglich

,Diskurs® eine sehr breite Palette von Phinomenen und Bereichen umfasst (vgl. Theuer, Gabriele: Go#t und Gewalt. Die
theologische Herausfordernng der Exodus- und Landnabmetexte und ibre religionspadagogische Relevang, Stuttgart 2020, S. 45).

% In der deutschen Sprache wird der Ausdruck ,,Gewalt” fir legitime und illegitime Handlungen beziiglich des Rechts
verwendet. Dazu gelten z. B. ,staatliche Gewalt™ (aus potestas) und ,,sexuelle Gewalt™ (aus violentia).

o1 Vgl. Refl. 19:527.

92 Der Verweis auf ,,Gewalt™ zeigt, dass hypothetische Imperative nicht als Prinzipien gelten kénnen, die dem Handeln
wahre Autonomie verleihen. Diese empirischen Prinzipien haben nichts mit der praktischen Freiheit zu tun, weil die
Griinde der Handlung bereits durch die Sinnlichkeit (Gefiithle der Lust oder Unlust) bestimmt sind. Jochen Bojanowski
behauptet auch, dass Freiheit nicht auf moralischer Indifferenz beruht (vgl. Bojanowski, Jochen: ,Kant tber
praktischen Gegenstandbezug®, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): ,,Kategorien der Freiheit™ in Kants praktischer Philosophie.
Historisch-systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 125).

3 KpV 05:66.

% Vel. KpV 05:59 ff.

14



ist. Da dieser mit einem Willen identisch™ ist, der dem moralischen Gesetz untersteht, ergibt sich
die moralische Bewertung einer Handlung — als gut oder bése — aus den Prinzipien der praktischen
Vernunft. Bereits in der Einleitung zur Kritik der praktischen 1 ernunft hebt Kant hervor, dass ein
reiner praktischer Grundsatz der Kausalitit aus Freiheit nur auf bestimmte ,,Gegenstinde*”
bezogen werden kann. Darin liegt der Kern seiner These im zweiten Hauptstiick: Die einzigen
Objekte der praktischen Vernunft” sind das moralisch Gute und das moralisch Bose. Zur
Verteidigung dieser These stiitzt sich Kant auf das Argument der Ableitung.

Die Ableitung der Begriffe von moralischem Gut und Bose aus einem Prinzip der Moral
wird von Kant als ,,das Paradoxon der Methode*” bezeichnet. Dieses Paradoxon besteht
wesentlich darin, dass jene Begriffe nicht im Voraus, sondern erst durch das moralische Gesetz”
und in Bezug auf die Willensbestimmung ins Bewusstsein treten. Die Ableitung er6ffnet in diesem
Sinne eine Perspektive, die sich von herkémmlichen Auffassungen des Guten und Bosen
unterscheidet. Es geht nicht mehr um ontologische Eigenschaften des Seins der Dinge oder um
intuitive Begriffe. Vielmehr besteht das Ziel darin, Begriffe zu begriinden, die aufgrund ihrer
Herkunft zicht mit Lust oder Unlust, Wohl oder Ubel, Freude oder Schmerz gleichgesetzt werden
konnen. Aus diesem Grund ist stets zu berticksichtigen, dass die Bedeutung von Gut und Bose nur
unter der Voraussetzung denkbar ist, dass sie vollstindig von allen empirischen Bestimmungen
gereinigt wurde. Gut und Bose erhalten ihren bestimmbaren Ort erst in dem Moment, in dem
entweder eine ,,Ubereinstimmung“ mit dem Gesetz der Freiheit oder eine Abweichung davon,
nimlich eine ,,Gesetzwidrigkeit“'”, festgestellt worden ist.

Kant bestimmt die Bedeutung der Begriffe des Guten und Bosen innerhalb seiner
Moralphilosophie als eine Bezichung'”', die zwischen dem Gesetz der praktischen Freiheit —
verstanden als oberstem Prinzip — und der Maxime des Willens bzw. der auf dieser beruhenden
Handlung entsteht. Der Wille bezieht sich dabei auf eine Handlung als deren Objekt, insofern sie
unter moralischem Gesichtspunkt als gut oder bose qualifiziert werden kann. Diese Relation ergibt
sich aus der a priori erfolgenden Bestimmung des Willens durch das Grundgesetz der reinen
praktischen Vernunft. Praktische Erkenntnis wird folglich im Rahmen dieser Beziehung definiert.
Die praktischen Kategorien tibernehmen in diesem Zusammenhang die Aufgabe, zwischen einer
Vernunft, die gesetzgebend auftritt, und einer Handlung, die durch Ubereinstimmung mit diesem
Gesetz moralisch gut wird, zu vermitteln.

Die Freiheitskategorien beziehen sich nicht auf die Begriffe des Wohls und Ubels, weil diese
Begriffe ,immer nur eine Bezichung auf unseren Zustand der Annehmlichkeit oder
Unannehmlichkeit, des Vergniigens und Schmerzens*'* ausdriicken. Wohl und Ubel sind keine

% Vgl. KpV 05:29.

% Vgl. KpV 05:16. Michael Albrecht vertritt die Auffassung, dass das Gute und das Bose im zweiten Kritik auf
Einwinde der kritischen Philosophie bezogen sind (vgl. Albrecht, Michael: Kants Antinomie der praktischen 1 ernunft,
Hildesheim, New York 1978, S. 58 f.). Vgl. dazu auch Sala, Giovanni B.: Kants Kritik, a.2.0., S. 136.

97 Vel. KpV 05:58.

98 KpV 05:62.

2 Vgl. KpV 05:62 f. Vgl. dazu auch V-PP/Powalski 27:107; Détflinger, Bernd: Studien zur Religionsphilosophie Inmannel
Kants, Huning, Dieter; Klinger, Stefan (Hrsg.), Betlin/Boston 2023, S. 153 ff.

100 Einige Autoren sind der Meinung, Kant habe das Bdse nicht in der systematischen Tiefe thematisiert, die seinem
Stellenwert im moralischen Denken angemessen gewesen wiire: vgl. Sirovatka, Jakub: Das Sollen und das Bise in der
Philosophie Immannel Kants, Zum Zusammenbang zwischen kategorischem Imperativ und dem Hang zum Bisen, Felix Meiner Vetlag,
Hamburg 2015, S. 71; Lichtenberger, H. P.: ,,Uber die Unerforschlichkeit des Bésen bei Kant®, H. Holzhey /]J. P.
Leyvray (Hrsg.): Die Philosophie und das Bise | La philosophie et le mal, Studia Philosophica 52, Bern u.a. 1993, S. 119 £.
Ritta Kopers bietet cinen umfassenden Blick auf die Bezichung zwischen dem Bésen und dem
Verabscheuungsvermogen: vgl. Koppers, Rita: Zum Begriff des Bisen bei Kant, Bamberg 19806, S. 41. Nach Kant ist das
Bése hier immer noch das kontradiktorische Entgegengesetzte des Guten, wobei seine Entstehung auf einer
moralischen Gesetzwidrigkeit basiert, die eine Abweichung vom Gesetz erlaubt (vgl. NG 02:182; RGV 06:22). Axel
Hutter betont, dass das Bose nach Kant weder aus der reinen Natur noch aus der reinen Vernunft hervorgeht: vgl.
Hutter, Axel: ,,Zum Begriff der Offentlichkeit bei Kant®, in: Stidtler, Michael (Hg.): Kants »Ethisches Gemeinwesen«. Die
Religionsschrift zmwischen 1 ernunftkritif und praktischer Philosophie, Betlin 2005, S. 138.

101 Vgl KpV 05:57, 05:60.

102 KpV 05:60.

15



Gegenstinde oder Begriffe der praktischen Vernunft; und zwar aus zwei eng miteinander
verkniipften Griinden. Erstens sind sie keine ,,Folgen der Willensbestimmung a priori“'”®, und
zweitens sind sie untrennbar mit Gefiihlen von Lust und Unlust verbunden, die selbst als
Bestimmungsgrund'” fungieren. Aus diesem Zusammenhang ergibt sich die Notwendigkeit einer
prizisen Unterscheidung zwischen dem Objekt des Begehrens und dem Objekt des Wollens oder,
genauer gesagt, dem Objekt des Willens, insofern das Gute und das Boése als eigentliche
Gegenstinde der praktischen Vernunft gefasst werden sollen.

Das Gute und das Bése erscheinen dem Willen als Objekte ™, allerdings nicht im Sinne
begehrenswerter Inhalte, die sich aus gefithlsabhingigen Neigungen ergeben und eine
Willensbestimmung a posteriori begrinden wiirden. Kant zeigt den inneren Zusammenhang
zwischen einer Willensbestimmung a priori und den Begriffen des Guten und des Bosen auf. Das
Resultat dieser Uberlegung ist klar und eindeutig: Eine Maxime, die auf der bloBen Individualitit
des Subjekts beruht, kann nur dann als moralisch gut oder bése'” gelten, wenn sie im Lichte des
Gesetzes beurteilt wird. Was spiter gezeigt werden muss, bezieht sich auf die Art und Weise, wie
jede Kategorie die Fahigkeit des Subjekts aktiviert, eine Handlungsregel als moralisch gut oder bése
anzusehen. Dabei sollte man nicht aus dem Blick vetlieren, dass das mittelbare Ziel der Tabelle
darin besteht, die Darstellung des Urteils tber eine Handlung als moralisch gut oder bése zu
erreichen.

105
>

4. Die Freiheit der praktischen Kategorientafel

Aus dem zuvor Dargelegten lassen sich mehrere zentrale Konsequenzen fiir die in den folgenden
Kapiteln entwickelten Interpretationen ableiten. An erster Stelle ist mit der Deduktion der
praktischen Freiheit zu rechnen. Dass das moralische Gesetz im Bewusstsein auftritt, belegt, dass
die reine Vernunft kausal frei handelt. Daraus ergibt sich die praktische objektive Realitit des freien
Willens. Da die praktische Freiheit durch sein moralisches Gesetz bewiesen ist, steht ihrer
Bestimmung als moralische Freiheit'”” nichts im Wege. Die ausschlieBliche Offenbarung
praktischer Freiheit im moralischen Gesetz bildet ein zentrales Argument fiir die Kategorienlehre:
Alle Kategorien griinden sich anf die praktische moralische Freiheit als deren gemeinsamer Grundlage. So bleibt
die Einheit der Tabelle gewahrt und jede Kategorie kann als a priori gegebener Begrift der
praktischen Freiheit verstanden werden'”.

Aus dem zuvor Gesagten ergibt sich eine Klarstellung. Zwar gibt es im Rahmen der
Diskussion tiber die Tafel einige Kategorien, die als empirische Begriffe verstanden werden
konnten, doch ist dies nicht moglich. Die Herleitung der Freiheit erlaubt innerhalb der Tafel keine
Ubertragung auf empirische Begriffe, die sich fiir pragmatische oder technische Anwendungen
eignen wirden. Die Freiheit, die hier zur Sprache kommt, steht auBlerhalb der pragmatisch-
technischen Bestimmbarkeit'””. Die formale Einheit der Tabelle wire bedroht, wenn sich eine
Kategorie als empirisch und eine andere als rein herausstellen wiirde. Es ist logisch gesehen nicht
sinnvoll, Begriffe zu gruppieren, deren Wesen véllig heterogen ist. In dieser Hinsicht begiinstigt
eine hybride Theorie von Freiheit und Kategorien vor allem den Empirismus und Skeptizismus
praktischer Begriffe. Die gesamte Anstrengung der zweiten Krizzk zielt darauf ab, diese beiden

103 KpV 05:65.

104 Vol. KpV 05:62.

105 Vgl. KpV 05:60, 05:67. Die Autorin Birgit Recki argumentiert, dass der Wille gut werden kann und diese Position
in simtlichen Werken Kants konsistent vertreten wird: vgl. Recki, Birgit: Asthetik der Sitten: die Alfffinitét von dsthetischem
Gefiibl und praktischer 1 ernunft bei Kant, Frankfurt am Main 2001, S. 235.

106 Veol. KpV 05:29, 05:34 £, 05:62; KrV A 812/B 840; GMS 04:399, 04:401 £.; MS 06:392; RGV 06:20.

107 Vel. KpV 05:03 ff.; 05:07 £., 05:16, 05:29 ff., 05:42 ff.; 05:47, 05:103 ff.; KU 05:172 £; V-PP/Powalski 27:122.
VNAEF 08:418.

108 Kants Kommentar unmittelbar nach der Darstellung der Tabelle verdeutlicht, dass die Freiheit derselben in ihrer
logischen Grundlage auf der Idee der transzendentalen Freiheit beruht: ,,Man wird hier bald gewahr, dass in dieser
Tafel die Freiheit, als eine Art von Kausalitit, die aber empirischen Bestimmungsgriinde nicht unterworfen ist™ (KpV
05:67); ,,in der Freiheit als Eigenschaft eines intelligiblen Wesens* (ebd.).

109 Vgl. KpV 05:25 £., 05:44; KU 05:172.

16



philosophischen Stromungen zu entkriften, da sie nach Kant die moralische Gesetzgebung
gefihrden und unterminieren.

Ausgehend von dieser argumentativen Primisse stiitzt sich die Lehre der Kategorien
wesentlich auf der Faktum der Vernunft'’. Dies ist insofern konsequent, als die Deduktion der
Freiheit im Bewusstsein des Sittengesetzes griindet. Daraus ergibt sich unmittelbar, dass die Tafel
eine systematische Form annimmt, welche die Verbindung dhnlicher Elemente erméglicht. Auf
diese Weise lassen sich das sittlich Gute und das sittlich Bése im Handeln als Konsequenzen einer
praktischen moralischen Freiheit rechtfertigen, die sowohl in der Ethik als auch im Recht durch
systematisch strukturierte Begriffe bestimmt wird. Die Rolle der Kategorien der Freiheit als
verbindende Elemente liefert offenbar auch eine Erklirung fur ihre Stellung im System vor dem
praktischen Urteil.

Folgt man dieser Argumentation, so ist zu beachten, dass moralische Freiheit nicht als blof3
abstrakter, bezugsloser Begriff verstanden werden darf — auch nicht im Rahmen der
Kategorienlehre. Kants Moralphilosophie setzt eine wirkliche Anwendung der Freiheit voraus, ,,die
sich in concreto in Gesinnungen oder Maximen darstellen lisst“''". Nach der Kritik der praktischen
Vernunft liegt der Bezug aller Kategorien der Freiheit wesentlich in der Wirklichkeit der
Willensgesinnung''>. Es ist daher von zentraler Bedeutung, die Gesinnung als Teil der
vermittelnden Rolle der praktischen Kategorien zu etablieren. Die praktische objektive Realitit der
Kategorien wird sowohl durch das Gesetz der Freiheit als auch durch die Gesinnung — als jenes
Objekt, auf das sie sich notwendig beziehen — konstituiert.

111. Die Kategorien der Freiheit als Problemfeld

Die Kategorien der Freiheit sind nach wie vor Gegenstand kontroverser Diskussionen und werfen
grundlegende Fragen auf, die das Verstindnis der praktischen Philosophie herausfordern. Trotz
intensiverer Forschungen zur Stellung der Tabelle praktischer Begriffe innerhalb der kantischen
Philosophie bleiben zentrale Aspekte weiterhin klarungsbedurftig. Das erste Problem der Tabelle
besteht darin, die darin verwendeten Begtiffe klar und prizise zu definieren. Thre Rezeption'” und
ihre Auslegung offenbaren Inkonsistenzen in der inneren Struktur der Tafel. Bei der Gruppierung
scheint Kant Begriffe ausgewahlt zu haben, die weder untereinander noch mit dem zugrunde
liegenden einigenden Prinzip eine kohirente Einheit bilden. Es wirkt, als seien Begriffe miteinander
vermischt worden, die inhaltlich vollig disparat sind — was das Verstindnis daftr erschwert, wie
diese Begriffe in der Vorstellung eines bestimmten Objekts systematisch vereint werden kénnen.
Dartber hinaus fihrt die mangelnde Kohirenz zu Missverstindnissen und moglichen
Verzerrungen des einigenden Prinzips, wodurch dessen systematische Bedeutung innerhalb der
Tafel untergraben wird.

Das Fehlen einer prizisen Bestimmung jedes einzelnen Begriffs in der Tabelle fihrt zu einer
Stérung ihrer inneren Dynamik. Es scheint ein Widerspruch darin zu bestehen, dass die Kategorien
der Freiheit als praktische Begriffe a priori charakterisiert werden, wihrend zugleich betont wird,
dass einige von ihnen sinnlich bedingt seien und sich eine davon auf Neigungen griinde. Diese
Positionen Kants scheinen tatsichlich widersprichlich, da unter anderem behauptet wird, eine
Kategorie wie etwa die Maxime konne zugleich sowohl a priori als auch a posteriori sein. Wenn
man sich vergegenwirtigt, dass etwas, dessen Sein und Inhalt sinnlicher Natur sind (ndmlich eine
Neigung stammt aus der Sinnlichkeit), notwendigerweise als a posteriori gelten muss, dann

110 Heiner Klemme und Reinhardt Brandt vertreten auch diese Auffassung: vgl. Klemme, Heiner: Kants Philosophie des
Subjekts. Systematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchungen um Verhaltnis von Selbstbewnsstsein und Selbsterkenntnis,
Hamburg 1996, S. 279; Brandt, Reinhardt: Kritische Belenchtung, a.a.O., S. 144.

11 KpV 05:56.

12 Vgl. KpV 05:66.

113 Zur Rezeptionsgeschichte der Kategorien siche die Einfithrungen in den Monografien von Heiko Puls und Stephan
Zimmermann.

17



erscheint es problematisch, dass Kant dennoch behauptet, dieser Begriff sei a priori und er gehe
der sinnlichen Erfahrung voraus. Denn ein Begriff muss, insofern er dem Apriori zugeordnet wird,
als eine von der Erfahrung unabhingige Vorstellung der Erkenntnis — sei es theoretischer oder
praktischer Art — aufgefasst werden kénnen, selbst wenn es sich dabei nicht um einen reinen Begriff
handelt. Gibt es empirische Begriffe eines empirischen Willens bzw. einer empirischen Vernunft
in der Tabelle? Ist eine hybride Konzeption von Kategorien notwendig?

Die Lésungsvorschlige fur dieses Problem konzentrieren sich darauf, die Einheit der Tabelle
in den Blick zu nehmen. Tauchen darin Begriffe auf, die zugleich empirisch und nicht-empirisch
zu sein scheinen, so musste man diese Einheit als etwas Duales oder sogar Dreigeteiltes betrachtet
werden. Die vorliegende Arbeit mochte einen solchen kategorialen Bruch vermeiden und setzt
deshalb mit einer Bekriftigung der objektiven Realitit der Freiheit als Einheitsprinzip der Tabelle
an — ausgehend von der Moral. Vorausgesetzt wird die Annahme, dass Kant seine Theorie der
praktischen Freiheit in der zweiten Kritik nicht als isolierten Bestandteil seiner kritischen
Philosophie auffasste. Die Entwicklung dieser Theorie ldsst sich zundchst anhand der
Transzendentalphilosophie und sodann anhand seiner ersten moralphilosophischen Abhandlung
nachvollziehen. Es ldsst sich ein systematischer Prozess nachzeichnen, der darauf abzielt zu zeigen,
dass der transzendentalen Idee der Freiheit eine praktische, objektive Realitit zugeschrieben
werden kann.

Dieser Prozess kulminiert in der Realitit der Idee, die als Grundlage fiir die Einheit der Tafel
und als Ausgangspunkt aller weiteren Uberlegungen dient. Das Problem einer méglichen
Begriffsvermischung innerhalb der Tabelle lisst sich nicht dadurch l6sen, dass man mehrere
Begriffe von Freiheit nebeneinander akzeptiert, denn das System der Kritik ist konsequent darauf
ausgerichtet, die praktische Realitdt der Freiheit stringent zu begriinden. Ein Begriff von Freiheit,
der sich nicht in einer objektiven Realitit manifestiert, kann nicht in die Wissenschaft
aufgenommen werden. Die zweite Krizzk hingegen sichert die Deduktion der Freiheit durch das
moralische Gesetz, dass sie fiir das Bewusstsein des handelnden Subjekts keine blole Chimire
bleibt. Dieses neue Verstindnis von Freiheit als moralisch-autonome Selbstgesetzgebung bildet das
tragfdhige Fundament der gesamten Kategorientafel.

Ausgehend davon missen die Kategorien analysiert werden, da das zuvor aufgeworfene
Problem keine tiberzeugende Losung hat, wenn Freiheit als empirischer Begriff interpretiert wird.
Wird die Grundpramisse der praktischen Freiheit als Autonomie akzeptiert, so stellt sich die Frage,
wie sich die entsprechenden Kategorien systematisch entwickeln. Es gilt zu kldren, um welche Art
von Begriffen es sich dabei handelt. Wie ldsst sich, ausgehend von einer praktischen moralischen
Freiheit als Grundlage, verstehen, dass die Kategorientafel beispielsweise einen Begriff wie
,Maxime* neben einem anderen wie ,,vollkomme Pflicht enthilt? Ist es iiberzeugend, dass einige
Begriffe zum Verstand gehéren und andere zur praktischen Vernunft? Was ist zu verstehen, wenn
Kant behauptet, dass der Mensch ein lebendiges Wesen ist und gegentiber der metaphorischen
Vorstellung der Marionette zur Person wird? Ist die praktische Bestimmung der Kategorien eine
Aufgabe des Verstandes, der sinnlich wahrnehmbare Erscheinungen denkt?

Diese letzte Frage fiihrt zu einer ernsthaften Auseinandersetzung mit einem Problem, das
such aus der aktuellen Rezeption der Tabelle ergibt. Es handelt sich um die metaphysische und
transzendentale Konzeption der Kategorien. Da die Tabelle aufgrund der Vermischung von
Begriffen unterschiedlicher Herkunft Probleme der inneren Kohirenz aufzuweisen scheint, hat die
aktuelle Literatur versucht, ihren Ursprung anhand des Verstandes zu bestimmen. Die zentrale
These einiger Autoren''* lautet, dass der heterogene Ursprung der Kategorien darauf beruht, dass
die Gesamtheit der praktischen Begriffe aus der Tabelle der Urteile des Verstandes hergeleitet
werde. Da diese Herleitung bereits hinsichtlich der theoretischen Kategorien vollzogen wurde, lisst
sich daraus folgern, dass auch die praktischen Kategorien systematisch aus den Urteilen des
Verstandes abzuleiten seien. Diese Hypothese ist im Zusammenhang mit der angeblichen
transzendentalen Deduktion zu priifen und zu analysieren, welche behauptet, dass es notwendig

114 Vol. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 7, 76, 78 f, 88 ff. 91, 95 £.; Puls, Heiko: Funktionen der Freibeit,
2.2.0., S. 83, 84 ff.

18



sei, die Bezugnahme der praktischen Kategorien auf Objekte a priori zu legitimieren, um deren
transzendentale Giltigkeit zu sichern. Das Problem besteht darin, dass die Kategorien — sofern
man sie in Bezug auf ihre konstitutive Aktivitit versteht — als Funktionen der Einheit der
Vorstellungen und somit als Funktionen der Synthesis'” aufgefasst werden miissen, um ihre
transzendentale Bedeutung zu erfassen. Lisst sich die metaphysische wie auch die transzendentale
Deduktion als hinreichende Rechtfertigung fir die Herleitung der Tabelle praktischer Begriffe
begreifen?

Sobald das Wesen der Kategorien hinreichend bestimmt ist, lasst sich die Frage nach ihrer
Homogenitit im Hinblick auf die Ordnung des Fortgangs aufwerfen. Dies eréffnet zugleich die
Moglichkeit, zu analysieren, weshalb Kant einen Ubergang von einer Kategorie zur nichsten
anordnet: Erfolgt dieser Ubergang innerhalb einer jeden Klasse oder zwischen den Klassen? Und
besteht tatsichlich ein systematischer Ubergang von den ersten drei Klassen zu letzten Klasse der
Modalitit? Diese Problematik erfordert eine sorgfiltige Auseinandersetzung mit jenen Begriffen,
mittels derer Kant versucht, eine Ordnung und einen Ubergang zu begriinden. Ein wesentlicher
Mangel in Bemerkungen besteht darin, dass nicht eindeutig ersichtlich ist, auf welche Weise die
Ordnung sowie der Ubergang zwischen den Momenten und den Klassen zustande kommt. Dies
hat zu verschiedenen Interpretationsmoglichkeiten der Kombination' zwischen Kategorien
gefihrt.

Ein weiterer kritischer Aspekt der Kategorientafel liegt nicht nur in der Klirung dessen, was
die Kategorien der Freiheit im Rahmen des Systems der Kritik sowie die Bestimmung des Willens
bedeuten, sondern auch darin, wozu sie dienen. Diese Fragestellung betrifft ithre produktive
Titigkeit, das heil3t thren Bezug auf ein Objekts des Willens. Da Kant den Begriff der ,,Gesinnung*
verwendet, um auf die Erzeugung der Kategorien zu verweisen, entsteht hierbei eine Unklarheit
dariiber, wie dieser Begriff verstanden werden kann. Auch wenn Kant keine niheren Angaben
dartiber macht, wie der Begrift der Gesinnung zu verstehen ist, so steht dies einer Analyse des
Konzepts dennoch nicht im Wege — namlich anhand verwandter Begriffe, die identisch strukturiert
sind, sowie im Hinblick auf die spezifische Bestimmung, die der Begriff innerhalb der
Moralphilosophie einnimmt. Handelt es sich hierbei um eine beliebige Form der Absicht, oder lisst
sie sich auch mit dem Charakter und der Denkungsart des Subjekts in Verbindung bringen?

In diesem Zusammenhang ist die Tatigkeit jeder einzelnen Kategorie im Hinblick auf den
Begrift der Gesinnung niher zu bestimmen. Kant scheint die kategoriale Aktivitit unter dem
Gesichtspunkt der moralischen Bestimmung des Willens durch die reine Vernunft zu denken,
welche durch das Gesetz allein im strengen Sinne praktisch sein kann. Es ist daher unerlisslich,
jede Kategorie einer eingehenden Analyse'” zu unterziehen, um sowohl den Umfang ihrer
Titigkeit als auch ihr Verhiltnis zu den beiden einzigen Objekten der praktischen Vernunft — dem
moralisch Guten und dem moralisch Bésen — begriftlich zu bestimmen. Eine leitende Fragestellung
dieser Analyse lautet: Wie ist jede einzelne Kategorie — sowohl hinsichtlich ihrer Titigkeit als auch
im Verhaltnis zur praktischen Vernunft, welche den Willen bestimmt — begrifflich zu verstehen?
Auf diese Weise ldsst sich eine Interpretation des Problems anbieten, ob Modalititskategorien als
moralische Begriffe betrachtet werden miissen oder nicht. Es wird somit notwendig, jeden Begriff
als innerlich wirkend bei der Bestimmung des Willens durch reine Vernunft zu beobachten.

Die Analyse der Kategorien wird von Fragen begleitet, die als Orientierung fur bestimmte
Aspekte dienen. Besteht ein Widerspruch zwischen der Materie der Maxime und ihrer Tatigkeit als
Kategorie fiir die moralische Handlungsméglichkeit? Kénnen die Kategorien kombiniert werden?
Was meint Kant, wenn er von Prinzipien als Kategorien spricht? Stimmen die Affirmationen in der
Vorrede tiber die Modalititskategorien und der Kommentar dazu in der Tabelle Giberein? Sind die
Kategorien gemal3 ihrer Analyse allgemeine Begehrensbegriffe aller Art oder sollen sie allein das
moralische Begehren des Menschen bestimmen? Inwiefern sind die Kategorien der Freiheit fir die
moralische Bestimmung des Menschen durch eine Gesinnung wichtig?

115 Zur weiterfihrenden Auseinandersetzung mit diesem Problem siche Kapitel 1.
116 Siehe Kapitel 1.
117 Siehe Kapitel II.

19



Die im Text feststellbare Tatsache, dass die praktischen Begriffe a priori, die Kant unter dem
Namen ,,Kategorien® zusammenfasst, im weiteren Verlauf des Systems der Kritik sowie in den
tbrigen von ihm ver6ffentlichten Schriften nicht mehr unter dieser Bezeichnung erscheinen,
hindert die Interpretation keineswegs daran, sie in diesem Zusammenhang weiterhin so zu
benennen. Kant steht mit seinen Kategorien nicht isoliert da; sie besitzen eine Vorgeschichte
innerhalb der Moralphilosophie und entfalten sich fortan im Rahmen des wissenschaftlichen
Systems unter anderen, thnen zugewiesenen Bezeichnungen — allerdings unter der Primisse, dass
es sich dabei nicht mehr um empirische Begriffe des Verstandes handelt, sondern um Begriffe einer
Vernunft, die im Einklang mit dem Sittengesetz gebietet und regiert.

Der Fokus auf die Theorie der Freiheitskategorien ist mit der grundsitzlichen Schwierigkeit
verbunden, dass sowohl die Hinweise als auch die expliziten Ausfithrungen Kants zu diesen
Kategorien duflerst knapp ausfallen. Es existieren weder zusammenhingende Abschnitte noch
ganze Kapitel, die sich ausschlieSlich mit ihnen befassen. Entsprechend nehmen die
Freiheitskategorien in Kants Werk nicht die herausgehobene Stellung ein, wie sie den Kategorien
des Verstandes in der Kritik der reinen 1 ernunft zukommt. Dies fihrt zwangsliufig dazu, dass
relevante Passagen aus der Kritik der praktischen Vernunft, der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
sowie aus Teilen der ersten Kritik in die Analyse einbezogen werden missen. Trotz dieses
zurtckhaltenden Beitrags Kants zu den Kategorien der Freiheit lassen sich jedoch hinreichend
Ansatzpunkte finden, um folgende Hypothesen zu vertreten: A) Die systematische Einheit der
Kategorientafel bleibt erhalten, indem sie unter dem Begriff der praktischen Freiheit neu konzipiert
wird. B) Die Freiheitskategorien wirken in zweifacher Weise: Zum einen unterwerfen sie die
Begierden dem Sittengesetz — in diesem Sinne fungieren sie nicht als Synthesefunktionen
empirischer Vorstellungen; zum anderen erzeugen sie eine spezifisch moralische Gesinnung. C) Es
handelt sich bei den Kategorien um a priori gegebene Begriffe, deren Bestimmung darin besteht,
die Moglichkeit moralischer Handlungen aus der Perspektive der durch das Sittengesetz
bestimmten Willensgesinnung zu denken.

IV. Gang der Untersuchung

Vor diesem Hintergrund ldsst sich das inhaltliche Programm der Untersuchung wie folgt umrei3en:
Zwet klar definierte Kapitel bilden die vollstindige Struktur der Arbeit. Kapitel I enthilt einen
Paragrafen, in dem mehrere Aspekte erortert werden, deren zentrales Thema die Bedeutung und
Tragweite praktischer Begriffe bildet. Im Mittelpunkt steht dabei der transzendentalen Rahmen,
der die Arbeit leitet und darauf abzielt, das Konzept des freien Menschen mithilfe der Metapher
der Marionette zu konkretisieren. In diesem Zusammenhang kommt der Dynamik des Lebendigen
eine zentrale Bedeutung zu — im Kontext moralischer Gesinnung und im Gegensatz zum
naturgesetzlichen Mechanismus. Kant scheint den Menschen nicht als eine Maschine oder einen
Automaten zu verstehen, der irgendeinem Mechanismus absolut unterworfen ist. Seine neue
Konzeption spiegelt sich auf anschauliche Weise in der Metapher der Marionette wider, die das
gesamte System der Kritik metaphysisch begleitet. Dementsprechend wird in diesem Kapitel
aufgrund dieser neuen Betrachtung des Menschen mit einer sittlichen Gesinnung versucht, die
Problematik der Einheit der Kategorien unter einem gemeinsamen Prinzip so zu l6sen, dass sie
innerhalb der Bestimmung des Willens durch das moralische Gesetz artikuliert sind.

Die Fachliteratur zu den Freiheitskategorien hat ein umfangreiches Diskussionsszenario tiber
den einheitlichen und nicht-einheitlichen Charakter all dieser unter Rubriken gruppierten Begriffe
prisentiert. Aus diesem Grund befassen sich einige zentrale Uberlegungen mit diesem Thema und
richten ihr Augenmerk dabei auf die Herkunft und Tatigkeit der praktischen Kategorien. Ein
zentraler Aspekt ist dabei die begriffliche Analyse der Willensgesinnung. Zu den Punkten dieses
Paragrafen gehort auch ein klarer und einfacher Vorschlag dazu, wie die Kategorien in Bezug auf
das System der Kritik zu verstehen sind. Damit soll die These untermauert werden, dass Kategorien
als Begriffe der moralischen Bestimmung des Willens zum Handeln anzusehen sind. Dies bildet
die Grundlage fur eine systematisch fokussierte Analyse dieser Kategorien. Da nur sechs

20



Kategorien von Kant kurz kommentiert werden, ist es notwendig, sowohl diese als auch die nicht
kommentierten Kategorien niher zu analysieren.

Kapitel II befasst sich mit der Analyse der einzelnen Kategorien der Tabelle. Zu diesem
Zweck gliedert sich das Kapitel in vier Paragrafen, die gemil3 den vier Klassen der Kategorien
aufgebaut sind. Der erste Paragraf ist der Untersuchung der Kategorien der Quantitit gewidmet,
im Rahmen derer Maximen, Vorschriften und Gesetze systematisch betrachtet werden. Die
ausfithrlichste Analyse entfillt dabei auf die Maximen, da sie als grundlegende Kategorie fungieren,
durch die die ubrigen Begriffe in die Struktur der Willensbestimmung eingefithrt werden. Im
zweiten Paragraf, der die Qualititskategorien behandelt, treten Schwierigkeiten bei der dritten
Kategorie auf, nimlich bei der der Ausnahmen. Es wurde versucht, eine Interpretation dieser
Kategorie zu entwickeln, wobei ihre Verbindung zu den Modalititskategorien berticksichtigt
wurde. Der dritte Paragraf dieses Kapitels besteht aus funf Punkten, von denen sich zwei auf die
Auslegung der Begriffe ,,Person® und ,,Personlichkeit” konzentrieren, bevor in den folgenden
Punkten die Kategorien und ihre eigentliche Bestimmung behandelt werden. Der letzte Paragraf
beschiftigt sich mit den Modalititskategorien, wobei der Schwerpunkt auf den Ausfihrungen
Kants und der Debatte dariiber liegt, ob es sich bei ihnen um moralische Kategorien handelt oder
nicht.

21



Kapitel I
Die Konzeption praktischer Kategorien
§1. Sinn und Bedeutung praktischer Elementarbegriffe

Die praktische Freiheit beschrinkt sich auf eine Form der Willensbestimmung, die untrennbar mit
dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes verbunden ist. Hieraus ldsst sich nur eine praktische
kategoriale Bestimmung begrinden. Es mussen alle moglichen Zusammenhinge zwischen dem
Sinn bzw. der Bedeutung der praktischen Kategorien und jener Freiheit aufgezeigt werden, die
notwendig mit dem Sittengesetz verbunden ist. Der spezifische Sinn umfasst mehrere konstitutive
Aspekte, welche die praktische Vernunft entwickelt, wenn sie die Kategorien anwendet, um dieses
lebenswichtige Element der Moral in Kants praktischer Philosophie hervorzubringen: die
moralische Gesinnung des Willens. Diese Aspekte beziehen sich auf die Frage nach dem ,,Wesen®,
dem ,,Ursprung®, der Entwicklung ihrer ,, Tétigkeit™ und der Ableitung in eine ,,Hervorbringung*
ithrer Tatigkeit. Wenn die Primissen richtig sind, wird dies zu den neuen Schlussfolgerungen
fihren, wonach das handelnde Subjekt Kategorien der Freiheit verwendet, die durch ihre
praktische Vernunft verfugbar sind. Moralisches Handeln scheint auch so, als ob es analogisch um
transzendentale Bedingungen gehen wiirde, von praktischen Elementarbegriffen abzuhidngen.

Die Konzeption der Kategorien der Freiheit hat grundsitzlich die Frage nach ihrem
allgemeinen Sinn zu beantworten, d. h. sie muss die Notwendigkeit einer kategorialen Bestimmung
der Titigkeit der praktischen Vernunft aufzeigen. Dies hingt mit einer Konditionierung
zusammen, die nicht ignoriert werden kann. Der konditionierende Faktor bezieht sich auf das
,»oubjekt®, in dem die praktische Vernunft titig wird. In dieser Hinsicht hat der allgemeine Sinn
der Konzeption der Kategorien die Frage zu beantworten, wer der Adressat all jener kategorialen
Bestimmungen ist, durch die Kant eine bestimmte Art des Verstindnisses menschlichen Handelns
entwickelt. Eine Strategie zur Beantwortung dieser Frage zu entwerfen, ist gleichbedeutend damit,
den Blick auf die praktische Bestimmung des Menschen zu richten. Die Kategorien der Freiheit
werden maf3geblich durch diese Bestimmung geprigt. Hier spielt, wie noch zu sehen sein wird, der
in einer Metapher formulierte Unterschied zwischen dem freien Menschen und dem Menschen als
Marionette eine wichtige Rolle.

1. Die Metapher des Marionettenspiels und die moralische Gesinnung

Am Ende der Dialektik der praktischen 1Vernunft stellt Kant erneut die Metapher des
Marionettenspiels vor, deren symbolischer Sinn wie kaum eine andere Metapher ein neues
Paradigma in der Auffassung vom Menschen'® und seinem Willen aus moralphilosophischer
Perspektive ausdriickt. Diese Metapher findet sich auch am Ende der Awalytik der praktischen
Vernunft, in der sie im Zusammenhang mit der kritischen Analyse der Idee der Freiheit in
Verbindung mit der Naturnotwendigkeit'” erscheint. Mithilfe dieser Metapher versucht Kant,
duBerst wichtige Aspekte seiner praktischen Philosophie innerhalb des Systems der Kritik
herauszuarbeiten. Aus diesem Grund ist sie aufschlussreich, um den allgemeinen Sinn der
Problematik der Freiheit praktischer Kategorien als Begriffte a priori der moralischen
Handlungsmoglichkeit und ihre Beziehung zur moralischen Gesinnung zu verdeutlichen.

Es darf zudem behauptet werden, dass diese Metapher als eine Art von Ubersicht dazu dient,
mogliche Missverstindnisse zu korrigieren, die sich aus dem Verstindnis theoretischer und

18 Vgl. KpV 05:147. Im Allgemeinen miissen Uberlegungen zur Ethik, wie Ludwig Siep bekriftigt, von einem
bestimmten Menschenmodell begleitet sein, da der Begriff des Sollens an ihn gedacht werden kann (vgl. Siep, Ludwig:
Moral und Gottesbild. Aufsétze zur konkreten Ethik 1996-2012, Minster 2013, S. 47).

119 Vgl. KpV 05:101. Jyh-Jong Jeng stellt diese Antinomie zu Recht als Vergleich zwischen praktischer Vernunft und
dem Verstand gegeniiber: (vgl. Jeng, Jyh-Jong: Natur und Freibeit. Eine Untersuchung zn Kants Theorie der Urteilskraft,
Amsterdam-New York 2004, S. 89).

22



praktischer ,,Gesetze® in der menschlichen Natur ergeben kénnten. Es stimmt zwar, dass der
zentrale Punkt innerhalb des Zusammenhangs, in den die Metapher an beiden Stellen gestellt wird,
darauf ausgerichtet ist, einen ersten Losungsansatz fiir das Problem der Einheit zwischen rein
spekulativer Vernunft und praktischer Vernunft hinsichtlich der systematischen Einheit der
Erkenntnisse zu bieten, aber es ist nicht weniger nachvollziehbar, dass Kants Bezug auf die
Metapher mit einer langen Tradition des Geschichtsbilds menschlicher Freiheit'® und ihrer Realitit
in der Welt konfrontiert ist. Eine solche Tradition geht auf Platons ,,Gesetze® zurtick, wo es heil3t,
dass die Menschen Marionetten Gottes seien'?.

Die Metapher entfaltet sich, wie angekundigt, in zwei relevanten Erklirungsmomenten:
Einerseits konzentriert sie sich vor allem auf die direkte Auseinandersetzung, die Kant mit
verschiedenen Philosophen tber den Begriff der Freiheit fithrt'”’. Andererseits steht sie im
Zusammenhang mit der Klirung, worauf die Titigkeit der reinen Vernunft abzielt, nimlich im
Rahmen ,,der praktischen Bestimmung des Menschen*'*. Die Metapher veranschaulicht — im
Kontext der kritischen Beleuchtung der Analytik — die fundamentale Schwierigkeit, Freiheit in der
praktischen Philosophie zu bestimmen, wenn sie mit dem Naturbegriff gleichgesetzt wird. Am
Ende der Dialektik der reinen praktischen 1 ernunft bringt die Metapher zwei unterschiedliche
Auffassungen von der menschlichen Natur in ein Spannungsverhiltnis, soweit diese Natur das
héchste Gut verkorpert, das durch unseren Willen verwirklicht werden kann. Anhand der
Erforschung der Metapher in beiden Biichern der Kritik der praktischen 1V ernunft wird nun versucht,
den Sinn des geistigen Produkts der Freiheitskategorien fur einen menschlichen Willen zu
begreifen, und damit den letzten Sinn der moralischen Gesinnung im Menschen als Person.

Es ist zu beachten, dass Kant nach Abschluss der Darlegung der Theorie des hochsten
Guten'** und der Bestimmung der menschlichen Natur zum Streben nach diesem héchstméglichen
und notwendigen Zweck'” durch das Sittengesetz dariiber nachdenken will, ob die reine
spekulative Vernunft, hinsichtlich ihres Erkenntnisvermogens, diesem hochsten Zweck
angemessen sei. Da das hochste Gut auf der logischen Méglichkeit transzendentaler Ideen beruht
— also Gott, der Unsterblichkeit der Seele und der Freiheit —, wird Kant erneut bewusst, dass die
theoretische bzw. spekulative Vernunft nicht ausreicht, um das Problem der Willensfreiheit zu
l6sen. Dieses Vermogen, aus sich selbst heraus eine Reihe von Begebenheiten in der Welt
anzufangen, reicht nicht aus, um den Menschen in seinem héchsten Zweck praktisch zu
bestimmen, obgleich diese transzendentale Freiheit fiir das Verstindnis des Systems der Kritik
unverzichtbar ist.

Die Unzulinglichkeit der theoretischen Vernunft veranlasste Kant dazu, diese Ideen als
notwendige ,,Voraussetzungen*'* der praktischen Vernunft zu postulieren, da deren theoretische
Erkennbarkeit fraglich bleibt; sie erscheinen nur im Licht dieser Postulate verstindlich. Die
Unzulanglichkeit offenbart den Charakter der Bedirftigkeit theoretisch-spekulativer Vernunft.

120 Vgl. in diesem Sinne beispielweise Speyer, Wolfgang: ,,Was verstand die Antike unter Freiheit? Begriff und Realitit
der Freiheit in der griechischen und rémischen Antike®, in: Thurner, Martin (Hg.): Freibeit. Begriindung und Entfaltung in
Philosophie, Religion und Kultur, Gottingen 2017, S. 77.

121 Die Konzeption des Menschen als Mationette Gottes gipfelte nicht in der Aufklirung, sondern bis heute gibt es
Philosophen, die diese Vorstellung weiterhin verteidigen. Simone Liedtke interpretiert unter anderem, dass die
Hegelsche Philosophie des Absoluten in dieser Metapher der Marionette zusammengefasst werden koénnte: ,,Die
Metapher der Marionette erweist sich als Veranschaulichung der hegelschen Philosophie des Absoluten® (Liedtke,
Simone: Freiheit als Mationette Gottes: Der Gottesbegriff inr Werk des Sprachphilosophen Bruno Liebruckes, Betlin/Boston
2013S. 306).

122 Reinhard Brandt analysiert die Rolle von Kants praktischer Philosophie — insbesondere der Kritik der praktischen
Vernunft — im historischen Kontext der Auseinandersetzung mit der ethischen Tradition und dem Euddmonismus (vgl.
Brandt, Reinhard: Kritische Belenchtung, a.a.O., S. 144).

123 KpV 05:146.

124 Vgl. 05:107 {E. In der Kant-Forschung zum héchsten Gut gelten zwei Schliisselbegriffe als konstante Bezugspunkte
der Analyse: zum einen der moralische Wert, zum anderen der Begriff der Proportionalitit zwischen Tugend und
Gluckseligkeit (vgl. Heepe, Moritz: ,,Die unsichtbare Hand Gottes. Kants Antinomie der praktischen Vernunft und
ihre Auflésung®, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Band 68 (2014) 4, S. 329).

125 Vgl. KpV 05:115.

126 Vgl. KpV 05:132.

23



Nach Kant hat uns die Natur mit Vernunft ausgestattet und uns zugleich begrenzt, damit die
Menschen solche Ideen tiberhaupt verstehen konnen. Dieser Charakter der Bedurftigkeit reiner
theoretisch-spekulativen Vernunft zur Beantwortung der wesentlichen Fragen, die ihr gestellt
werden, eréffnet wiederum eine Perspektive auf die Beschaffenheit des Menschen und seiner
Natur, insofern sein héchster Zweck das héchste Gut in der Welt ist. In diesem Zusammenhang
beantwortet Kant offenbar die Frage, was den Menschen als vernunft- und willensbegabtes Wesen
auszeichnet. Deshalb kommt der Begrenzung der reinen Vernunft und der Ausweitung der
praktischen Vernunft besondere Bedeutung zu.

Was aber wire geschehen, wenn die Natur uns mit einem Verstand ausgestattet hatte, der
fihig gewesen wire, die Existenz Gottes, die Unsterblichkeit unserer Seele und die Freiheit unseres
Willens als Bedingungen der vollkommenen Verwirklichung unseres Verhaltens theoretisch zu
erkennen und zu beweisen? Im Rahmen dieser Fragestellung wird ein hypothetisches Szenario
angenommen, in dem die transzendentalen Ideen objektiv und tatsichlich gegeben wiren. Dies
wiurde uns ein tiefgehendes und genaues Bild vom Menschen und seiner Natur vermitteln und so
eine vollkommene Einsicht bzw. ,Erleuchtung® seines Willens und Handelns ermdglichen.
Aufgrund der potenziellen Verwirrung, die ein solches hypothetisches Szenario stiften kénnte,
macht Kant am Ende der Dialektik Folgendes deutlich: Wenn man die Ideen der reinen Vernunft
auf Grundlage einer vermeintlichen Einsichtsfihigkeit'*’ als beweisbar ansehen wiirde, kime man
zu der Annahme, dass der Mensch blof3 eine Art ,,Marionette” (bzw. ein funktionaler Automat)
innerhalb eines mechanischen Naturgeschehens ist. Wie ldsst sich diese Metapher der Marionette
verdeutlichen und in welcher Beziehung steht sie zur menschlichen Freiheit und zu den Kategorien
derselben?

1.1. Die Marionette und das Lebendige

Kants hypothetisches Szenario stellt die grundlegende Frage, ob der Mensch, angesichts der
unmittelbaren Schau Gottes in seiner ,,furchtbaren Majestit“'*®, die Ideen in ihrer wahren Realitit
erkennen und in vollkommener Ubereinstimmung mit dem géttlichen Willen handeln konnte. Ein
solches Handeln wire zwar fehlerlos im duBleren Vollzug, jedoch nicht Ergebnis freier
Selbstbestimmung, sondern blof3 Reaktion auf zwingende Evidenz. In diesem Zustand wiirde der
Mensch einer Marionette im Theater gleichen — gelenkt von einer h6heren Macht, du3erlich perfekt
funktionierend, aber innerlich seiner moralischen Autonomie und lebendigen Subjektivitit beraubt.
Auf diese Weise hitte der Mensch kein ,,Leben‘'*:

,»Das Verhalten der Menschen, so lange ihre Natur, wie sie jetzt ist, bliebe, wiirde also in einen blofen
Mechanismus verwandelt werden, wo, wie im Marionettenspiel, alles gut gestikulieren, aber in den Figuren
doch kein Leben anzutreffen sein wiirde 13,

Hierbei muss festgehalten werden, dass Kant mit dieser Feststellung zwei kraftvolle Gedanken zu
entwickeln versucht. Zum einen sieht er die Moglichkeit und Gefahr fiir die praktische Philosophie,
dass gewisse Philosophien den Menschen in seinen Wesensziigen als eine ,,Marionette® ansehen
konnten. Zum anderen stellt er hinsichtlich der Marionettenfigur das Konzept des ,,Mechanismus*
dem Begriff des ,,Lebens gegentiber'”'. Die Marionetten im Theater funktionieren tber einen

127 Vgl. KpV 05:146.

128 KpV 05:147.

129 Kant entwickelt in seinen Uberlegungen eine Konzeption des Lebens, die wesentlich durch Selbsttitigkeit (vgl. Refl.
15:248) bestimmt ist — ein Verstindnis, das in deutlichem Kontrast zu den biologischen Kiriterien des Lebensbegtiffs
steht (vgl. Kummer, Christian: ,,Leben®, in: Gorres-Gesellschaft (Hrsg.): Lexikon der Bivethik, Giitersloh 1998, S. 525).
130 KpV 05:147.

131 In einer Reflexion bei Kant ldsst sich erkennen, dass dem physischen Leben — insofern es in einem zufilligen
Verhiltnis zur Welt der Kérper und zum Naturzustand steht — im Vergleich zum moralischen Leben nur geringe
Bedeutung zukommt (vgl. Refl. 17:473).

24



kinstlichen Mechanismus, der es ihnen gestattet, alle ihnen zugewiesenen Bewegungen
auszufithren, wobei ihre Handlungen dem Willen des Marionettenspielers folgen'*.

Das verwendete Verb ,,gestikulieren® ist sehr aufschlussreich, da es auf eine Koordination
von Bewegungen hinweist, die in den Hinden eines Dirigenten perfekt und entsprechend dessen
Absichten ausgefithrt werden. Die Marionetten fihren die durch ihren Dirigenten angeordneten
Bewegungen aus. Dieses Verb ,,gestikulieren® kommt vom lateinischen ,,gesticulari und bedeutet,
Gesten — auch von ,,gestus® und ,,gesticulus® (pantomimische Bewegung) — mit den Hinden und
dem Gesicht zu machen, um etwas auszudriicken'”. Die Semantik des Verbs scheint iiber ihre
wortliche Bedeutung hinauszugehen und den Leser von der Dialektik in ein symbolisches Feld zu
fuhren, da sich das Gestikulieren im Kontext der Diskussion um die Freiheit auf die
Korperbewegung und nicht auf die in Worten ausgedriickte Bewusstseinsbewegung bezieht. Daher
kann das Thema des ,,Verhalten[s] der Menschen** nicht auf die Mechanismen der kérpetlichen
Bewegung reduziert werden, sondern muss anhand der Kausalitit des reinen praktischen
Vernunftbewusstseins thematisiert werden.

In der kritischen Beleuchtung der praktischen Vernunft wird der Gedanke Kants aufgedeckt,
dass man zwar das Verhalten eines Menschen mit Gewissheit so berechnen kann, wie man das
Auftreten und die Bewegung einer ,,Mond- und Sonnenfinsternis“'> vorhersagen kann. Es ist
,dennoch dabei [zu] behaupten, dal der Mensch frei sei“'”. Zwar erkennt Kant an, dass das
Verhalten des Menschen physikalischen GesetzmaBigkeiten folgt, doch verneint er, dass dies auch
fir die Freiheit innerhalb dieses Verhaltens gilt. Deswegen kénnen weder die Bewegung der
Materie noch die Gefiihle von Lust und Unlust unter der Idee der transzendentalen Freiheit und
unter dem Begtiff der praktischen Freiheit bestimmt werden'".

Kant scheint den Gesichtspunkt abzulehnen, wonach das Verhalten der Menschen allein der
reinen, theoretisch-spekulativen Vernunft gentigen wiirde, um ithre Handlungen zu bestimmen. Es
wird nicht nur die These verworfen, dass die Menschen ,Marionetten Gottes**® seien, sondern auch
den Standpunkt, dass das praktische Leben des Menschen von einem Verstand geleitet wird, der
seine  Grenzen des Verstehens Uberschreitet. Wie ldsst sich Kants Position zur
Marionettenmetapher eindeutig im Hinblick auf das praktische Leben des Menschen und seine
Bestimmung auslegen? Das praktische Leben des Menschen und seine Bestimmung basieren im
Groflen und Ganzen nicht auf einem konstanten natiitlichen Mechanismus, sondern auf dem in
die moralische Willensgesinnung eingefiigten Zusammenhang zwischen dem Sittengesetz, der
Freiheit, dem Guten (oder Bésen) und der Achtung.

Die Hauptargumente der Problematik einer Vereinigung von Naturmechanismus und
Freiheit und deren Auflésung sowie die Folgen fiir eine Philosophie des Menschen als Marionette
(und Automaten) werden mit einigen Nuancen bereits am Ende der Analytik dargestellt'”. Die
Gefahr, die Freiheit nicht retten zu kénnen, scheint allgegenwiirtig zu sein. Wenn die Handlungen

132 Ruth Ewertowski entwickelt eine anregende Reflexion, indem sie feststellt, dass der Puppentanz — trotz seiner
asthetischen Schonheit — nach wie vor ein Tanz sei, der mechanischen Kriften unterliegt (vgl. Ewertowski, Ruth: Das
AufSermoralische. Friedrich Nietzsche, Simone Weil, Henrich von Kleist, Franz, Kafka, Heidelberg 1994, S. 177).

133 Vgl. Wahrig, Gerhard; Krimer, Hildegard; Zimmermann, Harald (Hrsg.): Brockbhans Wabrig Deutsches Worterbuch,
Dritter Band, Stuttgart 1981, S. 196.

134 KpV 05:147.

135 KpV 05:99.

136 KpV 05:99.

B7 In der gegenwirtigen Literatur zur praktischen Freiheit in der Kpl” ist es gingige Praxis geworden, einen
Physikalismus der Freiheit zu akzeptieren, der auf ,,Wahl“ und ,,Entscheidung® beruht, wobei dieses Handeln unter
physischer und psychologischer Bestimmung durch Gefithle von Lust, Vergniigen, Annehmlichkeit, Schmerz und
Unlust erfolgt. Ein Beispiel fir diese Wahlfreiheit siche Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien der Freibeit, a.a.0., S.
124 ff. Kant hingegen versteht das Freiheitsvermdgen nicht als Vermégen zur Wahl oder Entscheidung, sondern als
die urspriingliche Spontaneitit des praktischen Vernunftgesetzes (vgl. KpV 05:29; MS 06:220).

138 Die Marionettenmetapher verdichtet — unter zahlreichen moglichen Deutungen — die Bezichung zwischen zwei
Formen von Freiheit: der Freiheit Gottes und der des Menschen (vgl. Liedtke, Simone: Frezheit als Marionette Gottes: Der
Gottesbegriff im Werk des Sprachphilosophen Bruno Liebruckes, Betlin/Boston 2013, S. 305).

139 Vgl. KpV 05:89-106.

25



des Menschen als Handlungen betrachtet werden, die lediglich einem kontinuierlichen nattrlichen
Mechanismus unterliegen, so gibe es keine logische Méglichkeit, die Freiheit seines Willens zu
retten, da die Freiheit auch mit diesem Mechanismus gleichgesetzt werden misste. Aber wenn die
Freiheit in einer anderen Gedankenordnung (sic: Weltordnung) bestimmt ist, dann kann die
logische Méglichkeit einer ,,Gewalt® Giber die Griinde der Handlungen etwas Reales werden. Hinzu
kommt, dass die Marionettenmetapher in der Dialektik einen weiteren Punkt hervorhebt, um die
menschliche Freiheit zu bestimmen und damit den Unterschied zwischen einer leblosen Marionette
und einem lebenden Menschen vom praktischen Standpunkt aus zu verstehen, an deren
Darstellung Kant eigentlich interessiert ist.

Die Marionettenmetapher verdeutlicht den Vorzug, an die ,,moralische Gesinnung™™ als
Bestandteil des praktischen Lebens des Menschen zu denken und den Menschen als ,,Person® zu
verstehen'"', deren Kern in der ,,\Wiirde*!*” und dem ,,moralischen Wert“ ihres Handelns liegt'®.
Daraus ergibt sich eine nicht unbedeutende Folgerichtigkeit: Kime die Bestimmung des durch das
Gefiihl der Lust pathologisch affizierten Willens allein durch den Verstand'** zustande, wenn er
Objekte dieser Lust in Bezug auf das untere Begehrungsvermégen bestimmt, dann hitte die
menschliche Natur einen einzigen Sinn, der sich mit dem Mechanismus der Natur gleichsetzen
lieBe. In diesem Sinne gibe es kein ,,Leben in einem Menschen, der nur so bestimmt handelt, weil
alle Griinde seines Handelns ginzlich auBer seiner ,,Gewalt“'* wiren. So gesehen, wire der
Mensch nicht mehr und nichts anderes als eine gelenkte ,,Marionette*'*’. Als Anhaltspunkt gentigt
es festzuhalten, dass fur Kant dieser ins Spiel kommende Lebenssinn weitaus mehr mit der Freiheit
von den objektiven Bedingungen moralischer Gesetze zu tun hat als mit der Natur der subjektiven
Bedingungen physikalischer und biologischer Gesetze.

Dieser Gesichtspunkt wird Jahre spiter aus einer anderen Perspektive erneut aufgegriffen,
wenn Kant in der Schrift Zum Ewigen Frieden die Bedeutung hervorhebt, iiber eine Konzeption der
Politik nachzudenken, die die moralischen Prinzipien der reinen Vernunft durch Freiheit nicht
ausschlief3t: ,,Freilich, wenn es keine Freiheit und darauf gegriindetes moralisches Gesetz gibt,
sondern alles, was geschieht oder geschehen kann, bloBer Mechanism der Natur ist, so ist Politik
(als Kunst, diesen zur Regierung der Menschen zu benutzen) die ganze praktische Weisheit, und
der Rechtsbegriff ein sachleerer Gedanke“'*’. Wire eine Politik ohne Moral die einzige
Betrachtungsweise der Weisheitslehre, so wire nicht nur das Recht ein leerer Begrift in der Politik
— ebenso wire das ,,Leben® des Menschen in einer Gesellschaft ein bloBer Mechanismus, dhnlich
dem von Marionetten, der von einer ,Gewalt™ regiert wiirde, die nicht in der Freiheit des
Individuums liegt.

Das praktische Leben des Menschen wird im System der Kritik mittels der Vernunft als ein
lebendiges Leben mit ,,Geist“'** angesehen, d. h. mit einer Natur, die vom Bewusstsein einer durch
das Sittengesetz gegebenen Freiheit getragen und geleitet wird (und nicht nur von einem

<140

140 Vgl. KpV 05:147: ,,Aber, statt des Streits, den jetzt die moralische Gesinnung mit den Neigungen zu fithren hat, in
welchem, nach einigen Niedetlagen, doch allmihlich moralische Stirke der Seele zu erwerben ist, (...)“.

141 Vgl. in dhnlichem Sinne Haeffner Gerd: ,,Aufgrund wovon kommt einem Menschen die Wiirde einer Person zur®,
in: Ehlen, Peter (Hrsg.): Der Mensch und seine Frage nach den Absoluten, Minchen 1994, S. 85.

142 Zur historischen und systematischen Verknipfung der Begriffe ,,Wirde und ,,Person” innerhalb der
Rechtstradition vgl. Haeffner Gerd: Aufgrund, a.a.O., S. 82, 84. Fur eine Analyse des Konzepts ,,Person® in Bezug auf
den Unterschied zwischen Preis und Wert/Wiirde sieche Rod, Wolfgang: Die Philosophie der Neuzeit 3. Teil I: Kritische
Philosophie von Kant bis Schopenhaner, Miinchen 20006, S. 86.

143 Harald Kohl fithrt aus, dass Kant in der GMS die moralische Bewertung von Handlungen vorrangig an der
,»Gesinnung® des Handelnden orientiert. Diese manifestiert sich in drei Aspekten: im Willen, in den Maximen und in
den Beweggriinden. Moralisch gut ist eine Handlung demnach nicht aufgrund ihrer Folgen, sondern weil sie aus einer
moralisch guten Gesinnung hervorgeht. Vor diesem Hintergrund charakterisiert der Autor Kants Ethik als einen
gesinnungsethischen Ansatz (vgl. Kohl, Harald: Kants Gesinnungsethik, Betlin/New York 1990, S. 2).

144 Vgl. dazu auch Refl. 19:103.

145 Vgl. KpV 05:101.

146 Vgl. KpV 05:101.

147 ZeF 08:372.

148 Vgl. KpV 05:76 £.; Refl. 15:361.

26



Naturmechanismus oder technischen GesetzmifBigkeiten): ,,Vermittelst der Vernunft ist der Seele
des Menschen ein Geist (Mens, vous) beigegeben, damit er nicht ein blol dem Mechanism der
Natur und ihrem technisch-praktischen, sondern auch ein der Spontaneitit der Freiheit und ihren
moralisch-praktischen Gesetzen angemessenes Leben fihre. Dieses Lebensprincip griindet sich
nicht auf Begriffen des Sinnlichen, (...)*'*. Kant scheint darauf hinzuweisen, dass das praktische
Leben selbst mehr bedeutet als die bloBe sinnliche Natur, die durch den Mechanismus der Natur
hervorgebracht wird.

Dieser durch das Gesetz der Freiheit gegenwirtige Geist ist das, was eine Person besitzt, um
sich ihrer selbst als solcher bewusst zu sein. Als Geist der Moralitit (mens legis) wird er mit der
moralischen Gesinnung'™’ des Willens identifiziert. Anhand des Unterschieds zwischen dem
,Buchstaben® des Gesetzes und dem ,,Geist™ des Gesetzes hinsichtlich der Handlungen kann
dieser Aspekt beobachtet werden: ,,Man kann von jeder gesetzmifligen Handlung, die doch nicht
um des Gesetzes willen geschehen ist, sagen: sie sei blol dem Buchstaben, aber nicht dem
Geiste (der Gesinnung) nach moralisch gut“"”!. Dies wiirde nichts anderes implizieren, als zu
behaupten, dass der Geist des Lebendigen etwas ist, das von der praktischen Vernunft in der Moral
des Gesetzes hervorgebracht wird und nicht etwas, das permanent, konstant und natiirlich gegeben
ist. Der Geist des Lebendigen als unmittelbare Bewusstseinsfolge des Sittengesetzes scheint den
Kern der Reflexion tiber die Kategorien der Freiheit zu bilden.

Es ist fur Kant klar, dass die Bestimmung des Naturmechanismus nicht vollkommen mit der
Bestimmung des ,,Lebens“"** identifiziert werden kann. Der Mensch als biologisch bestimmtes
Wesen'” kann dennoch nicht von der Bestimmung dieses Mechanismus abstrahiert werden'™.
Aber das Leben des Menschen hat einen viel héheren Wert als das Handeln nach den
Naturgesetzen. Welche praktische Bestimmung erhilt dann der Begriff ,,Leben? Wenn man der
Argumentation des Endes der Dialektik folgt, ndhert man sich einem prizisen Gehalt des Begriffs
,Leben“”. Kant war sich in der Metapher der Marionette bewusst, dass der Mensch unter der
Vorstellung des Naturmechanismus ,perfekt® handeln kann. Das heil3t, negativ betrachtet gibt es
keine Moglichkeit einer Abweichung oder Ubertretung des Gesetzes, da er vor allem keine Gewalt
tber sich selbst in den Grunden seiner Handlungen hat. Genau darin liegt fur ihn eine
problematische Frage: Kann die menschliche Natur 7#r als ein perfekter Mechanismus verstanden
werden?

1499 VNAEF 08:417.

150 Fir Friedrich Schlegel besteht moralische Gesinnung in einer inneren Einheit und Konsequenz des Denkens, die
sich in einem festen, sich selbst treu bleibenden Charakter dullert. Diese Ansicht, verstanden als ein systematisches
Lebensprinzip, beeindruckt und erweckt Achtung — unabhingig davon, ob man dieselbe Uberzeugung teilt (vgl.
Schlegel, Friedrich: Philosophie des Lebens, in: Behler, E. (Hg.): Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 10, Miinchen,
Paderborn, Wien und Ziirich 1969, S. 11).

BT KpV 05:72 Anm.

152 Bemerkenswert ist, dass Kant in der Vorrede der Kpl” eine allgemeingiiltige Bestimmung des Lebens formuliert,
die in systematischem Zusammenhang mit den ,,Gesetzen® des Begehrungsvermégen steht (vgl. KpV 05:09). Handelt
es sich bei diesen ,,Gesetzen™ um Gesetze der Freiheit oder der Natur? Wenn es sich um praktische Gesetze handelt
— und praktische Gesetze moralische Gesetze sind —, dann sagt Kant letztlich nichts anderes, als dass es im Leben
darauf ankommt, nach moralischen Gesetzen zu handeln. Er spricht niemals von praktischen Gesetzen im
Zusammenhang mit der Natur.

153 Zur Ungeeignetheit des Begriffs ,,Leben® fiir die Objekte biologischer Forschung siche Janich, Peter; Weingarten,
Michael: Wissenschafistheorie der Biologie. Methodische Wissenschaftstheorie und die Begriindung der Wissenschaften, Minchen 1999,
S. 128.

154 Der Schnittpunkt zwischen philosophischen Uberlegungen zum moralisch-praktischen Begriff des Lebens und
biologischen Konzepten desselben — ein Spannungsfeld, das in unterschiedlichen Ansitzen hiufig als zu
tberwindendes Dilemma erscheint — ldsst sich exemplatisch an Themen wie ,,Gentechnik® und ,,Gentechnologie®,
wSterbeprozess®, ,,Euthanasie®, ,,Klonierung™ oder ,,Abtreibung* erkennen. Eine systematische Darstellung dieser
begrifflichen Schnittmenge findet sich bei Gunter, Altner: Leben in der Hand des Menschen. Die Brisang des biotechnischen
Fortschritts, Darmstadt 1998.

155 Ein erweiterter Lebensbegriff, der Denken und Begehren einschlieSt, kann aus der Interpretation von Bernd
Dorflinger betrachtet werden (vgl. Dérflinger, Bernd: Das Leben theoretischer 1 ernunft, Betlin/New York 2000, S. 258).

27



In einem hypothetischen Fall, in dem der Mensch fihig wire, die Dinge so zu verstehen und
einzusechen, wie sie an sich sind, und in dem die Natur seinen Willen absolut durch die
Reprisentation des Willens Gottes'” bestimmen kénnte, wiirde die Folge sein, dass die sinnlichen
Neigungen durch das Sittengesetz ,,in ihren geziemenden Schranken*® gehalten und auf das
héchste Gut ausgerichtet werden. In einer Welt, in der Menschen so handeln wirden, wiren ihre
Handlungen nicht nur von etwas aullerhalb ihres (eigenen) Selbst beeinflusst, sondern es wire auch
unmoglich, zwischen dem Naturgesetz — das den Mechanismus des Handelns bestimmt — und dem
Sittengesetz — das durch die Unterwerfung der Neigungen wirkt — zu unterscheiden. Der Mensch
wiurde sein Handeln an der Majestit Gottes ausrichten, wenn diese ihm als objektive und erwiesene
Gewissheit gegenwirtig wire. Kant jedoch hilt dem entgegen, dass die Verfassung des Menschen
in Witklichkeit eine ginzlich andere ist"”.

Die Vorstellung einer Welt, in der Menschen blof3 gestikulieren wie Puppen an Fiden, steht
im Widerspruch zur tatsichlichen Beschaffenheit der menschlichen Natur — zumindest unter
praktischen Gesichtspunkten. Marionetten besitzen kein eigenes Leben. Kant betont hier unter
anderem, dass der Mensch, um seine eigene Existenz und sein eigenes Leben bestimmen zu
konnen, ,,Kraft zum Widerstande gegen Neigungen” erlangen muss. Ohne diese Kraft, die
,durch lebendige Vorstellung der Wiirde des Gesetzes*'®' in der moralischen Gesinnung gewonnen
wird, kann sich der Mensch seiner Person nicht bewusst werden und sich nicht zum wahren Leben
bestimmen. Bedeutsam an der Metapher ist, dass die Marionette nur gestikuliert, wenn sie zum
Gestikulieren gebracht wird, weil keine Kraft aus ihr selbst auftaucht.

Der ins Spiel gebrachte Lebensbegriff kann allerdings aus mehreren Perspektiven analysiert
werden. In jener imagindren Welt konnte das Gesetz nicht tbertreten werden, wohingegen in der
realen Welt fir den Menschen durchaus die Moglichkeit besteht, das Sittengesetz zu verletzen. Die
Ubertretung des Gesetzes ist ein wesentlicher Bestandteil des praktischen Lebens. Die Bestimmung
des Menschen zum Guten durch das moralische Gesetz der Freiheit muss die Realitit des Bosen
in der Welt annehmen, deren Méglichkeit in der Ubertretung des Gesetzes durch frei
angenommene bose Prinzipien begriindet liegt'. Dies ist sehr aufschlussreich, weil es darauf
hinweist, dass das lebendige Wesen sich selbst in der Bestimmung und im praktischen Leben gemil3
der moralischen, durch die Kategorien der Freiheit verwirklichten Gesinnung des Willens gut oder
bose macht'®. Statt zu sagen, der Mensch ist bose, sollte man — praktisch betrachtet — erkennen,
dass er sich selbst bose'® macht. Das praktische Leben ist keine Unbeweglichkeit des Seins,
sondern ein Dynamismus der Pflicht im Sich-selbst-Machen.

Ein zweiter Gesichtspunkt bezieht sich auf das kategorische Gebot. Es wire sinnlos, etwas
zu gebieten, das bereits durch einen Mechanismus getan wird. In diesem Kontext ist ein wichtiger
Faktor fiir das Verstindnis des Lebensbegriffs die Akzeptanz, dass die Handlungen — auf die der
Wille gerichtet ist — auch durch das Gebot des Sittengesetzes hervorgebracht werden. Andernfalls
wiurden in jener imaginiren Konzeption der menschlichen Natur als einem marionettenihnlichen
Mechanismus ,,die mehresten gesetzmifligen Handlungen aus Furcht, nur wenige aus Hoftnung
und gar keine aus Pflicht geschehen'®. So gesehen resultiert daraus, die moralische Méglichkeit
der Handlung aus der im kategorischen Imperativ gedachten Pflicht abzuleiten und einzubinden.

156 Es handelt sich um zwei prizise Termini: ,,Einsichtsfihigkeit” und ,,Erleuchtung* (vgl. KpV 05:146).

157 Gott sei Schépfer des Menschen als eines Dinges an sich® (Brandt, Reinhard: Kritische Beleuchtung, a.a.O., S. 147).
158 KpV 05:147. Kant geht hier davon aus, dass die Neigungen urspriingliche Elemente der menschlichen Natur sind
und sich prinzipiell nicht modifizieren lassen.

159 Vgl. KpV 05:147.

160 KpV 05:147.

161 KpV 05:147.

162 Vgl. KpV 05:100. Vgl. dazu auch RGV 06:32.

163 Vgl. dazu auch Kohl, Harald: Kants Gesinnungsethik, a.a.0., S. 77.

16+ Hine Ausprigung dieses Ansatzes findet sich in Kants Religionsschrift, in der er sich eingehend mit der
Unterscheidung zwischen einem bloBen Etwas-Sein und einem aktiven Etwas-sich selbst-Machen auseinandersetzt.
(vel. RGV 06:32).

165 KpV 05:147.

28



1.2. Die praktische Bestimmung

Im Zentrum desjenigen Lebensbegriffs, der dem blofl mechanischen, durch die Metapher der
Marionette versinnbildlichten Naturverhaltnis widerspricht, steht das, was die reine Vernunft am
Sittengesetz vollzieht, insofern dieses als Imperativ fur den affizierten Menschen Bedeutung
beansprucht. An dieser Stelle fihrt Kant ein wichtiges Element zum Verstindnis des Begriffs
,,Leben® als Gegengewicht zur Figur einer Marionette ein: die ,,wahrhafte sittliche, dem Gesetze
unmittelbar geweihete Gesinnung*“'®’. Diese ,,Gesinnung, aus welcher Handlungen geschehen
sollen*'’, gibt dem Begriff ,,Leben‘ seinen Sinn. Denn Kants Absicht ist nicht nur, zu zeigen, dass
der Grund der Titigkeit der Bestimmung nicht aullerhalb der Vernunft des handelnden Subjekts
liegen darf, sondern auch, dass zwischen den Neigungen und dem Sittengesetz, das diese
Neigungen unterwirft, ein ,,Streit'*® stattfinden muss.

Das praktische Leben des wirklichen Menschen wird begriffen — im Gegensatz zu jener
imaginiren Vorstellung vom Menschen als Marionette Gottes bzw. des Schicksals — als eine
praktische Bestimmung, die durch den ,,Streit” erworben wird. Vor allem das stindige Verlangen
nach Glickseligkeit und den damit verbundenen Neigungen treibt ihn dabei an. Die Resistenz der
Kraft, welche die begehrlichen Neigungen zur Befriedigung im Lustgefiihl durch die sinnlichen
Objekte der Maximen antreiben, ist nur moglich, wenn ein entgegengesetzter ,,Widerstand® in
derselben Maxime die Fihigkeit besitzt, sie der Einheit eines Prinzips zu unterwerfen'®”. Es ist ein
Widerstand gegen die Neigungen, um sie einem Bewusstsein zu unterwerfen, das nicht auf die
Verwirklichung des Objekts der sinnlichen Begierde gerichtet ist'”’. Dieses Bewusstsein zielt darauf
ab, die Maxime zu einem ,,Ganzen auszudehnen, als ob alles Wollen in dieses Ganze einbezogen
werden missste. Dieses Bewusstsein ist das Bewusstsein der universalen Form des Sittengesetzes.

Ausgehend von den bisherigen Ausfilhrungen ist es wichtig, die Rolle des Streits zu
bekriftigen, um ein klares Verstindnis dafir zu ermdglichen, wodurch sich Kant zufolge eine
Menschvorstellung als von einem mechanisch bestimmten Wesen (unter der Metapher der
Marionette) unterscheidet. Denn der dargestellte Interessenkonflikt zwischen den sinnlichen
Neigungen und dem Sittengesetz in der Gesinnung erhilt dadurch eine grundlegend andere
Bedeutung. Der Kampf zwischen Neigungen und Gesinnungen kann jedoch nicht als Zweck an
sich gelten, auf den das handelnde Subjekt zusteuert, um sich als lebendiges Wesen zu verstehen —
trotz der zentralen Rolle, die diesem Kampf zukommt. Der Streit findet ausschlieBlich als Mittel
statt. Was herausgestellt werden sollte, besteht nach Kant darin, dass in einer auf das héchste Gut
hin bestimmten menschlichen Natur der Ausschluss des Kampfes zugleich den Verlust dessen
bedeutet, was dem ,,Leben® seinen tiefsten Sinn verleiht. Vor diesem Hintergrund gébe es auch
keinen ,,moralische[n] Wert der Handlungen*!”', | worauf doch allein der Wert der Person und
selbst der der Welt, in den Augen der héchsten Weisheit, ankommt“!””. Der moralische Wert der
Handlungen ist also mit dem Streit'” verbunden, der zwischen der Gesinnung und der Neigung
herrscht.

Es kommt somit fur Kant die Bedeutsamkeit ans Licht, zwischen einer nicht um ihre
Bestimmung kimpfenden ,,Marionette* und dem Leben eines Menschen zu differenzieren, in dem
der Wert seiner Person ithm dieses Bewusstsein des ,,Lebendigen® verleiht. Man darf also davon

166 KpV 05:147.

167 KpV 05:147.

168 KpV 05:147.

169 Vgl. KpV 05:66.

170 Vgl. KpV 05:65.

111 KpV 05:147. Vgl. Sala, G.: Kants Kritik, 2.2.0., S. 334.

172 KpV 05:147.

173 Einige Autoren erkennen keinen Antagonismus zwischen einer durch das moralische Gesetz bestimmten
Gesinnung und den Neigungen. Durch die Unterscheidung zwischen natiitlicher und intelligibler Gesinnung wird
versucht, diesen Antagonismus systematisch aufzulésen — wie es etwa Stephan Zimmermann tut, der jede Form
intentionaler Ausrichtung in den Begriff der Gesinnung integriert (vgl. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.2.0.,
S. 128).

29



ausgehen, dass der Ausdruck ,,Wert unter zwei relevanten Aspekten gedacht werden kann. Zum
einen wird das praktische Leben denkbar, indem man fiir die Moral kimpft, als ob man durch
diesen Kampf allmihlich die Wertschitzung der Person durch ihr sittliches Handeln erwirbt. Zum
anderen ist der Wert der Person, der sich durch den moralischen Wert der Handlungen denken
ldsst, wie der Lebensbegriff ein ,,Erwerb®, d. h. das praktische Leben ist etwas, das die Menschen
nach und nach durch die ,,moralische Stirke der Seele“'™ erwerben. Aber warum geschieht dies
»allmihlich*? Kant war sich dartber im Klaren, dass menschliche Neigungen die Fahigkeit
besitzen, den Willen unter der Vorstellung von Lust und damit im Hinblick auf Glackseligkeit zu
beeinflussen. Die praktische Vernunft, die sich dieser Einflussnahme widersetzt, kann sich dabei
nicht immer durchsetzen.

Die Siege und Niederlagen sind in der praktischen Bestimmung des freien Menschen von
lebenswichtiger Bedeutung. Sie definieren den akkumulierenden Charakter (,,allmahlich®) der
Aneignung moralischer Stirke der Seele. Jeder Sieg bezeugt, dass der ,,Anteil am hochsten Gut
durch unsere Krifte bzw. unsere Gewalt moglich ist, ebenso wie jede Niederlage davon den Anteil
am Bosen (errare humanum est) offenbart. Hierin geben einige Gesichtspunkte Anlass zum
Nachdenken. Sowohl das héchste Gut als auch das Bése werden aus der Freiheit geboren; in der
praktischen Bestimmung, die im Anteil der Person am hochsten Gut gipfelt, beginnt das sittliche
Leben mit der sensiblen ,,Neigung®. Kant verneint, dass die reine Vernunft eine empirisch
praktische Vernunft ist; vielmehr muss die reine Vernunft, um praktisch sein zu kénnen, auf das
,,Problem‘ der menschlichen Natur achten, in deren ,,Bedtiirfnis* wir als Menschen betroffen sind,
und das Subjekt durch ein Gesetz dazu bringen, sich seines ,,moralischen Wertes* als ,,Person®
bewusst zu machen. Der moralische Wert der Person bedeutet das Bewusstsein einer moralischen
Gesinnung des Willens, die in den moralischen Siegen und Niederlagen von Handlungen erkennbar
wird und von einer ,,Pflicht” im stindigen Kampf mit dem, was der menschlichen Natur zuerst
gegeben ist, d. h. im stindigen Kampf mit der Neigung, ausgeht'”.

Trotz der Vorstellung des moralischen Gesetzes, das dem Subjekt gebietet, das hochste Gut
in der Welt zu verwirklichen, handelt es unter dem Einfluss der Kraft der Neigungen, die durch
die Lustvorstellung in ihm ein Objekt erzeugen. Wire der Mensch eine Marionette Gottes oder der
Natur, konnte die Vernunft nicht die Fihigkeit besitzen, sich durch die zunehmend vollkommene
praktische Erkenntnis ihrer eigenen Krifte gegeniiber dem Zwang nach dem stindigen nattrlichen
Mechanismus zu behaupten. Letztendlich gibe es dann keinen Erwerb der moralischen
Seelenstirke:

,»Aber, statt des Streits, den jetzt die moralische Gesinnung mit den Neigungen zu fithren hat, in welchem, nach
einigen Niederlagen, doch allmihlich moralische Stirke der Seele zu erwerben, wirden Gott und Ewigkeit,
mit ihrer furchtbaren Majestit, uns unablissig vor Augen liegen (denn, was wir vollkommen beweisen
konnen, gilt, in Ansehung der GewiBlheit, uns so viel, als wovon wir uns durch den Augenschein versichern)“176,

Aus dem Zitat tritt die Bedeutung der moralischen Gesinnung'” in Kants Konzeption des Lebens
eines Menschen deutlich zutage, insbesondere im Unterschied zur Vorstellung desselben als eines
ausschlieflich durch Naturmechanismus bestimmten Wesens, wie es die Metapher einer
Marionette veranschaulicht. Es ist daher bemerkenswert, dass die praktische Vernunft durch die
moralische Gesinnung den Menschen zu einem ,,Jebendigen® Wesen macht. Diejenige Kraft, die
der verlockenden Macht der sinnlichen Neigung entgegensteht, ist die ,,Gesinnung® der Vernunft
im Menschen. In Kants Argumentation gewinnt demzufolge die Wirklichkeit einer moralischen
Gesinnung als Kraft bzw. Stirke der Seele eine herausragende Bedeutung. Im Prinzip kénnte es
sich um eine schwache Kraft handelt, aber sie wird allmihlich stirker, indem der Mensch die
,wlebendige Vorstellung der Wiirde des Gesetzes“'™® verinnetlicht. Diese Vorstellung verleiht dem

174 KpV 05:147.

175 Vgl. dazu auch Kalckreuth, von Motitz: Philosophie der Personalitit, Hamburg 2021, S. 287.

176 KpV 05:147.

177 Vgl. Refl. 19:279: ,,Ein Mensch von solchen moralischen Gesinnungen ist wirdig gliicklich zu sein, (...)*.
178 KpV 05:147.

30



Menschen schlief3lich als Person ,,Wirde® und ,,Wert“ in Bezug auf seine Handlungen, die
ihrerseits in ihrem sinnlichen Charakter auch Teil des Naturmechanismus sind. Der Wert der
Person, der durch die Wiirde des Sittengesetzes vom sittlichen Wert abhingt, erméglicht dem
Menschen als Person eine Teilhabe am hochsten Gut in der Welt.

1.3. Gesinnung, Charakter und Denkungsart

Die Gesinnung scheint ein vielschichtiger Begriff zu sein, denn in Kants Werk gibt es mehrere
Pridikate, die mit ihr einhergehen. Je nach Kontext kann von einer ,,tugendhaften®, ,,guten‘ oder
,,bosen Gesinnung die Rede sein. Wenn man aber mit einem solchen Begrift konfrontiert, muss
man zunichst einen Bezug zur Alltagssprache und zu psychologischen Parametern herstellen, wie
er in der Kultur allgemein verstanden wird. Es wird von jemandem gesagt, er habe eine Gesinnung,
wenn er eine Uberzeugung oder eine Haltung hat. Der Begriff erhilt bei Kant eine tiefere und
weiterreichende Bedeutung als die einer Absicht, die durch den Wunsch zu wissen motiviert ist.
Aus der Perspektive seiner Moralphilosophie ist eine Uberzeugung nicht einfach eine andere Form
der Gesinnung. Sucht man aber in Kants Werk nach Absitzen oder Paragrafen, die dem Begriff
,Gesinnung® gewidmet sind, stellt man fest, dass es keinen Textkorpus gibt, der ausschlieflich
diesem Begriff gewidmet ist. Dies bedeutet jedoch nicht, dass die Gesinnung einen geringeren
Stellenwert einnimmt, nur weil ihr kein eigener Abschnitt gewidmet ist.

Der Begriff ,,Gesinnung kann im Licht anderer Konzepte'” betrachtet werden, die in
gewisser Hinsicht mit ithm identisch sind. Durch die Benennung dieser Konzepte lisst er sich
besser erschlieBen. Kant scheint die Gesinnung in einem gewissen Umfang mit dem ,,Charakter*'*
und der ,,Denkungsart“’®' zu identifizieren. Dies ist aufschlussreich, da beide Begriffe eine wichtige
Rolle in seiner Philosophie spielen. Unter den verschiedenen Weisen, wie ,,Charakter*!*
verstanden werden kann, ist der ,,moralische Charakter'* jene, die als identisch mit der Gesinnung
hervorgehoben wird. Angesichts der Tatsache, dass der moralische Charakter in der moralischen
Denkungsart'® wurzelt, lassen sich Gesinnung und Denkungsart begrifflich miteinander
identifizieren. Was steht bei dieser Identifikation eigentlich auf dem Spiel?

Bekanntlich unterscheidet Kant bereits in der ersten Krizik zwischen einem ,,empirischen®
und einem ,,intelligiblen* Charakter. Dieser Unterschied'®, der sich aus der transzendentalen
Differenz zwischen der Erscheinung und dem Ding an sich selbst ergibt, ist auch fir das
Verstindnis des in der Gesinnung mitgemeinten Charakters wesentlich. Die Tatsache, dass eine
Erscheinung einen Charakter besitzt, bedeutet im Allgemeinen, dass sie sich nach festen Prinzipien
verhilt. In dieser Regelmifligkeit konstituiert sich der Charakter als Eigenschaft der Ursache. Hier
kann man vom Charakter des Gesetzes'® sprechen. In diesem Sinne handelt jede Ursache nach
gesetzlich bestimmter Regelmaligkeit. Dies gilt ausnahmslos fur den Menschen als ein Wesen, das
sowohl sinnlich als auch intelligibel handelt. In Bezug auf den intelligiblen Charakter muss jedoch
eine zusitzliche Perspektive eingenommen werden.

Zunichst ist zu kldren, welche Art von Element der intelligible Charakter ist, wenn andere
als theoretische Prinzipien zur Anwendung kommen. Dieser Charakter ist in einer anderen
menschlichen Realitit verankert, die Giber die bloB3e Erkenntnis sinnlicher Objekte hinausgeht. Die
genannte Bezeichnung fester RegelmalBigkeit dient Kant dazu, Giber die moralische Ordnung der

179 Gesinnung lisst sich nicht ohne Weiteres mit Intention oder mit Absicht gleichsetzen, da letztere in der Regel auf
technische oder pragmatische Grundsitze zurtickgefithrt werden kénnen. Steht jedoch eine Intention in Bezug auf
moralische Prinzipien, so kann unter Umstinden von einer Gleichsetzung von Intention und Gesinnung gesprochen
werden (vgl. Refl. 15:458; Refl. 19:526; HN 23:381 f.; FM 20:299).

180 Vel. KpV 05:99.

181 Vel. KpV 05:99.

182 Veol. KrV A 539/B 567 ff., B 574, B 577-585; KpV 05:97, 05:99, 05:152, 05:153, 05:157.

183 Vgl. KpV 05:99, 05:157; Anth. 07:292.

184 Vgl. KpV 05:152; Anth. 07:294.

185 Vol. KrV A 539/B 567.

186 Vol. KrV A 539/B 567.

31



Handlungen nachzudenken und auf diese Weise die Prinzipien der Moral nicht anhand der
Kriterien des Empirismus oder des Skeptizismus zu bestimmen. Der intelligible Charakter wird
durch den Begriff der Freiheit, der sich im Sittengesetz manifestiert, zu einem moralischen
Charakter. Dann wird die RegelmaBigkeit in der Bestimmung einer Ursache, die dem Charakter
eigen ist, zu einer moralischen RegelmiBigkeit, deren sich das Subjekt bewusst ist. Diese
Regelmaligkeit umfasst die Gesamtheit der Handlungen, in denen Gut und Bése zur Bewertung
stehen.

Das Dargelegte miindet in eine paradoxe Lage. Wenn man betonen will, dass dem intelligibel-
moralischen Charakter eine Regelmifligkeit innewohnt und dass diese RegelmiBigkeit eine
Eigenschaft der Ursache ist, dann erscheint der Charakter als eine Eigenschaft, die entweder dem
Menschen angeboren oder erfahrungsbedingt verinderlich ist. Letzteres ist fiir das Verstindnis des
Charakters nicht geeignet, da eine Ursache oder ein Grund im Allgemeinen nach festen'’
Prinzipien handelt und sich etwas Festes nicht durch Erfahrung dndern kann. Auch die erste
Option uberzeugt nicht, denn wenn der intelligibel-moralische Charakter angeboren wire, wiirde
der Mensch stets moralisch handeln. Dies widerspricht der Erfahrung moralisch gleichgiltigen
Verhaltens, das auf Vergniigen beruht. Dartiber hinaus bleibt ungeklirt, warum der Mensch sich
bemiiht, eine gute Person zu werden. Kurzum: Der moralische Charakter ist weder angeboren
noch durch Erfahrung verinderlich.

Das Bemerkenswerte an dem Begriff ist, dass es sich um eine feste RegelmiBigkeit handelt,
die dennoch ,,erworben*!*® wird. Es scheint mit den geliufigen logischen Schemata zu kollidieren,
da ein Begriff, der von konstanter und fester RegelmiBigkeit durchdrungen ist, kaum als etwas
gelten kann, das man sich erst erwerben soll. Dies stellt jedoch keinen Widerspruch dar. Der
intelligibel-moralische =~ Charakter enthilt genau die Vorstellung einer unverinderlichen
Allgemeingtltigkeit, die thren Wert durch den Erwerb erlangt. Durch den Charakter kann die
Bestimmung des Handelns im Voraus erkannt werden. Was daran besonders hervorzuheben ist,
ist die Moglichkeit, den Charakter nach seinem Erwerb weiter zu optimieren. Es geht darum, das
héchste Gut in der Welt stets besser zu verwirklichen. So gedacht ist Charakter nicht mit Talent
oder Temperament' identifizierbar. Ein einfaches Beispicl konnte niitzlich sein: Wenn jemand
regelmif3ig 10 Km lduft und zielstrebig auf einen Wettkampf hinarbeitet, zeigt er unter Umstinden
sein Talent. Aber ob er auch den Charakter zum Gewinnen'” besitzt, lisst sich daraus nicht
schlieB3en.

Kant geht philosophisch davon aus, dass der Mensch einen guten oder bosen Charakter
erwerben'”! kann. Dies wire nicht méglich, wenn der Charakter eine stabile Eigenschaft wiire, die
sich wie andere Erscheinungen in der Welt vergleichen liefe. Die Art der Eigenschaft, die den
Charakter und damit die Gesinnung kennzeichnet, ist die Eigenschaft des ,Willens“'**. Das
bedeutet, dass der Erwerb des Charakters nicht mechanisch erfolgt, sondern an die Entwicklung
der moralischen Willensbestimmung gebunden ist. Der menschliche Wille hat fir Kant eine
eminent reflexive Beschaffenheit. Somit entsteht eine Dynamik zwischen der Passivitit der aus der
sinnlichen Natur stammenden Neigungen und der Aktivitit der reinen Vernunft.

An dieser Stelle ist jedoch erneut eine Unterscheidung zwischen der natiirlichen und der
moralischen reflexiven Dynamik erforderlich. Der Mensch reflektiert im ersten Fall seine in Talent
und Temperament verankerten Neigungen und handelt im Einklang mit ihnen. Die Reflexion des
Willens ist hier darauf gerichtet, das zu tun, was die sinnliche Natur'” mit diesem Menschen
anzustreben scheint. Das Beispiel des Sportlers illustriert, wie sportliche Aktivitit mit der Reflexion
tber die eigenen natirlichen Anlagen verbunden sein kann. Folgt man der berihmten

187 Vgl. KrV B 239 ff.

188 Vgl. KpV 05:147; Anth. 07:294.
189 Vgl. Anth. 07:292.

190 Vgl. Anth. 07:292.

191 Vgl. Anth. 07:293 ff.

192 Vgl. Anth. 07:292.

193 Vgl. Anth. 07:292.

32



Differenzierung Kants, so resultiert aus dem Talent ein Preis'”, insofern das Publikum'” bereit ist,
Geld zu zahlen, um dessen Anwendung zu sehen.

In der moralisch-reflexiven Dynamik unterscheidet sich die Situation des Charakters
dadurch, dass sich die Reflexion nicht darauf richtet, was die Natur aus dem Menschen macht,
sondern darauf, was der Mensch aus sich selbst'® zu machen hat. Kants Vorstellung ist deshalb
besonders suggestiv, weil sie dazu anregt, iiber den Charakter in Analogie zu einer Arbeit
nachzudenken — als etwas, das Anstrengung erfordert und dessen Lohn erst verdient werden muss.
Die reine Vernunft ist in dieser Analogie die einzige Vorgesetzte: Sie gibt den Befehl, etwas auf
eine bestimmte Weise'”” zu tun. Woran gearbeitet werden muss, nimlich an der Aufgabe des
Lebens, ist die zunehmend absolute Verbindung zu praktisch-moralischen Prinzipien, die sich aus
der Konfrontation der in den Maximen enthaltenen Neigungen mit dem Grundgesetz der Vernunft
ergibt.

Aus dieser Sicht bedeutet ein Charakter als dynamisches Spiegelbild des Willens, dass eine
Person in ihren Gedanken an moralische Prinzipien oder Gesetze gebunden'” ist, die sie im Laufe
ihres Lebens ausgebildet hat. Das Charakterkonzept (ebenso wie das von Denkungsart und
Gesinnung) bringt ein faszinierendes Paradoxon zum Ausdruck: Es beschreibt etwas, das man
gleichzeitig besitzt und erst erwerben soll. Der moralische Charakter offenbart sich wesentlich als
Resultat der Anerkennung des Sittengesetzes als seines eigentlichen Fundaments. Nur in der
Selbstbestimmung kann die Begriindung eines ,,Charakters® dem Menschen seine eigene Wiirde
als verntinftiges Wesen erschlief3en.

Die notwendige Verbindung der Gesinnung mit dem Sittengesetz beantwortet die Frage,
wodurch eine solche Gesinnung und Denkungsart die Wertschitzung ihrer Existenz tiberhaupt
erst moglich macht'”. Es ist festzustellen, dass die Gesinnung vom Bewusstsein des moralischen
Gesetzes abhingt ist. Eine unmittelbare Willensbestimmung muss im Gemiit stattfinden, damit
sich das Subjekt seiner Gesinnung bewusst werden kann. Die Abfolge des Bewusstseins — zunachst
das Sittengesetz, dann die Gesinnung — begriindet den moralischen Wert der Person. Dieser Wert
ist in besonderer Weise im Charakter oder in der Gesinnung fundiert. Eine gute Handlung kann
dem Handelnden seinen Wert bewusst machen, aber der Antrieb dafiir liegt” in der Gesinnung.

Aufgrund des Gesagten ist es sinnvoll, dass der moralische Charakter mit der Denkungsart
und der moralischen Gesinnung identifiziert werden kann. Diese Eigenschaften, die sich aus der
unmittelbaren Willensbestimmung durch das Gesetz ergeben, erweisen sich als wesentlich
verschieden von der bloBen beabsichtigten Handlung. Kant hat diese Unterscheidung klar
hervorgehoben, indem er die gute moralische Maxime mit der Gesinnung®' in eins setzte. In der
guten moralischen Maxime manifestieren sich fir ihn der moralische Charakter des Menschen und
seine konkrete moralische Denkungsart bereits vor jeder Handlung. Diese Eigenschaften sind die
Mentalitit, die erreicht wird, wenn die Maxime der Form der Universalitit entspricht. Dies bedeutet
nichts anders, als dass der Inhalt der Maxime ohne logischen Widerspruch gedacht und zum Gesetz
fir das Subjekt oder fir die Gemeinschaft der Subjekte gemacht werden muss.

Die moralische Maxime ist eine Regel, die mit der unmittelbaren Bestimmung durch das
moralische Gesetz” erwotben wird. Was eine Maxime von der Gesinnung unterscheidet, ist ihr
allgemeiner Status vor jeder Priifung auf GesetzmilBigkeit. Ohne Gesetzeskonformitit gibt es keine
moralische Gesinnung, weil es keine Denkungsart geben wiirde, die die Kraft enthilt, auf eine
bestimmte Weise zu handeln. Genau darin liegt der Unterschied zwischen der Konzeption der

194 Vgl. Anth. 07:292.

195 Hg fillt auf, dass Aktivititen, die auf naturlichem Talent beruhen, oft nur in Interaktion mit einem Publikum ihte
volle Wirkung entfalten — etwa beim Figurentheater oder im Wettkampfsport.

196 Vgl. Anth. 07:292.

197 Vgl. KpV 05:31.

198 Vgl. KpV 05:99, 05:152.

199 Vgl. KpV 05:116.

200 Vel KpV 05:73.

201 Vel KpV 05:56.

202 Vgl. KpV 05:82. Sieche Kapitel I1.

33



moralischen Gesinnung in der zweiten Krizzk und jener in der Religionsschrift. Denn in dieser
Schrift ist die in der moralischen Gesinnung gedachte Einheit eine allgemeine Haltung, die sich aus
einer obersten Maxime unter anderen Maximen®” herausbildet.

Im Gegensatz dazu ist in der zweiten Krizik jede Maxime, die mit dem Sittengesetz
tbereinstimmt und dadurch zu einer moralisch guten Maxime wird, zugleich Ausdruck einer
moralischen Gesinnung”*. Die moralische Gesinnung setzt voraus, dass das Subjekt auf die
Stimme der reinen Vernunft héren kann. Aus diesem Grund entwickelt ein Mensch seinen
moralischen Charakter, seine moralische Denkungsart oder erwirbt moralische Gesinnung in dem
Mafle, in dem er gegen seine Neigungen ankdmpft, um in seine Maximen eine universelle
Erweiterung®” derselben aufzunehmen.

Die Wirklichkeit einer Willensgesinnung kann als eine Art von ,,Kraft zum Widerstande
gegen Neigungen durch lebendige Vorstellung der Wiirde des Gesetzes“®” angesehen werden. Auf
dieser Grundlage lasst sich die Gesinnung als eine erworbene moralische Kraft charakterisieren,
die in der Seele ,,titig und herrschend*®” werden kann. Aus dieser Perspektive kann man sie als
eine geistige Kraft der menschlichen Seele im Dienste des Sittengesetzes auffassen, die progressiv
zunimmt, je Ofter die Achtung vor dem Gesetz stattfindet. Diese geistige Kraft muss dem
Menschen eine gewisse Zuftiedenheit mit sich selbst bieten, das heil3t eine ,,Selbstzufriedenheit**”
als moralisches Verdienst des Gliicklichseins. Dies veranlasst ihn zur aktiven®” Teilhabe am
hochsten Gut.

Die Verkntpfung von Gesinnung oder Charakter und dem Bewusstsein des Sittengesetzes
spielt eine wesentliche Rolle in der Tafel der Freiheitskategorien, weil sie den Ursprung des
kategorialen Bezugs innerhalb der praktischen Vernunft verstindlich macht. Analog zu den reinen
Verstandeskategorien, die sich a priori auf einen Gegenstand im Allgemeinen beziehen (auch ohne
Vermittlung eines transzendentalen Schematismus), beziehen sich auch die Freiheitskategorien a
priori auf einen Gegenstand iiberhaupt (auch ohne die konkrete Anwendung der moralischen
Ideen auf Handlungen). Charakter, Gesinnung oder Denkungsart fungieren hierbei als
bestimmbare Objekte fiir die praktischen Kategorien. Dieses Objekt tberhaupt ist jedoch kein
Gegenstand im engeren Sinne, weil die einzigen eigentlichen Objekte der praktischen Vernunft das
Sittlich-Gute und das Sittlich-Bése sind.

Auch wenn Charakter, Denkungsart oder Gesinnung streng genommen keine Objekte sind,
stellen sie dennoch keine bloB3 logischen Bestimmungen dar. Sie werden im praktischen
Bewusstsein als eine Form von ,,Wirklichkeit erfasst. Darin besteht ein wesentlicher Unterschied
zum allgemeinen Objekt der Verstandeskategorien. Die Funktion der Analogie besteht darin, eine
bestimmte Einheit zu beschreiben, die sich im Verhiltnis ergibt, ohne den Inhalt des Objekts selbst
zu betreffen. Die Wirklichkeit der Gesinnung, des Charakters oder der Denkungsart ist jene
Beziehungs-Einheit, die die praktische Vernunft anhand der Kategorien der Freiheit bestimmt.
Kurzum: Diese Wirklichkeit als Einheit des kategorialen Bezugs hat ihren Ursprung in der
praktischen Freiheit, die sich in der unmittelbaren Willensbestimmung durch das Sittengesetz
verwirklicht.

2. Das Wesen praktischer Kategorien

2.1. Die Suche nach einem allgemeinen und systematischen Verstindnis

205 Vgl. RGV 06:25.
24 Vgl. KpV 05:56.

205 Vgl KpV 05:33, 05:34, 05:35.

206 KpV 05:147.

27 KpV 05:147.

208 KpV 05:117. Vgl. auch KpV 05:118.
29 Vgl. SF 07:69.

34



Zunichst soll ein Uberblick iiber die Situation der friihen und gegenwirtigen Rezeption®” der
Anmerkungen Kants vor und nach der Tafel der Kategorien der Freiheit in Bezug auf die Frage
gegeben werden, in Bezug auf die Frage, was diese Kategorien eigentlich sind oder wie sie sich
verstehen lassen. Auffallend an diesen Interpretationen ist, dass keine einhellige Auffassung oder
begriffliche Einheitlichkeit festzustellen ist, sondern vielmehr, dass die Kategorien entsprechend
der Exegese anderer Elemente der Kantischen Philosophie — wie etwa der theoretischen
Kategorien oder des Vernunftbegriffs — zu bestimmen versucht werden, um eine solide Grundlage
fir die weitere Argumentation zu schaffen. Was die Autoren zu verstehen suchen und als
Interpretationsvorschlag anbieten, konzentriert sich insbesondere auf die Klirung eines ,,Was®
dessen, was in den Kategorien enthalten ist — ganz so, als ob es sich dabei um ein Objekt handelte.
In diesem Sinne fragen sie nach dem Sein der Kategorien: fiir das Denken, fiir die Sinnlichkeit, fir
den Menschen, fiir die Vernunft sowie fur den Willen.

Zur Verdeutlichung der Charaktetisierungen der Freiheitskategorien als ,,Formen“®'" muss
zuerst hervorgehoben werden, dass dieser Ausdruck eine zentrale Stelle in der
Entwicklungsgeschichte der Auslegung praktischer Kategorien einnimmt. Durch den Bezug auf
diesen Terminus werden verschiedene Elemente (nimlich Begehren, Wille, Freiheit, Einheit,
Kausalitit, Selbstbestimmung, Intendieren, Spontaneitit) inkorporiert, deren Bedeutungen
wiederum nach einer Explikation verlangen. Ginge man davon aus, dass die Gesamtheit der
Kategorien unter ,,Formen® gedacht werden muss, so hitte dieser Ausdruck entweder mit dem
Theoretischen oder mit dem Praktischen zu tun. Der Begriff ,,Form(en)* ist kein fremdes Konzept
in der theoretischen und praktischen Philosophie Kants, sondern seine Bedeutung ldsst sich prizise
bestimmen. Kant nennt ,,Formen* die Begriffe von Raum und Zeit"” und diejenigen des
Verstandes™”. Die Freiheitskategorien als Formen zu denken, stellt sie in eine Reihe mit diesen
Begriffen. Wiirden die Freiheitskategorien als Formen auch eine Unterscheidung zwischen
»Materie® und ,,Form* implizieren*"*, wie es im Fall der sinnlichen Anschauung vor den reinen
Formen der Anschauungen bzw. im Fall von der Sinnlichkeit vor den reinen Verstandesbegriffen
gegeben ist? Lisst sich hier ein Unterschied zwischen ,Bestimmung® und
,,Bestimmbarem /Bestimmbarkeit“*!” denken?

Man konnte leicht den Eindruck gewinnen, dass die Kategorien der Freiheit das Verstindnis
ithres Wesens aus der Bedeutung des theoretischen Terminus ,,Form* ziehen. Wendet man jedoch
den Blick auf die praktische Philosophie Kants, um diesen Terminus zu examinieren, scheint die
Bedeutung dieses anders zu sein als die einer Bedingung a priori bzw. Bestimmung des Sinnlichen.
Im System der Kritik der praktischen Vernunft enthdlt der Begriff der Form eine spezifische

210 Eine chronologisch geordnete Ubersicht der Rezeptionen ist in den Einleitungen der Monografien von Heiko Puls
und Stephan Zimmermann nachzulesen.

211 Siehe Mellin, Georg S. A.: Encyclopédisches Worterbuch der Kritischen Philosophie oder Versuch einer fasslichen und vollstandigen
Erklirung der in Kants kritischen und dogmatischen Schriften enthaltenen Begriffe und Sétze, 6 Bands, Jena/Leipzig 1797-1804, S.
597; Biedermann, Karl: Die deutsche Philosophie von Kant bis anf unsre Zeit, ibre wissenschafiliche Entwicklung und ibre Stellung zn
den politischen und wissenschaftlichen Verhdltnissen der Gegenwart, Leipzig 1842, S. 247; Singer, Monika: Die kategoriale
Systematik in den ,,Metaphysischen Anfangsgriinden der Rechtslebre. Ein Beitrag zur Methodenlehre Kants“, Betlin/New York 1982,
S. 123; Schonrich, Gerhard: ,,Die Kategorien der Freiheit als handlungstheoretische Elementarbegriffe®, in: Prauss,
Gerold (Hg.): Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie, Frankfurt a.M. 1986, S. 260; Kobusch, Theo: ,,Die
praktischen Elementarbegriffe als Modi der Willensbestimmung. Zu Kants Lehte von den ,,Kategorien der Freiheit®,
in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die ,,Kategorien der Freiheit™ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrige,
Betlin/Boston 2016, S. 52; vgl. dazu ebd. S. 76; vgl. auch Kobusch, Theo: ,,Die Kategotien der Freiheit. Stationen
einer historischen Entwicklung: Pufendorf, Kant, Chalybaus®, in: Algemeine Zeitschrift fiir Philosophie 15 (1990), S. 206;
Simon, Josef: Kant. Die fremde | ernunft und die Sprache der Philosophie, Betlin/New York 2003, S. 146; Dierksmeier, Claus:
Das Noumenon Religion. Eine Untersuchung zur Stellung der Religion im System der praktischen Philosophie Kants, Betlin 1998, S.
25; Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien der Freibeit, a.a.0., S. 71, 103, 126, 137, 167; Mosayebi, Reza: Das Mininum
der reinen praktischen UV ernunft. 1 om kategorischen Imperativ zum allgemeinen Rechtspringip bei Kant, Betlin/Boston 2013, S. 211.
212 Vel KrV B XXV, B 36, B 56, B 58, B 60, B 118, B 121, B 146, B 160, A 92, B 164, B 305, B 331, B 344, B 347, B
414, A 373, A 494; Prol. 04:282, 04:288, 04:291, 04:305, 04:375.

213 'Zu den verschiedenen Varianten des Ausdrucks ,,Formen‘ siche KV B 150, B 283, B 288, B 305, A 287.

214 Vgl. KeV A 266/B 322.

215 Vgl. A 266/B 322.

35



Bedeutung, die Kant selbst zu erkldren sich angeschickt hat. Hier kann der Begriff der Form nicht
eine ,,Bedingung® bzw. ,,Bestimmung® bedeuten, durch die alles méglich sein kann, d. h. eine
Bedingung, die als notwendige Vorstellung a priori fur das Sinnliche in uns fungiert (wie Zeit und
Raum). Kant macht deutlich, dass der Begriff ,,Form* in praktischer Hinsicht nur insofern ein von
der reinen Vernunft gedachter Begriff sein kann, als es um die Bestimmung des Willens geht,
welche alle ,,Materie® des Willens, d. h. alles Sinnliche eines Gegenstandes, ausschliet*'°. Von den
Kategorien der Freiheit als ,,Formen® zu sprechen, ergibe nur dann Sinn, wenn es sich um Formen
handelt, die von der ,,Form* des (reinen) Willens®'" abgeleitet wiren.

In den komplizierten Erklirungen des Wesensverstindnisses praktischer Kategorien als
,,Modifikationen**'® ist darauf zu achten, in welcher Weise der Ausdruck ,,Modifikation* bestimmt
ist und womit er zusammenhingt, sodass er als Erlduterung der Kategorien dienen kann. Erstens:
Es ergibt sich aus der Kritik der reinen Vernunft, dass einer Modifikation”” notwendig die Erklirung
einer ,,Empfindung‘*’ innewohnt, und dass sie daher eine Verinderung der Sinnlichkeit*', des
Zustands der Sinne und des Gemiits™ erzeugt. Wenn dieselbe Modifikation in Freiheit gedacht
werden musste, konnte nicht erklirt werden, auf welche Weise Freiheit verandert oder modifiziert
werden kénnte. Dasselbe gilt fiir das moralisch Gute und das moralisch Bose, welche in Bezug auf
die Freiheitskategorien gefunden werden. Zweitens: Wenn der Begriff ,,Modifikation® nicht im
zuvor genannten Sinn verstanden wird, sondern lediglich unterschiedliche Weisen der Darstellung
bezeichnet, kénnte man durchaus annehmen, dass die Kategorien der Freiheit threm Wesen nach
unterschiedliche Weisen darstellen, wie Freiheit ausgedriickt werden kann.

Mit der Bezeichnung der Kategorien als ,,Begriffe‘*** driickt man ein wichtiges Merkmal aus,
das Kant selbst vor der Tafel markiert. Denn die Kategorien der Freiheit sind ,,praktische Begrifte
a priori“ bzw. ,,praktische Elementarbegriffe®. Was entweder akzeptiert oder abgelehnt werden
soll, richtet sich jedoch nicht nach ihrem Status als Begriffe, sondern zielt darauf ab, was mit der
Beschreibung der Begriffe einhergeht. In diesem Sinne kann es sich nicht um schematisierte
Begriffe handeln, wenn unter einem Schema ein sinnliches bzw. reines Sinnlichkeitsschema
verstanden wird. Kategorien der Freiheit als Begriffe sind keine Schemabegrifte, die eine Begierde
oder eine Neigung unter der Zeit in einen Gegenstand der Erkenntnis iiberfithren. Deshalb erweist
sich die These von Bruno Haas™ als nicht haltbar. Dass praktische Kategorien Begriffe von
»oachen® sind, wie Friedrich Kaulbach behauptet, ist auch wirklich umstritten, da die
Willensgesinnung, auf die sich die Kategorien beziehen, keine ,,Sachen® ist.

216 Vol KpV 05:24.

217 Vgl. KpV 05:66.

218 Vol. Pieper, Annematie: Sprachanalytische Ethik und praktische Freibeit. Das Problem der Ethik als antonomer Wissenschaft,
Stuttgart 1973, S. 151; Marthaler, Ingo: Bewusstes Leben. Moral und Gliick bei Immanuel Kant, Betlin/Boston 2014, S. 31.
Marthaler zitiert einige Autoren, die seiner Meinung nach dieser Einsicht zustimmen (vgl. ebd. S. 31 Anm. 28).
Auffallend ist hier, dass Marthaler auch Zimmermann als einen Vertreter dieser Auffassung anfithrt, obgleich
Zimmermann dazu eine ganz andere Position hat (vgl. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien der Freibeit, a.a.0., S.
46); Euler, Werner: ,,Verstand und Wille. Die Kausalititskategorie als Schlissel zum Verstindnis der ,,Kategorien der
Freiheit” in Kants Kritik der praktischen Vernunft®, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): ,,Kategorien der Freibeit in Kants
praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 186.

219 Vgl. Prol. 04:323.

220 Vgl. KrV B 376.

21 Vgl. KrV A 46, A 129, B 178, A 367, A 386, A 491/B 519.

22 Vgl. KrV A 28, A 778/B 806.

223 Vel KeV A 97, A 197.

224 Vgl. Kaulbach, Friedrich: Das Prinzip Handlung, a.a.O., S. 300; Haas, Bruno: ,,Die Kategorien der Freiheit, in:
Oberer, Hariolf (Hg.): Kant. Analysen — Probleme — Kritik, Bd. I1I, Wirzburg 1997, S. 52; Dieringer, Volker: Was erkennt
die praktische Vernunft, a.2.0., S. 157; Goy, Ina: ,,Momente der Freiheit®, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): ,,Kategorien
der Freibeit in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 156 (vgl. auch dazu S.
158, 168); Fulda, Hans Friedrich: ,,Kants ,,Kategorien der Freiheit™ in rein praktischer, pragmatischer und technisch-
praktischer Funktion®, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die ,,Kategorien der Freibeit in Kants praktischer Philosophie.
Historisch-systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 249.

225 Vgl. Haas, Bruno: Die Kategorien, a.a.0., S. 52.

36



Die Sachen der sinnlichen Welt kénnen strenggenommen indirekt mit der moralischen
Freiheit in Zusammenhang stehen. Kommt eine Sache in einem moralischen Dilemma ins Spiel,
wie zum Beispiel die Frage, ob man alle geleisteten Arbeitsstunden ehrlich bezahlen soll, ohne dass
ein juristischer Vertrag zur Regulierung des Geldes in Bezug auf die Arbeitsstunden involviert ist,
hat das ganz indirekt mit der Freiheit zu tun, weil dasjenige, was moralisch auf die Probe gestellt
werden muss, nicht das Geld selbst als Sache (oder wie viel Geld bezahlt werden muss) ist, sondern
das Objekt der Maxime: Das Nichtbezahlen der geleisteten Arbeitsstunden bringt mir finanzielle
Vorteile. Genau genommen liefern die Auslegungen von Ina Goy** und Hans Friedrich Fulda®’
eine Definition, die sich problemlos mit den Kategorien der Freiheit in Einklang bringen ldsst.

Mit dem Terminus ,,Bedingung***® zielt man auf zwei Bedeutungen ab, die jedoch nicht
notwendigerweise getrennt werden miissen: Zum einen begreift man eine Bedingung als ,,Grund*
bzw. ,,Fundament™ von etwas und zum anderen wird sie als notwendige ,,Voraussetzung® der
Moéglichkeit von etwas betrachtet. Es ldsst sich erkennen, dass der erste Sinn nicht im
Zusammenhang mit den Kategorien gedacht werden kann, weil sie nicht als ,,Grinde” der
Willensbestimmung in Bezug auf die Objekte praktischer Vernunft gelten kénnen, da durch die
Etablierung der logischen Prioritit des Bewusstseins des moralischen Gesetzes als Prinzip der
Moralitit allein dieses Bewusstsein jene Objekte im eigentlichen Sinne begriindet.

Beziiglich der zweiten Bedeutung bleibt alles unverindert, solange die Freiheitskategorie
weiterhin als Bedingung der Moglichkeit einer Erscheinung betrachtet wird. Dies ist jedoch aus
verschiedenen Grinden unzutreffend — vor allem deshalb, weil eigentlich die Kategorien des
Verstandes diese Funktion tibernehmen und die Objekte sinnlicher Begierden bzw. Neigungen
lediglich Erscheinungen innerhalb der Sinnlichkeit als des Gefithlsvermogens sind. Aus dieser
Perspektive erscheint die Auffassung von Susanne Bobzien als unrichtig””’, weil sie Kategorien als
Bedingungen der Méglichkeit phinomenaler Gegenstinde auffasst. Eine andere Deutung ergibt
sich, wenn die Bedingung der Méglichkeit nicht als Grund fur die Méglichkeit der Gegenstinde
verstanden wird, sondern als Begriff, in dem — und nicht durch den — die Gegenstinde praktischer
Vernunft gedacht werden.

Einige Sichtweisen sind isoliert von dem Rest der Interpretationen™”, und andere erscheinen
als ungewohnliche Definitionen, die Vorstellungen vermitteln, die im Rahmen von Kants
praktischer Philosophie nicht verankert sind. Als Beispiel sei die der Kategorienthematik

230

226 Begtiffe, die die Entstechungsbedingungen des moralisch Guten und des unmoralisch Bésen als sittlichen
Gegenstinden der reinen praktischen Vernunft bezeichnen® (Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.a.0., S. 156).

227 Begriffe von Gegenstinden praktischen Denkens® (Fulda, Friedrich Hans: Kants Kategorien der Freibeit, a.a.0., S.
249).

228 Vgl. Bobzien, Susanne: ,,Die Kategorien der Freiheit bei Kant®, in: Oberer, Hariolf; Seel, Gerhard (Hrsg.): Kant:
Abnalysen — Probleme — Kritik, Bd. 1, Wirzburg 1988, S. 198. Bobzien hat einen anderen Beitrag, der im Jahr 1997, wie
eine Art von Verteidigung gegen die Kritik von Bruno Haas zu ihrer Auslegung konzipiert wurde (vgl. Bobzien,
Susanne: ,,Kant’s Kategorien der praktischen Vernunft. Eine Anmerkung zu Bruno Haas®, in: Oberer, Hariolf (Hg.):
Kant. Analysen — Probleme — Kritik, Bd. 111, Wirzburg 1997, S. 77-80); Graband, Claudia: ,,Das Vermégen der Freiheit.
Kants Kategorien der praktischen Vernunft®, in: Kant-Studien 96 (2005), S. 41; Bojanowski, Jochen: Kant iiber praktischen
Gegenstandsbezng, 2.2.0., S. 111, 112.

229 Vgl. Bobzien Susanne: Die Kategorien, a.a.0O., S. 198.

230 Vel. Beck, Lewis White: .4 Commentary, a.a.0., S. 140; Pieper, Annemarie: ,,Zweites Hauptstiick (57-71), in: Otfried
Hofte (Hg.): Immannel Kant. Kritik der praktischen 1 ernunft, Betlin 2002, S. 123; Fraisse, Jean-Claude: ,,Les catégories de
la Liberté selon Kant®, in: Revwe Philosophigue de la France et de I Etranger, Nxr. 1033 (1974) 2, S. 162; Schonrich, Gerhard:
Die Kategorien der Freibeit, a.2.0., S. 257; Krimer, Hans: ,Kategorialitit und Praktische Philosophie®, in: Koch,
Dietmar/Bort, Klaus (Hg.): Kategorien und Kategorialitit. Historisch-systematische Untersuchungen sum Begriff der Kategorie im
philosophischen Denfen. Festschrift fiir Klaus Hartmann um 65. Geburstag, Wirzburg 1990, S. 366 f.; Dieringer, Volker: Was
erkennt die praktische Vernunft, a.2.0., S. 154; Torralba, José Matia: Libertad, a.a.O., S. 239; Euler, Werner Ludwig:
»Stephan Zimmermann: Kants ,,Kategorien der Freiheit™, in: Kant-Studien 106 (2015) 2, S. 330; Jurgen Stolzenberg:
,»Subjektivitit und Freiheit. Zu Kants Theorie praktischer Selbstbestimmung®, in: Jirf Chotas, Jindrich Karések, Jirgen
Stolzenberg (Hrsg.): Metaphysik und Kritik. Interpretationen zur ,, Transgendentalen Dialektik“ der Kritik der reinen 1 ernunft,
2010, S. 256; Baum, Manfred: ,,Praktische Erkenntnis a priori in Kants Kritik der praktischen Vernunft®, in:
Zimmermann, Stephan (Hg.): , Kategorien der Freibeit” in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrage,
Berlin/Boston 2016, S. 104.

37



zugeordnete Darstellung der ,,Struktur®' genannt, die jedoch in keinerlei Verhiltnis zur

Willensbestimmung steht — einem Grundbegriff der praktischen Philosophie. Auch wenn der
Begrift der Struktur eine ,,Relation® und ,,Ordnung® zwischen Elementen (als Teilen) eines Ganzen
nahelegt, gibt es keinen stichhaltigen Grund, anzunehmen, dass dies auch fir alle
Freiheitskategorien gelten musse — so als herrsche dort zuvor ein Chaos, das fir eine Erkenntnis
geordnet werden miisse. Die praktischen Kategorien ergeben sich weder aus Urteilsidentititen®”
noch aus Urteilsregeln™ — sonst wiirde man sie so behandeln, als wiren sie mit den
Verstandeskategorien gleichzusetzen.

Zudem sind simtliche Erklirungen, die das Wirken der praktischen Kategorien tber die
moralische Willensbestimmung hinaus thematisieren, als ungiltig zu betrachten, da sie Bereiche
betreffen, die Gber die Grenze der Willensbestimmung durch eine im moralischen Gesetz
gebietende praktische Vernunft oder einen reinen Willen hinausgehen. Unter Einbeziechung des
Kontextes der Freiheitslehre, des zweiten Hauptstiicks, der Analytik insgesamt sowie des Systems
der Kritik der praktischen VVernunft dringt sich die Frage auf, in welcher Weise das Wesen der
Kategorien zu begreifen ist — eine Fragestellung, der sich der folgende Punkt widmet.

2.2. Begriffe a priori der moralischen Méglichkeit der Handlung

Im Vorhergehenden wurde gezeigt, dass die den praktischen Kategorien zugrunde liegende Freiheit
die praktisch-moralische Freiheit ist. Dies ist zweifellos einer der Grundpfeiler des Wesens
praktischer Kategorien, da damit gesagt wird, dass ithnen ihre objektive Realitit durch jene Freiheit
gegeben wird, die ihrerseits in ihrem erkennbaren Wesen aus dem moralischen Gesetz abgeleitet
wird, dessen wir uns (als Menschen) bewusst sind, wenn wir Handlungsmaximen entwerfen. Die
vorliegende Arbeit muss auch die Frage beantworten konnen, wozu die praktische Vernunft
Kategorien benétigt. Dies ist eine Frage, die ebenfalls einen wichtigen Teil des Verstindnisses des
Wesens der Kategorien in Bezug auf die Willensbestimmung ausmacht.

Dieses Wozu impliziert naturgemal3 den Zweck, aus dem heraus sie aus Freiheit konstituiert
werden. Es wire, als fragten wir uns, warum moralische Freiheit ,,Kategorien® bendtigt oder
innehat. In gewissem Sinne informiert das dariiber, was das Wesen von etwas ausmacht, und daher
konnte man auch eine Grundlage fiir die Erklirung finden, was Kategorien fiir das System der
Kritik bedeuten und warum sie von Kant eingefiihrt wurden. Bevor dieser Zweck der Kategorien
untersucht wird, der eng mit den moralischen Vorstellungen vom Guten und Bosen verbunden ist,
wird die erste Erklirung vorgestellt, die in der Kpl” zum Wesen praktischer Kategorien vorgelegt
wird.

»Diese Kategorien der Freiheit, denn so wollen wir sie, statt jener theoretischen Begriffe, als Kategotien
der Natur benennen, haben einen augenscheinlichen Vorzug vor den letzteren, daBl, da diese nur
Gedankenformen sind, welche nur unbestimmt Objekte tiberhaupt fir jede uns mégliche Anschauung durch
allgemeine Begriffe bezeichnen, diese hingegen, da sie auf die Bestimmung ciner freien Willkir gehen (der
zwar keine Anschauung, vollig korrespondierend, gegeben werden kann, die aber, welches bei keinen Begriffen
des theoretischen Gebrauchs unseres Erkenntnisvermdgens stattfindet, ein reines praktisches Gesetz a priori
zum Grunde liegen hat), als praktische Elementarbegtiffe statt der Form der Anschauung (Raum und Zeit), die
nicht in der Vernunft selbst liegt, sondern anderwitts, nimlich von der Sinnlichkeit hergenommen werden
muB, die Form eines reinen Willens in ihr, mithin dem Denkungsvermégen selbst, als gegeben zum
Grunde liegen haben; (...) 23,

Kant bezeichnet als ,,Kategorien® eine Reihe von Ausdriicken, die nach dem Modell der vierfachen
Teilung von Begriffen gruppiert sind, nach dem er auch die Urteils- und

21 Vgl. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.2.0., S. 27, 39, 96, 155.

232 Vel. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.O., S. 85, 164, 184, 219 (vgl. dazu auch Zimmermann, Stephan:
,»Was versteht Kant unter ,,Kategorien der Freiheit*? in: XXII. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Ludwig-Maximilians-
Universitat, 11.-15. September 2011, DOL: 10.5282/ubm/epub.12423, S. 15).

233 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 136; Recki, Birgit: Asthetik der Sitten, a.a.0., S. 231 (dazu auch S. 235 ff.).

234 KpV 05:65 f. Vgl. dazu auch Refl. 19:295.

38



Verstandeskategorientabelle modelliert hat, sowie eine Reihe weiterer Konzepte, die tber die
gesamte Philosophie Kants verteilt sind*”. Indem er diese im zweiten Hauptstiick der Analytik der
Kp1”in einer Tafel zusammengefassten Begriffe als ,,Kategorien® bezeichnet, wollte er diese analog
zu den Kategorien des Verstandes denken. Diese Analogie setzt weder eine ,,Identitit® der beiden
Tafeln (sic. der Verstandeskategorien- und der Freiheitstafel) noch die Ableitung der Tafeln von
einer ursprunglichen Tabelle (sc. der Urteilstafel) voraus, sondern impliziert vielmehr, dass die reine
Vernunft auf einem anderen, vom theoretischen Wissen vollig unterschiedenen Tatigkeitsfeld auch
mit ,,Kategorien® operiert. Denn Kant sagt nicht, dass man ohne die Funktion des Verstandes in
Urteilen nichts denken kann, sondern dass man nichts ohne ,,Kategorie* denken kann.

,»Ich begteife bald, daB3, da ich nichts ohne Kategorie denken kann, diese auch in der Idee der Vernunft, von
der Freiheit, mit der ich mich beschiftige, zuerst miisse aufgesucht werden, welche hier die Kategorie der
Kausalitdt ist, und daB3, wenn gleich dem Vernunftbegriffe der Freiheit, als iberschwenglichem Begriffe,
keine korrespondierende Anschauung untergelegt werden kann, dennoch dem Verstandesbegriffe (der
Kausalitit), fir dessen Synthesis jener das Unbedingte fodert, zuvor eine sinnliche Anschauung gegeben
werden miusse, dadurch ihm zuerst die objektive Realitit gesichert wird*23.

Diese Passage verdeutlicht auch in gewissem Sinne das Wesen der Kategorien der Freiheit. Wie
oben gezeigt, wird die objektive Realitit der Kategorien durch die moralische Freiheit
demonstriert™’. Was dort jedoch nicht gesagt wurde, ist, dass bestimmte Begriffe einer Tabelle in
Bezug auf das moralisch Gute und Bose den Status einer ,,Kategorie® besitzen. Einen der Grinde
dafir findet man in diesem Zitat ausgedrickt, da die Beschiftigung der reinen Vernunft im
Praktischen eben diesen Gedanken voraussetzt, dass nichts ohne Kategorie gedacht werden kann.
Da etwas durch eine Kategorie gedacht werden muss, setzt auch die Willensbestimmung eine
Kategorie voraus™®. Denn, obwohl die Bestimmung in einem Prozess besteht, muss sie als etwas,
das geschieht oder geschehen soll, angesehen werden. Damit hebt Kant auch hervor, dass es ohne
die Kategorie der ,,Kausalitit® kein praktisches Denken gibt. Und da es sich um eine reine Vernunft
handelt, die praktisch ist, gilt diese Kategorie als eine Kategorie der freien Kausalitit™’. Das heif3t
nun aber auch: Wenn die Kategorie der Kausalitit diejenige ist, durch welche die moralische
Freiheit gedacht wird, dann sind die Kategorien der Freiheit Kategorien einer ubersinnlichen
,»Kausalitit®. In diesem Sinne kann man als erste Erklirung des Wesens derselben deduktiv sagen:
Alle Kategorien der Freiheit sind Kategorien der freien Kansalitat der reinen 1 ernunft im praktisch-moralischen
Bereich.

Die Hypothese, wonach alle praktischen Kategorien konsequenterweise Kategorien der
Kausalitit sind, wird im Text Kants selbst nach der Tafeldarstellung bestitigt, wenn er behauptet,
»dall in dieser Tafel die Freiheit, als eine Art von Kausalitit, die aber empirischen
Bestimmungsgriinden nicht unterworfen ist, (...), betrachtet werde“**. Folglich wird gesagt, dass
alle praktischen Kategorien aus einer einzigen Kategorie, nimlich der Kategorie der Kausalitit
durch Freiheit, abgeleitet sind: ,,(...) indessen dal3 doch jede Kategorie so allgemein genommen
wird, dal3 der Bestimmungsgrund jener Kausalitit auch aufler der Sinnenwelt in der Freiheit als
Eigenschaft eines intelligiblen Wesens angenommen werden kann‘**'. Wie spiter gezeigt werden
wird, ist dabei erwihnenswert, dass die Interpretation einiger Autoren iiber die praktischen
Kategorien als Funktionen von Urteilen oder Begriffen, die unmittelbar aus der Tafel der

235 Vgl. KV B 181, B 200, B 348, B 402, B 443; Prol. 04:302 £.; KU 05:203, 05:211, 05:219, 05:236.

236 KpV 05:103 £.

237 In dnhlicher Weise duflert sich Kontos, Pavlos: “Kant’s Categories of Freedom as Rules of Moral Salience”, in:
Zeitschrift fiir philosgphische Forschung, Band 65 (2011) 2, S. 226: “a) the categories of freedom presuppose that the reality
of freedom is taken for granted, that is, that we recognize the fact of reason, b) freedom is defined in its entire range,
that is, both as spontaneity and as autonomy; it is defined, in other words, according both to practical and moral
principles”.

238 Vgl. KpV 05:66.

29 Vgl. KpV 05:67.

240 KpV 05:67.

241 KpV 05:67.

39



Funktionen des Verstandes in Urteilen abgeleitet sind, in dieser vorliegenden Arbeit revidiert
werden muss, weil Kants Text ein ganz neues Licht auf das Wesen und die Grundlage dieser
Kategorien wirft. Fur Kant besteht die Grundlage der praktischen Kategorien in der Freiheit als
Eigenschaft eines intelligiblen Wesens. Diese Eigenschaft der Kausalitit reiner Vernunft kann von
uns (Menschen) nur in der Bewusstwerdung des moralischen Gesetzes erkannt werden.

Was sich im Text nachweislich belegen lisst, besteht darin, dass alle Kategorien in ihrem
Wesen als Begriffe der Kategorie der Kausalitit oder — falls man so bevorzugt, weil sie nicht
schematisiert ist — als hypothetisches Urteil verstanden werden konnen. Aber die Behauptung, dass
jede Kategorie der Freiheit einer logischen Funktion des Verstandes in Urteilen entspricht, ist
etwas, das nicht als zutreffend nachgewiesen werden kann. Diese vermeintliche Entsprechung wiire
jedenfalls eine willktrliche Interpretation, die nicht berticksichtigt, dass die Kategorien der Freiheit
nur die logische Begriindung des Verhiltnisses des Grundes und der Folge** bendtigen. Dieses
Verhiltnis gewinnt im Praktischen®” durch das Sittengesetz Bedeutung. Kurz gefasst: Al Kategorien
der Freiheit werden ibrem Wesen nach als Kategorien aus der Kategorie der Kausalitit verstanden.

Dass die Kategorien der Freiheit allein auf der Gibersinnlichen Kategorie der Kausalitit
beruhen und dass es sich um eine tibersinnliche Kategorie handelt, durch die die reine Vernunft
ihre eigene Bestimmung beztglich des Praktischen denkt, wird in demselben Zitat vor der Tafel
der Freiheit bestitigt, wo Kant ausdriicklich feststellt, dass die Kategorien der Freiheit ,,die Form
eines reinen Willens in ihr, mithin dem Denkungsvermdogen selbst, als gegeben zum Grunde
liegen haben‘®*. Wie bereits gesagt, enthilt der Begtiff des ,,reinen Willens* die Kategorie der
Kausalitit durch Freiheit. Daraus folgt, dass die Kategorien praktischer Vernunft insgesamt
Kategorien sind, durch die der Prozess der Bestimmung der Kausalitit reiner Vernunft —
ausgehend vom Sittengesetz — in der Bestimmung des menschlichen Willens realisiert wird, weil
thnen diese Kausalitit des reinen Willens zugrunde liegt. Sowohl die Titigkeit der Unterwerfung
des Mannigfaltigen der Begehrungen als auch die Hervorbringung der sittlichen Willensgesinnung
implizieren notwendigerweise diese Kausalitit. Ein weiterer Gesichtspunkt in der Entwicklung des
reinen Willens im Menschen findet sich spiter in der Idee einer ,,moralischen Moglichkeit der
Handlung**.

Nach dieser Klarstellung und wenn man auf die oben zitierte erste Passage zurtickkommt,
bietet Kant keine Erklirung dafiir, warum bestimmte Begriffe, die in der Weise geordnet sind, wie
die Kategorien des Verstandes und der Urteile angeordnet sind, also unter vier Rubriken und drei
Momenten, als Kategorien zu verstehen sind. Schlief3lich sagt er einfach: ,,[D]enn so wollen wir
sie, statt jener theoretischen Begriffe, als Kategorien der Natur benennen‘**. Dies scheint bereits
gewisse Vermutungen dariiber vorauszusetzen, warum jene Begriffe der Freiheit und nicht andere
angeordnet werden, warum genau diese Anzahl mit verschiedenen Ausdriicken und nicht andere
verwendet werden, und ob diese Konzepte eine gewisse ,,Vollstindigkeit™ der Tafel ausmachen.
Zudem wird nicht erldutert, ob diese Begriffe unter den vier Rubriken ,,Quantitit®, ,,Qualitit®,
,»Relation® und ,,Modalitit“ nach dem Vorbild der aristotelischen Kategotien*’ oder nach dem
Modell der Utrteilstafel zu fassen sind oder nicht. Es ist ein nattrliches Verfahren von Kant, dass
er, wenn er AuBerungen der zweiten Kritik mit der ersten Kritik erkliren oder vergleichen will,
zumindest einige Andeutungen macht. Im Zitat sagt er nur: ,,so wollen wir®, ,statt jener
theoretischen Begriffe®, ,,als Kategorien der Natur®. ,,Statt“ zu sagen allein bedeutet nicht, eine
Grundlage fur das Verstindnis des Wesens dieser Kategorien zu bieten.

Der augenscheinliche Vorzug zeigt uns die den Kategorien zugrunde liegende Quelle an,
nimlich ,,die Form des reinen Willens®, der vor allem darauf abzielt, den menschlichen Willen in
einen freien Willen umzuwandeln. Aber allein diese Auskunft gibt uns keinen weiteren Aufschluss

22 Vgl KpV 05:49.
245 Vgl. KpV 05:49 £.
24 KpV 05:66.

245 Vgl KpV 05:58.
246 KpV 05:66.

247 Vigl. Prol. 04:323.

40



dariiber, was die Kategorien sind oder was ihre Essenz im Verhiltnis zu den Begriffen des Guten
und des Bésen in Anbetracht ihrer negativen und positiven Titigkeit sein kann. Kant nennt
allerdings die auf jener Quelle beruhenden Kategorien der Freiheit ,als praktische
Elementarbegriffe“**. Besteht ein Zusammenhang zwischen der Tatsache, dass es sich um a priori
gegebene und zugleich elementare Konzepte handelt? Inwiefern erhellt diese Benennung der
Elementarbegriffe das Wesen der Kategorien, und ob sie ihrerseits auch die Frage beantwortet,
warum diese praktischen Begriffe ,, Kategorien® genannt werden?

Folgt man der Analogie, die Kant mit der Wendung ,praktische Elementarbegriffe*
auszudriicken versucht, und sucht man diese Parallelitit im selben Ausdruck ,,elementat®, so sollte
man verstehen, dass er nicht ohne Grund die Freiheitskategorien in einen dhnlichen Rang einordnet
wie die Begriffe des Raumes und der Zeit** sowie die Verstandeskategorien. Dass die Kategorien
des Verstandes Elementarbegriffe sind, bedeutet nicht, dass das Elementare eine Unterart des
Kategorischen ist. Im Gegenteil werden die elementaren Verstandesbegriffe ,,Kategorien® genannt,
weil sie von den ,Elementarbegriffen® der Sinnlichkeit als Formen sinnlicher Anschauung
unterschieden werden miussen. Dieses Unterscheidungskriterium lieBe sich auch auf die Kategorien
der Freiheit anwenden. Das hei3t: Wenn Raum und Zeit von Kategorien unterschieden werden,
und alle zusammen Elementarbegriffe sind, dann koénnten sie auch von den Kategorien der
Freiheit, die praktische Begriffe a priori sind, abgegrenzt werden. Damit wird unterstrichen, dass
diese Kategorien Teil einer Benennung sind, die weit tiber den rein praktischen Aspekt hinausgeht.
Es wird gesagt, dass die Konzepte von Raum und Zeit und Verstandeskategorien und
Freiheitskategorien allesamt Elementarbegriffe sind. Die Differenz lige auf der Grundlage dieser
Kategorien, nimlich im ,,reinen Willen®, so wie analog der Unterschied zwischen Raum-Zeit und
Kategorien ein Unterschied zwischen dem Vermdégen der ,Sinnlichkeit und dem des
,,Verstandes® ist.

Aber der Unterschied liegt nicht nur in dem ihnen zugrunde liegenden Vermdogen, sondern
auch, wie bereits erwihnt, in dem Zweck, durch den das Vermogen diese Elementarbegriffe
konzipiert und auf den es sie hin ausrichtet. So wie die Elementarbegriffe von Raum und Zeit dazu
dienen, die sinnliche Anschauung zu konstituieren, und die Verstandeskategorien die Gegenstinde
der (moglichen) Erfahrung ausmachen, so stellen auch (analog) die Kategorien der Freiheit ,,die
moralische Moglichkeit der Handlung*“*’ in der Vorstellung der moralischen Gesinnung dar.
Durch diese Konstitution wird zugleich verstindlich, warum diese praktischen Elementarbegriffe
als ,,Kategorien® eine Mittelstellung zwischen den Begriffen des Guten und Bésen als Folgen der
Willensbestimmung a priori und der ,,Urteilskraft der reinen praktischen Vernunft“*' einnehmen,
welche der Anwendung moralischer Grundsitze auf Handlungen in concreto dient. Aus dem
Vorhergehenden ergibt sich folgendes: Die Kategorien der Freibeit sind ihrem Wesen nach Elementarbegriffe
fiir die moralische Moglichkeit der Handlung.

Besonders grindlich wird der Umfang der Tafel und die ihr zugeschriebene Titigkeit
deutlich: Indem die Kategorien der Freiheit die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung im
Prozess der Willensbestimmung durch die praktische Vernunft hervorbringen, die zunichst durch
das sittliche Gesetz die Einheit des Bewusstseins™” stiftet, indem sie das Mannigfaltige der
Begehrungen a priori unterwirft, liegt der Zweck der Kategorien darin, dass die anvisierten
Handlungen dem Subjekt als moralisch mégliche Handlungen bewusst werden kénnen. Und
betrachtet man die Art und Weise, in der Kant die moralisch méglichen Handlungen bestimmt,
stellt man fest, dass es nur zwei Modi gibt: Entweder handelt es sich um moralisch-mégliche gute
oder moralisch-mégliche bose Handlungen. Dies erklirt auch, warum die Freiheitskategorien ,,in
Ansehung der Begriffe des Guten und Bésen® stehen.

248 Vgl KpV 05:65.

249 Vgl. Prol. 04:323.

250 Vgl KpV 05:58.

251 KpV 05:68.

252 Eine Reflexion in der Phase 1780-1798 scheint die Einheit des Bewusstseins in Richtung der Moralitit zu fiihren:
,Die Einheit a priori aber ist die freyheit unter allgemeinen Gesetzen der Willkiir, d. i. Moralitaet (Refl. 19:277).

41



3. Die Frage nach dem Ursprung der Kategorien der Freiheit
3.1. Hypothese und Probleme einer metaphysischen Deduktion

In der Kant-Forschung ist es iiblich geworden, zu anzunehmen, dass die Kategorien der Freiheit
nicht nur in einem weiteren Zusammenhang mit der Tafel der Urteile der ersten Kritik stehen,
sondern auch, dass sie von dieser Tafel abgeleitet werden konnten, wie die reinen
Verstandesbegriffe. Dass die praktischen Kategorien den Urteilen der logischen Funktionen des
Denkens tiberhaupt entspringen, wird hier als ,die fragliche Hypothese metaphysischer Deduktion®
bezeichnet. Das Wesentliche dieser Hypothese ist, dass die Freiheitskategorien, aufgefasst als
Gedankenformen, eine exakte und vollstindige Ableitung aus der Urteilstafel des Verstandes haben
missten und eine metaphysische Deduktion®’ derselben erforderlich ist, da diese Deduktion den
a priori zu erbringenden Nachweis ihres Ursprungs leisten wiirde., den Ursprung derselben a priori
nachzuweisen, Ubernehmen witrde.

In diesem Sinne handelt es sich fir manche Autoren nicht um eine blof3 systematische
Analogie zwischen beiden Tabellen — nidmlich der Tafel praktischer und der der theoretischen
Kategorien —, sondern um eine geteilte, gemeinsame Herkunft aus der Tafel der logischen
Funktionen des Verstandes. Die Komplexitit dieser Thematik er6ffnet eine das Verstindnis des
Ursprungs der Freiheitskategorien betreffende Debatte. In der heutigen Literatur™ sind Heiko Puls
und Stephan Zimmermann zur Einsicht gekommen, dass die Kategorien der Freiheit durchaus in
identischer Weise aus der Tafel der logischen Urteilen abgeleitet sind. Puls stellt fest, unabhingig
von einer transzendentalen Deduktion der Kategorien der Freiheit, dass ,,Kant auch eine
metaphysische Deduktion der Kategorien der Freiheit aus der Urteilstafel [vollzieht]. Auch die
logische Struktur der praktischen Kategorien beruht auf den logischen Momenten des Denkens
tiberhaupt*>.

253 Einige der hier konsultierten Interpretationen zur metaphysischen Deduktion werden im Folgenden aufgefiihrt; die
tbrigen sind in der Bibliografie am Schluss verzeichnet. Vgl. Bunte, Martin: Erkenntnis und Funktion zur Vollstandigkeit
der Urteilstafel und Einbeit des kantischen Systems, Betlin/Boston 2016; Krouglov, Alexei N.: ,,Tetens und die Deduktion
der Kategorien bei Kant®, in: Kant-Studien 104 (2013) 4, S. 466-489; Aportone, Anselmo: Gestalten der transzendentalen
Einbeit. Bedingungen der Synthesis bei Kant, Betlin/New York 2009; Lotenz, Helena Gisela: Das Problens der Erkidrung der
Kategorien. Eine Untersuchung der formalen Strukturelemente in der ,,Kritik der reinen 1 ernunft*, Betlin/New Yotk 1986; Caimi,
Mario: ,,Einige Bemerkungen tiber die Metaphysische Deduktion in der Kiritik der reinen Vernunft®™, in: Kanz-Studien
91 3 (2000), S. 257-282; Bitrer, Mathias: Kant und die Heterogenitit der Erkenntnisquellen, Betlin/Boston 2017; Fischer,
Norbert: ,,Zur Aufgabe der transzendentalen Analytik der >Kritik der reinen Vernunfw. Mit einem Blick auf die
smetaphysischec und die >transzendentale Deduktion< der Kategorien®, in: Fischer, Norbert (Hrsg.): Kants Grundlegung
einer kritischen Metaphysik. Einfiibrung in die »Kritik der reinen 1 ernunft, Hamburg 2010, S. 121-138; Brandt, Reinhard: Die
Urteilstafel. Kritik der reinen Vernunft A 67-76; B 92-101, Hamburg 1991; Meer, Rudolf: Der transzendentale Grundsatz, der
Vernunft. Funktion und Struktur des Anbhangs zur Transgendentalen Dialektik der Kritik der reinen Vernunft, Betlin/Boston
2019; Bauer, Sabrina Maren: Der Wabrbeitsbegriff in Kants Transzendentalphilosophie. Eine Untersuchung zur Kritik der reinen
Vernunft, Betlin/Boston 2021; Wolff, Michael: Die 1ollstindigkeit der kantischen Urteilstafel. Mit einem Essay diber Freges
Begriffsschrift, Frankfurt am Main 1995; Hoeppner, Till: Urteil und Anschanung. Kants metaphysische Deduktion,
Betlin/Boston 2021; Schulthess, Peter: Relation und Funktion. Eine systematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchung
gur theoretischen Philosophie Kants, Betlin/New York 1981.

254 In der Interpretationsgeschichte der Kategorien der Freiheit war Lazarus Bendavid im Jahre 1796 der Erste, der in
seinen Votlesungen den engen Zusammenhang zwischen der Tafel der Freiheit und der Tafel der Urteile thematisierte.
Zwar setzte er beide Tafeln miteinander in Beziehung, doch charakterisierte er diese Verbindung nicht als eine
Ableitung (vgl. Bendavid, Lazarus: Vorlesung iiber die Critik der practischen 1 ernunft, Wien 1796, S. 26 £.). Bruno Haas
untersucht die innere Systematik der Tafel der Freiheitskategorien in ihrer Entsprechung zu allen moglichen
Utteilsformen. Das Neue an seinem Ansatz, wie er in seinem deutschsprachigen Beitrag dargestellt ist, besteht darin,
dass er die Formel des kategorischen Imperativs (vgl. GMS 04:421) als ein Urteil interpretiert, das unter der Systematik
der Urteilsformen in Bezug auf den dadurch bestimmten Gegenstand betrachtet werden. Folglich lasst sich eine
spezifische Tafel der Kategorien der Freiheit ableiten, die systematisch aus der kantischen Urteilslogik hergeleitet
werden kann (vgl. Haas, Bruno: Die Kategorien der Freibeit, a.a.0., S. 51; Haas, Bruno: ,,Les catégories de la liberté selon
Kant®, in: Kervégan, Jean-Francois; Lafaye, Caroline Guibert (Hrsg.): Raison pratique et normativité chez Kant, Lyon 2010,
S. 58-87).

255 Puls, Heiko: Funktionen der Freibeit, 2.2.0., S. 83, 84 ff.

42



Zimmermanns Auslegung konzentriert sich auch auf die logische Verstandesfunktion in
Urteilen. Seine Hauptthese besteht darin, dass ,,das Kategorienverzeichnis der praktischen
Vernunft ein und denselben Ursprung besitzt wie das der theoretischen. Dieser Ursprung liegt
nirgendwo anders als in der Tafel aller logischen Funktionen des Verstandes in Urteilen“*. Er
nennt diesen Ursprung durch eine Ableitung der praktischen Kategorien ,,die metaphysische
Deduktion“*”. So schreibt er seine Auffassung: ,,Die Kategorien der Freiheit, so meine Hauptthese,
sind die funktionalen Regularititen praktischen Urteilens. (...) Infolgedessen mussen sie ebenfalls
in einer metaphysischen Deduktion systematisch und vollzihlig aus den ,,Jogischen Funktionen des
Verstandes in Urteilen hergeleitet werden“*®. Obwohl Zimmermann andere Begtriindungswege
fir seine These wihlt als Puls, stimmen beide im Grunde hinsichtlich des Ursprungs der
Freiheitskategorien als einer metaphysischen Deduktion tiberein; und das heiit: Der Grund des
Ursprungs miisste ,,das rationalititstheoretische Fundament“*” sein.

Um die Frage nach der Legitimitit einer solchen metaphysischen Deduktion in Bezug auf
die Freiheitskategorien zu beantworten und zu priifen, ob diese Deduktion den Anforderungen
zum Ursprung derselben entspricht, werden im Folgenden kurz die entscheidenden
Gesichtspunkte der genannten Deduktion erértert. Worin besteht die metaphysische Deduktion
der reinen Verstandesbegriffe bzw. Kategorien?

Die zentrale These der metaphysischen Deduktion der Verstandesbegriffe in der Krl” besteht
darin, dass es einen Nachweis des Ursprungs der Kategorien a priori in einer Tafel unter vier Titeln
mit jeder drei Momenten gibt: ,,In der metaphysischen Deduktion wurde der Ursprung der
Kategorien a priori iberhaupt durch ihre véllige Zusammentreffung mit den allgemeinen logischen
Funktionen des Denkens dargetan, (...)***. Unter anderem sind nach Kant die ,,Funktionen der
Einheit“**" als Urteile, von denen alle Handlungen des Verstandes ausgehen, der Leitfaden fiir die
,Entdeckung aller reinen Verstandesbegriffe‘**. Dieser Gesichtspunkt impliziert eine Art
von ,,Identitit der Verstandeshandlung, d. h. die Handlungen, die in Urteilen ausgedriickt werden,
sind dieselben Handlungen, die in den Synthesen — wunter der Voraussetzung eines
Gegenstandesbezugs der Anschauung iiberhaupt — a priori vonstattengehen.

Ohne im Einzelnen darzulegen, welche Auffassungsprobleme®” in der metaphysischen
Deduktion der Kategorien des reinen Verstandes thematisiert werden konnten, erweist es sich
zunichst als sinnvoll, eine Unterscheidung zwischen dieser Deduktion und der transzendentalen
Deduktion herzustellen, um anschlieBend die Thematiken der ,Rechtfertigung® und der
,»objektiven Giltigkeit der Freiheitskategorien im Hinblick auf diese letztere Deduktionsart zu
behandeln. Wenn die metaphysische Deduktion der Kategorien sich zum Ziel setzt, den Ursprung
der reinen Verstandeskategorien a priori zu beweisen, dann besteht eine Differenz zur
transzendentalen Deduktion, die darin liegt, zu erkliren, wie sich die Kategorien a priori auf
Objekte beziehen.

Es geht in jener Deduktion vorwiegend um das Beweisverfahren der Entstehung der
Kategorien a priori, und in dieser Deduktion um das Erklirungsverfahren des Bezugs a priori auf
die Gegenstinde. So gesehen, besagt der Terminus ,,Deduktion® im Kontext der metaphysischen
Deduktion eine ,,Ableitung®, im Kontext der transzendentalen Deduktion eine ,,Rechtfertigung®.

256 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 7,76, 78 ff., 88 ff. 91, 95 f.; Zimmermann, Stephan: Die Kategorien
der Freibeit, 2.2.0., S. 222,

257 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.2.0., S. 151 ff.

258 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, 2.2.0., S. 74.

259 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 76; vgl. dazu auch Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 83, 85.

260 KrV B 159.

261 KV A 69/B 94.

262 KV A 70/B 95.

263 Helena G. Lotrenz betont, dass ein offenes Problem der Interpretationen die Verbindung zwischen der Tafel der
Utteilsformen und der Tafel der Kategorien darstellt (vgl. Lorenz, Helena Gisela: Das Problem der Erklarung, a.a.O., S.
90 f.). Zur Problematik der Vollstindigkeit der Urteilstafel siche Reinhard, Brandt: Die Urteilstafel, a.a.0., S. 9-43; Reich,
Klaus: Die Vollstandigkeit der Kantischen Urteilstafel, Hamburg 1986; Bunte, Martin: Erkenntnis, a.2.0., insb. S. 160-168;
Wolff, Michael: Die VVollstindigkeit, a.a.0O.; Hoeppner, Till: ,,Kants Begriff der Funktion und die Vollstindigkeit der
Utteils- und Kategorientafel, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Band 65 2 (2011), S. 193-217.

43



Beide Deduktionsarten stemmen sich entschieden einer empirischen Deduktion entgegen, bei der
weder das Problem einer Ableitung a priori noch das der Rechtfertigung des Gebrauchs a priori
der Begriffe auftritt. Bevor auf das Thema der ,,Identitit eingegangen wird, sollen zunichst die
theoretischen Voraussetzungen einer metaphysischen Deduktion bestimmt werden.

Die Ableitung der vollstindigen Tafel der Kategorien aus der Tafel der logischen Funktion
des Verstandes in Urteilen enthilt nicht ausschlieBlich eine Konkordanz der Tabellen®”, sondern
verdeutlicht Kants Standpunkt, dass es Begriffe a priori gibt””, die man dann systematisch (sic.
gemill der ,Integritit derselben) unter Titeln ,aus einem gemeinschaftlichen Prinzip***
zusammenfassen kann. Um zeigen zu koénnen, dass es Kategorien gibt, entwickelt Kant zwei
zentrale Gedanken: (a) Zum einen muss gezeigt werden, worin das Denken selbst unter dem Begriff
,Funktion besteht; (b) Zum anderen muss die Grundlage einer ,,Kooperation® zwischen
Sinnlichkeit und Verstand durch den Begriff der ,,Synthesis® begriindet werden.

(a) Ein Urteil ist in erster Instanz eine ,,logische Funktion®, durch die gemil} einem Prinzip
verschiedene Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen geordnet werden. Es geht um eine
mittelbare Vorstellung als FErkenntnis, welche unmittelbare Vorstellungen unter sich
vereinheitlicht””’. Anders ausgedriickt: Eine Vorstellung im Urteil funktioniert unter der
»Spontaneitit des Denkens‘®” als eine ,,Einheit der Handlung*”, durch die Vorstellungen
geordnet werden, nimlich als ,,das Pridikat zu einem mdglichen Urteil**”. So betrachtet stehen
eine Affektion und eine Funktion zueinander in einem Gegensatz’”". Hier ist es klar, dass der
Ausdruck ,,Funktion® mit der Aktivitit des Setzen von Einheit gleichgesetzt wird; d. h. der
Verstand ist aktiv kraft seiner eigenen Begriffe, indem er begrifflich urteilen kann.

In der Kritik der reinen 1 ernunft notiert Kant ausdrucklich: ,,Denken ist das Erkenntnis durch
Begriffe”’”. Damit ist nicht gemeint, dass das Denken eine Erkenntnis durch die auf die
Anschauungen angewandten Kategorien bedeutet, aus der die Erkenntnis eines Gegenstandes
moglicher Erfahrung folgt. Vielmehr handelt es sich um eine logische Pridikation, bei der die
Vorstellung des Gegenstandes gleichgiiltig ist, d. h. es kénnte eine Anschauung oder ein Begriff
oder eine andere Vorstellung sein. Das wird durch den Satz: ,,Wenn wir von allem Inhalte eines
Urteils tiberhaupt abstrahieren®” ausgedriickt. Dass die Funktion des Verstandes im Utteil fiir die
reine Erkenntnis a priori unumginglich ist, impliziert nicht, dass jedes Urteilen an sich selbst eine
Erkenntnis zur Folge haben oder enthalten muss. Ob den Freiheitskategorien auch eine
wHunktion® als Handlung des Verstandes zugeschrieben werden musste, wird spiter in dieser
Arbeit besprochen. Im Folgenden wird dasjenige genauer betrachtet, was die Kategorien des reinen
Verstandes konstituiert.

(b) Mit dem § 10 der Analytik der Begriffe in der Krl” findet sich der Leser vor dem zentralen
Beweisverfahren der metaphysischen Deduktion der Kategorien, das auch aufgrund der Funktion
des Begriffs selbst (ndmlich als Einheit der Vorstellungen) eine ,,reine Synthesis® notwendig

264 Vel. Schulthess, Peter: Relation und Funktion, a.2.0., S. 245 f. Dagegen betont Rudolf Meer, dass es eine unmittelbare
Korrespondenz zwischen Urteil und Kategorie gibt (vgl. Meer, Rudolf: Der transzendentale Grundsatz, der Vernunft, a.a.O.,
S. 82).

265 Vgl. dazu auch Bauer, Sabrina Maren: Der Wahrbeitsbegriff; a.2.0., S. 150 f.

266 KrV B 106. Mario Caimi versteht die metaphysische Deduktion nicht lediglich als eine Ubereinstimmung der beiden
Tafeln, sondern fragt danach, welche Elemente der Erkenntnis durch diese Ubereinstimmung begriindet oder
vorausgesetzt werden (vgl. Caimi, Mario: Einige Bemerkungen, a.a.0., S. 281).

267 Vgl. KrV B 93.

268 KrV B 93.

269 KrV B 93. Norbert Fischer betont die Funktion als notwendige Verkniipfung von Vorstellungen im Vollzug des
Utteils (vgl. Fischer, Notbert: Zur Aufgabe der transzendentalen Analytik, a.a.0., S. 131). Vgl. dazu auch Schulthess, Peter:
Relation und Funktion, a.a.0., S. 273. Zu einer anderen Bedeutung des Begriffs ,,Funktion® siche Wolff, Michael: Die
Vollstindigkeit, a.2.0., S. 20, 22.

210 KrV B 94. Zur Thematik der Definition eines Utteils siche Brandt, Reinhard: Diée Urteiltafel, a.a.0., S. 5.

21 Vel KrV B 93.

272 KrV B 94. Kant unterscheidet zwischen Denken und Erkenntnis (§ 22, B 146), weshalb ,,Erkenntnis“ im Kontext
des Denkens als logisches Urteil begrifflich differenziert verstanden werden muss.

213 KrV A 70/B 95. Vgl. dazu auch KrV B 102.

44



voraussetzt. Diese Art von Synthesis meint die Handlung oder Titigkeit eines Verstandes,
,verschiedene Vorstellungen zueinander hinzuzutun, und ihre Mannigfaltigkeit in einer Erkenntnis
zu begreifen‘”, indem ,,das Mannigfaltige nicht empitisch, sondern a priori gegeben ist (wie das
im Raum und der Zeit)“*”. Dies ist ein wichtiger Anhaltspunkt der Deduktion, da der Ursprung
der Kategorien a priori die Elemente voraussetzt, die in der reinen Synthesis*® enthalten sind. In
diesem Sinne weist Kant darauf hin, dass nicht nur ein Beziehen der Begriffe a priori auf den
Gegenstand tiiberhaupt erforderlich ist, um die Kategorien davon ableiten zu kénnen, sondern auch
die beiden anderen Erkenntnisvermogen, scil. auf der einen Seite die ,,Sinnlichkeit® und auf der
anderen Seite die ,,Einbildungskraft®, herausgearbeitet werden miussen. Die in der reinen Synthesis
stattfindende Einheit der Kategorien ist durch die Mannigfaltigkeit der reinen Anschauung gefthrt.
Die einzigen Elemente dieser Anschauung sind, wie angekiindigt, Raum und Zeit.

Es macht sich hier bemerkbar, dass es nicht moglich ist, ohne diese Elemente eine
metaphysische Deduktion der Kategorien anzunehmen. Denn es ergibe sich daraus ein
Widerspruch, dass ein Urteil, das den als Mannigfaltigkeit a priori dargestellten Vorstellungen
Einheit bringt, ohne diese Mannigfaltigkeit der reinen Anschauung a priori stattfinden kénnte. Es
ist notwendig, ein Mannigfaltiges a priori vorauszusetzen, um daraus zu schlieSen, dass die logische
Funktion des Verstandes im Urteil nun zu einer synthetischen Funktion wird. Kant stellt die
Wichtigkeit dieser Annahme am Anfang des § 10 der Krl” fest: ,Dagegen [d. h. gegen die
allgemeine Logik] hat die transzendentale Logik ein Mannigfaltiges der Sinnlichkeit a prioti vor
sich liegen, welches die transzendentale Asthetik ihr darbietet, um zu den reinen
Verstandesbegriffen einen Stoff zu geben, ohne den sie ohne allen Inhalt, mithin vollig leer sein
wiirde“?”. Die synthetische Funktion des Begriffs besteht darin, dass der Verstand durch die reine
Synthesis als Hervorbringung der Einbildungskraft, die den Begriff als Leitfaden zum Durchgehen,
Aufnehmen und Verbinden in einer Erkenntnis”® nimmt, ein Mannigfaltiges a priori
vereinheitlicht. Eine solche Synthesis und die Erkenntnis der Vorstellungen im Begrift wire
unmoglich, wenn es keine Inhalte der reinen Anschauung a priori gibe. Deswegen spricht Kant

von ,,der synthetischen Einheit a priori““”” und akzentuiert mit Recht:
, Y p

»Diereine Synthesis, allgemein vorgestellt, gibt nun den reinen Verstandesbegriff"zgo.

Nachzuvollziehen, dass die Einbildungskraft in der reinen Synthesis die Funktionen der Einheiten
der Begriffe, d. h. die Handlung der Synthesis des Verstandes durch den Begriff, benétigt, ,,um
daraus eine Erkenntnis zu machen‘*®', stellt einen entscheidenden Faktor der metaphysischen
Deduktion dar. Kant betont: Nur mit Bezug auf die reine Synthesis gibt es einen reinen
Verstandesbegriff. So ldsst sich entdecken, dass sich zwei Erfordernisse nun wechselseitig
erginzen: Auf der einen Seite erfordert der Verstand durch die Spontaneitit unseres Denkens®”,
dass das Mannigfaltige der reinen Anschauung a priori ,,zuerst auf gewisse Weise durchgegangen,

aufgenommen und verbunden werde*”” und auf der anderen Seite erfordert die Einbildungskraft

274 KrV B 103. Mario Caimi zufolge gentgt die Ubereinstimmung der Tafeln nicht fiir die Deduktion der Kategorien;
entscheidend ist die synthetische Titigkeit des Verstandes (vgl. Caimi, Mario: Einige Bemerkungen, a.a.0., S. 281). Aus
der Basis dieser Argumente ldsst sich vermuten, dass die reine Synthesis (eine Art von der ,,synthetischen Handlung®)
in der metaphysischen Deduktion eine wichtige Rolle spielt.

275 KrV B 103. Vgl. dazu auch KrV B 102.

276 Vgl. in dhnlichem Sinne Koch, Friedrich: Subjekt und Natur, a.a.O., S. 133; Lorenz, Helena Gisela: Das Problem der
Erklirung der Kategorien, a.2.0., S. 94.

27T KreV B 102.

278 Vgl. KrV B 102.

219 KrV B 104.

280 KrV B 104.

281 KrV B 102.

282 Norbert Fischer kritisiert das Verhiltnis zwischen Spontaneitit und numerischer Produktion der Kategorien (vgl.
Fischer, Notbert: Zur Aufgabe der transzendentalen Analytik, a.a.0., S. 132).

283 KrV B 102.

45



(eine blinde Funktion der Seele) eine Synthesis des Verstandes durch den Begriff ,,Einheit***".

Damit wird verstindlich, warum die /ogischen Funktionen nunmehr zu den synthetischen Funktionen
werden. Anders gesagt: Die logische Funktion des Verstandes in Urteilen wandelt sich zur
synthetischen Funktion des Verstandes in Kategorien. Es ist nicht ausreichend, zu behaupten, dass
es eine Identitit®™® zwischen Urteil und Kategorie im Ursprung gebe, ohne zu erkliren, worauf sich
eine solche Identitit stiitzt und unter welchen Voraussetzungen sie bestehen kann*.

Angesichts der Tatsache, dass die reinen Verstandesbegriffe von der logischen Funktion in
Urteilen abgeleitet werden, da dieselbe Denkhandlung als Einheit der Vorstellungen sowohl in der
logischen Funktion als auch in der synthetischen Funktion zum Tragen kommt, befreit das nicht
von der Prisupposition, dass das der Erkenntnis Gegebene zunichst in einem Mannigfaltigen der
Sinnlichkeit und in einer Synthesis der Einbildungskraft besteht. Beide Elemente, mitsamt dem
Erfordernis der Einheit in der reinen Synthesis, konstituieren die synthetische Handlung des
Verstandes a priori in der ,Kategorie“. Im Grunde genommen wiirde es, wenn es keine
Anschauung und Einbildungskraft in der Produktion der Schemata gibe, auch keine Synthesis
geben. Daraus ergibe sich zudem, dass es keine Kategorie und konsequenterweise keine
metaphysische Deduktion gibe, da keine Synthesis durchgefihrt werden kénnte. Die im Prozess
einer Synthesis enthaltenen Teile rechtfertigen aus sich heraus die Notwendigkeit einer Art von
Einheit, die vom Denken spontan hervorgebracht wird und die keine Abstraktion vom Inhalt mehr
zuldsst. Schenkt man der synthetischen Handlung bzw. Funktion a priori Aufmerksamkeit, kann
man besser begreifen, was unter der genannten These der Identitit in der metaphysischen
Deduktion gemeint ist, die auch ohne die Vorbereitung der Abschnitte des transzendentalen
Leitfadens der Entdeckung aller reinen Verstandesbegriffe nicht moglich gewesen wire:

,»Dieselbe Funktion, welche den verschiedenen Vorstellungen in einem Urteile Einheit gibt, die gibt auch
der bloBen Synthesis verschiedener Vorstellungen in einer Anschauung Einheit, welche, allgemein
ausgedruckt, der reine Verstandesbegriff heiit. Derselbe Verstand also, und zwar durch eben dieselben
Handlungen, wodurch er in Begriffen, vermittelst der analytischen Einheit, die logische Form eines Urteils zu
Stande brachte, bringt auch, vermittelst der synthetischen Einheit des Mannigfaltigen in der Anschauung

tberhaupt, in seine Vorstellungen einen transzendentalen Inhalt, weswegen sie reine Verstandesbegriffe heil3en,

die a priori auf Objekte gehen, welches die allgemeine Logik nicht leisten kann“?.

Wenn Kant nun begriindet, dass es Kategorien des Verstandes gibt, so kann er davon sprechen,
dass eine identische Korrelation (,,Zusammentreffung*®*®) zwischen logischen und synthetischen
Funktionen besteht. Der Beweis dafiir, dass die Kategorien aus den logischen Urteilen abgeleitet
werden, d. h., dass in der analytischen und synthetischen ,,Einheit” ,,dieselbe Funktion® titig ist,
hingt vor allem von dem Argument ab, dass es um ein und denselben ,,Verstand* geht, der zwei
verschiedenen Arten von Vorstellungen unifiziert. Nichtsdestoweniger macht dies allein einen Teil
der Frage danach aus, ob und warum es reine Verstandesbegriffe gibt. Der andere Teil liegt in der
Notwendigkeit der Titigkeit des Verstandes in der reinen Synthesis durch die ,,Einheit”. Ohne
diesen Teil kann man nicht verstehen, warum Kant betont, dass die reine Synthesis den reinen

Verstandesbegriff hervorbringt®™.

284 Vel. KrV B 104.

285 Vgl. dazu auch Koch, Friedrich: Subjekt und Natur, a.2.0., S. 173.

286 Weder Stephan Zimmermann, Lewis Beck noch Birgit Recki legen in ihren Untersuchungen eine solche Identitit
dar, die erforderlich wire, um den Ursprung der Kategorien vollstindig zu erfassen. Der Hinweis darauf, dass sowohl
Utteile als auch Kategorien a priori sind und sich daraus eine Identitit ergebe, ist nicht hinreichend. Die Kategorien
des Verstandes entspringen nicht blof3 aus ihrer apriorischen Geltung. Diese besagt lediglich, dass sie nicht aus einer
Reflexion tiber Erfahrung abgeleitet sind. Heiko Puls unternimmt zwar den Versuch, eine knappe Erklirung dieser
Identitit zu liefern, doch erscheint seine Zuordnung der Urteilsformen zu den Kategorien nicht tiberzeugend.

287 KrV B 104 f. Reinhard Brandt hat die Einheit der Urteile in der Proposition ,,S ist P“ aufgefasst. Er ist auch der
Einsicht, dass das Urteil, aus dem die Kategorien abgeleitet werden, nur im Singular und nicht im Plural ausgedriickt
werden kann (vgl. Brandt, Reinhard: Die Urteilstafel, a.a.0., S. 59). Vgl. dazu auch Wolff, Michael: Die 1ollstindigkert,
2.2.0., S. 20; Hoeppner, Till: Kants Begriff der Funktion, a.2.0., S. 196.

288 KrV B 159.

289 Vgl. KrV B 104.

46



Dementsprechend betrifft das vollige Zusammentreffen von logischen und synthetischen
Funktionen bzw. von Titeln und Momenten in den Tabellen eine systematische Abteilung aus
einem ,,Prinzip* und einem ,,Vermdgen®, nimlich dem Verstand selbst. Der zureichende und
notwendige Grund der urspringlichen Ableitung der Kategorien ist eng verwoben mit der
Implikation der Funktion des Verstandes durch ihre Einheit a priori in der reinen Synthesis. Daher
gewinnt auch innerhalb derselben zitierten Passage der Ausdruck ,transzendentaler Inhalt™ an
Bedeutung. Bisher wurde ein kurzer Uberblick iiber das Wesentliche einer metaphysischen
Deduktion des reinen Verstandesbegriffes dargelegt. Es ist ferner auffallend, dass nach Kant der
Verstand im Hinblick auf seine logischen Funktionen in Urteilen und seine synthetischen
Funktionen in Kategorien ,,v6llig erschopft, und sein Vermogen dadurch ginzlich ausgemessen
[ist]“*”. Diese Behauptung gibt uns Gelegenheit, verschiedene Fragen aufzuwerfen, die die
Hypothese einer metaphysischen Deduktion der Freiheitskategorien auf den Prifstand stellen.

(a) Wie konnen aus den logischen Funktionen andere synthetische Funktionen abgeleitet
werden, die weder die reinen Verstandesbegriffe sind noch etwas mit der Handlung der Einheit
unserer Vorstellungen in einer einzigen Vorstellung zu tun haben? (b) Kann man tatsichlich eine
Ableitung der Freiheitskategorien aus der Tafel der logischen Funktion des Verstandes in Urteilen
durchfithren, wenn die reine Vernunft sich in der Kpl” die ,,Bestimmung® des Willens und nicht
die ,,Synthesis* der Vorstellungen zu einer Erkenntnis und zur Wahrheit einer Proposition — wie
die Form S ist P — zur Aufgabe macht? (c) In welchem Sinne kann man von einer ,Identitdt”
zwischen der logischen Funktion in einem Urteil und einer Kategorie der praktischen Vernunft
sprechen, wenn diese Kategorie keine Funktion voraussetzt, ein Mannigfaltiges der Anschauung a
priori ,,zuerst auf gewisse Weise durchgegangen, aufgenommen und verbunden werde, um daraus
eine Erkenntnis zu machen”? (d) Sind das logische Urteil ,,Allgemeine” und die
Freiheitskategorie ,,Subjektiv, nach Maximen (Willensmeinung des Individuums)“ oder das
logische Urteil ,,Einzelne® und die Freiheitskategorie ,,A priori objektive sowohl subjektive
Prinzipien der Freiheit (Gesetze)™ oder das logische Urteil ,,Unendliche” und die Kategorie
,Praktische Regeln der Ausnahmen (exceptivae)® oder das logische Urteil ,,Hypothetische® und
die Kategorie ,,Auf den Zustand der Person® tatsichlich identisch, also ,,dieselbe Funktion®? (e)
Darf man die Titigkeiten der Erkenntnisvermégen — niamlich das logische Denken des Verstandes
und das praktische Denken der reinen Vernunft — vermengen? (f) Handelt es sich bei
Freiheitskategorien eigentlich um Funktionen der Einheit in einer Synthesis? (g) Wiirde nun eine
metaphysische Deduktion der praktischen Begriffe die wesentlichen Voraussetzungen einer
metaphysischen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe erfillen? Die Gewissheit mancher
Autoren in der Hypothese, dass die Freiheitskategorien aus der logischen Funktion des Verstandes
in Urteilen vollstindig abgeleitet werden mussen, wird durch diese Fragestellungen erheblich
relativiert. Die Tafel der Freiheitskategorien muss in ihrem Kontext betrachtet werden.

Der Verdacht liegt nahe, dass Kant sich tiber eine solche Thematik wie die Deduktion der
Freiheitskategorien bzw. deren Ursprung hinweggesetzt hitte, wenn sie innerhalb des Systems der
Kritik und desjenigen der Wissenschaft einen Platz einnehmen miissten und Begriffe des ganzen
Plans praktischer Philosophie sind, wie es sich im letzten Absatz des Kommentars der Tafel zeigt™”.
Damit stellt sich die entscheidende Frage, warum Kant selbst expressis verbis die Kategorien
praktischer Vernunft nicht von der Tafel der Urteile abgeleitet hat. Weder im Kontext der Tafel
noch in der ganzen zweiten Kritik (und auch nicht in Kants anderen Schriften) findet sich eine
Allusion auf eine metaphysischen Deduktion der Kategorien der Freiheit.

Die gesamte Auffassung von Zimmermann und Puls einer metaphysischen Deduktion der
Freiheitskategorien in ithren Monographien basiert vor allem auf dem Gesichtspunkt einer Art von
verifizierbarer Analogie zwischen dem Ursprung der Verstandeskategorien und der
Freiheitskategorien: Genauso wie die Kategorien des reinen Verstandes im Vermdégen des Denkens
tberhaupt aus der logischen Tafel der Urteile ihren Ursprung haben, so werden die Kategorien der

20 KrV B 105.
21 KrV B 102.
292 Vgl KpV 05:67.

47



Freiheit in ihrem Ursprung von denselben Funktionen und aus derselben Tafel abgeleitet. So
gesehen, wiren die Kategorien praktischer Vernunft als ,Funktionen in Urteilen® zu verstehen. Es
wurde somit um eine doppelte Ableitung gehen, d. h. theoretische und praktische Tafeln, die auf
einem Intellekt als Wurzel aller Erkenntnisvermégen fullen wiirden. Dennoch lassen solche
Auslegungen den Verdacht aufkommen. Mit einigen argumentativen Schritten ldsst sich
plausibilisieren, weshalb Kant keine metaphysische Deduktion im strengen Sinne des Begriffs in
Bezug auf die Kategorien der Freiheit in der Kpl” vornimmt und worin der Kern der Probleme
dieser Hypothese liegt.

In der metaphysischen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe ist es unentbehrlich mit der
Tatsache zu rechnen, dass das Kategoriensein, mitsamt den Titeln und Momenten der ganzen
Tafel, hauptsichlich mit der Hilfe zweier Gedankenginge deduziert wird, die einerseits auf das
,Erfordernis® des Verstandes gegeniiber einem Mannigfaltigen der Anschauung tberhaupt und
anderseits auf die Notwendigkeit der Einheitsfunktion des Begriffs in der reinen Synthesis a priori
anspielen, wodurch der Verstand stets, wenn es sich um ,Erkenntnis“ handelt, eine
Mannigfaltigkeit der Sinnlichkeit vor sich hat. Infolgedessen gibt es Kategorien (d. h. einen
Ursprung derselben), weil es eine systematische Ableitung aus den logischen Funktionen und eine
urspringliche Ableitung aus der Kooperation zwischen der Spontaneitit des Verstandes in seinen
Einheiten a priori und der Sinnlichkeit in der reinen Anschauung durch die Einbildungskraft in
einer reinen Synthesis gibt. Nur so ldsst sich nachvollziehen, warum eine volliges In-eins-Fallen der
Kategorien a priori mit den allgemeinen logischen Funktionen®’ des Denkens denkbar ist und
warum die reine Synthesis den reinen Verstandesbegriff ergibt™. In diesem Sinne intervenieren in
der Erkenntnis a priori sowohl die reine Anschauung als auch das reine Schema und der reine
Begriff.

Die Rolle der reinen Synthesis und des Zusammenspiels der Erkenntnisvermégen zur
Ableitung und zum Ursprung der Kategorien, wie der § 10 der Analytik der Begriffe darstellt, wird
von den genannten Autoren vollig ausgeklammert, als ob Kants Argument einer reinen Synthesis
der Vorstellungen auf Begriffe dort nicht ins Gewicht fallen wiirde. Dennoch kann man diese
essenzielle Voraussetzung eines Mannigfaltigen der reinen Anschauung a priori nicht auler Acht
lassen. Denn sie konstituiert auch die Basis des Ursprungsbeweises der Kategorien, indem die
logische Funktion des Verstandes in Urteilen in einer reinen Synthesis zu Kategorien wird. Diese
entscheidende und uberlegenswerte Voraussetzung scheint an sich  beztglich der
Freiheitskategorien nicht durchfihrbar.

Zum einen gibt uns die Spontaneitit des reinen Verstandes im Praktischen lediglich die
Vorstellung eines Gesetzes an die Hand (,,der [ndmlich der reine Verstand] in solchem Falle
Vernunft heit“*”?) und diese Spontaneitit hat mit der Funktion der Einheit unserer Vorstellungen
zur Erkenntnis eines Gegenstandes nichts zu tun. Zum anderen ist es nicht moglich, mit einer
reinen Synthesis a priori zu rechnen, die dann den Glauben an eine metaphysische Rechtfertigung
bzw. Erlduterung zulieBe, wonach es Kategorien der Freiheit gibt. Die reine Vernunft im
Praktischen vollzieht keine reine Synthesis a priori von Raum und Zeit, ,,um daraus eine Erkenntnis
zu machen*”. Demzufolge dringt sie sich nicht dazu auf, durch ihre Begriffe bzw.
Freiheitskategorien ,,dieser reinen Synthesis Einheit“*”” zu geben. Es ist beachtenswert, dass Kant
im zweiten Hauptstuck der Analytik der reinen praktischen 1 ernunft die Ausdricke ,,Synthesis und
,Funktion® nicht erwidhnt. Wenn man die Thematik des Ursprungs praktischer Kategorien der
Freiheit behandeln will, darf man an diese in der Tat nicht mit Begriffen herangehen, die in Kants

293 Peter Schulthess thematisiert die Aufgabe der eigentlichen logischen Funktionen in Bezug auf das Ordnen und das
Setzen (vgl. Schulthess, Peter: Relation und Funktion, a.2.0., S. 245). Vgl. dazu auch Refl. 17:615.

2% Diejenigen oben genannten Autoren, die eine Identitdt zwischen der Urteilstafel und der Freiheitskategorientafel
vertreten, haben eine zentrale Aussage Kants weder kommentiert noch kritisch analysiert. Insbesondere blenden sie
die Rolle der reinen Synthesis beim Ursprung der Kategorien aus. Zur Bedeutung der Synthesis in diesem
Zusammenhang vgl. Bauer, Maren Sabrina: Der Wabrheitsbegriff, a.a.0., S. 141.

295 KpV 05:55.

296 KrV B 102.

297 KrV B 104.

48



Text nicht vorkommen. Daraus ergibt sich ein Zwischenergebnis: Diese Kategorien kénnen nicht
in derselben Weise entspringen wie die Kategorien des Verstandes, weil es gezeigt werden misste,
dass sie in eine reine Synthesis a priori involviert wiren.

Ein anderer wichtiger argumentativer Schritt der Autoren wie Zimmermann®®, die die
Kategorien der Freiheit nicht mehr nur als Hypothese, sondern als deduktiv giiltiges Argument
auffassen wollen, besteht darin, zu zeigen, dass diese Kategorien ,,Vorstellungen sind und daher
metaphysisch deduziert werden mussten: ,,Diese Kategorien der Freiheit mussen sich wie alle
anderen Vorstellungen auch, die in unserem Gemitshaushalt zu finden sind, einer Deduktion
stellen‘®”. Bisher scheint diese Auffassung keine Probleme aufzuwerfen. Was aber tatsichlich
auffillt, sind die Begriindungen dieser Auffassung: ,,Was die Deduktion als eine metaphysische
qualifiziert, ist, dass sie diesen Ursprung im reinen Denken selbst sucht*. Zur dieser
Interpretation gibt es einige Bemerkungen.

Erstens: Es scheint nicht richtig zu sein, dass alle Vorstellungen a priori entweder einer
metaphysischen oder einer transzendentalen Deduktion bedtrfen. Der Fall des Grundgesetzes der
praktischen Vernunft bestitigt vor allem, dass es Vorstellungen im Gemiit gibt, die im strengen
Sinne keiner Deduktion bediirfen™'. Dieses Gesetz wird einerseits als ,,Vorstellung** a priori
betrachtet und andererseits sowohl von empirischen Prinzipien und von praktischen Prinzipien a
priori (ndmlich Gesetzen) unterschieden. Die Gesetzvorstellung praktischer Vernunft ist kein aus
der Urteilstafel™” abgeleitetes Gesetz und bedarf keiner Deduktion, sondern einer ,,Exposition®,
durch die ihre Méoglichkeit nicht bewiesen werden kann®”. Dariiber hinaus kann man auch das
Beispiel der logischen Funktionen des Verstandes in Urteilen selbst anfithren, d. h. sie bestehen
ebenfalls in Vorstellungen a priori und benétigen keine Deduktion.

Zweitens: Die Einheiten der Handlungen, durch die der Verstand urteilt, bestehen in dem
,Ordnen® verschiedener Vorstellungen unter einer gemeinschaftlichen Vorstellung a priori, wie
etwa im Satz ,alle Kérper sind teilbar*” zum Ausdruck kommt. Dass man durch die
Freiheitskategorien verschiedene Vorstellungen der Gegenstinde unter einer gemeinschaftlichen
Vorstellung ordnen miisse, um dann urteilen zu kénnen, ob es sich um ein wahres oder falsches
Urteil handelt, ist eine viel diskutierte Behauptung. Im Feld der Moralphilosophie geht es
keineswegs darum, Urteile z. B. unter den Formen ,S ist P¢, oder ,S ist nicht P¢ zu formulieren™.
Daher sagt Kant an keiner Stelle der Kpl/, dass es sich auch bei den Kategorien praktischer
Vernunft um ,,Funktionen der Einheit unter unsern Vorstellungen*®” handelt.

Drittens: Der reine Verstand, dessen logische und synthetische Funktionen auf die
theoretische Erkenntnis bezogen sind, da sie sich im Feld der transzendentalen Logik befinden,

298 Vel. auch Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 83 ff.; Recki, Birgit: Asthetik der Sitten, a.a.0., 231; Klemme, Heiner:
Kants Philosophie, a.a.0., S. 271.

299 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 153.

300 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 153.

301 Vel. KpV 05:46 ff., 05:93.

302 Vgl KpV 05:55, 05:47.

303 Es lasst sich auch sagen, dass die logischen Funktionen nicht aus einer anderen Urteilstafel abgeleitet werden
konnen. Kant stellt sich nicht die Frage nach der Méglichkeit der logischen Urteilstafel aufgrund ihrer Geltung a priori;
er setzt das logische Handbuch der Logiker als bekannt voraus. Reinhard Brandt betont zu diesem Thema Folgendes:
,»Das Tafel-Bild suggeriert keine zeitliche Filiation, kein genetisches Prinzip; alle Elemente sind gleichzeitig und
gleichberechtigt, sie entspringen nicht aus einer sie generierenden und determinierenden Wurzel oder einem oberen
Prinzip. Die Urteilstafel ist kein Stammbaum, weder von oben noch von unten® (Brandt, Reinhardt: Die Urteilstafel,
2.2.0,, S. 60).

304 Vgl KpV 05:46.

305 KrV B 93.

306 Vgl. Milz, Bernhard: ,,Moral und Gefithl — Konstellationen von Rationalitit und Emotionalitit in Kants
Moralphilosophie®, in: Egger, Mario (Hg.): Philosophie nach Kant. Neue Wege zum V erstandnis von Kants Transzgendental- und
Moralphilosophie, Betlin/Boston 2014, S. 224: ,,Das sittliche Urteil ldsst sich nicht in theoretische Erkenntnisse und
Verstandsurteile auflosen®.

307 KeV B 94. Vgl. dazu auch Wass, Bernd: Immanuel Kant. Kritik der reinen 1 ernunft — Grundriss eines philosopbischen
Meisterwerks —, Wien 2018, S. 56.

49



kann nur praktisch sein, indem er sich des moralischen Gesetzes™® bewusst wird. Dieser reine

Verstand als reiner Wille findet sich ,,im Felde des Ubersinnlichen**”, wo lediglich ,,das logische
Verhiltnis des Grundes und der Folge“’", oder der ,,Begriff der Ursache’" und der ,,Kausalitit*,
mit dessen Bestimmung verbunden sind, ohne dass die ganze und dieselbe Funktion des
Verstandes in Urteilen im Felde im theoretischen Feld auch in praktischen Kategorien zur
Anwendung kommen miisste. Die praktische Erkenntnis, fir die diese Kategorien der Freiheit eine
malBgebliche Rolle spielen, betrifft nicht die Erkenntnis, in der die ,,Kopula®“ des Urteils’"*
hinsichtlich eines Seins oder Nichtseins entscheidend wire.

Viertens: Kant weist nicht darauf hin, dass es sich bei den Freiheitskategorien um
,Funktionen handelt, sofern man unter ,,Funktion die Einheit der Handlung*’" versteht,
,verschiedene Vorstellungen unter eine[t] gemeinschaftliche[n] zu ordnen‘’'*. Die Einheit und das
Ordnen der Vorstellungen pragen die logischen und synthetischen Funktionen in der Weise, dass
cine Identifikation zwischen diesen Funktionen gedacht werden kann. Die Unifikation der
Vorstellungen in einer Erkenntnis scheint nicht die Aufgabe der Freiheitskategorien zu sein, da
Kant im Hinblick auf diese Kategorien weder von Funktion, Synthesis’"®>, Ordnen, Vereinigen,
Urteilen noch vom Auf-Begriffe-Bringen®® spricht. Was er betont, spielt offenkundig auf ein
,Unterwerfen® praktischer Bestimmungen an (sic. gesetzt den Fall, dass diese Kategorien als
Bestimmungen interpretiert werden’).

Wenn Kant die Bedeutung von ,,Funktionen der Einheit“’"® in der Krl” hervorhebt, bezieht
er sich auf alle Momente des Denkens tiberhaupt unter den vier Titeln und auf alle Kategorien des
reinen Verstandes unter diesen vier Titeln. Dass die Quadranten in der Tafel der praktischen
Kategorien mit den vier Titeln ,,Quantitit®, ,,Qualitit”, ,,Relation® und ,,Modalitit™ zu tun haben,
wie in den beiden Tafeln in der ersten Krizzk, impliziert keineswegs, dass es sich dabei um
Funktionen der Einheit handelt. Dem logischen Urteil als Funktion muss eine logische Einheit der
Vorstellungen als Titigkeit zugeschrieben werden, ebenso wie in der Funktion der Kategorie eine
synthetische Einheit der anschauenden Vorstellungen vorausgesetzt wird. Das liefert jedoch keinen
hinreichenden und notwendigen Grund, um den Kategorien der Freiheit ebenfalls eine in der
Funktion vorgestellte, synthetische Einheit der Vorstellungen zu unterstellen, denn nur die
theoretische Erkenntnis kann sowohl transzendentallogisch als auch transzendentalsynthetisch die
Vereinigung gegebener Vorstellungen garantieren.

Wenn jemand nach einer Maxime handeln will, besteht nach keiner Aufgabe der praktischen
Erkenntnis darin, die Mannigfaltigkeit der Begehrungen, Neigungen oder Winschen zur Einheit
zu bringen, um sie zu einem Objekt des Begehrungsvermégens oder des Willens zu machen und
»in einer Erkenntnis zu begreifen‘’”. Ausschlaggebend dafiir, was Kant unter praktischer
Erkenntnis versteht, ist etwas, das mit der Aufgabe der reinen Vernunft im Praktischen und mit
detjenigen, die von der Kpl” selbst gestellt wird, zu tun hat’’. Es liegt auf der Hand, dass Kant die
Prinzipien und Begriffe, denen in der praktischen Erkenntnis der reinen Vernunft Rechnung
getragen wird, weder dem Erkennen des Objekts a priori noch der Moglichkeit des Objekts des
Begehrungsvermégens™' beimisst. Es ist somit ein Irrtum mancher Autoren, dieselben Funktionen

308 Vgl. KpV 05:55.

309 KpV 05:103.

310 KpV 05:49.

311 KpV 05:49.

312 Vgl KeV A 74, B 322, A 599/B 627: ,,Im logischen Gebrauche ist es lediglich die Copula eines Utteils®.

3B KrV B 93.

314KV B 93.

315 TLewis Beck spricht von Synthesis der Wiinsche und war der Erste, der den Begriff ,,Synthesis® als Funktion der
Freiheitskategorien ohne eine Begriindung vorgeschlagen hat (vgl. Beck, Lewis W.: A Commentary, a.a.O., S. 139).
316 Vel KrV B 103.

317 Vgl. Beck, Lewis W.: A Commentary, a.a.0., S. 139.

318 Vel KtV B 94.

39 KrV B 103.

320 Vel KpV 05:44 f.

321 Vgl. dazu auch Refl. 19:275.

50



der Einheit in Urteilen und in Kategorien unter den zwolf Momenten des Denkens in der
theoretischen Erkenntnis auf die Kategorien der Freiheit zu Gbertragen.

Wenn die Reflexion 6854 als Kriterium fiir das, was in der zweiten Kritik nicht geschrieben
wurde, angenommen wird, um dann nachzuweisen, dass die Kategorien der Freiheit ja Funktionen
der Einheit sein wiirden, weil in dieser Reflexion ,,Functionen der [selben] freyheit* genannt
werden, scheint dies ein interpretatorisch unbegrindetes Verfahren zu sein. Eine solche Lektiire
forciert ohne Rechtfertigung eine bestimmte Auffassung, d. h. man will etwas aus der Kpl” zeigen,
was sich in diesem Werk selbst gar nicht belegen ldsst. In einem hypothetischen Fall, in dem man
die Art und Weise nicht infrage stellen wiirde, wie Heiko Puls derzeit die Freiheitskategorientafel
und Kants Bemerkungen dazu aus dieser Reflexion auffasst’, kann man mit Fug und Recht die
Hypothese dieser Arbeit bekriftigen: Kant spricht im Kontext jener Affirmation der Reflexion von
,,Categorien der moralitaet®** und: ,,die freyheit nach Gesetzen, so fern sie sich selbst ein Gesetz
ist, macht die Form des moralischen Sinnes aus“’*. Prignant formuliert: Die Kategorien wiirden
sich mit der Moralitit und mit einer moralischen Freiheit in Verbindung stehend begegnen, da es
nicht um irgendeine Art von Freiheit, sondern um diejenige Art von Freiheit geht, die im
Zusammenhang mit dem moralischen Gesetz steht. Zwar wire diese Annahme richtig, doch kann
man dennoch den Wert des Verhiltnisses zwischen dieser undatierten Reflexion und der Tafel der
Freiheitskategorien grundsitzlich infrage™ stellen.

Mit Blick auf die Problematik einer exakten Konkordanz zwischen den Titeln und den
Momenten der Tafel kann gezeigt werden, dass die Momente des Denkens tiberhaupt mit jeder
Kategorie der Freiheit unter den vier Titeln nicht in identischer Weise korrespondieren. Es ist aber
korrekt, dass die vier Titel in den drei Tafeln gleichermallen dargestellt werden. Es konnte sich
zutreffend um eine systematische ,,Analogie” von Titeln handeln. Gleichwohl stellt sich die Frage,
ob die vier Titel etwas aul3erhalb der Momente selbst bedeuten kénnten. Die Quantitit des Urteils
kann das ,,Allgemeine®, ,,Besondere” oder ,,Einzelne® sein; und diese sind nach Kant mit der
Quantitit der Kategorien ,,Einheit®, ,,Vielheit* und ,,Allheit* identisch. Eine solche Identitit gibt es
aber zwischen der Quantitit der Urteile und der Quantitit der Freiheitskategorien nicht in gleicher
Weise. Das wurde hei3en, dass man, sofern die Titel zwischen den Tafeln koinzidieren, nicht von
einer Ableitung der Freiheitskategorien von der Urteilstafel sprechen darf, wenn die Momente
nicht ibereinstimmen. Ergo: Eine Absonderung der Momente unter Beibehaltung ihrer Titel in
der Tafel theoretischer Erkenntnis ist nicht moglich, wobei eine exakte und vollige
Ubereinstimmung zwischen Funktionen in Urteilen und praktischen Kategorien auch nicht
moglich ist, auch wenn die Titel als ,,Quantitdt® usw. in beiden Fillen gleich bezeichnet werden.

Trotz der interpretatorischen Anstrengungen mancher Autoren® bleibt es nicht
tberzeugend, dass durch ,,dieselbe Funktion, welche den verschiedenen Vorstellungen in einem
Urteile Einheit gibt®, an die Freiheitskategorien gedacht werden misse. Ein Nachweis der
Ableitung der Kategorien der Freiheit von den Funktionen des Verstandes in Urteilen wiirde, wie

322 Refl. 19:180.

323 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 3. Dieser Autor fasst die ganze Freiheitskategorientafel und die Titigkeiten
derselben aus der Reflexion 6854 auf.

324 Refl. 19:180. Vgl. dazu auch VAMS 23:382: ,,Categorien der moralitit; Refl. 19:278: ,(...) Das letztere wird durch
moralische categorien vorgestellt; Refl. 19:192: ,,Die categorien der reinen Willkithr*; Refl. 19:211: ,,Categorien der
reinen Willkiihr*,

325 Refl. 19:180.

326 Reflexion Kants kénnen unterstiitzend zu seinen verdffentlichten Werken verstanden werden, sind jedoch nicht als
deren Ersatz anzusehen. Trotz Kants eigener Zurlickhaltung gegeniiber dem philosophischen Wert dieser Texte
betrachten einige Interpretation bestimmte Reflexionen als integralen Bestandteil seiner kritischen Philosophie.

27 Vel. Beck, Lewis: .A Commentary, a.a.O., S. 145; Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O. S. 89; Zimmermann, S.: Kants
Kategorien, a.2.0., S. 7. Letzter hat keinen systematischen Vergleich zwischen jedem logischen Urteil und jeder Kategorie
der Tafel der Freiheit vorgenommen, um zu Gberpriifen, ob tatsichlich eine sogenannte Ableitung dieser Kategorien
aus der Urteilfunktionen vorliegt. Heiko Puls hat einen solchen Vergleich versucht, deutete jedoch das erste Utteil,
wallgemein®, dahingehend, dass die Pridikatsform ,,Alle S sind P* auf alle drei Kategorien der Quantitit anwendbar
sei. Dies stellt einem Irrtum dar, da diese logische Form leidglich der ersten Quantititskategorie entspricht, nicht
jedoch den beiden tibrigen (vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 93).

51



gezeigt, den Zusammenhang praktischer Kategorien mit der reinen Synthesis — denn Kant selbst
hebt in Bezug auf die Detivation der Verstandeskategorien die Rolle einer solchen Synthesis™*
hervor — verdeutlichen kénnen. Ohne diese Vorbedingung kann die Hypothese einer solchen
Herleitung fiir die Freiheitskategorien nicht als giiltig angenommen werden. Ferner wire zu zeigen,
wie die der Kategorie zugrunde liegende Freiheit selbst ,,von der logischen Funktion des
Verstandes in Urteilen“®” herrithrt. Zu dieser Beweisforderung fiir die fragwiirdige Hypothese der
metaphysischen Deduktion der Freiheitskategorien, die man hier fur ungultig hilt, tritt die
sekundire, nicht bewiesene Hypothese der Ubereinstimmung bzw. ,véllige[n]
Zusammentreffung“” der logischen Funktionen und der Freiheitskategorien in allen Momenten
(und nicht lediglich in den vier Klassen, nimlich Quantitit, Qualitit, Relation und Modalitit) hinzu.

Worauf konnte sich ein volliges Zusammentreffen zwischen der Kategorie ,,Meinungen des
Individuums® bzw. ,,subjektiv nach Maximen® und der Funktion bzw. dem Urteil ,,Allgemeine®
stitzen? Betrachtet man die kurze Erlauterung dieses Urteils, findet man, dass das Allgemeine ,,gar
keinen Umfang*>' hat und ,,ohne Ausnahme‘® (z. B. alle Menschen sind sterblich®”) gilt. Im
allgemeinen Urteil ist das Subjekt ganz von dem Pridikat eingeschlossen™. Im Fall der Kategorie
,»,Maximen® lisst sich — wenn eine Analogie bzw. ,.ein logisch analoger Vorgang*®> méglich wiire
— das Universelle des Urteils nicht Gbertragen. Das hei3t: In dieser Kategorie gilt die Pridikation,
nimlich das Objekt der Maxime, nicht notwendigerweise fir alle Menschen und erst recht nicht
tir alle verniinftigen Wesen, sondern nur fiir ein handelndes Subjekt. Falls eine Maxime bereits fiir
alle verniinftigen Wesen gelten wirde, miisste diese als ein praktisches Gesetz und nicht mehr als
eine blof3e individuelle Maxime aufgefasst werden.

Ausgehend von dieser Bemerkung einer Nichtzusammentreffung zwischen dem ersten
Quantititsurteil und der ersten Quantititskategorie der Freiheit muss auch beispielsweise die dritte
Quantititskategorie in Bezug auf das dritte Quantititsurteil als nicht Gbereinstimmend angesehen
werden. Das heif3t, diese Funktion, welche den Vorstellungen in einem Urteil ,,Einzelne‘** Einheit
gibt, entspricht der Freiheitskategorie ,,Gesetzen® nicht, da dieser Kategorie die logische Funktion
eines singuliren Subjekts, nimlich die Geltung eines Pradikats fiir ein Subjekt, zugeschrieben
werden miisste”’. In gleicher Weise kann man andere Fille von Freiheitskategorien finden, die mit
den logischen Funktionen der Einheit bzw. den Urteilen nicht voéllig tibereinstimmen.

Wie konnte man z. B. die Identitit zwischen dem Moment des Urteils ,,Unendliche® und der
Kategorie ,,Praktische Regeln der Ausnahmen® begriinden? Das Subjekt im unendlichen Urteil
befindet sich in einem ,,unbeschrinkten Umfang“*® dessen, was im beschrinkten Pridikat™
negiert wird. In der Moralphilosophie Kants kénnen die praktischen Regeln der Ausnahme nicht
als unendlich bzw. unbeschrinkt angesehen werden. Ebenso wie die oben gestellten Fragen
berechtigte Zweifel aufwerfen, kann man dhnliche Fragen nach den identischen Inhalten zwischen
anderen Momenten der Urteilstafel und den anderen tibrigen Freiheitskategorien formulieren.

Es liegt auf der Hand, dass es bei einem Urteil in der theoretischen Erkenntnis um die
logische Giltigkeit bzw. die logische Wahrheit geht. Dies entspricht der Kategorie des Verstandes,
wenn an eine Identitdt der Funktionen gedacht wird, da beide, namlich Urteil und Kategorie, in
allen Momenten der vier Titel dieselbe Funktion der Einheit der Vorstellungen innehaben und auf
die Wahrtheit einer Erkenntnis® und die Beschaffenheit eines Objekts der Erkenntnis als

328 Vgl. KrV B 104.

329 KrV A 70/B 95.

30 KrV B 159.

31 KrV B 96.

32 KrV B 96. Vgl. auch Log. 09:102.
333 Vgl. Log. 09:102 Anm. 1.

334 Vgl. Log. 09:102.

335 Puls Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 93.
336 Vgl. Log. 09:102.

37 Vgl. KeV B 96. Vgl. Log. 09:102.

338 KrV B 97.

339 Vgl. Log. 09.104 Anm. 1.

340 Vgl. Bauer, Sabrina Maren: Der Wabrbeitsbegriff, a.a.0., S 42 ff.

52



Naturerkenntnis bezogen sind. Bei den Freiheitskategorien kann eine solche Ubereinstimmung der
Bereiche nicht beobachtet werden, weil es einerseits kein exaktes und volliges Zusammentreffen
zwischen jedem Moment der Urteile und jeder Kategorie der Freiheit gibt und andererseits auch
kein Interesse Kants besteht, diese Kategorien als Kriterien der Wahrheit einer Erkenntnis oder
Erkenntnis des Seins oder Nichtseins eines Objekts zu bestimmen.

Blickt man nun auf die von einigen Kantkommentatoren aufgestellte Hypothese des
Ursprungs praktischer Kategorien aus der Tafel der Urteile zuriick, so liegt es nahe, dass diese
zurtiickzuweisen ist, weil der Ursprung der Kategorien des reinen Verstandes prinzipiell gewisse
Elemente als Voraussetzungen beinhaltet, die analog im Fall des Ursprungs der Kategorien der
Freiheit nicht hergeleitet werden konnen. Dariiber hinaus muss man aufgrund des
Identititsproblems zwischen Funktionen damit rechnen, dass Kant jede Kategorie praktischer
Vernunft nicht als dieselbe Funktion jedes Urteils der Urteilstafel darstellt. Eine systematische
Analogie der Begriffe ist keine Identitit der Begriffe.

3.2. Hypothese und Probleme einer transzendentalen Deduktion

Es ist zunichst zu zeigen, wie sich die Adaption einer transzendentalen Deduktion in Bezug auf
die Freiheitskategorien begreifen lisst, um in einem nichsten Schritt nachzuweisen, dass Kants
zentrale Gesichtspunkte dieser Deduktion nicht auf diese Kategorien tbergetragen werden
konnen. Wenn man aufmerksam das fundamentale Verfahren der transzendentalen Deduktion der
reinen Verstandesbegriffe ab dem § 13 der zweiten Auflage der Kritik der reinen 1 ernunft beleuchtet,
nimlich ,,die Erklirung der Art, wie sich Begriffe a priori auf Gegenstinde beziehen kénnen"',
scheint es Uberzeugend, anzunchmen, dass die Kategorien der Freiheit ebenfalls einer
transzendentalen Deduktion bediirfen, da Kant sie auch als ,,Begriffe a priori® bezeichnet und
thnen auch ein bestimmtes Bezogenheitsverhiltnis auf eine Wirklichkeit der Willensgesinnung
zuschreibt.

Ein Blick auf die Untersuchungen der Kant-Forschung verrit, dass sie in zwei eindeutig
identifizierbare Positionen unterteilt sind. Dagegen steht bspw. Heiner Klemme, der in seiner
Einleitung zu einer Edition der Kritik der praktischen 1 ernunft festhilt: ,,Die Kategorien der Freiheit
zielen demnach auf die einheitliche Bestimmung des Willens, nicht auf die sinnlichen Bedingungen
der Realisierung seiner Zwecke. Weil diese Kategorien »die Wirklichkeit dessen, worauf sie sich
beziehen (die Willensgesinnung) selbst hervorbringen« (V 66), bediitfen sie keiner Deduktion‘**.
Demgegentiber steht Stephan Zimmermann, der in seiner Studie meint: ,,Die transzendentale
Deduktion der Freiheitskategorien hat ebenfalls ,,die M6glichkeit derselben als Erkenntnis a priori
von Gegenstinden® darzustellen, aber nicht von Gegenstinden der Erfahrung, sondern des
Willens‘“®; ,,Und ich glaube dariiber hinaus, dass die transzendentale Deduktion der praktischen

341 KrV B 117. Einige der hier konsultierten Interpretationen zur transzendentalen Deduktion werden im Folgenden
aufgefithrt; die Gibrigen sind in der Bibliografie am Schluss verzeichnet. Vgl. Schnell, Alexander: Zeit, Einbildung, Ich:
Phénomenologische Interpretation von Kants ,, Transgendentaler Kategorien-Dednktion*, Frankfurt am Main 2022; M&senbacher,
Rudolf: ,,Jmmanuel Kant: Die Einheit des Bewusst-seins. Die ,,Deduktion der Kategorien® und die ,,Paralogismen der
reinen Vernunft*, in: Kant-Studien 106 (3) 2015, S. 523-527; Seeberg, Ulrich: Ursprung, Umfang und Grenzen der Erkenntnis:
Eine Untersuchung zu Kants transgendentaler Deduktion der Kategorien, Betlin 2006; Rosales, Alberto: Sein und Subjektivitat,
2.2.0., S. 117 ff; Henrich, Dieter: Identitat und Objektivitat. Eine Untersuchung iiber Kants transgendentale Dednktion,
Heidelberg 1976; Baum, Manfred: Deduktion nnd Beweis in Kants Transzendentalphilosophie. Untersuchungen zur Kritik der
reinen Vernunft, Konigstein/Ts. 1986; Baum, Manfred: Die transzendentale Dedufktion ins Kants Kritiken. Interpretationen zur
kritischen Philosgphie, Koln 1975; Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt am Main 1951;
Schulting, Dennis: Kant’s Deduction from Apperception. An Essay on the Transcendental Deduction of the de Categories,
Betlin/Boston 2018; Kaye, Lawrence: Kant's Transcendental Deduction of the Categories. Unity, Representation, and Apperception,
London 2015; Bae, Jeong-Ho: Kants transgendentale Deduktion der Kategorien als Begriindung der Metaphysik der Natur,
Hamburg 2007; Allison, Henry: Kant’s Transcendental Deduction. An Analytical-Historical Commentary, New York 2015;
Alain Séguy-Duclot, Alain: Kant, le premier cercle. La déduction transcendantale des catégories (1781 et 1787), Paris 2021.

342 Klemme, Heiner: ,,Einleitung®, in: Brandt, Horst D.; Klemme, Heiner (Hg.): Immannel Kant: Kritik der praktischen
Vernunft, Hamburg 2003, S. XXXVI.

34 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 79, 165, 176 ff., 182 f., 218; Zimmermann, Stephan: Die Kategorien,
2.2.0., S. 222.

53



Kategorien in der Tat keine sonderliche Herausforderung darstellt; dhnlich den Begriffen des
Raumes und der Zeit lassen sie sich v6llig unkompliziert und ohne erst subtile Argumente bemithen
zu miissen hinsichtlich ihrer Gegenstandsbedeutung rechtfertigen‘***. Dies belegt zum einen die
unaufgeldste Problematik einer transzendentalen Deduktion der Freiheitskategorien, zum anderen
erfordert es eine Revision der Annahme dieser Art von Deduktion, da Kant selbst sich nirgendwo
explizit dazu gedulBert hat.

Die vorliegende Arbeit prift diese Hypothese vor allem unter vier Gesichtspunkten, die
dagegen sprechen. Denn fiir eine Anpassung der transzendentalen Deduktion der reinen
Verstandesbegriffe an eine transzendentale Deduktion der Freiheitskategorien wire eigentlich
mindestens erforderlich, dass die praktische Vernunft mit denselben Elementen des Verstandes
eine Deduktion durchfihren kénnte.

a) Eine transzendentale Deduktion der Freiheitskategorien in Analogie zur Deduktion der
reinen Verstandesbegriffe ist nicht moglich, weil diese Kategorien keine Bedingungen der
Moéglichkeit weder ,,aller Erkenntnis der Gegenstinde“* noch der Gegenstinde der praktischen
Vernunft sind, d. h. sie stellen uns gar nicht die Bedingungen dar, unter denen ein Gegenstand der
Anschauung weder in der (moglichen) Erfahrung noch in der realen Handlung und als ein
Gegenstand der praktischen Vernunft (das moralische Gute oder Bose) bestimmt wird. Die einzige
Bedingung der Méglichkeit der praktischen Gegenstinde — und nur rationale Begriffe kénnen als
Objekte der reinen Vernunft im praktischen Feld und nicht als Objekte der Lust oder Unlust
betrachtet werden — ist das Gesetz der Freiheit, nimlich das Grundgesetz der reinen praktischen
Vernunft.

Wenn man Kant paraphrasieren und damit zeigen will, dass nur vermittelst ihrer Kategorien
tberhaupt ein Gegenstand (des Wollens) gedacht werden kann, muss man annehmen, dass die
praktische Vernunft allein die Begriffe des Guten und des Bosen als Objekte besitzt, wie dies bereits
gezeigt wurde. Es ist illegitim, auf irgendwelche Objekte der Gefiihle von Lust und Unlust in der
Kpl” zu rekurrieren, weil sie weder Begriffe noch Gegenstinde praktischer Vernunft sind. Diese
Gefithle kénnen unmittelbar als Objekte der Maximen des Willens, der Vorschriften des Willens
und mittelbar der Gesetze des Willens bezeichnet werden, aber sie konnen keineswegs Objekte der
praktischen Vernunft sein. Dass die Begriffe ,,Angenehmes*, ,,Unangenehmes®, ,,Wohl*, ,,Ubel*
als Objekte der praktischen Vernunft angesehen werden mussten, steht nirgendwo in der zweiten
Kritik. Kant unterscheidet in verschiedenen Absitzen zwischen den auf Gefihle zuriickgehenden
Objekten des Willens bzw. des unteren Begehrungsvermégens und den Objekten einer den Willen
bestimmenden praktischen Vernunft. Diese Unterscheidung ist aussagekriftiger, als es auf den
ersten Blick den Anschein haben mag. Tatsichlich kommen ernsthafte Missverstindnisse auf,
wenn eine solche Differenzierung nicht in Betracht gezogen wird.

Kants Position macht deutlich, dass die Kategorien der Freiheit keine ,,Bedingungen® der
Moéglichkeit der Gegenstinde sein kénnen. Zum einen steht sie nur ,,in Ansehung der Begriffe des
Guten und Bosen‘*’, die ja Objekte praktischer Vernunft sind, aber nicht als solche Bedingungen
gelten. Zum anderen benennt er bereits in der Analytik der Grundsitze — deutlich und ganz in
Ubereinstimmung mit der Analytik der Begriffe — dasjenige, was unter der Wendung ,,Bedingung*
zu verstehen ist. Es wire in der Tat nicht so schwierig, zu belegen, dass der Ausdruck ,,Bedingung*
im Zusammenhang mit dem sinnlich affizierten und bestimmten Willen und mit der praktischen
Vernunft einen ,,Bestimmungsgrund“’*’ und nicht Begriffe praktischer Vernunft bedeutet. Wenn
Kant von ,,Bedingung der Mdéglichkeit™ spricht, bezieht er sich damit nicht auf die Bedingung der

> >

34 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 189. Heiko Puls zufolge handelt es sich um eine transzendentale
Deduktion durch das Faktum der Vernunft (vgl. Puls, Heiko: Funktionen der Freibeit, a.a.O., S. 83). Die Begrindung
einer transzendentalen Deduktion steht fiir Puls im Zusammenhang mit dem tbersinnlichen Gebrauch der Vernunft
(vgl. ebd., S. 26 ff.).

345 KrV B122.

346 KpV 05:66.

347 Vgl. KpV 05:55, 05:27.

54



Méglichkeit der Gegenstinde, sondern auf die Bedingung der Méglichkeit eben dieses Prinzips der
Bestimmung’**.

Kant vollzieht explizit, was oben unter der Wendung ,,Bedingung der Moglichkeit® in Bezug
auf die Willensbestimmung dargestellt wurde, d. h. es geht bei diesem Terminus weder um die
Beschaffenheit irgendwelcher Gegenstinde noch um die Beschaffenheit des ,,Objekts™ einer
Begierde bzw. der Materie des Wollens. Ein Objekt des Begehrungsvermogens miisste auf jeden
Fall als ,,Bedingung der Moglichkeit™ eines Grundes vorausgesetzt werden, um den Willen zum
Handeln zu bestimmen, oder aber wird das moralische Gesetz als ,,Bedingung der Moglichkeit*
eines Bestimmungsgrunds selbst betrachtet. Wenn man aber im ,,Begriff*“ eines Gegenstandes
(namlich des Sittlich-Guten oder des Sittlich-Bésen) eine Folge der Willensbestimmung denken
will, kann man von ,,Bedingung der Méglichkeit™ nur sprechen, wenn das moralische Gesetz als
,Bedingung*®” in einer Maxime fungiert. Daraus ergibt sich demnach, dass die Kategorien der
Freiheit keine Bedingungen der Moglichkeit der Gegenstinde sind. Nur die Form der
Allgemeinheit kann eine Bedingung der Méglichkeit der Gegenstinde praktischer Vernunft sein.
Auf der anderen Seite kann ein Objekt der Begierde oder Neigung die Bedingung der Méglichkeit
der ,Empfindung der Annehmlichkeit sein, ,,die das Subjekt von der Wirklichkeit des
Gegenstandes erwartet>".

Diese Auffassung hat Konsequenzen fiir die Hypothese einiger Kant-Interpreten einer
transzendentalen Deduktion der Freiheitskategorien und ihrer jeweiligen Unmdglichkeit. Denn,
wie gezeigt worden ist, machen das moralische Gesetz oder ein Objekt der Begierde ,,Bedingungen
der Moglichkeit® aus, und nicht Kategorien, die im Dienste ,,einer im moralischen Gesetze
gebietenden praktischen Vernunft“®' stehen. Falls die Kategorien der Freiheit ohne eine
Textbestitigung als ,Bedingungen der Mdglichkeit® betrachtet werden sollen, mussten sie als
Bedingung der Moglichkeit der Wirklichkeit einer moralischen ,,Willensgesinnung® konzipiert
werden. Die Bezugnahme auf die Freiheitskategorien hat einen anderen Status, als eine Bedingung
einer Bestimmung zu sein, weil die Bedingung bei der Bestimmung des Willens zum Handeln in
den Gefithlen oder im Sittengesetz schon ersichtlich sein muss. Das Gesetz als Bedingung wiirde
das Gute (in Opposition das Bése) moglich machen, und die Objekte der Begierde als Bedingungen
wiirden die Wirklichkeit ,,einer von irgend etwas erwarteten Annehmlichkeit*>> moglich machen.

b) Die praktische Vernunft geht im zweiten Hauptstiick der Kpl” nicht von einer gewissen
»okepsis® gegeniiber ihrer Kategorien aus, um sich selbst eine transzendentale Deduktion
derselben abzuverlangen. Das heil3t: Sie stellt die objektive Gultigkeit dieser Kategorien als
Erkenntnisse nicht infrage. Im Hinblick auf die Kategorien des reinen Verstandes findet nach dem
§ 13 der Analytik der Begriffe diese Skepsis unter der Form einer zu l6senden Schwierigkeit der
Kritik statt””. Die transzendentale Deduktion zeigt also, dass die reinen Verstandeskategorien
einerseits objektive Gtltigkeit haben, weil sie Bedingungen der Moglichkeit der Gegenstinde der
Erfahrung a priori sind, und andererseits keine leeren Begriffe sein kénnen, weil die Anschauung
ihnen einen Inhalt gibt”*. Im Fall der Freiheitskategorien wird die objektive Realitit (falls dieser
Ausdruck mit der Wendung ,,objektive Giiltigkeit® gleichgesetzt werden darf) durch das Prinzip
der Freiheit bewiesen, wie Kant selbst vor der Tafel der Kategorien hervorhebt. Sie kénnen auch
nicht leere Begriffe a priori sein, weil sie die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung
hervorbringen und im Zusammenhang mit dem Sittlich-Guten und Sittlich-Bésen stehen.

) In der transzendentalen Deduktion der reinen Verstandeskategorien spielt nicht nur die
transzendentale Synthesis der Einbildungskraft, sondern auch die urspriinglich-synthetische
Einheit der Apperzeption bzw. des Selbstbewusstseins, namlich ,,Ich denke**™, eine malgebende

3 3»

348 Vol KpV 05:33, 05:34, 05:113.
349 Vol KpV 05:62.

350 KpV 05:22.

351 KpV 05:65.

352 KpV 05:23.

353 Vol KrV B 122.

354 Vgl KrV A 220, A 239, B 194,
355 KrV B 131.

55



Rolle. Die Erklirung dieser Deduktion impliziert notwendigerweise das, was im § 20 gezeigt wird:
,»Das mannigfaltige in einer sinnlichen Anschauung Gegebene gehort notwendig unter die
urspriingliche synthetische Einheit der Apperzeption, weil durch diese die FEinheit der
Anschauung allein méglich ist“**. Diese Einheit ist, wie der § 18 der Krl” datlegt, nichts anders als
der Begriff eines Objekts, der seinerseits auf die transzendentale Einheit des Selbstbewusstseins
verweist: ,Die transzendentale Einheit der Apperzeption ist diejenige, durch welche alles in
einer Anschauung gegebene Mannigfaltige in einem Begriff vom Objekt vereinigt wird“*". Es liegt
nun auf der Hand, dass eine besondere Aufgabe der transzendentalen Einheit der Apperzeption —
das Mannigfaltige der Vorstellungen objektiv vereinigt bewusst werden kann — darin besteht, dass
dieses Mannigfaltige der intuitiven Vorstelllungen zu einem Objekt synthetisiert bzw. verbunden
werden kann™®,

Eine solche Aufgabe kann der praktischen Vernunft™ nicht zugeschrieben werden, weil sie
sich nicht mit der Beschaffenheit eines Objekts (dem Werden desselben) beschiftigt, wie es die
transzendentale Einheit der Apperzeption tatsichlich vollzieht: ,,Die synthetische Einheit des
BewulBtseins ist also eine objektive Bedingung aller Erkenntnis, nicht deren ich bloB selbst bedarf,
um ein Objekt zu erkennen, sondern unter der jede Anschauung stehen mul3, um fir mich Objekt
zu werden, weil auf andere Art, und ohne diese Synthesis, das Mannigfaltige sich nicht in einem
BewuBtsein vereinigen wiirde‘“”. Wenn man sowohl an die Objekte praktischer Vernunft, nimlich
das Gute und das Bose, als auch an die Wirklichkeit der Willensgesinnung im Hinblick auf die
Freiheitskategorien denkt, handelt es sich nicht um das ,,Werden* eines Objekts der Erkenntnis
fir mich bzw. fir das erkennende Subjekt.

Auf der einen Seite behandelt Kant die Thematik der Einheit des Objekts im Bewusstsein
nicht als ein praktische Einheit. Kant spricht von einem ,Unterwerfen ' bzw. eciner
,Unterwerfung®, das in Bezug auf das Mannigfaltige der Begehrungen nicht bedeutet, dieses
Mannigfaltige durch die Einheit des Bewusstseins einer im moralischen Gesetze gebietenden
praktischen Vernunft entweder als Objekt zu erkennen oder als zu einem Objekt zu machen. Dies
hat zumindest zwei entscheidende Grinde: Der Terminus ,unterwerfen besagt weder
,synthetisieren® noch ,,vereinigen™; die Wendung ,,Einheit des Bewusstseins® ist durch die
Wendung ,.einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft™ konditioniert und
muss hinsichtlich ihrer semantischen Bedeutung gelesen werden. Einheit des Bewusstseins, von
der die Passage vor der Tafel der Freiheitskategorien spricht, ist weder als ,,synthetische Einheit
der Apperzeption® noch als ,,synthetische Einheit eines Objekts® zu verstehen.

d) Noch eine wichtige Komponente der transzendentalen Deduktion der reinen
Verstandesbegriffe, die explizit vor und nach der Tafel der Kategorien der Freiheit nicht erscheint,
besteht aus dem Objekt selbst der a priori gegebenen Beziehung a priori. In jener Deduktion, als
Nachweis der Méglichkeit der Erkenntnis aller sinnlichen Gegenstinde, beziehen die Kategorien
des Verstandes sich auf die (reine und sinnliche) Anschauung als unifiziertes Objekt, das irgendwie
gegeben werden kénnen muss: ,,Wenn eine Erkenntnis objektive Realitit haben, d.i. sich auf einen
Gegenstand beziehen, und in demselben Bedeutung und Sinn haben soll, so muf3 der Gegenstand
auf irgend eine Art gegeben werden konnen’”. Der Verstand ist kein Vermdogen der
Anschauungen; denn die Tatsache, dass es durch ihn Einheit der Anschauung als Objekt der

359

356 KrV B 143.

357 KrV B 139.

358 Vgl. KrV B 138. Vgl. dazu auch Ki An, Yoon: Transzentale und empirische Subjektivitat im 1 erbaltnis. Das regiproke
Seinsverhaltnis der beiden Subjektivitaten in Kants Transgendentalphilosophie, Wirzburg 2013, S. 92.

359 Puls, Stolzenberg und Kaulbach versuchen eine praktische Apperzeption aus Kants Schriften zu interpretieren, um
das Problem eines synthetisierenden Ichs im Praktischen aufzulésen. Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 3;
Stolzenberg, Jurgen: ,, The Pure I will Must Be Able to Accompany All of My Desires. The Problem of a Deduction
of the Categories of Freedom in Kant’s Critique of Practical Reason®, in: Valerio Rhoden (Hg.): Akten des X.
Internationalen Kant-Kongresses, Bd. 3, Betlin 2008, S. 422; Kaulbach, F.: Das Prinzip der Handlung, a.2.0., S. 162 f.

360 KrV B 138.

361 Vel KpV 05:65.

362 KrV B 194.

56



Erkenntnis gibt, impliziert nicht, dass die Vorstellung eines Mannigfaltigen dieser (reinen und
sinnlichen) Anschauungen in thm selbst lige, so dass er fiir sich selbst Objekte hervorbringen
konnte, die die objektive Realitit seiner Begriffe darstellen wiirden.

Die Anschauung als Objekt ist immer aus der Perspektive des Verstandes gegeben. Und diese
Tatsache der Erkenntnis wirkt sich direkt auf das Problem des Gegenstandesbezugs a priori als
Kern der transzendentalen Deduktion aus. Dementsprechend wire es begrifflich widerspriichlich,
zu behaupten, dass die Erklirung, wie ein Begriff sich a priori auf einen Gegenstand beziehen kann,
einen Sinn haben wiirde, wenn das Objekt durch dasselbe Vermégen hervorgebracht wird, tber
das die Rechtfertigung der Beziehung a priori ausgefragt wird. Nur wenn die Gegenstinde der
Anschauung gegeben sind, kann man von einer transzendentalen Deduktion sprechen. Im
Gegensatz dazu bringt die praktische Vernunft ihre Gegenstinde hervor.

Damit wird auch hervorgehoben, dass die Kategorien der Freiheit allein im Zusammenhang
mit den von der reinen Vernunft autonom produzierten Gegenstinden stehen. Diese Kategorien
beziehen sich a priori auf die ,,Wirklichkeit” der moralischen Willensgesinnung, die im Objekt
praktischer Vernunft gedacht wird. Sie haben keine eigenen und anderen Gegenstinde als die
Objekte der praktischen Vernunft, nimlich das Sittlich-Gute und Sittlich-Bése. Dadurch, dass sie
die Wirklichkeit der Willensgesinnung selbst hervorbringt, wie Kant ausdriicklich vor der Tafel
festgelegt hat, stellt sich weder die Problematik der Referenzialitit dieser Kategorien auf
Gegenstinde noch ergibt sich das Erfordernis einer Rechtfertigung der objektiven Realitit durch
die Beziehung a priori auf Gegenstinde, weil das Objekt praktischer Vernunft sich nicht au3er ihr
selbst findet, sondern indem sie den Willen durch das moralische Gesetz bestimmt. Die in der
moralischen Gesinnung des Willens denkbare Wirklichkeit macht ein Objekt in sich selbst aus, da
die Wirklichkeit hier nicht als das verstanden wird
Erfahrung (der Empfindung) zusammenhingt‘*
Form der Allgemeinheit zeigt.

, »was mit den materialen Bedingungen der
, sondern dem Bewusstsein die Evidenz der

4. Die Titigkeit der Bestimmungen einer praktischen Vernunft
4.1. Unterwerfen statt Synthetisieren

Eine wichtige Frage — fiir das Verstindnis der Positionierung praktischer Kategorien im System
der Kritik im Allgemeinen, aber auch fir die Plausibilitit der vorliegenden Arbeit Gber diese
Kategorien — besteht natiirlich darin, wie die spezifische Titigkeit dieser im Verhiltnis zur
Willensbestimmung zu verstehen ist. Diese Titigkeit kann aber in zwel notwendige,
komplementire Richtungen unterteilt und betrachtet werden. Die eine betrifft den Zusammenhang
zwischen diesen Kategorien und der praktischen Vernunft in Bezug auf das sinnlich dem Willen
Gegebene, und die andere dasjenige, was die kategorialen Begriffe a priori hervorbringen, nimlich
der Zweck ihres Bezugs. AnschlieBend wird auf die erste Tatigkeit niher eingegangen, da die
bislang standardisierte Auffassung tiber diese Thematik nicht tiberzeugend zu sein scheint.

Die Vorschlige zur Auslegung dieses Teils der Bemerkungen Kants tber die
Freiheitskategorien gehen davon aus, dass die Rede von der ,,Einheit des Bewusstseins‘®** in Bezug
auf diese Kategorien eine theoretische Konnotation aufweise und eine identische Leistung mit den
reinen Verstandeskategorien teilte. Das Problem bei dieser Strategie der Interpretation® besteht
darin, dass die Einheit des Bewusstseins nicht von der anderen Affirmation Kants isoliert werden
darf, d. h. eine solche Wendung muss mit der genitivischen Konstruktion bzw. Aussage ,,einer im
moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens a priori zu
unterwerfen‘” interpretiert werden. Aus diesem Problem ergibt sich ein weiteres: Die Autoren

363 KrV B 266. Vgl. B 272.

364 Vel KpV 05:65.

365 Vel. Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, 2.2.0., S. 4,70, 112 £., 129 £., 188, 166; Zimmermann, Stephan: Zx den
Freiheitskategorien, a.a.0., S. 220; Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 45 f., 110, 138, 91 f.

366 KpV 05:66. Vgl. dazu auch Fulda, Hans F.: Kants Kategorien der Freibeit, a.a.0., S. 251, 261, 263 ff.

57



beabsichtigen, die Bedeutung des Verbs ,unterwerfen® zu verschleiern, das im Zusammenhang
mit dem die Attribution ,,gebietend* bildenden Verb, nimlich ,,gebieten®, steht, um die Titigkeit
der Kategorien der Freiheit mit den Ausdricken ,,Funktion®, ,,Synthesis® oder ,,synthetischen
Einheiten® zu identifizieren. Daher sollte an dieser Stelle der Text Kants direkt herangezogen
werden.

Die Uberlegung beziiglich der Einwinde gegen die Gewissheit einer metaphysischen und
transzendentalen Deduktion der Freiheitskategorien hat also hinlidnglich gezeigt, dass diese
Kategorien weder die Funktion haben, unseren Vorstellungen zur Erkenntnis Einheit zu geben,
noch auf eine (reine und empirische) Synthesis bezogen sind, da es ihnen an den notwendigen
Elementen, selbst analogisch, mangelt, die bei den Urteilen und den Verstandeskategorien eine
maligebliche Rolle spielen. Anders ausgedrickt: Das Wesen dieser Kategorien besteht weder in
einer logischen Funktion der Einheit noch in einer synthetischen Funktion der Einheit der in der
Sinnlichkeit — als Vermdégen der Gefithle — gegebenen Vorstellungen.

Warum aber benutzte Kant diese Ausdriicke ,,Funktion und ,,Synthesis* nicht in Bezug auf
die praktischen Kategorien, um sie besser zu charakterisieren? Evoziert der Terminus technicus
»Kategorie® nicht bereits eine Aktivitit der Synthesis des Erkenntnisvermogens? Wire es dann
nicht folgerichtig, zu meinen, dass, wenn es einen Vergleich zwischen den reinen
Verstandeskategorien und den praktischen Vernunftkategorien explizit im Text gibt, man eine
Ableitung und Rechtfertigung der letzteren als Funktionen der Einheit a priori ausfihren misste?
Kants FEinsicht in die Titigkeit praktischer Kategorien scheint im praktischen Feld der reinen
Vernunft grundlegend verschieden von jener im theoretischen Feld des reinen Verstandes zu sein.
Es stellt sich die Frage, wofir die praktische Vernunft Kategorien der Freiheit benétigt.

Einen Hinweis darauf, was Kant genau unter der Tatigkeit praktischer Vernunft in ihren
Kategorien versteht, erhilt man dadurch, dass er selbst vor der Tafel derselben betont, dass es sich
nun um ,,Unterwerfen® handelt. Zunachst wird die noch zu erschlieBende Passage betrachtet:

»(--.), so werden die Bestimmungen einer praktischen Vernunft nur in Bezichung auf die letztere, folglich zwar
den Kategorien des Verstandes gemil, aber nicht in der Absicht eines theoretischen Gebrauchs desselben, um
das Mannigfaltige der (sinnlichen) Anschauung unter ein Bewusstsein a priori zu bringen, sondern nur um

das Mannigfaltige der Begehrungen, der Einheit des BewuBtseins einer im moralischen Gesetze gebietenden

. . . . . .. 367
praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens a ptioti zu unterwetfen, statthaben kénnen*™’.

Kant verbindet an dieser Stelle, sofern man annimmt, dass sie eine explizite Referenz auf die
Kategorien der Freiheit im nachfolgenden Absatz — aufgrund der personalen Pronomen ,,diese‘>*®
— enthilt, den Ausdruck ,,Bestimmungen® mit den Kategorien. Aber das, was Aufmerksamkeit
erweckt, besteht nicht nur in der Analogie zwischen der Aufgabe der theoretischen Kategorien und
derjenigen der Bestimmungen, sondern auch in der Repetition der AuBerung ,,praktische
Vernunft®. Dies ldsst uns erkennen, dass die praktische Vernunft, die den ,,Bestimmungen®
zugrunde liegt, und die praktische Vernunft der ,,Einheit des Bewusstseins dieselbe Vernunft sind.
So gesehen kann man auch von ,Bestimmungen einer im moralischen Gesetz gebietenden
praktischen Vernunft® sprechen. Dieser Punkt ist entscheidend, weil jene Bestimmungen die
Aufgabe eines ,,Unterwerfens® wahrnehmen. Erklirt man nun, was sich unter ,,Unterwerfen®
verstehen ldsst, dann wird man einen wichtigen Teil der Titigkeit dieser Bestimmungen und so
auch der praktischen Kategorien begreifen konnen.

Es lohnt sich nun, einige Bedeutungen des Verbs ,unterwerfen® genauer zu betrachten, d.
h., sowohl in seinen semantischen Bedeutungen als auch in dem Kontext, in dem es faktisch
gebraucht wird. Kant verwendet dieses Verb mitsamt seiner Substantivierung ,,Unterwerfung® in
der Kpl” wie in anderen Schriften in mindestens zwei klaren, aufeinander bezogenen Bedeutungen:

367 KpV 05:65. Zur Aufgabe der Kategorien in Bezug auf das Sittengesetz vgl. Torralba, José Maria: ,,Zur Rolle der
,» Iypik der reinen praktischen Urteilskraft™ und der ,,KKategorien der Freiheit® in der Konstitution des Gegenstandes
der reinen praktischen Vernunft®, in: Zimmermann, Stephan (Hrsg.): Die ,,Kategorien der Freibeit” in Kants praktischer
Philosophie. Historisch-systematische Beitréige, Betlin/Boston 2016, S. 284 Anm. 34.

368 Vgl. KpV 05:65. Vgl. dazu auch Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 69.

58



Zum einen wird ,,unterwerfen® als ,,examinieren/priifen* bezeichnet’”. Zum anderen impliziert

,wunterwerfen®, etwas unter eine Regel bzw. ein Gesetz zu stellen. Diese letzte Bedeutung ist fiir
uns relevanter, da sie voraussetzt, dass etwas sich in gewisser Weise verhalten und der Regel oder
dem Gesetz gemil} handeln muss. Kant verwendet sie beispielsweise im Kontext der Grundsitze
des reinen Verstandes in der K72 Im Hinblick auf die Regel des Verhiltnisses der Ursache und
Wirkung muss die Folge einer Erscheinung, nimlich die Verinderung, dem Gesetz der Kausalitit
unterworfen werden’”, d. h. diese Verinderung muss unter das Gesetz gestellt werden, das sagt,
wie etwas sich verindern muss, oder aber es handelt gemil3 dem Vorgeschriebenen durch das
Gesetz.

In dem oben angefithrten Zitat aus der Kpl” im Kontext der Tafel der Freiheit wird
wunterwerfen™ mit dieser Bedeutung verwendet: Das Mannigfaltige der Begehrungen muss unter
ein moralisches Gesetz gestellt werden. Dies betrifft dennoch einen Aspekt desselben, der als
logischer Aspekt der Bedeutung charakterisiert werden kann. Ein anderer Aspekt muss mit den
begleitenden Termini gelesen werden: Nicht nur wird das Mannigfaltice der Begehrungen unter
eine Einheit des Bewusstseins einer praktischen Vernunft mit ihrem Gesetz gelegt, sondern es wird
auch von Kant betont, dass die praktische Vernunft mit dem Gesetz gebietet. In diesem Sinne
erklirt das Verb ,gebieten” auch das, was mit ,,unterwerfen® gemeint wird: Die praktische
Vernunft gebietet durch die ,,Bestimmungen® oder ,,Kategorien®, dass das Mannigfaltige der
Begehrungen unter die Einheit des Bewusstseins derselben oder das moralische Gesetz gestellt
wird.

Hieraus ergibt sich klar, dass es zwischen ,,Unterwerfen® und ,,Synthetisieren® eine wichtige
Difterenz gibt. Denn die Erscheinungen stehen zwar unter Kategorien des Verstandes und der
Synthesis desselben, aber thnen wird vom Verstand nicht geboten, unter den Kategorien zu
stehen’. Diese Kategorien unifizieren die Mannigfaltigkeit der Anschauungen in einem
Bewusstsein nicht unter einem moralischen Sollen. Vielmehr stehen die synthetischen Einheiten
mit dieser Mannigfaltigkeit in Harmonie, und durch diese wird die Synthesis derselben
konkretisiert’”. In diesem Sinne braucht der Verstand nicht zu gebieten, weil ein solches
Mannigfaltiges nur durch sein Bewusstsein a priori als Objekt erkannt werden kann. Im Gegensatz
dazu steht die praktische Vernunft, die den Willen zu gebieten braucht, weil er mit den auf Gefiihle
der Lust und Unlust zuriickgehenden Objekten ,,auch dem reinen objektiven Bestimmungsgrunde
oft entgegen sein kann, und also eines Widerstandes der praktischen Vernunft, der ein innerer, aber
intellektueller Zwang genannt werden kann, als moralischer Notigung bedarf*“”. Dies bahnt uns
den Weg dafir, zu fragen, warum die Bestimmungen einer praktischen Vernunft oder Kategorien
der Freiheit von dieser praktischen Vernunft durch ein moralisches Gesetz geboten werden, um
das Mannigfaltige der Begehrungen nun der Einheit des Bewusstseins derselben zu unterwerfen.

Die oben zitierte Passage bietet auch einen anderen wichtigen Aspekt, der vor allem mit dem
Terminus ,,unterwerfen® in Verbindung gebracht werden muss und erklirt auch, warum Kant
,unterwerfen® an ,,gebieten® koppelt. Es geht um den Ausdruck ,,Mannigfaltige der Begehrungen®.
Das, was man genauer nachvollziehen muss, bezieht sich nun auf den Zusammenhang zwischen
,Unterwerfen® und dem Satz ,,einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft,
oder eines reinen Willens a priori® und dies wiederum wird vom Ausdruck ,,Begehrungen® berthrt.
Nach allen uns zur Verfigung stehenden Daten kénnen Begierden, Neigungen, Antriebe und alle
sinnlichen Gefiihle eine kontrire Kraft zur praktischen Vernunft ausiiben, d. h. die Begehrungen
und das Mannigfaltige derselben, die in unserer Erfahrung des Affizierens im eigenen Willen
getroffen werden koénnen, haben die Tendenz, dem reinen Willen oder dem Gesetz desselben
entgegenzuwirken. Kant driickt das mit quasi poetischen Worten in einer berithmten Stelle der
zweiten Kritik aus:

39 Vgl. KeV A 367, A 604/B 633, A 760/B 788.
30 Vgl KeV B 234; B 242 f.

3 Vgl KeV A 783/B 761.

372 Vgl. Baum, Manfred: Deduktion, a.2.0., S. 158.
353 KpV 05:32.

59



,»Plicht! Du ethabener groBer Name, der du nichts Beliebtes, was Einschmeichelung bei sich fiihrt, in dir
fassest, sondern Unterwerfung verlangst, doch auch nichts drohest, was natiitliche Abneigung im Gemiite
erregte und schreckte, um den Willen zu bewegen, sondern blof3 ein Gesetz aufstellst, welches von selbst im
Gemiite Eingang findet, und doch sich selbst wider Willen Verehrung (wenn gleich nicht immer Befolgung)

R . . L. .. . 374
erwirbt, vor dem alle Neigungen verstummen, wenn sie gleich insgeheim ihm entgegenwirken, (..)" .

An dieser Stelle ldsst sich eine deutliche Absicht Kants erkennen, alle den Objekten des eigenen
Willens zugrunde liegenden Neigungen gegen das moralische Gesetz im Gemiit des Menschen®”
zu opponieren. Die Kontraposition fithrt dazu, dass dieses Gesetz eine Unterwerfung der
sinnlichen Begehrungen verlangt, da es als ,,Grundkraft“”’® angesehen werden muss. Vor diesem
Hintergrund ist deutlich, dass der Ausdruck ,,unterwerfen® eine Aktivitit der praktischen Vernunft
ist, das sinnlich-affizierende unter einem Bewusstsein der Form der Allgemeinheit zu legen, indem
es sich um die Willensbestimmung handelt. Wie der eigene Wille sich zwischen den auf den
Gefithlen der Lust oder Unlust beruhenden Gegenstinden des unteren Begehrungsvermégens und
einem Bewusstsein des Grundgesetzes des oberen Begehrungsvermogens steht, exigiert die reine
Vernunft, dass diese Objekte nicht zur Bedingung der Willensbestimmung (als Grund) und alles
Guten (als Zweck) werden. So ist der erste allgemeine Teil der Aufgabe der Bestimmungen einer
praktischen Vernunft oder Kategorien der Freiheit auch zu verstehen: Verschiedene Begehrungen
bzw. Neigungen unter der Form der Allgemeinheit zu legen.

Nachdem nun klargestellt wurde, dass die hinter der Entscheidung eines Ausdrucks wie
,wunterwerfen® stehende Argumentation auf eine bestimmte Positionierung der Begehrungen unter
dem Gesetz hinausliuft, kann man kurz noch zwei mehr Anhaltspunkte nachgehen, warum Kant
fir jenen Ausdruck entschieden hat und wie dieser Ausdruck eine Klarheit iiber die Aufgabe der
Bestimmungen einer praktischen Vernunft bzw. Freiheitskategorien bringt. Das sinnliche
Bewusstsein der Begehrungen bzw. Neigungen ist das Subjekt als Affektion zum Handeln
vorstellende Erste, indem sie ,,die Vorstellung eines Objekts*®” als ,ein begehrtes Objekt”™ bzw.
,das Objekt einer Begierde*®” darstellen. In diesem Sinne, wie das Bewusstsein des moralischen
Gesetzes nur dann vorgestellt wird, wenn jenes handelnde Subjekt vor sich dieses ihm gewisse Lust
erzeugende Objekt hat und dessen Wirklichkeit durch das Handeln realisiert werden kénnte, sind
die Begehrungen dazu gezwungen, zu keinen Griinden der Willensbestimmung zu werden. Daher
muss das Bewusstsein des moralischen Gesetzes sie einem Zweck unterwerfen, der die reine
Vernunft hoéher als die Zwecke jener Begehrungen betrachtet, nimlich unter dem Bewusstsein
»einer allgemeinen Gesetzgebung®® zu handeln. Dies wird klar ersichtlich in einer Stelle des
zweiten Buches der Kritik™'.

Es liegt auf der Hand, dass die Tatsache einer Unterwerfung der Begehrungen notwendig
voraussetzt, insofern sie mit der Form der Allgemeinheit nicht unmittelbar (z. B. die Begierde nach
Selbstmord, nach illegalem Geld, nach Reputation um jeden Preis, usw.) koinzidieren, dass sie unter
»ochranken® dieser Allgemeinheit gehalten werden sollen. Das heif3t, dass sie einem das Gute
enthaltenden Gegenstand der reinen Vernunft als héherer Zweck unterworfen werden sollen.
Diese Unterwerfung kann nichts anderes als frei sein, insofern es sich um die Moralitit handelt’®.
Die praktische Vernunft generiert nach Kant das Bewusstsein einer freien Unterwerfung des
eigenen Willens in dem schon Objekte seines unteren Begehrungsvermdégens besitzenden Subjekts
unter der Vorstellung eines Zwangs bzw. eines Gebots; denn diese Objekte als Begehrungen

374 KpV 05:86. Zu einer Auslegung der Pflicht als Handlung vgl. Klemme, Heiner: Die Selbsterhaltung der 1 ernunft. Kant
und die Modernitat seines Denkens, Frankfurt am Main 2023, S. 71.

375 Vgl. dazu KpV 05:132.

376 KpV 05:46 £.

377 KpV 05:21.

378 Vgl. KpV 05:33.

379 KpV 05:33.

380 KpV 05:30.

381 Vol KpV 05:143 f.

382 Vgl KpV 05:80.

60



treiben allein zu einer Befriedigung der Lust (,,als die Empfindung der Annehmlichkeit’®) oder

einer Vermeidung der Unlust an, ,die das Subjekt von der Wirklichkeit des Gegenstandes
erwartet“®. Deswegen erfordert sie, das Mannigfaltige den Tag fiir Tag auftauchenden
Begehrungen zu unterwerfen. Das heil3t, sie gebiete durch ein Gesetz, in einer bestimmten Weise
und mit einer bestimmten ,,Gesinnung* zu handeln™.

Die Kategorien der Freiheit haben die negative Aufgabe, die Mannigfaltigkeit der
Begehrungen dem Gesetz zu unterwerfen. Dies impliziert keineswegs, dass diese Begehrungen
eliminiert werden miissen oder kénnen. Es geht darum, zu einer Allgemeinheit und damit einem
Guten zu fiihren, dessen Bestimmung nur durch reine Vernunft erreicht werden kann. Weder die
Allgemeinheit des Gesetzes noch das Gute (und die Tendenz der Vernunft, das Bése zu
verabscheuen) konnen in Inklinationen oder Appetiten von Natur aus gefunden werden.

Im Ergebnis ist jedenfalls die Behauptung, dass die Verwendung systematischer
Terminologie zwischen der Tadtigkeit der Kategorien (des Verstandes und der Freiheit) analog sei,
berechtigt jedoch nicht dazu, die Bedeutung und Sinn der Affirmation — das Mannigfaltige der
Begehrungen, der Einheit des Bewusstseins einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen
Vernunft, oder eines reinen Willens a priori zu unterwerfen — zu verfilschen, als ob es sich um
identische Titigkeiten zwischen beiden Kategorientabellen handeln wirde. Der Sinn und Zweck
der Titigkeit praktischer Kategorien ist ein ganz anderer als der der Verstandeskategorien, die hier
als ,,Bestimmungen der synthetischen Einheit des Mannigfaltigen gegebener Anschauungen in
einem BewuBtsein“’*® angesehen werden. Bei der Freiheitskategorien handelt es sich in Bezug auf
ithre Tatigkeiten nicht um ,synthetisieren”, da das Synthetisieren nach der transzendentalen
Logiklehre ,,Anschauungen® voraussetzt. Kant spricht nicht von ,,Synthesis* oder ,,Funktion® in
Bezug auf die Tatigkeit praktischer Kategorien der Freiheit, weil es hinsichtlich des Mannigfaltigen
der Begehrungen nichts zu synthetisieren gibt, sondern sich explizit dem moralischen Gesetz der
praktischen Vernunft unterwerfen, das kategorisch gebietet. Im Folgenden wird die positive
Aufgabe bzw. Titigkeit der Kategorien behandelt.

5. Die Beziehung der Kategorien auf die moralische Willensgesinnung

Zur systematischen Tatigkeit der Kategorien praktischer Vernunft gehort die ,,Hervorbringung®
der ,,Wirklichkeit der Willensgesinnung®. In diesem Sinne ist es hilfreich, die Argumente zugunsten
der moralischen Gesinnung zu beriicksichtigen®™’, um das Verhiltnis von ,,Kategorien®,
,»Gegenstinden praktischer Vernunft® und ,,Wirklichkeit der Willensgesinnung® besser zu
verstechen. Wenn man den Absatz vor der Tafel siecht, an der sich den Terminus
,» Willensgesinnung® findet, scheint deutlich zu sein, dass die Kategorien sich auf sie beziehen. Dies
impliziert, dass der spezifische Fokus der Tatigkeit der Hervorbringung praktischer Begriffe a priori
auf sie und nicht auf ein anderes Objekt ausgerichtet ist. Es geht somit nicht nur um einen
Beziehungscharakter zu einer ,,Gesinnung®, sondern auch darum, diesen Begriffen den Status der
praktischen Erkenntnisse und Bedeutung zu erteilen.

»»(...); dadurch es denn geschiceht, dal3, (...) die praktischen Begriffe a priori in Beziechung auf das oberste Prinzip
der Freiheit sogleich Erkenntnisse werden und nicht auf Anschauungen warten dirfen, um Bedeutung zu
bekommen, und zwar aus diesem merkwiirdigen Grunde, weil sie die Wirklichkeit dessen, worauf sie sich

beziechen (die Willensgesinnung), selbst hervorbringen, welches gar nicht die Sache theoretischer Begriffe

iste?™

383 KpV 05:22.

34 KpV 05:22.

385 Vgl. KpV 05:87. Vgl. dazu auch Richter, Philipp: Kants ,,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten*. Ein systematischer
Kommentar, Darmstadt 2013, S. 122.

386 KpV 05:65.

387 Siehe Punkt 1.3.

388 KpV 05:66. Zur Bestimmung des Begriffs ,,Gesinnung® in einigen Werken vor und nach der zweiten Kritik, siche
KrV A 748/B 776, A 749/B 777, A 750/B 778, A 813/B 841, A 815/B 843, A 829/B 857, A 830/B 859; GMS 04:406,
04:412, 04:416, 04:435; 1aG 08:26; SF 07:44; MpVT 08:267; EAD 08:334 f.; TP 08:287; ZeF 08:375, 08:371, 08:361;

61



Aus dem Zitat geht eindeutig hervor, dass die praktischen Begriffe a priori mit dem obersten
Prinzip der Freiheit im engen Zusammenhang stehen. Der Hintergrund der problematischen
Punkte in einigen Interpretationen ergibt sich, wenn das Prinzip der Freiheit als moralisch
indifferenter Begriff betrachtet wird. Dies Gbertragt sich auch auf die Thematik des Bezugsobjekts
der Kategorien. Die Begriindung der praktischen Erkenntnis und Bedeutung dieser Begriffe a priori
wirft folglich zwei Problembereiche auf: Auf der einen Seite stellt sich die Frage, ob die Gesinnung
tatsachlich als ,,Gegenstand* der Kategorien identifiziert werden kénnte. Diese Frage basiert auf
dem Problem der Korrespondenz eines Objekts zu den Kategorien. Auf der anderen Seite fragen
sich einige Interpreten, was dann als Gesinnung gekennzeichnet wird und wie thre Kennzeichnung
den Kategorien zugemessen werden kann.

Theo Kobusch formuliert in seiner Interpretation eines Objekts der Freiheitskategorien die
Einsicht, dass die Willensgesinnung als das Objekt angesehen werden misste, weil es im durch
reine praktische Vernunft bestimmten Willen vorausgesetzt werden muss: ,,Nun ist im Begriff des
Willens noch etwas implizit enthalten, was hier, wo es um die Voraussetzungen der
Freiheitskategorien geht, entfaltet werden muss. Das ist der Gedanke, dass wir es im Falle der
Objekte des Willens nicht mit vorgegebenen Gegenstinden zu tun haben, sondern mit solchen, die
durch den Willen wirklich gemacht oder, wie es kurz vor der Tafel heil3t, deren Wirklichkeit,
ebendie Gesinnung, hervorgebracht werden. Also ist im Begriff des Willens eine Kausalitit
vorausgesetzt, die ihren Bestimmungsgrund allein in einem reinen Vernunftvermdgen, das heil3t
der reinen praktischen Vernunft, hat, die den Willen unmittelbar bestimmt‘’®”. Mit dieser
Auslegung erfasst Kobusch ganz richtig den Kern der Einsicht Kants, indem er die Kategorien der
Freiheit mit der Wirklichkeit der Willensgesinnung unter dem Bestimmungsgrund der reinen
praktischen Vernunft und der unmittelbaren Bestimmung des Willens®” derselben verbindet.

Die von Heiko Puls und Stephan Zimmermann unternommenen Expositionen des
Verstindnisses eines Gesinnungsbegriffs zeigen mit Klarheit, was sie unter ,,Willensgesinnung*
verstehen, und in diesem Sinne beinhalten diese Interpretationen™' sowohl eine Erklirung und
einen Beweis dieses Ausdrucks als auch eine erklirungsbediirftige Verbindung derselben mit den
Kategorien. Gleichwohl sind beide Auffassungen als Gegenpositionen zu betrachten. Puls ldsst nun
seinerseits die Moglichkeit offen, die Willensgesinnung im Bereich der Modalititskategorien als
moralische anzusehen, indem sie als nicht moralische im Bereich der anderen Kategorien gedacht
wird: ,,Die durch die Kategorien der Quantitit, Qualitit und Relation geformte Willensgesinnung
wird innerhalb der Modalititskategorien auf das Sittengesetz bezogen und dadurch auf das Faktum
der Vernunft, dem ,,die Form eines reinen Willens* zugrunde liegt“*”. So gesechen wird Puls zufolge
eine Gesinnung bzw. eine Willensabsicht oder Handlungsabsicht als eine moralische Gesinnung

VT 08:402; Log 09:67, 09:70; KU 05:446, 05:301, 05:316, 05:263, 05:459, 05:452, 05:481; RGV 06:57, 06:25, 06:74,
06:69, 06:24, 06:67, 06:73, 06:38, 06:47, 06:61, 06:23, 06:70, 06:76, 06:66, 06:37, 06:63, 06:72, 06:30, 06:22, 06:71, 06:45,
06:51, 06:182, 06:197, 06:153, 06:178, 06:176, 06:145, 06:116, 06:77, 06:84, 06:189, 06:152, 06:194, 06:170, 06:192 f£.,
06:200, 06:171 f.; MS 06:393, 06:307, 06:327, 06:380, 06:383, 06:394, 06:390 f., 06:477, 06:395, 06:392, 06:459, 06:469,
006:473, 06:458, 06:456, 06:410, 06:455, 06:425; SF 07:67, 07:49, 07:60, 07:55, 07:50, 07:47, 07:80, 07:52, 07:44, 07:91;
Anth 07:151, 07:236.

389 Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.0., S. 46 £.

39 Vgl. dazu auch KpV 05:55. Vgl. dazu auch Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.2.0., S. 47.

391 Heiko Puls bietet keine eigenstindige Analyse des Begriffs ,,Gesinnung*, sondern ersetzt ihn durch andere Begriffe
wie ,,Absicht®, ,,Handlungsabsicht und ,,Willensabsicht®, die fir ihn gleichbedeutend sind. Er versucht damit, die
Wirklichkeit der Willensgesinnung als Gegenstand zu begriinden (vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 48). Im
Gegensatz dazu interpretiert Xianzong Lai die Gesinnung — beeinflusst von Max Weber und Max Scheler — ebenfalls
als ,,Absicht (vgl. Lai, Xianzong: Gesinnung und Normenbegriindung. Kants Gesinnungsethik in der modernen Diskussion,
Neuried 1998, S. 190 fL.), erweitert diesen Begriff jedoch um eine moralische Dimension: Gesinnung wird sowohl als
Form der Absicht als auch als Triger sittlicher Werte (vgl. ebd. S. 40) verstanden. Diese Deutung widerspricht Puls’
hybrider Konzeption.

392 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 48 {.

62



verstanden, da sie sich lediglich ans Moment der Modalitit bzw. an ,,die mégliche moralische
Funktion der Kategorien‘®” anschlief3t.

Zimmermann hat schon in seiner Monografie eine Contra-Position vorgestellt, indem fiir
ihn negiert werden muss, dass eine Gesinnung im Kontext der Tafel der Freiheit keine moralische
Reprisentation sein kann: ,,Der Begriff der Gesinnung ist von solchen Einschrinkungen zunichst
einmal freizuhalten, er ist von Natur aus kein moralphilosophischer Begriff*”*. Die
Einschrinkungen, von denen hier die Rede ist, bestehen konzis gefasst darin, was er ,,sittliche
Dimension® nennt. Diese Ausdeutungen mussen nun als entgegengesetzte Positionen vor dem,
was sie ,,Gegenstinde‘”” der Kategorien oder ,,Gegenstindlichkeit” der Kategorien nennen,
angesehen werden. Vor diesem Hintergrund kann man demzufolge nachspiiren, wie sich nach
ithnen eine Willensgesinnung nachvollziehen lasst.

Heiko Puls rekonstruiert das Wort ,,Willensgesinnung* als eine ,,Handlungsabsicht®, die ein
,Urteil des Subjekts*®” reprisentiert. Wie fiir ihn die ,,Handlung* der Gegenstand der praktischen
Vernunft ist, besteht die Willensgesinnung ,,in einer internen Handlung*”®, nimlich in einem
Urteil. Dieses Urteil bzw. diese Handlungsabsicht oder Willensabsicht muss ,,in einem Prozess, an
dem unterschiedliche Ordnungsmomente der praktischen Utteilskraft beteiligt sind**”’, gebildet
werden. Unabhingig von seiner Auslegung eines Objekts praktischer Vernunft sieht Puls (wie auch
Graband"") zutreffend, dass die Kategorien der Freiheit in gewisser Weise und in irgendeiner
Hinsicht mit einer ,,moralischen Gesinnung® zu tun haben, obwohl seine Arbeit diese doppelte
und nicht einheitliche Konzeption einer Gesinnung prizisiert. Das heif3t, fiir ihn besteht einerseits
die Gesinnung unter den ersten drei Kategoriengruppen in einer nichtmoralischen Gesinnung und
andererseits unter der letzten Kategoriengruppe (sc. die Modalititskategorien) in einer auf das
Faktum der Vernunft bezogenen Gesinnung, nimlich einer moralischen.

Zimmermanns Auffassung des Verstindnisses einer ,,Gesinnung® in Bezug auf die Tafel der
Freiheitskategorien ist aus mehreren Grinden komplexer als Puls® Auslegung: Jener Interpret geht
von keiner in Kants Text auffindbaren Andeutung einer Gesinnung aus, und er setzt auch nicht
das voraus, was Kant unter ,,Gesinnung* in anderen Teilen der zweiten Krizzk versteht, weil er den
Begriff einer Gesinnung an seinen neuen Begriff eines ,gewollten Gegenstand[es]!”! als
Gegenstand der Kategorien anzupassen versucht. Eine einfache, auf einigen Stellen dieser Schrift
beruhende Erklirung einer Willensgesinnung hitte seine Auffassung eines supponierten
Gegenstandes der Kategorien beeintrichtigt. Es gibt ferner einige Inkonsistenzen im Verlauf seiner
Ausdeutungen einer Willensgesinnung. Und er tbernimmt auch die Interpretation von Claudia
Graband als Modell, ohne zu beriicksichtigen, dass die Gesinnung bei ihr im Moment der Modalitit
zu einer sittlichen Gesinnung oder moralischen Maxime*” wird. Zimmermann betont zwar im
Hinblick auf das Praktische der Gesinnung zutreffend, dass es bei Kant um einen praktischen
Begrift einer Willensgesinnung geht, aber filschlich, dass dieser Ausdruck ,,Willensgesinnung® in
anderen Teilen der Schrift Kants nicht vorkomme™”. Dies muss nun als eine folgenreiche

393 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 48.

394 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, 2.2.0., S. 164.

395 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 48.

36 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, 2.2.0., S. 163.

397 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 40.

398 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 40.

399 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 43 {.

400 Claudia Graband unterscheidet nicht systematisch zwischen Handlung und Willensgesinnung und betrachtet jede
Handlung als Ausdruck der Gesinnung (vgl. Graband, Claudia: Das Vermigen, a.2.0., S. 60). Im Gegensatz dazu vertritt
Thomas Buchheim eine integrale Konzeption praktischer Kategorien und betont, dass moralische Bewertung erst nach
der moralischen Formung der Handlung méglich ist (Buchheim, Thomas: ,,Autonomie der Vernunft und praktischen
Erkenntnis®, in: Noller, J6rg; Josifovic, Sasa (Hrsg.): Freibeit nach Kant. Tradition, Rezeption, Transformation, Aktnalitat,
Leiden/Boston 2019, S. 305). Dieser Unterschied hat weitreichende Implikation fir die moralische
Handlungsstrukturierung.

401 Vol Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, 2.a.0., S. 165.

402 Vgl. Graband, Claudia: Das Iermigen, a.a.0., S. 60 f.

405 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, 2.2.0., S. 163.

63



Unachtsamkeit seinerseits angesehen werden, da nicht nur der Ausdruck ,,Gesinnung® mehr als
dreiflig Male allein in der Kpl”, sondern auch die genitivische Konstruktion ,,Gesinnungen des
Willens“*"* explizit an anderer Stelle nach der Tafel auftaucht.

In Bezug auf die Affirmation Zimmermanns, ,es handele sich nicht um eine terminus
technicus‘*” der praktischen Philosophie Kants, muss die Frage gestellt werden, unter welchem
Bereich der Philosophie jene folgende Behauptung Kants in der Religionsschrift fillt: ,,Die
Gesinnung, d.i. der erste subjektive Grund der Annehmung der Maximen, kann nur ein einzige
sein und geht allgemein auf den ganzen Gebrauch der Freiheit“*”’. Wenn Kant an einigen Stellen
,»Maxime* und ,,Gesinnung® identifiziert"”, lieBe sich sogar argumentieren, dass dieser Terminus
doch ein ferminus technicus sei, da sie entweder unter einer Identitit oder als Grund derselben mit
einer Maxime in Verbindung steht — ungeachtet der Haufigkeit seines Vorkommens in anderen
Schriften.

Zu den Vertretern einer doppelten Erklirung des Konzepts ,, Willensgesinnung* gehort auch
Stephan Zimmermann, indem er dieses Konzept unter den Perspektiven einer moralischen und
einer moralisch indifferenten Gesinnung (sic. zwei entgegengesetzte Explikationen) erldutert: ,,Die
Willensgesinnung eines Subjekts ist entweder der Ausliufer eines von weit herkommenden
Naturgeschehens (causa phaenomenon), oder sie nimmt ihren Ausgang bei etwas, was nicht selber
eine Erscheinung in Raum und Zeit ist (causa noumenon)“**. So lautet die zweite Erklirung: ,,Sie
[die Gesinnung] ist vielmehr die Gemiitsart eines Menschen, insofern sie zu Handlungen dringt
und in diesen sich offenbart und bestitigt. Die Gesinnung des Willens ist eine eminent praktische
Gesinnung. Der ganzen offenen Spannweite des Begriffs entsprechend meint sie so etwas wie den
allgemeinen, durch Erziehung, Erfahrung und Gewohnheit abgesteckten geistigen Horizont,
innerhalb dessen ein in Handlungszusammenhingen Stehender seine Vorsitze und Entschliisse zu
fassen pflegt*”.

Obwohl Zimmermann die Méglichkeit in seiner zweiten Erklirung (in der ersten wird eine
scheinbare Inklusion durch ,,entweder — oder* ausgedriickt) ausschlief3t, dass die Gesinnung mit
einer causa noumenon zu tun hat — denn Erziehung, Erfahrung und Gewohnheit gehéren nicht zum
Ubersinnlichen —, bleibt die erste Explikation vollig unprizise: Was soll es heiBen, dass die
Gesinnung entweder eine Sache der Natur (causa phaenomenon) oder eine Sache der Freiheit
(causa noumenon) sein konnte? Mit dieser Ungenauigkeit geht der Terminus ,,Horizont™ einher.
Denn ein Vorsatz im Sinne einer Absicht (sc. einem Ziel durch das Handeln"'’) und ein Entschluss
im Sinne einer zum Moment der Wahl gehérenden Entscheidung machen bei Kant keine
integrierten Elemente einer Gesinnung aus.

Neben diesen Erlduterungen einer Gesinnung kennt Zimmermann noch ein weiteres
Verstindnis dieses Begriffs: ,,Dass sich die Kategorien der Freiheit auf die ,,Willensgesinnung*
bezichen und dass sie deren ,,Wirklichkeit [...] selbst hervorbringen®, wie Kant behauptet, heil3t
dann nichts anderes, als dass die Kategorien die Formen jeder nur méglichen Willensbildung sind.
(...). Wo immer eine Willensgesinnung wirklich ist, das heil3t, wo immer der Wille bestimmt ist —
gleichviel wie und unter welcher Bedingung —, da sind notwendig auch die Kategotien am Werk !
Hier setzt er Willensgesinnung mit Willensbildung und Willensbestimmung gleich. Wenn dies der
Fall ist, kann eine Willensgesinnung keine ,,causa phaecnomenon® bzw. ,,causa noumenon® sein
(wie seine erste Erklirung nahezulegen scheint), weil das zu sagen implizieren wirde, die
Willensgesinnung sei die Ursache der Willensgesinnung. Dartiber hinaus kénnte man dann mit

404 KpV 05:84.

405 7Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.2.0., S. 163.

406 RGV 06:14. Vgl. dazu auch RGV 06: XXV, 06:09, 06:11, 06:12, 06:14, 06:23, 06:31, 06:36 ff., 06:52, 06:54, 06:58,
06:61, 06:68, 06:69, 06:74 ff., 06:83 ff., 06:93, 06:94.

407 Vgl. GMS 04:435; vgl. dazu auch KpV 05:98 £.

408 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, 2.2.0., S. 128,

409 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, 2.2.0., S. 164.

410 Zu einer genauen Differenzierung zwischen den verschiedenen Konzeptionen Kants einer ,,Absicht“ siche Hutter,
Axel und Red.: Kant-Lexikon, a.2.0., S. 11.

M1 Zimmerman, Stephan: Kants Kategorien, 2.2.0., S. 164 £.

64



dieser Gleichsetzung Zimmermanns falschlich interpretieren, dass fir Kant einerseits die Art von
Ursache bzw. Bedingung der Bestimmung des Willens durch die Kategorien keine Rolle spiele und
daher andererseits es gleichgtltig wire, welches Vermogen sich mit der Willensbestimmung
verbindet. Ein Hinweis hierzu findet sich vor der Tafel am Anfang desselben Absatzes der
Referenz auf das Verhiltnis zur Willensgesinnung. Dort ist nimlich die Rede von der reinen
praktischen Vernunft. Hier ist der Absatz noch einmal:

»»(...); dadurch es denn geschiceht, daf3, da es in allen Vorschriften der reinen praktischen Vernunft nur um die
Willensbestimmung, nicht um die Naturbedingungen (des praktischen Vermégens) der Ausfithrung

seiner Absicht zu tun ist, die praktischen Begriffe a priori in Beziechung auf das oberste Prinzip der Freiheit

sogleich Erkenntnisse werden und ()<,

Auf der Basis dieser reinen praktischen Vernunft gehen die praktischen Begriffe a priori mit der
Willensbestimmung um. Deswegen ist Zimmermann mit seiner Gleichsetzung nicht eindeutig. Die
Bedingungen der Bestimmung des Willens lassen sich dadurch unterscheiden, dass Kant den
Zusammenhang zwischen dem tibersinnlichen Vermégen und der Willensbestimmung etabliert. In
der Kategorienthematik ist es nicht indifferent, unter welcher Bedingung die Bestimmung des
Willens realisiert wird, da die Bedingung fiir die praktische Vernunft nicht indifferent sein kann,
wenn man annimmt, dass die reine Vernunft nur durch das moralische Gesetz als Bedingung der
Bestimmung praktisch sein kann. Beide entgegengesetzten Ausdeutungen einer Willensgesinnung
(sc. die doppelte Konzeption bei Puls und Graband und die kontradiktorische und textentfernte
Perspektive bei Zimmermann) liefern auf der einen Seite ein Durcheinander und auf der anderen
Seite Widerspriiche, die sich vor allem in ihren Erlduterungen dieses Ausdruckes spiegeln. Bei Kant
bleibt im Ganzen wohl nicht offen, ob es fir die Wirklichkeit der Willensgesinnung tberhaupt
irgendwelche Bedingungen geben kénne.

Wenn man einen Blick auf die Bemerkungen Kants vor und nach der Tafel wirft, ldsst sich
zunichst klar als Hauptunterschied festmachen, dass er die praktischen Begriffe a priori, oder
Kategorien der Freiheit, mit allem Folgenden verbindet: 1) mit ,,der Einheit des Bewusstseins einer
im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft“*", 2) mit der Einheit des Bewusstseins
»eines reinen Willens“', 3) mit der ,,Bestimmung einer freien Willkiir“*"”, 4) mit der ,,Form eines
€ets “7°6) mit der ,,praktische[n]
Vernunft iberhaupt“’®, 7) mit ,eine[r] Art von Kausalitit, die aber empirischen
Bestimmungsgriinden nicht unterworfen ist“*"” 8) und mit ,,der Freiheit als Eigenschaft eines
intelligiblen Wesens “**".

reinen Willens“*'®, 5) mit dem ,,oberste[n] Prinzip der Freiheit

Und paradoxerweise tauchen Ausdriicke wie ,,empirisch-bedingte [Vernunft]®, ,,Subjekt und
dessen Sinnlichkeit®, ,untere[s] Begehrungsvermogen®, ,,Geftihl der Lust und Unlust™ oder
,,Gluckseligkeit™ nicht als mit den Kategorien der Freiheit verbundenen auf. Allein die Tatsache,
dass die Kategorien mit dem moralischen Vermégen der Vernunft iberzeugend im
Zusammenhang stehen, muss uns dazu fithren, die Wirklichkeit der Willensgesinnung in enger
Verbindung mit diesem moralischen Vermdgen zu skizzieren. Wenn die oben entwickelte
Auffassung der Willensgesinnung korrekt ist, steht sie mit dem Begriff einer moralischen Freiheit
und mit dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes in Verbindung. In diesem Sinne wiirde es sich
nicht um einen weiteren Begrift (der Erfahrung), sondern um die Form des Gesetzes und des

> »

412 KpV 05:66.
413 KpV 05:65.
414 KpV 05:66.
415 KpV 05:66.
416 KpV 05:66.
417 KpV 05:66.
418 KpV 05:66.
419 KpV 05:66.
420 KpV 05:66.

65



Guten in den Maximen, Vorschriften und Gesetzen der reinen Vernunft in praktischer Hinsicht*'

handeln.

Der Terminus ,,Gesinnung® besitzt im System der Kritik einen moralischen Charakter und
kann innerhalb des Prozesses der Beurteilung der moralischen Mdglichkeit einer Handlung
stattfinden, d. h. die Gesinnung muss mit allen Elementen, mit denen die reine Vernunft den Willen
des individuellen Subjekts praktisch bzw. moralisch bestimmen kann, interpretiert werden. Nimmt
man die vorliegenden Informationen dementsprechend zusammen, ldsst sich aus den Zitaten ein
etwas priziseres und einfacheres Profil entwerfen:

1. Kants Redeweise von ,Gesinnung® ist im Zusammenhang mit einer einen Gegenstand
einer Begierde bzw. einer Neigung enthaltenden Maxime und der GesetzmaBigkeit derselben zu
explizieren*”. Wenn das handelnde Subjekt in seiner Maxime jenes Objekt als Bedingung bzw.
Grund der Bestimmung voraussetzt, folgt daraus eine sowohl dem sittlichen Gesetz (als allgemein-
gesetzgebende Form) als auch der sittlichen Gesinnung entgegenstehende Maxime. Hier in der
Kpl” ist eine moralische Maxime mit der Gesinnung véllig identifizierbat*”, weil das Subjekt das
Objekt einer Begierde in der Maxime und ihre mégliche GesetzmiBigkeit einkalkuliert. Daher muss
es also eine ,,Ubereinstimmung“ mit dem Gesetz geben, um von einer Gewissheit der Gesinnung
als Maxime sprechen zu kénnen**; denn dies macht ,,den Wert der Person“** aus.

2. Entspringt der Ubereinstimmung mit dem Gesetz die GesetzmiBigkeit der individuellen
Maxime, dann stellt dasselbe Gesetz eine Triebfeder dar, die aus dieser Gesetzmaligkeit, nimlich
der sittlichen Gesinnung, entsteht. Daher kann Kant im dritten Hauptstiick der Kritik von der
,I'riebfeder der sittlichen Gesinnung® betonen*. SchlieBlich ist aber auch hier noch zu
unterstreichen, dass sich in jener Gesetzmaligkeit die Form eines Gebotes des Gesetzes und die
Notwendigkeit finden, in Ubereinstimmung mit diesem Gebot zu handeln. In diesem Sinne
manifestiert sich die sittliche Gesinnung nicht nur in der GesetzmaBigkeit, sondern auch im Gebot
des Gesetzes*”’, dessen Achtung befolgt werden soll**.

3. Besonders auffillig an dieser Beschreibung der ,,Gesinnung® ist die Tatsache, dass im
Gedanken eines sittlichen Gesetzes selbst die ,,Sittlichkeit der Gesinnung® liegt'. Wenn das
handelnde Subjekt daran denkt, dass es allgemein handeln soll, setzt es das Gesetz als méglicher
Grund der Bestimmung seines Willens; wahrend es so handelt, ist es sich auch von der Moralitit
der Gesinnung ihres Handelns bewusst™, als ob die Tendenz einer Universalisierung meiner
Maxime in der Vorstellung des Gesetzes eine Vorstellung der Sittlichkeit der Gesinnung in seiner
Maxime mit sich bringe™!. So gesehen exponiert das Gesetz selbst die Gesinnung bis zu einem
solchen Grad, dass Gesinnung und Moralitit gleichbedeutend sind*”.

4. Mit der Konzeption Kants ,,praktische[r] Realitit“*” als Resultat der Anwendung des
Begriffs ,einer empirisch unbedingten Kausalitit“** steht in der Kpl” der enge Zusammenhang
einer Gesinnung mit einer Maxime im Mittelpunkt der konkreten Darstellung der Freiheit. Dies ist
von Bedeutung und daraus ergibt sich auch eine gewisse Schwierigkeit, nimlich, dass Kant von der

421 Henry Allison sieht in der zweiten Krizik Kants eine metaphysische Grundlage fiir den Begriff der Gesinnung. Diese
versteht er als zentrales Element zur Rettung der Rationalitit praktischer Entscheidungen (vgl. Allison, Henry: Kant’s
Theory of Freedom, Cambridge Univ. Press 1990, S. 137).

422 Vgl KpV 05:33.

423 Vel. dazu auch Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 43; Kohl, Harald: Kants Gesinnungsethi,
2.2.0., S. 55.

424 Vel. KpV 05:73.

425 Vel. KpV 05:73.

426 Vel KpV 05:75, 05:85 f£.

427 Vgl. KpV 05:83, 05:84.

428 Vol. KpV 05:161, Vgl. dazu auch KpV 05:85 f.

429 Vol KpV 05:114 f.

430 Vgl KpV 05:151.

1 Vgl KpV 05:125, 05:147 £.

432 Vel. KpV 05:83, 05:84, 05:152.

433 KpV 05:56.

434 KpV 05:56. Vgl. dazu auch Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 41.

66



Gesinnung in der Maxime*>, seiner Maxime™®® und/oder Maxime*?’ spricht. Philologisch betrachtet
g > p gl

sind die Zusammenhinge verschieden; aber im Hinblick auf den Kontext und den Inhalt erstrecken
sich alle diese Zusammenhinge auf die besondere Betrachtung der Maxime als sittlich guter
Maxime. Denn sowohl, wenn die Gesinnung in die Maxime gedacht wird als auch wenn die
Gesinnung der Maximen von jemandem (,seiner) und die Gesinnung oder die Maxime
akzentuiert wird, handelt es sich um eine direkte Implikation der Maxime mit dem Grundgesetz
der praktischen Vernunft.

Im Fall der Beziechung der ersten praktischen Quantititskategorie der Freiheit mit der
Gesinnung kann das nicht bedeuten, dass die Gesinnung mit der Kategorie identisch ist, weil das
eine Tautologie implizieren wiirde: Die Maxime bringt die Maxime hervor. Nur wenn man sowohl
die Gesinnung als auch die Maxime unter dem Begriff des Guten oder des Bésen ansieht, kann
man von einer Identifizierung sprechen, da die Kategorie aus den sinnlichen Objekten einer
Maxime (die Gesinnung hat mit dem begehrten sinnlichen Objekt nichts zu tun) und durch die
Vorstellung des Gesetzes eine moralisch-gute bzw. bse Maxime oder Gesinnung hervorbringen
konnte. Die Moralitit als wirkliche Gesinnung kénnte in der Maxime gedacht werden: Meinen mit
meiner Arbeit korrespondierenden Lohn zu reklamieren, wenn mich die Person, die mich unter
Vertrag genommen hat, mit Vorwinden nicht bezahlen will, besteht in einer guten Maxime, die die
moralische Gesinnung, meine eigenen Anspriche geltend zu machen, ausdriickt.

5. Ebenso wie eine der Aufgaben der zweiten Kritik darin besteht, die Grenzen zwischen
Empirismus und Rationalismus zu erkliren, so muss sie sich auch um die Gefahr eines religiésen
Mystizismus der Vernunft kimmern. Diesbeztiglich wird die moralische Gesinnung als
,,Tugend*“"* — der Kampf der Moralitit mit den sinnlichen Neigungen — identifiziert"”. Vor diesem
Hintergrund vergleicht Kant Heiligkeit mit Tugend: Es geht um einen Unterschied zwischen einem
dem reinen und heiligen Willen (,,Willkiir, als keiner Maxime fihig, die nicht zugleich objektiv
Gesetz sein konnte“**) zuzuschreibenden Gesetz und einem Gesetz als Pflicht, Notigung, d. h.
einem Gesetz, das die Unterwerfung der Begehrungen erfordert. Dass Kant das Verb
cunterwerfen™ in Bezug auf die Titigkeit der Freiheitskategorien verwendet hat und dieses
Unterwerfen eine Wirklichkeit als moralische Gesinnung im Kampf hervorbringt, ist kein Zufall.
Denn die Tugend drickt unter anderem den rationalen Teil eines Kriftespieles aus: die Kraft der
Neigungen gegen die Kraft der reinen Vernunft, um die Bestimmung des Willens des handelnden
Subjekts zu dominieren. In diesem Kampf wird die moralische Gesinnung des reinen Willens im
Bewusstsein des Menschen seines eigenen durch Neigungen aftizierenden Willens dargestellt. So
gesehen dienen die Freiheitskategorien dazu, die Wirklichkeit dieser Gesinnung in der moralischen
Moéglichkeit der Handlung zu exponieren*”!, die das Subjekt in der sinnlichen Welt ausfiihrt oder
ausfithren will, obwohl diese vorhabende Handlung nie geschieht.

0. Ein weiterer Punkt, der ebenfalls die Moralitit der Handlungen in der Zeit betrifft, ist die
Relation zwischen dem moralischen ,,Gewissen und der Gesinnung des Willens***. Es zeigt sich,
dass im Effekt dieses Gewissen iiber die vergangenen und gesetzwidrigen Handlungen, namlich
eine schmerzhafte Empfindung, die moralische Gesinnung als Basis zugrunde liegt'”. In diesem

435 Vel. KpV 05:85 f.

436 Vgl KpV 05:84.

7 Vgl. KpV 05:56.

438 Friedrich Kaulbach liefert eine Erlduterung des Begriffs ,, Tugend* in Verbindung mit der Gesinnung und der
Pflicht: ,, Tugend, formal genommen, sei die in der festen Gesinnung gegriindete Ubereinstimmung des Willens mit
der Pflicht™ (Kaulbach, Friedrich: Immanuel Kant, Betlin 1969, S. 314).

439 Vgl. KpV 05:84, 05:114, 05:115 £, 05:127 Anm., 05:128, 05:147.

40 KpV 05:32. Vgl. Klinge, Hendtik: Die moralische Stufenteiter. Kant iiber Tenfel, Menschen, Engel und Gott, Betlin/Boston
2018, S. 40: ,,Heiligkeit kommt vielmehr exklusiv Gott als dem Schopfer zu. Diese Uberzeugung vertritt Kant noch in
der Kritik der praktischen Vernunft, in welcher er am klarsten Heiligkeit und Tugend kontrastiert®.

41 Vol. in dhnlichem Sinne Bloser, Claudia: Zurechnung bei Kant. Zum Zusammenhang von Person und Handlung in Kants
praktischer Philosophie, Betlin/Boston 2014, S. 38 £.

42 Zu einer aussagekriftigen Referenz tiber die Entwicklung des Gedankens Kant zwischen dem Gewissen und der
Gesinnung in der Tugendlehre siche Bloser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.O., S. 122 ff.

43 Vel KpV 05:98.

67



Rahmen entfaltet die reine Vernunft ihre Aktivitdt der praktischen Urteilskraft, indem sie der Frage
nachgeht, ,,ob die Begebenheit mir als Tat angehore, alsdann aber immer dieselbe Empfindung
damit moralisch verkniipft, sie mag jetzt geschehen, oder vorlingst geschehen sein“**!. Da diese
schmerzhafte Empfindung durch die moralische Intention induziert ist, setzt dies voraus, dass,
wenn sie als sinnlich empfunden wird, sie als Erscheinung der Gesinnung betrachtet werden
muss*®. Fir Kant steht fest, dass es unter dem Aspekt des Gewissens eine Etablierung des
Verhiltnisses zwischen den guten bzw. boésen Handlungen und den unter die moralische
Gesinnung gedachten Erscheinungen gibt. Die Freiheitskategorien produzieren keine
Erscheinungen und auch keine sichtbaren Handlungen. Sie bringen vielmehr die Wirklichkeit der
moralischen Gesinnung des Willens als intelligible Basis der Erscheinungen bzw. sichtbaren
Handlungen hervor. Diese Erscheinungen und Handlungen missen dann ,nicht nach der
Naturnotwendigkeit“**’, ,sondern nach der absoluten Spontaneitit der Freiheit beurteilt
werden‘“*,

7. Dezidiert gibt Kant dem Raum, was hinsichtlich die moralische ,,Kausalitit“ des h6chsten
Guts in der Welt betrifft, insofern sie in ihrer Moglichkeit durch die Postulate der reinen
praktischen Vernunft gedacht wird. In Kants Darstellung der Thematik des héchsten Guts wird
eine Kausalitit gemill der moralischen Intention des Subjekts inkludiert**, da es nicht allein um
eine naturliche Kausalitit, nimlich die Gluckseligkeit, geht. Da fur das verniinftige, aber endliche

Wesen das héchste Gut eine Idee der ,,unbedingte[n] Totalitit des Gegenstandes der reinen
praktischen Vernunft“** ist, wird die Moralitit dieser Idee in der Gesinnung als gut gedacht*".

Betrachtet man alle diese Stellen der zweiten Kritzk, so muss vor allem auffallen, dass Kant
sehr deutlich ein Verhiltnis zwischen der Willensgesinnung und den verschiedenen Elementen
etabliert, die die moralische Moglichkeit der Handlung innerhalb des ganzen Systems der Kritik
einer praktischen Vernunft ausmachen. Die Willensgesinnung ldsst sich strenggenommen als die
Vorstellung der Moralitit selbst charakterisieren. Behalt man die Entwicklung dieses Gedankens
im Auge, ergibt sich etwa Folgendes: Sagt jemand: ,ich habe mich moralisch gut verhalten®, will er
nichts anderes betonen, als dass er mit einer moralischen Gesinnung gehandelt habe, d. h. er war
sich der Moralitit seines Verhaltens bewusst.

Dabei wird auch die Auffassung vertreten, dass Kant sowohl im Kontext der Bemerkungen
der Freiheitskategorientafel, namentlich in der Referenz der Kategorien auf die Gesinnung des
Willens, als auch in den anderen Hauptstiicken der Kpl” diese Gesinnung mit dem Sittengesetz in
Verbindung bringt™'; denn einerseits gibt es keine andere giiltige und tiberzeugende Griinde
innerhalb der zweiten Kritik, diesen Terminus als moralisch indifferent (sc. als etwas Empirisches
oder als etwas aus Erfahrung) zu betrachten, wie ihn die oben aufgefihrten Autoren
irrtimlicherweise auslegen, und andererseits wird in der Frage nach der Méglichkeit der Gesinnung
allein mit einer engen Verkniipfung von ihr und dem Gesetz der Vernunft geantwortet.

,Die moralische Gesinnung ist mit einem Bewusstsein der Bestimmung des Willens unmittelbar durchs

. 452
Gesetz notwendig verbunden* ™.

Die Gesinnung des Willens entsteht gemil3 ihrer praktischen Wirklichkeit, wenn die praktische
Vernunft in der Form der Allgemeinheit die Kausalitit des Willens bestimmt, gesetzmilig zu

44 KpV 05:99.

45 Vol. KpV 05:99.

446 KpV 05:99.

7 KpV 05:99.

48 Vol. KpV 05:123, 05:125, 05:140, 05:143, 147 £., 05:157.

449 KpV 05:108. Vgl. dazu auch Bambauer, Christoph: Deontologie nnd Teleologie in der Kantischen Ethik, Freiburg im
Breisgau 2011, S. 286.

450 Vgl. KpV 05:161.

#1 Theo Kobusch ist der Einsicht, dass das Sittengesetz der ,,Inhalt” der Gesinnung ist. Fiir diese bemerkenswerte
Auffassung siche Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.0., S. 54.

452 KpV 05:116.

68



handeln. Daher kann die Willensgesinnung in allen Momenten, an denen das Sittengesetz der
Freiheit ins Spiel kommt, als moralisch genannt werden. Insbesondere ist mit Blick auf eine Reihe
von Elementen in und nach der Bestimmung des Willens — wie ,,die Begriffe des Guten und
Bosen®, ,,die Achtung firs Gesetz®, ,,das Wesentliche alles sittlichen Werts der Handlungen®,
,» Tugend® und ,,Pflicht” — die Gesinnung des Willens im System der Kiritik zu bertcksichtigen.
Dies stimmt mit der Titigkeit der Typik der reinen praktischen Urteilskraft vollig tiberein, wenn

>

Kant bemerkt, dass ,,diese also, als Typik der Urteilskraft, [...] vor dem Empirism der praktischen
Vernunft [bewahrt]“*’, der nicht nur ,,die praktischen Begriffe, des Guten und Bésen, blof3 in
Erfahrungsfolgen (der sogenannten Gliickseligkeit) setzt“**!, sondern auch

,»die Sittlichkeit in Gesinnungen (worin doch, und nicht blo3 in Handlungen, der hohe Wert besteht, den sich

die Menschheit durch sie verschaffen kann und soll) mit der Wurzel ausrottet*>>.

Die Willensgesinnung als Produkt der Titigkeit der Freiheitskategorien bezieht sich auf die
Sittlichkeit in Gesinnungen, und nicht auf den bestimmten Empirismus der praktischen Vernunft,
der von Autoren wie Lewis W. Beck®* reprisentiert wird. In diesem Sinne wird die Position von
Friedrich Kaulbach zutreffend dargestellt, denn er ist der Ansicht, dass die Gesinnung eine Stellung
des handelnden Subjekts darstellt, die als moralische Gesinnung aufgrund der Bestimmung des
Willens durch das Sittengesetz und des moralischen Wertes einer du3erlich ungesehenen Handlung
angesehen werden muss*’. Dass Kant ein anderes Verstindnis des Begriffs ,,Gesinnung® als einer
moralischen Gesinnung in seinen anderen Schriften habe, spielt in diesem System direkt keine
Rolle, da in allen Teilen des Systems der Moralphilosophie lediglich in Betracht gezogen wird, ,,ob
und wie reine Vernunft praktisch, d.i. unmittelbar willensbestimmend sein kénne“**®. Diese Fragen
werden mit einem Sittengesetz beantwortet, ,,welches, als Gesetz der Freiheit, die Vernunft sich
selbst gibt und dadurch sich a prioti als praktisch beweiset“*””.

Kant fragt sich an keiner Stelle des Systems der Kritik, wie sich praktische Begriffe a priori
auf Gegenstinde beziehen kénnen. Mit dem Hinweis auf eine Beziehung praktischer Begriffe a
priori wird auf eine praktische Implikation aufmerksam gemacht und damit zugleich eine mogliche
transzendentale Problematik ausgeklammert. Diese praktische Implikation setzt, nebenbei
bemerkt, voraus, dass der Gegenstand, auf welchen sich die Handlung der Verben ,,hervorbringen®
und ,,bezichen® im Kontext der Bemerkungen Kants zur Tafel praktischer Begriffe erstreckt, nicht
direkt in den Handlungen ,,als Begebenheiten in der Sinnenwelt“*”’, sondern in der ,,Wirklichkeit
der Willensgesinnung* besteht, aus welcher die ,,m6glichen Handlungen, als Erscheinungen in der
Sinnenwelt“**! in praktischer Hinsicht ausgehen kénnen, da sie in theoretischer Hinsicht immer
eine Anschauung bzw. Wahrnehmung voraussetzen, wie die erste Kritik zeigt'®. Deswegen liegt
also der entscheidende und ,augenscheinliche Vorzug“'® der Titigkeit und Gebrauch der
Kategorien der Freiheit in der Einsicht, dass sie mitsamt der Hervorbringung der Wirklichkeit der
moralischen Willensgesinnung ,,die moralische Méglichkeit der Handlung*“*** in guten und
bésen Handlungen darstellen. Denn diese moralische Méglichkeit, in der das Gute und Bose als

43 KpV 05:70.

44 KpV 05:70.

45 KpV 05:71.

456 Vgl. Beck, Lewis: .A Commentary, a.2.0., S. 76.

47 Vgl. Kaulbach, Friedrich: Immannel Kant, a.a.0., S. 229.
458 KpV 05:46.

49 KpV 05:65.

460 KpV 05:65.

401 KpV 05:67.

402 Vgl. KrV B 237 ff., B 246, A 536/B 564, A 540/B 568, A 543/B 571.
403 KpV 05:65.

404 KpV 05:58.

69



49 gedacht werden, macht die Vorstellung aus,

,»die alleinigen Objekte der praktischen Vernunft
in der die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung des Willens stattfinden kann*®.

Im Beispiel Kants eines Experiments praktischer Vernunft lasst sich diese Moglichkeit
denken. Der Wille eines Menschen, der zunichst immer von Begehrungen, Neigungen, also
sinnlich, mit Absicht zur Erfillung derselben (z. B. jemand, ,,der gerne ligen mochte, weil er sich
dadurch was erwerben kann‘**") affiziert wird, wird sich dann des moralischen Gesetzes bewusst.
Die praktische Vernunft fihrt diesem Willen des Menschen eine andere Méglichkeit der Handlung
im Gesetz vor, ,,an dem er die Nichtwiirdigkeit eines Liigners erkennt**®. In diesem Sinne besteht
die moralische Mdglichkeit der Handlung, die er durch das Gesetz vorhaben soll, in der
,» Wahrhaftigkeit® gegentiber anderen. Die mégliche Handlung, anderen etwas wahrhaftig zu sagen,
enthilt somit das Gute als Objekt praktischer Vernunft und die Moralitit oder die Gesinnung*”
als Produkt der notwendigen Verbindung des Gesetzes der Freiheit im reinen Willen mit dem
empirisch affizierten Willen. Auffallend ist, dass Kant in diesem Beispiel nicht die liigenhafte
mogliche Handlung als Bestimmungsgrund des Willens, sondern die Erwerbung von etwas oder
den ,Vorteil“”” dieses Etwas als Bestimmungsgrund vorschligt. Kurzum: Die moralische
Gesinnung wird durch das Gesetz in der Bestimmung des Willens mit einer moralisch guten
moglichen Handlung inkorporiert; jemand mit einer wahrhaftigen Handlung hat eine moralische
Gesinnung, gesetzmafBig zu handeln.

Wenn die Kategorien der Freiheit nach Kant die Wirklichkeit der Willensgesinnung selbst
hervorbringen, stellt sich damit die Frage, ob sie auch in die Bestimmung des Willens zur
moralischen Méglichkeit der Handlung einbezogen werden miissten. Denn Kant weist vor der
Tafel darauf hin, dass die reine Vernunft in der praktischen Hinsicht das Ziel hat, den Willen zu
bestimmen:

,»da es in allen Vorschriften der reinen praktischen Vernunft nur um die Willensbestimmung, nicht um die

Naturbedingungen (des praktischen Vermégens) der Ausfithrung seiner Absicht zu tun ist“*’!,

Es geht somit nicht um den Erfolg der Bestimmung, nimlich die Wirklichkeit der ,,Objekte des
Wollens, sondern um den Grund der Bestimmung. Wenn man daher nochmals die Stelle
betrachtet, an der Kant die Aufgabe der reinen Vernunft in der Bestimmung des Willens auf die
Maximen und nicht in der Ausfihrung der Absicht des Willens — wie er auch vor der Tafel der
Kategorien der Freiheit akzentuiert — zum Ausdruck bringt'’?, kann man wohl annehmen, dass die
Durchfihrung der Bestimmung fiir ihn keine Rolle spielt. Bemerkenswert ist zunichst, dass die
Bestimmung des Willens durch den Begrift der reinen Vernunft und einen empirischen Grund nur
im Zusammenhang mit Maximen steht. Zweitens wird die Bildung, Méglichkeit bzw. Wirklichkeit
des Objekts des Wollens in seiner Ausfihrung von der Aufgabe der reinen Vernunft
ausgenommen. Das Wichtigste fiir die reine Vernunft besteht allein in der Bestimmung der Maxime
des Willens als eines freien Willens.

Im Grunde genommen ist das, was die reine Vernunft als Interesse hat, die Gesetzmaligkeit
der Maxime des Willens bzw. die Maxime der Gesetzgebung einer méglichen Natur. Wenn diese
allgemeine Bemerkung Kants auch fir die Bemerkung vor der Tafel gilt, in der er von

405 KpV 05:58.

466 Siche dazu auch Mo/Kaehler (Stark): VVorlesung zur Moralphilosophie, S. 44: ,,Aber thue ich etwas deswegen, weil es
an sich selbst schlechterdings gut ist, so ist eine moralische Gesinnung®. Uber die moralische Gesinnung in der
Votlesung Kaehler siehe auch die Seiten 69, 91, 102, 134, 137, 151, 182, 184, 194 £., 229, 235, 338, 417.

467 KpV 05:92. Zur Ubersicht iiber das Problem der Liige bei Kant siehe Akimoto, Yasukata: Das Ligenproblem bei Kant.
Eine praktische Amwendung der Kantischen Ethik anf die Frage nach der moralischen Bedeutung von Falschanssagen, Frankfurt am
Main 2017.

468 KpV 05:93.

469 Peter Konigs Arbeit besteht im Kern in der These, dass die moralische Bewertung einer Handlung als gut oder bose
wesentlich durch die moralische Gesinnung bestimmt wird (vgl. Konig, Peter: Kants Gesinnungsethik, a.2.0., S. 2, 6).

470 KpV 05:93.

411 KpV 05:66.

42 Vgl. KpV 05:45 £.

70



,» Willensbestimmung® und der ,,Bestimmung einer freien Willkiir spricht, so kann man fundiert
behaupten, dass die Kategorien der Freiheit die Wirklichkeit der Objekte des Wollens oder ihre
Moglichkeit nicht selbst hervorbringen. Die reine Vernunft verwendet die Kategorien praktisch,
um die Bestimmung des Willens als eines freien Willens durchzufihren. Dies bestitigt die Richtung
der Kategorien in der Bestimmung, die mit dem ,augenscheinlichen Vorzug“!” derselben im
Vergleich mit den reinen Verstandesbegriffen zu tun hat. Denn Kant betont, dass die
Freiheitskategorien

»auf die Bestimmung einer freien Willkiir gehen (der zwar keine Anschauung, die aber, welches bei keinen

Begriffen des theoretischen Gebrauchs unseres Erkenntnisverméogens stattfindet, ein reines praktisches Gesetz

- . 474
a priori zum Grunde liegen hat)“""".

Diese Behauptung Kants zeigt nicht nur die Finalitit des Gebrauchs der Kategorien an, nimlich
die Erreichung eines freien Willens, sondern auch die Tatsache, dass die reine Vernunft durch diese
in der Bestimmung des Willens involvierten Begriffe darauf abzielt, das reine praktische Gesetz a
priori im menschlichen, durch Begehrungen und Neigungen affizierten Willen veranschaulichbar
zu machen, da dieses Gesetz in der Form eines reinen Willens den Kategorien der Freiheit
zugrunde liegt. Dies wurde auch schon in Bezug auf die Kausalitit der Freiheit, die der Tafel
zugeschrieben wird, bestitigt. Hier kommt die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung ins
Spiel.

Denn wenn die reine Vernunft im Gesetz praktisch wird und das Ziel hat, den Willen des
Subjekts moralisch zu bestimmen, so beinhaltet die Produktion der Kategorien, nimlich die
Willensgesinnung, eine klare Rolle in der Beschaffenheit der freien Willkiir des Subjekts, die als
Basis der Form der Erkenntnis der Freiheit das moralische Gesetz hat. Die Gesinnung stellt die
Moralitit des Gesetzes dar, wenn sie in dieser freien Willkir involviert ist. Ergo: Die
Freiheitskategorien bringen die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung hervor. Daraus
ergibt sich, dass die Kategorien — wenn uns dieser Terminus als Derivation der Beziehung a priori
zulissig erscheint — keinen anderen Gebrauch zur Beschaffenheit eines freien Willens bzw. einer
freien Willktr haben als die Hervorbringung der moralischen Willensgesinnung durch die ,,Einheit
des Bewul3tseins einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft«*”.

Diese Hervorbringung der Wirklichkeit moralischer Willensgesinnung — denn allein kann ein
Bewusstsein des Gesetzes in Maximen, Vorschriften und Gesetzen eine solche Wirklichkeit
postulieren — legitimiert die Zuschreibung praktischer Erkenntnis und Bedeutung der Kategorien
fir uns Menschen im praktisch-moralischer Hinsicht. Alle Kategorien mussen die moralische
Gesinnung des Willens ausnahmelos produzieren. Die Maximen, Vorschriften und praktischen
Gesetzen bieten den ersten Vorstellungen, durch die wir uns von der moralischen Gesinnung
bewusst sind: In einer guten Maxime, Vorschrift oder einem praktisch begrenzten Gesetz wird
zunichst die Gesinnung einer den Subjektwillen a priori bestimmenden Vernunft gedacht. Also
kann man auch sagen: Das Subjekt ist sich der moralischen Gesinnung seiner Maxime, seiner
Vorschrift oder seines begrenzten Gesetzes bewusst.

Die von einer empirischen Betrachtung der Gesinnung ausgehenden Auslegungen irren sich,
weil sie nicht erkliren konnen, worauf sich das Kriterium ihrer vermutlichen Division der
Gesinnung in eine sinnliche und eine tbersinnliche stiitzt. Denn es gibt mehrere Elemente
innerhalb des Systems der Kritik und im Kontext der Tafel, die unmissverstindlich zeigen, dass es
um die Hervorbringung der Wirklichkeit moralischer Willensgesinnung*™® geht, indem das Gesetz
der Freiheit oder der Vernunft den moralischen, durch Begehrungen aftizierten Willen bestimmt,
um ihn zu einem freien Willen auf der Grundlage der Form eines reinen Willens zu machen. Die

413 KpV 05:65.

474 KpV 05:65.

475 KpV 05:65.

476 Claudia Bloser erklirt die Gesinnung des Willens — da sieht sie sowohl die Kpl” als auch die RGl” — als eine
»fundamentale moralische Einstellung des Individuums® (vgl. Bloser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.O., S. 95)
beziiglich der Begriffe des Guten und Bosen.

71



Freiheitskategorien gehen auf die freie Willkir mit der Hervorbringung der Wirklichkeit einer
moralischen Gesinnung zurtick. Wie sich jede Kategorie auf die moralische Gesinnung bezieht,
wird noch gesehen werden®”’.

6. Homogenitit und praktische Elementarbegriffe
6.1. Das Problem der Gleichartigkeit der Kategorien

Hinsichtlich des Verstindnisses der Kategorien scheint Kants Bemerkungen vor und nach der
Tafel ein wichtiges Hindernis fiir die Ordnung der Kategorien zu liefern. Dies gehoért streng
genommen auch zum Wesen der Kategorien selbst und nicht nur zur Beschreibung derselben als
»praktische Begriffe a priori*”® bzw. ,,praktische Elementarbegriffe!”, da Kant darstellen will, was
diese Kategorien sein kénnen. In der geschichtlichen Entwicklung dieses Verstindnisses sind die
Autoren im Hinblick auf das Problem des Kategorienseins bzw. des begrifflichen Gehalts
praktischer Kategorien auf die Schwierigkeit gestof3en, jene Bemerkungen nicht miteinander in
Einklang bringen zu konnen. Dieses Problem im Verstindnis derselben wird in dieser
Untersuchung das Problem der ,Gleichartigkeit der Kategorien der Freiheit® genannt. Worauf
basiert es denn?

Erstens: Es scheint ein Widerspruch darin zu liegen, dass die Kategorien der Freiheit als
,praktische Begriffe a priori“ und als ,,praktische Elementarbegriffe® bezeichnet werden und
danach betont wird, dass einige dieser Begriffe ,,sinnlich bedingt“**” sind und einer derselben ,,auf
Neigungen griindet“**’. Diese Positionen Kants scheinen tatsichlich kontradiktorisch, da unter
anderem gesagt wird, dass eine Kategorie wie z. B. die Maxime a priori und a posteriori zugleich
sei. Wenn man daran erinnert, dass etwas, dessen Sein und Inhalt sinnlich sind (sc. eine Neigung
kommt von der Sinnlichkeit her), als a posteriori angesehen werden muss, kann Kant nicht
behaupten, dass dieser Begriff a priori sei, d. h. etwas, das der Erfahrung des Sinnlichen vorausgeht.
Denn in dem Apriori muss der Begriff als eine von Erfahrung unabhingige Vorstellung der
Erkenntnis — theoretisch oder auch praktisch — betrachtet werden kénnen, selbst wenn es bei
diesem Begriff nicht um einen reinen Begriff handeln kann. Die hinreichende Bedingung vom
Apriori liegt vor allem in dieser Unabhingigkeit, nimlich ,,ohne Rekurs auf durch sinnliche
Wahrnehmung bedingte Erfahrung“**”. Nun erhebt sich unmittelbar die noch zu beantwortende
Frage: Konnen die Kategorien insgesamt entweder als Begriffe a priori oder als Konzepte a
posteriori verstanden werden?

Zweitens: Ein anderer Kritikpunkt an der Problematik der Homogenitit besteht darin, dass
Kant eine Differenz zwischen Kategorien vornimmt, die nichts mit der Klassifizierung zwischen
mathematischen und dynamischen Kategorien zu tun hat, sondern mit dem, was er die ,,Ordnung*
der Kategorien nennt. Diese Ordnung konzentriert sich auf zwei Perspektiven: Einerseits geht es
um die ,,Stellung® jeder Kategorie in der Tafel (hier kann nicht von einer solchen ,,Vollstindigkeit*
der Tafel gesprochen werden, weil damit gerechnet werden muss, dass entweder die Tafel nicht
vollstindig ist oder es ein Modell gibt, mit dem man einen Vergleich konnte). Andererseits geht es
um die Stellung, namlich darum, was geordnet wird. Ganz so, als ob es zwei ,,Arten‘ der Kategorien
gibe, als stinden also auf der einen Seite die nicht-moralischen Kategorien und auf der anderen
Seite die moralischen Kategorien. So haben die Autoren die Thematik der ,,Ordnung® aufgefasst.
Es gibt auch eine Tendenz in der Kant-Forschung, die Problematik der ,,Kombination® der

477 Siehe Kapitel II.

478 KpV 05:66.

479 KpV 05:66.

480 Vol. KpV 05:66.

81 KpV 05:67.

482 Hiltschet, Reinhard: ,,a prioti / a postetiori®, in: Kant-Lexikon, a.a.0., S. 1. Vgl. dazu auch Ratke, Heinrich:
Systematisches Handlexikon zu Kants Kritik der reinen Vernunft, Hamburg, 1991, S. 17, 22.

72



Kategorien", durch die die dritte Kategorie der Tafel entsteht, der Thematik der Ordnung
zuzuordnen. Solche Aspekte machen einen Umstand des Problems der Homogenitit der
Freiheitskategorien aus, d. h. ihr Sein und ihr Gehalt scheinen nicht dasselbe in jeder Kategorie zu
sein. Was heil3t es, die Kategorien entsprechend einer ,,Ordnung® zu verstehen?

Drittens: Der Zugang zum Verstindnis der Kategorien der Freiheit setzt auch voraus, sich
mit dem weiteren Aspekt der Problematik der Homogenitit in Bezug auf einen ,,Ubergang® von
einer Art von Kategorien zu einer anderen Art derselben innerhalb der Tafel, vermittelt durch die
Modalititskategorien, auseinanderzusetzen. In diesem Fall hebt Kant hervor, dass die Kategorien
nicht homogen sind: Es gibt Kategorien, deren Sein und Gehalt zwischen dem Praktischen
tberhaupt und dem Sittlichen unterschieden werden. Diese Problematik scheint sich zu
verschirfen, indem er von einem Ubergang von dem Problematischen zum Dogmatischen der
Kategorien spricht. In jedem Fall geh6rt — so scheint Kant sich ausdriicken zu wollen — zu dem,
was die Kategorien sind, einen Ubergang von einer Art von Kategorie zu einer anderen Art
derselben. Was impliziert tatsichlich diesen Ubergang fiir ein klares und nicht-kontradiktorisches
Verstindnis dessen, was Kant unter ,,Kategorien der Freiheit™ in ihrem Sein und Gehalt versteht?

Ein Hauptteil der Kontroverse iiber das richtige Verstindnis der Kategorien in Bezug auf
thre Homogenitit versus Heterogenitit derselben konzentriert sich auf die Frage nach der den
Kategorien zugrunde liegenden Freiheit, die die Rolle der Einheit derselben annehmen soll. In
diesem Sinne muss der Vorschlag einer Auflosung all dieser Probleme die moralisch-praktische
Freiheit als Fundament praktischer Kategorien einbeziehen. Im Folgenden werden die oben
gestellten Fragen ausgehend von der in den Kategorien implizierten Konzeption der praktischen
Vernunft gepriift.

6.2. Die praktische Vernunft tiberhaupt

Wesentliche Primisse der kantischen Konzeption der Freiheitskategorien ist die Vorstellung, ,,dal3
diese Kategorien nur die praktische Vernunft iiberhaupt angehen**!, wie vor der Tafel angemerkt
wird. Damit verfiigen diese Kategorien tiber eine besondere Restriktion: Sie gehen die theoretisch
gebrauchte Vernunft nichts an, weshalb sie ,,die Objekte des Begehrungsvermogen“* weder in
threr Moglichkeit noch in ihrer Wirklichkeit erkliren. Damit einher geht, dass sie eine weitere
Einschrinkung aufweisen: Freiheitskategorien gehoéren nicht zum Feld der Tatigkeit des
Verstandes, der ein Verhiltnis zum unteren Begehrungsvermogen hat™. Was die praktische
Kategorie der Verstand-Begehrungsvermdégen-Relation anbelangt, gibt es innerhalb der kantischen
Bemerkung zur Tafel eine Inkompatibilitit in folgendem Satz: Der (menschliche) Wille (Verstand-
Begehrungsvermégen-Relation)  bestimmt  den  (menschlichen)  Willen  (Verstand-
Begehrungsvermégen-Relation), da diese Kategotien mit der ,,Willensbestimmung“*” zu tun
haben. Anders ausgedriickt wiirde der Satz lauten: Der Verstand verbunden mit dem
Begehrungsvermégen bestimmt den Verstand verbunden mit dem Begehrungsvermoégen. Um
diese mogliche Inkonsistenz zu vermeiden, muss man nur beachten, dass Kant explizit darauf
hinweist, dass die reine Vernunft den Willen bestimmt, um praktisch zu sein.

Die praktische Vernunft muss anders als der Verstand (in Verbindung mit dem
Begehrungsvermdgen) angesehen werden, um sie den sinnlich affizierten Willen bestimmen zu
konnen. Es muss der Wille (Verstand-Begehrungsvermégen-Relation) als etwas Bestimmbares
anders sein als das, was ihn bestimmt, nimlich das Bestimmende. Daher sagt Kant mit Recht, dass
,»der reine Wille, so fern der reine Verstand (der in solchem Falle Vernunft heif3t) durch die bloBe

43 Vgl. Moskopp, Werner: Struktur und Dynamik, a.a.0., S. 230. Im Gegensatz zu anderen Interpreten spricht dieser
Autor von moralischen Urteilen und nicht von anderen Arten von Urteilen. Uber Kombinationen der heterogenen
Kategorien siche Zimmermann, Stephan: Zu den Freibeitskategorien, a.a.O., S. 237.

484 KpV 05:66.

485 KpV 05:45.

486 Vol KpV 05:23 ff., 05:55.

47 KpV 05:66.

73



Vorstellung eines Gesetzes praktisch ist“***. Die Feststellung, Vernunft bestimme ,,fiir sich

selbst“** den Willen, ist deshalb keine leere Aussage, sondern spricht grundsitzlich fiir jene
Unterscheidung von Vernunft und Wille; andernfalls ergibt folgende Behauptung Kants keinen
Sinn:

»Die Vernunft bestimmt in einem praktischen Gesetze unmittelbar den Willen, nicht vermittelst eines

dazwischen kommenden Gefiihls der Lust und Unlust, selbst nicht an diesem Gesetze, und nur, daf} sie als

. . . . _ - 490
reine Vernunft praktisch sein kann, macht es ihr moglich, gesetzgebend zu sein“".

Der Erklirungsgrund der praktischen Vernunft: Es ist wichtig, zu erkennen, dass die reine
Vernunft praktisch sein kann, weil sie in dem moralischen Gesetz den Willen unmittelbar
bestimmen kann. Der in Verstand und unterem Begehrungsvermdgen desintegrierte Wille enthalt
begehrte und begehrende Objekte, die aus der Erfahrung stammen und im Allgemeinen dem
materiellen Inhalt der Maximen, der hypothetischen Imperativen, sowie der Regel der Kunst und
Technik dienen. Und die praktische Vernunft bestimmt diesen Willen, wenn es um Maximen geht,
die ein Dilemma der Moralitit prisentieren®'. Daraus ergibt sich, dass eine praktische Vernunft,
die als empirischer Wille, empitische Vernunft”* oder empirischer Intellekt verstanden werden
wollte, Kants Lehre von der praktischen reinen Vernunft widerspricht, ohne im Ubrigen zu
berticksichtigen, dass Kant nicht ausdricklich von solchen empirischen Vermégen spricht.

Es ist nun fir das Verstindnis der engen Verknupfung von Freiheitskategorien und
praktischer Vernunft tiberhaupt von gro3er Wichtigkeit, dass es ein (leicht zu behebender) Fehler
wire, zu interpretieren, dass die Kategorien die reine praktische Vernunft und die empirische
praktische Vernunft angehen, als ob das auf die praktische Vernunft verwendete Adverb
,uberhaupt® bedeuten wirde, dass es zwei Vernunft gibe, zu denen die Einheit der Kategorien
unter dem Begriff der moralischen Freiheit gehérte. Dariiber hinaus, wenn es sich um eine
Auffassung eines allgemeinen Gebrauchs der reinen Vernunft handeln wirde, wiirde daraus ein
Kardinalfehler folgen, denn die reine Vernunft hat nur ihren Gebrauch durch die Moralitit*”, und
ein allgemeiner Gebrauch misste eine reine Vernunft umfassen, deren Gebrauch auch im
Empirischen stattfinden musste. In der Kritik der praktischen 1 ernunft handelt es sich um die reine
Vernunft, die praktisch sein kann, und nicht um eine empirische Vernunft. Wenn Kant in der
Einleitung dieses Werks von der empirisch bedingten Vernunft spricht, setzt das keineswegs
voraus, dass es eine empirische praktische Vernunft gibt, d. h. beide Ausdricke sind nicht
gleichbedeutend. Die reine Vernunft ist praktisch nur durch das Bewusstsein des moralischen
Gesetzes und nicht durch eine empirische Erscheinung, deren Vorstellung der reinen Vernunft
den Status des Praktischen geben wiirde*.

Kant hat darauf aufmerksam gemacht, dass ,die Bestimmungen einer praktischen
Vernunft“*” oder Kategorien der Freiheit der ,,Einheit des BewuBtseins einer im moralischen
Gesetze gebietenden praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens*“*”® | das Mannigfaltige der
Begehrungen“*’ a priori unterwerfen und sie daher als Basis ,,die Form eines reinen Willens

in ihr [der reinen Vernunft]“*® haben. So liegt es nahe, der Ausdruck ,,praktische Vernunft

488 KpV 05:55.

489 Vgl. KpV 05:24 £.

490 KpV 05:25.

#1 Vgl KpV 05:45.

492 Kant hilt es zwar fiir intuitiv nachvollziehbar, dass die empitisch praktische Vernunft aktiv auf die Willensbildung
einwirken kann* (Josifovic, Sasa: ,,Kants Theorie des freien Handelns®, in: Noller, J6rg; Josifovic, Sasa (Hrsg.): Freiheit
nach Kant. Tradition, Rezeption, Transformation, Aktnalitit, Leiden/Boston 2019, S. 318). Dies ist jedoch falsch, da die reine
Vernunft praktisch durch das Sittengesetz bestimmt wird (vgl. KpV 05:25).

43 Vgl. KpV 05:05 £., 05:07.

94 Vgl. KpV 05:15, 05:24, 05:25, 05:31, 05:42.

495 KpV 05:65.

496 KpV 05:65.

97 KpV 05:65.

498 KpV 05:66.

74



tiberhaupt“*”” mit der im moralischen Gesetz gebietenden praktischen Vernunft zu interpretieren.

Eine reine praktische Vernunft, eine reine Vernunft im praktischen Sinn und eine praktische
Vernunft sind letztlich identisch. Der Kontext der Tafeldarstellung beschrinkt somit auch eine
andere mogliche Verwendungsweise des Terminus technicus ,,praktische Vernunft“. Die
Kategorien der Freiheit sind praktische Begriffe a priori des Systems der Kritik einer praktischen
Vernunft iiberhanpt.

Es gibt Versuche, diese Begriffe von diesem System abzuschotten, als ob es sich um Begriffe
handeln wiirde, die weder mit der objektiven Realitit der praktischen Freiheit™” noch mit dem
Praktischen der reinen Vernunft etwas zu tun hitten. Denn das System der Kritik einer praktischen
Vernunft und das System der Kiritik einer reinen praktischen Vernunft sind streng genommen
dasselbe System (,,Ob ein solches System, als hier von der reinen praktischen Vernunft“”’; ,(...)
diese aber gehort nicht in eine Kiritik der praktischen Vernunft Gberhaupt, die nur die Prinzipien
ithrer Moglichkeit, ihres Umfangs und ihrer Grenzen vollstindig, ohne besondere Beziehung auf
die menschliche Natur, angeben soll*°”?). Dementsprechend ist davon auszugehen, dass das System
nur eine Freiheitsidee enthilt, die durch die reine Vernunft im Bewusstsein des Gesetzes positiv
nachgewiesen ist — was einer Betonung gleichkime, dass eine andere Idee der Freiheit als die
transzendentale, durch das Gesetz real-objektiv-praktisch bewiesene Freiheitsidee andere
Konzepte a priori implizieren wiirde, was innerhalb dieses Systems der Kritik nicht demonstriert
werden kann.

Wenn die Kategorien der Freiheit zur Kritik der praktischen Vernunft iberhaupt gehoren,
positionieren sie sich vor dieser Kritik mit derselben Aufgabe, d. h. zu zeigen, dass die reine
Vernunft den Willen bestimmt und die Moglichkeit eliminiert, die Gliickseligkeit bzw. das Gefiihl
der Lust als das oberste Prinzip der praktischen Philosophie zu betrachten. Hinzu kommt, dass die
Objekte der praktischen Vernunft das Gute und Bése als Folge des moralischen Gesetzes
dargestellt werden mussen. In diesem Sinne beschiftigen sie sich mit der Unterwerfung des
Mannigfaltigen der Begehrungen, deren Lust eine Beschrinkung fir die reine Vernunft darstellt.
Kurz gefasst: Die Kategorien als Begrifte a priori einer Kritik der praktischen 1 ernunft iberhaupt
haben mit ihrer Beziechung auf eine moralische Willensgesinnung dieselbe Obliegenheit dieser
Kritik, d. h.:

,»Die Kritik der praktischen Vernunft Giberhaupt hat also die Obliegenheit, die empirisch bedingte Vernunft

von der AnmaQung abzuhalten, ausschlieBungsweise den Bestimmungsgrund des Willens allein abgeben zu

wollen*®

Im Lichte dieser Bemerkungen bleibt die systematische Stellung praktischer Kategorien deutlich:
Die allgemeine Finalitit der vollstindigen Tafel besteht in der Etablierung des obersten Prinzips
der praktischen Philosophie als des einzigen Bestimmungsgrunds der Moral und darin, Begriffe zu
sein, durch die der Zusammenhang zwischen dem Gesetz der reinen Vernunft und dem Guten
bzw. Bésen gedacht werden kann. Deswegen wird die Tafel am Ende der kritischen Analyse der
Begriffe des Guten und Bosen lokalisiert — denn diese Tafel steht ,,in Ansehung der Begriffe des
Guten und Bésen® — und zwar vor der reinen praktischen Urteilskraft, die sich unter anderem um
die Anwendung einer moglich (sittlich-guten bzw. bosen) Handlung in concreto auf eine sinnliche
Handlung™* bezieht.

499 KpV 05:66.

500 Kants Aussage ist in diesem Punkt klar und deutlich: ,,Praktische Vernunft jetzt fir sich selbst, und ohne mit der
spekulativen Verabredung getroffen zu haben, einem tbersinnlichen Gegenstande der Kategorie der Kausalitit,
nimlich der Freiheit, Realitit verschafft (obgleich, als praktischem Begriffe, auch nur zum praktischen Gebrauche),
also dasjenige, was dort blof3 gedacht werden konnte, durch ein Faktum bestitigt™ (KpV 05:06).

ST KpV 05:08.

52 KpV 05:08. Vgl. KpV 05:12.

503 KpV 05:16.

304 Vel. KpV 05:67.

75



Die Finalitit der Tafel manifestiert sich folglich in einem negativen Sinn, wie etwa die
Aufgabe der Unterwerfung des Mannigfaltigen der Begehrungen zeigt, sowie in einem positiven
Sinn, wie beispielsweise die Aufgabe der Hervorbringung der Wirklichkeit der Willensgesinnung
deutlich macht. Negativ betrachtet, limitieren die Kategorien die Begehrungen, d. h. das, was aus
der Sinnlichkeit durch Gefthle den Willen affiziert, wird unter dem Gesetz der Freiheit gedacht.
Positiv gesehen verbinden sie das Gesetz mit dem Guten und Bosen in der Vorstellung einer
moralischen Gesinnung. Beispielsweise kann sich jeder einer moralisch guten Maxime bewusst
sein, deren moralische Gesinnung nicht infrage gestellt wird.

Auf diese Weise sucht Kant der Tatsache Rechnung zu tragen, dass es unter gewisser
Perspektive (sc. unter der Betrachtung der vollstindigen Tafel und nicht der Kategorien im
Einzelnen) eine ,,Homogenitit™ gibt, die folglich mit der Titigkeit aller Kategorien in Bezug auf
die Unterwerfung der Begehrungen und auf die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung zu tun
hat und, wie gezeigt wurde, auf den Begriff der praktisch-moralischen Freiheit bezogen ist. Dass
die Kategorien die praktische Vernunft iberhaupt oder eine im moralischen Gesetz gebietende
praktische Vernunft angehen, besagt nichts anderes, als dass sie Kategorien fiir die Moralitit reiner
Vernunft sind. Wie noch gesehen werden wird, steht die Bestimmung der ,,Ordnung® des
Fortgangs derselben und der Ubergang zwischen Prinzipien mit der Homogenitit der Kategorien
nicht im Widerspruch.

6.3. Die Ordnung des Fortgangs praktischer Kategorien

Im vorhergehenden Abschnitt ist darauf hingewiesen worden, dass derjenige Teil des Problems der
Gleichartigkeit der Kategorien, der sich auf die Ordnung des Fortgangs konzentriert, nicht das
betriftt, was die Kategorien allgemein als Aufgabe haben und iiberhaupt sind. Die Gleichartigkeit
bezieht sich somit auf den Zusammenhang derselben mit der reinen Vernunft in praktischer
Hinsicht (durch die praktisch-moralische Freiheit) und auf die Willensbestimmung als einen freien
Willen bzw. eine freie Willkir (durch die Tatigkeit derselben). Nur die Tatsache, dass sie Kategorien
der Freiheit sind, exponiert eine notwendige Verbindung dieser Begriffe a priori mit ,eine[r] Art
von Kausalitit, die aber empirischen Bestimmungsgriinden nicht unterworfen ist“”, wie Kant
selbst diese Freiheit nach der Tafeldarstellung hervorhebt. Was ist die Ursache dafiir, dass die
Ordnung des Fortgangs der Kategorien die Gleichartigkeit derselben in Zweifel gezogen hat? Im
Prinzip wurde es sich um eine Verwirrung aufgrund der Auffassung gewisser Adjektive und
Adverbien handeln, die die Beschreibung der Ordnung derselben zusammensetzen. Kant
behauptet,

,»,daB diese Kategorien (...) so in ihrer Ordnung, von den moralisch noch unbestimmten, und sinnlich-bedingten,

zu denen, die, sinnlich-unbedingt, blof3 durchs moralische Gesetz bestimmt sind, fortgehen“SO(’.

Verschiedene, aber in sich verbundene Aspekte dieser Beschreibung der Kategorien sind auffllig.
Um begreiflich zu machen, was eine Kategorie von einer anderen Kategorie unterscheidet bzw.
was eine Kategorie von einer anderen Kategorie spezifiziert, seien zwei Konditionierungen in
Bezug auf das moralische Gesetz vorgestellt: das Subjektive und das Objektive der Notwendigkeit
jeder Kategorie. Als weitere Erklirung daftr kann angefihrt werden, dass die Kategorien der
Freiheit im Unterschied zu den Verstandeskategorien eine Verwandlung vom ,Kénnen® zum
,»oein® (sc. ,,durch ein Faktum® der reinen Vernunft) darstellen, da die den Kategorien zugrunde
liegende Freiheit in einer Kausalitit besteht, in der die als Moglichkeit gedachte Kraft der reinen
Vernunft (Idee der Freiheit) in eine Tat"” bzw. ein Faktum derselben (des Gesetzes) verwandelt
wird.

505 KpV 05:67.
506 KpV 05:66.
507 Vgl. KpV 05:03.

76



Insbesondere gegen Ende der Kritischen Beleuchtung der zweiten Kritik reflektiert Kant
dariiber, dass in der Kausalitit des handelnden Wesens als Mitglied der intelligiblen und sinnlichen
Welt seine Handlung ,,mithin als frei gedacht werden konne. Nun kam es blo3 darauf an, daf3 dieses
Koénnen in ein Sein verwandelt wiirde, d. 1. dal man in einem wirklichen Falle, gleichsam durch
ein Faktum, beweisen konne: dafl gewisse Handlungen eine solche Kausalitit (die intellektuelle,
sinnlich unbedingte) voraussetzen, sie mégen nun wirklich, oder auch nur geboten, d. i. objektiv
praktisch notwendig sein“’”. Allgemein betrachtet enthalten die Kategorien verschiedene
Momente™” dieser Verwandlung, in der fiir den Menschen das Affizierende aus der Sinnlichkeit
essenziell ist; denn das Konnen der Freiheit setzt die Vorstellungen des Mannigfaltigen der
Begehrungen bzw. Neigungen negativ voraus; anderenfalls konnte man an ein Freisein von etwas
nicht denken. Es wird jetzt versucht, eine spezifische Erklirung des oben angefiihrten Zitats zu
geben, aber vorher wird kurz die Entwicklung der Interpretationen in Bezug auf die Ordnung des
Fortgangs analysiert.

Ohne Zweifel gilt die Problematik der Ordnung als eine der schwierigsten, die bisher in
Bezug auf die Tafel von Autoren zu l6sen versucht wird. Nach dieser vorliegenden Analyse hingen
sowohl die Ordnungs- als auch die Ubergangsproblematik stark davon ab, wie sie die Freiheit der
Tafel und das Sittengesetz der Freiheit innerhalb des Systems der Kritik interpretieren. Im Laufe
der Interpretationsgeschichte der Kategorien haben sie verschiedene Positionen dazu vorgebracht,
wie eine solche oben zitierte Passage verstanden werden kann. Solche Gesichtspunkte kénnen
nachfolgend betrachtet werden:

Position 1: Die Kategorien der Quantitit, Qualitit und Relation sind sinnlich bedingte
Kategorien, und die der Modalitdt moralisch bestimmte Kategorien.

Position 2: Die Kategorien der Quantitit, Qualitit, Relation und die ersten zwei der
Modalitit sind sinnlich bedingt, und die letzte Kategorie der Modalitit ist moralisch bestimmt.

Position 3: Die ersten zwei Kategorien jeder Klasse sind sinnlich bedingt, und die letzte
Kategorie jeder Klasse ist moralisch bestimmt.

Position 4: Die Kategorien, die sinnlich bedingt und moralisch bestimmt sind, werden in der
Tafel gemischt dargestellt.

Position 5: Die Kategorien der Natur sind sinnlich bedingt, und die der Freiheit sind
moralisch bestimmt™'’.

Eine fiktive Perspektive auf jene Textpassage zur Fortgangordnung der Kategorien fihrte
zur Auslegung einer radikalen Heterogenitit: Es handele sich um zwei (manche sprechen von drei)
YArten, [ Typen® bzw. ,,Klassen® von Kategorien, die sich hinsichtlich ihres Inhaltes gegenseitig
ausschliefen wiirden. Das Problem mit einer solchen Auffassung liegt nicht in einer einfachen
Klassifikation der Kategorien — denn nichts hindert daran, sie unter einem begriindeten Prinzip in
Gruppen einzuteilen; die Verstandeskategorien werden auch in Klassen und Abteilungen
unterteilt’'’, ohne den Status von Kategotien des reinen Verstandes tberhaupt zu vetlieren. Das
Problematische ist vielmehr darauf bezogen, dass fiir einige Autoren eine Art, ein Typ oder eine
Klasse von Kategorien nicht streng mit der praktischen Freiheit, sondern mit dem Naturbegriff zu
tun hat. Und dies macht ihre Klassifikation vollig unplausibel, wenn man den Begriff der Freiheit
gemil} der Kpl” analysiert. Daraus ergibt sich, dass das Kriterium der Gruppierung unzutreffend
wird (z. B.: es gibe eine reine praktische und eine empirische praktische Vernunft — etwa wie
transzendentale und empirische Freiheit —, oder dass einige Kategorien empirisch und andere reine
seien; oder Objekte der praktischen Vernunft seien Wohl und Ubel — ergo: es gabe Kategorien fur
solche Objekte).

In der vorliegenden Analyse wird auch angenommen, dass die Freiheitskategorien in vier
»Klassen von Begriffen a priori klassifiziert werden, d. h. in die Kategorien der ,,Quantitit®,
,»Qualitit™,  Relation” und ,,Modalitit”, wie Kant selbst die Tafel mit vier arabischen Ziffern (1.,

508 KpV 05:104.

59 Vel. dazu auch Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.a.0., S. 149 ff.
510 Vel. Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.2.0., S. 168.

511 Vel KtV B 110.

71



2., 3., 4.,) bildet. Es geht bei ihnen nicht um eine ,,mathematische* oder ,,dynamische‘ Ableitung,
wie Claudia Graband’"* meint. Und dies bedeutet auch keineswegs, dass sich einige unter diesen
vier Klassen stehende Kategorien auf das Empirische oder auf die Méglichkeit der Objekte des
unteren Begehrungsvermdégens beziehen wiirden.

Aus der Grundannahme, dass alle Kategorien der Freiheit Begriffe a priori sind, folgt fiir das
Verstindnis dieser, dass keine aus der Sinnlichkeit oder irgendeinem empirischen Vermogen
stammt. Was aber ist mit der Ordnung des Fortgangs konkret gemeint? Warum teilt Kant den
Fortgang auf diese Weise ein? Ein Blick in jeden gebrauchten Terminus scheint ein wenig mehr
Licht ins Dunkel zu bringen, denn es wird vorausgesetzt, dass die Ordnung nicht notwendigerweise
Ungleichartigkeit impliziert. Insofern werden nun die folgenden Termini isoliert:

A- Moralisch noch unbestimmt. Es geht um die Pridikation derjenigen Kategorie, die das
Moralische als ,,mogliche” Bestimmtheit enthilt. Das Adverb ,,noch® bringt den potenziellen
Charakter des Begriffs zur Geltung. Der Inhalt des Begriffs kann moralisch bestimmt werden, aber
er ist noch nicht moralisch bestimmt. Ohne die Verbindung, die dieses Adverb herstellt, misste
der Inhalt der Kategorie aus dem Anwendungsbereich praktischer Vernunft ausgeschlossen
werden, da dies implizieren wiirde, dass der Begriff im direkten Gegensatz zum Moralischen
stinde: Es wire ein moralisch unbestimmter Begriff, wie beispielsweise der der Bewegung oder der
GroBe. So lasst sich also feststellen, dass es einen beachtlichen Unterschied zwischen einem
moralisch noch unbestimmten und einem moralisch unbestimmten Begriff gibt. In letzterem wird
die Moglichkeit einer Bestimmbarkeit durch das Moralisch einfach ausgeschlossen — was bei keiner
Kategorie der Freiheit der Fall ist. Im Inhalt einer moralisch noch unbestimmten Kategorie ist die
Bestimmbarkeit durch das moralische Gesetz vollstindig mdglich, da diese Form der
Unbestimmbarkeit gerade im Horizont der Bestimmung durch das Gesetz steht.

B- Sinnlich-bedingr: Trotz aller terminologischen Bindung darf man ,,bedingt nicht mit
,,bestimmt* verwechseln. Denn der Sinn von etwas Bedingtem bezieht sich eher auf eine gewisse
Unabhingigkeit des Begriffs, d. h. der Begriff wird affiziert bzw. beeinflusst, aber er ist nicht als
abhingig von etwas zu verstehen. In einem bestimmten Begriff hingegen steht man vor einer
Abhingigkeit und nicht nur vor einer Beeinflussung. Das, was den Begriff beeinflusst, besteht
gemil} der Betrachtung der praktischen Philosophie Kants in der Begierde bzw. Begehrung, die
Neigungen bilden kénnen. Kurz gesagt: Die Begierde bzw. Neigung affiziert den Begriff, ohne ihn
notwendig zu bestimmen®”. Die Kpl” bestitigt diese Annahme, indem Kant die Begriffe mit der
Freiheit verbindet: ,,Freitheit und das BewuBtsein derselben, als eines Vermdgens, mit
tberwiegender Gesinnung das moralische Gesetz zu befolgen, ist Unabhingigkeit von
Neigungen, wenigstens als bestimmenden (wenn gleich nicht als affizierenden)
Bewegursachen unseres Begehrens, und, so fern, als ich mir derselben in der Befolgung meiner
moralischen Maximen bewuft bin, (...)*°'*. Daraus folgt, dass jeder Begriff, der mit der Freiheit und
threm Bewusstsein verbunden ist, durchaus von Neigungen, Begierden oder inklusive Bediirfnisse
als sinnlich affiziert angesehen werden kann. So gesehen besteht das Sinnlich-Bedingte im Sinnlich-
Affizierenden.

C- Sinnlich-unbedingt: Es ist plausibel, dass diese Kombination von Adjektiven sich direkt auf
das moralische Gesetz bezieht. Hinweise im Text lassen sich auch so interpretieren, dass diese
Kombination einerseits im Gegensatz zu der anderen oben kommentierten Kombination
,»sinnlich-bedingt® steht und andererseits eine Referenz auf die im Tableau enthaltenen Begriffe
bzw. Kategorien darstellt. Dabei ist zu beachten, dass eine vollige Abstraktion von der Affektion

512 Vgl. Graband, Claudia: Das Vermigen, a.a.O., S. 53. Auch S. Zimmermann, R. Bader und Werner Euler vertreten
diese inkonsistente Hypothese (vgl. Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.a.0., S. 260; Bader, Ralf M.: ,,Kant and the
Categories of Freedom®, in: Britisch Journal for the History of Philosophy, 17 4 (2009), S. 802; Euler, Werner: VVerstand und
Wille, a.2.0., S. 187. Wenn man genau die Stelle KpV 05:104 betrachtet, sicht man deutlich, dass Kant sich auf die
,» Verstandeskategorien® und insb. auf die dynamisch-theoretische Kategorie der ,,Kausalitit™ bezicht.

513 Diese Position vertritt auch Werner Euler: ,,Sinnlich bedingt bedeutet jedenfalls nicht: abhingig von sinnlicher
Anschauung, sondern allenfalls: beeinflusst durch Begierden. Doch auch die Begehrungen koénnen kein
Bestimmungsfaktor dieser Kategorien sein® (Euler, Werner: Verstand und Wille, a.a.0., S. 204).

314 KpV 05:117. Der Ausdruck ,,affiziert” wird in der Stelle KpV 05:32 herausgestellt.

78



durch Neigungen stattfindet, d. h. aus einer bestimmten Perspektive und nach einem bestimmten
Kriterium muss der Begriff frei und unabhingig von dem Affizierenden vorgestellt werden. In
diesem Zusammenhang ist zu erkennen, dass die Bedingung der Entstehung des Begriffes nicht
aus sinnlich-physischer Bedingung bestehen kann.

D- Blof§ durchs moralische Gesetz, bestimmt: Nimmt die oben ausgefuhrten Behauptung an, dass
ein bestimmter Begriff eine gewisse Abhingigkeit darstellt, kann ein blof3 durch moralisches Gesetz
bestimmter Begriff nicht das Gesetz selbst bedeuten. Das wire, als wenn das Gesetz durch das
Gesetz bestimmt hitte, was widersprechend zu sein scheint. Es gibt Begriffe, die eine direkte
Verbindung mit dem moralischen Gesetz positiv betrachtet vorstellen. Der Begriff hiangt hier von
dem Gesetz ab, um das zu sein, was er ist. Alle Kategorien stehen in der reinen Vernunft im
Dienste’™ des moralischen Gesetzes, aber einige von ihnen basieren die Vorstellung ihres Inhalts
direkt (,,blo3*) aus dem Gesetz. Beispielsweise: Ein subjektives Prinzip hingt nicht direkt von dem
Gesetz ab, aber es dient zu dem Gesetz, um eine moralische Gesinnung in einer moralisch gute
Maxime hervorzubringen; eine vollkommene Pflicht ist nicht nur im Dienste des Gesetzes (denn
sie soll auch das Mannigfaltige der Begehrungen unterwerfen und die moralische Gesinnung fiir
den menschlichen Willen produzieren), sondern hingt sie auch fir die Vorstellung der in der Pflicht
enthaltenen Vollkommenheit von dem Gesetz direkt.

Mit dieser umfassenden und zugleich allgemeinen Analyse der Beschreibungen (denn die
Frage, wie solche in den Kategorien vorgestellt werden konnen, wird erst im nichsten Kapitel
beantwortet) im Bereich des Praktischen der reinen Vernunft hebt Kant hervor, dass die Ordnung
des Fortgangs mit zwei Betrachtungen von ,,Momenten® der Begriffe a priori in Bezug auf die
Bestimmung der Objekte einer praktischen Vernunft bzw. der Begriffe des Guten und Bésen durch
das moralische Gesetz zusammenhingt. So gesehen ergeben sich daraus die Betrachtungen der
Momente wie folgt: 1- Die Kombination der Kennzeichnungen A- und B- sind Attributionen der
Begriffe a priori, die im Dienst der Moralitit stehen und deren in eine Materie vorgestellter Inhalt
aus dem sinnlichen Affizierenden stammt. Der Begriff positioniert sich vor dem Gesetz negativ. 2-
Die Kombination der Kennzeichnungen C- und D- sind ebenfalls Attributionen der Begriffe a
priori, die im Dienst der Moralitit stehen und deren in eine Form vorgestellter Inhalt aus dem
sinnlichen Affizierenden nicht stammt. Der Begriff positioniert sich vor dem Gesetz positiv.

Diese Uberlegungen lassen die Auffassungen einiger Autoren auf3en vor, die eine Trennung
von Kategorien unter den Figuren einer ,,Art” oder ,, Typ* innerhalb der Tafel vorschlagen. Es
handelt sich nzht um Kategorientypen bzw. Kategorienarten, die sich auf eine reine praktische
Vernunft oder reinen praktischen Willen #nd auf eine empirische praktische Vernunft oder einen
empirischen Willen erstrecken wiirden. All diese Begriffe a priori ordnen sich sowohl negativ als
auch positiv vor dem Gesetz, das das Unbedingt-Gute und Unbedingt-Bése als Folgen im
menschlichen Willen bestimmt. Dass einige praktische Begriffe a priori gemal3 ihrem Inhalt vor
dem Gesetz ,negativ’ bewertet werden kénnen, bedeutet vor allem, dass das Affizierende (sc. die
Materie, bspw.: ich begehre Geld auszugeben und Schulden zu machen) die Handlung beeinflussen
konnte, ,,gegen alles, was Vernunft fiir sich selbst sagt“’'’, zu handeln.

Diese Negativitit vor dem Gesetz kann nicht abgelehnt werden, weil nach Kant ,,der Mensch
[...] ein bediirftiges Wesen [ist], so fern er zur Sinnenwelt geh6rt'’. Die Beschaffenheit des
Menschen als bediirftiges Wesen macht einen unumginglichen Voraussatz des moralischen
Gesetzes als ,,synthetischer Satz a priori‘'® aus. Denn der synthetische Charakter des Gesetzes,
dessen Vorstellung im Menschen unter der imperativischen Form zustande kommt, geht streng
genommen von der Annahme aus, dass der Mensch sich in dieser Welt als durch seine Sinnlichkeit
affiziert befindet: ,,Im ersteren Falle [der Mensch] aber hat das Gesetz die Form eines Imperativs,
weil man an jenem zwar, als verninftiges Wesen, einen reinen, aber, als mit Bediirfnissen und
sinnlichen Bewegursachen affiziertem Wesen, keinen heiligen Willen, d. i. einen solchen, der

315 Vel. Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.2.0., S. 168.
16 KpV 05:62.
17 KpV 05:61.
18 KpV 05:31.

79



keiner dem moralischen Gesetze widerstreitenden Maximen fihig wire, voraussetzen kann‘".

Hierbei ist es unerldsslich, dass der erste Begriff a priori der Quantitit mit einer Materie oder
materiellem Inhalt einhergeht, damit der Bestimmungsgrund der reinen Vernunft im menschlichen
Willen gedacht werden und die moralische Gesinnung in Bezug auf die Gegenstinde derselben,
nimlich das Gute und das Bése, hervorgebracht werden kann. Es zeigt sich also an diesen
Ausfihrungen, dass es eine inhirente Notwendigkeit innerhalb des Systems der Kritik selbst,
nimlich der Moralphilosophie, gibt, gewissen Begriffen a priori der praktischen Vernunft bzw.
Kategorien eine Materie vorstellbar zu machen.

Die Positivitit vor dem Gesetz besagt nicht nur, dass einige Begriffe a priori auf der Tafel
einen Inhalt manifestieren, der sich verbunden mit dem Gesetz unmittelbar finden lisst, sondern
auch, dass ihre Vorstellung als Regeln die Form des Gesetzes darstellen. Es wire allerdings ein
Missverstindnis, davon auszugehen, dass diese Begriffe a priori in gewissem Sinne keine Materie
des Begehrens nicht voraussetzen. Es gibt keine Moralitit bei Menschen ohne Sinnlichkeit. Der
Mensch kann ein moralisches Wesen nur unter der Voraussetzung affizierbarer Sinnlichkeit sein.
Aber fur die praktische Vernunft werden einige Begriffe der Tafel mit dem Gesetz bereits, nimlich
ohne die Referenz auf eine Materie anderer Begriffe, gedacht. Dies bedeutet nicht, dass eine solche
Referenz nicht stattfindet, denn die dritte Modalitdtskategorie kann ohne die Maximen in der
Bestimmung nicht stattfinden (weil die in dieser Kategorie gedachte Pflicht in einem menschlichen
Willen realisiert werden kénnen muss); nur ihre Vorstellung als Regeln wird vor dem Gesetz in
Betracht gezogen™.

In der Positivitit, wie Ina Goy richtig akzentuiert, erwerben sie den moralischen Status
lediglich durch das moralische Gesetz, das als Bewusstsein und als universelle Formel aller Regel
der Moralitit nicht selbst ein Teil der Tafel als ,,Begriff** ist: ,,Moralisch oder sittlich bestimmt
werden die Kategorien der Freiheit allein durch das praktische Gesetz, das selbst nicht Teil der
Tafel der Kategorien der Freiheit ist. Dieses allein ist sinnlich unbedingt. Sinnlich unbedingt erfolgt
weiterhin die Genese der Begriffe des Guten und Bdsen insofern, als sie a priori aus dem
praktischen Gesetz folgen. Alle in der Tafel der Kategorien der Freiheit enthaltenen Aspekte der
Bestimmungsgrinde des Willens dagegen sind solche, die unter sinnlichen Bedingungen
verlaufen‘>”". Diese Autorin verbindet richtig die Kategorien mit dem Bestimmungsgrund und dem
Aftizierenden, welches sie als sinnliche Bedingung versteht.

Die Ordnung derselben ist keine linienférmige Ordnung, d. h. keine Ordnung von oben
nach unten in jedem Quadranten. Es kann plausibel sein, dass Kant die Quantititskategorie und
die dritte Modalititskategorie, oder die zweite Qualititskategorie und die erste Relationskategorie
besonders vor Augen hatte. Man konnte vier Kategorien — Vorschrift, Regel des Begehens,
Personlichkeit und Plicht — zusammenfassend auffassen. Im Fokus steht dabei der Fortgang als
eine Entwicklung in der Darstellung der Kategorien innerhalb der Tafel. Es handelt sich allem
Anschein nach um eine geordnete, komplementire Entwicklung zwischen Kategorien (die
Pripositionen ,,von“ und ,,zu“ in der Passage tber die Ordnung bestitigen dies). D. h: Zwischen
den vier Klassen bzw. Quadranten tut sich — ihrer jeweiligen Attributionen gemill — eine
Entwicklung auf, die von der Position der a priori negativ vor dem Gesetz gedachten Begriffe zu
der Position der a priori positiv vor dem Gesetz dargestellten Begriffe verlduft. Das Positive soll
das Negative direkt oder indirekt voraussetzen, da Kant dieses als erstes in Bezug auf die
Hervorbringung einer moralischen Gesinnung ansetzt.

319 KpV 05:32.
520 Vel KpV 05:81f.
521 Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.2.0., S. 167.

80



Kapitel 11
Die Tafel der praktischen Kategorien

§2. Die praktischen Kategorien der Quantitit
1. Die erste Kategorie der Quantitit

Der Begriff ,,Maxime® gehort zu den zentralen Themenkomplexen in Kants praktischer
Philosophie. Dies lasst sich exemplarisch an der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und der Kritik
der praktischen 1 ernunft im Hinblick auf die Moralitit von Handlungen sowie an spiteren Schriften
wie der Metaphysik der Sitten und der Religion innerbalb der Grenzen der blofen 1 ernunft nachweisen.
Nachdem Kant sowohl in der Kritik der reinen 1Vernunft als auch in der GMS eine allgemeine
Definition der Maxime als subjektives praktisches Prinzip gegeben hat, erweitert er diesen Begriff
in der zweiten Kritik, indem er ihn systematisch im Kontext praktischer Grundsitze reflektiert. Dabei
ist von zentraler Bedeutung, dass sich in der Awalytik der reinen praktischen 1 ernunft eine neue Quelle
fir das Verstindnis und die Definition des Terminus ,,Maxime* herausgebildet.

Zugrunde liegt die Annahme, dass ,Erklirung“ und ,Ursprung® des Begriffs
unterschiedliche, aber komplementire Zuginge zur philosophischen Analyse® darstellen. Diese
beiden Perspektiven eréffnen den Weg zu einem vertieften Verstindnis der Bestimmung von
Maximen innerhalb der kategorialen Tafel der Freiheit und in ihrer Beziehung zu den Begriffen des
Guten und des Bésen™. Zugleich tragen sie zur Klirung der schwierigen Frage bei, inwiefern die
Maxime als sowohl empirischer als auch apriorischer Begriff verstanden werden kann — ein Aspekt,
der die Grundlage fiir die nachfolgenden Kategorien der Quantitit bildet.

1.1. Erklarung und Ursprung der Maximen

522 Einige der hier konsultierten Interpretationen zum Begriff ,,Maxime* werden im Folgenden aufgefiihrt; die Gibrigen
sind in der Bibliografie am Schluss verzeichnet. Vgl. Bittner, Rudiger: ,,Maximen®, in: Funke, Gerhard (Hg.): Akzen des
4. Internationalen Kant-Kongress, Teil 11. 2: Sektionen, Betlin/New York 1974, S. 485-498; Bubner, Rudiger: Handlung,
Sprache und Vernunft. Grundbegriffe praktischer Philosophie, Frankfurt am Main 1976, S. 175 ff.;; Kohl, Harald: Kants
Gesinnungsethik, a.a.0., S. 45 ff.; Albrecht, Michael: ,,Kants Maximenethik und ihre Begrindung®, in: Kant-Studien 85 2
(1994), S. 129-146; Thurnherr, Urs: Die Asthetik der Existens. Uber den Begriff der Maxime und die Bildung von Maximen bei
Kant, Ttbingen 1994; Bubner, Ridiger: ,,Noch einmal Maximen®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 46 4 (1998), S.
551-561; Bubner, Rudiger: ,,Una vez mas, las maximas®, in: Areté Revista de Filosofia X1 1-2 (1999), S. 351-366; McCatty,
Richard: “The Maxims Problem”, in: The Journal of Philosophy, 99 1 (2002), S. 29-44; Timmermann, Jens: Sittengeser, und
Freibeit, a.2.0., S. 145 ff,; Bittner, Rudiger: Aus Griinden handeln, Betlin/New York 2005, S. 5 ff.; Bernecker, Sven: ,,Kant
zur moralischen Selbsterkenntnis®, in: Kant-Studien 97 (20006), S. 163-183; McCarty, Richard: “Maxims in Kant's
Practical Philosophy”, in: Journal of the History of Philosophy, 44 1 (20006), S. 65-83; Schwartz, Maria: Der Begriff der
Mascime bei Kant. Eine Untersuchung des Maximenbegriffs in Kants praktischer Philosophie, Betlin 2006; Fricke, Christel:
“Maximen”, in: Recht und Frieden in der Philosophie Kants. Akten des zebnten Internationalen Kant-Kongresses, Rohden, Valerio;
Terra, Ricardo; A.de Almeida, Guido (Hrsg.), Betlin/New Yotk (2008), S. 125-135; Gtressis, Robett: ,,Recent Work on
Kantian Maxims I: Established Approaches®, in: Philosophy Compass 5/3 (2010), S. 216-227; Gressis, Robett: ,,Recent
Wotk on Kantian Maxims II: New Approaches®, in: Philosophy Compass 5/3 (2010), S. 228-239; Gatcia, Casales Robetto:
“La “maxima” como base de la accién en la filosofia practica de Kant”, in: Universitas Philosophica 61 30 (2013), S. 237-
258; Placencia, Luis: “Die Subjektivitidt der Maximen bei Kant”, in: Bacin, Ferrarin, et alii (Hrsg.), (2013), S. 535-540;
Mosayebi, Reza: Das Minimum der reinen praktischen Vernunft, a.a.0., insb. S. 149-207; Kronenberg, Tobias: Maximen in
Kants praktischer Philosophie. Uber das verkniipfende Element der Kantischen Theorie des Handelns, der Freibeit des Willens und der
Moralitit, Katlsruhe 2016; Placencia, Luis: Handlung und praktisches Urteil bei Kant. Eine historische und systematische
Untersuchung zn Kants Konzeption des absichtlichen Handelns und ibren urteilstheoretischen V oranssetzungen, Freiburg/Minchen
2019, insb. S. 203-267; Leite Cabrera Pereira da Rosa, Daniel: Kants Philosophie der Maximen. Eine Untersuchung iiber das
Subjektivitatsmoment des Maximenbegriffs und das Verhaltnis von Maximen zun praktischen Gesetgen, Dissertation Universitit
Siegen 2021. Link: http://dx.doi.org/10.25819 /ubsi/10152.

523 Andere Begriffsbedeutungen des Begriffs ,,Maxime(n)* in anderen Schriften Kants kann hier nicht treffender
analysiert werden. Eine Ubersicht iiber diese anderen Bedeutungen bietet etwa Kronenberg, Tobias: Maximen in Kants
praktischer Philosophie, 2016; vgl. dazu auch Mosayebi, Reza: Das Minimum der reinen praktischen Vernunft, a.2.0., S. 150 ff.

81



Die zentrale Entwicklung der Erklirung des Begriffs einer Maxime kann in Bezug auf die
vorliegende Analyse an zwei Stellen gefunden werden. Eine bedeutungsentscheidende und
allgemeine Definition® findet sich im ersten Paragrafen der genannten Analytik. Die andere steht
in Klammern in der Freiheitskategorientafel. Diese letzte Erklirung setzt nun die erste Definition
voraus und stimmt, praktisch betrachtet, mit der GMS tberein®”. Wie angedeutet, wird eine
Maxime als ,ein praktischer Grundsatz® angesehen, in dem ,das Subjektive” den ersten
Anhaltspunkt ihrer Legitimation ausmacht. Wie kann man die Maxime als einen praktischen
subjektiven Grundsatz, entsprechend ihrer Definition, verstehen?

,»Praktische Grundsitze sind Sitze, welche eine allgemeine Bestimmung des Willens enthalten, die mehrere
praktische Regeln unter sich hat. Sie sind subjektiv, oder Maximen, wenn die Bedingung nur als fiir den Willen
des Subjekts gliltig von ihm angesehen wird; objektiv aber, oder praktische Gesetze, wenn jene als objektiv,
d.i. fir den Willen jedes verntnftigen Wesens giltig erkannt wird %,

Die Maximen sind eine bestimmte Spezies der Gattung ,,praktischer Grundsitze®. Der Unterschied
der Maximen zu den Gesetzen liegt allem Anschein nach im Verhidltnis zwischen
,,subjektiv/objektiv*, aber nicht in der Ebene der Gattung, da sowohl Maximen als auch praktische
Gesetze ,,Fundamentsitze sind’”’. Die einzige Unterscheidung zwischen den Prinzipiengattungen
lisst sich zwischen den praktischen Gesetzen und den theoretischen (bzw. spekulativen) Prinzipien
feststellen. Um zumindest Klarheit dariiber zu gewinnen, wie der Sinn der Definition des Begriffs
,»Maxime“* — was in der gewissen MaBle dem Verstindnis der praktischen Gesetze dient — zu
begreifen ist, muss man im Auge behalten, was mit einem praktischen Grundsatz gemeint ist.

Im Hinblick auf ein praktisches Prinzip werden zwei wichtige Hinweise in den Vordergrund
der Analyse gertickt. Zum einen geht es darum, dass ein praktischer Grundsatz als Satz ,.eine
allgemeine Bestimmung des Willens“®* enthilt. Wendet man dies auf einen Syllogismus™’ an, ergibt
sich daraus, dass dieser Grundsatz in der Lage ist, andere Sitze (iquivalent: Primissen) unter sich
einzuordnen. In diesem Sinne wird ein Grundsatz als ,primus®' bzw. erste Primisse (Obersatz)

524 Urs Thurnherr kompiliert vierzehn Definitionen und siebzehn Beispiele von Maximen sowohl in Kants
verbffentlichten Schriften als auch in Reflexionen und Vorbereitungen dieser Schriften und liefert eine interessante
und in einige Punkte diskutierte Priifung der Definitionsmerkmale und Beispiele (vgl. Thurnherr, Urs: Asthetik der
Existeng, a.a.0., S. 32-36); vgl. dazu auch Schwartz, Maria: Der Begriff der Maxime bei Kant, a.a.0., S. 39 ff., 77 ff.

525 Zu weiteren Begriffsbestimmungen vgl. GMS 04:402, 04:421, 04:438; MS 06:225. Kant versteht in der Krl” unter
Maximen subjektive Griinde der Handlungen, d. h. subjektive Grundsitze (vgl. KrV B 694, vgl. dazu auch KrV A
812/B 840). Fiir einen Uberblick des Begriffs ,,Maxime® in der ersten Krizié in Bezug auf das theoretische und
praktische Interesse der Vernunft siche Hutter, Axel: Das Interesse der VVernunft, a.a.0., S. 133 ff. (§§24-26).

526 KpV 05:19. Fiir eine komplette Bestimmung des Begriffs ,,Maxime® in anderen Teilen der Kritik siche KpV 05:
KpV 05:19, 05:27 ff., 05:32 ff., 05:44 f., 05:60, 05:62, 05:69, 05:74, 05:76, 05:79, 05:81 ff., 05:90, 05:106, 05:108 f.,
05:111 ff., 05:126, 05:146, 05:159, 05:163. Reza Mosayebi ist der Ansicht, dass es in Kants Philosophie keine Einheit
in der Definition einer Maxime gibt (vgl. Mosayebi, Reza: Das Minimum der reinen praktischen 1 ernunft, a.a.O., S. 150).
527 In seinem Kommentar iber Maximen versucht Lewis W. Beck in der Unterscheidung des §1 der Kpl” zwischen
Maximen und Gesetzen einen Fehler Kants zu finden (vgl. Beck, Lewis W.: A commentary, a.a.0., S. 80 £.). Was Beck
ubersieht, besteht darin, dass ein Gesetz kein ,,Sondetfall“ von einer Maxime in diesem Kontext sein kann, da es nicht
um die Weite des Obersatzes im Vergleich mit dem Mittelbegriff oder dem Schluss in einem Polysyllogismus, sondern
um die objektive oder subjektive Giiltigkeit eines Gesetzes, das niemals der Kasus von einer subjektiven Maxime, um
sie weiter als Gesetz zu betrachten, sein konnte.

528 Rudiger Bittner definiert die Maximen, obwohl er der Erklirung Kants nicht zustimmt, als Regeln, die das ganzen
Leben (nidmlich den Sinn des Lebens) umfassen und sich auf das Menschensein bezieht (vgl. Bittner, Rudiger: Masimen,
2.2.0,, S. 489). Vgl. dazu auch Hofte, Otfried: Immannel Kant, a.2.0., S. 191 £.; Hofle, Otfried: Kants Kritik der praktischen
Vernunft. Eine Philosophie der Freibeit, Miinchen 2012, S. 121 ff; Leite Cabrera Pereira da Rosa, Daniel: Kants Philosophie
der Maxcimen, 2.2.0., S. 23 ff., 74 fF., 159 fF.

529 Bei Bittner besteht die Allgemeinheit der Maximen in ihrem Charakter der Lebensregeln (vgl. Bittner, Rudiger:
Mascimen, a.a.0., S. 495).

530 In Kant-Forschung hat es sich eingebtrgert, dass es bei Maximen stets um einen ,,Syllogismus® geht, an dem die
Maxime als Obersatz fungiert. Vgl. Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.0., S. 138 Anm. 40). Fir einen Uberblick
uber die Kritik Albrechts an Hoffe, Schwemmer und Bittner siehe ebd. S. 138.

531 Im Fall der Maxime hat Bittner kommentiert: ,,Das Wort ,,Maxime* verweist schon auf die syllogistische Funktion.
»2Maxima“ ist Supetlativ zu ,,major*, was der Standard-Ausdruck fiir die erste Pramisse eines Syllogismus ist* (Bittner,

82



gegentiber anderen Sitzen (Untersitzen) betrachtet. Das heil3t, ein Grundsatz beinhaltet eine
allgemeine Bestimmung des Willens in Bezug auf praktische Regeln und auf partikulire
Handlungsfille.

Eng damit verwoben ist die Eigenschaft des ,,Subjektiven® einer Maxime im Gegensatz zu
den praktischen Gesetzen ”. Mit der Differenz zwischen dem Subjektiven und dem Objektiven im
praktischen Sinne werden praktische Grundsitze in Maximen und Gesetze unterteilt. Fir das
Folgende ist es wichtig, im Auge zu behalten, dass diese Unterscheidung die ,,Giltigkeit™ des
Prinzips hinsichtlich des Willens betrifft. Eine in der Willensbestimmung ins Spiel gebrachte
Bedingung (sc. die allgemeine Regel oder Maxime) kann auf zweierlei Weise giiltig sein. Zum einen
kann der praktische Grundsatz, dessen Bedingung in der Maxime vorausgesetzt wird, ,,nur als fir
den Willen des Subjekts giiltig®>> angesehen werden. Zum anderen kann die Giiltigkeit des
praktischen Grundsatzes auf ,,den Willen jedes verniinftigen Wesens“>** erweitert werden.

Bei niherer Betrachtung zeigt sich, dass der entscheidende Punkt der Geltung sich auf die
Frage ,,fur wen ist das wertvoll?* bezieht. Wenn die Bedingung der Bestimmung nur fiir den Willen
dieses individuellen Subjekts wertvoll sein kann, da die Inhalte der Maxime den Bereich der
Individualitit der Gefithle nicht uberschreiten kénnen, werden die Griinde als ,subjektive
praktische Grundsitze bezeichnet. Hingegen, wenn die Bedingung der Bestimmung nicht nur fir
den Willen dieses Subjekts, sondern auch fir den Willen aller verniinftigen Wesen wertvoll sein
kann, werden die Griinde als ,objektive praktische Grundsitze® bzw. Gesetze betrachtet.

Worin besteht denn das Subjektive der Maximen? Welches Kriterium kann man mit der
Erklirung einer Maxime in Einklang bringen? Erstens: Das Subjektive einer Maxime™” bzw. der
Maximen scheint nicht in der Tatsache verankert zu sein, dass ein individuelles Subjekt sich eine
Maximen bildet. Die Entstehung der individuellen Maximen und der moralisch allgemeingtltigen
Maximen erfolgt jeweils fiir ein individuelles Subjekt, nimlich fiir das handelnde Bewusstsein eines
Subjekts. Gleichwohl gelten die moralischen Maximen auch objektiv, indem das handelnde Subjekt
seine Maximen am moralischen Gesetz ausrichtet. Zweitens: Ein anderes Kriterium des
Subjektiven, wie z. B. die Sinnlichkeit, scheint ebenso wenig ausreichend zu sein. Gehen die
Objekte bzw. Materie der Maximen auf Begierden, Neigungen, Antriebe, letztendlich auf sinnliche,
aus der Sinnlichkeit hervorgehende Gefithle zuriick, so erweist sich dies nicht als Kriterium des
Subjektiven der Maximen.

Rudiger: Aus Griinden bandeln, a.2.0., S. 70). Axel Hutter hat unter anderem diese Prizisierung, geschichtlich betrachtet,
herausgehoben: ,,Es ist in diesem Zusammenhang aufschluBreich, dal »Maxime« in begriffsgeschichtlicher Hinsicht
keineswegs eindeutig auf eine »praktische« Bedeutung (im tblichen Sinne) festgelegt ist. Am Anfang hatte der von
Boethius bei der Latinisierung der aristotelischen »Logik« geprigte Begriff sogar eine rein »theoretische«, nimlich
logische Bedeutung. »Maximen« stehen bei Boethius — wie es die unmittelbare Wortbedeutung auch anzeigt — noch
»iber« dem Obersatz (maior) eines logischen Schlusses: sie sind »héchste und oberste Sitze, (...). Maximen stellen
daher eine Art »Begrindungsmaximumc dar: sie sind die unhintergehbaren Bedingungen der Argumentation oder des
Verstindnisses* (Hutter, Axel: Das Interesse der Vernunft, a.a.0., S. 142 £.). Vgl. dazu auch Bubner, Rudiger: Handlung,
2.2.0., S. 196, 200.

532 Vgl. dazu auch Leite Cabrera Pereira da Rosa, Daniel: Kants Philosophie der Maximen, a.a.O., S. 53 ff.

533 KpV 05:19. Rudiger Bubner ist der Ansicht, dass die Giiltigkeit der Maximen in der ,,Akzeptierung® liegt (vgl.
Bubner, Rudiger: Handlung, a.a.0., S. 188). Kants Einsicht besteht datin, dass Menschen sich praktische Maximen
machen, um moralisch zu handeln. Eine Akzeptierung setzt die Moglichkeit des Entgegengesetzten voraus, was
impliziert, dass es die Moglichkeit gibt, ohne eine Maxime moralisch zu handeln. Die Geltung scheint sich somit nicht
auf die Akzeptierung zu stiitzen.

534 KpV 05:19.

5% Die Grundsitze im ersten Hauptstiick der Kpl” werden entweder subjektiv oder objektiv betrachtet. Fiir eine
Auslegung der Subjektivitit der Maximen in Bezug auf die aristotelische Logik siche Brinkmann, Walter: Praktische
Notwendigkeit. Eine Formalisiernng von Kants Kategorischem Imperativ, Paderborn 2003, S. 96; Bittner, Rudiger: Maximen,
2.2.0., S. 486. Michael Albrecht behauptet, dass das Subjektive einer Maxime darin besteht, dass eine Maxime nicht
objektiv ist (vgl. Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.0., S. 131). Einerseits kann dies als keine Begriindung von
dem Subjektivstatus einer Maxime angesechen werden. Andererseits hat ein praktisches Gesetz mitsamt seinem
Objektivstatus auch eine subjektive Gultigkeit; denn es wire unlogisch, wenn ein Gesetz, das objektiv fiir alle gilt, nicht
auch (subjektiv) fiir mich gilt. Vgl. dazu auch Thurnherr, Urs: Die Asthetik der Existens, a.2.0., S. 37 ff.

83



Denn eine moralische Maxime, die im Prozess der Universalisierung keine Materie als
Bedingung der Bestimmung voraussetzt — wenngleich diese Materie in der Maxime verbleibt —,
wird als zugleich objektiv und subjektiv angesehen. Daraus folgt nicht, dass die Materie einer
Maxime mit dem Subjektiven nichts zu tun hat, sondern nur, dass die moralisch eingeschrinkte
Maxime sowohl subjektiv als auch objektiv ist, obwohl die von der Sinnlichkeit ausgehenden
Inhalte — wie etwa Neigungen — ausgeklammert sind. Es ist vollkommen klar, dass die Neigungen
und Begierden die Maximen subjektiv bedingen, weil sie auf der ,Rezeptivitit unserer
Erkenntnisfihigkeit“>* beruhen. Aber wenn Kant die Maximen als subjektive definiert, dann
scheint dieses Charakteristikum sich auf die Geltung bzw. den Wert”” — und nicht exklusiv auf die
Sinnlichkeit — zu beziehen.

Im Hinblick auf die Erklirung der Maximen im {1 der Analytik muss man voraussetzen, dass
der Wesenszug des Subjektiven der Maximen in der ,Giltigkeit® zur Bestimmung des Willens liegt.
Bei genauerem Hinsehen geht es somit um die Rationalitit der Geltung und nicht primér um den
sinnlichen Teil des Ursprungs einer Maxime. Es bietet sich deshalb folgende Uberlegung an: Das
handelnde Subjekt wird sich bewusst, dass die allgemeine Regel bzw. die Maxime, die es zum
Handeln gebildet hat, nur seine ,,Meinung“ ist. Der Wert der Maxime oder ihre praktische
Geltung anhand der Verstandestitigkeit™ ist beziiglich des Subjektiven auf ,das Fiir-mich-
Geltende® bezogen. Daher betont Kant, dass die in der Regel gedachte Bedingung nur fir den
Willen des Subjekts bzw. dieses Individuums als giiltig angesehen wird. Das handelnde Subjekt
betrachtet seine eigene Regel nur fiir sich selbst als giltig. Es ldsst sich damit vermuten, dass die
Benutzung des Ausdrucks ,,Meinung®, die Kant bei der Erkldrung der Maximen auch in der Tafel
der Freiheitskategorien benutzt, aus der damaligen Alltagsprache stammt. Mit einer Meinung
scheinen Personen ausdriicken zu wollen: Das sei meine persénliche ,Position® zu etwas. Das
Subjekt liest und interpretiert eine bestimmte partikulire Handlungssituation durch eine Regel als
eine nur fur es wert seiende Position. Deswegen existiert die Moglichkeit, dass sich ein Konflikt
zwischen den Maximen entwickelt: ,,In einem pathologisch-affizierten Willen eines verntinftigen
Wesens kann ein Widerstreit der Maximen, wider die von ihm selbst erkannte praktische Gesetze,
angetroffen werden>".

Alle praktischen Maximen sind am Anfang ,,subjektiv®, weil sie nur fur mich gelten. Dann
werde ich mir (als handelndes Subjekt) bewusst, dass ich ,,moralisch* handeln kann, d. h. ich habe
das Bewusstsein von einem moralischen Gesetz und will nur wissen, ob diese nur fir mich geltende
Maxime ,,auch als allgemeines praktisches Gesetz gelten konne*™*!. Wenn diese subjektiv geltende
Maxime — die ndmlich nur fiir mich gilt — auch eine objektive Giiltigkeit haben kénnte, muss sie
durch die praktische Vernunft, ausgehend von der ,,Form der Allgemeinheit®, qualifiziert werden.
Diese subjektiv geltende Maxime stellt fur Kant eine Meinung des Individuums dar. Im Fall der
Maximen, die danach praktische Gesetze geworden sind, d. h. moralische Maxime mit objektiver
Gultigkeit, erweitern sie den Status einer bloBen Meinung und erhalten einen ,,absoluten Werte des
bloBen Willens“>*. Dies stimmt mit der Erklirung einer Maximen in der Freiheitskategorientafel
tberein, wo Kant in Klammern hervorhebt, dass Maximen als ,,Willensmeinungen des
Individuums‘“* betrachtet werden.

Dies wird auch deutlich, wenn man die Feststellung des Bewusstseins des moralischen
Gesetzes in seiner Formulierung als Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft in Betracht

536 KrV B 61. Vgl. KpV 05:58.

537 Vel. KpV 05:38, 05:60, 05:71.

538 Zwar hat Bittner die erste Quantititskategorie der Freiheit nicht kommentiert, aber er interpretiert in Bezug auf die
Subjektivitit eine Maxime als eine ,,Meinung® mit Klarheit: ,,Es bedeutet zunichst, daf3 eine Maxime jemandes Maxime
ist, wie eine Meinung* (Bittner, R.: Awus Griinden handeln, a.a.O., S. 55). Vgl. dazu auch Thurnherr, Urs: Dze Alsthetik der
Existenz, a.2.0., S. 39.

53 Vel. KpV 05:55.

540 KpV 05:19.

S KpV 05:27.

542 GMS 04:394.

>3 KpV 05:66.

84



zieht: ,,Handle so, dal} die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen
Gesetzgebung gelten konne*™*. Das hei3t auch, dass die Moralitit die Meinung des Individuums
voraussetzt**, um den Ubergang von derjenigen Handlungsméglichkeit, die fiir mich (als Meinung)
gilt, zu derjenigen, die fiir alle (als Gesetz) gilt zu erméglichen. Die Méglichkeit dieses Uberganges
wird in der Erklirung und im Ursprung der Maximen vorausgesetzt. Vor dem Hintergrund der
kantischen These kann man sagen, dass das moralische Handeln damit beginnt muss, dass das
handelnde Subjekt das Was und das Wie des Wollens thematisiert. Der kategorische Imperativ
operiert iiber Maximen®*. In einer nachfolgenden Instanz erfolgt die Uberpriifung durch die Frage
der objektiven Allgemeinheitsform und die Freiheit samt einer moralischen Gesinnung.

Es wurde oben daftir argumentiert, dass das Fundamentale einer Maxime darin besteht, sie
als eine allgemeine praktische Regel bzw. einen allgemeinen praktischen Grundsatz zu betrachten,
in dem jeweils die verschiedenen spezifischen Regeln und Handlungssituationen enthalten sind™"’.
Dartber hinaus muss man berticksichtigen, dass eine solche Maxime zunichst fir den Willen des
Individuums gultig ist, das durch diese Art von Meinung handeln will. Kant war vor dem
Hintergrund dieser Uberlegung iiberzeugt, dass wir (Menschen) unter der Determinierung einer
allgemeinen Regel handeln, als ob wir nichts von dem, was wir denken oder tun, nicht unter einer
Regel unterworfen hitten. Unter dieser Voraussetzung liegt die Definition einer Maxime.

Von hier aus kann man die Frage stellen, ob dies bedeuten kann, dass der Ursprung einer
Maxime sich vollstindig auf ihre logische Struktur als allgemeine Regel der Vernunft bezieht — wie
die Struktur der Maxime einer spekulativ-theoretischen Vernunft in der Antinomie’®. Im
Unterschied zu der Maxime einer rein theoretischen Vernunft, in der die Regel als eine abstrakte
Regel des Denkens tberhaupt angesehen werden muss, d. h. das, was die Regel ausdriickt, kann
nicht auf die Erfahrung eines Subjekts angewendet werden, weil das aus der Reihe der Bedingten
deduzierte Unbedingte in der Erfahrung der Bedingten nicht dargestellt werden kann, enthilt die
praktische Maxime einen logischen und einen sinnlichen Teil.

Im Grunde genommen wird der sinnliche Teil einer Maxime im Ursprung mit der Tatsache
verbunden, dass das handelnde Subjekt die Inhalte der sinnlichen Erfahrung, in der die beabsichtige
Handlung realisiert werden muss, benétigt, damit der Verstand (jedoch, streng genommen, nicht
die praktische Vernunft) das Objekt der Maxime bilden kann. Im Beispiel der Maxime ,.keine
Beleidigung ungeracht zu erdulden® scheint man nicht nur die Handlungssituation oder den Fall
der Maxime, sondern auch die ,,Begierde* bzw. die ,,Neigung® zu brauchen, die aus Gefiihlen>*
von Entristung, Ablehnung und Unlust aufgrund gewisser Worte oder Sachverhalte entstehen
konnen. Wenn jemand mich aus irgendwelchen Griinden oder Motiven heraus beleidigt, ist
wahrscheinlich™’, dass in mir solche Gefiihle entstehen. Danach wird ein begehrtes Objekt —
nimlich die Begierde nach einem Racheakt — hervorgebracht. Dieses begehrte Objekt, das meinen
Willen affiziert, wurde als Materie meiner Maxime durch meinen Verstand™' gebildet. Die Neigung

544 KpV 05:30.

% Jens Timmermann akzentuiert die Rolle der Maximen bei dem kategorischen Imperativ: ,,Als Gegenstand des
kategorischen Imperativs spielen Maximen in Kants praktischer Philosophie eine zentrale Rolle” (Timmermann, Jens:
w»Maxime®, in: Kant-Lexikon, a.2.0., S. 1480). Fir die Wichtigkeit des Begriffs ,,Maxime® in der Konstitution der
Moralitit bei Kant siehe auch Brinkmann, Walter: Praktische Notwendigkeit, a.2.0., S. 95; Hofte, Otfried: Kants Kritik der
praktischen Vernunft, a.a.0., S. 121 ff; Hofte, Otfried: Immanuel Kant, a.a.0., S. 191 f.; Albrecht, Michael: Kants
Maxcimenethik, a.2.0., S. 129.

546 Vel. Kronenberg, Tobias: Maximen, 2.2.0., S. 2 ff.

547 Fiir einen Uberblick iiber die Entstehungsgeschichte des Maximenbegtiffs sieche Thurnherr, Urs: Die Alsthetik der
Existeng, a.a.0., S. 27 ff.

548 Vel KtV B 353, B 363, B 364, A 466/B 494, A 472/B 500, B 694. Fur die Rolle der Maximen in Bezug auf das
Interesse der spekulativen Vernunft siche Hutter, Axel: Das Interesse der 1Vernunft, a.a.0., S. 143 ff.

549 Kant schreibt im dritten Hauptstiick der Analytik: ,,Denn alle Neigung und jeder sinnliche Antrieb ist auf Gefihl
gegrindet™ (KpV 05:72 £.). Vgl. dazu auch GMS 04:427.

%0 Vgl. KpV 05:21: ,,Es kann aber von keiner Vorstellung irgend eines Gegenstandes, welche sie auch sei, a priori
erkannt werden, ob sie mit Lust oder Unlust verbunden oder indifferent sein werde®.

551 Uber eine Auslegung der Verbindung zwischen dem Verstand und den Gefiihlen der Lust oder Unlust siche Euler,
Werner: Verstand und Wille, 2.2.0., S. 195.

85



oder Begierde treibt dazu an, die Satisfaktion des Begehrten zu erfilllen: Das Geftihl der Unlust
und die Neigung zur Rache verwandeln sich in das Objekt meiner Maxime, die darin besteht, ,,keine
Beleidigung ungericht zu erdulden®. Die allgemeine Regel samt ihrem Objekt lautet somit: Alle
Beleidigungsakte gegen mich miissen gericht werden. Hier wird noch nicht von der Bedingung
oder dem Bestimmungsgrund des Willens gesprochen”.

Die praktische Vernunft bestimmt den Willen nicht aufgrund eines sinnlichen Ursprungs
einer Maxime, da sie sonst keine praktische Vernunft wire, sondern eine reine Vernunft™> im
Dienst der Neigung. Reine Vernunft ist dann und nur dann praktisch, wenn sie selbst den Willen
durch die Allgemeinheit des Gesetzes bestimmen, d. i. die Neigung, die schon in der Maxime
gegeben ist, dieser Allgemeinheit unterwerfen kann. Diese Unterscheidung ist vor allem fiir den
Willensbestimmungsprozess von Bedeutung. Die Willensbestimmung findet nur statt, wenn es
zuerst einen Bestimmungsgrund gibt, d. h., wenn sich entweder das Objekt der Maxime oder das
moralische Grundgesetz zum ,,Prinzip® oder zur ,,Bedingung* der Bestimmung macht™*.

Denn die Unterscheidung zwischen Maximen und Gesetzen ergibt nur dann Sinn, wenn man
in Betracht zieht, dass die praktische Vernunft dem Willen einen Grund zum Handeln liefert, der
primir nicht mit dem ,,Ursprung® meiner individuellen Meinung bzw. Maxime, sondern mit einer
entweder verallgemeinerbaren oder nicht verallgemeinerbaren Maxime zu tun hat. Deswegen stellt
sich die Frage, ,,0b sie [Maxime] wohl die Form eines Gesetzes annehmen, mithin ich wohl durch
meine Maxime zugleich ein solches Gesetz geben konnte*>. Es handelt sich somit um die
Formierung einer sittlichen ,,Gesinnung® oder um eine Maxime, die ,,zugleich als allgemeines
Gesetze“ gedacht werden kann. Hierbei miissen zwei Aspekte unterschieden werden: die
Formierung des Bestimmungsgrundes sowie der Ursprung einer Maxime.

Im Hinblick auf den Ursprung der Maximen™’ wird nun aufgefasst, dass dieser Ursprung als
ein doppelter Ursprung angesehen werden kann, d. h. die individuellen Maximen fu3en auf einem
aktiven und einem passiven Teil. Thr aktiver Teil bezieht sich auf die Bildung derselben als
allgemein-praktische Regel, wihrend ihr passiver Teil in der Affektion durch die auf sinnlichen
Gefiihlen beruhende Privatneigungen besteht (im Grunde genommen geht es um die Selbstliebe).
In anderem Kontext hat Kant diese Betrachtung bereits in der GMS 1™ dargelegt. In dieser
Auffassung des Ursprungs der Maximen unter der Perspektive einer Passivitit und Aktivitdt
stimmen mehrere Autoren Uberein.

Eine Autorin wie Schwartz betont ebenfalls diese doppelte Betrachtung des Ursprungs einer
Maxime®”. Aber die Tatsache, dass Maximen in ihrem Ursprung einen passiven Teil besitzen, der
aus der Empfindlichkeit der Sinnlichkeit entwickelt, fihrt einige Autoren dazu, die Maxime als ein
exklusiv empirisches Prinzip als Bestimmungsgrund zu interpretieren, das den Willen unmittelbar
bestimmt — als ob die Vernunft, um sie praktisch im eigentlichen Sinne zu sein, nicht zu reflektieren
briuchte, welche Maxime zugleich als Gesetz gelten konne. Aus diesem Grund ist es ratsam, eine
solche Interpretationshypothese jener Autoren einer sorgfiltigen Prifung zu unterzichen.

Denn es ist nicht zutreffend, dass eine Maxime ein empirisches praktisches, den Willen
unmittelbar bestimmendes Prinzip als Bestimmungsgrund aufgrund ihrer passiven Konstitution

552 Es ist hier nicht der Ort, Kants Argumentation davon nachzuzeichnen, wie und warum das Begehren eine
,»Bedingung® der Maxime (ndmlich des Objekts der Maxime) ausmacht und wie die implizierte Kraft mit Kants
Philosophie der Freiheit vereinbar ist. Vgl. dazu Bittner, Rudiger: Aws Griinden handeln, a.2.0., S. 58; Allison, Henry:
Freedom, 2.2.0., S. 119.

553 Kant spricht in der GMS von ,,Mitwirkung* der Vernunft in der Genese einer Maxime (vgl. GMS 04:427).

5 Vgl. KpV 05:27. Es ist bemerkenswert, dass Kant das Possessive ,,seine” pointiert, um darauf hinzuweisen, dass
man von einer individuellen Maxime anfangen muss, wenn man an etwas Moralisches denken will.

555 KpV 05:27.

5% KpV 05:27. Vgl. Schnoor, Christian: Kants Kategorischer Inmperativ als Kriterinm der Richtigkeit des Handelns, Ttbingen
1989, S. 102 f.

557 Im Nachgang zu dieser Thematik muss man damit rechnen, dass das Interesse im Begriff einer Maxime eine wichtige
Rolle spielt: ,,Auf dem Begriffe eines Interesse grindet sich auch der einer Maxime® (KpV 05:79). Vgl. dazu auch
Kronenberg, Tobias: Maximen, a.2.0., S. 30 ff.

558 GMS 04:427.

5% Vel. Schwartz, Maria: Der Begriff der Maxime, a.a.O., S. 37 ff.

86



ist. Vor allem muss man zwischen dem Ursprung einer Maxime in einer Privatneigung und der
Entwicklung einer Maxime als empirischem Prinzip im Sinne der Negativitit ihrer
Verallgemeinerung unterscheiden. Eine Maxime wird als empirisches Prinzip aufgefasst, insofern
das Subjekt ein Objekt der Begierde als Bedingung der Méglichkeit des Gesetzes™ zu Grunde legt
und dieses begehrte Objekt zum Bestimmungsgrund seines Handelns macht. So gesehen kann man
von einem empirischen Prinzip als Bedingung sprechen, das den Willen bestimmen kann. Der
empirische Inhalt einer Maxime, also ihre Materie, verwandelt sich dann in ein empirisches Prinzip
des Wollens zu ihrer Bestimmung. Ein Subjekt kénnte nur durch ein praktisches Gesetz handeln,
wenn das Sinnliche im Ursprung einer Maxime nicht unmittelbar und absolut als Bedingung
fungiert.

Es ist bemerkenswert, dass Kant die Maximen nicht aufgrund ihres sinnlichen Ursprungsteils
als empirische Prinzipien definiert, die unmittelbar als Bestimmungsgrund fungieren. Seine
Definition der Maximen, wie gezeigt, akzentuiert das Subjektive der Giltigkeit des Grundsatzes.
Praktische Maximen gehdren nicht einer vermutlich empirischen Vernunft an. Nirgendwo steht in
der zweiten Kritik ein solches Vermogen. Kant schreibt ausdriicklich: ,,die empirisch-beschrinkte
[Vernunft]“*®'. Eine empirisch-beschrinkte (bzw. bedingte) Vernunft bedeutet jedoch keine
empirische Vernunft*” an sich. Es handelt sich vielmehr um reine Vernunft, die sich unter
empirischen Bedingungen befindet, d. h. sie wird durch die sinnliche Natur des Menschen aftiziert,
aber nicht unmittelbar und absolut bestimmt.

Daraus ergibt sich auch, dass das, was in der Aufgabe einer zweiten Krizi& im Spiel ist, auf
den Bestimmungsgrund des Willens zielt, der entweder durch die reine praktische Vernunft oder
durch die dieselbe, aber empirisch-bedingte oder eingeschrinkte Vernunft (streng genommen
besteht diese Vernunft in einem auf die Prudentia, das Pragmatische oder das Technische
angewandten Verstand) dargestellt wird’”. In der Kant-Forschung mehren sich — wie Jochen
Bojanowski in Bezug auf die praktische Erkenntnis der reinen Vernunft prignant zusammenfasst
— instrumentalistische Auffassungen der praktischen Vernunft>®. Man konnte dariiber hinaus
sagen, dass das reine Vernunftvermégen im System Kritik durch materialistische und empiristische
Interpretationen zunehmend gefihrdet™ erscheint.

Es geht stets um den freien, moralischen Bestimmungsgrund des Willens und den
nichtfreien, empirischen Bestimmungsgrund des Willens. Eine Maxime ist ihrem Ursprung nach
noch kein Bestimmungsgrund des Willens. Ausgehend von dem, was einen Bestimmungsgrund in
der Maxime konstituiert, kann man sagen, dass das ,Objekt (Materie) des
Begehrungsvermogens“ und ,,die bloBe Form einer allgemeinen Gesetzgebung*® jeweils ein
Bestimmungsgrund des Willens sein kénnen. Auf diesen zwei unterschiedlichen und heterogenen
Elementen basiert die Bildung eines méglichen Bestimmungsgrunds des Willens. Daraus ergibt
sich also die Notwendigkeit, die Analyse des Ursprungs einer Maxime von der
Bestimmungsgrundpositionierung im Willen zu trennen.

Von daher koénnte man sich auf den Standpunkt stellen, es handele sich bei dem Ursprung
einer Maxime um die die Begierde eines Objekts antreibenden Gefiihle, deren Affektion jedoch
nicht notwendigerweise voraussetzt, dass diese Materie der Maxime den Willen vollstindig
bestimmt, sodass er in Abhingigkeit von dem Vorgestellten in einem solchen Objekt ausschlief3lich

560 Vel. KpV 05:33.

561 KpV 05:15. Vgl. dazu auch KpV 05:16.

562 Rudiger Bittner kritisiert Lewis Beck mit Recht, indem Beck die praktische Vernunft als ein Vermdgen der
theoretischen Erkenntnis der Objekte ansieht (vgl. Bittner, R.: Maximen, a.a.O., S. 498 Anm. 14).

563 Vel. Refl. 19:275.

564 Vel. Bojanowski, Jochen: Kant siber praktischen Gegenstandsbezug, a.2.0., S. 107.

565 Es ist nicht zufillig, dass die Auslegung von Lewis W. Beck auf viele Autoren in Bezug auf Kants Begriff der
praktischen Vernunft in der Kpl” Einfluss hat. Markus Willaschek hat bspw. das praktische Vernunftvermdgen als
wnatirliche Fihigkeit™ bezeichnet (vgl. Willaschek, Markus: Praktische Vernunft. Handlungstheorie und Moralbegriindung bei
Kant, Stuttgart 1992, S. 60). Kant spricht nirgendwo in der Kpl” von einem empirischen Vernunftvermégen, sondern
von einer empirisch-bedingten Vernuntt.

566 KpV 05:21.

567 KpV 05:27.

87



handelt. Wenn das so gewesen wire, dann wire ein subjektives praktisches Prinzip mit einem
empirischen Prinzip identisch gewesen, und der Wille eines Menschen wire durch die Begierde
unmittelbar bestimmt worden; dies wiirde eine empirische Moral und keine von der Freiheit™®
ausgehende Moral herbeifiihren. Diese Auffassung wiirde auch bedeuten, dass ein subjektives
praktisches Prinzip niemals zu einem objektiven praktischen Prinzip werden konnte; und das steht
im Widerspruch zur Prifung einer Maxime sowie zur Unterscheidung zwischen Materie und Form
derselben.

Man kann also sehen, dass derjenige, der die Maximen ausschlief3lich als empirische
Prinzipien unter der Form eines Bestimmungsgrunds aufgrund des passiven Teils ihres sinnlichen
Ursprungs in allen Phasen praktischer Ubetlegung Kants auffassen méchte, zumindest erkliren
muss, warum die Maximen selbst nicht als reine praktische Gesetze qualifiziert sein kénnten. Dass
Maximen sich als praktische Gesetze qualifizieren kénnen, macht Kants Moraltheorie der Freiheit
des Willens zum Handeln aus. Eine solche Qualifizierung ist der Beweis daftr, dass die Maximen
nicht notwendigerweise mit empirischen Prinzipien identisch sein mussen.

Ein ziigiger Vergleich zweier Stellen aus dem Lehrsatz I und IIT""" der zweiten Krit£ etlaubt
es, den Irrtum mancher Autoren aufzuzeigen. Das wiederum heil3t nichts anderes, als dass das
Bewusstsein des handelnden Subjekts ein begehrtes Objekt als Grund der Willensbestimmung
voraussetzen musste, damit eine Maxime aufgrund ihrer Materie ein empirisches Prinzip sein kann.
Die Wichtigkeit dieses Voraussetzens liegt vor allem in der Tatsache, dass sich die Perspektive
eroffnen, ein subjektives praktisches Prinzip oder eine Maxime in ein praktisches Gesetz zu
verwandeln. Fiir diese Ansicht spricht immerhin — neben einigen recht deutlichen Stellen’ — auch
der Umstand, dass die Méglichkeit praktischer Gesetze notwendigerweise von Maximen ausgehen
muss.

Des Weiteren ist es priziser, vom Ursprung eines ,,Objekts der Maxime® zu sprechen. Was
tatsdchlich die Affektion einer Neigung bzw. Begierde ausmacht, bezieht sich nach dem Text Kants
auf ,,einen Gegenstand, dessen Wirklichkeit begehrt wird*“”’”. Das Objekt oder die Materie einer
Maxime kann bleiben, aber sie muss nicht die ,,Bedingung* der Maxime sein. Bei Kant griindet die
Materie einer Maxime in Bezug auf ihren Ursprung auf die Privatneigungen bzw. Begierden™”.
Dennoch muss die Materie als Bestimmungsgrund ansehen, damit man von einem empirischen
Prinzip des Handelns sprechen kann’™. Von Maximen als subjektive empirische Prinzipien zu
sprechen, ohne sie zuvor als Bestimmungsgrund des Willens fungieren lassen zu kénnen, wirde
Kant in der Kpl” nicht akzeptieren, da alle Maximen dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes
unterworfen sind: ,,Also ist es das moralische Gesetz, dessen wir uns unmittelbar bewul3t werden
(so bald wir uns Maximen des Willens unterwerfen), welches sich uns zuerst darbietet (...)*".

Folgt man Kant tiber diese letzte Passage hinaus, so ergeben sich daraus einige Folgerungen:
Zum einen lieBe sich eine Interpretation anstellen, wonach alle den Materien der Maximen
zugrunde liegenden Neigungen mit dem moralischen Gesetz konfrontiert werden missen. Zum
anderen gibe es ein Interesse vonseiten der Vernunft, gewisse Neigungen mit dem Gesetz zu

568 Kant ist nicht der Einsicht, wie Ridiger Bubner meint, dass die empirisch-eingeschrinkte Vernunft mit der Freiheit
in einem empitischen Kontext zu tun hat (vgl. Bubner, Rudiger: Handlung, Sprache und Vernunft, a.a.0., S. 209). Der
Usrsprung eines Objekts der Maxime (das meint er eigentlich, wenn er von den bewusst gesetzten und planmafig
ausgebildeten Maximen spricht) hat nicht mit dem Begriff ,,Freiheit™ oder ,,Autonomie® zu tun, weil dieser Ursprung
zur Sinnlichkeit gehért. Der Fehler von Bubner liegt jedoch in der Behauptung, dass Kant selbst alles betont, was et
Kant zuschreibt. Wenn man den Text der Kpl” oder der GMS ansieht, findet man nirgendwo, dass Kant bestitigt, was
Bubner sagt. Ein Primérgebrauch zur Maximenbildung durch das, was Kant wirklich betont (vgl. GMS 04:427; KpV
05:67), ist einfach ein absoluter Widerspruch zur Freiheit, die Kant in seiner objektiven Realitit durch das Sittengesetz
zu beweisen versucht.

59 Vel. KpV 05:21.

570 Vel. KpV 05:27.

S Vel KpV 05:27, 05:34 f.

72 KpV 05:21.

573 Vel. KpV 05:67.

574 Vel. KpV 05:21.

375 KpV 05:29. Vgl. KpV 05:44.

88



konfrontieren. Es ldsst sich vermuten, dass nicht jede Neigung die Materie einer Maxime bildet,
sondern jenen, die fir die Vernunft etwas mit der Moral zu tun haben kénnen. Die Neigung, eine
Eiscreme zu essen, wenn man Lust darauf hat, scheint nicht einer Maxime zugrunde zu liegen, die
eine Moralprifung der Form der Allgemeinheit erfordert. Befindet sich aber mein Leben in Gefahr,
wenn ich mehr Zucker konsumiere als erlaubt, weil ich an Typ-2-Diabetes erkrankt bin, dann
wiirde die Neigung ,,eine Eiscreme zu essen® in einer Maxime ein sittliches Dilemma darstellen®.
Das Beispiel ,,ich stehe morgen frith auf®’”’ oder ,,ich gehe immer sonntags ganz friih Tennis
spielen, weil dann der Platz kaum benutzt wird“””®, wie Schonecker/Wood vorschlagen®”, scheint
nicht als eine der Maxime zugrunde liegende Neigung zu qualifizieren.

Kants Beispiele der Maximen, deren Neigungen bestimmte Objekte der Maximen darlegen,
beziehen sich vor allem auf sittliche Dilemmata. Diesbeziiglich behauptet Harald Kohl zu Recht,
,,wir machen uns nicht fiir alles und jedes Maximen‘“®. Kant geht davon aus, dass die Neigungen,
die die Basis fir eine Maxime darstellen, eine gewisse Verbindung mit dem Leben und der Wiirde
einer ,,Person” und ihre ,,Persénlichkeit®, letztendlich mit dem ,,Wesentliche[n] alles sittlichen
Werts der Handlungen*®®', stehen. Ein kurzer Blick auf zwei Beispiele Kants von Maximen in der
Kpl” kann geradewegs diese Auffassung bestitigen®®. Diese beiden Beispiele miissen unter dem
Gesichtspunkt Kant verstanden werden, dass alle Maximen dem Gesetz der praktischen Vernunft
unterworfen sind. Dies zeigt auch, dass die Auffassung von Heiko Puls, dass es Maximen gibt, die
,unabhingig von der Frage nach einer moglichen Verallgemeinerung*®® existieren, nicht mit dem
Text Kants in Einklang gebracht werden kénnen. Eine andere Stelle der Kpl” kann dies bestitigen:

,,Gleichwohl sind wir uns durch die Vernunft eines Gesetzes bewul3t, welchem, als ob durch unseren Willen

. . . . . - 1584
zugleich eine Naturordnung entspringen miite, alle unsere Maximen unterworfen sind“™".

Es ist hier wichtig, darauf hinzuweisen, dass die Objekte der Maximen auf Begierde und Neigungen
zurtickgehen; aber das bedeutet nicht, dass jede Neigung, jeder Affekt, jede Leidenschaft, Begierde,
jeder Antrieb, Lust oder Unlust oder jede Art von Gefithlen als Basis der Objekte der Maximen
fungieren. Das wird deutlich, wenn man sowohl alle Beispiele von Maximen in der Kpl” als auch
die oben angeftihrten Beispiele eines Zeugnisses, das mit der ,,Wahrhaftigkeit™ zu tun hat, und das
Endige des ,,Lebens® in Betracht zieht. Nur wenn die Maximen der Handlungen dergestalt gedacht
werden, dass die praktische Vernunft in erster Instanz von ihnen die Probe fordert, ob sie
verallgemeinerbar sein kodnnten oder nicht, macht es Sinn, dass Kant von der Tatsache spricht, dass

576 Albrecht stellt ein Beispiel einer Maxime (eigentlich muss man von einem Objekt der Maxime sprechen) dar, die in
dieselbe Richtung geht wie das angefiihrte Beispiel eines Objekts: ,,Fiir einen Menschen, der auf seine Gesundheit
achtet, ist es sehr wohl eine wichtige Uberlegung, ob und wieviel er tiglich raucht (Albrecht, Michael: Kants
Maimenethik, a.2.0., S. 138). Vgl. V-PP/Powalski 27:200.

577 Bubner, Rudiger: Handlung, Sprache und U ernunft, a.a.0., S. 189.

578 Schonecker, D.; Wood, A., Kants ,Grundlegung ur Metaphysik der Sitten. Ein einfiibrender Kommentar, Paderborn 20114,
S. 139.

579 Brinkmann schligt auch ein Beispiel von einer Maxime vor, die fiir eine Maxime nicht zu passen scheint: ,,Wenn
ich die Maxime habe, jeden Abend die ,,Tagesschau® zu sehen, muf3 diese Maxime keine intersubjektive Gultigkeit
besitzen. Es ist aber natiirlich méglich, da3 mehrere Personen die gleiche Maxime haben, viele Leute sehen regelmifBig
die ,, Tagesschau® (Brinkmann, Walter: Praktische Notwendigkeit, a.a.0., S. 96). Dieses Beispiel ermangelt tatsidchlich einer
Referenz auf ein mogliches moralisches Dilemma. Denn eine Maxime muss das Bewusstsein des moralischen
Grundgesetzes erwecken, wenn man an die Regel denkt, damit die praktische Vernunft die Maxime priifen kann, ob
sie verallgemeinerbar sein konnte oder nicht. In diesem Sinne kann man fragen, inwiefern jeden Tag eine Tagesschau
anzuschauen als eine Maxime betrachtet werden kann. Dieses Phinomen, so isoliert gesehen, prisentiert keinen
moralischen Konflikt zwischen Natur und Freiheit, Moralitit und Gliickseligkeit, Lust und Tugend. Aus diesem
Grunde kann das nicht als Beispiel einer Maxime genommen werden. In der Kant-Forschung kritisiert Bittner die
Auffassung Patons einer Maxime (vgl. Bittner, R.: Maximen, a.2.0., S. 497).

580 Kohl, Harald: Kants Gesinnungsethik, a.2.0., S. 60. Vgl. dazu Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.0., S. 131.
581 KpV 05:71. Vgl. dazu auch V-PP/Pow 27:207: ,,Det Mensch, der nach Antrieben handelt, der handelt nicht nach
Maximen. Er kann zwar die Regel im Kopfe haben, er hat doch aber nicht die Maxime im Herzen®.

582 Vel. KpV 05:44.

583 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 50.

584 KpV 05:44. Vgl. KpV 05:29. Vgl. dazu auch Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.0., S. 141.

&9



,,alle unsere Maximen‘“ dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes unterworfen sind. Nach der
Prifung der Vernunft, die stets unter der Form einer ,,Frage® durchgefihrt wird, kann man
praktisch erkennen bzw. wissen, ob eine Maxime moralisch sein kann oder nicht’®. Dies scheint
eine wichtige Voraussetzung fur ,das Handeln nach Maximen‘ zu sein.

Michael Albrecht sah diesen Gesichtspunkt und behauptet zu Recht: ,,Also wird eine Maxime
dann gepriift, wenn sie gemacht wird, nicht erst nachtriglich, wenn sie zur Anwendung kommt*®.
Dartber hinaus begriindet er mit anderen Worten die Tatsache, dass die Moralprobe eine gemachte
Maxime, nimlich das Objekt der Maxime aus Gefithlen, voraussetzt: ,,Das Individuum macht sich
seine Maximen fur sein individuelles Handeln. Aber es macht sich seine Maxime durch verniinftige
Uberlegung, und die Vernunft ist niemals eine bloB3e Sache des Individuums; sie ist allen Menschen
gemeinsam. Als solche stellt sie unabweisbar die Frage, ob der beabsichtigte subjektive Grundsatz
auch ein objektiver Grundsatz, d. h. ein Gesetz fir jeden Menschen in denselben Umstinden sein
koénnte?’.

Sowohl Otfried Hoéffe als auch Urs Thurnherr betonen eine Aufgliederung der Maximen
nach der formalen Vernunftprifung der Allgemeinheit. Letztgemachter behauptet die beiden
Subklassen wie folgt: ,,Die eine Klasse konstituiert sich durch jene Maximen, welche den
Verallgemeinerungstest nicht bestehen, welche einzig und allein als subjektiv und unter keinen
Umstinden moralisch anzusehen sind, wihrend die andere Klasse aus all jenen Willensgrundsitzen
besteht, welche zunichst im Hinblick auf subjektive Bedingungen zu Leitsdtzen gemacht werden,
sich jedoch dartber hinaus als objektive Prinzipien bewihren und infolgedessen zu den
moralischen Maximen gehoren‘“®. Es ist daher plausibel, dass Kant die negative und positive
Titigkeit der Freiheitskategorie ,,Maximen® in Bezug auf die moralische Moglichkeit einer
Handlung gemeint haben mag. Wie ist die Tatigkeit dieser Kategorie nun zu verstehen?

1.2. Zur Titigkeit der ersten Quantititskategorie

Die Maximen sind die erste quantitative Kategorie der Freiheit in Ansehung des moralischen Guten
und Bosen. Kant formuliert sie nicht in der Art und Weise, wie er die erste Kategorie der Quantitit
in der ersten Kritik, nimlich unter einem einzigen Terminus, bezeichnet, sondern unter der
Komposition mehrerer Ausdriicke: ,,Subjektiv, nach Maximen (Willensmeinung des
Individuums)‘®”. Was hier zuerst geklirt werden muss, ist die ,,kategoriale Titigkeit* der Maximen,
die im notwendigen Zusammenhang sowohl mit der Freiheit des Willens oder der Willkiir als auch
mit den sittlichen Begriffen des Guten und Bosen im System der Kiritik einer praktischen Vernunft
stehen. Es ist wichtig zu beachten, dass Kant hier in Bezug auf die Maximen ,die Titigkeit einer
Kategorie!, die mit der Freiheit der Willkiirbestimmung verbunden ist, im Blick hat, da sowohl die
Kategorie Maximen als auch die anderen Kategorien der Freiheit ,auf die Bestimmung einer
freien Willkiir gehen“. Das heiB3t, es handelt sich bei den Freiheitskategorien ,,um die
Willensbestimmung*”' durch die reine praktische Vernunft, die ,,die Wirklichkeit dessen,
worauf sie sich beziehen (die Willensgesinnung), selbst hervorbringen®.

585 Fir die Betrachtung einer moralischen Maxime als Auswahlkriterium zum Handeln siehe Friske, Christel: Maxcimen,
2.2.0., S. 130 ff.

586 Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.0., S. 140.

587 Albrecht, Michael: Kants Maximenethik, a.a.0., S. 140.

588 Thurnhetr, Urs: Die 4Asthetik der Existeng, a.a.0., S. 40. Vgl. Hoffe, Otfried: Ethik und Politik. Grundpmodelle und Probleme
der praktischen Philosophie, Frankfurt 1979, S. 87.

589 KpV 05:66. In der Geschichte der Interpretation der Freiheitskategorien, ausgehend von den Kant-Schilern, gibt
es Fille, in denen die erste Kategotie ,,Maximen* modifiziert wurden: vgl. Bendavid, Lazarus: Vorlesung iiber die Critik
der practischen Vernunft, a.a.0., S. 26; Michaelis, Christian F.: Ueber die sittliche Natur und Bestimmung des Menschen. Ein
Versuch zur Erlauterung iiber 1. Kants Kritik der praktischen Vernunft, 2 Bde., Leipzig 1796/97, S. 196; Mellin, Georg S.A.:
Encyclopddisches Worterbueh, a.2.0., S. 599 f.; Biedermann, Karl: Die deutsche Philosophie, a.a.0., S. 248; Beck, Lewis: A
commentary, 2.a.0., S. 146; Schonrich, Gerhard: Die Kategorien der Freibeit, a.2.O., S. 260 ff.; Krdmer, Hand: Kategorialitit
und Praktische Philosophie, a.a.0., S. 367; Konig, Peter: Autonomie und Antokratie, a.2.0., S. 70.

50 KpV 05:65.

1 KpV 05:66.

90



Dieses Verstindnis zu gewinnen, impliziert, nicht dasjenige wegzulassen, was oben gesagt
worden ist, d. h.: Die objektive Realitit der praktischen Freiheit im Kant-Werk ,,Kritik der praktischen
Vernunft‘ kann nur durch das Bewusstsein des moralischen Gesetzes bewiesen werden. Der Grund
fir diesen betonten Riickblick auf das Ergebnis der Freiheitsbegriffsbehandlung wird in den zwei
folgenden Sitzen zusammengefasst: a) Ohne das Bewusstsein des moralischen Gesetzes gibt es
keine praktische Freiheit des Willens; b) Durch das Bewusstsein des moralischen Gesetzes kénnen
wir (Menschen) die praktische Freiheit des Willens erkennen. Kant macht damit deutlich, dass in
seiner zweiten Kritik die objektiv-praktische Realitit der Freiheit als eine gegebene Realitit
angesechen werden muss, deren Grund ihrer Realitit in einem dem menschlichen Willen
synthetischer Weise und a priori zugewiesenen Grundgesetz liegt. Im Bereich der Kategorien der
Freiheit spielt dieses angeftihrte Ergebnis eine maligebende Rolle.

Wenn die Maximen als ,,Willensmeinungen des Individuums®, die vor allem unter der
Perspektive der Gultigkeit fiir einen Willen subjektiv betrachtet werden, eine ,,Kategorie der
Freiheit™ in Ansehung des Sittlich-Guten und Sittlich-B6sen sein kénnen, dann muss sie nunmehr
einen strikten Bezug auf die Realitit der Freiheit aufweisen. Dies wirft wichtige Fragen auf: Kénnte
man die Kategorie der Maximen als eine empirische Kategorie verstehen, da sie sich entsprechend
dem passiven Teil ihres Ursprungs aus den Neigungen und Begierden herausgebildet hat? Wie
konnte man mit einem gewissen Wahrhaftigkeitsgrad behaupten, dass die Kategorie ,,Maximen®,
die dem Bereich der Kategorien der durch das moralische Gesetz a priori bewiesenen Freiheit
angehort, eine empirische Kategorie der praktischen Vernunft sei?®” Wire es tiberhaupt ein
Widerspruch, zu affirmieren, dass die Kategorie ,,Maximen® zur praktisch-moralischen Freiheit
gehort und dass sie eine empirische Kategorie ist, die mit dem empirischen, in dem Pragmatischen,
Technischen und dem Bereich der hypothetischen Imperative ausfihrenden Willen verbunden ist?
Sollte man eigentlich von einer ,Kategorie von Maximen des Individuums‘, von einer ,Kategorie
von moralischen Maximen‘, von einer ,Kategorie von empirischen Maximen‘ oder von einer
,Kategorie von Maximen zur moralischen Méglichkeit der Handlung® sprechen?

Einige Autoren fithren in Bezug auf die Thematik ,praktische Begriffe a priori und
,empirische Begriffe® keine problematische Erwigungen ins Feld. Fir sie muss die erste
Quantititskategorie ,,Maximen® als eine empirische Kategorie angesehen werden. Dies ist
beispielsweise Zimmermanns Auffassung™. Auf der einen Seite hat er in seiner Monografie die
Wichtigkeit der Konstitution eines Willensbestimmungsgrunds nicht einkalkuliert und affirmiert:
,»INach Mal3gabe der oben skizzierten alternativen Deduktion vollzieht sich kein wie auch immer
gearteter Ubergang innerhalb des ersten Quadranten. Die Quantititskategorien unterscheiden sich
hier nicht in solche, die nur den einen, und in solche, die nur den anderen angehen: Kategorien
entweder des empirischen oder des reinen Willens. Stattdessen sind alle Kategorien durchgingig
von ein und derselben Art. Und das hat seine Ursache, gerade darin, dass der Bestimmungsgrund
des Willens nicht in der metaphysischen Deduktion zum Tragen kommt“>**.

Auf der anderen Seite widerspricht er seiner eigenen Monografie in einem Beitrag und
resimiert seine Gesichtspunkte iiber die Quantititskategorien so: ,,Drittens schlief3lich scheint hier
ein Ubergang stattzufinden, wie Kant ihn angemeldet hat, ,,von den moralisch noch unbestimmten,
und sinnlich-bedingten® Kategorien, zu einer, ,,die, sinnlich-unbedingt, blo3 durchs moralische
Gesetz bestimmt® ist. Die ersten beiden Kategorien, die fir Maximen und Vorschriften, sind
Kategorien des empirischen, die letzte Kategorie aber, die fiir Gesetze, eine Kategorie des reinen
Willens“>”. Ohne zu beriicksichtigen, dass es in seiner Interpretation von einer Schrift zu anderen
eine klare Kontradiktion gibt, kann man seine letzte Affirmation nehmen, d. h. ,,die Maximen sind

52 Theo Kobusch weist darauf hin, dass die Kategorie der Maximen unter einer negativen Freiheit, die als
Unabhingigkeit von sinnlichen Antrieben charakterisiert wird, steht (vgl. Kobusch, Theo: Die praktischen
Elementarbegriffe, a.a.0., S. 55).

593 Der erste Autor, der die erste Kategorie der Quantitit als eine empirische Kategorie interpretiert, war Lewis Beck,
indem er den Begriff des Guten als ,,Wohl“ beschreibt, und so wollte er das Problem des begrifflichen Gehaltes der
ersten Kategorie auflésen (vgl. Beck, Lewis: A commentary, a.a.0., S. 146).

594 Zimmermann, S.: Kants Kategorien, 2.a.0., S. 224.

595 Zimmermann, S.: Die Kategorien, a.2.0., S. 233 f.

91



Kategorien des empirischen Willens®. Nach Zimmermann, wenn seine letzte Auslegung der
Kategorien der Quantitit genommen wird, besteht der begriffliche Gehalt der Kategorie
,»Maximen‘” in einem Gefiihl der Lust oder Unlust, und daher sind sie ,,empirisch®. Maximen
werden somit bei ihm, wenn man den Riickschluss aus seiner angefithrten Interpretation zieht, als
empirische Begriffe des empirischen Willens angesehen.

Denselben Gesichtspunkt kann man bereits in der Interpretation von Susanne Bobzien — in
einem berihmten Beitrag fiir die Untersuchungsgeschichte der Kategorien der Freiheit — unter
anderen Termini finden. Das wird zundchst daran erkennbar, dass die Handlungen nach Bobzien
als ,,Erscheinungen® betrachtet werden miissen. Daraus ergibt sich, dass es Prinzipien in der Tafel
gibt, die diese Erscheinungen (Handlungen) ausmachen miissen. Der Ausgangspunkt lautet somit
wie folgt: ,,Dabei wird (zunichst) davon abgesehen, ob die Erscheinung (Handlung) nach einem
reinen praktischen Prinzip oder nach einem empirisch-praktischen Prinzip ausgefiihrt wird“*”. In
diesem Sinne wird die erste Quantititskategorie unter der Perspektive eines empirischen
praktischen Prinzips angenommen. Fir Bobzien ist somit die Maxime als ein empirisches
praktisches Prinzip zu verstehen.

Diese Art von Deutungen stellen verschiedene Probleme dar, die in folgenden
Gesichtspunkten gebiindelt werden konnen: Erstens steht die Auffassung der Kategorie
»2Maximen® als ein empirischer Begriff der empirischen Vernunft und des empirischen Willens dem
praktisch-moralischen Begriff der der Tafel insgesamt zugrunde liegenden Freiheit entgegen.
Zweitens widerspricht eine empirische Kategorie der Maximen den Begriffen des Sittlich-Guten
und Sittlich-Bésen, die als Gegenstinde a priori der praktischen Vernunft betrachtet werden
missen. Drittens kann man zu Recht nicht verstehen, wie ein praktischer Begriff a priori™® als die
erste Quantititskategorie ,,Maximen mitsamt seiner Titigkeit des Unterwerfens unter dem
,Bewusstsein einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft“>” gleichzeitig ein
empirischer Begriff sein konnte; denn es ist nicht gleichgiltig, einen sinnlich-bedingten Begriff mit
einem empirischen Begriff gleichzusetzen. Daraus ergibt sich nun, dass eine solche Auffassung eine
Revision im Kontext der Tafel der Kategorien und des Systems einer praktischen Vernunft fordert,
da die Kategorie ,Maximen® kein empirischer Begriff im vorliegenden Fall der
Freiheitskategorientafel zu sein scheint. Zumindest gelingt das nicht tiiberzeugend, wenn man die
Indikatoren Kants vor und nach der Tafel und dem Kontext des Begriffs praktischer Freiheit und
der Begriffe des Guten und Bésen beobachtet.

Einige Ausdriicke geben, inklusive einiger Stellen von Kants Text, dazu Anlass geben, die
erste Quantititskategorie ,,Maximen® im Stile der oben angefiihrten Autoren zu interpretieren.
Nachdem er bspw. die Tafel der Kategorien darstellt, indem er eine kurze Anmerkung dazu zu
machen versucht, legt er grolen Wert darauf festzuhalten, dass die Maximen auf die Neigung
gegriindet sind””. Dass diese Griindung der Maximen einige Autoren zur Interpretation fiihrte,

5% Wenn man auch seine Auslegung beachtet, dass die Kategorie der Maxime eigentlich fiir die Bildung der Maximen
zur Verfugung steht (vgl. Zimmermann, S.: Die Kategorien, a.a.0., S. 232), weil er in seiner Monographie eine vermutliche
»metaphysische Deduktion® der Freiheitskategorien entdeckte und sie als Garantie des Wesens derselben ohne den
Rekurs des Bewusstseins eines Bestimmungsgrunds des Willens (da er akzentuiert, dass ein Bestimmungsgrund in
Bezug auf die Deduktion der Kategorien keine Rolle spielt) fungiert, ergibt sich daraus, dass Kant ihm zufolge einen
Fehler begangen hat, indem die erste Quantititskategorie der Maxime sowie die der anderen im Plural festgelegt
wurden: ,,Die Kategorien der Quantitit selbst sind mithin im Singular zu bestimmen: Es gibt eine Kategorie fir
Maximen, eine fiir Vorschriften und eine fir Gesetze™ (ebd., S. 212). Wenn er unter der durch eine Maxime gebildeten
Maximen als empirische Maximen nicht verstanden hitte, wire diese seine Auffassung redundant, irrefithrend und
unlogisch. Dass eine Maxime auf eine Maxime, oder das Allgemeine auf das Allgemeine, oder die Einheit auf die
Einheit bezogen sei, ist nicht nur redundant und logisch sinnlos (weil sich die Maximen im Plural und eine Maxime im
Singular nicht allein nach dem Begriff unterscheiden), sondern begriindet definitiv auch nicht, warum Kant die erste
Kategorie tberhaupt im Plural stellt.

597 Bobzien, Susanne: Kants Kategorien, a.2.0., S. 208.

598 Vel. KpV 05:66.

59 KpV 05:65.

600 Vgl. KpV 05:67.

92



dass die Kategorie ,,Maximen“"" als einen empirischen Begriff des empirischen, durch eine

empirische Vernunft bestimmten Willens fungiert, basiert das einerseits auf dem Wunsch einer
Verteidigung praktischer Philosophie Kants als keine ,,rigoristische* Philosophie und andererseits
auf der Deutung der Bedeutung von der Giltigkeit einer Maxime. Dieser Kategorie ,,Maximen*
kommt nach diesen Autoren eine nicht-transzendentale, allen empirischen Begriffen zugrunde
liegende Freiheit zu. Als Konsequenz solcher Deutungen gibe es eine empirische Freiheit der
empirischen Vernunft sowie eine transzendentale Freiheit der reinen praktischen Vernunft.

Dariiber hinaus akzentuiert Kants Text vor der Tafel, dass es bei der ,,Ordnung® einiger
Freiheitskategorien um die ,,moralisch noch unbestimmten, und sinnlich-bedingten® Begriffe geht.
Dies hat offenbar zur Voraussetzung gefiihrt, dass die Maximen in sich selbst empirische Begriffe
sind, die den empirischen Willen unmittelbar bestimmen, um die Neigungen zu erfillen.
Gleichwohl verstof3en solche Auffassungen gegen eine der wichtigsten Einsicht Kants in der Kpl”
dass ,,also [...] ein Wille, dem die blof3e gesetzgebende Form der Maxime allein zum Gesetz dienen
kann, ein freier Wille [ist]“””. Wer negiert, dass der menschliche Wille nur frei sein kann, wenn er
durch eine im moralischen Gesetz gebietende praktische Vernunft® bestimmt wird, misste dann
auf einen anderen Begriff der Freiheit aul3erhalb des Systems einer Kritik der praktischen Vernunft
zurtckgreifen.

Ein Vergleich zwischen zwei Stellen aus der Analytik erlaubt, die oben erwihnte Auffassung
der Kategorien ,,Maximen® als eine empirische, aber freiseiende Kategorie infrage zu stellen.
Betrachtet man diejenige Passage, in der betont wird, dass ,,das Gesetz des reinen Willens, der frei
ist, [...] diesen in eine ganz andere Sphire als die empirische [setzt]“*”, und die Stelle, in der Kant
vor der Freiheitskategorientafel sagt, dass praktische ,,Elementarbegriffe” oder Kategorien ,,die
Form eines reinen Willens in ihr, mithin dem Denkungsvermdgen selbst, als gegeben zum
Grunde liegen haben“"”, ergibt sich daraus eine bemerkenswerte Konsequenz: Die Kategorie
,2Maximen®, insofern sie eine Kategorie der Freiheit ist, darf nicht als ein empirischer Begriff des
empirischen Willens angesehen werden. Dass die Materie der Maximen etwas sein kann, das auf
den Gefihlen der Lust oder Unlust passiv zurtickgeht, impliziert keineswegs, dass die Kategorie
»2Maximen® ein empirischer Begriff sei oder ihre kategoriale Titigkeit mit dem Empirischen
identisch sein kénne.

Alle kategorialen Tatigkeiten der Freiheit stehen geradeheraus in den Diensten einer im
moralischen Gesetz gebietenden praktischen Vernunft und gelten fiir die Begierden unter einem
reinen Willen. Dies besagt auch unter anderem, dass die Materie einer Maxime, in der der Wille
durch das Mannigfaltige der Begehrungen affiziert wird, der Einheit des Bewusstseins eines
moralischen Gesetzes unterworfen werden muss. Diese Einheit fihrt zur Problematik der
Prinzipien: ,,Sobald wir unsere Begehrungen zur Einheit des Bewusstseins bringen, wird uns
bewusst, dass manche Maximen nicht in einem einheitlichen Bewusstsein widerspruchsfrei gewollt
werden konnen“”®. Wie schon gezeigt, kann das Mannigfaltige die Begehrungen variabler
Handlungssituationen bezeichnen. Eine Maxime als allgemeiner Grundsatz beinhaltet sowohl
verschiedene Handlungssituationen als auch verschiedene Regeln zum Geschehen der Inhalte
dieser Handlungen. Das Mannigfaltige jeder Begehrung (z.B. ,,meine eigene Gliickseligkeit“*”")
muss nach dem Gesetz zu einer rational-moralischen Begehrung (z.B. ,,anderer Gluckseligkeit
werden, d. h. es muss in eine ,,Gesinnung® verwandelt werden. In diesem Sinne besteht die

c:()()8>

601 Heiko Puls behauptet nicht explizit, dass die Maximen weder empirisch noch moralisch sein wiirden. Dieser Autor
interpretiert die erste Quantititskategorie ,,als Ausgangspunkt der kategorialen Generierung von Handlungsabsichten®
(Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 50).

002 KpV 05:29.

603 Vgl. KpV 05:65.

004 KpV 05:34.

605 KpV 05:65 £.

606 Bojanowski, Jochen: Kant iiber praktischen Gegenstandsbezng, a.2.0., S. 111,

007 KpV 05:34.

008 KpV 05:34.

93



Titigkeit der Kategorie ,,Maximen® darin, in ,,eine moralische Gesinnung* das Mannigfaltige der
Begehrungen zu unifizieren.

Vor diesem Hintergrund kann das Verhidltnis der Kategorie ,,Maximen® zur
,,Willensgesinnung* (gewisses Objekt der Freiheitskategorien) prizisiert werden®”. Denn wenn
eine praktische Kategorie als ein Begriff a priori zu begreifen ist, dann ist ihre Titigkeit eine
Unterwerfungstitigkeit mit zwei Anforderungen. Die erste bezieht sich auf einen Grund der
Einheit des Bewusstseins einer praktischen Vernunft (sc. die Einheit des Bewusstseins, zu der die
Titigkeit der Kategorie tendiert), und die zweite reklamiert ein Objekt als Produkt dieser Titigkeit.
Wie analysiert wurde, sind dieser Grund und dieses Objekt die im moralischen Gesetz gebietende
praktische Vernunft und die moralische Gesinnung. So gesehen, muss die Aktivitit der Kategorie
,»Maximen® im Zusammenhang mit der ,,moralische[n] Méglichkeit der Handlung“’" stehen. Ein
groBer Teil der Auffassung von Mosayebi hinsichtlich des Maximenbegriffs befasst sich erheblich
damit, zu akzentuieren, dass ,,Maximen [..] bei Kant eben primire Priifungskandidaten einer
universalistischen, moralischen Dijudikation [sind]“’"".

Es geht also stets um die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung des Subjekts, deren
Bestimmung auf die Begriffe des Guten und Bosen als Objekte der praktischen Vernunft und der
Freiheit des Willens bezogen ist. Ausgehend von einer ,,Meinung® kann das handelnde Subjekt eine
moralische Méglichkeit seiner Handlung aus einer Gesinnung generieren. Mit anderen Worten hat
Christel Friske die Beziehung zwischen der Maxime und der moralischen Moglichkeit einer
Handlung durch die moralische Gesinnung gesehen, indem sie den wichtigen Status einer Maxime
als Begriff in Bezug auf die Moralitit hervorhob: ,,,,Maximen® — das ist ein Schlisselbegriff der
Kantischen Moralphilosophie. Die Griinde fiir diese Schlusselfunktion sind offensichtlich: Die
moralische Qualitit einer Handlung hingt von der Qualitit der ihr zugrunde liegenden Maxime ab
— so die Kantische These. Es geht Kant zufolge bei der moralischen Bewertung einer Handlung
nicht um deren tatsichliche Konsequenzen oder um die Handlung als ein beobachtbares Ereignis
an einer bestimmten Raum-Zeit-Stelle, sondern um die Gesinnung, aus der heraus eine Person die
Handlung ausgefiihrt hat*',

Bei nidherem Hinsehen zeigt sich, dass die erste Quantititskategorie der Freiheit keine
empirische, den empirischen Willen durch empirische Vernunft bestimmende Kategorie sein kann.
Das umfasst a fortiori das Verstindnis derselben als einen praktischen Grundsatz, der den Willen
unmittelbar bestimmen wiirde. Eine Maxime zu haben®" (im Sinne von ,,sich zu machen*’"* oder
sich zu ,,nehmen®), impliziert darum keineswegs, dass jemand durch sie unmittelbar handeln muss.
Es geht hier um eine allgemeine Meinung bzw. Maxime, deren Materie oder Objekt auf die
Neigungen bzw. Begierden (diese wiirden wegen der kontinuierlichen Erfahrung und der Zeit eines
Menschen wechselhalft sein) gegriindet ist. In ihrer kategorialen Titigkeit konstituiert sie eine
Gesinnung, um den Willen dann durch einen moralischen Bestimmungsgrund mitsamt einem
moralischen Zweck (das Gute) zu bestimmen. Eine solche Meinung gilt fiir meinen Willen, naimlich
fir einen Willen und prisentiert nun die Moglichkeit, unter dem Bewusstsein des moralischen
Gesetzes eine moralisch geltende Meinung zu sein. Daher kénnen die Maximen, wie sie auch im §
1 der Analytik (ndmlich als subjektive Grundsitze) definiert wurden, als Willensmeinungen des
Individuums betrachtet werden, die eine kategoriale Titigkeit in Bezug auf eine moralische
Gesinnung und durch diese eine Verbindung mit der moralischen Méglichkeit der Handlung

609 Vgl. dazu auch Graband, Claudia: Das VVermigen, a.a.O., S. 54.

010 KpV 05:58.

611 Mosayebi, Reza: Das Minimum, a.a.0., S. 152.

012 Friske, Christel: Maximen, a.2.0., S. 125. Vgl. GMS 04:399; Refl. 19:244; Refl. 19:526: ,,Maximen sind allgemeine
formeln der intention®.

615 Uber diese angefithrte Unterscheidung siehe auch Bittner, Riidiger: Aus Griinden handeln, 2.2.0., S. 61, 79. Diese
Unterscheidung steht weder in der Monografie Puls® noch in der Monografie Zimmermanns.

014 Vgl. KpV 05:19; GMS 04:438; MS 06:225. Tobias Kronenbergs Auffassung wird von diesem Merkmal der doppelten
Betrachtung einer Maxime stark geprigt (vgl. Kronenberg, T.: Maximen, a.a.O., S. 197 ff)). Timmermann versteht das
Machen einer Maxime als ein ,,Actus® der freien Willkiir (vgl. Timmermann, J.: Sizzengeserg und Freibeit, a.a.0., S. 155 £.).

94



besitzen. Kurz gesprochen: Die Willensmeinung des Individuums (Maxime) bezieht sich, wie Kant
sie vor der Tafel hervorhob, auf eine moralische ,,Willensgesinnung*.

Je mehr dagegen das Verhiltnis zwischen dem ,,Verstand“’"” — er kann die Erfahrung des
handelnden Subjekts lesen und von ihr ableiten, was das Subjekt als Objekt (das Wollen einer
Erfillung der Gefthle von Lust oder Unlust) seines Handelns begehrt — und den Begierden bzw.
Neigungen, die die Materie oder das Objekt der Maxime des ,,Begehrungsvermogens®
konstituieren, mit der Tatigkeit der praktischen Vernunft verwechselt wird, umso mehr bleibt die
Tafel der Freiheit unverstindlich®’. Denn man kann mit einem empirischen Begriff unter dieser
Tafel der Freiheit nicht rechnen. Aber der Umstand dieser Auffassung veridndert sich, wenn man
zwischen ,einem Objekt der Maxime zu haben‘ und ,einer Maxime nach zu handeln wollen‘
unterscheidet. Ein Objekt der Maxime zu haben, bedeutet im Grunde genommen die Erkenntnis
einer Sache, die dem unteren Begehrungsvermogen diktiert, der Lust oder Unlust beztglich dieser
Sache nachzugehen. Um ein Objekt der Maxime zu haben, legt der Verstand eine Regel fest, die
die Handlung vorschreibt, um die dem Objekt zugrunde liegende Lust oder Unlust zu befriedigen.
Das handelnde Subjekt hat jetzt eine auf Privatneigung(en) basierte Maxime.

Diese individuelle Maxime erweckt das unmittelbare Bewusstsein des moralischen Gesetzes
(dieses Bewusstsein wird auch ,die Form eines reinen Willens“! oder
,Denkungsvermdgen“'® genannt) zu einer Moralpriifung dieser: ,,Also ist es das moralische
Gesetz, dessen wir uns unmittelbar bewul3t werden (so bald wir uns Maximen des Willens
unterwerfen), welches sich uns zuerst darbietet"”. Kant stellt in Bezug auf die Erkenntnis der
Freiheit klipp und klar fest: ,,Dal3 dieses die wahre Unterordnung unserer Begriffe sei, und
Sittlichkeit uns zuerst den Begriff der Freiheit entdecke, mithin praktische Vernunft zuerst der
spekulativen das unauflosliche Problem mit diesem Begriffe aufstelle, um sie durch denselben in
die groBte Verlegenheit zu setzen, erhellet schon daraus (...)“**’. Wenn die Maxime eine Kategorie
der Freiheit sein kann, kann sie dies lediglich unter der Betrachtung der moralischen Méglichkeit
der Handlung sein, da die Erkenntnis des Begriffs ,,Freiheit™ allein durch die ,,Sittlichkeit™ erlangt
wird.

In diesem Sinne muss eine individuelle Maxime die Rolle eines Begriffs (sc. die T4dtigkeit einer
Kategorie) annehmen, der auf die moralische Moglichkeit der Handlung in der Gesinnung bezogen
ist. Entsprechend des temporalen Gesichtspunkts geht eine Maxime dem Bewusstsein des
moralischen Gesetzes voraus, da die Maxime eigentlich das Material der Moralprifung des
Gesetzes ist. Wihrend man eine Maxime (sc. die gebildete Materie der Maxime oder eines
begehrten Zwecks: Deswegen kann die Maxime als eine moralisch noch unbestimmte und sinnlich-
bedingte charakterisiert werden) hat, legt die praktische Vernunft durch das moralische Gesetz die
moralische Moglichkeit, dass diese Handlung moralisch ist, in dieser Maxime®*'. Die praktische, im
moralischen Gesetz gebietende Vernunft unterwirft somit das Mannigfaltige der die Materie der
Maxime generierenden Begehrungen dem Bewusstsein dieses Gesetzes (als Moglichkeit des
Bestimmungsgrundes des Willens in dieser Maxime), um eine moralische Gesinnung in Ansehung

des moralischen Guten und Bésen hervorzubringen®.

015 Vel KpV 05:55.

616 So wird klar, was Bojanowski hervorheben wollte, wenn er affirmiert: ,,Vermittels der Kategorien der Freiheit
erkennen wir also nicht das, was wir bereits wollen® (Bojanowski, Jochen: Kant iiber praktischen Gegenstandsbezug, a.a.0O.,
S. 111).

017 KpV 05:66.

618 KpV 05:66.

019 KpV 05:29. Vgl. KpV 05:33.

620 KpV 05:30.

021 Wie schon geschen, besteht eine freie Handlung in einer moralischen Maxime. Jens Timmermann meint dagegen,
dass die Freiheit einer Handlung sich auf die ,,Wahl“ einer Maxime ,,vom Handelnden bezieht (vgl. Timmermann,
Jens: Maxime, a.a.0., S. 1486). Das scheint gegen Kants Einsicht in der Beleuchtung der Kpl” zu sein. Denn das Beispiel
eines Menschen, ,,der einen Diebstahl veriibt™ (KpV 05:95), zeigt deutlich, dass Kant eine freie Handlung als eine
moralische Handlung ansieht.

022 Vgl. Bojanowski, Jochen: Kant iiber praktischen Gegenstandsbezug, a.a.0., S. 112; Kobusch, Theo: Die praktischen
Elementarbegriffe, a.a.0., S. 53.

95



Es ist nicht zu leugnen, dass Kants Vergleich zwischen der ,,Form der Anschauung (Raum
und Zeit)“*” und der ,,Form eines reinen Willens“*** eine wichtige Rolle spielt. Denn die Form
eines reinen Willens (bzw. das Bewusstsein des Grundgesetzes der praktischen Vernunft), die den
Maximen und den anderen Freiheitskategorien zugrunde liegt, bezieht sich auf die Wirklichkeit
ithres Objekts, nimlich die Willensgesinnung. Mit dieser real-moralischen Gesinnung kann der
Wille sich nun auf die Handlung erstrecken. Dies besagt nichts anderes als ,,praktische Erkenntnis®
eines Objekts der praktischen Vernunft. Aus diesem Grunde stehen das Gute und das Bose in
Ansehung der Freiheitskategorien: Eine moralische Gesinnung reprisentiert eine gute (oder bose)
Maxime®>,

Der Prozess des Unterwerfens der Kategorie ,,Maximen® wird gerade unter der ,,Form eines
reinen Willens* zu dem Zweck betrachtet, eine moralische Gesinnung zu produzieren. Es liegt auf
der Hand, dass das Unterwerfen der Kategorie(n) nur durch das moralische Gesetz (als Form des
reinen Willens) stattfinden kann. So ldsst sich entdecken, dass, wenn der Prozess mit einer
individuellen Maxime oder Meinung des Individuums angefangen hat, dieser Prozess auch etwas
mit der ,,Verallgemeinerung* der Maxime zu tun hat. In der Analtik der Kritik der praktischen
Vernunft bietet Kant ein Beispiel dazu beziiglich der Permanenz oder des Mangels der Materie der
Maxime in der Bildung des Bestimmungsgrundes des Willens an, das klirend wirkt**. Der Prozess
der Universalisierung der Maximen bezieht sich direkterweise auf die moralischen Maximen und
indirekterweise auf die moralische Méglichkeit der Handlung durch diese moralischen Maximen.
Denn ohne moralische Maximen, deren moralische Gesinnung durch die Freiheitskategorien
determiniert wird, kénnen die moralischen Handlungen nicht auftreten. Damit wird auch
vorausgesetzt, was Bittner tber den Unterschied zwischen ,einer Maximen zu haben‘ und ,nach
einer Maxime zu handeln‘ akzentuiert®”.

Das Beispiel zeigt ferner, dass vor der Bedingungsbildung, fur die die praktische Vernunft
zum Willensbestimmungsgrund notwendig ist, das handelnde Subjekt bereits eine Maxime hat,
deren Materie bestimmt wurde. Dies impliziert vor allem, dass die Materie, die das Subjekt hat, eine
Bedingung oder ein Bestimmungsgrund sein kénnte oder eben nicht. Nach einer Maxime zu
handeln, setzt einen Prozess der Unifikation und Universalisierung des materialen Inhalts der
habenden Maxime voraus. Vor der Bedingungsbildung der Bestimmung des Willens weill man
noch nicht, wie man handeln kann, obwohl man ein begehrtes Objekt als Materie seiner Maxime
hat. Diese Unterscheidung spielt in der Freiheitskategorienkonzeption eine besondere Rolle, da das
Kategorienunterwerfen nun der Einheit des Bewusstseins eines reinen Willens unter dem
Bewusstsein des Grundgesetzes nur stattfindet, wenn die Begehrungen als Materie der Maximen
bereits vorhanden sind.

In diesem Prozess unterwirft die praktische Vernunft das in der Materie beinhaltete
Mannigfaltige der in variablen Handlungssituationen auftretenden Begehrungen, indem sie sich
durch diese Maxime oder die Meinung des Individuums eines Gesetzes bewusst ist. Diese
Unterwerfung hat zum Ziel, wie schon hingewiesen, die ,,Wirklichkeit der Willensgesinnung* oder
,,eine moralisch gute (oder bose) Maxime der Handlung* hervorzubringen. Die freie Willkiir wiirde
dann eine Intention oder Gesinnung zur Bestimmung von sich selbst darstellen. Deswegen, sobald
die reine Vernunft durch die ,,Form der Allgemeinheit®, zu der die Maxime als allgemeine Regel
fihig sein musste, die Materie der Maxime einschrinkt, erlangt diese Maxime oder Meinung des
Individuums die Form einer moralischen Maxime oder Gesinnung: Die Materie ,,meine eigene
Glickseligkeit® wird zur Materie ,,die Gluckseligkeit anderer®. Die vereinheitlichte Materie durch
die Form der Allgemeinheit beinhaltet nun eine moralische Gesinnung. Der Bestimmungsgrund

623 KpV 05:65.

024 KpV 05:66.

025> Vgl. KpV 05:56.

026 Vgl. KpV 05:34 f. In Bezug auf die Thematik der Freiheit verbunden mit einer durch das Gesetz bestimmten
Maxime akzentuiert Trampota mit Recht, dass eine als Gesetz giltige Maxime aus der Freiheit eine ,,Verpflichtung*
witd (vgl. Trampota, Andreas: Kants Konzeption der Tugend, a.a.0., S. 31). Vgl. dazu auch Albrecht, Michael: Kants
Maxcimenethik, a.2.0., S. 132.

27 Vgl. Bittner, Rudiger: Awus Griinden handeln, a.2.0., S. 61.

96



ist diese Form, aber das Produkt derselben als Objekt besteht in einer moralisch guten (oder bésen)
Maxime bzw. einer moralischen Gesinnung.

Durch den Bezug auf den Verallgemeinerungsprozess, der mit einer das Subjekt bereits
habenden ,,Meinung® angesichts des Handelns (obwohl es noch nicht bestitigt und weniger
entschieden ist, ob das Subjekt mit dieser Meinung handeln wird oder nicht) beginnt, wird die
Meinung, deren Objekt meine eigene Gliickseligkeit ist, eingeschrinkt, um ihr den Status eines
Gesetzes zu verleihen. Daher sagt Kant zu Recht inklusive nach der Tafel der Freiheitskategorien,
dass man von Maximen ,,in praktischen Erwigungen anfangen misse“*”. Heiko Puls spricht
zutreffend von dem ,,Basischarakter® der Maxime.

Bei Kant bleibt die Materie entweder meine eigene Gliickseligkeit oder die Gluckseligkeit
anderer, aber sowohl der Grund der Bestimmung als auch die Intention hat mit der praktischen
Vernunft zu tun. In diesem Sinne macht die Vernunft nicht nur einen moralischen
Bestimmungsgrund im Gesetz, sondern auch die Wirklichkeit einer Gesinnung bzw. einer
moralischen Maxime aus: Wenn man unter der Maxime, deren Objekt jetzt in der ,,Gliickseligkeit
anderer” besteht, handeln will, dann wird ,die moralische Méglichkeit der Handlung® dieser
Maxime angenommen. Dass die Kategorie ,,Maximen® diese Titigkeit besitzt, die moralische
Moéglichkeit der Handlung durch die Gesinnung verbunden mit dem Guten oder Bésen zu
etablieren, wurde schon sehr plausibel von Ina Goy in anderen Worten behauptet: ,,Die erste
quantitative Kategorie der Freiheit (...) besagt, dass ein Subjekt eine Maxime als Bestimmungsgrund
des guten und bésen Handelns vor Augen hat“*. Mit anderen Worten hat Heiko Puls diesen Punkt
akzentuiert: ,,Zwar kann sie [Maxime] einen absolut praktischen Gehalt haben, der sich in der
Méglichkeit ihrer verniinftigen Verallgemeinerbarkeit zeigt**’'.

Die praktische Vernunft soll die individuelle Maxime oder Meinung, deren Materie auf
Neigungen (bzw. Begierden) beruht, an den moralischen Wert des Grundgesetzes angleichen; denn
unter der Voraussetzung kann die reine Vernunft ihr praktisches Wesen garantieren: Die wichtige
Frage der Kritik der praktischen 1 ernunft besteht darin, ,,wie Vernunft die Maxime des Willens
bestimmen kénne, ob es nur vermittels empirischer Vorstellung, als Bestimmungsgriinde,
geschehe, oder ob auch reine Vernunft praktisch und ein Gesetz einer méglichen, gar nicht
empirisch erkennbaren, Naturordnung sein wiirde“*”. Kant liefert eine Antwort auf diese Frage in
der Anmerkung I des § 3 der Kritik: ,,Die Vernunft bestimmt in einem praktischen Gesetze
unmittelbar den Willen, nicht vermittels eines dazwischen kommenden Gefiihls der Lust oder
Unlust, selbst nicht an diesem Gesetze, und nur, dal3 sie als reine Vernunft praktisch sein kann,
macht es ihr moglich, gesetzgebend zu sein“”. Eine Beteuerung dazu wird nochmals in der
Folgerung des § 7 gegeben: ,,Reine Vernunft ist fur sich allein praktisch, und gibt (dem Menschen)
ein allgemeines Gesetz, welches wir das Sittengesetz nennen“**.

Diese oben genannte Anpassung bringt die Einheit des Mannigfaltigen der in der Materie
der Maxime auftretenden Begehrungen mit sich. Um dies zu erreichen, bedarf sie die positive
Titigkeit der Kategorie ,,Maximen®, um eine sittliche Gesinnung hervorzubringen. Die
Glickseligkeit anderer beinhaltet jetzt eine solche Gesinnung, deren Wirklichkeit das unifizierte
Resultat der Materie meiner auf Neigungen gegrindeten Maxime ,,meine eigene Gliickseligkeit®
war. Die Materie der Begehrungen erlangt gerade eine universelle Form, die als Einheitskriterium
und als Grund der Bestimmung des Willens fungiert. Die Materie ,,Gliickseligkeit anderer ist nicht
nur fir einen Willen, sondern auch fir andere und alle giltig (im Zitat: ,,einer Maxime der
Selbstliebe die objektive Giiltigkeit eines Gesetzes zu geben®), d. h. sie wird jetzt als ein praktisches
Gesetz betrachtet. Es geht nun um eine Meinung, die sich auf eine sittliche Gesinnung bezieht. So

028 KpV 05:67. Vgl. dazu auch Bubner, Rudiger: Handlung, Sprache und Vernunft, a.a.0., S. 207.
029 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.O., S. 50.

030 Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.2.0., S. 160.

631 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 50.

032 KpV 05:45. Vgl. KpV 05:03, 05:15, 05:19, 05:20, 05:24, 05:31, 05:32, 05:40.

033 KpV 05:25. Vgl. KpV 05:49, 05:55, 05:62, 05:65, 05:97.

034 KpV 05:31. Vgl. KpV 05:42.

97



gesehen, gibt es jetzt eine mégliche Auflosung des Problems, wie Maximen eine Kategorie der
praktisch-moralischen Freiheit in Ansehung des Sittlich-Guten und Sittlich-Bosen sein kénnen.

2. Die zweite Kategorie der Quantitit
2.1. Zur Erklirung der Vorschriften als Kategorie

Im Gegensatz zu den subjektiven Grundsitzen (Maximen) oder den objektiven Grundsitzen
(Gesetzen) nehmen die praktischen Vorschriften ausdriicklich keine Stellung in der Erlduterung
des §1 der Analytik der zweiten Krizzk ein. Trotz dieser klaren Abwesenheit finden sich in der
Anmerkung zu diesem Paragrafen sowie an verschiedenen Stellen der Kritik — insbesondere in der
Tafel der Freiheitskategorien unter der zweiten Quantititskategorie, wie noch gezeigt wird — einige
Hinweise auf mégliche allgemeine Definitionen des Begriffs ,,Vorschrift™. Zunichst sei erwihnt,
dass der Begriff ,,Vorschrift“” im gesamten System der Kritik offenbar keine eigenstindige
Erklirung erfihrt. Dartiber hinaus wird gezeigt, dass es sich hierbei um praktische Vorschriften
handelt — wenngleich nicht ausschlieBlich theoretische®® —, die sowohl mit der Sinnlichkeit des
Menschen als auch mit héheren theoretischen Prinzipien in Verbindung stehen.

Verbunden mit dem Ausdruck ,,Vorschrift lassen sich unterschiedliche Adjektivierungen
und Genitive verifizieren, beispielsweise: ,,praktische Vorschriften*’”’; , der empirisch-bedingten
Vorschrift der Gliickseligkeit“®, | alle moralische Vorschrift des Evangeli“’”,  heilige
Vorschrift“*, |einer blo méglichen praktischen Vorschrift“!!, | die christliche Vorschrift“*,
,bloBe Vorschriften der Geschicklichkeit“’”’; ,allen Vorschriften der treinen praktischen
Vernunft“*, | bestimmte Vorschriften““*. All diese Ausdriicke finden sich in der zweiten Kritik,
ohne die anderen Schriften Kants®* einzubeziehen. Dariiber hinaus kann man den Begriff
., Vorschrift™ nicht nur in Bezug auf seine Adjektivierung oder sein Genitivwerden, sondern auch
auf die Reprisentation anderer Begriffe nachvollziehen, d.h. dieser kann eine Vorschrift aus einer
Maxime® sein oder zu einem Gesetz**® werden.

Man kann also sagen, dass man in eine Definition des Terminus ,,Vorschrift™ alle diese
genannten Charakterisierungen eingliedern miisste, wenn man sie allgemein betrachten will. Aus
diesem Grund sei hier eine Deutung des Begriffs ,,praktische Vorschrift vorgeschlagen, um
danach die zweite Quantititskategorie der Freiheit besser erliutern zu konnen. Denn es ist bislang
nicht klar, wie diese Kategorie verstanden werden kann, wenn man alle Voraussetzungen der Tafel
annimmt. Im Fortgang dieser Untersuchung wird sich jedoch zeigen, dass die Tatigkeit dieser
Kategorie in einer notwendigen Verbindung mit der praktischen Freiheit und den Gegenstinden
der praktischen Vernunft steht.

Blick man zuriick auf die Anmerkung des § 1 der Analytik im Zusammenhang mit der Suche
nach einer Erklirung des Begriffs, so lisst sich andeuten, dass dasjenige, was dort unter ,,praktische

b

635 Vgl KpV 05:11, 05:20, 05:26, 05:31, 05:33, 05:34, 05:37, 05:62, 05:66, 05:67, 05:77, 05:83, 05:85, 05:108, 05:115,
05:127, 05:128, 05:132.

636 Vgl. KrV B 170, A 216/B 263, B 365, A 654/B 682, A 660/B 688, A 803/B 831; Prol 04:374.

67 KpV 05:20, 26, 34, 62

638 KpV 05:36 f.

9 KpV 05:83.

640 KpV 05:85.

641 KpV 05:11.

642 KpV 05:127.

643 KpV 05:20.

64 KpV 05:66.

645 KpV 05:108.

646 Vgl GSE 02:216; UD 02:275, 298; NEV 02:310, 02:312; TG 02:337, 02:372; RGV 06:06, 06:45, 06:59, 06:64, 06:88,
06:94, 06:102, 06:106; MS 06:217, 06:411; SF 07:18, 07:25, 07:101; Anth 07:148, 07:248; KU 05:173, 05:250, 05:273,
05:309, 05:447, 05:451, 05:460, 05:481; GMS 04:399, 04:405, 04:406, 04:408, 04:416, 04:419, 04:420, 04:424, 04:439.
647 Vgl. KpV 05:62.

648 Vgl KpV 05:66.

98



Vorschrift gefasst wird, dem Begriff nur indirekt zugeschrieben wird, d. h. die Vorschrift wird
durch die Form eines hypothetischen Imperativs®”’ definiert, woraus resultiert, dass die
hypothetischen Imperative als ,,praktische Vorschriften* anzusehen sind, nicht aber als ,,Gesetze®.
Ferner unterscheiden die Maximen sich von den Imperativen. Vorschriften kénnen demnach nicht
als Maximen betrachtet werden. Was also ist unter einem hypothetischen Imperativ zu verstehen?
Und was haben die Vorschriften mit den Maximen gemeinsam, im Vergleich zu den Gesetzen?

Kant unterscheidet deutlich zwischen hypothetischen und kategotischen Imperativen®”.
Letztere bezeichnen eindeutig ,,praktische Gesetze und haben eine bestimmte Formel ihres
Gebots. Erstere scheinen aber keine Formel®' zu besitzen und ein spezielles Produkt der als
Verstandesfunktion wirkenden Vernunft zu sein. Zum einen impliziert diese Behauptung, wenn
man den Unterschied zwischen Verstand und Vernunft im Praktischen entsprechend dem
Abschnitt ,,Von dem Befugnisse der reinen Vernunft [..]“** weiterfiihrt, dass die hypothetischen
Imperativen eigentlich mit einem auf das Begehrungsvermégen bezogenen Verstand verbunden
sind, wihrend die kategorischen Imperativen als Gesetze aus der praktischen Vernunft selbst
entstehen. Eine Beobachtung und Analyse einiger Differenzierungen beztglich der Definition der
praktischen Vorschriften als hypothetische Imperativen in der Anmerkung des § 1 der Analytik®’
kann Kants Standpunkt verdeutlichen.

Zunichst muss man in dieser Passage zur Kenntnis nehmen, dass es einen klaren
Unterschied zwischen einer Maxime und den Imperativen (hypothetischen und kategorischen) gibt:
Maximen sind, wie zweimal im Zitat gesagt, keine Imperative. Wenn man Kants Argument folgt,
muss man annehmen, dass Maximen keine praktischen Vorschriften sein kénnen, weil es hier eine
Identifikation zwischen hypothetischen Imperativen und praktischen Vorschriften gibt. Ergo:
Maximen kénnen hier nicht als praktische Vorschriften gelten. Dies steht in deutlichem Kontrast
zu einer anderen Passage in derselben Analytik, der zufolge doch auch die Maximen verntnftige
praktische Vorschriften sein kénnen:

»»(...) Und diese Maximen koénnen alsdenn niemals Gesetze, dennoch aber verniinftige, praktische Vorschriften
heiBen®®*,

Es leuchtet ein, dass Kants angebotene Argumente an beiden Stellen sich gegensitzlich verhalten.
Demzufolge lieBe sich mutmallen, dass eine praktische Vorschrift nicht immer mit einem
Imperativ identifizierbar sein muss. Dies deutet auf eine gewisse Geschmeidigkeit und
Anpassungsfihigkeit des Begriffs ,,praktische Vorschrift innerhalb des Systems der Kritik hin.

649 Vgl. Graband, Claudia: Kiugheit, a.a.0., S. 20.

050 Vgl. KpV 05:20; GMS 04:415 f., 04:420, 04:428, 04:431 f. Vgl. dazu auch Trampota, Andreas: Kants Konzeption der
Tugend, 2.2.0., S. 42; Lee, Seung-Kee 2008: ,,Why are Kant’s Hypothetical and Categorical Imperatives Analytic and
Synthetic A Priori Practical Propositions?”, in: Rohden, Valerio; Terra, Ricardo; Guido A. de Almeida; Ruffing, Margit
(Hg.): Recht und Frieden in der Philosophie Kants. Akten des zehnten Internationalen Kant-Kongresses. Betlin/New Yotk 2008, S.
229-239.

651 Schonecker und Wood interpretieren, dass es innerhalb der GMS 11 eine bestimmte Formel des hypothetischen
Imperativs gibt: ,,,Wenn man einen bestimmten Zweck will, soll man die dafiir notwendigen Mittel (ergreifen) wollen.
Diese verkiirzte Formel nennt Kant ,hypothetischer Imperativ® (Schonecker, Dieter; Wood, A. W.: Kants Grundlegung,
2.2.0., S. 114). Fir Kalscheuer besteht die Formel einfach in der Verdingung ,,Wenn-So*“ (vgl. Kalscheuer, Fiete:
Autonomie als Grund und Grenge des Rechts. Das Verbdltnis gwischen dem kategorischen Imperativ und dem allgemeinen Rechtsgesers;
Kants, Betlin/Boston 2017, S. 14). Yoshitaka Toyama meint dagegen, dass es keine Formel gibt: ,,Aber er [Kant] hat
tber die hypothetischen Imperative keine Formel aufgestellt (Toyama, Yoshitaka: Kants praktische Philosophie mit
Riicksicht auf eine Theorie des Friedens, Hamburg 1973, S. 34).

652 KpV 05:50.

053 Vgl. KpV 05:20; GMS 04:414. Die Erklirung der Imperative iberhaupt in der GMS koinzidiert zwar mit der Kpl”
in einige Punkte, aber nicht in alle. Die hypothetische Imperative gelten in der Kpl” nicht mehr als objektive ,,Gesetze®
der Vernunft. Objektive Gesetze sind dort ,,unbedingte Gebote und nicht ,,bedingte® wie die hypothetischen
Imperative. Kant hat seine eigene Konzeption des Status der hypothetischen Imperative als Gesetze im Vergleich zur
GMS in der Kpl” modifiziert. In der Kant-Forschung werden noch die hypothetischen Imperative als praktische
Gesetze des Sollens aufgefasst (vgl. Schénecker, Dieter; Wood, A. W.: Kants Grundlegung, a.2.0., S. 112).

054 KpV 05:62.

99



Unter bestimmten Bedingungen kann eine Vorschrift entweder ,,Maxime* oder ,,hypothetischer
Imperativ® bezeichnet werden. Diese Geschmeidigkeit und Anpassungsfihigkeit des Begriffs
betreffen nicht nur eine Maxime oder einen hypothetischen Imperativ, sondern auch die
praktischen Gesetze der reinen Vernunft: ,(..) dadurch es denn geschieht, daf}, es in allen
Vorschriften der reinen praktischen Vernunft nur um die Willensbestimmung, nicht um die
Naturbedingungen (des praktischen Vermogens) der Ausfithrung seiner Absicht zu tun ist, (...)“**.
Bemerkenswert ist dieser Punkt, da diese Identifikation des Begriffs ,,Vorschrift“ mit den
,Gesetzen“”’ im Kontext der Tafel der Freiheitskategorien steht. Das Entscheidende ist, dass die
Definition einer Vorschrift lediglich als hypothetischer Imperativ nicht mit Kants Gedanken dieses
Begriffs tibereinstimmt.

Die hypothetischen Imperativen sind, praktisch betrachtet, Regeln objektiver Nétigung
der Handlung, wobei eine praktische Vorschrift auch eine objektive Regel exponiert. Diese Regel
schreibt eine wirkliche oder mogliche Handlung als Mittel vor, um etwas Begehrtes als Zweck (bzw.
Wirkung) zu verwirklichen®®. Die Regel des hypothetischen Imperativs bestimmt somit, das Mittel
zu wollen und zu wihlen, das den Zweck ermoglicht; sobald der Zweck bereits als
Bestimmungsgrund bzw. Bedingung vorgestellt wird, ist es als zweiter Schritt nétig, das gewollte
Mittel zu bestimmen. Es leuchtet ein, dass die Regel des hypothetischen Imperativs ginzlich durch
das Begehrte oder Gewollte als Zweck determiniert wird und auf das Mittel zur Erreichung der
Wirkung bezogen ist.

Das handelnde Subjekt muss daher verschiedene mogliche oder reale Mittel einkalkulieren,
d. h.: Was soll ich wollen, wenn ich die Wirkung schon begehre? Diese Konkretisierung des Mittels
prisupponiert folgenden Satz: Wenn ich also den Zweck will, soll ich das Mittel wollen®”.
Deswegen spricht Kant von der Kausalitit des vernunftigen Wesens als wirkender Ursache oder
von der Kausalitit des Willens. Was hier bestimmt wird, besteht nicht im Willen selbst, sondern in
der ,,Kausalitit desselben*””. Damit ist nicht gemeint, dass der hypothetische Imperativ den Willen
nicht bestimme, sondern nur, dass et ,,den Willen schlechthin als Willen* nicht bestimmt, nimlich
als guten Willen. An diesem Punkt ist es daher hilfreich, zwischen dem Willen an sich selbst und
der Kausalitit des Willens in Bezug auf die Wirklichkeit einer Wirkung in der Erfahrung zu
differenzieren. Nur so wird zumindest die Unterscheidung zwischen den zwei Arten von
Imperativen klar.

Der Verstand und das Begehrungsvermégen funktionieren gemeinsam, um die Kausalitit
des Willens sowohl durch die erkannte und begehrte Wirkung (die Erkenntnis ist die Ausgabe von
dem Verstand und das Begehren ist die des Begehrungsvermdégens) als auch durch das zu wollende
und erkennende Mittel (dieselbe Leistung, aber umgekehrt) zu bestimmen. Es handelt sich somit
nicht um eine freie Kausalitit der reinen praktischen Vernunft selbst, die sich vollkommen auf den
Willen bezieht, sondern um die wirkende Kausalitidt bzw. Ursache des Willens (sc. des Verstandes
und des Begehrungsvermogens). In diesem Sinn wird die Kausalitit des Willens durch eine
Handlung als Mittel bestimmt, die zureichend zur Erreichung des vorhergehenden Grunds bzw.
Zwecks ist.

0657

055 KpV 05:66.

656 In der TG, Krl” und GMS setzte Kant bereits eine Vorschrift mit dem moralischen Gesetz oder den moralischen
Gesetzen gleich (vgl. TG 02:372; KrV A 803/B 831; GMS 04:408).

657 Placencia hebt schon den Unterschied zwischen ,,Nétigung® und ,,Notwendigkeit™ hervor. Als Basis dieser
Differenzierung betrachtet er jedoch nicht die Kpl”, sondern eine Vorlesung Kants (vgl. Placencia, L.: Handlung, a.a.O.,
S. 146; vgl. V-Mo/Mron II 29:611). Nach Steigleder ist die Nétigung auf die Notwendigkeit basiert. Daraus ergibt sich
nach ihm, dass die hypothetischen und kategorischen Imperativen eine Basis ihrer Differenzierung haben kénnen (vgl.
Steigleder, Klaus: ,,Hypothetische Imperative als reflexive Urteile®, in: Volker, Gerhardt; Horstmann, Rolf-Peter;
Schumachet, Ralph (Hg.): Kant und die Berliner Aufllirung. Akten des nennten Kant-Kongresses, Betlin/New York 2001, S.
25).

058 GMS 04:414. Vgl. dazu auch Schonecker, D.; Wood, A. W.: Kants Grundlegnng, a.a.0., S. 112.

059 Vgl. GMS 04:414 ff. Engstrom bezeichnet diesen Satz als eine analytische Proposition zur Moglichkeit der
hypothetischen Imperative (vgl. Engstrom, Stephen: The Form of Practical Knowledge. A Study of the Categorial Imperative,
London 2009, S. 41).

060 KpV 05:21.

100



Aus der oben zitierten Passage geht vor allem hervor, dass der hypothetische Imperativ eine
,,bloB3e Vorschrift der Geschicklichkeit® enthalt. Unter ,,Vorschrift wird eine ,,Regel® verstanden,
die die Relation von Ursache und Wirkung beztiglich der Kausalitit zur Produktion einer Handlung
(als zur Sinnenwelt gehorig“™") vorschreibt. Was trigt der Ausdruck ,,Geschicklichkeit zur
Vorschrift bei? Die Geschicklichkeit unter der Voraussetzung eines analytischen Wollens impliziert
eine kalkulierte Auffindung des Mittels zu Absichten®” bzw. begehrten Wirkungen. So lisst sich
entdecken, dass das kalkulierte Auffinden des Mittels die Wirkung (Zweck oder Absicht) als Grund
oder Bedingung der Bestimmung®” voraussetzt, wihrend das mogliche oder reale Mittel das
Bedingte in der Bestimmung ist.

Wird der hypothetische Imperativ als Vorschrift der Geschicklichkeit und die Vorschrift als
eine Regel betrachtet, die logisch eine Proposition des Verhiltnisses zwischen einem gegebenen
Zweck oder einer begehrten Wirkung als Grund und dem noch zu produzierenden Mittel als
Konsequenz dieses Zwecks darstellt, so kann man vermuten, dass gefragt werden muss, ,,0b ich
gar das zu einer begehrten Wirkung erforderliche Vermogen habe, oder was mir, um diese
hervorzubringen, zu tun sei‘“’**. Daraus ergibt sich nun, dass im hypothetischen Imperativ die drei
folgenden Elemente interagieren: die begehrte Wirkung als Zweck der Handlung, das Auffinden
des Mittels als Handlung selbst und das Vermdégen zum Hervorbringen des Zwecks. Wenn man
diese Elemente berticksichtigt, kann man klar nachvollziehen, warum Kant die hypothetischen
Imperative — die Vorschriften oder Regeln der Geschicklichkeit — mit den theoretischen Prinzipien
einerseits und mit dem Anwendungsbereich der Wissenschaften andererseits in Verbindung
bringt®®.

Alle Wissenschaften haben einen Anwendungsbereich abstrakter Prinzipien®. Nach Kants
Vorstellung sind die Vorschriften oder Regeln der Geschicklichkeit praktische pragmatische und
technische Anwendungsregeln®’. In diesem Sinn gehéren die hypothetischen Imperative zum
praktischen Teil der Theorie jeder Wissenschaft. Kant negiert nicht, dass zwar die Vorschriften der
Geschicklichkeit oder hypothetischen Imperative insgesamt praktisch seien, aber man darf hier die
Bedeutung des Praktischen im engeren Sinne, die fiir die Tatigkeit der reinen Vernunft in der
Moralitit vorbehalten ist, nicht voraussetzen. Das Pragmatische und das Technische bezeichnen
gemil} dem Kontext dieser Definition einer Vorschrift eine Relation von Wirkung und Mittel, die
der ,,Notwendigkeit der Verkniipfung zwischen A als Ursache und B als Wirkung® entsprechen
muss, d. h. der Zweck (sc. begehrte Wirkung der Handlung) wire also die Ursache und das Mittel
nun die Wirkung (die Handlung zur Erreichung des Zwecks). Denn das Wollen eines Mittels im
hypothetischen Imperativ wird unter einer notwendigen Verbindung betrachtet, ganz so, wie die
Ursache mit der Wirkung in den theoretischen Propositionen verkntipft sind. Die praktische
Vorschrift muss auf diese Weise als eine praktische Regel zur konkreten Anwendung der
theoretischen Prinzipien®”® behandelt werden.

Kants Beispiele veranschaulichen eine Art praktischer Vorschriften, deren Zwecke uns als
Bestimmungsgriinde der Kausalitit des Willens zur Etablierung und Wahl der hinreichenden Mittel
gegeben sind. Weizenbrot zu essen setzt notwendigerweise einen Prozess voraus, bei dem gefordert
wird, die dazugehorigen Handlungen zur Erreichung des essbaren Brots zu wollen. ,,Im Alter nicht

601 KpV 05:21.

062 Vegl. KpV 05:25 f.

663 Vgl. in dhnlichem Sinne Placencia, L.: Handlung, a.2.0., S. 143.

664 KpV 05:20.

065 Vgl. 05:25. Vgl. KpV 05:26 Anm. 1: ,,Sitze, welche in der Mathematik oder Natutlehre praktisch genannt werden,
sollten eigentlich technisch heilen; Kant sagt hier nicht, dass die Vorschriften der Klugheit auch technisch heilen
konnen, aber er hat den ,,Fehler™ aus der GMS in der ersten Einleitung der KU korrigiert (vgl. EEKU 20:200 Anm.1).
Vgl. dazu auch GMS 04:415.

066 Vol. GMS 04:415.

07 Vgl. dazu auch GMS 04:416 f. Placencia betont, dass alle hypothetischen Regeln eine Art von ,,technischen®
Erkenntnisse sind (vgl. Placencia, L.: Handlung, a.a.0., S. 162).

668 Vgl. dazu auch EEKU 20:200; KU 05:172. Auch Yoshitaka Toyama hat diesen Punkt in Bezug auf die MS richtig
betont (vgl. Toyama, Yoshitaka: Kants praktische Philosophie, a.a.0., S. 44).

101



zu darben‘”” gebietet in gewisser Weise, sparen zu miissen als Handlung oder Mittel. So treten in

allen Beispielen eines hypothetischen Imperativs sowohl die begehrte Wirkung als Grund der
Bestimmung der Willenskausalitit in der ,,Sinnenwelt™ als auch das Wollen der Mittel als
hinreichende Handlung in Erscheinung. Diese Elemente samt dem Vermd&gen zur Hervorbringung
des Zwecks implizieren, wie gesagt, nicht nur die Tatsache, dass ,,der Wille hier auf etwas Anderes
verwiesen werde, wovon man voraussetzt, daB3 er es begehre“””, sondern auch die Tatsache, dass
,dieses Begehren [...] man ihm, dem Titer selbst, tiberlassen [muf3]“’”".

Es macht sich hier beziiglich dieses Begehrens bemerkbar, dass es als Bestimmungsgrund
der Willens- oder Willkiirkausalitdt fungiert und auf dem Gefiihl der Lust oder Unlust beruht. Dies
scheint eine beachtenswerte Differenz zu den Maximen zu verkérpern. Denn die Objekte der
Maximen beruhen, bevor sie zum Bestimmungsgrund werden, auf den Gefihlen der Sinnlichkeit.
Nach dieser Bildung als Objekte kann man fragen, ob sie Griinde der Bestimmung des Willens im
Vergleich zur Moglichkeit eines Grundes der Vernunft selbst darstellen oder nicht. Dies liegt unter
anderem daran, dass die Frage der Vernunft nach der Moralitit auf Maximen als Propositionen
mitsamt ihren Objekten zielt. Im Gegensatz dazu werden im hypothetischen Imperativ die Gefiihle
als Grunde bestimmt, ohne zu fragen, ob die Vorschrift der Geschicklichkeit da verallgemeinerbar
sein, d. h. ,,ob der Zweck verninftig und gut sei, davon ist gar nicht die Frage, sondern nur was
man tun miisse, um ihn zu erreichen*®’.

Im Grunde genommen bestehen alle hypothetischen Imperative in der urspringlichsten
Frage, ,,nimlich ob und wie viel Vergniigen ich (...) zu erwarten habe®. Diese Frage duflert sich
demnach als ein Bestimmungsgrund und als eine Konkretisierung der vagen Perzeption eines
Zustandes der Gliickseligkeit®”, die sich in einer Begierde darstellen lisst. In diesem Sinne kann
man dartiber hinweggehen, dass die Begierde nach Gliickseligkeit sich im hypothetischen Imperativ
bereits als Grund der Bestimmung der Willenskausalitit durch die begehrte Wirkung positioniert.
In dieser Bedeutung einer praktischen Vorschrift spielt die bereits etablierte Bedingung der
Kausalitit eine wichtige Rolle. Diese Auffassung kann man aus den oben zitierten Passagen
herauslesen und bestitigen. Kant sagt expressis verbis, dass es um die Bestimmung des Willens
(bzw. seiner Kausalitit) durch einen Grund der Sinnlichkeit geht. Wie bereits der hypothetische
Imperativ den Willen mit einer begehrten Wirkung (Grund) bestimmt, indem ,,mir die Bedingung
gegeben ist“’™, so bleibt lediglich in Bezug auf diesen Grund zu wissen, ,,was man tun miisse, um
ihn zu erreichen” und um die Handlung®”® auszufiihren. Es ergibt sich aus dieser Annahme
jedoch die Frage, wie ein hypothetischer Imperativ auf dem Begriff der Freiheit des Willens
beruhen wiirde, wenn dieser Imperativ schon eine bestimmte Aktivitit als Bestimmungsgrund
annihme, die auf die Gefuhle der Lust oder Unlust, die Begierde nach der Gliickseligkeit sowie
Selbstliebe und Bediirfnis einwirkt.

Es scheint ein Widerspruch darin zu liegen, wenn man — einigen Argumenten der Autoren
zufolge — zugesteht, dass eine praktische Vorschrift im Begrift der Freiheit des Willens bzw. der
Autonomie (dem System der reinen praktischen Vernunft gemaf3) ihren Ursprung hat, obwohl man
sie als hypothetischen Imperativ auffasst. Denn, wie gesehen, akzentuiert Kant ausdriicklich, dass
die hypothetischen Imperative, praktische Vorschriften der Geschicklichkeit oder Klugheit””, auf
empirischen Bestimmungsgriinde beruhen, deren Status sich auf das Gefiihl von Lust oder Unlust
grindet. Es ist bisher unstrittig, dass ein aus solchen Gefithlen hervorgehender Bestimmungsgrund

669 KpV 05:20.

670 KpV 05:20.

671 KpV 05:20.

672 GMS 04:415. Dies impliziert auch, dass ein guter Wille immer einen Zweck hat. Vgl. Miller, Christian: Wille und
Gegenstand. Die idealistische Kritik der kantischen Besitglebre, Betlin 2000, S. 48.

673 KpV 05:25. Der Begriff ,,Vagheit™ wird schon von Faizzada verwendet (vgl. Faizzada, Walid: Awtonome Praxis und
intelligible Welt. Die transzendental-praktische Freibeit in Kants Lebre vom hichsten Gut, Leiden/Boston 2017, S. 192).

674 GMS 04:420.

675 GMS 04:415.

676 Vgl. dazu auch Graband, Claudia: Kiugheit, a.a.O., S. 28.

677 GMS 04:415. Vgl. GMS 04:416; Engstrom, Stephen: The Form, a.a.0., S. 141.

102



einem durch das moralische Gesetz gebildeten Bestimmungsgrund entgegensteht’”, da es sich
nicht mehr um einen pathologisch-affizierten Willen®” (wie im Fall der Maximen®), sondern direkt
um einen pathologisch-bestimmten Willen handelt. Diese Art von Vorschrift bestimmt bereits die
Kausalitit des Willens zur Hervorbringung des begehrten Objekts durch die Handlung. Kant
distanziert sich hier ausdricklich von jenen, die die Kausalitit des Willens zur Wirklichkeit der
Objekte (sc. im Fall dieser Art von praktischen Vorschriften) mit einem freien Willen verbinden®.

Wie bereits angedeutet, bestimmt der hypothetische Imperativ bzw. die praktische Vorschrift
durch den begehrten Zweck die Wirkung und durch die Mittel ihrerseits die Kausalitit des Willens
zur Wirklichkeit des Zweckes. Es gibt hinsichtlich dieser Art von Grinden keine Méglichkeit, sie
unter der Moralitit zu betrachten, d. h. der freie Wille hat mit diesen hypothetischen Imperativen
nichts zu tun. Da die Bedingung bzw. der Grund bei dieser Art von Vorschriften bereits gegeben
ist, konzentriert sich der hypothetische Imperativ auf die Mittel zur Ausfithrung des Zwecks. Dass
der praktischen Vorschrift oder dem hypothetischen Imperativ die Ausfithrung der begehrten
Wirkung zugrunde liegt, lisst den Verdacht aufkommen, dies habe mit der praktischen Vernunft
und mit der Freiheit des Willens zu tun.

Kann man infolgedessen annehmen, dass diese Definition einer ,,praktischen Vorschrift® als
hypothetischer Imperativ die einzige Erklirung der Freiheitskategorie ,,objektiver Prinzipien
(Vorschriften)® sei? Wird es moglich, den Begrift , hypothetischer Imperativ mit der
Willensfreiheit in Einklang zu bringen? Die hypothetischen Imperative beziehen sich Kant zufolge
nicht auf das moralisch Gute und Bose; daher stellt sich die Frage, worauf sich die Behauptung
stitzen wirde, dass es bei der zweiten Quantititskategorie der Freiheit um hypothetische
Imperative geht, wenn man doch bereits weil3, dass die Tafel der Freiheit mit den Begriffen des
Sittlich-Guten und Sittlich-Bésen in Zusammenhang steht. Wie kann man eigentlich einen
hypothetischen Imperativ mit den Voraussetzungen der Tatigkeit der Freiheitskategorien in
Einklang bringen, oder anders gefragt: Liegt diesem Imperativ ,,die Form eines reinen
Willens“’* zugrunde? Wie ist tiberhaupt die Titigkeit der zweiten Quantititskategorie der Freiheit
zu verstehen?

2.2. Zur Tatigkeit der zweiten Quantititskategorie

Die objektiven Prinzipien bzw. Vorschriften bilden die zweite Freiheitskategorie der Quantitit in
Ansehung der Begriffe des Guten und Bosen. Kant driickt sie nicht in der Art und Weise aus, wie
er die zweite Kategorie der Quantitit in der ersten Krizik kennzeichnet — namlich unter einem
einzigen Terminus —, sondern durch die Zusammensetzung mehrerer Ausdriicke: ,,Objektiv, nach
Prinzipien (Vorschriften)“®. Was hier zunichst geklirt werden muss, besteht hauptsichlich in
der ,kategorialen Tadtigkeit™ der Vorschriften, die in notwendigem Zusammenhang sowohl mit der
Freiheit des Willens bzw. der Willkiir als auch mit den sittlichen Begriffen des Guten und Bésen
im System der Kritik einer praktischen Vernunft stehen. Wie bereits im Zusammenhang mit der ersten
Quantititskategorie der Freiheit gezeigt wurde, hat Kant ,die T4atigkeit einer Kategorie®, die auf die
Bestimmung der freien Willkiir®® oder des Willens gerichtet ist (,,in Beziehung auf das oberste
Prinzip der Freiheit“’®), im Blick. Zu dieser freien Willensbestimmung gehort die Titigkeit eines
Beziehens und Hervorbringung der Wirklichkeit der Willensgesinnung®®.

Mit Blick auf ein eindeutiges Verstindnis der genannten kategorialen Tatigkeit von den
objektiven Prinzipien bzw. Vorschriften muss man sich an die wichtigste Prisupposition der

078 Vgl. KpV 05:33.

679 Vgl. Graband, Claudia: Kiugheit, a.a.O., S. 26 £.
080 Vgl. KpV 05:19.

81 Vgl. KpV 05:45 £.

082 KpV 05:66.

083 KpV 05:66.

084 Vgl. KpV 05:66.

085 KpV 05:67.

086 Vgl. KpV 05:66.

103



vorliegenden Analyse im Hinblick auf den Begriff der Freiheit in der Kpl” zuriickerinnern. Es
handelt sich vor allem um die Auseinandersetzung mit dem Begriff der Freiheit: a) Es gibt keine
praktische Freiheit des Willens ohne das Bewusstsein des moralischen Gesetzes; b) Wir (Menschen)
konnen durch dieses Bewusstsein die praktische Freiheit des Willens erkennen. Die objektiv-
praktische Realitit der Freiheit als gegebenes Fundament erweist sich als Grundlegung der
objektiven Realitit der Kategorien der Freiheit. Damit ist angedeutet, dass auch die Vorschriften
als zweite Quantitatskategorie durch diese praktische Freiheit bestimmt werden. Andernfalls wiire
diese Kategorie kein Elementarbegrift der Freiheit.

Dass es nur einige Kategorien der Freiheit mit dieser Bedeutung gibe, und andere jedoch
nicht, wirde bedeuten, einerseits das Gefiige der Tafel zu durchbrechen und andererseits den
Begriff der Freiheit abweichend von Kants Argumentation zu fassen. In diesem Sinne muss die
Kategorie ,,Vorschriften®, die wesentlich unter der Gultigkeit ,,fiir eine Gattung verninftiger
Wesen“”” betrachtet wird, cinen notwendigen Zusammenhang mit der objektiv-praktischen
Realitit der Freiheit aufweisen, wenn sie iberhaupt als Kategorie der Freiheit geltend gemacht
werden soll. Wenn man die Vorschriften in der Tafel als hypothetische Imperative auffasst, wie
einige Autoren dies tun, so ergeben sich hieraus erhebliche Probleme.

Folgt man Interpreten wie Zimmermann, Puls oder Graband, so musste man den Begriff der
praktischen Freiheit in der zweiten Krizik erheblich verzerren, um die zweite Quantititskategorie
als Ausdruck hypothetischer Imperative zu deuten. Heiko Puls schreibt etwa Folgendes: ,,Eine
Vorschrift basiert auf der Struktur eines hypothetischen Imperativs. Sie legt fest, welche Mittel
einzusetzen sind, damit ein Ziel erreicht kann“**. Aus dieser Primisse ergibt sich die folgende
Affirmation: ,,Obwohl der Bestimmungsgrund der Vorschrift in der sinnlich-pragmatischen Natur
des Menschen liegt, muss das Subjekt in diesem Zusammenhang trotzdem als frei gedacht
werden“’”. Und nochmals: ,,Eine Vorschrift ist hypothetisch, d. h., sie enthilt nur ,die
Bedingungen der Kausalitit des verntinftigen Wesens, als wirkender Ursache, blo3 in Ansehung
der Wirkung und Zulinglichkeit derselben® (KpV, V, 20). Obwohl diesen Handlungen nicht der
Begriff der Freiheit als Autonomie zugrunde liegt, hat das verniinftige Wesen ,,Kausalitit™, und die
Handlung ist trotz des moglichen Einflusses der Sinnlichkeit transzendental frei“*””. Diese Deutung
zeigt unter anderem nicht nur die Deformation des Freiheitsbegriffs, sondern auch Achtlosigkeit
bzw. eine Vernachlissigung wichtiger Begriffen wie ,,Bestimmungsgrund®, ,,wirkende Ursache®,
,,Autonomie® und ,,transzendental frei®.

Die Legitimitit einer solchen Auffassung ist unbestritten. Gleichwohl basiert sie auf einer
unzutreffenden Primisse. So hebt Kant mehrfach hervor, dass ,,Sittlichkeit uns zuerst den Begriff
der Freiheit entdecke“””". Diese positive Konzeption der Freiheit verhindert eine freie Bestimmung
der hypothetischen Imperative, da diese Art von Imperativen bereits als ,,Grinde® der
Bestimmung fungieren und ,,auf das Gefiihl der Lust und Unlust, das niemals als allgemein auf
dieselben Gegenstinde gerichtet angenommen werden kann, gegriindet“”” sind. In der Kpl” wird
eine freie Handlung entweder unter der Form der ,,Allgemeinheit™ gedacht — oder es handelt sich
nicht um eine freie Handlung. Wie dort ausgefithrt wird, besteht der Grund der Bestimmung im
Fall der hypothetischen Imperative im Prinzip der Glickseligkeit. Dann kann ein solcher
Bestimmungsgrund keineswegs frei sein, weil dieses Prinzip dem Prinzip der Sittlichkeit
zuwiderlduft: ,,Das gerade Widerspiel des Prinzips der Sittlichkeit ist: wenn das der eigenen
Gliickseligkeit zum Bestimmungsgrunde des Willens gemacht wird“*”.

Das bedeutet nichts anderes, als dass die zweite Quantititskategorie der Freiheit nicht unter
der Struktur eines hypothetischen Imperativs betrachtet werden darf, da ein solcher Imperativ
bereits einen Grund der Willensbestimmung, namlich Gefthle als Griinde, voraussetzt. Die

>

087 KpV 05:67.

688 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 52.

689 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 52.

690 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 52.

091 KpV 05:30.

092 KpV 05:26.

093 KpV 05:35. Vgl. dazu auch Schénecker, D.; Wood, A. W.: Kants Grundlegung, 2.2.0., S. 117.

104



objektiven Prinzipien oder Vorschriften, wie sie in der Tafel dargelegt sind, wirden mit dem Begriff
der Freiheit im Widerspruch stehen, sobald man versucht, von der zuvor analysierten Definition
eines hypothetischen Imperativs auszugehen. Dartiber hinaus ist diese Kategorie nicht als Begriff
zur Formulierung eines hypothetischen Imperativs zu verstehen wie Zimmermann und Graband
meinen. Vielmehr ist sie im Horizont der moralischen Méglichkeit einer Handlung zu denken —
und dies muss im Folgenden noch gezeigt werden.

Worauf beruht das ,,Objektive” der Prinzipien bzw. Vorschriften in der Tafel der
Freiheitskategorien? In der Erorterung der Tafel bestimmt Kant die Tatigkeit der Kategorien sowie
das Ergebnis der Titigkeit, d. h.: a) Das Mannigfaltige der Begehrungen der Einheit des
Bewusstseins einer im moralischen Gesetz gebietenden praktischen Vernunft zu unterwerfen; b)
Die Wirklichkeit der Willensgesinnung hervorzubringen. Es liegt auf der Hand, dass sowohl die
Titigkeit als auch ihr Ergebnis mit dem praktischen Elementarbegriff a priori sowie mit dem
Verstindnis des Objektiven zusammenhingen missen. Die Objektivitit der Prinzipien bzw.
Vorschriften als Kategorie liegt vor allem in dem Bereich ihrer Giltigkeit. Die Kategorie muss ein
Mannigfaltige der Begehrungen unter dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes unterwerfen.
Darin besteht ihre negative Tadtigkeit.

In diesem Sinne ermittelt die praktische Vernunft ein Ubereinkommen zwischen gewissen
Neigungen, dessen Giltigkeit die blol subjektive Geltung einer individuellen Maxime
tiberschreitet. Unabhingig davon, wie ein solches Ubereinkommen zwischen Neigungen in den
Subjekten zustande kommt, da dies Teil einer empirischen Seelenlehre aus Naturprinzipien und
nicht Gegenstand einer metaphysischen Analyse im System der Kritik ist, muss betont werden,
dass sich die Gtltigkeit analog zur Geltung individueller Maximen auf mehrere Subjekte beziehen
lasst. Nach diesem Unterwerfen geht es darum, Vorschriften fiir eine Gattung des verniinftigen
Wesens moralisch gut oder bose zu etablieren. Die Quantitit dieser Kategorie — d. h. ihr Status als
objektives Prinzip — wird demnach durch eine interpersonale Gtltigkeit bestimmt, insofern ein
Ubereinkommen bestimmter Neigungen zwischen Subjekten vorliegt.

Aus der Tatsache, dass wir (Menschen) tiber Neigungen als Objekte der Prinzipien oder
Vorschriften verfiigen, lisst sich nach Kants Auffassung die Kategorie als ein Begrift der
Unterwerfung dieser Neigungen zur Hervorbringung einer moralischen Willensgesinnung ableiten.
Da es aber im Fall der Objekte der Vorschriften nicht unmittelbar um Bestimmungsgriinde (und
erst recht nicht um empirische Grinde) geht, kann die im moralischen Gesetz gebietende
praktische Vernunft diese Objekte unterwerfen, um ihnen eine moralische Wirklichkeit
zuzuschreiben. Die Titigkeit der Unterwerfung durch diese Kategorie setzt offensichtlich voraus,
dass das Ubereinkommen der Neigungen noch keine Bestimmungsgriinde darstellt; denn
anderenfalls wiirde es sich um eine andere Art von Vorschrift handeln. Nur so kann die praktische
Vernunft an den sinnlich-affizierenden Objekten der objektiven Prinzipien arbeiten. Aus dieser
operativen Voraussetzung ergibt sich die Frage, wie solche Objekte der Vorschriften bzw. gewisse
konvenierende Neigungen unterworfen werden kénnen. Hier tritt eine Kontinuitit mit dem zutage,
was Kant bereits fiir den Fall der ersten Kategorie gedacht hatte.

Die Objekte der Vorschriften bzw. objektiven Prinzipien differenzieren sich nicht in sich
von den Objekten der Maximen, d. h. die Neigungen (bzw. Begierden) sind sowohl bei Maximen
als auch bei Vorschriften als sinnlich den Willen affizierende Elemente zu betrachten. Der
Unterschied liegt nun darin, dass das Objekt einer Vorschrift auch von anderen (und nicht nur von
mir) begehrt wird. Kant selbst bietet uns zwei Beispiele unter dem Ausdruck ,,Harmonie® in der
Anmerkung zu § 4 (Lehrsatz I1I) der Analytik an®. Es liegt auf der Hand, dass ein Objekt — etwa
die bestimmte Neigung, sich Mailands zu bemichtigen — von zwei Subjekten begehrt wird. Das
Objekt (,,welches sich zwar zufilligerweise, auch mit anderer ihren Absichten, die sie gleichfalls auf
sich selbst richten, vertragen kann“”’) wird hier als Objekt einer Vorschrift angesehen — anders

4 KpV 05:28.
5 KpV 05:28.

105



gesagt: als ein Gegenstand, der den zwei individuellen Maximen des Willens von zwei Subjekten
zugrunde liegt™”.

Es geht somit um begehrte Objekte, die bei passender Gelegenheit bzw. zufilligerweise mit
einzelnen oder mehreren Subjekten, Familien, Gruppen, Institutionen, Vélker, Staaten, Kulturen
oder Zivilisationen gekoppelt sind. Beispiele daftir lassen sich aus verschiedenen Perspektiven
anfihren. Einige Volker haben z. B. die Neigung, andere Kulturen und Vélker durch Krieg
einzunechmen. In diesem Sinne koinzidieren die Menschen jener Volker hinsichtlich gemeinsamer
Objekten ihrer Prinzipien. Die Vorschrift beschreibt die Regel, unter der die Neigungen
propositionell ausgedriickt werden: Die Grenze des Territoriums unseres Volkes durch eine
Invasion zu expandieren. Das gemeine Objekt oder die gemeine Neigung einer territorialen
Expansion wird durch diese Regel reprisentiert. So gesehen teilen die Objekte der Maximen mit
den Objekten der Prinzipien dieselbe logische Komposition eines Satzes. Nichts spricht dagegen,
dass die in einem gemeinsamen sinnlichen Objekt enthaltene Proposition als eine auf andere Willen
tbertragbare Maxime verstanden werden kann, ebenso wie nichts dagegen spricht, dass zwei
Menschen (oder ein Volk) dieselbe Neigung zur Eroberung hegen.

Die unterwerfende Titigkeit operiert Giber diese Objekte der Vorschriften. Das Bewusstsein
des moralischen Gesetzes samt dem Bewusstsein der praktischen Freiheit unterwirft das
Mannigfaltige jener Neigungen, um die Wirklichkeit einer moralischen Willensgesinnung in
objektiven Prinzipien oder Vorschriften hervorzubringen. Dies fithrt zur moralischen Méglichkeit
der Handlung. Die Subjekte evaluieren solche Objekte der Vorschriften unter dem Bewusstsein
der Form der Allgemeinheit. Im Falle des oben genannten Beispiels wird das in der Regel
implizierte Objekt dahingehend gepriift, ob es moralisch gut oder bése ist. Die unterwerfende
Titigkeit erlangende Einheit des Bewusstseins einer praktischen Vernunft produziert auf diese
Weise eine sittliche Gesinnung, die sich in anderem Objekt ausdrucken ldsst, da ,,nun |[...] freilich
unleugbar [ist], daB alles Wollen auch einen Gegenstand, mithin eine Materie haben miisse*“””’. Was
die Wirklichkeit einer Willensgesinnung zur moralischen Moglichkeit der Handlung gedacht
werden muss, heil3t in der Kpl” ,,;moralische Vorschriften®. Wenn die zweite Quantititskategorie
der Freiheit die gemeinen Begehrungen der Einheit des Bewusstseins des moralischen Gesetzes
unterwirft, wird die Gesinnung in den moralisch-guten (oder bésen) Vorschriften hervorgebracht,
da ,die moralische Gesinnung [...] mit einem Bewusstsein der Bestimmung des Willens
unmittelbar durchs Gesetz notwendig verbunden [ist]’”*. Die Bezeichnung ,moralische
Vorschriften® wird z. B. in Bezug auf die Religion (ndmlich, als Institution, Gemeinschaft oder
einfach als gemeine Pflichten) verwendet:

,,Jenes Gesetz aller Gesetze stellt also, wie alle moralische Vorschrift des Evangelii, die sittliche Gesinnung in

ihrer ganzen Vollkommenheit dar, (...)“(’99.

Die objektiven Prinzipien oder Vorschriften als Kategorie der Freiheit sind — und dies kann einige
noch auftretende Missverstindnisse aufkliren helfen — als ein Elementarbegriff a priori zu
verstehen, der nach der Unterwerfung der gemeinen Begehrungen die Wirklichkeit der sittlichen
Gesinnung in einer moralischen Vorschrift selbst hervorbringt. Durch die Freiheit des Willens
erlangt die Kategorie als Elementarbegrift objektive Realitdt. Die praktische Vernunft produziert
durch die Kategorie die Wirklichkeit einer Intention, verbunden mit dem moralischen Gesetz.
Wenn man das Beispiel des Evangeliums™ betrachtet, kann man annehmen, dass der ,,géttliche

096 Wenn das Objekt der Vorschrift bzw. das der zwei individuellen Maximen zu einem Bestimmungsgrund des Willens
witd, spricht Kant von vernunftig-praktischer Vorschrift (vgl. KpV 05:62). Diese Stelle macht auch klar, dass der
Begriff ,,praktische Vorschrift™ nicht immer mit einem hypothetischen Imperativ identifiziert werden kann, da dem §
1 der Analytik eine Maxime kein Imperativ ist. Vgl. dazu auch KpV 05:66, 05:83.

097 KpV 05:34.

098 KpV 05:116.

09 KpV 05:83.

700 Hier kann man nicht nur von dem Evangelium, sondern auch von der ,,Bibel® insgesamt als auch von anderen
religidsen Texten (z. B.: der Koran, die Thora, der Tao Te Ching, usw.) sprechen. Das Entscheidende ist, dass diese

106



Mensch*“™" desselben die Basis fiir eine Art von Religionsglauben ist, der mittels der gemeinen
Gegenstinde dieses Glaubens (speziell, unter der Institutionsform oder einer Gemeinde) variable
moralische (,,christliche*’”) Vorschriften generiert. In diesem Sinne sind die einige sittlichen
Dilemmata darlegenden Geschichten des Religionsglaubens ein gutes Beispiel fur gemeine
Neigungen als Objekte der Vorschriften, denen in der durch praktische Vernunft vollzogenen
Unterwerfung eine moralische Gesinnung zugeschrieben wird. Die moralische Gesinnung einer
Vorschrift wird fir die Méglichkeit der Handlungen geltend gemacht.

3. Die dritte Kategorie der Quantitit
3.1. Zur Erlduterung der praktischen Gesetze als Kategorie

Entscheidend fir das Verhiltnis zwischen der reinen Vernunft und dem menschlichen Willen ist
die Frage nach den praktischen Gesetzen. Kant definiert sie grundsitzlich in der Erklirung des § 1
der Analytik, nachdem er die subjektiven praktischen Grundsitze dargelegt hat. In diesem Sinne
steht diese Definition nicht nur mit der Erliduterung der praktischen ,,Grundsitze®, sondern auch
mit der Darstellung der Giltigkeit der Maximen in Verbindung. Es geht dabei nicht um eine blof3
ausschlieBende Opposition von Maximen und Gesetzen, sondern um unterschiedliche praktische
Gultigkeitsbereiche in Bezug auf die ,Bedingung®, die ihrerseits den Willen zur Handlung
bestimmen konnte. Die Unterteilung der Grundsitze setzt also voraus, dass die Bestimmung des
Willens unter der Perspektive des handelnden Subjekts entweder allein fur sein Handeln (im Fall
gewisser Vorschriften koinzidiert das begehrte Objekt und die Regel meines Handelns mit einem
anderen Willen bzw. mehreren Willen) oder strenggenommen fiir das Handeln aller rationalen
Wesen gelten kann. Darin besteht im Wesentlichen nach jener Stelle die Differenz zwischen dem
Subjektiven und dem Objektiven der Grundsitze. Aus Kants Sicht sind Grundsitze praktische
Gesetze,

,wenn jene als objektiv, d.i. fiir den Willen jedes verniinftigen Wesens giiltig erkannt wird*’”,

Kant trennt die praktischen Grundsitze nicht, weil es keinen Ankniipfungspunkt zwischen dem
Subjektiven und dem Objektiven der Gltigkeit gibt, sondern weil

»in einem pathologisch-affizierten Willen eines verniinftigen Wesen [...] ein Widerstreit der Maximen, wider die

. . 704
von ihm selbst erkannte praktische Gesetze, angetroffen werden [kann|“ ™.

Der Moglichkeitscharakter des Widerstreits wirft die Frage nach dem Kriterium des Widerstreits
auf, d. h. die Frage, wie ein solcher Konflikt méglich ist. Wichtig ist zunidchst festzuhalten, dass
zwar die Maximen fiir sich genommen keine Gesetze” sind, aber sie Gesetze sein kénnen.
Daraus folgt, dass das Widerstreitkennzeichnen in dem ,,Gesetzwerden® liegt. Gewisse Maximen
konnen zugleich Gesetze nach der Universalisierungsprobe der reinen Vernunft werden, und
gewisse nicht; priziser gesprochen: Gewisse Objekte der Maximen konnen allgemeingiltige
Objekte sein und gewisse nicht. Dies besagt nichts anderes als das, was Kant bereits in § 1 der
Analytik als deutliche Distinktion zwischen moralischen und nicht-moralischen Maximen (sc. im
Sinne einer Untauglichkeit zur Universalisierung) prasupponiert.

Texte verschiedene gemeine Objekte der Vorschriften haben, die dann als moralische Vorschriften interpretiert
werden. Kants Position tiber das Verhiltnis zwischen dem Christentum und den Vorschriften siehe SF 07:37, 07:50,
07:60.

01 RGV 06:64.

702 KpV 05:127.

705 KpV 05:19.

04 KpV 05:19.

05 Vgl. KpV 05:20.

706 Vgl. KpV 05:27.

107



Mit dieser Betonung des potenziellen Konflikts geht die Identitit selbst der praktischen
Gesetze einher. Das heif3t: Wenn man auf die Frage antworten muss, wie wir uns (Menschen) dieses
Widerstreits bewusst sein konnen, muss man vor allem annehmen, dass das Bewusstsein fur das
Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft ein solches Konfliktbewusstsein ermdglicht. Wie die
praktischen Gesetze lediglich in der Maxime gedacht werden kénnen (Kant driickt diesen Punkt
deutlich aus: ,,(...) und doch zugleich einsehen, daf3 dieses kein praktisches Gesetz, sondern nur
seine Maxime sei, dagegen, als Regel fiir den Willen eines jeden verniinftigen Wesens, in einer und
derselben Maxime, mit sich selbst nicht zusammenstimmen koénne*”’; | welche Form in der
Maxime sich zur allgemeinen Gesetzgebung schicke*’”), muss man voraussetzen, dass das
Bewusstsein des moralischen Gesetzes in der Maxime dasjenige sei, was sowohl das Bewusstsein
und die Vorstellung des Konflikts als auch das Bewusstsein und die Vorstellung der praktischen
Gesetze selbst hervorbringt. Ohne jenes Bewusstsein eines Grundgesetzes gibt es keine
praktischen Gesetze in den Maximen. Mit der weitgehenden Nichtbeachtung der genannten
Annahme verbindet sich eine Nichtklirung der praktischen Gesetze.

Eine radikale Differenz zwischen Maximen und Gesetzen annulliert die Mdglichkeit der
praktischen Gesetze selbst. In diesem Sinne soll die These angenommen werden, dass die Maximen
nicht indifferent gegeniiber der Moral sein kénnen und dass sie immer im Kontrast mit dem
moralischen Gesetz und unter der Perspektive eines moralischen Dilemmas zu betrachten sind. So
gesehen lassen sich zwei Gesichtspunkte vorschlagen: 1) Eine nicht-moralische Maxime ist nicht
identisch mit der Wendung ,moralisch-indifferente Maxime*; 2) Eine nicht-moralische Maxime ist
identisch mit einer nicht-universellen Maxime. Dies fithrt uns somit zum engeren Zusammenhang
zwischen Maximen und Gesetzen'”’, da, wenn man keinen absoluten Unterschied annimmt, die
Maximen im Ursprung der praktischen Gesetze fur uns Menschen eine maf3gebende Rolle spielen.

Dieser Zusammenhang hat abermals mit der Beziehung zwischen den Maximen und dem
moralischen Gesetz zu tun. Denn das Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft ist als uns
bekannte Formel fir ein verniinftiges, aber auch durch die Sinnlichkeit affiziertes Wesen unter der
Form eines kategorischen Imperativs (sc. ,,das moralische Gesetz ist daher bei jenen [Menschen]
ein Imperativ, der kategorisch gebietet, weil das Gesetz unbedingt ist“’") anzusehen. Das
Grundgesetz gebietet, dass die Objekte der Maximen ein praktisches Gesetz werden, und in einem
reinen vernunftigen Willen (z.B. Gotteswille) kann kein Objekt der Maximen vorausgesetzt
werden, da sie aus der Sinnlichkeit herkommen und Gott kein Affektionsvermégen priasupponieren
konnte™'. So gesehen wird das Grundgesetz hier fiir den menschlichen Willen bestimmt. Welche
,wFormel” in dem Willen anderer verninftigen Wesen als Menschen, die zu keiner Maxime fihig
sein konnten, gedacht werden kann, beschiftigt sich die zweite Krizik nicht. Es kann auBlerdem
davon gesprochen werden, dass die angenommene Auffassung zum Ausdruck bringt, dass der
unterwerfende Charakter des Gesetzes und auch der praktischen Gesetze tiberhaupt allein im oben
genannten Zusammenhang liegt, da das Grundgesetz in einem Willen ohne sinnlich-begehrte
Objekte der Maximen und das Mannigfaltige derselben analytisch wire.

Aus dem Vorhergehenden darf man also vermuten, dass der Ursprung praktischer Gesetze
als objektiv-praktische Grundsitze im Bewusstsein des Grundgesetzes wurzelt’?. Dieser Ursprung
als Bewusstsein in einem menschlichen Willen muss aber immer in Verbindung mit der allgemeinen
Form einer Maxime betrachtet werden, da die Verbindlichkeit, N6tigung, und Moralitit bzw.
Pflicht lediglich in der Regel der Maxime (oder der Vorschriften) stattfinden kénnen und nicht
ohne diese. Kant paraphrasierend liee sich sagen: ,Unterwerfende Grundsitze als praktische

707 KpV 05:19.

708 KpV 05:27.

709 Vgl. in dhnlicher Richtung Hoping, Helmut: Fredbeit im Widerspruch. Eine Untersuchung zur Erbsiindentebre im Ausgang
von Immanuel Kant, Innsbruck-Wien 1990, S. 134.

710 KpV 05:32.

1 Vel KpV 05:32.

712 Vgl. dazu auch Hoping, Helmut: Freibeit im Widerspruch, a.a.0., S. 138.

108



Gesetze aus dem bloBen reinen Willen ohne Maximen wiren unméglich®”. Damit ist auch definitiv
ausgeschlossen, dass es in Kants Theorie des Willens ein ,,Wollen* ohne Objekte gibe. Es kann
um Maximen, Vorschriften oder praktische Gesetze gehen, muss aber immer ein Objekt geben, da
nhun [...] freilich unleugbar [ist], dal alles Wollen auch einen Gegenstand, mithin eine Materie
haben miisse*“""*.

Kant expliziert auch den Begrift ,,praktische Gesetze® dergestalt, dass sie eindeutig von
Maximen unterschieden sind. Worauf stiitzt sich eine solche Unterscheidung? Zunachst soll gezeigt
werden, unter welchen ,,FEigenschaften® die praktischen Gesetze bestimmt werden, die sich in
erster Instanz nicht mit dem Ursprung der Maximen (bzw. den ,,Objekten der Maxime) teilen
lassen: (a) Apriori und Reinheit; (b) objektive Notwendigkeit; (c) Objektive Giultigkeit; (d)
Verbindlichkeit; (e) absolute Bestimmung; (f) Freiheit. Diese Figenschaften werden den
praktischen Gesetzen unabhingig davon zugeschrieben, wie der Ursprung der Maximen bzw.
Vorschriften sein mag. Im Folgenden wird dieser Punkt weiter ausgefihrt.

(a) Apriori und Reinheit: Im Unterschied zu den Objekten der allgemeinen Regel der
Handlung wie eine Maxime, deren Ursprung a posteriori ist, d. h. die Materie derselben stammt
aus den Gefiihlen in der Erfahrung des Subjekts, ist der Ursprung der Objekte der praktischen
Gesetze vollig a priori (oder anders ausgedriickt: ,,folglich nicht aus der Erfahrung abgeleitet’").
Eine solche Eigenschaft des Ursprungs derselben folgt unmittelbar aus dem apriorischen Charakter
und der Form der Allgemeinheit. Bei Kant wird bspw. die ,,Glickseligkeit anderer Personen® als
Objekt eines eingeschrinkten praktischen Gesetzes nicht aus der Erfahrung der Geftihle abgeleitet.
Jene Form, die als ein Faktum ohne Erfahrung betrachtet wird, gebietet im Denken des
Handelnden die Regel, durch die die Materie der Willensmaxime zur Allgemeinheit bestimmt wird.
Nimmt man das Beispiel des Objekts einer Maxime ,,zu liigen kann Vorteile haben®, gebietet durch
die Form der Allgemeinheit a priori eine neue allgemeine Regel ,,du sollst nicht liigen®.

Diese Erweiterung der Maxime zur Form eines Gesetzes im Menschen ist eine neue
objektive Regel, ,,die blof3 seinen Willen betrifft; die Absichten, die der Mensch haben mag, mégen
durch denselben erreicht werden kénnen, oder nicht; das bloBe Wollen ist das, was durch jene
Regel véllig a prioti bestimmt werden soll“’"’. Dementsprechend entsteht die neue, in der Maxime
enthaltene Regel nicht aus Erfahrung, sondern aus der Form der Allgemeinheit. Im
Zusammenhang damit steht die Reinheit, wenn man von der Materie abstrahiert: ,,Findet sich nun,
dal3 diese Regel praktisch richtig sei, so ist sie ein Gesetz, weil sie ein kategorischer Imperativ ist.
Also beziehen sich praktische Gesetze allein auf den Willen, unangesehen dessen, was durch die
Kausalitit desselben ausgerichtet wird, und man kann von der letzten (als zur Sinnenwelt geh6rig)
abstrahieren, um sie rein zu haben®’"’. Die Reinheit erfordert somit notwendigerweise eine
Abstraktion der Materie der Sinnlichkeit.

(b) Objektive Notwendigkeit: Dieses Charakteristikum der praktischen Gesetze ist, ebenso
wie bei den theoretischen Gesetzen, vom Apriori der Regel abhingig, da eine wichtige Primisse
bei Kant darin besteht, dass die objektive Notwendigkeit ,,nur in Urteilen a prioti stattfindet’**. In
diesem Fall geht aber es um eine praktische Erkenntnis a priori’’. AuBerdem setzt diese Art von
Notwendigkeit zwei weitere Gedanken Kants voraus: Auf der einen Seite kann man die folgende
Stelle, die zur Erklirung der subjektive Notwendigkeit der hypothetischen Imperative dient, positiv
auch fur die praktischen Gesetze anwenden: ,Die Vernunft, aus der allein alle Regel, die
Notwendigkeit enthalten soll, entspringen kann, legt in diese ihre Vorschrift zwar auch

713 Im Original lautet der Satz: ,,Synthetische Grundsitze aus bloBen Begriffen ohne Anschauungen waren unméglich®
(KpV 05:42).

14 KpV 05:34.

715 KpV 05:113.

716 KpV 05:21.

17 KpV 05:21.

718 KpV 05:12.

19 Vel. KpV 05:21 f.

109



Notwendigkeit (denn ohne das wire sie kein Imperativ), aber diese ist nur subjektiv bedingt, und
man kann sie nicht in allen Subjekten in gleichem Grade voraussetzen™.

Diesen Gedanken kénnte man so paraphrasieren: ,Die objektive Notwendigkeit kann man
in allen Subjekten in gleichem Grad voraussetzen®. Zu priifen, ob Kants Konzeption der praktisch
objektiven Notwendigkeit Grade der Notwendigkeit in dem genannten Satz impliziert und ob dies
logisch-richtig fiir die praktische Philosophie ist, kann man hier dariiber hinwegsehen, da das vor
allem voraussetzen wiirde, zu analysieren, ob die theoretisch objektive Notwendigkeit auch Grade
annimmt. Es liegt auf der Hand, dass das Leitbild der praktisch objektiven Notwendigkeit die
theoretisch objektive Notwendigkeit sein muss, an der es keine ,,Beschrinkung® der Giltigkeit gibt
und keine limitierenden Beispiele aus ihr herausfallen konnen. Die im Spiel seiende Notwendigkeit,
so Kants Uberlegung, impliziert sowohl die essenzielle Aprioritit als auch die Nicht-AusschlieBung
der Giltigkeit fur alle Fille.

Der zweite Gedanke Kants in Bezug auf die objektive Notwendigkeit der praktischen
Gesetze bzw. der kategorischen Imperative geht nun von zwei, sich in folgender Stelle entfaltenden
Aspekten aus: ,,Zu ihrer Gesetzgebung aber wird erfordert, dal sie bloB sich selbst
vorauszusetzen bediirfe, weil die Regel nur alsdenn objektiv und allgemein giiltig ist, wenn sie ohne
zufillige, subjektive Bedingungen gilt, die ein vernunftig Wesen von dem anderen
unterscheiden*’. Dieses Sichselbstvoraussetzen der neuen Regel (sc. die fiir allgemein giiltige
Maxime) und aller anderen kategorischen Imperative ™ besagt nun, dass ihnen keine andere Regel
zu ihrer Beschaffenheit zugrunde liegt. Das Sichselbstvoraussetzen wird der Regel durch den
Charakter der Objektivitit und Universalitit selbst zugeschrieben, wobei es die Objektivitit der
praktischen Gesetze beschreibt aber nicht erklart.

Was aber ja fir eine gewisse Erklirung der objektiven Notwendigkeit der praktischen
Gesetze hilfreich ist, besteht in dem Satz, der sich auf die Zufilligkeit der subjektiven Bedingungen
bezieht. Denn da geht Kant von einer Homogenitit der Vernunftigkeit aus. Die zufilligen
subjektiven Bedingungen (er meint hier Gefiihle, Neigungen, Impulse, die bereits als Griinde der
Willensbestimmung fungieren kénnen, z. B.: Die hypothetischen Imperative) unterscheiden ein
vernunftiges Wesen von anderen, aufgrund der Heterogenitit der Elemente, worauthin Kant zu
Recht hervorhebt, dass eine Beimischung™ dieser Elemente die Reinheit und Objektivitit
schmilert.

(c) Objektive Giltigkeit: Zuvor ist zu betonen, dass es einen mal3gebenden Unterschied
zwischen den ,,bloBe[n] Maximen*’* (dies gilt auch als Unterschied zwischen des Objektiven-
Subjektiven nicht-hypothetischer praktischer Vorschriften” und des Objektiven-Subjektiven der
Gesetze™) und praktischen Gesetzen in Bezug auf die Art und Weise gibt, wie wir uns (Menschen)
der Giiltigkeit beider Grundsitze bewusst sind. Wihrend das Bewusstsein der Giiltigkeit der
bloBen Maximen im § 1 der Analytik unter einem ,,Ansehen® betrachtet wird, wird das
Gultigkeitsbewusstsein der praktischen Gesetze dort auch durch ein ,,Erkennen® charakterisiert:
»»(-..) objektiv aber, oder praktische Gesetze, wenn jene als objektiv, d. i. fur den Willen jedes

720 KpV 05:20.

721 KpV 05:20 £.

722 Zur Ubersicht iiber das Problem davon, ob die Maximen als kategorische Imperative interpretiert werden kénnen
oder nicht siche Greenberg, Robett: The Bounds of Freedom: Kant's Cansal Theory of Action, Betlin/Boston 2016, S. 84.

72 Vgl. KpV 05:25.

724 KpV 05:19.

725 Anders behauptet Torralba, indem er die hypothetischen Imperativen als Gesetze auffasst: ,,Pragmatische
Imperative sind auch objektive Vernunftgesetze, denn sie manchen bestimmte Handlungen notwendig® (Torralba, J.
M.: Typik der reinen praktischen Urtheilskraft, a.a.0., S. 290 Anm. 43). Mit dieser Behauptung ignoriert Torralba die Stelle
KpV 05:20: ,,(...) d.i. hypothetische Imperativen sind, sind zwar praktische Vorschriften, aber keine Gesetze®.

726 Darauf hat Jochen Bojanowski richtig aufmerksam gemacht, worum es diese Differenzierung geht: ,,Im Fall der
Freiheitskategorien muss der Unterschied zwischen Vorschriften, die fir einige Subjekte objektive Giiltigkeit haben,
und Gesetzen, die fiir alle Vernunftwesen objektiv giiltig sind, so verstanden werden, dass die Gesetze moralisch
notwendig, die Vorschriften hingegen moralisch mdoglich sind“ (Bojanowski, Jochen: Kant iiber praktischen
Gegenstandsbezng, 2.2.0., S. 122).

110



verniinftigen Wesens giiltig erkannt wird“’’. Ganz grundsitzlich fillt nun auf, dass die objektive
Gultigkeit der praktischen Gesetze unmittelbar mit der praktischen Erkenntnis der reinen Vernunft
verbunden ist, d. h. eine als Gesetz gtiltige Maxime (und nicht eine bloe Maxime, sei es im Moment
der Formulierung oder eine, die nicht verallgemeinerbar sein koénne) dullert sich als ein
hinreichender Grund zur Willensbestimmung kraft der Form der Allgemeinheit. Anders formuliert:
Wenn die praktische Erkenntnis ,,blof3 mit Bestimmungsgriinden des Willens zu tun hat®, so wird
schon eine objektiv gultige Maxime als Bestimmungsgrund erkannt. Kant belegt das in der
Anmerkung des § 1 durch folgende Affirmation: ,,Wenn man annimmt, dal3 reine Vernunft einen
praktisch, d. i. zur Willensbestimmung hinreichenden Grund in sich enthalten konne, so gibt es
praktische Gesetze*””*. Die Erkenntnis der praktischen Gesetze ist direkt proportional zur
objektiven Giltigkeit derselben, weil das Bewusstsein des moralischen Gesetzes als Prinzip der
Deduktion zur Giltigkeit dieser Gesetze in der reinen Vernunft fungiert.

Daher ist es wenig tiberraschend, wenn die objektive Gtltigkeit der praktischen Gesetze auf
dem ,,Willen jedes vernunftigen Wesens® fullt. Besteht doch dasjenige, was die Form der
Allgemeinheit gewihrleistet, genau darin, kein Vermogen des eigenen Kausalitdtsbestimmens (bzw.
darin, einen Willen zu haben) auszuklammern. Es wird also hilfreich sein, den Satz ,,fir den Willen
jedes verniinftige Wesens® nicht nur als ,fiir den Willen jedes reinen verniinftigen Wesens®, sondern
auch als ,fiir den Willens jedes sinnlich-affizierten verninftigen Wesens® zu verstehen. Es wiire
unlogisch, wenn Kant mit dem Terminus ,,verninftigen Wesen* lediglich jene Wesen ausgedriickt
hitte, deren Wille ausschlieBlich rein verninftig ist. Die praktischen Gesetze, wie gesagt,
bestimmen beim Menschen Regel, deren Wollen in Maximen bestehen, nimlich in Regeln, deren
Gultigkeit primir subjektiv ist. Das bedeutet nicht, dass die praktischen Gesetze auf Gefithlen
beruhen, sondern dass ein handelndes Subjekt durch den reinen Wille bzw. die reine praktische
Vernunft der subjektiven Giiltigkeit einer Maxime jeweils die objektive Giiltigkeit eines Gesetzes
zuschreibt, d. h. unter dem Urbild des Gesetzes bzw. der Form der Allgemeinheit verleiht seine
Maxime den Status eines Gesetzes.

(d) Verbindlichkeit: Versucht man den in der Anmerkung des § 7 stehenden Gedanken der
Verbindlichkeit des kategorischen Imperativs mitsamt den praktischen Gesetzen in abstracto zu
verstehen, dann zeigt sich, dass er den Rickgriff auf die Thematik des ,,unendlichen Wesens®
erfordert. Dort heilit es: ,,Es [das Prinzip der Sittlichkeit] schrinkt sich also nicht blo auf
Menschen, sondern geht auf alle endlichen Wesen, die Vernunft und Willen haben, ja schlie3t sogar
das unendliche Wesen, als oberste Intelligenz, mit ein. Im ersteren Falle aber hat das Gesetz die
Form eines Imperativs, weil man an jenem zwar, als verninftigem Wesen, einen reinen, aber, als
mit Bedurfnissen und sinnlichen Bewegursachen affizierten Wesen, keinen heiligen Willen, d.i.
einen solchen, der keiner dem moralischen Gesetz widerstreitenden Maximen fihig wire,
voraussetzen kann‘’?’,

Bevor die Stelle zitiert wird, in der Kant die Verbindlichkeit explizit bestimmt, soll die
Problematik eines Ruckgriffs auf eine mit Willen begabte Intelligenz kurz skizziert werden. Einige
Zeilen spiter schreibt Kant: ,In der allergenugsamsten Intelligenz wird die Willkir, als keiner
Maxime fihig, die nicht zugleich objektiv Gesetz sein konnte, mit Recht vorgestellt, und der Begriff
der Heiligkeit, der ihr um deswillen zukommt, setzt sie zwar nicht iiber alle praktische, aber doch
tiber alle praktisch-einschrinkende Gesetze, mithin Verbindlichkeit und Pflicht weg“’”. Diese
Passage bestitigt die eingangs formulierte These: Das Subjekte der Maximen darf nicht mit deren
Ursprung in blolen Gefiihlen gleichgesetzt werden, wie es einige Autoren nahelegen. Wire dem
so, erscheine der Gedanke eines heiligen Willens nicht nur problematisch, sondern leer. Denn
damit wire impliziert, dass Maximen, aus Geftihlen hervorgehend, niemals objektiv und notwendig
— mithin gesetzesfahig — sein kénnten.

727 KpV 05:19.
728 KpV 05:19.
729 KpV 05:32.
730 KpV 05:32. Vgl. Refl. 19:290.

111



Zum anderen zeigt sich an dieser Stelle auch, dass es entweder einen Widerspruch in Kants
Konzeption der Maximen beziiglich der Heiligkeit Gottes gibt, da es nach der kantischen
Philosophie problematisch wire, dem Gott Neigungen als Basis des Ursprungs der Objekte seiner
Maximen zuzuschreiben. Oder es gibt ein anderes Verstindnis der Maximen als Gesetze. Auf den
ersten Blick scheint es unméglich, zu behaupten, dass dem Gott eine Art von Maxime wie ,,mein
Vermégen durch alle sichere Mittel zu vergroBern®”' zugeschrieben werden konnte. Diese
Problematik bleibt an dieser Stelle offen, da sie hier nicht ausgefiihrt werden kann und ferner eine
Behandlung der Theorie der Handlung Gottes erfordern wirde; freilich lisst sich jedoch darauf
hinweisen, dass es nach Kant ein unmittelbares Bewusstsein der Maximen als Gesetze in einer
reinen Intelligenz geben miisse.

Zur weiteren Klirung dieses letzten Gesichtspunkts ldsst sich die Stelle derjenigen Definition
der Verbindlichkeit aus der Anmerkung des § 7 anfithren, an der deutlich wird, dass Kant im
Ausdruck ,,Abhingigkeit” ein unmittelbares Bewusstsein der Maximen als Gesetze veranschlagt,
die bereits als Bestimmungsgrinde des Willens vorgestellt worden sind:

,»,Das moralische Gesetz ist daher bei jenen [Menschen] eine Imperativ, der kategorisch gebietet, weil das
Gesetz unbedingt ist; das Verhiltnis eines solchen Willens zu diesem Gesetze ist Abhdngigkeit, unter dem
Namen der Verbindlichkeit, welche eine N6tigung, obzwar durch bloBe Vernunft und deren objektives
Gesetz, zu einer Handlung bedeutet, die darum Pflicht heif3t, weil eine pathologisch affizierte (obgleich dadurch
nicht bestimmte, mithin auch immer freie) Willkiir, einen Wunsch bei sich fiihrt, der aus subjektiven Ursachen
entspringt, daher auch dem reinen objektiven Bestimmungsgrunde oft entgegen sein kann, und also eines

Widerstandes der praktischen Vernunft, der ein innerer, aber intellektueller Zwang genannt werden kann, als

moralischer Notigung bedarf<™*2,

Insgesamt lésst sich also an dieser Stelle sagen, dass die Termini ,,Abhingigkeit®, ,,moralische
Noétigung®, ,intellektueller Zwang® und ,,Plicht“”* nunmeht mit dem Ausdruck ,,Verbindlichkeit
gleichgesetzt werden kénnen. Jedoch muss man hier gewisse Vorsicht walten lassen, denn diese
Abhingigkeit besteht weder in einer sinnlich-objektiven Notigung (der hypothetischen Imperative)
noch in einer subjektiven Noétigung (der bloBen Antriebe). Es handelt sich vor allem um eine
,/Anforderung der reinen Vernunft® unter dem Kriterium ihres Interesses an der Allgemeinheit. Es
ist aber auch ein ,,\Widerstand® der reinen Vernunft gegeniiber den Kriften der Neigungen. Zum
Teil bleibt die Thematik der Notigung im Bereich einer Analytik der Grundsitze, und zum anderen
fihrt uns zum Thema der Triebfeder der reinen praktischen Vernunft. Das Wichtigste bezieht sich
allerdings auf die Tatsache, dass in den praktischen Gesetzen durch das moralische Gesetz™* die
Vernunft mit dem Willen des Menschen jene Regel verbindet, durch die er genau weil3, wie er
handeln soll: In den Regeln (bzw. in den praktischen Gesetzen) ,Du sollst nicht ligen‘, ,Du sollst
die Gluckseligkeit anderer befordern® oder ,Du sollst nicht stehlen® wird das Bewusstsein des Guten
der Regel unmittelbar vorgestellt. Was die Vernunft erfordert, ist ein gutes Handeln unter diesen
Regeln.

() Gesetze der Freiheit: Im Gegensatz zu einigen Interpretationen’ ist nun festzuhalten,
dass die praktischen Gesetze mit den freien Handlungen unmittelbar in Verbindung stehen und
nicht etwa mit den unfreien. Daher kénnen sie als praktisch-moralische Gesetze der Freiheit™
bezeichnet werden. Im Ursprung der Objekte, auf die sich Maximen und Vorschriften beziehen,

1 KpV 05:27.

732 KpV 05:32. Vgl. GMS 04:439.

733 Vgl. GMS 04:434; KpV 05:80; MS 06:223, 06:379, 06:405, 06:438.

734 Vgl. KpV 05:33.

735 Heiko Puls, Claudia Graband und Stephan Zimmermann versuchen die praktischen Gesetze als abstrakte logische
Utteile zu definieren. Fir diese Interpreten handelt es sich bei den Gesetzen im Moment der Quantitit nicht richtig
um moralische Gesetze der Freiheit, weil sie meinen, dass das moralische Gesetz nur in der Rubrik der Modalitit ins
Spiel kommt.

736 Vgl. V-Mo/Mron II 29:599: ,.Die Moral, die rein a prioti Gesetze der Freiheit etkennt, ist Metaphysic det Freyheit
oder der Sitten®. Vgl. dazu auch MS 06:214; Kobusch, Theo: Praktische Elementarbegriffe, a.a.O., S. 20). Vgl. dazu auch
MS 06:214.

112



lisst sich kein direkter Anschluss finden, weil diese Objekte auf Neigungen und Begierden
zurtickzufihren sind, weshalb sie zu Beginn des Prozesses der Willensbestimmung moralisch noch
unbestimmte und sinnlich-bedingte Begriffe sind. In der berihmt gewordenen Unterscheidung
zwischen Heteronomie und Autonomie des Willens im Hauptstiick der Deduktion markiert Kant
deutlich das, was jene Verbindung ausdriickt: ,,Der Unterschied also zwischen den Gesetzen einer
Natur, welcher der Wille unterworfen ist,und einer Natur, die einem Willen (in Ansehung
dessen, was Beziehung desselben auf seine freien Handlungen hat) unterworfen ist, beruht darauf,
dal3 bei jener die Objekte Ursachen der Vorstellungen sein missen, die den Willen bestimmen, bei
dieser aber der Wille Ursache von den Objekten sein soll, (...)””". Werner Euler macht darauf
aufmerksam, dass die Autonomie reiner Vernunft im Praktischen das Prinzip aller praktischen
Gesetze darstelle”. Wenn man nun den Aspekt des Genitivs (sic. Gesetze der Freiheit) betrachtet
und nur die spezifische Ableitung aus der Freiheit beachtet, sto3t man erneut auf den Umstand,
dass praktische Gesetze mdéglich seien, insofern Freiheit notwendig ist und umgekehrt™. In dieser
Freiheitsnotwendigkeit driickt sich die Daseinsberechtigung praktischer Gesetze in Kants
praktischer Philosophie aus.

3.2. Zur Titigkeit der dritten Quantititskategorie

Die praktischen Gesetze sind die dritte Freiheitskategorie der Quantitit in Ansehung des
moralischen Guten und Boésen. Wie bereits bei den beiden vorhergehenden Kategorien
hervorgehoben wurde, formuliert Kant diese Kategorie nicht in der Art und Weise aus, wie er die
dritte Kategorie der Quantitit in der ersten Kriik, nimlich unter einem einzigen Terminus,
charakterisiert, sondern durch die Zusammensetzung mehrerer Termini: ,,A priori objektive
sowohl als subjektive Prinzipien der Freiheit (Gesetze)“’*. Was in diesem Punkt zunichst
berticksichtigt werden muss, bezieht sich vor allem auf die , kategoriale Tatigkeit™ der Gesetze, die
in einem notwendigen Zusammenhang sowohl mit der Freiheit des Willens oder der Willkiir als
auch mit den sittlichen Begriffen des Guten und Bésen im System der Kiritik einer praktischen
Vernunft stehen. Es ist bemerkenswert, dass Kant hier beziiglich der praktischen Gesetze ,die
negative und positive Titigkeit einer Kategorie® im Blick hat. Da Kant selbst davon ausgeht, dass
die Freiheitskategorien insgesamt auf ,,die Wirklichkeit dessen, worauf sie sich beziehen (die
Willensgesinnung) selbst hervorbringen*™*', sieht er ihnen ein Moment der Willensbestimmung
durch die reine praktischen Vernunft — und nicht der Ausfiihrung einer Absicht auf Grundlage
eines empirischen Bestimmungsgrundes.

Theo Kobusch stellt eine prizise Diagnose des Problems der dritten Quantititskategorie
bereit, obwohl er die Kategorie so interpretiert, als sei sie ,das Gesetz und nicht eine
eingeschrinkte Menge praktischer ,,Gesetze“’**: | Was in der Forschungsliteratur zu erheblichen
Irritationen gefiithrt hat, ist die Tatsache, dass Kant unter den Quantititskategorien auch das
,»Gesetz verzeichnet. Manche sind so weit gegangen, dass sie das fir den deutlichsten Beleg ihrer
These anschen, Kant habe den Fortgang (...) in jeder einzelnen der vier Kategoriengruppen
beschreiben wollen; andere haben sogar in ihrer Verzweiflung einen auf3ermoralischen Sinn des
Begriffs des Gesetzes angenommen‘’”. Die praktischen Gesetze als auBermoralische Gesetze der
Freiheit aufzufassen, stellt nach wie vor eine der zentralen Problemstellungen in der
Kantforschung™* dar. Daher ist in diesem Zusammenhang besondere Vorsicht geboten.

37 KpV 05:44.

738 Vgl. Euler, Werner: Verstand und Wille, a.2.0., S. 194.

739 Vgl. KpV 05:46. Vgl. dazu auch Euler, Werner: Verstand und Wille, a.a.O., S. 209.

740 KpV 05:66.

71 KpV 05:66.

742 Manfred Baum betont auch diese Differenzierung (vgl. Baum, Manfred: Praktische Erkenntuis a priori, a.2.0., S. 104).
74 Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.0., S. 54.

74 Jochen Bojanowski detektiert richtig eine der Wurzel dieser Konzeption der aufler- oder nichtmoralischen
Betrachtung der praktischen Gesetze im Problem des ,,Ubergangs* zwischen Kategorien: ,,Es ist problematisch, einen
solchen Ubergang bereits innerhalb der Quantititskategorien zu lokalisieren. Aus diesem Grund versucht man, den

113



Die Konzeption der auBer- oder nichtmoralischen Gesetze der Freiheit wird vor allem in der
gegenwirtigen Literatur von verschiedenen Autoren vertreten. Exemplarisch sei hier die Auslegung
von Heiko Puls angefiihrt. Thm zufolge ist die dritte Kategorie der Quantitit eine nichtmoralische
Kategorie, und zwar aufgrund einer perspektivischen Betrachtung ihrer quantitativen Bestimmung:
»Trotz dieses Bezugs auf absolut praktische Aspekte der Willensbildung stellt auch die dritte
Kategorie der Quantitit noch keine genuin moralische Kategorie dar, da das moralische Gesetz
hier nur perspektivisch hinsichtlich seines quantitativen Charakters, nimlich der Extension seiner
Geltung, betrachtet wird, nicht jedoch in Bezug auf seinen nétigenden Charakters als kategorischer
Imperativ’’®. Puls konnte befragt werden, wie der Ausdruck ,,perspektivisch® zu verstehen sei, da
dieser Ausdruck eine Betrachtung der praktischen Gesetze als moralische Gesetze offenbar zu
erschweren scheint. Dies scheint eine blof3 willkiirliche Strategie zu sein, die die vermutliche
Problematik des Ubergangs zwischen Kategorien aufzulésen versucht: Wie die letzte Kategorie der
Modalitit fir Puls lediglich als moralisch betrachtet wird, so mussten die anderen Kategorien
bestimmte gemischte Elemente enthalten, die sie nicht als vollstindig moralisch bestimmte
Kategorien auszeichnen kénnen.

Gerade unter der Voraussetzung, dass die praktischen Gesetze objektive und subjektive
Prinzipien der Freiheit ausmachen, ist somit die erste Hauptlinie dieser Analyse herauszustellen:
Die Tafel der praktischen Elementarbegriffe muss als eine Tafel der Kategorien der praktisch-
moralischen Freiheit verstanden werden, und das schlief3t die dritte Quantititskategorie ein. Das
heiB3t unter anderem: Wenn die Erkenntnis der praktischen Freiheit sich lediglich aus dem reinen
Bewusstsein des moralischen Gesetzes gewinnen ldsst, muss die Kategorie ,praktische Gesetze’
bzw. die subjektiven und objektiven Prinzipien der Freiheit einen notwendigen Zusammenhang
mit dieser moralischen Freiheit besitzen; denn ansonsten wire sie keine Kategorie der Freiheit.
Dartber hinaus haben die Gesetze der Freiheit einen unmittelbaren Bezug zum Wesen der reinen
Vernunft als praktischer Vernunft, und die These Kants kann keinesfalls ignoriert werden: ,,Wenn
man annimmt, daf} reine Vernunft einen praktisch, d. i. zur Willensbestimmung hinreichenden
Grund in sich enthalten konne, so gibt es praktische Gesetze*™*. Und es ist bekannt, dass die reine
Vernunft nur durch das moralische Gesetz praktisch sein kann, wie die ,,Folgerung® in § 7 der
Analytik zeigt’™".

Nach allem, was tiber die praktisch-objektive Realitit der Freiheit’*® und die ersten beiden
Quantititskategorien gesagt wurde, ist zu erwarten, dass nun die Tatigkeit der Kategorie ,,Gesetze*
mit der moralischen Moglichkeit der Handlung in Zusammenhang steht. Vergleicht man ferner
diese Kategorie mit den anderen oben behandelten Kategorien, lisst sich eine Besonderheit in
Bezug auf den Ursprung dieser herausstellen: Der Ursprung der Objekte der Maximen und
Vorschriften ist sinnlich bedingt, d. h. sie bilden die Materie des Wollens aus den Neigungen. Die
Objekte der Gesetze, z. B. die Glickseligkeit anderer, das Unterlassen von Liige, von Diebstahl,
haben dagegen einen doppelten Ursprung: die noch zu universalisierenden Maximen und das
moralische Gesetz.

In der Tat liegen zahlreiche Belege fiir diesen doppelten Ursprung der praktischen Gesetze
vor. Aus Kants Beispielen im Abschnitt der reinen praktischen Urteilskraft lassen sich allein drei
praktische Gesetze identifizieren. Wenn er schreibt: ,,So sagt man: Wie, wenn ein jeder, wo er
seinen Vorteil zu schaffen glaubt, sich erlaubte, zu betriigen, oder befugt hielte, sich das Leben

Gesetzesbegriff in einem weiten nichtmoralischen Sinne zu interpretieren® (Bojanowski, Jochen: Kant iiber praktischen
Gegenstandsbezng, 2.2.0., S. 113).

74 Puls, Heiko: Funktionen, .a.0., S. 54. Vgl. dazu auch Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 224). Spiter
hat Zimmermann in einem anderen Beitrag in Bezug auf die dritte Quantititskategorie seine Meinung verindert: ,,Die
ersten beiden Kategorien, die fir Maximen und Vorschriften, sind Kategorien des empirischen, die letzte Kategorie
aber, die fir Gesetze, cine Kategorie des reinen Willens® (Zimmermann, Stephan: Die Kategorien, 2.2.0., S. 234). Vgl.
dazu auch Bobzien, Susanne: Die Kategorien der Freibeit, a.a.0., S. 211 £.; Benton, Robert: ,,Kant’s Categories of Practical
Reason as Such®, in: Kant-Studien 71 (1980), S. 187.

746 KpV 05:19.

747 Vgl. KpV 05:31.

748 Vgl KpV 05:70.

114



abzukiirzen, so bald ihn ein voélliger Gleichgtltigkeit ansihe, und du gehorst mit zu einer solche
Ordnung der Dinge, wiirdest du darin wohl mit Einstimmung deines Willens sein?“*, so
resultieren daraus folgende als Gesetze giltige Regeln: ,Du sollst nicht betriigen®; ,Du sollst dein
Leben nicht abkiirzen bzw. endigen’; ,Du sollst anderer Not mit volliger Gleichgltigkeit nicht
ansehen’. Es liegt auf der Hand, dass solche Gesetze kein Faktum der reinen Vernunft darstellen,
da es nur ein solches Faktum gibt, und dieses basiert auf ,,Grundgesetz®. Alle anderen
kategorischen Imperative ergeben sich aufgrund der vorausgesetzten Objekte der Maximen, da das
Bewusstsein des Grundgesetzes im Nachdenken tiber Maximen wirksam wird, um diese nach der
Priifung ihrer Form der Allgemeingtiltigkeit in praktischen Gesetzen niederlegen zu kénnen™. In
diesem Sinne bestehen diese allgemeingiltigen Maximen in den ,Inhalten® der Gesetze. So
gesehen, scheint diese Tatigkeit hinsichtlich der Objekte der Maximen die allgemeine Tatigkeit
dieser Kategorie auszumachen. Dadurch wird auch verstindlich, wie es dazu kommt, dass die dritte
Kategorie der Quantitit ihre negative Titigkeit ausiibt, nimlich ,,das Mannigfaltige der
Begehrungen, der Einheit des Bewuftseins einer im moralischen Gesetze gebietenden
praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens a priori zu unterwerfen*™".

Aus moralisch-praktischer Perspektive ist es wichtig, zu betonen, dass das Bewusstsein der
praktischen Gesetze par excellence die linguistische Ausdrucksform der Freiheit reprisentiert. In
dieser Form als Regel des menschlichen Verhaltens liegt die notwendige Verbindung a priori
zwischen diesen Gesetzen und der Freiheit des Willens. Wenn man an den reinen und a priori
gegebenen ,,Ursprung® der praktischen Gesetze tiberhaupt denkt, kann man sagen, dass sie mittels
der Freiheit des Willens sowohl im logischen als auch im moralischen Sinn moglich sind. Kant
stellt das in einer Stelle der Deduktion fest:

»In diesem Geschifte kann sie also ohne Tadel und muf3 sie von reinen praktischen Gesetzen und deren
Wirklichkeit anfangen. Statt der Anschauung aber legt sie denselben den Begriff ihres Daseins in der
intelligibelen Welt, ndmlich der Freiheit, zum Grunde. Denn dieser bedeutet nichts anders, und jene Gesetze
sind nur in Bezichung auf Freiheit des Willens méglich, unter Voraussetzung derselben aber notwendig, oder
umgekehrt, diese ist notwendig, weil jene Gesetze als praktische Postulate notwendig sind*“7>2.

Wie das Bewusstsein des moralischen Gesetzes als Freiheit des Willens realisiert wird, so mussen
auch die praktischen Gesetze, die durch dieses Bewusstsein méglich geworden sind, als Gesetze
der Freiheit bezeichnet werden. Es ist daher nicht verwundetlich, dass Kant die dritte
Quantititskategorie als ,,A priori objektive sowohl subjektive Prinzipien der Freiheit (Gesetze)“™
charakterisiert. Allerdings ist zu beachten, dass er zwischen dem ,,Gesetz der Freiheit“”* und den
,,Gesetzen der Freiheit“”™ unterscheidet.

Man kann hier nicht fragen, warum das moralische Gesetz keine ,,Kategorie® der Freiheit ist,
da hervorgehoben wurde, dass die Erkenntnis der Freiheit lediglich durch dieses Bewusstsein real
sein kann, wobei das Gesetz in einer logischen Betrachtung nicht dem Bewusstsein der Freiheit
untergeordnet werden kann, das seinerseits durch dieses Gesetz realisiert wird. Bei Ina Goy ist ganz
klar, dass das Subjekt das moralische Gesetz vor Augen hat (sc. die moralische Méglichkeit der
Handlung als gut oder bose wird gestrichen) — und das unterstreicht auch, dass ,,diese dritte

749 KpV 05:69.

750 Vgl KpV 05:27.

751 KpV 05:65. Dieser Auslegung nach ist zu erwarten, dass nur eine auf die moralische Moglichkeit der Handlung
gerichtete Konzeption der Freiheitskategorien das Problem l6sen kann, wie in der Kategorie ,,Gesetze® eine
Unterwerfung der Begehrungen unter der praktischen Vernunft zu denken ist. Es ist daher auffallend, dass Autoren
wie Jochen Bojanowski, Ina Goy und Theo Kobusch, um einige zu nennen, dieses Problem klargesehen haben und
Autoren, die Monografien zu den Kategorien wie Heiko Puls und Stephan Zimmermann geschrieben haben, nicht in
der Lage waren, zu kldren, wie praktische Gesetze mit den Begehrungen zusammenhingen, solange sie als solche
Kategorien angesehen werden.

752 KpV 05:46.

733 KpV 05.66.

754 KpV 05:68.

735 Vgl. GMS 04:387.

115



quantitative Kategorie [...] nach der Version in der Tafel [besagt|, dass die handelnden Subjekte
subjektive Maximen und/oder objektive Prinzipien als Bestimmungsgrinde ihrer guten oder bésen
Handlungen vor Augen haben; oder, nach der wenige Zeilen spiter folgenden Erlduterung, dass
alle Akteure ein Gesetz vor Augen haben, das unabhingig von den subjektiven Neigungen gilt"*".
Wie angedeutet wurde, fungiert die Freiheit als eine logische Voraussetzung der Kausalitdt des
Gesetzes, aber nicht als reale Voraussetzung desselben. Aus bestimmten Grinden ist der Fall bei
den praktischen Gesetzen ein anderer als beim moralischen Gesetz.

Erstens ist erneut zu betonen, dass die praktischen Gesetze kein Faktum der reinen Vernunft
in ihrer Eigenschaft als ,,Grundkraft“”’ sind, da sie keinen weiteren Satz erfordern, um dieses
Faktum rechtfertigen zu kénnen. Gleichwohl greifen die praktischen Gesetze auf das Grundgesetz
als hoheres Prinzip ihrer Rechtfertigung zuriick, da sie sich nicht selbst rechtfertigen konnen. Diese
Gesetze werden in ihrer systematischen Einordnung als Postulate ausgedriickt™. Kant schreibt in
der Dialektik Gber diese Postulate wie folgt: ,,Sie gehen alle vom Grundsatze der Moralitit aus, der
kein Postulat, sondern ein Gesetz ist, durch welches Vernunft unmittelbar den Willen bestimmt,
(..)¢””. In diesem Sinne liegen ihnen sowohl das Bewusstsein des Faktums des Grundgesetzes als
auch das Bewusstsein der objektiven Realitit der Freiheit des Willens zugrunde.

Zweitens sind die praktischen Gesetze als verniinftige ,,Produkte® anzusehen (sc. sie stellen
keine ,,angeborenen® Prinzipien der Vernunft dar), die aus der Adaptierung bzw. Erweiterung der
Maximen zum Gesetzesstatus hervorgehen. In dieser Hinsicht geben die Regeln Auskunft tber
Inhalte, die vorzugsweise von der Quantitit der universalisierten Maximen abhingig sind. Das
heilit unter anderem: Der Mensch muss Objekte der Maximen ausbilden, um sich dann des
moralischen Gesetzes bewusst zu werden und praktische Gesetze formulieren zu kénnen.

Bevor diese Analyse die spezielle Titigkeit der Kategorie ,,Gesetze zur Geltung bringt, muss
man auf die Problematik der Zirkularitat hinweisen, die in dem Missverstindnis des Plurals dieser
Kategorien und der anderen begriindet liegt. Der Plural der Kategorien hat einige Autoren so sehr
verwirrt, dass sie zur Behauptung gelangt sind, dass die Kategorien ,,Maximen®, ,,Vorschriften®
und ,,Gesetze“ nicht wirklich ,,Maximen®, , Vorschriften“ und ,,Gesetze® seien, sondern zur
Bildung von ,,Maximen®, ,,Vorschriften* und ,,Gesetze*’* dienen. Diese Verwirrung, die darauf
abzielt, die vermutliche Richtigkeit einer metaphysischen und transzendentalen Deduktion der
Freiheitskategorien zu rechtfertigen, enthilt ein logisches Problem.

Dass die Kategorie ,,Gesetze® einfach ,,Gesetze® bilden misse, hat beispielsweise
Zimmermann zu beweisen versucht, obwohl Kant ausdriicklich sagt, dass alle Kategorien sich auf
etwas Anderes beziehen als auf sich selbst, womit sie sich selbst nicht hervorbringen, sondern
vielmehr dazu bestimmt sind, die ,,Wirklichkeit* einer Willensgesinnung in Ansehung der Begriffe
des Guten und Bosen hervorzubringen. Dies impliziert eine leichte Umkehrung und ohne den
Beweis, dass diese Begriffe die Grundlage praktischer Grundsitze seien, denn Kant nirgends
behauptet, dass die Kategorie ,,Gesetze™ ein Begriff der Bildung von ,,Gesetzen® sei, als ob sie
ithnen logisch vorausginge. Es ist ausreichend, auf die Rangordnung der Begriffe des Guten und
Bosen im System zu schauen, um diesen Irrtum Zimmermanns zu korrigieren™".

Dies fiihrt uns zur spezifischen Titigkeit der Kategorie ,,Gesetze®. Grundlegend hierfiir ist
die Unterscheidung zwischen FEigenschaften, die offenkundig zwei verschiedenen Mengen
zugeordnet werden koénnten. Die erste Menge betrifft diejenigen Eigenschaften, die ihrem
Ursprung nach eindeutig aus dem moralischen Gesetz abgeleitet werden kénnten: ,Aprioritit und

756 Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.2.0., S. 160.

757 Vgl. KpV 05:46 f.

738 KpV 05:46.

759 KpV 05:132.

760 Vel. Zimmermann, Stephan: Zu den Freibeitskategorien, a.a.0., S. 231: ,,Die Kategorien der Quantitit selbst existieren
so nur in der Einzahl“. Mit dieser Affirmation sagt Zimmermann: Die ,,Meinungen des Individuums® (sc. die erste
Quantititskategorie) liegen nur in der Quantifikation eines (einheitlichen?) Intellekts. So gesehen wiren die Meinungen
mathematische Notionen. Nach ihm wire die Maxime, ,,nach der ich ein Zeugnis abzulegen gesonnen bin“ (KpV
05:44), eine quantifizierte Erkenntnis durch die Einzahl.

761 Vel KpV 05:16.

116



Reinheit, ,objektive Notwendigkeit, ,objektive Gultigkeit’. Die zweite besteht aus jenen
Eigenschaften, die hinsichtlich ihres Ursprungs mit den Objekten der Maximen verbunden sind:
,Verbindlichkeit’ und ,Gesetze der Freiheit® (vor allem aufgrund der Freiheit von Neigungen). Da
die praktischen Gesetze fiir alle verniinftige Wesen tiberhaupt giiltig sind, kénnen wir uns
(Menschen) ihrer bewusst werden — aufgrund der Tatsache, dass wir imstande sind, Maximen
unserer Handlungen zu bilden, die im Moment der Etablierung des Gegenstandes der Maxime eine
moralische Prufung verlangen. Unter diesen Voraussetzungen erhilt die spezifische Titigkeit der
Kategorie ,,Gesetze® ihren Sinn.

Wenn die praktischen Gesetze die Eigenschaft der Verbindlichkeit nicht erfiillen, dann gibe
es nichts, dem man sich unterwerfen konnte. Denn Kant setzt hier voraus, dass eine erfolgte
Unterwerfung aus einem Begriff im Kontext der praktischen Erkenntnis einen Inhalt
notwendigerweise enthalten muss’”. Dieser Inhalt hat folglich bei uns Menschen mit den die
Objekte der Maxime ins Leben rufenden Neigungen bzw. Begierden zu tun. Die Verbindlichkeit
macht im Bewusstsein der praktischen Gesetze unmittelbar deutlich, dass es Objekte des Wollens
gibt, die notwendig modifiziert werden sollen. Diese Modifikation (bzw. Anpassung, Erweiterung
oder Transformation) einer Maxime zu einem Gesetz, wie sie die reine Vernunft durch die Form
der Allgemeinheit verlangt, impliziert ein in den begehrten Objekten des Wollen liegendes
Mannigfaltiges.

In der Anmerkung des § 1 der Analytik wird ein anderes praktisches Gesetz gesichert. Eine
Person formuliert die Regel und denkt sie fiir eine andere Person: ,er solle niemals ligenhaft
versprechen’”. Ein handelndes Subjekt, das etwas versprechen will, obwohl es sich dessen
bewusst ist, dass es das Versprochene nicht halten kann, muss in einer Situation von einem Vorteil
affiziert werden, den es erhalten wiirde, wenn sein Wollen bzw. Wille durch diese Art der Lust als
Bestimmungsgrund bestimmt wiirde. Dieses Subjekt mag lugenhaft versprechen wollen, aber die
praktische Vernunft gebietet mit dem moralischen Gesetz, dass der Vorteil (viele Situationen
konnen als eine Weise der Mannigfaltigkeit vieler Vorteile als Begehrungen einbezogen werden)
seinem eigenen Bewusstsein des Gesetzes unterworfen wird, da ein praktisches Gesetz, ,lugenhaft
zu versprechen®, das Versprechen selbst unmoglich machen wiirde. Denn es ist ein logischer
Hinsicht deutlich, dass ihm niemand glauben wiirde, wenn er etwas versprechen wiirde, dessen
Nicht-Einhaltung jedermann bekannt sei. Auf diese Weise unterwirft dieses Subjekt dem
praktischen Gesetz ,,er solle niemals liigenhaft versprechen® die Mannigfaltigkeit der Begehrungen,
die in allen Vorteilen vorhanden sind, die es hitte erlangen kénnen.

Aus den unterschiedlichen Handlungssituationen entsteht ein Mannigfaltiges von
Begehrungen bzw. Neigungen, die sich auf ,,ich will etwas tun® hinsichtlich anderer Menschen
beziehen. Die dabei aufgefiihrten Objekte der Maximen oder Vorschriften werden durch die a
priori objektiv-subjektiven Prinzipien oder die praktischen Gesetze unter ,,der Einheit des
Bewusstseins einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft“’** unterworfen.
Eines der praktischen Gesetze ,,du sollst nicht ligen (im oben aufgefithrten Beispiel) schreibt den
menschlichen Willen eine praktisch objektive und subjektive Regel der variablen und
verschiedenen, in den Handlungssituationen anzutreffenden Vorstellungen vor, von denen auch
unterschiedliche Objekte der Maximen als Absichten der Handlung herstammen.

Diese Regel kommt unter dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes oder der Form der
Allgemeinheit zustande, indem sie die in der Maxime enthaltene Regel auf die Probe stellt, um sie
zu modifizieren und bspw. ein praktisches Gesetz ,,du sollst nicht ligen* bzw. ,,du sollst niemals
lugenhaft versprechen® zu generieren. Dieses Hervorbringen einer universellen Regel geht mit der
,» Wirklichkeit der Willensgesinnung® oder ,eine moralische Gesinnung® einher. Die dritte
Kategorie der Quantitit legt aufgrund dieser sittlichen Gesinnung ,,die moralische Méglichkeit der
Handlung* fest, sodass die praktische Urteilskraft wirksam werden kann. Das praktische, in der
Maxime ausgedriickte Gesetz ,,er solle niemals liigenhaft versprechen wird als Konsequenz des

762 Vgl KeV A 106; KpV 05:103 f.
763 KpV 05:21. Vgl. GMS 04:402 ff.
764 KpV 05:65.

117



einzigen moralischen Bestimmungsgrunds betrachtet und kann daher mit dem sittlich Guten
verbunden werden.

§3. Die praktischen Kategorien der Qualitit

1. Die erste Kategorie der Qualitit

Dieser Kategorie ,,praktische Regeln des Begehens (praeceptivae)*’® liegt weder ein bejahendes
logisches Urteil noch eine schematisierte Realititskategorie des reinen Verstandes zugrunde. Das
bedeutet jedoch nicht, dass einer Regel des Begehens bzw. dem Priskriptiven einer im moralischen
Gesetz gebietenden praktischen Vernunft kein praktisches Urteil zugeschrieben werden durfte
oder dass kein praktisches Urteil daran beteiligt wire (da an jedem Urteil, das die reine Vernunft
durch das moralische Gesetz fillt, alle Kategorien beteiligt sind). Es handelt sich bei dieser
praktischen Kategorie nicht um eine Ableitung jenes theoretischen Qualititsurteils oder jener
theoretischen Kategorie der Realitit. Daher ist es notwendig, klar zwischen einem bejahenden
Urteil und einer praktischen Regel des Begehens zu unterscheiden.

Ein bejahendes Urteil umfasst eine Reihe von Elementen, die explizit ausgedriickt werden
miussen: Ein logisches Urteil setzt sich aus zwei Begriffen zusammen, nimlich dem Subjekt und
dem Pridikat, die durch die Kopula verbunden sind. In einem bejahenden Urteil wird das Subjekt
in den Bereich des Pridikats eingeschlossen: ,,Cajus ist sterblich“’®, | alle Menschen sind
sterblich*”’, alle Gelehrten sind sterblich“’®. Auf dieser Ebene des Qualititsurteils kann die
sprachliche Struktur so ausgedriickt werden: ,,S ist P“/“”. Aufgrund der logisch-analytischen
Urteilsform liegt das Subjekt im Bereich des Pridikats oder, anders formuliert: Wenn man die
logische Form umkehrt, wird das Pradikat im Subjekt gedacht, wobei das Pradikat sich im Subjekt
gedacht befindet und etwas vom Subjekt ausdriickt, Ein Beispiel: Die Qualitit, sterblich zu sein,
gehort zu Cajus. In diesem Sinne soll das erste qualitative Urteil zeigen, dass das Subjekt in den
Bedeutungsradius des Pridikats einzubeziehen ist oder umgekehrt das Pridikat als Eigenschaft des
Subjekts gedacht wird. Dieses Moment des qualitativen Urteils besteht somit darin, dass die
Einbeziehung des Subjekts unter das Pridikat das Bejahende besagt.

Auf welche Weise und unter welchem kritischen Kriterium ldsst sich ohne Weiteres
annahmen, dass die erste Qualitdtskategorie der Freiheit genau das enthilt, was das erste bejahende
Urteil enthalt und daher aus diesem abgeleitet werden konne? Bildet das Bejahende tatsachlich den
Kern der praktischen Kategorie, d. h. das Subjekt mittels der Kopula in den Bereich des Pridikats
zu denken? Rickblickend scheint es kein analytisches Kriterium zu geben, das uns die Auslegung
einer solchen Ableitung von Anfang an erlaubt. Denn das bejahende Urteil besitzt vor allem durch
die Kopula eine Funktion des Verstandesvermdégens, die in der praktischen Regel des Begehens
nicht wiederzufinden ist, weil das Vernunftige dieser Regel nicht darin besteht, das Sein von etwas
(S ist P9 zu affirmieren und zu denken. Im Fall der metaphysischen Deduktion der ersten
Kategorie der Qualitdt des reinen Verstandes ist das bejahte Sein des Urteils dasselbe Sein der
Kategorie der Realitit, d. h.: Logisch betrachtet, sind die Kopulas identisch. Daraus ldsst sich —und
noch vor einer genaueren Explikation der betreffenden praktischen Kategorie — zumindest
vorldufig ableiten, warum auch keine Ableitung aus der reinen Verstandeskategorie der Realitit
erfolgen kann.

765 KpV 05:66. Es mag erlaubt sein, den Begriff ,,Begehen mit dem Begriff ,, Thun® zu identifizieren (vgl. KrV A
807/B 835, A 841/B 869; GMS 04:405 f., 04:455). Es mag auch spiter in der MS etlaubt sein, den Terminus ,,Begehen®
in Bezug auf die Tugend als ,,Begehungspflichten® gleichzusetzen (vgl. MS 06:419; vgl. dazu auch Hutter, Axel:
»Begehungspflichten®, in: Kant-Lexikon, a.a.0., S. 232). In der Stelle MS 06:223 findet sich eine enge Verbindung
zwischen der ,,Begehung® und der ,,Pflicht” nach dem kategorischen Imperativ.

766 KrV A 322. Vgl. KrV B 378.

767 KrV A 303.

768 KrV A 304.

769 Vgl. Brandt, Reinhard: Urseilstafel, a.2.0., S. 59.

118



Es ist allgemein anerkannt, dass die Verstandeskategorie ohne Schema denselben Gehalt
besitzt wie das logische Urteil. Geht es aber um die schematisierte Kategorie, so beinhaltet die
,»Realitit sowohl eine ,,Empfindung® als auch ein ,,Sein in der Zeit”". Dementsprechend muss
eine Ableitung der praktischen Kategorie eine Empfindung als ein im Gegenstand der Erkenntnis
zu exponierendes Element voraussetzen. Offensichtlich kann eine praktische Regel der Freiheit
weder einer Empfindung entsprechen noch kann behauptet werden, dass sie ein Sein in der Zeit
anzeigt. Aulerdem muss man berticksichtigen, dass sich die praktische Realitit wesentlich von der
Realitit unterscheidet, die einer Empfindung korrespondiert, ohne damit zu rechnen, dass
Intuitionen, Wahrnehmungen und Empfindungen keine konstitutiven Elemente des Praktischen
sind. Im Mittelpunkt steht die Ungleichheit der Aktivitit zwischen den Kategorien. Die praktischen
Kategorien erfiillen keine Funktion, wie sie die Verstandeskategorien in der Konstitution eines
Objekts moglicher Erfahrung innehaben.

Ein erster Schritt zur systematischen Analyse des Begriffs ist die Darstellung seiner Position
in der Tafel. Warum Kant fihrt diese Regel als Kategorie der Freiheit ein? Was ist tatsiachlich mit
dem Terminus ,,Begehen® und mit dem in der Klammer stehenden Ausdruck ,,pracceptivae‘
gemeint? Dabel ist der historische Hintergrund des Begriffs a priori insofern hilfreich, als er uns
einen Uberblick iiber den Bereich gibt, in dem dieser Begriff gedacht wurde, auch wenn dies nicht
entscheidend sein kann, sofern man in der zweiten Krizik selbst eine Antwort auf jene Frage finden
kann. In der kantischen Literatur wurde nun deutlich herausgestellt, dass das Verstindnis dieser
Kategorie einen historischen Hintergrund voraussetzt’', der auf Kants Analysen der
Moralphilosophie der scholastischen Traditionen zuriickgeht. Vor diesem Hintergrund zeigen
seine Affirmationen, dass das Konzept ,,Begehen® mitsamt dem Begriff ,,Ausnahme® in Bezug auf
die kantische Konzeption der Gesetze hinsichtlich des Naturrechts mitgedacht wird. Die
nachtkritische Schrift ,,Zum ewigen Frieden*’”” von 1795 hebt diesen Hintergrund beztiglich der
gebietenden und verbietenden Gesetze noch einmal hervor. Wichtig ist, dass die geschichtliche
Konzeption des ,Begehens” unter dem Gesichtspunkt einer sittlichen Weltanschauung
menschlichen Handelns steht. In diesem Sinne kann die Position des Begriffs in der Tafel der
Freiheit in Bezug auf die neue Vorstellung der moralischen Moglichkeit der Handlung durch reine
Vernunft gedacht und bestimmt werden.

In praktischer Perspektive wire es zumindest fragwirdig, dem Begriff a priori einer
praktischen Regel des Begehens jede Verbindung mit dem Sittlichen zu entziehen. Infolgedessen
muss gefragt werden, worin diese Regel eigentlich besteht. In der Kritik der praktischen 1 ernunft
findet man keine ausfithrliche Erklirung Kants, was unter ,,Begehen® bzw. ,praeceptivae zu
verstehen wire, obwohl der Begriff aus einem anderen Begrift in der Tafel heraus gedeutet werden
kann, der ihn als eine Art von Opposition begleitet, nimlich dem a priori Begriff des
,Unterlassens®. Beim Unterlassen geht es darum, etwas nicht zu tun bzw. zu handeln, was das
Sittengesetz als gesetzwidrig verwirft, oder anders formuliert, etwas nicht zu tun bzw. zu handeln,
was das Sittengesetz verbietet.

Kant lasst dies in jener berithmten Frage im Abschnitt der Kritischen Belenchtung der Analytik
der reinen praktischen 1 ernunft, am Beispiel des Diebstahls, zum Ausdruck kommen: ,,Wie kann denn
die Beurteilung nach dem moralischen Gesetze hierin eine Anderung machen, und voraussetzen,
dal3 sich doch habe unterlassen werden kénnen, weil das Gesetz sagt, sie hitte unterlassen werden
sollen*’”. Wird der Begriff ,,Untetlassen umgekehrt und eine Paraphrase formuliert, so ergibt sich
in Bezug auf eine gute Handlung folgende Auffassung: ,In der Beurteilung nach dem moralischen
Gesetz kann die reine Vernunft voraussetzen, dass eine gute Handlung (bspw. jemandem zu helfen,
der einen Unfall hat oder hatte) begangen werden kénne, weil das Gesetz sagt, sie hitte begangen

0 Vgl. KrV B 182.

71 Hinter den ,,Praktische[n] Regeln des Begehens und ,,des Unterlassens® (KpV, Ak. 5, S. 66) steckt historisch die
im Naturrecht tGbliche Unterscheidung zwischen der lex praeceptiva, das heilt dem Gebot, das etwas zu tun
verpflichtet, und der lex prohibitiva, das heiit dem Verbot, das dazu verpflichtet, etwas nicht zu tun“ (Kobusch, Theo:
Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.O., S. 55).

72 Vgl. ZeF 08:347 Anm. und 08:348.

73 KpV 05:95.

119



werden sollen‘. So gesehen, kann der Terminus ,,Begehen® unter der Form einer praktischen Regel
einfach als sittliches ,, Tun® verstanden werden, d. h. das zu tun, was das moralische Gesetz gebietet.

Die Interpretation von Ina Goy muss in diesem Punkt als zutreffend betrachtet werden. Sie
schreibt: ,,Das erste qualitative Moment besagt, dass der Handelnde einer subjektiven Maxime, die
Handelnden einem oder mehreren objektiven Prinzipien oder alle Handelnden subjektiven
Maximen und objektive Prinzipien zustimmen, um (je nach Verallgemeinerbarkeit) das Gute und
Bose hervorzubringen, das heil3t eine gute oder bose Handlung zu begehen”™. Goy verwendet das
Verb ,,zustimmen®, um die Charakterisierung der Kategorie zu verdeutlichen, die — sofern sie im
Zusammenhang mit der Universalisierung von Maximen und der Hervorbringung von Guten und
Bosen in Handlungen verstanden wird”” — als sinnverwandt mit ,,begehen* gedeutet werden kann.

In Anlehnung an diese Opposition zwischen Begehen und Unterlassen kann angenommen
werden, dass in der praktischen Regel des Begehens die Méglichkeit eines Gebots von ,,Einheit
des BewuBtsein einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft*” beinhaltet sein
kann. Es sollte auch an den Sinn der praktischen Regel erinnert werden, d. h. es hat mit dem
vorschreibenden Teil der vorhabenden oder ausgefithrten Handlung dessen zu tun, was sowohl die
Maximen, Vorschriften als auch Gesetze enthilt. Die im Begehen vorausgesetzte Priskription einer
intendierten Handlung kann eine Handlung sein, die imstande ist, dem handelnden Subjekt zu
gebieten, dasjenige zu tun, was die reine Vernunft im Bewusstsein der Form der Allgemeinheit
vorschldgt. So wie diese Form der Allgemeinheit in Maximen, Vorschriften und Gesetzen gedacht
werden kann, so kénnen praktische Regeln des Begehens mit Maximen'”’, Vorschriften und
Gesetzen verbunden gedacht werden, d. h. diesen Quantititskategorien kann die Qualitit einer
praktischen Regel des Begehens bzw. praeceptivae zugeschrieben werden. In diesem Sinne kann
man sagen: Ich will dieser guten oder bosen Maxime folgen und das Entsprechende tun.

Auf die Frage, ob diese Kategorie eine negative oder positive ,,Beschreibung® in Bezug auf
das Sittengesetz haben konnte, kann man sagen, dass es sich beim Tun — was das Sittengesetz in
der Regel vorschreibt —lediglich um Begriffe a priori handelt, die in Bezug auf dieses Gesetz positiv
bestimmt werden. Dieses Moment der Qualitit enthilt keine direkten begehrten Objekte, d. h. nur
im Zusammenhang mit den Quantititskategorien (Maximen, Vorschriften und Gesetzen) konnte
das Positive vor dem Gesetz beigemessen werden. Dies bedeutet freilich nicht, dass die Kategorie
»praktische Regeln des Begehens™ keine negative Titigkeitsform kennt, d. h., dass sie kein
Verhiltnis zu den Begierden oder Neigungen unterhilt, da eine relevante These ist es zu zeigen,
dass alle Kategorien ,,das Mannigfaltige der Begehrungen der Einheit des Bewul3tseins einer im
moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens a priori*’”®
unterwerfen.

Diese Kategorie unterwirft auch die Begehrungen: Soweit das handelnde Subjekt Maximen,
Vorschriften oder Gesetze in Betracht zieht, die durch das Sittengesetz auf die Probe der Form der
Allgemeinheit gestellt werden, muss geklart werden, ob die Moglichkeit besteht, das zu tun, was
dieses Gesetz als Regel gebietet. Eine Regel des Gebots der praktischen Vernunft zwingt die
Begehrungen, das zu tun, was das Gesetz gebietet. In diesem Gebot als Priskription der Vernunft
manifestiert sich die positive Titigkeit der Kategorie. Denn dasjenige, was durch das Gesetz
begangen werden soll, bringt die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung hervor, die in
Richtung der Objekte der praktischen Vernunft — das Gute und Bése — gestellt ist. Die moralische,
im Begehen gedachte Intention kann in guten oder bésen Handlungen getan bzw. begangen

74 Goy, Ina: Momente der Freiheit, a.2.0., S. 162.

775 Eine der Konsequenzen der falschen Hypothese einer metaphysischen Deduktion der Freiheitskategorien ist die
Negation, dass die Kategorien der Qualitit nichts mit den Begriffen des Guten und Bésen zu tun: ,,Die Kategorien
der Qualitit werden, wie zuvor schon die der Quantitit, so meine ich, weder in Anbetracht der Begriffe des Guten
und Bésen noch im Hinblick auf die Begriffe des Wohls und Ubels entwickelt* (Zimmerman, Stephan: Kants Kategorien,
2.2.0,, S. 239). Dies steht im Gegensatz dazu Kants Bemerkung: ,, Tafel der Kategorien der Freiheit in Ansechung der
Begriffe des Guten und Bosen® (IKpV 05:60).

776 KpV 05:66.

777 Vgl. Bojanowski, Jochen: Kant iiber praktischen Gegenstandsbegug, a.a.0., S. 113.

778 KpV 05:66.

120



werden. Daraus ergibt sich, dass diese Kategorie auch ,,in Ansehung der Begriffe des Guten und
Bosen”” steht.

Das bisher Gesagte liefert bereits Elemente zur Beantwortung der oben aufgeworfenen
Frage, ob diese Kategorie eine Ableitung des bejahenden Urteils des reinen Verstandes darstelle
oder nicht. Denn das zu tun oder zu begehen, was das moralische Gesetz gebietet, hat nichts damit
zu tun, die ,,Wahrheit” bzw. ,,Falschheit der beurteilten Objekte (sc. Subjekt und Pridikat) zu
bejahen. Mit den praktischen Regeln des Begehens oder praeceptivae ist nicht die Inklusion des
Subjekts in der Sphire des Pridikats gemeint. Es geht auch nicht um das ,,Sein® des Subjekts,
nimlich darum, was das Subjekt (weder ohne noch mit Wahrnehmungen in der Zeit) ist. Wenn
diese Kategorie an einem Urteil beteiligt ist, dann nur durch das Sittengesetz, das es dem
handelnden Subjekt ermoglicht, sich die Moglichkeit einer Tatigkeit in Bezug auf eine gute oder
bése Handlung vorzustellen.

Mit Blick auf die Frage nach der Klirung des Sinnes des Begehens als Regel konnte man
sagen, dass die Begehung in Form einer Regel mit dem priskriptiven Teil der Handlung in der
Maximen, Vorschriften oder praktische Gesetze zu tun hat, d. h. das Konzept a priori als Regel
gibt ansatzweise an, wie die mit einer moralischen guten Gesinnung gedachte Handlung geschehen
soll (da die praktische Vernunft auch sagt, dass die eine gute Handlung nicht unterlassen bzw.
verboten werden soll) und wie die mit einer moralischen bésen Gesinnung gedachte Handlung
nicht geschehen soll. Denn die Regel schreibt in der Tat nicht nur vor, dass eine Handlung gesetzt
werden soll, sondern auch, dass die Handlung auf eine bestimmte ,,Weise* (das Wie) geschehen
oder nicht geschehen soll. Aus diesem Wie ergibt sich die Qualifikation des Begehens im Verhiltnis
zu den Quantititskategorien als drei Méglichkeiten der Giiltigkeit der Regel durch das moralische
Gesetz.

Die Einbezichung dieser ersten Qualitdtskategorie in die Tafel, oder die Frage nach ihrer
Rechtfertigung, bezieht sich auf die Tatsache, dass ihr die moralisch-praktische Freiheit zugrunde
liegt, da sie sonst nicht als ein Begriff a priori aufgenommen worden wire, der seine objektive
Realitit durch diese Freiheit und das Gesetz dieser Freiheit besitzt. Allein, soweit es auf die
moralische Freiheit bezogen ist, vermag es praktisches Wissen bzw. praktische Erkenntnis zu sein,
d. h. es spielt bei der Willensbestimmung durch reine Vernunft eine Rolle. Als apriorischer Begriff
der praktischen Vernunft ist diese Qualititskategorie keine empirische Kategorie, und weder einer
vermutlichen empirischen Vernunft noch eines durch Gefithle bestimmten Willens. Die
praktischen Regeln des Begehens bzw. die praeceptivae wurden fiir die moralische Méglichkeit der
Handlung gedacht.

2. Die zweite Kategorie der Qualitit

Die Kategorie ,,praktische Regeln des Untetlassens (prohibitivae)“™® basiert weder auf einem
negativen Urteil noch auf der schematisierten Verstandeskategorie der Negation. Wie im Fall der
ersten Qualititskategorie — und der anderen Freiheitskategorien — bedeutet das jedoch nicht, dass
diese praktischen Regeln der Qualitit in einem Urteil durch die praktische Vernunft nicht als titig
sein konnen, da alle Kategorien eine aktive Beteiligung an der Aufgabe haben, die sie vermittels
des Bewusstseins des moralischen Gesetzes ausfithrt. Es bedeutet aber ebenso wenig, wie einige
Autoren™ auffassen wollen, dass dieselbe das verneinende Urteil ausiibende Funktion in der
zweiten Qualititskategorie der Freiheit vorhanden ist und daher eine angebliche Ableitung von den
Urteilen zu den Kategorien als richtig interpretiert werden miisste. Die zweite Kategorie der

7 KpV 05:67.

780 KpV 05:66. Vgl. MS 006:223. Nach dieser Stelle ist es unleugbatr, dass das Paat ,Begehen/Begehung —
Untetlassen/Untetlassung® mit der Moralitit der reinen Vernunft zu tun hat. Vgl. dazu auch Bléser, Claudia:
,Unterlassung, Unterlassungspflichten®, in: Kanz-Lexikon, a.a.0., S. 2410 f. Auch die Praktische Philosophie Powalski
bestitigt diese Annahme (vgl. V-PP/Powalski 27:128 £.).

781 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 56; Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 234; Recki, Birgit:
Asthetik der Sitten, a..0., S. 231.

121



Qualitit ist, wie auch die anderen zwei Ubrigen Qualititskategorien, als Begrift a priori der Qualitit
der moralischen Kausalitit der praktischen Vernunft zu betrachten.

Wenn man bei dieser Analyse etwas zugestehen kann, dann, dass sich die gesamte Tabelle
der Freiheit im theoretischen Hintergrund der Vernunft als eine Ableitung des zweiten
Relationsurteils oder der zweiten Relationskategorie des reinen Verstandes auffassen liefe, da der
Begriff der Freiheit, wie Kant selbst nach der Tafel betont, ,als eine Art von Kausalitit“’*
angesehen werden muss. Gleichwohl zu behaupten: ,Jedem Moment des Denkens tiberhaupt in
Urteilen entspricht jede Kategorie der Freiheit’, ist nicht nur zweifelhaft und unwahrscheinlich,
sondern auch vom Standpunkt der Funktionalitit des praktischen Urteils in der Kpl” fehlerhaft.
Das praktische Urteil wird nicht in derselben Weise ausgedriickt wie das theoretische Urteil des
Denkens schlechthin.

Fir eine genetische Konzeption des praktischen Urteils in der zweiten Kritik bietet es sich
an, folgende Stelle in Betracht zu ziehen, die sicherlich im Rahmen einer Identifizierung der
Begriffe nichts exakt mit allen Funktionen des Verstandes in Urteilens in der Krl” iibereinstimmt:
,,Eir urteilet also, dal3 er etwas kann, darum welil er sich bewul3t ist, dal3 er soll, und erkennt in sich
die Freiheit, die ihm sonst ohne das moralische Gesetz unbekannt geblieben wire*’® ; | Das vorher
genannte Faktum ist unleugbar. Man darf nur das Urteil zergliedern, welches die Menschen tber
die GesetzmiBigkeit ihrer Handlungen fillen*’™; ,(...) so ist das Utteil, ob etwas ein Gegenstand
der reinen praktischen Vernunft sei oder nicht, von der Vergleichung mit unserem physischen
Vermogen ganz unabhingig*’™; ,(...) sofort verlilt seine praktische Vernunft (im Utteil tiber das,
was von ihm geschehen sollte)*’*. Hier wird deutlich, dass das praktische Urteil immer mit dem,
was moralisch geschehen soll, zu tun hat’™. Daher muss ein theoretisches verneinendes Urteil
klarerweise von einer praktischen Qualitdtskategorie unterschieden werden.

Im Kontext der theoretischen Erkenntnis setzt sich die zweite Funktion der Qualitit (in ihrer
logisch atomischen Form, nimlich ohne Hinzufiigung von Argumenten) aus zwei Begriffen
zusammen, dem Subjekt und dem Pridikat, die durch die Kopula im negativen Sinne” verbunden
sind. Im verneinenden Urteil wird das Subjekt auBerhalb der Sphire des Pridikats gesetzt’™; z. B.:
Seele ist nicht sterblich”” (bzw.: ,anima non est mortalis’). Unter diesem Moment des
qualitativen Urteils kann das sprachlich-logische Gebilde so ausgedriickt werden: ,S ist nicht P*. Da
die Negation die Kopula betrifft, kann sowohl behauptet werden, dass das Subjekt auflerhalb der
Bedeutung (Sphire) des Pridikats liegt, als auch, dass das Pradikat in der Bedeutung des Subjekts
nicht gedacht wird. Das Pridikat driickt somit etwas vom Subjekt nicht aus. Beispielsweise wird
die Qualitit, sterblich zu sein, in der Seele nicht mitgedacht. Insofern zeigt dieses Urteil an, dass
das Subjekt in den Bedeutungsradius des Pradikats nicht einzubeziehen ist oder aber, umgekehrt,
das Pridikat als Eigenschaft des Subjekts nicht gedacht wird. So gesehen, drickt dieses
Qualititsurteil aus, dass die Einbeziehung des Subjekts unter das Priddikat das Verneinende
impliziert.

Wie lieBe sich nun rechtfertigen, dass die praktische Kategorie ,,praktische Regeln des
Unterlassens® eine Ableitung des theoretischen verneinenden Urteils sei oder dieselbe verneinende
Funktion haben kénnte? Es scheint kein objektives Kriterium zu geben, das uns die Interpretation
einer solchen Ableitung erlaubt. Erstens spricht Kant (was ein gultiges Argument darstellt)
nirgendwo in der Kpl” von einer solchen Ableitung. Zweitens misste man die Grundlagen
praktischer Kategorie (sc. die praktisch-moralische Freiheitslehre) ablehnen und sie, wie einige

82 KpV 05:67.

783 KpV 05:30.

784 KpV 05:32.

785 KpV 05:57 £.

786 KpV 05:93.

87 Vgl. GMS 04:404; KpV 05:67 £f.

788 Was im Gegensatz zu dem bejahenden Urteil steht, ist die Affektation der Kopula (vgl. Log. 09:104).
89 Vgl. Log. 09:103.

0 Vgl. KrV B 97.

1 Vgl. Log. 09:104. Vgl. dazu auch V-Met/Volckmann 28:397.

122



Interpreten eigentlich wiinschen, als eine Kategorie des Verstandes oder des Intellekts bezeichnen
(obwohl dieser Ausdruck nicht zum Technizismus kantischen Vokabulars gehort). Drittens gibt es
keine Aquivalenz zwischen der logischen Form verneinenden Urteils und dem handelnden Subjekt
mit seiner moralischen Willensgesinnung oder mit den Objekten der praktischen Vernunft. Zu
sagen, das handelnde Subjekt (iquivalent zu logischem Subjekt ,S°) befinde sich auf3erhalb der
Sphire (dquivalent zu der logischen Verneinung ,ist nicht) der Willensintention (iquivalent zu
logischem Pridikat ,P), ergibt in Bezug auf das Gedachte in der ein Verbot ,,prohibitivae®
ausdriickenden Kategorie keinen Sinn. Die im Verneinen gedullerte Wahrheit oder Falschheit ist
kein allgemeiner Begriff, von dem die Unterlassung abgeleitet wird.

Nach der Darstellung der essenziellen Merkmale des Schematismus reiner
Verstandesbegriffe wird die ,,Negation® als reine Kategorie durch die These markiert, dass sie
sowohl eine Nicht-Empfindung als auch ein Nicht-Sein in der Zeit impliziert”; ein Mangel der
Realitit wird als ,,Negation = 0°” vorgestellt. Obwohl dies bereits aus theoretischer Sicht
problematisch ist, sollte die praktische Kategorie ,praktische Regeln des Unterlassen
(prohibitivae)* eine Nicht-Empfindung als Element voraussetzen, das im Gegenstand der
Erkenntnis nachgewiesen werden miisste. Diese Kategorie kann somit kein Nichtsein in der Zeit
darstellen. In diesem Sinne kann sie nicht als ,,Mangel“ der Realitidt angesehen werden, weil sie
weder im Sein bzw. Nichtsein noch in der Zeit gedacht werden kann. Jemand, der unter einer
Unterlassung in praktischer Hinsicht handelt, wird von ,,etwas® und nicht von einem Nichtsein in
der Zeit verboten. Dieses Etwas besteht vor allem im Sittengesetz. Kurz gesagt: Die Kategorie
,Unterlassen (prohibitivae)® wird nicht aus der zweiten Qualititskategorie des Verstandes
abgeleitet”™.

Was hat Kant dazu veranlasst, die praktische Unterlassenregeln als Freiheitskategorie zu
setzen? Kants Motivation war die moralische Bestimmung des Handelns beziiglich des Sittlich-
Guten und Sittlich-Bésen und damit die Rolle von Unterlassungen bzw. Prohibitionen in Bezug
auf die Maximen, Vorschriften und praktische Gesetze. Dartiber hinaus ist an dieser Stelle daran
zu erinnern, dass der Begriff a priori ,,Unterlassen® bzw. ,,prohibitivae (Verboten)™ einen
hilfreichen und klirendgeschichtlichen Hintergrund hat, wenngleich er nur als Stiitze dient, da
mehrmals nachgewiesen wurde, dass Kant, wie jeder dynamische Denker, seine Gedanken im
Verhiltnis zu den Nuklearthemen seiner praktischen Moralphilosophie modifiziert hat. Denn er
hatte den Begriff ,,Unterlassen® mit der Bestimmung moralischer Gesetze verkniipft.

Wie es auch bei der Kantforschung klar geworden ist, wiirde das Verstindnis des Begriffs
Kants Analyse der metaphysischen Schule hinsichtlich des Naturrechts voraussetzen. Bei der
Wendung ,lex prohibitiva“ spielte die ,,Verpflichtung eine besondere Rolle™. Wenn die
Voraussetzungen der Beobachtungen der Analyse zutreffen, nehmen die praktischen
Unterlassungsregeln einen Platz in der Tabelle zur Bestimmung der moralischen Méglichkeit des
Willenshandelns in konkreten Alltagssituationen ein und wiirden insofern nur dadurch modifiziert,
dass das Verbot nicht nur gesetzesfunktional im Bereich des Rechts sei, sondern auch fiir gute und
bése Maximen oder gute und bose Vorschriften oder gute und bose beschrinkende Gesetze; z. B.
eine moralisch bése Maxime kann in der Handlung unterlassen oder verboten werden.

Kann die praktische Qualititskategorie ,praktische Regeln des Unterlassens
(prohibitivae)”” im Hinblick auf die moralische Moglichkeit der Handlung, d. h. auf eine
moralische Gesinnung und die Objekte der praktischen Vernunft ,das Gute und das Bose®

792 Vgl. KrV B 182, B 209 £.

793 KrV B 209. Vgl. KrV B 217, A 242, B 347, B 349.

794 Heiko Puls etabliert seine Auslegung der zweiten Qualititskategorie in der Hypothese der metaphysischen
Deduktion (vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 56).

795 Bei Moral-Collins wird die Unterlassung in Bezug auf eine ethische Handlung im Unterschied zu der Untetlassung
in der juristischen Handlung nicht bestimmt (vgl. V-Mo/Collins 27:290). Zeitlich betrachtet steht zwar diese
Votlesungen mit der GMS niher, aber in dieser letzten Schrift taucht diese Differenzierung nicht auf.

79 Vel MS 06:223.

797 KpV 05:66.

123



verstanden werden wie die anderen Kategorien der Freiheit?”® Zunichst sollte gesagt werden, dass
diese Regeln nicht im Kontext sinnlicher Naturforschung gedacht sind, d. h. sie gelten nicht als
Regeln der Geschicklichkeit, der Gefiihle, der Klugheit und der Naturprinzipien Gberhaupt. Wie
die erste Qualitdtskategorie ist auch diese zweite Qualititskategorie eng mit dem Sittengesetz und
verbunden. Die Kritik der praktischen 1 ernunft selbst bietet uns in diesem Fall die Parameter des
Verstindnisses dieser Regeln des Unterlassens bzw. Regeln der Prohibitionen. Es gibt somit keine
Trennung dieser von der moralischen Bestimmung durch reine Vernunft.

Wenn man die Krl” und die GMS zurate gezogen hitte, wire bereits bewiesen, dass die
Unterlassung zusammen mit ihrem Paarbegriff ,,Verbot™ laut Kant auf3erhalb des Kontexts der
Moralphilosophie und die Grundlagen der Moralphilosophie schwer zu begrinden ist. Jene
beriihmte Passage iiber die Liige™ in der ersten Kritik oder jene der Grundlegung tber das
betriigerische Versprechen® zeigen, dass es tatsichlich eine Verkniipfung zwischen dem, was das
Sittengesetz in einer universalisierten Maxime gebietet, und der Moglichkeit der in dieser Maxime
gedachten Handlung gibt. Die Kpl” ist von diesem Zusammenhang nicht unberihrt. Wirft man
noch einen Blick in die zweite Kriik, ist es in der Tat nicht schwierig, zu der Interpretation zu
gelangen, dass der Sinn der zweiten Qualititskategorie der Freiheit im Kern auf ein ,,Verbot®
gesetzwidriger Handlungen durch reine Vernunft gerichtet ist™".

Diese Passagen, die als Hintergrund die philosophische Debatte tiber die objektive Realitit
der intelligiblen Kausalitit haben, verdeutlichen, dass es beim Unterlassungsbegriff in der Kpl”
darum geht, das nicht zu tun, was das Sittengesetz verbietet bzw. untersagt, anders ausgedriickt,
was gesetzeswidrig ist. Das moralische Gesetz fungiert nun als Moralkriterium der Unterlassungen.
Deswegen geht es hier nicht um beliebige Kritetien wie zum Beispiel™*: Es ist verboten, das Auto
mitten auf der Autobahn zu parken, weil die ,Verkehrsregeln® vorschreiben, dass ein solches
Verfahren verboten ist. Dies wire eine rechtlich aus der verbotenen Regeln im Kontext des
Verkehrsrechts abgeleitete Prohibition, deren Kriterium sich aus der Gefidhrdung der
Verkehrsordnung fir andere Verkehrsteilnehmer ergibt. Kant wire nicht der Ansicht, dass ein
solches Kriterium in der reinen Vernunft liegen musste, um alle anderen Unterlassungen zu
etablieren.

Die Form der Allgemeinheit kann allein einen Grund dafir liefern, warum Handlungen
moralisch unterlassen werden sollen. Denn die Freiheit, die sich im Sittengesetz fiir ein von
Begehrungen affiziertes Subjekt ausdrickt, das auch gegen das Gesetz handeln kann oder gehandelt
hat, bietet die Moglichkeit, dass eine vollzogene bzw. anvisierte Handlung nicht geschehen sein
sollte, d. h. sie hidtte unterlassen werden kénnen. Bemerkenswert ist vor allem, riickblickend
gesehen, dass Kant am Ausdruck ,unterlassen” im Kontext der theoretischen Auflésung des
Freiheitsproblems in der Krl” festgehalten hat. Man darf nicht verwechseln, dass es sich bei den
von Kant angefiihrten Beispielen um eine bése Maxime bzw. eine bése Handlung handelt, denn
wenn das Sittengesetz in der Beurteilung des Subjekts die Maxime oder die Vorschrift oder das
beschrinkende Gesetz einer guten Handlung fordert, konnte diese auch vom Subjekt unterlassen
werden, das unter einer bésen Maxime handeln will. Aber wenn diese Handlung ausgefithrt wurde,
bleibt nach Kant immer noch die moralische Méglichkeit einer anderen Handlung — dies zeigt sich
vor allem in der moralischen, im Gewissen®” prisentierten Gesinnung —, d. h. das Subjekt hitte die
bése Handlung unterlassen kénnen.

Hinsichtlich der Klirung des Sinnes des Unterlassens als Regel konnte man sagen, dass die
Unterlassungen bzw. Prohibitionen in Form einer Regel mit dem priskriptiven Teil der Handlung
in den Maximen, Vorschriften oder praktischen Gesetzen zu tun haben, d. h. das Konzept a priori

7% Ina Goy hat richtig aufgezeigt, dass die zweite Qualititskategorie im Zusammenhang mit den ersten
Quantititskategorien je nach der Verallgemeinerbarkeit in der Lage ist, das Gute bzw. Bése in Handlungen zu
untetlassen (vgl. Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.a.O., S. 162).

7 Vgl. KrV A 554/ B 582.

800 Vel. GMS 04:419.

801 Vel. KpV 05:95, 05:98.

802 Vel. dazu auch Bojanowski, Jochen: Kant iiber praktischen Gegenstandsbezug, a.a.0., S. 114.

803 Vel. KpV 05:98.

124



als Regel gibt ansatzweise an, wie die mit einer moralischen guten Gesinnung gedachte Handlung
geschehen soll (da die praktische Vernunft auch sagt, dass die eine gute Handlung nicht unterlassen
bzw. verboten werden soll) und wie die mit einer moralischen bésen Gesinnung gedachte
Handlung gerade nicht geschehen soll. Denn die Regel schreibt in der Tat nicht nur vor, dass eine
Handlung gesetzt werden soll, sondern auch, dass die Handlung auf eine bestimmte ,,Weise* (das
Wie) geschehen oder nicht geschehen soll. Aus diesem Wie ergibt sich die Qualifikation der
Unterlassungen oder Prohibitionen zu den Quantititskategorien als eine Menge dreier
Méglichkeiten der Gultigkeit der Regeln durch das moralische Gesetz.

Wie im vorangegangenen Abschnitt argumentiert wurde, kann die Frage nach der positiven
bzw. negativen Beschreibung des Begriffs vor dem Sittengesetz direkt beantwortet werden, d. h.
man kann sagen, dass es positiv beschrieben ist, etwas nicht gegen das Gesetz zu tun, sc. etwas zu
unterlassen oder etwas fur sich selbst zu verbieten. Wenn das Moralgesetz das Objekt der
praktischen Vernunft als Zweck der Handlung festlegt, sind die Unterlassung- oder Verbotsregeln
Begriffe a priori, die durch das Gesetz vorgestellt werden. Was ihre negative Titigkeit betrifft, so
unterwirft diese Kategorie a priori auch ,,das Mannigfaltige der Begehrungen der Einheit des
BewulBtseins einer im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft, oder eines reinen
Willens*™,

Denn, wihrend das Subjekt sich Maximen vorgibt, die Materie bzw. Objekte der
Begehrungen und Neigungen enthalten und die auch gepriift und dieser Einheit des Bewusstseins
unterworfen werden, wird nun die Moglichkeit vorgestellt, das Gesetzwidrige zu unterlassen bzw.
zu verbieten. Zum Beispiel: Jemand hat sich die Maxime gemacht, anderen in Notfillen nicht
helfen zu wollen, weil er nicht begehrt, auf seine Bequemlichkeiten verzichten zu missen; dies geht
gegen das moralische Gesetz, weil mir jeder seinen Bestand versagen wirde, wenn sie ein
allgemeines Gesetz wire®”. Angesichts dieser gesetzeswidrigen Maxime macht die praktische
Vernunft dem durch die den Bequemlichkeiten zugrunde liegenden Begehrungen affizierten
Subjekt bewusst, dass es eines reinen Willens unterworfen und unterlassen werden soll.

Im Lichte dieser Argumente kann nun beantwortet werden, warum diese Analyse nicht in
Betracht zieht, dass die zweite Quantititskategorie der Freiheit eine Ableitung aus der zweiten
theoretischen Qualititskategorie des Verstandes mit derselben Funktion der Einheit darstellt.
Wenn man etwas unterldsst bzw. verbietet, hat dies eigentlich nichts mit der Figenschaft von
,»Wahrheit® oder ,,Falschheit” zu tun, die in jedem Objekt unter der Verneinung beurteilt wird.
Wenn man eine Maxime oder eine Vorschrift oder ein beschrinktes Gesetz verneinen konnte,
wurde man sagen, ,die Maxime sei nicht objektiv‘ oder ,die Vorschrift sei nicht subjektiv‘ oder ,ein
praktisches beschrinktes Gesetz sei nicht a posteriori, und das wiirde keineswegs bedeuten, dass
man eine Maxime, eine Vorschrift oder ein beschrinktes Gesetz untetldsst bzw. verbietet.

Es wird nicht angenommen, dass das Subjekt auBerhalb der Sphire des Pridikats liegt, d. h.
es geht nicht darum, zu affirmieren, dass das Subjekt etwas als Pridikat nicht ist oder im Subjekt
das Nichts (im Fall der schematisierten Kategorie der Negation®) gedacht wird. In diesem Sinne
bedeutet das Unterlassen bzw. Prohibition nicht, dass etwas vom Subjekt nicht pridiziert, weil es
sich nicht um das ,,Sein® oder ,,Nichtsein® des handelnden Subjekts handelt. Was also im Bereich
des theoretischen Seins liegt, darf nicht mit dem Bereich des praktisch-moralischen Sollens
verwechselt werden®’. Die zweite Qualititskategorie ,,Praktische Regeln des Untetlassens
(prohibitivae)“®” erhilt Sinn und Bedeutung durch die im moralischen Gesetz bewiesene Freiheit,
die die Hervorbringung der Wirklichkeit einer moralischen Willensgesinnung in Ansehung des
Guten und Bésen in den Handlungen ermdéglicht.

804 KpV 05:66

805 Vgl. MS 06:453. Im § 30 der Tugendlehre formuliert Kant dieses Beispiel in Bezug auf die Pflicht der Wohltitigkeit.
Bemerkenswert ist vor allem, dass ein deutsches Sprichwort ,Jeder fiir sich, Gott fir uns alle® (in Kants Version: ,,Ein
jeder fiir sich, Gott (das Schicksal) fir uns alle® (MS 06:452)) als Merkmal der Eigenniitzigkeit angesehen wird, die
pflichtwidrig sein kénnte.

806 Vgl. KtV B 182, A 291.

807 Vgl. KtV A 547/B 575 £.; KpV 05:91.

808 KpV 05:66.

125



Es fillt von selbst in die Augen, dass die Rechtfertigung des praktischen Begriffs a priori
allein in der praktisch-moralischen Freiheit liegt. Anderenfalls wire dieser Begriff nicht als
Kategorie der Freiheit zugelassen worden, dessen objektive Realitit entsprechend ihr und der
Produktion einer moralischen Willensgesinnung vorgestellt wird. Insofern die praktische Kategorie
,»auf das oberste Prinzip der Freiheit“®” bezogen ist, vermag sie eine praktische Erkenntnis zu sein
und Bedeutung zu besitzen, d. h. sie spielt bei der Willensbestimmung durch reine Vernunft eine
Rolle. Als praktischer Begriff a priori der reinen praktischen Vernunft ist diese zweite Kategorie
der Qualitit keine empirische Kategorie weder einer vermeintlichen empirischen Vernunft noch
eines gefithlsbestimmten Willens.

3. Die dritte Kategorie der Qualitit

In der theoretischen Philosophie im Bereich der Analytik der Begriffe erzeugt die Kombination®"’
bzw. Verbindung der ersten beiden Kategorien ihrer Klasse die dritte Kategorie. Die Kombination
beschiftigt sich mit dem formalen Inhalt des Urteils, damit die Vorstellung einer dritten reinen
Kategorie hervorbringen koénne, ohne dass die dritte Kategorie etwas sei, was nicht als ein
urspriinglicher Begriff des Verstandes®' angesehen werden kénne. Da alle Kategorien der Freiheit
von der ,,Kausalitit™ in ihrer freien Bestimmung, nimlich als freie Kausalitit der reinen Vernunft,
abstammen, gibt es keine hinreichenden Griinde anzunehmen, dass die dritten Kategorien — das
gilt auch fir diese dritte Qualititskategorie der Freiheit — ein Produkt der Verbindung der ersten
zwei Kategorien seien. Wenn diese Analyse in den vorangegangenen Abschnitten zeigte, dass die
erste und zweite Qualititskategorie der Freiheit weder aus den transzendentalen logischen
Qualititsurteilen noch aus den theoretischen Qualitdtskategorien eine Derivation beztiglich der
logischen Einheitsfunktion sind, so folgt daraus, dass die dritte Qualititskategorie der Freiheit
,Praktische Regeln der Ausnahmen (praeceptivae)*®' nicht als eine aus diesen zwei theoretisch
genannten Elementen deduzierte Kategorie angesehen werden muss.

Es ist somit davon auszugehen, dass es sich im Detail nicht nachzuweisen ist, wie das
unendliche Urteil der transzendentalen Logik (z. B.: ,,Die Seele ist nichtsterblich“®"’), in dessen
sprachlichem Gebilde des Typs ,S ist nicht-P* indirekt-formal etwas aussagt, hinsichtlich des Sinnes,
des Inhaltes, der Titigkeit und der Finalitdt mit der praktischen Kategorie nicht tibereinstimmt,
und zwar vor allem, weil das handelnde Subjekt (sc. die Person) nicht in eine unendliche Extension
irgendeines Pradikats gestellt wird, wie dies in Bezug auf ein logisches Subjekt beim unendlichen
Urteil der Fall wire.

Beachtet man die Zersetzung praktischer Kategorie — da sie nicht aus einem einzigen Begriff
bzw. einer einzigen Notion besteht, und insofern nur an den Terminus ,,Ausnahme®, dessen
lateinischen Entsprechung in Klammern steht, um seinen Hintersinn nachzuvollziehen —, so findet
man terminologisch ein aufschlussreiches, in verschiedenen Teilen der Philosophie verwendetes
Konzept. Hierbei spielt dieser Ausdruck auch in der Transzendentalphilosophie eine wichtige
Rolle. Kant weist darauf hin, dass in der Beschaffenheit eines Erkenntnisurteils a priori zwei

809 KpV 05:66.

810 Vgl. KrV B 110. Es gibe keinen Grund, das Verfahren einer Kombination auch der Tafel der logischen Funktionen
des Verstandes in Urteilen nicht zuzuschreiben. Zum Beispiel: In Bezug auf das unendliche Urteil betont Kant: ,,Jene
[transzendentale Logik] aber betrachtet das Urteil auch nach dem Wert oder Inhalt dieser logischen Bejahung
vermittelst eines blo verneinenden Pridikats, und was diese in Ansehung des gesamten Erkenntnisses fiir einen
Gewinn verschafft (KrV B 97. H.v.m.). In diesem Sinne verbindet sich die Verneinung im Pridikat mit der Bejahung
im Subjekt, um ein unendliches Urteil denkbar zu machen.

811 Vel. KrV B 110 ff.

812 KpV 05:66. Zur Ubersicht iber Kants Bestimmung des Ausdrucks ,,Ausnahme* in anderen Schriften siehe KrV B
4,B 96, B 111; GMS 04:421, 04:424; MS 06:2006, 06:320; KU 05:427; HN 18:127, 18:128; N'TH 01:274, 01:279, 01:493;
GSK 01:139, 01:72 ff., 01:65, 01:70, 01:108; VAMS 23:384, VRML. 08:427, 08:430.

813 KrV B 97. Vgl. dazu auch V-Met/Volckmann 28:397. Explizit drickt Heiko Puls die Position aus, dass die dritte
Qualititskategorie aus dem unendlichen Urteil stammt (vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 94). Ein Beispiel dazu
bringt Puls folgenden Satz ,,die Seele ist nicht sterblich® an. Diese Proposition ist falsch, weil dieser Satz zu dem
verneinenden Urteil und nicht zu dem unendlichen gehért.

126



Elemente wesentlich seien: einerseits die ,,Notwendigkeit* und andererseits die ,,Allgemeinheit“*'*.

Das Entscheidende ist, dass diese Allgemeinheit eines apriorischen Urteils tber die rein
theoretische Erkenntnis eines Objekts vor allem von der Art dessen abhingt, was in der
,»Ausnahme® gedacht wird®”. Bei der Begriindung eines mit Allgemeinheit gedachten Urteils a
priori sollten etwa keine Ausnahmen, nicht einmal als mogliche, zugelassen werden. Mithin besitzt
dieses Urteil mit strenger Allgemeinheit eine absolute a priori Giltigkeit.

Dass die Erfahrung einem Urteil keine ohne mégliche Ausnahmen gedachte Allgemeinheit,
sondern nur eine komparative durch Induktion zugeschreiben kann, wird teilweise durch diese
theoretische Unterscheidung von reiner und empirischer Erkenntnis deutlich. Denn die sich aus
partikuliren und generellen Regeln zusammensetzende und deren Kern in der Wahrnehmung
liegende Erfahrungserkenntnis stellt auf komparative Weise dar, dass ,,sich von dieser oder jener
Regel keine Ausnahme [findet]“*'’. Jedoch wird zum Zeitpunkt der Induktion keine Ausnahme
gefunden, bedeutet nicht, dass eine Ausnahme nicht mdéglich sei. Die ,,angenommene und
komparative”"’, aus der Erfahrung kommende Allgemeinheit wird durch das generelle Prinzip der
Mehrheit der Fille bestimmt, das heil3t, die mittels dieses Utrteils erworbene Erkenntnis sei fiir eine
bestimmte Anzahl von Fillen gtiltig, aber sie driickt nicht aus, dass sie fur alle moglichen Fille gilt.
Dementsprechend markiert die Moglichkeit einer Ausnahme den Unterschied zwischen einem
Urteil empirisch komparativer Allgemeinheit und einem Urteil strenger Allgemeinheit.

Ferner besteht diese Ausnahmemoglichkeit in dem Kriterium fiir die negative Definition
einer Regel iberhaupt und eines Gesetzes tiberhaupt. Ein allgemeines und notwendiges Urteil, also
eines, das schlechterdings a priori gilt und die Moglichkeit einer Ausnahme unmdoglich macht, ist
nach Kant dem bloBen Verstand (bei theoretischer Erkenntnis) zuzurechnen und von denjenigen
Urteilen zu unterscheiden, die als Gesetze empirisch betrachtet werden. Diesem Unterschied tragt
vielleicht die Tatsache Rechnung, dass ein empirisches Gesetz ein anderes Verfahren und
Verhiltnis zu Ausnahmen innehat als das, was der Verstand zu seinen eigenen Gesetzen a prioti
besitzt. In seiner Methodologie muss der Verstand zwischen zwei Tatsachen distinguieren: auf der
einen Seite, dass von einer Regel bzw. einem Gesetz keine Ausnahme vorgestellt werden kann und
auf der anderen Seite, dass von einer Regel bzw. einem Gesetz keine Moglichkeit einer Ausnahme
(sic. in der Gesamtheit aller denkbaren Dinge) prisentiert werden kann. So gesehen folgt daraus,
kurz formuliert, dass das Konzept ,,Ausnahme* einen wesentlichen Teil der zumindest negativen
Erlduterung dessen bildet, was allgemeine und notwendige Erkenntnis a priori besagt und von der
empirischen Erkenntnis unterscheidet. Es besteht nun einen engen Zusammenhang zwischen der
Kennzeichnung des Ausdrucks ,,Ausnahme® in der theoretischen Philosophie und in der
Moralphilosophie.

Richtet man nun den Blick auf die praktische Moralphilosophie, betrachtet man vorziiglich,
dass die ,,Notwendigkeit“ und ,,Allgemeinheit™ der praktischen Gesetze bzw. Regeln unter dem
Terminus ,,Ausnahme* zumindest negativ verstanden wird; d. h. die Ausnahmen sind in gewisser
Weise fiir das Verstindnis der praktischen Gesetze funktional. Der historische Hintergrund des
Begriffs lisst uns diesbeziiglich nachvollziehen, wie die Ausnahmen zu dem technischen Vokabular
der metaphysischen Schulen®™® dazugehéren. Nach Kant handelte sich um ,,Erlaubnisgesetze®"”.

814 Vgl. KtV B 4.

815 Vgl. KtV B 4.

816 KrV B 4.

817 K¢V B 3.

818 Zu den historischen Aspekten der ,,Ausnahme® beziiglich ihrer Verbindung mit den Gesetzen siche Kobusch,
Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.0., S. 55. Vgl. dazu auch Baumgarten, Alexander G.: Initia Philosophiae Practicae
Primae, Halle 1760, S. 47. Baumgarten vertritt die These, dass es moglich ist, eine Kollision der Gesetze zu bestimmen;
und die kriftigen Gesetze missen vor den schwicheren Gesetzen priorisiert werden. Im gewissen Sinne modifiziert
Kant diese These.

819 Vgl. ZeF 08:347 Anm. Vgl. dazu auch MS 06:23. Zur Ubersicht iiber die Problematik der Erlaubnisgesetze siche
Brandt, Reinhard: ,,Das Problem der Erlaubnisgesetze im Spitwerk Kants“, in: Hoffe, Otfried: Immanuel, Kant, Zum
ewigen Frieden, Betlin/Boston 1995, S. 69-86; Graband, Claudia: ,,Neuere Beitrdge zu den Kategorien der Freiheit in
Kants Kritik der praktischen Vernunft®, in: Philosophisches Jabrbuch, Freiburg 122 (2015) 2, S. 455 f.; Graband, Claudia:
Kiugheit bei Kant, a.2.0., S. 272 ff.

127



Die zweite Kriti ist nicht reichlich von diesem zentralen Punkt des historischen Hintergrunds und
von der oben negativ genannten Erlduterung der theoretischen Gesetzgrindung entfernt. Zitieren
wir anschlieBend einen kurzen Satz, der uns erlaubt, von verschiedenen Gesichtspunkten aus zu
verstehen, wie Ausnahmen in Bezug auf die Gesetze interpretiert werden kénnen.

»(-) die Ausnahmen, welche ihre Maximen unaufhértlich einriumen muflten, und die sie zu Gesetzen

. . . 820
untauglich machen, nicht einmal gerechnet®™".

Das erste, was auffillt, ist die Opposition zwischen den Ausnahmen und den Gesetzen.
Paraphrasiert man — ohne Beriicksichtigung der Kontextualisierung —, konnte dies lauten:
Kommen in einer Maxime Ausnahmen vor, so kénnen sie nicht zu einem praktischen Gesetz
taugen. In diesem Sinne muss die Ausnahme in der Maxime vorhanden sein, um sie als Gesetz
unmoglich zu machen. Wie im Gesetz eine ,,Allgemeinheit” (,wenn man der Maxime die
Allgemeinheit eines Gesetzes geben wollte“**") gedacht wird, fungiert die Ausnahme, als etwas, was
diese Allgemeinheit in einer Maxime verhindert. Der Parameter fir die Mglichkeit eines Gesetzes
wiurde da in der Anwesenheit einer Ausnahme liegen.

Die folgende Reflexion basiert darauf, dass diese Bestimmung oder Erklirung der
Ausnahmen ganz spezifisch sein muss, d. h., dass irgendetwas lasst die Maximen nicht zu Gesetzen
werden lisst. Beachtenswert ist vor allem, dass Kant weder hinsichtlich der oben zitierten Passage
noch nirgendwo im System der Kritik einer praktischen Vernunft behauptet, dass es Ausnahmen
von den Gesetzen selbst gibe. Es gibe hierzu drei Griinde, warum ein Gesetz keine Ausnahme
haben konnte: Erstens folgt Kant das Modell der ,,Allgemeinheit™ eines Gesetzes tberhaupt;
Zweitens beinhaltet die reine Vernunft lediglich ein Gesetz, falls es um das moralische Gesetz gehe;
drittens konnte es widerspriichlich sein, zu affirmieren, dass etwas vorgestellt werden muss, was
mit der Formulierung und Beschreibung der Gesetze inkompatibel ist. Betrachtet man den
Kontext, in dem die Unmdoglichkeit von Maximen als Gesetz erklart wird, so stellt man fest, dass
weder das Bose noch irgendein anderes Gesetz die Maxime als Gesetz unméglich macht, sondern
die ,,Neigung® dahintersteckt.

Zur Erklirung dieser Tatsache reicht die Konfrontation von Neigung und Allgemeinheit. In
seiner Kritik an dem Empirismus tiberhaupt und an dem Epikureismus insbesondere verbindet
Kant die sinnlichen Neigungen mit dem ,,Prinzip der eigenen Gliickseligkeit“®” samt der
,,Klugheit®, um dann zu behaupten, dass der Epikureer, wenn er das héchste Gut als Glickseligkeit
ansieht, aufgrund der Neigungen keine Allgemeinheit in der Maxime erwarten kann, weil in den
Neigungen die Besonderheit in Betracht gezogen werden muss, dass sie entsprechend den
Umstinden, den Sachverhalten und den Zeitriumen in jedem einzelnen Subjekt variabel sind.

Die Frage, wie etwas alle Menschen in allen Situationen bzw. Umstinden (unter dem Aspekt
eines sittlichen Dilemmas) mit ,,Allgemeinheit® verpflichten soll, ldsst sich nicht mit der Berufung
auf ein auf irgendeiner Neigung oder auf die ,,Summe aller Neigungen“®* beruhendes Prinzip
beantworten. Deswegen kann der Terminus ,,Ausnahme® in der Unmoéglichkeit der Maximen als
Gesetz unter der Perspektive einer ,Neigung® verstanden werden, als ob man gemill den
Argumenten der Analytik der praktischen Vernunft sagen wirde, diese Regel bzw. dieses Prinzip
konne kein Gesetz sein, sondern nur ein bloBes Prinzip, dessen Neigung (ein begehrtes Objekt) in
den Rang eines Bestimmungsgrundes des Willens erhoben wurde.

Wie aus dieser kurzen Skizze einer moglichen Auffassung des Ausdrucks ,,Ausnahme
ersichtlich wird, insofern eine Neigung bzw. sinnliche Begierde als ,,Bestimmungsgrund® des
Willens fungiert, gibt es ein Hindernis, woran die Umwandlung einer Maxime in ein praktisches
Gesetz scheitert. Diese Referenz der Ausnahme auf die Neigung findet man bereits in der GMS,

520 KpV 05:126. Vgl. KpV 05:28, 05:36.
821 KpV 05:28.

822 Vgl. KpV 05:24.

523 KU 05:434 Anm.

128



wenn die vollkommene Pflicht in negativer Weise erklirt wird*!. Wird angenommen, dass die
vollkommenen Pflichten als praktische Gesetze notwendig zu denken sind, dann setzt man die
Ausnahme den dufleren und inneren vollkommenen Pflichten selbst entgegen. Als hilfreich erweist
sich hier auch die Abhandlung ,, Uber ein vermeintes Recht ans Menschenliebe i liigen*®®, an der Kant auf
diese Deutungsméglichkeit anspiele, dass die auf einer Neigung unter dem Aspekt einer
Gutmitigkeit beruhende Ausnahme gegen sowohl die Pflicht, die Regel des Gesetzes, als auch
gegen den Rechtsvertrag selbst opponiert™.

Konnte man aus dem bisher Ausgefithrten folgern, dass sich die Ausnahmen stets auf
Neigungen bzw. Begierden beziehen? Sind das Verstindnis und der Inhalt der dritten
Qualititskategorie der Freiheit als Neigungen zu verstehen? Es verdient Beachtung, dass der mit
der Neigung verbundene Terminus der Ausnahme als Inhalt der Kategorie interpretiert wird. Man
konnte so paraphrasieren: praktische Regeln der Neigungen. Zwar ist es eine mogliche Deutung,
da dieser Ausdruck in der zweiten Kritik nur von dieser Perspektive isoliert auftaucht, aber einige
offene Grundsatzfragen bleiben nun, deren Klirung heikel ist. Zum einen ist zu bertcksichtigen,
dass die unter einer Ausnahme vorgestellte Neigung in der Maxime als Bestimmungsgrund bereits
angesehen werden muss, anderenfalls hitte der Ligner (im Fall der Debatte) das Gesetz nicht
aufheben kénnen. Zum anderen wire die Problematik zu l6sen, dass jede Ausnahme als Neigung
in der Maxime nach Kant einen ,,Konflikt” und eine ,,Zerstérung* der Maxime selbst voraussetzt,
indem man sie zum Gesetz machen will: ,,Denn da sonst ein allgemeines Naturgesetzes alles
einstimmig macht, so wiirde hier, wenn man der Maxime die Allgemeinheit eines Gesetzes geben
wollte, grade das duBlerste Widerspiel der Einstimmung, der drgste Widerstreit und die ginzliche
Vernichtung der Maxime selbst und ihrer Absicht erfolgen‘®’.

Obwohl damit einige Aspekte der Problematik dieser Auslegung lediglich in Bezug auf die
negative Beschaffenheit der Gesetze dargestellt werden, treten weitere Probleme noch auf, wenn
man darauf achtet, was eine ,,Kategorie der Freiheit in ihrer Form als Regel impliziert. An diesem
Punkt ist es hilfreich, einige Vergleiche anzustellen. Bei der Kategorie handelt es sich per se um
praktische Regeln der Ausnahme und bei der Auslegung von der Neigung als Ausnahme in sich
um Ausnahme der Regeln (ndmlich sowohl Maximen, Vorschriften als auch Gesetze). Deswegen
sind beide Wendungen (i) Regeln der Ausnahme und (i) Ausnahme der Regeln nicht zu
identifizieren. In diesem Sinne muss mit zwei unterschiedlichen Perspektiven gerechnet werden:
Im ersteren muss der Ausnahme der Status einer Regel zugeschrieben werden, wihrend im
letzteren die Ausnahme die Beschaffenheit gewisser Regeln selbst verhindert.

Ferner harmoniert die negative Titigkeit der Freiheitskategorien, nimlich die Unterwerfung
des Mannigfaltigen der Begehrungen und Neigungen, nicht mit der Auffassung der dritten
Qualititskategorie. Denn das wire so, als wollte man behaupten, dass die Neigung (als eine Regel)
die Neigungen die Einheit des Bewusstseins einer im moralischen Gesetz gebietenden praktischen
Vernunft oder eines reinen Willens unterwitft. Dies wire freilich inkorrekt, weil die Vernunft in
einer Neigung eine Ausnahme sehen kann, nicht aber, dass die Neigung in der Vernunft enthalten
ist, um andere Neigungen zu unterwerfen; das System der Kiritik sieht in den Neigungen immer
noch ein Gegenelement zur Vernunft, das iberhaupt unterworfen werden soll, um das Subjekt auf
die ,,Wiirdigkeit der verniinftigen Wesen in der Welt, gliicklich zu sein“®*®, einzustimmen. Wenn
also diese Kategorie eine praktische Regel der Neigung wire, musste sie der Vernunft
entgegengesetzt sein, und die Kategorie tberhaupt ist ein Begriff a priori (dies ist auch eine wichtige
Einschrinkung) der Vernunft und keine Opposition, ergo: Die dritte Qualititskategorie kann nicht
als Neigungsregel garantiert werden. Worin bestehen also eigentlich die ,,praktische[n] Regeln der

824 Vel. GMS 04:422.

825 VRML 08:423 ff.

826 Vol. VRML 08:427, 08:430.

827 KpV 05:28.

828 KpV 05:144. Vgl. dazu auch KpV 05:110, 05:130; KtV A 806/B 834, A 808/B 836 ff., A 812/B 840 f., A 853/B
881; KU 05:450; RGBV 06:XIII, 06:52 Anm.

129



Ausnahmen (exceptivae)*“*”

werden?

Aussichtreicher scheint eine Konzeption der Kategorie zu sein, welche den Status von
Ausnahmen als Regeln berticksichtigt. Denn ebenso wie die Regeln des Begehens und Unterlassens
missen auch die Regeln der Ausnahmen die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung nach
Maf3gabe der diesen Regeln zugrunde liegenden, moralischen Freiheit hervorbringen. Ausnahmen
miussen also einen priskriptiven Sinn zu den guten und bosen Handlungen aufweisen und als
Regeln fungieren, die sich gegen andere Regeln (sc. auch gedacht wie Maximen, Vorschriften oder
praktische Gesetze) aufs Spiel setzen. Es handelt sich mithin bei diesen Regeln der Ausnahmen
nicht nur darum, wie die mit einer moralischen guten bzw. bésen Gesinnung gedachte Handlung
geschehen soll (ndmlich, die moralische Moglichkeit der Handlung), sondern auch darum, wie diese
mit moralischer Gesinnung vorgestellte Handlung in einer Regel mit der Handlung anderer Regeln
kollidieren kann.

Theo Kobusch weist darauf hin, dass es auch in Bezug auf die dritte Qualitdtskategorie der
Freiheit eine entwicklungsgeschichtliche Einsicht Kants in die Ausnahmen gibt, die in der
Rechtlehre als Kollisionen der Gesetze fungieren®”. Aber ferner spielen die Ausnahmen bei der
Tugendlehre eine besondere Rolle. Denn trotz der Tatsache, dass es keine Ausnahmen davon
geben kann, was durch das Gesetz geboten oder prohibiert wird, weil Pflicht und Verbindlichkeit
eine ,,objektive praktische Notwendigkeit gewisser Handlungen ausdriicken“®”', lisst sich ein
Spielraum fiir Ausnahmen in dem Widerstreit der Pflichten®” hinsichtlich der Griinde der
Verbindlichkeit im Subjekt und seiner Regel®” denken. In diesem Sinne sieht Kobusch treffend
den sittlichen Hintergrund der Kategorie®™. Betrachtet man verschiedene Fille von Kollision der
Regel und Legislationen in der Rechtlehre (bspw.: ,,Ueber die Collision der Privatrechtsgesetze
verschiedener Staaten*® im Werk von Karl Georg von Wichter; die Kollision der Internationalen
Privat- und Zivilverfahrensrechts im Werk von Johan Nikolaus Hert™), die sich im Subjekt mit
Hilfe von Maximen, Vorschriften und Gesetzen ereignen oder sich ereignet haben, so kann man
sich sehr gut vorstellen, dass es Verpflichtungsgriinde gibt, die mit anderen Verpflichtungsgriinde
kollidieren und somit annulliert werden kénnen.

In diesem Zusammenhang ist es wichtig, sich zu vergegenwirtigen, dass Kant sich eine
Etablierung der Ausnahmen als Regel vor Auge fihrt. Deshalb ist es nach der positiven
Positionierung der Regeln fiir das Gebot des moralischen Gesetzes (Begehen) oder fir das Verbot
des moralischen Gesetzes (Unterlassen) verniinftig zu fragen, was in denjenigen Fillen passiert, bei
denen man zwei Regeln hat, die nach dem Inhalt und den Umstinden Zhnlich sind, aber

, wenn sie nicht strikt mit den Neigungen als Ausnahmen identifiziert

829 Vgl. dazu auch Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.2.0., S. 162. Diese Auffassung dieser Autorin ist in Bezug auf die
Verkntpfung zwischen den Regeln der Ausnahmen und den Quantititskategorien bedeutsam.

830 Vel. Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.0., S. 56.

831 MS 06:224.

852 Vgl. MS 06:224.

833 Vgl. MS 06:224.

834 ,Genauer gesagt steht beim Thema der Ausnahme die Vorstellung vom puctum morale im Hintergrund, das keine
Ausnahme zuldsst und das von der ,,Weite* eines Gesetzes, die eine solche zulisst, unterschieden werden muss. (...).
Vielmeht ergibt sich dieser Spielraum und damit auch das entsprechende Verstindnis der Ausnahme allein dadurch,
dass eine Pflichtmaxime mdglicherweise durch eine andere eingeschrinkt wird und somit das Wie und Wieviel der
Zweckerfullung einer Handlung nicht genau festgelegt werden kann® (Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe,
2.2.0,, S. 56).

835 Im §1 dieser Schrift schreibt Karl Georg von Wichter: ,,Ueber die Frage, nach welchen Gesetzen bei der
sogenannten Collision der Privatrechtsgesetze verschiedener Staaten der Richter dem gemeinen Rechte zu Folge zu
entscheiden habe, ist schon so viel geschrieben worden, dal3 eine ausfihrliche Erorterung derselben einer besonderen
Rechtfertigung zu bedirfen scheint (Von Wachter, Karl Georg: Ueber die Collision der Privatrechisgesetze verschiedener
Staaten, Teil 1. Archiv fur die civillistische Praxis, 24. Band, 1841, S. 230). Bemerkenswert ist vor allem, dass iiber die
Kollision der Gesetze ,,s0 viel geschrieben worden® ist. Im 18. Jahrhundert war die Thematik der Kollision der Gesetze
auch im Rechtlehre und nicht nur in der metaphysischen Schule behandelt worden (vgl. dazu auch Mittermaier, D.:
Ueber die Collision der Procef§gesetze, Archiv fiir die civillistische Praxis, 13. Band, H, 2. 1830, S. 293-316).

836 Vgl. Hert, Johan Nikolaus: ,,Dissertatio de collisione legum®, in: Christian von Bar, Hans Jurgen Hilling (Hrsg.):
Deutsches Internationales Privatrecht im 16., und 17. Jabrbundert, Bd. 11, 2001, S. 588-685.

130



miteinander kollidieren. In diesem Fall muss somit das Subjekt den stirkeren Verpflichtungsgrund
tber die anderen annehmen, obwohl beide mit dem moralischen Gesetz und der praktisch-
sittlichen Freiheit zusammenhingen. Denn darauf stiitzt sich die exceptivae der Kategorie®”".

Es wird damit klar, dass die Rechtfertigung des praktischen Begriffs a priori allein in der
praktisch-moralischen Freiheit liegt. Im andern Fall kann dieser Begriff nicht als Kategorie der
Freiheit bewilligt werden, dessen objektive Realitit gemil3 dieser Freiheit und der Produktion einer
moralischen Willensgesinnung reprisentiert wird. Soweit die praktische Kategorie ,,auf das oberste
Prinzip der Freiheit“®”® bezogen ist, vermag sie eine praktische Erkenntnis zu sein und Bedeutung
zu haben, d. h. sie kommt bei der Willensbestimmung durch praktische Vernunft infrage. Diese
zweite Kategorie der Qualitit ist als praktischer Begriff a priori der praktischen Vernunft keine
empirische Kategorie™ weder einer vermeintlichen empirischen Vernunft noch eines
gefihlsbestimmten Willens. Sie steht wie die anderen im Zusammenhang mit der moralischen
Moéglichkeit der Handlung als gute bzw. bése Handlung,.

§4. Die praktischen Kategorien der Relation
1. Der Begriff der Personlichkeit

Ausgangspunkt der Uberlegungen zur hier behandelten Thematik von Relationskategorien ist der
Hinweis, dass die erste Erlauterung des Terminus ,,Personlichkeit® im Zusammenhang mit der
Darstellung der Pflichtwiirdigkeit erscheint. Nach einer quasi poetischen Beschreibung der
Charakteristika der Pflicht fragt Kant, ,,welches [...] der deiner wiirdige Ursprung [ist], und wo [...]
man die Wurzel deiner edlen Abkunft [findet], welche alle Verwandtschaft mit Neigungen stolz
ausschligt, und von welcher Wurzel abzustammen die unnachlaflliche Bedingung desjenigen Werts
ist, den sich Menschen allein selbst geben kénnen?***. Um dies zu beantworten, unterscheidet
Kant zunichst deutlich zwei Seiten derselben Medaille, nimlich das, ,,;was den Menschen tiber sich
selbst (als einen Teil der Sinnenwelt) erhebt, was ihn an eine Ordnung der Dinge kniipft“**'. Schaut
man genau hin, gewinnt man die Perspektive des erthabenen Menschen und die Perspektive des
Menschen als sich selbst.

In letzterem ist die Beschreibung Gibersichtlich lokalisiert: Es ist ein Sich-Selbst, das heif3t ein
Teil des Sensibilititsvermogens, dessen Existenz in der Zeit als empirisch-bestimmbar angesehen
werden muss*”. Bei der ersten, d. h. bei dem iiber sich selbst erhabenen Menschen, handelt es sich
um ein Ankniipfen an die Ordnung des reinen Verstandes oder der reinen Vernunft in praktischer
Hinsicht und an ,,das Ganze aller Zwecke (welches allein solchen unbedingten praktischen
Gesetzen, als das moralische, angemessen ist)*”. In diesem Ankniipfen kommt der

857 Der Terminus ,,exceptivac* besagt nicht ,,von einer Pflicht entbinden®, sondern ,,andere Pflicht zustimmen* (vgl.
Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.a.0., S. 162), denn wenn es eine Kollision der Regeln gibt, muss der stirkeren
Verpflichtungsgrund zurate gezogen werden, wie die Metaphysik der Sitten zeigt (vgl. dazu MS 06:224). Einige Autoren
wollen diesen Ausdruck als ,,Einschrinkung® konzipieren, aber fiir Kant ist ganz klar: Eine Regel hat einen stirkeren
Verpflichtungsgrund fiir eine Handlung, aber nicht einen Einschrinkungsgrund fiir eine andere Regel. Uber die
Interpretation dieser Kategorie als ,,Einschrinkung® siche Graband, Claudia: Das Vermigen, a.a.0., S. 57: ,,Ausnahme
bedeutet in diesem Sinn die Einschrinkung einer Regel durch eine andere®. Im gewissen Sinne will diese Autorin und
wollen andere Autoren eine Kopie von der Verstandeskategorie ,,Limitation in der Freiheitskategorie schaffen.

838 KpV 05:66.

839 Vgl. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 57. Hier und in anderen Stellen interpretiert dieser Autor, dass diese Kategorie
der Qualitit fiir die technisch-pragmatischen Handlungen gilt. In diesem Sinne vertritt er eine gemischte Konzeption
der Freiheit: Manchmal ist die Freiheit technisch-pragmatisch, manchmal moralisch-praktisch. Zur Ubersicht iiber die
Argumente einer Ablehnung solcher hybriden Konzeptionen sieche Bojanowski, Jochen: Kant iiber Gegenstandsbezug,
2.2.0., S. 116. Fir eine Auslegung dieser Kategorie als empirische, nimlich funktional fiir das Gefiihl der Lust oder
Unlust, siche Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.2.0., S. 239.

840 KpV 05:86.

841 KpV 05:86.

842 Veol. KpV 05:86 f.

843 KpV 05:87.

131



,,Personlichkeit® eine wichtige Rolle zu, weil durch sie der Zugang des Menschen als sich selbst zur
Ordnung der Moral erfolgt. Kant sagt mit anderen Worten: Die Personlichkeit sei die ,,wiirdige
Ursprung® der Pflicht, sie sei ,,die Wurzel®, durch die Menschen sich selbst ,,Wert“*** geben
konnen. Von hier an beginnt die erste von Kant zum Begriff der Personlichkeit angebotene
Erklirung einen Sinn zu erlangen, da das, was den Menschen tber sich selbst bzw. tber sein
empirisches bestimmbares Dasein erhebt, als Personlichkeit definiert wird. In dieser Erhebung
durch die Personlichkeit verwirklicht sich nun der Charakter der Pflicht, der im Allgemeinen in
einer notwendigen Handlung® besteht. Dementsprechend stellen wir uns vor, der empirisch
bestimmbare Mensch und die Pflicht werden verbunden durch die Personlichkeit,

,»d.i. die Freiheit und Unabhingigkeit von dem Mechanism der ganzen Natur, doch zugleich als ein Vermdégen
eines Wesens betrachtet, dessen eigentimlichen, nimlich von seiner eigenen Vernunft gegebenen reinen
praktischen Gesetzen die Person, also, als zur Sinnenwelt gehérig, [in] ihrer eigenen Personlichkeit unterwotfen

ist, sofern sie zugleich zur intelligibelen Welt gehért“g%.

Kant erklirt hier in der zweiten Kiritik die ,,Personlichkeit eindeutig durch den negativen und
positiven Freiheitsbegriff. Stellen wir uns die Frage, warum er den Begriff so erldutert, sollten wir
auf zwei Aspekte achten: Der erste hat damit zu tun, dass die Negativitit der Freiheit, nimlich die
Unabhingigkeit von etwas genau den Teil voraussetzt, von dem man befreit werden muss, in
diesem Fall ,,von dem Mechanism der ganzen Natur bzw. von dem ,,empirisch-bestimmbare[n]
Dasein des Menschen in der Zeit**" oder von dem ,, Teil der Sinnenwelt*®*®. Zwar lisst sich weder
die Freiheit noch der unabhingige Teil der Personlichkeit nur negativ charakterisieren, aber es sei
nicht unrichtig, dass es zu ihrer Definition all jener Elemente bedarf, die uns durch die (duleren
und inneren) Sinnen affizieren.

Die Unabhingigkeit setzt ein von Sinnlichkeit ,,als Gefith affiziertes Wesen voraus. Ohne
sie wiirde der negative Teil der Persénlichkeit oder die negative Freiheit keinen Sinn ergeben, weil
wir (Menschen) uns nicht von etwas befreien kénnten, das nicht in uns existiert. Deshalb betont
Kant ,das empirisch-bestimmbare Dasein des Menschen in der Zeit”. Dieser negative
Personlichkeitsteil wird im Bewusstsein festgestellt, ,,indem sie uns zugleich den Mangel der
Angemessenheit unseres Verhaltens in Ansehung derselben bemerken 146t“**. Diesem Mangel
steht der positive Teil gegeniiber.

Der zweite Aspekt des Personlichkeitsbegriffs oder ihr positiver Teil, der aus einem
,,Vermogen eines Wesens* entsprechend ,,reinen praktischen Gesetzen® besteht™', impliziert eine
,2Autonomie* der reinen Vernunft®”. Charakteristisch dafiir ist, dass es nun um ein ,,Vermogen®
geht, das nicht als etwas Individuelles, nimlich als etwas, was zu einem menschlichen Wesen

1«84‘)

844 Vgl. Refl. 19:307: ,,Die Wiirde der Menschheit in seiner eignen Persohn ist die Persénlichkeit selbst, d. i. die
freyheit®.

845 Vel. GMS 04:400.

846 KpV 05:87.

847 KpV 05:806 f.

848 KpV 05:86.

849 KpV 05:90.

850 KpV 05:87.

851 Vgl. in dhnlicher Richtung Luo, Xi: Aspekte des Selbsthewnsstseins bei Kant. Identitat, Einbeit und Existeng, Berlin 2019, S.
220: ,,Im praktischen Sinne betrifft die Persénlichkeit Freiheit und Zurechnung der Handlungen eines verntinftigen
Wesens. Das heil3t, dass die Personlichkeit dafiir entscheidend ist, dass ihre Handlungen nach moralischen Gesetzen
beurteilt werden kénnen und sie fiir ihre Handlungen verantwortlich ist*.

852 Nicht ohne Grund sehen einige Autoren im kantischen Personlichkeitsbegriff eine Schwierigkeit, wenn sie bei einem
Kind oder bei einem psychischen Kranken dariiber nachdenken wollen. Dies ist bspw. der Fall von Rager Gunter,
wenn er affirmiert: ,,Stellen aber Persénlichkeit und menschliche Natur einen unléslichen Zusammenhang dar, dann
ist es konsequent, bei der Frage nach dem Umgang mit den noch nicht zum Gebrauch der Vernunft gekommenen
Menschen wie Kant auch von ,,Kindern als Personen® zu sprechen (Rager, Gunter (Hg.): Beginn, Personalitit und Wiirde
des Menschen, Freiburg/Minchen 1997, S. 199). Kant scheint dieses Problem in der Mesaphysik der Sitten
vorweggenommen zu haben, obwohl er nicht explizit ,,Persénlichkeit”, sondern ,,Personen® sagt, sic. aus moralischer
Sicht (vgl. MS 06:280).

132



gehort, sondern als etwas universelles betrachtet werden kann. Aber auch als Vermd&gen ist nun zu
beachten, dass der Begriff ,,Personlichkeit” in Zusammenhang mit dem Sittengesetz nicht ohne
den negativen Teil oder die Unabhingigkeit der menschlichen Affektion stattfinden kann: Deshalb
verwendet Kant das Adverb ,,zugleich®, um genau zu markieren, dass die Autonomie (in der
Personlichkeit) mit der Unabhingigkeit (in der Personlichkeit auch) von sinnlicher Affektion®™
gedacht wird. Es gibt somit bei dem Begriff der Personlichkeit auch um zwei Reflexionslinien, die
fir die auf dem Bewusstsein des Sittengesetzes gegriindete praktische Freiheit markant ist.
Angesichts der Relevanz, aber auch der gleichzeitig gegebenen Schwierigkeit der zwei
Gesichtspunkte des Personlichkeitsbegriffs, kann man ihn eine ,,Jdee® nennen, da sie als Ableitung
des moralischen Gesetzes betrachtet wird; sie teilt das Wesentliche einer Idee der praktischen
Vernunft®* und kann infolgedessen als eine ,moralische Idee‘ bezeichnet werden. Kant bringt

diesen Punkt in Bezug auf die Achtung einige Zeilen unter der oben ausgefiihrten Stelle zum
Ausdruck.

»Diese Achtung erweckende Idee der Personlichkeit, welche uns die Erhabenheit unserer Natur (ihrer
Bestimmung nach) vor Augen stellt, indem sie uns zugleich den Mangel der Angemessenheit unseres Verhaltens

in Anschung derselben bemerken ld6t, und dadurch den Eigendiinkel niederschligt, ist selbst der gemeinsten

Menschenvernunft natiirlich und leicht bemerklich®®>,

Kant antizipiert den Gedanken, dass uns die Idee der moralischen Personlichkeit in der Krizik der
praktischen  Vernunft als Auflésung des theoretischen Problems der ,Erweiterung unserer
Selbsterkenntnis durch reine Vernunft“*® erscheint und danach im Postulat der ,,Unsterblichkeit
der Seele“®” und im System der Wissenschaft einer Metaphysik der Sitten™® eine wichtige Rolle spielt.
Als metaphysische Idee, die durch die Freiheit objektive Realitit erlangt™ und daher durch das
moralische Gesetz verwirklicht wird, vereint die moralische Personlichkeit zwei entscheidende
Faktoren: Die Idee zeigt einerseits die Erhabenheit unserer (intelligiblen) Natur, die die
Unerreichbarkeit einer vollkommenen Anpassung an die Heiligkeit des Sittengesetzes und die
Anpassung an die Unendlichkeit misst, die das hochste Gut fiir uns Menschen besitzen muss*”,
und andererseits mitsamt mit dem Mangel der Angemessenheit unseres Verhaltens auch die
Niederschlagung des Eigendiinkels unserer pathologischen Selbstliebe, die das Bewusstsein des
moralischen Gesetzes ignorieren kann. In dieser Hinsicht scheint Kant der Meinung zu sein, dass
die Personlichkeit, wenn sie das moralische Gesetz begleitet, als ein ,,Selbst™ konstituiert werden
muss. Dies lisst sich in jener beriihmten Stelle am Beschluss der zweiten Kritik nachvollziehen®'.
Das unsichtbare ,,Selbst®, auf das Kant sich in dem Zitat bezieht, kann nur ,ein moralisches
Selbst® sein, das als ,,Verm&gen® bleibt, indem die Bestimmung des Subjektwillens durch das
moralische Gesetz erfolgt. Dartiber hinaus kann das moralische Selbst auch in der Ebene der
Méglichkeit bleiben, immer bestindig an der Idee des hochsten Guts zu partizipieren, das in der
Unendlichkeit verwirklicht werden soll, d. h. unter der Voraussetzung der Unsterblichkeit meiner
Seele iiber dieses Leben hinaus. An dieser Stelle ist es sehr schwierig, die Auslegung anzunehmen,
die behauptet, dass Gott eine Personlichkeit*” hat, weil dies bedeuten wiirde, dass der Begriff der

853 Vgl. Milller, Andreas: Das Verhdltnis von rechtlicher Freiheit und sittlicher Autonomie in Kants Metaphysik der Sitten, Frankfurt
am Main 1996, S. 19 f.

854 Ludwig Siep interpretiert den Begriff ,,Personlichkeit™ als eine ,,praktische® Idee, die nicht als metaphysische Entitit
angesehen werden muss (vgl. Siep, Ludwig: Praktische Philosophie im Dentschen Idealismus, Frankfurt am Main 1992, S. 94).
855 KpV 05:87.

856 KtV A 366.

857 KpV 05:122.

858 In der MS betont Kant, dass der Begriff der Personlichkeit unter dem Charakter der Moral gedacht werden kann
(vel. MS 06:224).

859 Vel. KpV 05:03 f. Vgl. dazu auch Refl. 19:315.

860 Veol. KpV 05:122.

861 Vol. KpV 161 £.

862 Dass Gott eine Personlichkeit hat, ist unter anderem die These von Zimmermann: ,,So hat Gott Personlichkeit,
aber er ist keine Person® (Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.2.0., S. 244). In welchem Sinne ist die Menschheit mit

133



Personlichkeit selbst die Voraussetzung negativer Freiheit, nimlich die Unabhingigkeit vom
Mechanismus der Natur, der uns durch die Sinne in den Vorstellungen der begehrten Objekte
affiziert, nicht enthalten wiirde. Zu beweisen, dass Gott abhingig bzw. unabhingig von dieser
menschlichen Affektion sein kénnte, erweist sich aus verschiedenen Griinden als unméglich, da
Gott (menschliche) Sinnlichkeit zugeschrieben werden miisste. Wenn man annehmen will, dass
Gott eine Personlichkeit besitzt, muss man in gleicher Weise annehmen, dass er sinnliche
Neigungen hat; nur dann, wenn Gott sinnliche Neigungen hat, ergibt es Sinn, davon zu sprechen,
dass es ein Ziel fiir ihn sein kann, sich von diesen Neigungen zu befreien®®.

Aus diesem Grund muss nur, wie gesagt, ein moralisches Selbst gedacht werden (oder, wenn
man es vorzieht, einen anderen Ausdruck zu verwenden, um jenes Denken besser zu betonen, das
sich ausschlieBlich auf die Kausalitit in der moralischen Ordnung bezieht, ein ,Ich denke moralisch
oder ein ,Ich denke unter dem Bewusstsein des Sittengesetzes®) als ,,Personlichkeit™ dergestalt, dass
man die Voraussetzung sinnlicher Rezeptivitit durch die den Objekten der Begierde zugrunde
liegende Gefihle nicht ausschlief3t.

Die Personlichkeit konnte einen ,,Wert™ (bzw. eine Wiirde™") fiir das menschliche Wesen
nicht darlegen, wenn sie ohne die Sinnlichkeit erklirt werden miisste, da sie bereits einen Wert (als
negative und positive Freiheit gedacht) exponiert, indem das Mannigfaltige der Begehrungen der
Einheit des Bewusstseins einer im moralischen Gesetz gebietenden praktischen Vernunft oder
eines reinen Willens unterworfen wird. Genau hier liegt ein wichtiger Gesichtspunkt, den wir nicht
auller Acht lassen wollen, nimlich dass der Wert der Intelligenz, also des homo noumenon, der
der Welt des reinen Verstandes oder der reinen Vernunft angehort, bewusst wird gegentiber
demjenigen, was Kant die ,, Tierheit* als das Sensible der Appetite nennt. Deshalb wird der Wert
des Menschen als sich selbst, nimlich als Teil der sinnlichen Welt, soweit er durch seine
Personlichkeit erhéht wird, durch jenes moralische Selbst reprisentiert, das auch als ;moralische
Intelligenz® verstanden werden kann:

8()4)

,Der zweite ethebt dagegen meinen Wert, als einer Intelligenz, unendlich, durch meine Personlichkeit, in
welcher das moralische Gesetz mir ein von der Tierheit und selbst von der ganzen Sinnenwelt unabhingiges
Leben offenbart, wenigstens so viel sich aus der zweckmiBigen Bestimmung meines Daseins durch dieses

Gesetz, welche nicht auf Bedingungen und Grenzen dieses Lebens eingeschrinkt ist, sondern ins Unendliche

geht, abnehmen 1B,

Mit diesem Zitat wird festgestellt, dass nicht nur der Wert der Intelligenz im Menschen durch die
Personlichkeit gegeben ist, sondern auch die enge Verbindung zwischen dem Sittengesetz als
oberstem Prinzip des reinen verniinftigen Wesens, das sich in der Heiligkeit des Gesetzes (,,das
moralische Gesetz ist heilig (unvetletzlich)“*°) zum Ausdruck bringen lisst, und dem Sittengesetz
als Bewusstsein, das bei der Willensbestimmung jedes individuellen Menschen gemif3 einem Zweck
»das Gute® zum Tragen kommt. Dies sollte nicht mit der Tatsache verwechselt werden, dass
zwischen dem Sittengesetz und der Personlichkeit (negative und positive Freiheit) keine
Verbindung besteht, ganz als ob sie heterogene Elemente wiren®’. Es geht hier nimlich nicht um
eine Heterogenitit. Fur Kant muss meine eigene ubersinnliche Existenz in gewisser Weise

der Gottlichkeit zu identifizieren? Welche Kriterien sollten argumentiert werden, um zu glauben, dass die gottliche
Essenz die Menschheit ist? Ist es dasselbe zu behaupten, dass Gott der Archetyp der Menschheit sei (zum Beispiel in
der menschlichen Gestalt Christi), als zu sagen, dass Gott die Idee der Menschheit selbst hat? Vgl. dazu auch HN
22:48: ,(...) aber Personlichkeit kann der Gottheit nicht beygelegt werden®.

863 Vgl. GMS 04:429, 04:436; Anth. 07:87; RGV 06:26.

864 Uber hervorragenden Uberlegungen zum Verhiltnis zwischen Person und Wiirde bei Kant siehe Sturma, Dieter:
Philosophie der Person. Die Selbstverhdltnisse von Subjektivitat und Moralitit, Paderborn 1997, S. 45.

865 KpV 05:162.

866 KpV 05:87.

867 Claudia Graband und Heiko Puls stellen deutlich dar, dass es bei dem Begriff ,,Personlichkeit® um einen moralischen
Charakter der Person geht, aber sie versuchen diesen Begriff dann im Laufe ihrer Auffassungen in Bezug auf die Tafel
der Kategorien als einen nicht-moralischen Begriff anzusehen (vgl. Graband, Claudia: Das Vermigen, a.a.0., S. 58 f;
Puls, Heiko: Funktionen, 2.2.0., S. 58 £.

134



vorhanden sein kénnen, sofern ich mich zum Handeln bestimmen will. Das Gedachte in der
Personlichkeit besteht somit darin, dem handelnden Subjekt durch einen Akt der Reflexion diese
Art des tibersinnlichen Daseins aufzuzeigen. So wird das handelnde Subjekt, indem dieses sich des
moralischen Gesetzes bewusst ist, zum moralischen Selbst oder zur intelligiblen Existenz oder
Personlichkeit®®,

Diese Entwicklung des Begrifts in der Kritik der praktischen Vernunft mag darauf aufmerksam
machen, dass die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten nicht den Begriff ,,Personlichkeit®, sondern
nur den Begriff ,,Person® erwihnt. Bedeuten ,,Personlichkeit™ und ,,Person® dasselbe, wenn man
sie von dieser Kritik her betrachtet? Wie werden sie identifiziert und, wenn sie nicht identisch sind,
worauf stiitzt sich den Grund dieser Unterscheidung? Im Folgenden wird auf die Analyse des
Personbegriffs im Zusammenhang mit dem tber die Personlichkeit Gesagten eingegangen.

2. Der Begrift der Person

Mit der Entwicklung des Begriffs ,,Personlichkeit™ in der zweiten Krizzk stellt sich die Frage,
welchen Platz der Begriff ,,Person® einnimmt, der in der GMS eine entscheidende Rolle bei der
moralischen Bestimmungen gespielt hatte. Wie erwihnt, setzt Kant in der ,Kritik des dritten
Paralogismus der Personlichkeit“** die Begriffe ,,Person‘®” und ,,Personlichkeit* gleich, da es bei
beiden um das Bewusstsein der ,,Einheit des Subjekts, das uns tibrigens unbekannt ist“*”" und als
leere Vorstellung®”? betrachtet werden muss, geht. Insofern gibt es aus transzendentaler Hinsicht
keinen Trennungspunkt zwischen den beiden Begriffen. Wirf man einen kurzen Blick auf die
,,Vorbegriffe zur Metaphysik der Sitten (Philosophia practica universalis)**”, (denn, wie bereits
gesagt wurde, der Personalititsbegriff taucht in der GMS nicht auf), ldsst sich daraus ableiten, dass
es zwei deutlich identifizierbare Definitionen gibt, einerseits das Personskonzept: ,,Person ist
dasjenige Subjekt, dessen Handlungen einer Zurechnung fihig sind“®’*, andererseits das
Personlichkeitskonzept: ,,Die moralische Personlichkeit ist also nichts anderes, als die Freiheit
eines vernunftigen Wesens unter moralischen Gesetzen (die psychologische aber blof3 das
Vermdgen, sich der Identitit seiner selbst in den verschiedenen Zustinden seines Daseins bewul3t
zu werden)“*”,

Beide Erklirungen, nimlich der Person wie auch der moralischen Personlichkeit, schlief3t
Kant wie folgt ab: ,,woraus dann folgt, dal3 eine Person keinen anderen Gesetzen, als denen, die
sie (entweder allein oder wenigstens zugleich mit anderen) sich selbst gibt, unterworfen ist“*’°. In
dieser Schrift scheint klar zu sein, dass von beiden Definitionen nur der Begriff der psychologischen
Personlichkeit auf einen anderen Erkenntnisbereich als den moralischen, ethischen oder
rechtlichen anzuspielen scheint. Ein dhnlicher Fall tritt in der Schrift der Anzhropologie auf, wo nur
der Begrift ,,Person® erklirt wird, dessen Erklirungsgrinde Kants Argumentation in zwei
verschiedenen Richtungen und hinein in verschiedene Erkenntnisgebiete zu fithren scheinen.

868 Claudia Bloser hat etwas Bedeutsames bemerkt, indem sie den Begriff der Personlichkeit mit dem
Vernunftvermdgen in Verbindung bringt (vgl. Bloser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.O., S. 94 Anm. 101).

869 KrV A 361 ff. Zu einer bemerkenswerten Auffassung des dritten Paralogismus siche Zobrist, Marc: Subjekt und
Subjektivitat in Kants theoretischer Philosophie. Eine Untersuchung zu den  transgendentalphilosophischen  Problemen  des
Selbstbewusstseins und Daseinsbewnsstseins, Berlin/Boston 2011, 63 ff.

870 Michael Quante restimiert diese komplexe Thematik beziiglich der Bedeutung des Begriffs Person fiir die moderne
Gesellschaft und markiert zwei Charakterisierungen, auf die diese vorliegende Analyse Gewicht legt, namlich das
Selbstbewusstsein und Rationalitit (vgl. Quante, Michael: Person, Betlin/Boston 2012, S. 1).

871 KtV A 365.

872 Vgl. B 404.

873 MS 06:221 ff.

874 MS 06:223.

875 MS 06:223.

876 MS 06:223.

135



Unter Bertcksichtigung dieser kurzen Skizze der Konzepte in einer Periode stindiger
Evolution in Kants Denken®”’, und wenn man sich jetzt der Kpl” zuwendet, ist das Panorama nicht
anders und stellt den Interpreten vor eine Herausforderung. Zum einen rechnet man mit Passagen,
in denen Personlichkeit und Person identisch zu sein scheinen, wohingegen dies in anderen
Passagen nicht der Fall ist. Die Gesamtheit von Kants Werken in verschiedenen Perioden seines
Denkens in Stellung bringend, haben die Autoren Schlussfolgerungen dartiber gezogen, wie die
Begriffe ,,Person® und ,,Personlichkeit™ zu verstehen sind. Dass wir in diesen Auslegungen sehr
deutliche Abweichungen finden, wird aus dem Folgenden klar.

In der Kantforschung stimmen die Autoren mit der Angleichung des Begriffs
,Personlichkeit” an den Begrift ,,Person® nicht iberein. In diesem Sinne kristallisieren sich zwei
klar identifizierbare Positionen heraus: Einige vertreten die These, dass beide Begriffe als identisch
angesehen werden miissen, und andere beziehen allerdings mit einer kontriren These zu dieser
Identitit Stellung. Claudia Graband und Heiko Puls separieren die Bedeutung der Personlichkeit
von der Bedeutung der Person: ,,Wie durch eine Betrachtung der zweiten Kategorie spiter noch
deutlich gemacht werden kann, muss der Begrift der Personlichkeit von dem der ,,Person® abgrenzt
werden””; | Person und Personlichkeit, obwohl eng miteinander verkniipft, miissen insofern
unterschieden werden“®”. Stephan Zimmermann vertritt allerdings eine andere Position dazu: ,,Die
Begriffe Personlichkeit und Person haben, wie gesehen, fir Kant einen durch und durch
moralischen Gehalt“*®. Unabhingig davon, wie diese Interpreten die Bedeutungen von
Personlichkeit und Person thematisieren, gilt hier entweder eine Gleichstellung beider Begrifte oder
eine Differenzierung derselben.

Es ist logisch und evident, dass die Autoren unterschiedliche Perspektiven auf diese mogliche
Gleichsetzung von Person und Personlichkeit einnehmen, nicht zuletzt aufgrund von Kants
Verwendung dieser Begriffe in ganz unterschiedlichen Kontexten®™ und mit verschiedenen
Bedeutungsnuancen. Die in der hervorragenden Analyse von Claudia Bloser darstellenden
Begriindungen zeigen vor allem einen Unterschied von beiden Konzepten unter verschiedenen
Aspekten, die im folgenden Satz koinzidieren: ,,Der Begriff der Person verhilt sich zum Begriff der
Personlichkeit wie Mensch zu Menschheit: ,,Person® ist das ganze Wesen, zu dem auch seine
Sinnlichkeit gehért, wihrend ,,Personlichkeit den rein verniinftigen Aspekt bezeichnet*®. Im
Kern der Argumentation Kants scheint sich diese von Bloser ausgedriickte Spannung zu zeigen,
an der sich die Person als eine Verniinftigkeit mit Sinnlichkeit verbindende Totalitit des Menschen
konstituieren ldsst. Bevor die Analyse eine mégliche Auffassung diesbeziiglich anbietet, wire es
unumginglich, kurz das Personsthematik in der Kpl” umzureillen, da dies uns eine bessere Sicht
zur Klirung de auftretenden Schwierigkeiten ermoglichen wiirde und eine gute Grundlage fir das
Verstindnis der Relationskategorien der Freiheit darstellen wird.

Mit dem Personenbegriff in der zweiten Kritik bewegt man sich auf Treibsand. Denn Kant
distinguiert deutlich zwischen einem Begriff der Person, der einen moralischen ,,Wert“™ besitzt
bzw. Triger des sittlichen Wertes der reinen Vernunft im praktischen Sinn®* ist, und einem Begriff
der Person, der es zwar moglich sein ldsst, dass eine Person diesen moralischen Wert erlangt, der
sich aber besonders auf die sinnlichen Elemente bezieht, Giber die das handelnde Subjekt verfiigt.
In der ersten Begriffsklirung scheint es sich um einen metaphysisch-moralischen Standpunkt zu
handeln, der mit den Eigenschaften des Menschen im Allgemeinen zu tun hat. In der zweiten

877 ,Mit Kant tritt die moralphilosophische Ausdeutung des Begriffs der Person ein neues ethisches und politisches
Stadium ein, das vor allem durch die ausdriickliche Formulierung der Menschenrechte gekennzeichnet ist™ (Sturma,
Dieter: Philosophie der Person, a.2.0., S. 55).

878 Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 58 f. Dieser Autor negiert eine moralische Betrachtung dieser Kategorie.

879 Graband, Claudia: Das VVermigen, a.a.0., S. 58 f.

830 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.2.0., S. 244. Vgl. ebd. S. 44.

881 Vol. Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 58.

882 Bloser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.0., S. 215.

833 Fiir eine bemerkenswerte Interpretation des moralischen Wertes siche Sturma, Dieter: Philosophie der Person, a.a.O.,
S. 208.

884 Vol. Kern, Iso: Was ist Vernunfi? Schweiz 2022, S. 168.

136



scheint es eine moralische Aufgabe (einige Autoren nennen das der Normativaspekt*™ der Person)

zu sein, die dem konkreten Menschen zugewiesen wird, der seinen Willen durch das moralische
Gesetz bestimmen will. Im Folgenden werden einige Stellen zur Erliduterung des Personenbegriffs
analysiert, in denen auch deutlich gezeigt wird, dass eine Zugehorigkeit der Person zur Welt der
Sinne behauptet wird.

(a) Im Hinblick auf den Personenbegriff aus der Perspektive der sinnlichen Welt kénnen
einige Details betrachtet werden: In der Stelle (a.1.)* kann man sagen, dass die Person als
Beschreibung des menschlichen Wesens zur Sinneswelt gehort. Man kann an eine Personlichkeit
denken, muss dies aber auch nicht. Die Personlichkeit wiirde da als das Intelligible-Moral innerhalb
des Sinnlichen fungieren, d. h. eine Person ist ein Wesen, das Personlichkeit hat und haben kann.
Das Neuartige an diesem Zitat besteht darin, dass es nicht ganz klar ist oder es zumindest offen
bleibt, ob der Personsbegriff mit dem des Menschen identifiziert wird, sodass man mit dem
Ausdruck ,,Person die Zugehorigkeit dieses Menschen zu zwei Welten denken miisste.

In der Passage (a.2.)" ist es die Befolgung des Sittengesetzes, die der Person einen
unmittelbaren Wert verleiht, ohne diese Befolgung nicht gesagt werden kénnte, dass die Person in
sich aus intelligibler Sicht beobachtet werden muss; dies wird auch durch jenes Bild der Reflexion
»in ihren eigenen Augen® bestitigt, mit dem der Mensch kein an sich moralisch bestimmter
Mensch ist. Die Freiheit und das Sittengesetz derselben mindern die ,,Schitzung der Person®
(2.3.)**, woraufhin sie selbst nicht den Status der Zugehérigkeit zur moralischen Kondition hat.

Denn wenn die Person selbst schitzt (ndmlich, hier im Sinne von Selbstliebe zur
Befriedigung ihrer Neigungen) und das moralische Gesetz der Freiheit diese Schitzung reduziert,
dann besitzt die Person dieses Gesetz nicht als etwas, das mit der Person immer auch gedacht
werden muss, sondern dann wird das Gesetz sie imponiert. In der Stelle (a.4.)* wird nimlich fast
die gleiche Perspektive wie in der Passage (a.1.) dargestellt, mit der Differenz, dass das Verhiltnis
zwischen Begriffen und Prinzipien erméglicht, dass zu der Person der moralische Wert und die
,Zuversicht auf sich selbst™ hinzugefiigt wird, die entscheidenden Elemente der moralischen
Gesinnung und des moralischen Charakters sind.

Ergebnis [a]: Aus diesen Passagen folgt, dass der Begrift der Person in der zweiten Kritik
jenen Teil des menschlichen Wesens enthilt, der der Sensibilitit zugehorig ist, aus der die Begierden
bzw. Neigungen hervorgehen. Er kénnte mit der Moral der reinen Vernunft zusammenhingen, die
thm von anderem Ort des Gemiits gegeben werden musste. In diesem Sinne ist die Auffassung, die
der Personsbegrift ausschliefSlich mit einem moralischen Begriff identifiziert, unzutreffend. Kant

885 Vel. Bloser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.0., S. 219. Fir einige Autoren bringt dieser normative Aspekt, wie
sie es nennen, Probleme wie das ,,Exklusionspotential® mit sich. Zu diesem Problem siche bspw. Gutmann, Thomas:
,»Probleme des Kantischen Personsbegriffs®, in: Quante, Michael; Goto, Hiroshi; Rojek, Tim; Segawa, Shingo (Hrsg.):
Der Begriff der Person in systematischer wie bistorischer Perspektive. Ein dentsch-japanischer Dialog, Paderborn 2020, S. 11; Wood,
A. W.: Kant’s Ethical Thought, Cambridge 1999, S. 147. Zu Beginn dieser Analyse werden einige Hinweise zur Losung
dieses Exklusionspotentialproblems gegeben, z. B. zum Unterschied zwischen Person-Sein und Sich-als-Person-
Bewusst-Werden. An diesem Punkt wird auch die Zugehérigkeit der Person zur empfindungstihigen Welt thematisiert,
was kein Wesen unserer Spezies ausschlief3t.

836 (a.1.): ,,(...), di. die Freiheit und Unabhingigkeit von dem Mechanism der ganzen Natur, doch zugleich als ein
Vermégen eines Wesens betrachtet, dessen eigentimlichen, nimlich von seiner eigenen Vernunft gegebenen reinen
praktischen Gesetzen die Person also, als zur Sinnenwelt gehorig, [in] ihrer eigenen Personlichkeit unterworfen ist,
sofern sie zugleich zur intelligibelen Welt gehort; (..)“ (KpV 05:87).

87 (a.2.): ,,Nun muf3 man doch die Wichtigkeit dessen, was wir Pflicht nennen, das Ansehen des moralischen Gesetzes
und den unmittelbaren Wert, den die Befolgung desselben der Person in ihren eigenen Augen gibt, vorher schitzen,
um jene Zufriedenheit in dem BewuBtsein seiner Angemessenheit zu demselben, und den bitteren Verweis, wenn man
sich dessen Ubertretung vorwerfen kann, zu fithlen® (KpV 05:38).

888 (a.3.): ,Freiheit, deren Kausalitit bloB durchs Gesetz bestimmbar ist, besteht abet eben darin, dal sie alle
Neigungen, mithin die Schitzung der Person selbst auf die Bedingung der Befolgung ihres reinen Gesetzes
einschrinkt™ (KpV 05:78).

839 (a.4.): ,,Grundsitze mussen auf Begtriffe errichtet werden, auf alle andere Grundlage kénnen nur Anwandelungen
zu Stande kommen, die der Person keinen moralischen Wert, ja nicht einmal eine Zuversicht auf sich selbst verschaffen
kénnen, ohne die das BewuBtsein seiner moralischen Gesinnung und eines solchen Charakters, das héchste Gut im
Menschen, gar nicht stattfinden kann“ (KpV 05:157).

137



suggeriert vor allem hier den Begriff ,,Person® als einen, der moralisch bestimmbar sein kann, aber
fir sich genommen enthalt er keinen moralischen Wert, bis das Gesetz der Freiheit ihm diesen
Wert verleiht. Dementsprechend wird ausgedriickt: Das Intelligible (sc. die Personlichkeit, die
Freiheit, das Sittengesetz) muss in der menschlichen Person gedacht werden konnen. Im
Folgenden wird eine andere Perspektive des Personenbegriffs betrachtet, in der der intelligible
Charakter dieses Begriffs hervorgehoben wird.

(b) In Anbetracht des Personsbegrift aus der Perspektive der intelligiblen Welt kénnen
folgende Gesichtspunkte betrachtet werden: In der Stelle (b.1.)* scheint eine Art der
Gleichsetzung des Begriffs ,,Person® mit dem Begrift ,,Personlichkeit vorzuliegen. Denn da
affirmiert Kant, dass das Wesen, das sich des moralischen Gesetzes bewusst ist, namlich die Person,
dasjenige ist, was als Teil der intelligiblen Welt und als in dieser Welt titig erkannt ist. Von der
Person als Glied der sinnlichen Welt ist da keine Rede, aber der intelligible Status des Begriffs wird
eigens betont. Die Passage (b.2.)*" ist bemerkenswert, weil Kant hier erstmals in der Kpl” die
Person mit einer Pflicht bzw. einem praktischen einschrinkenden Gesetz, nimlich der Pflicht der
,»Wahrhaftigkeit® zusammendenkt.

Damit ist wohl gemeint, dass ,,ein ehrlicher Mann® bzw. ein Mensch vor dem Gesetz im
Gedanken (sc. im Urteil der praktischen Vernunft) ,,Achtung fiir seine eigene Person‘ haben soll.
Nur wenn diese Achtung®? vorhanden ist, kann ein Mensch die Person anerkennen, die respektiert
wird. Insofern offenbart die Wahrhaftigkeit einem Menschen seine eigene Person. Dies wire, als
ob Kant sagen wirde: Soweit ein Mensch wahrhaftig sein soll, ist er eine Achtung fur sich selbst
innehabende Person. Hier kommt der sittliche Charakter der Person und seine Verkntupfung mit
der Ordnung der Willensbestimmung aus Pflicht ins Spiel. Konsequenterweise hat die Person
nichts mit dem die Gefiihle der Lust oder Unlust erweckenden ,,Vorteil“ zu tun. Das Zitat (b.3.)*”
zeigt eine enge Verbindung zwischen dem ,,moralischen Wert™ und dem Begriff ,,Person. Das
vernunftige Wesen (Geschopf und nicht Schopfer) ist durch das Gesetz dem sittlichen, in seiner
Person liegenden Wert angepasst.

Ergebnis [b]: Kant stellt in diesen Stellen fest, dass der Begriff ,,Person® sich in der Kpl”"auch
auf jene Elemente erstreckt, die dem Begriff ,,Personlichkeit im dritten Hauptstick zugedacht
sind. Diese Elemente manifestieren sich hauptsichlich in der Achtung, dem moralischen Wert, der
sittlichen Gesinnung und der Pflicht. Durch die Beziehung zu diesen Elementen wird der
Zusammenhang des Personsbegriffs mit der Willensbestimmung und mit dem intelligiblen
Charakter der reinen Vernunft akzentuiert. In diesem Sinne thematisiert der Begriff den Menschen
mit dem, was er tun und wie er handeln soll. Die folgende Analyse einiger Passagen macht dagegen
einen anderen Standpunkt stark.

(c) Ferner ist so auch der Begrift ,,Person™" in der Perspektive zweier Welten gemeint,
nimlich die sinnliche mit der intelligiblen Welt zugleich: In der Stelle (c.1.)*” meint Kant vor allem,

<894

890 (b.1.): ,,Denn es ist unsere Vernunft selber, die sich durchs héchste und unbedingte praktische Gesetz und das
Wesen, das sich dieses Gesetzes bewul3t ist (unsere eigene Person), als zur reinen Verstandeswelt gehorig, und zwar
sogar mit Bestimmung der Art, wie es als ein solches titig sein konne, erkennt™ (KpV 05:105 £.).

891 (b.2.): ,,(...) sofort verldBt seine praktische Vernunft (im Urteil Giber das, was von ihm geschehen sollte) den Vorteil,
vereinigt sich mit dem, was ihm die Achtung fiir seine eigene Person erhilt (der Wahrhaftigkeit), und der Vorteil wird
nun von jedermann, nachdem er von allem Anhingsel der Vernunft (welche nun ginzlich auf der Seite der Pflicht ist)
abgesondert und gewachsen worden, gewogen (...)“ (KpV 05:92 f).

892 Vel. KpV 05:76. Vgl. Teichert, Dieter: Personen und Identititen, Betlin-New York 2000, S. 202.

893 (b.3.): ,,(...); so kann wahrhafte sittliche, dem Gesetze unmittelbar geweihete Gesinnung stattfinden und das
verninftige Geschopf des Anteils am héchsten Gute wiirdig werden, das dem moralischen Werte seiner Person und
nicht blof} seinen Handlungen angemessen ist (KpV 05:147 £.).

894 Fur eine bemerkenswerte Zusammenfassung des Begriffs ,,Person® in verschiedener kultureller Perspektive siche
Rage, Gunter: Die Person. Wege zu ihrem 1 erstandnis, Schweiz 20006, S. 165.

895 (c.1.): ,,(...) da ein und dasselbe handelnde Wesen, als Erscheinung (selbst vor seinem eignen inneren Sinne), eine
Kausalitit in der Sinnenwelt hat, die jederzeit dem Naturmechanism gemil ist, in Ansehung derselben Begebenheit
aber, so fern sich die handelnde Person zugleich als Noumenon betrachtet (als reine Intelligenz, in seinem nicht der
Zeit nach bestimmbaren Dasein), einen Bestimmungsgrund jener Kausalitdt nach Naturgesetzen, der selbst von allem
Naturgesetze frei ist, enthalten konne” (KpV 05:114).

138



dass die handelnde Person unter einer sinnlichen Kausalitit und als Noumenon betrachtet werden
kann. Da spiegelt sich der Begriff ebenso wie der Begriff des Menschen, der einerseits frei und
andererseits an Naturnotwendigkeit gebunden ist. Damit ist auch angedeutet, dass die Intelligenz
der Person das Sensible der Person bestimmen konnte. Die Passage (c.2.)* bestitigt diesen
Gesichtspunkt. Denn, wenn man die sinnliche Welt und die intelligible als Gliickseligkeit und
Tugend ansieht, wird diesbeziiglich hervorgehoben, dass sie das héchste Gut ,,in einer Person®
dergestalt ausmacht, dass sie nicht von der Person trennbar sein kann. Da wiirde der Wert der
Person tiberhaupt besagen: Moralitit als ,,Wiirdigkeit der verninftigen Wesen in der Welt, gliicklich
zu sein“®’, namlich auch die in Proportion zur Moralitit verteilte Gliickseligkeit.

Ergebnis [c]: Aus den (c.1.) und (c.2.) folgt nun, dass es ein Versehen der das System der
Kritik einer praktischen Vernunft nicht vor Auge fihrenden Autoren ist, den Personsausdruck aus
einer einzigen Sichtweise anzunehmen (sic. entweder die Person als ein moralisches Wesen oder
die als ein sinnliches). Beide Perspektiven sind nach den letzten zitierten Stellen im Begriff
,Person® zu denken: Dieser Ausdruck lisst sich aus dem Ubersinnlichen (z.B. der Tugend) und
dem Sinnlichen (z.B. der Gluckseligkeit) darlegen. Infolgedessen kann er teils als moralische
Personlichkeit und teils als sinnliches Wesen angesehen werden. Vor dem Hintergrund der
kantischen Lehre des Terminus ,,Person® in der zweiten Krizk gilt es hier tatsdchlich keine
Exklusion der sinnlichen und der tbersinnlichen Natur des Menschen bzw. des menschlichen
Wesens. Dies ist nicht der Fall beim Ausdruck ,,Personlichkeit, der in dieser Schrift exklusiv auf
die Moralitit verweist. Personlichkeit und Menschheit identifizieren sich dahingehend, dass man
von der ,,Menschheit in der Person“®”® sprechen kann und diese Wendung auch ,Personlichkeit
in der Person besagt.

Mit all dem Gesagten soll nicht nahegelegt werden, dass die aktuellen philosophischen
Fragenstellungen Uber den Begriff oder die Konzeption der Person nicht aus der Sicht Kants
Philosophie diskutiert werden durften. Kants Personenkonzept kann eine Debatte auslosen in
Bezug auf Fragen wie beispielsweise: ,,Sind alle Menschen Personen?®”, | Sind alle Personen
Menschen?*””, Sind menschliche Embryonen Personen?®”!, \Wie sind die ,,Humanexperimente
an nichteinwilligungsfihigen Menschen‘””? moralisch zu betrachten?’, ,Verletzt das assistierte
Sterben am Lebensende die Menschenwiirde”” der Personen?®™, Kénnen die Institutionen oder
soziale Systeme Personen genannt werden?””, Welche Bedingungen soll Gott erfiillen, damit er
als Person angesehen werden kénne?, Konnen die Krankheiten des Kopfes wie eine bipolare

89 (c.2.): ,,So fern nun Tugend und Glickseligkeit zusammen den Besitz des héchsten Guts in einer Person, hierbei
aber auch Gluickseligkeit, ganz genau in Proportion der Sittlichkeit (als Wert der Person und deren Wirdigkeit,
gliicklich zu sein) ausgeteilt, das héchste Gut einer moglichen Welt ausmachen: so bedeutet dieses das Ganze, das
vollendete Gute, (...)* (KpV 05:109).

897 KpV 05:144.

898 KpV 05:87. Vgl. KpV 05:88; V-MS/Vigil 27:579.

89 Bloser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.a.0., S. 217 ff.

900 Blsser, Claudia: Zurechnung bei Kant, a.2.0., S. 219 ff.

901 Vol. Segawa, Shingo: Der Begriff der Person in der biomediginischen Ethik, Paderborn 2020, S. 23. So akzentuiert Segawa
Kants Einfluss in den aktuellen bioethischen Reflexionen: ,Der kantische Begriff der Person spielt cine
ausschlaggebende Rolle fiir die Diskussion iber die moralische Schutzwiirdigkeit menschlicher Wesen am
Lebensanfang, wie etwa Embryonen, vor allem im Kontext der Abtreibungsfrage” (ebd. S. 23, vgl. dazu auch S. 32).
Die Arbeit dieses Autors stellt deutlich die Problematik der Ethik Kants in Bezug auf die Konzeption der Person im
Lebensanfang und Lebensende eines Menschen und die eventuellen bioethischen Probleme dar, die als Folge der
Betrachtung der Person als ein Wesen mit Dignitit und Verantwortung auftauchen. Vgl. dazu auch Quante, Michael:
Person, a.2.0., S. 2. Es gibt Positionen gegen die Betrachtung des Embryos als Person (vgl. Cottier, Georges: ,,Das Ich
und die Person®, in: Francois-Xaviet Putallaz / Bernard N. Schumacher (Hrsg.): Der Mensch und die Person, Darmstadt
2008, S. 168).

902 Segawa, Shingo: Der Begriff der Person, a.a.O., S. 23.

903 Vgl. Matulla, Daniel: Menschenwiirde als politisches Problem. Der Universalititsanspruch in der Philosophie Immanuel Kants im
Kontext von Pluralismus und Migration, Minchen 2021, S. 48; Baranke, Heike: ,,Menschenwiirde zwischen Pflicht und
Recht®, in: Debus, Tessa (Hrsg.): Zeitschrift fiir Menschenrechte, Band 2010, H. 1, Nutnberg/Schwalbach S. 10-24; Bacin,
Stefano: ,,Kant’s Idea of Human Dignity: Between Tradition and Originality®, in: Kant-Studien 106 1 (2015), S. 97-106.
904 Vgl. Segawa, Shingo: Der Begriff der Person, a.a.0., S. 24.

95 Vel. GSE 02:242; MS 06:297, 06:316; Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.0. S. 57.

139



Stérung die Identitit der Person verindern oder annullieren?, ,Sind das Bewusstsein oder
Selbstbewusstsein die notwendige Bedingungen, ein Wesen als Person zu betrachten?’, ,Ist
korpertliche Identitit eine notwendige Bedingung des Personseins?®”, ,Konnen die Menschen
irgendwann in ihrer Existenz de facto oder de jure authéren, Personen zu sein?®”.

Man kann sagen, dass solche Ansitze eine detaillierte Analyse in Bezug auf Kants Schriften
verdienen; was uns jedoch diese Analyse anbelangt, war es hilfreich und nutzlich, den
Personsbegriff als etwas univokes im System der Kritik zu entmystifizieren und gleichzeitig zu
zeigen, dass der Begriff auch mit dem Moralgesetz der Freiheit in Verbindung steht. Setzt man den
Begrift der Person mit dem des Menschen gleich, so fillt es leichter zu denken, dass ihm sowohl
das Intelligible als auch das Sinnliche zugeschrieben werden muss. Nun kénnen wir beztglich der
oben gestellten Frage, ob die Konzepte ,,Person® und ,,Persénlichkeit innerhalb des Systems der
Kritik identisch sind oder nicht, furchtlos vor Irrtum behaupten, dass es ja nach Kants
Argumentation eine Identitit und eine Heterogenitit von beiden gibt.

3. Die erste Kategorie der Relation

Die folgenden Ausfiihrungen beleuchten — nach der oben aufgefithrten Erlduterung — den im
Anschluss an die Tafel der Freiheitskategorien bezeichneten Begriff der ,,Persénlichkeit™. Wenn
man nun tber dieses Konzept als eines a priori, nimlich als Kategorie der Freiheit, reflektieren
muss, so muss sich die Reflexion auf die Voraussetzungen aller Kategorien beschrinken. Kant
nennt sie ,,Auf die Persénlichkeit”. In diesem Sinne ist folgender Aspekte in Betracht zu
ziehen: Das Erste, was man erwihnen sollte, ist die negative und positive Tatigkeit des Begriffs a
priori in Bezug auf die ,,Willensbestimmung®. Das zweite, was gezeigt werden muss, ist das
Verhiltnis von dem Begriffsgehalt und seiner Beschreibung gegeniiber dem Gesetz der Freiheit,
wodurch sowohl diese erste Kategorie als auch alle anderen praktischen objektiven Realitit
erhalten. Im Folgenden wird die obige Analyse der Personlichkeit als Kategorie a priori entlarvt.

Bei der ersten Freiheitskategorie der Relation — und tberhaupt bei den drei Kategorien — tibt
die praktische Vernunft ihre Tatigkeit anders aus als bei den beiden ersten anderen vorangegangen
Rubriken. Da es um eine ,,Relation® von etwas ,,auf*”"” etwas geht, muss im ersten Fall etwas ,,auf
die Personlichkeit™ gesetzt werden. Es stellt sich mithin die Frage, wie diese Kategorie ,,das
Mannigfaltige der Begehrungen, der Einheit des Bewulitseins einer im moralischen Gesetze
gebietenden praktischen Vernunft, oder eines reinen Willens a prioti”" unterwirft. Werden bei der
Willensbestimmung die begehrten Objekte (entsprechend der Maximen, objektive Prinzipien oder
praktische einschrinkenden Gesetze) nicht zu Bestimmungsgriinden, so wird sich die Person bzw.
der handelnde Mensch seiner ,,Unabhingigkeit™ von thnen bewusst.

Es stellt somit die negative Relation dieser Mannigfaltigkeit der Begehrungen mit der
,Personlichkeit auf, die durch dieses Unabhingigsein gekennzeichnet ist. Man koénnte daher
sagen, es gebe nach dem Bewusstsein des Sittengesetzes als Grund der Willensbestimmung ein
Bewusstsein der Personlichkeit oder des moralischen Selbst, das in der Méglichkeit der Handlung

906 Vel. Sturma, Dieter: Philosgphie der Person, a.a.O., S. 181 ff.

907 Jacques Ricot behauptet tiber dieses Thema, dass ein Mensch immer Person im ontologischen Sinne ist (vgl. Ricot,
Jacques: ,,Menschenwiirde und Ende des Lebens®, in: Francois-Xavier Putallaz / Bernard N. Schumacher (Htsg.): Der
Mensch und die Person, Darmstadt 2008, S. 32). Vgl. dazu auch Kobusch, Theo: ,,Person und Subjektivitit. Die
Metaphysik der Freiheit und der moderne Subjektivititsgedanke®, in: Fetz, Reto; Hagenbtichle, Roland; Schulz, Peter
(Hzsg.): Geschichte und 1 orgeschichte der modernen Subjektivitit, Bd. 2, Betlin/New York 1998, S. 743-761; Kobusch, Theo:
Die Entdeckung der Person, Darmstadt 1997, S. 23-66; Kobusch, Theo: ,,Nachdenken tiber die Menschenwiirde®, in:
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, 2006 (31), S. 207-227.

208 KpV 05:66. Nach Heiko Puls handelt es sich bei dieser Kategorie um eine ,,mégliche Bestimmung eines relationalen
Moments* (Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 60 H.v.m.). Dies besagt unter anderem, dass er die Kategorie als einen
nicht durch das moralische Gesetz gedachten Begriff und fiir die Moral auffasst.

909 Stephan Zimmermann detektiert richtig das relationale Merkmal der Priposition ,,auf, obwohl seine Auffassung
der ersten und der zweiten Freiheitskategorie als irrtimlich betrachtet werden muss, da er diese Kategorie als ein
kategorisches Urteil konzipiert (vgl. Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.a.0., S. 260 £.).

910 KpV 05:65.

140



unabhingig agiert, womit die negative Freiheit der Person zum Ausdruck kommt. Mit demselben
Bewusstsein des moralischen Gesetzes erlangt die Person bzw. der handelnde Mensch, der Objekte
der tiglichen Erfahrung begehrt, das positive Bewusstsein der Personlichkeit (,,Vermogen®), das
als Autonomie und als Zweck an sich selbst fungiert.

Insofern dieses positive Bewusstsein (eines Vermogens) in der Willensbestimmung titig
wird, bringt das moralische Selbst bzw. die Personlichkeit die Wirklichkeit der moralischen
Gesinnung hervor, die einerseits der moralischen Moglichkeit der Handlung zugrunde liegt und
andererseits den handelnden Menschen vor die Objekte der praktischen Vernunft setzt, nimlich
dem Sittlich-Guten und dem Sittlich-B6ésen. Der sittliche Wert der Person (seine Menschheit) in
der Personlichkeit ldsst sich in der moralischen Gesinnung des Willens als Produkt sowohl von der
Kategorien tiberhaupt als auch von diesem spezifischen Vermogen des Menschenseins exponieren
(,,Der Wert einer dem moralischen Gesetze véllig angemessenen Gesinnung ist unendlich*’'").
Bevor einige Verwendungen der Ergebnisse des oben angefithrten Ordnungsproblems dargestellt
werden, werfen wir nun kurz einen Seitenblick auf verschiedene Verstindnisweisen der ersten
Kategorie der Relation.

Unter der Voraussetzung, dass die erste Relationskategorie der Freiheit ein kategorisches
Urteil — abgesehen von dem Ausdruck ,,kategorischer Imperativ‘”'* oder ,,kategorisch praktischer
Satz“’? oder ,,kategorischen Imperativen, d.i. praktischen Gesetze*”!* gibt es nirgendwo weder in
der Kpl” noch in der GMS (auch nicht in der MS) die Wendung ,,kategorisch praktisches Urteil
als eine solche — wire, fihrt den Autoren wie Stephan Zimmermann dazu, die Kategorie ,,Auf die
Personlichkeit™ so zu interpretieren, dass das Kategorische derselben ein Kratzen mit dem rechten
Hand zu denken ermdéglicht: ,,Die erste Relationskategorie ist die Funktion eines kategorischen
praktischen Urteils. In einem solchen Urteil wird der Inhalt des Willens durch ein
Subjekt/Pradikat-Verhaltnis gedacht. (...) betrifft die Kategorizitit, um die es hier geht,
ausschlief3lich das, was begehrt wird. Dieses ist, so muss man korrekt sagen, an sich etwas
Kategorisches. Was ich will, um ein einfaches Beispiel zu nehmen, ist etwa, mich mit der rechten
Hand irgendwo kratzen“’".

Unabhingig von diesem trivialen Beispiel Zimmermanns, das nur seine Hypothese tiber das
kategorisch praktische Urteil zu illustrieren versucht und gar nichts mit der praktischen Philosophie
Kants im System der Kritik und der Wissenschaft zu schaffen hat, muss hier daran erinnert werden,
dass eine als etwas ,,Kategorisches vorgestellte Regel”® bei Kant lediglich im Zusammenhang mit
dem moralischen Gesetz als Imperativ’'’ und den daraus resultierten Imperativen bzw. Gesetzen
steht’’®. Das Kategorische der Regel bedeutet das Unbedingte des Gesetzes: ,,Das moralische

M KpV 05:128.

12 KpV 05:21.

913 KpV 05:31.

14 KpV 05:41.

915 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 264 f. Eine dhnliche Interpretation vertreten Claudia Graband
(obwohl sie den Ausdruck ,,Urteil* nicht benutzt, sondern ,,Funktion® (vgl. Graband, Claudia: Das 1Vermigen, a.a.0., S.
51) und Heiko Puls: ,,Das erste Moment der Relation in der Urteilstafel besteht in einem kategorischen Urteil der Form
,»S ist P (...) Diese logische Grundstruktur liegt dem ersten Moment der praktischen Relationskategorien (,,Auf die
Personlichkeit™) in der Form zugrunde, dass hier die Relation zwischen dem Handlungssubjekt und dem es
bestimmenden Handlungsgesetz als eine kategorische gedacht wird* (Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 95 £.). Obwohl
Puls das Unbedingte des Kategorischen treffender als Zimmermanns Konzeption erfasst, hat Puls seine Auffassung
von dem ,,Potential des Menschen® im Begriff der Persénlichkeit ohne Erklirung gelassen. Was soll es heilen, dass
die Idee der Personlichkeit als Begriff a priori das Potential des Menschen sei? Gibt es hier im Hintergrund eine
versteckte Auffassung der kantischen Personlichkeit mit Blick auf die aristotelische Unterscheidung zwischen Potenz
und Akt? Wenn dies richtig wire, ergibe die Auffassung Zimmermanns, wonach Gott Persénlichkeit hat, keinen Sinn,
weil es zu affirmieren wire, dass er Personlichkeit moglicherweise aber woméglich eben auch nicht hat. AuBlerdem:
Wie kann Personlichkeit von dem Verhiltnis ,,des Pradikats zum Subjekt™ (KtV B 98) abgeleitet werden? Dies haben
diese Autoren nicht begrindet.

916 Vgl. KpV 05:21.

N7 Vgl. KpV 05:20, 05:21, 05:31, 05:41, 05:134; GMS 04:414, 04:416, 04:420, 04:421, 04:424, 04:425, 04:428, 04:431,
04:432, 04:436, 04:437, 04:438, 04:439,04:440, 04:447, 04:449, 04:453, 04:454, 04:461, 04:463.

918 Vol. KpV 05:41.

141



Gesetz ist daher bei jenen [Maximen]| ein Imperativ, der kategorisch gebietet, weil das Gesetz
unbedingt ist“’"”. Dariiber hinaus, wie bereits gewusst, steht das Kategorische einer Regel im
Gesetz zu dem Hypothetischen einer Regel und existiert in der praktischen Philosophie Kants
nicht die Trias ,kategorische Imperative’, ;hypothetische Imperative® und ,disjunktive Imperative,
die nach diesem Autor mit den drei Urteilsformen der Relation korrespondieren sollen wiirden.

Im Hinblick auf das Ordnungsproblem positionieren sich die Kategorien der Freiheit vor
dem Sittengesetz, wie gezeigt wurde, je nach Beschreibung und Inhalt negativ oder positiv. Damit
wird gesagt, dass es Begriffe a priori als Kategorien gibt, die dem Gesetz der Freiheit einen noch
nicht moralisch bestimmten Gegenstand der Begierde prisentieren und kategoriale Begriffe a
priori, die bereits durch dieses Gesetz moralisch bestimmt sind. So gesehen, enthilt die erste
Kategorie der Relation eine Beschreibung und Inhalt nicht nach begehrten Objekten des Wollens,
die dem Gesetz vorgelegt werden kénnen.

Es lasst sich im Sinne Kants sagen, dass die erste Kategorie der Relation sich vor dem Gesetz
positiv platziert: Nimmt man die Willensbestimmung ins Visier, kann man annehmen, dass das
moralisch handelnde Subjekt sich — ausgehend von dem Bewusstsein des moralischen Gesetzes —
nun seiner ,Personlichkeit’ bewusst wird; und so erstrecken sich die Maximen’ als individuelle
Basis der anderen Regeln ,,auf die Personlichkeit, die nichts anderes sein kann als eine ;,moralische
Personlichkeit’. Auf diese Weise kann das sittlich handelnde Subjekt die ,,Hofftnung* hegen, dass,
sofern eine Ubereinstimmung mit dem Grundgesetz der praktischen Vernunft (sc. die moralische
Identitit als Personlichkeit) stattfindet, ein Fortschritt zur moralischen Perfektion auch méglich
ist: ,,Einem vernunftigen, aber endlichen Wesen ist nur der Progressus ins Unendliche, von
niederen zu den héheren Stufen der moralischen Vollkommenheit, méglich**").

4. Die zweite Kategorie der Relation

Von besonderem Interesse fur die Zwecke der Analyse ist zunichst die Tatsache, dass die zweite
Freiheitskategorie der Relation ,,Auf den Zustand der Person‘®” der Voraussetzungen
entsprechen muss, die de facto fiir die Gbrigen Kategorien gedacht worden sind, nimlich dass sie
aus der objektiven Realitit der moralisch-praktischen Freiheit hervorgehen und sich auf die
Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung beziehen, die im Zusammenhang mit den Begriffen
des Sittlich-Guten und Sittlich-Bosen stehen. Obwohl von der Hypothese ausgegangen wird, dass
diese Kategorie alle diese Voraussetzungen erfullt, erweckt sie nun den Eindruck, dass sie fiir einen
speziellen Kontext der Moralphilosophie Kants bestimmt ist, in dem eine Reflexion des
handelnden Subjekts tiber sich selbst unter der Leitung des moralischen Gesetzes vonstattengeht
und die bisher nicht berticksichtigt wurde.

Es handelt sich bezeichnenderweise um die Titigkeit der praktischen Vernunft mit seinen
allgemeinen Regeln in Bezug ,,auf den Zustand der Person®. Wenn man davon ausgeht, dass die
Priposition ,,auf” zwei Elementen in Beziehung setzt, kann man jetzt analysieren, woraus der
Ausdruck ,,Zustand® besteht, der die Beschreibung der zweiten Kategorie der Relation formiert.
Wie und was hingt mit dem Zustand der Person zusammen, sodass man von einer ,Reflexion
sprechen kann, wenngleich diese an sich auch bereits eine Relation anzeigt?

Um die hier gesuchte sachgemifle Betrachtung der Problematik bewerkstelligen zu kénnen,
bedarf es keiner Neuauslegung des Personsbegriffs. Diesbeziiglich wurde oben gezeigt, dass das

919 KpV 05:32.

920 Vgl. Graband, Claudia: Das VVermigen, a.a.0., S. 59.

921 KpV 05:123.

922 KpV 05:66. Die Interpretation von Stephan Zimmermann Giber einen taxativen und scharfen Unterschied zwischen
dem moralischen Wert der Person und dem Zustand der Person ist nach der Kpl” lickenhaft. So schreibt er in einem
Beitrag: ,,In der Kritik der praktischen Vernunft stellt er den moralischen Wert einer Person dem Wert ihres Zustandes
gegentiber” (Zimmermann, Stephan: ,,Wert und moralischer Wert bei Kant®, in: Zestschrift fiir philosophische Forschung,
Band 75 (2021) 3, S. 421). Es stimmt zwar, dass Kant den moralischen Wert der Person dem Zustand der
Annehmlichkeit entgegenstellt, aber das bedeutet nicht, dass jeder ,,Zustand* der Person seinem moralischen Wert
entgegengesetzt ist. Daflr spricht z. B. die Stelle KpV 05:84.

142



Verstindnis dieses Begriffs eine Bezugnahme auf den Menschen als Glied der sinnlichen und
intelligiblen Welt impliziert. Beim Ausdruck ,,Zustand* muss man jedoch Vorkehrungen treffen,
da es sich um keine univoke Vorstellung in der kantischen Terminologie zu handeln scheint. Da
herrscht eine facettenreiche Vorstellung, von der Kant keine weiteren Hinweise gegeben hat. In
diesem Sinne sollten mehrere Linien konvergieren: Denn es kommt auf den
Argumentationskontext, die Art der Philosophie, nimlich theoretische oder praktische, die
Studienrichtung, die Thematik an, damit die Bedeutung des Terminus ,,Zustand® variieren kénne.

Ludwig Siep analysiert die Kategorie ,,Auf Zustand der Person® verbunden mit der
Verstandeskategorie der ,,Kausalitit™, die ihrerseits eine Reaktion auf ihre eigene Personlichkeit
enthalten soll”. Bemerkenswert ist bei dieser Auslegung, dass die erste Kategorie der
Personlichkeit sich eigentlich auf die in der zweiten Kategorie implizierte Person auswirkt: ,,Kants
Personbegriff ist »anspruchsvoller« als der Lockes. Kant 16st nicht nur den Personbegriff von dem
einer immateriellen Seelensubtanz, er schafft ihm in der praktischen Philosophie gewissermal3en
Ersatz: die Idee einer tiberzeitlichen Personlichkeit, die auf die Person bzw. in ihr wirkt**,

Dadurch, dass Siep eine Auswirkung dieser Idee auf die Person beobachtet, kann er die
Problematik der Relation zwischen der Idee und einer biologischen Konzeption des Menschen, die
im Begriff ,,Person” impliziert werden misste, nicht losen: ,Weder wissen wir, welche
Handlungsereignisse mit Sicherheit einer Person (mit einer Personlichkeit) zuzurechnen sind, noch
welche Wesen eindeutig Personen sind. Kant stellt daher zwischen der »intelligiblen« Persénlichkeit
und dem Individuum der biologischen Gattung Mensch eine Verbindung her, die von seinem
Personbegriff her kaum zu begriinden ist“”*’. Worauf stiitzt sich eigentlich die Behauptung, dass
die Personlichkeit auf die zweite Kategorie der Relation wirkt? Welche biologischen Komponenten
sind damit zu rechnen, um dariiber zu sprechen, dass die zweite Kategorie ein Individuum der
biologischen Gattung Mensch inkludieren sollte? Warum miisste die zweite Kategorie explizieren,
welche ,,Handlungsereignisse einer Person unter der Zurechnung gezahlt werden koénnen und
welche nicht? Sind diese Ereignisse als ,,Gefiihle® anzusehen oder nicht? Bei Siep scheint nicht
deutlich zu sein, wie Personlichkeit und die Kausalitit ,,Auf Zustand der Person® eine Verbindung
mit dem ,,Menschen »als Erscheinung«“*° stattfinden kann.

Angesichts dieser Sachlage springt als erstes das Problem ins Auge, dass der die zweite
Relationskategorie bildende Begrift des Zustandes sich nicht auf die Gefithle der Lust oder Unlust
(wenn diese iiberhaupt auch als Erscheinungen betrachtet werden miissen) beziehen kann, da alle
Kategorien durch die moralisch-praktische Freiheit auf die Wirklichkeit der moralischen
Willensgesinnung bezogen sind, und diese Kategorie kann dabei keine Ausnahme bilden. In diesem
Sinne irren sich die Autoren’, deren Konzept eines Zustandes in der Kategorie als etwas
empirisches angesehen wird, das der Sinnlichkeit des Menschen entspringt.

Vor diesem Hintergrund muss gepruft werden, was unter dem Zustand der Person
verstanden wird. Diese Untersuchung begreift den Zustandsbegriff auf andere Weise. Das Lust-
und Unlustgefiihl, auf das sich die sinnliche Begierde bzw. Neigung eines Objekts bezieht und zu
befriedigen sucht, hat seinen Ursprung in der Sensibilitit. Da erweckt eine Erfahrung, eine Sache,
ein Mensch, ein Tier, ein Ereignis, ein Traum, kurz gesagt, irgendetwas, das auf die Sinne einwirkt,
in der Vorstellung eine Begierde auf die Existenz dessen, was ich mir durch diese Gegenstinde
vorstelle, und ich stellt sie mir als angenehm oder sonst als unangenehm vor. So werden solche
Gefiihle im Subjekt, wie Kant im § 2 der Analytik und in Bezug auf die Unterscheidung zwischen
moralisch gut und angenehm im Hauptstiick 2 hervorhebt, ,,als eine dem inneren Sinne angehérige
Rezeptivitit™ identifiziert.

923 Vgl. Siep, Ludwig: Praktische Philosophie, a.a.0., S. 95.

924 Siep, Ludwig: Praktische Philosophie, a.a.0., S. 96.

925 Siep, Ludwig: Praktische Philosophie, a.a.0., S. 96.

926 Siep, Ludwig: Praktische Philosophie, a.a.0., S. 97.

927 Vgl. Beck, Lewis: A Commentary, a.a.0., S. 148; Graband, Claudia: Das VVermigen, a.a.0., S. 59; Puls, Heiko: Funktionen,
2.2.0., S. 61; Zimmermann, Stephan: Zu den Freiheitskategorien, a.2.0., S. 243.

143



Ein wesentlich differenziertere Anniherung an die Komplexitit des Zustandsbegriffs der
Person stellt die Tatsache dar, dass die praktische Vernunft in ihrer Kategorie nicht ,,passiv® sein
muss. Wenn das Subjekt in dem Gefiihl der Lust oder Unlust rezeptiv bzw. passiv ist, um danach
seine Begierde und seinen Willen zu bestimmen, bedeutet dies, dass das Subjekt nicht zugleich und
unter den gleichen Bedingungen ,,aktiv* sein kann. Dementsprechend kann ein Zustand, der den
Gefihlen von Lust oder Unlust entspringt, welche wiederum die grundlegende Basis des
Glickseligkeitsprinzips verkorpern, nicht zur essenziell aktiven Vernunft gehéren. Es scheint
daher verkehrt, zu behaupten, dass der Gefuhlszustand von Lust oder Unlust — kurz gesagt, was
als physischer Zustand charakterisiert werden konnte — ein Begrift a priori der Vernunft oder
Kategorie der Freiheit sei. Dies ist nicht richtig, wenn man genau hinschaut, weil ein Lustgeftihl
von einem Begriff der Vernunft unterschieden wird, und auch weil der Lustzustand (ndmlich die
Annehmlichkeit als etwas Pathologisches) nicht als etwas ,,intellektuell aktives konstituiert werden
kann oder als Vernunftstitigkeit.

Nun ist es unschwer, zu sehen, dass in der Kategorie notwendigerweise etwas Aktives
gedacht werden, das grundsitzlich mit der Bestimmung der Freiheit einhergeht; anderenfalls wire
es ecinerseits der Begriff einer nicht vernunftgegebenen Reprisentation und andererseits
widerspriche es der Titigkeit der Unterwerfung des Begriffs (beztglich des Mannigfaltigen der
Begehrungen) und der Titigkeit der Hervorbringung der Wirklichkeit der moralischen
Willensgesinnung. Daraus folgt, dass dieses etwas, das durch die in der Kategorie enthaltene
Priposition ,,auf* bezogen wird, kein Subjekt (es wire so, als wirde man sagen, die Person ist mit
der Person verbunden) bedeuten kann, das sich auf den Lust- oder Unlustzustand bezieht, der, wie
gesagt, allein der Sinnlichkeit entspringt. Wenn man aul3erdem berticksichtigt, was oben angedeutet
worden ist, muss das Lustgefithl vor allem der praktischen Vernunft vorangehen und in einen
Bestimmungsgrund umschlagen, was nicht mit der Kategorie tibereinstimmt, wenn sie als Zustand
aus Lust oder Unlust gedacht werden sollte. Um diese erwihnte Titigkeit der reinen Vernunft in
praktischer Hinsicht in der Kategorie deutlicher zu beobachten und nachzuvollziehen, was in dieser
Relation vorgestellt wird, miissen vier Passagen” der Kpl” besonders berticksichtigt werden.

Der Kontext der Stelle [A] ist Kants Kritik an der Illusion, die einem ,,gewissen moralischen
besondern Sinn‘“’* in Bezug auf die ,,Tugend und das ,,Laster” zugrunde liegt. Der zentrale
Gesichtspunkt der Argumentation bezieht sich also auf das Vorhergehen des Begriffs ,,der
Moralitit und Pflicht®, wenn ein ,,Zufriedenheit oder Seelenunruhe® (auch: ,,Gemiitsunruhe‘””’)
vorgestellt wird. Es zeigt sich einerseits, dass Zufriedenheit und Seelenunruhe zum ,,Fithlen® der
,wPerson®  gehoren und andererseits, dass dieses Fihlen mit dem Bewusstsein der
,,Angemessenheit” bzw. Unangemessenheit der Handlung der Person zu dem moralischen Gesetz
und dem unmittelbaren Wert desselben verbunden ist. In diesem Sinne kann dieses Fuhlen nicht
,der Erkenntnis der Verbindlichkeit” vorausgehen.

Dabei ist bemerkenswert, dass Zufriedenheit und Gemutsunruhe als Arten von Fiihlen auch
als ,,Empfindungen® charakterisiert werden, die allein stattfinden, wenn in der Freiheit der Wille
gesetz- und pflichtmiBig bestimmt ist. Zweifellos weist Kant hier darauf hin, dass, wenn die
Ubereinstimmung mit dem Gesetz gegeben ist, das ,,Gefiihl der Zufriedenheit mit sich selbst™ als
etwas gewirkt ,,das moralische Geftihl* der Person ist. Kants Argument ist hier sehr wichtig, weil
es uns zu der Annahme fithrt, dass es einen ,,Zustand* von Empfindungen und Gefthlen gibt, die
die Person fuhlt, wenn ihr Willen durch das Gesetz bestimmt wird, oder anderenfalls, wenn sie

931

gegen das Gesetz handelt™".

Die Passage [B] ist spezifisch fir Kants Kritik der Begriffe des Guten und des Bosen. Was
nun fiir diesen Untersuchungspunkt relevant ist, betrifft zwei Argumente. Das erste hat mit einer
wichtigen Differenzierung zu tun. Das Gute und das Bése, die auf Handlungen bezogen sind,

928 Die vier Passagen, die hiet zu intetpretieren sind, sind die folgenden: [A]: KpV 05:38; [B]: KpV 05:60; [C]: KpV
05:84; [D]: KpV 05:118.

929 KpV 05:38.

930 KpV 05:38.

931 Vgl. dazu auch V-MS/Vigil 27:643.

144



werden mit der ,,Handlungsart, der ,,Maxime des Willens, mit der ,,handelnde[n] Person selbst™
in Beziehung gesetzt, aber nicht mit dem ,,Empfindungszustand der Person und nicht mit einer
»Sache (Zustand der Empfindung und Sache weisen Ahnlichkeit auf: Sie kénnen keine Freiheit
darstellen). Wenn man den Untertitel der Kategorientabelle der Freiheit und Kants Ausfithrungen
zum Guten und Bosen vor und nach dieser Tabelle berticksichtigt, so ldsst sich daraus schlieB3en,
dass ein Empfindungszustand der Person, als ein von den ,,Sinnen* kommendes Gefiihl nicht mit
dem in der zweiten Kategorie der Relation gedachten Zustand der Person identifiziert werden
muss.

Die Kategorie kann nicht mit einem aus Sinnlichkeit entspringenden Gefithl weder
gleichgesetzt noch appliziert werden — und all dies, ohne auch nur damit zu rechnen, dass Kant
zufolge das, was man sinnlich als Empfindungszustand wahrnimmt, selbst nicht frei sein kann.
Kurz ausgedriickt: Die Nichtidentifizierung des Empfindungszustands mit der Kategorie ,,Auf den
Zustand der Person® ergibt sich sowohl aus der Analyse des Begriffs des Guten selbst (oder des
Bosen) als auch der (theoretischen und praktischen) ,Unfihigkeit’ dieses Zustands, frei zu sein.

Im zweiten Argument distinguiert Kant zwischen dem ,,Wert der Person® und dem des
,Zustandes®. Der durch eine Krankheit (im Beispiel Kants: ,,Gicht®) verursachte Schmerz bezieht
sich auf den Wert des Zustands und wird mit dem Empfindungszustand der Person gleichgesetzt.
Die Person bzw. der Mensch nimmt diesen Schmerz wahr, da es zu seinem Wesen dazugehért, die
Wahrnehmungen seines Korpers zu empfangen, und diese beeinflussen direkt seinen ,physischen
Zustand". Dieser Schmerz wirkt sich jedoch nicht auf die Person selbst und den Wert aus, den diese
Person vor sich selbst hat. Bei dieser letzten Bedeutung der Person liegt der Akzent auf dem Gemiit
bzw. der Seele. Dies ist bereits ein Hinweis darauf, dass der Zustandsgedanke in der zweiten
Freiheitskategorien der Relation ihrer rationalen Bedeutung, namlich von der Person selbst und
nicht von der Person als Besitzer eines Korpers oder von Sinnen, abstammt.

In diesem Sinne, indem Kant betont, eine Liige — eine bdse, von einer bosen Maxime
abgeleitete Handlung — kénne den Mut der Person niederschlagen (im Sinne von ,deprimieren’
oder ,entmutigen®), ist von einem Zustand des Gemdtts oder der Seele die Rede, der durch die
Bestimmung des moralischen Gesetzes erzeugt wird. Es zeigt sich denn schnell, dass der ,,Wert
der Person® durch die Liige beeintrichtigt werden und eine ,,Empfindung® hervorrufen, die die
Form eines ,Zustands® annimmt. Die spezifische Deutung, die Kant mit diesem Gedanken gibt,
besteht nun darin, dass es einen Zustand der Person selbst gibt, der einerseits nicht mit physischen
Empfindungszustinden des Schmerzens identifizierbar ist und andererseits auf der moralischen
Bestimmung der Vernunft zurtickgeht.

Die Passage [C] ist aufschlussreich, wenn man nun in Betracht zieht, dass der Kontext
nochmals die Analyse von ,/Tugend®, ,,Pflicht” und ,,moralischer Gesinnung® ist. Also Kant
verbindet zwei wichtige Elemente des moralischen Lebens der Person: Zum einen verfiigt der
Mensch dank seiner Vernunft tiber eine ,sittliche Stufe®, die darin besteht, Achtung firs
moralische Gesetz zu haben, was nicht dasselbe ist, wie alle moralischen Gesetze stets fehlerfrei zu
befolgen, wozu ein Mensch nicht fihig ist. Zum anderen fithrt diese Unmdglichkeit perfekter
Befolgung dieser Gesetze (in Bezug auf die Gesinnungen derselben) und die ,,Aufopferung*”** in
der ,,Uberwindung® einer Begierde dazu, den moralischen Zustand der Person als ,,Tugend* bzw.
,moralische Gesinnung im Kampfe® zu begreifen. Der sittliche Zustand nimmt hier seine
definitorische Form an, insofern das Sittengesetz den Willen bestimmt und wo in der Person de
facto und konstant in threm Leben die Moglichkeit liegt, das Gesetz zu ignorieren bzw. zu negieren.
Restimierend: Der Mensch kann Gber den moralischen Zustand seiner Person nachdenken, soweit
er sich der Tugend bewusst ist, in der sich die ,,Bestrebung® vor den als Materie in den Maximen
fungierenden Neigungen ausdriickt.

Der Hauptkontext, in dem die Passage [D] zu finden ist, bezieht sich auf die Auflésung bzw.
Kritische Aufhebung der Antinomie der praktischen Vernunft, deren Thematik ,, Tugend* und
,,Glickseligkeit™ in den Mittelpunkt stellt, und es ist auch bedeutsam fir das Verstindnis des

932 Vgl. KpV 05:83.
145



Zustandes der Person als Beschreibung und Inhalt der Kategorie der Freiheit. Kant stellt sich da
die Frage, ob ,,[..] man aber nicht ein Wort [hat], welches nicht einen Genul}, wie das der
Glickseligkeit, bezeichnete, aber doch ein Wohlgefallen an seiner Existenz, ein Analogon der
Gliickseligkeit, welche das BewuBtsein der Tugend notwendig begleiten muB, anzeiget [...]*””. In
der ,,Selbstzufriedenheit™ besteht dieses Wohlgefallen und es wird diesbeztiglich auch betont, dass
die in die Tugend gedachte Moralitit von dieser intellektuellen Zufriedenheit begleitet sein muss,
die dem Genuss bzw. Vergniigen der Gliickseligkeit analog sein kann. Das Charakteristische des
Bewusstseins, das Selbstzufriedenheit genannt wird, ist nun dasjenige, das es um ,,ein negatives
Wohlgefallen“”* geht, das die Person mit seinem Zustand und an ihrer ,,Existenz* hat, ,,in welchem
man nichts zu bediitfen sich bewufBt ist“””. Das Wesentliche, das hier aufs Spiel gesetzt witd,
besteht vor allem darin, dass ,etwas‘ mit dem Zustand der Person, der sich als Selbstzufriedenheit
darstellen lasst, verbunden wird. In Kants Argumentation wird klar, dass dieses etwas, das sich auf
den Zustand als (Selbst) Zufriedenheit erstreckt, als ,,moralische Maximen® betrachtet wird:

,Freiheit und das BewuBtsein derselben, als eines Vermogens, mit iberwiegender Gesinnung das moralische
Gesetz zu befolgen, ist Unabhingigkeit von Neigungen, wenigstens als bestimmenden (wenn gleich
nicht als affizierenden) Bewegursachen unseres Begehrens, und, so fern, als ich mir derselben in der
Befolgung meiner moralischen Maximen bewul3t bin, der einzige Quell einer notwendig damit verbundenen,
auf keinem besonderen Gefithle beruhenden, unvetrinderlichen Zufriedenheit, und diese kann intellektuell

. 936
heien*".

Von besonderer Bedeutung sind die von Kant hinsichtlich der Zufriedenheit aufgezeichneten
Zusammenhinge. An erster Stelle steht die Freiheit mit der moralischen Gesinnung, die vor allem
als Unabhingigkeit angesehen werden. Es wird zwischen Bestimmung und Affektion
unterschieden, um die moralischen Maximen an die Seite der Unabhingigkeit der Bestimmung zu
stellen. Die Freiheit des Willens bedeutet hier die Befolgung meiner moralischen Maximen und
diese Maximen stehen mit dem Zustand der Person als ,,Zufriedenheit™ in Verbindung. Auffallend
und wichtig zugleich ist hier, dass dieser Zustand ein solcher ist, der sich nicht verindert. Im
Gegensatz dazu stehen die Neigungen, die ,,wechseln, wachsen mit Begtinstigung, die man ihnen
widerfahren 1d6t, und lassen immer ein noch groBeres Leeres tibrig, als man auszufillen gedacht
hat“”’. Hier lisst sich eine metaphysisch-moralische Unterscheidung zwischen (Selbst-)
Zufriedenheit als Zustand und Neigung als Zustand markieren.

Mit der Kategorie ,,Auf den Zustand der Person® wird grundsatzlich an einen Begriff a priori
gedacht, der jenen unverinderlichen (Selbst-) Zufriedenheitszustand der Person exponiert. Die
Analyse von den vier oben zitierten Passagen zeigt uns per se, dass die Kategorie nicht als
empirischer Zustand der Person, sondern als Wohlgefallen der praktischen Vernunft in der Person
selbst, ndmlich in einem moralischen Zustand, betrachtet werden muss. Theo Kobusch markiert
mit Recht diesen Punkt und interpretiert richtig, dass es sich bei dieser zweiten praktischen
Kategorie der Relation um einen moralischen Zustand handelt: ,,Der Begriff des Zustandes ist bei
Kant wie in der mittelalterlichen Tradition, die bis zur Wolffschule reicht, durchaus mehrdeutig.
Er kann die Bestimmtheit eines Dinges, einer Substanz, bezeichnen, aber auch die Befindlichkeit
der Seele im irdischen Leben oder nach dem Tode. Was hier, in der Tafel der Kategorien gemeint
ist, ist der (im mittelalterlichen Sinne verstandene) moralische Zustand, das heil3t der Zustand eines
Willens beziehungsweise einer Person, das Wort durchaus im doppelten Sinne verstanden als die
mit einem Willen ausgestattete und durch Freiheit geadelte Einzelperson wie auch als die persona

933 KpV 05:118.
934 KpV 05.117.
935 KpV 05:117.
936 KpV 05.117.
957 KpV 05:118.

146



moralis composita, das heilit die zusammengesetzte Person des Staates, (...). Der Zustand der
Person ist also der moralische Zustand*“*,

In diesem Sinne werden die in den Maximen als Materie enthaltenen Neigungen als eine
gewisse Art des Mannigfaltigen der Begehrungen durch die Kategorie ,,der Einheit des Bewul3tseins
ciner im moralischen Gesetze gebietenden praktischen Vernunft*”” unterworfen. Die moralischen
Maximen stehen somit in Zusammenhang mit dem Zufriedenheitszustand der Person, der die
Wirklichkeit der moralischen Gesinnung hervorbringt. Wie gezeigt, ist diese Wirklichkeit auf die
Begriffe des Guten und Bosen als Objekte der praktischen Vernunft bezogen. So gesehen
positioniert sich diese Kategorie vor dem moralischen Gesetz positiv wie die erste
Relationskategorie.

5. Die dritte Kategorie der Relation

Bei der dritten Kategorie der Relation ,,Wechselseitig einer Person auf den Zustand der
anderen”" ist es erforderlich, den Unterschied zwischen dieser und den beiden anderen oben
analysierten Relationskategorien zu prizisieren. Aber zunichst werden einige allgemeine
Bemerkungen gemacht werden. Da es sich um eine Kategorie praktisch-moralischer Freiheit
handelt, schlieBt diese Analyse die Auffassung aus, dass sie als ein Begriff der Erfahrung oder der
Synthesis der Objekte des sinnlichen Begehrens angesehen werden muss. Wie gezeigt, muss eine
solche Perspektive als willkiirlich und irrtimlich betrachtet werden, weil diese Kategorien der
Freiheit keine Funktion der Einheit der Erkenntnis der Gegenstinde sind, die uns aus der
Erfahrung weder der Gefithle noch der Anschauungen gegeben werden kénnen.

Es geht nicht um die Méglichkeit der Erfahrung bzw. der Gegenstinde der Erfahrung,
sondern um die moralische Moglichkeit der Handlung, die nicht nach Funktionen, sondern nach
Prinzipien der praktischen Vernunft begriindet ist. Die Strategie, die dritte Kategorie der Freiheit
als ein disjunktives Urteil zu betrachten, um dann sie als Begriff einer Funktion fiir Gefthle der
Lust oder Unlust zu gebrauchen, fiihrt einigen Autoren”' zur Negation des moralischen Charakters
der Freiheit wie auch desjenigen der praktischen Vernunft und hat eine vollstindige Beimischung
der natiirlichen Elemente mit intelligiblen Elementen zur Folge.

Die handlungssituierte Regel ,wir sollen die Schweigepflicht beachten® ist keine Funktion der
Einheit in einem Urteil (wie bspw. ,,die Welt ist entweder durch einen blinden Zufall da oder durch
innere Notwendigkeit oder durch eine duBlere Ursache“’*), um ein Objekt der Erkenntnis der
Erfahrung bzw. eine Objekt der sinnlichen Begierde nach dem Gliickseligkeitsideal auszumachen.
In diesem Sinne synthetisiert diese Kategorie keine auf die raumzeitliche Form zurtickgehenden
Vorstellung der Gefiihle der Lust oder Unlust. Diese Kategorie wie die anderen unterwirft ein
Mannigfaltiges der Begehrungen vor allem der Einheit des Bewusstseins einer im moralischen
Gesetz gebietenden und praktischen Vernunft oder eines reinen Willens, um die Wirklichkeit einer
moralischen Willensgesinnung hervorzubringen. Die oben erwihnte und willkiirliche Strategie der
Interpreten einer metaphysischen und transzendentalen Deduktion der Freiheitskategorien kann

938 Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.2.0., S. 58. Vgl. Meier, Georg: Allgemeine practische
Weltweisheit (1764), in: Wolff, Christian: Gesammelte Werke, 111, Abt.. Materialien und Dokumente, Bd. 107,
Hildesheim/Ziirich/New Yotk 2006, S. 529.

939 KpV 05:66.

940 KpV 05:66.

941 Die Fille dieser Auslegung sind bspw. H. Puls und S. Zimmermann. Im Unterschied zu diesem letzten Autor hat
Puls sich bei ciner expliziten Erklirung (Zimmermann hat lediglich Vermutungen aufgrund seiner allgemeinen
Primissen einer metaphysischen Deduktion) Mithe gegeben, was er unter eine Derivation der dritten praktischen
Kategorie der Relation aus dem disjunktiven Urteil versteht: ,,Das dritte Moment der Relation in der Urteilstafel besteht
in eine disjunktiven Urteil, d. h. einem Urteil der Form ,,S ist entweder P oder nicht P (Puls, Heiko: Funktionen, a.a.0.,
S. 97). Nach eciner Erlduterung des Urteils setzt Puls fort: ,,Ein analoger Sachverhalt liegt nun in der praktischen
Reflexion anhand der dritten praktischen Relationskategorie vor. (...) Die Bestimmung einer Handlungsabsicht durch
Selbstliebe und ein Handeln, das dem Sittengesetz folgt, stehen so als ein Aggregat zusammen, wie die Pridikation ,,S
ist P“ und ,,S ist nicht P (ebd. S. 99).

942 KrV B 99.

147



nicht durch das System einer Kritik der praktischen Vernunft bewiesen werden, weil diese Strategie
Argumente prisentiert, die weder mit diesem System noch mit der Theorie der durch das Faktum
der Vernunft demonstrierenden Freiheit vereinbar sind. Ein Hinweis auf die kategoriale Synthesis
sinnlicher aus der Erfahrung des handelnden Menschen stammenden Elemente ist in der Kpl”
nicht nachweisbar.

Eine der wichtigsten Problematik dieser Strategie’* besteht darin, dass sie voraussetzt, die
praktische Kategorie wire bereits als Natur bestimmt, ohne vorher zu fragen, wie sie dazu kommen
konnte, die Objekte der sinnlichen Natur der Begierden zu bilden, um zu vollstindiger und wahrer
Erkenntnis zu gelangen. Anders formuliert: Die Autoren dieser Deutung der praktischen
Relationskategorie als mit dem disjunktiven Urteil identisch setzen bereits ohne Belege (da weder
Kant das in seinen Bemerkungen belegt hat noch die Autoren konnen ausgehend dieser
Bemerkungen der Tafel solcher Identitdt mit dem disjunktiven Urteil nachweisen) voraus, dass in
der Kategorie die natiirliche Natur gedacht werden muss, um ein auf Selbstliebe beruhendes
Handeln zu bilden. Diese willkiitliche, auf die theoretische Abstraktion des Formalen eines
disjunktiven Urteils zuriickgehende Voraussetzung nicht als eine Voraussetzung, die einen Begriff
a priori der moralischen Freiheit der reinen Vernunft bestimmt, zugelassen werden kann.

Bei niherer Betrachtung findet man innerhalb dieser dritten Kategoriengruppe der Freiheit
zwei Arten von ,,Relation®, die sich zwar erginzen, aber dennoch getrennt nachvollzogen werden
miussen. In den ersten beiden Kategorien war festgelegt worden, dass die moralischen Maximen
(es konnte auch moralische Vorschriften und praktische Gesetze sein) die Materie der reinen
Vernunft im praktischen Sinne sind, die sich ,,auf die Personlichkeit™ und ,,auf den Zustand der
Person® bezieht. So gesehen ist in der ersten Kategorie eine Relation solcher Maximen mit dem
Bewusstsein der Personlichkeit der Person und in der zweiten dieselbe Relation aber mit dem
Zustand der Person in der moralischen Bestimmung. Bei der dritten Kategorie scheinen sich zwei
parallele Relationen gleichzeitig zu etablieren: einerseits das Verhiltnis, das sie in sich selbst mit
dem AuBeren zu sich selbst herstellt, und andererseits das Verhiltnis innerhalb der Kategorie
selbst, d. h. die ,Wechselseitigkeit der Person auf den Zustand anderer Person‘. Davon ausgehend
muss man ihre Elemente feststellen und genau spezifizieren, worin jeder von ihnen besteht. Im
Hinweis auf das Innerliche der Kategorie gibt es drei unterschiedliche Elemente: a) das
Wechselseitige, b) eine Person und c) der Zustand anderer Person(en).

a) Wechselseitigkeit isoliert genommen kann ,aufeinander bezogen“ bedeuten.
Dementsprechend enthalten teils das logische Urteil und die Verstandeskategorie, teils die
Kategorie der Freiheit diesen Sinn der Wechselseitigkeit. Wenn es etwas gibt, das alle Formen der
Reziprozitit auszeichnet, dann ist es der gegenseitige Bezug der Dinge. Es erhebt sich nun die
Frage, ob aufgrund dieses Merkmals das in der Kategorie enthaltene Wechselseitige letztlich eine
,»Ableitung des disjunktiven logischen Urteils oder der Verstandeskategorie (durch Konkordanz™*
und Identitit der Funktion) sein koénnte. Die letzte Option scheint verworfen zu werden, weil die
in der Gemeinschaft von Subtanzen gedachte Gleichzeitigkeit zwangsliufig eine Bestimmung der
»Zeit mit sich bringt, die der Bestimmung der ,,Freiheit™ entgegensteht. Wenn man aber das
disjunktive Urteil genau priifte, scheint es eine Ubereinstimmung zu geben; jedoch gibt es in Bezug
auf das Entscheidende dieses Urteils keine. Kant weist darauf hin, dass sich in dieser Art von Utrteil
die Erkenntnisse gegenseitig ausschlieen, obwohl sie in einer Gemeinschaft als Ganze der wahren
Erkenntnisse koordinieren koénnen. Insofern muss eine logische Opposition der Teile der
Erkenntnisse durch ,,Ausschluss* gedacht werden.

Wie aber vermag man nun die Funktion des disjunktiven Urteils zu erkennen? Der Kern
dieses Urteils, bei dem es eine Aufteilung der zu denen jeder Satz gehorigen Sphiren™ gibt, liegt
in dem ,,Ausschluss eines Teiles gegentiber einem anderen Teil, obwohl die Teile zusammen das

9% Die Auslegung von Claudia Graband macht keine Ausnahme dieser Strategie aus: ,,Auch die Maxime einer
handelnden Person, die auf den Zustand der anderen gerichtet ist, kann sich auf den physischen, moralischen oder den
Zustand des Gliicks oder Ungliicks dieser anderen Personen richten® (Graband, Claudia: Das VVermaigen, a.a.0., S. 60).
4 Vel KrV B 111 £.
945 Vgl. Log. 09:106.

148



Ganze bilden, was charakteristisch fiir die Gemeinschaft und die Wechselwirkung zwischen dem
Handelnden und Leidenden ist. In diesem Sinne bildet sich die Relation des Ganzen aus dem
Ausschluss seiner getrennten Teile. Diese ausgeschlossenen Teile sind logisch entgegensetzte
Erkenntnisse. Ein disjunktives Urteil hat die Form kopulativer Konjunktion ,entweder/odet,
bspw.: Ein Subjekt ist entweder krank oder nicht krank. Hier schlie3t das Urteil ,krank zu sein® den
Teil ,nicht krank zu sein® aus. Wenn die Opposition gesetzt wird, liegt Ausschluss vor, es gibt zwei
oder mehr Sitze, die bejaht und verneint werden, und in diesem Sinne sind sie begrenzt, da sie
auch problematische Urteile”*® sind. Darin liegt ihte Zuordnung und nicht ihre Unterordnung,
indem alle Teile zusammen ein Ganzes bilden, da sie einander ausschlieBen. Aus der Opposition
formiert hier eine gewisse Gemeinschaft (was in der dritten Verstandeskategorie der Relation
gemeint ist).

In der dritten Freiheitskategorie der Relation wird kein Ausschluss und keine Opposition der
einen Sphire gegeniiber der anderen konzipiert. Es ist zwar nicht zu leugnen, dass es zwar eine
,»Analogie® zwischen jener dritten Verstandeskategorie und der dritten relationalen Kategorie der
Freiheit gibt, was jedoch nicht zur Folge hat, dass diese Kategorie vollstindig mit dem disjunktiven
Urteil vereinbar ist, um daraus dann zu schliefen, dass es eine Ableitung aus metaphysischer
Deduktion geben kann. Manche Autoren verwechseln die Termini ,,Analogie® mit ,,Ableitung®
bzw. ,,Deduktion®, und sie beweisen nicht, wie der Begriff a priori ,,Wechselseitig einer Person auf
den Zustand anderer Person® von dem Urteil ,Disjunktive” oder von der Kategorie ,,der
Gemeinschaft (Wechselwirkung zwischen dem Handelnden und Liedenden)® abgeleitet wird. Im
disjunktiven Urteil sind Ausschluss, Begrenzung und Koordination der Teile grundlegend.

Man kann nicht sagen, eine Gemeinschaft werde ohne Integration von Gegensitzen gedacht.
Gleichwohl treffen in der dritten Relationskategorie der Freiheit diese Gegensitze nicht
aufeinander, weil die Zustinde der Personen unter moralischer Bestimmung dieselben sind und
sich nicht unterscheiden. Deshalb ist die kantische Moral dadurch gekennzeichnet, dass sie
universell ist und es weder bei moralischen Zustinden noch bei Personen partikulare
Differenzierungen gibt, die sich gegenseitig ausschlieen. Der Zustand moralischer Zufriedenheit
einer Person exkludiert ihren anderen Zufriedenheitszustand nicht; die dritte Kategorie der
Relation inkludiert den Zustand moralischer Zufriedenheit anderer Personen als Wirklichkeit einer
moralischen Intention. Insofern gibt es in dieser Kategorie der Freiheit keine die Ausschliisse
begiinstigende Opposition. Im Reich der Zwecke an sich selbst kann kein Ausschluss, weder der
Personen noch der moralischen Zustinde gedacht werden.

Vor dem Hintergrund dieser Bemerkungen kann deutlich akzentuiert werden, dass in dieser
Kategorie eine ,,Analogie” mit der Kategorie des Verstandes ,,Gemeinschaft” gedacht werden
kann, die in gewissem Sinne eine ,,Wechselseitigkeit® beinhaltet. Die Reziprozitit spiegelt sich also
in einer Gruppe der moralisch handelnden Personen wider, in einer Welt als moralischer Welt oder
auch in einem Reich als Reich der moralischen Zwecke bzw. einer Gemeinschaft moralischer
Zustinde zwischen Personen. Dies liegt daran, dass uns das Konzept ,,wechselseitig* dazu bringt,
an zwel oder mehr Elemente zu denken, die miteinander verwandt sind. Kant macht auf diese
Weise deutlich, dass es sich um eine Person handelt, die ,,auf den Zustand anderer Personen
bezogen ist. So gesehen schlieB3t eine Person ihren eigenen Zustand nicht aus, um sie mit dem
Zustand anderer in Beziehung zu treten. Beide Zustinde sind durch ein einziges moralisches
Fundament bestimmt.

Somit wird die Auffassung vertreten, dass der Kategorie eine empirische Bestimmung
zuzuschreiben ist; denn der Interpret Stephan Zimmermann meint, dass eine Ableitung von dieser
Kategorie aus dem disjunktiven Urteil zu rechtfertigen wire. Fir die Willensbestimmung sei nach
ihm dieser Umstand gleichgiiltig”’. Im Gegensatz dazu gibt es keinen Grund anzunehmen, dass
die Kategorie des Verstandes und die Kategorie der Freiheit sich auf dieselben Objekte als Objekte
der Erfahrung beziehen, wenn man meint, dass dieses disjunktive Urteil nun der Verstandes- und
Freiheitskategorie zugrunde liegen wirde. Nicht nur, weil es fir Kant unlogisch wire, zwei

946 Vgl. Log. 09:107.
947 Vgl. Zimmermann, S.: Kants Kategorien, a.a.O., S. 255 ff.; Zimmermann, S.: Zu den Freibeitskategorien, a.a.0., S. 240 ff.

149



Tabellen fiir denselben Zweck aufzustellen, sondern auch, weil Gefithle als Zustinde
notwendigerweise ,,Zeit implizieren. Zeit ist kein Element, das Kant in der Tafel der Freiheit in
Betracht zieht. Die kontinuierlichen Zeitformen der Neigungszustinde oder des Mannigfaltigen
der Begehrungen dem moralischen Gesetz zu unterwerfen, ist nicht gleichbedeutend damit, dieses
Mannigfaltige als Phinomen in einem Begriff zu synthetisieren.

b) Der in der dritten Relationskategorie der Freiheit gedachte Personbegrift ist nichts anderes
als der Begriff der Person der zweiten Relationskategorie. Kant sagt zwar nicht ,Wechselseitig eines
Zustandes der Person auf den Zustand anderer, aber der Personbegriff impliziert die Verbindung
des sinnlichen und verniinftigen Teils des Menschen als handelndem Wesen und mit ihm auch
seinen Zustand. Es gibt jedoch ein Detail, das nicht unbemerkt bleiben kann und das ist die
numerische Charakterisierung, mit der die Person erwihnt wird. Kant spricht von ,,einer* Person.
Wie konnte das verstanden werden? Offensichtlich spielt der Ausdruck auf eine generische
Bedeutung an, d. h. es geht nicht um eine bestimmte, sondern um eine jede Person; aber die
Tatsache der einheitlichen Quantifizierung zeigt auch, dass der Ausgangspunkt der kategorialen
inneren Beziehung bei einem Individuum liegt, das sich auf andere Zustinde bezieht, wie wenn wir
sagen wiirden, bei der individuellen Bestimmung meines Willens durch das moralische Gesetz
verbinde ich mich mit den Zustinden anderer Personen, die auch ihre je eigenen moralischen
Zustinde fithlen. Damit scheint sich der Gemeinschaftscharakter von Zustinden zu akzentuieren,
die sich nicht gegeneinanderstellen, sondern vielmehr zu einer Reziprozitit zusammenschlieBen,
die verschiedene Varianten haben kann (Gruppe, Gemeinschaft, Welt, Reich). Der Imperativ der
Zwecke an sich selbst ist ein bemerkenswertes Beispiel dafiir, wie Kant die Beziehung einer
,Person® mit anderen — vermittelst des Begriffs der Person a priori — denkt.

¢) Die Beziehung einer Person ,,auf den Zustand der anderen® spezifiziert die wechselseitige
Bestimmtheit, welche die Moral bei Kant unter Personen aufgrund der strengen Unpersonlichkeit
des Sittengesetzes (sc. als Form der ,,Allgemeinheit®) besitzt. Denn der Personbegrift ist dadurch
gekennzeichnet, dass er sowohl den intelligiblen Teil des Menschen — teils dank des sittlichen
Personlichkeitsbegriffs, teils durch sich selbst — als auch den sinnlichen Teil beschreibt. Aufgrund
dieses sensiblen Teils ist der Begriff der Person nicht ein Begriff, der unmittelbar mit der
Personlichkeit als einem intelligiblen Akt des sittlichen Gesetzes identifiziert wird. Das heil3t: Die
Person ist nicht ausgehend von der Kpl” ein Konzept, in dem die Universalitit als Ganzes gedacht
wird. Es ist erfordetlich, an die sittliche Personlichkeit der Person zu denken, damit wir vor einem
allgemeinen Konzept stehen. Also, diese Allgemeinheit, zu der alle rationalen Wesen und damit die
Menschen gehéren, ist, wie Manfred Baum behauptet, eine unpersénliche Universalitit’™®. Es ist
unpersonlich, denn es geht nicht um die Moral einer bestimmten oder einzelnen Person; vielmehr
werden alle Menschen in die Gesetzformulierung miteinbezogen. Mehr noch, sie inkludiert tber
die Menschen selbst hinaus auch alle anderen Wesen, die Vernunft und Wille” innehaben. Diese
Unpersonlichkeit des Gesetzes und seiner Freiheit konkretisiert sich nun auch in der Bezugnahme
auf die Zustinde der anderen Personen.

Mit diesem Standpunkt will Kant negativ meinen, dass die Moral nicht nur eine individuelle
Resolution im Menschen sein kann, sondern sich die Moral auch in Beziehung zu anderen
moralischen Zustinden anderer Personen bringen lisst. Dementsprechend kann man das Gute
(und das Bose) nicht nur als rationales Konzept an sich, sondern auch als Zustand einer
moralischen Zufriedenheit oder Gemutsunruhe auffassen. Eine andere Person kénnte das Gute
oder das Bose in diesen Zustinden erkennen und verstehen. Denn es ist fiir Kant zumindest in der
zweiten Kritik eine Voraussetzung, dass der Zustand der Selbstzufriedenheit im Gegensatz zu den
direkt von der Sensibilitit ausgehenden Gefithlen nicht verindert werden kann. Wenn man eine
Gemutsunruhe tber eine bose Handlung, sei es meine oder die von jemand anderem, zum
Ausdruck bringt, wie z.B. die ungerechte Bestrafung einer unschuldigen Person, wird eine andere
Person mit ihrem moralischen Zustand verstehen kénnen, was als bdse formuliert ist, weil das

948 Vgl. Baum, Manfred: ,,Subjekt und Person bei Kant (2001), in: Hining, Dieter: Kleine Schriften: Arbeiten zu Kants
praktischer Philosophie, Band 2, Berlin 2020, S. 29.
9% Vgl. KpV 05:32.

150



moralisch Gute und moralisch Bése Begriffe von Objekten sein sollen, die auf alle Menschen
anwendbar sein kbnnen missen.

§5. Die praktischen Kategorien der Modalitit
1. Die Modalkategorien in der Vorrede der zweiten Kritik

Kant vergleicht die ersten beiden Modalititskategorien im Kontext der Auseinandersetzung
zwischen einer neuen Sprache in der Philosophie und der ,,Popularitit® von Begriffen und
Ausdricken. Interessant an diesem Vergleich zu zeigen ist, dass der Unterschied zwischen dem
,Erlaubten — Unerlaubten*”’ und der ,,Plicht — der ,,Pflichtwidrigen‘ als Begriffe”' fungieren,
die nach Kants Absicht der Popularitit nahestehen und, obwohl sie einer expliziten
Unterscheidung bediirfen, ,,dieser Unterschied der Bedeutung ist auch dem gemeinen
Sprachgebrauche [deutsche Sprache] nicht ganz fremd, wenn gleich etwas ungewohnlich“”. Im
Hintergrund des Popularititsproblems steht zweifellos die Problematik des ,,Verstindnisses der
philosophischen Sprache Kants, das im Zusammenhang mit der ersten Krizi& kritisiert wurde. In
diesem Sinne zeige es thm zufolge Bedirftigkeit an, die ,,Bedeutung® und den ,,Sinn* jener Begriffe
zu erkliren, auf die sich die ,,Ausdriicke” des Erlaubten und der Pflicht mit ihren jeweiligen
Negationen beziehen.

,,90 hat in der Tafel der Kategorien der praktischen Vernunft, in dem Titel der Modalitit, das Erlaubte
und Unerlaubte (praktisch-objektiv Mégliche und Unmégliche) mit der nichstfolgenden Kategorie der
Pflicht und des Pflichtwidrigen im gemeinen Sprachgebrauche beinahe einetlei Sinn; hier aber soll das
erstere dasjenige bedeuten, was mit einer blo méglichen praktischen Vorschrift in Einstimmung oder
Widerstreit ist (wie etwa die Auflsung aller Probleme der Geometrie und Mechanik), das zweite, was in
solcher Beziehung auf ein in der Vernunft iiberhaupt wirklich liegendes Gesetz steht; und dieser Unterschied
der Bedeutung ist auch dem gemeinen Sprachgebrauche nicht ganz fremd, wenn gleich etwas ungewohnlich.
So ist es z.B. einem Redner, als solchem, unerlaubt, neue Worte oder Wortfiigungen zu schmieden; dem
Dichter ist es in gewissem Malle erlaubt; in keinem von beiden wird hier an Pflicht gedacht. Denn wer sich
um den Ruf eines Redners bringen will, dem kann es niemand wehren. Es ist hier nur um den Unterschied der
Imperativen unter problematischem, assertorischem und apodiktischem Bestimmungsgrunde zu

1111‘1“953

Was zunichst in diesem Zitat auffillt, ist die Beschreibung der Kategorie des Erlaubten —
Unerlaubten, mithin das praktisch-objektiv Mégliche — Unmdgliche. Dartiber werden zwei klare
und deutliche Dinge gesagt: Diese Kategorie wird mit der ersten Verstandeskategorie der Modalitit
,»Moglichkeit — Unmoglichkeit“”* gleichgestellt und es handelt sich bei ihnen um das Mégliche —
Unmogliche im Bereich des Praktischen und Objektiven. So wird prazisiert: Es gibt zwar eine
Gleichsetzung, aber es hat nichts mit dem ,,Theoretischen® zu tun. Von hier aus nehmen die
Probleme ihren Lauf. Denn innerhalb der Autoren gibt es weiterhin die Spaltung zwischen den

950 Das erste Problem, das als das erste philosophisch historische Problem der Tafeldeutung der praktischen Kategorien
betrachtet werden kann, besteht nach Rehberg in der Undeutlichkeit der Modalititskategorien insgesamt. Rehberg
schldgt jedoch eine Modifizierung der modalen Kategorien dadurch vor, und zwar derart, dass er den Begtriffen des
Erlaubten und des Unerlaubten eine Verbindung mit dem Pflichtbegriff hinzuflige und neue Begriffe in die zweiten
und dritten Kategorien einschiebe: ,,1) Das Erlaubte (was mit der Pflicht bestehen kann) und das Unerlaubte, 2) Das
PflichtmiBige oder Tugendhafte (das durch die Pflicht wirklich bestimmte) und dessen Gegentheil: und endlich das
Heilige (welches in durchaus nothwendiger Uebereinstimmung mit dem moralischen Gesetze steht, weil es nichts
als reiner Ausdruck desselben ist) und das Unheilige” (Rehberg, August Wilhelm: Samtliche Werke, 3 Bands, Hannover
1828-1831, S. 065). SchlieBlich betont Rehberg die Zuordnung der dritten Kategorie ,,vollkommene und
unvollkommene Pflicht” zu den Quantititskategorien, da sie als subjektive und objektive Bestimmungen bewertet
werden mussten.

951 Zur Ubersicht iiber die ,,Realoppositionsverhiltnisse” von den Begriffen der Modalitit siche Fulda, Hans Friedrich:
Kants Kategorien, a.2.0., S. 250 ff.

952 KpV 05:11 Anm.

953 KpV 05:11 Anm.

954 KrV B 106.

151



Lagern derjenigen, die behaupten, dass das praktisch-objektive Mégliche des Erlaubten nichts mit
der Moral zu tun hat oder es fiir das moralische Handeln irrelevant ist, und derjenigen, die
affirmieren, dass all diese Begriffe moralische sind. Bisher kann aber nur gesagt werden, dass es in
der Diskussion darum geht, wie das praktisch-objektiv Mégliche und Unmégliche interpretiert
werden konnte.

Nachdem Kant klargestellt, dass ,,im gemeinen Sprachgebrauche das Erlaubte oder
praktisch-objektiv Mégliche von der Pflicht unterschieden wird, bekriftigt er dass, ,,das erstere
dasjenige bedeuten [soll], was mit einer blo3 mdéglichen praktischen Vorschrift in Einstimmung
oder Widerstreit ist“, und fuhrt zwei kuriose Beispiele an: die Auflésung der Probleme der
,Geometrie® und der ,,Mechanik®. Hier zeigt sich eines der Hauptmerkmale des Erlaubten in der
Vorrede. Eine blol mdégliche ,,Vorschrift® kann zweierlei bedeuten: Auf der einen Seite ,ein
hypothetischer Imperativ® und auf der anderen Seite ,eine von zwei oder mehreren Personen
geteilte Maxime’. Dem Beispiel in Klammern folgend, scheint es sich um einen hypothetischen
Imperativ zu handeln — da eine Maxime als ein subjektives Prinzip betrachtet wird, das ein
moralisches Dilemma darstellt —, d. h. es wird benétigt, um ein mathematisches Problem zu 16sen,
wie es in Geometrie und Mechanik auftritt. Wenn jemand ein geometrisches Problem I6sen will,
muss er einen ,,Zweck® und die notwendigen, mit diesem Zweck verbundenen ,,Mittel* ausfithren
wollen. Dasselbe bei der Mechanik. Daraus folgt nun, dass Kant behaupten wiirde, dass das
praktisch-objektive Mégliche als einen hypothetischen Imperativ angesehen werden kénnte. Also
wird das praktisch-objektive Mogliche mit dem ,,Erlaubten® identifiziert, so ist das Erlaubte das,
was einem hypothetischen Imperativ entspricht.

Die finale Konsequenz dieser Aussage verblifft. Kant betont: Was erlaubt ist, bedeutet eine
mogliche praktische Vorschrift als Satz zur Auflésung der Probleme der Geometrie und Mechanik,
und dabei stehen wir vor einem hypothetischen Imperativ bzw. ,Vorschriften der
Geschicklichkeit“’”. Es handelt sich hier um einen geometrischen bzw. mechanischen Satz zur
Auflésung der Probleme dieser Wissenschaften. Allein diese Position dessen, was erlaubt ist, wirft
mindestens zwei wichtige Probleme fiir das System der Kritik auf. Geometrie, wenn darin eine
Mathematik des Raumes gemeint ist, hat nichts mit der Bestimmung des Willens zu tun”, im
Gegensatz zu den Geschicklichkeitsregeln”’, die es mit der Bestimmung des Willens in Bezug auf
eine begehrte Wirkung und die Mittel zu ihrer Erreichung zu tun haben.

Unabhingig von dieser Problematik wird damit hervorgehoben, dass die ,,Regeln der
Geschicklichkeit® theoretische Prinzipien sind. Dies fithrt zu dem zweiten Problem, das mit dem
von Kant selbst festgestellten Unterschied zwischen Theoretischem und Praktischem zu tun hat.
Also, wie hinsichtlich der zweiten Kategorie der Quantitit™® gezeigt wurde, miissen alle Sitze der
Geometrie und Mechanik in der Naturwissenschaft angesiedelt sein. Wenn das Erlaubte als
praktisch-mogliche Vorschrift im Sinne eines hypothetischen Imperativs der Geschicklichkeit
interpretiert werden soll, dann ist es kein strikt praktischer Satz, sondern ein theoretischer und
wurde nicht zur Ordnung der Begriffe gehoren, die von der ,,praktischen Freiheit™ ausgehen,
sondern wurde er fir die Anschauungen in der Welt der Natur bestimmt sein.

Die Bedeutung und der Sinn von dem Erlaubten und Unerlaubten wird in Bezug auf die
Pflicht und ihre Negation durch ein anderes Beispiel verdeutlicht: Kant vergleicht die Aktivitit
eines Redners und eines Dichters, als ob er ein Handbuch der Rhetorik kritisieren wiirde. Die
Neuheit des Beispiels liegt nicht nur darin, dass er eine solche Unterscheidung ausfiihrt, sondern
auch darin, dass die Thematik ,,Neue Worte zu kiinsteln® als Beispiel fiir den gesamten Kontext
prisentiert wird, in dem diese Unterscheidung auch erscheint: Ein Redner und ein Dichter (und
die Philosophen sind davon nicht ausgeschlossen) werden mit der Frage konfrontiert, neue Worter

955 KpV 05:20. Vgl. GMS 04:415.

956 Vgl. 05:26 Anm.

957 Vgl. KpV 05:20.

958 Es wiire sehr seltsam, wenn Kant, wie bspw. Heiko Puls sehen will, den Begriff ,,Vorschrift™ wiederholte, das heif3t,
dass es sich bei beiden Kategorien (objektive Vorschriften und das Erlaubte) um ,,Vorschriften® handeln wiirde.
Entweder sind sie verschiedenen oder gibt es eine Wiederholung im System der Tafel (vgl. Puls, Heiko: Funktionen,
2.2.0,, S. 64 und f.).

152



zu kinsteln oder nicht, um einen Gedanken besser zu kommunizieren, der von einem bestimmten
Publikum verstanden werden soll. Damit dieses einen Sprecher verstehen kann, muss er in der
Lage sein, seine ,,Ausdriicke® moglichst populir zu machen. Die Popularitit fungiert somit als Ziel
der Distinktion von Etlaubtem und Pflicht. Kant selbst betont daher im selben Absatz, wo die
FuBnote inkorporiert steht, dass ,,die Erkenntnisart sich hier von selbst der Popularitit nihert””,
weil er verstanden werden will (,,denn ich will nur verstanden sein‘“*). Dass dem Redner neue
Worter zu kiinsteln unerlaubt sind, hat mit dem Ziel zu tun, populir zu sein. Diese Sorge Kants
um die Popularitit war bereits ein etabliertes Thema der Grundlegung, in der das Spannungsfeld
zwischen der Verwendung populirer Konzepte und dem Erbringen philosophischer Beitrige in
der reinen Moral dargestellt wird™".

Es mag weiterhin manchen tiberraschen, wenn auf der Grundlage des Gesagten festgestellt
wird, dass es sich in der Vorrede der zweiten Kritik bei dem Erlaubten um einen hypothetischen
Imperativ handelt: Wenn man sich als Redner nicht ruinieren will, dann kiinstelt man keine neuen
Worte. Dem Dichter hingegen wiirde aufgrund der Natur seiner Kunst sein Imperativ der
Geschicklichkeit sagen: Wenn man etwas ausdriicken will, fiir das man keinen adiquaten Ausdruck
findet, der dem Begrift entspricht, auf den es sich bezieht, dann kiinstelt neue Worte, denn das
konnte besser ausdriicken, was gegebene Begriffe nicht ausdriicken kénnen. In beiden Fillen will
man einen Zweck erreichen und nach den Mitteln suchen: Was erlaubt — unerlaubt ist, findet sich
da je nach Mittel fur den begehrten Zweck.

Dies stimmt mit dem Beispiel von Geometrie und Mechanik als praktisch-mogliche
Vorschriften tberein sowie mit der Behauptung, dass das Erlaubte mit einem problematischen
Imperativ’®® zu tun hat. Es ist wahrscheinlich, dass das Verstindnis des Erlaubten und diese
philosophische Unterscheidung zwischen Erlaubtem und Pflicht vor den Grundlegungsjahren
ausgearbeitet worden ist, da es nicht frei von technischen Inkonsistenzen ist. Denn in dieser Schrift
wird das Erlaubte und Unetlaubte auch in Bezug auf die Autonomie des Willens als ,,Moralitit*’*
verstanden.

Es gibt einige Gesichtspunkte in der Exposition des Erlaubten und Unerlaubten, die mit den
Bemerkungen vor und nach der Tafel im zweiten Hauptstiick der zweiten Kritik in Konflikt stehen.
Erstens: Kant stellt da fest, dass die ,,Freiheit® der Kategorien ,,als eine Art von Kausalitit, die aber
empirischen Bestimmungsgriinden nicht unterworfen ist“’*!, angesehen werden muss. Die
hypothetischen Imperative enthalten empirische Bestimmungsgrinde. Ergo: Die Kategorie dessen,
was in der Bemerkung der Tabelle erlaubt ist, widerspricht den Beispielen und Beschreibungen, die
derselben Kategorie in der FuBnote der Vorrede dargestellt werden. Zweitens: Wenn ,,die
Kategorien der Modalitit den Ubergang von praktischen Prinzipien iiberhaupt zu denen der
Sittlichkeit*’* einleiten bzw. vollziehen, sollten die drei Modalititskategorien mindestens einen
Zusammenhang mit der Moralitit und Autonomie haben, damit jene Modalitdtskategorien solche
Prinzipien mit der Sittlichkeit verbinden kénnen.

Dahingegen kann ein hypothetischer Imperativ der Geschicklichkeit, ndmlich angewandt auf
die Geometrie und Mechanik sowie auf die Kunst des Redners, keinen moralischen Inhalt besitzen.
Hier stehen wir vor einer Abweichung im Text. Drittens: Liegen allen Kategorien der Freiheit ,,die
Form eines reinen Willens® zum Grunde und sind sie mit der ,,Willensbestimmung® (hier im
Sinne eines freien Willens, nimlich ,,den Willen schlechthin als Willen*”*® zu bestimmen) und nicht
mit ,,Ausfihrung® der Absichten (denn die Suche nach den Mitteln, einen Zweck zu erreichen,
ist eine Art der Ausfithrung der Absicht), steht das im Konflikt mit dem Hinweis der Vorrede, an
der das Erlaubte — Unerlaubte in einem hypothetischen Imperativ der Geschicklichkeit unter einer

959 KpV 05:10.
90 KpV 05:10.

91 Vol. GMS 04:400, 04:410.
962 Vgl. GMS 04:414.

93 Vol. GMS 04:439, 04:422.
964 KpV 05:67.

965 KpV 05:67.

966 KpV 05:20.

153



problematischen Bedingung besteht. Betrachten wir kurz, wie oben angektndigt, was die Kant-
Forschung an dieser Stelle tiber die Modalbegriffe in der Vorrede zu sagen hat.

Im Anschluss an die Auslegung Lewis Becks™" hat Heiko Puls ganz richtig bemerkt, dass ein
Vergleich zwischen der Fullnote der Vorrede und der Tafel ,nicht zu unterschitzende
Schwierigkeiten‘®® herstellt. Diese Schwierigkeiten fiihren Puls zufolge zu einer bestimmten
Deutung der ersten Kategorienpaare nach der Vorrede: ,,Das Erlaubte und Unerlaubte sind keine
moralischen Bestimmungen, sondern nur das, was ,mit einer blof3 praktischen Vorschrift in
Einstimmung oder Widerstreit ist™. Dass es einem Redner nicht erlaubt ist, neue Worte zu bilden,
stellt lediglich eine Vorschrift dar, die individuell fiir diesen Berufstand gilt“’””. Auch die zweite
Modalititskategorie bekommt fiir Puls nach der Vorrede eine bestimmte Bedeutung: ,,Folgt man
Kants in der bereits zitierten FuBnote getroffenen Differenzierung in problematische, assertorische
und apodiktische Imperative, so hitte man es bei der zweiten Kategorie der Modalitit mit einem
Moment zu tun, das eine assertorischen Bestimmungsgrund enthilt. Im Gegensatz zum
problematischen Imperativ, bei dem die in dieser enthaltenen Absicht blol méglich ist, ist sie bei
einem assertorischen Imperativ wirklich*””.

Als letztes Wort interpretiert Puls die zweite Modalititskategorie (samt der ersten) als
vormoralisches Konzept: ,,Der Begriff der Pflicht ist dabei, wie schon angesprochen, nicht auf die
Rechtspflichten beschrinkt, sondern kann in allen Wirklichkeitsbereichen in Anschlag gebracht
werden, in denen Menschen spezifisch und quasi primoralisch unter einem begriindbaren Sollen
stehen*””!. Nach einer knappen Erwihnung der FuBnote in der Vorrede affirmiert Stephan
Zimmermann, dass die ersten zwei Kategorien der Modalitit in der Tat Kategorien der Moralitit
sind: ,,Die Modalkategorien, wie Kant sie prisentiert, sind allesamt von denselben Sorte. Unter
thnen ist keine, die unser sinnlich bedingtes Begehren betrifft oder iberhaupt moralisch
unbestimmt bleibt. Ohne Ausnahme sind sie, so meine ich, Kategorien des sinnlich unbedingten
Willens*“”%. Beide Auslegungen miissen als kontrir betrachtet werden.

Angesichts dieser Konstellation in der Forschung und der oben angefithrten Bemerkungen
dirfte deutlich geworden sein, dass mit der Kategorie ,,das Erlaubte und Unerlaubte® als
interpretative Abweichung dargestellt wird. Es geht bei dieser Kategorie einerseits in der Vorrede
um einen hypothetischen Imperativ und andererseits in der Tafelbemerkung im zweiten
Hauptstiick um einen Begriff a priori im Zusammenhang mit der Sittlichkeit. Bei den Ausdriicken
,Pflicht™ und ,,Pflichtwidrige, die die zweite Kategorie der Modalitit beschreiben, scheint es
teilweise dhnlich zu sein. Kant betont sowohl, dass diese in der Vorrede das, ,;was in solcher
Beziehung auf ein in der Vernunft iberhaupt wirklich liegendes Gesetz steht®, besagt, als auch,
dass es sich bei thr um einen ,,assertorischen® Imperativ handelt. In diesem Sinne enthilt die Pflicht
— das Pflichtwidrige einen assertorischen Bestimmungsgrund des Willens (bei Erlaubtem war ein
problematischer Grund und bei der vollkommenen Pflicht ein ,apodiktischer Grund der
Bestimmung).

Mit der Bedeutung und dem Sinn dieser Kategorie in der FuBnote, also mit dem, was sich
auf ein Gesetz bezieht, das ,,wirklich® in der praktischen Vernunft Gberhaupt liegt, scheint es
keinen Konflikt weder mit anderen Stellen des Systems der Kritik noch mit anderen Schriften
Kants zu geben, an denen er ,,Pflicht definiert. Es geht vor allem um einen Begriff, dessen
,» Wirklichkeit™ in Bezug auf das moralische Gesetz gedacht werden muss. Das Problem taucht bei
der Einordnung auf. Wenn der Pflichtbegrift als Kategorie der praktischen Vernunft unter dem
Begriff eines assertorischen Imperativs zu verstehen sei, bestehe bei den Pflichtdefinitionen keinen

%7 Vel. Beck, Lewis White: A Commentary, a.a.0., S. 149 f.

968 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 63.

969 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 63 {.

970 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 64 £.

971 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 66. Vgl. dazu auch Graband, Claudia: Das Vermigen, a.2.0., S. 63.
972 Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 269; vgl. ebd. S. 300.

154



Zweifel, dass dieser Gesichtspunkt im ganzen Werk mit den Pflichtbetrachtungen nicht
tibereinstimmt’”. Wie lisst sich ein solcher assertorischer Imperativ begreifen?

Eine kurze Vorbemerkung zu einem Aspekt der Bedeutung der Pflicht in der Vorrede ist
hilfreich: Kant spricht nicht von einem ,assertorischen Urteil’, sondern von einem ,Imperativ’,
dessen Bestimmungrund ein assertorischer ist. Denn mit diesem Unterschied hebt diese
Untersuchung bereits die Position einiger Interpreten auf, die zweite Modalkategorie als ein
assertorisches Urteil zu betrachten. Der assertorische Imperativ ist ein hypothetischer Imperativ,
weil er die Notwendigkeit der Handlung als Mittel zum als Gluckseligkeit angesehen Zweck
vorstellt””*. Hier spielt wie alle anderen hypothetischen Imperative die Mittel eine wichtige Rolle.
Deswegen herrscht in einem assertorischen Imperativ die ,,Wahl der Mittel”” als grundlegendes
Element, um die eigene Gliickseligkeit zu erreichen””.

Insofern enthilt dieser Imperativ eine Regel bzw. Ratschlige der Klugheit und er muss auch
als einen ,,pragmatischen® Imperativ’’” betrachtet werden. Auf dieser Grundlage ist es seltsam,
wenn nicht kontradiktorisch zu Kants praktischer Philosophie, die Pflicht und das Pflichtwidrige
als einen hypothetisch-assertorisch-pragmatischen Imperativ zu definieren, um die Beférderung
der Gluckseligkeit darzulegen. Damit scheint Kant auch zum Ausdruck zu bringen: Es handelt sich
bei der Pflicht und ihrer Opposition nicht um eine notwendige Handlung der Moralitit des
Grundgesetzes der praktischen Vernunft und eine Maxime fir die Achtung dieses Gesetzes: ,,Die
Handlung, die nach diesem Gesetze, mit AusschlieBung aller Bestimmungsgriinde aus Neigung,
objektiv praktisch ist, heil3t Pflicht“”.

Die Angleichung der Pflicht an einen assertorisch-hypothetischen Imperativ muss, wenn
man davon ausgeht, dass sich die Erwihnung der drei Arten von Imperativen auf die drei
Kategorien der Modalitit bezieht, als konfliktiv mit dem System der Kritik angesehen werden. Ein
Ausweg bestinde darin, dass Kant in seinem Streben nach systematischer Ordnung den
Unterschied zwischen dem praktischen Moglichen und dem praktischen Wirklichen zeigen wollte,
ohne die Notwendigkeit der Mittel zur Erreichung des Zweckes als wichtigste zu berticksichtigen.
Daraus wire abzuleiten, dass das Erlaubte und die Pflicht in Analogie zu den Kategorien des
Verstandes in ihrer Bedeutung einen Bezug auf das Mdégliche und Wirkliche a priori umfassen.
Anderenfalls kann man Kants Behauptungen in der Vorrede und in dem zweiten Hauptstiick einer
Kontradiktion nicht entgehen’”. Dass sich die ersten beiden Modalititskategotien aus der FuB3note
des Prologs als hypothetischen Imperativen auffassen lassen, ist nicht einfach ein Irrtum der
Interpreten”, sondern Kant selbst lisst diese Problematik offen. Im Folgenden wird eine Deutung
der Modalbegriffe a priori gemil3 der Tafel der Freiheit ausgefihrt.

2. Die erste Kategorie der Modalitit
Mit der ersten Modalititskategotie ,,Das Erlaubte und Unerlaubte“”" wird die Bestimmung des

Willens und die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung als ,moralisch méglich bzw. unméglich
dargestellt. M6glich oder unmoglich bedeutet hier nicht das logische Mégliche gemil3 einem Urteil

973 José M. Torralba akzeptiert ohne Analysis, dass es bei dem Begriff ,,Pflicht und Pflichtwidrige™ nach der Fuinote
der Vorrede um einen Imperativ der ,,Klugheit® geht (vgl. Torralba, José M.: Typik der praktischen Urteilskraft, a.a.0., S.
287). Vgl. dazu auch Graband, Claudia: Das Vermagen, a.a.0., S. 63.

974 Vgl. GMS 04:415.

975 Vgl. GMS 04:416.

976 Vgl. GMS 04:416.

977 Vgl. GMS 04:416; V-MS/Vigil 27:491.

978 KpV 05:80. Vgl. dazu auch KpV 05:32, 36; GMS 04:400.

979 Theo Kobusch markiert deutlich nach einer prizisen Erlduterung der Texte Kants in Bezug auf das Erlaubte und
Unerlaubte, dass Kant mit zwei Bedeutungen der Ausdrucke ,,Erlaubte und Unerlaubte® hantiert (vgl. Kobusch, Theo:
Die praktischen Elementarbegriffe, 2.2.0., S. 62). Uber einen historischen Hintergrund der Begtiffe des Erlaubten und
Unerlaubten in der spanischen Scholastik siche ebd. S. 65.

980 Ina Goy hat auch wie Theo Kobusch hervorgehoben, dass es im Text Kants eine Ambivalenz der Verwendung der
Begriffe des Erlaubten und Unerlaubten gibt (vgl. Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.a.O., S. 164).

981 KpV 05:66.

155



als Einheit der Vorstellungen zur Erkenntnis eines Objekts tiberhaupt; es ist auch kein Begriff der
Synthesis, der auf die Erkenntnis der Erscheinungen der Natur (sc. der Anschauungen oder der
Gefithle der Lust oder Unlust) angewandt wird. Dies besagt auch, dass es weder aus dem
theoretischen Urteil noch aus der modalen Verstandeskategorie eine Ableitung gibt. Moralisch
moglich bzw. unmoéglich zeigt die Weise, in der vor allem bestimmte Handlungen moralisch
begangen oder unterlassen werden koénnen. Um besser nachvollziehen zu kénnen, in welchem
Sinne die Kategorie das moralische Mégliche bzw. Unmdgliche ausdriickt, sind einige Vergleiche
hilfreich, da der Begriff des Erlaubten und Unerlaubten innerhalb der Philosophie Kants, nimlich
sowohl theoretisch als auch praktisch, einige klar identifizierbare Charakterisierungen aufweist.

Zurickblickend auf die Grundlegung stellt es den Begriff des Erlaubten und Unerlaubten,
wie erwihnt wurde, in Bezug auf die Willensautonomie und damit auf die Moralitit. Die als
werlaubt® dargestellte Seinsweise der Handlung ist eine moralisch gute Handlung, die in ihrer
Maxime mit der moglichen allgemeinen Gesetzgebung tibereinstimmit:

»2Moralitdt ist also das Verhiltnis der Handlungen zur Autonomie des Willens, das ist, zur mdglichen

allgemeinen Gesetzgebung durch die Maximen desselben. Die Handlung, die mit der Autonomie des Willens

. . . . . . 9
zusammen bestehen kann, ist erlaubt; die nicht damit stimmt, ist unerlaubt«®%

Grundsitzlich fillt nun auf, dass es sich um einen Begriff handelt, der in einer ,,Handlung* und
aufgrund seiner Beziehung zur Moral in einer ,,Handlungsmaxime® gedacht ist. Was erlaubt ist,
setzt also voraus, dass eine Ubereinstimmung zwischen der Handlung und der méglichen
allgemeinen Gesetzgebung besteht. Das Unerlaubte hingegen entsteht, wenn diese
Ubereinstimmung nicht stattfindet, aber nicht, weil die Handlung nichts mit dem Gesetz der
Autonomie zu tun hat, sondern weil sie im Vergleich mit dem Gesetz nicht als allgemein gelten
kann. Diese Unfihigkeit des Unerlaubten, allgemeingeltend zu werden, priasupponiert die
allgemeine Gesetzgebung oder Autonomie; dasselbe betrifft das Erlaubte. Dies scheint ein
wichtiger Gesichtspunkt zu sein, da, wie wir noch sehen werden, das Erlaubte und seine Negation
nur unter der Voraussetzung einer universellen Gesetzgebung oder einer bestimmten
Gesetzgebung, sei es eine Recht- oder eine Ethikgesetzgebung, moglich ist.

Es sind bei niherer Betrachtung bereits innerhalb der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten die
Begriffe ,,das Erlaubte® und ,,die Pflicht* zu unterscheiden. Dies ist von Belang, da das wichtige
Merkmal der Pflicht dargelegt wird, deren Kennzeichnung dem Erlaubten zugeschrieben werden
kann. Die Pflicht enthilt da ,,die objektive Notwendigkeit einer Handlung aus Verbindlichkeit“*®’.
Dabei markieren sowohl diese Notwendigkeit als auch diese Obligation den Unterschied mit dem
Erlaubten und Unerlaubten. In der Pflicht ist die Person notwendigerweise durch das Gesetz der
Autonomie verpflichtet, auf eine bestimmte Weise zu handeln. Beim Erlaubten hingegen scheint
es nicht zwangsldufig gezwungen zu sein, sondern die Handlung kann einfach gesetzlich (allgemein
oder spezifisch) sein. Was erlaubt ist, bezieht sich hier auf die Gesetzgebung, ohne daraus die
Verbindlichkeit herauszunehmen. Im gegensitzlichen Fall hitte es gemal3 dem Text keinen Sinn,
das Erlaubte mit der Autonomie des Willens zu verbinden, die vor allem impliziert, die Maxime als
allgemeines Gesetz zu wollen”™. Bemerkenswert ist bei dieser Betrachtung, dass im
Zusammenhang zwischen Erlaubtem und Autonomie des Willens der Ausdruck ,,Verbindlichkeit*
nicht genannt wird, sondern lediglich auf die mégliche allgemeine Gesetzgebung angespielt wird.

In der Metaphysik der Sitten wird das Erlaubte und Unerlaubte auf dhnliche Weise mit einigen
Erginzungen dargestellt. Eine dieser Komplementen thematisiert das Erlaubte in Bezug auf die
»positive Freiheit“ und ,,den kategorischen Imperativ®® als ,,Vorbegriffe zur Metaphysik der
Sitten*”* und damit als Begriffe sowohl der Rechts- als auch der Ethiklehre. Die kantische Literatur
tber diese Thematik prisentiert Giblicherweise das Konzept dessen, was bei der MS erlaubt und

982 GMS 04:439.

985 GMS 04:439.

984 Vgl. GMS 04:440, 04:441.

985 MS 06:221. Vgl. dazu auch MS 06:419.

156



unetlaubt ist, ohne den Kontext und die unterschiedlichen Arten zu beachten, in denen sie fur
beide Doktrinen relevant sein kénnen. Dieser Kontext besteht demzufolge in der Darstellung des
Begtiffs, der sich nicht von der Erliuterung der zweiten Krizik unterscheidenden Freiheit”™.

Man kann sagen, dass der Kontext des Verstindnisses vom Erlaubten und Unerlaubten in
der MS im Zusammenhang mit der durch das moralische Gesetz bewiesenen Freiheit und mit den
essenziellen Charakteristiken des kategorischen Imperativs ins Gewicht fillt. Aus der ersten
Passage sind fir uns vor allem zwei Gesichtspunkte relevant: Erstens soll die Aufmerksamkeit auf
die Definition gelenkt werden und zweitens die Art und Weise, wie das, was erlaubt und unerlaubt
ist, definiert wird. Die Definition setzt ohne Umschweife voraus, dass es sich von neuem — wie in
der GMS — um eine gewisse ,,Handlung® handelt, deren Seinsweise aufgrund ihres Verhaltnisses
zur positiven Freiheit ,,erlaubt™ ist. In Hinsicht auf die Art und Weise der Definition féllt nun auf,
dass sowohl das Erlaubte als auch das Unerlaubte in Abhingigkeit von moralischen Gesetzen und
Imperativen stehen.

Diese Begriffe konnen als Vorstellungen in uns nur stattfinden, wenn sie imstande sein
konnen, ein moralisches Dilemma vorzuzeigen. Dass sie ,,moralisch-méglich® und ,,moralisch-
unmoglich® sein kénnen, priasupponiert indirekt eine Verbindung mit den moralischen Gesetzen
bzw. Imperativen, die dem Recht und der Ethik als System der Wissenschaft zugrunde liegen. Kant
sieht hier einen Unterschied zwischen einer legalen Handlung als erlaubt und derselben als aus
Pflicht. In diesem Sinne ist es hier nicht richtig, wie einige Interpreten wollen, das Erlaubte und
Unerlaubte als eine Handlung zu definieren, die der Moral und moralischen Maximen absolut
indifferent sei. Z.B.: Die Frage nach der Abtreibung impliziert auch, ob eine solche Handlung in
diesem oder jenem Land erlaubt oder unerlaubt (sc. rechtlich-moralisch-erlaubt bzw. rechtlich-
moralisch-unerlaubt) sein kann; wenn diese gewisse Handlung erlaubt sei, konfrontiert sich das
Bewusstsein des Subjekts mit dem Gesetz, das fiir den Recht und fur die Ethik als Basis gilt.

Anzumerken bleibt noch, dass beide Bedeutungen, nidmlich moralisch-méglich und
moralisch-unmdoglich, mit den beiden nachfolgenden, die MS bietenden Erklirungen verknupft
sind. Das Erlaubte ist eine nicht in Opposition zu der Verbindlichkeit stehende Handlung”®’". Damit
wird auch gesagt: Wenn die Handlung der Verpflichtung nicht entgegensteht, so ist es nun deshalb
so, weil sie keinen empirischen Grund der Bestimmung enthilt. Das bedeutet nicht, dass die
Maxime dieser Handlung durch eine Neigung oder irgendein anderes Gefiihl affiziert war, sondern,
dass das Empirische als Grund explizit der Verbindlichkeit und dem Gesetz entgegensteht. Ein
Gefiihl als Grund kann niemanden zu einer Handlung zwingen; jedoch kénnte es sich dem Gesetz
widersetzen.

Fiar Kant ist die einfache Tatsache, dass es eine Neigung gibt, die sich dem Gesetz der
Verpflichtung widersetzt, eine hinreichende logische Bedingung, um sie als etwas zu betrachten,
das der Moral direkt widerspricht, wenn sie noch nicht zu einem Grund der Bestimmung wird.
Deshalb sollen die Neigungen vor allem der Vernunft und dem Gesetz derselben unterworfen
werden, bevor sie als Bestimmungsgriinde aufgestellt werden. In diesem Sinne steht das Erlaubte
und Unerlaubte auch in Bezug auf die Moralitit. Dies besagt auch nicht, dass das Erlaubte eine
Verpflichtung enthilt. Ebenso wie eine andere Stelle” zeigt, enthilt diese Verpflichtung zwei
Elemente, die erlaubten und unerlaubten Handlungen an sich fehlen: Die praktisch-moralische
Notwendigkeit und Nétigung.

Wie das Gesetz mit dem Bewusstsein beider Elemente einhergeht und beide als die
Grundlage des Verbots und Gebots angesehen werden miissen, weist Kant darauf hin, dass das
Erlaubnisgesetz sehr schwierig vorstellbar sein kann’, denn dieses misste Handlungen zu
Pflichten machen. Zum einen markiert er noch einmal den Unterschied zwischen Erlaubtem und

986 Vel MS 06:221.

%87 Vgl. MS 06:222: ,,Erlaubt (licitum) ist eine Handlung, die der Verbindlichkeit nicht entgegen ist; und diese Freiheit,
die durch keinen entgegengesetzten Imperativ eingeschrinkt wird, heiB3t die Befugnis (facultas moralis). Hieraus
versteht sich von selbst, was unerlaubt (illicitum) sei.

988 Vgl. MS 06:222 f..

989 Vgl. MS 06:222 £.

157



Pflicht. Zum anderen wird eine Kritik an den Naturrechtsphilosophen vorgebracht, die das
Erlaubte unter den Status eines Erlaubnisgesetzes™ stellen. Insofern wurde die Einteilung der
Naturrechtsphilosophen in den Kategorien der Qualitit modifiziert, wo er die ,,Ausnahmen®
anstelle des Erlaubnisgesetzes setzt”'. Dabei gilt es zu beachten, dass die erlaubte bzw. unerlaubte
Handlung eine ,,sittlich-gleichgiiltige®”* ist. Das sittlich Gleichgiiltige muss ,das moralisch
Mégliche® bzw. ,der Verpflichtung nicht entgegenstehend‘ bedeuten kénnen.

In diesem Sinne kann sich keine Handlung in der Erfahrung geben, als ob sie eine so
umfassende Moglichkeit wire, dass sie die Gesamtheit der Handlungen umspannt, die nichts mit
der Moral zu tun haben, z. B. spazieren gehen, jeden Tag zu derselben Zeit aufzuwachen, eine
mathematische Aufgabe zu 16sen; und unendlich viele Beispiele mehr, als mit Handlungsmaximen
verwechselt werden. Eine erlaubte Handlung ist eine, die an sich weder verboten noch geboten ist,
aber sie ist sittlich méglich, ndmlich sie kann dann als moralisch betrachtet werden. Denn so lassen
sich die Gleichgiltigkeit und die Méglichkeit als Merkmale des Erlaubten verstehen.

Wenn man tiber erlaubtes Handeln im Recht nachdenkt, wird es deutlich, dass die Moral der
Bezugspunkt ist, um zu beurteilen, welche Handlungen erlaubt sind und welche nicht und welche
dann zu Pflichten werden. Wird insofern das praktische Urteil nach Kant in Fragestellungen
formuliert und ist das Erlaubte Teil des praktischen Urteils, dann kénnten folgende Beispiele fir
Fragen nach erlaubten Handlungen angefithrt werden, die sittlich-mdglich sind: Ist es erlaubt, zum
Essen zu stehlen, da man irgendwie iiberleben muss? Kann es erlaubt sein, in Notwehr zu toten,
da man leben will? Ist es erlaubt, jemanden zu tiuschen, wenn man einen Witz machen will?

Damit ist gewiss noch nicht das abschlieBende Wort tiber die Bedeutungen des Erlaubten
bei der GMS und MS gesprochen. Es soll nur auf den wesentlichen Zusammenhang zwischen dem
Erlaubten und dem Gesetz der Freiheit in diesen Schriften aufmerksam gemacht werden.
Gleichwohl vermittelt die Kpl” zwischen diesen Schriften mit der ersten Modalkategorie. Wenn
diese Kategorie als hypothetisch-problematischer Imperativ verstanden werden will, wie bspw. die
Probleme der Geometrie und Mechanik oder das Hindernis des Sprechens, neue Worte zu
kiinsteln, resultiert daraus, wie gezeigt, sehr schwierig, sie vor allem mit der Passage der GAMS' (an
der das Erlaubte in direktem Zusammenhang mit der Autonomie) und mit Kants eigenen
AuBerungen vor und nach der Tafel der Freiheitskategorien in Einklang zu bringen. Die Tatsache,
dass alle modalen Kategorien (nach dieser Anmerkung Kants nach der Tafel) den Ubergang von
Prinzipien tUberhaupt zu denen der Sittlichkeit vollziehen, suggeriert uns bereits, dass es eine
Beziehung zwischen dem Erlaubten und dem Moralischen gibt, obwohl da nicht notwendigerweise
die Obligation gedacht werden muss wie bei der Pflicht.

Im Rahmen dieser Spezifitit der Modalititskategorien, die darin besteht, die Maximen und
Vorschriften (erste und zweite Kategorien der Quantitit) in den Status der allgemeinen giiltigen
Prinzipien der Sittlichkeit zu heben, sollte auch die Kategorie ,,das Erlaubte und Unerlaubte®
gedacht werden. Unter Berticksichtigung des Ganzen der Modalkategorien hitte Kant nicht
meinen konnen, diese Kategorien vollzichen den Ubergang, und dabei nur an die letzten beiden
Kategorien oder die letzte Kategorie der Modalitit gedacht. Kann das Erlaubte in einer moralisch
moglichen Handlung gedacht werden, dann ist der Inhalt der Maxime erlaubt, um die Wirklichkeit
der moralischen Intention zu begrinden. Damit ist klar festgestellt, dass die erste
Modalititskategorie die Wirklichkeit dieser Willensgesinnung, auf die sich alle Kategorien beziehen,
nicht ausschlieBen kann. Auf diese Weise wird die moralische Moglichkeit der Handlung (in
Begriffen des Guten und Bosen) auch aus der moralisch méglichen Handlung bestimmt, die
dennoch den Vergleichs- und Nicht-Oppositionscharakter mit der allgemeinen Gesetzgebung
behalt.

3. Die zweite Kategorie der Modalitit

990 Kant bezweifelt in der MS, dass die erlaubten Handlungen aus einem ,,Erlaubnisgesetz* abgeleitet werden miissen,
wie die Beispiele der Gebot- und Verbotsgesetze sind (vgl. MS 06:222).

991 Vgl. Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.2.0., S. 55.

92 Vgl. MS 06:222.

158



In einem ersten Zugrift fir die nihere Untersuchung der Kategorie ,,Die Pflicht und das
Pflichtwidrige”” soll hervorgehoben werden, dass das handelnde Subjekt durch sie das
Bewusstsein einer praktischen ,,Notwendigkeit™ erlangt, die auf der Vorstellung des moralischen
Gesetzes und der durch dieses Gesetz demonstrierte Freiheit zurtickgehen. Um  diese
Freiheitskategorie der Modalitit besser zu verstehen, missen wir zunichst den Begriff ,,Pflicht*
und folglich sein Gegenteil analysieren, der eine der wichtigsten Rollen in Kants Moralphilosophie
spielt. Dies wird es uns auch ermoéglichen, einige durch Kants Forschungen aufgeworfene
Unbekannte aufzukliren und bestimmte logische Listen aufzuzeigen, die einige Interpreten
anwenden, um vor allem den moralischen Charakter dieses Konzepts und seine Opposition
innerhalb der kantischen Philosophie zu leugnen. Zunichst muss festgestellt werden, dass es sich
weder um ein assertorisches Urteil noch um eine Kategorie des Daseins oder Nichtseins des
Verstandes handelt.

Die Problematik mit dem assertorischen Utrteil besteht darin, dass der Unterschied zwischen
dem assertorischen und dem apodiktischen Urteil uns nicht ermoglicht, Pflicht als etwas
Notwendiges zu verstehen, da in einem assertorischen Urteil etwas ,,Wirkliches® von etwas
,INotwendigem® unterschieden wird, da dem apodiktischen Urteil entspricht. Wenn die Pflicht
assertorisch wire, gibe es keine Moglichkeit, ihre objektive Notwendigkeit auszudriicken, was dem
Apodiktischem entspricht, und damit misste die unnétige Frage aufgeworfen werden, ob die
Pflicht eine notwendige Handlung sei oder nicht. Nicht nur die zweite Kritik, sondern auch bereits
die Grundlegung zeigen, dass Pflicht ein Begriff ist, iiber den man eine objektive Notwendigkeit
denkt. Dartber hinaus kann es auch nicht um einen assertorischen ,,Imperativ gehen, da ein
solcher Imperativ nicht nur keine praktisch-moralische Notwendigkeit begriinden kann, sondern
auch nicht auf dem Sittengesetz und der durch dieses Gesetz bewiesenen Freiheit beruht.

Die definitiv auf der FuB3note der Vorrede basierte Auffassung von Heiko Puls ist in aller
Hinsicht verbliffend, da er die These verteidigt, dass die zweite modale Freiheitskategorie kein
Begriff sei, der sich aus dem Sittengesetz ableitet oder eine Beziehung zur Moral innehat, sondern
sie als ,primoralisch angesehen werden muss: ,Die ersten beiden praktischen
Modalititskategorien reflektieren eine Willensabsicht unter dem Gesichtspunkt einer méglichen
und einer wirklichen geltenden normativen Verpflichtung, die das Subjekt quasi primoralisch unter
einen Sollensanspruch stellt, der noch keine genuin moralische Verpflichtung darstellt“””*. Die
vorliegende Analyse stimmt mit dieser Interpretation nicht iiberein, da der Begriff a priori ,,Pflicht*
sich vor dem Sittengesetz positiv positioniert, so dass es wenig plausibel ist, ihn als primoralisch
zu betrachten. In der praktischen Philosophie der Kategorien der Freiheit kann das, was Kant
selbst abgelehnt hat, nimlich ein mit moralisch-rationalen Elementen vermischter Empitismus””,
nicht zugelassen werden.

Im Gegensatz zu anderen Begriffen der kantischen Moralphilosophie legt uns das Konzept
,,Pflicht” einen Vorteil nahe, den andere Begriffe nicht direkt aufweisen. In der Vorrede der zweiten
Kritik weist Kant darauf hin, dass ,.es [...] zwar die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
voraus, aber nur in so fern, als diese mit dem Prinzip der Pflicht vorliufige Bekanntschaft macht
und eine bestimmte Formel derselben angibt und rechtfertigt; sonst besteht es durch sich selbst“”".
Auf diese Weise werden zwei eindeutige und identifizierbare Elemente unterschieden, sc. das
,wPrinzip der Pflicht™ und ,,eine bestimmte Formel derselben®. In Hinblick auf den Ausdruck
,Prinzip“ soll infolgedessen betont werden, dass es nun nicht um ,,Menschenpflichten*”” geht,
sondern um das allen jenen Pflichten zugrunde liegende Pflichtbewusstsein (als ,,Pflicht
tiberhaupt“””®) aus einem Gesetz als Prinzip der Allgemeinheit. Was die ,,Formel betrifft, so ist es

993 KpV 05:66.

994 Puls, Heiko: Funktionen, a.2.0., S. 102, vgl. ebd. S. 66, 123.
95 Vgl. KpV 05:70 £.

996 KpV 05:08.

97 KpV 05.08.

298 KpV 05:08.

159



die Art und Weise, wie das Bewusstsein des moralischen Gesetzes in dem Grundsatz ,,Handle so,
dal3 die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten
koénne“””” beschrieben wird.

Kant verteidigt sich gegen einen Rezensenten wie Gottlob August Tittel ", indem er darauf
anspielt, dass in dem Satz — ein evidentes Gesetz — eine Formalisierung, aber keine Neuerfindung
liegt, da das Pflichtbewusstsein nicht erfunden werden wird, sondern haben das die Menschen in
sich'™!. Der vorliufige Status der Kenntnis des Pflichtprinzips und seiner Formel aus der GMS
modifiziert jedoch den Status der Pflicht als kategorischen Imperativ und damit die kantische
Akzeptanz der Betrachtung des Menschen als sinnlich-verninftigen Wesen. Man kann somit die
Erklirung, die die zweite Krizzk in Bezug auf den Begrift ,,Pflicht® prisentiert, in zwei wesentliche
Definitionen'®* unterteilen.

Dabei gilt es erneut zu unterstreichen: Was Kant in der Kritik der praktischen 1 ernunft unter
,,Pflicht versteht — diese unterscheidet sich wesentlich nicht von der Erklirung der GMS —, findet
sich im Kontext der Konsequenz, die aus Paragrafen sieben gezogen wird, an dem das Grundgesetz
der reinen praktischen Vernunft als moralisches Gesetz dargestellt wird™”. In diesem Sinne
versucht das, was wir (Menschen) ,,Pflicht* nennen, die Frage zu beantworten, in welcher Weise
wir uns dem Sittengesetz bewusst sind. Es geht nicht darum, wie das Sittengesetz ,,moglich® ist,
sondern um den fundamentalen Indikator des Bewusstseins dieses Gesetzes in uns. Dieser
Indikator ist der Pflichtbegriff, der dem Bewusstsein als ,,Gedanke*'™, als ,,Handlung*“'"”, als
,Prinzip*!®™, als ,,Bewusstsein“'""” selbst und als ,,Vorstellung*'*® prisentiert wird. Diese Frage
,-auf welche Weise* impliziert wiederum eine Reihe von Voraussetzungen, bei deren Erfillung die
Pflicht in uns ,,notwendig™ erfolgt. Sieht man genauer hin, muss man mit der Unterscheidung von
drei Arten von ,,Willen®, scil. zwischen einem ,,heiligen Willen* und einem ,,reinen Willen* und
einem , affizierten Willen®, rechnen:

Heiliger Wille: Die erste Art von Willen gehort ausschlieBlich zu dem heiligen Wesen und
fungiert als praktische ,,Jdee* oder Modell eines Willens, der negativ ,nicht in der Lage ist, dem
Sittengesetz an sich zu widersprechen und positiv ,immer im Finklang mit diesem Gesetz‘ handelt.
Da der Begriff des ,,Willens* selbst notwendigerweise den Begriff der Kausalitit mit sich bringt
und die Kausalitit immer ein Gesetz voraussetzt, weil die Zufilligkeit fir Kant nicht méglich ist,
so wirde das Grundgesetz als Gesetz der Kausalitit des heiligen Willens keinen Widerspruch
finden und in diesem Sinne stets als ein absolut guter Wille gedacht werden. Diese Unmdglichkeit
des Widerspruchs ist nicht nur eine logische Unmdglichkeit, sondern schlieft auch die
Unmoglichkeit ein, nicht auf der Grundlage boser Maximen zu handeln.

Reiner Wille: Die zweite Art von Willen geh6rt sowohl dem Géttlichen als auch dem
Menschlichen an, denn in der negativen Auffassung dieses Willens liegt die ,,Unabhingigkeit™ oder
,Absonderung aller empirischen Bedingungen“'"” und darin ihre ,,Reinheit”. Besteht diese
Reinheit aus originiren Elementen, die noch nicht vermischt sind, dann handelt es sich um ein
sittliches Gesetz, das als Kausalititsgesetz eines Willens keine empirischen Elemente enthilt, die
seine ,homogene Originalitit® diluieren. Und wenn wir uns fragen, was von einem sittlichen Gesetz
ein reines Gesetz ausmacht, so bezeichnet lediglich die ,,Notwendigkeit™ a priori die Reinheit im
Vergleich zur ,,Kontingenz* der empirischen Bedingungen. Dies bedeutet vor allem, dass diese Art
von Willen das Kausalititsmodell ist, das nur das moralische Gesetz als ,,Vorstellung® in uns enthilt

99 KpV 05:30.

1000 Vol. Tittel, Gottlob August: Ueber Herrn Kant's Moralrefon, Frankfurt und Leipzig 1786, S. 35.
1001 Vel KpV 05:08 Anm. 1.

1002 [Definition 1]: KpV 05:32; [Definition 2]: KpV 05:80. Vgl. GMS 04:439.
1003 Vel KpV 05:82.

1004 KpV 05:82. Vgl. KpV 05:86.

1005 KpV 05:80.

1006 KpV 05:08.

1007 KpV 05:81.

1008 KpV 05:129.

1009 KpV 05:30.

160



und als allen Kategorien als Begriffe ,,a priori“ zugrunde liegt. Als Vorbild kann sie im Menschen
als Bewusstsein (auch: der Einheit einer im moralischen Gesetz gebietenden praktischen
Vernunft'”") des Handelns nach dieser Vorstellung gedacht werden. In diesem Willen ist fiir den
Menschen als ein intelligibles und zugleich sinnliches Wesen der Reflex dessen enthalten, was er
objektiv-notwendig tun soll.

Affizierter Wille: Die dritte Art von Willen als Kausalitit umfasst Affektionen von
,Bedurfnissen®, ,,Begierden®, ,,Neigungen®, kurz gesprochen: ,sinnliche Bewegursachen®. Das
Wesentliche liegt hier vor allem darin, dass diese Art von Kausalitit gegen das Modell der
intelligiblen Kausalitit oder des reinen Willens handeln kann. Jene Aufnahme der dem allgemeinen
Gesetz widersprechenden Bewegungsfihigkeit, die zu jenen Materien empfindsamer Affektion
gehort, findet sich in den ,,Gegenstinden® der Maximen und Vorschriften, denn diese
Gegenstinde konnen dem universellen Gesetz des reinen Willens widersprechen. In dieser
Widerspruchfihigkeit der Gegenstinde kann eines der wichtigsten Kriterien der Tatsache gesehen
werden, namlich, dass das Sittengesetz selbst fir uns ein Bewusstsein des Sittengesetzes als
kategorischer Imperativ ist, der zu universellem Handeln gebietet. Menschen als sinnliche Wesen
sind sich des Sittengesetzes nicht so bewusst, wie es an sich und urspriinglich fur alle verninftigen
Wesen ist, das den Willen Gottes oder heiligen Willen einschlie3t, sondern als Vorstellung eines
Gebots und Verbots eines kategorischen Imperativs.

Erginzend sei hinzugefiigt, dass diese drei Willensarten als metaphysisch-praktische
Voraussetzungen dessen figurieren, was die ,,Pflicht in der Person sei. Ohne diese dreifache
Konzeption des Willensbegriffs als Kausalitidt wire nicht notwendig, an die ,,Verpflichtung* zu
denken, die die in der Beziehung zwischen dem sinnlichen affizierten Willen und dem moralischen
Gesetz des reinen Willens herstellende Abhingigkeit besagt. Der heilige Wille spielt gegeniiber dem
allgemeinen Pflichtverstindnis nur eine negative Rolle, nimlich als Ideal einer ,Nicht-
Zuwiderhandlung® der Allgemeinheit. Allein das Verhiltnis zwischen dem reinen Willen und dem
affizierten Willen, das in Kants Moralphilosophie und vor allem im Begriff der Pflicht einen
zentralen Platz einnimmt, ist zu bertcksichtigen. Dieses Verhiltnis wird als Verpflichtung bzw.
Zwang betrachtet, weil der affizierte Wille den Gegenstand umiéndern soll, da keine Affektion an
sich allgemein angenommen werden kann. Das Angenehme der Gegenstinde eines affizierten
Willens kann nach Kant nicht als Sittlich-Gute angesehen werden.

Die Verpflichtung zu einer Handlung wird ,,Pflicht genannt. In diesem Sinne ist die
Verpflichtung bzw. der Zwang die Vermittlung zwischen dem reinen Gesetz und der Pflicht, die
dem affizierten Willen einer Person zu einer bestimmten Handlung auferlegt wird. Wenn die
Verpflichtung und Nétigung notwendig sind, damit eine Handlung Pflicht sein kann, stellt sich die
Frage, warum die reine Vernunft im Sittengesetz zwingt bzw. gebietet. Damit fragen wir uns nicht
nach der ,,Méglichkeit™ oder ,,objektiven Realitdt™ des Sittengesetzes, d. h. zu versuchen also, wie
der kategorische Imperativ moglich ist, zu beantworten, da diese Frage in der KpV mit der Theorie
des Faktums der Vernunft (sc. das Bewusstsein eines Grundgesetzes, das ,,unleugbar*!’'" ist und
,Hfiir sich selbst“!’" feststeht) beantwortet ist; mit anderen Worten: Das Gesetz kann aus keiner
anderen Quelle als aus sich selbst abgeleitet werden'". In der Hinsicht auf die vermittelnde
Verpflichtung, die fiir uns bestimmte Handlungen Pflichten macht, dirfen wir jedoch untersuchen,
warum das Sittengesetz verpflichtet. Kant weist in der Anmerkung zur Folgerung des § 7 der
Analytik darauf hin, dass die reine Vernunft im Menschen diejenige ist, die die Verpflichtung und
den Zwang erhilt:

1010 Vgl. KpV 05:65.

I KpV 05:32.

012 KpV 05:47.

1013 Dieter Schonecker hat einige Griinde vorgeschlagen, um zu validieren, dass Kant mit der Erkenntnis des
moralischen Gesetzes ein , Intuitionist war, da die Erkenntnis der Geltung dieses Gesetzes durch ,,Gefiihle
stattfindet: ,,Kant ist vielmehr, so meine These, ethischer Intuitionist™ (Schonecker, Dieter: ,,Das gefiihlte Faktum der
Vernunft. Skizze einer Interpretation und Verteidigung®, in: Roémer, Inga (Hrsg.): Affektivitit und Ethik bei Kant und in
der Phénomenologie, Betlin/Boston 2014, S. 56).

161



,,Das vorher genannte Faktum ist unleugbar. Man darf nur das Urteil zergliedern, welches die Menschen iiber
die GesetzmiBigkeit ihrer Handlungen fillen: so wird man jederzeit finden, daB3, was auch die Neigung
dazwischen sprechen mag, ihre Vernunft dennoch, unbestechlich und durch sich selbst gezwungen, die Maxime
des Willens bei einer Handlung jederzeit an den reinen Willen halte, d.i. an sich selbst, indem sie sich als a priori

praktisch betrachtet "%,

Wie bereits dargelegt, fungiert die Neigung bei der Bestimmung der Pflicht als negative Erfordernis
mitsamt dem affizierten Willen. Es gibe also keine Pflicht ohne Affektion, obgleich diese keinen
Grund bzw. keine Ursache der Pflicht ausmacht. Deswegen kann dieses negative Erfordernis nicht
den Kern des Arguments und der Beschaffenheit der Pflicht ausmachen und damit die Bedingung
der Frage, warum die Vernunft obligiert und bei bestimmten Handlungen den Begriff der Pflicht
hervorbringt. Es wiirde diese Frage unvollstindig bleiben, wenn man meinen will, dass das
Sittengesetz in der Pflicht gebietet, weil wir Begierden und Neigungen besitzen. Dass die Vernunft
der sinnlichen Begierde bzw. Neigung entgegengesetzt ist, bedeutet nicht, dass der Hauptgrund,
durch den die Vernunft zwingt, in ihr zu finden ist.

Denn dies hitte besagt, die Sinnlichkeit und das Lustgefthl in den Mittelpunkt der
Argumentation zu stellen; ein Verfahren, das Kant nicht anwendet. Bei nochmaliger Betrachtung
des Zitates fillt aus, dass die Neigung vorausgesetzt wird; wenn aber die Ubereinstimmung der
Handlung mit dem Sittengesetz stattfindet, stellt sich uns die Vernunft anders dar: Kant selbst
behauptet, die Vernunft sei ,,unbestechlich® und ,,durch sich selbst gezwungen®. Zwei Punkte
fallen nun auf: Zum einen die doppelte Konzeption der Vernunft in der Wendung ,,durch sich
selbst gezwungen®, d. h. es handelt sich um eine Vernunft, die zwingt und eine Vernunft, die
gezwungen wird. Zum anderen stellt sich in Bezug auf diese doppelte Betrachtung der Vernunft
die Frage, warum die Vernunft gezwungen werden miusste, wenn sie ,,unbestechlich® ist, denn
derjenige, der die Fihigkeit in Besitz hat, ,bestechlich zu werden’, eine Verbindlichkeit bedurfte,
um das nicht zu werden.

Behauptet Kant, die Vernunft sei ,,durch sich selbst gezwungen®, dann will er meinen, es
wiirde sich entweder um dieselbe Vernunft oder um zwei Vermogen der Vernunft handeln. Es
wire nicht verwunderlich, wenn er an zwei Vermogen denken wiirde, da er an verschiedenen
Stellen der zweiten Kritik deutlich festgelegt, dass die theoretische und praktische Vernunft in einer
gewissen Argumentationsart lediglich als reine Vernunft verstanden werden kann; der Gebrauch
und das Anwendungsgebiet markieren bei ihnen die Differenz. Da Kant sich auf den praktischen
Gebrauch bezieht, scheint die Betrachtung zu einer reinen Vernunft als praktische Vernunft
stattzufinden. Diese Vernunft ist durch sich selbst gezwungen. Warum? Wenn man auf den Text
verweist, wird das Pronomen ,,ihre® als Begleitung der Vernunft verwendet, womit es die Vernunft
von jemandem ist.

Grammatikalisch ist verstindlich, dass es die Vernunft der Menschen im Gegensatz zu
beispielsweise Gott oder anderen verniinftigen Wesen ist. Diese Vernunft ist diejenige, die durch
das Gesetz der Vernunft ,gezwungen wird. Bezieht man die Vorstellung vom Menschen als
sinnliches und verntnftiges Wesen ein, sollte man daraus schlieBen, dass seine Vernunft
gezwungen wird, weil er einen sinnlichen Teil besitzt, der nicht an den verninftigen Teil anpasst.
Dies ist jedoch kein anderes Argument als die oben erwihnte Neigungsvoraussetzung. Dieses
Argument gibt uns noch keine Antwort auf die Frage, warum die Vernunft sich selbst zwingt.

Es gibt allerdings eine weitere Dimension der Auffassung. Kombiniert man die erstgenannte
Frage mit der zweiten, erweitert sich die Perspektive. Eine ,,unbestechliche” Vernunft briuchte
keine Verpflichtung, weil sie bereits tut, was der Inhalt ihrer Unbestechlichkeit ihr zeigt. Wenn man
jetzt sagt, die reine Vernunft sei unbestechlich und die Vernunft des Menschen — trotz aller
sinnlichen, ihn affizierenden Elemente — ist nicht ausreichend unbestechlich, dann ist es
erforderlich, dass das Bewusstsein der reinen Vernunft im Menschen dieselbe Vernunft obligiert,
unbestechlich zu bleiben. Warum aber will die reine Vernunft in ihter Unbestechlichkeit im
Menschen bleiben? Wenn sie nicht korrumpiert werden will (durch Neigungen und sinnliche Natur

1014 KpV 05:32.
162



tberhaupt), dann deshalb, weil sie irgendwie etwas schiitzen will, d. h. sie will etwas in Bezug auf
sich selbst schiitzen. Es gibt ihrerseits ein ,Interesse®, etwas zu protegieren. Besagt das
Korrumpieren, die ,,Form* von etwas zu verindern, will die reine Vernunft ihre Form im
Menschen schutzen. Worin besteht diese Form? Wenn man unter ,,Form‘ das Wesen der reinen
Vernunft versteht, als ob man sagen wiirde, die reine Vernunft begehre ihr eigenes Wesen zu
schiitzen, dann fihrt uns das zu einer Stelle, an der Kant vom Wesen der Vernunft spricht:

,,Mit diesem Verméogen [praktischem Vermdgen| steht auch die transzendentale Freiheit nunmehro fest, und
zwar in detjenigen absoluten Bedeutung genommen, worin die spekulative Vernunft beim Gebrauche des
Begriffs der Kausalitit sie bedurfte, um sich wider die Antinomie zu retten, darin sie unvermeidlich sich das
Unbedingte denken will, welchen Begriff sie aber nur problematisch, als nicht unmdglich zu denken, aufstellen
konnte, ohne ihm seine objektive Realitit zu sichern, sondern allein, um nicht durch vorgebliche Unméglichkeit
dessen, was sie doch wenigstens als denkbar gelten lassen muf, in ihrem Wesen angefochten und in einen
Abgrund des Skeptizism gestiitzt zu werden“1015,

Zur Verdeutlichung des positiven Aspekts der Obligation und der Pflicht scheint es hilfreich, sich
darauf, was angefochten wird, zu konzentrieren, nimlich das Wesen der reinen Vernunft. Was diese
Vernunft zu schiitzen begehrt, weil sie es durch das Sittengesetz fiir unbestechlich hilt, ist die
Freiheit in ihrer absoluten, der praktisch-moralisch anhaftenden Bedeutung. Der Begrift der
Freiheit ist das Wesen der reinen Vernunft. Diese Freiheit begehrt die Vernunft in der durch
Verpflichtung vorstellenden Pflicht zu protegieren, weil sie nicht nur ,,den Schluf3stein von dem
ganzen Gebiude eines Systems“'”'® der reinen Vernunft und ihrer Verteidigung gegen den
,»”Abgrund des Skeptizismus* darstellt, sondern auch das Essentielle (im Sinne von ,,ratio essendi®)
des moralischen Gesetzes konstituiert, das sich in der Vernunft des Menschen als , Pflicht*
ausdriicken ldsst. Man konnte auch sagen, die reine Vernunft wird nicht nur theoretisch durch den
Skeptizismus bedroht und muss imstande sein, ihre Idee der Freiheit im Denken mdoglich zu
machen, sondern sie muss auch auf praktischer Ebene ihre eigene Essenz schiitzen, die darin
besteht, eine freie Vernunft zu sein; an dieser Ebene wird sie auch durch einen pragmatischen und
technischen Skeptizismus, der eine andere Form eines ausgekliigelten Empirismus wire, durch
Bestechlichkeit bedroht, sc. die Umwandlung von Freiheitsbegriffen in Naturbegriffe.

Der hier zugrunde liegenden Auffassung gemil3 kann man hervorheben, dass deshalb ,,[...]
ein Wille, dem die bloBe gesetzgebende Form der Maxime allein zum Gesetze dienen kann, ein
freier Wille [ist]*!"", der seinerseits als Abglanz des Wesens der Vernunft betrachtet werden kann.
Der reine Wille ist in der Person unbedingt frei. Dies scheint der Ursprung aller Attribute zu sein,
die dem Moralgesetz in seiner menschlichen Form verliehen werden, d. h. die Verpflichtung, die
zur Pflicht anstiftet und Widerstand'"'"® gegen die michtige Gegenkraft in den Neigungen schafft.
Daraus ergibt sich sein positiver Sinn: Die reine Vernunft gebietet und zwingt in der Pflicht, das
eigene Wesen zu schiitzen, d. h. sein freies Wesen zu schitzen.

Der Begriff der Pflicht nimmt nicht nur einen wichtigen Platz innerhalb der Freiheitstafel
und des Systems der Kritik ein, sondern steht auch in engem Zusammenhang mit der Freiheit, die
das Sittengesetz in seiner objektiven Realitit als Basis der Pflicht- und Zwangsbewusstsein der
Vernunft darstellt. Damit bekriftigt man auch den prominenten Sitz, den die sinnlichen Neigungen
und das ganze Mannigfaltige der Begehrungen innerhalb der Pflichtvorstellung okkupieren, auch
wenn diese kantische Auffassung von der menschlichen Sinnlichkeit weder im Mittelpunkt der
Pflichttheorie noch der teinen Vernunftbestimmtheit steht. Darin unterscheidet sich Kants
praktische Philosophie von anderen philosophischen Strémungen, in denen der Begriff ,,Wesen®
als bleibendes Attribut gilt. Seine Konzeption vom Menschen als Person impliziert kein dauerhaftes
rationales Wesen, was zur Folge hat, dass wir uns der Freiheit in uns moglicherweise nicht bewusst
sein konnen. Das moralische, der Pflicht zugrunde liegende Gesetz ermoglicht das: ,,Und nun

1015 KpV 05:03.
1016 KpV 05:03 f.

1017 KpV 05:29. Vgl. Refl. 19:290.
1018 Vgl KpV 05:80, 05:92.

163



findet das Gesetz der Pflicht, durch den positiven Wert, den uns die Befolgung desselben
empfinden ldBt, leichteren Eingang durch die Achtung fir uns selbst im Bewul3tsein unserer
Freiheit“'"”. Der Begriff der Pflicht aktualisiert die ,,Anstrengung“'’® bzw. ,,Miihe‘'"*! der reinen
Vernunft, ihre Essenz im Menschen zu erhalten und zu bewahren. Es gibt daher die Méglichkeit,
dass Neigungen im Bewusstsein so viel Kraft erzeugen, dass die Vernunft da nicht vorhanden ist,
indem die Person sich selbst oder sich anderen Personen gegeniiber verhilt. Diese Miihe wird nicht
mit Vergniigen oder zum groften Teil mit Abneigung durchgefiihrt. Kant ist nicht so weit
gegangen, zu behaupten, dass dem Schutz des freien Wesens der Vernunft in der Pflicht und der
Tendenz zur Befriedigung der Gefihle der Lust oder Unlust unter dem Ideal der Glickseligkeit
eine ,Ubung von Kriften‘ zugrunde liegt, die um die Herrschaft des Systems kimpfen, das man
menschliche Person nennt.

Unter Bertcksichtigung der Handlungen der moralischen Maximen stellt sich die Pflicht mit
,»praktisch-objektiver Notwendigkeit*!’’. Dies fithrt uns zu der Annahme, dass der Unterschied
zwischen dem Etlaubten und der Pflicht nicht ausschliefllich eine Differenz zwischen dem
moralisch Moglichen und dem moralisch Wirklichen ist, sondern zwischen dem moralisch
Méglichen und dem moralisch ,,Notwendigen®. Beide sind auf das Sittengesetz bezogen, aber die
Pflicht driickt die objektive Notwendigkeit des Handelns aus. Daher eignen sich die moralischen
Maximen, die moralischen Vorschriften und die praktisch-eigenschrinkten Gesetze, nimlich die in
den Kategorien der Quantitit gedachten Regeln, um diese Forderung der objektiven
Notwendigkeit zu erfiillen. Dariiber hinaus driicken die die ,,Pflicht iiberhaupt“!** zum Vorbild
habende Pflichten die Gebote, Verbote und Ausnahmen (die von den apriorischen
Qualititsbegriffen gedacht werden kénnten) aus, d. h. als Pflichten einer Personlichkeit und auch
im Zustand einer Person bzw. in der Wechselseitigkeit des Zustandes einer Person mit anderen
Personen.

Auf dieser Grundlage sei festgehalten, dass wir in der Herausbildung der Wirklichkeit einer
moralischen Willensgesinnung durch den Ubergang von einer Maxime als allgemeinem Grundsatz
zu einer sittlichen Maxime als moralischem Prinzip die Tatigkeit der Kategorie ,,die Pflicht und das
Pflichtwidrige* finden. An dem oben zitierten Beispiel der Analytik beztglich der Maximen ist
dieser Ubergang vom allgemeinen Grundsatz zum moralischen Prinzip bzw. eigenschrinkt-
praktischer Gesetz markant zu beobachten, da Kant dort behauptet, dass in der Einschrinkung
des sinnlichen Gegenstandes der Maxime, auf Neigung gegriindet, ,der Begriff der
Verbindlichkeit, die Maxime meiner Selbstliebe auch auf die Gluckseligkeit anderer zu erweitern,
allein entspringen konnte*'””". Wenn wir aus dem Verpflichtungsbegriff ,,Plicht und Zwang
erkennen und die reine Vernunft mit dem Gesetz die Maxime als allgemeiner Grundsatz zur
Maxime als moralisches Prinzip erweitern wollen, dann ist der Ubergang von einem Prinzip zum
anderen durch den Begriff der Pflicht gedacht.

4. Die dritte Kategorie der Modalitit

Die Kategorie ,,vollkommene und unvollkommene Pflicht“'"® ist die letzte in der Tafel der
Freiheit und genieBt unter den Interpreten Einmiitigkeit'"” dahingehend, dass sie als eine rein
moralische Kategorie betrachtet wird. Wie oben gezeigt wurde, handelt es sich bei den beiden

1019 KpV 05:161.

1020 Vel KpV 05:157.

1021 Vel KpV 05:158.

1022 Vol GMS 04:389, 04:414, 04:420, 04:433, 04:439, 04:463, 04:435; KpV 05:81, 05:125.

1023 KpV 05:08.

1024 KpV 05:34.

1025 KpV 05:66.

1026 Vol. Graband, Claudia: Das VVermigen, a.a.0., S. 63; Zimmermann, Stephan: Kants Kategorien, a.a.0., S. 300; Puls,
Heiko: Funktionen, a.a.0., S. 68; Kobusch, Theo: Die praktischen Elementarbegriffe, a.a.0., S. 69; Bojanowski, Jochen: Kant
siber den Gegenstandsbezug, 2.2.0., S. 123; Goy, Ina: Momente der Freibeit, a.2.0., S. 165; Fulda, Friedrich Hans: Kants
Rategorien der Freibeit, a.2.0., S. 250; Torralba, José M.: Typik der reinen praktischen Vernunft, a.2.0., S. 290.

164



vorangegangenen Kategorien, also ,,das Erlaubte und Unerlaubte” und ,,die Pflicht und das
Pflichtwidrige* um Begriffe a priori, die sich positiv gegentiber dem Sittengesetz positionieren, und
wir dirfen affirmieren, dass beide, ebenso wie diese dritte Kategorie, durch dieses Gesetz
bestimmte Begriffe sind. Der Unterschied zwischen den beiden ersten bestand darin, dass bei der
ersten die Bestimmung des Willens als ,,moralisch-m&glich® und bei der zweiten eine ,,0bjektive
Notwendigkeit® mit ,,Verpflichtung® zu denken ist. Bei der zweiten Kategorienart der Modalitit
scheint die Willensbestimmung zu ithrem Hohepunkt zu kommen, denn jenseits der Pflicht und im
Gegenteil zur Pflicht ,,das Pflichtwidrige® scheint keine andere Méglichkeit zu bestehen. Kant
gipfelt allerdings die Tabelle mit einem der Konzepte, die angeblich den Plan der
Moralphilosophie'*®” aus historischer, philosophischer und kritisch-systematischer Sicht festigen.
Betrachten wir zunichst den historischen Standpunkt.

Kants Konzeption von ,,vollkommenen und unvollkommenen Pflichten* hat, wie andere
Konzepte, eine gewisse Weiterentwicklung erfahren, wenn man den Zeitraum von der GMS bis
die MS bertcksichtigt. In dieser letzten Schrift befindet sich eine Ausarbeitung der Pflichten nach
der Rechts- und Tugendlehre, die in ihren urspriinglichen Aspekten eine allgemeine Konfrontation
mit der Philosophie von Pufendorf, Grotius, Ulpianus, Thomasius und der Cicero'™® von Garve
enthilt. Generell betrachtet, entwickelt Kant die Tugendpflichten als unvollkommene Pflichten
und die Rechtspflichten als vollkommene Pflichten, da in diesen die der ,,Zwang® auch extern und
in jenen internen ist, womit die Bereiche der Gesetzgebung und der Gegenstand der Gesetzgebung,
nimlich in Handlungen und in Maximen, unterschieden werden.

Fir die vorliegende Untersuchung ist es hilfreich, die GMS-Darstellung dieser Pflichten
genauer zu betrachten, da sie im zeitlichen Zusammenhang mit der Kpl” steht. Wenn man die
These tiber den Einfluss der Ubersetzung und Kommentare Garves'’® auf das Werk von Marco
Tulio Cicero tiber die Pflichten (,,De gfficis*!*) in der GMS und spiter in der Kpl” akzeptiert, kann
man die Systematisierung des Unterschieds zwischen der Pflicht und den vollkommenen und
unvollkommenen Pflichten ausgehend von der Prifung der Differenzierung zwischen
vollkommenen und gemeinen Pflichten'”" nachvollziehen. Fiir diesen romischen Denker fiihrt die
Erfiillung vollkommener Pflichten zu Handlungen, die ,,vollig gut“!* sind, wihrend es sich bei
den gemeinen Pflichten lediglich um ,,verniinftige Griinde® handelt: ,,Die vollkommene Pflicht
bestehe in Handlungen, die durchaus gut sind; die gemeine Pflicht aber in solchen, die durch
verniinftige Griinde gerechtfertigt werden kénnen'*.

Mit der Unterscheidung von ,,Pflicht™ und ,,vollkommener Pflicht* will Kant das Werk
Ciceros nicht korrigieren, sondern anders denken, denn das gute Verhalten, wenn es extra-
moralischen Interessen dient, im pflichtgemiBen Handeln als ,,gemeinsame Pflichten® von der De
officis gedacht werden konnte, aber nicht im kantischen Pflichtbegriff. Aul3erdem gibt es eine weitere

1027 Vgl. KpV 05:67.

1028 Vgl. MS 06:2006, 239; Log 09:47; SF 07:107.

1029 Vol. Mardomingo, José: Estudio Preliminar, a.a.O., S. 7-86. Vgl. dazu auch Laberge, P.: ,,Du Passage de la Philosophie
Morale Populaire a la Métaphysique des Moeurs®, in: Kant-Studien 71 (1980), S. 418-444; Warda, Arthur: Immannel Kant'’s
Biicher, Betlin 1922, S. 21; MS 06:239.

1030 Cicero, Tullius Marcus: Abbandlung iiber die menschlichen Pflichten in drey Biichern ans dem Lateinischen des Marcus Tullius
Cicero iibersetzt von Christian Garve, Zweyte Auflage, Breslau 1784; vgl. auch: Garve, Christian: Philosophische Anmerkungen
und Abbandlungen zu Cicero’s Biichern von den Pflichten von Christian Garve, Zweyte Auflage, Breslau 1784 (3vv.); Cicero,
Marcus Tullius: De gfficis, original und tibetsetzt von Miller, Walter, London/New York MCMXIIIL.

1031 Vgl. Cicero, Marco Tullius: De officis, a.2.0., S. 4: ,,Atque etiam alia diviso est officii. Nam et medium quoddam
officium dicitur et perfectum. Perfectum officium rectum, opinor, vocemus, quoniam Graeci (...), hoc autem
commune officium (...) vocant. Atque es sic definiunt, ut rectum quod sit, id officium perfectum esse definiant;
medium autem officium id esse dicunt, quod cur factum sit, ratio probabilis redid possit”. In der Ubersetzung von
Garve: ,,Die gesammte Lehre von den Pflichten, zerfillt in zwey Haupttheile. Der erste ist theoretisch, und enthilt die
Untersuchung vom héchsten Gute, und was damit zusammenhingt; der andere ist practisch, und enthilt Vorschriften
fir die menschlichen Handlungen, nach den verschiedenen Umstinden und Bedirfnissen des menschlichen Lebens.
Zu dem ersten Theile gehdren folgende Fragen: Sind alle pflichtmidBige Handlungen, vollkommen gute
Handlungen? Ist eine Pflicht gré6Ber als die andere?* (Cicero, M. T.: Abhandlungen, a.a.O., S. 7).

1032 Cicero, M. T.: Abbandlungen, a.a.0., S. 7.

1033 Cicero, M. T.: Abbandlungen, a.a.0., S. 7 f.

165



wichtige Modifikation von Kant zum Konzept der perfekten Pflichten. Bei Cicero kénnen diese
Pflichten nur von den ,,Weisen® erfillt werden. Bei Kant kénnen sie von jedem Menschen in der
GMS und Kpl” erkannt und es kann auch nach ihnen gehandelt werden, solange sich der jeweilige
Mensch des Sittengesetzes bewusst ist. Dieser Ausgangpunkt fihrt uns zu der philosophischen
Perspektive auf vollkommene und unvollkommene Pflicht.

Im zweiten Abschnitt der GMS legt Kant eine Definition der vollkommenen Pflicht vor, die
zwar im Zusammenhang mit seiner Absicht im Jahr 1785 steht, eine zukiinftige Metaphysik der
Sitten zu formulieren, in der diese Pflichten in Bezug auf die Geschichte der Philosophie des
Naturrechts und die klassische Ethik weiterentwickelt werden. Kant betont in jener Schrift, dass er
unter vollkommener Pflicht diejenige versteht, ,,die keine Ausnahme zum Vorteil der Neigung
verstattet“' . Aus dieser Definition leitet sich dann eine Differenzierung ab, die mit den
philosophischen Schulen des Naturrechts disputiert: ,,und da habe ich nicht blof} duf3ere, sondern
auch innere vollkommenen Pflichten, welches dem in Schulen angenommenen Wortgebrauch
zuwiderlduft, ich habe hier nicht zu verantworten gemeint bin, weil es zu meiner Absicht einerlei
ist, ob man es mir einriumt, oder nicht*'**.

Die Definition enthilt als Bedingung die Tatsache, dass die Nicht-Verstattung einer
,»,Ausnahme zum Vorteil der Neigung*'”* eine Pflicht in vollkommener Pflicht exponiert. Was die
Aufmerksamkeit auf sich zieht, ist genau die Bedingung der Ausnahme (,,zum Vorteil der
Neigung*). Das bedeutet, dass eine notwendige Pflicht als mégliche oder wirkliche Handlung keine
Ausnahme zugestehen muss. Dieser Punkt ist entscheidend, da Kant nicht sagt, dass bei der
vollkommenen Pflicht keine Ausnahme mdglich ist, sondern dass es nicht mdglich ist, eine
vollkommene Pflicht mit Ausnahmen zu denken, die ,,Neigung® beinhalten. Denn Ausnahmen
zugunsten der Neigungen sind nicht die einzige Art von Ausnahmen. Wenn man die vier Beispiele
ansieht, die Kant zur Verdeutlichung von Pflicht anbietet, wird festgestellt, dass es sich nicht nur
um Beispiele'”” aus der klassischen Pflichtlehre handelt, sondern auch, dass das, was er da ,,Pflicht
nennt, generell als eine vollkommene Pflicht zu interpretieren ist, da es keine Ausnahme zugunsten
der Neigung gibt. Wenn es eine Neigung gibt, die das Subjekt begiinstigt, wihrend die Maxime als
universales Prinzip gedacht werden soll, so liegt ein logischer Widerspruch'® zum kategorischen
Imperativ vor, und deshalb kann diese Maxime keine Handlung enthalten, die als Pflicht anzusehen
ist. Am Ende der Erliuterung der Beispiele wird die Erklirung angebracht, warum diese
Handlungen nicht als Pflicht zu konstituieren sind'"”’.

Die Grundlage zentriert die Beurteilung der Pflicht auf die Maxime. Dies ist nicht weniger
wichtig, denn wenn die vollkommene Pflicht jene sein kann, die keine Ausnahme zum Vorteil der
Neigung verstattet, dann liegt die Fihigkeit eines Satzes, eine Pflicht unter dem einzigen
kategorischen Imperativ zu werden, in der Bewertung der Maxime. Eine Maxime darf keine
Neigung enthalten, wenn sie eine objektiv notwendige Handlung in der Willensbestimmung
umfassen soll. Bei Kant besteht das Problem darin, die Neigung als Bestimmungsgrund
anzunehmen. Die Exklusion dieser Annahme scheint mit sich zu bringen, dass eine Ausnahme
nicht gestattet wird, denn eine Maxime ohne Objekte der Neigungen am Anfang eines moralischen
Dilemmas erscheint der kantischen Philosophie gemil3 als nicht vorstellbar. Dies fihrt zu der
Behauptung, dass in der perfekten Pflicht der Ubergang von einer auf Neigung und Begierde
gegrindeten Maxime zu einer moralischen Maxime, die keine Ausnahme zum Vorteil der Neigung
gestattet, gelingt.

Aus systematisch-kritischer Sicht der zweiten Krizik stimmt diese Beobachtung der
philosophischen Erklirung der vollkommenen Pflicht gut mit der Tafel der Freiheit tberein:
Erstens wire es nicht verwunderlich, wenn Kant seine Auffassung von vollkommenen und

1034 GMS 04:422.

1035 GMS 04:422.

1036 Vgl. dazu auch GMS 04:424.
1057 Vgl GMS 04:397 .

1038 Vgl. GMS 04:430, 04:435.
1039 Vol. GMS 04:423 £.

166



unvollkommenen Pflichten bis zum Erreichen der MS nicht modifizierte; in dieser Schrift findet
sich eine wirkliche Erweiterung und Aufgabenteilung der Pflichten unter der These der weiten und
strengen oder engeren Verpflichtung und externem und internem Zwang. Zweitens, wenn die
vollkommenen Pflichten keine Ausnahme zum Vorteil der Neigung erlauben, kongruiert das mit
der dritten Kategorie der Qualitit vollwertig und kann durchaus kombiniert werden, wo die Regeln
der Ausnahmen (exceptivae) fir die moralischen Regeln bspw. Maximen, Vorschriften und
Gesetze gedacht werden.

Diese Regeln der Ausnahmen inkludieren keine Neigung in sich (die Neigungen miissen der
Einheit des Bewusstseins einer im moralischen Gesetz gebietenden und praktischen Vernunft oder
eines reinen Willens unterworfen werden, um die Wirklichkeit der moralischen Willensgesinnung
hervorzubringen), sondern werden sie die Kollision der moralischen Regeln'"’ vorstellbar und
denkbar. Diese Qualititskategorie wurde von Kant nicht konzipiert, um die Neigungen in ihren
begrifflichen Inhalt einzuschlieen (denn er betont: ,,Nun ist freilich unleugbar, daf3 alles Wollen
auch einen Gegenstand, mithin eine Materie haben musse; aber diese ist darum nicht eben der
Bestimmungsgrund und Bedingung der Maxime*“'’*"), und so Regeln zu denken, die fihig waren,
das Streben nach Gluckseligkeit in der Befriedigung der Gefthle von Lust oder Unlust zu
exponieren.

Worin aber unterscheidet sich diese dritte Modalititskategorie der Freiheit von den beiden
anderen vorhergehenden Kategorien? Um dies zu beantworten, miissen zunichst zwel
Perspektiven betrachtet werden: Nimmt man die Aussage, dass ,,die Kategorien der Modalitit den
Ubergang von praktischen Prinzipien iiberhaupt'** (nimlich Maximen und Vorschriften) ,,zu
denen der Sittlichkeit“!*” (sc. moralischen Maximen bzw. moralischen Vorschriften: Praktische
Gesetze) nur ,,problematisch® einleiten, bis das Moralgesetz sie ,,dogmatisch darstellt, so muss
man meinen, dass es tatsichlich um eine moralisch konstituierte Maxime (,Dogmatismus der
Bestimmung) gehen kann. Andererseits, wenn man die beiden Stellen nach der Tabelle ansieht, in
denen Kant von einer ,,nach Prinzipien abgefalte Einteilung*'*** spricht und damit der ganze
Plan'"® der praktischen Philosophie gemeint wird, dann wiitrde das Dogmatische die Datlegung
des Moralischen in der praktischen Wissenschaft (sic. Recht und Ethik als Wissenschaftslehren)
durch moralische Prinzipien (,Dogmatismus des Wissenschaftssystems®) implizieren.

Im Bewusstsein der moralischen Maximen als ,,Bestimmungsgrund setzt der Dogmatismus
der Bestimmung die vollkommene und unvollkommene Pflicht als die in der Maxime vorgestellte
Pflicht voraus, die die Begunstigung der Neigung vollig ausschlieBt. Was diese Deutung der
vollkommenen bzw. unvollkommenen Pflichten wiederum reflektiert — weil es hier noch kein
materielles Unterscheidungskriterium zwischen der Vollkommenheit und Unvollkommenheit der
Pflichten gibt —, besteht darin, dass bei der Exklusion aller Neigungen in der Maxime zuerst
Neigungen vorhanden sein mussten, da das sittliche Gesetz die Neigung ausschlieBt, die als
Moglichkeit eines Bestimmungsgrundes vorhanden war. Dies harmoniert also exakt mit der oben
analysierten Passage'’™* tiber die Verwandlung einer Maxime in eine moralische Maxime: Die
moralische Maxime ,ich begehre die Gluckseligkeit anderer® hatte die auf ein Objekt der Neigung
gegrindete Maxime ,ich begehre meine eigene Gluckseligkeit® prasupponiert. Deshalb, indem diese
partikulare Neigung des Subjekts im Objekt als Materie ausgeschlossen wurde, hat die Pflicht als
Verpflichtung in der Maxime dem Gesetz die Neigung unterworfen und die Maxime von dieser
und anderer partikularen Neigungen freigelassen.

Die dogmatische Konzeption des Wissenschaftssystems hat insbesondere mit zwei
eindeutigen Voraussetzungen in der Wissenschaft der metaphysischen Lehre (sei es das Recht oder
die Ethik) zu tun. Die erste Voraussetzung ist die Spezifizierung a priori der Mitglieder der

1040 Vgl MS 06:224.
1041 KpV 05:34.
1022 KpV 05:67.
1043 KpV 05:67.
1044 KpV 05:67.
1045 Vol KpV 05:67.
1046 VoI, KpV 05:34.

167



Abteilung (mit Vollstindigkeit und Prizisierung). Damit soll zum Ausdruck gebracht werden, dass
eine empirische Abteilung der Wissenschaft nicht alle Mitglieder umfassen kann, die in dieser
Wissenschaft eingeteilt werden miissen, d. h. es kann nicht festgestellt werden, welche Mitglieder
aufgrund der Kontingenz der Erfahrung fehlen. In diesem Sinne legt ein dogmatisches System a
priori die Teile dar, aus denen das System besteht. Die zweite, von der ersteren ausgehenden
Voraussetzung ist die Realisierung der Teilung nach einem Prinzip a priori. Der moralische, den
vollkommenen und unvollkommenen Pflichten zugrunde liegende Gesetzgedanke fungiert nun als
Prinzip a priori, aus dem ein Dogmatismus der Prinzipien der Wissenschaft a priori gedacht werden
kann. Die Teilung der Pflichten geht von einer apriorischen Einheit (sc. der kategorische Imperativ)
aus, die das gesamte System des Rechts und der Tugend artikuliert und die moralische Maximen
ihre ,,Ordnung® und Prizisierung entsprechend der Materie dieser Wissenschaften finden kénnen.

Erkennt man diese oben angeftihrten Gesichtspunkte an, nimlich den Dogmatismus der
Bestimmung und den des Wissenschaftssystems, so ist es moglich, die bestimmenden Elemente
der Pflicht und der perfekten und unperfekten Pflichten zu integrieren. In beiden denkt man zwar
an eine objektive Notwendigkeit, aber bei diesen Pflichten spielt die Konstitution der Maxime und
die Titigkeit derselben in den Systemen eine entscheidende Rolle. Die Pflicht und das
Pflichtwidrige beziehen sich auf die Wirklichkeit der moralischen Gesinnung des Willens in ihrer
objektiven Notwendigkeit durch Verpflichtung, wihrend die vollkommenen und unvollkommenen
Pflichten diese moralische Intention mit der Organisation eines Systems metaphysischer
Wissenschaft von Recht und Ethik modal (sic. wie die Pflichten werden von dem Menschen
bewusst) verbindet. Damit wird nicht gesagt, dass die zweite Kategorie der Modalitit Begierden
und Neigungen beinhalten miisste, sondern dass in dem Prozess der Hervorbringung der
moralischen Maximen (z.B. die Gliickseligkeit anderer) noch mit dem Sinnlichen gerechnet werden
muss, damit durch die Verpflichtung des kategorischen Imperativs die Pflicht (Gebot oder Verbot)

entstehen kann!®’,

1047 Wenn die obigen Argumente, dass Kant zwischen Pflicht als Kategorie und vollkommener Pflicht als einer anderen
Kategorie unterscheidet, akzeptiert werden, dann ist es nicht tiberzeugend, diese Unterscheidung auf den Unterschied
zwischen Modalititsurteilen oder auf die klassische Einteilung in Méglichkeit und Unmdglichkeit zu stiitzen.

168



Schlussbetrachtung

Die vorliegende Analyse hat sich bemiiht, jene Fragen zu beantworten, die sich als relevant fir das
Verstindnis dessen erwiesen haben, was Kant darlegen mochte, wenn er die Kategorien der
Freiheit innerhalb des Systems der Kritik der praktischen 1 ernunft festlegt. Diese elementaren, a priori
gegebenen Begriffe, die als Kategorien etabliert sind, entfalten ihre rationale Wirksamkeit
ausschlief3lich in einem sehr spezifischen Kontext des menschlichen Bewusstseins, den Kant als
,» Willensbestimmung* bezeichnet. Im Verlauf der Untersuchung konnte gezeigt werden, dass die
Kategorien ihre Titigkeit lediglich in einer der beiden Arten austiiben, durch die der Wille bestimmt
werden kann — niamlich in der moralischen Bestimmung des Willens.

In diesem Sinne stehen diese Kategorien in keinem Zusammenhang mit der Bestimmung
des Willens, die von einem sinnlichen Grund oder einem Gegenstand der begehrten Sinnlichkeit
bzw. der Empfinglichkeit des Subjekts ausgeht, dessen Konsequenz jedoch nicht mit einer
begleitenden moralischen Gesinnung verbunden ist, die sich in den intendierten guten oder bésen
Handlungen manifestiert. Die begehrte Wirklichkeit eines sinnlichen Objekts impliziert eine
Absicht, die nicht durch die Freiheitskategorien hervorgerufen wird und die sich wesentlich von
der moralischen Gesinnung bzw. dem moralischen Charakter unterscheidet. Die Geftihle der Lust
oder Unlust begrinden diese Absicht bereits in der Realitit der Handlung als bloBe
Selbstbefriedigung. Das handelnde Subjekt bedarf keiner Gesinnung, wenn Lust oder Unlust den
Bestimmungsgrund seines Willens darstellen.

Um die positive und negative Tatigkeit der Kategorien zu kliren, war eine eingehende
Analyse verschiedener Argumente erforderlich. Im ersten Kapitel wurde dargelegt, dass Kants
Begrift des freien Menschen untrennbar mit dem der Person verkniipft ist. In der Metapher der
Marionette erweist sich die Kraft seiner Freiheit als entscheidender Faktor fir die Bestimmung
seines Handelns. So gewinnt der Mensch seine moralische Gesinnung und erwirbt seinen
Charakter. Er ist aufgefordert, seine Handlungen durch Vernunft zu leiten, was ihm den Status
eines freien Menschen verleiht. Einer blof3 vermeintlichen empirischen Freiheit kommt in diesem
Zusammenhang keine Bedeutung zu. Damit wurde der Grundstein fur die begriffliche Erfassung
und prizise Klirung der Freiheitskategorien gelegt — verstanden als Bestimmungen der
moralischen Moglichkeit menschlichen Handelns. Nur solche Begriffe, die sich auf diese
moralische Méglichkeit richten, vermégen eine moralische Gesinnung hervorbringen, die das
Handeln sinnvoll begleitet.

Der erste Paragraf dieses Kapitels zeigte zudem, dass die genannte positive und negative
Aktivitit der Kategorien nicht in einer synthetischen Funktion sinnlicher Vorstellungen besteht.
Da sich synthetische Funktionen aus logischen ableiten, fehlt es den Kategorien der Freiheit an
den grundlegenden Bedingungen, um einen Ubergang von der einen zur anderen Funktion zu
ermoglichen. Thre Titigkeit besteht vielmehr darin, die Neigungen dem moralischen Bewusstsein
zu unterwerfen. Die Abhéngigkeit der Kategorien von der praktischen Freiheit ihrem Wesen nach
widerlegt bereits die Hypothese einer metaphysischen und transzendentalen Deduktion derselben.
Damit eriibrigt sich auch das Problem der Heterogenitit der Kategorien, insofern sie sich simtlich
auf ein und dasselbe Prinzip zurtickfihren lassen, das ithnen einen klar bestimmten Zweck zuweist:
den Willen in moralischer Hinsicht zum Handeln zu bestimmen.

Ausgehend von diesen Primissen entwickelt das zweite Kapitel — bestehend aus vier
Paragrafen — die Argumentation, dass die jede einzelne Kategorie im Hinblick auf die Aufgabe der
praktischen Vernunft ein und denselben Zweck verfolgt. Der Konflikt Gber den Begriff der
Maxime und der Vorschrift wurde dadurch gelost, dass gezeigt werden konnte, dass sie von
Neigungen beeinflusst werden, die der Vernunft unterworfen werden mussen. Im vierten Paragraf
zeigen auch die Begriffe der Personlichkeit und der Person, dass sie dazu beitragen, im Menschen
die Entfaltung eines moralischen Charakters zu ermdglichen. Schlieflich erweist sich — im fiinften
Paragraf —, dass die Kategorien der Modalitit nicht als moral-indifferent gelten kénnen, insofern
sie in der Handlung die Weise offenbaren, in der sie durch die reine praktische Vernunft bestimmt
witrd.

169



Die Thematik der Freiheitskategorien ist in den besonderen Kontext von Kants Denken
eingebettet — genauer gesagt: in das neue Bild des Menschen bzw. in seine Bestimmung innerhalb
der ithn umgebenden physischen Welt, welcher Kant eine herausragende Stellung zuweist. Diese
Bestimmung ist bei Kant keineswegs mechanisch zu verstehen, sondern ergibt sich aus
Handlungen, deren moralische Gesinnung den Menschen entweder zum Guten oder zum Bosen
fihren kann. Der Mensch ist keine gottlich gelenkte Marionette, sondern ein freies Wesen, das
tber bestimmte apriorische Begriffe verfiigt, mittels derer er aus dem moralischen Gesetz eine
Gesinnung formen kann, die ihm vor Augen fihrt, dass er nicht bloB3 Natur, sondern ein Wesen
der Freiheit ist.

170



Literaturverzeichnis

a) Primirtexte

Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften Hrsg.: Bd. 1-22 PreuBische Akademie der Wissenschaften, Bd. 23
Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Betlin, ab 24 Akademie der Wissenschaften zu
Gottingen, Berlin 1900 ff.

Kant, Immanuel: Vorlesungen zur Moralphilosophie, in: Stark, Werner (Hrsg.), Berlin 2004.

Kant, Immanuel: Werke, 6 Bde., Weischedel, Wilhelm (Hg.), Darmstadt 1956.

Kant, Immanuel: Kritik der praktischen 1V ernunft, Brandt, Horst; Klemme, Heiner (Hrsg.), Hamburg 2003.

b) Lexika

Eisler, Rudolf: Kant-1exikon, Berlin 1930.

Stolzenberg, Jirgen; Mohr, Georg; Stefano, Bacin; Willaschek, Markus (Hrsg.): Kant-Lexikon, 3 Bands, Berlin
2015.

Ratke, Heinrich: Systematisches Handlexikon zn Kants Kritik der reinen V'ernunft, Hamburg 1991.

Korff, Wilhelm; Beck, Lutwin; Mikat, Paul (Hrsg.): Lexikon der Bioethik, 3 Bands, Glitersloh 1998.

¢) Sckundatliteratur

Adickes, E.: Kant und das Ding an sich, Betlin 1924.

Akimoto, Yasukata: Das Liigenproblem bei Kant. Eine praktische Anwendung der Kantischen Ethik auf die Frage nach
der moralischen Bedeuntung von Falschanssagen, Frankfurt am Main 2017.

Albrecht, Michael: Kants Antinomie der praktischen 1V ernunff, Hildesheim-New York 1978.

Albrecht, Michael: ,,Kants Maximenethik und ihre Begriindung®, in: Kant-Studien 85 2 (1994), S. 129-140.

Alain Séguy-Duclot, Alain: Kant, le premier cercle. La déduction transcendentale des catégories (17871 et 1787), Paris
2021.

Allison, Henry: Kant's Transcendental 1dealism: An Interpretation and Defense, New Haven/Londres 1983.

Allison, Henry: Kant’s Transcendental Deduction. An Analytical-Historical Commentary, New York 2015.

Allison, Henry: Kant s Theory of Freedons, Cambridge Univ. Press 1990.

Allison, Henry: Kant's ,Groudwork for the Metaphysics of Morals’, Oxford/New York 2011.

Altmann, Amandus: Frezheit im Spiegel des rationalen Gesetzes bei Kant, Berlin 1982.

Altmann, Silvia: ,,Geometrie und objektive Realitit der Idee der Sittlichkeit in der Kritik der praktischen
Vernunft®, in: Hiining, Dieter; Klinger, Stefan; Olk, Carsten (Hrsg.): Das Leben der Vernunft. Beitrige
zur Philosophie Kants, Betlin/Boston 2013, S. 354-363.

Ameriks, Karl: Kant's Theory of Mind. An Analysis of The Paralogisms of Pure Reason, Oxford 1982.

Ameriks, Karl: “Kant’s Deduction of Freedom and Morality”, in: Interpreting Kant’s Critigue, Oxtord 2003.

Aportone, Anselmo: Gestalten der transzendentalen Einbeit. Bedingungen der Synthesis bei Kant, Betlin/New York
2009.

Arendt, Hannah: Macht und Gewalt, Miinchen 1970.

Bacin, Stefano: ,,Kant’s Idea of Human Dignity: Between Tradition and Originality®, in: Kant-Studien 106 1
(2015), S. 97-106.

Bader, Ralf M.: ,,Kant and the Categories of Freedom®, in: Britisch Journal for the History of Philosophy, 17 4
(2009), S. 799-820.

Bae, Jeong-Ho: Kants transzendentale Deduktion der Kategorien als Begriindung der Metaphysik der Natur, Hamburg
2007.

Bambauer, Christoph: Deontologic nnd Teleologie in der Kantischen Ethik, Freiburg im Breisgau 2011.

Baranke, Heike: ,,Menschenwtiirde zwischen Pflicht und Recht®, in: Debus, Tessa (Hrsg.): Zeitschrift fiir
Menschenrechte, Band 2010, H. 1, Nurnberg/Schwalbach, S. 10-24.

Bartuschat, Wolfgang: ,,Der eine ,,Gegenstand der reinen praktischen Vernunft™ und die vielen ,,Kategorien
der Freiheit™, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die ,Kategorien der Freibeit” in Kants praktischer
Philosophie. Historisch-systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 295-308.

Bauer, Sabrina Maren: Der Wabrbeitsbegriff in Kants Transzendentalphilosophie. Eine Untersuchung ur Kritik der
reinen Vernunft, Betlin/Boston 2021.

171



Baum, Manfred: ,,Sittengesetz und Freiheit. Kant 1785 und 1788, in: Puls, Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertigung
des Sittengesetzes in Grundlegung 111. Dedufktion oder Faktum?, Betlin/Minchen/Boston 2014, S. 209-226.

Baum, Manfred: ,,Metaphysik®, in: Stefano, Bacin; Mohr, Georg; Stolzenberg, Jirgen; Willaschek Marcus
(Hrsg.): Kant-Lexikon, Band 2, Betlin/Boston 2015, S. 1530-1540.

Baum, Manfred: ,,Praktische Erkenntnis a priori in Kants Kritik der praktischen Vernunft®, in:
Zimmermann, Stephan (Hg.): , Kategorien der Freiheit™ in Kants praktischer Philosophie. Historisch-
systematische Beitrage, Berlin/Boston 2016, S. 91-106.

Baum, Manfred: Deduktion und Beweis in Kants Transzgendentalphilosophie. Untersuchungen zur Kritik der reinen
Vernunft, Konigstein/T's. 1986.

Baum, Manfred: Die transgendentale Dednktion ins Kants Kritiken. Interpretationen ur kritischen Philosophie, Koln
1975.

Baum, Manfred: ,,Subjekt und Person bei Kant (2001)*, in: Hiining, Dieter: Kleine Schriften: Arbeiten zu Kants
praktischer Philosophie, Band 2, Berlin 2020, S. 17-30.

Baumgarten, Alexandri Gottlieb: Initia Philosophiae Practicae Primae, Halle 1760.

Baumgarten, Alexandri Gottlieb: Mezaphysica, Halle 1750.

Basaglia, B.: Libertd e Male morale nella Critica della ragion pratica di Immanuel Kant, Roma 2009.

Bendavid, Lazarus: Vorlesung iiber die Critik der practischen V'ernunft, Wien 1796.

Beck, Lewis White: A Commentary on Kant s Critigue of Practical Reason, Chicago/London 1960.

Beck, Lewis White: ,,Das Faktum der Vernunft®, in: Kant-Studien 52 (1960/61), S. 271-282.

Beck, Lewis White: Kants ,,Kritik der praktischen 1 ernunft': ein Kommentar”, (ibersetz. Fink), Miinchen 1995.

Beck, Henrich: ,,Allgemeine Normenethik, Situationsethik oder Seinsethik?*, in: Salzburger Jahrbuch fiir
Philosophie 7 (1963), S. 138-144.

Bendavid, Lazarus: Vorlesung iiber die Critik der practischen V'ernunft, Wien 1796.

Benton, R. J.: Kant s Second Critigue and the Problem of Transcendental Argnments, Den Haag 1977.

Benton, R. J.: “Kant’s Categories of Practical Reason as Such”, in: Kant-Studien 71 (1980), S. 181-201.

Berger, Larissa: ,,Der ,Zirkel* im dritten Abschnitt der Grundlegung. Eine neue Interpretation und ein
Literaturbericht®, in: Schonecker, Dieter (Hrsg.): Kants Begriindung von Freibeit und Moral in ,Grundlegung*
III, Munster 2015, S. 9-82.

Bernecker, Sven: ,,Kant zur moralischen Selbsterkenntnis®, in: Kant-Studien 97 (2000), S. 163-183.

Biedermann, Katl: Die dentsche Philosophie von Kant bis anf unsre Zeit, ihre wissenschaftliche Entwicklung und ibre
Stellung zn den politischen und wissenschaftlichen Verbéltnissen der Gegenwart, Leipzig 1842.

Bitrer, Mathias: Kant und die Heterogenitat der Erkenntnisquellen, Betlin/Boston 2017.

Bittner, Rudiger; Cramer, Konrad (Hrsg.): Materialen zu Kants Kritik der praktischen Vernunft, Frankfurt am
Main 1975.

Bittner, Ridiger: ,,Maximen®, in: Funke, Gerhard (Hg.): .Aksen des 4. Internationalen Kant-Kongress, Teil 11. 2:
Sektionen, Berlin/New York 1974, S. 485-498.

Bittner, Rudiger: Aus Griinden handeln, Betlin/New York 2005.

Bittner, Rudiger: ,,Hypothetische Imperative®, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 34 (1980), S. 210-226.

Bloser, Claudia: Zurechnung bei Kant. Zum Zusammenhang von Person und Handlung in Kants praktischer Philosophie,
Berlin/Boston 2014.

Bobzien, Susanne: ,,Die Kategorien der Freiheit bei Kant®, in: Oberer, Hariolf; Seel, Gerhard (Hrsg.): Kant:
Analysen — Probleme — Kritik, Bd. 1, Wiirzburg 1988, S. 193-219.

Bobzien, Susanne: ,,Kants Kategorien der praktischen Vernunft. Eine Anmerkung zu Bruno Haas®, in:
Oberer, Hariolf (Hg.): Kant. Analysen — Probleme — Kritik, Bd. 111, Wiirzburg 1997, S. 77-80.

Bojanowski, Jochen: Kants Theorie der Freibeit: Rekonstruktion und Rebabilitierung, Berlin/Boston 20006.

Bojanowski, Jochen: ,,Die Deduktion des kategorischen Imperativs®, in: Schénecker, Dieter (Hrsg.): Kants
Begriindung von Freibeit und Moral in ,Grundlegung® 111, Munster 2015, S. 83-108.

Bojanowski, Jochen: ,,Kant on the Justification of Moral Principles*, in: Kant-Studien 2017, 108 (1), S. 55-88.

Bojanowski, Jochen: ,Kant tber praktischen Gegenstandbezug®, in: Zimmermann, Stephan (Hg.):
\Kategorien der Freiheit* in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrage, Betlin/Boston 2016,
S. 107-128.

Bondeli, M.: ,,Zu Kants Behauptung der Unentbehrlichkeit der Vernunftideen®, in: Kanz-Studien 87 (1990),
S. 166-183.

Brandt, Reinhard: ,,Das Problem der Erlaubnisgesetze im Spitwerk Kants®, in: Hofte, Otfried: Immanuel,
Kant, Zum ewigen Frieden, Betlin/Boston 1995, S. 69-86.

Brandt, Reinhard: ,,Der Zirkel im dritten Abschnitt von Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®, in:
Oberer, Hariolf / Seel, Gethardt (Hg.): Kant. Analysen — Probleme — Kritik, Wirzburg 1988.

172



Brandt, Reinhard: ,,Kritische Beleuchtung der Analytik der reinen praktischen Vernunft®, in: Hoéffe, Otfried
(Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen 1 ernunft, Berlin 2002, S. 153-172.

Brandt, Reinhard: Die Urteilstafel. Kritik der reinen Vernunft A 67-76; B 92-101, Hamburg 1991.

Brandt, Reinhard: Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Hamburg 2007.

Brewer, T.: “Maxims and virtues”, in: The philosophical review 111 (2002), S. 539-572.

Brinkmann, Walter: Praktische Notwendigkeit. Eine Formalisiernng von Kants Kategorischem Imperativ, Paderborn
2003.

Buchheim, Thomas: ,,Autonomie der Vernunft und praktischen Erkenntnis“, in: Noller, J6rg; Josifovic,
Sasa (Hrsg.): Freibeit nach Kant. Tradition, Rezeption, Transformation, Aktnalitit, Leiden/Boston 2019, S.
297-315.

Bubner, Rudiger: Handlung, Sprache und 1 ernunft. Grundbegriffe praktischer Philosophie, Frankfurt am Main 1970.

Bubner, Rudiger: ,,Noch einmal Maximen®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 46 4 (1998), S. 551-5061.

Bubner, Ridiger: ,,Una vez mas, las maximas®, in: Areté Revista de Filosofia X1 1-2 (1999), S. 351-366.

Bubner, Ridiger: ,,Another Look at Maxims®, in: Kant's Legacy: Essays in Honor of Lewis White Beck, Rochester
(2001), S. 245-259.

Bunte, Martin: Erkenntnis und Funktion zur Vollstindigkeit der Urteilstafel und Einbeit des kantischen Systems,
Berlin/Boston 2016.

Caimi, Mario: ,,Einige Bemerkungen tiber die Metaphysische Deduktion in der Kritik der reinen Vernunft*,
in: Kant-Studien 91 3 (2000), S. 257-282.

Carl, Wolfgang: Die Transzendentale Deduktion der Kategorien in der ersten Auflage der Kritik der reinen 1 ernunft. Ein
Kommentar, Frankfurt am Main 1992.

Cassirer, Ernst: Kants Leben und L ehre, Berlin 1921,

Caswell, Matthew: ,,Kant’s Conception of the Highest Good, the Gesinnung, and the Theory of Radical
Evil®, in: Kant-Studien, 97 2 (20006), S. 184-209.

Cicero, Tullius Marcus: Abbandlung iiber die menschlichen Pflichten in drey Biichern ans dem Lateinischen des Marcus
Tullins Cicero iibersetzt von Christian Garve, Zweyte Auflage, Breslau 1784.

Cicero, Marcus Tullius: De officis, otiginal und tibersetzt von Miller, Walter, London/New York MCMXIII.

Collegium Biblicum Miinchen e.V. (Hg.): Miinchener Neues Testament. Studientibersetzung, Disseldorf 1988.

Cottier, Geotges: ,,Das Ich und die Person®, in: Franc¢ois-Xavier Putallaz / Bernard N. Schumacher (Hrsg.):
Der Mensch und die Person, Darmstadt 2008, S. 157-170.

Cramer, Konrad: ,,Hypothetische Imperative?”, in: Riedel, Manfred (Hrsg.): Rebabilitation der praktischen
Philosophie (2 Bde.), Freiburg 1974, Bd. 1, S. 159-212.

Crusius, Christian August: Entwurf der notwendigen Vernunftwahrheiten (Ent), in: Die philosophischen
Hauptierke, Band 11, Hildesheim 1964.

Dahlstrom, Daniel: ,,System®, in: Stefano, Bacin; Mohr, Georg; Stolzenberg, Jirgen; Willaschek Marcus
(Hrsg.): Kant-Lexikon, Band 3, Betlin/Boston 2015, S. 2238-2242.

Dalbosco, C. A.: Ding an sich selbst und Erscheinung: Perspektiven der transgendentalen 1dealisnus bei Kant, Wirzburg
2002.

Descartes: Traité de I'homme, dt. Uber den Menschen (1632, Hg. K. E. Rothschuh, Heidelberg 1969).

Dieringer, Volker: ,,Was erkennt die praktische Vernunft? Zu Kants Begriff des Guten in der Kritik der
praktischen Vernunft®, in: Kant-Studien 93 (2002), S. 137-157.

Dierksmeier, Claus: Das Noumenon Religion. Eine Untersuchung zur Stellung der Religion im System der praktischen
Phitosophie Kants, Berlin 1998.

Dimpker, H. / Kraft, B. / Schonecker, D.: ,,Torsionen der dritten Antinomie. Zum Widerstreit ihrer
Beweise und Anmerkungen®, in: Oberer, H. (Hrsg.): Kant. Analysen — Probleme — Kritik, Band 11,
Whrzburg 1996, S. 175-236.

Dorflinger, Bernd: Studien ur Religionsphilosophie Immanuel Kants, Huning, Dieter; Klinger, Stefan (Hrsg.),
Berlin/Boston 2023.

Dotflinger, Bernd: Das Leben theoretischer 1 ernunft, Betlin/New York 2000.

Drakoulidis, Charalampos: Kant iiber Spontaneitét und Selbstbestimmung im Denken, Frankfurt am Main 2021.

Duncan, Alistar Robert: Practical Reason and Morality. A Study of Kant s Foundations for the Metaphysics of Morals,
London 1957.

Eidam, Heinz: Dasein und Bestimmung: Kants Grund-Problem, Betlin/New York 2000.

Engstrom, Stephen: The Form of Practical Knowledge. A Study of the Categorial Imperative, London 2009.

Ertl, Woltgang: Kants Auflosung der ,,dritten Antinomie*. Zur Bedentung des Schipfungskonzepts fiir die Freibeitslebre,
Freiburg/Miinchen 1996.

173



Esser, Marlen, Andrea: ,,Die Bedeutung von Gefiihlen in Kants Moralphilosophie und die Mglichkeit ihrer
phinomenologischen Erweiterung®, in: Romer, Inga (Hrsg.): Affektivitit und Ethik bei Kant und in der
Phénomenologie, Betlin/Boston 2014, S. 145-172.

Euler, Werner: ,,Verstand und Wille. Die Kausalititskategorie als Schliissel zum Verstindnis der
»IKategorien der Freiheit™ in Kants Kiritik der praktischen Vernunft®, in: Zimmermann, Stephan
(Hg.): Die ,Kategorien der Freibeit” in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrage,
Betlin/Boston 2016, S. 175-216.

Euler, Werner Ludwig: ,,Stephan Zimmermann: Kants ,,Kategorien der Freiheit™, in: Kant-Studien 106
(2015) 2, S. 326-335.

Ewertowski, Ruth: Das Aufermoralische. Friedrich Nietzsche, Simone Weil, Henrich von Kleist, Frang Kafka,
Heidelberg 1994.

Faizzada, Walid: Awutonome Praxis und intelligible Welt. Die transzgendental-praktische Freibeit in Kants Lebre vom
hichsten Gut, Leiden/Boston 2017.

Fink-Eitel, Hinrich: ,,Kants transzendentale Deduktion der Kategorien als Theorie des Selbstbewultseins,
in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 32 (2) 1978, S. 211-238.

Fischer, John Martin: Freibeit, 1 erantwortlichkeit und das Ende des Lebens, Minster 2015.

Fischer, Norbert: ,,Zum Sinn von Kants Grundfrage: ,,Was ist der Mensch? Das Verhiltnis von Kants
Denken zu antiker Metaphysik, Ethik und Religionslehre im Blick auf Platon, Aristoteles und
Augustinus. Mit einem Nachtrag zur Metaphysikkritik Heideggers®, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung, Band 70 (20106) 4, S. 493-520.

Fischer, Norbert: ,,Zur Aufgabe der transzendentalen Analytik der Kritik der reinen Vernunft. Mit einem
Blick auf die »metaphysische« und die >transzendentale Deduktion< der Kategorien®, in: Fischer,
Norbert (Hrsg.): Kants Grundlegung einer kritischen Metaphysik. Einfithrung in die »Kritik der reinen V ernunft,
Hamburg 2010, S. 121-138.

Fleig, Anne: ,,Automaten mit Kopfchen. Lebendige Maschinen und kinstliche Menschen im 18.
Jahrhundert®™, in: Annette Barkhaus, Anne Fleig (Hrsg.): Grengverlaufe. Der Korper als Schnitt-Stelle,
Minchen 2002, S. 117-130.

Fleischer, Margot: ,,Das Problem der Begriindung des kategorischen Imperativs bei Kant®, in: Engelhardt,
Paulus (Hrsg.): Sein und Ethos. Untersuchungen zur Grundlegung der Ethik, Mainz 1963, S. 387-404.

Forschner, Maximilian: Gesetz und Freibeit. Zum Problem der Autonomie bei I. Kant, Munchen/Salzburg 1974.

Fraisse, Jean-Claude: ,,Les catégories de la Liberté selon Kant®, in: Revue Philosophique de la France et de I’
Etranger, Nx. 1033 (1974) 2, S. 161-166.

Freuler, L.: ,,Les antinomies cosmologiques de Kant®, in: Revue de Theologie et de Philosophie 124 (1992), 19-39.

Fricke, Christel: “Maximen”, in: Recht und Frieden in der Philosophie Kants. Akten des zebnten Internationalen Kant-
Kongresses, Rohden, Valetio; Terra, Ricardo; A.de Almeida, Guido (Hrsg.), Betlin/New York (2008),
S. 125-135.

Fulda, Hans Friedrich: ,,Kants ,,Kategorien der Freiheit in rein praktischer, pragmatischer und technisch-
praktischer Funktion®, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die ,,Kategorien der Freibeit™ in Kants praktischer
Philosophie. Historisch-systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 247-268.

Garcia, Casales Roberto: “La “maxima” como base de la accién en la filosoffa practica de Kant”, in:
Universitas Philosophica 61 30 (2013), S. 237-258.

Garve, Christian: Philosophische Anmerkungen und Abbandlungen zu Cicero’s Biichern von den Pflichten, Zweyte
Auflage, Breslau 1784.

Geismann, Georg: ,,Kant und das vermeinte Recht des Embryos®, in: Kant-Studien 95 (2004) 4, S. 443-469.

Geismann, Georg: Kant und kein Ende. Band 2 Studien zur Rechtsphilosophie, Wiirzburg 2010.

Gellner, Ernest: ,,Maxims®, in: Mind 60 (1951), S. 383-393.

Gerhardt, Volker: ,,Zur Naturgeschichte der Freiheit®, in: D’Angelo, Diego; Gourdain, Sylvaine; Keiling,
Tobias; Mirkovic, Nikola (Hg.): Frei sein, frei bandeln. Freibeit zwischen theoretischer und praktischer
Philosophie, Freiburg/Minchen 2013, S. 203-223.

Gerlach, Stefan: Wie ist Freibeit miglich? Eine Untersuchung iiber das Losungspotential zum Determinisnusproblem in
Kants Kritik der reinen 1 ernunft, Ttibingen 2010.

Gesang, Bernward (Hrsg.): Kants vergessener Regensent. Die Kritik der theoretischen und praktischen Philosophie Kants
in fiinf friiben Regensionen von Hermann Andreas Pistorins, Hamburg 2007.

Gotz, Gerhard: ,,Die Rolle des Mundus Intelligibilis in der Systematik Kants®, in: Klein (Hg.): Wiener Jabrbuch
fiir Philosophie, Band 36 (2004), S. 7-25.

174



Goy, Ina: ,,Die Deduktion des Sittengesetzes in den Jahren 1785, 1788 und 1788-90 und der Wandel in
Kants Naturbegriff™, in: Puls, Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertionng des Sittengesetzes in Grundlegung I11.
Deduktion oder Faktum?, Berlin/Minchen/Boston 2014, S. 167-188.

Goy, Ina: ,Momente der Freiheit®, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): ,Kategorien der Freibeit” in Kants
praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 149-174.

Graband, Claudia: ,,Das Vermdgen der Freiheit. Kants Kategorien der praktischen Vernunft®, in: Kant-
Studien 96 (2005), S. 41-65.

Graband, Claudia: Kiugheit bei Kant, Betlin/Boston 2015.

Graband, Claudia: ,,Neuere Beitrige zu den Kategorien der Freiheit in Kants Kritik der praktischen
Vernunft™, in: Philosophisches Jabrbuch, Freiburg 122 (2015) 2, 439-457.

Greenwood, J. D.: “Kant’s Third Antinomy: Agency and Causal Explanation”, in: International Philosophical
Qunarterly 30 (1990), S. 43-57.

Greenberg, Robertt: The Bounds of Freedom: Kant's Cansal Theory of Action, Betlin/Boston 2016.

Gressis, Robert: ,,Recent Work on Kantian Maxims I: Established Approaches®, in: Philosophy Compass 5/3
(2010), S. 216-227.

Gressis, Robert: ,,Recent Work on Kantian Maxims II: New Approaches®, in: Philosophy Compass 5/3 (2010),
S. 228-239.

Gunkel, Andreas: Spontaneitit und moralische Autonomie. Kants Philosophie der Freibeit, Bern/Stuttgart 1989.

Gutmann, Thomas: ,,Probleme des Kantischen Personsbegriffs®, in: Quante, Michael; Goto, Hiroshi; Rojek,
Tim; Segawa, Shingo (Hrsg.): Der Begriff der Person in systematischer wie historischer Perspektive. Ein dentsch-
Jjapanischer Dialog, Paderborn 2020, S. 11-30.

Gutiérrez-Xivillé, C. Ana: Kants ethischer Autonomiebegriff: Eine genetische Rekonstruktion von 1762 bis 1785,
Berlin/Boston 2019.

Grinewald, Bernward: ,,Praktische Vernunft, Modalitit und transzendentale Einheit. Das Problem einer
transzendentalen Deduktion des Sittengesetzes®, in: Oberer, Hatiolf / Seel, Gerhard (Hrsg.): Kant.
Analysen — Probleme — Kritik, Wirzburg 1988, S. 127-167.

Gunter, Altner: Leben in der Hand des Menschen. Die Brisanzg des biotechnischen Fortschritts, Darmstadt 1998.

Haas, Bruno: ,,Die Kategorien der Freiheit®, in: Oberer, Hariolf (Hg.): Kant. Analysen — Probleme — Kritik, Bd.
111, Wirzburg 1997, S. 41-80.

Haas, Bruno: ,Les catégories de la liberté selon Kant®, in: Kervégan, Jean-Francois; Lafaye, Caroline
Guibert (Hrsg.): Raison pratique et normativité chez Kant, Lyon 2010, S. 58-87.

Haas, Bruno: ,,Zur Interpretation der Kantischen ,,Kategorien der Freiheit®, in: Philosophische Rundschan 66
(2019), S. 359-372.

Haardt, Alexander: ,,Die Stellung des Personalititsprinzips in der »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«
und in der »Kiritik der praktischen Vernunft«”, in: Kant-Studien 73 (1982), S. 157-168.

Haeffner Gerd: ,,Aufgrund wovon kommt einem Menschen die Wiirde einer Person zur®, in: Ehlen, Peter
(Hrsg.): Der Mensch und seine Frage nach dem Absoluten, Minchen 1994, S. 79-107.

Heepe, Moritz: ,,Die unsichtbare Hand Gottes. Kants Antinomie der praktischen Vernunft und ihre
Auflésung®, in: Zedtschrift fiir philosophische Forschung, Band 68 (2014) 3, S. 328-353.

Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt am Main 1951.

Heimsoeth, H.: Transzendentale Dialektik. Ein Kommentar zn Kants Kritik der reinen Vernunft, Binde 1-1V,
Berlin/New York 1966-1969.

Henrich, Dieter: ,,Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Lehre vom Faktum der Vernunft®, in:
Prauss, Gerold (Hrsg.): Kant. Zur Deutung seiner Theorie von Erkennen und Handeln, Koln 1973, S. 223-
254.

Henrich, Dieter: ,,Die Deduktion des Sittengesetzes. Uber die Griinde der Dunkelheit des letzten
Abschnittes von Kants »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«”, in: Schwan, Alexander (Hrsg.):
Denken im Schatten des Nibilismus. Festschritt fiir Wilhelm W eischedel zum 70. Geburtstag, Darmstadt (1975),
S. 55-112.

Henrich, Dieter: ,,Die Beweisstruktur der transzendentalen Deduktion®, in: Prauss, Gerold (Hg.): Kant. Zur
Deutung seiner Theorie von Erkennen und Handeln, K6ln 1973, S. 90-104.

Henrich, Dieter: Identitit und Objektivitat. Eine Untersuchung iiber Kants transzendentale Deduktion, Heidelberg
1976.

Hert, Johan Nikolaus: ,,Dissertatio de collisione legum®, in: Christian von Bar, Hans Jirgen Hilling (Hrsg.):
Deutsches Internationales Privatrecht in: 16., und 17. Jabrbundert, Bd. 11, 2001, S. 588-685.

Hill, Thomas: ,,The Hypothetical Imperative®, in: Philosophical Review 82 (1973), S. 429-450.

Hill, Thomas E.: Dignity and Practical Reason in Kant's Moral Theory, Ithaca 1992.

175



Hills, Allison: “Gesinnung: responsibility, moral worth, and character”, in: Michalson, Gordon (Hg.): Kant'’s
Religion within the Boundaries of Meere Reason. A Critical Guide, Cambridge University Press 2014, S. 79-
97.

Hiltschert, Reinhard: ,,a ptioti/a postetiori®, in: Kant-Lexikon, Stolzenberg, Jurgen; Moht, Georg; Willaschek
(Hrsg.), 3 Bands, Berlin 2015, S. 1.

Himmelmann, Beatrix: ,,Factum der (reinen praktischen) Vernunft®, in: Stefano, Bacin; Mohr, Georg;
Stolzenberg, Jirgen; Willaschek Matrcus (Hrsg.): Kant-Lexikon, Band 1, Betlin/Boston 2015, S. 596-
597.

Hinske, N.: ,,Kants Begriff der Antinomie und die Etappen seiner Ausarbeitung®, in: Kant-Studien 56 (1960),
S. 485-496.

Hoenen, Maarten: ,,Kategorie“, in: Sandkihler, Hans Jorg (Hg.): Engyklopddie Philosophie, Hamburg 2010,
Band 2, S. 1215 ff.

Hoeppner, Till: Urteil und Anschanung. Kants metaphysische Deduktion, Betlin/Boston 2021.

Hoeppner, Till: ,,Kants Begriff der Funktion und die Vollstindigkeit der Urteils- und Kategorientafel®, in:
Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Band 65 2 (2011), S. 193-217.

Honnefelder, L.: ,,Die Frage nach dem moralischen Status des menschlichen Embryos®, in: O. Hoffe; L.
Honnefelder; J. Isensee; P. Kirchhof. (Hrsg.): Gentechnik und Menschemwiirde. An der Grengen von Ethik
und Recht, Kéln 2002, S. 79-110.

Hoping, Helmut: Freibeit im Widerspruch. Eine Untersuchung zur Erbsiindenlebre im Ausgang von Immannel Kant,
Innsbruck-Wien 1990.

Horn, Christoph: ,,Die menschliche Gattungsnatur: Anlagen zum Guten und Hang zum B&sen®, in: Hoffe,
Otfried (Hrsg.): Immanuel Kant: Die Religion innerbalb der Grenzen der blofen 1 ernunf?, Berlin 2011, S. 39-
62.

Horn, Christoph: ,,Wille, Willensbestimmung, Begehrungsvermégen (§§ 1-3, 19-26), in: Hoftfe, Otfried
(Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen 1 ernunft, Berlin 2002, S. 43-62.

Horstmann, Rolf Peter: ,,Die metaphysische Deduktion in Kants , Kritik der reinen Vernunft®, in:
Tuschling, Burdhard (Hrsg.): Probleme der ,,Kritik der reinen V'ernunft: Kant-Tagung Marburg 1981, New
York 1984, S. 15-34.

Hotte, Otfried: Kants Kritik der praktischen 1V ernunft. Eine Philosophie der Freibeit, Miinchen 2012.

Hoffe, Otfried: Immanuel Kant, Miinchen 20148,

Hotte, Otfried: Ethik und Politik. Grundmodelle und Probleme der praktischen Philosophie, Frankfurt 1979.

Hotte, Otfried (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen Vernunft, Berlin 2002.

Hotfe, Otfried: ,,Die Form der Maximen als Bestimmungsgrund (§§ 4-6, 27-30)%, in: Hoffe, Otfried (Hg.):
Immanuel Kant. Kritik der praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 63-80.

Hutter, Axel: ,,Die Spannung zwischen theoretischer und praktischer Vernunft. Schellings spite
Anknitipfung an Kant®, in: Kant-Studien 86 (1995), S. 431-445.

Hutter, Axel: Geschichtliche 1V ernunft. Die Weiterfiibrung der Kantischen Vernunftkeritik in der Spatphilosophie S chellings,
Frankfurt am Main 1996.

Hutter, Axel: ,Das Interesse der Vernunft. Kants vermdgenstheoretische Begrindung der
Transzendentalphilosophie®, in: Iber, Christian; Pocai, Romano (Hrsg.): Selbstbesinnung der
philosophischen Moderne. Beitrage zur kritischen Hermenentik threr Grundbegriffe, Cuxhaven 1998, S. 11-33.

Hutter, Axel: ,,Transzendentale Wahrheit. Das metaphysische Vernunftinteresse bei Kant®, in: Sats-Nordic
Journal of Philosophy 3 (2002), S. 5-36.

Hutter, Axel: Das Interesse der Vernunft: Kants urspriingliche Einsicht und ibre Entfaltung in  den
transzendentalphilosophischen Hauptwerken, Hamburg 2003.

Hutter, Alex: ,,Kants Frage nach dem Ding an sich selbst®, in: Schmidt, Kirsten; Steigleder, Klaus; Mojsisch,
Burkhard (Hrsg.): Die Aktualitit der Philosophie Kants. Bochumer Ringvorlesung Sommersemester
2004, Amsterdam/Philadelphia 2005, S. 79-87.

Hutter, Axel: ,,Zum Begriff der Offentlichkeit bei Kant®, in: Stidtler, Michael (Hg.): Kants »Ethisches
Gemeinwesens. Die Religionsschrift zwischen 1V ernunftkritife und praktischer Philosophie*, Berlin 2005, S. 135-
145.

Hutter, Axel: ,,Methodischer Negativismus. Das Programm einer Revolution der Denkart bei Kant, Hegel
und Kierkegaard®, in: Hutter, Axel; Rasmussen, Anders Moe (Hrsg.): Kierkegaard im Kontext des
deutschen Idealismus, Berlin/Boston 2014, S. 5-28.

Imbusch, Peter: ,,Der Gewaltbegriff™, in: Heitmeyer, Wilhelm; Hagan, John (Hrsg.): Internationales Handbuch
der Gewaltforschung, Wiesbaden 2002, S. 26-57.

176



Imhof, Silvan; Noller, J6rg (Hrsg.): Kants Freibeitsbegriff (1786-1800). Dokumentation einer Debatte, Hamburg
2021.

Ilting, Karl-Heinz: ,,Der naturalistische Fehlschluf3 bei Kant®, in: Riedel, Manfred (Hrsg.): Rebabilitierung des
praktischen Philosophie, Bd. 1: Geschichte, Probleme, Aufgaben, Freiburg 1972, S. 113-130.

Janich, Peter; Weingarten, Michael: Wissenschafistheorie der Biologie. Methodische Wissenschaftstheorie und die
Begriindung der Wissenschaften, Minchen 1999.

Jeng, Jyh-Jong: Natur und Freiheit. Eine Untersuchung zu Kants Theorie der Urteilskraft, Amsterdam-New York
2004.

Josifovic, Sasa: Willensstruktur und Handlungsorganisation in Kants Theorie der praktischen Freibeit, Leiden/Boston
2014.

Josifovic, Sasa: ,,Das Kanon-Problem in Kants Kritik der reinen Vernunft®, in: Kanz-Studien 106 (2015), S.
487-500.

Josifovic, Sasa: ,,Kants Theorie des freien Handelns®, in: Noller, Jorg; Josifovic, Sasa (Hrsg.): Freibeit nach
Kant. Tradition, Rezeption, Transformation, Aktualitit, Leiden/Boston 2019, S. 316-330.

Kalckreuth, von Moritz: Philosophie der Personalitit, Hamburg 2021.

Kalscheuer, Fiete: Autonomie als Grund und Grenze des Rechts. Das Verhdltnis zwischen dem kategorischen Imperativ
und dem allgemeinen Rechtsgesety Kants, Berlin/Boston 2017.

Kang, Young Ji: Die allgemeine Gliickseligkeit. Zur systematischen Stellung und Funktionen der Gliickseligkeit bei Kant,
Berlin/Boston 2015.

Karampatsou, Marialena: Der Streit um das Ding an sich. Systematische Analysen zur Rezeption des kantischen
Ldealismns 1781-1794, Berlin/Boston 2023.

Kaulbach, Friedrich: Immanuel Kant, Betlin 1969.

Kaulbach, Friedrich: Immanuel Kant >Grundlegung zur Metaphysik der Sittenc. Interpretation und Kommentar,
Darmstadt 1988.

Kaulbach, Friedrich: Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants, Berlin 1978.

Kaulbach, Friedrich: ,,Weltorientierung, Weltkenntnis und pragmatische Vernunft bei Kant®, in: Kaulbach,
F. und Ritter, J. (Hrsg.): Kritik und Metaphysik (Heing Heimsoeth zum achtzigsten Geburstag), Berlin 1966,
S. 60-75.

Kaye, Lawrence: Kant’s Transcendental Deduction of the Categories. Unity, Representation, and Apperception, London
2015.

Kawamura, Katsutoshi: Spontaneitit und Willkiir. Der Freiheitsbegriff in Kants Antinomienlehre und seine historischen
Wurzeln, Stuttgart 1996.

Kern, Iso: Was ist Vernunft?, Schweiz 2022.

Kettner, Mathias: ,,Kant als Gesinnungsethiker®, in: Dewutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Berlin 5 1 (1992), S.
526-542.

Ki An, Yoon: Transgentale und empirische Subjektivitit im Verbdltnis. Das reziproke Seinsverhdltnis der beiden
Subjektivititen in Kants Transzendentalphilosophie, Wiirzburg 2013.

Kirthara, Takahiro: VVerbindung freier Personen. Zum Begriff der Gemeinschaft bei Kant und Scheler, Wirzburg 2009.

Kitscher, Patricia: ,,What is a Maxim?*, in: Phzlosophical Topics 31 1-2 (2003), S. 215-243.

Klein, Patrick: Gibt es ein Moralgesetz, das fiir alle Menschen giiltig ist? Eine Untersuchung zum Faktum der 1V ernunft
bei Immanuel Kant, Wirzburg 2008.

Kleingeld, Pauline: Moral Consciousness and the ,fact of reason®, in: Reath, Andrews and Timmermann,
Jeans (Hrgs): Kant’s Critigue of Practical Reason: A Critical Guide, Cambridge 2010, S. 11-30.

Klemme, Heiner: Kants Philosophie des Subjekts. Systematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchungen um
Verbdiltnis von Selbsthewusstsein und Selbsterkenntnis, Hamburg 1996.

Klemme, Heiner: ,,Einleitung®, in: Brandt, Horst D.; Klemme, Heiner (Hg.): Immanuel Kant: Kritik der
praktischen Vernunft, Hamburg 2003, S. IX-LXIII.

Klemme, Heiner: ,,Freiheit oder Fatalismus? Kants positive und negative Deduktion der Idee der Freiheit
in der Grundlegung (und seine Kritik an Christian Garves Antithetik von Freiheit und
Notwendigkeit)®, in: Puls, Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertionng des Sittengesetzes in Grundlegung Il1.
Deduktion oder Faktum?, Berlin/Miinchen/Boston 2014, S. 59-102.

Klemme, Heiner: Die Selbsterhaltung der Vernunft. Kant und die Modernitét seines Denkens, Frankfurt am Main
2023.

Klinge, Hendrik: Die moralische Stufenteiter. Kant iiber Teufel, Menschen, Engel und Gott, Betlin/Boston 2018.

Kobusch, Theo: ,,Die Kategorien der Freiheit. Stationen einer historischen Entwicklung: Pufendorf, Kant,
Chalybéus®, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 15 (1990), S. 13-37.

177



Kobusch, Theo: ,,Die praktischen Elementarbegriffe als Modi der Willensbestimmung. Zu Kants Lehre von
den ,,Kategorien der Freiheit™, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die ,,Kategorien der Freibeit* in Kants
praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 17-76.

Kobusch, Theo: ,Person und Subjektivitit. Die Metaphysik der Freiheit und der moderne
Subjektivititsgedanke®, in: Fetz, Reto; Hagenbiichle, Roland; Schulz, Peter (Hrsg.): Geschichte und
Vorgeschichte der modernen Subjektivitit, Bd. 2, Betlin/New York 1998, S. 743-761.

Kobusch, Theo: Dize Entdeckung der Person, Darmstadt 1997.

Kobusch, Theo: ,,Nachdenken tiber die Menschenwiirde®, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, 2006 (31),
S. 207-227.

Koch, Friedrich Anton: Subjekt und Natur. Zur Rolle des »Ich denke« bei Descartes und Kant, Paderborn 2004.

Konhardt, Klaus: ,,Faktum der Vernunft? Zu Kants Frage nach dem »eigentlichen Selbst« des Menschen®,
in: Prauss, Gerold (Hrsg.): Handlungstheorie und Transgendentalphilosophie, Frankfurt am Main 1980, S.
160-184.

Kontos, Pavlos: “Kant’s Categories of Freedom as Rules of Moral Salience”, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung, Band 65 (2011) 2, S. 218-240.

Koppers, Rita: Zun Begriff des Bisen bei Kant, Bamberg 1986.

Korsgaard, Christine M.: ,,Skepticism about Practical Reason®, in: Journal of Philosophy 83 (1986), S. 5-25.

Korsgaard, Christine M.: ,,Kant®, in: Cavalier, Robert J.; Gouinlock, James; Sterba, James P. (Hrsg.): Etbics
in the History of Western Philosophy, New York 1989, S. 201-243.

Kohl, Harald: Kants Gesinnungsethik, Betlin/New York 1990.

Kénig, Peter: Autonomie und Autokratie. Uber Kants Metaphysik der Sitten, Betlin/New York 1994.

Konig, Siegfried: Zur Begriindung der Menschenrechte: Hobbes — 1 ocke — Kant, Freiburg/Minchen 1994.

Krimer, Hans: ,,Kategorialitit und Praktische Philosophie®, in: Koch, Dietmar/Bort, Klaus (Hg.): Kategorien
und Kategorialitit. Historisch-systematische Untersuchungen zum Begriff der Kategorie im philosophischen Denken.
Festschrift fiir Klans Hartmann zum 65. Geburstag, Wirzburg 1990, S. 359-380.

Krenberger, Verena: Anthropologie der Menschenrechte. Hermeneutische Untersuchungen rechtlicher Quellen, Wirzburg
2008.

Krijnen, Christian: ,,Kants ,,Kategorien der Freiheit und das Problem der Einheit der Vernunft®, in:
Zimmermann, Stephan (Hg.): Die ,Kategorien der Freibeit” in Kants praktischer Philosophie. Historisch-
systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 309-332.

Kronenberg, Tobias: Maximen in Kants praktischer Philosophie. Uber das verkniipfende Element der Kantischen Theorie
des Handelns, der Freibeit des Willens und der Moralitat, Karlsruhe 2016.

Krouglov, Alexei N.: ,,Tetens und die Deduktion der Kategorien bei Kant®, in: Kant-Studien 2013. 104 (4)
466-489.

Kuhle, Bernd: Freibeit und Determinismus bei Kant: die Unvereinbarkeit weier philosophischer Konzepte, Wirzburg
2015.

Kuhne, Frank: Selbsthewnsstsein und Erfabrung bei Kant und Fichte. Uber Maglichkeiten und Grenzen der
Transzendentalphilosophie, Hamburg 2007.

Kihnlein, Michael (Hrsg.): Religionsphilosophie nach Kant. I Angesicht des Bosen, Berlin 2023.

Kummer, Christian: ,,Leben®, in: Korff, Wilhelm; Beck, Lutwin; Mikat, Paul (Hrsg.): Lexikon der Bioethik,
Band 2, Giitersloh 1998, S. 525-537.

La Mettrie, J. O.: L.’ Homme machine, Leyde 1948.

La Rocca, Claudio: “Conciencia moral y Gesinnung’”, in: Ideas y valores, Bogota 62 1 (2013), S. 133-152.

Laberge, P.: ,,Du Passage de la Philosophie Morale Populaire a la Métaphysique des Moeurs®, in: Kant-Studien
71 (1980), S. 418-444.

Lai, Xianzong: Gesinnung und Normenbegriindung. Kants Gesinnungsethik in der modernen Diskussion, Neuried 1998.

Lange, Friedrich: Gesichte des Materialismus, Leipzig 1866.

Lawrence, Nolan: The Cambridge Descartes Lexicon, Cambridge 2016.

Lee, Seung-Kee 2008: “Why are Kant’s Hypothetical and Categorical Imperatives Analytic and Synthetic A
Priori Practical Propositions?”; in: Rohden, Valerio; Terra, Ricardo; Guido A. de Almeida; Ruffing,
Margit (Hg.): Recht und Frieden in der Philosophie Kants. Akten des zebnten Internationalen Kant-Kongresses.
Berlin/New York 2008, S. 229-239.

Leiber, Theodor: Vom mechanistischen Welthild zur Selbstorganisation des Lebens: Helmhboltz ™ und Boltzmanns
Forschungsprogramme und ibre Bedentung fiir Physik, Chemie, Biologie und Philosophie, Freiburg/Minchen
2000.

Leibniz, Wilhelm Gottfried: ,,Principes de la Nature et de la Grace, fondés en raison®, in: Die philosophischen
Schriften von G. W. Leibniz, (GP) hrsg. v. C. I. Gerhardt, Bd. I-VII, Berlin 1875-90, Hildesheim 1978.

178



Leibniz, Wilhelm Gottfried: Die Theodizee, Gbersetz. von Artur Buchenau, Hamburg 1968.

Leite Cabrera Pereira da Rosa, Daniel: Kants Philosophie der Maximen. Eine Untersuchung iiber das
Subjektivititsmoment des Maximenbegriffs und das Verbdltnis von Maximen zu praktischen Gesetzen,
Dissertation Universitit Siegen 2021. Link: http://dx.doi.org/10.25819 /ubsi/10152.

Lichtenberger, H. P.: ,,Uber die Unerforschlichkeit des Bosen bei Kant, in: H. Holzhey /J. P. Leyvray
(Hrsg.): Die Philosophie und das Bise/La philosophie et le mal, Studia Philosophica 52, Bern u.a. 1993, S. 117-
131.

Liddell, Brendan: Kant on the Foundation of Morality. A Modern 1V ersion of the Grundlegung, Bloomington/London
1970.

Liedtke, Simone: Freibeit als Marionette Gottes: Der Gottesbegriff im Werk des Sprachphilosophen Bruno Liebruckes,
Berlin/Boston 2013.

Lorenz, Helena Gisela: Das Problem der Erklirung der Kategorien. Eine Untersuchung der formalen Strukturelemente
in der ,,Kritik der reinen Vernunft*, Berlin/New York 1986.

Lyssy, Ansgar: Kausalitit und Teleologie be: G.W. Leibniz, Stuttgart 2016.

Ludwig, Bernd: ,,Die Kritik der reinen Vernunft hat die Wirklichkeit der Freiheit nicht bewiesen, ja nicht
einmal deren Méglichkeit: Uber die folgenreiche Fehlinterpretation eines Absatzes in der Kritik der
reinen Vernunft®, in: Kant-Studien 106 (2015), S. 398-417.

Ludwig, Bernd: ,,Die ,,consequente Denkungsart der speculativen Kritik®. Kants radikale Umgestaltung
seiner Freiheitslehre im Jahre 1786 und die Folgen fir die Kritische Philosophie als Ganze®, in:
DZPhif., Akademie Verlag, 58 (2010) 4, S. 595-628.

Ludwig, Bernd: ,,Hypothetische Imperative®, in: Klemme, Heiner (Hg.): Aufklirung und Interpretation. Studien
zu Kants Philosophie und ibrem Umfreis, Wirzburg 1999, 105-124.

Ludwig, Bernd: ,,Was wird in Kants Grundlegung eigentlich deduziert? Uber einen Grund der
vermeintlichen Dunkelheit des ,dritten Abschnitts®, in: Jahrbuch fiir Recht und Ethik 16 (2008), S. 431-
463.

Ludwig, Bernd: Aufklirung iber die Sittlichkeit: Zu Kants Grundlegung einer Metaphysik der Sitten, Frankfurt am
Main 2020.

Ludwig, Bernd: ,,Uber drei Deduktionen in Kants Moralphilosophie — und iiber eine vierte, die man dort
vergeblich sucht. Zur Rehabilitierung von Grundlegung I11%, in: Kant-Studien 2018, 109 (1), S. 47-71.

Ludwig, Bernd: ,,Ich hitte anders handeln kénnen! Ohne Wenn und Aber? Transzendentalphilosophie als
Lehre der Vereinbarkeit von Handlungs- Zuschreibung und Zurechnung®, in: Langthaler, Rudolf;
Hofer, Michael (Hg.): Transzendentalphilosophie. Maglichkeit und Grenzen, Wiener Jabrbuch fiir Philosophie,
Band XLIV/2012. S. 64-82.

Lukéw, Pawel: The Fact of Reason. Kant’s Passage to Ordinary Moral Knowledge”, in: Kant-Studien 84
(1993), S. 204-221.

Luo, Xi: Aspekte des Selbstbewnsstseins bei Kant. 1dentitat, Einbeit und Existeng, Berlin 2019.

Malzkorn, Wolfgang: Kants Kosmologie-Kritik. Eine formale Analyse der Antinomientebre, Betlin/New York 1999.

Mardomingo, José: ,,Estudio Preliminar”, in: Immanuel, Kant: Fundamentacion de la metafisica de las costumbres,
tibersetzt von Mardomingo, José, Barcelona 1996, S. 7-86.

Marthaler, Ingo: Bewusstes Leben. Moral und Gliick bei Immanunel Kant, Berlin/Boston 2014.

Marwede, Flotian: Das hichste Gut in Kants deontologischer Ethik, Betlin/Boston 2018.

Matulla, Daniel: Menschenwiirde als politisches Problem. Der Universalititsanspruch in der Philosophie Immannel Kants
im Kontexct von Pluralismus und Migration, Minchen 2021.

McCarthy, Michael H.: ,,The Objection of Circularity in Groundwork II1, in: Kanz-Studien 76 (1985), S. 28-
42.

McCarty, Richard: Kant’s theory of action, Oxtord 2009.

McCarty, Richard: “The Maxims Problem”, in: The Journal of Philosophy, 99 1 (2002), S. 29-44.

McCarty, Richard: “Maxims in Kant's Practical Philosophy”, in: Journal of the History of Philosophy, 44 1 (2000),
S. 65-83.

Mellin, Georg S. A.: Encyclopddisches Worterbuch der Kritischen Philosophie oder 1 ersuch einer fasslichen und
vollstindigen Erklidrung der in Kants kritischen und dogmatischen Schriften enthaltenen Begriffe und Satzge, 6 Bands,
Jena/Leipzig 1797-1804.

Meer, Rudolf: Der transgendentale Grundsatz, der 1 ernunft. Funktion und Struktur des Anhangs zur Transzendentalen
Dialektik der Kritik der reinen Vernunft, Betlin/Boston 2019.

Meier, Georg: Allgemeine practische Weltweisheit (1764), in: Wolff, Christian: Gesammelte Werke, 111, Abt.:
Materialien und Dokumente, Bd. 107, Hildesheim/Ziirich/New York 2006.

Meyer, Hetbett: Kants transzendentale Freibeitslehre, Freiburg/Munchen 1996.

179



Michaelis, Christian F.: Ueber die sittliche Natur und Bestimmung des Menschen. Ein 1 ersuch zur Erlanterung iiber 1.
Kants Kritik der praktischen Vernunft, 2 Bde., Leipzig 1796/97.

Milz, Bernhard: ,,Kants Deduktion des kategorischen Imperativs in entwicklungsgeschichtlicher
Perspektive®, in: Heiko, Puls (Hrsg.): Kants Rechtfertionng des Sittengesetzes in ,Grundlegung I11. Dedufktion
oder Faktum?, Berlin/Minchen/Boston 2014, S. 133-166.

Milz, Bernhard: ,,Moral und Geflihl — Konstellationen von Rationalitit und Emotionalitit in Kants
Moralphilosophie®, in: Egger, Mario (Hg.): Philosophie nach Kant. Nene Wege zum 1 erstindnis von Kants
Transzendental- und Moralphilosophie, Betlin/Boston 2014, S. 223-250.

Mittermaier, D.: Ueber die Collision der ProcefSgesetze, Archiv fiir die civillistische Praxzs, 13. Band, H, 2. 1830, S.
293-3160.

Mizzoni, J. M.: ,,Freedom in Kant’s 3rd Antinomy*, in: Kinesis 21 (1994), S. 24-32.

Motitz, Manfred: Kants Einteilung der Imperative, Lund /Kopenhagen 1960.

Morrisson, lain: “On Kantian Maxims: A Reconciliation of the Incorporation Thesis and Weakness of the
Will”, in: History of Philosophy Quarterly, 22 1 (2005), S. 73-89.

Mosayebi, Reza: Das Minimum der reinen praktischen Vernunft. Vom kategorischen Imperativ zum allgemeinen
Rechtsprinzip bei Kant, Betlin/Boston 2013.

Mésenbacher, Rudolf: ,,Immanuel Kant: Die Einheit des Bewusst-seins. Die ,,Deduktion der Kategorien®
und die ,,Paralogismen der reinen Vernunft™*, in: Kant-Studien 106 (3) 2015, S. 523-527.

Moskopp, Werner: Struktur und Dynamik in Kants Kritiken. Vollzug ibrer transzendental-kritischen Einbeit,
Berlin/New York 2009.

Mugerauer, Roland: Immanuel Kants transzgendentaler Kritizisnmus und die Frage nach Gott. Eine orientierende Skizze,
Baden-Baden 2021.

Miiller, Jérn: ,,Der Mensch als Marionette: Psychologie und Handlungstheorie®, in: Horn, Christoph (Hrsg.):
Platon. Gesetze — Nomoi, Berlin 2013, S. 45-60.

Muller, Christian: Wille und Gegenstand. Die idealistische Kritik der kantischen Besitzlebre, Berlin 2000.

Muller, Andreas: Das Verbdltnis von rechtlicher Freiheit und sittlicher Autonomie in Kants Metaphysik der Sitten,
Frankfurt am Main 1996.

Nakhnikian, George: ,,Kant’s Theory of Hypothetical Imperatives, in: Kant-Studien 83 (1992), S. 21-49.

Naticchia, C.: ,,Kant on the Third Antinomy. Is Freedom Possible in a World of Natural Nessesity?®, in:
History of Philosophy 11 (1994), S. 393-403.

Noller, Jorg: Die Bestimmung des Willens. Zum  Problem individueller Freibeit im  Ausgang von Kant,
Freiburg/Miinchen 2015.

Noller, Jorg: ,,Logik des Scheins. Kant iiber theoretische und praktische Selbsttauschung®, in: Kant-Studien
2021 112 (1), S. 23-50.

Noller, Jorg: ,,Mensch oder Person? Jenseits von Animalismus und Konstitutionalismus®, in: Zeitschrift fiir
philosophische Forschung, Band 76 (2022) 3, S. 325-357.

Noordraven, Andreas: Kants moralische Ontologie. Historischer Ursprung und systematische Bedentung, Wirzburg
2009.

Nowotny, Viktor: ,,Die Struktur der Deduktion bei Kant®, in: Kant-Studien 72 (1981), S. 270-279.

Oeclmiiller, Willi: ,,Kants Beitrag zur Grundlegung einer praktischen Philosophie der Moderne®, in: Riedel,
Manfred (Hg.): Rebabilitierung der praktischen Philosophie, Band 11: Rezeption, Argumentation, Diskussion,
Freiburg 1974, S. 521-562.

Olivera, Herrero Laura: ,,La posibilidad de la unidad de la razén o el abismo infranqueable a través de las
categorias de la libertad”, in: Con-Textos Kantianos. International Journal of Philosophy, N° 6 (2017), S. 404-
409.

O’Neil, Onora: ,,Autonomy and the Fact of Reason in the Kritik der praktischen Vernunft (§§ 7-8, 30-41),
in: Hoffe, Otfried (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen 1 ernunft, Berlin 2002, S. 81-97.

Ortwein, B.: Kants problematische Freiheitslehre, Bonn 1983,

Palmquist, Stephen R.: ,,What is Kantian Gesinnung? On the Priority of Volition over Metaphysics and
Psychology in Religion within the Bounds of Bare Reason”, in: Kantian review, Cambridge 20 2 (2015),
S. 235-204.

Paton, H. J.: Der kategorische Imperativ. Eine Untersuchung jiber Kants Moralphilosophie, Berlin 1962.

Pauer-Studer, Herlinde: ,,Maximen, Identitit und praktische Deliberation®, in: Philosophische Rundschan 56
(1965/60), S. 237-252.

Pereboom, Derk: “Kant on Transcendental Freedom?”, in: Philosophy and Phenomenological Research 73 (2006)
S. 537-567.

Peters, Julia: ,,Kant’s Gesinnung®, in: Journal of the history of philosophy, Baltimore 53 3 (2018), S. 497-518.

180



Pissis, Jannis: Kants transzendentale Dialektik. Zu ibrer systematischen Bedeutung, Betlin/Boston 2012.

Pieper, Annemarie: Einfiibrung in die Ethik, Tubingen 20177

Pieper, Annemarie: Sprachanalytische Ethik und praktische Freibeit. Das Problem der Ethik als antonomer Wissenschaft,
Stuttgart 1973.

Pieper, Annemarie: ,,Zweites Hauptstiick (57-71)%, in: Hoffe, Otfried (Hg.): Immannel Kant. Kritik der
praktischen Vernunft, Berlin 2002, S. 115-134.

Placencia, Luis: “Die Subjektivitit der Maximen bei Kant”, in: Bacin, Ferrarin, et alii (Hrsg.), (2013), S. 535-
546.

Placencia, Luis: Handlung und praktisches Urteil bei Kant. Eine historische und systematische Untersuchung zu Kants
Konzeption des absichtlichen Handelns und ibren urteilstheoretischen 1 oraussetzungen, Freiburg/Miinchen 2019.

Platon: Gesetze, Buch I-X11, iibersetzt: Klaus Schopsdau, Darmstadt 1977.

Porcheddu, Rocco: ,,Das Verhiltnis von theoretischer und praktischer Freiheit in der Deduktion des
kategotischen Imperativs®, in: Rusch, Fred / Stolzenberg, Jurgen (Hrsg.): Internationales Jahrbuch des
Deutschen 1dealismus/ International Yearbook of German Idealism 9 (2013), S. 79-99.

Potter, Nelson: ,,Maxims in Kant's Moral Philosophy®, in: Philosophia 23 1-4 (1994), S. 59-90.

Prauss, G.: Kant und das Problem der Dinge an sich, Bonn 19893.

Puls, Heiko: Sittliches Bewusstsein und fategorischer Imperativ in Kants Grundlegung: Ein Kommentar zum dritten
Abschnitt, Deutschland 2016.

Puls, Heiko: ,,Freiheit als Unabhingigkeit von blof3 subjektiv bestimmenden Ursachen — Kant Auflésung
des Zirkelverdachts im dritten Abschnitt der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®, in: Zestschrift
fiir philosophische Forschung, Band 65 4 (2011), S. 534-562.

Puls, Heiko: ,,Quo errat demonstrator — warum es in der Grundlegung eine Faktum-These gibt. Drei
Argumente gegen Dieter Schéneckers Interpretation®, in: Puls, Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertigung des
Sittengesetzes in Grundlegung 111. Dedufktion oder Faktum?, Betlin/Minchen/Boston 2014, S. 15-34.

Puls, Heiko: ,,Quare errat disceptator? Eine Erwiderung auf Dieter Schéneckers Replik®, in: Puls, Heiko
(Hrsg.):  Kants  Rechtfertigung  des  Sittengesetzes in Grundlegung 11 Deduktion  oder Faktum?,
Berlin/Miinchen/Boston 2014, S. 45-58.

Puls, Heiko: Funktionen der Freiheit: Die Kategorien der Freibeit in Kants ,Kritik der praktischen 1 ernunft®,
Berlin/Boston 2013.

Puls, Heiko: ,,Was versteht Kant unter einem ,uibersinnlichen Gebrauche der Kategorien®? Eine
Interpretation von KpV, Ak. 5, S. 5.24-6.1, in:  Zimmermann, Stephan (Hg.): ,,Kategorien der Freibeit in
Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 77-90.

Quante, Michael: Person, Betlin/Boston 2012,

Quarfood, Marcel: ,,The Circle and the Two Standpoints (GMS 111, 3), in: Horn, Christoph; Schonecker,
Dieter (Hrsg.): Groundwork for the Metaphysics of Morals, Betlin-New York 2000, S. 285-300.

Raedler, Sebastian: Kant and the Interests of Reason, New York/Betlin 2015.

Rager, Gunter (Hg.): Beginn, Personalitat und Wiirde des Menschen, Freiburg/Minchen 1997.

Rage, Gunter: Die Person. Wege zu ibrem Verstindnis, Schweiz 2006.

Ratke, Heinrich: Systematisches Handlexikon zn Kants Kritik der reinen 1V ernunft, Hamburg, 1991.

Recki, Birgit: ,,Deduktion oder Faktum? Kants Freiheitstheorie im dritten Abschnitt der Grundlegung®, in:
Puls, Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung 111. Deduktion oder Faktum?,
Berlin/Miinchen/Boston 2014, S. VII-XIV.

Recki, Birgit: Asthetik der Sitten: die Affinitit von dsthetischen Gefiihl und praktischer Vernunft bei Kant, Frankfurt
am Main 2001.

Rehberger, August Wilhelm: ,,Rezension der «Kritik der praktischen Vernunft»®, in: Bittner, Ridiger;
Cramer, Konrad (Hrsg.): Materialien zu Kants ,,Kritik der praktischen 1V ernunft', Frankfurt am Main 1975,
S. 179-198.

Rehberg, August Wilhelm: ,,Rezension der Critik der practischen Vernunft®, in: Algemeine Literatur-Zeitung
188 (August 6, 1788), S. 345-362.

Rehberg, August Wilhelm: Samtliche Werke, 3 Bands, Hannover 1828-1831.

Reich, Klaus: Die 1o/istindigkeit der Kantischen Urteilstafel, Hamburg 1980.

Ricot, Jacques: ,,Menschenwiirde und Ende des Lebens®, in: Francois-Xavier Putallaz / Bernard N.
Schumacher (Hrsg.): Der Mensch und die Person, Darmstadt 2008, S. 27-38.

Richter, Philipp: Kants ,,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®. Ein systematischer Kommentar, Darmstadt 2013.

Rometsch, Jens: ,Kants ,Kategorien der Freiheit™: Freiheit als empirischer und transzendentaler
Bratenwender?, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): ,, Kategorien der Freibeit* in Kants praktischer Philosopbie.
Historisch-systematische Beitrage, Betlin/Boston 2016, S. 129-148.

181



Rod, Woltgang: Die Philosophie der Nenzeit 3. Teil I: Kritische Philosophie von Kant bis Schopenhaner, Minchen 2000.

Rottges, H.: ,, Kants Auflésung der Freiheitsantinomie®, in: Kant-Studien 65 (1974), S. 33-49.

Rosales, Alberto: Sezn und Subjektivitit bei Kant: zum subjektiven Ursprung der Kategorien, Berlin 2000.

Rosales, Alberto: ,,Zur teleologischen Grundlage der transzendentalen Deduktion der Kategorien®, in: Kant-
Studien 80 (4) 1989, S. 377-404.

Ross, Sir David: Kant s Ethical Theory. A Commentary on the Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Oxford 1954.

Sala, Giovanni B.: Kants Kritik der praktischen Vernunft: ein Kommentar, Darmstadt 2004.

Sala, Giovanni B.: Kant und die Frage nach Gott. Gottesbeweise und Gottesbeweiskritik in den Schriften Kants,
Berlin/New York 1990.

Sandermann, Edmund: Die Moral der Vernunft. Transzendentale Handlungs- und Legitimationstheorie in der
Philosophie Kants, Freiburg/Minchen 1989.

Singer, Monika: Dze kategoriale Systematik in den ,,Metaphysischen Anfangsgriinden der Rechtslehre. Ein Beitrag zur
Methodenlebre Kants“, Berlin/New York 1982.

Seel, Gerhard: ,,Sind hypothetische Imperative analytische praktische Sitzer, in: Hoéffe, Otfried (Hg.):
Immanuel Kant: Grundlegung znr Metaphysik der Sitten. Ein kooperativer Kommentar, Miinchen 1989, S. 148-
171.

Seifert, J.: ,,Das Antinomienproblem als ein Grundproblem aller Metaphysik: Kritik der ,,Kritik der reinen
Vernunft™, in: Prima Philosophia 2 (1989), S. 143-168.

Setton, Ditk: Autonomie und Willkiir. Kant und die Zweidentigkeit der Freibeit, Betlin/Boston 2021.

Seeberg, Ulrich: Ursprung, Umfang und Grengen der Erkenntnis: Eine Untersuchung n Kants transgendentaler
Deduktion der Kategorien, Betlin 2000.

Scarano, Nico: ,,Moralisches Handeln. Zum dritten Hauptstiick von Kants Kritik der praktischen Vernunft
(71-89)%, in: Hofte, Otfried (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen 1 ernunft, Berlin 2002, S. 135-
152.

Schlegel, Friedrich: Philosophie des Lebens, in: Behler, E. (Hg.): Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 10,
Miinchen, Paderborn, Wien und Zirich 1969.

Schmalenbach, Herman: Leibniz, Miinchen 1921.

Schmucker, Joset: Das Weltproblem in Kants Kritik der reinen V'ernunft, Bonn 1990.

Schmucker, Josef: Die Urspiinge der Ethik Kants in seinen vorkritschen Schriften und Reflexionen, Meisenheim a.Gl.
1961.

Schmucker, Josef: ,,Der Formalismus und die materialen Zweckprinzipien in der Ethik Kants®, in: Lotz,
Johannes (Hrsg.): Kant und die Scholasti heute, Pullach 1955.

Schneider, Birgit: ,,Kleider fiir Automaten. Munster und Karten in der Lochkartenweberei des 18.
Jahrhunderts unter spezieller Berticksichtigung des Webstuhls von Vaucanson®, in: Technikgeschichte,
Bd. 70 3 (2003), S. 185-206.

Schnell, Alexander: Zeit, Einbildung, Ich: Phdanomenologische Interpretation von Kants |, Transzendentaler Kategorien-
Deduktion”, Frankfurt am Main 2022,

Schnoor, Christian: Kants Kategorischer Imperativ als Kriterium der Richtigkeit des Handelns, Tibingen 1989.

Schonecker, Dieter: Kants Begriff transzendentaler und praktischer Freibeit. Eine entwicklungsgeschichtliche Studie,
Berlin-Boston 2005.

Schonecker, Dieter: Kants Grundlegung 111: die Deduktion des kategorischen Imperativs, Deutschland 1999.

Schoénecker, Dieter: ,,Die ,Art von Zirkel® im dritten Abschnitt von Kants Grundlegung®, in: Allgemeine
Zeitschrift fiir Philosophie 22 (1997), S. 189-202.

Schoénecker, Dieter / Wood, Allen W.: Kants ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten”. Ein einfiibrender Kommentar,
Paderborn 20114,

Schénecker, Dieter: ,,Warum es in der Grundlegung keine Faktum-These gibt. Drei Argumente®, in: Puls,
Heiko (Hrsg.): Kants Rechtfertignng des Sittengesetzes in Grundlegung 1I1. Deduktion oder Faktum?,
Berlin/Miinchen/Boston 2014, S. 1-14.

Schoénecker, Dieter: ,,Quare errat disceptator. Eine Erwiderung auf Heiko Puls®, in: Puls, Heiko (Hrsg.):
Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung I11. Deduktion oder Faktum?, Betlin/Miinchen/Boston
2014, S. 35-44.

Schénecker, Dieter: ,,Kant’s Moral Intuitionism: The Fact of Reason and Moral Predispositions®, in: Kan?
Studies Online, 2013, S. 1-38.

Schénecker, Dieter: ,,Das gefiihlte Faktum der Vernunft. Skizze einer Interpretation und Verteidigung®, in:
Romer, Inga (Hrsg.): Affektivitit und Ethik bei Kant und in der Phanomenologie, Betlin/Boston 2014, S.
55-78.

182



Schonrich, Gerhard: ,,Die Kategorien der Freiheit als handlungstheoretische Elementarbegriffe®, in: Prauss,
Gerold (Hg.): Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie, Frankfurt a.M. 1986, S. 246-270.

Schreiber, Gethatd: Iz Dunkel der Sexcualitat. Sexnalitit und Gewalt aus sexualethischer Perspektive, Betlin/Boston
2022.

Schulthess, Peter: Relation und Funktion. Eine systematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchung zur
theoretischen Philosophie Kants, Betlin/New York 1981.

Schulting, Dennis: Kant’s Deduction from Apperception. An Essay on the Transcendental Deduction of the de Categories,
Berlin/Boston 2018.

Scott, J. W.: Kant on the Moral Life. An Exposition of Kant's »Grundlegunge, London 1924.

Segawa, Shingo: Der Begriff der Person in der biomedizinischen Ethik, Paderborn 2020.

Siep, Ludwig: Moral und Gottesbild. Aufséitze gur konkreten Ethik 1996-2012, Minster 2013.

Siep, Ludwig: Praktische Philosophie im Deutschen Idealismuns, Frankfurt am Main 1992.

Simon, Josef: Kant. Die fremde 1 ernunft und die Sprache der Philosophie, Betlin/New York 2003.

Simon, Josef: ,,Kategorien der Freiheit und der Natur. Zum Primat des Praktischen bei Kant®, in: Koch,
Dietmar/Bort, Klaus (Hg.): Kategorien und Kategorialitit. Historisch-systematische Untersuchungen zum Begriff
der Kategorie im philosophischen Denfken. Festschrift fiir Klans Hartmann um 65. Geburstag, Wirzburg 1990,
S. 107-130.

Sirovatka, Jakub: Ethik und Religion bei Immanunel Kant. 1V ersuch einer 1 erhéltnisbestimmung, Freiburg/Minchen
2019.

Sirovataka, Jakub: Das Sollen und das Bdise in der Philosophie Immannel Kants, Zum Zusammenbang wischen
kategorischem Imperativ und dem Hang zum Bosen, Felix Meiner Verlag, Hamburg 2015.

Schnepf, Robert: ,, Transzendentale Argumente und die Probleme der kantischen Urteilstafel®, in: Enskat,
Rainer (Hrsg.): Kants Theorie der Erfabrung, Betlin/Boston 2015, S. 71-127.

Speyer, Wolfgang: ,,Was verstand die Antike unter Freiheit? Begriff und Realitit der Freiheit in der
griechischen und rémischen Antike®, in: Thurner, Martin (Hg.): Freibeit. Begriindung und Entfaltung in
Philosophie, Religion und Kultur, Gottingen 2017, S. 49-90.

Staege, Roswitha: ,,Hypothetische Imperative®, in: Kant-Studien 93 (2002), S. 42-56.

Stange, Carl: ,,Der Begriff der ,,hypothetischen Imperative® in der Ethik Kants®, in: Kant-Studien 4 (1990),
S. 232-247.

Steigleder, Klaus: ,,Hypothetische Imperative als reflexive Urteile®, in: Volker, Gerhardt; Horstmann, Rolf-
Peter; Schumacher, Ralph (Hg.): Kant und die Berliner Aufklirung. Akten des neunten Kant-Kongresses,
Betlin/New York 2001, S. 113-121.

Steigleder, Klaus: Kants Moralphilosophie. Die Selbstheziiglichkeit reiner praktischer 1 ernunft, Stuttgart 2002.

Sturma, Dieter: Philosophie der Person. Die Selbstverbiltnisse von Subjektivitit und Moralitit, Paderborn 1997,

Stolzenberg, Jiirgen: ,,Subjektivitit und Freiheit. Zu Kants Theorie praktischer Selbstbestimmung®, in:
Chotas, Jirf; Karasek, Jindrich; Stolzenberg, Jurgen (Hrsg.): Metaphysik und Kritik. Interpretationen zur
o Transgendentalen Dialektik“ der Kritik der reinen Vernunft, Wirzburg 2010, S. 251-268.

Stolzenberg, Jiirgen: , The Pure I will Must Be Able to Accompany All of My Desires. The Problem of a
Deduction of the Categories of Freedom in Kant’s Critique of Practical Reason®, in: Valerio Rhoden
(Hg.): Akten des X. Internationalen Kant-Kongresses, Bd. 3, Berlin 2008, S. 415-425.

Sturma, Dieter: Philosophie der Person: die Selbstverhiltnisse von Subjektivitit und Moralitat, Paderborn 2008.

Schwartz, Maria: Der Begriff der Maxime bei Kant. Eine Untersuchung des Maximenbegriffs in Kants praktischer
Phitosophie, Berlin 2006.

Teale, A. E.: Kantian Ethics, London 1951.

Teichert, Dieter: Personen und Identitaten, Berlin-New York 2000.

Theuer, Gabriele: Gott und Gewalt. Die theologische Heransforderung der Exodus- und Landnabmetexte und ihre
religionspddagogische Relevang, Stuttgart 2020.

Thurnherr, Urs: Die Asthetik der Existens. Uber den Begriff der Maxime und die Bildung von Maximen bei Kant,
Tubingen 1994.

Timmermann, Jens: Sittengesetz und Freiheit: Untersuchungen zu Immanuel Kants Theorie des freien Willens,
Berlin/New York 2003.

Timmermann, Jens: ,,Maxime®, in: Stolzenberg, Jirgen; Mohr, Georg; Stefano, Bacin; Willaschek, Markus
(Hrsg.): Kant-Lexikon, 3 Bands, Berlin 2015, S.1476-1478.

Timmermann, Jens: Kant s Groundwork of the Metaphysics of Moral, Cambrigde 2007.

Timmermann, Jens: ,,Das Creditiv des moralischen Gesetzes®, in: Studi Kantiani 20 (2008), S. 111-115.

Tittel, Gottlob August: Ueber Herrn Kant’s Moralrefom, Frankfurt und Leipzig 1786.

Toyama, Yoshitaka: Kants praktische Philosophie mit Riicksicht auf eine Theorie des Friedens, Hamburg 1973.

183



Torralba, José Maria: Libertad, objeto prictico y accion. La facultad del juicio en la filosofia moral de Kant. Appendix:
The Three-fold Function of the Faculty of Judgement in Kant's Ethics: Typik, Moral Judgement and Conscience,
Hildesheim 2009.

Torralba, J. M.: ,,Zur Rolle der , Typik der reinen praktischen Urtheilskraft” und der ,,Kategorien der
Freiheit® in der Konstitution des Gegenstandes der reinen praktischen Vernunft®, in: Zimmermann,
Stephan (Hrsg.): Die ,,Kategorien der Freiheit* in Kants praktischer Philosophie. Historisch-systematische Beitrige,
Berlin/Boston 2016, S. 269-294.

Trampota, Andreas: Kants Konzeption der Tugend als Habitus der Freibeit, Baden-Baden 2021.

Vet6 Miklos: De Kant a Schelling. 1es deux voies de I'idéalisme allemand, Grenoble 1998.

Voellet, Carol W.: The Metaphysics of the Moral Law: Kant's Deduction of Freedom, New York/London 2001.

Von Wichter, Karl Georg: Ueber die Collision der Privatrechtsgesetze verschiedener Staaten, Teil 1: Archiv fir die
civillistische Praxis, 24. Band, 1841.

Wagner, H.: ,,Die kosmologische Antithetik und ihre Auflésung in Kants Kr.d.r.V.“, in: Oberer, H. (Hrsg.):
Kant. Analysen — Probleme — Kritik, Band 11, Wiirzburg 1996, S. 239-259.

Wagner, Hans: ,,Der Argumentationsgang in Kants Deduktion der Kategorien®, in: Kant-Studien 71 (1980),
S. 352-3060.

Wagner, Tim: ,,Kategorien®, in: Rapp, Christof; Corcilius, Klaus (Hg.): Aristoteles-Handbuch. 1eben-Werk-
Wirkung, Berlin 2021, S. 276 ff.

Wabhrig, Gerhard; Krimer, Hildegard; Zimmermann, Harald (Hrsg.): Brockbaus Wabrig Dentsches Worterbuch,
Dritter Band, Stuttgart 1981.

Warda, Arthur: Immanuel Kant’s Biicher, Betlin 1922,

Ware, Owen: Kant on Freedom. Elements in the Philosophy of Immanuel Kant, Cambridge 2023.

Wass, Bernd: Immanuel Kant. Kritik der reinen 1 ernunft — Grundriss eines philosophischen Meisterwerks —, Wien
2018.

Wehofsits, Anna: Anthropologie und Moral: Affekte, 1eidenschaften und Mitgefiihl in Kants Ethik, Betlin/Boston
2016.

Weinberger, Ota: Moral und Vernunft. Beitrage zur Ethik, Gerechtigkeit und Normenlogik, Wien, Koln, Weimar
1992.

White, F. C.: Kant’s first Critique and the transcendental deduction, Vermont 1999.

Wike, V. S.: Kant s Antinomies of Reason. Their Origin and their Resolution, Washington 1982.

Wimmer, Reiner: Universalisierung in der Ethik. Analyse, Kritik und Rekonstruktion ethischer Rationalititsanspriiche,
Frankfurt 1980.

Willaschek, Markus: Praktische V' ernunft. Handlungstheorie und Moralbegriindung bei Kant, Stuttgart 1992.

Willaschek, Marcus: Die Tat der Vernunft. Zur Bedeutung der Kantischen These vom ,,Faktum der
Vernunft®, in: Funke, Gerhard (Hrsg.): Akten des Siebten Internationalen Kant-Kongress, Bonn 1991, S.
455-4606.

Wisser, Richard: Kein Mensch ist einerler. Spektrum und Aspekte »kritisch-kritischer Anthropologie«, Wirzburg 1997.

Wood, A. W.: Kant’s Ethical Thought, Cambridge 1999.

Wood, A. W.: “Preface and Introduction (3-16)”, in: Hotfe, Otfried (Hg.): Immanuel Kant. Kritik der praktischen
Vernunft, Berlin 2002, S. 25-42.

Wolff, Michael: ,,Warum der kategorische Imperativ nach Kants Ansicht giiltig ist. Eine Beschreibung der
Argumentationsstruktur im Dritten Abschnitt seiner Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®, in:
Schonecker, Dieter (Hrsg.): Kants Begriindung von Freibeit und Moral in ,Grundlegnng® I1I, Minster 2015,
S. 257-330.

Wolff, Michael: ,Warum das Faktum der Vernunft ein Faktum ist. Auflésung einiger
Verstindnisschwierigkeiten in Kants Grundlegung der Moral®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 57
(2009), S. 511-549.

Woltt, Michael: Die 1ollstindigkeit der kantischen Urteilstafel. Mit einem Essay iiber Freges Begriffsschrift, Frankfurt
am Main 1995.

Wolff, Christian: Gesammelte Werke, Ecole,]; Arndt, H. W. (Hrsg.), Hildesheim 1962.

Wyrwich, Thomas: Moralische Selbst- und Welterkenntuis. Die Dednfktion des kategorischen Imperativs in der Kantischen
Philosophie, Wirrzburg 2011.

Zedler, H. J.: Grosses Vollstindiges Universal-Lexikon Aller Wissenschaften und Kiinste, Bd. 20, Halle u. Leipzig
1739.

Zumbach, C.: ,,Das Thesenargument der dritten Antinomie — eine Anmerkung®, in: Ratio 23 (1981), S. 115-

123.

184



Zwermann, Eduard: ,,Die transzendentale Deduktion der Kategorien in Kants ,,Kritik der reinen Vernunft®,
in: Kant-Studien 5 (1) 1901, S. 444-470.

Zimmermann, Stephan: Kants ,,Kategorien der Freibeit, Betlin/Boston 2011.

Zimmermann, Stephan: ,,Zu den Freiheitskategorien der Quantitit, Qualitit und Relation. FEine
Selbstkorrektur®, in: Zimmermann, Stephan (Hg.): Die , Kategorien der Freiheit in Kants praktischer
Philosophie. Historisch-systematische Beitrige, Betlin/Boston 2016, S. 217-246.

Zimmermann, Stephan: ,,Faktum statt Deduktion. Kants Lehre von der praktischen Selbstrechtfertigung
des Sittengesetzes®, in: Puls, Heiko (Hg.): Kants Rechtfertigung des Sittengesetzes in Grundlegung 111
Deduktion der Faktum?, Berlin/Miinchen/Boston 2014, 103-131.

Zimmermann, Stephan: ,,Was versteht Kant unter ,,Kategorien der Freiheit*?, in: XXII. Deutscher Kongress
fiir Philosophie, Ludwig-Maxcimilians-Universitit, 11.-15. September 2011, DOI: 10.5282/ubm/epub.12423,
S. 1-16.

Zimmermann, Stephan: ,,Kant tiber die Vollstindigkeit der ,,Tafel der Kategorien der Freiheit
fiir Geschichte der Philosophie, vol. 102 (2020) 3, S. 426-452.

Zimmermann, Stephan: ,,Wert und moralischer Wert bei Kant®, in: Zestschrift fiir philosophische Forschung, Band
75 (2021) 3, S. 406-432.

Zimmermann, Stephan: ,,Was versteht Kant unter einer ,,Ausnahme®? Zur Unterscheidung vollkommener
und unvollkommener Pflichten in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®, in: Kant-Studien 114
(2023) 4, S. 710-727.

Zocher, Rudolf: ,, Kants transzendentale Deduktion der Kategorien®, in: Zeztschrift fiir philosophische Forschung,
Band 8 (1954) 2, S. 161-194.

Zobrist, Marc: Subjekt und Subjektivitit in Kants theoretischer Philosophie. Eine Untersuchung zu  den
transzendentalphilosophischen Problemen des Selbstbewnsstseins und Daseinsbewusstseins, Betlin/Boston 2011.

11113

, in: Archiv

185



