
SCHÖNE MOHRINNEN, EDLE SKLAVEN, SCHWARZE RÄCHER. 

SCHWARZENDARSTELLUNG UND SKLAVEREITHEMATIK IM DEUTSCHEN
UNTERHALTUNGSTHEATER (1770 – 1814). 

Inaugural-Dissertation 

zur Erlangung des Doktorgrades 

der Philosophie an der Ludwig-Maximilians-Universität   

München   

vorgelegt von 

Barbara Riesche 



  2
  
   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
Erstgutachter:  Prof. Dr. Hans-Peter Bayerdörfer 

 

Zweitgutachter: Prof. Dr. Jens Malte Fischer 

 

Tag der mündlichen 

Prüfung: 29.06.2007 

 

 



  3
  
   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

An dieser Stelle danke ich Prof. Dr. Hans-Peter Bayerdörfer für Ratschläge und 

Anregungen, für seine menschliche Unterstützung und vor allem für sein Vertrauen. Ich 

habe viel gelernt! 

 

Ich danke auch meinen Freunden, die im letzten Jahr viel Geduld mit mir hatten, mich 

ermutigt und in den richtigen Momenten auf andere Gedanken gebracht haben. 

 

Mein besonderer Dank gilt meiner Familie, Bärbel, Joachim und Simon Riesche, für ihre 

Liebe, ihren Rückhalt, ihren Humor und für tapferes Korrekturlesen auf den letzten Metern. 

Ihnen sei diese Arbeit gewidmet. 

 

 



  4
  
   
INHALTSVERZEICHNIS 
 

 
 EINLEITUNG ..............................................................................................................................6 

 

I. DER HISTORISCHE BEZUGSRAHMEN .......................................................................................15 

 1. Die europäische Abolitionsbewegung ...............................................................................15 

 2. Deutschland zur Zeit der Sklavereidebatte ........................................................................34 

 3. "Africanische Hundsgesichte" und edle "Negersklaven" - Schwarzenbilder ....................67 

  3.1. Exkurs: Neue und alte Unbekannte - Schwarzenbilder vor dem 18. Jahrhundert......67 

  3.2. "Frohe Aussichten" - Die europäische Sklavereidebatte in deutschen Medien .........72 

  3.3. Selbstreflexion und Selbstkritik: Deutsche Akzentsetzungen in der Sklaverei-  
und Schwarzenthematik .............................................................................................83 

 

II. DAS SKLAVENSTÜCK IM THEATER- UND DRAMENGESCHICHTLICHEN KONTEXT.................107 

 1. "Trivialtheater"? - Das Sklavenstück zwischen Unterhaltungs- und  
Bildungsanspruch ............................................................................................................107 

 2. Sklavenstücke auf deutschen Bühnen und ihre zeitgenössische Kritik ...........................117 

 3. Systematisierung der Texte..............................................................................................131 

  3.1. Heimkehrerstücke - Zwischen den "Kläglichkeiten des Alltags" und großer  
weiter Welt ...............................................................................................................133 

  3.2. Mohrinnenstücke - Weißer Mann liebt schwarze Frau ............................................134 

  3.3. Plantagenstücke - Sklavenleid und Sklavenliebe .....................................................136 

  3.4. Revolutionsstücke - Wenn Sklaven Rache schwören ..............................................137 

  3.5. Seliko und Berißa Oder Die Liebe unter den Negern - Ein afrikanisches 
Sklavenstück ............................................................................................................139 

 

III. SCHWARZENBILDER - MENSCHENBILDER.............................................................................140 

 1. "Das Herz dieser Mohrinn hat die Farbe des Schwanes und der Unschuld." ..................140 

  1.1. Rollenbeschreibungen: "Mohrinnen" und "Sklavinnen"..........................................140 

  1.2. Fremdheit, Weiblichkeit und Tugend ......................................................................141 

 2.  "Will dir dienen mein Leben lang." .................................................................................164 

  2.1. Rollenbeschreibungen: Die schwarzen Begleiter.....................................................164 

  2.2. Freunde oder Diener?...............................................................................................166



  5
  
   

 

 3. "Schenke dem Schicksal deines unglücklichen Sklaven eine mitleidige Thräne!"  
- Sklaven I........................................................................................................................173 

  3.1. Rollenbeschreibungen: Helden, Opfer und Familienmenschen ...............................173 

  3.2. Die Helden der Plantage...........................................................................................175 

  3.3. "Wißt ihr was ein Vater ist?" - Die Universalisierung bürgerlicher  
Familienkonzepte .....................................................................................................181 

  3.4. Unterwerfungs- und Überlegenheitsgesten: Die Vorwegnahme  
kolonialistischer Rhetorik ........................................................................................187 

 4.  „Ein Tyger, wenn er gezwungen ist, zu hassen.“ - Sklaven II .........................................196 

  4.1. Rollenbeschreibungen: Rächer, Revolutionäre, Intriganten.....................................196 

  4.2. "Schwarze Barbaren": Alte Stereotypen, neue Ängste ............................................199 

  4.3. Rache und Wut - Des Sklaven Rückfall in die "Wildheit".......................................210 

 5. "Ich stehe auf der Gränze zwischen weiß und schwarz." - Grenzgänger.........................217 

  5.1. Rollenbeschreibungen: Mulatten, Mestizen, "Schwarzbraune" ...............................217 

  5.2. Das Unbehagen an den Unbestimmbaren ................................................................219 

 

IV. GEGENWELTEN .....................................................................................................................231 

 1. Westindische Plantagen ...................................................................................................231 

  1.1. Schöne ferne Welt ....................................................................................................231 

  1.2. "Die Hölle der Neger." .............................................................................................238 

 2. Afrika...............................................................................................................................246 

  2.1. Afrikanische "Idyllen" - ..........................................................................................246 

  2.2. - und ihre Zerstörung................................................................................................251 

 3.  Und "hiezulande"? - Blicke auf Europa...........................................................................256 

 

V. POSITIONIERUNGEN ..............................................................................................................264 

 1. "Am I not a Man and your brother?" - Die dramatische Umsetzung der  
Abolitionsdebatte .............................................................................................................264 

 2. „Wehe unserm politischen Jahrhundert!“ - Spiegelungen politischer Debatten..............283 

 

 ABSCHLIEßENDE ÜBERLEGUNGEN UND AUSBLICK ..............................................................294 

 

 

 LITERATURVERZEICHNIS ......................................................................................................303 

 

 ANHANG I: Inhaltliche Zusammenfassungen der Sklavenstücke..........................................316 

 ANHANG II: Übersicht über dokumentierte Aufführungen ...................................................336 

 



  6
  
   
 

EINLEITUNG 
 

Im letzten Drittel des 18. und in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts erschien auf 

deutschen Bühnen mit Titeln wie Die Negersklaven, Die Mohrinn zu Hamburg, Des 

Aufruhrs schreckliche Folge oder Die Neger oder Die Sklavin in Surinam ein neues und 

heute nahezu vergessenes Stückgenre – das „Sklavenstück“. Seine Protagonisten sind 

Schwarze: „Negersklaven“, die auf einer Plantage ein hartes Dasein fristen, Rebellen, die 

Aufstände gegen die Plantagenbesitzer anzetteln und „Mohren“ und „Mohrinnen“, die an 

der Seite ihrer weißen Befreier deren europäische Heimat besuchen. Die Schauplätze: 

deutsche Bürgerhäuser, karibische Inseln oder afrikanische Landstriche, in denen neue 

Sklaven rekrutiert werden. Die Themen, die verhandelt werden: Erlebnisse nach Amerika 

verschleppter Afrikaner, das raue Leben auf der Plantage, unmenschliche 

Arbeitsbedingungen und Folter, aber auch Liebesgeschichten zwischen schwarzen Sklaven 

und weißen Europäern und gesellschaftliche und familiäre Konflikte, denen diese bei der 

Rückkehr nach Deutschland begegnen.  

Insgesamt einundzwanzig Stücke, die sich vor diesem konkreten thematischen Hintergrund 

auf unterschiedlich anspruchsvolle Weise mit den Fragen nach Recht oder Unrecht von 

Sklavenhandel, Sklaverei und der Berechtigung bewaffneter, gewaltsamer Aufstände 

auseinandersetzen, sind auffindbar; ihre Entstehungszeit konzentriert sich auf die noch 

nicht einmal vierzig Jahre zwischen 1776 und 1814 – auf den Zeitraum also, in dem 

europaweit eine intensive Debatte über Sklaverei geführt wurde, die schließlich zu deren 

Abschaffung führte. 

Die Untersuchung der Texte, ihrer Bearbeitungs- und Aufführungsgeschichte ist aus 

mehreren Gründen äußerst vielversprechend. So lassen diese „Rührstücke“, „Lustspiele“ 

und „Sittengemälde“ ganz allgemein auf Einsichten in die populäre Dramatik und 

Theaterpraxis des 18. und frühen 19. Jahrhunderts hoffen. Von besonderem Interesse und 

im Fokus dieser Arbeit aber sind die Gestaltung der schwarzen Figuren und die 

dramatische Bearbeitung des Sklavereisujets. In besonderem Maße bieten die Stücke sich 

damit für die Betrachtung von Repräsentationsformen und Strategien an, mit denen hier 

„das Fremde“ – afrikanische Kultur, die dunkle Hautfarbe, das Sklavenschicksal, aber auch 

die fernen und fremden Welten Afrikas und der westindischen Plantagen – erschlossen, 

dramatisiert bzw. inszeniert und mit eigenen gesellschaftlichen, philosophischen und 

machtpolitischen Interessen verknüpft wird.  



  7
  
   

                                                

Vor dem Hintergrund solcher Fragestellungen sind die Sklavenstücke auch im 21. 

Jahrhundert von besonderem Interesse: Zum einen lassen sich an ihnen grundsätzliche 

Eigenschaften und Probleme aller Fremdheitskonstruktionen verdeutlichen. Zum anderen 

gewähren sie Einblicke in die Vorstellungswelten einer Epoche, von deren geistig-ideellem 

und politischem Erbe unsere Welt und unser Denken noch immer entscheidend direkt 

geprägt sind:  

Noch immer lebt ein kleiner Teil der Menschheit auf Kosten des großen Rests – eine 

Situation, die bereits im 18. Jahrhundert von den „Abolitionisten“ erkannt und 

ausgesprochen wurde. Das wirtschaftliche und machtpolitische Gefälle zwischen den 

ehemaligen, europäischen Sklavenhalter-Nationen einerseits, ihren damaligen 

Kolonialstaaten und den Ländern, aus denen Sklaven rekrutiert wurden, andererseits, ist 

nach wie vor enorm. Erst vor einigen Jahren hat in Frankreich und Großbritannien eine 

Diskussion darüber eingesetzt, ob und für welche Verbrechen genau diese früher am 

Sklavenhandel beteiligten Staaten sich schuldig bekennen müssen und ob 

Reparationszahlungen an die Nachfahren der Sklaven zu zahlen sind. Mit dem 

zweihundertsten Jahrestag des britischen Sklavereiverbots am 5. März 2007 hat diese 

Debatte erneut an Aktualität gewonnen.1  

Auch hinsichtlich der Auseinandersetzung mit Menschen fremder Kulturen und mit 

fremdartigem Aussehen ist das späte 18. Jahrhundert mit seinen aufklärerischen Idealen 

auf der einen und den ersten Versuchen, „natürliche“ Unterschiede „wissenschaftlich“ zu 

begründen und vom unterschiedlichen Körperbau auf geistige, emotionale und moralische 

Differenzen rückzuschließen, auf der anderen Seite eine sehr spannungs- und 

aufschlussreiche Epoche. Viele der heterogenen, sogar gegensätzlichen Bilder und 

Haltungen gegenüber Fremden, die in diesem Zeitraum entstanden und in den 

Sklavenstücken zu beobachten sind, haben an Aktualität nicht verloren, genauso wenig wie 
 

1 So äußerte Tony Blair sich in einer vielbeachteten und in der New Nation abgedrucktenParlamentsrede am 
27.11.2006 bedauernd über den Beitrag seiner Nation am Sklavenhandel. „It is hard to believe that what 
would now be a crime against humanity was legal at the time. Personally I believe the bicentenary offers us a 
chance not just to say how profoundly shameful the slave trade was - how we condemn its existence utterly 
and praise those who fought for its abolition, but also to express our deep sorrow that it ever happened, that it 
ever could have happened and to rejoice at the different and better times we live in today.“ (Blair, Tony: 
„The Shame of Slavery.“ In: The New Nation. 27.11. 2006, S. 2) Obwohl er sehr viel deutlichere Kritik an 
der Rolle des Britischen Empires übte als all seine Vorgänger, vermied auch er wohl aus Angst vor 
Reparationszahlungen eine Entschuldigung gegenüber den Nachfahren der Opfer. 
Vergl. Zimmerer, Jürgen: „Tony Blairs letzter Coup. Das Empire wird zur Erblast: Eine Zeitenwende der 
globalen Erinnerungspolitik.“ In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 30.11.2006, S. 40. 
In Frankreich lässt sich eine ähnliche Diskussion beobachten. 2001 deklarierte Frankreich als erster Staat 
Sklaverei zum Verbrechen gegen die Menschlichkeit. 2006 erklärte Präsident Jaques Chirac den 10. Mai zum 
nationalen Gedenktag in Erinnerung an die Abschaffung der Sklaverei. Vergl.: „Französisches Gedenken an 
die Sklaverei. Präsident Chirac proklamiert einen nationalen Gedenktag.“ In: Neue Züricher Zeitung vom 
31.01.2006. 



  8
  
   

                                                

die Frage- und Problemstellungen, auf die sie verweisen. So ist die Rollengestaltung der 

schwarzen Protagonisten, was anhand der Figurenanalysen zu zeigen sein wird, in weiten 

Teilen einem aufgeklärt-humanistischen und universalistischen Gleichheitsdenken 

verpflichtet, das seinerseits bereits Möglichkeiten einer indirekten Vereinnahmung und 

Abwertung „des Fremden“ in sich trägt. Gleichzeitig zeigen sich an anderen Stellen auch 

in den Sklavenstücken bereits Züge früh-rassistischer Theorien. 

Als Teil des sogenannten „Unterhaltungstheaters“, das breitere Gesellschaftsschichten 

erreichte, liefern uns die Sklavenstücke Indizien für die Mentalitäten weiterer Teile der 

deutschen Bevölkerung um 1800. So lassen sie Rückschlüsse darauf zu, mit welchen 

Deutungsmustern die Menschen ihre Welt interpretierten, und welche Bilder sie sich von 

Schwarzen, von den Umständen ihrer Versklavung und von der fernen afrikanischen und 

amerikanischen Welt machten. Sie geben zudem Aufschluss darüber, welche Bestandteile 

komplexerer wissenschaftlicher Ansätze und elaborierter Debatten des Zeitraums zu eben 

diesen Themen wann und auf welche Weise Eingang in populäre Diskurse fanden und zu 

„Allgemeinwissen“ wurden. 

 

Rollen für schwarze Menschen bzw. entsprechende Maskierungen haben im europäischen 

Theater eine lange Tradition, die sich bis zur Figur des schwarzen Königs in der 

Weihnachtsgeschichte und dem ebenfalls häufig schwarz dargestellten Teufel Lucifer in 

den mittelalterlichen Mysterienspielen zurückverfolgen lässt.2 Auch in der barocken 

Türkenoper oder im Wiener Volkstheaterstück des 18. Jahrhunderts gehörten Schwarze 

zum festen Figurenpersonal. Als holzschnittartig gezeichnete, orientalisch-bunt 

kostümierte Diener und Haremswächter befriedigen sie vor allem die Lust an 

exotisierender Ausstattung und erfüllen dabei das Stereotyp des heidnischen, dümmlichen 

oder hinterhältigen „Mohren".3

Ganz anders dagegen die Schwarzen in den Sklavenstücken: Unbescholtene, gutherzige 

Menschen, sind sie aus ihrem glücklichen Leben in Afrika herausgerissen und auf 

westindische Inseln verschleppt worden, wo sadistische Sklavenhalter sie drangsalieren 

und zu harter Plantagenarbeit zwingen. In anderen Stücken ist der Schauplatz Europa, wo 

sich die schwarzen Hauptfiguren ebenfalls mit Hass, Vorurteilen, Benachteiligung und 

Sklavereikontroverse konfrontiert sehen. Verglichen mit den märchenhaft und zeitlos 
 

2 Vergl. Sadji, Uta: Der Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts. Anif / Salzburg: Ursula Müller-
Speiser 1992, S. 84ff.  
3 Vergl. Kreidt, Dietrich: Exotische Figuren und Motive im europäischen Theater. Stuttgart: Institut für 
Auslandsbeziehungen (Edition Cantz) 1987, S. 30. Zu den Schwarzenkostümen vergleiche die Abbildungen 
auf den Seiten 7, 8, 17 und 20. 



  9
  
   

                                                

anmutenden Szenerien der früheren „Mohrenstücke" ist schon diese Thematisierung des 

aktuellen Kontextes theaterhistorisch ein absolutes Novum. Die schwarze Hautfarbe 

fungiert nicht mehr (nur) als Merkmal eines Außenseiterdaseins oder als exotisches 

Versatzstück, sondern verweist konkret auf die afrikanische Herkunft und auf eine 

Biographie, die unter dem Zeichen der Sklaverei steht. Man will reale Sklavenschicksale 

nachzeichnen und das an ihnen begangene Unrecht aufzeigen. Und vor allem: Aus 

unheimlichen, grotesken, dumpfen oder gar animalischen „Fremden“ machen die 

Sklavenstücke Menschen mit gleichen Gefühlen, gleichen Moralvorstellungen, mit 

zwischenmenschlichen Beziehungen wie den eigenen und fordern ihre Anerkennung als 

solche auch explizit im Text.  

Diesem Paradigmenwandel unter anderem soll in dieser Arbeit nachgegangen werden. Auf 

welche Weise genau werden die Schwarzen hier als gleichartige und gleichwertige 

Menschen charakterisiert, deren hartes Sklavenschicksal ein deutsches Publikum zu 

berühren vermag? Mit welchen Mitteln werden die Gleichheitspostulate auf 

dramaturgischer Ebene umgesetzt? Aber auch: Wie und an welchen Stellen werden diese 

durch neue, subtilere Mechanismen unterlaufen, wo drohen auch die egalitären 

Schwarzenbilder möglicherweise wieder in erneute Formen der Abwertung umzukippen? 

 

Der historische Hintergrund der damals sogenannten „Negersklaverei“, der Sklavenarbeit 

verschleppter Afrikaner auf den spanischen, britischen, französischen und holländischen 

Plantagen der Karibik, Mittel- und Südamerikas, und die Debatte um deren moralische 

Rechtfertigung, die seit den 1770er Jahren vor allem in Großbritannien und später auch in 

Frankreich sehr intensiv geführt wurde, spielen für diese Untersuchungen eine wichtige 

Rolle (Kapitel I.1). So scheint die moralische und politische Problematik des 

transatlantischen Sklavenhandels, die zu dieser Zeit mehr und mehr ins Bewusstsein der 

Menschen trat, den europäischen Blick auf „die Schwarzen“ maßgeblich verändert und zu 

deren Wahrnehmung als „Mitmenschen“ beigetragen zu haben (zu den deutschen 

Schwarzenbildern vor Beginn der Sklavereidebatte siehe I.3.1). Die Vorkämpfer der 

„Abolitionsbewegung“4, die erstmalig die Abschaffung des Sklavenhandels forderten und 

zum Teil bereits die Sklaverei insgesamt in Frage stellten, setzten in Europa einen Prozess 

der Sensibilisierung in Gang, an dem offensichtlich auch die Dramatiker der Sklavenstücke 

 
4 Die Bezeichnung als „Abolitionsbewegung“ leitet sich von dem englischen Wort ‚abolition’ – Abschaffung 
– ab und wird hier immer im Sinne einer Abschaffung des Sklavenhandels verwendet.  



  10
  
   

                                                

partizipierten. Warum sich dieser Prozess nicht etwa am freien Afrikaner vollzog, soll im 

Laufe der Arbeit untersucht und beantwortet werden. 

Eine weitere zentrale Frage betrifft das spezifisch deutsche Interesse an der 

Sklavereithematik. Die Deutschen besaßen im späten 18. Jahrhundert weder Kolonien oder 

Plantagen, noch waren sie wie andere europäische Nationen am Sklavenhandel beteiligt. 

Es gab auf dem „deutschen Flickenteppich“ ja noch nicht einmal einen deutschen 

Nationalstaat, der eine Konkurrenz zu den großen Seemächten dargestellt hätte oder 

überhaupt territoriale Ansprüche hätte anmelden können. Dennoch wurde auch in den 

Kreisen deutscher „Gelehrter“ – darunter Naturwissenschafter, Historiker, Anthropologen 

und Geographen – das Für und Wider der Sklaverei intensiv und sehr engagiert diskutiert. 

Um einen Eindruck vom öffentlichen Interesse, von der Bandbreite der Debatte und der 

Rezeptionsweise ausländischer Beiträge zu vermitteln, werden neben den Texten 

etablierter Autoren auch Artikel, Kommentare und Briefwechsel weniger bekannter 

Verfasser und die Übersetzungen englisch- und französischsprachiger Artikel zur 

Sklavereithematik vorgestellt (Kapitel I.3.2).5 So finden sich neben Kommentaren 

bekannter Intellektueller wie Johann Gottfried Herders, Christian Schubarts, Johann 

Friedrich Blumenbachs und sogar einigen Äußerungen Goethes in den vielen jungen 

deutschen Zeitschriften dieses Zeitraums zahlreiche sehr kontroverse Beiträge anonymer 

oder unbekannter Autoren über eine Abschaffung bzw. Beibehaltung des Sklavenhandels. 

Sie alle zeigen ein ausgeprägtes Bewusstsein für das Leid der Sklaven in Übersee und 

einen hohen Informationsstand über die historischen Fakten, über die unterschiedlichen 

Positionen und Argumentationsstrategien der im Ausland geführten Debatte.  

Anhand ausgewählter Texte wird zu untersuchen sein, über welche Informationen genau 

man verfügte, welche Themen und Kernfragen der Sklavereifrage in Deutschland von 

besonderem Interesse waren – und vor allem, warum (Kapitel I.3.2 und I.3.3). Wieso 

beschäftigten renommierte Denker des späten 18. Jahrhunderts sich überhaupt mit einer 

Frage, die Deutschland weder politisch, gesellschaftlich noch wirtschaftlich direkt 

betreffen konnte? Und warum faszinierte diese Thematik auch breite Massen anscheinend 

so sehr, dass sogar über zwanzig Theaterstücke dazu geschrieben und aufgeführt wurden? 

 
5 Dabei musste auf Stichproben und Zufallsfunde zurückgegriffen werden, da der umfangreiche 
Quellenfundus noch nicht gesichtet und systematisiert wurde. Anders als für Großbritannien und 
Nordamerika ist diese deutsche Seite der internationalen Sklavereidebatte von der Geschichtswissenschaft 
noch nicht annähernd aufgearbeitet worden – eben weil in den deutschen Ländern, die in diesem 
Zusammenhang keine eigene Schuld auf sich geladen haben, der „Stachel von Gedächtnis und Erinnerung“ 
fehlt, um ein öffentliches Interesse anzufachen (Vergl. Jürgen Osterhammel, Angabe, S. 12f). Dass sich über 
die Auseinandersetzung mit der Sklavereithematik dennoch interessante Perspektiven auf die deutsche 
Geschichte ergeben, wird diese Arbeit zeigen. 



  11
  
   
Eine Grundthese, die im Verlauf der Arbeit ausgeführt und belegt werden wird, betrifft 

eine enge Verzahnung von Schwarzen- und Sklavereithematik und „eigenen“ aktuellen 

Themen, die sowohl in zeitgenössischen Zeitungsartikeln und Stellungnahmen zur 

Sklaverei als auch in den Stücken selbst zu beobachten ist. Mit ihrer räumlichen 

Entfernung, ihrer ganz spezifischen Problemstruktur und ihren Berührungspunkten zu 

ethischen wie religiösen Grundfragen, zu „den großen Themen“ Freiheit, Gleichheit und 

Herrschaftslegitimation und zu Fragen nach den anthropologischen wie kulturellen 

Eigenschaften des Menschen eignete sich die Abolitionsfrage in besonderem Maße, um aus 

der Distanz heraus Fragen abzuhandeln, die um 1800 in Deutschland auf den Nägeln 

brannten.  

Kapitel I.2 befasst sich daher zunächst mit der historischen Situation in Deutschland zur 

Entstehungszeit der Stücke, wobei hier keine allgemein bekannten Fakten repetiert, 

sondern Diskussionen, Schlagworte und Diskurse des Zeitraumes vorgestellt werden, die 

im Hinblick auf die Stückanalyse und die Frage nach der Anbindung von Sklaverei an 

„eigene“ Themen wieder relevant sein werden. Dabei wird es etwa um die deutsche 

Patriotismusdebatte und nationale Abgrenzungsversuche gegenüber den europäischen 

Nachbarnationen gehen, die auch für die deutsche Haltung gegenüber deren Rolle im 

Sklavenhandel relevant sind. Gesellschaftspolitischen Konflikten und Kontroversen 

(Absolutismus vs. Republikanismus, Grenzen und Grundlagen legitimer Herrschaft, 

revolutionäre vs. evolutionäre Veränderungsbestrebungen, ständische vs. liberale 

Gesellschaft), die in Deutschland, in ganz Europa und in den Kolonien verbal und 

militärisch ausgetragen wurden, gilt es ebenfalls nachzugehen. Sie werden im 

Zusammenhang mit der Freiheitsthematik und der Dramatisierung von Sklavenaufständen 

für die Stücke relevant werden. Auch allgemeine Mentalitätsverschiebungen im späten 18. 

Jahrhundert, die auf den ersten Blick wenig Konkretes mit den politischen Inhalten der 

Sklavereidebatte zu tun haben, spielen eine Rolle. So wird sich zeigen, dass gerade die 

neuen „bürgerlichen“ Wertevorstellungen und Lebenskonzepte über die ethische 

Dimension der Sklavenfrage verhandelt und in die schwarzen Protagonisten der Stücke 

hineinprojiziert werden. Abschließend werden auch die verschiedenen 

naturwissenschaftlichen, moral- und geschichtsphilosophischen Felder, auf denen man sich 

mit Fremdheit, fremden Völkern und Kulturen auseinandersetzte, zu beschreiben und auf 

ihre Bedeutung für die Gestaltung der theatralen Sklavenfiguren zu untersuchen sein.  

 



  12
  
   
Neben diesem allgemeinen historischen Entstehungshintergrund beschäftigt sich ein 

zweites, der eigentlichen Textanalyse vorangestelltes, Kapitel mit dem 

theatergeschichtlichen Kontext der Sklavenstücke. Auch hier werden die äußerst 

umfangreichen und vielschichtigen theoretischen wie praktischen Entwicklungen, die 

sowohl in der Dramatik als auch im Theater in diesem Zeitraum stattfanden, nicht nur 

zusammengefasst, sondern bereits auf spezifische Probleme der Sklavenstücke hin 

dargestellt: So wären die ausgewählten Texte nach gängiger Kategorisierung dem 

„Trivialtheater“ zuzuordnen – eine Bezeichnung, die sowohl begrifflich und 

literaturwissenschaftlich als auch historisch unangemessen ist und, wie sich zeigen wird, 

dem gesellschaftspolitischen Reflexionsgrad der Stücke nicht gerecht werden kann. 

Stattdessen soll hier mit der Kategorie des „Gebrauchsstücks“ gearbeitet werden, die auf 

den Unterhaltungscharakter, die Konventionalität und Breitenwirksamkeit dieser Art von 

Dramatik verweist, ohne deren dramaturgische wie inhaltliche Qualität in unangemessener 

Weise abzuwerten (Kapitel II.1). Im Hinblick auf das Sklavereisujet der Stücke wird 

besondere Aufmerksamkeit auch der Frage gelten, wie die direkte Thematisierung 

zeitaktueller politischer Sachverhalte durch Literatur und Theater von der Literaturkritik 

und von Autoren um 1800 diskutiert und bewertet wurde (Kapitel II.2).  

 

Um bei der großen Anzahl von Sklavenstücken und der Fülle ergänzenden historischen 

Materials Übersichtlichkeit zu gewährleisten und Wiederholungen zu minimieren, erschien 

es beim Aufbau der Arbeit sinvoll, die relevanten Themen und Fragestellungen der 

Dramenanalysen an jeweils ausgewählten Stücken exemplarisch abzuhandeln (eine 

Systematisierung der Texte in fünf verschiedene Stücktypen in Kapitel II.3). In den 

Kapiteln III – V werden Figurentypen, Raumszenarien und Argumentationsstrukturen der 

Sklavenstücke vorgestellt, analysiert und historisch kontextualisiert. Im Mittelpunkt des 

Interesses steht also die Art und Weise, auf die die Schwarzen- und Sklavereithematik 

dargestellt, an vorhandene dramaturgische und theatrale Konventionen angepasst und mit 

anderen, „eigenen“ Themen und Fragestellungen verschränkt wird. 

Kapitel III befasst sich mit der Figurenebene der Stücke, vor allem natürlich mit der 

Darstellung der schwarzen Protagonisten: Wie werden die afrikanische Kultur, die dunkle 

Hautfarbe und das Sklavenschicksal repräsentiert? Welche theaterimmanenten Faktoren 

(Darstellungskonventionen, Rollenfächer, Publikumsgeschmack etc.) spielen eine Rolle? 

Welche Vorstellungen, Wissensformationen und politischen Haltungen lassen sich aus 

ihnen ablesen? Wie unterscheiden sie sich von den Schwarzenfiguren früherer Zeiten? 



  13
  
   
Anhand fünf verschiedener schwarzer Figurentypen – „Mohrinnen“, „Begleitern“, „guten“ 

und „bösen Sklaven“ und „Mulatten“ – wird hier unter anderem der Einfluss 

universalistisch angelegter Gleichheitsideale, kolonialistischer Interessen und 

anthropologischer Ansätze herausgearbeitet.  

Und was erzählen die Schwarzenbilder von dem, der über den Fremden eigene 

Selbstentwürfe vornimmt? Welche aktuellen Veränderungen in Deutschland, welche 

eigenen Unsicherheiten werden über diese schwarzen Figuren mitverhandelt? Durch das 

reflexive Verhältnis von Fremdbildern zu den sie konstituierenden und durch sie 

konstituierten Konstrukten des „Eigenen“ berührt die Frage nach den Schwarzenbildern 

immer auch die Vorstellungen, die man sich von einem selbst und vom Menschen 

überhaupt macht. So wird untersucht werden, auf welche Weise die Schwarzenrollen 

aktuelle, brisante Diskurse der Zeit wie Vorstellungen von Weiblichkeit, Liebe, Heirat und 

Familie, von Dienerschaft, Bildung und Pädagogik und zeitgenössische Moral- und 

Tugendkonzepte anklingen lassen und in besonderer Weise problematisieren.  

Auch eine Untersuchung von Raumkonstruktionen bietet sich anhand der Sklavenstücke an 

(Kapitel IV): Wie werden die „fernen Welten“ Afrikas und Westindiens imaginiert, welche 

Attribute werden ihnen zugewiesen, wie setzt man sie miteinander in Beziehung? Wie 

gestaltet sich im Gegensatz dazu die „Heimat“? Welche Darstellungsweisen wurden für die 

globalen Beziehungen und Prozesse des transatlantischen Dreieckshandels gefunden? Und 

wiederum: Welche innerdeutschen und -europäischen Konflikte werden über die 

Sklavereithematik in die Ferne verlagert und dort verhandelt?  

Auch die Fremd- und Eigenräume der Sklavenstücke sind in reflexiver Weise miteinander 

verschränkt und bilden so aufeinander bezogene „Gegenwelten“. In der vertrauten 

Umgebung der europäischen Schauplätze sorgen die dorthin zurückkehrenden Reisenden 

und ihre exotischen Begleiter für einen Einbruch fremder, westindischer und afrikanischer 

Welten, von denen sie den Daheimgebliebenen berichten. Auf den Plantagen sind sowohl 

Europa und Afrika als Herkunftsländer der weißen und schwarzen Figuren, als 

„Handelspartner“ und über kolonialpolitische Beziehungen immer präsent. Und in Afrika, 

das als Schauplatz nur in einem der Stücke erscheint, wird gezeigt, wie eine Welt sich mit 

dem Einbrechen des Sklavenhandels verändert. Je nachdem, aus welcher Perspektive auf 

eine dieser Welten geblickt wird, ergeben sich ganz unterschiedliche politische, 

ökonomische, gesellschaftliche, ethische Zuschreibungen und Bilder. Dieses komplexe 

System wechselseitiger Raumkonstruktionen gilt es in Kapitel IV auf seine kritischen und 

utopischen Momente hin zu untersuchen. 



  14
  
   
Ein letzter Themenkomplex befasst sich mit den politischen, philosophischen und 

ethischen Positionen, die in oder im Zusammenhang mit der Sklavereidebatte eine Rolle 

spielen und in den Sklavenstücken – in manchen Texten stark verflacht und trivialisiert, in 

anderen äußerst fundiert und intelligent – eingenommen und umgesetzt werden. Hier ist 

zum einen natürlich nach der Rezeption und Transformation pro- und contra-

abolitionistischer Argumentationen zu fragen. Welche Fakten und welche 

Argumentationsstrategien der britischen und französischen Abolitionisten waren den 

Dramatikern bekannt und wert, in ihre dramatischen Texte direkt oder indirekt 

aufgenommen zu werden? Welche Positionen werden erkennbar? Und worin unterscheidet 

sich die dramatische Thematisierung der Sklaverei von der Herangehensweise der 

wissenschaftlichen und philosophischen deutschen Beiträge zur Abolitionsdebatte, die in 

Kapitel I.3.3 vorgestellt wurden? Die zu untersuchende pro- bzw. contra-abolitionistische 

Rhetorik wird durch direkt in den Text eingearbeitete Dialoge, durch argumentativ 

aufgebaute Figurenkonstellationen und teilweise durch Kommentare der Autoren deutlich. 

Dabei gilt es auch die Brüche herauszuarbeiten, die der Abolitionsrhetorik bereits inhärent 

sind und die trotz ihres aufklärerischen Gleichheitspostulats bereits in direkter Linie auf die 

Verkleinerungs-, Verniedlichungs- und Abwertungsstrategien kolonialistischer 

Schwarzenbilder voraus weisen.  

Ähnliche Fragestellungen gelten für die „angehängten“ Themen – vor allem für die 

Debatten und Kämpfe um die politische Zukunft Deutschlands und Europas (Kapitel V.2). 

Auch hier wird anhand von Figurationen, Sympathielenkungen und Handlungsführungen 

und dem Einsatz rhetorischer Mitteln untersucht, auf welche Weise die Stücke in den 

Auseinandersetzungen zwischen Modernisierung und Restauration, ständischem 

Feudalismus, Absolutismus und Liberalismus, zwischen revolutionären und evolutionären 

Veränderungsbewegungen Position beziehen. 



  15
  
   
I. DER HISTORISCHE BEZUGSRAHMEN  
 

1.  Die europäische Abolitionsbewegung 

 

In den letzten zwei Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts formierte sich in ganz Europa und vor 

allem in Großbritannien eine starke, nationen- und klassenübergreifende Bewegung, die 

vehement die Abschaffung des europäischen Handels mit Afrikanern, den sogenannten 

„Negersklaven“, und teilweise auch bereits das Ende ihrer Versklavung auf den 

karibischen und mittelamerikanischen Plantagen forderte. Ihre Anhänger nannten sich 

„Abolitionisten“ oder englisch „abolitionists“. 

Inwieweit die Abschaffung des Sklavenhandels und das Ende der Sklaverei in Amerika im 

19. Jahrhundert tatsächlich der Initiative dieser Menschen zugeschrieben werden können, 

wurde bereit in den 1940er Jahren in Historikerkreisen bezweifelt und seither äußerst 

kontrovers diskutiert.6 Entgegen früherer Darstellungen, wie der R. Couplands7 aus den 

frühen 30er Jahren, die die Abolition monokausal auf die Taten und Argumentationen der 

Sklavereigegner zurückführten, ist man sich heute eines wesentlich komplexeren Geflechts 

aus unterschiedlichen Entwicklungen und Interessen bewusst, die erst in ihrem 

Zusammenspiel das Ende des Sklavenhandels herbeiführen konnten. Die in den 1990er 

Jahren vor allem im anglophonen Raum neu entbrannte Historikerdebatte über das Ende 

des transatlantischen Sklavenhandels und die Rolle der Abolitionisten kann an dieser Stelle 

nicht in ihrer ganzen Breite und Tiefe wiedergegeben werden. Festzuhalten ist, dass neben 

den Forderungen und Ideen der Abolitionisten auch die internationalen Beziehungen, die 

Veränderungen in der Kolonialpolitik der europäischen Nationen und wirtschaftliche 

Entwicklungen  

mitberücksichtigt werden müssen.8

                                                 
6 Unter dem Einfluss marxistischer Geschichtsbilder wurde das Aufkommen abolitionistischer Ideen und 
Initiativen als Folge wirtschaftlicher Veränderungen, nämlich einer sinkenden Produktivität der 
Plantagenwirtschaft, interpretiert. Diese These ist heute allerdings widerlegt. In ihrer letzten Phase 
vergrößerten Plantagenwirtschaft und Sklavenhandel sogar noch ihre Gewinne. Vergl. Dazu Drescher, 
Seymour: From Slavery to Freedom. New York: New York University Press 1999, S. 8. 
7 Zitiert bei Stiv Jacobson: Am I not a Man and a Brother? British Missions and the Abolition of the Sklave 
Trade and Slavery in West Africa and the West Indies 1786-1838. Uppsala: Leerup 1972. 
8 So wird das Ende des Sklavenhandels unter anderem auf den Eintritt der europäischen Ökonomien ins 
industriekapitalistische Stadium zurückgeführt. Wegen neuer Produktionsweisen und Anforderungen hätte 
freie Arbeit die Sklavenarbeit mehr und mehr abgelöst. (Vergl. Loth, Heinrich: Sklaverei. Die Geschichte des 
Sklavenhandels zwischen Afrika und Amerika. Wuppertal: Hammer 1981, S. 200)  
Auch wenn diese These historisch umstritten ist, lässt sich in der historischen Debatte tatsächlich eine solche 
Argumentationslinie identifizieren. Vor allem Adam Smith stellte in The wealth of Nations die These von der 
Unwirtschaftlichkeit des Sklavenhandels und der Plantagengesellschaften auf: Für ihn war das produktivste 
notwendigerweise auch das freieste System – entlohnte und freiwillige Arbeit gewinnbringender als 



  16
  
   

                                                                                                                                                   

Bei aller gebotenen Relativierung bleibt die europäische Abolitionsdebatte dabei 

unumstritten ein außergewöhnliches und hochinteressantes Phänomen. Sie war eine der 

ersten über-national geführten, moralisch-politischen Debatten, die unter Einsatz moderner 

Printmedien die Massen erreichte, mobilisierte und plötzlich für eine Thematik 

interessierte, die zwar globale Dimensionen besaß, deren Bezüge zur eigenen Lebenswelt 

der Europäer jedoch auf den ersten Blick nicht ohne weiteres erkennbar waren. Drei 

Jahrhunderte lang, seit die ersten Afrikaner als „Ersatz“ für die weniger belastbaren 

„Indianer“ nach Westindien verschifft worden waren,9 war die Institution der Sklaverei für 

Länder wie Großbritannien, Frankreich, Holland und Spanien eine tragende, aber 

„unsichtbare“ Säule der eigenen Ökonomie und Überseepolitik gewesen, deren 

Berechtigung man entweder gar nicht in Frage stellte oder als wirtschaftlich notwendiges 

Übel rechtfertigte.10

 
erzwungene Leistung.Nach Auffassung zahlreicher Historiker hat das „utility“-Argument für die tatsächliche 
Abolition eine viel größere Rolle gespielt als alle moralischen und philosophischen Attacken – auch wenn es 
auf sachlicher Ebene heute als widerlegt gilt. Vergl. hierzu: Temperley, Howard: „Anti-Slavery as a Form of 
Cultural Imperialism.“ In: Bolt, Christine und Seymour Drescher (Hrsg.): Anti-Slavery, Religion and 
Reform. Essays in Memory of Roger Anstey. Folkestone: Wm Dawson & Sons 1980, S. 340ff. 
Ein weiterer interessanter Aspekt wird von Charles Verlinden genannt: Er sieht als Hauptgrund für das 
Verschwinden der Sklaverei die beginnende Kolonisation Afrikas, die nicht mit einer Versklavung der 
afrikanischen Bevölkerung einhergehen konnte. (Vergl. Verlinden, Charles: „Die transatlantische 
Zwangsmigration afrikanischer Neger und ihre Folgen“. In: Europäisierung der Erde? Studien zur 
Einwirkung Europas auf die außereuropäische Welt. Hrsg. von Grete Klingenstein, Heinrich Lutz, Gerald 
Stourzh. München: R. Oldenbourg 1980, S. 83-84). 
9 Als Bartolomé de Las Casas die Sklavenarbeit westindischer Indianer in den Minen und Plantagen 
Neuspaniens als verwerfliche, unchristliche Einrichtung verurteilte, soll er den Rat gegeben haben, statt 
dessen Schwarze aus Afrika als billige Arbeitskräfte in die Kolonien zu bringen. Zwar ist diese Äußerung 
Las Casas` historisch nicht einwandfrei belegbar, fest steht jedoch, dass anders als die Indianersklaverei die 
Sklaveneinfuhr von Schwarzen in den ersten zwei Jahrhunderten weder von den Beteiligten, noch von 
Reisenden oder Geistlichen ernsthaft in Frage gestellt wurde. Die Forderungen, den Indianern mit 
Verständnis zu begegnen, sie gerecht und liebevoll als Subjekte der spanischen Krone zu behandeln, wurden 
auf Afrikaner nicht angewandt. (Vergl. Bitterli, Urs: Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners. Zürich: 
Atlantis 1980, S. 136-37.)  
Diese Haltung, die uns heute wie ein moralisches Paradox erscheint – die Versklavung einer bestimmten 
Menschengruppe mit dem selben Verbrechen an Menschen anderer Herkunft beenden zu wollen – verweist 
darauf, wie undifferenziert und diffus die Vorstellungen vom Schwarzen zu dem Zeitpunkt noch waren: 
Während sich in Europa noch die tradierten, fiktiven und teilweise dämonisierenden Attribute halten 
konnten, stand für die Profiteure des Sklavenhandels ganz profan der Schwarze als Ware, als belastbarer und 
an Hitze gewohnter Körper im Vordergrund. Anders als der Indianer hatte er als Mensch die europäische 
Wahrnehmung noch nicht erreicht. (Vergl. Tise, Larry E.: Proslavery. A History of the Defense of Slavery in 
America, 1701-1840. Athens and London: University of Georgia Press 1987, S. 85.) 
Charles Verlinden führt diese Differenzierung auf ganz pragmatische, ökonomische und koloniale 
Überlegungen zurück: Während den europäischen Kolonialherren ein entspannteres Verhältnis zur 
ursprünglichen Bevölkerung erstrebenswert erschien, konnte der afrikanische Kontinent ausgebeutet werden, 
ohne dass dies direkte Auswirkungen auf die Wirtschaft in Europa oder Übersee gehabt hätte. Er führt so die 
einsetzende Kritik am Negerhandel direkt auf die beginnende, koloniale Besitzergreifung in Afrika zurück. 
(Vergl. Verlinden, Transatlantische Zwangsmigration afrikanischer Neger, S. 83) Diese kausale Verbindung 
scheint mir allerdings zu oberflächlich, zumal die Abolitionistenbewegung ihre Wurzeln bereits im 17. 
Jahrhundert hat, das koloniale Interesse an Afrika aber im 19. Jahrhundert erst richtig einsetzte.  
10 Die unzähligen Berichte von Händlern, Angestellten, Missionaren und Naturforschern, die sich in ihren 
Schilderungen zum Thema der Sklaverei gar nicht äußerten, deutet Bitterli richtig als implizite Billigung: „Es 



  17
  
   

                                                                                                                                                   

Nun jedoch kippte diese jahrhundertealte schweigende Zustimmung auf einmal in offene, 

breite Ablehnung. Weite Teile der bürgerlichen Mittelschicht ließen sich nicht nur in 

England, sondern in ganz Europa plötzlich von einer moralischen bzw. politischen Frage 

mitreißen, die sie selbst in ihren direkten Lebenszusammenhängen nicht betraf, und setzten 

sich für Menschen ein, die ihnen persönlich überhaupt nicht bekannt waren.11 Die 

deutschen Sklavenstücke, die hier untersucht werden sollen, sind nur ein Beispiel dafür, 

wie die Abolitionsthematik im Zuge dieses breiten Interesses zum publikumswirksamen 

Stoff unterschiedlichster Medien avancierte – und das selbst in Kulturräumen, die selbst an 

Sklaverei und Sklavenhandel überhaupt nicht beteiligt waren.  

Die ideellen wie argumentativen Grundlagen des Abolitionsgedankens liegen unter 

anderem in der Naturrechtsidee des 17. Jahrhunderts, wie ihn in England 1689 etwa John 

Locke in seinen Two Treatises of Gouvernement formulierte. Unter der Kapitelüberschrift 

Of Slavery sprach er sich bereits relativ klar gegen diese aus.12 Sie widerspreche den 

unveräußerlichen Rechten eines jeden Menschen, die der Gesellschaftsvertrag zwischen 

Regierung und Volk zu wahren habe. Ein halbes Jahrhundert später entwickelte in 

Frankreich Charles de Montesquieu in De l’Esprit des Lois diese Gedanken weiter. Auch 

er lehnte, zumindest normativ, die Sklaverei, wie jegliche Arten von Zwangsarbeit und 

Fremdbestimmung, ab und attackierte das westindische Plantagensystem mit scharfsinnig-

ironischen Kommentaren.13 Gleichzeitig hielt er aber, in seiner radikal relativistischen 

Sicht auf Staats- und Herrschaftsformen, Sklaverei in manchen besonders heißen 

Gegenden der Welt zumindest doch für entschuldbar.14 Trotz dieser logischen 

Widersprüche wurde Montesquieu einer der wichtigsten Vordenker, auf den sich vor allem 
 

ist merkwürdig, daß während der ersten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts gegen den Sklavenhandel kein 
Protest laut geworden ist. Selbst Reisende, welche mit Händlern und Kontorangestellten keine Beziehungen 
unterhielten und unvoreingenommen hätten urteilen können, Naturforscher und Missionare zum Beispiel, 
haben sich nie kritisch zum Sklavenhandel geäußert. Und Schweigen bedeutete zu einer Zeit, da äußere 
Umstände nicht zum Schweigen zwangen, Billigung.“ Bitterli, Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 
132. 
11 Vergl. Bitterli, Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 145. 
12 „Slavery is so vile and miserable an Estate of Man, and so directly opposite to the Generous Temper and 
Courage of our Nation; this `tis hardly to conceived, that an Englishman, much less a Gentleman, `should 
plead for’t.“ (Locke, John: Two Treatises of Gouvernment. London: Printed for Awnsham and John 
Churchill 1694, S. 1) „The natural liberty of man is to be free from any superior power on earth, and not to be 
under the will or legislative authority of man, but to hace only the law of Nature for his rule. [...] All liberty 
to follow my own will in all things where that rule prescribes not, not to be subject to the inconstant, 
uncertain, unknown, arbitrary will of another man, as freedom of nature is to be under no other restraint but 
the law of Nature.“ (Ebd., S. 182). 
13 „On ne peut se mettre dans l’esprit que dieu, qui est un être très-sage, ait mis une âme, surtout une âme 
bonne, dans un corps tout noir.” [...] „Il est impossible que nous supposions que ces gens-là soint hommes, 
parce que si nous les supposions des hommes, on commencerait à croire que nous ne sommes pas nous-
mêmes chrétiens.” (Montesquieu, Charles: De l’esprit des lois. Hrsg. von A. Fouillée. Paris: Ch. Delagrave 
1868, S. 227.) 
14 Vergl. Bitterli, Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 135f. 



  18
  
   

                                                

die schottischen und französischen Abolitionisten der Spätaufklärung und selbst die 

Sklavereigegner im amerikanischen Bürgerkrieg immer wieder berufen sollten.15

Neben diesen früh-aufklärerischen staats- und rechtsphilosophischen Ansätzen gingen 

wichtige Impulse vor allem im anglophonen Raum von Anfang an von den christlichen 

Freikirchen aus.16 Schon der Gründer des Quäkerordens, George Fox, hatte seine 

Anhänger zu einem menschlichen Umgang mit den Sklaven aufgerufen.17 1688 erschien in 

Pennsylvania die erste vieler Schriften, in der Sklaverei und Sklavenhandel durch die 

Quäker grundsätzlich und scharf verurteilt werden.18 Und 1727 verpflichteten sich die 

englischen Mitglieder der Gemeinschaft, sich weder direkt noch indirekt am 

Sklavenhandel zu beteiligen; fast dreißig Jahre später (1754/55) folgten ihnen ihre 

amerikanischen Glaubensbrüder.19 Mit ihrer beispiellos grundsätzlichen Ablehnung der 

Sklaverei wurden die Quäker in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zur treibenden 

Kraft innerhalb der Abolitionsbewegung. Ihre Verdienste würdigte in seinen Briefen zur 

Beförderung der Humanität 1793 auch Johann Gottfried Herder: „Die tätigsten 

Bemühungen zur Abschaffung des schändlichsten Negerhandels und Sklavendienstes sind 

ihr Werk.“20

Öffentlichkeitswirksam wurden die Bemühungen dieser frühen Abolitionisten in 

Großbritannien jedoch erst mit zwei Gerichtsfällen, die der politischen Kampagne den 

Anstoß gaben. Im ersten erstattete 1765 der Sklave Jonathan Strong mit Hilfe des 

Staatsbediensteten Granville Sharp Anzeige gegen seinen Besitzer, der ihn zuerst brutal 

zusammengeschlagen, dann aus der Obhut Sharps entführt und weiter verkauft hatte. 

Sharps Vorhaben, aus dem Prozess einen Präzedenzfall zu machen, schlug fehl, als der 

Besitzer wegen heftiger Empörung in der Bevölkerung seine Gegenklage zurückzog.21

1772 gelang Sharp dies jedoch mit dem Prozess über den Sklaven Sommersett, einem ganz 

ähnlich gelagerten Fall. Das richterliche Urteil Lord Mansfields, das der Sklaverei jegliche 

moralische oder politische Berechtigung absprach, beendete offiziell die Sklaverei auf 
 

15 Zu Montesquieus Einfluss auf das Gedankengut der Sklavereigegner vergl. Davis, David Brion: The 
Problem of Slavery in the Age of Revolution 1770-1823. Ithaca and London: Cornell University Press 1975, 
S. 45/165. 
16 Vergl. Craton, Michael: Slavery, Abolition and Emanzipation. Black Slaves and the British Empire. 
London and New York: Longmann 1976, S. 196-97. 
17 „An He hath made all nations of one blood. [...] and He commands to love all men; [...] And the gospel is 
preached to every creature under heaven; which is the power that giveth liberty and freedom, and is glad 
tidings to every captivated creature under the whole heavens.“ Fox, George: “To Friends beyond Sea, that 
have Blacks and Indian Slaves” (1657). In: Fox, George. The Works of George Fox. Bd. 7 (Epistles). 
Philadelphia: Marcus T. Gould and New York: Isaac T. Hopper1831, S. 144f. 
18 Vergl. Everett, Geschichte der Sklaverei. Augsburg: Weltbild Verlag 1988, S. 134. 
19 Vergl. Loth, Sklaverei, S. 201. 
20 Herder, Johann Gottfried von: Briefe zur Beförderung der Humanität (1793-97), zitiert nach Loth, S. 202. 
21 Vergl. Everett, Susanne: Geschichte der Sklaverei. Augsburg: Weltbild Verlag 1988, S. 135. 



  19
  
   

                                                

britischem Boden und sorgte bei den in England lebenden Schwarzen und den britischen 

Abolitionisten für Begeisterung.22 Ein Urteil desselben Richters brachte den Abolitionisten 

elf Jahre später zwar einen Rückschlag ein, spornte sie aber gleichzeitig zu neuen 

Aktivitäten an.23 Und auch die Ereignisse in den nordamerikanischen Kolonien, wo in den 

1770er und 1780er Jahren einzelne Staaten nach und nach für eine schrittweise 

Emanzipation der Sklaven sorgten, wirkten sich inspirierend auf die Abolitionisten im 

Mutterland aus.24  

Was nun in England in Gang gesetzt wurde, kann als erste außerparlamentarische, 

politische Bürgerbewegung der Geschichte bezeichnet werden. 1783 richteten die Quäker 

ans britische Parlament die erste Petition mit der Forderung, „die Befreiung der 

Negersklaven und die Beendigung des Sklavenhandels“ zu veranlassen; sie wurde ohne 

ausführliche Debatte abgelehnt.25 Als Reaktion gründete sich 1787 das Committee for the 

Abolition of the Slave Trade. (Die Abschaffung des Sklavenhandels schien allen 

Beteiligten zunächst realistischer als ein komplettes Ende der Sklaverei, sollte dieses aber 

bereits in die Wege leiten.) Bei den Gründungsmitgliedern, die „Clapham Sekt“ genannt, 

handelte es sich zunächst vor allem um Quäker und Methodisten, die jedoch Vertreter aus 

anderen Lagern und gesellschaftlichen Gruppierungen ebenfalls für ihr Anliegen gewinnen 

konnten. Wichtige Protagonisten waren u.a. der oben bereits genannte Anwalt Sharp, der 

Schiffsarzt James Ramsay, der Akademiker Thomas Clarkson und der 

Parlamentsabgeordnete William Wilberforce.  

Thomas Clarksons umfangreiche, ausführlich recherchierte Abhandlungen über Sklaverei 

und Sklavenhandel gehören zu den wichtigsten Dokumenten abolitionistischen 

Gedankenguts und beeinflussten lange maßgeblich die Rezeptionsgeschichte der 

Bewegung im In- und Ausland.26 Seine Anklagen gegen Händler und Sklavenhalter 

untermauerte er mit den Ergebnissen eigener empirischer Untersuchungen in englischen 

 
22 Vergl. Everett, Geschichte der Sklaverei, S. 137. 
23 Im Falle von 132 Sklaven, die wegen einer Epidemie und Wassermangels vom Sklavenschiff geworfen 
worden waren, verglich Mansfield den Status der Sklaven mit dem von Pferden, die als „Ballast“ abgeworfen 
werden dürften und deren „Besitzer“ daraufhin angemessen zu entschädigen seien. (Vergl. Everett, 
Geschichte der Sklaverei, S. 137). 
24 Zu einer detaillierten Schilderung der Abolition in den späteren USA vergl. Davis: The Problem of Slavery 
in the Age of Revolution. 
25 Vergl. Everett, Geschichte der Sklaverei, S. 137 
26 Clarkson, Thomas: Essay on the Slavery and Commerce of Human Species, particularly the African. 
(Übersetzung aus dem Lateinischen Original von 1785). Miami: Mnemosyne Publishing 1969. 
Bereits 1794 wird Clarkson mit einer weiteren abolitionistischen Schrift, „Letters on the Slavetrade, and the 
state of the natives in those parts of Africa which are contiguous to Fort S. Loius & Goree, written at Paris in 
Decembre 1789 and Jan 1790“ von dem Deutschen Theophil Friedrich Ehrmann in seiner „Bibliothek der 
neuesten Länder- und Völkerkunde. Für Geographie-Freunde“ zitiert. Hrsg. von selbigem. Viertes und letztes 
Bändchen. Tübingen: Jakob Friedrich Herrbrandt 1794, S. 320ff. 



  20
  
   

                                                

Hafenstädten, mit Interviews von über 20.000 Seeleuten und mit einer eigens angelegten 

Sammlung von Foltergeräten, die die Gräueltaten dokumentieren sollte.27  

Neben Clarkson sollte William Wilberforce in den folgenden Jahrzehnten zum wichtigsten 

Repräsentanten und Vorkämpfer der britischen Abolitionisten werden; mit seinem 

Engagement und Charisma trug er außerdem maßgeblich dazu bei, dass die Bewegung 

auch im europäischen Ausland wahrgenommen wurde. Dies zeigen nicht nur hymnische 

Würdigungen in deutschen Zeitschriften28, sondern auch einige Sklavenstücke, in denen 

Wilberforce samt seiner Anliegen den deutschen Zuschauern – so sie ihn nicht bereits 

kannten – vorgestellt werden. Er sorgte dafür, dass 1788 hundert weitere Petitionen ans 

Parlament eingingen. Außerdem forcierte er den innerparlamentarischen 

Entscheidungsprozess. Im selben Jahr gruppierte sich auf Wilberforce’s Initiative unter den 

Abgeordneten eine abolitionistische Lobby, die einen Sonderausschuss des Geheimen Rats 

mit der Untersuchung des Sklavenhandels beauftragte.29 Bald erreichte er damit die 

Verabschiedung eines Gesetzes zur Beschränkung der Zahl der beförderten Sklaven. Die 

berühmte Rede, die er im folgenden Jahr an die Abgeordneten richtete – und die auch im 

europäischen Ausland großen Eindruck machte –, unterschied sich durch betonte 

Sachlichkeit, Sachkenntnis und hohe rationale Stringenz von den emotionalen 

Ausführungen der meisten anderen Abolitionisten. 

Dennoch konnte er das Parlament nicht zu einem vollständigen Verbot des Sklavenhandels 

bewegen: Der starken Lobby der Plantagenbesitzer und Händler gelang es, einen Sieg der 

Sklavereibefürworter herbeizuführen; die 1791 eingebrachte Gesetzesvorlage wurde 

abgelehnt. Die dramatischen Auswirkungen dieser Entscheidung auf die Situation in den 

westindischen Plantagengesellschaften werden ganz konkret auch in einem der zu 

untersuchenden Sklavenstücke thematisiert.30  

Es folgten einige Jahre, in denen die britische Abolitionsbewegung weitere politische 

Rückschläge einzustecken hatte. Zwei Dekrete über eine „schrittweise Abschaffung“ und 

ein „Verbot der Lieferung von Sklaven an ausländische Siedlungen durch britische 

Händler“ sorgten kurzzeitig für Optimismus, traten aber nie wirklich in Kraft.31 Zum einen 

bremste die eigene direkte oder indirekte Beteiligung am Sklavenhandel das Engagement 

 
27 Vergl. Bitterli, Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 148. 
28 Vergl. etwa die 1795 in der Minerva erschienene Würdigung: Archenholz, J. W.: „Der Parlaments-Redner 
Wilberforce.“ In: Minerva. 1795. Bd. 4, S. 567-568. 
29 Vergl. Everett, Geschichte der Sklaverei, S. 138.  
30 Vergl. Reitzenstein, Karl Freyherr von: Die Negersklaven (1793). Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. In: 
Deutsche Schaubühne. Jg. 6 (1794). Augsburg: 1794. 
31 Vergl. Everett, Geschichte der Sklaverei, S. 144. 



  21
  
   

                                                

vieler Abgeordneter.32 Gleichzeitig verhinderten außenpolitische Erwägungen die 

Bereitschaft zu weitergehenden Reformen. So schienen vielen die andauernden brutalen 

Kämpfe zwischen Plantagenbesitzern und aufständischen Sklaven gegen eine totale 

Befreiung der Schwarzen zu sprechen. Auch die Sorge, die Franzosen könnten einen 

Rückzug der Engländer für ihren eigenen Handel nutzen, ließ viele Parlamentarier Abstand 

von der Abolitionsidee nehmen.33 Eine besonders abschreckende Wirkung aber ging vom 

französischen „terreur“ aus, den man Anfang der neunziger Jahre oft pauschal mit 

freiheitlichen Ideen jeglicher Art assoziierte und der das Misstrauen vor jeder Politik der 

Assoziationen, Petitionen und Netzwerke schürte.34

Erst 1807, unter der Regierung von Grenville Fox, als der Sieg im französisch-englischen 

Krieg die wirtschaftliche Konkurrenz zu Frankreich entschärft hatte, stimmte das 

Parlament Wilberforces Entwurf zu. Die „Abolition Bill“ wurde am 25.3.1807 

verabschiedet und trat am 1.1.1808 in Kraft; damit war die Abschaffung des 

Sklavenhandels beschlossen. 1833 wurde mit einem weiteren Gesetz nach dem 

Sklavenhandel auch die Sklaverei auf britischem Boden und mit britischer Beteiligung 

verboten.  

Mit der Geschichte der politischen Entscheidungen zur Sklavereithematik ist die britische 

Abolitionsbewegung jedoch nicht ausreichend beschrieben. So konnte sie gerade in den 

erfolglosen 1790er Jahren ihre Anhängerschaft in der Bevölkerung maßgeblich 

vergrößern.35 Die Besonderheit lag dabei in ihrer dezentralen Struktur und in ihrer 

Verankerung auf lokaler Ebene.36 Neben dem Parlament fand die Sklavereidebatte vor 

allem in den Kleinstädten und auf dem Land, in den kommunalen „Town Halls“, in den 

Gemeindenhäusern verschiedener Konfessionen und in den Redaktionen der 

Lokalzeitungen statt. Das öffentliche Interesse, das die Abolitionisten für ihr Anliegen 

erhielten, war, wie Seymour Drescher zeigen kann, auch im Vergleich zu anderen 

Kampagnen der Zeit außergewöhnlich groß.37 Besonders tief verankert war die Bewegung 

in der britischen „middle-class“, die die Abolitionsfrage zum Anlass nahm, sich zum ersten 

 
32 Vergl. Bitterli, Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 145. 
33 Vergl. Bitterli, Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 150. 
34 Vergl. Walvin, James: „The Rise of British popular sentiment for abolition 1787-1832.“ In: Bolt, Christine 
und Seymour Drescher: Anti-Slavery, Religion and Reform. Essays in Memory of Roger Anstey. Folkestone: 
W m Dawson & Sons 1980, S. 152. 
35 Die breite Zustimmung in der Bevölkerung ist in einer eindrucksvollen Anzahl von zwischen 1787 und 
1833 gesammelten Unterschriften dokumentiert. Vergl. Drescher, From Slavery to Freedom, S. 63-64. 
36 Vergl. Drescher, From Slavery to Freedom, S. 35.  
37 Vergl. dazu Seymour Dreschers quantitativen Vergleiche zur öffentlichen Aufmerksamkeit gegenüber der 
Abolitionskampagne. Drescher, Seymour: From Slavery to Freedom. New York: New York University Press 
1999, S. 64. 



  22
  
   

                                                

Mal politisch zu organisieren, Interessengruppen zu gründen und in den parlamentarischen 

Entscheidungsprozess einzugreifen. Mit modernen Werbemethoden (Vereinsgründungen 

auf lokaler Ebene, überregionalen Netzwerken, der Erstellung quantitativer Erhebungen, 

mit dem Einsatz von Flugblättern und den Petitionen, mit denen das Parlament zur 

Annahme der Wilberforce`schen Entwürfe aufgefordert wurde) gelang den Abolitionisten 

die Gründung der ersten politischen Bürgerbewegung. Und auch der erste, 

öffentlichkeitswirksam in Szene gesetzte, Konsumboykott der Geschichte war ihr Werk:38 

„Zuckerabstinenz“ wurde Mode und Zeichen christlich-bürgerlich engagierter 

Mittelschichten. 

Gleichzeitig entstand in Großbritannien eine regelrechte Schwemme propagandistischer 

Abolitions-Literatur, die auf meist sehr sentimentale Weise das Leid der Sklaven schilderte 

und so Anhänger für deren Befreiung zu gewinnen suchte. 

Die mobilisierende Wirkung dieser Werke beschränkte sich nicht nur auf die britische 

Bevölkerung. Gerade für das europäische Ausland erwies sich die Abolitionsliteratur als 

wichtiges Verbreitungsmedium. Übersetzungen der erfolgreicheren Texte erschienen in 

zahlreichen anderen Sprachen und trugen mit ihren bewegenden Schicksalsgeschichten 

von tragischen schwarzen Helden maßgeblich dazu bei, dass die Abolitionsthematik auch 

in Ländern, die nicht am Sklavenhandel beteiligt waren, Interesse weckte, rezipiert und 

diskutiert wurde. Einer der wichtigsten Stoffe, die zu dieser „Europäisierung“ der 

Sklavereidebatte beitrugen, ist die Geschichte des afrikanischen Königs und Sklaven 

Oroonoko. Die 1688 entstandene Erzählung der Schriftstellerin Aphra Behn wurde allein 

schon in Großbritannien viermal dramatisiert39 und in einer Bearbeitung von Wolfgang 

Heribert von Dalberg auch auf deutschen Bühnen gespielt.40 Ein ähnlicher 

„Exportschlager“ war Thomas Days Gedicht „Dying Negro“ aus dem Jahr 1773, das in 

deutscher Übersetzung u.a. 1799 in Der neueren deutschen Bibliothek erschien.41 Aber 

 
38 Vergl. Osterhammel, Jürgen: Geschichtswissenschaft jenseits des Nationalstaats. Studien zu 
Beziehungsgeschichte und Zivilisationsvergleich. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2001, S. 358. 
39 Ferriar, John: The Prince of Angola, a tragedy, altered from the play of Oroonoko, and adapted to the 
circumstances of the present times. Manchester: J. Harrop 1788 
Gentleman, Francis: Oroonoko: or the Royal Slave. A Tragedy. Altered from Southerne, by Francis 
Gentleman. As it was Performed at the Theatre in Edinburgh, with universal Applause. Glasgow: Printed by 
Robert and Andrew Foulis 1760 
Hawkesworth, John: Oroonoko. A tragedy altered from the original play of that name written by the late 
Thomas Southern ; to which the editor has added near six hundred lines, in place of comic scenes, with the 
addition of two new characters. London: Printed for A. and C. Corbett, 1760 
Southerne, Thomas: Oroonoko (1695). Hrsg. von E. Novak und David S. Rodes. London: Edward Arnold 
1977. 
40 Dalberg, Wolfgang Heribert von: Oroonoko (1786). Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. In: Deutsche 
Schaubühne. Bd. 7. Augsburg: 1789. 
41 Day, Thomas: The Dying Negro. Der sterbende Neger; ein Gedicht. Englisch mit einer freyen poetischen 



  23
  
   

                                                                                                                                                   

auch die Berichte „echter“ Schwarzafrikaner, die ihre Leidensgeschichten zu Papier 

brachten, sorgten europaweit für Erfolg bei der interessierten Leserschaft. Bis heute 

gelesen wird Olaudah Equianos The Interesting Narrative of the Life of Olaudah Equiano, 

or Gustavus Vassa.42 Equiano war selbst Sklave gewesen; in seinem Buch lässt er den 

europäischen Leser an seiner abenteuerlichen Odyssee, den Geschichten seiner Kindheit in 

Afrika, an den Ereignissen der Gefangennahme, Überfahrt und Sklaverei teilhaben.  

Neben diesen literarischen Werken trugen auch Zeitungsartikel und Übersetzungen 

britischer Parlamentsdebatten zur Verbreitung der Abolitionsdebatte bei. Auf diese Weise 

informiert und agitiert, fanden sich in den politischen und kulturellen Eliten vieler 

europäischer Länder bald kleine, aber sehr aktive Anhängerschaften der englischen 

Abolitionisten. Wenn auch in geringerem Umfang als in Großbritannien, versuchten diese 

ebenfalls, Einfluss auf die jeweiligen politischen Entscheidungsträger auszuüben und 

Beschlüsse zur Abschaffung des Sklavenhandels herbeizuführen.43  

In Anzahl und Engagement ihrer Anhängerschaft stellte die britische Anti-Sklaverei-

Bewegung in Europa zwar eine absolute historische Ausnahmeerscheinung dar. Doch vor 

allem auch in Frankreich gab es ebenfalls organisierten Widerstand gegen Sklaverei und 

Sklavenhandel, der nicht nur abolitionistische Schriften hervorbrachte, sondern 

entscheidende politische Entwicklungen in Gang setzte. Eins der wichtigsten und 

ausführlichsten, abolitionistischen Werke, auf den sich auch zahlreiche deutsche Autoren 

immer wieder beriefen und das auch in einem Sklavenstück August von Kotzebues 

erwähnt wird, stammt von dem katholischen Abbé Raynal.44 Bis zum Ausbruch des 

englisch-französischen Krieges im Jahr 1793 standen englische, amerikanische und 

französische Abolitionisten in regem Austausch miteinander. (Auch diese Zusammenarbeit 

wird in dem Negersklaven-Stück eines Karl Freyherr von Reitzenstein aufgegriffen und 

dargestellt.) Thomas Clarkson reiste 1789 extra nach Frankreich, um dort Kontakte zu den 

französischen Sklavereigegnern aufzubauen.45 Dennoch gab es zwischen der englischen 

und der französischen Bewegung sowohl in ihren Zielsetzungen als auch in ihren 

Anhängerschaften erhebliche Unterschiede. Zu den Mitgliedern der französischen Société 

 
Uebersetzung. In: Neue allgemeine deutsche Bibliothek. 1799. Bd. 45. 2.St., S. 470 - 473. 
42 Equiano, Olaudah: Equiano`s Travels. 1789. Hrsg. von Paul Edwards. Oxford u. Johannesburg: 
Heinemann 1996. 
43 Vergl. Drescher, From Slavery to Freedom, S. 36. 
44 In seiner sechsbändigen Histoire philosophique et politique des deux indes aus dem Jahr 1770, die die 
französische Kolonialpolitik und -geschichte dokumentiert, kommt er ausführlich auch auf die Sklaverei zu 
sprechen und verwirft sie, wie alle übrigen Formen absolutistischer und kolonialer Machtanmaßungen durch 
das Ancien Régime. Vergl. Bitterli, Entdeckung, S. 153.  
45 Vergl. Everett, Geschichte der Sklaverei, S. 141. 



  24
  
   

                                                

des Amis des Noirs zählten vor allem liberale Aristokraten, Intellektuelle und so bekannte 

Politiker wie Robespierre oder Lafayette, die sich einige Jahre später zu Protagonisten der 

französischen Revolution entwickeln sollten.46 Wenn es den französischen Abolitionisten 

auch nicht an grundsätzlicher Zustimmung mangelte, so fehlte ihnen doch der ständige, 

direkte Austausch mit der Bevölkerung, der für die englische Bewegung kennzeichnend 

war.47 Ihre Forderungen nach einer sofortigen Abschaffung der gesamten Sklaverei waren 

idealistischer und radikaler als die der Briten, die sich zunächst mit einem Ende des 

Handels begnügen wollten. Im (vor-)revolutionären Frankreich stellten sie lediglich einen 

Teil der viel umfassenderen, antiabsolutistischen Umsturzgedanken dar.  

Dennoch kam es nach der Revolution nicht zu einer sofortigen Abschaffung des 

Sklavenhandels. Die französische Sklavenpolitik war zwischen verschiedenen Interessen 

geradezu zerrissen. Zum einen sahen sich die Abolitionisten in der Nationalversammlung 

ebenfalls mit einer wirtschaftlich und politisch äußerst starken Lobby von Kolonialisten 

und Kaufleuten konfrontiert, die 1789 eine Debatte über den Sklavenhandel in der 

Nationalversammlung zunächst zu verhindern wussten.48 Zum anderen befanden sich 

liberale Ideale und koloniale Interessen oft im Gegensatz: Als die Nationalversammlung 

1791 allen freigeborenen Einwohnern der französischen Kolonien ungeachtet ihrer 

Hautfarbe das Wahlrecht zusprach, führte das auf Santo Domingo zu den ersten 

Massenaufständen der Sklaven, die sich durch diesen Beschluss ignoriert und benachteiligt 

fühlten.49 Dies war der Beginn jahrelanger blutiger Bürgerkriege, in denen es nicht nur um 

die Freiheit der Sklaven, sondern auch um die politische Macht auf der Insel ging. 

Schwarze Sklaven unter ihrem berühmten Anführer Toussaint L’Ouverture, weiße 

Kolonialisten und Plantagenbesitzer, Entsandte der französischen Regierung und Mulatten 

 
46 Vergl. Everett, Geschichte der Sklaverei, S. 141. 
47 Drescher führt dies vor allem darauf zurück, dass die katholische Kirche in Frankreich – anders als die 
protestantischen Glaubensgemeinschaften in Großbritannien – schon aufgrund ihrer Rolle im Absolutismus 
weder als Forum, noch als ein Netzwerk in Frage kam, dessen lokale Struktur man hätte nutzen können. 
Vergl. Drescher, From Slavery to Freedom, S. 41-42. 
48 Vergl. Davis, The Problem of Slavery in the Age of Revolution, S. 27. 
49 Dies war nicht das erste Mal, dass Sklaven auf den karibischen Plantagen den Aufstand probten. Seit 
Beginn des 18. Jahrhunderts hatten immer wieder einzelne und Gruppen versucht, sich gegen ihre Peiniger 
und Unterdrücker zur Wehr zu setzen. Gerade in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts, bevor und während die 
hier interessierenden Theaterstücke entstanden, ereigneten sich gleich mehrere große Aufstände, die das 
Selbstbewusstsein der Kolonialmächte erheblich schwächten: Darunter fällt beispielsweise Tackys Aufstand 
auf Jamaika (1760) und eine Revolte auf Tobago, für die sich die britischen Besatzer grausam rächten. Vergl. 
Everett, Geschichte der Sklaverei, S. 84ff. 



  25
  
   

                                                

kämpften in unterschiedlichen Konstellationen mehr als zehn Jahre lang auf der Insel 

gegen- und miteinander.50  

Und auch innereuropäische Interessen und Machtkämpfe wurden in den Kolonien und vor 

allem auf Santo Domingo, dem späteren Haiti, ausgetragen. Als Großbritannien 1793 

gegen Frankreich in den Ersten Koalitionskrieg einstieg, schickte es auch Truppen in die 

Karibik, um dort die eigenen Kolonien zu verteidigen, um neue hinzuzugewinnen und vor 

allem, um sich auf dem Zucker-, Indigo-, Baumwoll- und Kaffeemarkt zu positionieren; 

dasselbe tat Spanien.51 Auf Santo Domingo traten alle drei europäischen Nationen in 

offenen Kampf. Sie nutzten die Konflikte zwischen den dortigen Bürgerkriegsparteien 

genauso aus, wie diese ihre Gunst je nach politischer Situation so verteilten, dass es ihren 

eigenen Zielen dienlich war.  

So kam es im Laufe des Krieges zu vielen verschiedenen Allianzen: 1793 noch kämpften 

die schwarzen aufständischen Sklaven auf Seiten der Spanier gegen die französischen 

Kommissare und ihre Militärs, die ihre Kolonialmacht in Gefahr sahen; die weißen 

Pflanzer unterstützten die englischen Truppen und versuchten auch, die Mulatten auf ihre 

Seite zu bringen. Diese für Frankreich aussichtslose Situation beendete die 

Nationalversammlung ein Jahr später mit dem Beschluss, die Sklaverei in allen 

französischen Kolonien zu verbieten und allen Einwohnern ungeachtet ihrer Farbe die 

Bürgerrechte zu verleihen. Mit der Unterstützung der schwarzen ehemaligen Sklaven 

gelangen Frankreich so einige Siege, unter anderem die Rückeroberung Martiniques, 

Guadeloupes und Santa Lucias von England. Auch von Santo Domingo mussten die Briten 

sich 1798 zurückziehen. Doch Frankreichs Vormachtstellung währte nicht lange – die 

schwarzen und mulattischen Freiheitskämpfer emanzipierten sich auch von ihren 

vormaligen Unterstützern und kämpften nun sowohl untereinander als auch gegen die 

spanischen und französischen Kolonialmächte um die Herrschaft über die Insel.52 Nach 

einigen Versuchen Napoleons, die Insel zurückzugewinnen und die Sklaverei 

wiedereinzuführen, mussten die Europäer 1804 Santo Domingo, das sich jetzt als Haiti 

unabhängig erklärte, endgültig aufgeben.53  

Die politischen Ereignisse der Revolutionszeit und ihre Auswirkungen auf die 

Auseinandersetzungen in der Karibik sind zu kompliziert und vielschichtig, um hier in 

 
50 Erst 1804 begann mit der Unabhängigkeit Haitis der endgültige Rückzug der europäischen Militärs. Die 
Kämpfe zwischen Mulatten und Schwarzen setzten sich jedoch fort. Zum genauen Hergang der Ereignisse 
vergl. Davis, The Problem of Slavery at the Age of Revolution, S. 28ff. 
51 Vergl. Everett, Geschichte der Sklaverei, S. 87. 
52 Vergl. Davis, The Problem of Slavery at the Age of Revolution, S. 28ff. 
53 Vergl. Loth, Sklaverei, S. 199. 



  26
  
   

                                                

aller Ausführlichkeit dargestellt zu werden. Zu bemerken bleibt jedoch schon an dieser 

Stelle, dass es, wie die Ereignisse auf St. Domingo veranschaulichen, in der europäischen 

Sklavereifrage und den damit verbundenen politischen Entwicklungen nie „nur“ um die 

Befreiung der Plantagensklaven ging. Die zentralen Themen und beteiligten Parteien 

waren vielmehr zu jedem Zeitpunkt tief in die innereuropäischen Machtkämpfe verwoben 

und gleichzeitig eng mit den politischen Auseinandersetzungen über die richtige 

Staatsform verknüpft. Die karibischen Kolonien wurden so zu einem weit entfernten 

Schauplatz, an dem die zentralen Fragen und Konflikte im Europa des ausgehenden 18. 

Jahrhunderts ausgetragen wurden.54

Auch viele der zu untersuchenden Sklavenstücke setzen sich gerade mit der Thematik von 

Aufständen und kriegerischen Auseinandersetzungen auf den Plantageninseln auseinander. 

Es kann schon an dieser Stelle vermutet werden, dass dieser direkte Zusammenhang mit 

eigenen politischen Ereignissen und Erfahrungen auch das deutsche Interesse an der 

Sklavereifrage verstärkte. Welche Haltungen sie innerhalb dieses komplexen politischen 

Beziehungsfeldes einnehmen, wird im Einzelnen zu untersuchen sein. 

 

Auch in der Debatte selbst finden sich zahlreiche Anschlusspunkte und Überschneidungen 

mit Grundsatzfragen, die im ausgehenden 18. Jahrhundert in anderen Zusammenhängen 

ebenfalls intensiv diskutiert wurden. Besonders zentral und offensichtlich ist dabei die 

Vorstellung von einer Gleichheit aller, schwarzer wie weißer Menschen, die alle 

Abolitionisten zum Ausgangpunkt ihrer Forderungen nach einer gesellschaftlichen, 

politischen und rechtlichen Gleichstellung machten. Damit partizipierte der 

Abolitionsgedanke an dem viel umfassenderen Egalitäts- und Menschenrechtsdiskurs, der 

auf verschiedenen Ebenen und unter moralischen, politischen und theologischen 

Gesichtspunkten im ausgehenden 18. Jahrhundert in ganz Europa intensiv geführt wurde. 

Er trug gleichzeitig, mit der Ausweitung des Geltungsbereichs auf die Verhältnisse in den 

amerikanischen Kolonien und die dort lebenden „Nicht-Europäer“, maßgeblich zu dessen 

Universalisierung bei.55

 
54 Damit trifft auf die Geschichte der Sklaverei und ihrer Abschaffung in besonderem Maße zu, was Conrad / 
Randeira in Jenseits des Eurozentrismus als „geteilte Geschichte[n]“ bezeichnen – gemeinsame Erfahrungen 
und Schnittstellen, an denen sich die Geschichte Europas und die des „Rest“ der Welt überschneiden. Vergl. 
Conrad, Sebastian und Shalini Randeira (Hrsg.): Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in 
den Geschichts- und Kulturwissenschaften. Frankfurt / New York: Campus 2002 
55 Jürgen Osterhammel schreibt zur Bedeutung dieser Universalisierungsbewegung, die die Freiheitsidee im 
westlichen Kulturraum des 18. Jahrhunderts nahm: „’Liberty’ meinte in der Sprache dieser Revolution [der 
Glorious Revolution] die bürgerliche Freiheit der Rechtssicherheit und des Eigentumsschutzes und die 
politische der Repräsentation [...]. Dieser enge Begriff von Freiheit schloß unausgesprochen die Freiheit ein, 
anderen die ihre zu rauben. Einhundertzwanzig Jahre später war in Großbritannien und den anderen 



  27
  
   

                                                                                                                                                   

Dies wird schon in dem Slogan deutlich, mit dem die britische Association for the 

Abolition of the Slave Trade Anhänger für ihre Ziele warb. Zusammen mit der Darstellung 

eines in Ketten gefesselten, fast nackten schwarzen Sklaven, der in flehender Geste die 

gefalteten Hände empor streckt, prangte die Frage „Am I not a Man and your Brother?“ auf 

einer von dem Keramikfabrikanten Josiah Wedgewood entworfenen Plakette.56 Die 

prägnante Frage des „Negersklaven“, mit der die Abolitionisten direkt an Gewissen und 

Mitleid ihrer Mitbürger appellieren wollten, zeigt deutlich die Hauptstoßrichtung ihrer 

Argumentation: Der Schwarze ist Mensch und sogar Bruder, er ist explizit „einer von uns“. 

Im Mittelpunkt der abolitionistischen Rhetorik steht also die These von einer 

grundsätzlichen Ebenbürtigkeit der Schwarzen, die ihre Versklavung und Ausbeutung 

verbietet.  

Den Menschlichkeitsbegriff in dieser Weise auch auf Schwarzafrikaner auszuweiten, war 

damals alles andere als selbstverständlich. Besonders die Apologeten der Sklaverei 

konstruierten die Schwarzen als „Andere“: Als belastbare und hitzegewohnte 

Arbeitskräfte, die eher mit Lasttieren als mit Menschen gleichgesetzt werden.57 Als 

blutrünstige, kriegerische Barbaren, die ohnehin ein Leben in dauerhafter Gewalt und 

ständigen Kriegen führen und durch die Plantagenarbeit wenigstens davon abgehalten 

werden, noch mehr Unheil anzurichten, bzw. vor dem noch viel härteren Schicksal bewahrt 

werden, als Kriegsgefangene in die Hände eines anderen afrikanischen Stammes zu 

geraten.58 Oder man stellte sie – dies bereits unter dem Einfluss zunehmender Vorwürfe 

 
Nordstaaten der USA aus der Maxime, Briten oder (weiße) Nordamerikaner dürften keine ‚Sklaven’ sein, die 
weitergehende und nunmehr mit praktischem Nachdruck verfochtene Forderung geworden, kein Mensch, 
niemand solle als Sklave leben. Man kann diese Universalisierung der Freiheitsidee über Zivilisationen und 
Hautfarben hinweg in ihrer Bedeutung kaum überschätzen. [...] Der ‚Westen’ des 19. Jahrhunderts definierte 
sich – im scharfen Gegensatz sowohl zum antiken Republikanismus wie zum neo-klassischen der Frühen 
Neuzeit – als sklavenfreie Zivilisation.“ (Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 63f). 
56 Reproduziert wurde das Motiv in unzähligen Drucken, Zeichnungen und sogar Stickmustern. Vergl. 
Everett, Geschichte der Sklaverei, S. 139. 
57 Formulierungen dieser Richtung finden sich schon in den Aufzeichnungen von Kapitänen, 
Plantagenbesitzern und Sklavenhändlern, die damit ihr grausames Vorgehen entschuldigten bzw. Gefühle 
moralischer Verantwortbarkeit gar nicht erst aufkommen ließen. In der eigentlichen „Pro-slavery“-Rhetorik 
wurde die These vom Tierischen zum Beispiel von Edward Long, einem Sprecher der westindischen 
Interessengruppen entwickelt: “In general, they are avoid of genius, and seem almost incapable of making 
any progress in civility of science. They have no plan or system of morality among them. [...] I do not think 
that an oran-outang husband would be any dishonour to an Hottentot female for what are these Hottentots? In 
many respects they are more like beasts than men. […] The examples which have been given of Negroes 
born an trained up in other climates, detract not from that general idea of narrow, humble intellect, which we 
affix to the inhabitants of Guiney. We have seen learned horses and even talking dogs, in England.”Long, 
Edward: History of Jamaica. Bd. 3. London: 1774. Daraus das Kapitel “Negroes“, zitiert nach Craton, 
Slavery, Abolition and Emanzipation, S. 260-265. 
58 Ein anonymer Befürworter der Sklavenhandels beschreibt die Schwarzen etwa als“[...]stupid and 
unenlightened hordes; immersed in the most gross and impenetrable gloom of barbarism, dark in mind as in 
body […], unteachable, lazy, ferocious as their congenial tigers, nor in any respect superior to the rapacious 
beasts in intellectual advancement. […] Such a people must be often involved in predatory battles, to obtain a 



  28
  
   

                                                                                                                                                   

aus dem abolitionistischen Lager – als potentiell gute, jedoch hilfsbedürftige „Wilde“ dar, 

die man auf der Plantage unter der Obhut weißer „Herren“ ausbilden und der zivilisierten 

Menschheit zuführen könne. Dieses „positive-good“-Argument kennzeichnete vor allem 

die Position der Sklavenbesitzer im amerikanischen „Old South“ während des 

amerikanischen Bürgerkrieges, hat seine Wurzeln aber bereits in der Konfrontation 

westindischer Plantagenbesitzer mit den britischen Abolitionisten im 18. Jahrhundert.59  

Im Gegensatz zu diesen, über Jahrhunderte etablierten Abwertungsstrategien, die bei den 

direkt am Sklavenhandel beteiligten Personen mit Sicherheit auch psychologische 

Entlastungsfunktionen erfüllten, betonten die Abolitionisten in ihren Schriften nun also die 

„Gleichheit“ des Schwarzen; seine Bestimmung erfolgte nicht mehr über die Differenz, 

sondern erstmalig über das Prinzip der Ähnlichkeit. Dem Spektrum unterschiedlicher 

Typen des „anderen“ Schwarzen wird der Mensch gegenübergestellt, der seine Brüder um 

Freiheit, Gerechtigkeit und um ein menschenwürdiges Leben anfleht.60 Bei allen 

weltanschaulichen Gegensätzen, die im abolitionistischen Gedankengut ohne Zweifel mit 

theologischen und säkularen Ansätzen, emotional-„empfindsamen“ und rational-

„aufgeklärten“ Prägungen zusammenkommen, sind das „Menschsein“ der Schwarzen und 

die Ebenbürtigkeit aller Menschen die gemeinsamen Überzeugungen aller Abolitionisten.  

Da sind zunächst die christlichen Egalitätsargumentationen der Erweckungstheologen des 

späten 17. und 18. Jahrhunderts: Viele der unzähligen Traktate, Gedichte und Pamphlete 

verdanken ihre Wirkung der emotionalen Rhetorik der Quäker und Pietisten, ihrem 

Mitleidspathos, aber auch ihren Mahnungen an jeden Einzelnen, ein gottgefälliges Leben 

zu führen, welches das Jüngste Gericht nicht zu fürchten hat. 

So richtete bereits 1657 George Fox, Gründer des Quäker-Ordens, einen Aufruf an alle 

Friends beyond Sea, that have Blacks and Indian Slaves, ihre Sklaven gerecht zu 

 
cruel and precarious subsistence by the robbery and destruction of one another. The traffic has proved a 
fortunate event for their miserable captives.” Zitiert nach Bitterli, Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners, 
S. 139. 
59 Vergl. Tise, Larry E.: Proslavery. A History of the Defense of Slavery in America, 1701-1840. Athens and 
London: University of Georgia Press 1987, S. 75-124.  
1788 bezeichnet Henry Evans Holder, ein Geistlicher auf der Insel Barbados, Sklavenhandel euphemistisch 
als „a species of dispensation of providence in their [the Africans`] favour, to bring them to a better state of 
civilization than they could attain in their domestic residence.“ Evans, Henry: A short essay on the Subject of 
Negro Slavery, with a particular Reference to the Island of Barbadoes. London: Couchman and Fry, for 
Charles Dilly, 1788. Zitiert nach Tise, Proslavery, S. 80. 
60 Die argumentative Verknüpfung der abolitionistischen Forderungen mit diesem distinkten Schwarzenbild 
muss schon am Ende des 18. Jahrhunderst so eng und der Öffentlichkeit so vertraut gewesen sein, dass eine 
rein rhetorische Frage nach dem Menschsein des Schwarzen als Slogan der Abolitionsbewegung verstanden 
wurde. 



  29
  
   

                                                

behandeln und zu respektieren, ihnen als Mitmenschen zu begegnen.61 Die zentrale 

Aussage seines Briefes: „And He has made all nations of one blood, to dwell upon the face 

of the earth“. Da die Menschen aller Nationen und Regionen aus einem Ursprung (Adam 

und Eva) hervorgegangen sind, sind sie vor Gottes Urteil gleich und mit den gleichen 

Rechten und Pflichten ausgestattet. Indem Fox die indianischen und schwarzen Sklaven 

der Menschheit zurechnet, spricht er ihnen das Recht auf Verkündigung des Evangeliums 

und auf Teilhabe am christlichen Glauben zu: „And the Gospel is preached to every 

creature under heaven.“62 Für den Sklavenhalter ergibt sich aus der These die Pflicht, mit 

den Sklaven einen mitmenschlichen Umgang zu pflegen, so wie er sich für einen „guten 

Christen“ gehört – mit der Liebe und Gnade, die Jesus allen Menschen zuteil werden ließ, 

als Maßstäbe des eigenen Handelns. Fox vermeidet, die Abschaffung der Sklaverei direkt 

anzusprechen; dennoch wird (auch ohne dass man seine späteren Aussagen kennt) deutlich, 

dass diese seinen Wünschen entspricht.63 Das neue Testament wird hier als Freiheits- und 

Hoffnungsversprechen an die versklavten Schwarzen gelesen und als verschlüsselte 

Abolitionsforderung eingesetzt.  

Mehr als hundert Jahre später musste John Wesley, Gründer der Methodistenkirche, sich 

nicht mehr hinter Bibelstellen verstecken, um seine Position deutlich zu machen. In seinen 

Thoughts Upon Slavery (1774) verlangt er von seinen Anhängern vorwurfsvoll und 

geradezu drohend, Mitgefühl mit den Sklaven als Voraussetzung für ein christliches, 

gottgefälliges Leben:  
Are you a Man? Then you should have a human heart. But have you indeed? What is your 

heart made of? Is there no such principle as compassion there? Do you never feel another`s 

pain? Have you no sympathy, no sense of human woe, no pity for the miserable? … Do you 

feel no relenting now? If you do not, you must go on, till the measure of your iniquities is full. 

Then will the great God deal with you as you have dealt with them, and require all their blood 

at your hands.64

Andere Sklavereigegner begründeten ihre Haltung mit rechtsphilosophischen Argumenten. 

Wo die Theologen mit der Sklaverei die göttliche Ordnung und die Regeln eines guten 

christlichen Lebens verletzt sahen, beriefen sich die Nachfolger Locke’scher und 

 
61 Fox, George: “To Friends beyond Sea, that have Blacks and Indian Slaves” (1657). In: Fox, George. The 
Works of George Fox. Bd. 7 (Epistles). Philadelphia: Marcus T. Gould and New York: Isaac T. Hopper1831, 
S. 144f. 
62 Fox` Aufruf ist damit ein frühes Zeugnis der Vermischung von Abolitionsbewegung und Missionarseifer, 
die gedanklich und ideologisch besonders im 19. Jahrhundert eng miteinander verknüpft waren. 
63 Dies bestätigt eine Aussage Fox` 10 Jahre später, in der er die Abolition als „very acceptable to God“ 
bezeichnet. Vergl. Craton, Slavery, Abolition and Emanzipation, S. 202. 
64 Wesley, John: Thoughts upon Slavery. 1774. Zitiert nach Craton, Slavery, Abolition and Emanzipation, S. 
215-217. 



  30
  
   

                                                

Montesquieu’scher Positionen auf das neuzeitliche „Naturrechts“-Konzept: Freiheit und 

Selbstbestimmung sind vom positiven Gesetz, von Ort und Zeit unabhängige Rechte, die 

jeder Mensch für sich beanspruchen darf und für deren Einhaltung der Staat Sorge zu 

tragen hat. Wird ein Mensch versklavt und über sein Leben willkürlich verfügt, dann 

werden diese Rechte missachtet. Die Unterschiedslosigkeit, mit der Philosophen wie Locke 

oder Montesquieu schon im 17. Jahrhundert dieses Naturrecht auf den Schwarzen 

anwenden, zeigt, dass auch sie ungeachtet der Herkunft und äußerlichen Erscheinung von 

einer umfassenden und grundsätzlichen Gleichheit aller Menschen ausgehen.65 Diese 

Gleichheit bezieht sich zum einen auf den Status der Menschen in der natürlichen 

Ordnung, zum anderen auf ihre inneren Anlagen, die alle Menschen zu vernunftbegabten 

und zur Freiheit bestimmten Wesen macht.  

Vermittelt durch William Blackstone wurden Montesquieus Schriften in großer Anzahl 

von den englischen Abolitionisten des späten 18. Jahrhunderts rezipiert und als 

Orientierung herangezogen.66 So ist das Traktat Granville Sharps, des Chefanklägers in 

den Fällen Jonathan Strong und Somerset, über die Unrechtmäßigkeit der Sklaverei allein 

auf der Frage nach dem Wesen des Schwarzen aufgebaut. „Humanity“67 ist bei Sharp eine 

juristische Kategorie, die festlegt, wer als Subjekt der englischen Krone zu behandeln ist 

und vor ihr bestimmte Rechte wie Eigentum, Freiheit und Selbstbestimmung einfordern 

kann. Selbst wenn man, so Sharp, den Schwarzen nicht als „human“ zu betrachten gewillt 

sei, so gehöre er immer noch zu den „ferae naturae“68, den wilden Tieren, und nicht zu den 

„things of a base nature“69, den niederen Lebewesen, die man als Dinge besitzen kann. 

Sein naturrechtlicher Anspruch auf ein Leben in Freiheit ist schon damit unbestreitbar. 

Darüber hinaus hält Sharp jeden Vergleich von schwarzen Menschen mit Tieren für 

gänzlich unangemessen. Der Schwarze ist seiner Meinung nach vor dem Gesetz als 

„human“ zu behandeln – mit allen Rechten und Pflichten, die für weiße britische Bürger 

auch gelten.70  

 
65 Vergl. Bitterli, Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 161. 
66 Vergl. Craton, Slavery, Abolition and Emanzipation, S. 197. 
67 Sharp, Granville: A Representation of the Injustice and Dangerous Tendancy of Admitting the least Claims 
of Private Property in the Persons of Men in England. 1769. Zitiert nach Craton, Slavery, Abolition and 
Emanzipation, S. 209-211. 
68 Ebd. 
69 Ebd. 
70 Dass auch für Sharp die Rede von der Humanität des Schwarzen eventuell noch nicht ganz 
selbstverständlich ist, zeigt eine an die gegnerische Seite gerichtete Provokation: Nur wenn die 
Sklavereibefürworter einen eindeutigen Beweis dafür erbringen, dass der Schwarze „neither man, woman nor 
child“ ist, wird er die Forderung fallen lassen, ihn in die juristische Kategorie „Mensch“ zu fassen.  



  31
  
   

                                                

Unzählige weitere abolitionistische Beiträge ließen sich anführen, in denen die Gleichheit 

der Schwarzen, je nach Autor mehr die Gleichheit vor Gott, vor dem Gesetz oder in der 

Natur festgestellt und als Argument gegen die Sklaverei angeführt wird. Nur eine letzte 

und besonders aufschlussreiche Stimme soll hier abschließend noch betrachtet werden: 

Denn Thomas Clarkson, intellektueller Anführer der Abolitionsbewegung, argumentierte 

am vielseitigsten, philosophisch und empirisch am besten fundiert gegen die Sklaverei. In 

seinem Essay on the Slavery and Commerce of the Human Species, particularly the 

African71 verband Clarkson die religiösen, humanistischen, wirtschaftlichen und 

juristischen Argumentsstränge zu einer in Großbritannien beispiellosen Apologie der 

Abolition.  

In einem Bericht, den er 1814 den Mächten des Wiener Kongresses vorlegte, um sie von 

der Abschaffung des Sklavenhandels zu überzeugen, liegt Clarksons Argumentation in 

konzentrierter Form vor.72 Bei keinem der anderen englischen Abolitionisten werden die 

Gleichheitspostulate so klar formuliert und rhetorisch so prägnant gegen den 

Sklavenhandel eingesetzt. Gleichzeitig zeigen sich jedoch Ambivalenzen und Brüche im 

abolitionistischen Schwarzenbild, die ihrerseits neue Formen der Herrschaft und 

Bevormundung gegenüber den Schwarzafrikanern hervorbrachten. Clarkson beruft sich auf 

die Berichte verschiedener Kapitäne und Afrikareisender, um am Ende seiner Abhandlung 

mit dem Beweis zu enden, „dass die Afrikaner Geschöpfe von gleichen Leidenschaften 

und Gefühlen, von gleichen Geisteskräften, und von gleichen Neigungen sind“73. Sklaverei 

ist ein Verbrechen, weil der Afrikaner „auch“ ein Mensch mit Anspruch auf die Wahrung 

seiner Menschenrechte ist.74 So weit, so gut. Problematisch wird seine Argumentation da, 

wo man die Unterschiede, die ja ganz offensichtlich zwischen Afrikanern und Europäern 

existieren, nicht nur schweigend übergeht, sondern zu beseitigen versucht.  

Hier kommt neben den Gleichheitspostulaten eine zweite Konstante ins Spiel, die sich 

durch die gesamte abolitionistische Rhetorik hindurchzieht: Der Abolitionismus des 18. 

und 19. Jahrhunderts ist nicht nur mit den Egalitäts- und Menschenrechtsdiskursen seiner 
 

71 Clarkson, Thomas: Essay on the Slavery and Commerce of Human Species, particularly the African 
(1785). Übersetzung aus dem Lateinischen Original. Miami: Mnemosyne Publishing 1969. 
72 Clarkson, Thomas: Eine summarische Übersicht der vor dem Ausschuß des Unterhauses des 
Großbritannischen Parlaments abgelegten Zeugnisse über den Gegenstand des Sklaven-Handels, den 
verschiedenen Regenten in der christlichen Welt zugeeignet von Thomas Clarkson. London: Gedruckt bey G. 
F. Schulze und J. Dean, 13 Poland Street, Oxford Street: 1814. 
73 Clarkson, Eine summarische Übersicht, S. 30. 
74 „[...] und aus diesen Gründen erstlich, sind die Afrikaner mit dem nämlichen moralischen und Geistes 
Fähigkeiten wie wir begabt, so sind die Menschen und haben Anspruch auf alle Rechte und Freyheiten des 
menschlichen Geschlechts. [...] Wiederum, da sie Menschen sind, so haben sie einen Anspruch auf unser 
Mitgefühl und unsere Gerechtigkeit. Die Stimme der Natur ruft dieses aus, und sind sie Menschen so macht 
das Christentum sie zu unsern Brüdern.“ Clarkson, Eine summarische Übersicht, S. 32.  



  32
  
   

                                                

Zeit, sondern auch mit der ebenfalls zeitgleich entstehenden Idee eines menschlichen 

moralischen, zivilisatorischen wie technischen Fortschritts eng verwandt und verknüpft. 

Besonders in jüngeren Untersuchungen zur Abolitionsbewegung wird dieser interessante 

Aspekt zunehmend stark hervorgehoben. Howard Temperly etwa bezeichnet „the 

eighteenth-century belief in an improvable, and progressively improving, world“75 als die 

zentrale Überzeugung der Abolitionisten. Der Glaube an geschichtlichen Fortschritt und 

eine sich stetig höher entwickelnde Menschheit sei allen Abolitionisten, die zum Teil von 

äußerst gegensätzlichen – religiösen und säkularen, reformerischen und revolutionären – 

Standpunkten argumentierten, gemeinsam.76 Auch David Brion Davis, einer der 

wichtigsten Abolitionismus- und Sklavereiforscher überhaupt, hat sich intensiv mit dem 

ambivalenten Zusammenhang von „slavery and ‚progress’“ auseinandergesetzt.77 Wie er 

herausarbeitet, vollzog sich hier im 18. Jahrhundert ein grundsätzlicher Wandel: Wurde zu 

Beginn des Jahrhunderts noch der Aufbau des transatlantischen Sklavenhandels und 

Plantagensystems mit zivilisatorischem Fortschritt und ökonomischem Wachstum 

assoziiert, war noch nicht einmal hundert Jahre später das Gegenteil der Fall:78 Jetzt galt 

die Abschaffung unfreier Arbeit und unmenschlicher Herrschaftsverhältnisse als 

Voraussetzung bzw. als Anzeichen für eine fortschreitende zivilisatorische, politisch-

ökonomische und kulturelle Entwicklung. Temperly identifiziert bei den meisten britischen 

Abolitionisten, die sich ohnehin gern auf Adam Smiths wirtschaftsliberale Ideologie 

beriefen, ein Geschichtsbild, das eng mit dessen Theorie des ökonomischen Fortschritts 

verwandt ist.79 Vor diesem Hintergrund sind die abolitionistischen Forderungen auch als 

das Bemühen zu verstehen, die eigene Gesellschaft von den geradezu peinlichen 

Überbleibseln unwirtschaftlicher und „rückständiger“ bzw. unmoralischer und 

„unchristlicher“ Praktiken wie der der Sklaverei zu bereinigen.80 Damit wird auch die 

starke selbstreflexive Komponente des Abolitionsdiskurses überdeutlich. Hier entwirft sich 

 
75 Temperly, Howard: „Anti-Slavery as Cultural Imperialism.“ In: Bolt, Christine und Seymour Drescher 
(Hrsg.): Anti-Slavery, Religion and Reform: Essays in Memory of Roger Anstey. Chatham: W & J Mackay 
Limited 1980, S. 345. 
76 Ebd. 
77 Davis: „Slavery and ‚Progress’“. In: Bolt / Drescher, Anti-Slavery, Religion and Reform, S. 351 – 366. 
78 David Dabydeen hat eine große Anzahl von Zitaten aus dem 17. und frühen 18. Jahrhundert 
zusammengetragen, die auf euphemistische Weise Sklaverei und Sklavenhandel als Motor des eigenen 
wirtschaftlichen und industriellen Fortschritts preisen. Vergl. Dabydeen, David: The black presence in 
English litterature. Manchester: Manchester University Press 1985, S. 27. 
79 Temperly, Anti-Slavery as Cultural Imperialism, S. 346. 
80 Vergl. Temperly, Anti-Slavery as Cultural Imperialism, S. 347. 



  33
  
   

                                                

eine Nation, eine Gesellschaft, eine „Zivilisation“ bewusst als sklaven- und sklavereifreie 

Zone.81

Der Fortschrittsglaube der Abolitionisten hat aber noch eine zweite Konsequenz: die im 

späten 18. Jahrhundert rasant zunehmenden Missions-, „Zivilisierungs“- und 

Kolonisierungsprojekte von Europäern in Afrika. Viele Abolitionisten waren auch auf 

diesem Gebiet sehr engagiert, das aus heutiger Perspektive eher anrüchig und zweifelhaft 

und schwer mit ihren menschenrechtlichen Forderungen vereinbar zu sein scheint.82

Die ideologische Verwandtschaft von Abolitions-, Zivilisations- und 

Kolonisationsgedanken ist jedoch in zahlreichen Schriften und gerade in der oben 

genannten Rede Thomas Clarksons deutlich erkennbar. Denn bei ihm sind die Afrikaner 

trotz gleichartiger „Anlagen“, was ihre „zivilisatorische“ Entwicklung betrifft, weit hinter 

den Europäern zurückgeblieben – also ganz und gar nicht „gleich“. Besonders im Bereich 

der Technik, des Handwerks und der Landwirtschaft seien sie im Vergleich weit 

unterlegen, weil die schlechten klimatischen Bedingungen sie ihre Fähigkeiten nicht so 

entfalten ließen, wie Europäer das können. Clarksons abschließende Forderung vor den 

Mächten des Wiener Kongresses zielt klar auf ein europäisches Engagement in Afrika ab – 

mit Bildung, Industrie, mit Urbanisierungsprojekten und mit christlicher Mission: „Wir 

sind gleichfalls verbunden, wenn wir uns Christen nennen, nicht allein auf ihr zeitliches, 

sondern auch auf ihr ewiges Wohl acht zu haben. Sind sie unwissend, so ist es unsere 

Pflicht sie zu unterrichten.“83

Die neue Rolle für den Europäer besteht also darin, den potentiell gleichen Schwarzen 

wirklich gleich zu machen, seine geistigen, körperlichen und seelischen Fähigkeiten nach 

den eigenen Maßstäben zu formen.84 Für kulturelle Unterschiede ist in dieser 

Gleichheitskonzeption kein Platz. Im eigentlich egalitären Schwarzenbild der 

Abolitionisten, das für Gleichbehandlung und Befreiung appellierte, werden hier 

Ambivalenzen und Widersprüchlichkeiten deutlich, die auf ihre Weise bereits Tendenzen 

neuer Bevormundung und Beherrschung ankündigen.85 Diese werden uns auch in den 

 
81 Vergl. Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 64. 
82 Vergl. Temperly, Anti-Slavery as Cultural Imperialism, S. 346. 
83 Clarkson, Eine summarische Übersicht, S. 32.  
84 Ironischerweise ist dieses abolitionistische Schwarzenbild, das eine Idealisierung zu edlen, aber 
hilfsbedürftigen Wilden vornimmt, von der „positive-good“-Argumentation der Sklavereibefürworter kaum 
zu unterscheiden – nur, dass sich bei den Abolitionisten der Missionierungs- und Zivilisationsdrang auf die 
Schwarzen in Afrika und nicht auf die schwarzen Sklaven auf den Plantagen richtet. 
85 Bei Clarkson wird bereits deutlich, wie er sich die Beziehungen zwischen Europäern und Afrikanern in 
Zukunft vorstellt. Seine Abhandlung strotzt nur so vor Beschreibungen, die den europäischen Regenten 
Investitionen in Afrika schmackhaft machen sollen: Bodenschatzreichtum, eine günstige Lage im Welthandel 
und eine gastfreundliche Bevölkerung, die gewillt ist, mit den Europäern Handel zu treiben. Afrika soll das 



  34
  
   
Schwarzenfiguren der deutschen Dramatiker noch beschäftigen, denn auch in den 

Sklavenstücken drohen die freiheitlichen Parolen und egalitär angelegten 

Figurenkonstellationen permanent in neue Formen der Hierarchisierung und 

Abhängigkeiten umzukippen.  

 

 

2.  Deutschland zur Zeit der Sklavereidebatte 

 

In Deutschland spielten die Fragen nach Recht oder Unrecht des Sklavenhandels im 

ausgehenden 18. Jahrhundert eine zweitrangige, wenn nicht sogar völlig nebensächliche 

Rolle. Weder besaß man Kolonien in Übersee, noch war man in irgendeiner nennenswerten 

Weise am transatlantischen Sklavenhandel beteiligt, so dass die Abolitionsthematik zu 

keinem Zeitpunkt mit so konkreten politischen und wirtschaftlichen Konsequenzen 

verbunden sein konnte, wie dies für England und Frankreich der Fall war. Dass in den 

deutschen Gelehrtenkreisen, wie noch zu zeigen sein wird, das Interesse an der 

Sklavereidebatte dennoch groß, das Wissen sehr umfangreich und detailliert war, muss auf 

den ersten Blick also erstaunen. 

Schließlich brannten in Deutschland andere eigene, innen- wie außenpolitische Fragen auf 

den Nägeln. Wie in ganz Europa waren auch hier die Jahrzehnte des späten 18. und frühe 

19. Jahrhunderts, in denen die deutschen „Sklavenstücke“ geschrieben wurden, eine Phase 

tiefgreifender, politischer wie gesellschaftlicher Umbrüche, die ihre Spuren im 

Bewusstsein der Menschen hinterließen, sowie sie ihrerseits das Ergebnis veränderter 

Prämissen und Wertmaßstäbe darstellten: Auflösung von Ständegesellschaft und 

Römischem Reich Deutscher Nation, Aufstieg des Bürgertums, Aufklärung, 

Merkantilismus und Frühkapitalismus, französische und amerikanische Revolution ... Die 

Schlagworte, die zu diesem Zeitraum einfallen, machen in ihrer Tragweite jedes für sich 

deutlich, dass der Versuch, an dieser Stelle ein umfassendes Bild von der politischen, 

gesellschaftlichen und geistesgeschichtlichen Situation Deutschlands im ausgehenden 18. 

Jahrhundert zeichnen zu wollen, unangemessen und unwissenschaftlich wäre. 

Die im Folgenden beschriebenen Diskurse, mit denen der zeit- und geistesgeschichtliche 

Kontext dieser Epoche ohne Anspruch auf Vollständigkeit abgesteckt werden soll, 

gruppieren sich um die Schlagworte „Deutschland“, „Herrschaft“, „Freiheit“, 
                                                                                                                                                    
neue Kolonialprojekt werden – nicht ohne Grund waren viele britische Abolitionisten auch Mitglieder in der 
African Association, der Vereinigung zur geographischen und wirtschaftlichen Erschließung des 
afrikanischen Landesinneren.  



  35
  
   
„Bürgerlichkeit“ und „Menschenbild“. Die hier getroffene Auswahl ist bereits hinsichtlich 

ihrer Relevanz für die Untersuchung der Theaterstücke getroffen worden. Denn trotz ferner 

Schauplätze und fremder Protagonisten wird das deutsche „Hier“ und „Jetzt“, implizit oder 

explizit, in den Texten auch immer als Thema mitverhandelt – in Parallelschaltungen der 

eigenen Verhältnisse mit der Situation in Übersee oder mit dem Schicksal der Sklaven, in 

eigenen Wunschprojektionen auf die Ferne, Abgrenzungsversuchen gegenüber anderen 

europäischen Nationen und moralischen Überlegungen, für die die Sklavereiproblematik 

als Beispiel herangezogen wird. Trotz (oder vielleicht gerade wegen?) der räumlichen 

Ferne und der politischen Irrelevanz bot diese Debatte sich für derartige Gedankengänge 

als Vehikel an. Das dichte Gewebe aus Fremd- und Selbstbildern der Sklavenstücke liest 

sich damit auch als Ausdruck und Positionierungsversuch einer „Übergangsepoche“86, in 

der umfassende Umwälzungen das Zusammenleben der Menschen beeinflussten, in der das 

Denken Vieler um „Utopien“, „Reformen“ und schließlich „Revolution“ kreiste87 und ein 

„unbestimmtes Streben nach Veränderung“88, wie Rudolf Vierhaus es nennt, die 

Atmosphäre bestimmte. 

 

„Deutschland“ 

Schon die Definition dessen, was im 18. Jahrhundert mit „Deutschland“ gemeint ist, birgt 

Schwierigkeiten und verweist auf ein zentrales Thema dieses Zeitraums – die deutsche 

„Kleinstaaterei“, die ihrerseits den Anlass für viele Debatten, politische, gesellschaftliche 

und kulturelle Veränderungspläne darstellte. Das Heilige Römische Reich Deutscher 

Nation war aufgrund der Komplexität seiner Strukturen und der Autonomie seiner 

Teilstaaten, die sich dem Westfälischen Frieden und der darin beschlossenen 

Vorrangsstellung fürstlicher „Libertät“ vor der kaiserlichen Zentralgewalt verdankte, 

zunehmend marode und handlungsunfähig geworden. Das Großmachtstreben der 

Konkurrenten Österreich und Preußen, die im Siebenjährigen Krieg in offenen Gegensatz 

traten, verstärkte dieses Auseinanderdriften zusätzlich. Die erst 1806, durch Kaiser Franz 

II. endgültig vollzogene Auflösung des Reichs kündigte sich im 18. Jahrhundert bereits an 

und äußerte sich unter anderem in der Folgenlosigkeit von Verstößen gegen das 

Reichsrecht (Preußens Einmarsch in Sachsen unter Friedrich II. 1756), in Deutschlands 
                                                 
86 Vergl. Bödeker, Hans und Ulrich Herrmann: „Aufklärung als Politisierung – Politisierung der 
Aufklärung.“ In: Dies. (Hrsg.): Aufklärung als Politisierung – Politisierung der Aufklärung. Hamburg: Felix 
Meiner Verlag 1987, S. 3. 
87 Vergl. Im Hof, Ulrich: Das gesellige Jahrhundert. Gesellschaft und Gesellschaften im Zeitalter der 
Aufklärung. München: C. H. Beck 1982, S. 75ff. 
88 Vergl. Vierhaus, Rudolf: Deutschland im 18. Jahrhundert. Politische Verfassung, soziales Gefüge, geistige 
Bewegungen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1987, S. 183. 



  36
  
   
wirtschaftlichem Rückstand und außenpolitischer Machtlosigkeit gegenüber den anderen 

europäischen Nationen, im Vergleich zu denen man, zumindest als „Ganzes“, weder eine 

eigene Armee, noch, wie schon erwähnt, Kolonien besaß oder in Sklaverei verwickelt 

war.89

Diese unklaren politischen Verhältnisse führten vor allem in deutschen Gelehrtenkreisen 

zu um sich greifender Unzufriedenheit, aber auch zu zunehmender Politisierung.90 Die um 

die Jahrhundertmitte einsetzende Patriotismusdebatte, die sich als Moraldiskurs etablierte, 

spiegelt überhaupt das Bedürfnis nach einem „Vaterland“, auch wenn derartige 

Überlegungen sich zunächst auf eine Einheit als „Kulturnation“ und (noch) nicht auf 

politische Lösungen bezogen.91 Diese Stimmung, das Gefühl sich in Deutschland in einer 

defizitären und reformbedürftigen Lage zu befinden,92 schwingt immer mit, wenn deutsche 

Gelehrte sich im ausgehenden 18. Jahrhundert mit Sklavereifrage oder Kolonialismus (bei 

Herder z.B. gehört beides eng zusammen) beschäftigten. Über die moralische Verurteilung 

der Sklaverei konnte die eigene „Schwäche“ des politischen Rückstandes in ein Gefühl der 

Überlegenheit umgewandelt werden. Die globale Dimension der Abolitionsfrage und die 

Beteiligung aller großen europäischen Staaten, deren Verhalten in anderen Kontinenten es 

bei einer Auseinandersetzung mit dieser Thematik zu beurteilen galt, provozierten auf 

deutscher Seite innereuropäische Vergleiche bzw. Abgrenzungen, bei denen sich in der 

Gegenüberstellung des Eigenen mit den europäischen „Nationalstaaten“ die Frage nach der 

politischen wie kulturellen Definition „Deutschlands“ fast automatisch stellte. Welche 

Antwort die Sklavenstücke darauf geben, wird anhand der Figurendarstellung nicht-

deutscher Europäer und politischer Urteile über das Handeln ihrer Vaterländer in Übersee 

zu untersuchen sein (siehe Kapitel V.2). 

 

 „Herrschaft“ 

Umbrüche und Reformpläne fanden im politischen Leben auf mehreren Ebenen statt. Die 

großen und kontrovers diskutierten Fragen betrafen neben den inneren und äußeren 

Grenzen und der Möglichkeit bzw. Notwendigkeit eines Zusammenschlusses deutscher 

                                                 
89 Das Deutsche Reich verfügte nur über ein Kontingentheer aus den Armeen der Territorialstaaten, das 
aufgrund der Interessenkonflikte zwischen den Fürsten nicht einsatzfähig war. Vergl. Demel, Walter: 
Europäische Geschichte des 18. Jahrhunderts. Stuttgart: W. Kohlhammer 2000, S. 176. 
90 Vergl. Viehaus, Deutschland im 18. Jahrhundert, S. 183. 
91 Vergl. Franz M. Eybl: „Patriotismus und Gelehrtenrepublik: Kulturwissenschaftliche Forschungsfelder im 
Problembereich nationaler Identitätsbildung.“ In: Klueting, Harm und Wolfgang Schmale (Hrsg.): Das Reich 
und seine Territorialstaaten im 17. und 18. Jahrhundert. Aspekte des Mit-, Neben- und Gegeneinander. 
Münster: LIT 2004, S. 154ff. 
92 Vergl. Viehaus, Deutschland im 18. Jahrhundert, S. 185. 



  37
  
   

                                                

Kleinstaaten zu einem außenpolitisch gewichtigeren und innenpolitisch handlungsfähigen 

„Nationalstaat“ auch die Suche nach einer angemessenen Staatsform. Realpolitischer 

Anlass war in Deutschland auch hier unter anderem die Vielfalt unterschiedlichster 

nebeneinander existierender „staatlicher Gebilde“, wie Vierhaus sie beschreibt:  
Auch in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts standen im Reich, das seinem Geist und seiner 

institutionellen Wirklichkeit nach ständisch geprägt war, patriarchalisch, dualistisch, 

monarchisch-absolutistisch und demokratisch-oligarchisch (Reichsstädte) regierte staatliche 

Gebilde nebeneinander, denen nicht selten viele der Qualitäten abgingen, die als erforderlich 

angesehen werden, um im modernen Sinne von „Staaten“ sprechen zu können.93

Während das Reich selbst weiterhin „schon durch seine Existenz noch immer wesentlicher 

Rückhalt für alles Ständewesen“94 blieb, waren in den Ebenen darunter im 18. Jahrhundert 

alle möglichen Staatsformen anzutreffen: „Ständestaaten“ wie z.B. Württemberg, in denen 

landesherrliche und ständische Gewalt einander die Waage hielten, standen neben 

monarchischen Staaten wie Bayern, neben 47 Reichsstädten, deren Organisationsform von 

oligarchisch bis quasi-demokratisch reichte,95 und Territorialstaaten wie Preußen, Baden 

oder Österreich, die (im Vergleich zu anderen europäischen Staaten immer noch relativ 

spät) nach französischem Vorbild den Weg zu immer zentralistisch-absolutistischeren 

Strukturen gegangen waren.96 Hier wurden die Stände schrittweise „entmachtet“; die 

kommunale Selbständigkeit war beseitigt, der Einfluss der großen Adelsfamilien 

eingeschränkt und auf deren aller Kosten die zentrale Staatsmacht ausgebaut worden.97  

Auf Reichsebene führten diese großen politischen Unterschiede und das vormoderne 

Kompetenzgerangel zwischen Höfen, Ständen, Städten, Landschaften, Kirche, Zünften und 

weiteren, ihre Privilegien und Rechte behauptenden Institutionen zu Stillstand und 

gegenseitiger Blockade. Die Frage nach einer legitimen und funktionsfähigen Verteilung 

und Ausübung politischer Macht drängte sich da regelrecht auf. Die Antworten gingen 

weit auseinander – monarchisch-absolutistische, aufklärerisch-absolutistische, 

parlamentarisch-monarchische, republikanisch-demokratische und „konservative“ 

Gesellschaftsentwürfe, die den Einfluss der Stände wieder stark machen wollten, 

 
93 Vierhaus, Deutschland im 18. Jahrhundert, S. 35. 
94 Vierhaus, Deutschland im 18. Jahrhundert, S. 38. 
95 Vergl. Demel, Europäische Geschichte des 18. Jahrhunderts, S. 176. 
96 Zu den umfangreichen Analogien des Preußischen und französischen Staatsaufbaus im 18. Jh. vergleiche 
Malettke, Klaus: Frankreich, Deutschland und Europa im 17. und 18. Jahrhundert. Beiträge zum Einfluss 
französischer politischer Theorie, Verfassung und Außenpolitik in der Frühen Neuzeit. Marburg: Hitzeroth 
1994, S. 111ff und 373ff. 
97 Vergl. Malettke, Frankreich, Deutschland und Europa im 17. und 18. Jahrhundert, S. 113. 



  38
  
   

                                                

existierten im Macht-Diskurs des ausgehenden 18. Jahrhunderts als gleichermaßen ernst 

gemeinte und ernst zu nehmende Optionen nebeneinander.98

Zwei Teilbereiche dieses Diskurses sollen hier, aufgrund ihrer Bedeutung für die deutsche 

Rezeption der Sklavereidebatte, herausgegriffen werden: Zum einen das spezifische 

Herrschaftsverständnis des „aufgeklärten Absolutismus“ und zum anderen der 

Freiheitsdiskurs vor allem in seiner egalitären und universalen Ausrichtung, der erst im 

späten 18. Jahrhundert in Europa (vor allem natürlich in der französischen Revolution) 

volle politische Schlagkraft erhielt und auch zum Grundgedanken des Anti-Sklaverei-

Kampfes wurde.  

Die deutschen Vertreter des aufgeklärten Absolutismus, wie Christian Wolff oder der 

preußische König Friedrich II., rechtfertigten ihrem aufklärerischen Vernunftglauben 

entsprechend die Konzentration von Macht bei einem einzigen Herrscher (und dessen 

Regierungsapparat) und seine uneingeschränkte Gewalt über den Rest des Volkes nicht 

mehr mit Gottesgnadentum, sondern – zumindest war das das Programm – rein rational.99 

Der Herrscher versteht sich danach als Werkzeug und Verkörperung der allgemeinen, 

gesellschaftlichen Vernunft. Mit seinen Reformen, z.B. dem Umbau des Verwaltungs-, 

Militär- und Steuerwesens, schafft er ein nach rationalen Prinzipien aufgebautes Staats- 

und Gesellschaftsgebilde. Ein Grundgedanke dieser Herrschaftsform ist die sich auf 

„natur-“ bzw. „vernunftrechtliche“ Theorien berufende Idee des „Gesellschaftsvertrags“: 

Die Untertanen unterwerfen sich der absoluten Macht des Souveräns, befolgen die Gesetze 

des Staates und erfüllen ihre Bürgerpflichten; für diese freiwillige Aufgabe bzw. 

Einschränkung ihrer „libertas naturalis“ (der im Naturzustand existierenden Freiheiten) 

garantiert ihnen ihr Fürst im Gegenzug Frieden, Sicherheit und Wohlfahrt.100 Diese 

Rollenverteilung ist so schon in den absolutistischen Theorien des 17. Jahrhunderts, etwa 

bei Bodin101 und Hobbes102, angelegt. 

In der aufgeklärten Variante des Absolutismus wachsen die dem Regenten zugesprochenen 

Fähigkeiten und Pflichten; gleichzeitig werden zumindest theoretisch die Grenzen seines 
 

98 Die Kritik am „despotischen“ Absolutismus führte nach Vierhaus zu einer „Renaissance“ des 
Ständegedankens. So betonte etwa Friedrich Carl von Moser die freiheitliche Qualität des Ständewesens, das 
vor dem Aufstreben des fürstlichen Absolutismus durch gegenseitige Kontrolle für ein Machtgleichgewicht 
gesorgt habe. Vergl. Vierhaus, Deutschland im 18. Jahrhundert, S. 38. 
99 Vergl.: Schneiders, Werner: „Die Philosophie des aufgeklärten Absolutismus. Zum Verhältnis von 
Philosophie und Politik, nicht nur im 18. Jahrhundert.“ In: Aufklärung als Politisierung – Politisierung als 
Aufklärung. Hrsg. von Hans Erich Bödeker und Ulrich Herrmann. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1987, S. 
33. 
100 Als „erster Diener des Staates“ bezeichnete sich bekanntermaßen Friedrich II., Preußens 
„Philosophenkönig“. 
101 Bodin, Jean: Les six livres de la république (1576). Paris: Du Puys 1581. Faks.-Dr. 1961  
102 Hobbes, Thomas: Leviathan (1651). Hrsg. von Thomas Klemmer. Hamburg: Meiner 1996. 



  39
  
   

                                                

Handelns eingeschränkt. Er betrachtet sich nun selbst als Organ bzw. „Diener“ des Staates 

und muss sich nicht mehr nur dem göttlichen bzw. natürlichen, sondern auch dem 

positiven Gesetz verpflichtet fühlen.103 Gleichzeitig kümmert er sich mit dem Aufbau und 

der Förderung eines umfassenden Bildungswesens um die „Aufklärung“ seiner Untertanen; 

Werner Schneiders bezeichnet daher den „aufgeklärten“ als gleichzeitig immer auch 

„aufklärenden“ Absolutismus.104 Diese doppelte Verpflichtung zu untertänigem Gehorsam 

und Abhängigkeit auf der einen und fürstlicher Fürsorge und Erziehung auf der anderen 

Seite erinnert nicht zufällig an die Beziehung zwischen Eltern und Kindern, Schülern und 

ihrem Lehrer. Dieses paternalistische Herrschaftskonzept ist im 18. Jahrhundert weit 

verbreitet; auch in der Funktion des „Hausvaters“, des Vorstandes eines „ganzen Hauses“, 

das Großfamilie und Dienerschaft umfasst, verbinden sich ja Fürsorgepflicht mit dem 

Recht, absoluten Gehorsam einzufordern.105 Bezeichnungen wie „Landesvater“ und 

„Landeskinder“ weisen darauf hin, dass das aufgeklärt-absolutistische Herrschaftskonzept 

entsprechend angelegt ist und Machtverhältnisse mit derartigen Euphemismen idealisierte; 

Christian Wolff forderte, die Fürsten hätten sich gegenüber ihren Untertanen „wie Väter zu 

den Kindern“106 zu verhalten. Auffällig und aus heutiger Perspektive schwer 

nachzuvollziehen ist dabei der implizit immer vorausgesetzte Vorsprung des Herrschers an 

Wissen und „Aufklärung“, ohne den sich die privilegierte Stellung des Regenten nicht auf 

die geforderte rationale Basis stellen ließe.107 Interessanterweise charakterisieren ganz 

ähnliche Rollenzuschreibungen auch und gerade in den Rührstücken mit abolitionistischer 

Grundtendenz die Beziehung zwischen weißen Männern und ihren schwarzen „Gefährten“; 

auf die Gründe und Auswirkungen dieser Adaption einer einseitigen Abhängigkeit und 

Unmündigkeit auf das Schwarzenbild wird in späteren Kapiteln einzugehen sein. 

Trotz der einsamen Vorrangstellung der deutschen absolutistischen Regenten des 18. 

Jahrhunderts und oft im stillen Widerspruch dazu war auch in ihren Reformen sowie in den 

Schriften ihrer Apologeten und Hofphilosophen bereits die naturrechtliche Idee einer 

grundsätzlichen Freiheit und Gleichheit der Menschen vorhanden, die von Gott gegeben 
 

103 Vergl. Kunisch, Johannes: Absolutismus. Europäische Geschichte vom Westfälischen Frieden bis zur 
Krise des Ancien Régime. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1986, S. 26ff. 
104 Schneiders, Werner: „Die Philosophie des aufgeklärten Absolutismus. Zum Verhältnis von Philosophie 
und Politik, nicht nur im 18. Jahrhundert.“ In: Aufklärung als Politisierung – Politisierung als Aufklärung. 
Hrsg. von Hans Erich Bödeker und Ulrich Herrmann. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1987, S. 49. 
105 Vergl. Demel, Walter: Europäische Geschichte des 18. Jahrhunderts. Stuttgart: W. Kohlhammer 2000, S. 
33. 
106 Merker, Nicolao: Die Aufklärung in Deutschland. München: C.H.Beck 1982, S. 265. 
107 Vergl. Schneiders, Werner: „Die Philosophie des aufgeklärten Absolutismus. Zum Verhältnis von 
Philosophie und Politik, nicht nur im 18. Jahrhundert.“ In: Aufklärung als Politisierung – Politisierung als 
Aufklärung. Hrsg. von Hans Erich Bödeker und Ulrich Herrmann. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1987, S. 
48. 



  40
  
   

                                                

und im Naturzustand nachzuweisen sei und die es in der Gesetzgebung zu berücksichtigen 

gelte. Entsprechend wurde in den meisten aufgeklärt-absolutistischen Staaten wie Preußen, 

Österreich oder Sachsen das Strafrecht egalisiert und humanisiert.108 Schon 1781, acht 

Jahre vor der französischen Revolution, verkündete Joseph II., der reformfreudigste 

Herrscher seiner Zeit, in Österreich die Gleichheit aller vor dem Gesetz und erließ das 

„Toleranzedikt“, das jedem das Recht auf freie Religionsausübung gewährte.109 Der 

Gleichheitsgedanke spielte ebenfalls mit, wenn etwa Preußens Friedrich Willhelm III. 

„unablässig an der Beschränkung der Adelsprivilegien arbeitete“110, wie sein Minister 

Struensee die „demokratischen“ Bestrebungen seines Königs lobend beschrieb.  

Auch die häufig geäußerten, jedoch meist vage bleibenden Appelle, die Staatsmacht durch 

Selbstbeschränkung, freiwillige Bindung an den Herrschaftsvertrag oder Gewaltenteilung 

(zunächst in Form einer unabhängigen Judikative) einzugrenzen, sind dem Glauben an eine 

schützenswerte Freiheitssphäre eines jeden Individuums geschuldet. Sie stehen in einer 

Tradition der Kritik gegen die uneingeschränkte Gewaltausübung des Absolutismus, die 

bereits bei Locke und Montesquieu begann und vor allem über die Schriften des letzteren 

nach Deutschland gelangt war.111 Dieses Bestreben, die Staatsmacht zu kontrollieren und 

Gerechtigkeit durch juristische und politische Gleichbehandlung aller Untertanen 

herzustellen – Privilegien also einzuschränken –, bewegte sich in den politischen Plänen 

und Schriften deutscher Gelehrter wie Christian Wolff lange Zeit und zum Teil noch nach 

der französischen Revolution innerhalb des Rahmens einer absolutistischen Staatsform. 

Die folgende Formulierung in der preußischen Kodifikation zeugt von ebendiesem Ziel, 

eine absolute und zentrale Staatsmacht und die Bewahrung der aus dem Naturzustand 

abgeleiteten menschlichen Rechte bestmöglich miteinander zu kombinieren: „Die Gesetze 

 
108 Vergl. Kunisch, Absolutismus, S. 32ff. 
109 Vergl. Weis, Eberhard: „Absolute Monarchie und Reform im Deutschland des späten 18. und frühen 19. 
Jahrhunderts.“ In: Aufklärung, Absolutismus und Bürgertum in Deutschland. Hrsg. von Franklin Kopitzsch. 
München: Nympenburger Verlagshandlung 1976, S. 194. 
110 Zit. nach Walder, Ernst: „Aufgeklärter Absolutismus und Revolution.“ In: Der Aufgeklärte Absolutismus. 
Hrsg. von Karl Otmar Freiherr von Aretin. Gütersloh: Kiepenheuer & Witsch 1974, S. 111. 
111 Zur deutschen Montesquieu-Rezeption vergleiche v.a. Bödeker, Hans Erich: „Prozesse und Strukturen 
politischer Bewußtseinsbildung der deutschen Aufklärung.“ In: Aufklärung als Politisierung – Politisierung 
als Aufklärung. Hrsg. von Hans Erich Bödeker und Ulrich Herrmann. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1987, 
S. 24, 
und Viehaus, Rudolf: „Montesquieu in Deutschland. Zur Geschichte seiner Wirkung als politischer 
Schriftsteller im 18. Jahrhundert.“ In: Deutschland im 18. Jahrhundert. Politische Verfassung, soziales 
Gefüge, geistige Bewegungen. Hrsg. von Rudolf Vierhaus. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1987, S. 9-
32. 



  41
  
   

                                                

und Verordnungen des Staats dürfen die natürliche Freiheit und Rechte der Bürger nicht 

weiter einschränken, als es der gemeinschaftliche Endzweck erfordert.“112

Nichtsdestotrotz – die Theorie und Praxis des aufgeklärten Absolutismus erwies sich bei 

allen naturrechtlichen Verankerungen und Zugeständnissen als zunehmend problematisch. 

Selbst wenn aufgrund solcher Verkündigungen und sicherlich ernsthafter Bemühungen das 

Vertrauen in die „Revolution von oben“ bei vielen Deutschen weiterhin groß blieb – die 

Anzahl von Beiträgen, Zeitungsartikeln und literarischen Debatten zeigt, dass die 

Sensibilität für die „Herrschafts“-Thematik stark war und noch weiter zunahm. Die Frage 

nach den Grenzen der Staatsgewalt und ihrem angemessenen Verhältnis zu den Rechten 

und Freiheiten des Individuums war allgegenwärtig, wurde mit zunehmender Politisierung 

und Radikalisierung im Ausgang des Jahrhunderts immer heftiger diskutiert und immer 

kontroverser beantwortet. 

Auch auf der Sklavenplantage haben wir es in der Person des Plantagenbesitzers mit einer 

Art vor-aufgeklärtem absolutistischem Herrscher zu tun, der frei und willkürlich über 

Leben und Tod seiner Sklaven bestimmen kann. Seine Macht war, auf dem kleinen 

Territorium seiner Plantage, zum Entstehungszeitpunkt der Stücke viel weniger 

eingeschränkt als die vieler deutscher Territorialfürsten. In den Stücken werden über die 

Darstellung dieser ungerecht und selbstherrlich herrschenden Pflanzer und ihrer 

Plantagenaufseher Aussagen über inter-nationale und innerdeutsche 

Herrschaftsverhältnisse gemacht. Ob die Wirkung derartiger Parallelschaltungen eher 

selbstkritisch oder aber affirmatorisch zu verstehen ist, wird am konkreten Beispiel 

herauszuarbeiten sein; schließlich ging eine Kritik am Despotismus, wenn sie sich gegen 

ausländische Herrscher wandte, häufig gerade mit einer Stärkung des Selbstvertrauens 

einher, das sich auf die reformerische Kraft des eigenen (vor allem preußischen) 

Staatswesens berief.113 Wie auch immer diese Frage zu beantworten sein wird – allein die 

Tatsache, dass der Herrschafts-Diskurs selbst in diesen Stücken, von denen viele mit 

geringem dezidiert politischem Anspruch auftreten, durchscheint, beweist die 

Verschärfung und Popularisierung der politischen Debatte in den letzten drei Jahrzehnten 

des Jahrhunderts.  

Mehr als zuvor wurde jetzt von vielen auf grundsätzlichere Veränderungen gedrängt und 

das absolutistische System als Ganzes in Frage gestellt. Die Programme reichten von 
 

112 Zit. nach Schlumbohm, Jürgen: Freiheit. Die Anfänge der bürgerlichen Emanzipationsbewegung in 
Deutschland im Spiegel ihres Leitworts (ca. 1760 – ca. 1800). Düsseldorf: Pädagogischer Verlag Schwann 
1975, S. 87. 
113 Vergl. Walder, Ernst: „Aufgeklärter Absolutismus und Revolution“. In: Der Aufgeklärte Absolutismus. 
Hrsg. von Karl Otmar Freiherr von Aretin. Gütersloh: Kiepenheuer & Witsch 1974, S. 104. 



  42
  
   
reformerischen Überlegungen zur Einführung parlamentarischer Elemente, die sich an der 

britischen Ausprägung konstitutioneller Monarchie orientierten, über den radikalen 

„deutschen Jakobinismus“114, der die französische Revolution zum Vorbild nahm und auf 

den Umsturz der bestehenden Rechts- und Gesellschaftsordnung drängte, bis hin zu 

anarchistischen Utopien, die den Staat als Ganzes abzuschaffen anstrebten.115 Positive und 

negative Vergleiche mit anderen europäischen Nationen, vor allem mit Großbritannien und 

dem absolutistischen wie republikanischen Frankreich, spielten also auch bei der Suche 

nach politischer Identität eine große Rolle; in den Sklavenstücken, in denen Kolonisten 

verschiedener europäischer Herkunft auftreten und über die Abolitionsthematik auch die 

französische Revolution oder der britische Parlamentarismus zur Sprache kommen, ist 

davon ebenfalls eine Spur zurückgeblieben. 

 

 „Freiheit!“ 

Ohne hier auf alle politischen Ideen und Strömungen in all ihren Differenzierungen 

eingehen zu können, lohnt ein kurzer Blick auf die Schlagworte dieses Zeitraums, die auch 

in der Auseinandersetzung mit der Sklavereithematik eine große Rolle spielen: „Freiheit“ 

und „Gleichheit“, die Parolen der französischen Revolution, hatten im 18. Jahrhundert 

einen Bedeutungswandel durchlaufen müssen, um schließlich zum argumentativen 

Fundament anti-absolutistischer Kritik und zu „potentiell antistaatlichen Begriffen“116 

werden zu können, wie Schneiders diese Wendung beschreibt.  

Die altständische Gesellschaftsordnung kannte die „Freiheiten“ vor allem im Plural; sie 

dienten zur Beschreibung der vielfach abgestuften Grade von Abhängigkeit und 

Privilegiertheit, die das Ständesystem sowohl zwischen den Ständen als auch innerhalb 

derer kannte.117 Die „unübersehbare Mannigfaltigkeit der möglichen Inhalte“118 und die 

Relativität dieses Freiheitskonzepts – beschrieben wurde ja das Verhältnis einer 

ständischen Gruppierung zur anderen – verhinderte eine eindeutige und allgemeine 

Wortdefinition, wie sie uns seit dem Umdenken während der Aufklärung geläufig ist. Als 

Synonym für ein bestimmtes ständisch festgelegtes Vor- und Bestimmungsrecht vor 

                                                 
114 Zur Definition des „Jakobinismus“ vergl. Grab, Walter: Ein Volk muß seine Freiheit selbst erobern. Zur 
Geschichte der deutschen Jakobiner. Frankfurt a.M.: Büchergilde Gutenberg 1984, S. 35. 
115 Vergl. Schlumbohm, Jürgen: Freiheit,S. 49 / 58. 
116 Vergl. Schneiders, Werner: „Die Philosophie des aufgeklärten Absolutismus. Zum Verhältnis von 
Philosophie und Politik, nicht nur im 18. Jahrhundert.“ In: Aufklärung als Politisierung – Politisierung als 
Aufklärung. Hrsg. von Hans Erich Bödeker und Ulrich Herrmann. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1987, S. 
44. 
117 Vergl. Schlumbohm, Jürgen: Freiheit, S. 42ff. 
118 Schlumbohm, Freiheit, S. 47. 



  43
  
   

                                                

anderen bzw. über andere, implizierte „Freiheit“ gleichzeitig „Ungleichheit“, war also mit 

der Vorstellung einer grundsätzlichen Gleichheit der Menschen völlig unvereinbar.  

Die Theorie des Absolutismus berief sich bereits, wie schon erwähnt, auf die 

naturrechtlichen Lehrsätze einer Freiheit und Gleichheit, die alle Menschen im 

Naturzustand gleichermaßen auszeichne. Die bewusste Differenzierung zwischen diesem 

vor- bzw. außergesellschaftlichen Zustand und der Situation, die der Eintritt des Menschen 

in staatliche Gebilde bedeutet, ermöglichte jedoch auch bei naturrechtlicher Argumentation 

alle möglichen Formen der Einschränkung, Freiheitsberaubung und Ungleichbehandlung. 

Selbst Abhängigkeit, Knechtschaft, ja sogar Sklaverei, liefen der Vorstellung des 

Gesellschaftsvertrags ja nicht grundsätzlich zuwider – schließlich erhält der Sklave, Diener 

oder Leibeigene für die Aufgabe seiner Freiheit im Gegenzug von seinem Herrn seinen 

Lebensunterhalt.119

Das alles änderte sich im Kampf des wirtschaftlich erstarkenden „Dritten Standes“ bzw. 

„Bürgertums“ um eine Erweiterung seiner politischen Rechte und Möglichkeiten und eine 

Beteiligung am öffentlichen Leben. Dessen Kritik an den „Freiheiten“ postulierte die neue 

„Freiheit“ im Singular und, als allgemeines, grundsätzliches Recht eines jeden 

Individuums gedacht, in einem Atemzug mit der Forderung nach politischer 

Gleichstellung, so zum Beispiel Johann Gottfried Seume: „Wo Freiheiten sind, ist keine 

Freiheit; und wo Gerechtigkeiten sind, ist keine Gerechtigkeit. Es gibt nur eine 

Gerechtigkeit, eine Freiheit, nämlich gleiches Recht für alle.“120 Naturrechtliche 

Argumentationen wurden nicht beiseite gelegt, sondern im eigenen Interesse 

weiterentwickelt. Die Vorstellung des Naturzustands diente als Bezugsgröße, um 

Freiheiten und Bedürfnisse des Menschen zu diskutieren und um an ihm die bestehenden 

Zustände zu messen. Das neue Ziel bestand in einer größtmöglichen Deckungsgleichheit, 

einer Bewahrung der natürlichen Freiheit im „gesellschaftlichen Zustand“. Dies ging 

einher mit der Forderung, den Staatszweck enger als bislang zu begrenzen.121 Die 

universal und egalitär gedachte „Freiheit“ richtete sich also gegen den Absolutismus, 

gegen innergesellschaftliche Ungleichheit, Zensur und ständische Privilegien und 

Einschränkungen. Neben dem Kampf um „bürgerliche Freiheit“, der auf eine Ausweitung 

des vom Staat nicht kontrollierten und regulierten Handlungsspielraums des Einzelnen 

abzielte, wurden im letzten Drittel des Jahrhunderts Stimmen lauter, die für den Dritten 

 
119 Vergl. Schlumbohm, Freiheit, S. 84. 
120 Zit. bei Schlumbohm, Freiheit, S. 50. 
121 Vergl. Schlumbohm, Freiheit, S. 85. 



  44
  
   

                                                

Stand auch „politische Freiheit“ einforderten und damit die aktive Kontrolle der staatlichen 

Gewalt und eigene politische Einflussmöglichkeiten meinten.122  

Die Nähe zwischen dieser Freiheits- und Gleichheitsdebatte und den sich auch durch die 

Sklavereifrage stellenden Grundsatzproblemen ist offensichtlich, schließlich berief sich 

auch die Abolitionsbewegung in ihrer Argumentation auf das Naturrecht (s.o.). Neben dem 

oben umrissenen „Macht“-Diskurs gibt es hier also einen zweiten direkten 

Berührungspunkt zwischen den innerdeutschen „Stimmungen“ und der Sklavereithematik.  

Direkte oder indirekte Vergleiche mit dem fernen Schicksal der Sklaven waren den 

deutschen „Freiheitskämpfern“ zudem ein willkommenes Mittel, die eigenen Ziele zu 

artikulieren und die eigene Lage bzw. die Situation benachteiligter Gruppen in 

Deutschland wirkungsvoll zu kritisieren. So fragte eine Flugschrift von 1798 rhetorisch:  
Ist die Nation frei, wo der Bürgerstand keine Stimme bei Beratschlagungen fürs allgemeine 

Beste, keinen Einfluß, keinen Sitz und Stimme bei der Regierung des Landes, bei der 

Verwaltung der Gesetze hat, wo er sich blindlings und sklavisch allem unterwerfen muß, was 

sein Fürst und der Adel über ihn beschließen?123

Ein weiteres Reizthema war die Abhängigkeit und Benachteiligung des Bauernstandes, 

dessen „Befreiung“ sich in den deutschen Ländern etwa zwischen 1780 und 1810 

schrittweise in zahlreichen Einzelreformen vollzog.124 Bezeichnenderweise wurden bei der 

Beschreibung ihrer Lage und ihres Verhältnisses zu den Grund- und Gutsherren ebenfalls 

häufig Nebeneinanderstellungen mit der Sklaverei als rhetorische Stilelemente verwendet. 

In den deutschen Zeitschriften erschienen in dieser Zeit zahlreiche Artikel, die schon im 

Titel, wie Geschichte der Sklaverey, und Charakter der Bauern in Lief- und Ehstland, 

Ueber die angebliche Sklaverey der polnischen Bauern oder Anekdoten interessante, über 

Sklaverey und Lehnstyranney, explizite Bezüge zwischen Sklaverei und der Situation der 

deutschen Bauern herstellten.125  

 
122 Vergl. Schlumbohm, Freiheit, S. 133ff. 
123 Anonymus: „Über Deutschlands verlorene Freiheit, seine politische Verfassung, den Despotismus der 
Fürsten, über Aufklärung, Toleranz, Patriotismus, Gesetzgebung, Publizität und Preßfreiheit.“ O.O.:1798, S. 
7. Zitiert bei Schlumbohm, Freiheit, S. 138. 
124 Zu den einzelnen Reformen in Preußen, Österreich und den Rheinbundstaaten vergl. Simms, Brendan: 
The Struggle for Mastery in Germany, 1779-1850. New York: St. Martin’s Press 1998, S. 75-90.  
125 Anonymus: „Geschichte der Sklaverey, und Charakter der Bauern in Lief- und Ehstland, ein Beytrag zur 
Verbesserung der Leibeigenschaft.“ In: Allgemeine deutsche Bibliothek. Bd. 75. Hrsg. Von F. Nicolai. Berlin 
/ Stettin: 1787, S.180-182; 
Anonymus: „Anekdoten interessante, über Sklaverey und Lehnstyranney. Ein Beytrag zur Geschichte der 
Menschheit.“ In: Neue allgemeine deutsche Bibliothek. Bd. 20. Hrsg. von F. Nicolai. Berlin / Stettin: 1795, 
S. 412; 
Anonymus: „Ueber die angebliche Sklaverey der polnischen Bauern.“ In: Historisch-politisches Magazin, 
nebst litterarischen Nachrichten. Bd. 10. Hrsg. von A. Wittenberg. Hamburg: 1791, S. 537-540. 



  45
  
   

                                                

So nannte auch Johann Gottfried Herder 1769 Livland, das als russische Provinz wie auch 

ganz Osteuropa für seine extreme Abhängigkeit der Bauern allgemein berüchtigt war, 

„eine Provinz der Barbarei und des Luxus, der Unwissenheit und eines angemaßten 

Geschmacks, der Freiheit und der Sklaverei“.126 Der Publizist August Hennings schrieb 

1792 über den Bauernstand, er befinde sich in „Sklaverei, bloß weil ihm der Weg zur 

Bürgerlichkeit gesperrt ist“127.  

Auch Schubart bediente sich bei seiner Kritik der privilegierten Schichten einer ähnlichen 

Metaphorik:  
Was weiß oder genießt der elende Bauer von der so gepriesenen Freiheit, da er beständig unter 

Bedrückungen seufzt? Unsere Großen wissen schon mehr von Freiheit zu sagen: Sie haben so 

viel Freiheit, daß alles übrige bis auf die Bürgerschaft und die Geistlichkeit nur ihr Sklave 

ist...128

Andere Autoren, die sich ebenfalls mit der Freiheitsthematik befassten und diese in ein 

umfassendes menschheitsgeschichtliches Szenario einbetten, wählten die Sklaverei als 

schlimmstes und abschreckenstes Beispiel menschenverachtender Ignoranz gegenüber 

diesem „Recht des Menschen“:  
Aber freilich hat man die Rechte des Menschen nicht zu allen Zeiten und bei allen Völkern 

gleich richtig und vollständig anerkannt und gleich auch gewissenhaft befolgt. Vorurteile und 

Leidenschaften haben auch in diesem Betracht die Stimme der Vernunft und des Gewissens im 

Menschen unterdrückt und Gewalt und List über Recht und Gerechtigkeit obsiegen machen, 

und so entstanden die Greuel der Sklaverei [...]129

Die so zahlreichen Anspielungen und Vergleiche lassen einen Eindruck davon entstehen, 

wie stark das Vokabular der Sklavereithematik bereits mit eigenen Hoffnungen und 

Positionierungen aufgeladen war.130  

Der deutsche Freiheitsdiskurs des ausgehenden 18. Jahrhunderts umfasste nicht nur 

Forderungen nach politischer Freiheit im Sinne eines Schutzes des Individuums vor 

unkontrollierter Staatsmacht, Mitbestimmung und gesellschaftlicher Gleichstellung; ein 

 
126 Herder, Johann Gottfried: Journal meiner Reise im Jahre 1769. Zit. bei Schlumbohm, Freiheit, S. 51. 
127 August Hennings in: Schleswigsches Journal. 1792 II, S. 11. Zitiert bei Schlumbohm, Freiheit, S. 94. 
128 Schubart, Christan: Vaterlandschronik. Nr. 55 vom10.7.1789, S. 450f. Zit. bei Schlumbohm, Freiheit, S. 
52. 
129 Struve, Johann: „Über die Rechte der Menschheit.“ In: Ernst Christian Trapp (Hrsg.): Braunschweigisches 
Journal. Jg. 1797. Braunschweig 1791, S. 402-421. Vollständig abgedruckt in: Von der ständischen zur 
bürgerlichen Gesellschaft. Politisch-soziale Theorie im Deutschland der zweiten Hälfte des Jahrhunderts. 
Hrsg. von Zwi Batscha u. Jörn Garber. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 222. 
130 Barbara Stollberg-Rillinger schreibt: „‚Sklaverei’ war im späten 18. Jahrhundert der Inbegriff all dessen, 
wogegen die Aufklärer kämpften: erzwungene Unmündigkeit, Ausbeutung und Unterdrückung. Der Begriff 
stand nicht nur für den Handel mit afrikanischen Sklaven, sondern für alle Formen illegitimer Herrschaft – 
auch und vor allem in Europa selbst. Dass Menschen Eigentum an der Person anderer Menschen hatten, 
erschien mit den Grundsätzen allgemeiner, gleicher, unveräußerlicher Menschenrechte völlig unvereinbar.“ 
(Stollberg-Rillinger, Europa im Jahrhundert der Aufklärung, S. 270.) 



  46
  
   

                                                

weiteres Hauptelement der angestrebten freieren, „bürgerlich“ genannten Gesellschaft war 

wirtschaftliche Liberalisierung. Die wirtschaftlichen Beschränkungen in den deutschen 

Staaten wurden als Hauptursache für gesellschaftliche Ungleichheiten und Stagnation 

ausgemacht. Die Hoffnung, die in liberalisierende Maßnahmen gesetzt wurde, war groß 

und nicht nur von volkswirtschaftlichen Überlegungen, sondern auch von den persönlichen 

Erfahrungen der Menschen des dritten Standes und ihren begrenzten Möglichkeiten 

geprägt, zu eigenem Wohlstand zu gelangen und nach eigenen Vorstellungen und 

Fähigkeiten zu leben. August Hennings etwa verband seine Forderungen, „dem Gewerbe 

keine Erschwerungen in den Weg zu legen“ und „nicht irgendein Gewerbe auf Kosten 

irgendeines andern Gewerbes zu unterstützen und emporzubringen“131 mit der 

Überzeugung, dass weder Regierung noch Gesellschaft, sondern nur die Fähigkeiten eines 

Menschen über „sein Fortkommen in der Welt“132 zu entscheiden haben. 

Die Forderungen, von Vertretern der Handelsbourgeoisie und Manufakturisten, aber auch 

von Denkern wie Johann von Justi oder Isaak Iselin vorgebracht, zielten u.a. auf die 

Abschaffung innerdeutscher Zollschranken und Zunftvorschriften, eine Reform des 

Erbrechts, die Reduktion staatlich-merkantilistischer Eingriffe sowie die Einführung freier 

Lohnarbeit, freien Eigentums und der Gewerbefreiheit.133 Die liberalere Wirtschaftspolitik 

Großbritanniens und Frankreichs wirkte gegenüber der eigenen Situation geradezu 

verheißend. Und die fernen Kolonien, die für den Wohlstand ihrer Mutterländer einen 

wichtigen Beitrag leisteten, sich gleichzeitig aber ihrer strengen Regulierung entzogen, 

verbreiteten in ihrer Unerschlossenheit einen Nimbus von Freiheit, Abenteuer und 

ungeahnten wirtschaftlichen Möglichkeiten. Diese positiven Konnotationen, die in krassem 

Gegensatz zur moralischen Verurteilung der Sklaverei stehen, sowie ihr utopisches wie 

kritisches Potential gilt es beim Untersuchen der Theatertexte ebenfalls zu beachten. Die 

späteren Sklavenstücke, deren Entstehung in die 1790er und 1800er Jahre fiel, entstanden 

ja während der zahlreichen beginnenden Reformen der deutschen Wirtschaftssysteme, von 

denen die Steinschen und Hardenbergschen Maßnahmen in Preußen (wie die Abschaffung 

aller innerpreußischen Zollgrenzen durch Freiherr vom Stein oder die Einführung der 

Gewerbefreiheit durch Hardenberg) die prominentesten darstellen.134

 
131 Hennings, August: „Die Freiheit der Produktion und Distribution“. In ders.: Über die wahren Quellen des 
Nationalwohlstandes, Freiheit, Volksmenge, Fleiß, im Zusammenhange mit der moralischen Bestimmung der 
Menschen und der Natur der Sachen. Kopenhagen und Leipzig 1785, S. 295-304. Abgedruckt bei Batscha, 
Zwi und Jörn Garber (Hrsg.): Von der ständischen zur bürgerlichen Gesellschaft. Politisch-soziale Theorien 
im Deutschland der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 164ff. 
132 Ebd. 
133 Vergl. Schlumbohm, Freiheit, S. 122ff. 
134 Vergl. Simms, The Struggle for Mastery in Germany, S. 76. 



  47
  
   
Die Sklavereifrage blieb auch während der französischen Revolution und bis ins 19. 

Jahrhundert hinein ein wichtiger außereuropäischer Bezugs- und Vergleichspunkt für die 

Diskussion und Problematisierung von Freiheitskonzepten – auch, als die bisweilen 

euphorisch verkündeten Freiheitsphantasien und -forderungen in den Jahren des „terreur“ 

an Glanz verloren, in Frage gestellt wurden oder sich unter dem Einfluss französischer 

Revolutionsführer wie Robespierre radikalisierten. Die seit einigen Jahrzehnten immer 

wieder losbrechenden Sklavenaufstände in Westindien, die die Kolonisten und ihre 

europäischen Mutterländer in Atem hielten, und besonders die ebenfalls in den frühen 

neunziger Jahren stattfindenden kämpferischen Auseinandersetzungen auf Santo Domingo 

/ Haiti bargen ja gerade für Befürworter der Abolition ein ähnliches Dilemma wie die 

Schreckensherrschaft des Wohlfahrtsausschusses.135 In beiden Fällen traten idealistisches 

Programm und die Realität der Durchsetzung in offenen Widerspruch: Dürfen im Kampf 

um eine Durchsetzung der Menschenrechte ebendiese verletzt werden und, wenn ja, wo ist 

der Punkt erreicht, an dem der Zweck die Mittel nicht mehr heiligt?  

Die postrevolutionäre Radikalisierung in Frankreich wirkte sich noch in einer anderen 

Hinsicht auf die politische Stimmung in Deutschland aus. Mit den expansiven 

Bestrebungen Frankreichs in Richtung der westlichen deutschen Länder war die 

französische Revolution nicht mehr nur ideologisch interessant, sondern wurde – je nach 

Einschätzung – zu einer konkreten Bedrohung bzw. Verheißung, mit der man sich 

auseinandersetzen musste. War mit der französischen Okkupation für die einen die 

Hoffnung auf liberalisierende, demokratische Umwälzung verbunden, so setzen andere 

sich gegen die Machtübernahme zur Wehr. Die alte Frankophobie, die vor der Revolution 

alles Französische als Inbegriff des Höfischen, Aristokratischen und einer 

kulturimperialistischen Vereinnahmung deutscher Kultur abgelehnt hatte, bekam auf diese 

Weise eine neue Richtung; der deutsche Nationalismus, der sich bislang vor allem auf 

Moral- und Literaturdiskurse beschränkt hatte, bekam unter diesem Einfluss erstmalig eine 

politische Richtung.136 Auch unter diesem Aspekt sind die Fremddarstellungen in den 

Sklavenstücken also zu betrachten.  

 

 Tugend 

Die liberalen Reformvorhaben sind eng verbunden mit dem ebenfalls in dieser Zeit 

entstehenden Konzept von „Bürgerlichkeit“ und weiteren, neuen und weiterentwickelten 

                                                 
135 Vergl. Vierhaus, Deutschland im 18. Jahrhundert, S. 113f. 
136 Vergl. Simms, The Struggle for Mastery in Germany, S. 92. 



  48
  
   

                                                

Vorstellungen: von der „bürgerlichen Gesellschaft“ als Zielrichtung der 

Veränderungspläne, vom „Bürger“ als pädagogischem, politischem und zivilisatorischem 

Projekt, von „den bürgerlichen Tugenden“ als moralischem Leitfaden und 

identifikatorischem Bezugspunkt und schließlich natürlich mit vom „Bürgertum“ als 

tragender, forcierender Gesellschaftsschicht all dieser Reformprogramme und einer sich 

neu gerierenden Weltanschauung. 

Der Komplex verschiedener Ideen und Ereignisse, die sich um das Thema „Bürgerlichkeit“ 

gruppieren, ist im Zusammenhang mit dem 18. Jahrhundert, das häufig auch als 

„Jahrhundert des Bürgertums“137 bezeichnet wird, absolut zentral.  

Begriffsgeschichtlich lässt „Bürgerlichkeit“ sich auf das antike „civitas“-Konzept 

zurückführen, das auch im mittelalterlichen „civis“ fortwirkte und sich darin mit der 

verbrieften Mitgliedschaft in einer Stadtgemeinschaft das Recht auf politische Teilhabe 

verband.138 Diese bürgerlichen Stadtrechte hatten in der frühen Neuzeit durch 

Machtausbau und Eingriffe des Absolutismus jedoch ihre Bedeutung weitgehend 

verloren.139  

Die Vertreter des sich im 18. Jahrhundert formierenden neuen Bürgertums, zu der Zeit 

auch als „Mittelstand“ bezeichnet,140 beriefen sich mit ihren Forderungen zwar in gewisser 

Weise auf die mittelalterliche Wortbedeutung und ihre Abgrenzung vom rechtlosen und 

potentiell unfreien „Untertan“, wenn sie die fast nicht mehr vorhandenen 

Mitbestimmungsrechte, mehr „bürgerliche“ Freiheiten und die Beseitigung der Hindernisse 

verlangten, die sozialem und wirtschaftlichem Weiterkommen im Wege standen. 

Soziologisch ging diese Gesellschaftsschicht jedoch weit über das traditionelle 

mittelalterliche Stadtbürgertum hinaus und entwickelte sich zu einer Art neuem, eigenem 

„Stand“, der neben Handwerkern und Kaufleuten auch Manufakturisten, Verlagsleute, 

nicht zunftgebundene Unternehmer, Beamte und die sogenannten „Bildungsbürger“ 

umfasste. Diese offensichtlich äußerst heterogene bürgerliche Gruppierung vereinte ein 

stärker werdendes gemeinsames Selbstbewusstsein, das sich auf Bildung und wachsendem 

Wohlstand gründete, gleichzeitig aber mit der Erfahrung ständischer und wirtschaftlicher 

Beschränkungen konfrontiert sah.  

 
137 Stollberger-Rillinger, Barbara: Europa im Jahrhundert der Aufklärung. Stuttgart: Reclam 2000, S. 68. 
138 Vergl. Riedel, Manfred: „Bürgerlichkeit und Humanität.“ In: Bürger und Bürgerlichkeit im Zeitalter der 
Aufklärung. Hrsg. von Rudolf Vierhaus. Heidelberg: Lambert Schneider 1981, S. 18. 
139 Vergl. Stollberg-Rilinger, Europa im Jahrhundert der Aufklärung, S. 87. 
140 Vergl. Martens, Wolfgang: „Bürgerlichkeit in der frühen Aufklärung.“ In: Aufklärung, Absolutismus und 
Bürgertum in Deutschland. Hrsg. von Franklin Kopitzsch. München: Nymphenburger Verlagshandlung 
1976, S. 353. 



  49
  
   

                                                

Wie im Einzelnen anhand der Stücke zu zeigen sein wird, bot die Sklaverei ein besonders 

geeignetes Themen- und Problemfeld für die „Identitätssuche“ und -artikulation dieser sich 

gerade emanzipierenden Gesellschaftsschicht. So war es, wie schon im Falle der 

Bauernfrage, natürlich sehr gut möglich, den Kampf um die eigenen Rechte mit der 

abolitionistischen Sache argumentativ zu verzahnen.  

Neben den offensichtlichen Gemeinsamkeiten zwischen zwei verschiedenartigen , 

gleichzeitig stattfindenden Befreiungskämpfen, stellt das spezifisch bürgerliche 

Tugendverständnis, das seit Mitte des Jahrhunderts immer ausführlicher und differenzierter 

definiert wurde, ein weiteres, äußerst interessantes Anschlussmoment für eine bürgerliche 

Auseinandersetzung mit der Sklavereithematik dar.  

Bei dem Kampf um weniger staatliche Eingriffe und mehr eigenen politischen Einfluss 

wurde aus der zunächst ökonomischen, dann kulturellen, schließlich eine politische 

Bewegung, die ab Mitte des 18. Jahrhunderts in Literatur und Presse (vor allem in den 

moralischen Wochenschriften) eine eigene „bürgerliche Weltanschauung“ prononcierte 

und eigene Maßgaben für das Verhalten der Menschen und ihren Umgang miteinander 

aufstellte.  

Die darin enthaltenen Wertvorstellungen prägten eine ganze dramatische Gattung 

„bürgerlicher“ Trauerspiele, Familiendramen und Rührstücke (dazu mehr in Kapitel II) 

und begegnen uns auch bei der Untersuchung der Sklavenstücke immer wieder auf 

unterschiedliche Weise. Deutlich bestimmen sie die Rollengestaltung und eine 

Handlungsführung, die „tugendhaftes“ Verhalten belohnt und das gegenteilige bestraft, 

sowie die kontrastierend angelegte Darstellung von eigenen und kulturell fremden 

Räumen. 

Worin diese dezidiert als „bürgerlich“ ausgewiesenen, moralischen Leitsätze bestanden, 

lässt sich am besten anhand des doppelten gesellschaftlichen Abgrenzungsprozesses 

veranschaulichen, der dem Bürgertum trotz seiner Heterogenität zu einer gemeinsamen 

„standes“-spezifischen Identität und Weltsicht verhalf.141

Nach „unten“ hin, gegenüber der Landbevölkerung, unterbürgerlichen Schichten und in 

Armut abgesunkenen Bürgern, war man bemüht, die eigene Überlegenheit an Bildung und 

Zivilisiertheit, seinen Wohlstand oder seine wirtschaftliche Unabhängigkeit (im 

Unterschied zur Lohnarbeit) zu betonen. Der individuellen Leistung wurde beim Erwerb 

dieser Attribute besondere Bedeutung beigemessen. Sie soll die geburtsständischen 
 

141 Vergl. Michelsen, Peter: „Der unruhige Bürger. Der Bürger und die Literatur im 18. Jahrhundert.“ In: 
Bürger und Bürgerlichkeit im Zeitalter der Aufklärung. Hrsg. von Rudolf Vierhaus. Heidelberg: Verlag 
Lambert Schneider 1981, S. 101. 



  50
  
   

                                                

Voraussetzungen als Bedingung für sozialen Status ersetzen und ist damit ein wichtiger 

Bestandteil des bürgerlichen Programms, der mit einer Individualisierung und 

Dynamisierung des Menschenbildes einherging:142 Der Mensch des Bürgertums fügt sich 

nicht mehr fraglos in das ein, was Geburt, politische Ordnung oder die menschliche 

Interpretation von „Gottes Wille“ für ihn vorgesehen haben; er versteht sich als aktiv 

handelndes Individuum, das sich, seine Fähigkeiten und seine Möglichkeiten durch eine 

breit angelegte Bildung vervollkommnen und seinen Lebensweg selbst bestimmen kann. 

Mit Bildung, Unabhängigkeit und Individualismus sind drei besonders wichtige 

Charakteristika aufklärerischen und bürgerlichen Denkens bereits genannt.143

Auch und vor allem nach „oben“, gegenüber dem Adel, dessen Privilegien man 

abzuschaffen bestrebt war, fand eine selbstbezogene Abgrenzung statt. Der Hochadel hatte 

sich im 17. und 18. Jahrhundert zunehmend gegen Emporkömmlinge abgeschottet und 

dabei ein „höfisches“ Leben zelebriert, das bei den aufsteigenden Bürgerschichten nun auf 

radikale Ablehnung stieß. Mit Prunk, Machtintrigen, Zeremonien und Konventionen 

verkörperte es ungerechtfertigten Überfluss, Unmoral und die „Künstlichkeit“ einer 

permanenten Verstellung. Das „natürliche“ und „tugendhafte“ Leben dagegen nahm der 

Bürger für sich und seine Lebensweise in Anspruch: Er stellt Unverstelltheit, 

Aufrichtigkeit und Bescheidenheit gegen die höfische Etikette. Die Arbeitsmoral des 

Bürgers setzt auf Sparsamkeit und Bescheidenheit, Fleiß und Gewissenhaftigkeit; als 

Gegenprogramm zu adeligem Müßiggang und demonstrativer Verschwendung sollen diese 

Tugenden auch dazu dienen, sich wirtschaftlich gegenüber dem Adel zu emanzipieren. 

Ausgegrenzt vom politischen Leben, wird dem Bürgertum die Familie zum ersten und 

zentralen Raum, in dem bürgerliche Moral sich artikulieren und definieren kann und ihren 

Geltungsanspruch formuliert.144 Ökonomische Überlegungen und Fähigkeiten, wie das 

„Haushalten-, Erwerben- und Erhalten-Können“145, spielen auch hier eine große Rolle, 

denn erst der „wohlerworbene Besitz“ ermöglicht ein Leben, das auch in nicht-

ökonomischen Fragen den hohen Moralansprüchen gerecht werden kann.146 Gleichzeitig 

soll es in der bürgerlichen Familie aber weder, wie beim Hofadel, allein um dynastischen 

 
142 Zum Freiheits-, Gleichheits- und Menschenrechtsdiskurs vergl. Reinhalter, Helmut: Freiheit – Gleichheit 
– Brüderlichkeit. Reform, Umbruch und Modernisierung in Aufklärung und Französischer Revolution. 
Düsseldorf: Schwann 1989. 
143 Vergl. Stollberg-Rilinger, Europa im Jahrhundert der Aufklärung, S. 93. 
144 Vergl. Birk, Heinz: Bürgerliche und empfindsame Moral im Familiendrama des 18. Jahrhunderts. Bonn: 
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität 1964, S. 15. 
145 Vergl. dazu Birk, Bürgerliche und empfindsame Moral im Familiendrama des 18. Jahrhunderts, S. 61ff. 
146 Martens, Wolfgang: „Bürgerlichkeit in der frühen Aufklärung.“ In: Aufklärung, Absolutismus und 
Bürgertum in Deutschland. Hrsg. von Franklin Kopitzsch. München: Nymphenburger Verlagshandlung 
1976, S. 356. 



  51
  
   

                                                

Machterhalt und politische Repräsentanz147 gehen, noch soll es sich, wie auf dem Land, 

um eine reine Wirtschaftsgemeinschaft handeln. Die bürgerliche Familie versteht sich als 

Wertegemeinschaft: Ehrlichkeit und Treue, Einfachheit und Genügsamkeit, Fürsorge und 

Gehorsam werden zuallererst hier eingefordert und praktiziert, wie etwa Joachim Heinrich 

Campe an einer Stelle betont: „Schränke vielmehr alle deine geistigen und sittlichen 

Wirkungen auf dich selbst und auf die Lieben ein, welche Gott durch Familienbande mit 

dir verknüpfen wird.“148 Gleichzeitig ist die Familie bzw. ihr Erhalt Wert an sich; 

Verhaltensweisen werden zu Tugenden oder Untugenden, je nachdem, ob sie diesem 

Zweck dienen oder schaden.149  

Diese zum Teil sehr rigide, nutzen- und besitzorientierte Seite des bürgerlichen 

Familienbildes verschiebt sich etwa ab Mitte des Jahrhunderts im Zuge der 

Empfindsamkeit, die in der „Mittelschicht“ besonderen Zuspruch und Verbreitung fand. 

Die bürgerlichen Tugenden wandelten sich unter einer stärkeren Betonung emotionaler 

Gesichtspunkte und wurden in ihrem Absolutheitsanspruch abgeschwächt.150 Unter diesem 

Einfluss kam es zu der charakteristischen emotionalen Aufladung der Familie, die sich in 

den Rührstücken dieser Zeit ausdrückt. Die Familie definiert sich nun nicht mehr nur als 

wirtschaftliches und sittliches Ordnungsgefüge, sondern als Gefühlsgemeinschaft. Mehr als 

zuvor und mehr als in den anderen Ständen wird Familie hier als privater und intimer 

Raum propagiert, der sich gegenüber Gesellschaft und Erwerbsleben abzugrenzen und sich 

ihrer Öffentlichkeit zu entziehen bestrebt ist.151 Die Größe dieses Leitbildes schrumpft im 

Laufe des 19. Jahrhunderts zur „bürgerlichen Kleinfamilie“, die maximal drei 

Generationen erster Verwandtschaftsgrade umfasst und in dieser Form auch heute noch 

weit verbreitet ist. Der bürgerliche Tugendkatalog wird verinnerlicht, emotionalisiert und 

um zahlreiche „Softskills“ ergänzt – Sanftmut, Güte, die Fähigkeit, Fehlverhalten zu 

vergeben, und vor allem Liebe sollen im Familienverband gelebt und den jungen 

Generationen vermittelt werden.152  

 
147 Vergl. Stollberg-Rilinger, Europa im Jahrhundert der Aufklärung, S. 83ff. 
148 Campe, Joachim Heinrich: Theophron, oder der erfahrene Rathgeber für die unerfahrene Jugend (1798). 
Zitiert bei Birk, Bürgerliche und empfindsame Moral im Familiendrama, S. 16. 
149 Vergl. Birk, Heinz: Bürgerliche und empfindsame Moral im Familiendrama des 18. Jahrhunderts, S. 27. 
150 Aus diesem Grund ist eine kontrastierende Trennung zwischen „bürgerlichen“ und „empfindsamen“ 
Tugenden, wie Birk sie vornimmt, nicht angemessen, sondern eine künstliche Gegenüberstellung von zwei 
verschiedenen Aspekten, die ineinanderübergehen und in unterschiedlichen Mischungsverhältnissen 
nebeneinanderstehen konnten. 
151 Vergl. Ute Frevert: Bürgerliche Familie und Geschlechterrollen. In: Bürgerliche Gesellschaft in 
Deutschland. Hrsg. von Lutz Niehammer. Frankfurt am Main: Fischer 1990, S. 92. 
152 Vergl. Birk, Bürgerliche und empfindsame Moral im Familiendrama, S: 126. 



  52
  
   

                                                

Ein ähnlicher Wandlungsprozess vollzieht sich zeitgleich in der bürgerlichen Auffassung 

der Ehe. Stehen am Anfang des Jahrhunderts noch allein materielle und „rationale“ 

Erwägungen bei der Eheschließung im Vordergrund, so werden diese in den folgenden 

Jahrzehnten durch moralische Kriterien und emotionale Motive zwar nicht ersetzt, jedoch 

ergänzt: Die Entscheidung zur Ehe soll von beiden Partnern frei, aus Liebe und Respekt für 

die Tugend des anderen getroffen werden. Diese Vorstellung entsteht, wie Günter Saße es 

in seinem Buch über die „Liebesheirat“153 veranschaulicht, vor allem hier im bürgerlichen, 

aufgeklärten und empfindsamen Milieu des späten 18. Jahrhunderts. Ein anti-ständischer 

Impetus ist diesem Konzept auch immer als Potential eingeschrieben. In Stücken wie 

Schillers „Kabale und Liebe“ zum Beispiel wird er manifest. 

Auch in den Sklavenstücken werden unterschiedliche und teilweise unvereinbare 

Vorstellungen von Liebe und Ehe verhandelt. Weiße Liebespaare sehen sich mit 

standesgesellschaftlichen Konventionen und materialistischen Erwägungen konfrontiert, 

Sklaven auf der Plantage müssen ihre Liebe gegen die Drohungen und Machtansprüche 

ihrer Besitzer verteidigen und schwarz-weiße Paare provozieren bei den anderen Figuren 

Ablehnung, die sich gegen Stand, Aussehen und Herkunft der Schwarzen richtet. 

Interessanterweise entsprechen die Liebes- und Ehekonzepte, die dabei vorgebracht 

werden, in vielen Punkten genau dem zärtlichen und ausschließlichen Verständnis, das das 

deutsche Bürgertum zu dieser Zeit mehr und mehr für sich in Anspruch nahm: Die 

„Tugend“ des anderen, sein selbstloses Handeln und schöne Gefühle wiegen mehr als 

materielle Erwägungen. Die gegenseitigen Gefühle und Treueversprechen zählen mehr als 

Erwartungen, Standesregeln und Druck von außen.  

Auch die Familien der Sklaven – die, die sie in Afrika zurücklassen mussten, die, mit der 

sie gemeinsam auf der Plantage leiden, oder die, die sie im Laufe des Stücks und in 

Zukunft zu gründen gewillt sind – weisen „bürgerliche“ Züge auf. In ihrer Intimität, 

Selbstgenügsamkeit, ihrer gepriesenen emotionalen Verbundenheit und in ihrer 

zahlenmäßigen Beschränkung auf Eltern und Kinder entsprechen sie dem oben skizzierten 

Bild einer idealen Kleinfamilie, wie es speziell die Mittelschicht für sich entdeckte. 

Überhaupt werden von den Sklavenfiguren viele der zahlreichen, hier beschriebenen 

bürgerlichen Tugenden und Ideale verkörpert; und das oft „fehlerfreier“ als es ihren 

weißen Gegenübern gelingt. Gerade in den unmenschlichen Lebenssituationen auf der 

Plantage, in der europäischen Heimat ihrer Retter, oder bei Abenteuern, in die sie auf der 

 
153 Saße, Günter: Die Ordnung der Gefühle. Das Drama der Liebesheirat im 18. Jahrhundert. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996. 



  53
  
   

                                                

Flucht geraten, beweisen sie Offenheit und Ehrlichkeit, Fleiß, Uneigennutz, Treue, 

Keuschheit, Empathie in der bürgerlichen Idealform. Sie sind auf eine geradezu 

kompromisslose Weise moralisch, selbst wenn sie damit ihren Tod riskieren. Diese 

Projektion eigener Werte wird an späterer Stelle hinsichtlich des implizierten 

Schwarzenbildes einzuordnen und auf Aussagen über die eigene Gesellschaft zu 

untersuchen sein. 

Die bürgerlich-empfindsamen Tugendendideale entstanden zwar innerhalb der im 18. 

Jahrhundert aufsteigenden „Mittelschicht“ und wurden durch deren spezifische, 

ökonomische und gesellschaftspolitische Situation beeinflusst. Der moralische Anspruch 

und das Menschenbild dahinter bleiben aber in keiner Weise auf diese gesellschaftliche 

Gruppierung beschränkt. Der „Bürger“ sieht sich in erster Linie nicht als 

Interessenvertreter einer bestimmten Schicht. Er ist vor allem Mensch und die Tatsache, 

dass er weder durch das höfische Leben verkünstelt und demoralisiert, noch ungebildet in 

einem voraufgeklärten Zustand stehen geblieben ist, macht aus ihm eine Art veredelter 

Reinform „des Menschen an sich“. Die „bürgerlichen Tugenden“, die man selbst lebt und 

von anderen einfordert, werden aus absolut gesetzten Größen wie der Vernunft, der 

Religion und der Natur abgeleitet und beanspruchen daher ihre Geltung zu allen Zeiten, in 

allen Kulturen und für alle Stände. „Bürgerlichkeit“ wird, wie Vierhaus es ausdrückt, zur 

„programmatisch verkündeten moralischen Haltung“154, einer Verhaltensmoral, die sich 

klassen- und standesunabhängig an alle Menschen gleichermaßen richtet. Und als solche 

wurden sie von einigen nicht-bürgerlichen Deutschen ja auch akzeptiert – viele Adelige 

orientierten sich durchaus an dem neuen Tugend- und Wertekatalog. Wolfgang Martens 

beschreibt diese Ambivalenz zwischen standesspezifischem Ethos und universalisierendem 

Impetus folgendermaßen: 
„Bürgerlich“ wird hier ein Begriff eigener Art. Was der Kritik an höfisch-galanter 

Äußerlichkeit und Französelei in früherer Zeit nicht gelungen war, [...], das erreicht die 

Moralische Wochenschrift im Zeichen der Aufklärung: Sie setzt dem Bekämpften ein eigenes 

Lebenskonzept entgegen, das nicht abgeleitet, sondern in sich gegründet und dabei durchaus 

diesseitig strukturiert ist und das, wiewohl der soziologischen Schicht der Bürger zugedacht, 

doch über eine soziale Gruppenbezogenheit hinauszuweisen in der Lage ist. Denn dies 

Konzept, das geht aus dem Kontext hervor, beruft sich auf Vernunft, Religion und Tugend als 

eigentlich für jeden Menschen verbindliche Werte.155

 
154 Vierhaus, Rudolf: Vorbemerkung. In: Bürger und Bürgerlichkeit im Zeitalter der Aufklärung. Hrsg. von 
Rudolf Vierhaus. Heidelberg: Lambert Schneider, S. 9. 
155 Martens, Wolfgang: „Bürgerlichkeit in der frühen Aufklärung.“ In: Aufklärung, Absolutismus und 
Bürgertum in Deutschland. Hrsg. von Franklin Kopitzsch. München: Nymphenburger Verlagshandlung 
1976, S. 355. 



  54
  
   

                                                

Die Darstellung völlig fremder und weit entfernt lebender Menschen, die mit europäischer 

Zivilisation noch nicht in Berührung gekommen sind, aber selbst noch in unmenschlichen 

Lebenssituationen als Musterbeispiele bürgerlicher Tugenden agieren, offenbart den 

absoluten Anspruch dieses Menschenbildes und verleiht ihm zugleich Nachdruck: „Die 

Perspektive des Bürgers weitet sich vom heimischen Herd nach draußen; nicht ohne 

Selbstbewußtsein erklärt er das bürgerliche Privatleben zur eigentlichen Geschichte.“156

Doch nicht nur über die Figurendarstellung erweist sich die Sklavereithematik als 

geeignete Anschlussstelle für zeitgenössische Tugenddiskurse. Ein wichtiger 

Anknüpfungspunkt ergibt sich über vielleicht die wichtigste bürgerliche Tugend, den 

„Gemeinsinn“. Der gute Bürger sieht es als seine Pflicht, sich in öffentliche Belange 

einzumischen und sich den Problemen anderer Menschen zuzuwenden. So hat er – und 

darüber besteht im aufklärerischen Diskurs der Zeit absolute Einigkeit – immer auch guter 

„Patriot“ und „Kosmopolit“ zu sein. Aus „patriotischer“ Liebe engagiert er sich für das 

Gemeinwesen seines Staates und das Wohl seiner Mitbürger und tritt dem Allgemeinwohl 

Teile seines erwirtschafteten Wohlstands ab; aus „kosmopolitischen“ Motiven setzt er sich 

zugleich für die „Beförderung der Glückseligkeit“ der gesamten Menschheit ein.157 Dabei 

wird vom tugendhaften, wohltätigen (Welt-)Bürger explizit verlangt, auch die Menschen 

anderer Länder und ferner Kontinente in den eigenen Wirkungskreis einzubeziehen. So 

schreibt Drost von Müller 1797 in Daniel Voss’s Monatsschrift „Der Kosmopolit“:  
Also werden, selbst nach dieser Bestimmung, nicht die Menschen allein, unter welchen sich 

gut wohnen läßt, nicht das glückliche Land allein die Teilnehmung des Weltbürgers haben: 

auch für Menschen, welche, von Tyrannei und Sinnlichkeit niedergedrückt, vegetieren, wird er 

ein menschliches Interesse empfinden; er wird für sie, wie für alle, nach Möglichkeit Gutes zu 

wirken suchen, und wenn er kann, selbst den Grönländer und afrikanischen Neger aus seinem 

Wirkungskreise nicht ausschließen. 

Vor dem Hintergrund dieser doppelten Bürgerpflicht, sich für die Belange der eigenen 

Gesellschaft und der gesamten Menschheit verantwortlich zu fühlen und persönlich 

einzusetzen, wird das argumentative und selbstversichernde Potential deutlich, das die 

Abolitionsbewegung für die aufstrebende Mittelschicht in dieser Phase besaß: In den 

Publikationsorganen und in den Stücken wird eine abolitionistische Haltung zum 

 
156 Maurer, Michael: Die Biographie des Bürgers. Lebensformen und Denkweisen in der formativen Phase 
des deutschen Bürgertums (1680-1815). Göttingen: Vandenhoeck & Rupprecht 1996, S. 78. 
157 Drost von Müller fasst in seinen „Gedanken über Kosmopolitismus und Patriotismus“ diese zwei Aspekte 
bürgerlichen Gemeinsinnes zusammen. von Müller, Drost: „Gedanken über Kosmopolitismus und 
Patriotismus“ (1797). In: Der Kosmopolit, eine Monatsschrift zur Beförderung wahrer und allgemeiner 
Humanität. Jg. 1797. 5. Stück. Hrsg. von Christian Daniel Voss. Halle 1797. S. 287-297.  



  55
  
   
Demonstrationsfall guter, bürgerlich-gemeinschaftlicher Gesinnung und „mitleidender“ 

Empfindung. 

  

 „Menschenbild“ 

Neben und mit den oben beschriebenen Reform- und Befreiungsbestrebungen und 

Tugenddebatten entwickelte sich im 18. Jahrhundert ein neues Menschenbild, das es an 

späterer Stelle hinsichtlich der Schwarzenbilder in den Stücken zu spezifizieren, genauer 

zu untersuchen und problematisieren gilt. Einige Eckpunkte sollen hier schon abgesteckt 

werden.  

Der Mensch rückte im 18. Jahrhundert ins Zentrum der wissenschaftlichen, 

philosophischen und theologischen Reflexion. Vor allem die Aufklärung setzte dabei neue 

Maßstäbe; der Mensch gelangte als geschichtliches, kulturell bestimmtes und nicht zuletzt 

als biologisches Wesen ins Bewusstsein. Dessen Position in der Welt, dessen Herkunft und 

Möglichkeiten galt es neu zu überdenken. 

Zunächst und vor allem fand diese Neuverortung und -Konzeption des Menschen in der 

Theologie statt; und auch die anthropologischen, naturwissenschaftlichen wie 

geschichtsphilosophischen Überlegungen und die pädagogischen Programme stehen immer 

mit Fragen nach dem Verhältnis zwischen Mensch und Gott in Zusammenhang. 

Besonders wichtige Impulse kamen auch in der Theologie des 18. Jahrhunderts aus der 

Aufklärung; die Fragen nach der Vereinbarkeit von Vernunft und Glauben, von 

naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und Schöpfungsgeschichte, von 

Erlösungsbedürftigkeit und Eigenverantwortung des Menschen, von Hoffnung aufs 

Paradies und diesseitigem Glücksstreben stellten große Herausforderungen dar. Besonders 

protestantische Kirchen, die sich kirchlichen Traditionen und Autoritäten gegenüber schon 

immer kritischer gezeigt hatten, waren um eine Erneuerung des Glaubens, um seine 

Anpassung an den neuen Wissensstand und eine stärkere Ausrichtung an rationalen 

Prinzipien bemüht. So wurde hier vermehrt damit begonnen, was Geistliche bereits im 17. 

Jahrhundert gefordert hatten: die Bibel wissenschaftlich zu hinterfragen, „auszulegen“ 

(Exegese) und ihre Inhalte und Überlieferung in den jeweiligen historischen 

Entstehungszeitraum einzubetten.158 Man war bestrebt, die neuen Erkenntnisse der 

Naturwissenschaft, die der christlichen Schöpfungsgeschichte in Sachen Weltdeutung 

Konkurrenz machten, mit christlichen Glaubensgrundsätzen in Einklang zu bringen.159  

                                                 
158 Vergl. Im Hof, Das gesellige Jahrhundert, S. 80. 
159 Vergl. Stollberg-Rillinger, Europa im Jahrhundert der Aufklärung, S. 102. 



  56
  
   

                                                

Die Vernunft, von der Aufklärung zum wichtigsten „Organ“ des Menschen, seinem 

Schlüssel zu Erkenntnis und Emanzipation erklärt, wurde auch im religiösen Bereich zum 

zentralen Prinzip erhoben:160 Die Regelhaftigkeit, die man in der Natur beobachtete und 

die man, wie die von Newton entdeckte Gravitationskraft, in Form von „Naturgesetzen“ zu 

formulieren begann, interpretierte man als Ausdruck einer göttlichen Vernunft, nach der 

die Welt geschaffen ist und funktioniert.161 Den Menschen wiederum befähigt seine ihm 

von Gott verliehene Vernunft dazu, die Funktionsweise der Welt zu erfassen, und sie 

eröffnet ihm damit die Teilhabe an göttlicher Wahrheit. Gott, Natur und Vernunft 

verschmolzen in der aufklärerischen Theologie zu einer Einheit. 

Die erweckungstheologischen Erneuerungsbewegungen gingen zunächst in eine 

entgegengesetzte Richtung: Statt Vernunft galten hier Gefühl, Versenkung, Frömmigkeit 

als der richtige und einzige Weg zu Gott. In Deutschland waren diese Glaubensrichtungen 

vor allem protestantischen Ursprungs; aus den Konventikeln der „Wiedergeborenen“ 

gingen seit Ende des 17. Jahrhunderts die zahlreichen und zum Teil sehr unterschiedlichen 

pietistischen Bewegungen hervor und verbreiteten sich in ganz Deutschland. Der 

Engländer John Wesley besuchte um die Jahrhundertmitte eine der berühmtesten und 

radikalsten Pietistengemeinden, die Herrnhuther Bruderschaft, und gründete unter diesem 

Einfluss in seiner Heimat die methodistische Kirche.162 Deren tragende Rolle für die 

Abolitionsbewegung ist bereits erwähnt worden. Obwohl die deutschen 

Evangelisierungsbewegungen sich zum Teil explizit als emotional-spirituelles 

Gegenprogramm zum Vernunftchristentum verstanden, verfügten sie mit diesem doch über 

zahlreiche Gemeinsamkeiten, die das neue Menschenbild des 18. Jahrhunderts maßgeblich 

veränderten und auch für Abolitionsbewegung und Schwarzendarstellung eine große Rolle 

spielten: 

Sowohl gefühlsbetonte Frömmigkeit als auch „vernünftige“ Theologie waren anti-orthodox 

und der Institution Kirche äußerst kritisch gesonnen. Beide lehnten den alleinigen 

Erlösungs- und Offenbarungsanspruch der Kirche ab und betonten stattdessen die innere, 

individuelle Religiosität des Menschen. Der Glaube an eine direkte Beziehung zwischen 

Mensch und Gott – egal ob über Versenkung, Bibellektüre oder vernünftige 

Auseinandersetzung mit der Welt zu erreichen – schaltete die Kirche als 

Vermittlungsinstanz aus. In Verbindung zu Gott zu treten und an der Wahrheit teilzuhaben, 

 
160 Vergl. Maurer, Michael: Kirche, Staat und Gesellschaft im 17. und 18. Jahrhundert. München: 
Oldenbourg Verlag 1999, S. 35ff. 
161 Vergl. Stollberg-Rillinger, Europa im Jahrhundert der Aufklärung, S. 173. 
162 Vergl. Stollberg-Rillinger, Europa im Jahrhundert der Aufklärung, S. 105ff. 



  57
  
   

                                                

ist nach dieser Auffassung also prinzipiell jedem Menschen möglich. Dahinter steht ein 

Egalitätsdenken, das in der orthodoxen Theologie so keinen Platz hatte, die Wahrnehmung 

und Beurteilung fremder, „heidnischer“ Völker aber natürlich veränderte. Gerade die 

Calvinisten betonten immer wieder die Gleichheit aller Menschen vor Gott, egal welcher 

Herkunft und aus welchem Kulturkreis. Wichtig waren allein der richtige Glaube und ein 

dessen Grundsätzen entsprechendes, moralisches Handeln. Und für viele 

„Vernunfttheologen“ hatten Taufe, Glaubensbekenntnis und die Zugehörigkeit zu einer 

bestimmten Glaubensgemeinschaft überhaupt keine Bedeutung mehr. Was zählte, war der 

gemeinsame Kern einiger einfacher und vernünftiger moralischer Grundsätze, die sich als 

„natürliche Religion“ allen Menschen aus eigenem Vermögen erschlössen und auf die alle 

Religionen reduzierbar seien.163  

Damit sind wir bei einer weiteren Brücke, die sich zwischen den religiösen 

Erneuerungsbestrebungen und abolitionistischem Engagement schlagen lässt: Sowohl die 

Erweckungsbewegung als auch die aufklärerische Vernunfttheologie kennzeichnet (aus 

unterschiedlichen Gründen und Motiven) eine starke Moralisierung der Religion. Dahinter 

stand auf der einen Seite die für die gesamte Aufklärung charakteristische Hinwendung 

zum Diesseits, die einen deutlichen Bruch zum jenseitsorientierten Weltbild des Barock 

vollzog. Die Religion wurde hier in einigen radikalen Ausprägungen ihrer transzendenten 

Dimension beraubt und ganz zum moralischen Leitfaden erklärt. Den Pietisten ging es bei 

der Forderung nach gutem, asketisch-tugendhaftem Verhalten darum, dem Reich Christi 

den Weg zu bereiten und es bereits ein Stück weit vorwegzunehmen. In beiden Fällen 

wurde also an Stelle von Liturgie und Gebet die moralische Leistung des Einzelnen 

aufgewertet und zum angemessenen Ausdruck von gelebtem Glauben und Gottesverehrung 

erklärt. Sie sollte der Vervollkommnung der individuellen Persönlichkeit zu einem 

besseren Christen und Menschen sowie der Verbesserung der ganzen Gesellschaft 

dienen.164  

Ohne eine solche Aufwertung weltlicher Lebensfragen und ohne das Gebot praktischen 

sozialen Engagements hätte es viele Gedanken und Projekte dieser Epoche mit Sicherheit 

nicht gegeben. Und auch der Kampf gegen die Sklaverei hätte nicht so vehement 

stattgefunden, hätten viele seiner Protagonisten sich nicht aus religiösen Gründen 

verpflichtet gefühlt, das Leid ihrer Mitmenschen zu verringern, wäre nicht das Interesse für 

 
163 Vergl. Stollberg-Rillinger, Europa im Jahrhundert der Aufklärung, S. 99f. 
164 Vergl. Stollberg-Rillinger, Europa im Jahrhundert der Aufklärung, S. 100. 



  58
  
   

                                                

das „hier und jetzt“ eines diesseitigen Lebens so groß gewesen und hätte man nicht 

gehofft, darin schon vor seinem Tod ein „weltliches“ Glück erfahren zu können.165  

Diese der Erweckungs- und Vernunfttheologie gemeinsame neue Überzeugung von der 

Veränderbarkeit der Menschen und der Welt äußerte sich auch in dem großen Wert, den 

Aufklärer und Pietisten der Bildung beimaßen. Mit der Gründung von Schulen, 

Universitäten und neuen Bildungsprogrammen für die ungebildeten Schichten, kleine 

Kinder, Frauen und Mädchen wird das 18. Jahrhundert in Deutschland berechtigterweise 

bereits zu seiner Zeit und seither von vielen Historikern als Epoche der Pädagogik 

beschrieben.166 Der intensiv und kontrovers geführte Diskurs über die richtige Erziehung 

des Menschen, ihre Voraussetzungen und Zielsetzungen, steht in engem personalem und 

ideologischem Zusammenhang mit den bereits beschriebenen Emanzipationsbestrebungen 

und Tugendkonzepten des deutschen Bürgertums: 

Bei der Kindererziehung standen nun nicht mehr allein „Gehorsam, Unterwerfung, 

Ordnung und Fleiß“ im Vordergrund, sondern die Förderung der angeborenen, praktischen 

wie intellektuellen Fähigkeiten der Einzelnen.167 Verstand und Gefühl sollten 

gleichermaßen angesprochen werden, um die bürgerlichen Tugenden nicht nur als äußeres 

Regelwerk zu vermitteln, sondern sie über vollständige Verinnerlichung im Menschen zu 

implementieren.  

Hier wird bereits deutlich, dass die Erziehungskonzepte des 18. Jahrhunderts immer schon 

über die „Arbeit“ am Individuum hinausweisen. Zunächst hat dessen intellektuelle und 

moralische Ausbildung letztendlich der Erschaffung patriotischer Staatsbürger zu dienen, 

die dem Gemeinwohl nützen. Hinzu kommt das häufig formulierte Ziel, statt vorgegebener 

Lehrsätze zum Selbstdenken zu erziehen, das immer auch als wichtige Voraussetzung der 

geistigen und gesellschaftlichen Emanzipation des Bürgers gemeint ist. Und schließlich 

soll die berufliche Qualifikation des Menschen (Theorie und Praxis werden immer im 

engen Verbund gedacht) ihm helfen, alte Standesschranken zu überwinden.168 Die 

 
165 Bödeker und Herrmann schreiben dazu: „Nahezu einhellig konstatiert die gegenwärtige 
Aufklärungsforschung einen grundlegenden Wandel des Bewußtseins und Verhaltens im Laufe des 18. 
Jahrhunderts: Ganz offensichtlich ist die Überzeugung von eigenen aktiven Leistungen im Prozeß der 
Weltkonstituierung, die Überzeugung von der Machbarkeit, Veränderbarkeit, Reformierbarkeit der politisch-
sozialen Verhältnisse gewachsen.“ (Bödeker, Hans / Herrmann, Ulrich: „Aufklärung als Politisierung – 
Politisierung der Aufklärung.“ In: Diess. (Hrsg.): Aufklärung als Politisierung – Politisierung der 
Aufklärung. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1987, S. 3). 
166 Vergl. etwa Maurer, Die Biographie des Bürgers, S. 513, und Viehaus, Deutschland im 18. Jahrhundert, S. 
84. 
167 Vergl. Maurer, Die Biographie des Bürgers, S. 448f. 
168 „Die später (im Neuhumanismus) stilisierte Gegensatz von Bildung und Ausbildung besteht in 
aufklärerischer Sicht nicht. Die Vorbereitung für einen Beruf und die Selbstwerdung des Menschen werden 
in Harmonie konzipiert.“ (Maurer, Die Biographie des Bürgers, S. 442). 



  59
  
   

                                                

Pädagogik wird auf diese Weise zu dem zentralen Mittel auf dem Weg zur idealen, 

bürgerlichen Gesellschaft, wie Michael Maurer prägnant formuliert: 
Die Ständegesesellschaft stabilisierte sich nach dem Prinzip der Standesbildung. Dagegen kann 

sich die Aufklärung mit ihrer Tendenz zur Generalisierung nicht darauf einschränken. Insofern 

verkörpert ihre Bewegungstendenz bürgerliche Interessen, nämlich nicht-ständische, gegen das 

Geburtsprinzip gerichtete.169

Und auch hier werden von Autoren des 18. Jahrhunderts Sklaverei-Metaphern 

herangezogen, um die emanzipatorische, befreiende Aufgabe, die man Aufklärung und 

Bildung zudachte, wirkungsvoll zu unterstreichen: 
Wir leben jetzt in einem Zeitalter, in dem Aufklärung beinahe unter allen Nationen sich 

verbreitet und in dem jeder, auch der ungelehrteste Mensch, wenn er vernünftig denkt, 

einsehen gelernt hat, daß er nicht zum Sklaven der Obern oder der Vorgesetzten bestimmt 

ist.170

Nicht nur das einzelne Menschenleben und der gesellschaftliche Transformationsprozess 

wurden als notwendige Prozesse stetiger Korrektur und Weiterentwicklung betrachtet; das 

Bildungsprojekt des 18. Jahrhunderts bezog sich immer auch auf das „Gattungswesen 

Mensch“, die Menschheit als Ganzes.171 Diese universalistische Perspektive, die immer die 

gesamte Menschheitsgeschichte in den Blick zu nehmen versucht, ist auch in den meisten 

pädagogischen Schriften des 18. Jahrhunderts allgegenwärtig. Der Pädagogik wurde 

hierbei die Aufgabe zugedacht, durch die Erziehung jedes einzelnen Individuums zur 

Perfektionierung und moralischer Vervollkommnung der gesamten Menschheit 

beizutragen und sie auf ihrem Weg zur Humanität weiterzubringen. Es sei noch einmal 

Maurer zitiert:  
Bildung ist im Zeitalter der Aufklärung nie bloße Selbstbildung, sondern zugleich Bildung der 

Menschheit. Man sieht sich in einen Prozeß der Menschheitsentwicklung einbezogen, an dem 

man empfangend und weitergebend teilhat; nicht bloß im tradierten Sinne, sondern im 

perfektionierenden. Wenn die Geschichte aber der Prozeß einer Höherentwicklung ist, gewinnt 

 
169 Ebd. 
170 Die Aufzeichnungen des Schneidermeisters Johann Gottlieb Klose (1793). Darstellung und 
Dokumentation. Göttingen 1987, S. 81. Zit. Nach Conrad, Anne: „Aufgeklärte Elite und aufzuklärendes 
Volk? Das Volk im Visier der Aufklärung.“ In: Das Volk im Visier der Aufklärung. Studien zur 
Popularisierung der Aufklärung im späten 18. Jh. Hrsg. von Anne Conrad, Arno Herzig, Franklin Kopitzsch 
Münster: Lit 1998, S. 1. 
171 Ulrich Herrmann definiert das Selbstverständnis der Aufklärung selbst als „pädagogischen Prozess“, der 
sich auf drei Ebenen vollzieht: Als „individuellem Prozeß der (Selbst-)Aufklärung des Subjekts“, als 
„gesellschaftlichen Prozeß der (kollektiven) ‚Volks’-Aufklärung“ und als „gattungsgeschichtlichen Prozeß 
der sich aufklärenden ‚Menschheit’. Vergl. Herrmann, Ulrich: Aufklärung und Erziehung. Studien zur 
Funktion der Erziehung im Konstitutionsprozeß der bürgerlichen Gesellschaft im 18. und frühen 19. 
Jahrhundert in Deutschland. Weinheim: Deutscher Studien Verlag 1993, S. 13. 



  60
  
   

                                                

jede Bildungsanstrengung eine zusätzliche Dignität: Was das Individuum fördert, nützt der 

Menschheit.172

Über die Bewertung der menschlichen Geschichte als positive Entwicklung bestand 

allerdings keine Einigkeit. Die fortschrittsoptimistische Perspektive wurde spätestens seit 

Mitte des 18. Jahrhunderts einer starken Kritik unterzogen, die in Rousseaus Discours sur 

l’origine et les fondements de l’inègalité parmi les hommes173 auf den Punkt gebracht 

wurde und viele Nachfolger inspirierte.  

Entsprechend gegensätzlich fiel nicht nur die Einordnung ferner, nicht-europäischer und 

„nicht-zivilisierter“ Völker in das jeweilige Bild aus, das man sich von der 

menschheitlichen Geschichte machte, sondern auch ihre Funktionalisierung innerhalb der 

pädagogischen Konzepte. Je nachdem, ob man einem fortschrittsoptimistischen oder 

zivilisationskritischen Geschichtsbild anhing, konnte Erziehung entweder als Weiter-

Entwicklung und Perfektionierung noch nicht voll ausgereizter Möglichkeiten oder als 

Herausarbeiten des bereits vorhandenen, jedoch oft unter Konventionen und Zwängen 

verschütteten, ursprünglich und im „Naturzustand“ guten Menschen verstanden werden. 

Die sogenannten „Wilden“, unter ihnen natürlich auch die Schwarzafrikaner, galten als 

Beispiele einer dem eigenen Zivilisationsstand vorgeordneten Kulturstufe und konnten 

demnach entweder zu glänzenden Vorbildern eines wahrhaft menschlichen Daseins oder 

im Gegenteil zu pädagogischen Versuchsobjekten erklärt werden, die man aus ihrem 

rückständigen, unaufgeklärten Zustand befreien und zu Zivilisation und Erkenntnis führen 

wollte und an denen man überdies die eigenen Erziehungsmethoden darstellen konnte. 

Welche Position in diesen Fragen in den Sklavenstücken bezogen wird, welche Rolle den 

schwarzen Protagonisten hier zugewiesen wird und welche Transformation die 

philosophisch-elaborierten Pädagogikdiskurse im Trivialdrama durchlaufen, wird anhand 

der schwarzen Liebhaberinnenrollen in Kapitel III. 1.3 exemplarisch untersucht. Die 

kolonialistische Funktionalisierung pädagogischer Konzepte wird sich anhand der „guten 

Sklaven“-Figuren in Kapitel III. 3 darstellen lassen. 

Die Naturwissenschaft bzw. in damaliger Bezeichnung „Naturgeschichte“ stellt nach 

Theologie und Pädagogik eine dritte Seite dar, von der aus entscheidend und verändernd 

auf das Menschenbild des 18. Jahrhunderts eingewirkt wurde. Das Thema des 

menschlichen „Naturzustands“ wurde auch aus dieser Perspektive heftig diskutiert. Das 

Wissen über die Natur und ihre Gesetze nahm in großen Schritten zu; und der Mensch 

 
172 Vergl. Maurer, Die Biographie des Bürgers, S. 442. 
173 Rousseau, Jean Jaques: Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes. Paris: 
Aubier Montaigne 1974. 



  61
  
   

                                                

stand im Zentrum des wissenschaftlichen Interesses. Das betraf zum einen die Geographie, 

in der man sich umfangreich mit der Differenzierung der sogenannten „Menschenvölker“, 

ihrer räumlichen Verortung und der Beschreibung ihrer verschiedenartigen Lebensweisen 

beschäftigte. Eine Flut von Reiseberichten, Holz- und Kupferstichen, geographischen und 

biologischen „Compilationen“ und anthropologischen Abhandlungen über die Bewohner 

naher und ferner Erdteile erreichte im 18. Jahrhundert auch Deutschland, zunächst vor 

allem in Übersetzung aus dem Französischen und Englischen, ab den 1770er Jahren auch 

von deutschen Autoren verfasst. Zum anderen beteiligte sich auch die Medizin vermehrt an 

der Forschung über die Bedingungen und die Vielfalt menschlichen Lebens, denen sie sich 

über Vermessungen menschlicher Körper anzunähern versuchte. 

Theologie und die anderen Wissenschaften waren zu diesem Zeitpunkt noch nicht völlig 

voneinander getrennt; wissenschaftliche Beobachtungen über die Vielfalt der Natur, ihre 

Gesetzmäßigkeiten und die Beziehungen der Lebewesen einerseits und Spekulationen über 

den Willen Gottes andererseits wurden auch weiterhin aufeinander bezogen. Ein extremes 

Beispiel für eine solche „Verwissenschaftlichung der Theologie“ bzw. „Theologisierung 

der Naturwissenschaft“ ist die gerade in Deutschland verbreitete Physikotheologie, die 

Gottes Herrlichkeit allein aus der Natur abzuleiten anstrebte.174 Und andersherum 

versuchte man, die neuen entdeckten Pflanzen, Tiere und „Völkerschaften“ , die Reisende 

wie Bougainville, James Cook und der Deutsche Johann Reinhold Forster von den fremden 

Kontinenten mitbrachten und nach Aussehen und Lebensweise zu systematisieren 

begannen, in den Stammbaum der Menschheit einzuordnen und mit der biblischen 

Schöpfungsgeschichte in Einklang zu bringen.  

Seit dem Mittelalter gab es grundsätzlich zwei Möglichkeiten, über die Bewohner der 

anderen bereits bekannten Kontinente zu berichten: Entweder man nahm sie gar nicht als 

Menschen war, sondern qualifizierte sie als Tiere, Ungeheuer oder „Monstra“ ab, oder man 

teilte sie drei „Hauptstämmen“ zu. Diese seien die Nachfahren von Noahs drei Söhnen, 

Japhet, Ham und Saphet. Noch im 17. Jahrhundert ordnete man auf diese Weise neue 

Völkerschaften in einen bis zu Noah reichenden Stammbaum der Menschheit ein.175 Auf 

die fragwürdige Rolle, die der schwarzen „Rasse“ innerhalb dieses „Noachidenmythos“ 

zugeschoben wurde, wird im folgenden Kapitel näher einzugehen sein. Nichtsdestotrotz 

 
174 Vergl. Maurer, Die Biographie des Bürgers, S. 173. 
175 Vergl. Heck, Kilian u. Andreas Hornemann: „Der Körper und sein Vorurteil. Das Bild von den 
Menschenrassen in Wissenschaft und Alltagswelt.“ In: Fremdkörper – Fremde Körper. Von unvermeidlichen 
Kontakten und widerstreitenden Gefühlen. Katalog zur Ausstellung des Deutschen Hygiene-Museums vom 
6.10.1999 bis 27.2.2000. Hrsg. von Annemarie Hürlimann, Martin Roth, Kurt Vogel. Ostfildern-Ruit: Hatje 
Cantz 1999, S. 166. 



  62
  
   

                                                

sprach dieser Mythos von einer unbezweifelbaren Zugehörigkeit aller Völker zu dem von 

Gott geschaffenen, aus Adam und Eva hervorgegangenen Menschengeschlecht. Diese 

Überzeugung wurde angesichts der immer größer werdenden Vielfalt „entdeckter“ 

Menschenarten zunehmend problematisch und von verschiedenen Seiten immer stärker 

bezweifelt. Wie waren die großen physiognomischen und kulturellen Unterschiede, die 

man fasziniert zu beschreiben und systematisieren begann, denn schlüssig zu erklären? 

Die nun einsetzende „Monogenismus-Polygenismus“-Kontroverse bestimmte durch das 

ganze 18. Jahrhundert hindurch die anthropologische Debatte, wie ein Zeitzeuge, der 

Herausgeber Blumenbergscher Schriften, bestätigt: 
Niemals ist meines Wissens mehr über die Frage gestritten worden, ob wohl alle, oft in ihrem 

Körperbau so weit von einander abweichende, Menschenracen, einen und denselben Ursprung 

haben oder nicht, als seit der Mitte des nun vollendenden Jahrhunderts.176

 „Polygenisten“ wie Georg Forster oder Christoph Meiners teilten die Menschen in 

unterschiedliche, voneinander getrennte „Varietäten“, „Rassenkreise“ oder Spezies ein und 

hielten die Existenz verschiedener „Ur-Paare“ bzw. Ursprungsorte für möglich.177 

Theologisch weitergedacht, sprachen sie mit dieser These jedoch direkt oder indirekt 

anderen Völkerschaften das Recht ab, ebenfalls als Ebenbilder Gottes zu gelten und 

Gerechtigkeit und Nächstenliebe einzufordern. Forster, der im Gegensatz zu Meiners eine 

solche Deutung nicht beabsichtig hatte, sah sich daher von Kirchenseite als Häretiker 

beschimpft.178 Die „Monogenisten“ dagegen stritten weiterhin für eine einheitliche 

Abstammung der Menschen. Zu ihren Anhängern, die im 18. Jahrhundert in der Überzahl 

blieben, gehörten in Deutschland etwa Johann Gottfried Herder, Johann Friedrich 

Blumenbach, Pieter Camper und Immanuel Kant. Diese Seite sah sich nun aufgefordert, 

ihre theologisch gegründete Überzeugung von einer Einheit des Menschengeschlechts auch 

naturgeschichtlich überzeugend darzustellen und zu erklären.  

Eine beliebte Denkfigur, die uns auch in den Sklavenstücken immer wieder begegnen wird, 

war in diesem Zusammenhang die „Klimatheorie“, die unter anderem Kant in seinem 

Artikel Bestimmung des Begrifs einer Menschenrasse179, Herder in seinen Ideen zur einer 

 
176 Blumenbach, Johan Friedrich: Kleine Schriften zur vergleichenden Physiologie und Anatomie und 
Naturgeschichte gehörig. Übersetzt und herausgegeben von D. Joh. Gottfr. Gruber. Leipzig: bei Benjamin 
Meißner 1800, S. 145. 
177 Vergl. Harris-Schenz, Beverly: Black Images in Eighteenth-century German Literature. Stuttgart: 
Akademischer Verlag Hans-Dieter Heinz 1981, S. 23ff. 
178 Vergl. Harris-Schenz, Black Images in Eighteenth-Century German Literature, S. 33. 
179 Kant, Immanuel: Bestimmung des Begrifs einer Menschenrasse. In: Berlinische Monatsschrift. Hrsg. von 
J. E. Biester und F. Gedike. Berlin 1787, S. 390–411. 



  63
  
   

                                                

Philosophie der Geschichte der Menschheit180 und Blumenbach in seinem Über die 

natürlichen Verschiedenheiten im Menschengeschlechte181 vertraten: Die Unterschiede in 

Körperbau, menschlichen Physiognomien, Hautfarben, kulturellen Ausprägungen und 

„Charakteren“, die man beobachtete, seien allein Ergebnisse eines Anpassungsprozesses an 

die klimatischen Gegebenheiten des jeweiligen Lebensraumes. Sie wurden als Folge von 

Einflüssen interpretiert, zu denen neben dem Klima auch die in Flora und Fauna zur 

Verfügung stehenden Nahrungsmittel oder die geographischen Herausforderungen gehören 

konnten, die ein Ort an seine Bewohner stellt. Kant zum Beispiel begründet in oben 

genanntem Artikel die monogenistische These mit folgender Vermutung: „Denn wenn der 

Mohr in Zimmern, und der Kreole in Europa aufgewachsen ist, so sind beide von den 

Bewohnern unsers Welttheils nicht zu unterscheiden.“182

Ein Grundproblem derartiger Überlegungen wurde nun die Frage nach der Ur- bzw. 

Idealform des Menschen: Welche Hautfarbe, Gesichtszüge und körperliche Proportionen 

wird denn der erste Menschenstamm gehabt haben, aus dem alle übrigen hervorgegangen 

sein sollen? Und wo haben sich die Anlagen des Menschengeschlechts am besten und 

weitesten entwickelt? 

Es verwundert nicht, dass in den meisten Texten die Körper der weißen Mitteleuropäer als 

Norm und Reinform des Menschen und die der anderen Völker lediglich als deren klima- 

und ortsbedingte Abweichungen gesehen werden – ästhetisch zudem weit unterlegen.183 So 

bezeichnet Blumenbach das Gesicht der „kaukasischen“ (europäisch-weißen) 

„Ursprungsrasse“ als „Ausgangsform“, von dem die Gesichter der anderen Völker in Profil 

und Breite abgewichen seien, als „nach unserem Urtheile von Symmetrie, die schönste und 

wohlgebildetste Gesichtsform“184. Pieter Camper, auf dessen Gesichtsreihen im 

Zusammenhang mit seinem Schwarzenbild noch ausführlicher einzugehen sein wird, stellte 

ebenfalls fest „[...] dass die Bewohner von Norden, Mongolien, Persien, die Armenier, 

Türken, Mingrelier, Tschirkassier und alle Völker von Europa nicht nur die weißesten, 

sondern auch die schönsten und wohlgestaltetsten der ganzen Erde sind“185.  

 
180 Herder, Gottfried: Ideen zur Philosophie einer Geschichte der Menschheit (1785). Darmstadt: Joseph 
Melzer 1966. 
181 Blumenbach, Johann Friedrich: Über die natürlichen Verschiedenheiten im Menschengeschlechte. Nach 
der dritten Ausgabe und den Erinnerungen des Verfassers übersetzt, und mit einigen Zusätzen und 
erläuternden Anmerkungen herausgegeben von Johann Gottfried Gruber. Leipzig: Breitkopf und Härtel 1798. 
182 Kant, Bestimmung des Begrifs einer Menschenrasse, S. 319. 
183 Vergl. Bitterli, Urs: Wilde und Zivilisierte. Grundzüge einer Geistes- und Kulturgeschichte der 
europäisch-überseeischen Begegnung. München: C.H.Beck 1991, S. 190. 
184 Blumenbach, Über die natürlichen Verschiedenheiten im Menschengeschlechte, S. 130f. 
185 Camper, Peter: Über den natürlichen Unterschied der Gesichtszüge in Menschen verschiedener Gegenden 
und verschiedenen Alters; über das Schöne antiker Bildsäulen und geschnittener Steine; nebst Darstellung 



  64
  
   

                                                                                                                                                   

Derartig wertende Staffelungen, bei denen man sich selbst an die Spitze setzt, werden in 

den meisten anthropologischen Texten des 18. Jahrhunderts vorgenommen und können 

sich nicht nur auf Aussehen, sondern auch auf geistige Fähigkeiten und kulturelle-

zivilisatorische Errungenschaften beziehen.186 Die Klimatheoretiker gingen beispielsweise 

davon aus, dass manche, meist eben die gemäßigten mitteleuropäischen, Lebensräume dem 

Menschen von vornherein eine bessere und vollständigere Ausbildung seiner geistigen 

Fähigkeiten als extremere Klimate ermöglichten.  

Dahinter steht die Überzeugung, einen überall und für alle Menschen gleichermaßen 

geltenden Entwicklungsprozess identifizieren und beschreiben zu können. Isaak Iselin187, 

Friedrich Ehrmann188 und viele weitere Autoren des 18. Jahrhunderts beschreiben diesen 

in ihren universal angelegten Welt- und Geschichtsbetrachtungen als analoge Bewegung 

zum individualpsychologischen Erwachsenwerden. Die kulturellen und ethnischen 

Differenzen, die sich beobachten ließen, wurden dabei als unterschiedliche Stadien 

innerhalb dieser gesamtmenschheitlichen Entwicklung gedeutet. Aufgrund des Kultur-

„Grades“, den man an den Völkern festzustellen meinte, erfolgte also ebenfalls eine 

Hierarchisierung. Die Europäer positionierte man einhellig am bisherigen Höhepunkt 

dieses menschlichen „Fortschreitens“. Selbst bei Herder, der die Gleichwertigkeit und 

Existenzberechtigung aller Formen menschlichen Lebens unaufhörlich zu betonen bemüht 

war und gerade in der Vielfalt das ganze Möglichkeitsspektrum gottgegebenen 

Menschseins erkannte, kommt es im Zusammenhang mit seiner Theorie von einer 

fortschreitenden Entwicklung der Menschheit zu Humanität und Selbsterweiterung 

unweigerlich immer wieder zu Wertungen. Denn der Europäer (bzw. der Deutsche) wird 

an vielen Stellen auf einer diesem Ideal näheren Entwicklungsstufe verortet als viele 

andere Völker, die sich noch in sinnlicheren, triebhafteren Zuständen befinden und diese 

nicht verlassen können.189

Dass die eigene Geschichte oder zumindest einzelne Teile von ihr nicht nur positiv 

bewertet wurden, zeigen ebenfalls Herders Schriften, sowie zahlreiche weitere, 

rousseauistisch inspirierte Texte des ausgehenden 18. Jahrhunderts, die vor allem das 

 
einer neuen Art, allerlei Menschenköpfe mit Sicherheit zu zeichnen. (1786) Nach des Verfassers Tode 
herausgegeben von seinem Sohne Adrian Gilles Camper. Übers. Von S. Th. Soemmering. Berlin: Vossische 
Buchhandlung 1792, S. 6. 
186 Zum Verhältnis zwischen Ästhetik und frühen Rassetheorien vergleiche Bindmann, David: Ape to Apollo. 
Aesthetics and the Idea of Race in the 18th Century. Ithaca, New York: Cornell University Press 2002. 
187 Iselin, Isaak: Über die Geschichte der Menschheit. Nachdr. der Ausg. Basel 1786. Hildesheim: Olms 
1976. 
188 Ehrmann, Theophil Friedrich: Neueste Länder- und Völkerkunde. Ein geographisches Lesebuch für alle 
Stände. Weimar: Verlage des geographischen Instituts 1809. 
189 Vergl. Priester, Karin: Rassismus. Leipzig: Reclam 2003, S. 85ff. 



  65
  
   

                                                

Geschichtsbewusstsein und Vernunftideal der Aufklärung in Frage stellten und 

zivilisatorische Prozesse kritisierten. Diese Positionen werden an späterer Stelle weiter zu 

differenzieren und in den Sklavenstücken aufzuspüren sein. Festzuhalten bleibt hier, dass 

vor dem Hintergrund der universal angelegten Menschheitsgeschichtsschreibung fremde 

Völker sowohl für Fortschrittsoptimisten als auch -skeptiker zu einer Vergleichsgröße der 

eigenen Entwicklung werden konnten, sei diese nun positiv oder negativ bewertet. 

Das Stufendenken, das sich in vielen ethnologischen Beschreibungen ausdrückt, betrifft im 

18. Jahrhundert nicht nur die Auseinandersetzung mit anderen Völkern. Eigentlich 

inspiriert war es von den „naturgeschichtlichen“ Systemen, vor allem des Franzosen 

George Louis Leclerc Buffon und des Schweden Carl von Linné.190 Diese hatten, 

aufsteigend von der unbelebten Materie über die Pflanzen- und dann der Tierwelt bis zu 

den Menschen, alle Lebensformen in eine organische Chronologie eingeordnet, die sowohl 

zeitlich als auch hierarchisch gedacht war und in der man ein gottgewolltes Prinzip 

politischer Subordination zu erkennen glaubte.191 Die „Creaturen“ seien nach ihrer 

Entstehungszeit und ihrer Nützlichkeit gestaffelt; je „jünger“ ein Wesen, desto fähiger, 

komplexer, nützlicher sei es, desto mehr andere Lebensformen versammele es unter bzw. 

hinter sich. Auf den starken Einfluss des Standesgedankens auf dieses Naturverständnis hat 

Wolf Lepenies richtigerweise hingewiesen.192  

An der Spitze dieser „great chain of being“ sah man den Menschen. Noch wurde die 

gesamte Natur aus anthropozentrischer Perspektive betrachtet – und der Mensch als 

einziger Zweck der sich unter ihm und zu ihm hinführenden Pyramide. Ob er, wie bei 

Buffon, als ganz eigene Gattung behandelt oder, wie bei Linné, den Säugetieren 

zugeordnet wurde, die „Sonderstellung“ des Menschen war im 18. Jahrhundert noch nicht 

 
190 Buffon selbst hat dieses System in seiner Histoire naturelle auch auf die Menschen ausgeweitet und diese 
nach „Rassen, Arten und Varietäten“ klassifiziert. Vergl. Stollberg-Rillinger, Europa im Jahrhundert der 
Aufklärung, S. 260. 
Durch Linné und Buffon beeinflusst, finden sich in Deutschland zahlreiche Versuche, den 
naturgeschichtlichen Gedanken auf das Verhältnis der verschiedenen „Menschenrassen“ zu übertragen und 
eine stufenförmig aufgebaute Menschheitsgeschichte zu entwerfen. Herder etwa bezeichnete Linnés 
botanisches System als Vorbild einer künftigen „philosophia anthropologica“. Vergl. Lepenies, Wolf: 
„Naturgeschichte und Anthropologie im 18. Jahrhundert.“ In: Die Neubestimmung des Menschen. Studien 
zum 18. Jahrhundert Bd. 2. Hrsg. von Bernhard Fabian. München: Kraus-Thomson Organization 1980, S. 
219f. 
191 Vergl. Heck, Kilian: „Der Körper und sein Vorurteil : das Bild von den Menschenrassen in Wissenschaft 
und Alltagswelt.“ In: Fremdkörper - fremde Körper : von unvermeidlichen Kontakten und widerstreitenden 
Gefühlen. Katalog zur Ausstellung des Deutschen Hygiene-Museums Dresden. Hrsg. von Annemarie 
Hürlimann. Ostfildern: Cantz 1999, S. 168. 
192 Vergl. Lepenies, Wolf: „Naturgeschichte und Anthropologie im 18. Jahrhundert.“ In: Die Neubestimmung 
des Menschen. Studien zum 18. Jahrhundert Bd. 2. Hrsg. von Bernhard Fabian. München: Kraus-Thomson 
Organization 1980, S. 213. 



  66
  
   

                                                

bezweifelbar.193 Dennoch brannten zunehmend Fragen auf den Nägeln, die bereits auf die 

großen naturwissenschaftlichen Erkenntnisse vorausweisen, die im 19. Jahrhundert das 

Menschenbild erschütterten: Wie war sein Verhältnis zu den anderen Lebewesen, den 

Tieren, einzuschätzen? Was sagen die Unterschiede, vor allem aber die Ähnlichkeiten zum 

Tier über den Menschen aus? Paradiesische Rückversicherung und biblische 

„Stammbäume“ sollten im 19. Jahrhundert bei der Suche nach dem eigenen Ursprung von 

einer Naturwissenschaft abgelöst werden, die sich endgültig von der Theologie getrennt 

hatte.194

Obwohl der damalige Kenntnisstand noch nicht an „Evolution“ denken ließ, scheinen 

einige Anordnungen und Reihungen, wie die Zeichnungen Pieter Campers, die die 

Gesichtszüge eines Primaten in die eines Menschen überführen, die evolutionsbiologische 

Menschwerdung zumindest optisch bereits vorwegzunehmen.195 Und auch die Frage nach 

den „Übergängen“ zwischen den einzelnen Stufen und vor allem nach einem „missing 

link“, einem Wesen zwischen Tier und Mensch, wurde bereits heftig diskutiert. 

„Menschliche“ Moral und Vernunft und „tierische“ Unvernunft und Triebhaftigkeit galten 

auch im ausgehenden 18. Jahrhundert nicht mehr als unvereinbare Gegensätze, die 

notwendigerweise einen kontinuierlichen Übergang zwischen Mensch und Tier 

verhinderten. Die den Schwarzafrikanern zugeschriebenen Eigenschaften und Positionen 

wurden dabei immer prekärer.  

 

 
193 Vergl. Lepenies, Wolf: „Naturgeschichte und Anthropologie im 18. Jahrhundert.“ In: Die Neubestimmung 
des Menschen. Studien zum 18. Jahrhundert Bd. 2. Hrsg. von Bernhard Fabian. München: Kraus-Thomson 
Organization 1980, S. 214ff. 
194 Vergl. Theile, Gert: „Vermessen. Eine Weimarer Einleitung.“ In: Ders. (Hrsg.): Anthropometrie. Zur 
Vorgeschichte des Menschen nach Maß. München: Fink 2005, S. 10. 
195 Vergl. Lepenies, Wolf: „Naturgeschichte und Anthropologie im 18. Jahrhundert.“ In: Die Neubestimmung 
des Menschen. Studien zum 18. Jahrhundert Bd. 2. Hrsg. von Bernhard Fabian. München: Kraus-Thomson 
Organization 1980, S. 219. 



  67
  
   
3. „Africanische Hundsgesichte“196 und edle „Negersklaven“ – Schwarzenbilder 

 

3.1. Exkurs: Neue und alte Unbekannte – Schwarzenbilder vor dem 18. Jahrhundert 

 

Die Vorstellungen, die man sich in Deutschland vom „schwarzen Mann“ machte, sind seit 

den allerersten Begegnungen mindestens so verschieden und ambivalent wie die 

Situationen, in denen diese stattfinden konnten.197 Trotz der Vielfalt an unterschiedlichen 

Schwarzenbildern und bei aller daher gebotenen Differenzierung kristallisieren sich in der 

deutschen Auseinandersetzung mit Schwarzen doch gewisse Traditionslinien heraus, 

bestimmte Vorurteile und Erwartungen, die sich dauerhaft über Jahrhunderte hinweg 

hielten, und sich an neue historische Kontexte und Wissenshorizonte anpassten. Einige 

dieser in Antike und Mittelalter entstandenen Schwarzentypen hielten bis ins 18. 

Jahrhundert (oder auch länger) und tauchten in neuem Gewand sowohl in der 

Sklavereidebatte, als auch in naturwissenschaftlichen Abhandlungen und schließlich in den 

Rührstücken wieder auf. Hier ein kurzer Überblick: 

Die ersten schriftlichen deutschen Quellen, die ein Zusammentreffen dokumentieren, 

stammen bereits aus dem 11. Jahrhundert und entstanden im Kontext der militärischen und 

ideologischen Auseinandersetzung zwischen Christentum und Islam.198 Das Repertoire an 

Vorstellungen und Vorurteilen ist noch wesentlich älter:199 Bereits Herodot, dessen 

geographisches Wissen über Afrika bis ins 15. Jahrhundert nicht wesentlich ergänzt oder 

übertroffen wurde, wusste von Gerüchten über „merkwürdige Erdenbewohner von kleiner 

Gestalt und schwarzer Hautfarbe“200.Der Nachbarkontinent, dessen nördlicher 

Wüstengürtel Reisenden einen Vorstoß ins Innere fast unmöglich machte, regte von nun an 

                                                 
196 Das Zitat stammt aus einer Tagebuchaufzeichnung des Göttinger Physikprofessors Lichtenberg, der 1774 
dem von Cook nach England gebrachten Tahitianer Omai begegnete und indirekt dessen angenehmes 
Äußeres lobte, indem er es vom Körperbau und Gesicht der „Negern“ unterscheidet. Diese zeichnet für 
Lichtenberg anscheinend eine so abstoßende Hässlichkeit aus, dass er sie durch ihre Degradierung auf eine 
tierische Stufe und ein Absprechen menschlichen Aussehens in Worte zu fassen versucht. Lichtenberg, 
Georg: London-Tagebuch. September 1774 bis April 1775. Hrsg. v. H. Gumbert, Hildesheim 1979. Zitiert 
bei: Goldmann, Stefan: „Wilde in Europa. Aspekte und Orte ihrer Zurschaustellung.“ In: Theye, Wir und die 
Wilden, S. 251. 
197 Umfangreiche historische Darstellungen zum deutsch/europäisch-afrikanischen Kulturkontakt finden sich 
etwa in Urs Bitterlis Die Wilden und die Zivilisierten. 
198 Peter Martins Schwarze Teufel, edle Mohren bietet eine umfangreiche und aufschlussreiche 
Zusammenstellung und Aufarbeitung zahlreicher Quellen zum deutschen Umgang mit Schwarzafrikanern 
vom Mittelalter bis ins 19. Jahrhundert. Martin, Peter: Schwarze Teufel, edle Mohren. Hamburg: Junius 
Verlag 1993, S. 12. 
199 Zum mittelalterlichen Afrikabild und seinen antiken Wurzeln, z.B. bei Sallust und Plinius, vergleiche 
Herkenhoff, Michael: Der dunkle Kontinent. Das Afrikabild im Mittelalter bis zum 12. Jahrhundert. 
Pfaffenweiler: Centaurus-Verlag 1990. 
200 Zit. bei Bitterli, Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 38. 



  68
  
   

                                                

immer wieder zu gewagten Spekulationen über seine Bewohner an; Halbwissen vermischte 

sich mit Phantasie-, Wunsch- und Schreckensgestalten. Plinius der Ältere berichtete von 

verschiedenen schwarzafrikanischen Stämmen, wie den gänzlich unmenschlichen 

Atlanten, schnatternden Höhlenmenschen, Teufelsanbetern, den nackten „Gamphasantern“ 

und kopflosen „Blemmyern“, deren Mund und Augen in der Brust sitzen.201 Dieses 

bedenkenlose Mischen von Legende und Wahrheit sollte während der kommenden zwei 

Jahrtausende die europäische Vorstellung vom Afrikaner maßgeblich beeinflussen. 

Noch im Mittelalter wurden Schwarze problemlos in die Gattung der „monstra“ eingereiht 

und in einem Atemzug mit Einbeinigen, Vieräuglern und Brustgesichtlern genannt.202 

Verstärkt durch das Geheimnis um ihre Heimat und die fremdartige Lebensweise konnte 

die schwarze Haut der Afrikaner ein genauso außergewöhnliches und unheimliches 

Merkmal sein wie die phantastischen Eigenschaften und Deformationen, die man 

Fabelwesen zusprach.  

Neben den antiken Quellen stellten im Mittelalter die biblischen Texte die zweite wichtige 

Grundlage für die Vorstellungen von Schwarzen dar. Im Alten Testament (Genesis, 918-27) 

sind Noah und seine drei Söhne die einzigen Menschen, die die Sintflut überleben; Sem, 

Japhet und Ham gelten damit als Stammväter der gesamten Menschheit. Ihre in der 

„Völkertafel“ (Genesis, 10) aufgeführten Kinder und Kindeskinder besiedelten in den 

folgenden Generationen unterschiedliche Landstriche und teilten so die Welt unter 

einander auf. Obwohl im Bibeltext nicht eindeutig formuliert, werden bereits in den 

jüdischen Auslegungen der Völkertafel seit dem 3. vorchristlichen Jahrhundert die 

Nachfahren Japhets in Europa und die Stammlinie Sems in Asien verortet. Ham, den Noah 

verfluchte und dessen Kinder zu Dienern der anderen Völker bestimmt wurden, wird schon 

damals in Verbindung mit Afrika gedacht – vielleicht, weil sein Name auf hebräisch 

„Sonnenbrand“ bedeutet. Diese Zuordnungen tauchten auch in der mittelalterlichen 

Kartographie, der „geographia sacra“, wieder auf und zeigten Wirkung bis in früh-

rassistische Theorien.203

 
201 Vergl. Bitterli, Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 38f. 
202 Vergl. Perrig, Alexander: „Erdrandsiedler.“ In: Die andere Welt. Studien zum Exotismus. Hrsg. von 
Thomas Pickerodt und Gerhardt Koebner. Frankfurt a. M.: Athenäum 1987, S. 34-38. 
203 Vergl. Herkenhoff, Der dunkle Kontinent,S. 18. 
Dass sich diese Vorstellung über das Mittelalter hinaus bis ins 19. und frühe 20. Jahrhundert halten konnte, 
zeigt die belgische Kolonialpolitik in Zentralafrika, die mit der Noachiden-These und rassistischen 
Elementen ihre Separationspolitik (Hutu vs Tutsi) rechtfertigten. Mit der Bevorzugung der Tutsi gegenüber 
den Hutu begannen die Spannungen, die im ruandisch-burundischen Völkermord einen brutalen Höhepunkt 
fanden. 



  69
  
   

                                                

Der Noachiden-Mythos bestätigt im Gegensatz zu den anderen Vorstellungen das Mensch-

Sein der Afrikaner, verhängt über sie mit Noahs Fluch aber zugleich eine kollektive 

Schuld. Die schwarze Haut wird zum Zeichen derer, die ein göttliches Gebot übertreten 

haben und dafür von Gott gestraft wurden. Die gleiche Grundidee steckt in einem weiteren 

Ursprungsmythos, der Kain, den Prototyp des von Gott abgefallenen Sünders, zum 

Stammvater der Schwarzen macht. Die dunkle Haut wird zum Ausdruck seiner schwarzen 

Seele oder sogar zum Mal, mit dem Gott Kain versah, um ihn und seine Nachfahren auf 

ewig von ihren Mitmenschen zu unterscheiden.  

Von dort war auch der Vorwurf des Teuflischen nicht mehr weit.204 Der Historiker Peter 

Martin sucht die Wurzeln dieser häufig hergestellten Assoziation in farbsymbolischen 

Traditionen; sowohl in der Antike, als auch im germanischen Raum und später im 

Christentum steht Schwarz für das Böse, Bedrohliche, Sündige, Hässliche – und natürlich 

für Tod. Er zitiert eine ganze Reihe von mittelalterlichen Quellen, in denen unter dem 

Eindruck der „arabischen Gefahr“ diese Analogien nun erstmals direkt auf Menschen mit 

schwarzer Hautfarbe übertragen und diese als „des Teufels Scharen“, „Kinder des Teufels“ 

bezeichnet wurden, um nur einige Beispiele zu nennen.205 

Auch wenn Deutschland im europäischen Vergleich wenige Kontakte zur 

außereuropäischen Welt aufbaute, mehrten sich auch hier in den folgenden Jahrhunderten 

die Begegnungen mit Schwarzen. So schmückten sich seit dem 14. Jahrhundert viele 

Fürsten und später auch reiche bürgerliche Kaufleute mit „Mohren“, mit denen sie ihre 

Macht und Beziehungen in alle Welt demonstrierten. Diese ausländischen Gäste waren an 

deutschen Adelshöfen keine Ausnahme mehr; sie standen für Reichtum, Exotik und 

Luxus.206

Mit den Entdeckungsreisen entlang der afrikanischen Küste begann man im 15. 

Jahrhundert, den Schwarzen vermehrt auch in ihrer eigenen Heimat zu begegnen. Die 

zunächst meist geschäftlichen Kontakte brachten ihrerseits neue, spezifische 

Schwarzenbilder hervor, wie die etwa von Urs Bitterli oder Uta Sadji untersuchten 

Berichte von Handelsreisenden aus diesem Zeitraum zeigen. Diese stammten zwar meist 

nicht von deutschen Autoren, doch seit dem späten 17. Jahrhundert wurden die Texte 

ausländischer Afrikareisender in wachsender Zahl auch ins Deutsche übersetzt. Autoren 

und Reisende aus den großen europäischen Seefahrer- und Kolonialnationen, wie Michel 
 

204 Vergl. Verlinden, Charles: „Die transatlantische Zwangsmigration afrikanischer Neger und ihre Folgen“. 
In: Europäisierung der Erde? Studien zur Einwirkung Europas auf die außereuropäische Welt. Hrsg. von 
Grete Klingenstein, Heinrich Lutz, Gerald Stourzh. München: R. Oldenbourg 1980, S. 78.  
205 Vergl. Martin, Schwarze Teufel, edle Mohren, S. 19ff. 
206 Vergl. Martin, Schwarze Teufel, edle Mohren, S. 41ff. 



  70
  
   

                                                

Adanson, Golberry oder Lemaire, ließen hierin das deutsche Publikum an ihrem 

detailreicheren Wissen über Leben und Wesen der Schwarzen, ihren Erfahrungen in Afrika 

und Amerika teilhaben und „exportierten“ damit auch ihr eigenes Schwarzenbild: Das 

Unheimliche, Monsterhafte verlor sich bei ihnen zumindest scheinbar angesichts der 

Tatsache, dass man mit der schwarzen Bevölkerung kommunizieren, Geschäfte 

abschließen und längerfristige Beziehungen aufbauen konnte. Die geschäftliche Ebene 

konnte auf diese Weise einerseits für erstaunlich gleichberechtigte und ausgewogene 

Beziehungen sorgen, in denen beide Seiten ihre Interessen gewahrt sahen, konnte aber 

auch bestimmte negative Vorurteile nähren.207 Die kurzen, immer von gegenseitigem 

Misstrauen geprägten Kontakte schlugen sich in dem Bild des diebischen, unehrlichen und 

hinterlistigen Afrikaners nieder.208 Trägheit, Unwissenheit, Hinterlist, Verschlagenheit und 

ein Hang zu Trunksucht und sexuellen Ausschweifungen waren Attribute dieses 

Negativbildes, das von den meisten Reisenden bis zum Ende des 17. Jahrhunderts 

stereotyp wiederholt wurde.209  

In Deutschland wurden solche Vorurteile aufgegriffen, doch häufig aufgrund der 

unterschiedlichen nationalen, kolonialen und wirtschaftlichen Interessen in Vorworten und 

Bemerkungen der Übersetzer und Herausgeber kommentiert und gebrochen.210 So 

entstanden in Deutschland, dem es in Afrika (noch) nicht um die Erschließung von 

Sklaven- und Warenmärkten ging, „Neger“- und „Negersklaven“-Bilder, die es sowohl von 

ihren englischen und französischen Vorlagentexten als auch untereinander deutlich zu 

differenzieren gilt. 

 
207 Vergl. Basil Davidson, zitiert nach Bitterli, Wilde und Zivilisierte, S. 98: „Obwohl die Afrikaner somit 
durch den maritimen Handel stark beeinflusst waren, wussten sie sich die Oberhand zu sichern. Wenn die 
Europäer Herren der See blieben, blieben die Afrikaner Herren des Landes [...]. Vor Mitte des 19. 
Jahrhunderts wurde dieses Gleichgewicht der Kräfte nie entscheidend zum europäsichen Vorteil verändert.“ 
208 Vergl. Bitterli, DieEntdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 44-46. 
209 Vergl. Bitterli, DieEntdeckung des schwarzen Afrikaners, S. 49. 
209 Vergl. Bitterli, Wilde und Zivilisierte, S. 90. 
Weinzierl beschreibt außerdem, wie bewusst genau diese Vorwürfe der Faulheit und Kriminalität geschürt 
wurden, als nach der Abschaffung der Sklaverei auf englischem Boden die Zahl freier, verarmter Schwarzer 
in den Slums der Großstädte rapide anstieg und zu einem sozialen Problem wurde. Vergl. Weinzierl, 
Michael: Neuere Forschungsergebnisse über Sklavenhandel, Sklaverei und Abolitionsbestrebungen im 
britischen Empire im 18. Jahrhundert. In: Europäisierung der Erde? Hrsg. von Grete Klingenstein, Heinrich 
Lutz und Gerald Stourzh. München: Oldenburg Verlag 1980, S. 258/259. 
210 Auf die dabei entstehenden nationalen Unterschiede von Schwarzenstereotypen hat Uta Sadji anhand 
zahlreicher englischer und französischer Texte und ihrer deutschen Übersetzungen hingewiesen. Uta Sadji 
schreibt über das Bild, das französische Texte vermittelten: „Er ist gut gebaut und hat schöne Züge, die aus 
europäischer Sicht leider durch die Schwärze der Haut beeinträchtigt sind. Er arbeitet nicht viel, ist 
gastfreundlich, neigt aber zum Betteln und zum Stehlen.“ Sadji, Uta: Der Negermythos am Ende des 18. 
Jahrhunderts in Deutschland. Eine Analyse von Reiseliteratur über Schwarzafrika. Frankfurt a.M.: Peter Lang 
1979, S. 73. 



  71
  
   

                                                

Eine weitere wichtige Kategorie, die die Rede von den nicht-europäischen Völkern 

nachhaltig veränderte, der Zustand der „Wildheit“, den man diesen unterstellte, entstand 

bereits im 17. Jahrhundert und schwappte ebenfalls vor allem in französischen 

Reiseberichten, in Kunst und Traktaten nach Deutschland. Grundlage dieses Diskurses 

bilden ein linear-teleologisches, kulturprogressives Geschichtsverständnis und ein naives 

eurozentrisches Weltbild, das die europäisch-abendländische Kultur absolut setzt und 

andere Kulturen an ihr misst.211 Wenn diesen beispielsweise Errungenschaften wie 

Privatbesitz, Gesetze, Kleidung, Schrift etc. fehlten bzw. in ihrer Andersartigkeit dem 

europäischen Auge nicht entzifferbar waren, wurden sie zu „Wilden“ deklariert: kulturlos, 

rückständig und vorzivilisatorisch.212 Damit wurden sie einerseits zu geeigneten 

Missionierungs- und Kolonisierungsobjekten expandierender Imperialstaaten. Mit 

denselben, nun aber ins Positive gewendeten Eigenschaften gingen sie andererseits als 

„Edle Wilde“ in die Moralphilosophie ein, in der sie aufgrund der sittlichen Überlegenheit, 

die man ihnen zuschrieb, vor allem als Mittel der Selbsthinterfragung fungieren.213 Bereits 

Montesquieu deutete die Wildheit in diesem Sinne als „Ursprünglichkeit, Unverfälschtheit 

und Lebenskraft“214, die der eigenen Zivilisation abhanden gekommen sei. Und Michel de 

Montaigne nahm sie zum Anlass, das eigene kulturelle Selbstverständnis kritisch zu 

hinterfragen.  

Die stark selbstreflexive Funktionalisierung und moralische Aufladung dieses speziellen 

Alteritätsdiskurses wird uns in Ansätzen auch in den schwarzen Protagonisten der 

Sklavenstücke wieder begegnen, obwohl die afrikanischen Schwarzen im Vergleich zu den 

anderen außereuropäischen Völkern wie den amerikanischen „Indianern“ oder den 

„Südseeinsulanern“ in der Literatur des 18. Jahrhunderts nur relativ selten zu 

unzivilisierten, „edlen Wilden“ mit Vorbildfunktionen verklärt werden.215  

 
211 Vergl. Fludernik, Monika: „Der ‚Edle Wilde’ als Kehrseite des Kulturprogressivismus.“ In: Der 
Alteritätsdiskurs des Edlen Wilden. Exotismus, Anthropologie und Zivilisationskritik am Beispiel eines 
europäischen Topos. Hrsg. von Monika Fludernik, Peter Haslinger, Stefan Kaufmann. Würzburg: Ergon 
2002, S. 157.  
212 Vergl. Fludernik, Monika: Vorwort. In: Der Alteritätsdiskurs des Edlen Wilden. Exotismus, 
Anthropologie und Zivilisationskritik am Beispiel eines europäischen Topos. Hrsg. von Monika Fludernik, 
Peter Haslinger, Stefan Kaufmann. Würzburg: Ergon 2002, S. 10. 
213 Vergl. Kaufmann, Stefan und Peter Haslinger: „Vom Zeichen zur Ursache einer kulturellen Differenz.“ In: 
Der Alteritätsdiskurs des Edlen Wilden. Exotismus, Anthropologie und Zivilisationskritik am Beispiel eines 
europäischen Topos. Hrsg. von Monika Fludernik, Peter Haslinger, Stefan Kaufmann. Würzburg: Ergon 
2002, S. 15. 
214 Bitterli, Urs: „Zum Erscheinungsbild des nordamerikanischen Indianers im 17. und 18. Jahrhundert.“ In: 
Der Alteritätsdiskurs des Edlen Wilden. Exotismus, Anthropologie und Zivilisationskritik am Beispiel eines 
europäischen Topos. Hrsg. von Monika Fludernik, Peter Haslinger, Stefan Kaufmann. Würzburg: Ergon 
2002, S. 35.  
215 Eine der seltenen Ausnahmen bildet von Eckarthausens Isogin und Celia, eine Geschichte von einem 
unserer Brüder aus Afrika, von einem Mohren (1787) bei Stein, Gerd: Die edlen Wilden. Die Verklärung von 



  72
  
   
Ein möglicher Grund für diese unterschiedlichen Abstufungen von Idealisierung und 

Sympathie könnte sein, dass die Rolle der Europäer in Afrika zu lange zu ungeklärt und 

das Verhältnis zu der Bevölkerung zu problematisch war; entsprechend lange hielten sich 

hier die negativen, bedrohlichen Assoziationen von Wildheit, die sich nicht als edel 

beschreiben ließen. Sklaverei und Sklavenhandel schaffen in diesem Zusammenhang völlig 

andere Voraussetzungen. Schließlich ist der Sklave „domestiziert“ – ungefährlich und der 

Willkür der weißen Herren völlig ausgeliefert. Mit der Gefangenschaft und der 

Verpflanzung auf fremden Boden beraubte man ihn der Lebenszusammenhänge, die den 

Europäern unverständlich und unheimlich waren. Ob und wie der versklavte Schwarze zum 

Edlen Wilden stilisiert wurde, wird sowohl anhand zeitgenössischer Beiträge als auch an 

den Sklavenstücken zu untersuchen sein. 

 

 

3.2.  „Frohe Aussichten“216 – Die europäische Sklavereidebatte in deutschen Medien 

 

Leider ist die deutsche Sklavereidebatte samt ihrer Rezeptions- und Informationswege, 

ihrer personellen und logistischen Strukturen und ihrer Präsenz in Medien und 

Öffentlichkeit geschichtswissenschaftlich bislang nicht systematisch aufgearbeitet worden. 

Diese Arbeit muss sich daher zwangsläufig auf ausgewählte Funde beschränken, die 

allerdings bereits auf ein großes Interesse für die Sklavereithematik und einen hohen 

Informationsstand in der deutschen Leserschaft schließen lassen. Anzahl und Polemik der 

in deutschen Zeitschriften über Sklavenhandel und Plantagensklaverei erschienenen 

Artikel und Repliken lassen von einer deutschen Sklavereidebatte etwa seit Mitte der 

1780er Jahre sprechen.  

Von da an setzte eine regelrechte Flut von Artikeln und Abhandlungen ein, die sich direkt 

mit den Aktivitäten und Argumenten der britischen, aber auch der französischen 

Abolitionsbewegungen auseinandersetzen. Die wichtigsten Publikationen finden sich im 

Deutschen Magazin, in der Deutschen Monatsschrift, im Magazin für das Neueste aus 

Physik und Naturgeschichte, in der Minerva, im Historisch-politischen Magazin und in der 

Allgemeinen deutschen Bibliothek. Diese hatten es sich offensichtlich zum Anliegen 

gemacht, die deutsche Öffentlichkeit über die Ereignisse in England, Frankreich und 

                                                                                                                                                    
Indianern, Negern und Südseeinsulanern auf dem Hintergrund der kolonialen Greuel. Vom 16. bis zum 20. 
Jahrhundert. Frankfurt a. M.: Fischer 1984, S. 157-171.  
216 Anonymus: “Frohe Aussichten zur Aufhebung des Negerhandels.” In: Deutsches gemeinnüziges Magazin. 
Hrsg. von C.U.D. v. Eggers. Berlin: 1789/1, S. 193-229. 



  73
  
   

                                                

Übersee zu informieren. Bei vielen der Beiträge handelt es sich um Übersetzungen von 

englisch- und französischsprachigen Briefen und Berichten. Entsprechend hoch ist der 

Informationsstand dieser Texte, sehr differenziert die Darstellung von Personalia, 

Argumenten und politischen Ereignissen, seien es nun apologetische oder die, zahlenmäßig 

überwiegenden, abolitionistischen Stellungsnahmen. 

Bereits 1789 referiert ein solcher, aus dem Englischen übersetzter und leider anonym 

erschienener, Artikel mit dem Titel Frohe Aussichten zur Aufhebung des Negerhandels, 

aus einem Schreiben aus London im Deutschen gemeinnützigen Magazin die jüngsten 

Bemühungen und Schriften der britischen Abolitionisten.217 Vor allem beruft dieser sich 

auf Ramsay, der in seinem Essay on the treatment and conversion of the Negro Slaves in 

the British West-Indian Islands seine Erfahrungen auf den Plantagen geschildert hatte, auf 

Clarksons Essay on slavery and commerce of the human species, dessen juristischen 

Argumenten und öffentliche Wirkung er lobend hervorhebt, und auf die Berichte des zum 

Abolitionisten geläuterten Captain Newton, den er wegen seiner Biographie als besonders 

glaubwürdig erachtet.218 Auf deren Angaben bezieht er sich, wenn er Schätzungen über die 

Zahl aus Afrika verschleppter Sklaven vornimmt oder die Qualen einer Überfahrt schildert. 

Aber auch weniger bekannte Pamphlete anonymer Autoren und ganze, öffentlich in den 

Zeitungen ausgetragene Auseinandersetzungen fasst er zusammen. 

Interessant an dem Beitrag ist neben seinem frühen Erscheinungsdatum und seinem 

Informationsgehalt für die deutsche Leserschaft dreierlei. So formuliert er an einigen 

Stellen eine Konsumkritik, die globale Zusammenhänge in den Blick nimmt und die sich 

erstmalig in Großbritannien am Sklavereithema überhaupt formierte: 
Wer kan es über sich erhalten, in die schrekliche Untersuchung hineinzugehen, wie viele von 

diesen Greueln unsere schnöde Gewinsucht veranlasset, indem wir die wilden Begierden dieser 

rohen Nazionen entflammen, um uns für armselige Kleinigkeiten Menschen zu verschaffen, die 

ihr Leben aufopfern müssen, um unsere Verschwendung und Unthätigkeit zu nähren?219

Und ein paar Seiten später, über die Schuld des Sklavenhändlers: 
[...] – für all dies mus der niedrige Sklavenhändler einst Rechenschaft ablegen. Er sezt sich 

seinen eigenen Vortheil zum Gözen und bringt ihm das Gefühl von Menschlichkeit zum 

Schlachtopfer. Aber soll denn der übrige Theil der Welt ruhig zusehen; sollen alle seine 

Nebenmenschen es ertragen, daß die algemeine Menschlichkeit so hart beleidigt und verhöhnt 

werde, damit sich der Sklavenhändler mit Pasteten mäste, und die Tochter seines Schiffers in 

Seide und Musselin dahin flattre?220

 
217 Ebd. 
218 Anonymus, „Frohe Aussichten zur Aufhebung des Negerhandels“, S. 195. 
219 Anonymus, „Frohe Aussichten zur Aufhebung des Negerhandels“, S . 205. 
220 Anonymus, „Frohe Aussichten zur Aufhebung des Negerhandels“, S. 214. 



  74
  
   

                                                

Die Parallele dieser Polemiken mit der Kritik deutscher bürgerlicher Autoren am Adel, die 

ihre Verschwendungssucht und Faulheit auf Kosten der Bevölkerung ausleben, ist deutlich 

zu erkennen. 

Gleichzeitig – und damit schwächt der Autor seine Konsumkritik in gewisser Weise wieder 

ab – ist auch seine eigene Position wiederum gerade charakteristisch für den britischen 

Abolitionismus, der sich weniger als der französische an moralischen Grundsatzfragen 

aufhielt, sondern statt dessen pragmatische, wirtschaftliche und nutzenorientierte 

Überlegungen in den Mittelpunkt stellte. Zwar erwähnt der Autor an einigen Stellen 

biblische Argumente für die grundsätzliche Unrechtmäßigkeit der Sklaverei. Auch 

Menschlichkeit, Vernunft und Aufklärung werden als moralische Größen ins Feld geführt. 

Hauptteil des Textes bleibt aber eine logische Darlegung der These, eine Abschaffung des 

Sklavenhandels werde überhaupt nicht zu wirtschaftlichen Einbußen führen, im Gegenteil: 

Wie die meisten britischen Abolitionisten setzt der Verfasser sein ganzes Vertrauen in die 

positive Wirkung, die eine bloße Abschaffung des Handels mit Sklaven auf die gesamten 

Sklavengesellschaften haben würde. Der Mangel an „Nachschub“ werde die Pflanzer dazu 

zwingen, die bereits auf ihren Plantagen lebenden Sklaven besser zu behandeln. Auf den 

Plantagen geborene Sklaven, die nicht völlig als Arbeitskräfte verschlissen würden, seien 

psychisch stabiler, also auch fortpflanzungswilliger und leistungsfähiger. Die erhöhte 

Produktivität sowie das Geld, das der Plantagenbesitzer für den Nachkauf von Sklaven 

einspare, werden sich günstig auf die Preise von Tee, Kaffee und Zucker in England 

auswirken. Der Autor ist also bemüht, jeder Interessengruppe von Produzent über Händler 

bis Konsument die durchaus konsum- und profitorientierten Vorteile einer Abolition 

schmackhaft zu machen.  

Dieser ökonomische Argumentationsschwerpunkt verlor sich in der deutschen Debatte 

aufgrund fehlender Beteiligung am transatlantischen Handel. Was dagegen in deutschen 

Beiträgen (und vor allem in den Stücken!) dann sehr wohl wieder auftaucht, ist die Figur 

des „hausväterlich“-sorgenden Plantagenbesitzers: „Dieser gute Mann war für seine Neger 

mehr Hausvater als Herr. Er gab ihnen hinlänglichen Unterhalt und reichliche 

Erholungsstunden. Dabei nahm die Zahl der Neger ungemein zu. [...] Durch diese 

Wirthschaft erhöhete er den Werth seiner Besitzungen über das Doppelte.“221 Die 

Sympathie für einen solchen aufgeklärt-absolutistischen Herrschaftsstil überlagert hier die 

Verurteilung des Sklavereisystems als Ganzem.  

 
221 Anonymus, „Frohe Aussichten zur Aufhebung des Negerhandels“, S. 209. 



  75
  
   

                                                

Ein weites zentrales Motiv der britischen Abolitionisten, in Kapitel I.1 bereits erwähnt, 

nennt der wahrscheinlich selbe Autor in seinem Zweiten Schreiben aus London über die 

Aufhebung des Negerhandels aus demselben Jahr.222 Nach einem ausführlichen Bericht 

über die Ereignisse der letzten Monate, darunter eine Debatte über zahlreiche 

Einzelmaßnahmen, die an Stelle eines kompletten Verbots den Sklavenhandel zunächst 

„menschlicher“ gestalten sollten, richtet er seine Aufmerksamkeit auf die afrikanische 

Heimat der Sklaven. Das dortige Verhalten der Europäer, die Kriege zur Rekrutierung von 

Sklaven anzetteln und die Afrikaner mit Alkohol zu gefügigen Geschäftspartnern machen, 

beschreibt er als zerstörerisch und egoistisch. Anders als die gegnerische Seite der 

Sklavereibefürworter, die Afrika aus argumentativen Gründen zum wüsten und leeren, 

barbarischen Kontinent erklärte, dessen einziger Nutzen in der Bereitstellung menschlicher 

Arbeitskräfte bestünde, betont der Verfasser das ökonomische Potential:  
Der Afrikanische Handel könte viel wichtiger werden, wenn man die Ausfuhr der 

afrikanischen Produkte bei einem guten Einverständnisse mit den Einwohnern vermehrte. Man 

findet auf der Küste Mahagoni Holz, das sich wohlfeiler von dort, als von der Honduras-Bai 

transportieren läst. Afrika hat einen Ueberflus an andern Holzarten, insbesonderheit an 

Farbehölzern. Der Reis ist besser als der von Carolina und giebt eine reichere Erndte. Von 

andern Produkten, als Baumwolle, Pfeffer, Indigo und mehreren, verspricht die Baumwolle 

insbesonderheit grosse Vortheile.223

Deutlich wird hier wiederum das wirtschaftliche und kolonisatorische Interesse, das in 

England sowohl personell als auch inhaltlich eng mit der Abolition verknüpft war.  

In den frühen 1790er Jahren erschienen zahlreiche weitere Artikel. Die 1791 stattfindende 

und dann erfolglose Abstimmung über eine Abschaffung des Sklavenhandels im britischen 

Parlament scheint auch in Deutschland das Interesse für die Thematik geweckt und die 

Kontroverse verschärft zu haben. Dass man über den Fortgang der Ereignisse in England 

informiert sein wollte, zeigt ein ausführlicher Bericht in drei Teilen über die Debatten, die 

im britischen Unterhaus im Vorfeld der Abstimmung stattgefunden hatten.224  

Auch nach der verlorenen Abstimmung blieb das Interesse in Deutschland ungebrochen. 

So erschien im Deutschen Magazin das enthusiastische Pamphlet eines britischen 

Abolitionisten, das dieser allerdings noch vor der Niederlage verfasst und nach 

 
222 Anonymus: „Zweites Schreiben aus London über die Aufhebung des Negerhandels.“ In: Deutsches 
gemeinnüziges Magazin. Hrsg. von C.U.D. v. Eggers. Berlin: 1789/3, S. 10-65. 
223 Anonymus, „Zweites Schreiben aus London über die Aufhebung des Negerhandels“, S. 57. 
224 Anonymus: „Debatte im Unterhause des großbritannischen Parlements über die Abschaffung des 
Sklavenhandels.“ In: Historisch-politisches Magazin, nebst litterarischen Nachrichten. Bd. 9. Hrsg. von A. 
Wittenberg. Hamburg: 1791, S. 21-35, 136-149, 602-624. 



  76
  
   

                                                

Deutschland geschickt hatte.225 Der Kommentar des Herausgebers über die Gründe für die 

verspätete Veröffentlichung:  
Unerachtet, wie wir jetzt alle wissen, der Erfolg den Wünschen und Erwartungen des 

Verfassers nicht entsprochen hat; so schien mir doch sowohl die Materie überhaupt, als der 

Inhalt dieses Schreibens insbesonerheit, der allgemeinen Aufmerksamkeit so sehr würdig zu 

sein, daß ich die Bekantmachung dieser Nachrichten auch iezt noch für hinlänglich 

gerechtfertigt halte.226

Noch in dem Bewusstsein, bald Zeuge eines historischen Wendepunktes sein zu können, 

zeichnet der Artikel zunächst die Entwicklungen und Bemühungen der letzten zwei 

Jahrzehnte, seit der ersten Abstimmung von 1772, nach. Neben dem parlamentarischen 

Kampf von Pitt und Wilberforce nimmt der anonyme Autor auch die Verbindungen zu den 

französischen Amis des Noirs in seinen Überblick auf. Wie sein Vorgänger ist auch er 

Verfechter einer sofortigen Abschaffung des Handels und einer schleichenden Beendigung 

der Sklaverei.227 Und auch er beschäftigt sich mit zahlreichen praktischen Fragen nach 

Umsetzung und möglichen Problemen einer Abolition, was aus heutiger Sicht zum Teil zu 

skurrilen Ergebnissen führt. So macht er sich beispielsweise Gedanken darüber, wie man 

zur Umstellung von Sklaverei- auf Erwerbsarbeit auch die Art der Bodenbestellung 

vereinfachen und technisieren müsste; stark beschäftigt ihn auch das Argument der 

Gegenseite, das westindische Klima wäre körperlich so anstrengend, dass es allein per 

Fortpflanzung und ohne Nachschub aus Afrika unmöglich sei, die Population von Sklaven 

zu erhalten (was er selbst allerdings stark bezweifelt).228  

Was diesen Artikel von anderen unterscheidet und auch für die Untersuchung der 

Sklavenstücke interessant macht, ist sein starker christlicher Impetus. So zitiert er neben 

einigen juristischen Beiträgen vor allem Schriften, die „zeigen, daß die Sklaverei dem 

Geist des Evangeliums durchaus zuwider sei.“229 Seine Entrüstung gilt vor allem 

Sklavenhaltern, die, obwohl sie sich zur christlichen Religion bekennen, ihre Sklaven 

misshandeln: „Selbst Diener des Evangeliums lassen sie ihre Sklaven um die elendesten 

Kleinigkeiten willen peitschen oder foltern; selbst sie sehen singend oder lachend zu.“230 

Dieser Hypokrisie setzt er die natürliche Tugendhaftigkeit der Sklaven entgegen, die durch 

eine gezielte Bildung und Missionierung noch verbessert werden könne: 
 

225 Anonymus: „Ueber die Vorbereitungen zur Aufhebung des Negerhandels und Abschaffung der Sklaverei 
auf den Englischen Westindischen Inseln.“ In: Deutsches Magazin. Bd. 1. Hrsg. von C.U.D. v. Eggers. 
Hamburg: 1790, S. 580-613. 
226 Anonymus, „Ueber die Vorbereitungen zur Aufhebung des Negerhandels “, S. 581. 
227 Vergl. Anonymus, „Ueber die Vorbereitungen zur Aufhebung des Negerhandels “, S. 590. 
228 Vergl. Anonymus, „Ueber die Vorbereitungen zur Aufhebung des Negerhandels “, S. 610f. 
229 Anonymus, „Ueber die Vorbereitungen zur Aufhebung des Negerhandels “, S. 588. 
230 Anonymus, „Ueber die Vorbereitungen zur Aufhebung des Negerhandels “, S. 592. 



  77
  
   

                                                

Auch der Unterricht der Neger in der christlichen Religion würde dazu viel beitragen, 

besonders wenn man einige Kinder unter ihnen selbst zum Predigtamt bilden könnte. 

Überhaupt wird diese Verbesserung des Zustandes die Neger durch ihre höhere Kultur ganz 

unrichtig für eine fromme Chimäre ausgeschrien. Man mache es ihnen nur möglich sich zu 

entwickeln; man wird Beispiele genug finden, daß sie aller Tugenden fähig sind, daß sie so gut 

wie Europäer nach christlichen und moralischen Grundsäzzen handeln.231

Die Enttäuschung über die verlorene Gelegenheit, das Abolitionsgesetz zu verabschieden, 

äußerte sich auch in deutschen Zeitschriften zuweilen sehr pathetisch. Ein britischer Autor 

namens Junius wandte sich 1791 aufgebracht an seine Landsleute; das Deutsche Magazin 

druckte eine deutsche Übersetzung davon ab. Seine Beschwerde, in einer Adresse an das 

Englische Volk, über die merkwürdige Entscheidung gegen die Abschaffung des 

Sclavenhandels232 zeigt deutlich, wie sich nach der Abstimmung die Fronten verhärtet 

hatten. 

Anders als die Verfasser, die vor dem endgültigen Beschluss um eine Zustimmung zur 

Abolition geworben hatten, geht es Junius interessanterweise nicht mehr darum, 

moralische, politische und ökonomische Argumente für und wider den Sklavenhandel zu 

sammeln und erst auf dieser „rationalen“ Grundlage seine Abschaffung zu fordern. Die 

Abolition steht für ihn gar nicht mehr zur Diskussion. Sie ist das, was die „ewigen 

Grundsätze der Gerechtigkeit“, die „angebornen Eindrücke der Menschlichkeit“, die 

„höhern Verpflichtungen der christlichen Religion“ und die „natürlichen Rechte des 

Menschen“ fraglos verlangen.233  

Über diese absoluten Autoritäten haben sich die Abolitionsgegner unter den 

Parlamentariern hinweggesetzt. Junius wirft ihnen nicht nur vor, die „Stimme ihres 

Gewissens erstickt“234 und egoistische, „partiale Interessen“235 über Vernunft, 

Menschenrecht und christliches Gebot gestellt zu haben. Vor allem haben sie sich über den 

Willen ihrer Wählerschaft hinweggesetzt, die bereits einhellig für eine Abolition gewesen 

sei.  

So ist die Sklavereithematik bei Junius nicht mehr hauptsächlich ein moralisches, 

politisches oder ökonomisches Problem, sondern ein Konflikt zwischen der korrupten, 

politischen Elite und dem unbescholtenen, tugendhaften Volk. Er nimmt sie zum Anlass, 

scharfe Kritik an den Autoritäten zu üben und die britischen Bürger zum Widerstand 
 

231 Anonymus, „Ueber die Vorbereitungen zur Aufhebung des Negerhandels “, S. 591. 
232 Junius: „Beschwerde, in einer Adresse an das Englische Volk, über die merkwürdige Entscheidung gegen 
die Abschaffung des Sclavenhandels im Jahre 1791.“ In: Deutsches Magazin.. Bd. 8. 1794, S. 193-199. 
233 Junius: „Beschwerde, in einer Adresse an das Englische Volk, über die merkwürdige Entscheidung gegen 
die Abschaffung des Sclavenhandels im Jahre 1791.“ In: Deutsches Magazin.. Bd. 8. 1794, S. 195 - 197. 
234 Junius, „Beschwerde, in einer Adresse an das Englische Volk“, S. 194. 
235 Ebd. 



  78
  
   

                                                

aufzurufen: 
So eine Meinung beweiset, wo diese Männer hinaus wollen, und was ihre Ansprüche auf 

Tugend oder Frömmigkeit werth sind, wenn sie die unveränderlichen Grundsätze der 

Gerechtigkeit, die natürlichen Rechte des Menschen, jedes sanfte Gefühl des menschlichen 

Herzens und selbst die geheiligten Pflichten der christlichen Religion, ihrem großen Eigennutz 

aufopfern können. Aber ihr, meine Landesleute, seyd nicht so unterrichtet worden; euch hat 

man gelehrt diese Grundsätze als das primum mobile, das Criterium, wodurch wir über den 

Charakter der Menschen entscheiden können, zu betrachten; und wenn ihr also ein Mitglied der 

Gesellschaft sehet, das diese Verpflichtungen verachtet, so muß es als eine Pest der 

Gesellschaft, als ein Zerstörer der Ordnung betrachtet werden, dem es besser wäre, daß es den 

Erdboden nicht mehr beträte.[...] Mögen sie [die Sklavereibefürworter im Parlament, B.R.] 

aber wissen, daß ihr öffentliches Betragen bey dieser Gelegenheit gewiß ein Brandmark ihres 

Rufes seyn wird, das sie fühlen werden, so lange sie leben.236

Junius beendet seine Beschwerde mit der schmachvollen Diagnose, mit dem 

Parlamentsbeschluss hätten die Engländer ihre Vorreiterrolle in Sachen Freiheit und 

Gerechtigkeit endgültig aufgegeben und an die Franzosen, die „aufgeklärten Söhne der 

Freiheit“, abgetreten.  

Neben den vielen abolitionistischen Stellungnahmen, von denen hier nur einige 

berücksichtigt werden konnten, kamen auch Befürworter der Sklaverei in den deutschen 

Medien zu Wort bzw. wurden in deutschen Übersetzungen abgedruckt. 

Bezeichnenderweise handelt es sich dabei vorwiegend um Texte von Franzosen, während 

aus Großbritannien vor allem abolitionistische Artikel ihren Weg in deutsche Medien 

fanden. Das mag zum einen daran liegen, dass die englische Abolitionsbewegung auch in 

Großbritannien selbst präsenter war und breitere Bevölkerungsschichten interessierte; ein 

weiterer Grund lag mit Sicherheit bei den veränderten Interessen Frankreichs auf Haiti, das 

1798 von den Briten evakuiert wurde und das Napoleon im Kampf gegen den 

Sklavenführer Toussaint L’Ouverture zurückzuerobern versuchte. 

1798 erschien in der Deutschen Monatsschrift der fünfzig Seiten lange Beitrag des 

französischen Afrikareisenden D. H. Lamiral.237 Dieser betont zunächst grundsätzlich 

seine große Sympathie für den französischen Freiheitskampf und die Befreiung anderer 

Völker, auch der Sklaven, bezweifelt dann jedoch, dass die „Neger“ aufgrund ihrer Natur 

und ihres Zivilisationsgrades zur Freiheit überhaupt in der Lage seien. Dabei bedient er 

sich klassischer Argumente der „Pro-Slavery“-Fraktion. 
 

236 Junius, „Beschwerde, in einer Adresse an das Englische Volk“, S. 197. 
237 Lamiral, D.H.: „Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der Negern. 
Erwägung der Nachtheile, die durch die Aufhebung desselben für die Neger selbst, und für den europäischen 
Handel entstehen können. Nebst einem Bericht von einem Sklavenaufstand in Senegal.“ In: Deutsche 
Monatsschrift. Hrsg. von F. Gentz und G. N. Fischer. Berlin: 1798/2, S. 296-347. 



  79
  
   

                                                

Zunächst das Land: karg, trocken und unfruchtbar, von Heuschreckenschwärmen, Dürren 

und plötzlichen Überschwemmungen geplagt, kämpften die Menschen dort ständig gegen 

Hunger, Krankheiten und wilde Tiere. Lamiral ist sich also sicher, dass „die Lage dieser 

Menschen so traurig (ist), daß alle Widerwärtigkeiten sich gegen sie vereinigt zu haben 

scheinen.“238 Schon allein bei diesen Voraussetzungen müssen die Versklavung, die 

Verschiffung auf einen anderen Kontinent und das Leben auf der Plantage wie eine 

Befreiung wirken und Entlastung von den Sorgen des täglichen Überlebenskampfes 

bedeuten.  

Die äußeren Umstände sind aber längst nicht das einzige Problem. Lamiral konstatiert bei 

den Afrikanern zahlreiche charakterliche Schwächen, die sie daran hindern, mit den 

Widrigkeiten ihrer Heimat umzugehen und ihre Situation selbständig zu verbessern. 

„Wenig über die Thiere erhaben“239, spricht er ihnen nicht nur jeden Verstand ab, sondern 

auch die Fähigkeit, über den Moment hinaus zu blicken und für die Zukunft zu planen. 

Darüber hinaus ermangele es ihnen an „Nachdenken und Beurtheilungskraft“240, sie 

kennen „die Grundsätze ihrer Handlung nicht“241, sind also zur Reflexion ihres Daseins 

und Handelns nicht in der Lage.  

All diese Defizite machen sie zu geborenen Sklaven, die beständige Anleitung brauchen 

und an ihre Pflichten „erinnert“ werden müssen. Sonst fallen sie in Faulheit und 

Verbrechen zurück.242 Ein Blick auf die Geschichte beweist für Lamiral diese natürliche 

bzw. historische Bestimmung der Schwarzen, anderen Völkern zu dienen: 
Wenn die Neger von jeher das Joch der Sklaverey getragen haben; ohne je nur den Willen und 

den Muth zu fassen es abzuwerfen; wenn sie nie die geringsten Fortschritte in Kenntnissen 

machten, ob sie gleich in der Nähe der aufgeklärten Nationen, z.B. der Egypter und Araber 

wohnten, sollte man nicht einigermaßen schließen, daß es ihnen beynah unmöglich ist, sich 

über ihren eingeschränkten Gesichtskreis zu erheben? 243  

Und dies sei nicht nur unmöglich, sondern auch gar nicht erst wünschenswert. Lamirals 

Überzeugung von einem unveränderlichen, spezifischen National-„Charakter“ weist in 

diesem Zusammenhang deutliche Parallelen zum Standesdenken auf – eine „natürliche“ 

und unveränderliche Ordnung, in der jedem Volk sein Platz und seine sinnvolle Aufgabe 

 
238 Lamiral, „Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der Negern“, S. 299. 
239 Lamiral, „Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der Negern“, S. 297 / S. 
311. 
240 Ebd. 
241 Ebd. 
242 Vergl. Lamiral, „Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der Negern“, S. 
314. 
243 Lamiral, „Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der Negern“, S. 308. 



  80
  
   

                                                

zugewiesen sind.244 „Neger“ und niedrige Stände in der eigenen Gesellschaft werden bei 

Lamiral auch direkt in Verbindung gebracht: „Bey den Negern hingegen ist die ganze 

Nation Pöbel, sie denken nicht über ihre ersten Bedürfnisse hinaus, und haben nicht den 

kleinsten Begriff von den gemeinsten Dingen.“245  

An diesem Punkt, an dem Lamiral sich übrigens auch nahe bei deutschen 

Sklavereibefürwortern wie dem sich noch viel abfälliger äußernden Christoph Meiners 

befindet, wird bereits deutlich, dass es schon in der französischen Abolitionsdebatte längst 

nicht mehr nur um die Sklaverei in den westindischen Kolonien geht, sondern dass hier 

immer auch die eigenen Gesellschaftsordnungen bzw. Projekte, diese zu verändern, zur 

Diskussion gestellt werden. 

Dem Mangel an „Beurtheilungskraft“, den Lamiral den Schwarzen unterstellt, steht ein 

Zuviel an Temperament und Gefühl gegenüber. So sind sie laut Lamiral auf der einen Seite 

zu großer Hingabe, Liebe und Treue fähig, was ebenfalls zu ihrer Eignung als Sklaven 

beiträgt.246 Diese Emotionalität hat aber auch eine negative Seite, denn sie prädestiniert die 

Schwarzen zugleich zur Gewalttätigkeit und zu geradezu rauschhaften Racheexzessen, auf 

die Lamiral hier detailliert eingeht.247 Die schrittweise Ermordung von Vieh, Freunden und 

Familie, die allmähliche Zerstörung von Haus und Plantagen, betrachtet Lamiral nicht als 

bloße Reaktion auf die selbst erfahrene Behandlung durch ihre Sklavenbesitzer, sondern 

als Ausdruck grundlegender Charaktereigenschaften wie Wut, der Unfähigkeit zur 

Nachsicht, der Lust am Leid anderer. Dass er diese Neigungen allen Schwarzen 

gleichermaßen unterstellt, zeigt bereits, wie die Nachrichten von den immer brutaleren und 

erfolgreicheren Sklavenaufständen vor allem auf Haiti in den neunziger Jahren den 

Sklavereibefürwortern in Europa indirekt in die Hände spielten. Das Bild des von Grund 

auf guten und ebenbürtigen, unschuldigen und geknechteten Schwarzen, das sich in der 

Auseinandersetzung mit der Sklavereithematik etabliert hatte, wurde dadurch stark in 

Frage gestellt und drohte ein weiteres mal ins Negative umzukippen.  

Dies belegen auch die übrigen Berichte ausländischer Autoren, die zu den 

Sklavenaufständen in den 1790er Jahren in deutschen Medien erschienen. Ihre Anzahl 

 
244 Vergl. Lamiral, „Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der Negern“, S. 
316. 
245 Lamiral, „Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der Negern“, S. 325. 
246 „Wird er von der Liebe zu seinen Pflichten und zu seinem Herrn beseelt, so verrichtet er heldenmäßige 
Handlungen, ein Schleier verhüllt als denn seine Augen, und weder Gefahr noch Tod können ihn 
abschrecken“. Lamiral, „Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der Negern“, 
S. 314. 
247 Vergl. Lamiral, „Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der Negern“, S. 
315. 



  81
  
   

                                                

spricht für die Annahme, dass neben der verlorenen Abstimmung von 1791 vor allem die 

Sklavenaufstände in Deutschland auf großes Interesse stießen und wesentlich zur 

Rezeption der Sklavereithematik beitrugen.  

1796 wandte sich ein Franzose mit dem Namen LaCretelle gegen die Entsendung 

französischer „Commissare“ auf zwei westindische Inseln Frankreichs.248 In ihrem 

Auftrag, dort die revolutionären Ziele zu verkünden und die Befreiung der Schwarzen zu 

veranlassen, sieht er die eigentliche Voraussetzung und nicht die Verhinderung von 

ähnlichen Aufständen, wie sie schon auf St. Domingo „unersetzlichen Schaden“249 

angerichtet haben. La Cretelle beschreibt die Schwarzen als „unwissende und barbarische 

Menschen“250, unfähig mit der eigenen Freiheit und geschweige denn mit Waffen 

umzugehen. Auch er geht also davon aus, dass der Zustand der Freiheit nicht für alle 

Menschen angemessen ist, sondern manche Völker gar zum Dienst an anderen vorgesehen 

sind. Neben diesem „Standesdenken“ wird hier auch die eigene Erfahrung mit den 

revolutionären Ereignissen in Frankreich als weiterer Grund für seine ablehnende Haltung 

gegenüber der Abolition deutlich: „Möchten wir doch zugleich gegen alle Menschen 

menschlich sein und nicht zu der Zeit, da wir hier die Revolution beendigen wollen, sie 

immer von neuem wieder in den Colonien anfangen.“251

In anderen Berichten bekommen die Schilderungen von Sklavenaufständen abenteuerliche 

Züge; die kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen rebellierenden Sklaven und 

kolonialen Machthabern wird darin zur Kulisse spektakulärer Kampfszenen und 

Befreiungsaktionen. Der „Hospital-Agent“ Chambelland etwa lässt 1805 die deutschen 

Leser der Zeitschrift Minerva an seiner dramatischen Flucht vor den ihn „verfolgenden 

Mördern“ teilhaben.252 Er beschreibt die grausamen Metzeleien, deren Zeuge er eines 

Morgens auf der „Schildkröteninsel“ wurde, wie er seine Gegner überwältigen, fliehen und 

sich nach aufreibendem Versteckspiel auf ein französisches Schiff retten konnte. Die 

dramatischsten und spannendsten Situationen, Gefechte und scheinbar aussichtslose 

Momente seiner Flucht, schildert er im Präsens; auf diese Weise lässt er seine Leser die 

Ereignisse direkt aus seiner Perspektive miterleben:  
Es war halb drey des Morgens, als ich von dem durchdringenden Geschrey der Unglücklichen, 

die man mordete, und durch das Geheul ihrer Mörder aus dem Schlaf aufgeschreckt wurde.[...] 

 
248 LaCretelle, C.J.D. de: “Ueber die Inseln Frankreich und Bourbon.” In: Minerva. Hrsg. von J.W. v. 
Archenholz. Hamburg: 1797/1, S. 114-118. 
249 LaCretelle, “Ueber die Inseln Frankreich und Bourbon”, S. 115. 
250 Ebd. 
251 LaCretelle, “Ueber die Inseln Frankreich und Bourbon”, S. 117. 
252 Chambelland: “Empörung der Neger auf der Schildkröteninsel in der Nacht vom 28sten Pluviose, J. 11. 
(Februar 18. 1803).” In: Minerva. Hrsg. von J.W. v. Archenholz. Hamburg: 1805/2, S. 459 - 466. 



  82
  
   

                                                

Einer dieser Buben packt mich am Halse, an meinem Hemdekragen, während andre über meine 

Unglücksgefährten herfallen und ihn erwürgen; er fällt todt zu meinen Füßen. Ich indeß 

kämpfe wie ein Verzweifelter mit meinem Gegner, indem ich ihm mein zerrissenes Hemde 

überlasse, ihn aber durch einen Faustschlag zu Boden strecke, mit mitten durch die in meinem 

Wege Stehenden durchschlage und in den Garten springe.[...]253

Dem reißerischen Ton seines Berichts entspricht die Schwarzendarstellung. Der Verfasser 

zeichnet seine schwarzen Gegner und Verfolger als unerbittliche, laut schreiende, 

blutrünstige Meute. Das menschliche Angesicht, das die Abolitionisten den Schwarzen 

zugestanden hatten, ist hier wieder vollständig verschwunden. Und auch an einer 

sachlichen Diskussion der von Abolition und Befreiungskampf der Rebellen besteht 

keinerlei Interesse mehr. 

Dass die kriegerischen Auseinandersetzungen in den Sklavenkolonien während der späten 

1790er Jahre einen Stimmungsumschwung zu Lasten der Abolition bewirkten, 

dokumentiert der ebenfalls 1805 in der Minerva erschienene Artikel Neue Greuel der 

Neger in St. Domingo.254 Der anonyme, wahrscheinlich französische Verfasser wendet sich 

heftig gegen die Aufständischen, die „schwarzen machthabenden Unholde“255, und vor 

allem gegen amerikanische Händler und Seefahrer, da sie jene mit ihren Lieferungen 

unterstützten. Neben der Kritik an den Amerikanern für ihre Geschäfte mit den Rebellen 

klingt in dem Artikel auch Parteinahme für Napoleon, der die Sklaverei ja bekanntlich 

wieder einführen wollte, mit. Von ihm, dem „Kaiser“, wünscht der Autor ein „ernsthaftes 

Wort mit der Americanischen Regierung“256 über das Geschäftsgebaren der eigenen 

Landleute.  

Archenholz, der „Bearbeiter“ des Artikels, war noch 1795 Unterstützer der Abolition und 

glühender Wilberforce-Bewunderer, wie aus einem selbst durch ihn verfassten Kommentar 

zu einem Wilberforce-Portrait deutlich wird.257 Dass er zehn Jahre später kommentarlos 

eine derartig eindeutige Stellungnahme der Gegenseite übersetzte und veröffentlichte, zeigt 

umso mehr, dass nicht nur in den kolonialen Mutterländern, sondern auch in Deutschland 

der Zweifel an den freiheitlichen Zielsetzungen der schwarzen Sklaven bzw. an ihren 

gewalttätigen Mitteln, mit denen sie diese durchzusetzen versuchten, wuchs. Auch in den 

Stücken, die sich mit Sklavenaufständen befassen und Rebellenführer als Protagonisten 
 

253 Chambelland: “Empörung der Neger auf der Schildkröteninsel”, S. 461. 
254 Archenholz, J.W. von [Bearbeiter]: „Neue Greuel der Neger in St. Domingo.“ In: Minerva. Hrsg. von J.W. 
v. Archenholz. Hamburg: 1805/2, S. 292-299. 
255 Archenholz [Bearb.], „Neue Greuel der Neger in St. Domingo“, S. 293. 
256 Archenholz [Bearb.], „Neue Greuel der Neger in St. Domingo“, S. 294. 
257 Vergl. Archenholz, J.W. von: „Der Parlaments-Redner Wilberforce.“ In: Minerva. Hrsg. von J.W. v. 
Archenholz. Hamburg: 1795/4, S. 567-568. Darin preist er nicht nur Wilberforces Eloquenz, sondern vor 
allem seine „Gutmüthigkeit“ und Frömmigkeit. 



  83
  
   
machen, ist dieser Stimmungsumschwung erkennbar. 

 

 

3.3. Selbstreflexion und Selbstkritik: Deutsche Akzentsetzungen in der Sklaverei- und 

Schwarzenthematik 

 

Die deutsche interessierte Öffentlichkeit war also, wie die zahlreichen Übersetzungen 

ausländischer Artikel zeigen, seit den 1780er Jahren mit Informationen über den Stand der 

Auseinandersetzungen über Sklaverei und Sklavenhandel bestens versorgt. Man wusste 

von den richtungsweisenden Gerichtsprozessen, von den Aktivitäten der Association for 

the Abolition of the Slave Trade, von den Aufständen und Kämpfen in den Kolonien, 

kannte die Argumentationsstrategien beider Seiten und konnte sogar den Verlauf einiger 

Parlamentsdebatten genau verfolgen.258  

Neben der Rezeption englischer und französischer Positionen, die hier anhand einiger 

Beispiele nachgezeichnet wurde, entstand unter dem Einfluss der aus dem Ausland 

kommenden Informationen eine eigene und spezifisch deutsche Variante der 

Sklavereidebatte, die neue Schwerpunkte setzte, die Kontroverse verstärkt auf die hiesigen 

Gegebenheiten und die aktuell auf den Nägeln brennenden Fragen ausrichtete. 

1829 kommentierte Goethe diese Zeit rückblickend mit folgenden Worten:  
Während aber die Deutschen sich mit Auflösung philosophischer Probleme quälen, lachen uns 

die Engländer mit ihrem großen praktischen Verstande aus und gewinnen die Welt. Jedermann 

kennt ihre Deklamationen gegen den Sklavenhandel, und während sie uns weis machen 

wollen, was für humane Maximen solchem Verfahren zugrunde liegen, entdeckt sich jetzt, 

dass das wahre Motiv ein reales Objekt sei, ohne welches es die Engländer bekanntlich nie tun 

und welches man hätte wissen sollen. An der westlichen Küste von Afrika gebrauchen sie die 

Neger selbst in ihren großen Besitzungen, und es ist gegen ihr Interesse, dass man sie dort 

ausführe.259

Pragmatismus und Gewinnstreben verkleidet als moralische Dünkel sind die Vorwürfe, die 

nicht nur Goethe Anfang des 19. Jahrhunderts in Deutschland der englischen Bewegung 

                                                 
258 Ein bemerkenswertes Beispiel für die umfangreiche Rezeption englischer Abolitionstexte in deutschen 
Gelehrtenkreisen ist Johann Jacob Sells Versuch einer Geschichte des Negersclavenhandels. (Halle: Johann 
Jacob Gebauer 1791.) Neben Beschreibungen über die Bedingungen der Überfahrt und Plantagenarbeit, bei 
denen er sich sowohl um Wissenschaftlichkeit als auch emotionale Ansprache seiner Leser bemüht und sich 
u.a. auf die Untersuchungen Clarksons beruft, widmet er ein ganzes Kapitel der Geschichte der britischen 
Abolitionsbewegung. Im letzten Kapitel, „Anzeige der Schriften für und wider die Abschaffung des 
Sklavenhandels“, findet sich eine umfangreiche Zusammenstellung der bis dato erschienenen englisch-, 
französisch- und deutschsprachigen Beiträge zur Sklavereithematik. 
259 J. W. Von Goethe: Gespräche mit Eckermann. 1. September 1829. Zitiert nach Bitterli, Die Entdeckung 
des schwarzen Afrikaners, S. 154. 



  84
  
   

                                                

machte. Demgegenüber scheint er den Deutschen einen Mangel an Realitätsbezug 

vorzuhalten. Trotz sachlicher Ungenauigkeiten260 trifft Goethes Äußerung damit den 

Unterschied zwischen deutscher und englischer Abolitionsdebatte im Kern: Eine deutsche 

Diskussion über Sklaverei musste einen Sonderweg gehen, schon weil das politische und 

ökonomische Tagesgeschäft in den deutschen Ländern nicht vom Sklavenhandel oder 

Plantagen in Übersee abhing.  

Die Abolitionsfrage war in Deutschland also viel weniger brisant und mit weniger 

praktischen Konsequenzen verbunden, als dies in England, Frankreich oder den 

Niederlanden der Fall war. In den Sklavenhalternationen betraf die Abolitionsfrage direkt 

die wirtschaftliche und politische Existenz und die eigene moralische Integrität. Zu welch 

umständlichen und vielschichtigen Argumenten die britischen Abolitionisten vor diesem 

Hintergrund greifen mussten, ist bereits dargelegt worden. Geradezu erstaunlich scheint es 

da, dass unter deutschen Intellektuellen, zwar mit etwas Verspätung gegenüber England 

und Frankreich, dennoch eine intensive und umfangreiche Diskussion geführt wurde – 

obwohl das Thema in Deutschland ja eine solche pragmatische Dringlichkeit vermissen 

ließ.  

Einige Vermutungen über mögliche Gründe sind bereits angedeutet worden. So wurde im 

Kontext der aufklärerischen Freiheits- und Gleichheitsdiskurse, bürgerlichen 

Tugendideale, erweckungstheologischen Bewegungen und monogenistischen Entwürfe 

einer Menschheitsgeschichte ein neues ethisches Koordinatensystem geschaffen, in dem 

auch die Einstellung gegenüber der Versklavung fremder Völker neu hinterfragt werden 

musste.261 Andersherum ließen sich die großen Themen, die am Ende des 18. Jahrhunderts 

auf den Nägeln brannten, exemplarisch und sehr anschaulich an der Sklavereifrage 

 
260 Die Vorwürfe trafen längst nicht auf die ganze Bewegung zu. Die westafrikanischen Siedlungen, auf die 
er sich hier bezieht, waren als Sklavereifreistätten und nicht als Sklavengesellschaften gegründet worden.  
261 Einen noch sehr unbedarften Umgang mit der Thematik zeigt Mathias Christian Sprengel in seinem 1779 
verfassten, umfangreichen Überblick über die Geschichte des Sklavenhandels. (Sprengel, Mathias Christian: 
Vom Ursprung des Negerhandels. Ein Antrittsprogramm. Halle: Johann Christian Hendel 1779) 
Bewertungen tauchen in dieser ausführlichen, in der Antike einsetzenden Geschichte des Handelns mit 
Afrikanern allenfalls in Randbemerkungen oder Fußnoten auf. Während versklavte Indianer bedauert 
werden, erregt ein gleiches Schicksal der Afrikaner hier offensichtlich noch keine moralischen Zweifel. 
Beiläufige Äußerungen, wie „alle Neger sind geborene Sklaven“, klingen bei Sprengel wie 
Selbstverständlichkeiten und werden von ihm nicht weiter hinterfragt. Seine Argumente entsprechen also den 
Allgemeinplätzen, mit denen die Akteure des Sklavenhandels ihr Tun rechtfertigten, bevor sie sich von 
Angriffen der Abolitionisten herausgefordert sahen und eine eigene Apologie entwickelten.  
Das gilt auch für eine 1780 in der Allgemeinen Deutschen Bibliothek erschienene Rezension von Sprengels 
Schrift, die sich ebenfalls ganz auf das Nachzeichnen wichtiger Daten und Entwicklungen des 
transatlantischen Handels beschränkt und Las Casas dafür lobt, mit seiner Empfehlung, Afrikaner als Sklaven 
nach Übersee zu bringen, „Südamerika von einer gänzlichen Entvölkerung gerettet“ und mit Arbeitskräften 
versorgt zu haben. (Köhler, J.B.: „Sprengel, M.C.: Vom Ursprung des Negerhandels. Ein Antrittsprogramm. 
Rezension.“ In: Allgemeine deutsche Bibliothek. Bd. 42. 1780, 2.St., S. 489-496). 



  85
  
   

                                                

abhandeln.262 Die aus Frankreich und vor allem aus England nach Deutschland 

hereinschwappende Debatte sowie die Nachrichten vom Freiheitskampf der Abolitionisten 

und Rebellen boten sich für eine Funktionalisierung in diesen Kontexten bestens an. Im 

Laufe der fünf Jahrzehnte, in denen der deutsche Sklavereidiskurs hier verfolgt wird, sind 

dabei unterschiedliche thematische Zusammenhänge zu beobachten, die je nach Zeitpunkt 

und allgemeiner Befindlichkeit an die Sklavereithematik „andockten“ und diese ihrerseits 

mit unterschiedlichen Inhalten und Fragestellungen füllten. 

 

Erste Aufmerksamkeit fanden Sklavereithematik und britische Abolitionsbestrebungen in 

Deutschland bereits in den 1770er Jahren, also noch nicht einmal 10 Jahre nach den ersten 

Gerichtsfällen (Fall Jonathan Strong 1765, Somerset Case 1772) und noch vor der 

Formierung einer geschlossenen Abolitionsbewegung in England. Aus dieser Zeit stammen 

die ersten abolitionistischen Artikel in Christian Schubarts 1774 gegründeter Augsburger 

Zeitschrift, der Deutschen Chronik263. Schubarts Interesse galt vor allem dem 

amerikanischen Unabhängigkeitskrieg; in seinen detaillierten und oft bitter-ironischen 

Kommentaren, in denen er seine Leser über die Kampfeshandlungen informierte, bezog er 

eindeutig Stellung für den Freiheitskampf der Amerikaner und verband diese mit einer 

eindeutigen, auf Deutschland bezogenen Absolutismus- und Adelskritik.264  

Schubarts Beiträge zur Sklavereithematik sind in diesem sehr politischen, anti-

absolutistischen wie anti-imperialistischen Rahmen zu lesen. In einem als Anklage265 

betitelten Beitrag vom 15.7.1777 geht Schubart offen mit denen ins Gericht, von deren 

„Geißel das Blut der Unglücklichen troff“266: mit den Sklavenhändlern und -Besitzern. Der 

nur anderthalb Seiten lange Artikel enthält bereits einige der Argumente, die die deutsche 

Auseinandersetzung mit der „Negersklaverei“ während der folgenden drei Jahrzehnte 

prägen sollten. Der Überzeugung der Sklavereibefürworter, „die unglücklichen Negern 

wären zur Tugend und zu guten Handlungen weniger fähig als andere Menschen“267, 

widerspricht er mit Verweisen auf die Augenzeugenberichte eines Pater Nikolson. Dieser 
 

262 Das zeigt allein die Vielfalt an thematischen Zusammenhängen, in denen „Sklaverey“ als Begriff nicht nur 
im engen Sinne für das Besitz- und Verfügungsverhältnis zwischen „Negersklaven“ und westindischen 
Pflanzern, sondern ganz allgemein und auch zur Beschreibung von Unfreiheit und Bevormundung im 
eigenen Kulturraum verwendet wurde – wie etwa der Situation der Bauern und Leibeigenen, geistiger 
Abhängigkeit oder kultureller wie politischer Hegemonien. 
263 Christian Friedrich Daniel Schubart: Aus der Deutschen Chronik (1774-77) und Schubarts vaterländische 
Chronik (1787-1791). In: Schubarts Werke in einem Band. Berlin / Weimar: Aufbau 1965. 
264 Diese Haltung, die er auch in seinen Berichten über Amerika offen äußerte, brachte ihn 1777 für 10 Jahre 
ins Gefängnis. 
265 Schubart, Christian: „Anklage“. In: Deutsche Chronik (1774-77), S. 85-87. 
266 Schubart, Christian: „Anklage“. In: Deutsche Chronik (1774-77), S. 87. 
267 Schubart, Christian: „Anklage“. In: Deutsche Chronik (1774-77), S. 86. 



  86
  
   

                                                

erzählte von Sklaven, die todesmutig ihren Herren zu Hilfe eilten oder das eigene Leben 

für das ihrer Kinder opferten und damit Selbstlosigkeit, Aufopferungsbereitschaft, 

Tapferkeit und ein „edles Herz“ bewiesen.268

Zwar weiß Schubart auch von einem Hang zur Eigenliebe und Prahlerei, doch sei bei den 

Schwarzen Intelligenz grundsätzlich vorhanden. Wenn man diese nicht erkennen könne, so 

sei die Sklaverei Ursache der geistigen Abstumpfung und nicht umgekehrt angeborene 

Dummheit ein Rechtfertigungsgrund für Freiheitsberaubung: „Kurz, man bemerkt bei den 

Negern, daß sie alle menschliche Anlagen haben und daß sie nur der Sklavenstand, den sie 

so schrecklich dulden müssen, unter uns herabsetze.“269 Mit dem emphatischen Freiheits- 

und Gleichheitsdenken, aus dem heraus Schubart sich gegen die Ständegesellschaft 

wandte, zog er also auch gegen die Sklaverei zu Felde. Wie für die benachteiligten 

Bevölkerungsgruppen innerhalb der eigenen Gesellschaft forderte er, überzeugt von der 

Gleichheit aller Menschen, auch für andere ihrer Freiheit beraubte Völker eine Gleichheit 

von Lebensbedingungen, Bildungsmöglichkeiten und individuellen Entwicklungschancen 

– die Argumentationsstruktur ist die gleiche.  

Schubarts Haltung, die die grundsätzliche Ablehnung jeglicher Freiheitsberaubung oder 

Benachteiligung, sei sie politischer, gesellschaftlicher oder kultureller Art, mit dem 

Engagement für die Abolition verband, sollte auch in den folgende Jahrzehnten die 

deutsche Debatte prägen. Dabei nutzten nicht nur Liberale die Auseinandersetzung über 

das Schicksal der Schwarzen als wirkungsvolles Vehikel zum Transport ihrer Ideen; auf 

der Gegenseite, bei reaktionären Vertretern wie dem Göttinger Christoph Meiners etwa, 

wurde die Sklavereithematik ebenso gerne herangezogen, um als Beweis einer natur- bzw. 

gottgegebenen Verschiedenheit der Menschen und als Exempel einer gelungenen, diesen 

Unterschieden Rechnung tragenden „Arbeitsteilung“ zu dienen. 

 

Neben den innenpolitischen Themen prägte auch die Debatte über die menschliche „Natur“ 

bzw. einen menschlichen „Naturzustand“ mit den Fragen nach Ursprung und 

Entwicklungsgeschichte der Menschheit zunehmend die Vorstellungen über 

 
268 Geschichten dieser Art kursierten auch in Deutschland in zahlreichen Zeitschriften, Reiseberichten, 
Länderbeschreibungen, anthropologischen Studien und abolitionistischen Kampagnen. Unter den Anekdoten 
über die Eigenschaften fremder Völker, die man wild, mit oder ohne die Angabe des Vorlagentextes kopierte, 
standen diese Geschichten über das tragische Schicksal und den helden- und tugendhaften Charakter der 
Sklaven besonders hoch im Kurs. In den Sklavenstücken tauchen sie in Rückblenden und Erzählungen der 
weißen Heimkehrer, Kapitäne und guten Plantagenbesitzer wieder auf. Es ist zwar nicht möglich, die 
Rezeptionswege, die diese legendenhaften kurzen Narrationen gingen, im Einzelnen von ihrem ersten 
Auftauchen in Deutschland bis zu ihrer Dramatisierung nachzuvollziehen. Doch Schubarts Beitrag in seiner 
Deutschen Chronik ist mit Sicherheit einer der ersten dieser Art. 
269 Schubart, Schubart, Christian: „Anklage“. In: Deutsche Chronik (1774-77), S. 87. 



  87
  
   

                                                

Schwarzafrikaner und die Haltung, die man gegenüber ihrer Versklavung einnahm. In den 

anthropologischen Betrachtungen dieser Zeit rückte im späten 18. Jahrhundert nach dem 

Indianer und „Südseeinsulaner“ der Schwarze an prominente Stelle; „Negerschädel“ 

standen bei den vermessungs- und sammlungswütigen Naturwissenschaftlern und anderen 

Gelehrten besonders hoch im Kurs. Die Frage nach der Stellung des Schwarzen innerhalb 

einer Kette der Daseinsformen, einer „great chain of being“, nach möglichen anatomischen 

Hinweisen für oder gegen ihre Verwandtschaft mit der eigenen weißen „Race“, nach 

Gleichheit oder Ungleichheit also, waren in Deutschland personell und thematisch mit der 

zeitgenössische Debatte zur Sklavereithematik besonders eng verknüpft. 

Gleich zwei für das deutsche Schwarzenbild sehr folgenreiche Werke erschienen Mitte der 

1780er Jahre: Pieter Campers Über den natürlichen Unterschied der Gesichtszüge in 

Menschen verschiedener Gegenden und verschiedenen Alters270 und Samuel Thomas 

Sömmerings Über die Verschiedenheit des Mohren vom Europäer271. Beide näherten sich 

der Thematik an, indem sie den Körperbau von Schwarzen vergleichend und abgrenzend 

zum einen zum „weißen, mitteleuropäischen“ Körper, zum anderen zur Physiognomie von 

Menschenaffen in Beziehung setzen; beide suggerierten dabei zumindest implizit eine 

Animalität schwarzer Menschen und nahmen darüber gleichzeitig eine anthropologische, 

kulturelle bzw. ästhetische Selbstpositionierung vor.  

Die starke Selbstreflexivität anthropologischer Arbeiten dieser Zeit wird in Campers 1785 

erschienenem Aufsatz besonders anschaulich. An den Schädeln von Affen und Menschen 

verschiedener Herkunft entdeckte er, dass sich die Unterschiede der Profile hauptsächlich 

an den verschiedenen Winkeln „einer von der Stirn zur Oberlippe gezogene Linie“272 zur 

Kieferlinie festmachen lassen und dass sich, ordnet man die Köpfe aufsteigend nach der 

Neigung dieses Winkels, eine Reihung ergibt, die bei kleinen Affen beginnt, sich über 

Menschenaffen, Schwarzafrikaner, „Kalmukken“ und Europäer fortsetzt und schließlich 

bei den Köpfen der alten Griechen, wie sie in antiken Darstellungen mit ihrem steilen 

Profil dargestellt sind, endet. Diese Folge von verschiedenen Schädelformen wird von 

 
270 Peter Camper: Über den natürlichen Unterschied der Gesichtszüge in Menschen verschiedener Gegenden 
und verschiedenen Alters; über das Schöne antiker Bildsäulen und geschnittener Steine; nebst Darstellung 
einer neuen Art, allerlei Menschenköpfe mit Sicherheit zu zeichnen. (1786) Nach des Verfassers Tode 
herausgegeben von seinem Sohne Adrian Gilles Camper. Übers. Von S. Th. Soemmering. Berlin: Vossische 
Buchhandlung 1792. 
271 Soemmering, Samuel Thomas: Über die körperliche Verschiedenheit des Negers vom Europäer (1785). 
In: S. T. Soemmerings Werke. Bd. 15. Bearb. und hrsg. von Sigrid Oehler-Klein. Suttgart: Gustav Fischer 
Verlag1998. 
272 Camper, Über den natürlichen Unterschied der Gesichtszüge in Menschen, S. xv. 



  88
  
   

                                                

Camper vor allem auch als im ästhetischen Sinne „aufsteigend“ verstanden, von hässlich 

zu schön. 

Zwar betont Camper an mehreren Stellen, dass er die Schwarzen zum Menschengeschlecht 

zählt und nichts von den verbreiteten Spekulationen hält, Schwarze seien zivilisierte 

Orang-Utans oder mit ihnen verwandt.273 Seine vergleichenden Ausführungen, in denen er 

„Neger“ und Menschenaffen in einem Atemzug nennt und ihre „bewunderungswürdige 

Gleichheit“ betont, suggerieren jedoch etwas anderes und laden sehr wohl dazu ein, die 

von Camper „entdeckte“ Ähnlichkeit auf mehr als nur auf ihren Gesichtswinkel zu 

beziehen.274  

Gerade die graphischen Darstellungen der nebeneinander gestellten Profile können aus 

heutiger Perspektive durchaus wie eine Vorwegnahme darwinistischer Theorien aufgefasst 

werden, die dem Schwarzen darin die degradierende Position eines evolutionären 

Übergangsstadiums zwischen Mensch und Tier zuweisen würden. Wenn eine solche Lesart 

von Camper zwar nicht beabsichtig gewesen sein kann, müssen seine 

Schwarzendarstellungen doch vor dem Hintergrund der im 17. Jahrhundert von Leibniz 

und Locke geprägten und auch noch im ausgehenden 18. Jahrhundert verbreiteten, 

Vorstellung einer „scala naturae“ oder „great chain of being“ aller Organismen betrachtet 

werden. Auch noch zu Campers Zeiten waren Naturforscher auf der Suche nach den 

passenden „Zwischengliedern“, nach Mittelgeschöpfen zwischen Mensch und Tier, die 

man wegen des dortigen „menschlichsten Viehs“ und der „viehischsten Menschen“ 

einhellig in Afrika vermutete (s.o.).275 Liest man seine Schädelvergleiche als graphische 

Darstellung eines Ausschnitts der großen, von den einfachen zu den immer komplexeren 

und intelligenteren Lebewesen aufsteigenden Seinskette, so werden hier nicht nur 

Wertungen über Neigungswinkel von Profilen und deren „Schönheit“ getroffen, sondern 

auch Aussagen über Intelligenz und Zivilisationsgrad der abgebildeten Völker gemacht.276 

Die „Völker von Europa“, die Camper ohne zu zögern als „nicht nur die weißesten, 

sondern auch die schönsten und wohlgestaltetsten der ganzen Erde“277 bezeichnet, ordnet 

er dabei ganz selbstverständlich den anderen Völkern über und nur den antik-griechischen 

Kunstbildern vom Menschen unter. 

 
273 Vergl. Camper, Über den natürlichen Unterschied der Gesichtszüge in Menschen, S. 17. 
274 Vergl. Camper, Über den natürlichen Unterschied der Gesichtszüge in Menschen, S. 16. 
275 Vergl. hierzu Martin, Schwarze Teufel, edle Sklaven, S. 203ff. 
276 Camper selbst vermutete eine Korrelation zwischen Gesichtslinie und Intelligenz, da eine flachere 
Gesichtslinie zu einem niedrigeren Schädelvolumen und damit zu einer geringeren Größe des Gehirns führe. 
277 Camper, Über den natürlichen Unterschied der Gesichtszüge in Menschen, S. 6. 



  89
  
   

                                                

Auch Thomas Soemmering, Leibarzt am Hof des Landgrafen Friedrich II. von Kassel, 

beschäftigte sich mit der Schwarzenthematik im Kontext anthropologischer und 

physiologischer Fragestellungen. Auch in seinen medizinischen Vergleichen zwischen 

Schwarzen, Weißen und Menschenaffen ist eine selbstreflexive Komponente von 

vornherein angelegt. Expliziter als Camper verknüpfte er mit seinen Untersuchungen 

eigene Stellungnahmen zur „Negersklaverei“, die er als unmoralisch ablehnte. 

Soemmering befürwortete sowohl die These von der Einheit des Menschengeschlechts als 

auch die der Zugehörigkeit der Schwarzen zu ebendiesem. In Über die Verschiedenheit des 

Mohren vom Europäer veröffentlichte er die Ergebnisse von Obduktionen, die er in den 

70er und 80er Jahren an verstorbenen Afrikanern aus der Mohrenkolonie am Hofe seines 

Arbeitgebers vorgenommen hatte. Über anatomische Untersuchungen wollte er Aufschluss 

über den Intellekt, charakterliche Stärken, physische und psychische Anfälligkeiten seiner 

schwarzen Forschungsobjekte gewinnen. Damit teilte auch Soemmering mit vielen seiner 

aufgeklärten Zeitgenossen die Vorstellung, zwischen Körper und äußerem 

Erscheinungsbild eines Menschen auf der einen und seinem emotionalen, seelischen und 

intellektuellen „Innenleben“ auf der anderen Seite bestünde eine bedeutsame 

Entsprechung; er war jedoch der erste, der dieses Analogiedenken direkt zum Anlass 

nahm, einen schwarzen Körper unter sein Seziermesser zu legen und anhand anatomischer 

Untersuchungen Rückschlüsse auf dessen Intelligenz zu ziehen.  

Obwohl Soemmering wiederholt das Gegenteil behauptete278, offenbart sich eine gewisse 

wissenschaftliche Voreingenommenheit schon in der Formulierung seiner Fragestellung: 
[...] ob im Baue und in der Einrichtung des Körpers sich etwa Verschiedenheiten, sichere, 

bestimmte, merkliche, nicht blos zufällige Unterschiede, finden, die dem Mohren eine niedrigere 

Staffel am Throne anzuweisen scheinen.279

Alle minutiös in 76 Paragraphen aufgeführten Beobachtungen legt Soemmering so aus, 

dass sie seine zentrale These stützen: Der Schwarze sei zwar der Spezies „Mensch“ 

zuzurechnen, darin aber am wenigsten entwickelt und einigen hoch entwickelten Tieren 

(den Affen) näher als dem Europäer.280 Die Inferiorität der Afrikaner will er mit einer 

eigens entwickelten Formel nachweisen, mit der er der intellektuellen Fähigkeiten eines 

Lebewesens anhand dessen Physiognomie habhaft zu werden versucht: Da bei seinen 

obduzierten Leichen das Gehirn im Verhältnis zur Dicke der Nervenbahnen, die Gehirn 
 

278 Vergl. Soemmering, Über die körperliche Verschiedenheit des Negers vom Europäer, S. XIX und 161.  
279 Soemmering, Über die körperliche Verschiedenheit des Negers vom Europäer, S. XI. 
280 Vergl. Soemmering, Über die körperliche Verschiedenheit des Negers vom Europäer , §69. 
Auf die Menschlichkeit der Schwarzen schließt Soemmering u.a. aus ihrem aufrechten Gang (§72), auch die 
bei Weißen und Schwarzen gleiche Farbe von Gehirn und Sperma sprechen laut Soemmering dafür (Vergl. 
§41 und §49). 



  90
  
   

                                                

und Sinnesorgane verbinden, kleiner war als bei zum Vergleich herangezogenen weißen 

Körpern, schloss er auf eine geringere „wahre“ Menge an Geisteskraft: „Analogisch 

nemlich lässt sich nun aus der Anmerkung, daß die Nerven im Neger stärker sind, folgern, 

das Gehirn im Neger sei kleiner, als im Europäer.“281

Diese „Intelligenz-Formel“ beweist für Soemmering zum einen die Überlegenheit des 

Menschen, „dem Ersten Geschöpf“, gegenüber den übrigen Lebewesen, gleichzeitig aber 

auch die Inferiorität der Schwarzafrikaner innerhalb des Menschengeschlechts.282

Über die Verschiedenheit des Mohren ist in mehrerlei Hinsicht ein zentraler Text in der 

deutschen Debatte über eine anthropologische Einordnung des Schwarzen und seine 

Rechte. In vielen Aufsätzen, Vorlesungen und Zeitschriftenartikeln stützten sich die 

Autoren auf Sömmerings Untersuchungen und machten ihre oft gegensätzlichen Urteile an 

den gleichen Annahmen über biologische Anlagen, geistige Fähigkeiten und Position des 

Schwarzen in der Naturgeschichte fest.283 (Erst 1837 wurde von Friedrich Tiedemann in 

Das Hirn des Negers mit dem des Europäers und Orang-Outangs verglichen der erste 

Versuch unternommen, die von Soemmering und Camper suggerierte Nähe zwischen 

schwarzen Menschen und Menschenaffen medizinisch zu widerlegen und nachzuweisen, 

 
281 Vergl. Soemmering, Über die körperliche Verschiedenheit des Negers vom Europäer , S. 67 und 237. 
282 Vergl. Soemmering, Über die körperliche Verschiedenheit des Negers vom Europäer , §59, 60 und 69. 
283 Unter anderem beriefen sich Theophil Friedrich Ehrmann und E. A. W. Zimmermann in ihren völker- und 
naturkundlichen Werken auf Soemmering: 
„Besonders suchte aber Soemmering den Vorzug des Weißen vor dem Neger auf folgende Weise dazuthun. 
Physiologisch denkt man sich das Gehirn aus zwei Theilen bestehend;[...] Der zweite Theil dient dann 
hauptsächlich zu der Verbindung der Nerven mit den höheren Funktionen des Gehirns, welche wir die 
geistigen nennen. Und gerade dieser letztere Theil des Gehirns ist bei dem Menschen bedeutend größer als 
bei den Thieren; und wiederum bei dem Weißen größer als bei dem Neger.“ Kopfstellung des Schwarzen[...]: 
„eine Lage, die bei den Affen sich noch stärker zeigt. Dieß mit der Farbe der Haut zusammengenommen, 
mag hier hinreichend sein, um den nicht unbedeutenden Unterschied des Negers vom Europäer in Rücksicht 
des oberen Körpers kenntlich zu machen.“[...] „Das Resultat aus alle diesem ergäbe dann, dass die Negerrace 
im Ganzen genommen eine Stufe tiefer stände, also dem Thiere sich näher fände, als der Weiße. Und wenn 
es daher gleich nicht zu läugnen steht, dass der Neger mit uns von ein und derselben Art ist, wenn man ihm 
ferner weder Talente noch manche sehr schätzbare Seiten des Charakters absprechen kann, so würde dennoch 
das afrikanische Klima nie ganze Nationen hervorbringen, die sich der großen Vorzüge der Europäer rühmen 
könnten.“ (Zimmermann, F. U. W. von: Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten Entdeckungen. Ein 
Lesebuch für Geographie, Völkerkunde, Produktenlehre und den Handel. Erster Theil. Guinea. Leipzig: Bei 
Gerhard Fleischer dem Jüngern 1810, S. 235f) 
„Überhaupt ist die Kopfbildung des Negers mehr thierisch und nähert sich, wie gesagt, der des Affen. Die 
Form des Negernschädels ist gerade das Gegentheil der als Ideal der Schönheit angenommenen griechischen 
Kopfbildung.“ (Ehrmann, Theophil Friedrich: Neueste Länder- und Völkerkunde. Ein geographisches 
Lesebuch für alle Stände. Achter Band: Afrika überhaupt; Nord- und Mittelafrika. Weimar: Verlage d. 
geograph. Instituts 1809, S. 52f.)  
Wie aus dem Briefwechsel Herder-Soemmering hervorgeht, hat auch Herder in seinen Ideen Soemmering, 
den er sehr schätzte, noch nachträglich zitiert. (Vergl. Soemmering an Herder vom 15. 6. 1785 und Herder an 
Soemmering vom 28. 2. 1785. In: Soemmerings Briefwechsel. S. T. Soemmerings Werke. Bd. 19. Bearb. und 
hrsg. von Sigrid Oehler- Klein. Suttgart: Gustav Fischer Verlag 1998, S. 98f und S. 140). 



  91
  
   

                                                

dass Gewicht des Gehirns oder sein Verhältnis zu den Nervenbahnen nichts mit der 

Intelligenz eines Menschen zu tun haben.284) 

Besonders im Nachhinein erweisen Sömmerings Thesen sich damit als äußerst 

problematisch und folgenreich für die deutsche Debatte über Stellung und Rechte der 

Schwarzen: Denn die detailliert beschriebenen Vergleiche mit Affen führten häufig dazu, 

dass nicht, wie von Sömmering im Nachhinein beteuert, ihr Menschsein, sondern ihre 

Nähe zum Tierreich als Hauptbotschaft seiner Veröffentlichungen aufgefasst und verbreitet 

wurde. So etwa in einer Rezension von 1786, die im Magazin für das Neueste aus der 

Physik und Naturgeschichte285 erschien. Die Zeitschrift sollte sich in den folgenden Jahren 

zu einem wichtigen Diskussionsforum für anthropologische Fragestellungen entwickeln; 

wissenschaftliche Größen wie Thomas Sömmering oder Johann Friedrich Blumenbach und 

viele weitere, weniger bekannte Autoren traten hier in einen Dialog über anatomische 

Untersuchungen und die anthropologische Positionierung der Schwarzen und ihre 

Versklavung.286 Der anonyme Sömmering-Rezensent beginnt hier seinen Artikel mit 

großer Entrüstung über die Erklärungen, mit denen Sklavenhalter ihr Verhalten gegenüber 

den „unglücklichen Negern“ rechtfertigen:  
Es scheint auch hier [wie bei den Haustieren], als ob die ganze stillschweigende Entschuldigung 

eines solchen Behandelns dahinaus lief, „sie lassen sichs nun einmal so gefallen, sind von Natur 

dazu eingerichtet, und beydes läßt sich auch nicht anders erwarten, weil sie tief unter dem 

Menschen stehen.287  

Soemmerings Studie wird also dafür gelobt, gegen solche Äußerungen die Menschlichkeit 

der Schwarzen nachgewiesen zu haben – nur um auf den folgenden acht Seiten anhand 

zahlreicher anatomischer Vergleiche von Hautbeschaffenheit, Körper- und Schädelbau und 

Nervendicke die Nähe des Schwarzen zum Affen darzulegen und mit der Feststellung zu 

schließen: 

 
284 Friedrich Tiedemann: Das Hirn des Negers mit dem des Europäers und Orang-Outangs verglichen. 
Heidelberg: Karl Winter 1837. 
285 Anonymus: „Sömmering, S.T.v: Abhandlung über die körperliche Verschiedenheit des Mohren vom 
Europäer. Frankfurt a.M., Mainz 1785. Rezension.“ In: Magazin für das Neueste aus der Physik und 
Naturgeschichte. Bd. 3. Hrsg. von L.C. Lichtenberg und J.H. Voigt. Gotha: 1786, S. 157-166. 
286 Auch Blumenbach veröffentlichte hier einige kurze Beiträge. Besonders in den Jahren bis 1790 finden 
sich neben solchen naturwissenschaftlichen Artikeln und Rezensionen auch kurze, spektakuläre Anekdoten, 
wie die Berichte von einer sich langsam entfärbenden Negerin oder einem schwarzafrikanischen 
Rechengenie. Vergl.: Anonymus: „Nachricht von einer weißgewordenen Negerin.“ In: Magazin für das 
Neueste aus der Physik und Naturgeschichte. 1788. Bd. 5, 2.St., S. 94-95. 
Anonym:Eckartshausen, K.v. In: Magazin für das Neueste aus der Physik und Naturgeschichte. 1790. Bd. 6, 
2.St., S. 186-187. 
287 Anonymus, „Sömmerring, S.T.v: Abhandlung über die körperliche Verschiedenheit des Mohren vom 
Europäer. Frankfurt a.M., Mainz 1785. Rezension“, S. 158. 



  92
  
   

                                                

Da nun die Nerven im Neger stärker sind, so ist das Gehirn bey ihm kleiner als beym Europäer, 

und hieraus lassen sich vielleicht einige historische Thatsachen von seiner Wildheit, 

Unbändigkeit und etwas mindern Fähigkeit zur feinern Kultur, erläutern.288  

Über die Soemmeringsche Positionierung des Schwarzen in einem naturgeschichtlich, 

klimatisch oder erblich begründeten Übergangsbereich zwischen Mensch und Tier, seine 

daraus gefolgerte Animalität und „Wildheit“ bestand bei vielen seiner Zeitgenossen 

Konsens; Meinungsunterschiede ergaben sich vor allem aus der unterschiedlichen 

Gewichtung der tierischen und menschlichen Anteile. Entsprechend ambivalent gestaltete 

sich die, mit der „Natur der Schwarzen“ argumentierende Auseinandersetzung über ihre 

Rechte. 

Naturforscher wie Johann Friedrich Blumenbach und Georg Forster zeigten sich bereits 

sehr sensibel für die Gefahren solch früh-rassistischer Ansätze und waren bemüht, die 

Gemeinsamkeiten zwischen Europäern und Afrikanern und vor allem ihre ebenbürtigen 

Fähigkeiten und Potentiale zu betonen.289 Von ihrem Freund Sömmering verlangten sie, 

die Zugehörigkeit der Schwarzen zum Menschengeschlecht stärker zu betonen. Georg 

Forster machte ihm 1785 den Vorschlag: 
Du könntest allenfalls noch begreiflich machen, dass der Mohr, der dem Weißen so weit 

nachsteht, hauptsächlich deswegen, weil er die Sprachorgane wie der Weiße hat, folglich 

sprechen kann, folglich eines Grads von Vernunft fähig ist, unter die Menschen gezählt werden 

müsse.290  

Wie das Zitat zeigt, widersprach Forster hier trotz seiner Bedenken gegen die zu engen 

Vergleiche von Schwarzen und Affen nicht grundsätzlich Sömmerings These von der 

Inferiorität der Schwarzen bzw. der geistigen Überlegenheit der angeblich weiter 

fortgeschrittenen Europäer.  

 
288 Anonymus, „Sömmerring, S.T.v: Abhandlung über die körperliche Verschiedenheit des Mohren vom 
Europäer. Frankfurt a.M., Mainz 1785. Rezension“, S. 166. 
289 Blumenbach, strenger Verfechter des Gleichheitsgedankens und überzeugt von der Klimatheorie, bezog 
unter anderem in Über die Verschiedenheiten im Menschengeschlechte Stellung zur Sklaverei: „Und als man 
dann den Ursachen nachspürte, welche diese Veränderungen hervorgebracht hatten, und sie in Klima, 
Nahrungsmitteln und andern ähnlichen Dingen fand, - dabey aber, durch eine natürliche Verbindung der 
Ideen, auch immer mehr einsehen lernte, welchen mächtigen Einfluss dieses hinwiederum auf den Geist, 
dessen mehrere oder geringere Ausbildung, und dann selbst mittelbar auf Moralität und Religion habe, fieng 
man nach gerade an, zu fühlen, dass man sich selbst verächtlich[...] mache, wenn man fortführe, Menschen 
etwas zuzurechnen, was wir bey einer nur etwas anders modifizirten Lebensweise, und unter einem andern 
Himmelsstriche ebenfalls thun würden – oder in ihrer äußern Bildung von uns abweichende Brüder als 
Lastthiere zu betrachten, da es wiederum nur auf einige zufällige Umstände ankommt, um vielleicht unsere 
Urenkel schon mit derselben Bildung zu sehen.“ (Blumenbach, Johann Friedrich: Über die natürlichen 
Verschiedenheiten im Menschengeschlechte. Nach der dritten Ausgabe und den Erinnerungen des Verfassers 
übersetzt, und mit einigen Zusätzen und erläuternden Anmerkungen herausgegeben von Johann Gottfried 
Gruber. Leipzig: Breitkopf und Härtel 1798, S. vii. 
290 Brief Georg Forsters an Soemmering vom 5.3.1785. In: Soemmerings Briefwechsel, S. 142. 



  93
  
   

                                                

Blumenbachs Kritik hingegen ging weiter. In einem Brief vom Januar 1785291 wies er 

Sömmering darauf hin, dass er von einer „natürlich angestammten Superiorität der Weißen 

über die Schwarzen“ nichts hält. In einem kritischen Vergleich mit dem Verkauf hessischer 

Söldner an britische Truppen in Amerika macht er deutlich, dass Menschen, und nicht nur 

Schwarze, zwangsläufig sich immer dann wie „Wilde“ verhalten bzw. aus taktischen 

Gründen auch zu solchen erklärt werden, wenn man sie ihrer Freiheit beraubt und brutal 

behandelt.292 Dieses Bewusstsein für die politische Dimension der Mohren-Debatte und 

die Vielschichtigkeit der Fremdheitsstereotypen zeigt Blumenbach auch in seiner 

Rezension von Über die Verschiedenheit des Mohren vom Europäer. So widerspricht er 

den Schlussfolgerungen, die Sömmering aus seinen anatomischen Studien zieht, weil er 

deren Instrumentalisierbarkeit für die Seite der Sklavereibefürworter erkannte.293  

Das beste Beispiel für einen Deutschen, der diese Position vertrat, ist der oben bereits 

erwähnte Christoph Meiners. Im Göttingischen historischen Magazin veröffentlichte er in 

den frühen 1790er Jahren zahlreiche Beiträge zur anthropologischen Verortung der 

Schwarzen, aus der er Rechtfertigungen für ihre Versklavung abzuleiten versucht.294 Im 

Titel seiner ersten, 1790 erschienenen Schrift Ueber die Natur der Afrikanischen Neger, 

und die davon abhangende Befreyung, oder Einschränkung der Schwarzen295, die die enge 

argumentative Verknüpfung von Sklavereidebatte und anthropologischer 

Standortbestimmung bereits im Titel deutlich macht, zeigt dieser sich mit Soemmerings 

Untersuchungen bestens vertraut und reduziert sie auf die These: 
Der äussere Mensch entspricht im Durchschnitt stets dem Innern, und umgekehrt. [...] Wo aber 

die Bildung des Cörpers, und der Hauptteile des Gesichts sehr von einander abweichend sind, 

 
291 Brief J.F. Blumenbachs an Th. Sömmering. Göttingen, den 16. Januar 1785. In: Soemmerings 
Briefwechsel, S. 102 
292 „Aus der brutalen Art aber, wie man nun die Neger in den beiden Indien behandelt, läßt sich wohl nicht 
gleich ein Schluß auf eine natürlich angestammte Superiorität der Weißen über die Schwarzen machen, 
sondern, theils mag wohl eine strenge Zucht unter solchen Wilden ebenso nöthig sein als unter den 
hessischen Wilden auf den englischen Transportschiffen nach Amerika.“ Brief J.F. Blumenbachs an Th. 
Sömmering. Göttingen, den 16. Januar 1785. In: Soemmerings Briefwechsel, S. 102. 
293 Vergl. Oehler-Klein, Sigrid: Einführung. In: Soemmerings Briefwechsel. S. T. Soemmerings Werke. Bd. 
19. Bearb. und hrsg. von Sigrid Oehler- Klein. Suttgart: Gustav Fischer Verlag 1998, S. 101. 
294 Vergleiche dazu:  
Meiners, Christoph: „Fortgesetzte Betrachtungen über den Sclavenhandel, und die Freylassung der Neger“.  
In: Neues Göttingisches historisches Magazin. Bd. 2. 1793, S. 1-58. 
Ders.: „Historische Nachrichten über die wahre Beschaffenheit des Sclaven-Handels, und der Knechtschaft 
der Neger in West-Indien“. In: Göttingisches historisches Magazin. Bd. 6. 1790, S. 645-679.  
Ders.: „Zusatz zu der vorhergehenden Abhandlung“. In: Göttingisches historisches Magazin. 8.Bd. 1791, S. 
268-274. 
295 Meiners, Christoph: Ueber die Natur der Afrikanischen Neger, und die davon abhangende 
Befreyung, oder Einschränkung der Schwarzen (1790). Hrsg. von Frank Schäfer. Hannover: 
Wehrhahn 1997. 



  94
  
   

                                                

da kann man mit Sicherheit gleiche Abweichungen in Fähigkeiten, Gemüths-Arten, Nahrung, 

Kleidung, Wohnung und gesellschaftlichen Verhältnissen voraussetzen.296

Aus der körperlichen Erscheinung eines Menschen lässt sich auch laut Meiners also direkt 

auf dessen „innere“ Eigenschaften schließen, aus dem unterschiedlichen Körperbau 

verschiedener Völker auf ein verschiedenes Maß an Intellekt und Temperament. Seine 

Apologie der Sklaverei verpackt Meiners in einer Art naturhistorischer „Beweis“-Führung, 

in der er die kulturellen, psychischen und physischen Unterschiede zwischen den Völkern 

zu hierarchisieren und als natur- bzw. gottgegeben, zweckmäßig und unveränderbar 

auszuweisen versucht.297 Dazu greift er auf Überlegungen und Begriffe aus der Botanik 

zurück.  

Anders als die überwiegend polygenistischen argumentierenden Sklavereiverfechter 

betrachtet er die Menschheit sehr wohl als eine Spezies, die er aber in sehr voneinander 

verschiedene „Arten und Racen“ unterteilt. Bei der Erklärung dieser Ausdifferenzierung 

geht er einen anderen Weg als die meisten Monogenisten seiner Zeit: Für die zahlreichen 

Spekulationen über die Wirkung äußerer Faktoren, über die Verformung der Nasen im 

Kindsalter oder über die Sklaverei als Ursache der „Wildheit“ der Schwarzen, hat Meiners 

nur einige spöttische Bemerkungen übrig.298 Nur dem Klima gesteht er einen geringen 

Einfluss auf Gestalt und Charakter der Menschen zu.  

Weit stärker aber betont er den Anteil der Vererbung bei der unterschiedlichen Ausprägung 

körperlicher und „innerer“ Eigenschaften. Die verändernde Wirkung des Klimas auf 

Organismus, Verstand und Moral funktioniere zwar schneller und stelle sich schon im Laufe 

eines Menschenlebens ein; die Vererbung aber ist für Meiners der entscheidende Prozess, in 

dem sich die Unterschiede zwischen den „Racen“ langfristig verstärken und verfestigen. 

Gewisse körperliche oder charakterliche „Schwächen“ der einen „Race“ können erst im 

Laufe vieler Generationen durch Kreuzung mit einer „edleren“ ausgeglichen werden.299  

In einem ebenfalls 1790 erschienenen Aufsatz befasst Meiners sich im Zusammenhang mit 

dem Versuch, „Varietäten und Abarten der Neger“ nach Aussehen, „Charakter“ und 

Fähigkeiten zu differenzieren (alle drei Faktoren gehören für Meiners ja, wie oben bemerkt, 

unweigerlich zusammen) nochmals ausgiebiger mit den Möglichkeiten, die „schlechten 

 
296 Meiners, Ueber die Natur der Afrikanischen Neger, und die davon abhangende Befreyung, oder 
Einschränkung der Schwarzen, S. 14.. 
297 Damit war Meiners jedoch schon bei seinen Zeitgenossen nicht sonderlich erfolgreich. Zu Meiners’ 
Kritikern, die vor allem sein unwissenschaftliches Vorgehen bemängelten, gehörten u.a. Schiller und Goethe. 
Vergl. Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger. Darin: Nachwort von Frank Schäfer , S. 68ff. 
298 Vergl. Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 17. 
299 Vergl. Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 11. 



  95
  
   

                                                

Anlagen“ der Schwarzen zu verbessern.300 Dabei spricht er sowohl dem angenehmeren 

Klima Westindiens als auch der Sklaverei mit ihrer „Zucht“ und „Nothwendigkeit sich 

anzustrengen“ eine günstige Wirkung auf das Verhalten der Schwarzen zu, aber: 
Noch viel auffallender, und sicherer sind die Wirkungen, welche die Vermischung der Neger 

mit Menschen von besserem Blute, und edlerem Stoffe hat. Die Mulatten und Mulattinnen, die 

ersten Abkömmlinge von Europäischen Vätern, und von Negerinnen, haben Farbe, Bildung, 

Fähigkeiten und Tugenden ihrer Väter, wenigstens zur Hälfte, und meistens hat das bessere 

Blut das Uebergewicht, so daß die Kinder von Blanken, und von Negerinnen mehr den Vätern, 

als den Müttern gleichen.301

Schon durch seine Begriffswahl und vor allem durch die Wertungen, die Meiners in diesen 

beiden Beiträgen zur „Neger“-Thematik vornimmt, ist unübersehbar, dass er nicht nur als 

Vorläufer der Vererbungslehre, sondern zweifelsohne als früher Wegbereiter des Rassismus 

gelten kann.  

Meiners geht also von einem gemeinsamen Ursprung der Menschheit aus.302 Indem er aber 

gerade die jeweiligen, sich in langen Prozessen verfestigenden Abweichungen von diesem 

weit zurück liegenden Zustand betont, vereinnahmt er auf geschickte Weise die 

monogenistischen Thesen der gegnerischen Seite für seine eigene Position. Während diese 

die Einheit des Menschengeschlechts betont und daraus die Gleichheit aller Menschen vor 

Gott schlussfolgert, sieht Meiners in der körperlichen Vielfalt der Völker einen Beweis für 

eine natürliche und nur schwer veränderliche Ungleichheit und Rangordnung. 

Dementsprechend sollen keine absoluten Gleichheitsideale über die Freiheiten eines 

Menschen entscheiden, sondern allein die Fähigkeiten, mit denen er von Geburt an 

ausgestattet ist.303  

Was diese betrifft, so hätten die Afrikaner zwar einen äußerst widerstandsfähigen, 

schmerzunempfindlichen, gesunden Körper, ihre „Fähigkeiten des Geistes“304 und 

„Anlagen des Herzens“305 seien jedoch nur gering ausgebildet. Obwohl auch Meiners mit 

seiner monogenistischen Ausgangsthese an keine geneologische Verwandtschaft zwischen 

Schwarzafrikanern und Menschenaffen denkt, sind seine Beschreibungen doch stark 

geprägt von Vergleichen und von Bildern, die erstere eindeutig mehr als Tiere denn als 

Menschen charakterisieren. So befindet er, die körperliche Erscheinung der Schwarzen sei 

den menschenähnlichsten Affen ähnlicher als den Europäern. Diese Animalität genügt ihm 
 

300 Meiners, C.: „Von den Varietäten und Abarten der Neger“.In: Göttingisches historisches Magazin. Bd. 6. 
Hrsg. von C. Meiners und L.T. Spittler. Hannover: 1790, S. 625-645. 
301 Meiners, Von den Varietäten und Abarten der Neger, S. 639. 
302 Vergl. Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 17. 
303 Vergl. Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 9. 
304 Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 23. 
305 Ebd. 



  96
  
   

                                                

auch als Begründung für eine ästhetische Bewertung ihres Aussehens – eine „weniger 

menschliche“ ist zugleich eine „hässlichere Bildung“306. Auch ihre Feigheit und Trägheit 

hätten die Schwarzen laut Meiners mit den „stärksten und wildesten Thieren“307 gemein. 

Und ihre durchaus bewunderungswürdige Beweglichkeit, Geschicklichkeit und Schärfe der 

Sinne bei „grosser Gefühllosigkeit und Verstandesschwäche“308 entspreche eher der 

natürlichen Ausstattung von Tieren als den weiter entwickelten, zur Kunst und 

Wissenschaft befähigten Europäern.  

Insgesamt findet Meiners bei den Schwarzen damit in jeder Hinsicht die besten 

Voraussetzungen für Sklaven: Sie seien körperlich fit und „wegen ihrer Dummheit zur 

Knechtschaft geboren“309. So kann er zufrieden mit den Worten schließen:  
Bevor ich weiter gehe, frage ich alle Menschen-Kenner und Rechts-Lehrer, ob sie glauben, dass 

man so gefüllosen, so reitzbaren und schlaffen, so dummen und übelartigen Menschen, als die 

Neger sind, zu ihrem und anderer Besten solche Rechte, und eine solche Freyheit zugestehen: 

dass man sie durch solche Bewegungs-Gründe abhalten, und ihnen solche Pflichten auflegen 

könne, als man den Europäern auflegt? Es würde mich wundern, wenn unter meinen Lesern auch 

 
306 Diese Formulierungen stammen aus Meiners’ erst 1811 erschienener Schrift Untersuchungen über die 
Verschiedenheiten der Menschennaturen (die verschiedenen Menschenarten) in Asien und den Südländern, 
in den Ostindischen und Südseeinseln, nebst einer historischen Vergleichung der vormahligen und 
gegenwärtigen Bewohner dieser Continente und Eylande (Tübingen: Cotta’sche Buchhandlung 1811, S. 
313).  
Darin geht es ihm zwar eher um die Südseeinsulaner, die Unterschiede zwischen den dortigen verschiedenen 
Stämmen, deren Herkunft und mögliche Abstammung von anderen Völkern. Doch trifft er hier eine wichtige 
Unterscheidung zwischen „nicht-schwarzen“ und „negerartigen Insulanern“ (S. 307). Detailreich und 
geradezu genüsslich beschreibt Meiners die „hässliche Bildung“ der letzteren Gruppe. Sein ästhetisches 
Werturteil macht er an Attributen wie lang gestreckten Köpfen und Gesichtern, zu langen Armen, Beinen und 
Ohren, großen „Mäulern“, „widerlich mageren Körpern“, dicken Lippen, breiten Nasen, unregelmäßigen 
Zähnen und hervorstehendem Kinn fest.(S. 313ff) Besonders hässlich seien die Frauen mit ihren „hängenden 
darmähnlichen Brüsten, ihren schielenden Augen, dicken Bäuchen und geschwollenen Armen und Beinen“ 
(S. 314). Interessant an diesen Beschreibungen ist zweierlei: Zum einen bemüht Meiners mit den 
unproportionierten Gliedmaßen und großen Mündern, wahrscheinlich unbewusst, genau die Stilmittel, die 
auch die mittelalterlichen bzw. volkstümlichen Gnome, Kobolde, Alberiche oder Monster auszeichneten (und 
gerade im 19. Jahrhundert auch Eingang in antisemitische Stereotypen fanden) – und versteckt sie hinter 
einer Fassade des wissenschaftlichen Jargons. Zum anderen verwendet er auch hier mit den „Mäulern“ einen 
Begriff, der eigentlich aus dem Tierreich stammt – zahlreiche weitere Formulierungen, wie „affenähnlich“ 
(S. 316), gehen in eine ähnliche Richtung. Meiners’ allgemeinere, theoretische Ausführungen zu diesen 
beiden Hauptgruppen der Südseeinsulaner, den hellerhäutigen Bewohnern und denen, die „den Afrikanischen 
Negern vollkommen ähnlich“ sind, geben Aufschluss über seine Auffassungen von der schwarzen „Race“ 
überhaupt. Wiederholt begegnet man in seinem gesamtem Werk solchen Analogsetzungen von nicht-schwarz 
– schön – groß – gut – klug bzw. von schwarz – hässlich – klein – schlecht – dumm – tierisch (S. 309) 
Stillschweigend wird vorausgesetzt, dass eine dunkle Hautfarbe und eine geringere Körpergröße von allen 
Menschen gleichermaßen als hässlich empfunden werden, wie auch diese Textstelle aus dem dritten Band 
seiner „Untersuchungen“ deutlich macht: „In dem ganzen Fortgange der Untersuchungen theilte ich oft der 
Kürze wegen alle Völker in zwey große Klassen oder Ordnungen ab: in die Ursprünglich hellen oder weissen 
und schönen, und in die dunkelfarbigen und hässlichen.“ (S. 314). 
307 Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 34. 
308 Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 49. 
309 Ebd. 



  97
  
   

                                                

nur einer wäre, der diese Frage anders beantwortete, als sie von allen Nationen Europens, die 

Neger-Sclaven besitzen, und in allen Gesetzgebungen derselben beantwortet ist.310

Damit ist nicht nur die natürlich-gottgewollte Knechtschaft der Schwarzen bekräftigt; auch 

das idealisierte Positivbild des europäischen „Herren“, das dem degenerierten, 

barbarischen Schwarzen, wo immer es geht, kontrastiv gegenübergestellt wird, hat in 

Meiners’ Genealogie seine Bestätigung gefunden:  
Der Mensch war und, und wurde in keinem andern Erd-Theil so schön, so stark, und so thätig, so 

tapfer, so gefühlvoll gegen das Glück und Unglück anderer, und so reich an Künsten, 

Wissenschaften, und Tugenden, als in Europa.311

Über die naturhistorische Verortung der Schwarzen wird in Meiners’ Aufsatz also auch 

eine eigene Standortbestimmung vorgenommen. Die Degradierung der Afrikaner bestätigt 

das Überlegenheitsgefühl der Europäer und konsolidiert ihren Machtanspruch über andere 

Völker.  

Gleichzeitig verpackt auch Meiners in seine Abhandlung über die Befreyung oder 

Einschränkung der Schwarzen eindeutige politische Stellungnahmen, die sich nicht nur auf 

die Sklavereithematik, sondern vielmehr auf die Konflikte und Umbrüche in Deutschland 

und Europa beziehen. Denn seine Überzeugung von einer natürlichen Hierarchie und 

„Arbeitsteilung“ der Menschen bezieht sich nicht nur auf die verschiedenen „Racen“, 

sondern auch auf die eigene Gesellschaft, die er nach Ständen, Bildung, Geschlechtern und 

sogar Religionsgemeinschaften differenziert: 
So wenig jemals Unterthanen mit ihren Regenten, Kinder mit Erwachsenen, Weiber mit 

Männern, Bediente mit ihren Herren, unfleissige und unwissende Menschen mit thätigen und 

Unterrichteten, erklärte Bösewichter mit schuldlosen, oder verdienstvollen Bürgern gleiche 

Rechte und Freyheiten erhalten werden; so wenig können Juden und Neger, so lange sie Juden 

und Neger sind, mit den Christen und Weissen, unter welchen sie wohnen, oder denen sie 

gehorchen, dieselbigen Vorrechte und Freyheiten verlangen. Wen es ungerecht ist, unter 

Wesen, die einander gleich sind, mit Gewalt niederdrückende Ungleichheiten zu erzwingen; so 

ist es nicht weniger ungerecht, solche, welche die Natur, oder andere unüberwindliche 

Ursachen einander ungleich machen, gleich setzen zu wollen.312

Unter der Schwarzen- und Sklaventhematik, die der Titel der Arbeit suggeriert und an der 

Meiners zweifellos großes Interesse hegte, wird hier also nicht nur mit den Abolitionisten, 

sondern in einem Atemzug mit eigenen politischen Gegnern, französischen Revolutionären 

und deutschen Liberalen, abgerechnet:  

 
310 Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 67. 
311 Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 12. 
312 Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 6. 



  98
  
   

                                                

... daß in eben diesem Zeitalter die berühmtesten Schriftsteller aller Nationen gleichsam einen 

Bund schlossen, und in unserm Erd-Theil die Juden, und in der neuen Welt die Neger aus 

ihrem Zustande von Verachtung und Knechtschaft herauszureissen suchten.[...] Die 

erwachende Freyheits-Liebe artete in Fürsten- und Adels-Stürmerey aus, und Haß der 

Unterdrückung ging in einen fieberhaften Enthusiasmus für eine ebenso unmögliche, als 

ungerechte Gleichheit aller Stände und Völker über.313

Peter Martin sieht wie schon in Pieter Campers’ Nebeneinanderstellung von Schädeln auch 

in Meiners’ herabwürdigendem Schwarzenbild und seinem damit eng verknüpften 

gesellschaftlichen Konservativismus die noch von vielen Wissenschaftlern des 

ausgehenden 18. Jahrhunderts vertretene Theorie von einer großen Seinskette umgesetzt. 

Diese diente der politischen und gesellschaftlichen Elite Deutschlands zu ihrer eigenen 

Machtstabilisierung. Und sie ermöglichte auch allen Europäern, sich selbst auf der 

Spitzenposition über den anderen Völkern zu verorten.314 Während dieses Selbstbild von 

der eigenen gesellschaftlichen Klasse, Kultur, dem eigenen „Volk“, den hellhäutigen 

Menschen Mitteleuropas insgesamt, sich an frühbürgerlichen Idealen (aufgeklärt, gesittet, 

„maßvoll“ in Lebensstil und Aussehen) orientierte, dienten diejenigen am unteren Ende der 

menschlichen Seinskette, also vor allem die Schwarzen, häufig als das Gegenstück, von 

dem man sich abzusetzen bemühte, um die eigenen Werte umso klarer darzustellen. Dazu 

Peter Martin:  
So repräsentierten die afrikanischen Schwarzen mit ihrem vermeintlich „affenähnlichen“ 

Körper schon bald das genaue Gegenteil europäischer Bürgertugenden: Sie wurden als faul, 

geil und genußsüchtig hingestellt, häßlich und ohne jedes Genie.315

Neben den extremen Äußerungen Christoph Meiners’ lässt sich in der deutschsprachigen 

Literatur zur Sklaventhematik eine große Zahl weiterer Beispiele für solch abwertende, mit 

feudalaristokratischer Ideologie verzahnte Schwarzendarstellungen finden, die hier nicht 

alle ausführlich abgehandelt werden können.316  

 

 
313 Meiners, Ueber die Natur der afrikanischen Neger, S. 5. 
314 „Den bestehenden Machtverhältnissen, d.h. der noch immer ungebrochen herrschenden Feudalaristokratie, 
trug das Kontinuitätsgesetz insofern Rechnung, als derselbe Gedanke auch eine nach dieser Richtung hin 
unverfängliche Interpretationsmöglichkeit bot. Denn wenn die große Seinskette theologisch als Ausdruck der 
göttlichen Weisheit oder philosophisch als Ausdruck des von Leibniz geforderten Prinzips der „zureichenden 
Vernunft“ begriffen wurde, dann konnte sie zur Rechtfertigung für den politischen status quo herangezogen 
werden. [...] Das Kontinuitätsgesetz war mit dem Glauben an Fortschritt, ja selbst an substantielle 
Änderungen in der Natur unvereinbar.[...] An den bestehende Verhältnissen zu rütteln war gleichbedeutend 
mit einem Akt der Rebellion gegen den göttlichen Willen, ein Verbrechen gegen die Natur.“ Martin, 
Schwarze Teufel, edle Sklaven, S. 200. 
315 Martin, Schwarze Teufel, edle Sklaven, S. 220. 
316 Zustimmung zu Meiners’ naturhistorischer Apologie des Sklavenhandels kam u.a. von Johann Ernst 
Fabri: „Einige Gründe für den Sclavenhandel auf den Küsten von Afrika.“ In: Historische und geographische 
Monatsschrift. Halle, Leipzig: 1788. 



  99
  
   

                                                

Doch auch bei Autoren der politischen Gegenseite, bei Sklavereigegnern, Aufklärern und 

liberal und emanzipatorisch gesonnenem „neuem“ Bürgertum, finden sich 

interessanterweise viele ähnlich negative Stereotypen, die ebenfalls die Vorstellung einer 

großen Seinskette heranziehen, diese aber mit anderen politischen und ethischen 

Grundüberzeugungen aufladen. 

So teilte noch 1810 der Naturhistoriker Friedrich Theophil Ehrmann die Menschheit in 

„verwilderte rohe Barbaren, „halbwilde“, „halbkultivierte“ und „kultivierte“ Völker ein. 

Die Afrikaner, die er den „Halbwilden“ zuordnete, beschrieb er als „sehr sinnlich, 

überhaupt mehr thierisch, äußerst empfindlich, träge, leichtsinnig, unbeständig, kurz, 

sanguinisch“317. Auch Ehrmann nahm also eine hierarchisierende Selbst- und 

Fremdverortung vor und positionierte die Europäer am oberen, die Afrikaner am unteren 

Ende der Kette. Bei letzteren störte auch er sich offensichtlich vor allem an einer 

Lebensweise, die den bürgerlichen Idealen von Fleiß, Bescheidenheit und Besonnenheit zu 

widersprechen schien, und, wie Peter Martin betont, die im deutschen Bürgertum 

„tiefsitzende Angst vor jeder Art von Extremen“318 schürte. Zu diesem moralisch-

kritischen Blick betont Ehrmann dabei vor allem die Zukunft des afrikanischen Kontinents, 

dessen fruchtbares Land und „köstlichen Schätze im Boden der Erde“319 durch die Faulheit 

seiner Bewohner bislang ungenutzt blieben. Hier kündigt sich bereits das koloniale 

Interesse an, das Deutschlands Haltung zu Afrika ab Mitte des 19. Jahrhunderts 

maßgeblich bestimmen sollte. 

Im Unterschied zu den „konservativen“ Vertretern einer statischen Ordnung der Schöpfung 

gewinnt bei Ehrmann und bei vielen weiteren, abolitionistisch eingestellten Denkern um 

1800 jedoch der Gedanke einer grundsätzlichen Veränderbarkeit von Welt, Gesellschaft 

und Mensch immer mehr an Bedeutung. So betont Ehrmann immer wieder das 

Entwicklungspotential der Afrikaner, ihre „Anlagen“ zum Guten, zur Tugend, zu 

Charakterstärke, ihre Geistesfähigkeiten und damit ihre Möglichkeit, sich von der 

„untersten Stufe Kultur“ auf höhere weiterzubewegen.320 So zitiert er die Beispiele von 

Schwarzen, die von Kindheit an von weißen Amerikanern erzogen wurden, um zu zeigen, 

„[...] dass es den von der Natur begünstigteren unter den Negern nur an Unterricht und 

 
317 Ehrmann, Neueste Länder- und Völkerkunde, S. 54. 
318 Martin, Schwarze Teufel, edle Sklaven, S. 243. 
319 „Aber an eine kunstmäßige Bearbeitung dieser und vieler anderer Minen wird nicht gedacht. Was die 
Natur selbst zu Tage fördert, damit ist man aus Unwissenheit, Sorglosigkeit und Trägheit zufrieden!“ 
Ehrmann, Neueste Länder- und Völkerkunde, S. 18. 
320 Vergl. Ehrmann, Neueste Länder- und Völkerkunde, S. 6 / 58. 



  100
  
   

                                                

Belehrung, an zweckmäßiger Entwickelung ihrer natürlichen Anlagen mangelt“.321 In 

Äußerungen wie diesen werden die Parallelen zwischen den Veränderungen im 

Schwarzen- und im Menschenbild des späten 18. Jahrhunderts sowie der Einfluss von 

Aufklärung und vom bürgerlichen Kampf um Emanzipation und Teilhabe besonders 

deutlich: Das neue, mit politischem Programm aufgeladene Fortschrittsdenken färbte, wie 

bei Ehrmann erkennbar, auch auf die Wahrnehmung der Schwarzen ab, die sich als 

besonders spektakuläre Beweise für die allen Menschen gleichen Fähigkeit zur 

Vervollkommnung anboten.322  

Solange sie nicht glühende Verfechter der Sklaverei waren, berichteten die meisten 

Autoren, die sich um 1800 zur Schwarzen- und Sklavereithematik äußerten, von Fällen, in 

denen Schwarze „kultiviert“ wurden und manche sogar Wissenschaftler, Dichter oder 

Ärzte wurden. So schlussfolgerte etwa F. U. W. von Zimmermann im ersten Band seiner 

natur- und völkerkundlichen Weltschau Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten 

Entdeckungen323 aus der Geschichte eines Job Ben Salomons:  
Der Neger hat nicht bloß gezeigt, dass er, wie fast jede Nation, selbst rohere Völker nicht 

ausgeschlossen, einen entscheidenden Hang zur Dichtkunst hege, sondern er hat Beweise 

gegeben, dass er bei einiger Gelegenheit, seine seltenen Anlagen zur Poesie zu entwickeln, sich 

darin dem kultiviertesten Europäer gleich setzen könne.324

Und in der Deutschen Monatsschrift plädierte 1797 ein Autor namens C. G. Konopak für 

eine „höhere Bildung“ von Afrikanern und begründete seine Forderung mit dem Bildungs- 

und Entwicklungspotential, das ein wesenseigenes Charakteristikum aller Menschen sei:  
Aber eben so wenig kann Jemand mit gutem Grunde behaupten, daß ihre zunehmende 

Vervollkommnung ganz etwas unmögliches sey, so lange er doch die Neger zu den Menschen 

zählt, weil diese Unmöglichkeit mit der menschlichen Natur geradezu im Widerspruche 

steht.325

Mit der Wildheit und Rückständigkeit, die man ihm unterstellte, avancierte der Schwarze 

auf diese Weise zum zentralen Versuchs- und Argumentationsobjekt der großen 

Aufklärungs- und Bildungsprojekte des „pädagogischen 18. Jahrhunderts“. An ihm ließ 

sich nicht nur demonstrieren, wie gewinnbringend eine angemessene Aufklärung aller 

Völker und aller Schichten für die Menschheit sein würde, sondern es ließ sich auch die 

 
321 Ehrmann, Neueste Länder- und Völkerkunde, S. 58. 
322 Vergl. Martin, Schwarze Teufel, edle Sklaven, S. 273. 
323 Zimmermann, F. U. W. von: Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten Entdeckungen. Ein Lesebuch 
für Geographie, Völkerkunde, Produktenlehre und den Handel. Teil I und II. Guinea. Leipzig: Bei Gerhard 
Fleischer dem Jüngern 1810. 
324 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner, S. 127. 
325 Konopak, S.G.: “Ueber den Sklavenhandel.” In: Deutsche Monatsschrift. Hrsg. von F. Gentz und G. N. 
Fischer. Berlin: 1797/2, S. S. 23. 



  101
  
   

                                                

vermeintlich „gottgegebene“ bzw. „natürlich-vernünftige“ Machtverteilung im eigenen 

Land hinterfragen.326

Besonders die Figur des schwarzen Sklaven erwies sich in mehrerlei Hinsicht als 

besonders dienlich für einen kritischen Blick auf die Strukturen und Entwicklungen der 

eigenen Gesellschaft. Im Gegensatz zum Bild des schwarzen Afrikaners, dessen 

„Wildheit“ weiterhin für Verunsicherung und positive wie negative Bewertungen sorgte, 

ließ sich der Sklave auf unproblematische Weise zum Inbegriff bürgerlich-christlicher 

Tugenden idealisieren. In vielen Texten, wie etwa bei Zimmermann oder Ehrmann, stehen 

der rohe Afrikaner, an dem man sich positiv abgrenzen oder missionarisch austoben kann, 

und der leidende Sklave, der die Europäer an Tugend und Nachsicht weit übertrifft, 

seltsam unverbunden nebeneinander.  

So kommt es zu einer eigentlich paradoxen Situation: Während die frappierende Fremdheit 

des Afrikaners und vor allem seine vermeintliche „Wildheit“ gerade verhinderten, dass 

dieser auf eine ebenso naive Weise zum „Edlen Wilden“ stilisiert wurde wie etwa zur 

gleichen Zeit der Südseeinsulaner, so scheint der versklavte Schwarze, der auf der Plantage 

„zivilisiert“, „gebändigt“ und gar nicht mehr „wild“ ist, nun Funktionen dieses 

Alteritätstopos zu übernehmen. 

Bedeutendstes Beispiel für ein derartig doppelgesichtiges Schwarzenbild sind die 

umfangreichen Schriften J.G. Herders zur Schwarzenthematik, die hier abschließend 

betrachtet werden sollen. In seinen Ideen zu einer Philosophie der Geschichte der 

Menschheit327 unternahm er 1785 den Versuch einer umfassenden Darstellung der 

Schöpfung – von den Planeten zur Erde, ihren Kontinenten und Lebewesen.328 Hauptteil 

des Werks ist der Entwurf einer Menschheitsgeschichte, die auch die Beschreibung vieler 

unterschiedlicher Volksgruppen und zentrale Aussagen über sein Schwarzenbild enthält. 

Als Monogenist ging auch er von einem einheitlichen Menschheitsgeschlecht aus, wobei er 

 
326 Dazu Karin Priester: „Die Aufklärungsphilosophie ging zwar von der Perfektibilität des Menschen auf 
Grund seiner Befähigung zu Sprache und Vernunft aus. Diese anthropologisch vorgegebene 
Bildungsfähigkeit wird auch Schwarzen, Indianern oder anderen Farbigen nicht grundsätzlich abgesprochen. 
Aber sie tragen in ihrem Entwicklungszustand nur den ‚Samen der Tugend’ (Buffon) in sich. Erst durch die 
erzieherische Einwirkung der kulturell höher entwickelten Europäer können diese Keime wachsen und 
Früchte tragen. Ob in dieser eurozentrischen Sichtweise der aufklärerischen Bildlungselite aber schon 
Rassismus zu sehen ist, scheint fraglich. Denn selbstredend galt die Forderung nach Aufklärung, 
Entwicklung und Erziehung auch für Weiße, vor allem für die in Unbildung gehaltenen Unterschichten. Sie 
begründete den Kampf der Aufklärer für mehr Bildung, besserer Erziehung und die Befreiung von 
dogmatisch verengter Bevormundung durch die Kirche.“ (Priester, Rassismus, S. 75f. 
327 Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie einer Geschichte der Menschheit (1785). Darmstadt: 
Joseph Melzer 1966. 
328 Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie einer Geschichte der Menschheit (1785). Darmstadt: 
Joseph Melzer 1966, S. 156. 



  102
  
   

                                                

sich maßgeblich auf die biblische Verkündigung berief.329 Doch anders als viele seiner 

Zeitgenossen verwendete Herder keine universalistischen Maßstäbe zur Bewertung von 

Kulturen und postulierte auch nicht, wie viele seiner Zeitgenossen, einen einzig möglichen 

menschlichen Entwicklungsprozess, den alle Völker gleichermaßen zu gehen hätten (und 

der zwangsläufig zu deren Hierarchisierung führt). Stattdessen sah Herder erst und gerade 

in der kulturellen wie körperlichen Mannigfaltigkeit der Menschheit den Ausdruck 

göttlichen Schöpfungswillens und die daraus hervorgegangene menschliche Existenz in all 

ihren Möglichkeiten repräsentiert. Und jedes Volk hat seiner Meinung nach seinen eigenen 

Weg zur Selbstentfaltung und zur Vervollkommnung der ihm eigenen Anlagen zu 

gehen.330  

Trotz dieses, auf den ersten Blick wohlmeinenden Umgangs mit fremdem 

außereuropäischen Völkern, werden auch bei Herder Wertungen hinsichtlich der geistigen 

und emotionalen Kapazitäten und der körperlich-ästhetischen Qualitäten verschiedener 

menschlicher Ethnien vorgenommen, die sehr wohl eine Rangfolge suggererieren. Um 

Karin Priester zu Herder zu zitieren: „Alle sind berufen, aber nur wenige sind 

auserwählt.“331

Die großen Unterschiede zwischen den Völkern in Körperbau und Aussehen, Kultur und 

Mentalität führt Herder in noch viel stärkerem Maße als seine Zeitgenossen auf 

geographische und klimatische Lebensbedingungen zurück:332 In der perfekten Anpassung 

eines jeden Volkes an die jeweiligen Gegebenheiten seiner Umgebung sieht er die „weise 

Voraussicht der Natur“333, die von ihm zugleich immer auch als göttlicher Wille 

verstanden ist. Im Bezug auf den Schwarzafrikaner führt in den Ideen dieser 

klimatheoretische und völkerpsychologische Ansatz zu einer sehr widersprüchlichen 

Bewertung: Einerseits ist er der seiner rauen Lebenswelt perfekt angepasste „Naturkörper“, 

den man für seine Unbedarftheit beneidet und für seine Kraft und Geschicklichkeit 

bewundert: 

 
329 Vergl. Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne, S. 31. 
330 Auf das ambivalente Potential eines solchen scheinbar toleranten Umgangs mit kulturellen Alteritäten hat 
richtigerweise Karin Priester in ihrer Rassismus-Untersuchung hingewiesen: So kann der Gedanke, „dass 
Völker überindividuelle Ganzheiten mit eigener Persönlichkeit seien“, dass sich gegen kulturelle und 
biologische Vermischung mit anderen zu schützen hätten, um ihre ureigene von Gott zugedachte 
Bestimmung zu verwirklichen, in direkter Linie zu Apartheid und Rassismus führen. Vergl. Priester, 
Rassismus, S. 87ff. 
331 Priester, Rassismus, S. 94. 
332 Den gleichen Gedanken formuliert er auch in den Briefen: „Die Natur hat Völker durch Sprache, Sitten, 
Gebräuche, oft durch Berge, Meere, Ströme und Wüsten getrennt; [...] denn dem Haushalter der Welt war 
daran gelegen, dass zur Sicherheit des Ganzen, jedes Volk und Geschlecht sein Gepräge, seinen Charakter 
erhielt.“ Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 260. 
333 Bitterli, Wilde und Zivilisierte, S. 326. 



  103
  
   

                                                

Sein schlanker Körper plätschert im Wasser, als ob er fürs Wasser gemacht sei, er 

klettert und läuft, als ob jedes seine Lustübung wäre; und eben so gesund und stark, 

als er munter und leicht ist, erträgt er durch seine andere Konstitution alle Unfälle und 

Krankheiten seines Klimas, unter denen so viele Europäer unterliegen.334

Andererseits jedoch hat dieser ungetrübte, unverfälschte und glückliche Zustand eine 

Kehrseite, denn was der Afrikaner dem Europäer körperlich voraus hat, das fehlt ihm an 

Intellekt. In der als „hässlich“ befundenen, kurzen, platten Nase und den dicken Lippen 

offenbart sich eine starke Sinnlichkeit und Triebhaftigkeit, die ebenfalls auf die 

afrikanische Hitze zurückgeführt werden.335 Und diese Eigenschaften wiederum lassen 

auch Herder den Schwarzen in die Nähe zum Tier rücken: „Nahe den Affen stellte sie (die 

Natur) den Neger hin.“336 Die damit den Afrikanern zugeschriebene Animalität bezieht 

sich allein auf eine, verglichen mit dem Europäer, mangelhafte Entfaltung noch ganz im 

Triebhaften gefangener Geisteskräfte und ist von Herder nie als reale biologische 

Verwandtschaft gemeint, die mit seiner monogenistischen Grundthese unvereinbar wäre. 

Dennoch klingt an Stellen wie diesen, trotz Herders theoretischer Anerkennung für 

menschliche Vielfalt und andere Lebensformen, der Glaube an eine eigene 

Vorrangstellung heraus. Sie machen deutlich, wie die Komplexität anthropologischer 

Fragestellungen und das fehlende Wissen über die menschliche Evolution selbst einen 

überzeugten Humanisten und bekennenden Sklavereigegner wie Herder in argumentative 

Zwickmühlen brachte und ihn unbewusst und unfreiwillig den Sklavereibefürwortern 

Argumente in die Hände spielen ließ. 

 
334 Herder, Ideen zur Philosophie einer Geschichte der Menschheit, Zitiert bei Sadji, Der Negermythos, S. 
197. 
335 Ansonsten überzeugter Verfechter kultureller Vielfalt, differenziert Herder bei seinen ästhetischen 
Urteilen über das Aussehen der Fremden nicht. Ein schlanker Körper, eine ovale Kopfform, frische 
Hautfarbe und eine „wohlgegliedert hervortretende Nase“ sind die Kriterien, die er als Maßstäbe festlegt. 
Vergl. Kreimeier, Klaus: „’In die Schwarze Farbe der Nacht gehüllt ...’. Afrika und wir.“ In: Theye, Wir und 
die Wilden, S. 121.  
Dass es im 18. Jahrhundert weitgehend üblich war, die plattgedrückte Nase als Zeichen eines trägen, 
stumpfen Geistes zu deuten, die vollen Lippen als Hinweis auf eine ausschweifende Sinneslust, und die 
Nasen mit den Nüstern von Tieren gleichzusetzen, macht Bitterli deutlich. Vergl. Bitterli, Wilde und 
Zivilisierte, S. 358.  
Herder geht, wie sich hier zeigt und ihn mit vielen seiner aufgeklärten Zeitgenossen verbindet, von einer 
Entsprechung zwischen „außen“ und „innen“, zwischen Körper und ihm innenwohnender Geistes- und 
Gefühlsstruktur aus. Gerade bei der Beurteilung von Schwarzafrikanern hat dieses Denken zuweilen zu 
fatalen Rückschlüssen geführt. Sander Gilman etwa bechreibt, wie im 19. Jahrhundert die breitere 
afrikanische Nase als Syphilis-Symptom und damit als Zeichen sexuell ausschweifender Lebensweise 
gedeutet wurde. Verg. Gilman, Sander L.: „Die verräterische Nase: Über die Konstruktion von 
‚Fremdkörpern’.“ In: Fremdkörper – Fremde Körper. Von unvermeidlichen Kontakten und widerstreitenden 
Gefühlen. Katalog zur Ausstellung des Deutschen Hygiene-Museums vom 6.10.1999 bis 27.2.2000. Hrsg. 
von Annemarie Hürlimann, Martin Roth, Klaus Vogel. Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz 1999, S. 32f. 
336 Zitiert bei Sadji, Der Negermythos, S. 194. 



  104
  
   

                                                

Während des folgenden Jahrzehnts, in dem er mehr und mehr an der Sklavereidebatte 

Anteil nahm, schwanden diese Widersprüche in Herders Schwarzenbild: In seinen Briefen 

zur Beförderung der Humanität337 etabliert er den idealisierten Schwarzen, während von 

der unzivilisierten, zurückgebliebenen Kreatur 1797 keine Rede mehr ist. Dieser Wandel 

steht jedoch vor allem in Zusammenhang mit seiner Kritik an Tendenzen in der 

Wissenschaft, Gesellschaft und Politik seines eigenen Landes, die Herder in den Briefen 

formuliert. 

So fordert er von einer Naturgeschichte nun stärker noch als zehn Jahre zuvor 

Unparteilichkeit und die Abkehr von der Vorstellung, unter den Menschen existiere eine 

„Rangordnung“, die der Naturforscher zu erkennen habe – und ihn meist unweigerlich sich 

selbst an deren Spitze setzen lässt. „Am wenigsten kann also unsre Europäische Cultur das 

Maas allgemeiner Menschengüte und Menschenwerthes seyn; sie ist kein oder ein falscher 

Maasstab.“338 Diese radikale Ablehnung einer eurozentristischen Perspektive findet sich 

auch in seiner Bewertung aktueller politischer Entwicklungen wieder. 

Herder spricht sich in den Briefen für ein gleichberechtigtes, friedliches Nebeneinander der 

Kulturen aus, das nicht nur von Toleranz, sondern jetzt auch von gegenseitiger 

Befruchtung geprägt ist.339 Ignoranz gegenüber dem Eigenwert anderer Lebensformen und 

jegliche Bestrebungen, die Menschen anderer Völker und Nationen zu beherrschen und 

ihnen die eigene Kultur aufzuzwängen, verurteilt Herder nach wie vor aufs Schärfste: „Die 

Verschiedenheit der Sprachen, Sitten, Neigungen und Lebensweisen sollte ein Riegel 

gegen die anmaassende Verkettung der Völker, ein Damm gegen fremde 

Ueberschwemmungen werden.[...] Völker sollen nebeneinander, nicht durch und über 

einander drückend wohnen.“340 Aus dieser Überzeugung von der Gleichwertigkeit der 

Völker341 und dem Existenz- und Selbstbestimmungsrecht jedes einzelnen lehnt er die 

deutschen Nachahmungsversuche von französischer Hofkultur, bezeichnet als 

 
337 Herder, Johann Gottfried: Briefe zur Beförderung der Humanität. Zweite Hälfte. Nach Philosophie und 
Geschichte. Geschrieben zwischen 1793 und 1797. Hrsg. von Johann von Müller. Tübingen: Cotta`sche 
Buchhandlung 1810. 
338 „Der Naturforscher setzt keine Rangordnung unter den Geschöpfen voraus, die er betrachtet; alle sind ihm 
gleich werth und lieb.“[...] „Am wenigsten kann also unsre Europäische Cultur das Maas allgemeiner 
Menschengüte und Menschenwerthes seyn; sie ist kein oder ein falscher Maasstab.“ (Herder, Briefe zur 
Beförderung der Humanität, S. 273ff). 
339 „Offenbar ists die Anlage der Natur, dass wie der Mensch, so auch Ein Geschlecht, also auch Ein Volk 
von und mit dem anderen lerne, unaufhörlich lerne, bis sie endlich die schwere Lection gefasst haben: ‚kein 
Volk sei von Gott einzig auserwähltes Volk der Erde; die Wahrheit müsse von al len gesucht, der Garten des 
gemeinen Besten von allen gebaut werden.’“ Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 26. 
340 Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 260. 
341 „Die Natur hat ihre Gaben verschieden ausgetheilt; auf unterschiedlichen Stämmen, nach Klima und 
Pflege wachsen verschiedne Früchte. Wer vergliche diese unter einander? Oder erkennete einem Holzapfel 
vor der Traube den Preis zu?“ (Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 25.) 



  105
  
   

                                                

„Gallicomanie“, genauso ab, wie die überseeischen Expansionsprojekte europäischer 

Nationen342. Besonders hart nimmt er den britischen Kolonialismus ins Gericht:  
Die Nation ist bekannt, die sich hierin ganz zweifellos äußert. ‚Rule, Britannia, rule the 

waves;’ mit diesem Wahlspruch, glaubt mancher, seyn ihm die Küsten, die Länder, die 

Nationen und Reichthümer der Welt gegeben. Der Capitain und sein Matrose seyn die 

Haupträder der Schöpfung, durch welche die Vorsehung ihr ewiges Werk ausschließend zur 

Ehre der britischen Nation, und zum Vortheil der indischen Compagnie bewirket.343

Der schwarze Sklave übernimmt in Herders anti-kolonialistischer, anti-imperialistischer 

Rhetorik gleich eine dreifache Funktion: Zum einen verkörpert er beispielhaft die Opfer 

des eurozentrischen und profitsüchtigen, europäischen Machtstrebens. In dieser Rolle 

erscheint er vor allem in den ironischerweise als Negeridyllen betitelten Kapiteln, die in 

lyrischer Form von grausamen Plantagenbesitzern und aufs Schrecklichste gequälten und 

gefolterten Sklaven erzählen: „Ich sah den Menschenwidrigsten / Anblick. Ein Neger, halb 

zerfleischt, / Zerbissen; schon ein Auge war / Ihm ausgehackt.“344

Trotz ihrer brutalen und ungerechten Behandlung zeigen die Sklaven in Herders „Idyllen“ 

eine ungetrübte, fast übermenschliche Größe. Lieber hacken sie sich eine Hand ab und 

sterben an der Wunde, als einen unschuldigen Leidensgenossen auf Befehl des Aufsehers 

umzubringen.345 Auch Rache, selbst bei tiefster Kränkung und ungerechter Strafe, ist ihnen 

fremd.346 Und ihre Treue geht so weit, dass sie, behandelt man sie gut, ihrem Herrn 

freiwillig weiterdienen, selbst wenn dieser ihnen die Freiheit schenkt.347 So wird der 

„Negersklave“ – und darin besteht seine zweite Funktion – zum Inbegriff christlich-

moralischer Ideale. Damit dreht Herder den Spieß um: Wo deutsche Sklavereibefürworter 

durch ihre Sklavendarstellung den Glauben an die eigene kulturelle Vorrangstellung zu 

konsolidieren suchen, tut er das Gegenteil. Der Schwarze ist nicht mehr minderwertiges 

Geschöpf. Seine moralische Integrität und sein an Selbstaufgabe grenzender Edelmut 

beschämen die Europäer. Auf diese Weise fungieren Herders Sklaven als Mittel der Kritik 

 
342 „Die Gallicomanie oder der falsch-französische Geschmack, worauf hat er sich nicht heut zu Tage fast 
durch ganz Europa verbreitet? Sitten, Gebräuche, Moden, Kleider, Manieren, Fantasien, Capricen; in alle 
diesem, wie viel ungeschickte Affen, wie viel schlechte Copien, von leidlichen Originalen gibt’s nicht 
allenthalben!“ Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 209. 
343 Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 261. 
344 „Die Frucht am Baume“ erzählt von einem Sklaven, der sich am Verführer seiner Frau rächte und dafür 
von seinem Besitzer in einen Käfig am Baum gesperrt und den Vögeln als Fraß überlassen wurde. (Herder, 
Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 248). 
345 Vergl. Herder, Johann Gottfried: „Die rechte Hand.“ In: Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 
249f. 
346 Vergl. Herder, Johann Gottfried: „Die Brüder“. In: Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 
250ff. 
347 Vergl. Herder, Johann Gottfried: „Der Geburtstag.“ In: Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 
257ff. 



  106
  
   

                                                

an einer Gesellschaft, die, wie Sklaverei und Kolonialismus beweisen, ihre eigenen 

moralischen Grundwerte längst über Bord geworfen hat.  

Bei dieser kritischen Selbstbefragung geht Herder noch einen Schritt weiter. Immer wieder 

beschäftigt ihn in den Briefen die Frage „wie fremde Nationen uns ansehen, was sie von 

unserer Cultur und Religion, von unseren Sitten und Gebräuchen denken“348. Der Fremde, 

besonders häufig der Schwarze, wird eingesetzt, um das Eigene zu verfremden. Die 

eingeschränkte, eurozentristische Perspektive, so zeigen die vielen Anekdoten, die er zu 

diesem Thema sammelt, ist nur eine von vielen und kann weder mehr noch weniger als 

andere absolute Wahrheit für sich beanspruchen: „Der Neger hat so viel Recht, den 

Weißen für eine Abart, einen gebohrnen Kackerlacken zu halten, als wenn der Weiße ihn 

für eine Bestie, für ein schwarzes Thier hält.“349  

 
348 Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 94. 
349 Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 274. 



  107
  
   
II.  DAS SKLAVENSTÜCK IM THEATER- UND DRAMENGESCHICHTLICHEN 

KONTEXT 

 

1.  „Trivialtheater?“ – Das Sklavenstück zwischen Unterhaltungs- und Bildungsanspruch 

 
Derjenige würde der Welt einen größern Dienst leisten [als der Dramatiker, „der mit nationalen 

Fanatismen auf der Bühne gegen andere Nationen hetzt,“ Anm. B.R.], welcher eine geheiligte 

Ungerechtigkeit angreifen würde; der kühne und edelmüthige Dichter zum Exempel, der gegen 

den abscheulichen Negern-Handel, gegen diese öffentliche und verruchte Uebertretung des 

Recht der Natur, die nur die elende Produkte eines unnöthigen Luxus zum Zweck hat, ein 

Drama machen würde.350

Keines der für diese Arbeit ausgewählten Sklaven- und Mohrenstücke ist heute noch in 

aktuellen Auflagen, geschweige denn auf den Spielplänen der Theater zu finden. Ihre 

geringe Attraktivität für heutige Regisseure mag angesichts der oft einfachen, 

vorhersehbaren Dramaturgie, schematischer Figurendarstellungen und des kleinen 

Deutungsspielraums wenig verwundern. Doch auch die Literatur- und Theaterwissenschaft 

hat sich bislang vergleichsweise wenig mit den vielen um 1800 entstandenen 

„Rührstücken“, „Lustspielen“, „Familien“- und „Sittengemälden“ auseinandergesetzt.351 

Lediglich bei August von Kotzebue, hier mit seinen Negersklaven, Der Papagoy und Der 

Besuch oder Die Sucht zu glänzen vertreten, kann wegen seiner Publikumserfolge, seiner 

schillernden, kontroversen Person und seinem spektakulären, politisch folgenreichen Tod 

                                                 
350 Mercier, Louis-Sébastien: Neuer Versuch über die Schauspielkunst. Aus dem Französischen, mit eine, 
Anhang aus Goethes Brieftasche. Leipzig: Im Schwickertschen Verlage 1776. Faksimiledruck Heidelberg: 
Lambert Schneider: 1967, S. 346f. 
351 Einschlägige Werke zum Thema stammen vor allem aus den 1960er Jahren:  
Birk, Heinz: Bürgerliche und empfindsame Moral im Familiendrama des 18. Jahrhunderts. Bonn: Rheinische 
Friedrich-Wilhelms-Universität 1964 
Glaser, Horst Albert: Das bürgerliche Rührstück. Stuttgart: Metzler 1969 
Schaer, Wolfgang: Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 18. Jahrhunderts. Grundlagen und 
Bedrohung im Spiegel der dramatischen Literatur. Bonn: H. Bouvier und Co. 1963 
Ansonsten werden die bürgerlichen Gebrauchsstücke meist als Nebenaspekt der Entwicklung der elaborierten 
Kunst abgehandelt oder gar nicht erwähnt. Erst in den letzten Jahren ist das Interesse im Kontext 
kulturwissenschaftlicher Fragestellungen, die nach den Mentalitäten breiterer Volksschichten fragen, wieder 
gewachsen.  
Mit einigen Sklaven- und Mohrenstücken hat sich bisher allein Uta Sadji auseinandergesetzt (Sadji, Uta: Der 
Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts. Anif / Salzburg: Ursula Müller-Speiser 1992).  
Zu Kotzebue hat Kati Röttgers eine post-kolonialistische bzw. diskursanalytische Lesart und 
Neupositionierung seiner Stücke, die außereuropäische Fremde im Figurenpersonal aufweisen, versucht. 
Vergl. Röttger, Kati: „Aufklärung und Orientalismus. Das ‚andere’ bürgerliche Theater des August von 
Kotzebue.“ In: Balme, Christopher (Hrsg.): Das Theater der Anderen. Alterität und Theater zwischen Antike 
und Gegenwart. Tübingen u. Basel: A. Francke 2001, S. 95-120.  



  108
  
   

                                                

auch in der Sekundärliteratur eine kontinuierlich andauernde, allerdings überwiegend 

äußerst kritische Auseinandersetzung bis zu seinen Lebzeiten zurückverfolgt werden.352  

Erst seit einigen Jahren ist im Zuge kulturwissenschaftlicher Perspektiven und Fragen nach 

den Mentalitäten breiterer Volksschichten langsam wieder das Interesse an Theatertexten 

wie den hier ausgewählten Sklavenstücken erwacht, deren Bezeichnung, Klassifizierung 

und Zuordnung zu bestimmten literarischen Genres die Forschung jedoch bereits vor große 

Probleme stellt.353  

Ganz allgemein und möglichst neutral formuliert, handelt es sich um die große 

unüberschaubare Menge von Theaterstücken, die seit den 1770er Jahren in großer Zahl für 

die vielen neugegründeten, stehenden deutschsprachigen National- und Stadttheater 

geschrieben wurden und die sich anders als die Stücke Lessings, Goethes oder Schillers 

weder auf den Bühnen halten konnten noch literaturgeschichtlich kanonisiert wurden.354 

Und das, obwohl sie, wie von der jüngeren Spielplanforschung bewiesen, jene Stücke auf 

den Spielplänen des 18. und frühen 19. Jahrhunderts bei weitem an Häufigkeit 

übertrafen.355 Zu den erfolgreichsten und produktivsten Autoren gehörten neben Kotzebue 

auch der Hamburger Prinzipal und Schauspieler Friedrich Ludwig Schröder und der 

Schauspieler und Theaterleiter August Wilhelm Iffland, deren Stücke unter anderem auch 

am Weimarer Hoftheater unter der Intendanz Goethes die Spielpläne füllten.356 Hinzu 

kommen zahlreiche Auftragsarbeiten und „Eintagsstücke“, die Schauspieler selbst für den 

sofortigen Gebrauch schrieben und die oft nach nur einer Vorstellung wieder 

verschwanden. Auf diese Funktion der schnellen Aufführbarkeit ist auch die 

dramaturgische Konventionalität dieser Texte zurückzuführen, die hier als 
 

352 In allen Kommentaren werden jedoch bereits zu Kotzebues Lebzeiten und auch seither immer 
Abwertungen seiner Stücke im Sinne einer impliziten Deklarierung als „Trivialliteratur“ oder einer offenen 
Herabwürdigung als „unmoralisch“ und ästhetisch zweitklassig vorgenommen. Vergl. Frithjof Stocks 
Untersuchungen zur zeitgenössischen Rezeption Kotzebues und seiner Verurteilung in der 
Literaturgeschichtsschreibung. (Stock, Frithjof: Kotzebue im literarischen Leben der Goethezeit. Polemik – 
Kritik – Publikum. Düsseldorf: Universitätsverlag 1971. S. 74ff).  
353 Siehe insbesondere die gerade erst erschienene Reihe: Das Unterhaltungsstück um 1800. 
Literaturhistorische Konfigurationen – Signaturen der Moderne. Zur Geschichte des Theaters als 
Reflexionsmedium von Gesellschaft, Politik und Ästhetik. Hrsg. von Johannes Birgfeld und Claude D. 
Conter. Erlangen: Wehrhahn 2007. In ihrer Vorbemerkung gehen die Herausgeber ausführlich auch auf die 
Forschungsgeschichte zum Unterhaltungsstück ein.  
354 Vergl. Birgfeld / Conter: „Das Unterhaltungsstück um 1800. Funktionsgeschichtliche und 
gattungstheoretische Vorüberlegungen.“ In: Das Unterhaltungsstück um 1800. Erlangen: Wehrhahn 2007, S. 
VIIff. 
355 Für eine genauere Aufschlüsselung der Repertoire-Gestaltung vergl. u.a. die Ausführungen von Erika 
Fischer-Lichte (Fischer-Lichte, E.: Einleitung. In: Theater im Kulturwandel des 18. Jahrhunderts. 
Inszenierung und Wahrnehmung von Körper – Musik – Sprache. Hrsg. von E. Fischer-Lichte u. Jörg 
Schönert. Göttingen: Wallstein 1999, S. 12ff) und Sybille Maurer-Schmoock (Maurer-Schmoock, 
S.:Deutsches Theater im 18. Jahrhundert. Tübingen: Max Niemeyer, S. 125ff). 
356 Vergl. Burkhardt, C. A. H.: Das Repertoire des Weimarischen Theaters unter Goethes Leitung 1791-1817. 
Hamburg u. Leipzig: Voß 1891. 



  109
  
   

                                                

„Gebrauchsstücke“ bezeichnet werden sollen. Im Vergleich zu avancierteren Dramen 

desselben Zeitraums passt sich das Figurenpersonal problemlos in das schon bestehende 

Rollenfachsystem der Truppen und Ensembles ein und die Handlungsführung orientiert 

sich vor allem an den Erwartungshaltungen des damaligen Publikums. Von der Gesamtzahl 

derartiger Stücke hat man sich bislang noch keinen genauen Überblick verschaffen 

können.357

Ein möglicher Grund für das lange Desinteresse der Literarturwissenschaft mag in der (Ab-

)Qualifizierung dieses gesamten theaterhistorischen Bereichs als „Populartheater“ 

„Trivialliteratur“ liegen – eine sowohl äußerst undifferenzierte als auch elitäre Benennung, 

da sie immer schon eine Abwertung als mittelmäßige oder minderwertige Kunst impliziert. 

Dass eine solche Unterscheidung in „hohe“ und „niedere“ Kunst, in „E“- und „U-

Literatur“ im 18. Jahrhundert noch nicht vollzogen wurde und den meisten Texten dieser 

Zeit in keiner Weise gerecht werden kann, haben Birgfeld / Conter prägnant auf den Punkt 

gebracht.358 Sie ist vielmehr das Ergebnis eines stetigen Differenzierungsprozesses, der 

bereits im frühen 18. Jahrhundert begann und erst hundert Jahre später im idealistischen 

Kunstverständnis zu einem vorläufigen Endpunkt gelangte.359 Der damit verbundene 

Diskurs um die Aufgaben, den Wert und die Bewertungsgrundlagen von Kunst und 

insbesondere von Theater prägte nicht nur maßgeblich die dramatischen, 

theaterpraktischen und -theoretischen Innovationen, die das 18. Jahrhundert hervorbrachte, 

sondern erweist sich auch für die Einordnung der Sklavenstücke als hilfreich. 

Der Bildungsanspruch etwa, von allen bedeutenden Theaterreformern von Gottsched über 

Lessing und Schlegel bis hin zu Schiller auf ihre jeweils sehr unterschiedliche Weise ans 

Theater herangetragen, zieht sich als roter Faden durch das 18. Jahrhundert und stellte ein 

wichtiges Kriterium bei der Trennung zwischen „wertvoller“ und weniger nützlicher Kunst 

dar. Einer der ersten, der bewusst eine solche Differenzierung vornahm und darauf sein 

Theaterkonzept aufbaute, war Johann Christoph Gottsched. Er zog sowohl gegen das 

 
357 Vergl. Meyer, Reinhart: Das deutsche Trauerspiel des 18. Jahrhunderts. Eine Bibliographie. Mit ca. 1250 
Titeln, einer Einleitung sowie Verfasser- und Stichwortverzeichnis. München: Wilhelm Fink Verlag 1977, S. 
9. 
358 „Derart klare Hierarchisierungen aber waren der Theaterpraxis im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts 
noch fremd. Vielfältig waren statt dessen die Austauschprozesse zwischen den Parteigängern der 
aufkommenden Ästhetik der Innovation und Autonomie sowie der einer Ästhetik der Professionalität. [...] 
Vor allem aber, und das wird zu oft übersehen, versteht sich ein großer Teil jener Dramatiker, die den 
Ansprüchen der neuen ‚Professionalität’ genügen wollen, keineswegs als unambitioniert.“ (Birgfeld / Conter: 
Das Unterhaltungsstück um 1800, S. Xf). 
359 Die programmatischen Versuche von Jugenstilbewegung und historischer Avantgarde in den ersten zwei 
Jahrzehnten des 20. Jh., die Grenzen zwischen (Alltags-)Leben und Kunst, zwischen Eliten- und 
Massenkunst einzuschmelzen, sind (egal ob man sie als gescheitert oder gelungen betrachten will) auch als 
Gegenreaktion auf dieses Kunstverständnis des frühen 19. Jahrhunderts zu verstehen. 



  110
  
   

                                                

komische Stehgreifspiel der Wanderbühnen als auch gegen Oper, Ballett und prunkvolles 

Barocktheater zu Felde. Fürs Theater proklamierte er einen neuen Rationalismus und 

Moralismus, dessen alleiniges Ziel in der Erziehung des Publikums bestand. Statt Spaß, 

Unterhaltung und purer, zweckfreier Schau- bzw. Hörlust forderte er die Ernsthaftigkeit 

tragischer Handlungen; anstatt bloß zu unterhalten, wollte Gottsched den Zuschauern 

moralische Lehrsätze und Einsichten in die Ordnung der Welt vermitteln.360 An zentraler 

Stelle dieses didaktischen Konzepts steht die „Vernunft“. Da für den Frühaufklärer Welt 

und Moral immer auf vernünftige Prinzipien rückführbar sind, müssen sich auch die 

Dramaturgie eines Dramas und seine theatrale In-Szene-Setzung den allgemeinen Gesetzen 

dieser Logik unterwerfen.361 Zu diesem Zweck formulierte Gottsched unter Rekurs auf 

Aristoteles und am Vorbild der französisch-klassizistischen Tragödie einen rigiden 

Regelkatalog, der u.a. die drei Einheiten von Handlung, Zeit und Ort, den Sprachstil und 

Deklamationsduktus umfasste. Die bei diesen Vorgaben mitschwingenden Fragen nach 

einer angemessenen Repräsentation von Wirklichkeit durch das Theater und nach dem 

Verhältnis von Kunst und Natur überhaupt bestimmten auch nach Gottsched nachhaltig die 

Überlegungen der Theaterschaffenden. Seine Dogmen der „Wahrscheinlichkeit“, 

„Vernünftigkeit“ und „Sittlichkeit“ der Darstellung wurden lange weiterhin von der 

Theaterkritik als Kriterien verwendet und prägten damit nicht zuletzt auch die Urteile, die 

etwa 50 Jahre nach Gottsched über die Sklavenstücke und ihre Verarbeitung „realer“, 

aktueller politischer Ereignisse gefällt wurden (siehe II.2). 

Auch die Stücke und Theorien des deutschen Bürgerlichen Trauerspiels erweisen sich als 

wichtige Vorläufer der zu untersuchenden Sklavenstücke. Die Vorbilder dieser neuen 

Gattung kamen aus England und Frankreich, hießen „comédie larmoyante“, „tragédie 

domestique“ (Diderot) oder „sentimental comedy“ und zeigten in nicht-komödienhafter 

Weise bürgerliche Lebenswelten und rührende Schicksale. Auch von deutschen Autoren 

wurde von der Jahrhundertmitte an die noch von Gottsched als verbindlich betrachtete 

Ständeklausel beiseite gelegt bzw. uminterpretiert; erstmalig eroberten auch hier 

„bürgerliche“ Themen und Protagonisten der Mittelschicht das ernsthafte Fach. Das 

bürgerliche „Milieu“, das Familien- und Berufsleben von Kaufleuten, Beamten und 

 
360 Vergl. Alt, Peter André: Die Tragödie der Aufklärung. Tübingen und Basel: A. Francke 1994, S. 71-73.  
361 Vergl. dazu Fischer-Lichte: „Wenn für die Kunst die Forderung einer imitatio naturae zum allgemeinen 
Postulat erhoben wird, folgt daraus, daß die Kunst die Natur im Sinne jener apriorischen Ordnung 
nachahmen soll: Das einzelne Kunstwerk muss also als Abbildung dieser Ordnung hervorgebracht werden. 
[...] Damit die Kunst die Natur nachahmen kann, muß sie folglich nach eben jenen Regeln verfahren, welche 
die Vernunft als fundamental für die Ordnung der Welt erkannt und eingesehen hat.“ (Fischer-Lichte, Erika: 
Kurze Geschichte des deutschen Theaters. Tübingen und Basel: A. Francke 1993, S. 117) 



  111
  
   

                                                

Gelehrten, wurde zum Stoff dramatischer Handlung und das Theater bzw. Drama zum Ort 

bürgerlicher Selbstartikulation und Identifikation.  

Trotz dieser großen Unterschiede wurde die von Gottsched stammende Vorstellung vom 

Theater als „Sittenschule“ auch im Bürgerlichen Trauerspiel grundsätzlich und in 

modifizierter Weise beibehalten.362 Zwar verstand man die im Theater zu vermittelnden 

Wertevorstellungen und Einsichten nun als Ausdruck genuin „bürgerlicher“ Gesinnung. 

Auch trat an die Stelle von Gottscheds Rationalismus ein sensualistisch geprägtes 

Moralverständnis, das zur Aufwertung der Anteil nehmenden „Affekte“ wie Rührung und 

Mitleid führte: Die moralische Erziehung des Bürgers sollte nun über die Empfindung, die 

er im Zuschauerraum erlebt und ins Alltagsleben mitnimmt, vonstatten gehen und nicht auf 

eine totale Beseitigung der Leidenschaften abzielen.363  

Doch ist zum Beispiel gerade bei Lessing, der vor diesem Hintergrund seine sehr 

politische, engagierte Theorie des Bürgerlichen Trauerspiels entwickelte, der didaktische 

Auftrag des Theaters wieder stark ausgeprägt. Im Zuschauerraum soll der Bürger über die 

Identifikation mit seinesgleichen ein bürgerliches Bewusstsein entwickeln, das ihn und 

seinen Stand zur politischen Emanzipation befähigt. Über das Miterleben der tragischen 

Bühnenhandlungen soll er seine moralischen Kompetenzen schulen. Dem Affekt des 

„Mitleids“ wird dabei der größte sittliche und gesellschaftliche Mehrwert zugesprochen:  
Der mittleidigste Mensch ist der beste Mensch, zu allen gesellschaftlichen Tugenden, zu allen 

Arten der Großmuth der aufgelegteste. Wer uns also mitleidig macht, macht uns besser und 

tugendhafter, und das Trauerspiel, das jenes thut, thut auch dieses, oder – es thut jenes, um 

dieses thun zu können.364

Als Theaterzuschauer übt sich der Mensch in Mitleidsvermögen und Furchtsamkeit (der 

zweite wichtige Begriff in Lessings wirkungsästhetischen Überlegungen) und lernt, seine 

Affekte sinnvoll zu regulieren. Denn nur ein gutes Mittelmaß an Emotionalität und eine 

altruistische Ausrichtung der Leidenschaften sorgen für eine praktische Umsetzung in 

tugendhaftes Verhalten.365

 
362 Auch Schiller „betrachtete“ noch 1784 „die Schaubühne“ vor allem als „moralische Anstalt“. Mit der 
tragischen Darstellung menschlichen Lasters und der komischen Verspottung der Torheit spricht Schiller 
dem Theater in seiner berühmten „Schaubühnen“-Rede wichtige moral-pädagogische Funktionen innerhalb 
der Gesellschaft zu. Über die direkte Anschauung und das emotionale Miterleben vermittelt es dem 
Zuschauer moralische Grundsätze, unterrichtet ihn in praktischen Lebensfragen, bereitet ihn auf die 
Unwägbarkeiten des Lebens vor und zeigt ihm, diese tugendhaft zu meistern. (Vergl. Schiller, Friedrich: 
„Was kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken?“ (1784) In: Schillers Werke. Nationalausgabe. 
Bd. 20. Weimar 1962). 
363 Vergl. Peter-André Alt über die affektpsychologischen Theorien bei Nicolai, Mendelssohn und Lessing. 
(Alt, Die Tragödie der Aufklärung, S. 177ff). 
364 Gotthold Ephraim Lessing, Mendelssohn, Friedrich Nicolai Moses: Briefwechsel über das Trauerspiel 
(1756/57). Hrsg. von Jochen Schulte-Sasse. München: Winkler1972, S. 55. 
365 Vergl. Alt, Die Tragödie der Aufklärung, S. 246. 



  112
  
   

                                                

Ohne auf die äußerst komplexe Entwicklungsgeschichte des Bürgerlichen Trauerspiels und 

die sehr unterschiedlichen, dazu entstandenen theatertheoretischen Entwürfe in der 

gebotenen Differenziertheit eingehen zu können, soll hier doch auf einige wichtige 

Gemeinsamkeiten wie Unterschiede zwischen den ambitionierten ästhetischen und 

gesellschaftspolitischen Programmen und den „Gebrauchsstücken“ der folgenden 

Jahrzehnte hingewiesen werden: 

So ist die regelrechte „Schwemme“ an Gebrauchsstücken (als „Rührstücke“, „Familien“- 

und „Sittengemälde“ oder „rührende Lustspiele“ bezeichnet), die von den 1770er Jahren an 

über die deutsche Theaterlandschaft hereinbrach, nicht nur eine Folgeerscheinung eines 

wachsenden Bedarfs an Stücken, sondern auch Reaktion auf die wiederholten, schon bei 

Gottsched anklingenden, dann bei Lessing am Hamburger Nationaltheater und später von 

Schiller programmatisch vorgebrachten Forderungen nach deutschen „Originaldramen“ – 

Stücken, die in deutscher Sprache geschrieben sein und sich mit „deutschen“ Themen 

befassen sollten.366 So beschrieb Iffland, einer der produktivsten Autoren deutscher 

Gebrauchsstücke, noch 1785 die seinerzeitige Entwicklung der deutschen Dramatik als 

Weg aus einer schweren „Krise“, während „der Deutsche in seinem Vaterlande 

Miethling“367 war. Den damaligen, großen Einfluss ausländischer und vor allem 

französischer Stücke setzt Iffland gleich mit absolutistischem Despotentum. Die 

Forderungen nach einer neuen deutschen Dramatik gehen also auch bei ihm einher mit 

dem Wunsch nach politischer Veränderung: 
Als aber Staatsmänner und Fürsten des Vaterlands vergaßen, deutscher Kunst spotteten, das 

Volk seinen Großen folgte; und der wollüstige Gesang von der Seine her, die Nerven 

erschlaffte, Kräfte in den Schlaf wiegte, - da ward das Verderben allgemein!368

Zudem stehen auch die Stücke Ifflands und seiner Kollegen unter dem Einfluss der in der 

Mitte des Jahrhunderts nach Deutschland gelangenden, „bürgerlichen“ und „mittleren“ 

Gattungen und bewegen sich mit ihrem Figurenpersonal, ihrer Prosasprache und ihren 

 
366 Besonders bemängelt Lessing die große Vorliebe seiner Zeitgenossen für Übersetzungen und 
Aufführungen französischer Dramen: „Wir sind noch immer die geschwornen Nachahmer alles 
Ausländischen, besonders noch immer die untertänigen Bewunderer der nie genug bewunderten Franzosen; 
alles was uns von jenseit dem Rheine kömmt, ist schön, reizend, allerliebst, göttlich; lieber verleugnen wir 
Gesicht und Gehör, als daß wir es anders finden sollten; lieber wollen wir Plumpheit für Ungezwungenheit, 
Frechheit für Grazie, Grimasse für Ausdruck, ein Geklingle von Reimen für Poesie, Geheule für Musik, uns 
einreden lassen, als im geringsten an der Superiorität zweifeln, welche dieses liebenswürdige Volk, dieses 
erste Volk in der Welt, wie es sich selbst sehr bescheiden zu nennen pflegt, in allem, was gut und schön und 
erhaben und anständig ist, von dem gerechten Schicksale zu seinem Anteile erhalten hat.“ (Lessing, Gotthold 
Ephraim: Hamburgische Dramaturgie. In: Ders.: Werke. Herausgegeben von Herbert G. Göpfert in 
Zusammenarbeit mit Karl Eibl, Helmut Göbel, Karl S. Guthke u.a. Bd. 4. München: Hanser 1970, 698-699). 
367 Iffland, Wilhelm August: Fragmente über Menschendarstellung auf den deutschen Bühnen. Erste 
Sammlung. Gotha: bey Karl Wilhelm Ettinger 1785, S. 13. 
368 Ebd. 



  113
  
   

                                                

„rührenden“ Stoffen jenseits klassischer Einteilungen in Komödie und Tragödie. Sie 

spielen in den Milieus, die erst von Gellert, Lessing und dem frühen Schiller für die 

deutsche Dramatik entdeckt worden waren, und propagieren Werte aus den bürgerlichen 

Tugendkatalogen, wie maßvolle Leidenschaftlichkeit, Bescheidenheit, Mitleid und 

Gemeinsinn. Auch die Protagonisten und familiären Figurenkonstellationen, vor allem die 

charakteristischen Vater-Tochter-Konflikte, wurden von der Trivialliteratur aufgegriffen 

und erwiesen sich beim Publikum als beliebte Identifikationsangebote.369  

Trotz zahlreicher formaler und inhaltlicher Parallelen mit der „hohen Dramatik“ wurde den 

für den schnellen Gebrauch geschriebenen Theatertexten in der älteren Forschung jedoch 

lange jegliche gesellschaftspolitische Qualität und reformerische Stoßrichtung 

abgesprochen. So schreibt Glaser über Das bürgerliche Rührstück370: 
Autorität reflektierten die trivialen, aber beim bürgerlichen Publikum beliebten Rührstücke und 

Hausvaterdramen auf solcher Stufe nicht mehr. Ihr Interesse, das dem des Publikums analog 

gewesen sein muß, lenkt von der Kollisionszone zwischen den Ständen in die private der 

Schwierigkeiten des bürgerlichen Daseins zurück. [...] An die Stelle der autoritativen Ordnung 

der Ständegesellschaft rückt die der bürgerlichen Gesellschaft im engeren Sinne. [...] Die 

entscheidende Differenz zu den kritischen Dramen Lessings oder des Sturm und Drang liegt 

weniger in der zumeist abgeschlossenen Privatheit der Rührstücke als darin, daß die 

Verfassung dieser bürgerlichen Zustände als ihre natürliche Ordnung verstanden wird.371

Als „Popular“- oder „Trivialtheater“ wurde diese Sorte dramatischer Texte, zu der auch die 

Sklavenstücke gehören, auf diese Weise zum Gegenpol und sogar zum Gegenspieler der 

literarisch und politisch avancierteren Dramatik deklariert: Mit ihren eingängigen, 

sentimentalen Stoffen hätten sie gegen die Bürgerlichen Trauerspiele und die ab den 

1770er Jahren für Aufregung sorgenden revolutionären Sturm-und-Drang-Stücke einen 

Kampf um die Gunst des Publikums geführt und verhindert, dass die anspruchsvolleren 

Theaterkonzepte die Theaterpraxis überhaupt erreichten.372  

Tatsächlich scheinen die versöhnlichen Schlussszenen nicht auf Konfrontation oder große 

gesellschaftliche Veränderung abzuzielen. Auch werden gesellschaftliche Zustände nicht 

 
369 Vergl. Fischer-Lichte, Kurze Geschichte des deutschen Theaters, S. 289. 
370 Glaser, Horst Albert: Das bürgerliche Rührstück. Stuttgart: Metzler 1969. 
371 Glaser, Das bürgerliche Rührstück, S. 8f. 
372 Auch Erika Fischer-Lichte nimmt eine solche Zweiteilung zwischen bloßer Unterhaltung und 
bürgerlichem Bildungstheater vor: „Weder entsprach also das, was gespielt wurde, noch die Art, wie gespielt 
wurde, noch die Rezeptionsweise der Zuschauer genau den Vorstellungen und Forderungen, welche die 
Herausgeber und Artikelschreiber von den bürgerlichen Theaterreformern übernommen hatten und in ihren 
Zeitschriften verbreiten und durchzusetzen suchten. [...] Die hier zitierten Quellen lassen kaum den Schluss 
zu, dass Theater im 18. Jahrhundert in Deutschland von Schauspielern und Publikum zuallererst als eine 
Sittenschule für den Bürger begriffen, gespielt und besucht wurde .“ (Fischer-Lichte, Erika: Einleitung. In: 
Theater im Kulturwandel des 18. Jahrhunderts. Inszenierung und Wahrnehmung von Körper – Musik – 
Sprache. Hrsg. von Erika Fischer-Lichte und Jörg Schönert. Göttingen: Wallstein 1999, S. 14 / 17) 



  114
  
   

                                                

konsequent problematisiert, Autoritäten nicht mit größtmöglicher Radikalität hinterfragt, 

sondern sogar häufig durch die Darstellung positiver autoritärer „Hausvater“-Figuren 

indirekt bestätigt. Die Handlungen spielen im privaten Raum des Bürgers und 

konzentrieren sich vor allem auf Themen seines Familienlebens: eheliche Treue bzw. 

Untreue, die Partnerwahl der Kinder, finanzielle Probleme und deren Lösung. Diese Welt 

wird durch Verlockungen, Intrigen und Familienzwiste gefährdet, aber meistens nicht in 

ihren Grundfesten erschüttert. Genauso wenig wird, bei aller Kritik an Vertretern des Adels 

und ihrem ausschweifenden Lebensstil, die Berechtigung ständischer Privilegien 

grundsätzlich hinterfragt.373  

Dennoch tut man den Gebrauchsstücken Unrecht, wenn man sie allein als politisch-

konservatives oder gar apolitisches Konsumtheater der anspruchslosen Massen aburteilt. 

Birgfeld / Conter betonen, dass das Publikum überwiegend aus jenen „bildungsorientierten 

und gebildeten Mittelschichten bestand, die sowohl die Nationaltheateridee ideologisch 

mittrugen als auch durch ihren wirtschaftlichen Erfolg das nötige Maß an Freizeit und 

Geldmitteln besaßen, regelmäßig die Schauspielhäuser zu besuchen.“374 Auch habe eine 

gewisse dramaturgische Konventionalität der Stücke ein aufklärerisches 

Sendungsbewusstsein auf keinen Fall ausgeschlossen: 
Sie [die sogenannte Unterhaltungsdramatik] erscheint sogar als jenes Reflexionsmedium par 

excellence, das kulturelle, politische und gesellschaftliche Prozesse der Mittelschichten nicht 

für eine kleine, hoch begabte, kreative und gebildete Elite, sondern für die breite, weniger 

ambitionierte und progressive Mehrheit dieser Schicht verhandelt, problematisiert und mit 

Lösungsangeboten kommentiert.375

Dieser Anspruch lässt sich auch mit einer weiteren Äußerung Ifflands aus den oben bereits 

angeführten Fragmenten über Menschendarstellung erläutern: „Ist Bildung nicht der 

Hauptzweck, führen Volkskenntnisse und Geschmack nicht die Aufsicht über die Bildung, 

so ist das Schauspiel ein sehr gefährlicher Zweig des Luxus.“376 Das didaktische und 

edukative Selbstverständnis, die sittlichen wie gesellschaftspolitischen 

Nützlichkeitsabsichten des ambitionierteren Theaters wurden also vom sogenannten 

„Unterhaltungstheater“ nur auf eine breitenwirksamere Ebene transponiert. Birgfeld / 

Conter sehen in den Stücken die zwei zentralen Kategorien aufklärerischer Ästhetik, das 

 
373 Vergl. Schaer, Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 18. Jahrhunderts, S. 155ff. 
374 Birgfeld / Conter:„Funktionsgeschichtliche und gattungstheoretische Vorüberlegungen.“ In: Das 
Unterhaltungsstück um 1800, S. VIII. 
375 Birgfeld / Conter: „Funktionsgeschichtliche und gattungstheoretische Vorüberlegungen.“ In: Das 
Unterhaltungsstück um 1800, S. XII. 
376 Iffland, Fragmente über Menschendarstellung, S. 29. 



  115
  
   

                                                

„prodesse“ und „delectare“, auf paradigmatische Weise umgesetzt und austariert.377 Dem 

entsprachen durchaus auch die Erwartungen des Publikums, das sich unterhalten und 

bilden lassen wollte und durch seine Nachfrage auch die Textproduktion beeinflusste.378

Die Sklavenstücke belegen diese Thesen auf eindrucksvolle Weise. So wird sich 

nachweisen lassen, dass darin sehr wohl zum Teil sehr kritische Reflexionen auf 

Modernisierungsprozesse und politische Fragen im eigenen Land vorgenommen wurden. 

Allein die Tatsache, dass sich etwa zwanzig Stücke finden lassen, die sich alle (wenn auch 

auf mehr oder minder fundierte und politisch engagierte Weise) mit dem Leid versklavter 

Afrikaner, der Abolitionskontroverse und mit den Problemen ehemaliger „Negersklaven“ 

in Deutschland auseinandersetzen, widerlegt bereits die Behauptung, im Rührstück des 

späten 18. Jahrhunderts habe ein totaler Rückzug in apolitische Privatheit stattgefunden.  

Im Gegenteil: Wie in den vorherigen Kapiteln gezeigt werden konnte, handelte es sich bei 

der Sklavereifrage um eine Thematik mit philosophischen, ethischen, anthropologischen 

und politischen Aspekten und globalen Ausmaßen, die in dieser Komplexität auch in 

Deutschland lebhaft diskutiert wurde. Wie das Theater mit dieser Vielschichtigkeit 

umging, gilt es im Einzelnen zu untersuchen. Doch kann schon hier festgehalten werden, 

dass allein die Wahl eines solchen Stoffes für eine Überschreitung der engen familiären 

Themen und ein Einbrechen der „großen weiten Welt“ in den privaten Raum sorgen 

musste. Darüber hinaus zeigen vereinzelte Stellungnahmen der Autoren, dass es einigen 

von ihnen ein großes Anliegen war, das Publikum mit den wichtigen Informationen zu 

Sklaverei zu versorgen, sie vom Wert der Abolition zu überzeugen, politisch Einfluss zu 

nehmen – und eben nicht „bloß“ zu unterhalten. Kotzebue etwa verweist seine Leser im 

„Vorbericht“ zu seinen Negersklaven auf die wissenschaftlichen Quellen, auf die er seine 

Sklavereidarstellungen stützt, u.a. Abbée Raynal und Matthias Christian Sprengel, und 

betont: 
Der Verfasser ersucht seine Leser, Zuschauer und Recensenten, dieses Stück nicht blos als 

Schauspiel zu betrachten. Es ist bestimmt, alle die fürchterlichen Grausamkeiten, welche man 

sich gegen unsre schwarzen Brüder erlaubt, in einer einzigen Gruppe darzustellen. Der Dichter 

hat blos eingekleidet, aber nicht erfunden. [...] Er muß mit einem lauten Seufzer bekennen, daß 

leider keine einzige Thatsache in diesem Stücke vorkommt, die nicht buchstäblich wahr 

wäre.379

 
377 Vergl. Birgfeld / Conter: „Funktionsgeschichtliche und gattungstheoretische Vorüberlegungen.“ In: Das 
Unterhaltungsstück um 1800, S. XIf. 
378 Vergl. Maurer-Schmoock, Deutsches Theater im 18. Jahrhundert, S. 135. 
379 Kotzebue, August von: Die Negersklaven (1796). Ein historisch-dramatisches Gemählde in drey Akten. 
Leipzig: Paul Gotthelf Kummer 1821, S. 4f. 



  116
  
   

                                                

Der Autor eines weiteren Negersklaven-Stücks, Carl Freiherr von Reitzenstein, bezieht mit 

seiner Widmung für William Wilberforce, „who restored the natural liberties of an 

oppressed unhappy nation“, eindeutig politisch Stellung.380

Mit ihrer Kombination von aktueller politischer, jedoch „ferner“ Thematik und 

sentimentalisierten, privaten Stoffen und mit ihrer Mischung aus konventionellen und 

experimentellen literarischen Verfahren zeigen die Sklavenstücke, dass die Übergänge 

zwischen vermeintlich „anspruchsvollem“ und „minderwertigem“ Theater zumindest bis 

zur Jahrhundertwende fließend blieben. Erst der Überdruss an den trivialisierten 

Bürgerwelten dieser unzähligen Stücke, an ihrer pseudo-naturalistischen Darstellung und 

ihren sentimentalen Szenen provozierte eine ästhetisierende Gegenbewegung, die die 

Ausdifferenzierung der Kunst zum autonomen System in Gang setzte. So schrieb Schiller 

am 4.11.1795 an Herder:  
Daher weiß ich für den poetischen Genius kein Heil, als dass er sich aus dem Gebiet der 

wirklichen Welt zurückzieht [...] und auf die strengste Separation sein Bestreben richtet. Daher 

scheint es mir gerade ein Gewinn für ihn zu sein, dass er seine eigne Welt formiret und durch 

die Griechischen Mythen der Verwandte eines fernen, fremden und idealischen Zeitalters 

bleibt, da ihn die Wirklichkeit nur beschmutzen würde.381  

Ausgehend von einem solchen idealistischen wie elitären Kunstverständnis nahmen 

Kanonisierungsprozess und Zweiteilung der Literatur ihren Anfang.382 Die Abbildung 

aktueller Ereignisse und der direkte Bezug auf politische und gesellschaftliche Realitäten 

mussten vor dem Hintergrund solcher Programme als banal bewertet werden.  

Vor einer solchen „Selbstbeschmutzung“ durch die Wirklichkeit hatten die Autoren der 

Sklavenstücke offensichtlich keine Scheu. Ihre Darstellungsweise der aktuellen Thematik 

wirkt, mit ihren wiederkehrenden Handlungsschemata, schematisch angelegten 

Rollenmustern und vorhersehbaren Dialogstrukturen, streckenweise sehr plakativ und naiv. 

Auf Publikumserfolg und Aufführbarkeit ausgerichtet, bieten die Sklavenstücke im 

Vergleich zu den zeitgleich entstandenen Dramen Goethes oder Schillers in ästhetischer 

Hinsicht fraglos einen weniger interessanten Gegenstand.  

Umso aufschlussreicher hingegen ist, wie sich auf der inhaltlichen Ebene – trotz der 

großen Differenzen in formaler und ästhetischer Hinsicht – dann doch Gemeinsamkeiten 

zwischen der konventionell gestalteten, naiv aufklärerischen „Gebrauchsdramatik“ auf der 

 
380 Reitzenstein, Karl Freyherr von: Die Negersklaven (1793). Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. In: Deutsche 
Schaubühne. Jg. 6 (1794). Augsburg: 1794, S. 5. 
381 Brief Friedrich Schillers an J. G. Herder vom 4.11.1795. In: Aus Herders Nachlass. Bd. I. Hrsg. von 
Heinrich Düntzer. Frankfurt a.M.: Meidinger 1856, S. 193. 
382 Birgfeld / Conter: „Funktionsgeschichtliche und gattungstheoretische Vorüberlegungen.“ In: Das 
Unterhaltungsstück um 1800, S. X. 



  117
  
   
einen und der elaborierten „Hochdramatik“ der Jahrhundertwende auf der anderen Seite 

zeigen: Goethes Iphigenie auf Tauris und die hier ausgewählten Plantagenstücke etwa 

thematisieren und problematisieren das Aufeinandertreffen vermeintlich „barbarischer“ 

und „zivilisierter“ Menschen in einem kolonial- und machtpolitischen Kontext. Die Stücke 

über Sklavenaufstände zeigen in ihrer Auseinandersetzung mit der Eskalationsdynamik 

kollektiver sozialer Bewegungen und mit ihren scheiternden Revolutionsführern starke 

Anleihen bei der Sturm- und Drangdramatik, etwa bei Schillers Die Räuber oder Goethes 

Götz von Berlichingen. Und der Konflikt zwischen individueller Freiheit und staatlicher 

bzw. despotischer Gewalt, die Unterjochung von Menschen und das Recht auf 

Selbstbefreiung sind nicht nur in allen Sklavenstücken, sondern in der gesamten Dramatik 

der Jahrhundertwende das zentrale Thema, wie zum Beispiel in Schillers Wilhelm Tell. Auf 

einem anderen ästhetischen Niveau und mit einer anderen Anspruchshaltung beschäftigt 

sich die „Trivial“- bzw. „Gebrauchsdramatik“ also mit ganz ähnlich gelagerten 

Grundfragen wie die sogenannte „Höhenkammliteratur“ ihrer Zeit.  

 

 

2. Sklavenstücke auf deutschen Bühnen und ihre zeitgenössische Kritik 

 

Dass die Sklavenstücke in der Tat „Gebrauchsstücke“ waren, die für den laufenden 

Theaterbetrieb geschrieben und auch gespielt wurden, lässt sich anhand zahlreicher 

Aufführungsdaten belegen (für die genauen Daten siehe Anhang II). Die Recherche 

erfolgte auf breiter Basis: Konsultiert wurden die verfügbaren Theaterchroniken und -

Almanache, Rezensionen und Theaterschriften des Untersuchungszeitraums (1770 bis 

1833, letzteres als Datum des britischen Sklavereiverbots) sowie 

Theaterzettelsammlungen, verfügbare Spielpläne, lokale Theatergeschichten und die 

Bühnenjahrbücher der wichtigsten Theaterzentren der Zeit: Wien, Berlin, Hamburg, 

München, Frankfurt und Mannheim.383 So liegen Hinweise auf Aufführungen nun in drei 

unterschiedlichen Formen vor:  

Ein Teil der Informationen stammt aus historischen Theatergeschichten und -almanachen, 

die auch für die Recherche relevanter Sklavenstücke herangezogen wurden und zum Teil 

Angaben zur Spielzeit, Besetzung und kurze Kommentare zu Spielweise und Reaktionen 

                                                 
383 Für einige Stücke hat bereits Uta Sadji Aufführungsdaten zusammengetragen. Vergl. Sadji, Der Mohr auf 
der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts. 



  118
  
   

                                                

des Publikums enthielten.384 Theaterzettel waren im 18. Jahrhundert das zentrale 

Ankündigungs- und Werbemedium der Theater, mit dem sie ihr Publikum über Stücktitel, 

Eintrittspreise, Spielstätte, Besetzung und Besonderheiten informierten. Konsultiert 

wurden die Kataloge und Sammlungen der theaterhistorischen Archive in München, Wien, 

Weimar, Frankfurt und Köln, wobei sich die Münchner und Frankfurter Sammlungen im 

Hinblick auf die Sklavenstücke als besonders ergiebig erwiesen. Ob diese Tatsache 

Rückschlüsse auf regionale Interessensunterschiede zulässt, ist jedoch fraglich, da die 

Theaterzettel des Zeitraums nur sehr lückenhaft erhalten und archiviert sind.  

Weit besser für den Untersuchungszeitraum aufgearbeitet und bibliographisch nach 

Autornamen und Stücktitel dokumentiert sind die historischen Beiträge der 

Theaterkritik.385 Auf diesem Wege konnte, abgesehen von den „Zufallsfunden“ über die 

bereits erwähnten Register in Theaterchroniken und -almanachen, eine systematische 

Recherche und Zusammenstellung der für diese Arbeit relevanten und in den wichtigen 

zeitgenössischen Theater- und Literaturzeitschriften erschienenen Beiträge erfolgen. Die 

Kritiken sind für diese Arbeit in dreierlei Hinsicht von großem Interesse. Zum einen 

fungieren auch sie als Hinweise auf die Daten und auf Bühnen, an denen historische 

Aufführungen stattgefunden haben. Des Weiteren geben die Beurteilungen und Berichte 

 
384 Hinweise auf Aufführungen von Sklavenstücken finden sich u.a. bei; 
Schäffer, C. und C. Hartmann (Hrsg.): Die Königlichen Theater in Berlin. Statistischer Rückblick auf die 
künstlerische Thätigkeit und die Personal-Verhältnisse während des Zeitraums vom 5.12.1786 bis 
31.12.1885. Berlin: Berliner Verlags-Comtoir 1886, 
Burkhardt, C. A. H.: Das Repertoire des Weimarischen Theaters unter Goethes Leitung 1791-1817. Hamburg 
u. Leipzig: Voß 1891, 
Bauer, Anton: Das Theater in der Josefstadt zu Wien. Wien, München: Manutiuspresse 1957 
Plassak, Eduard (Hrsg.): Chronik des k.k. Hof-Burgtheaters. Zu dessen Säkularfeier im Februar 1876. Wien: 
L. Rosner 1876, 
Hadamowsky, Franz: Das Theater in der Wiener Leopoldstadt 1781-1860. (Bibliotheks- und Archivbestände 
in der Theatersammlung der Nationalbibliothek). Mit einer Einleitung von Joseph Gregor. Hrsg. Von der 
Generaldirektion der Nationalbibliothek. Wien: 1934, 
Reichard, Heinrich August Ottokar (Hrsg.): Theater-Journal für Deutschland vom Jahre 1777. Bd. 2. Gotha: 
Carl Wilhelm Ettinger 1777, 
Hasenest, Friederich (Hrsg.): Theater Journal über die, in der des H. Röm. Reichsfreyen Stadt Nürnberg von 
der Moserischen Gesellschaft von Apr. 1776 bis Sept 1777 aufgeführten Stücke. Bd. 1. Nürnberg: 1777, 
Brachvogel, Albert Emil: Geschichte der königlichen Theater Berlin. Bd. III. Berlin: Janke 1878, 
und bei Blümml, Emil Karl u. Gustav Gugitz: Alt-Wiener Thespiskarren. Die Frühzeit der Wiener 
Vorstadtbühnen. Wien: Anton Schroll & Co. 1925. 
Siehe dazu auch die Aufführungsübersicht in Anhang II. 
385 Vergl. dazu u.a.: Alfred Estermann: Die deutschen Literaturzeitschriften 1815-150. Bibliographien, 
Programme, Autoren. Zweite, verbesserte und erweiterte Auflage. München: K. G. Saur: 1991, 
Wolfgang F. Bender, Siegfried Bushuven, Michael Huesmann: Theaterperiodika d. 18. Jahrhunderts. 
Bibliographie u. inhaltliche Erschließung deutschsprachiger Theaterzeitschriften, Theaterkalender und 
Theatertaschenbücher. Teil 1, 1750-1780, Teil 2, 1781 – 1790 und Teil 3, 1791 – 1800. München: Saur 2005, 
Paul Hocks, Peter Schmidt: Index zu deutschen Zeitschriften der Jahre 1773-1830. Abteilung I, Zeitschriften 
der Berliner Spätaufklärung. Nendeln: KTO Press 1979 
und auch Kuhles, Doris: Deutsche Literarische Zeitschriften von der Aufklärung bis zur Romantik. 
Bibliographie der kritischen Literatur von den Anfängen bis 1990. München: K.G.Saur 1994. 



  119
  
   

                                                

von Publikumsreaktionen Aufschluss über die literarischen wie theaterspezifischen 

Bewertungsmaßstäbe, an denen ästhetische Qualität und inhaltliche Relevanz der 

Sklavenstücke zu ihrer Entstehungszeit gemessen wurden. Auch lassen sie in einem 

gewissen Maße Rückschlüsse auf die Spielweise, Stückinterpretation, sowie auf das 

Bühnen- und Kostümbild zu.  

 

Bei der Auswertung und Interpretation der vorliegenden Aufführungsdaten ist angesichts 

der doch zum Teil sehr lückenhaften Spielplan- und Theaterzettelbestände eine gewisse 

Vorsicht geboten. So sollten wenige oder gar keine Angaben über Aufführungen nicht 

automatisch dazu führen, ein Stück für erfolglos oder gar „durchgefallen“ zu halten.386 

Sehr wohl zulässig dagegen sind Aussagen über den besonderen Erfolg eines Stückes. 

Dieser kann an mehreren Kriterien festgemacht werden:  

So spricht vor dem Hintergrund der seit den 1770er Jahren rasant ansteigenden Produktion 

an Gebrauchsstücken und der schnellen Spielplanwechsel, mit denen auf den Wunsch des 

Publikums nach immer neuen Texten reagiert wurde, schon eine gewisse Häufigkeit von 

Aufführungen eines Stücks am selben Theater dafür, dass die Reaktionen bei Zuschauern 

und Kritikern überdurchschnittlich positiv waren. Aber auch eine größere Anzahl 

verschiedener Bühnen, die ein und dasselbe Stück „inszenierten“, sind ein hilfreiches 

Indiz, denn oft wurden Stücke von Hausdramatikern oder Schauspielern allein für 

Aufführungen an ihrem eigenen Theater geschrieben. Der Erfolg eines Texts muss sich in 

solchen Fällen also herumgesprochen haben. Als drittes Kriterium dient die Zeitspanne, 

über die ein Stück immer wieder auf die Bühne gelangte. Wiederholte Aufführungen über 

mehrere Jahre hinweg sind angesichts des großen „Verschleißes“ der Theater an Texten 

durchaus etwas Ungewöhnliches.  

An diesen Maßstäben gemessen verwundert es wenig, dass, zusammengenommen, die hier 

ausgewählten Stücke des schon zu seinen Lebzeiten als exzentrisch geltenden, 

polarisierenden und theaterskandal-umwitterten Erfolgsautors Kotzebue besonders häufig 

und im gesamten deutschsprachigen Raum auf den historischen Spielplänen zu finden 

waren. Auch scheinen einige seiner Stücke sich für längere Zeit im Repertoire der Theater 

gehalten haben zu können.387  

 
386 Uta Sadji geht da an manchen Stellen etwas rigoros vor, wenn sie etwa über Sodens Die Negerinn 
feststellt, dem Stück sei „noch weniger Erfolg beschieden“ gewesen als Rathlefs Mohrinn zu Hamburg. Verg. 
Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 136. 
387 Der Papagoy zum Beispiel wurde 1815, dreizehn Jahre nach seinen ersten Aufführungen in Hamburg und 
Frankfurt, in München wieder aufgeführt. 



  120
  
   

                                                

Als Einzelwerke scheinen von allen Sklavenstücken Zieglers Die Mohrin und Kratters Die 

Sklavin zu Surinam auf besonders große Beliebtheit gestoßen zu sein. Von Kratters Stück 

sind allein in Eduard Plassaks Chronik des k.k. Hof-Burgtheaters zwischen 1801 und 1821 

siebenundzwanzig Aufführungen verzeichnet.388 Und auch in Weimar stand es unter 

Goethes Leitung auf dem Spielplan.389 Dies wird von Der Mohrin noch weit übertroffen: 

Über dreißig Aufführungen am Wiener Hoftheater und zahlreiche weitere Vermerke an 

anderen Theatern, u.a. in Breslau, Dresden, Leipzig, am Berliner Nationaltheater, in 

Mannheim und Würzburg, hat Uta Sadji bereits aufgespürt. Die Zettelsammlungen der 

Münchner und Frankfurter Theater konnten zeigen, dass das Stück auch hier über Jahre 

hinweg aufgeführt wurde und äußerst erfolgreich gewesen sein muss.  

Die Gründe für einen derartigen Zuspruch bei Bühnen und Publikum sind nicht eindeutig 

zu klären, bieten jedoch einigen Raum für Spekulationen. Ohne an dieser Stelle zu viel der 

Figuren- und Handlungsanalysen vorwegnehmen zu wollen, fällt doch auf, dass es sich bei 

beiden „Kassenschlagern“ um Mohrinnen- bzw. Sklavinnen-Stücke handelt und dass beide 

Stücke bereits im Titel die Aufmerksamkeit auf ihre weibliche, exotische Protagonistin 

lenken. Sowohl bei Kratter als auch bei Ziegler wird die Liebesgeschichte einer „Mohrin“ 

bzw. Sklavin zu einem weißen Mann erzählt, der sich zwischen ihr und einer weißen und 

standesgemäßen Frau entscheiden muss. Es ist also zu vermuten, dass eine derartige 

Verknüpfung exotischer Stoffe mit eigenen, vertrauten und gerade vieldiskutierten 

„brenzligen“ Themen wie der Rolle der Frau und Konzepten von Liebe und Ehe eine 

besonders interessante Mischung darstellte (siehe III.1.2). Auch boten die Stücke mit ihren 

Wiedersehensszenen und ihren tugendhaften, sich gegenseitig an Verzicht und 

Großherzigkeit überbietenden Rivalinnen nicht nur viele sehr emotionale, rührende 

Momente, sondern auch ein harmonisches, glückliches Ende. 

Damit kann Dalbergs Oroonoko390 zwar nicht dienen, doch scheinen auch die deutschen 

Bearbeitungen dieses Stoffes sehr beliebt gewesen zu sein: Dalberg ließ seine Version, die 

anders als Sadji behauptet, nicht verschollen ist, am Mannheimer Theater in den 

Spielzeiten 1786 und 1787 mindestens fünfmal spielen.391 Auch in Berlin kam der Text 

zwischen 1789 und 1802 am Königlichen Theater bzw. Nationaltheater wiederholt zur 

 
388 Plassak: Chronik des k.k. Hof-Burgtheaters. Zu dessen Säkularfeier im Februar 1876. Wien: L. Rosner 
1876 
389 Burkhardt, C. A. H.: Das Repertoire des Weimarischen Theaters unter Goethes Leitung 1791-1817. 
Hamburg u. Leipzig: Voß 1891. 
390 Dalberg, Wolfgang Heribert von: Oroonoko (1786). Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. In: Deutsche 
Schaubühne. Bd. 7. Augsburg: 1789. 
391 Tagebuch der Mannheimer Schaubühne. Mannheim: Löffler 1786-1788 



  121
  
   

                                                

Aufführung.392 In Wien erschien in den 1790er Jahren unter dem Autornamen Eisenthal 

ein weiteres Oronooko-Stück393, das bei näherer Betrachtung aber genau dem 

Dalbergschen entspricht. Die Erfolgsgeschichte der Oronooko-Geschichte, die nach der 

Romanvorlage von Aphra Behn aus dem Jahre 1688 allein in Großbritannien insgesamt 

viermal dramatisch bearbeitet wurde, hat also auch in Deutschland Nachahmer und 

Plagiaten animiert.  

Obwohl Dalberg als Textvorlage das erste, 1695 von Thomas Southerne verfasste 

Oroonoko-Stück394 angibt, bearbeitete er dessen Fassung auf ähnliche Weise wie die 

britischen Autoren, die sich von der Mitte des 18. Jahrhunderts an ebenfalls wieder mit 

dem Stoff befassten.395 So kann vermutet werden, dass ein Teil des Erfolgs, den Dalberg 

mit seinem Stück hatte, auf die Anpassung der Vorlage an die dramatischen Konventionen 

und Publikumserwartungen seiner Zeit zurückzuführen ist: Wie in dem 1788 

geschriebenen Oroonoko-Stück John Ferriars396, eines bekennenden Abolitionisten, sind 

die komischen Figuren und die grotesken Szenen ihrer Partnerwahl entweder ganz 

eliminiert oder auf ernsthaft-rührende Weise umgewandelt. Insgesamt rücken die 

Liebesgeschichten der Protagonisten in den Vordergrund. Der Konflikt zwischen 

skrupellosen Plantagenbesitzern, aufständischen Sklaven und den um Ausgleich bemühten 

positiven Charakteren wird nicht entpolitisiert, aber ganz auf eine persönlich-private Ebene 

heruntergebrochen. Das Ende des Stücks gestaltet Dalberg, indem er den Sklavenfreund 

Blandfort zum Gouverneur macht, trotz Oronookos Tod versöhnlich. Und auch die Rolle 

des Oronooko zeigt Eigenschaften typischer Rührstückfiguren – noch „edler“ und 

tugendhafter als in der Vorlage scheint er bei Dalberg zugleich harmloser gezeichnet als in 

der Vorlage Behns bzw. Southernes. 

 

 
392 Schäffer / Hartmann: Die Königlichen Theater in Berlin. Statistischer Rückblick auf die künstlerische 
Thätigkeit und die Personal-Verhältnisse während des Zeitraums vom 5.12.1786 bis 31.12.1885. Berlin: 
Berliner Verlags-Comtoir 1886 
und Brachvogel, Albert Emil: Geschichte der königlichen Theater Berlin. Bd. III. Berlin: Janke 1878. 
393 Eisenthal [Vorname unbekannt]: Oronooko Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. Wien, gedruckt bey Joh. 
Joseph Jahn, k.k. Privil. Universitäts-Buchdrucker 1789. 
394 Southerne, Thomas: Oroonoko (1695). Hrsg. von E. Novak und David S. Rodes. London: Edward Arnold 
1977. 
395 Auf den Erfolgsroman Oroonoko (1688) von Aphra Behn folgten die Dramatisierung von Thomas 
Southerne (1695), von Hawkesworth und Francis Gentleman (beide 1760) und, unter dem Titel The Prince of 
Angola, von John Ferriar.  
396 Ferriar, John: The Prince of Angola, a tragedy, altered from the play of Oroonoko, and adapted to the 
circumstances of the present times. Manchester: J. Harrop 1788. 



  122
  
   

                                                

Obwohl die oben genannten Aufführungszahlen für die Tatsache sprechen, dass zumindest 

einige der Sklavenstücke beim Publikum auf überdurchschnittliches Interesse stießen und 

in der Tat Erfolge feierten, fielen die Kommentare der Kritik ambivalent aus.397  

In den Beurteilungen der Sklavenstücke kristallisieren sich einige wiederkehrende 

Gesichtspunkte heraus, die sich sowohl allgemein im Hinblick auf ästhetische und 

moralische Maßstäbe der Literaturkritik um 1800 als auch speziell auf die Thematisierung 

und Darstellung der Sklaverei als sehr aufschlussreich erweisen. Grundsätzlich fällt auf, 

dass die Kritiken sich, unabhängig von ihrem sehr unterschiedlichen Umfang, vor allem 

mit den Texten selbst und sehr viel weniger ausführlich mit der jeweiligen konkreten 

schauspielerischen Umsetzung auseinandersetzen. Bühnenbild und Kostüm bleiben in allen 

Beiträgen gänzlich unerwähnt, was zum einen mit dem Theaterbegriff bzw. dem 

praktischen Theaterbetrieb des 18. Jahrhunderts, zum anderen mit dem Selbstverständnis 

der Literaturkritik in Zusammenhang steht. Ersteres betreffend, so wurden gerade die 

zahlreichen Gebrauchsstücke auch zum Ende des Jahrhunderts immer noch in stark 

standardisierten, wiederkehrenden Raum-Dekorationen auf die Bühne gebracht.398 Finden 

sich keine Kommentare zu einer speziellen, außergewöhnlichen In-Szene-Setzung, so muss 

davon ausgegangen werden, dass keine Änderungen oder Neuerungen vorgenommen bzw. 

vom Kritiker für erwähnenswert gehalten wurden. Dies verwundert weniger im Hinblick 

auf die Sklavenstücke, die in deutschen Bürgerhäusern oder Kleinstädten spielen, als auf 

jene, in denen Szenen auf der Plantage oder in den westindischen Wäldern vorkommen. 

Hier muss vermutet werden, dass eine Anpassung an die Bühnenkonventionen 

vorgenommen, eine karibische Landschaft also aus den Versatzstücken einer europäischen 

Szenerie zusammengebaut wurde.  

Das ebenso einvernehmliche Schweigen der Kritik über die Kostümierung der 

Schauspieler legt eine ähnliche Schlussfolgerung nahe. Im 18. Jahrhundert, das 

kostümgeschichtlich eine Übergangsphase vom französischen Gesellschaftskleid 

(Perücken, Reifröcke bzw. kurze Hosen und Schnallenschuhe) zu individualisierteren 

Kostümen, die dem historischen Kontext des Stücks, dem Stand und dem Charakter der 

Figuren angepasst sind, darstellt, spricht diese Beobachtung für die Annahme, dass die 

Darsteller der Schwarzenfiguren in ähnlichen Kleidern steckten wie ihre Mitschauspieler 

 
397 Da es weder „Regisseure“ noch das Konzept einer „Inszenierung“ im heutigen Sinne gab, sind in den 
meisten Kritiken die Ausführungen zu Stil und Leistung einzelner Schauspieler die einzigen Kommentare, 
aus denen sich Informationen zur Aufführung ableiten lassen. 
398 Vergl. Maurer-Schmoock, Deutsches Theater im 18. Jahrhundert, S. 35f. 



  123
  
   

                                                

und durch ihre Kleidung überhaupt nicht als kulturell fremd ausgewiesen waren.399 Damit 

wären Fremdheit und Exotik lediglich über die Hautfarbe markiert worden – übliche Praxis 

war hierbei das Einnähen in braune, eng anliegende und häufig auch das Gesicht 

mitbedeckende Stoffhüllen.400 Eine weitere Möglichkeit wäre, von den Darstellungen 

anderer schwarzer und öfter abgebildeter Theaterfiguren wie Othello oder Mulei Hassan in 

Schillers Fiesko Rückschlüsse auf die Kostümierungen der „Negersklaven“ zu ziehen, wie 

Sadji es tut.401 Damit kommen auch die oft gezeigten exotisierenden Türkentrachten oder 

venezianisch inspirierten Kleider potentiell in Frage. Solche Erwägungen müssen aufgrund 

mangelnder Bildmaterialien und fehlender Hinweise in den Theaterkritiken vorerst aber 

Spekulation bleiben.402

Statt also auf Bühnen- und Kostümbild richtet sich das Interesse der Kritik an den 

Sklavenstücken vor allem auf die Texte und in zweiter Linie auf die schauspielerische 

Umsetzung. Klar herauszuhören ist darin die von Roland Krebs an zahlreichen Beispielen 

herausgearbeitete Tendenz, mit der Literatur- und Theaterkritik das Publikum und die 

Theaterleute in Sachen Bildung und gutem Geschmack anzuleiten und über die 

Formulierung allgemein verbindlicher Normen die ästhetische wie sittliche Qualität des 

Theaters zu befördern.403

Positiv wurde in den meisten Kritiken und unabhängig vom jeweiligen Sklavenstück das 

„rührende“ Potential einzelner Szenen hervorgehoben. So rekapituliert das Mannheimer 

Tagebuch im Kommentar über eine Oroonoko-Aufführung vom 6. April 1787 die das 

Publikum am meisten bewegenden Szenen: „Zu Ende des 2. Aufzugs setzte die Erkennung 

 
399 Zur Entwicklung der Kostümgeschichte im 18. Jh. vergl. Maurer-Schmoock, Deutsches Theater im 18. 
Jahrhundert, S. 51ff. 
400 Vergl. Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 293ff. 
401 Vergl. Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 299ff. 
402 Aufschlussreiche Ergebnisse für Schwarzendarstellungen im 19. Jahrhundert sind von einer gerade in 
München entstehenden Doktorarbeit zu erwarten, die die umfangreichen Bildarchive des Wiener 
Burgtheaters aufarbeitet und diese besonders im Hinblick auf die Darstellung kulturell, national und religiös 
fremder Figuren auswertet. Vergl. Fischer, Annemarie: Nation - Region - Religion. Nationale Bestimmungen 
auf der Bühne des Wiener Burgtheaters (1815 - 1866) [Arbeitstitel], voraussichtlicher Abschluss: 2007. 
403 Über das Selbstverständnis der Theaterkritik im 18. Jahrhundert schreibt Roland Krebs: „ Die Einsichten, 
über die der Theaterkritiker verfügt, machen aus seiner Stimme die des allgemeinen Geschmacks und der 
allgemeinen Vernunft. Deswegen ist er auch dazu berufen, eine Vermittlerfunktion zwischen den Künstlern 
und dem Publikum zu übernehmen. Einerseits wendet er sich an die Zuschauer, um ihnen unverstanden 
gebliebene Aspekte des Stücks und der Aufführung zu erklären, andererseits aber auch an die Theaterleute, 
um ihnen Wünsche und Forderungen nahezulegen. Er spricht dann im Namen des Publikums, aber ohne sich 
zu dessen Sprachrohr zu machen. Denn er geht gewöhnlich nicht von den konkreten Wünschen des gesamten 
Publikums aus, sondern lediglich von denen der ‚Kenner’. So leiht er allgemeinen und zeitlosen Normen wie 
Vernunft, Natur oder gutem Geschmack eine Stimme.“ (Krebs, Roland: „Die frühe Theaterkritik zwischen 
Bestandsaufnahme der Bühnenpraxis und Normierungsprogramm.“ In: Fischer-Lichte et.al. (Hrsg.): Theater 
im Kulturwandel des 18. Jahrhunderts, S. 465) 



  124
  
   

                                                

seiner Imoinda aller Zuschauer Herzen in äußerste Bewegung.“404 Neben dieser 

Wiedererkennungsszene lange getrennter, versklavter Eheleute wird auch eine pathetische, 

emotionale Rede des ehemaligen afrikanischen Königs an seine Mitsklaven und früheren 

Untertanen besonders gelobt. „Häufige Thränen“ im Zuschauerraum, vor allem auch „bei 

dem unempfindsamen Zuschauer“405, werden hier als Beweise für eine gewisse ästhetische 

Qualität von Text und Spiel angeführt. Dalbergs Anpassungen der Vorlage an 

rührstücktypische Konventionen in Figurendarstellung und Handlungsführung scheinen 

also ihr Ziel nicht verfehlt zu haben.  

Auch an anderen Stücken und ihren Aufführungen werden einzelne Szenen gerade wegen 

ihrer Rührmomente positiv hervorgehoben: So findet der Rezensent, der Kotzebues 

Negersklaven in der von Julius von Soden (Autor von Die Negerinn und Menschenhass 

und Reue II) herausgegebenen Zeitschrift Thalia und Melpomene regelrecht zerreißt,406 

gerade mal zwei Szenen lobenswert: Die sentimentale Erinnerungssequenz, in der ein 

Sklave sich wehmütig an seinen Vater und die afrikanische Heimat erinnert, und eine 

Wiedersehensszene, in der ebendieser und seine totgeglaubte Ehefrau auf der Plantage 

einander unerwartet begegnen. Alle hier an Oronooko und den Negersklaven gelobten 

Szenen entsprechen den von Schaer beschriebenen „Standardsituationen“, die nach 

damaliger Maßgabe als rührend empfunden wurden: Edel handelnde Figuren, die 

großmütig verzichten und sich aufopfern, das Wiedersehen lange getrennter Liebender 

oder die Mitverfolgung der Seelenqualen der Figuren. 

Vor allem also gerade die rührstücktypischen, dadurch aber auch austauschbaren Szenen 

und Momente, die auch unabhängig von der Sklavereithematik in vielen Stücken und 

Variationen immer wiederkehren, können die Kritik überzeugen.407  

Weniger einig ist sich die Kritik dagegen bei der Beurteilung der Handlungs- und 

Figurenelemente, die allein mit der Sklavereithematik in Beziehung stehen und durch die 

die Sklavenstücke, insbesondere die Plantagen- bzw. Revolutionsstücke, sich von der 

Masse der übrigen Rührstücke unterscheiden. Besonders zwei Fragen werden von allen 

Autoren gleichermaßen hervorgehoben, jedoch unterschiedlich bewertet: Zum einen geht 

 
404 Tagebuch der Mannheimer Schaubühne. 1787. 1. Stück. Mannheim: Löffler 1787, S. 55. 
405 Ebd. 
406 Anonymus: „Die Negersklaven, ein historisch-dramatisches Gemählde in drey Akten, vom Präsidenten 
von Kotzebue.“ In: Thalia und Melpomene. 1792. 2. Stück. Hrsg. von Julius von Soden. 1792, S. 36f. 
407 In demselben Maße, wie rührende Momente gelobt werden, wird Kritik mit einem Zuwenig an Rührung 
oder Erheiterung des Publikums begründet, wie eine vernichtende Kritik zu Kotzebues Der Besuch oder Die 
Sucht zu glänzen deutlich macht: „Kurz das Ganze ist äußerst langweilig, und die Zuhörer können dadurch 
weder gerührt, noch zum Lachen bewegt werden, was sollen also, könnte man fragen, solche theatralische 
Mißgeburten?“ (In: Hamburgisch- und Altonaische Theater- und Litteratur-Zeitung. Nebst der Gelehrsamkeit 
und Kunst. Nr. 25. Altona: Friedrich Bechtold 1800, S. 7). 



  125
  
   

                                                

es um die Art und Weise, auf die Sklaverei im jeweiligen Fall in einzelnen Szenen, über 

bestimmte Figuren oder Handlungsstränge dargestellt wird; zum anderen wird 

grundsätzlich die Frage diskutiert, ob eine Verarbeitung aktueller, politischer Ereignisse im 

Allgemeinen und der Sklavereithematik im Speziellen unter ästhetischen Gesichtspunkten 

überhaupt zulässig und der Kunst des Theaters angemessen sei. Auch hier sollen die 

Negersklaven- und Oronooko-Kritiken exemplarisch für die zwei wichtigsten, 

gegensätzlichen Haltungen der Literaturkritik gegenüber der Dramatisierung von 

Sklavenstoffen untersucht werden. 

Zum ersten Punkt bemängelt etwa das Tagebuch der Mannheimer Schaubühne in seinen 

sonst recht wohlwollenden Kommentaren über Oronooko ein Zuviel der Empörungen, „der 

Unwahrscheinlichkeiten, des Aufruhrs und Gemetzels“.408 Mit dem Morden habe man es 

ebenfalls etwas übertrieben: „Von eilf Personen wurden 7 umgebracht, was man eine 

wahrhafte Niederlage nennen kann.“409

Auch ein Rezensent der Negersklaven nimmt Anstoß an der Darstellung und 

Thematisierung allzu brutaler, grausamer Ereignisse: 
2te Szene. Eine wahnsinnige Negerin mit ihrem todten Kinde, dem sie aus Verzweiflung über 

die erlittenen Misshandlungen das Hirn zerschmettert hat. Eine scheussliche, episodische 

Szene; wie es der Verfasser in der Vorrede selbst zu fühlen scheint, und die auch von den 

Theater-Direkzionen bey der Vorstellung ausgelassen wird. [...] und dass ein Meister-Knecht 

als handelnde Person auftritt, dass dieser auf der Bühne die Peitsche schwingt, wie S. 85., dass 

solche viehische Grausamkeiten erzählt werden, wie S. 46 und S. 55, das – ist wohl ein 

Schauspiel für Henkers-Knechte, aber nicht für ein gebildetes Publikum.410

Was in der Oroonoko-Kritik noch wie ein persönliches Geschmacksurteil daherkommt, ist 

in dieser Rezension weit mehr, denn der Verfasser begründet seine Ablehnung mit 

Kriterien, die normativ für die gesamte „dramatische Dichtkunst“ zu gelten hätten und 

denen Kotzebue sich mit seinen Plantagenszenen widersetze: Statt des „Schönen, 

Schiklichen und Anständigen“ bringe er „Grauen, Ekel und Entsetzen“ auf die Bühne, statt 

den Zuschauer zur „Theilnehmung“ anzuregen, würde er „alles menschliche Gefühl 

empören“.411 Kotzebues Kritiker verficht also ein Kunstkonzept, das sich an den Regeln 

der klassischen Tragödie orientiert (Morde, Kriegs- und Selbstmordszenen geschehen nur 

hinter der Bühne) und diese mit dem bürgerlich-sittlichen Erbauungsdenken des 18. 

 
408 Tagebuch der Mannheimer Schaubühne. 1787. 1. Stück. Mannheim: Löffler 1787, S. 59. 
409 Ebd. 
410 Anonymus: „Die Negersklaven, ein historisch-dramatisches Gemählde in drey Akten, vom Präsidenten 
von Kotzebue.“ In: Thalia und Melpomene. Hrsg. von Julius von Soden. Chemnitz: 1792/2, S. 29 / 32. 
411 Anonymus, „Die Negersklaven, ein historisch-dramatisches Gemählde in drey Akten, vom Präsidenten 
von Kotzebue“, S. 32. 



  126
  
   

                                                

Jahrhunderts verbindet. Das Theater soll mit der Darstellung vorbildhafter Handlungen und 

Charaktere der Bildung und moralischen Stärkung des Zuschauers dienen und ihn nicht mit 

brutalen Szenen erschrecken, aufwühlen oder gar zur Nachahmung animieren.  

Doch nicht nur aufgrund der vielen grausamen Geschichten und wegen ihres 

demoralisierenden Potentials lehnt der Rezensent die Sklavereithematik grundsätzlich als 

Material für Theaterstücke ab. Diese hätten ihre Stoffe entweder aus der Geschichte oder – 

damit indirekt auf das dramaturgische Programm Diderots verweisend – aus dem „wahren 

häuslichen Leben“412 zu gewinnen, nicht aber aus aktuellen, politischen Ereignissen. Ganz 

offensichtlich wird hier mit aristotelischen Gattungsbestimmungen operiert, die der Autor 

bei Kotzebue auf unzulässige Weise vermischt sieht. Darauf verweisen auch 

Bezeichnungen wie „romanhaft“ und „abentheuerlich“413, mit denen der Verfasser erklärt, 

warum er die Handlungsführung der Negersklaven für misslungen erachtet. Mit der 

Stoffauswahl und vor allem mit dem in der Vorrede formulierten Anspruch, politische 

Realität zu dokumentieren, hat Kotzebue nach dieser Maßgabe Gattungsgrenzen verletzt 

und im Hoheitsgebiet der Epik gewildert:414

Der Verfasser will zwar, laut des Titels und der Vorrede, dasselbe nicht bloss als Schauspiel, 

auch als historische Darstellung der Grausamkeit gegen die Neger betrachtet wissen. Ob aber 

eine solche vermischte Gattung nach ästhetischen Grundsätzen denkbar sey? Ob historische 

Darstellung mit der dramatischen Dichtkunst in diesem Sinne vereinbar sey?415

Eine solche ablehnende Haltung gegenüber einer direkten Bezugnahme auf das 

tagesaktuelle Geschehen im Drama ist in vielen Beiträgen um 1800 zu finden und ist 

charakteristisch für die Position vieler Literaturkritiker dieser Zeit, die eine stärkere 

Entpolitisierung des Theaters forderten.416  

Dass diese Meinung nicht von allen geteilt wurde, zeigt eine nur zwei Jahre später in den 

Rheinischen Musen erschienene begeisterte Kritik zu einer, wahrscheinlich in Mannheim 

 
412 Ebd. 
413 Anonymus, „Die Negersklaven, ein historisch-dramatisches Gemählde in drey Akten, vom Präsidenten 
von Kotzebue“, S. 31. 
414 Bei Frithjof Stock, der Kotzebues gesellschaftliche Stellung und seine Rezeption in Literaturkritik und -
geschichte eingehend untersucht hat, werden weitere Gründe für den sehr beliebten Vorwurf, Kotzebue 
produziere künstlerische „Zwitterwesen“, deutlich: Besonders seinen gemischten Charakteren wurde 
vorgeworfen, der Unmoral das Wort zu reden. Vergl. Stock, Kotzebue im literarischen Leben der Goethezeit, 
S. 100.  
415 Anonymus: „Über Kotzebues ‚Der Sklavenhandel.’“ In: Rheinische Musen. 1795. 4. Stück. Mannheim: 
Kaufmann: 1795. S. 27. 
416 So schreibt ein Karl August Schimmer in seinem Lob auf den Autor Steigentesch: „Sein (Steigenteschs) 
leichter, gefälliger und wahrhaft nobler Dialog, sein wie Champagnerschaum sprühender Witz, der nie 
gezwungen erscheint, sich nie durch gemeine Anspielungen auf Ereignisse des Tages oder Persönlichkeiten 
entwürdigt, wie bei Kotzebue oft der Fall...“ (Schimmer, Karl August: Litterarisch-artistische Silhouetten mit 
kritischer Beleuchtung. August Ernst, Freyherr von Steigentesch. Geboren 1772, gestorben 1826. Köln 
174678, Mitis-Sammlung). 



  127
  
   

                                                

gespielten, Negersklaven-Aufführung. Wo der oben zitierte Rezensent die 

„Unwahrscheinlichkeit“ und Regellosigkeit der Handlung und die Geschmacklosigkeit 

grausamer Szenen kritisiert hatte, findet dieser Autor gerade für die chaotischen, 

tumulthaften und anstößigen Szenen besonderes Lob:  
Alles, was sonst gewöhnlich die Illusion zu stören, und auf die Empfindung einen widerlichen 

Eindruck zu machen pflegt, das Durcheinanderreden verschiedener Personen, das verwirrte 

Ausrufen eines großen Haufens, die Chöre u.s.w. – [...] – Alles trägt hier vorzüglich dazu bei, 

die Täuschung zu erhöhen, und das Gefühl der innigsten, wärmsten Theilnahme zu erregen.417

Und auch der von dem anderen Kommentator als „scheusslich“ bezeichnete Auftritt einer 

Sklavin, die aus Verzweiflung zur Kindsmörderin wurde und ihr totes Baby mit sich 

herumträgt, findet hier große Begeisterung: „Diese Szene ist eine der stärksten, wo nicht 

der stärkste Zug im ganzen Schauspiele, durch den der Dichter das Uebermaaß des 

tirannischen Drukkes und aller Greuel der Sklaverei in die einzige schaudervolle That 

‚Kindsmord aus Mutterliebe’ zusammendrängt.“418 Nicht nur in ästhetischer Hinsicht 

befürwortet dieser Kritiker also die extremen darstellerischen Mittel, zu denen Kotzebue 

greift; er begreift und schätzt zudem seine politische Wirkungsabsicht, mit der dieser 

schockierende Szenen wie diese einsetzt.  

Auch grundsätzlich scheint er den Versuch, die Wirklichkeit auf der Plantage im Drama zu 

zeigen, nicht als problematisch aufzufassen. Im Gegenteil, er lobt ihn als „interessante 

Erzählung notorischer Tatsachen“ und als „frappantes, historisch wahres Gemälde der 

unter das Vieh herabgewürdigten Menschheit“.419 Und anstatt den Stoff aufgrund seiner 

Aktualität und Brutalität als dramatisch ungeeignet zu bezeichnen, erkennt er seine sogar 

besonders anrührende, bewegende Wirkung an.420 Die „Wichtigkeit des Gegenstandes“, 

die er oft genug betont, lässt ihn, den Kritiker, selbst zum engagierten Verfechter der 

Botschaft werden, die er Stück und Aufführung entnimmt. Mit einem bemerkenswert 

konsumkritischen Ausruf verdeutlicht er seinen Lesern ihre persönliche Beziehung zum 

Schicksal der Sklaven und die nicht nur wirtschaftliche, sondern auch moralische 

Vernetztheit der modernen Welt: 
Und giebt es in Hamburg nicht Zuckerraffinerien genug, um uns durch ihren vielfältigen 

Anblick, die Leiden der unglückseligsten Menschenklasse nahe genug ans Herz zu legen, und 

 
417 Anonymus: „Über Kotzebues ‚Der Sklavenhandel.’“In: Rheinische Musen. Mannheim: Kaufmann: 
1795/4, S. 23f. 
418 Anonymus, „Über Kotzebues ‚Der Sklavenhandel’“, S. 81. 
419 Anonymus, „Über Kotzebues ‚Der Sklavenhandel’“, S. 23f. 
420 „Wer seufzt nicht aus beklemmter Brust um Erlösung der unmenschlich behandelten Sklaven, wenn sie zu 
Anfang des 2ten Aktes in einem wohlgesetzten, schmelzend einfachen Chore, während der Arbeit ‚ihren 
Bruder, - den Tod!’ um ihre Befreiung anrufen? – Wer zollt nicht mit ihnen eine Thräne des empfundensten 
Dankes, auf das mit Rosen umpflanzte Grab ihres menschlichen Herrn [...]?“ Ebd. 



  128
  
   

                                                

uns an all das Blut und die Thränen zu erinneren zu können, die an jedem Korn Zucker haften, 

mit welchem wir unsere Magen- und Nervenschwächenden Getränke versüßen!421

 

Die schauspielerische Darstellung betreffend erweisen sich die Kommentare zu den 

Sklavenstücken, wie die gesamte Theaterkritik dieser Zeit, als nur mäßig aufschlussreich; 

häufig beschränken sich die Kommentatoren darauf, kurz lobend oder tadelnd, die 

einzelnen darstellerischen Leistungen zu erwähnen, wie etwa hier über eine Aufführung 

von Kotzebues Der Besuch: 
Hr. Herd traf den Charakter des alten biederen und frohen Landedelmanns recht gut. Mdm. 

Böheim die gute Mutter und Wirthin nicht minder. [...] Mdm. Meyer macht die Rolle des 

kleinen Negersklaven, der so ganz an seinem Herrn hängt, vortreflich, und giebt dadurch einen 

Beweis mehr, wie sehr sie sich in alle Charaktere zu schmiegen weiß.422

Abgesehen davon, dass die Rolle des schwarzen Cottica hier von einer Frau besetzt ist 

(dazu mehr in III. 2), enthalten Beschreibungen wie diese, von denen sich zahlreiche 

finden lassen, wenige oder gar keine Anhaltspunkte über die schauspielerische 

Verkörperung der Schwarzenfiguren. Ausdrücke wie, jemand habe „wahr“, „richtig“, 

„warm“ oder „schön“ gespielt, entbehren leider eines konkreten Informationsgehaltes.  

Was dennoch bemerkenswert erscheint, ist die Tatsache, dass die meisten Kritiker die 

schauspielerischen Leistungen beschreiben und bewerten, ohne dabei zwischen weißen und 

schwarzen Figuren zu differenzieren. Nur ein Autor wünscht sich für die Darstellung des 

„Mohren“ Xury in Kotzebues Der Papagoy mehr Natürlichkeit, „Naivetät und 

Herzlichkeit“ und weniger feierliches Deklamieren, da „Xury ein Kind der Natur (ist), das 

seine Empfindungen ohne Prunk äussert.“423 Doch auch diese Passage ist weniger als 

bewusste Unterscheidung zwischen der Gestik und Mimik von Afrikanern und Europäern 

zu verstehen, als eine grundsätzliche Absage an den von vielen als überholt empfundenen 

deklamatorischen Stil der französischen und gottschedschen Tragödienspieler. 

Ansonsten scheinen für weiße wie schwarze Figurendarstellung die gleichen Maßgaben zu 

gelten: „Natürlichkeit“, „Wahrhaftigkeit“, „Empfindung“, „Schönheit“ und „Würde“ sind 

die Kriterien, an denen schauspielerische Leistung gemessen wird. So vage diese Begriffe 

auch klingen mögen, verweisen sie doch auf zentrale Themen in den Schauspieltheorien 

des ausgehenden 18. Jahrhunderts: Mit den Forderungen nach „natürlicher“ Darstellung 

setzte man sich vor allem vom eingeschränkten gestischen Repertoire, dem 
 

421 Anonymus, „Über Kotzebues ‚Der Sklavenhandel’“, S. 24. 
422 Anonymus: Kritik zu Kotzebues Der Besuch. In: Allgemeine Theaterzeitung. Hrsg. von J.G. Rhode. Bd. 
2. Berlin: Heinrich Fröhlich 1800, S. 98f. 
423 Anonymus: Kritik zu Kotzebues Der Papagoy. In: Rheinische Musen. 1794. 2. Stück. Mannheim: 
Kaufmann 1794, S. 61. 



  129
  
   

                                                

deklamatorischen Stil und vor allem vom höfischen Charakter des barocken und 

frühaufklärerischen Theaters ab. Statt der Imitation aristokratischer Konventionen und der 

Reproduktion festgelegter, repräsentativer und symbolischer Gesten geht es nun immer 

stärker darum, menschliche Gesten, wie sie abseits der Höfe zu beobachten sind, 

nachzuahmen und damit Seelenzustände möglichst „wahrhaftig“ auszudrücken. Der 

Zuschauer soll wie bereits durch die Dramaturgie auch durch das Spiel überzeugt, zu 

Mitleid bewegt und in Rührung versetzt werden. 

Die in Frankreich etwa von St. Albine, Diderot, Riccoboni, Rousseau und Mercier intensiv 

geführte Debatte über die Frage, auf welche Weise der Schauspieler Gefühlen Ausdruck 

verleihen und dabei beim Zuschauer Mitgefühl und Anteilnahme hervorrufen kann, holte 

Lessing nach Deutschland und diskutierte sie in seiner Hamburgischen Dramaturgie424. 

Iffland, Friedrich Ludwig Schröder, Maler Müller und später vor allem Johann Jakob 

Engel führten diese Debatte weiter. Trotz zahlreicher Differenzen, vor allem hinsichtlich 

der richtigen Gewichtung „natürlicher“ und künstlerisch-überformender Gesten oder der 

schauspielerischen Technik zu ihrer Hervorbringung, bestand Einigkeit über einige 

Grundannahmen, auf die bei der Untersuchung der Schwarzenrollen wieder einzugehen 

sein wird: So ging man von physiologischen Mechanismen aus, die das emotionale 

Innenleben eines Menschen und seine Gestik und Mimik auf natürliche Weise miteinander 

verbinden.425 Lessing etwa stimmte dem Franzosen St. Albine darin zu, „dass jeder 

Mensch den Zustand seiner Seele durch Kennzeichen, welche in die Sinne fallen, 

einigermaßen ausdrücken kann.“426 Darüber hinaus war man sich einig, dass sich 

abzüglich individueller, alters-, geschlechts- und standesspezifischer Unterschiede ein 

gemeinsamer Kern „natürlicher“ körperlicher Reaktionen und Gesten beobachten und 

isolieren lässt, die bei allen Menschen Zeichen bzw. Ausdruck der gleichen 

Gefühlszustände sind.  

Da diesen Grundgesten die Fähigkeit zugesprochen wird, als direkter Spiegel der 

Emotionen über ihre bloße visuelle Wirkung empathische Prozesse bei einem anderen 

Menschen auszulösen, spielt die Gestik bzw. Mimik am Ende des 18. Jahrhunderts noch 

 
424 Lessing, Gotthold Ephraim: Hamburgische Dramaturgie. In: Ders.: Werke. Herausgegeben von Herbert G. 
Göpfert in Zusammenarbeit mit Karl Eibl, Helmut Göbel, Karl S. Guthke u.a. Bd. 4. München: Hanser 1970. 
425 „Die besondere Fähigkeit der gestischen Zeichen, Empfindungen auszudrücken, ist für alle Theoretiker 
der Zeit [...] vollkommen unstrittig und bedarf keiner speziellen theoretischen Begründung. [...] Alle 
Menschen pflegen ihre Empfindungen durch körperliche Veränderungen auszudrücken.“ (Fischer-Lichte, 
Kurze Geschichte des deutschen Theaters, S. 126) 
426 Lessing zitiert nach Engels, Johan Jakob: Ideen zu einer Mimik. In: J.J. Engels Schriften. Bd. 7. Berlin 
1804, S. 8. 



  130
  
   

                                                

vor dem sprachlichen Ausdruck die zentrale Rolle beim Erzeugen von „Mitleid“.427 Über 

die Gesten des Gegenübers bzw. Schauspielers werden vom Beobachter bestimmte 

Gefühlslagen entziffert und im selben Moment von ihm bereits emotional nachvollzogen. 

Da dieses Erkennen der Gefühle eines Anderen immer gleichzeitig ein Wiedererkennen 

eigener Gefühle im Anderen ist, kommt ihm eine fundamentale Aufgabe zu, wenn es 

darum geht, sein Gegenüber als Gleichen – als Bürger, als Deutschen, oder allgemein als 

Menschen – zu begreifen.  

Vor diesem Hintergrund ist im Bezug auf die theatrale Darstellung von Sklavereithematik 

und schwarzen Figuren hier zweierlei interessant: Zum einen lassen sich die genannten 

Kritiken mit ihrer fehlenden Differenzierung zwischen der Darstellung weißer und 

schwarzer Figuren als Ausdruck dafür lesen, dass die postulierte Universalität gestischen 

Ausdrucks auch auf andere, fremde Völker übertragen wurde. Johan Jakob Engel 

beispielsweise ging trotz nationaler und regionaler Abstufungen von allgemeinen 

Grundgesten aus, die sich bei allen Kulturen gleichermaßen feststellen lassen. So bemerkt 

er etwa über das körperliche Bezeugen von Ehrerbietung:  
Ziehen Sie die Unterschiede ab; vergessen Sie die Anspielung des Europäers und den größern 

Enthusiasmus des Orientalers; und es bleibt das natürliche, das wesentliche Zeichen der 

Gesinnung übrig; die Erniedrigung, die Verkürzung des Körpers. [...] Ich schließe, dass dieses 

Zeichen natürlich, wesentlich seyn muss, weil es allgemein ist; weil es bei allen Nationen, 

Ständen, Geschlechtern, Charakteren, obgleich mit verschiedenen Abänderungen, Statt 

findet.428

Über den natürlichen Körperausdruck ist also jenseits sprachlicher und kultureller 

Barrieren interkulturelle Kommunikation möglich. Die Vermutung, dass auf jeden Fall die 

positiv gezeichneten Schwarzenfiguren stilistisch genauso dargestellt wurden wie ihre 

weißen Gegenüber, muss also nicht auf schauspielerische Nachlässigkeit oder mangelndes 

Bewusstsein für kulturelle Unterschiede rückschließen lassen, sondern kann auch als 

gerade konsequente Umsetzung abolitionistischer Gleichheitspostulate verstanden werden. 

Bei den negativen Figuren hingegen, zu denen sich leider keine ausführlicheren 

Rezensionen oder Aufführungskritiken finden lassen, kann sehr wohl über eine 

 
427 Andreas Käuser sieht Veränderungen von Lessing und Mendelssohn zu Schiller und Engel in einer 
Gewichtsverschiebung von den sprachlichen zu den natürlichen, körperlichen Zeichen im Bezug auf ihre 
Wahrhaftigkeit bei der Artikulation von Gefühlen. (Vergl. Käuser, Andreas: „Körperzeichentheorie und 
Körperausdruckstheorie“. In: Fischer-Lichte: Theater im Kulturwandel des 18. Jahrhunderts. Inszenierung 
und Wahrnehmung von Körper – Musik – Sprache. Göttingen: Wallstein 1999, S. 43ff.) 
Jörg Krämer kommt bei seinen Untersuchungen der rezeptionstheoretischen Schriften Diderot, d`Alemberts 
und Herders zu einem ähnlichen Ergebnis: „Die Vorstellung, auch ein Tauber müsse die Oper verstehen 
können, negiert in letzter Konsequenz allen Eigenwert von Sprache und Musik.“ (Krämer, Jörg: „Auge und 
Ohr. Rezeptionsweisen im deutschen Musiktheater des späten 18. Jahrhunderts.“ In: Ebd., S. 111) 
428 Engels, Ideen zu einer Mimik, S. 25. 



  131
  
   
deformierende, „uneuropäische“ Darstellungsweise spekuliert werden; Kommentare im 

Haupttext der Stücke, die die Rollen von brutalen Aufständischen, schwarzen Rebellen und 

Rächern in die Nähe zu „Wilden“ und wilden Tieren stellen, geben dafür Hinweise (dazu 

mehr in Kapitel III. 4). 

Ebenfalls fällt auf, dass dem Mitleid sowohl in den deutschen bürgerlich-aufklärerischen 

Schauspielkonzepten des späten 18. Jahrhunderts, als auch in der Rhetorik der 

Abolitionisten eine ganz zentrale und ähnliche Rolle zugesprochen wird. Hier wie dort 

geht es darum, über empathische Prozesse sich im Anderen zu erkennen und daraus ein 

entsprechendes Handeln abzuleiten. Über diese Verbindung ergibt sich also ein spezielles 

Interesse des Theaters an der Sklavereithematik: Geradezu beispielhaft lassen sich an ihr 

nicht nur tugendhafte, egalitär-humanistische Haltungen, sondern gerade auch die 

Verstehensprozesse und Momente der Einsicht vorführen, die zu einem solchen Verhalten 

führen. Diese möchte auch die bürgerlich-aufklärerische Dramatik in ihren Rezipienten 

auslösen. Die Darstellung von Szenen, in denen Weiße mit den unglücklichen und 

misshandelten Sklaven Mitleid empfinden und durch diese Empfindung das Unrecht der 

Sklaverei erkennen, enthält also selbstreflektorische Momente der Stücke auf die eigenen 

wirkungsästhetischen Ziele und dramaturgischen Strukturen. 
 

 

3. Systematisierung der Texte 

 

Eine Strukturierung des umfangreichen Materials von Dramentexten, die zwischen 1770 

und 1810 im deutschsprachigen Raum zur Sklavereithematik gefunden werden konnten, ist 

schon aus Gründen der Übersichtlichkeit erforderlich. Doch auch aus theater- und 

dramengeschichtlicher Perspektive ist eine Einteilung der Stücke, ihrer schwarzen 

Protagonisten und Handlungsmuster aus zwei Gründen durchaus berechtigt und sinnvoll.  

Denn zum einen orientierten sich die Dramatiker der Gebrauchsstücke noch immer stark an 

den teils aus dem höfischen Theater, teils aus den Wandertruppen-Traditionen stammenden 

Rollenfächern: Kategorien, nach denen die Schauspieler einer Theatertruppe bzw. eines 

Ensembles hierarchisiert und dem Rollenpersonal eines Stücks zugeteilt wurden, die sich 

im Umkehrschluss jedoch wiederum auf die dramatische Figurengestaltung auswirken 

konnten.429 Gerade für die Produktion sogenannter „Auftragsarbeiten“ die sich weniger an 

                                                 
429 Zur theaterpraktischen Bedeutung des Rollenfachs im 18. Jahrhundert vergl. Maurer-Schmoock, 
Deutsches Theater im 18. Jahrhundert, S. 157ff. Anhand einer großen Zahl von Besetzungszetteln, 
Gagenlisten und Theaterkritiken kann Maurer-Schmoock nachweisen, dass das Rollenfach – abseits von den 



  132
  
   

                                                                                                                                                   

literarischer Innovation als an theaterpraktischen Kriterien wie den personellen 

Gegebenheiten eines speziellen Ensembles orientierten, hatte das alte Rollenfachsystem 

noch im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert großen Einfluss.  

Eine Typologisierung der Schwarzenrollen vor diesem Hintergrund kann nicht nur bei der 

Strukturierung der ansonsten recht unübersichtlichen Fülle schwarzer Figuren dienen; sie 

gibt außerdem Aufschluss über den Einfluss bestehender Rollenmuster auf die im Theater 

produzierten Schwarzenfiguren und umgekehrt über die Stellen, an denen sich die bereits 

kursierenden Schwarzenbilder den theatralen Konventionen widersetzen und ihrerseits 

Einfluss auf theaterpraktische und genrespezifische Muster nehmen. Außerdem bietet das 

Rollenfachsystem eine handfeste Grundlage, um über die Aufführungspraxis der 

Sklavenstücke zu spekulieren. Eine ähnliche Interdependenz zwischen individuellem 

(Sklaven-)Stück und theaterpraktischen Vorgaben gilt in gewissem Maße auch für die 

Wahl der Handlungsschauplätze und ihre Raumkonzeption, die sich bis auf die 

Plantagenszenen natürlich überwiegend auf die stereotypen, aus den Bühnenbildbeständen 

der Theater zusammenstellbaren, Szenerien zurückführen lassen.430 Und auch viele 

wiederkehrende Handlungsmuster sind von den dramaturgischen Konventionen der 

Gebrauchsstücke ableitbar, wobei auch hier die Aufmerksamkeit ebenfalls den 

„Abweichungen“ zu gelten hat. 

Die zweite Begründung für eine Typologisierung der Stücke folgt aus den obigen 

Ausführungen zu den neueren Forschungsansätzen zum Unterhaltungstheater des 18. 

Jahrhunderts. Wenn Birgfeld / Conters These stimmt, dass das sogenannte 

„Unterhaltungstheater“ dieser Zeit weiten Bevölkerungsteilen wichtige Orientierung in 

lebenspraktischen und normativen Fragen bot, als „Reflexionsmedium par excellence“431 

diente und also als Spiegel umfassender Mentalitäten zu lesen ist, dann müssen sich auch 

die in den Sklavenstücken repräsentierten Fremd- und Selbstbilder und die Haltungen, die 

zur Sklavereidebatte eingenommen werden, auf wiederkehrende Typen und Formationen 

herunterbrechen lassen. 

So kristallisierten sich bei den individuellen Analysen, beim Vergleich der Sklavenstücke 

untereinander und im Abgleich mit ihrem theater- und dramengeschichtlichen Umfeld 

 
differenzierten, individualisierten Figurengestaltungen in den Dramen Shakespeares, Goethes, Schillers und 
der späteren Naturalisten – noch bis in die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts wirksam war. 
430 Maurer-Schmoock verzeichnet mit der Entstehung fester Bühnenhäuser ab der Jahrhundertmitte zwar eine 
Zunahme des verfügbaren Inventars und ein größeres Spektrum möglicher Szenerien, die aber noch immer 
stark stereotyp bleiben. Maurer-Schmoock, Deutsches Theater im 18. Jahrhundert, S. 35f. 
431 Birgfeld, Johannes und Claude D. Conter: „Funktionsgeschichtliche und gattungstheoretische 
Vorüberlegungen. In: Dies.: Das Unterhaltungsstück um 1800. Literaturhistorische Konfigurationen – 
Signaturen der Moderne. Wehrhahn: Hannover 2007, S. XII. 



  133
  
   
bestimmte zentrale Themenbereiche, Handlungsmuster, Schauplätze und Rollentypen 

heraus, die sich für die Strukturierung des Materials als äußerst hilfreich erwiesen. Auf 

dieser Grundlage konnte eine Einteilung und Typisierung der Stücke vorgenommen 

werden, die der besseren Orientierung dienen und einen ersten Eindruck von den 

Stückfunden geben sollen. 

Die Textanalyse in den Kapiteln III-V wird auf dieser Systematisierung aufbauen, an den 

einzelnen Stückgruppen die interessantesten Themen, Figurationen und Raumstrukturen 

untersuchen und in ihren diskurs- und theatergeschichtlichen Rahmen einbetten.  

 

 

3.1. Heimkehrerstücke – Zwischen den „Kläglichkeiten des Alltags“432 und großer weiter 

Welt 

 

Diese Stücke spielen in Europa, vorwiegend in Deutschland, haben eine dort stattfindende 

Konfrontation zwischen Daheimgebliebenen auf der einen und heimkehrenden Reisenden 

und schwarzen Besuchern auf der anderen Seite zum Thema. Anton Walls Die Expedition, 

Schmidts Kette des Edelmuths, Klährs Die Rettung, das anonym erschienene Der 

Hofmeister und die Gouvernante, Sodens Menschenhass und Reue und die zwei Dramen 

von Kotzebue, Der Papagoy und Der Besuch sind zu dieser Gruppe zu rechnen. Lange 

abwesende oder sogar verschollene Familienmitglieder, meist Söhne einer 

Kaufmannsfamilie, kehren unerwartet von ihren Reisen in die Heimat zurück. Die sie 

begleitenden schwarzen Freunde oder Diener sorgen im Kreis der Zurückgebliebenen nicht 

nur mit ihrer Hautfarbe, sondern auch mit ihren fremdartigen Ansichten und ihrem als 

seltsam empfundenem Verhalten für Verwirrung. 

Das Motiv der „Heimkehr“ ist im deutschen Rührstück der Zeit auch ohne eine 

Verbindung zur Sklaverei- oder Schwarzenthematik sehr beliebt. Schaer zählt in seiner 

Abhandlung über Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama eine große Zahl von 

Stücken auf, in denen Familienmitglieder von langen Reisen zurückkommen.433 Die 

Funktion dieser Handlungsmuster ist eine doppelte: Zum einen können die unerwartet 

eintreffenden Väter, Söhne und Geliebten oft in Deus-ex-Machina-Manier die persönlichen 

wie finanziellen und gesellschaftlichen Probleme ihrer Familien lösen; zum anderen 

                                                 
432 Hegels Kommentar über das Theater seiner Zeit. (Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die 
Ästhetik. Hrsg. von H.G.Hotho. In: Sämtliche Werke. Jubiläumsausgabe hrsg. von H. Glockner. Bd. 14. 
Stuttgart: 1953, S. 575). 
433 Vergl. Schaer, Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 18. Jahrhunderts, S. 96ff. 



  134
  
   
werden die Wiedersehensszenen aufgrund ihres großen Rührpotentials, das durchaus zum 

Selbstzweck werden kann, eingesetzt. Schaers Beobachtungen stimmen in Teilen auch für 

die hier versammelten „Heimkehrerstücke“, die mit der Sklaven- und Schwarzenthematik 

in Zusammenhang stehen.  

Tatsächlich bilden sie unter allen Sklavenstücken die Textgruppe, in der sich die meisten 

Überschneidungen mit anderen Unterhaltungsstücken der Zeit finden lassen. Die 

„rührstücktypischen“ Themen und Motive nehmen hier einen großen Raum ein: 

Intrigierende Adlige und überambitionierte Bürgerliche werden ins Lächerliche gezogen; 

lange schwelende Konflikte zwischen Vater und Sohn werden beigelegt, problematische 

Ehen gekittet; finanzielle Probleme, durch Spielsucht oder Intrigen verursacht, und 

Standesschranken bei der Braut- und Bräutigamswahl lösen sich meist durch glückliche 

Fügung in Luft auf.  

Das ist aber nicht alles, denn schon die Begegnung mit den Schwarzen sowie die Berichte 

aus der Fremde, von brutalen Sklavenhändlern, abenteuerlichen Reisen und fremden 

Kulturen kontrastieren diese „eigenen“ Themen und gewohnten Handlungsmuster mit 

einer anderen Perspektive. Die zivilisations- und gesellschaftskritischen Momente werden 

an diesen Stücken ebenso zu untersuchen sein wie die Überblendungen der schwarzen 

Begleiterfiguren mit den fest etablierten Rollentypen und mit komischen Elementen, die 

ein äußerst ambivalentes Schwarzenbild zu Tage fördern. Kapitel IV gilt dann unter 

anderem den Raumsystemen dieser Stücke, der Gestaltung und Kommentierung der 

heimischen Schauplätze über die Kontrastierung mit den fremden, exotischen Welten, die 

in den Erzählungen der Reisenden evoziert werden. Diese werden zu einer verfremdenden 

Vergleichsfolie, auf der sich auch für das „hier“ neue Möglichkeiten aufzeigen lassen und 

die gesellschaftlichen und herrschaftlichen Strukturen, das Leben und Verhalten der 

Menschen in Deutschland bzw. Europa neu betrachtet und bewertet werden. 

 

 

3.2. Mohrinnenstücke – Weißer Mann liebt schwarze Frau 

 

Um Heimkehrerstücke handelt es sich auch bei diesen Texten, die aufgrund ihrer 

speziellen Figurenkonstellation und thematischen Schwerpunkte eine eigene Textgruppe 

bilden. Die Figurenkonstellationen aller drei Stücke sind Variationen des einen Musters: 

Die schwarze Titelheldin ist eine ehemalige Sklavin, die mit ihrem Befreier in dessen 

europäische Heimat gelangt ist und sich dort mit Vorurteilen gegenüber ihrem Aussehen, 



  135
  
   

                                                

ihrer Herkunft und vor allem ihrer Beziehung zu einem Weißen konfrontiert sieht. So ist 

Joni, Zieglers Die Mohrinn, bereits mit ihrem Retter liiert, als sie beide in dessen Heimat 

England eintreffen. In Sodens Die Negerinn verliebt sich der verheiratete Graf von 

Sternberg in die schwarze Zaide erst einige Jahre, nachdem er diese als Kind von einer 

Reise mitgebracht hat. In Rathlefs Die Mohrin zu Hamburg befindet sich die Protagonistin 

ebenfalls schon seit einiger Zeit in Deutschland, wo ihr der Bürgerssohn Gorden Avancen 

macht. Aus diesen Figurationen ergeben sich interessante theaterimmanente wie 

gesellschaftspolitische Bezüge: 

Zum einen weist das wiederkehrende Muster einer gesellschaftlich geächteten oder 

boykottierten Liebesbeziehung große Nähe zum Mésalliance-Motiv des Bürgerlichen 

Trauerspiels auf, das eng mit einer gesellschaftspolitischen Kritik an Standesschranken und 

den Anmaßungen des Adels verknüpft ist. Die äußeren Widerstände, die den schwarz-

weißen Verbindungen entgegenstehen, machen die Mohrinnen in diesen Stücken mehr 

noch als ihre männlichen Pendants zu fremden „Eindringlingen“ in eine Welt, die als 

„eigene“ aufgefasst wird.434 Insofern sind bestimmte Schwarzenstereotypen hier besonders 

stark ausgeprägt. Außerdem sind die Mohrinnen aufgrund der Heiratspläne ihrer Verehrer 

wesentlich stärker als die männlichen Mohrenfiguren in Europa dem Druck der 

„Akkulturation“ ausgesetzt. In diesem Zusammenhang werden sie alle in europäischen 

Sitten und Gebräuchen, mit Kenntnissen und bestimmten Fertigkeiten „(aus)gebildet“. 

Diese „Bildungsprojekte“ sind jeweils sehr voneinander verschieden und im Hinblick auf 

den Einfluss pädagogischer Konzepte der Zeit und deren dramatische Umsetzung sehr 

aufschlussreich.  

Bezeichnenderweise existieren im deutschsprachigen Raum keine Stücke, die die schwarz-

weiße Figurenkonstellation der „Mohrinnenstücke“ umkehren und einen schwarzen Mann, 

der als ehemaliger Sklave nach Europa gelangt ist, in Liebesbeziehung zu einer weißen 

Frau zeigen. Auf die genauen Gründe wird an späterer Stelle einzugehen sein, doch zeigt 

diese Beobachtung bereits, dass an den „Mohrinnen“ auch Konzepte von Weiblichkeit, 

Liebe und Heirat sowie ihre Umsetzung in Rollen- und Handlungsmustern des 

Unterhaltungstheaters untersucht werden müssen. 

 

 
 

434 Dieser Handlungstyp kann, nach Helge Bihun, als „invasiv“, also als eine „Einbruchkonstruktion von Dort 
nach Hier“, bezeichnet werden. (Vergl. Bihun, H.: Inside out or Outside in. Types of Exotism in narrative 
constructions. Helsinki 1986. Zitiert nach Klotz, Volker: „Exotismus in der Operette.“ In: In: Koebner, 
Thomas und Pickerodt (Hrsg.): Die andere Welt. Studien zum Exotismus. Frankfurt a. M.: Athenäum 1987, 
S. 274ff). 



  136
  
   
3.3.  Plantagenstücke – Sklavenleid und Sklavenliebe 

 

Anders als die Heimkehrer- und Mohrinnenstücke versetzen die Plantagen- und 

Revolutionsstücke ihren Schauplatz ins ferne Westindien, wo weder Europäer noch 

Sklaven wirklich heimisch sind. Das Verhältnis zwischen weißen und schwarzen Figuren 

ist in diesen Stücken numerisch zwar ausgewogener, dem steht allerdings die totale Macht 

der weißen Plantagenbesitzer über die entrechteten Schwarzen gegenüber.435

Auch in dieser Stückgruppe, zu der Steinsbergs, Kotzebues und Grubenfels’ gleich 

titulierten Negersklaven und Kratters Die Sklavin zu Surinam gehören, lassen sich 

wiederkehrende Handlungs- und Figurenmuster beschreiben: Die Außenseiter sind hier 

weiß – Besucher aus Europa, die die Plantage aus der Perspektive eines Fremden 

betrachten. Während ihres Aufenthalts lernen sie Händler, Plantagenbesitzer und Sklaven 

kennen, sie erfahren über die Grausamkeiten des Sklavenhandels, die Lebensbedingungen 

auf der Plantage und traurig-bewegende Sklavenschicksale. Am Ende des Stücks können 

sie verfeindete Parteien versöhnen, getrennte Sklavenfamilien und -paare 

wiederzusammenführen und sowohl eine gerechte Bestrafung brutaler Sklavenaufseher 

herbeiführen als auch für eine menschlichere Behandlung der Sklaven sorgen. 

Die Schwarzenrollen bieten hier ein großes und sehr heterogenes Spektrum: Es gibt Alte, 

Junge und Kinder, anonyme und individualisierte, Liebhaber und Liebhaberinnen, treue 

Diener und Soubretten-Rollen, Protagonisten und Figuren, die gar keine 

Handlungsfunktionen einnehmen und lediglich den Schauplatz der Plantage mit weiteren 

traurigen und anrührenden Sklavengeschichten bereichern.  

Dementsprechend sind die Themen dieser Stücke zwei unterschiedlichen, jedoch eng 

miteinander verknüpften Bereichen zuzuordnen. Auf der einen Seite stehen die Aspekte, 

die direkt mit der Sklaverei als menschlichem und politischem Problem verbunden sind – 

die Lebensbedingungen und Machtverhältnisse auf der Plantage, sowie politische 

Auseinandersetzungen über Recht oder Unrecht der Sklaverei zwischen Sklavenhändlern, 

Plantagenbesitzern und den europäischen, überwiegend humanistisch und abolitionistisch 

eingestellten Besuchern. Es wird also zu untersuchen sein, welche Positionen und 

Informationen aus der Sklavereidebatte Eingang in die Rührstücke finden und auf welche 

Weise und mit welcher Funktion dies geschieht. Auch die scheinbar egalitären und 

freundschaftlichen Beziehungen zwischen den Sklaven und ihren europäischen Helfern 
                                                 
435 In der Realtität standen schwarze Sklaven und weiße Besitzer sich auf den Plantagen in einem Verhältnis 
von 12:1 gegenüber – eine Relation, denen das Figurenpersonal der Negersklaven-Stücke natürlich nicht 
entspricht. (Vergl. Everett, Geschichte der Sklaverei, S. 77.) 



  137
  
   
werden auf verdeckte Machtverhältnisse zu hinterfragen sein.  

Trotz dieser Themen sollte nicht der Eindruck aufkommen, dass es sich hier durchweg um 

Tendenzstücke handelt, die allein auf politische Aufklärung und Meinungsbildung 

abzielen. Der plantagenspezifische Kontext fungiert andererseits als Rahmen ganz 

rührstücktypischer Konstellationen wie der Trennung und Zusammenführung von 

Familien, Eltern-Kind-Beziehungen, durch äußere Einflüsse und unglückliche Zufälle 

getrennten Liebespaaren, gefährdeten Ehen etc. Über sie werden Werte wie familiärer 

Zusammenhalt, Aufopferungsbereitschaft, Treue und Keuschheit verhandelt, es werden 

aber auch Fragen der individuellen Freiheit, der kultur- und rassenübergreifenden 

Gleichheit und Konflikte zwischen gesellschaftlicher Macht und privaten Rechten 

problematisiert. Die große Bedeutung, die hier den familiären Beziehungen der Sklaven 

sowie klassisch „bürgerlichen“ Tugenden zukommt, zeigt bereits, wie eng eigene 

Selbstentwürfe und Fremdprojektionen sich in diesen Stücken verschränken (siehe III.3.2).  

Und auch die Darstellung der Sklavengesellschaft ist auf ihr selbstreflexives, auf 

innereuropäische und -deutsche Debatten über Herrschaft und Rechtsstaatlichkeit 

bezogenes Potential zu befragen (siehe IV.1). Denn obwohl alle Plantagenstücke im 

Gegensatz zu den Revolutionsstücken ein harmonisches Ende nehmen, sind sie voll von 

grausamen Szenen und zeigen Westindien als eine Welt, die von Despotentum, Brutalität 

und Willkür geprägt ist. 

 

 

3.4. Revolutionsstücke – Wenn Sklaven Rache schwören 

 

Die Revolutionsstücke – Kratters Der Mohrenkönig, Döhners Des Aufstands schreckliche 

Folge, Reitzensteins Negersklaven, Nesselrodes Zamor und Zoraide, Dalbers Oroonoko-

Bearbeitung und Körners Kleist-Bearbeitung Toni – spielen ebenfalls auf westindischen 

Plantagen und haben auch sonst mit dem oben beschriebenen Stücktypus viel gemeinsam. 

Neben dem „setting“ stimmen auch Teile des Figurenpersonals mit den oben genannten 

überein: So ist das weiße Figurenpersonal mit bösen Sklavenhändlern, schlechten und 

gutherzigen Plantagenbesitzern und den aus Europa anreisenden liberalen und humanen 

„Lichtgestalten“ ähnlich aufgebaut; weiße Frauenrollen sind auch hier wenig, in manchen 

Stücken gar nicht vorhanden. Und unter den Schwarzenrollen sind auch hier die oben 

bereits beschriebenen weiblichen wie männlichen Figuren, die sich primär über ihre 

Familien- und Leidensgeschichte definieren lassen, zu finden.  



  138
  
   
Der Fokus der Revolutionsstücke liegt aber nicht darauf, das Plantagenleben zu schildern 

und rührende Familien- und Liebesgeschichten in diesen exotischen Rahmen zu versetzen; 

im Mittelpunkt der Handlung stehen die Geschichten von Sklavenaufständen, die auf 

dramatische Weise aufbrechen, nicht mehr zu stoppen sind und, so bei Reitzenstein, 

Dalberg und Döhner, im blutigen Desaster enden. Diese neue thematische Komponente 

lässt es sinnvoll erscheinen, die Revolutionsstücke als eigene Textgruppe zu behandeln, da 

in diesem Zusammenhang andere Themen an Bedeutung gewinnen. Fragen nach 

Eskalationsprozessen von Gewalt und nach den moralischen Grenzen eines gerechten 

Freiheitskampfes stehen hier zumindest indirekt im Raum und stellen eine Verbindung zu 

revolutionären Bestrebungen in Europa her. 

Auch neue schwarze Figurentypen treten auf: Zum einen gibt es die Rebellen, die die 

Sklavenaufstände anzetteln. Sie sind die einzigen Schwarzenfiguren, die fast durchweg 

negativ, skrupellos und intrigant dargestellt sind und als Anti-Helden fungieren. Mit ihrem 

Auftreten verschieben sich gleich die gesamten Kräfteverhältnisse und 

Sympathielenkungen erheblich. Lassen sich die Plantagenstücke relativ einfach und 

schematisch nach guten Sklaven und ihren weißen Freunden auf der einen und ihren 

grausamen, profitorientierten Gegenspielern auf der anderen Seite strukturieren, so fällt 

eine derartige Einteilung in den Revolutionsstücken wesentlich schwerer. Auch hier 

provozieren weiße Negativfiguren mit ihrem grausamen Verhalten, dass die Sklaven sich 

zur Wehr setzen. Ihre Antagonisten, die Anführer der Aufständischen, sind aber nur wenig 

besser, denn in ihrem eigentlich gerechten Kampf um Freiheit gehen sie über Leichen. Sie 

sehen zu, wie Unschuldige sterben und lassen bewusst die Kämpfe eskalieren. Dazwischen 

stehen die wahren „Helden“ der Sklavenstücke: Positiv dargestellte schwarze 

Identifikationsfiguren, die sich um Ausgleich und Deeskalation bemühen und dabei meist 

selbst ihr Leben lassen müssen. 

Eine weitere wichtige Rolle kommt gerade in den Revolutionsstücken den 

„Schwarzbraunen“, „Mestizen“ oder „Mulatten“ zu. Diese Figuren befinden sich aufgrund 

von Hautfarbe und Herkunft in einem Zwischenbereich, der sich nicht nur auf ihren 

sozialen Status auf der Plantage auswirkt. „Rassische“ Ambivalenz wird hier als Zeichen 

der Rollencharakterisierung benutzt und verweist als solches auf einen „zwielichtigen“ 

Charakter und doppelbödiges Verhalten: Oft sind sie die wahren Intriganten, die beide 

Seiten gegeneinander ausspielen. Als diskursiver Horizont für die Untersuchung dieser 

schwarz-weißen „Mischlinge“ werden die Rassetheorien des späten 18. und frühen 19. 

Jahrhunderts einzubeziehen sein.  



  139
  
   
3.5. Seliko und Berißa oder die Liebe unter den Negern – Ein afrikanisches Sklavenstück 

 

Nur ein Stück, Gustav Hagemanns Seliko und Berißa oder Die Liebe unter den Negern, 

spielt in Afrika und beleuchtet dort in der Heimat der westindischen Sklaven die 

Ursprünge und Mechanismen des Sklavenhandels. Auch dramaturgisch unterscheidet sich 

der Text von den anderen Sklavenstücken, so dass es sinnvoll erscheint, diesen Sonderfall 

gesondert zu betrachten.  

Gerade im Hinblick auf seinen afrikanischen Schauplatz bietet der Text eine interessante 

Ergänzung zu den europäischen und westindischen „Gegenwelten“, die sich als Pole 

wechselseitiger Selbst- und Fremdprojektionen in Heimkehrer- und Plantagenstücken 

gegenüberstehen. Denn erst durch Afrika ist das „Dreieck“ des transatlantischen Handels 

wirklich komplett: Hagemann berichtet von dort, wo der Handel mit den Schwarzen 

beginnt, und erzählt damit den Teil der „Geschichte“, an den sich die Protagonisten der 

anderen Stücke nur noch in Rückblicken erinnern können.  

Drei Parteien stellt er in Seliko und Berißa einander feindlich gegenüber: die 

„schwarzafrikanischen“ ortsansässigen Protagonisten und ihre Familien, die 

„Schwarzbraunen“, die das Land überfallen und geplündert haben und gerade die Macht 

übernehmen, und die weißen Sklavenhändler aus Europa, die die Kämpfe ausnutzen, um 

den Siegern ihre Gefangenen abzukaufen. 

Mit dieser Ausgangskonstellation und seinem afrikanischen Fokus ist Hagemanns Stück im 

Rahmen dieser Arbeit vor allem im Hinblick auf seine Konstruktion und Konfrontation 

kultureller Räume interessant (IV.2.2). Dabei interessieren nicht nur die 

Gegenüberstellungen von Afrika vs. Europa, sondern vor allem auch die 

innerafrikanischen Differenzierungen zwischen unterschiedlichen „Rassen“ und ihren 

kulturellen wie politischen Charakterisierungen (III.5.2). 



  140
  
   
III.  SCHWARZENBILDER – MENSCHENBILDER  

 

1.  "Das Herz dieser Mohrinn hat die Farbe des Schwanes und der Unschuld"436

 

1.1. Rollenbeschreibungen: „Mohrinnen“ und Sklavinnen 

 

Wie die Titel von Rathlefs Mohrinn zu Hamburg, Sodens Die Negerinn und Zieglers Die 

Mohrinn ahnen lassen, machen die „Mohrinnenstücke“ schwarze Frauen zur Hauptfiguren. 

Cadige, Zaide und Joni sind ehemalige Sklavinnen, die freigekauft wurden und die es 

durch die Reisen eines weißen Gönners nach Europa verschlagen hat. Dort sehen sie sich 

nicht nur mit allgemeinen Vorurteilen gegenüber ihrer Hautfarbe und kulturellen Herkunft 

konfrontiert. Aufgrund einer vermeintlichen oder wirklich bestehenden Beziehung zu 

einem weißen Mann müssen sie sich im Kampf um seine Liebe mit einer weißen 

Konkurrentin und mit seiner Familie auseinandersetzen, die sie als Ehefrau für einen der 

Ihrigen nicht akzeptiert. 

Mit dieser in allen drei Stücken sehr ähnlichen Ausgangssituation wird bereits deutlich, in 

welch komplexem Spannungsfeld sich diese weiblichen Figuren bewegen: Zum einen 

spielen wie bei allen hier untersuchten Stücken die Vorstellungswelten über „die 

Schwarzen“, ihre Heimat, Kultur, ihre charakterlichen und körperlichen Eigenschaften eine 

große Rolle. 

Gleichzeitig kommen ihnen als gesellschaftlichen Außenseitern, wie auch zahlreichen 

ähnlichen gestrickten Fremdenrollen in bürgerlichen Rühr- und Lustspielen der Zeit, 

konkrete dramaturgische Funktionen zu. Schließlich ist ihr körperliches wie 

charakterliches Anderssein ganz und gar nicht negativ besetzt; in den Augen ihrer weißen 

Gönner machen gerade die Eigenschaften, die sie von den übrigen Familien- und 

Gesellschaftsmitgliedern unterscheiden, den besonderen Reiz dieser „Mohrinnen“ aus.  

Als Idealbilder eines tugendhaften Charakters, reinen Gefühls und moralischen Verhaltens 

sind sie zugleich Kontrastfolie und Sprachrohr für gesellschaftliche Kritik und damit 

wesentlich an der Konstruktion bürgerlicher Wertesysteme in den Stücken beteiligt. 

Gleichzeitig führen die Ablehnung der Familienmitglieder und die Konkurrenzsituation zu 

den weißen Nebenbuhlerinnen dazu, dass über die Figuren der „Mohrinnen“ Bilder von 

Weiblichkeit, das Verhältnis der Geschlechter und Konzepte der Ehe verhandelt werden, 

                                                 
436 Rathlef, Ernst Lorenz Michael: Die Mohrinn zu Hamburg. Tragödie. [Ohne Ort] 1776, S. 18. 



  141
  
   
die im ausgehenden 18. Jahrhundert ihrerseits grundlegenden Veränderungen unterworfen 

waren.437  

 

Während in den Mohrinnen-Stücken, wie an den Titeln erkennbar, die schwarzen 

Hauptrollen weiblich sind, ist in den Plantagen-Stücken die Mehrzahl der Schwarzenrollen 

männlich. Weibliche schwarze Rollen gibt es insgesamt nur sechs, von denen die eine, 

„eine Negerinn“ bei Kotzebue, dramaturgisch eine marginale Rolle spielt und den 

anonymen Sklavenrollen zuzurechnen ist. Kotzebues Lilli, die Vertraute Adas, hat 

ebenfalls eher eine Randstellung inne. Sulima bei Steinsberg, Zuli bei Grubenfels, Ada bei 

Kotzebue und Cery bei Kratter dagegen stehen im Mittelpunkt des Geschehens. 

Gemeinsamkeiten in ihrer Charakterisierung, ihrer Position in der Figurenkonstellation, 

Biographie und Einbindung in die Handlung legen es nahe, die vier schwarzen 

Protagonistinnen trotz einiger Unterschiede als Vertreterinnen eines gemeinsamen 

Rollentypus zu betrachten: 

So werden sie alle als Verliebte bzw. sehnsüchtige Ehefrauen exponiert und über ihre 

Liebe und Treue zu dem männlichen Objekt ihrer Gefühle definiert. Die Hindernisse, die 

einem Zusammensein mit ihrem Mann oder Geliebten im Weg stehen, ihre Überwindung 

und die harmonische Wiederzusammenführung aller getrennten Paare und Familien bilden, 

typisch für die Dramaturgie von Rührstücken, die Hauptelemente der Handlung.  

 

 

1.2. Fremdheit, Weiblichkeit und Tugend 

 

Die schwarzen Protagonistinnen der Plantage sowie die in Europa auftretenden 

„Mohrinnen“ entsprechen allesamt dem Rollentypus der Geliebten, oder, im Theaterjargon 

der Zeit, dem Fach der „Liebhaberin“438: Sie alle sind jung und haben eine 

Liebesbeziehung zu einem weißen oder schwarzen Mann, die sich mit zahlreichen 

Problemen und Widerständen von außen konfrontiert sieht. Weibliche Konkurrentinnen, 

gesellschaftliche oder familiäre Hindernisse, die Irrungen des Sklavenhandels und 

despotische Plantagenbesitzer, die selbst ein Auge auf die Frau geworfen haben, 

                                                 
437 Zum Wandel der Geschlechterkonzepte vergleiche Honegger, Claudia: Die Ordnung der Geschlechter. 
Die Wissenschaft vom Menschen und das Weib 1750-1850. Frankfurt / NY: Campus Verlag 1991. 
Zum Ende des 18. Jh. aufkommenden Konzept der „Liebesheirat“ besonders aufschlussreich: Saße, Günter: 
Die Ordnung der Gefühle. Das Drama der Liebesheirat im 18. Jh. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft 1996 
438 Vergl. Maurer-Schmoock, Deutsches Theater im 18. Jahrhundert, S. 157ff. 



  142
  
   

                                                

erschweren oder verhindern gar, dass die Geliebten am Ende glücklich zusammenkommen 

können. Wie ihre „weißen Schwestern“, andere Liebhaberinnenfiguren desselben 

Zeitraums, sind auch die schwarzen Heldinnen Verkörperungen der (weiblichen) Tugend, 

die es im Weiteren noch näher zu bestimmen gilt. Und wie in anderen bürgerlichen 

Trauerspielen, Rührstücken und Lustspielen mit vergleichbaren weißen 

Figurenkonstellationen, Handlungsverläufen, Themen und Konflikten werden auch in den 

Sklavenstücken Konzepte von Ehe, Liebe, Weiblichkeit (und Männlichkeit) und vom 

Verhältnis der Geschlechter mitverhandelt und auf unterschiedlichen Reflexionsniveaus 

problematisiert. Diese ohnehin bereits äußerst komplexen Themen, die im späten 18. 

Jahrhundert eine große Rolle spielten und umfangreichen Veränderungen unterworfen 

waren, finden sich in den Figuren der „Mohrinnen“ und schwarzen Sklavinnnen mit 

Diskursen über „das Fremde“ (schwarze, fremde Kultur, Weltanschauung, Lebensweise, 

fremdartige Körper) eng verflochten: 

„Tugend“ und „Natürlichkeit“ etwa sind Qualitäten, die im Entstehungszeitraum der 

Stücke sowohl „der Frau“ als auch den außereuropäischen Fremden, vor allem den 

vermeintlich unzivilisierten Völkern zugeschrieben werden. Aber auch die aufklärerischen 

Bildungsprojekte bezogen etwa ab der Jahrhundertmitte nicht nur mehr und mehr auch 

Frauen ein, sondern erklärten, um die gesamte Menschheit zur Humanität zu führen, auch 

Menschen anderer Länder und Kontinente zu Objekten pädagogischer Bemühungen. 

An diesen Schnittstellen von Geschlechterdiskursen, bürgerlichen Moral- und 

Gesellschaftsentwürfen, Bildungsidealen und Stereotypen vom Schwarzen entwerfen die 

Rollen der „Mohrinnen“ und Sklavinnen sehr unterschiedliche Figuren schwarzer Frauen. 

 

Rathlefs Cadige439 stammt aus dem frühesten der drei „Mohrinnenstücke“ und ist 

gleichzeitig die stärkste und tragischste Figur. Als einzige aller Schwarzenrollen steht sie 

nicht an der Seite eines weißen Mannes, den sie nach Europa begleitet hätte. Dadurch 

bleibt ihre Vorgeschichte zwar in weiten Teilen unklar, gleichzeitig wird Cadige aber auch 

vor einer Abhängigkeit bewahrt, wie sie bei vielen schwarzen „BegleiterInnen“ zu 

beobachten ist. Obwohl sie sich in Emilies Diensten befindet, ist sie keine Sklavin, wie 

Gorden gleich in der zweiten Szene gegenüber seinem Onkel Wallmer betont. Seine Tante 

hatte ihr die Freiheit geschenkt und sie „in allen nützlichen Dingen unterrichten lassen“440.  

 
439 Rathlef, Ernst Lorenz Michael: Die Mohrinn zu Hamburg. Tragödie. [O.O.] 1776. 
440 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 17. 



  143
  
   

                                                

Die auffallende Stärke und Unabhängigkeit von Cadiges Figur ist vor allem auf diese 

Bildung zurückzuführen. So kann sie sich sogar gegenüber ihrer Herrin und Nebenbuhlerin 

Emilie ohne jede Unterwürfigkeit verhalten, selbstbewusst mit ironischen Bemerkungen 

deren Oberflächlichkeit, Geltungssucht und abgrundtiefe Dummheit bloßstellen441 und 

trocken über Emilie feststellen: „Eine Seele, wie sie unsere Affen haben.“442 

Bemerkenswert ist vor allem auch im Vergleich mit späteren Mohrenrollen, dass Cadiges 

intellektuelle Fähigkeiten selbst von ihren Feinden zwar missbilligt, jedoch nie in Frage 

gestellt werden. So muss Wallmer gegenüber Gorden konsterniert feststellen: „Ich für 

meinen Theil, verstehe manchmal nicht die Hälfte, wenn sie anfängt zu schnacken.“443  

Damit ist Rathlefs Konzeption der Cadige, sowohl was das zu Grunde liegende Frauen- als 

auch das Schwarzenbild betrifft, äußerst aufschlussreich. Sie zeigt sich ganz einem 

aufklärerischen Egalitarismus verpflichtet, der an eine Hierarchisierung der „Rassen“ bzw. 

Geschlechter und deren Rückführung auf physiologische Unterschiede (noch) keinen 

Gedanken verschwendet. Wenn Rathlef Cadige als gesellschaftlich gewandt und 

vergleichsweise unabhängig darstellt, so tut er dies in Übereinstimmung mit den 

Versuchen einzelner seiner Zeitgenossen, die Forderungen nach Selbstbestimmtheit und 

Mündigkeit des Menschen explizit auch auf die Frau auszuweiten.444 Eine solche Haltung, 

die bereits zu Rathlefs Zeit viele Gegner auf den Plan rief, sollte spätestens zur 

Jahrhundertwende wieder vollständig hinter einer neuen Schwächung der Frau 

zurücktreten, die sich nun auf „natürliche“ Evidenzen und biologische Unterschiede 

zwischen den Geschlechtern berief.445 Die Klugheit und das Wissen seiner Heldin, das 

Rathlef immer wieder betont, verweist auf die Bildungsbewegung des letzten 

Jahrhundertdrittels, in der vermehrt die Erziehung und Unterrichtung von Mädchen und 

Frauen angestrebt, teilweise auch heiß diskutiert wurde.446

Wegen ihrer Intelligenz, Bildung und ihrer Tugend wird Cadige von Gorden geliebt. „Sie 

besitzet Kenntnisse, die einer Europäerinn Ehre machen würden“447, rechtfertigt Gorden 

 
441 Vergl. Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 43ff. 
442 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 55. 
443 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 18. 
444 Vergl. hierzu Honeggers Ausführungen zu den Schriften Theodor Gottlieb von Hippels. Honegger, Die 
Ordnung der Geschlechter, S. 78ff. 
Michael Maurer führt die zunehmenden Forderungen nach einer Emanzipation der Frau auf den Übergang 
von der ständischen zur bürgerlichen Gesellschaft zurück: Erst mit der Diffusion und Schwächung der 
„Hausvater“-Rolle konnten auch Frauen als individuelle Mitglieder der Gesellschaft wahrgenommen werden. 
Vergl. Maurer, Die Biographie des Bürgers, S. 522. 
445 Vergl. Honegger, Die Ordnung der Geschlechter, S. 84. 
446 Zur „Problematik des ‚gelehrten Frauenzimmers’ vergleiche Maurer, Die Biographie des Bürgers, S. 
539ff. 
447 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 17. 



  144
  
   

                                                

sich gegenüber Wallmer für seine Brautwahl, die den gesellschaftlichen Erwartungen und 

Wallmers Plänen zuwiderläuft. Dabei wird gleich in dieser zweiten Szene deutlich, dass 

hinter diesem nicht leichten Entschluss gegen Schönheit und Reichtum mehr steckt als eine 

reine Gefühlsentscheidung.448 Cadige ist für Gorden so wichtig geworden, weil er als 

Intellektueller in seiner Familie genau wie sie ein Außenseiterdasein fristet und von 

Wallmer ebenso geringschätzig belächelt wird.449  

Auch hier lassen sich Bezüge zu Weiblichkeits- und Ehekonzepten des späteren 18. 

Jahrhunderts herstellen. Wie Maurer an zahlreichen bürgerlichen Biografien dieser Zeit 

herausarbeitet, entwickelte sich die Ehe-Vorstellung vor allem im bürgerlichen Milieu weg 

von der reinen Zweckgemeinschaft hin zu einem partnerschaftlichen (nicht jedoch 

gleichberechtigen!) Verhältnis, in dem gegenseitiges Verständnis und „Geistes-Harmonie“ 

der Eheleute eine Rolle spielten.450 Ein gewisses kulturelles Bildungsniveau der Frau, über 

dessen Höhe man allerdings heftig stritt, war dafür die Voraussetzung.  

Die Beziehung von Gorden und Cadige entspricht einem solchen Ideal von Partnerschaft, 

gegenseitiger Achtung, intellektuellem Einklang und freundschaftlich, maßvoller 

„Empfindung“. Sie ist ausdrücklich nicht das, was sich am Ende des Jahrhunderts in der 

Literatur als neues Konzept von der „Liebesheirat“ entwickelte: „Emilia: Aber Cadige, 

welches Kleid willst denn Du anlegen, wenn Du einmal Verlobung hälst? – Cadige: Das 

Kleid der Empfindung, wenn es nicht das Kleid der Liebe seyn kann.“451 In dem 

unerwarteten Wiedersehen mit ihrem afrikanischen Verlobten Zaduc, das Cadige in große 

Gewissensprobleme stürzt und schließlich in den Selbstmord treibt, zeigt sich das 

Konfliktpotential dieser verschiedenen Liebes- und Ehekonzepte. 

Cadiges Bildung und ihre „warme Seele“452 fungieren im gesamten Stück als 

Differenzkriterien, die ihr sowieso schon negativ dargestelltes deutsches Umfeld moralisch 

und intellektuell noch weiter herabsetzen. Cadige, die Fremde, ist hier das Sprachrohr 

dieser Gesellschaftskritik und gleichzeitig positives Beispiel einer moralischeren Haltung, 

die aber eben nicht ihrer exotischen Herkunft oder einem fremden Wertesystem, sondern 

ihrer Ausbildung bei Gordens Tante zugeschrieben wird. Obwohl ihre „reinste Seele“, ihre 

 
448 Zwischendurch schwankt er sogar einmal und lässt sich doch fast von Wallmer zur Heirat mit Emilie 
überreden. Vergl. Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 21. 
449 „Wallmer: Das sind die Früchte von dem vielen Lesen in Büchern. [...] Vetter, Vetter, Ihr redet ja 
vollkommen die Sprache eures Mädchens, diese hochtönende Sprache; Ihr machet ja eben so viele 
sonderbare Bilder, eben so seltsame Vergleichungen.“ Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 15ff. 
450 Vergl. Maurer, Die Biographie des Bürgers, S. 538. 
451 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 106. 
452 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 19. 



  145
  
   

                                                

„edelsten Gedanken“ und ihr Sinn für das, „was gut und schön ist“453, mehr als einmal 

betont werden, finden sich Art und Inhalt dieser Moralvorstellungen, die Cadige 

verkörpern soll, nirgendwo explizit beschrieben. Auch so wird allerdings deutlich, dass 

hier wie in den meisten Rührstücken und Trauerspielen der Zeit aus dem großen Fundus 

von Werten geschöpft wird, die als „bürgerlich“ etikettierbar sind: Cadiges Verhalten ist 

geprägt von „Sittlichkeit“, konsequenter „Tugendhaftigkeit“, Empfindsamkeit und 

Aufrichtigkeit.454 Als Verkörperung bürgerlicher und damit europäisch-abendländischer 

Werte ist Cadige bei näherer Betrachtung also gar keine „richtige“ Fremde. Ihre Hautfarbe 

ist schwarz, ihr Wesen, „ihr Herz“, jedoch ist weiß: Es „hat die Farbe des Schwanes und 

der Unschuld“455 und das ist nicht nur im moralischen, sondern auch im kulturellen Sinne 

metaphorisch zu verstehen. Die Außenseiterin ist sie nicht, weil sie sich auf irgendeine 

Weise kulturell von den Hamburger Bürgerkreisen der Wallmers unterscheidet, sondern 

allein, weil keine der weißen Figuren (noch nicht einmal Gorden) sich nach den eigenen 

Wertmaßstäben so moralisch verhält wie sie. 

Indem Cadige damit der europäischen Gesellschaft den Spiegel vorhält und deren 

Doppelmoral aufzeigt, übernimmt sie klassische Funktionen der „Edlen Wilden“. So wird 

in dem familiären Konflikt, den Cadige auslöst, deutlich, dass Hochzeiten in Gordens 

Familie gemeinhin allein aus rein strategischen Motiven geschlossen werden und lediglich 

das Prestige und Vermögen der Heiratenden zu sichern bzw. zu steigern haben. Cadige 

wird vor allem abgelehnt, weil sie diese Bedingungen nicht erfüllen kann; gegen ein 

außereheliches Verhältnis mit ihr hätte man dagegen gar nichts einzuwenden.456  

Diese Profit- und Prestigesucht wie auch die Langeweile des Überflusses, die Emilia 

gegenüber Cadige zeigt457, entsprechen genau den Vorwürfen, die im ausgehenden 18. 

Jahrhundert dem Adel von den anti-ständischen Strömungen gemacht werden. Indem 

Rathlef derartige Stereotypen auf Wallmer und Emilia überträgt, macht er sein 

gesellschaftskritisches Anliegen deutlich: Es richtet sich gegen die Vertreter eines 

aufstiegsorientierten Bürgertums, das sich im Streben nach Geld und Macht beim Adel 

anbiedert (hierfür steht auch Emilias unverhohlene Schwärmerei für einen Baron von 

 
453 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 18f. 
454 Cadige: „Ich bin zu aufrichtig, Emilia, als daß ich Sie länger also sollte reden lassen. – Lesen Sie diesen 
Brief, welchen Herr Gorden mir heute geschrieben hat.“ Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 50. 
455 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 18. 
456 Wallmer: „Denkt, daß das Geld besser sey, als alle Possen, und Cadige – nun ja, wenn Euch die so sehr 
gefällt; wenn Ihr durchaus Euern sonderbaren Geschmack befriedigen müsset, so – ihr versteht mich wohl.“ 
(16) 
457 Vergl. Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 43f. 



  146
  
   

                                                

Schock), sich dessen Lebensweise zu eigen machen will und dabei die eigenen 

Wertmaßstäbe über Bord wirft.458

Einen Teil dieses kritischen Potentials nimmt das Dramenende wieder zurück. Cadiges 

Selbstmord erinnert zwar entfernt an den Tod der Heldinnen bürgerlicher Trauerspiele, 

einer Emilia Galotti etwa, und lässt eine ähnliche Stoßrichtung gegen gesellschaftliche 

Missstände und überkommene Herrschaftsstrukturen vermuten. Schuld an Cadiges 

schließlich auswegloser Situation ist aber letztendlich nicht die ihr entgegengebrachte 

Intoleranz oder äußerer Zwang, sondern das Erscheinen Zaducs, ihres afrikanischen 

Ehemanns. Da sie ihm und Gorden ihr Versprechen gegeben hat, kann sie sich nicht für 

einen von beiden entscheiden, ohne wortbrüchig zu werden.  

Damit ist der Selbstmord für sie der einzige Weg, ihre Tugend zu bewahren, gemäß ihrer 

(abendländisch-bürgerlichen) Prinzipien zu handeln und Aufopferungsbereitschaft, 

Verzicht und moralische Konsequenz zu zeigen. Die Idealisierung der Frau und der 

Fremden zur moralischen Instanz offenbart hier ihre Schattenseite: Die allzu hohen 

moralischen Ansprüche schnüren ein enges Korsett und nehmen der Frau bzw. der 

Schwarzen die Möglichkeit, selbständig zu handeln.459 Der Selbstmord ist ihre einzige – 

und letzte – Handlungsoption. So erlangt sie „Erlösung“ und auch auf die Menschen, die 

sie zurücklässt, wirkt ihr freiwilliger Tod sich letztendlich gut aus: Gorden und Zaduc 

haben ineinander Freunde fürs Leben gefunden und Emilia, die „Unempfindliche“460, zeigt 

erstmalig Gefühl: „Doch was sehe ich? – Emilia kann weinen.“461  

 

Einen ähnlichen Einfluss hat auch das Verhalten der „Negerinn“ Zaide in Sodens Lilliput 

II462 auf die weißen Figuren des Stücks. Zwar muss Zaide dazu keinen Selbstmord 

begehen, doch ist es auch hier der Konfrontation mit einer Fremden und deren Verzicht auf 

den umkämpften Mann zu verdanken, dass die weißen Figuren ihre schlechten 

Angewohnheiten aufgeben, sich aus ihren persönlichen Verstrickungen befreien und 

glücklich werden können.463  

 
458 Vergl. Schaer, Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 18. Jahrhunderts, S. 38. 
459 Vergl. Honegger, Die Ordnung der Geschlechter, S. 35ff. 
460 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 111. 
461 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 124. 
462 Soden, Julius Graf von: Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil. Ein Lustspiel in fünf Aufzügen (1789). 
In: Deutsche Schaubühne. Jg.3. Bd. 8. Augsburg: 1791. 
463 Schaers Beschreibung dieser katalytischen Wirkung: „So verhilft der Natur-Mensch der ‚Natur’ des 
Zivilisationsmenschen zum Durchbruch.“ (Schaer, Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 
18. Jahrhunderts, S. 178). 



  147
  
   

                                                

Bevor sie auf diese Weise ihre katalytische Wirkung entfalten kann, wird die Anwesenheit 

der Schwarzen jedoch zum Auslöser einiger Unordnung im gesellschaftlichen 

Mikrokosmos dieses Lustspiels und wie bei Rathlef zum Anlass, Konzepte von Liebe, 

ehelicher Pflicht und Treue anzudiskutieren:  

Nach längerer Abwesenheit ist Sternberg wieder in der Stadt, wo er Zaide als Kind 

untergebracht hatte. Deren Attraktivität ist seither stark gewachsen. Bei seinen heimlichen 

und nächtlichen Besuchen in ihrer Wohnung fühlt Sternberg sich von Zaides Schönheit 

und naiven Liebesbezeugungen so stark angezogen, dass er trotz seiner Beteuerungen, 

Zaides Unschuld bis jetzt nicht angetastet zu haben, befürchtet, seiner Frau Rosalie untreu 

zu werden: „Ihre Unschuld, ihre kindische Zärtlichkeit, ihre reine, engelgleiche, anmüthige 

Gefälligkeit, ihre schuldlosen Liebkosungen entflammten meine Sinne.“464 Wegen seiner 

häufigen nächtlichen Abwesenheit, deren Grund sie nicht kennt, ist Rosalie bereits der 

Verzweiflung nahe. In dem Gespräch mit seinem Freund Blum macht Sternberg jedoch 

deutlich, dass Zaides Faszination auf ihn nicht die Ursache seiner Eheprobleme ist. Die 

Beziehung zu Rosalie leidet seit längerem unter deren Depression und ihrer daher 

rührenden sexuellen Verklemmtheit: „Du weißt, mit welchen Hoffnungen ich Rosalien 

zum Altar führte; Du weißt, wie fest ich wähnte diese Grillen platonischer Liebe und 

schwärmerischen Seelenbunds zu überwinden.“465

Dass Sternberg sich bis jetzt dennoch nicht zum Ehebruch hat hinreißen lassen, liegt zum 

einen an Zaides Unschuld466, die er nicht zu zerstören wagt, zum anderen daran, dass 

Rosalie selbst ein Ausbund an Güte und aufopfernder Liebe ist und er sie nicht verletzen 

will. Soden stellt die schwarze und die weiße Frau also weniger stark kontrastierend 

gegenüber als Rathlef in seiner Mohrinn zu Hamburg. Zaide und Rosalie unterscheiden 

sich nicht im Grad ihrer Tugendhaftigkeit, wohl aber in ihrem Temperament und ihrer 

Lebenseinstellung: 

Zaides Denken und Fühlen ist vollkommen ungetrübt; gut und böse, richtig und falsch 

erfasst sie rein intuitiv. Sie begegnet allen Menschen, auch ihrer eigentlichen 

Konkurrentin, mit entwaffnender, vertrauensvoller Offenheit und rückhaltloser Liebe. 

Rosalie dagegen hat aufgrund ihrer Krankheit jegliche Lebensfreude verloren und sich 

gegenüber ihrem Mann in Misstrauen, Missverständnissen und unerfüllbaren 

gesellschaftlichen Erwartungen verstrickt. Mit ihrer Sehnsucht nach Natur und Landleben, 

 
464 Soden, S. 302. 
465 S. 299. 
466 „Zaides Unschuld war in meinen Händen, und dieß allein war ihr Schutzengel und der meinige. – Solt ich 
das Glück eines schuldlosen Geschöpfs morden, das so ganz mir sich hingiebt?“ (303) 



  148
  
   

                                                

wo sie „neue Kraft und neues Leben (zu) holen“467 hofft, ist Rosalie ein Negativbeispiel 

der krankmachenden Auswirkungen von Zivilisation und Großstadt auf solche „nur für 

sanfte Freuden empfängliche Seelen“468. 

Im Gegensatz dazu konnte Zaide sich ihre „Unschuld und Natur“469 bewahren. Dies 

verdankt sie Sternberg, der sein pädagogisches Projekt an ihr exerzierte: Neben der 

Vermittlung eines Grundwissens, über das nichts genaueres bekannt ist, bestand dieses vor 

allem darin, Zaide von ihrer Umwelt abzuschotten, sie vor schlechten Erfahrungen und den 

verstellenden Einflüssen der Gesellschaft zu schützen. So musste sie Eifersucht, Egoismus 

und Besitzdenken nie kennenlernen.470 Sternbergs Kasernierungsprojekt ist als Versuch zu 

verstehen, einen Menschen im natürlichen Zustand zu bewahren und ihn dabei innerhalb 

dieser Grenzen zu vervollkommnen. 

Zaides kindlich-naive Unbefangenheit, die nicht einer gewissen Anzüglichkeit entbehrt,471 

ist also das Ergebnis seines eigenen Bemühens, „der moralische Schöpfer eines weiblichen 

Herzens zu werden.“472 Die Parallelen zum Pygmalion-Mythos (die uns in vielen weiteren 

schwarz-weißen Figurenkonstellationen begegnen wird) sind offensichtlich und werden 

sogar im Text, von Sternbergs Freund Blum, betont: „Franz hatte das Schicksal 

Pigmalions.“473 Zaide, sein Werk, überrascht ihn, entwickelt ein Eigenleben und wird ihm 

sogar kurzfristig gefährlich. Beim Zusammentreffen der drei Hauptfiguren am Schluss 

jedoch ebnet sie den Weg zur Versöhnung: 

Rosalie kann Sternberg nicht mehr böse sein, als sie Zaides gute Seele und darin die Züge 

ihres geliebten Ehemanns erkennt. Sie stellt ihm die Wahl zwischen sich und Zaide frei: 

„Ich will Deine Liebe Dir selbst verdanken, keinem Irrthum. Zaide ist ein Engel; du hast 

sie gebildet: Du hast an ihr als edler Mann gehandelt, und bist groß selbst in Deinem 

Fall.“474 Angesichts dieser großmütigen Entscheidung wird Sternberg dann klar, dass 

Rosalie doch die einzig richtige Gattin für ihn ist, während Zaide weiterhin allein seiner 

väterlichen Liebe bedarf. 

 
467 Soden, Julius Graf von: Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil. Ein Lustspiel in fünf Aufzügen (1789). 
In: Deutsche Schaubühne. Jg.3. Bd. 8. Augsburg: 1791, S. 314. 
468 Ebd. 
469 Soden, Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil, S. 343. 
470 Vergl. Soden, Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil, S. 354ff. 
471 Als Sternberg Zaide von Rosalie erzählt und erklärt, dass er wegen ihr Zaide nicht mehr besuchen darf, 
reagiert diese mit Unverständnis und dem Vorschlag einer polygamen Beziehung: „Du kannst uns ja beide 
lieb haben.“ (Soden, Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil, S. 324) Vergl. auch Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne, S. 140. 
472 Soden, Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil, S. 376. 
473 Soden, Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil, S. 379. 
474 Soden, Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil, S. 382. 



  149
  
   

                                                

Glücklich über die Versöhnung akzeptiert Zaide, dass sie Sternberg „nicht so lieb“475 

haben darf wie Rosalie und dass ihr stattdessen ihr Kinderfreund Zamor zur Seite gestellt 

werden soll. Bereitwillig fügt sie sich gegenüber Rosalie und Sternberg, die sie vorher 

bereits als „Mama“ und „Papa“ angesprochen hatte, in die ihr zugewiesene Position des 

Kindes.  

Sodens Zaide liegen ganz offensichtlich andere Prämissen zu Grunde als der Figur der 

Cadige: Den moralischen Konflikt entschärft sie nicht mit emotionaler Stärke und 

Konsequenz, sondern durch Schwäche und die vollständige Überantwortung ihres Lebens 

an andere; ihr Reiz ist nicht Klugheit, sondern naive Unbefangenheit, Unschuld und 

„Natürlichkeit“476. Diese Eigenschaften machen aus Zaide die Verkörperung einer 

rousseauistisch geprägten Sehnsucht nach Konfrontation mit dem Menschen in seinem 

natürlichen „Urzustand“. Als Fremde bzw. „Wilde“ und zugleich als Frau macht sie 

deutlich, wie nah sich manche Fremden- und Frauenbilder der Epoche kommen, wenn sie 

als Projektionsflächen eines solchen Ideals dienen. Auf die Ähnlichkeit zwischen „der 

Rede über die Frauen und die Rede über die Wilden im Diskurs der Aufklärung“ ist von 

historischer und kulturwissenschaftlicher Seite vielfach hingewiesen worden.477 So stellt 

Claudia Honegger in ihrer Untersuchung Die Ordnung der Geschlechter478 über den 

Wandel des Geschlechterbildes im 18. Jahrhundert Bezüge zu zeitgleichen Konstruktionen 

des Fremden fest:  
Diese mit idealischem Pathos überhöhte und restlos ahistorische Vorstellung einer Frau im 

Naturzustand [...] wurde zum zentralen Motiv der Sehnsucht nach einer Auslöschung von 

Geschichte wenigstens für die Weiblichkeit. Die nahe liegende Frage nach dem ‚Warum’ 

wurde kaum je gestellt. Die Stillstellung von Geschichte und die Projektion eines Urzustandes 

noch in die kompliziertesten ‚primitiven’ Gesellschafts- und Geschlechterordnungen hinein 

haben die Wissenschaft vom Weibe auf alle Fälle ungleich direkter präformiert als diejenige 

vom ‚Menschen-Mann’.479

 
475 Soden, Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil, S. 383. 
476 Die enge Assoziation von Zaides Figur mit „Natur“ wird von Anfang an klar herausgestellt: Zum 
Namenstag hat sie Sternberg Blumen gepflückt. (Soden, Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil, S. 322f). 
477 Verg. Weigel, Sigrid: „Die nahe Fremde – das Territorium des ‚Weiblichen’. Zum Verhältnis von 
‚Wilden’ und ‚Frauen’ im Diskurs der Aufklärung.“ In: Die andere Welt. Studien zum Exotismus. Hrsg. von 
Thomas Koebner und Gerhardt Pickerodt. Frankfurt a. M.: Athenäum 1987, S. 171ff. 
Vergl. neben den Beiträgen von Weigel und Claudia Honegger auch den Aufsatz von Birgit Rommelspacher: 
„Sexismus und Rassismus im Bild der ‚Anderen’.“ In: Fremdkörper – Fremde Körper. Von unvermeidlichen 
Kontakten und widerstreitenden Gefühlen. Katalog zur Ausstellung des Deutschen Hygiene-Museums vom 
6.10.1999 bis 27.2.2000. Hrsg. Von Annemarie Hürlimann, Martin Roth, Klaus Vogel. Ostfildern-Ruit: Hatje 
Cantz 1999. 
478 Honegger, Claudia: Die Ordnung der Geschlechter. Die Wissenschaft vom Menschen und das Weib 1750-
1850. Frankfurt / NY: Campus Verlag 1991. 
479 Honegger, Die Ordnung der Geschlechter, S. 113. 



  150
  
   

                                                

Und auch Sigrid Weigel erkennt in ihrer Untersuchung exemplarischer Texte des 18. 

Jahrhunderts zum einen zur Frauen-, zum anderen zur Fremdheitsthematik 

„strukturanaloge Konzepte“: „Häufiger noch als über den direkten Vergleich funktioniert 

die Analogiebildung zwischen Wilden und Frauen über den Bezug zur Natur, über den 

Vergleich zur Kindheit oder über Begriff der Unschuld.“480 Dies sind Zuschreibungen, die 

allesamt auf Zaide zutreffen und dazu führen, dass sich die Weiblichkeits- und 

Fremdheitsdiskurse in dieser Figur auf besondere Weise überschneiden. Ihre Beziehung zu 

ihrem Adoptivvater, Mentor und Fast-Liebhaber Sternberg versinnbildlicht das Verhältnis 

zwischen dem weißen und männlichen Subjekt, das sich als vernünftig und zivilisiert 

definiert, und seinem weiblichen bzw. fremden Objekt, das es als zu seinem emotionalen 

und natürlichen Gegenbild macht.  

Frauen wie fremde Völker werden so auf unterschiedliche Weise zu Erziehungs- bzw. 

Zivilisationsprojekten. Auch diese Tendenz ist in der Figur der Zaide in doppelter Weise 

angelegt. Als Fremde hatte sie zunächst die moralischen „Basics“ abendländisch-

christlicher Weltanschauung zu lernen: „Er hat mich erziehen lassen, und hat mir die 

Tugend gelehrt, und wie man Gott lieben soll und die Menschen“.481 Als Frau muss sie im 

Schlussakt nur die letzte noch ausstehende Lektion, das Gebot der Monogamie, begreifen 

und lernen, ihre überschwänglichen Gefühle und Triebe zu zügeln und nur innerhalb der 

Ehe auszuleben. 

Mit dieser deutlichen Einschränkung des Bildungsgedankens, die Sternbergs 

pädagogisches Projekt gegenüber der intellektuellen Cadige aufweist, verdeutlicht auch 

Sodens Stück wichtige, jedoch gegenläufige Tendenzen in der kontroversen Debatte über 

die Erziehung junger Frauen. So entspricht es beispielsweise den Forderungen Rousseaus 

und denen seiner deutschen „Mitstreiter“, Frauen aus sittlichen Gründen in Absonderung 

vom männlichen Geschlecht erziehen zu lassen.482 Hinter Zaides Erziehung, die auf ein 

Minimum von basalen religiösen, moralischen und sittlichen Begriffen reduziert ist, steht 

zudem die Überzeugung, Frauen vor „Schöngeisterei“ oder „Gelehrsamkeit“ bewahren zu 

müssen.483 Das „Ideal der gebildeten Gattin“ geriet vermehrt in die Kritik und in Konflikt 

 
480 Weigel, Sigrid: „Die nahe Fremde – das Territorium des ‚Weiblichen’. Zum Verhältnis von ‚Wilden’ und 
‚Frauen’ im Diskurs der Aufklärung.“ In: Die andere Welt. Studien zum Exotismus. Hrsg. von Thomas 
Koebner und Gerhardt Pickerodt. Frankfurt a. M.: Athenäum 1987, S. 171. 
481 Soden, Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil, S. 355. 
482 Vergl. Honegger über Rousseaus „Emilie“ und Brandes’ „Ueber die Weiber“. Honegger, Die Ordnung der 
Geschlechter, S. 50ff. 
483 Vergl. Schaer, S. 86: „Die Wesensmerkmale einer musterhaften Hausfrau sind also: Häuslichkeit, 
Zurückhaltung, Bedachtsein auf das Wohl der Familie; abgelehnt wird für die Frau ‚Gelehrsamkeit’ und das 
Prunken mit Kenntnissen, die sie für ihre häuslichen Aufgabenbereiche nicht verwenden kann.“ 



  151
  
   

                                                

mit dem „Ideal der guten Hausfrau“ und ließ Forderungen nach weniger Frauenbildung 

wieder laut werden.484

Der erneute Ausschluss der Frauen von Kultur und Wissen und ihre gesellschaftliche 

Schwächung sind die logische Folge einer solchen geschlechterspezifischen Pädagogik. 

Auch diese Konsequenz ist in Sodens Negerinn klar erkennbar. Das Ende seines Stücks 

lässt bei aller Harmonie keinen Zweifel daran, dass sich nichts an Zaides Abhängigkeit 

ändern wird (und dass sie das auch gar nicht möchte). Wieder werden hier die fließenden 

Übergänge zwischen Geschlechter- und Fremdheitskonstruktionen deutlich: Als Frau und 

als Schwarze wird Zaide zum Inbegriff tugendhafter Unschuld und Natürlichkeit stilisiert 

und in die Unmündigkeit des putzig-exotischen Kindes verwiesen. 

 

Auch in Zieglers Die Mohrin485 kommt es am Stückende zu einer im Sinne der Figuren 

gelungenen „Integration“ der Schwarzen Joni und auch hier sagt diese Lösung nicht nur 

viel über das zugrunde liegende Schwarzenbild, sondern auch über dessen enge funktionale 

und semantische Verschränkung mit anderen Diskursen aus.  

Zunächst hat auch Joni wie Zaide viel vom rousseaustisch inspirierten „Naturkind“. Dies 

drückt sich vor allem in Georgs Erzählungen von den zahlreichen Rettungsaktionen 

(Schiffbruch, Schlangenbiss, eine Reise durch die Wüste, bei der sie dem Verdursten nahe 

waren) aus, bei denen Joni für Georg jedesmal ihr eigenes Leben riskiert hatte.486 Sie 

bezeugen Jonis Mut, ihre Stärke und eine ursprüngliche, fast instinkthafte 

Naturverbundenheit. Auch bei Ziegler ist diese Projektion eines menschlichen Urzustands 

auf die schwarze Protagonistin wieder eng verbunden mit der Vorstellung, ein solches 

Wesen nach den eigenen Idealen weiter formen und vervollkommnen zu können. Die 

Analogien zum Pygmalion-Mythos werden sogar noch dadurch verstärkt, dass, wie 

rückblickend berichtet wird, Georg Joni bei ihrer ersten Begegnung vor dem Selbstmord 

bewahrt und ihr, gottgleich, ein zweites Leben geschenkt hat.487 Joni vergöttert ihren 

Retter und Schöpfer regelrecht: „Er lehrte mir Sprachen, Wissenschaften – vorzüglich die 

 
484 Vergl. Maurer, Die Biographie des Bürgers, S. 544f. 
485 Ziegler, Friedrich Wilhelm: Die Mohrinn. Ein Schauspiel in vier Aufzügen.(1801) In: Neueste 
Schaubühne. Jg.1. Bd.1. Augsburg: Frank 1803. 
486 Vergl. Ziegler, Friedrich Wilhelm: Die Mohrinn. Ein Schauspiel in vier Aufzügen.(1801) In: Neueste 
Schaubühne. Jg.1. Bd.1. Augsburg: Frank 1803, S. 11ff. 
487 „’Steh auf!’ sagte er; [...] Glauben Sie mir, Miß! Es gibt Augenblicke, in denen Menschen Gott ähnlich 
werden; aber diese himmlische Glorie um sich zu verbreiten, vermögen nur die Reichen.“ (Ziegler, Die 
Mohrinn, S. 45). 



  152
  
   

                                                

Laute – ihm danke ich meine ganze Bildung. [...] Alles, was ich bin, bin ich durch ihn.“488 

Und genauso verehrt Georg die von ihm und der Natur erschaffene Idealgestalt:  
Meine Liebe hat eine Basis, die nicht zu erschüttern ist. Sie ist eines höhern Ursprungs; denn 

was ich an Joni liebe, ist keiner Zeit und keinem Wechsel unterworfen; es welkt nie, bleibt und 

blüht ewig – es ist die Tugend.489

Wie Cadige und Zaide dient auch die Figur der Joni dank ihrem Außenseiterstatus und der 

Perspektive einer Fremden als Anlass, Fragen nach dem Wesen wahrer und weiblicher 

Tugend zu diskutieren. Ihr vorbildhaftes Wesen zeigt sich zum einen im Kontrast zu ihrer 

Widersacherin, Georgs Tante Lucie, deren Intrigen und Unterstellungen Jonis Ehrlichkeit, 

ihre Geringschätzung für materielle Werte und ihre selbstlose, aufopferungsbereite Liebe 

für Georg erst vollends sichtbar werden lassen. Zum anderen sieht sich Joni wie Sodens 

schwarze Protagonistin einer sehr tugendhaften, sympathischen Konkurrentin um Georgs 

Liebe gegenüber: Aurelie ist nicht nur schöner als Joni, die sich ihrer „Hässlichkeit“ nur 

allzu bewusst ist; sie ist außerdem ebenso „gut“ und „edel“ wie sie, ist „keines Neides 

fähig“490, liebt Georg hingebungsvoll und begegnet Joni ganz ohne Vorbehalte. Von ihrer 

ersten Begegnung an wird die emotional-moralische Ähnlichkeit beider Frauen betont und 

eine der anderen als „Schwester“ vorgestellt:  
Major: Miß Joni – Nein, Engel Joni – deine Freundin, deine Schwester, die du gerne Schwester 

nennen wirst, die uns nie mehr verlassen soll. [...] Geschwind Aurelie! Drücke sie an dein 

Herz! Das ihrige schlägt hoch und edel. 

Aurelie (küßt sie): Mit Vergnügen.491

Diese geistige „Verwandtschaft“ wird bestätigt, als beide in der Anderen die eigenen 

Empfindungen für den gleichen Mann, den gleichen Grad an Liebesfähigkeit und 

Tugendhaftigkeit erkennen: „Das weibliche Herz fühlt und schlägt unter der schwarzen 

Hülle nicht weniger, als unter der schönen weißen.“492 Für Joni wird ihre Achtung für 

Aurelie zum Anlass, ein weiteres Mal charakterliche Größe zu beweisen und von ihren 

Ansprüchen auf Georg zurückzutreten.493 Sie will sich mit der Rolle einer platonischen 

Freundin begnügen494 und schlägt damit eine Lösung vor, wie Soden sie in seiner 

Negerinn am Ende vorstellt.  

 
488 Ziegler, Die Mohrinn, S. 28 und 47. 
489 Ziegler, Die Mohrinn, S. 84. 
490 Ziegler, Die Mohrinn, S. 53. 
491 Ziegler, Die Mohrinn, S. 39. 
492 Ziegler, Die Mohrinn, S. 39f. 
493 „Ja, sie liebt ihn. [...] Hier Ewiger! Lege ich nun feyerlich meine Entsagung auf ihn nieder. Zerrissen sey 
die Anweisung, die du jedem Weibe auf Gattenliebe und Mutterfreuden gabst und mit diesem Kusse hauche 
ich seiner künftigen Gattinn meine ganze brennende Liebe für ihn ein!“493

494 Vergl. Ziegler, Die Mohrinn, S. 64. 



  153
  
   

                                                

1801, zweiundzwanzig Jahre nach Soden, endet bei Ziegler diese Dreierkonstellation – 

weißer Mann zwischen weißer und schwarzer Frau – jedoch völlig anders: Der hin- und 

hergerissene Mann entscheidet sich gegen die tugendhafte weiße Konkurrentin, trotzt den 

Einwänden der anderen Figuren, bricht sogar ein Verlobungsversprechen und heiratet seine 

schwarze Geliebte. Dies bedeutet, was das Schwarzenbild betrifft, einen großen Schritt. 

Und auch im Hinblick auf die Konzepte von Liebe und Ehe, die hinter seiner Wahl stehen, 

zeichnen sich im Vergleich zu den früheren Stücken Veränderungen ab:  

So rechtfertigt Georg seine Entscheidung für Joni mit deren Tugendhaftigkeit und 

Aufopferungsbereitschaft.495 Günter Saße untersucht in Die Ordnung der Gefühle496 den 

Liebes-, Ehe- und Geschlechterdiskurs des 18. Jahrhunderts anhand seiner Reflexionen in 

dramatischen Texten des Zeitraums und zeigt an verschiedenen Beispielen die zunehmende 

Subjektivierung und Emotionalisierung der Institution Ehe auf. Folgt man seiner 

Einteilung in drei Entwicklungsstufen, so meint man es bei Georgs logisch-rational 

erscheinender Begründung hier zunächst mit der ersten, der „vernünftigen Liebe“, zu tun 

zu haben. An Texten der Jahrhundertmitte, etwa von Gottsched, zeigt Saße, dass in diesem 

Konzept die Neigung zwischen Eheleuten auf die Einsicht in die Tugendhaftigkeit und 

Vernunft des Partners zurückgeführt wird.497  

Dies trifft aber nur auf den ersten Blick auf Georgs Haltung zu. Zwar erklärt er, sich mit 

Joni einfach für die „beste“ Frau entschieden zu haben. Seine Ablehnung von Aurelie lässt 

sich jedoch nicht auf derselben rationalen Ebene erklären – schließlich ist auch sie ein 

Ausbund an Tugend und Georg zudem seit Kindheitstagen in Freundschaft verbunden: 
Joni: Ihr (Aurelies) schlanker, edler Wuchs, ihre erhabene Stirne, das sanfte Blau ihrer Augen 

verkündet auf den ersten Blick, welch himmlische Seele in ihr wohnt. 

Georg: Das finde ich auch, und doch kann ich sie nicht lieben.498

Der Versuch, die Wahl des Ehepartners rational zu rechtfertigen, funktioniert bei der Wahl 

zwischen diesen beiden weiblichen Idealgestalten nicht. Ausschlaggebend ist am Ende 

allein das Gefühl, das für Joni und gegen Aurelie spricht. Aus der „vernünftigen“ ist die 

„zärtliche“ Liebe geworden, in der neben den moralischen Qualitäten des Partners auch die 

eigenen Empfindungen zu Begründungsinstanzen der Partnerwahl erklärt werden. In Saßes 

Worten: 

 
495 „Meine Liebe hat eine Basis, die nicht zu erschüttern ist. Sie ist eines höhern Ursprungs; denn was ich an 
Joni liebe, ist keiner Zeit und keinem Wechsel unterworfen; es welkt nie, bleibt und blüht ewig – es ist die 
Tugend.“ (Ziegler, Die Mohrinn, S. 84). 
496 Saße, Günter: Die Ordnung der Gefühle. Das Drama der Liebesheirat im 18. Jahrhundert. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996. 
497 Vergl. Saße, Die Ordnung der Gefühle, S. 31. 
498 Ziegler, Die Mohrinn, S. 61f. 



  154
  
   

                                                

Liebe wird aus der Dominanz der Vernunft entlassen und als emotionales Motiv der 

Eheschließung aufgewertet. [...] Ein solchermaßen moralisch qualifiziertes Gefühl erfährt den 

anderen zwar in seiner Personalität, jedoch nicht losgelöst von moralischer Güte. Von daher 

verbleibt auch die zärtliche Liebe unter dem Diktat intersubjektiv verbindlicher moralischer 

Qualitäten, die die geliebte Person zu verkörpern hat.499  

Mit dieser im Stück nicht explizit behandelten Thematik ist Zieglers Mohrinn wie viele 

Rührstücke dieser Zeit ein Dokument der komplexen diskursiven Verschiebungen, die im 

späten 18. und frühen 19. Jahrhundert sehr unterschiedliche Vorstellungen von Liebe und 

Ehe hervorbringen und diese oft ganz unvermittelt nebeneinander stehen lassen: 

Ökonomische, rechtliche, familiäre und ständische Aspekte verlieren nach und nach an 

Relevanz. An ihre Stelle rücken zunächst moralische Kriterien und dann zunehmend auch 

das ganz individuelle subjektive Gefühl. Das Konzept der „Liebesheirat“, das um 1800 am 

Ende dieser Entwicklung steht, wird zum Ausdruck anti-ständischer und bürgerlich-

liberaler Bestrebungen.500 Diese klingen auch bei Ziegler an, wenn Georg mit seiner 

Brautwahl bewusst die gesellschaftlichen Verpflichtungen, an die sein Vater ihn erinnert, 

und die öffentliche Meinung, die „trägen Launen des großen Haufens“501, ignoriert.  

Dabei verschiebt er zugleich das Bild der weiblichen Schwarzen auf entscheidende Weise. 

Denn mit dem anti-traditionalistischen Heiratskonzept der „Liebesheirat“ kann am Ende 

dieses Rührstücks erstmalig eine „Mohrin“ von einem weißen Mann geheiratet und in 

dessen Familie aufgenommen werden. Die ideologische Kluft zwischen dieser 

Schlusslösung und Cadiges Selbstmord oder Zaides „Integration“, die nur über die 

gesellschaftliche Hilfskonstruktionen einer Vater-Mutter-Kind-Beziehung möglich war, ist 

beträchtlich: Jonis gesellschaftlicher Status unterscheidet sich am Ende des Stücks 

überhaupt nicht von dem einer weißen Frauenfigur – sie wird Ehefrau und Mitglied der 

Familie ihres Mannes sein. 

Diese „Gleichstellung“ kann allerdings nicht als wirkliche Stärkung der Mohrinnen-Rolle 

gedeutet werden, wie Zieglers Darstellung des Geschlechterverhältnisses deutlich macht. 

Mit zahlreichen, heute sehr befremdlich wirkenden Metaphern erklärt er die Beziehung 

zwischen Mann und Frau zum Besitz- bzw. Dienstverhältnis. So wird Jonis aufopfernde, 

selbstlose Liebe zu Georg auf ihren vormaligen Status der Sklavin zurückgeführt und mit 

dem Verhalten einer Sklavin gleichgesetzt: 

 
499 Vergl. Saße, Die Ordnung der Gefühle, S. 39. 
500 Vergl. Saße, Die Ordnung der Gefühle, S. 30ff. 
501 Ziegler, Die Mohrinn, S. 83. 



  155
  
   

                                                

Georg: Wer hat heiligere Rechte auf mein Herz, als du? Wer nahm vor sechs Jahren sieben 

Tage keine Nahrung, als wir in der arabischen Wüste, von den Gefährten getrennt, uns 

verirrten? 

Joni: Joni. Es war der Sklavinn Pflicht, zu hungern –  

Georg: Selbsterhaltung ist das erste Gesetz, das die Natur allen Wesen in die Seele schrieb. [...] 

Erst dann, als ich den Vorrath des Zwiebacks erblickte, den du mir reichtest, wurde ich 

überzeugt, daß du für mich dem Hungertode nahe warst. Was ich lange für Sclavensinn hielt, 

erschien mir jetzt als Liebe. 

Joni: Ja, Sclavensinn und Liebe sehen sich oft gleich.502

Auch Georgs „Heiratsanträge“ sind bezeichnend: „Bey dieser Narbe, ich will, ich muß dich 

besitzen, so wahr!“503 Und später:  
„Ich zwinge dich zu deinem und meinem Glück; denn die heftigste Liebe fordert Gegenliebe. 

[...] Durch tausend Rechte bist du mein – denn meine Ansprüche auf dich verjähren nicht, sie 

sind in dem Buch des Ewigen geschrieben.“504

Diese recht drastische Rhetorik, mit der Ziegler Jonis Vergangenheit als Sklavin mit ihrer 

neuen Rolle als Ehefrau gleichschaltet, verdeutlicht nur, was der gängigen Praxis des 

ehelichen Zusammenlebens und der bestehenden Rechtslage in den meisten deutschen 

Teilstaaten um 1800 entsprach: Die Frau dient, der Mann besitzt.505 Das Motiv von 

Freiheit und Selbstbestimmung, das dem Konzept der „Liebesheirat“ durch seine 

Verbindung zum bürgerlichen Emanzipationsprogramm eingeschrieben ist, gilt nicht für 

die Frau.  

Vor diesem historischen Hintergrund scheint es kein Zufall zu sein, dass die schwarzen 

Titelrollen der in Europa spielenden Stücke ausnahmslos weiblich sind und dass in der 

Mohrinn schließlich eine schwarze Frau einen weißen Mann heiratet – und nicht 

umgekehrt. Zum einen lag es wohl schlichtweg näher, die literarischen Konventionen des 

weißen Rollenfachs der „Liebhaberin“ auf eine schwarze Frauenfigur anzuwenden, als 

typische „männliche“ Handlungsmuster und Figurenkonstellationen entsprechenderweise 

auf einen „Mohren“ zu übertragen. Vor allem aber bedeutete, da die Ehe auch immer ein 

Signal für die Aufnahme der Frau in die Gesellschaft und Familie des Ehepartners ist, die 

Heirat einer Schwarzen mit einem Weißen am Ende des 18. Jahrhunderts einen wesentlich 

kleineren Schritt in Richtung Assimilation, als das bei der umgekehrten Konstellation der 

Fall gewesen wäre. 
 

502 Ziegler, Die Mohrinn, S. 11f. 
503 Ziegler, Die Mohrinn, S. 11. 
504 Ziegler, Die Mohrinn, S. 65. 
505 1794 stand dem Ehemann in Preußen laut Gesetz das Züchtigungsrecht über seine Ehefrau zu. Vergl. 
Glaser, Das bürgerliche Rührstück, S. 22. 
Zum patriarchalischen Familienrecht im 18. Jahrhundert vergl. auch Frevert, Ute: „Bürgerliche Familie und 
Geschlechterrollen.“ In: Lutz Niehammer: Bürgerliche Gesellschaft. Fischer 1990, S. 94. 



  156
  
   

                                                

 

Wie die „Mohrinnen“ werden auch die Figuren der „liebenden Sklavinnen“ auf den 

Plantagen vor allem im Kontext von Liebesgeschichten und -beziehungen etabliert. Auch 

Sulima, Zuli, Cery und in gewissem Maße auch Ada verkörpern zeittypische Tugend- und 

Weiblichkeitsvorstellungen und kreuzen diese auf aufschlussreiche Weise mit den 

zeitgenössischen Fremdheits- und Sklavereidiskursen. 

Wichtige Elemente dieses zweiten Typs weiblicher Schwarzenrollen werden schon in 

Steinsbergs kleinem Rührstück Die Negersklaven506 angedeutet: Auch die Sklavinnen 

erscheinen „europäisiert“, sei es, dass sie ebenfalls von Weißen gebildet wurden, oder dass 

sie auch ohne westliche Erziehung den weißen Figuren ein beschämendes Beispiel ihrer 

eigenen Sitten- und Wertvorstellungen sind. 

So wird Sulima bei Steinsberg allein durch ihr Fühlen und Verhalten zur Inkarnation 

bürgerlicher Tugend. Ihre sehnsüchtige und treue Liebe zu Thorat steht im Mittelpunkt der 

Rollendarstellung und macht aus dieser weiblichen Schwarzenfigur ebenfalls eine typische 

„Liebhaberinnen“-Rolle. Ihre Gefühle sind auch die Grundlage für Sulimas Beziehung zu 

Leonore; beide haben ihre Geliebten aus den Augen verloren, das eigene Leben aufs Spiel 

gesetzt und Ozeane überquert, um sie wiederzufinden:  
Leonore: Ihre Schicksale haben viel Aehnlichkeit mit den meinigen und dieß hat mich an sie 

gezogen. Sie ist meine Freundinn geworden, nicht meine Sklavinn. Ich hörte die Geschichte 

ihres Lebens, kauft sie deshalb von einem unbarmherzigen Holländer, und nun hängt sie an 

mich, so herzlich. [...] Sie soll meine einzige Gesellschafterinn seyn. An ihrem Busen will ich 

mein Leben verweinen.507

Durch diese gemeinsame Erfahrung fühlen Sulima und Leonore sich nicht nur einander 

nahe; mit ihrer Empfindsamkeit, gleichem Liebes- und Treuebegriff grenzen sie sich vor 

allem gegen die van Kerns ab, die in ihrem Verlangen nach Spaß und Zerstreuung für 

Leonores Liebeskummer und Treue zu William kein Verständnis zeigen. Die Sklavin 

Sulima fungiert also, wie die „Mohrinnen“, als Kontrastfigur in einem weißen Umfeld, auf 

dessen Mängel und moralische Schwächen sie hinweist. Sie steht für die Tugend 

schlechthin – für absolute Treue, Monogamie, Redlichkeit, Selbstaufgabe. Damit ist auch 

Sulima keine „Fremde“, sondern eine aufgrund der Kürze und Flachheit des Texts stark 

schematisierte europäisch-bürgerliche Heldin.  

 

 
506 Steinsberg, Carl Franz Guolfinger Ritter von: Die Negersklaven. Ein Lustspiel in einem Aufzuge. Prag 
und Leipzig: Johann Joseph Gröbl 1779. 
507 Steinsberg, Carl Franz Guolfinger Ritter von: Die Negersklaven. Ein Lustspiel in einem Aufzuge. Prag 
und Leipzig: Johann Joseph Gröbl 1779, S. 4.  



  157
  
   

                                                

Das trifft auch auf Zuli, den einzigen weiblichen Part in Grubenfels’ Negersklaven508, zu. 

Obwohl der Fokus des Geschehens auf dem Konflikt der weißen Antagonisten Barington 

und Stufford liegt, hat sie als Baringtons Opfer wichtige dramaturgische Bedeutung.509 

Und obwohl das glückliche Ende des Stücks, an dem sie in allerletzter Minute vor dem 

Tod gerettet wird, letztendlich durch einen Deus-ex-machina herbeigeführt ist, formuliert 

es den Glauben an Sieg und Belohnung der Tugend, hier von Zuli verkörpert. Als 

Schwester, Tochter und als Verlobte des gequälten Sklaven Quirli, dessen „Schmerzen sie 

mit ihm theilen“510 möchte, demonstriert auch sie absolute Hingabe und 

Aufopferungsbereitschaft: „Sie, wie ich angekettet bin! Aber ich leide es gerne. Hab ich 

doch meines Bruders heißen Hunger gestillt.“511 Der Mundraub, mit dem sie sich selbst in 

große Gefahr bringt, zeugt von Mitleid und einem ungetrübten Sinn für das Richtige, aus 

ihrer Haltung als zum Tode Verurteilte spricht Duldsamkeit und Größe. Und in noch einer 

weiteren Hinsicht ist das Ende für die Rolle der Sklavin aufschlussreich: Mit Quirlis und 

Zulis Vermählung stellt es den Zusammenhalt der Familie wieder her und verweist einmal 

mehr auf den der Frau zugedachten Platz an der Seite eines Mannes.512

 

Auch Cery, Kratters Sklavin zu Surinam513, heiratet am Schluss des Stücks nach vielen 

Hindernissen doch noch ihren Stedmann. Unter den Plantagensklavinnen ist sie die einzige 

Geliebte eines Weißen und nicht nur damit den „Mohrinnen“-Rollen am ähnlichsten; auch 

hinsichtlich des Frauenbildes bietet ihre Figur Anschlussmöglichkeiten. Denn Cery ist gar 

keine Schwarze, sondern im Personenregister als „weisse Sklavinn“ aufgeführt. Im Verlauf 

des Stückes stellt sich heraus, dass sie als Tochter einer „Mulatin“ und deren weißen 

Liebhabers nach heutigem Verständnis ebenfalls eine „Mulattin“ oder „Farbige“ wäre. Das 

Aussehen von Cery wie auch die Maske und Kostümierung der sie darstellenden 

Schauspielerin wird gemessen an dieser eigenartigen Bezeichnung in Haupt- und 

 
508 Gruber von Grubenfels, Carl Anton: Die Negersklaven. Schauspiel in drei Aufzügen. [O.O.o.J.]. 
509 Ihr „Verbrechen“, der Diebstahl eines Zuckerrohrs für ihren hungernden kleinen Bruder, zeigt Lord 
Stufford die Not der Sklaven und ist für Barington der Anlass, ihren Vater, Bruder und ihren Verlobten zu 
drangsalieren und sie selbst zum Tode zu verurteilen. Zulis ausführlich dargestellter Todesangst kommt 
zentrale „rührende“ Funktion zu. Und ihre Rettung in allerletzter Minute dient nicht nur der reinen 
Spannungssteigerung, sondern sorgt für ein glückliches rührstücktypisches Ende. 
510 Gruber von Grubenfels, Carl Anton: Die Negersklaven. Schauspiel in drei Aufzügen. O.O.o.J., S. 167. 
511 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 183. 
512 Wie Honegger darstellt, verfestigt sich in den im ausgehenden 18. Jahrhundert intensiv geführten 
Debatten über die Rolle der Frau auch bei „fortschrittlichen“ Denkern zunehmend die Überzeugung, dass es 
die „natürliche Bestimmung“ der Frau sei, „Gattin und Mutter“ zu werden. So Joachim Heinrich Campe in 
seinem Väterlichen Rath für meine Tochter von 1789. (Vergl. Honegger, Die Ordnung der Geschlechter, S. 
66). 
513 Kratter, Franz: Die Sklavin in Surinam. Ein Schauspiel in fünf Aufzügen. Frankfurt am Main: Verlag 
Friedrich Esslinger 1804. 



  158
  
   

                                                

Nebentext erstaunlich wenig thematisiert. Offensichtlich zählt für Kratter nicht ihre Farbe, 

sondern allein ihr Sklavenstatus mit den sich daraus ergebenden Attributen und 

Konstellationen. Diese allerdings stimmen mit den anderen „Mohrinnen“ und 

„Sklavinnen“ überein. Umso deutlicher wird hiermit, dass die Charakterisierungen und 

Funktionen auch aller übrigen schwarzen Frauenrollen niemals monokausal auf deren 

„Schwärze“ zurückgeführt werden dürfen. Vielmehr sind sie als Schnittstelle von 

verschiedenen Diskursen zu verstehen, die nicht alle nur etwas mit schwarzer Hautfarbe, 

afrikanischer Kultur oder „Rasse“ etc. zu tun haben: Bestimmte Rollenmuster, 

Weiblichkeits- und „Natur“-Konzepte, die Bestimmung bürgerlicher Tugenden und 

europäische Zivilisationskritik bestimmen das komplexe Feld, in dem sich die Bühnenfigur 

der „schwarzen Frau“ bewegt. Dies geschieht auf eine so klare und unverwechselbare 

Weise, dass paradoxerweise auch eine „weisse Sklavinn“ diesem „Schwarzen“-Typus voll 

und ganz entsprechen kann.  

Zahlreiche Parallelen ergeben sich etwa zwischen Cery und Joni aus Zieglers Stück Die 

Mohrinn, das im selben Jahr geschrieben wurde. So ist die Figurenkonstellation mit der 

Dreiecksgeschichte auffallend ähnlich gestaltet und der daraus entstehende Konflikt wird 

auf gleiche Weise entwickelt: Auch bei Kratter sind die beiden Konkurrentinnen, Cery und 

Auguste, gleichermaßen „edel“ und Stedmann ernsthaft in Liebe zugetan; entsprechend 

hin- und hergerissen ist dieser einen Moment lang: „Arme Cery! Keine unbedeutende 

Nebenbuhlerinn ist es, die mit dir um mein Herz zu kämpfen scheint.“514 Beide beweisen 

ihm mit unterschiedlichen Taten ihre Tugend. Und auf gleiche Weise vollenden beide 

Frauen diese Idealbilder weiblicher Tugend, indem sie aus Zuneigung zu der anderen Frau 

und zum Wohle Stedmanns auch noch auf diesen zu verzichten versprechen.515

Stedmanns Entscheidung gegen Auguste und für Cery demonstriert, wie bereits an Zieglers 

Stück ausgeführt, die von Günther Saße dargestellte Übergangsphase von Liebes- und 

Ehekonzepten im 18. Jahrhundert: So ist seine Wahl zwischen diesen beiden gleichguten 

Frauen letztendlich allein mit subjektiven Maßstäben begründbar: Cery liebt er, Auguste 

bleibt platonische Freundin. Gleichzeitig ist eine „vernünftige“ Grundlage weiterhin 

gegeben, denn die Tugendhaftigkeit beider Frauen bleibt die Voraussetzung dafür, dass 

sich für Stedmann diese Entscheidung überhaupt erst stellt. Als Cery ihn um Geld bittet 

und Stedmann sie der Geldgier und Verschwendungssucht verdächtigt, beginnt er nämlich 

sofort zu zweifeln:  
 

514 Kratter, Franz: Die Sklavin in Surinam. Ein Schauspiel in fünf Aufzügen. Frankfurt am Main: Verlag 
Friedrich Esslinger 1804, S. 45. 
515 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 127 / 171f. 



  159
  
   

                                                

Stedmann: Die einzige Guinee, die du mir heute abgefordert hast, hat mich um meine Ruhe 

gebracht. Du bist im Begriffe, meine Achtung zu verlieren, in meinen Augen zu einem 

habsüchtigen Geschöpfe der gemeinsten Art herabzusinken.516

Die große Bestürzung, die ihre kleine Bitte bei Stedmann auslöst, verdeutlicht die Funktion 

ihrer Figur. Als Frau und als Sklavin ist sie Kontrastfigur zur männlichen weißen 

Plantagenwelt und dient der Projektion von Idealen, in die Materialismus und egoistisches 

Gewinnstreben nicht hereinpassen. Sobald sich das Missverständnis aufklärt und Cery ihre 

heimlichen Unterstützungsaktionen für Falckenberg preisgibt, ist die Harmonie zwischen 

beiden wieder hergestellt. Statt der von Stedmann befürchteten Motive hat Cery die „vom 

besten Menschen selten erreichte Größe“ bewiesen, „Wohlthäter seines Feindes zu 

werden“517 und Stedmann in seiner Liebe zu ihr wieder bestärkt.  

Neben dieser ungetrübten Tugendhaftigkeit, die sie in zahlreichen weiteren Situationen 

unter Beweis stellen kann,518 zeichnet Cery sich auch durch ganz „handfeste“ Fähigkeiten 

aus, mit denen ihr Besitzer Lude sie potentiellen Käufern anzupreisen weiß: 
Lude: Sie liest, schreibt und rechnet, und weiß ein Wirtschaftsbuch zu führen. Sie strickt, sie 

näht, sie biegelt, sie stickt, die schlägt die Ader, sie bereitet aus Kräutern Gesundheitsgetränke, 

sie kocht. O wie niedlich, wie schmackhaft kocht sie nicht! Sie singt, sie spielt auf der Laute; 

ist immer guter Laune. Sie lügt nicht, sie stiehlt nicht, sie trinkt keinen Malage; macht keine 

Komplotte.519

Cery ist also die perfekte Haus- und Ehefrau. Das trifft nicht nur auf ihre praktischen 

Fähigkeiten, sondern auch auf die Hingabe zu, die sie ihrem zukünftigen Gatten 

entgegenbringt: „Du sollst nun sehen, wie dich Cery pflegen, wie sie deinen Augenwinken 

gehorchen, wie sie kein anderes Bestreben kennen wird, als deinem Herzen die geheimsten 

Wünsche abzulernen.“520 Wie Ute Frevert betont, gewannen im weiblichen Rollenbild des 

Bürgertums die emotional-psychischen Aufgaben immer mehr an Bedeutung. Die Frau 

hatte neben der Führung des Haushalts den Mann zu beglücken, ihm durch zärtliche 

Teilnahme, Liebe und Pflege das Leben zu versüßen.521 Wie Ziegler, der die Liebe 

zwischen weißem Mann und schwarzer Frau mit Sklaverei-Metaphern umschreibt, stellt 

 
516 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 48. 
517 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 50. 
518 So befreit sie den Rebellenführer Jolyceur, der ihr Ziehvater war, aus dem Gefängnis und erträgt, sich der 
Richtigkeit dieser Tat vollständig gewiss, auch die Peitschenhiebe: „Sixtus holte mich zuvor mit ein, und 
empfing mich mit ein paar Peitschenhieben. [...] Ich habe sie nicht verdient, darum schmerzen sie auch nicht 
allzusehr.“ Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 65. 
519 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 108. 
520 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 14. 
521 Vergl. Frevert, Ute: „Bürgerliche Familie und Geschlechterrollen.“ In: Bürgerliche Gesellschaft. Hrsg. 
von Lutz Niehammer. Fischer 1990, S. 93. 



  160
  
   

                                                

auch Kratter Assoziationen zwischen der Beziehung von Mann und Frau einerseits und 

dem Machtgefälle zwischen Herr und Dienerin bzw. Sklavin andererseits her. 

So will Cery sich gleich bei ihrer ersten Begegnung ihm zu Füßen werfen; es ist an ihm, sie 

aufzurichten und „an sein Herz“522 zu ziehen. Ebenso entscheidet er sich gegen Cerys 

ausdrückliche Bedenken für ihre Heirat. Während sie sich als Sklavin seiner gar nicht wert 

fühlt –„Wär’ ich keine Sklavin, dann, ja dann ... Aber so bitt ich dich, sprich das Wort 

Liebe nie, nie wieder vor mir aus.“ – ist ihr Sklavenstatus für Stedmann interessanterweise 

gerade ein Argument für seine Liebe. Cerys Zweifeln hält er entgegen: „Ich bewundere 

dich, wie du dich so ganz, mit so inniger Ruhe der Seele in dein Schicksal zu fügen weißt. 

[...] Wärest du keine Sklavin, mein Auge würde dich nicht halb so liebenswürdig 

finden.“523  

Als Sinnbild von Unterwerfung, Häuslichkeit, Abhängigkeit und Passivität verkörpert die 

Figur der Sklavin Tugenden, die die Frau in der Geschlechterdebatte des ausgehenden 18. 

zum Komplementärbild des Mannes stilisierten, wie Claudia Honegger beschreibt: 
Die wirklich wahren Tugenden sind die komplementär weiblichen: Partikularismus, Gehorsam, 

Konkretismus – Kompensationen der männlichen Anmaßungen und universalistischen 

Blindheiten im Einzelfall. Wo immer die gute Bürgerin sich hingestellt sieht, sie wird in ihrem 

Handlungsfeld, ‚Wirkungskreis’ genannt, systematisch ihre Pflicht erfüllen, unermüdlich ihr 

Bestes tun und geben. Sie wird sich dem Willen der männlichen Machtträger fügen, nicht aus 

Liebe, nicht aus Lust an der Unterwerfung. Nein, sie tut es aus Vernunftgründen, aus Einsicht 

in die sozialethische Notwendigkeit der weiblichen Komplementärfunktion.“524  

So befremdlich die Gleichsetzung von Ehe und Sklaverei heute erscheint, so sehr spricht 

die Beliebtheit einer solchen Bildlichkeit in den Sklavenstücken dafür, dass diese 

Frauenbilder bereits breitere Diskurse und populäre Kunstformen erfasst und sich auf 

diesem Weg zu normgebenden Stereotypen verhärtet hatten. 

 

Zahlreiche der Eigenschaften, die bis hierher an den „Mohrinnen“ und Sklavinnen 

herausgearbeitet werden konnten, treffen auch auf die Figur der Ada in Kotzebues Die 

Negersklaven525 zu. Auch an ihr könnte man Tugendideale und bürgerliche 

Weiblichkeitskonzepte identifizieren. Ada ist jedoch mehr als eine weitere Variante edler, 

gebildet-europäisierter, unschuldiger Afrikanerinnen. Ambivalenter als die anderen 

 
522 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 12. 
523 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 62f. 
524 Vergl. Honegger, Die Ordnung der Geschlechter, S. 37. 
525 Kotzebue, August von: Die Negersklaven (1796). Ein historisch-dramatisches Gemählde in drey Akten. 
Leipzig: Paul Gotthelf Kummer 1821. 



  161
  
   

                                                

Mohrinnen und Sklavinnen ist sie vielleicht die interessanteste Frauenrolle der hier 

ausgewählten Stücke.  

Bis zu den zwei alternativ von Kotzebue vorgeschlagenen Schlussversionen bleibt sie nur 

schwer greifbar: Auch Ada wird zunächst als tugendhafte Liebende exponiert.526 Dennoch 

ist sie mehr als eine schwarze Emilia Galotti und anders als die übrigen hier versammelten 

schwarzen Frauenfiguren. Es fällt auf, dass sie ausdrücklich als schön bezeichnet wird und 

das als Einzige aller hier versammelten Schwarzenrollen auch von einem Weißen: John 

betont, dass er nur an Adas „Reizen der Natur“527 und nicht an ihrem Herzen interessiert 

sei. Das dürfe Zameo behalten, bemerkt er zynisch. Damit ist das in den anderen Stücken 

wiederkehrende und kaum hinterfragte Motiv der Mohrin, die hässlich aber gut ist, schon 

ausgehebelt. Sinnlichkeit und Körperlichkeit werden zu wichtigen Elementen der 

Personendarstellung.  

Ebenfalls bemerkenswert sind Adas Todesphantasien, die sie von Anfang an äußert und die 

sich nicht allein aus den Ereignissen während der Handlung des Stücks erklären. Ihrem 

Bitten und Flehen gegenüber Lilli und Zameo liegen nicht nur moralische Überlegungen, 

sondern eine tiefer sitzende Verzweiflung und Todessehnsucht zugrunde. Spätestens wenn 

Ada, wie in den Regieanweisungen beschrieben, vor Verzweiflung zu zittern, rasen und 

stöhnen beginnt, sich gegen verschlossene Türen wirft und ihre Arme zum Himmel ringt, 

wird deutlich, dass es sich hier nicht um eine weitere Variante schwarzer bürgerlicher 

Heldinnen handelt. Adas Ankündigung, sich zu verstümmeln, um dem lüsternen John nicht 

länger zu gefallen, passen nicht zur geforderten Duldsamkeit und Passivität. Das von Heeg 

 
526 Als solche wird sie zur Identifikationsfigur und gewinnt sie Williams Sympathie, der sich daraufhin bei 
seinem Bruder für ihre Freiheit und gemeinsame Zukunft mit ihrem Gatten Zameo einsetzen wird – mit oder 
ohne Erfolg, je nach Schlussversion. Wie Cadige, Sulima und in gewisser Weise auch Joni ist Ada zu Beginn 
das „edle Mädchen“, von Grund auf gut, rein und in ihrem Handeln dem europäischen Publikum ein 
sympathisches Vorbild. (Vergl. Kotzebue, Die Negersklaven, S. 120) Trotz ihrer Tugend und Unschuld wird 
sie zum Opfer des Plantagenbesitzers John und unterstreicht auf diese Weise Unrecht und Willkür seiner 
Herrschaft: „Ich bin ein armes unschuldiges Geschöpf, nie habe ich mit Vorsatz einen Wurm getreten; warum 
werde ich so gemartert?“ (Kotzebue, Die Negersklaven, S. 38) 
Nicht nur weil auch Ada eine „weiße“ Bildung genossen hat (Johns Vater hat sie lesen und schreiben gelehrt) 
kann sie als europäisierte Schwarze bezeichnet werden, sondern auch, weil aus ihrer Einstellung zu Liebe, 
Ehe und Treue abendländische Moralvorstellungen und Lebenskonzepte sprechen. So vertritt auch sie 
vehement die Idee der Liebesheirat: „Aber Gott! Du kannst! Du schufst Herzen für die Liebe, und diesen 
Mann für mein Herz!“ (Kotzebue, Negersklaven, S. 101) Auch die gegen Standesschranken und die Welt des 
Adels gerichtete Polemik, die diesem Ehekonzept im 18. Jahrhundert innewohnte, wird hier deutlich und in 
ein afrikanisches Szenario verlagert. Gegen den elterlichen Willen hatte sie, die Königstochter, dem 
„Unberührbaren“ Zameo ihr Jawort gegeben: „Nur Liebe, nicht Königswürde, giebt ein Recht auf 
Weibertreue.“ (Kotzebue, Negersklaven, S. 16) Wenn Ada sich Johns Forderungen widersetzt, begründet sie 
dies damit, dass ihre Unschuld und bedingungslose Treue gegenüber ihrem Gatten ihr mehr wert sind als sein 
oder ihr eigenes Leben. 
527 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 113.  



  162
  
   

                                                

beschriebene Unschuldfrauenbild, bei dem die gute Seele sich im reinen Äußeren 

ausdrückt, wird hier vollständig verworfen: 528  
Ich will meinen Körper verstümmeln; ich will dies Gesicht mit meinen Nägeln zerkratzen! Ich 

will hässlich werden wie die Fledermaus, die sich mit ihren Krallen an den Feigenbaum hängt. – 

Zameo wird mich doch lieben!529  

Sinnlichkeit und Leidenschaft, wovon bei den anderen weiblichen Schwarzenrollen nur am 

Rande die Rede war, halten hier wirklich in Handeln und Gestik der Figur Einzug. In Adas 

rasender Verzweiflung und in der unbändigen Kraft, mit der sie sich bis zur 

Selbstzerstörung ihrem Unterdrücker entgegenstemmt, zeichnet sich ein anderes Bild von 

Weiblichkeit und Fremdheit ab. Anders als die harmlosen „Naturkinder“ Joni und Zaide 

und die Tugendideale Cadige und Cery zeigt die Figur der Ada, was die schwarze Frau in 

der europäischen Imagination auch sein kann: Verkörperung des Unheimlichen, 

Triebhaften, Wilden.530  

 

In den „Mohrinnen“- und Sklavinnen-Figuren der untersuchten Stücke kreuzen und 

überlagern sich also zum Teil ganz unterschiedliche Schwarzen- und Frauenbilder. 

Zahlreiche Parallelen zwischen den Geschlechter- und den Fremdheitsdiskursen des 18. 

Jahrhunderts verhindern, dass die Figurenzuschreibungen der „schwarzen Frau“ allein auf 

ihre schwarze Hautfarbe oder ihr Geschlecht zurückgeführt werden können: 

Frauen wie Fremde und vor allem „Indianer“, „Südseeinsulaner“ und Afrikaner werden im 

Gegensatz zum männlichen Geschlecht bzw. zum weißen Europäer in größerer Nähe zum 

menschlichen „Naturzustand“ verortet.531 Diese behauptete „Ursprünglichkeit“ kann aus 

 
528 Vergl. Heeg, Günther: Das Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, Sprache und Bild im Theater des 
18. Jahrhunderts. Frankfurt a.M. und Basel: Stroemfeld 2000, S. 37: „Dem Bild der jungen, engelsgleichen 
Unschuld begegnet man im 18. Jahrhundert allerorten. [...] Die Faszination der ‚Unschuld’ geht von der 
Vorstellung einer Inkarnation aus. Sie suggeriert die nahtlose Verbindung der präskriptiven Vernunft mit 
dem materiellen Leib, bruchlose Einswerdung von moralischem Anspruch und sinnlicher Verkörperung. [...] 
Die ‚unschuldige Gestalt’ des jungen Mädchens ist kein konventionelles oder allegorisches, sondern – in der 
Sprache des Jahrhunderts – ein ‚natürliches Zeichen’.“ 
529 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 105.  
530 Die düstere Anlage der Rolle der Ada wirkt sich auch auf die Gesamtdramaturgie des Stücks aus. So 
scheint der glückliche Handlungsumschwung künstlich; hier trifft zu, was Röttger am Ende ihres Aufsatzes 
als Kotzebues „zitathaft bis karikaturesk“ wirkende „happy ends“ beschreibt, denen die üblicherweise im 
Rührstück stattfindende Bekräftigung der bürgerlichen Ordnung nicht mehr gelingt. (Vergl. Röttger, Kati: 
„Aufklärung und Orientalismus. Das ‚andere’ bürgerliche Theater des August von Kotzebue.“ In: Das 
Theater der Anderen. Alterität und Theater zwischen Antike und Gegenwart. Hrsg. von Christopher Balme. 
Tübingen u. Basel: A. Francke 2001, S. 189.) 
531 Wie von Claudia Honegger herausgearbeitet, führten die in dieser Zeit lebhaft auf den Feldern der 
Pädagogik, Moral- und Staatsphilosophie und schließlich in der anatomischen Naturwissenschaft um die 
Rolle der Frau geführten Debatten trotz einzelner aufklärerischer Stimmen, die die natürliche und 
grundsätzliche Gleichheit der Geschlechter vertraten, zunehmend zu Geschlechterkonstruktionen, die Frau 
und Mann als Gegensätze aufbauten und darüber eine Schwächung der Frau vornahmen. Im Gegensatz zu 
einer dem Mann unterstellten intellektuellen Stärke und zivilisatorischen Gestaltungskraft, wird die Frau mit 



  163
  
   

                                                                                                                                                   

ihnen idealisierende Verkörperungen „der“ Tugend und kritische Gegenmodelle einer 

westlich-zivilisierten, als männlich assoziierten Lebensweise machen.  

Sie kann aber auch ins Negative umschlagen und dazu führen, dass beides, Weiblichkeit 

und eine afrikanische Herkunft, mit ungebändigter Triebhaftigkeit, erotischer 

Gefährlichkeit und Aggressivität assoziiert werden. Die positiv belegte „Natürlichkeit“ 

kippt dann in den Vorwurf der „Primitivität“ um. 

In beiden Variationen sind Frauen- und Schwarzenbild zumindest implizit mit 

Überlegenheitsgefühlen und Herrschaftsansprüchen auf der weißen, westlich-zivilisierten, 

christlichen bzw. männlichen Seite verbunden. 

Mit den gegen „Wilde“ und Frauen gleichermaßen geäußerten Unterstellungen eines 

schwächeren Geistesvermögens spielen beide auch in den Bildungsdiskursen dieses 

„pädagogischen Jahrhunderts“ eine ähnliche Rolle. So können sie entweder zu 

„natürlicherweise“ minderbemittelten Menschen oder mit aufklärerischem Optimismus zu 

Probierfeldern erzieherischer Möglichkeiten erklärt werden.532  

Die Doppelung dieser verwandten Zuschreibungen schärft zugleich den Blick auf 

Spannungsfelder und Konflikte, die sich in Fremden- und Frauenbildern abzeichneten:  

Die „natürliche“ Schwarze fasziniert in den Sklavenstücken nicht als Repräsentantin einer 

fremden Kultur, sondern als unbeschriebenes Blatt. „Unbelastet“ von verfälschenden 

Einflüssen eignet sie sich besonders als Demonstrationsobjekt pädagogischer Konzepte. 

Für das Schwarzenbild bedeutet das: Anerkennung entsteht ihm bzw. ihr nur aus 

Lernfähigkeit und -willigkeit, also bei Anpassung an europäische Bildungs- und 

Tugendideale. Gleichzeitig dokumentiert das wiederkehrende Motiv europäisch-

zivilisierter „Mohrinnen“ und ihrer weißen „Lehrer“ nicht nur den festen Glauben an die 

„Perfektibilität“ des Menschen, sondern auch den Universalitätsanspruch aufklärerischer 

und bürgerlicher Werte. So lassen sich an den „Mohrinnen“ auch „weiße“ Tugend- und 

Bildungsideale des Untersuchungszeitraums nachvollziehen.  

 
Emotionalität und Sensibilität assoziiert. Die Ähnlichkeit dieser Gegensatzpaare mit der Konstruktionsweise 
der Fremden- und Schwarzenbilder desselben Zeitraums ist offensichtlich: „Vor allem erfasst der Vergleich, 
eines der zentralen kognitiven Prinzipien der modernen Humanwissenschaften, nicht nur den Mohren im 
Vergleich zum Europäer, die Sitten der Wilden im Vergleich zu den Sitten der Urzeit, die primitive Welt im 
Vergleich zur modernen Welt, sondern in spezifischer Wendung auch die Frau im Vergleich zum Mann.“ 
(Honegger, Die Ordnung der Geschlechter, S. 108) 
532 „Der etwa Mitte des 17. Jahrhunderts in der Sprache der Philosophie begonnene Entwurf der bürgerlichen 
Auffassung von der geordneten Welt stellte den ‚Neger’ bald immer entschiedener in die Nähe des Tiers. [...] 
Kaum mehr ein Mensch und fast schon ein Vieh, wurde er schließlich gerade durch die ihm dergestalt 
zugeschriebene ‚Primitivität’ zum geeigneten Objekt, an dem fortschrittsgläubige Geister demonstrierten, wie 
weit eine zweckmäßig und planvoll angelegte allgemeine Bildung die Menschheit insgesamt bringen 
könnte.“ (Peter Martin: Schwarze Teufel, Edle Mohren, S. 12f). 



  164
  
   
Denn auch der Inhalt des Anforderungskatalogs spezifisch „weiblicher“ Tugenden wird in 

den Stücken thematisiert. Während die „Mohrinnen“ ihren weißen Konkurrentinnen an 

Natürlichkeit, Emotionalität und Vitalität überlegen sind, haben diese meist einen 

Vorsprung an sittlich-gesellschaftlicher Gewandtheit, Zurückhaltung und dem angemessen 

„maßvollen“ Verhalten, die die schwarzen Frauen erst noch erlernen müssen. 

Schließlich stellt der schwierige gesellschaftliche Status der schwarzen Außenseiterinnen 

nur umso deutlicher den Anpassungsdruck heraus, dem Frauen auch so schon ausgesetzt 

waren. Und Analogismen zwischen Ehe und Herrschafts- bzw. Sklavereiverhältnissen 

verweisen auf die private und wirtschaftlich-politische Abhängigkeit einer jeden weißen 

Ehefrau von ihrem Gatten.  

 

 

2. "Will dir dienen mein Leben lang.“533  

 

2.1. Rollenbeschreibungen: Die schwarzen Begleiter  

 

Die schwarzen Männer und Jungen der Heimkehrerstücke erscheinen weder in 

Liebhaberrollen noch überhaupt als Protagonisten. Dennoch weisen sie einige 

Charakteristika auf, die sie mit den „Mohrinnen“ gemeinsam haben und an dieser Stelle 

nur kurz zusammengefasst werden sollen: 

So tragen auch die „schwarzen Begleiter“ typische Züge „Edler Wilder“ und werden mit 

entsprechenden Funktionen eingesetzt. Als Idealbilder der Tugend und Ehrlichkeit 

fungieren sie als positive Kontrastfolie und kritischer Spiegel der heimatlichen 

Gesellschaft und als eine Art „Katalysator“, der über den Charakter der weißen Figuren 

Aufschluss gibt und „die Guten“ von „den Bösen“ trennt: Die guten Weißen erkennen die 

Schwarzen intuitiv als Gleichgesinnte in Sachen Moral und stellen dadurch ihre eigene 

Tugendhaftigkeit unter Beweis.534 Die nicht-tugendhaften, gescheiterten, wirklich bösen 

                                                 
533 Soden, Julius von: Versöhnung und Ruhe oder Menschenhass und Reue zweyter Theil. Schauspiel in fünf 
Aufzügen. Osnabrück, in der Hofbuchhandlung bei Heinrich Blothe, S. 65.  
534 Man vergleiche dazu etwa die ersten Begegnungen von Orat und Amalie in Die Rettung, von Xury und 
(ebenfalls) Amalie in Der Papagoy oder von Cottica und Herrn von Arlstein in Der Besuch: Von Arlstein: 
„So warte noch ein wenig. Du gefällst mir.“ - Cottica: „Du alter Mann auch mir.“ (Kotzebue, August von: 
Der Besuch oder die Sucht zu glänzen. Ein Lustspiel in vier Aufzügen. In: Neueste deutsche Schaubühne. 
Erster Jahrgang. Bd. 11. Augsburg 1803, S. 13). 



  165
  
   

                                                

oder schlichtweg dummen Gestalten hingegen stellen sich durch ihre ängstlichen oder 

ablehnenden Reaktionen auf das Erscheinen eines schwarzen Menschen bloß.535  

Wie im Falle der „Mohrinnen“ und Sklavinnen wird als Grund für die charakterliche 

Reinheit der schwarzen Begleiter auch hier ihre „Natürlichkeit“ und Unverdorbenheit 

angeführt, die sie sich fern korrumpierender Zivilisation bewahren konnten. Auch hier 

verkörpern die Schwarzen die Hoffnung auf eine eigene kulturelle und moralische 

Erneuerung, die im Zeichen der Rückkehr zu den menschlichen Wurzeln und „Basics“ 

steht.536 Und genau wie bei den weiblichen Schwarzenrollen entpuppt sich bei näherer 

Betrachtung auch die idealische Tugend der schwarzen Männerfiguren eben nicht als 

reines Naturwerk; mindestens genauso verdankt sie sich dem bildenden Einfluss des 

Weißen, dem sie zur Seite gestellt sind. Die oben bereits beschriebenen Parallelen zum 

Pygmalion-Mythos klingen ebenfalls an, etwa wenn Georg über Xury verzückt ausruft, 

„Gott! Diese schöne Seele habe ich dir gebracht!“537, oder Yuri dem Grafen entgegnet: 

„Ists ein Verbrechen für einen Neger, Gefühl zu haben? Uebrigens gestehe ich, daß ich 

einem edlen Europäer, deren es bei uns wenige giebt, meine Erziehung zu danken 

habe.“538  

 

Die „schwarzen Begleiter“ betreten als Reisegefährten an der Seite der Heimkehrer die 

Bühne. Die meisten von ihnen (Toby aus Walls Expedition, Zangi aus Zieglers Mohrin, 

Yuri im Hofmeister, Jernrs aus Schmidts Kette des Edelmuths, Cottica aus Kotzebues 

Besuch und Xury aus desselben Papagoy) waren Sklaven in einem nord- oder 

mittelamerikanischen Plantagenstaat, wo sie den Deutschen begegneten und von ihnen 

freigekauft wurden.539  

Sie begleiteten ihre Wohltäter auf strapaziösen und gefährlichen Reisen, retteten ihnen bei 

Schiffbrüchen oder Angriffen wilder Tiere das Leben und gelangten schließlich an ihrer 
 

535 So führt Xury die Hartherzigkeit des Dieners Heinrich vor, als jener ihm und Georg den Zutritt zum Haus 
von Georgs Bruder verweigert (Vergl. Kotzebe, August von: Der Papagoy. Ein Schauspiel in drey Akten von 
August von Kotzebue. Leipzig: Paul Gotthelf Kummer 1792). Auch Orat fungiert bei seinem Eintreffen im 
Hause der Rollmanns geradezu als Gradmesser für Tugend und Toleranz (Vergl. Klähr, Carl G.: Die Rettung. 
Ein Schauspiel in vier Aufzügen. In: Deutsche Schaubühne oder dramatische Bibliothek der neuesten Lust-
Schau-Sing- und Trauerspiele. Bd. 4. Augsburg und Leipzig. Ca. 1814). 
536 Wehmütig konstatiert Meinau, dass der „Naturmensch“ Ramizan die seelischen Kämpfe, die ihn zu seinen 
Intrigen verleiten, nicht verstehen kann. (Vergl. Soden, Versöhnung und Ruhe, S. 24). 
Auch der vom Leben enttäuschte „Unbekannte“ beneidet Orat um dessen „Jugend und geringe Kenntniß der 
Welt und Menschen“, auf die er Orats Optimismus und Vertrauen zurückführt. (Vergl. Klähr, Die Rettung, S. 
284). 
537 Kotzebue, Der Papagoy, S. 39. 
538 Anonymus: Der Hofmeister und die Gouvernante. Ein Lustspiel in 5 Aufzügen. (O.J.) Berlin: Walter de 
Gruyter & Co. 1969, S. 27. 
539 Die einzigen Ausnahmen sind Ramizan in Sodens Versöhnung und Ruhe, dessen Herkunft ungeklärt 
bleibt. und Orat in Klährs Rettung, der mit dem „Unbekannten“ gemeinsame Jahre der Sklaverei verbrachte. 



  166
  
   
Seite nach Europa. Dort werden sie zum einen mit gesellschaftlichen Gepflogenheiten 

konfrontiert, die ihre Kritik als Fremde herausfordern. Zum anderen lernen sie die Familien 

der Rückkehrer kennen, deren finanzielle und persönliche Schwierigkeiten es im Verlauf 

der Handlung zu lösen gilt. 

 

 

2.2. Freunde oder Diener? 

 

Erschließen sich die weiblichen Schwarzenrollen der Heimkehrerstücke vor allem über die 

zentral positionierte Figurenkonstellation zwischen schwarzer Frau und ihrem weißem 

Verehrer bzw. Geliebten, so ist für die „schwarzen Begleiter“ die Beziehung zu den 

weißen Reisenden an ihrer Seite charakterisierend. Mit diesen haben sie eine wichtige 

handlungsdramaturgische Funktion gemeinsam: Wie Schaer an zahlreichen Stücken 

herausgearbeitet hat, kommt dem in der Rührstückdramaturgie des ausgehenden 18. 

Jahrhunderts sehr beliebten Motiv der Rückkehr neben ihrer wirkungsästhetischen 

Einsetzbarkeit, dem rührenden Effekt einer im harmonischen Schlusstableau 

wiedervereinten Familie, eine große Bedeutung bei der Wiederherstellung des zu Beginn 

noch gefährdeten familiären Ordnungsgefüges zu.540 Unerwartet und zunächst unerkannt 

lösen die Heimkehrer in Deus-ex-machina-Manier die verworrenen Familienverhältnisse 

der anderen Figuren.541 Die sie begleitenden „Mohren“ haben an dieser 

ordnungsschaffenden Funktion maßgeblichen Anteil. Als Sprachrohr und Berater ihrer 

weißen Gefährten vermitteln sie zwischen diesen und deren Familien und sind in vielen 

Fällen entscheidend für den positiven Ausgang der Verwicklungen: 

So vermittelt Zangi in Zieglers Mohrin nicht nur zwischen seiner Schwester Joni und 

ihrem Geliebten Georg, dem er Jonis Zweifel zu erklären versucht; er leitet auch das 

rührende Wiedersehen zwischen Georg und seinem Vater in die Wege, der seinen 

verschollenen Sohn tot geglaubt hatte.  

In Die Rettung542 ist es der schwarze Orat, der seinen weißen Gefährten beschwichtigt und 

überredet, auf William, ihren jungen Retter, zuzugehen; dieser entpuppt sich etwas später 

als sein Sohn. Nachdem Orat mutig von der Insel, auf die alle drei sich gerettet hatten, zur 

Küste geschwommen ist, bereitet er dort das glückliche Wiedersehen aller 

                                                 
540 Vergl. Schaer, Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 18. Jahrhunderts, S. 94ff. 
541 Vergl. Schaer, Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 18. Jahrhunderts, S. 94ff. 
542 Klähr, Carl G.: Die Rettung. Ein Schauspiel in vier Aufzügen. In: Deutsche Schaubühne oder dramatische 
Bibliothek der neuesten Lust-Schau-Sing- und Trauerspiele. Bd. 4. Augsburg und Leipzig: 1814. 



  167
  
   

                                                

Familienmitglieder vor und versichert auch noch Amalie der Liebe ihres Ziehbruders 

William, der nun, da seine standesgemäße Herkunft geklärt ist, endlich ihr Ehemann 

werden darf.  

Cottica in Der Besuch543 ist indirekt an der Stiftung von gleich zwei Hochzeiten beteiligt. 

Als Bote und als enger Vertrauter des reumütigen Seemann (alias von Wendberg), leitet er 

dessen Besuch bei den von Arlsteins in die Wege und hilft ihm, Erkundigungen über den 

Verbleib seines Vaters und seiner Schwester einzuziehen. Mit der Aufdeckung von 

Seemanns wahrer Identität und der standesmäßigen Rehabilitation seines verarmten als 

Dorflehrer lebenden Vaters und seiner Schwester Malchen stimmen nun die 

Voraussetzungen für zwei Ehen, die beide sowohl den gesellschaftlichen Anforderungen 

als auch den persönlichen Sympathien der Beteiligten entsprechen.  

Xury in Kotzebues Papagoy544 ist sogar noch mehr als nur Vermittler zwischen zwei 

Liebenden. Erst seine Bekanntschaft weckt Amalies Neugierde auf Georg, den sie noch nie 

gesehen hat. Allein Xurys Beschreibungen von Georg, seine Erzählungen über diesen 

„braven, unglücklichen Mann“, über sein hartes Schicksal und seine Liebe zum Vater, die 

selbst durch ungerechte Behandlung nicht getrübt werden konnte, wecken in Amalie so 

große Zuneigung, dass sie Georg bei ihrem ersten Treffen spontan einen Heiratsantrag 

macht.545

Der Einfluss von Jernrs in Die Kette des Edelmuths546, von Yuri in Der Hofmeister und die 

Gouvernante547 und von Ramizan in Sodens Versöhnung und Ruhe548 auf die jeweiligen 

Ereignisse ist ebenfalls nicht zu unterschätzen. Ramizan schreitet im entscheidenden 

Moment ein und hindert Meinau am Duell mit Schönthal. Yuri kann teilweise Graf 

Morgensterns unväterliches Verhalten in ein anderes Licht rücken und damit die 

Voraussetzung für eine Versöhnung zwischen Vater und Sohn schaffen.549 Außerdem 

vereitelt er ganz unfreiwillig das außereheliche tête-à-tête des Grafen: Statt Augusta, die 

dieser zu verführen gedachte, steht am Ende seine Ehefrau vor ihm, die ihm der Familie 

wegen verzeiht. In Schmidts Die Kette des Edelmuths schafft das große Vermögen, das der 
 

543 Kotzebue, August von: Der Besuch oder die Sucht zu glänzen. Ein Lustspiel in vier Aufzügen. In: Neueste 
deutsche Schaubühne. Erster Jahrgang. Bd. 11. Augsburg 1803. 
544 Ders.: Der Papagoy. Ein Schauspiel in drey Akten von August von Kotzebue. Leipzig: Paul Gotthelf 
Kummer 1792. 
545 Vergl. Kotzebue, Der Papagoy, S. 106ff. 
546 Schmidt, K. L.: Die Kette des Edelmuths. Ein Lustspiel in zwey Aufzügen. Hannover, bei J. K. Bartsch. 
In Commission bey J.H. Kaven, in Altona und Leipzig 1792. 
547 Anonymus: Der Hofmeister und die Gouvernante. Ein Lustspiel in 5 Aufzügen. (O.J.). Berlin: Walter de 
Gruyter & Co. 1969. 
548 Sonden, Julius Graf von: Versöhnung und Ruhe oder Menschenhass und Reue zweyter Theil (1792). 
Schauspiel in fünf Aufzügen. Osnabrück: Hofbuchhandlung Heinrich Blothe 1801. 
549 Vergl. Anonymus, Der Hofmeister und die Gouvernante, S. 60ff. 



  168
  
   

                                                

ehemalige Sklave Jernrs von seinem früheren Besitzer geerbt hat, die Voraussetzung für 

das glückliche Stückende: Bernhard wird mit dem Geld die Schulden seines desertierten 

Bruders tilgen und setzt mit dieser großmütigen Tat die „Kette des Edelmuths“ in Gang, 

die der Stücktitel ankündigt.  

Obwohl die Schwarzen auf diese Weise also maßgeblich an der rührstücktypischen 

Entwicklung der Handlung beteiligt sind, bleiben sie, anders als die schwarzen Geliebten, 

stark im Hintergrund und treten über viele Szenen hinweg oft gar nicht in Erscheinung. 

Diese Ambivalenz zwischen Aktivität und Passivität bestimmt auch das persönliche 

Verhältnis zu den weißen Protagonisten.  

Zwar ist keiner der Schwarzen mehr versklavt oder durch ein anderes Zwangsverhältnis an 

den Heimkehrenden gebunden. Auch versichern weiße und schwarze Reisegefährten 

sowohl einander und als auch den Außenstehenden auffallend oft ihre enge Verbundenheit 

und häufig sogar ihre „Freundschaft“. Diese Beteuerungen konterkarieren sie jedoch 

zugleich durch die Art ihres Umgangs und oft allein schon durch ihre Wortwahl, mit der 

sie sich gegenseitig anreden. Xury und Yuri beispielsweise siezen ihre weißen 

Reisegefährten, werden umgekehrt jedoch geduzt. Auch in den anderen Stücken ähnelt das 

Verhalten von Schwarzen und Weißen eher einer Beziehung zwischen Diener und 

Herrschaft: 

So lehnt Zangi in Zieglers Die Mohrin zwar einerseits die Belohnung des Wirts für seine 

gute Nachricht über Georgs Rettung mit der Begründung ab, das Glück seines „Freundes“ 

und dessen Vaters seien ihm der Belohnung genug: „Ich des alten Vaters Freudenthränen 

sehen werde: besser ist als Kapwein. Ich nicht des jungen Mylords Sklave, oder Mohr, ich 

weiß, und sein Freund bin.“550 Wenn er Georg aber als „Herr“551 anredet und auf seine 

Rufe hin „eilt“552 ihm zu helfen, scheint er eher dessen Kammerdiener als Freund zu sein. 

Georg seinerseits spricht über die „tausendfältigen Beweise“, die er Zangi für seine 

„Freundschaft“ bereits gab, und in einem Atemzug davon, ihn nun seit bereits einem Jahr 

zu „besitzen“!553  

Ebenso in Kotzebues Der Besuch: Obwohl der schwarze Begleiter Cottica den weißen 

„Unbekannten“, mit dem er den Atlantik überquerte, sogar als seinen „Bruder und 

Vater“554 bezeichnet, erscheint er vor allem als Untergebener, der Botengänge und 

Aufgaben zu erfüllen hat. Ein derartiges Changieren zwischen ebenbürtigem Freund und 
 

550 Ziegler, Die Mohrin, S. 4. 
551 Ziegler, Die Mohrin, S. 6. 
552 Ziegler, Die Mohrin, S. 14. 
553 Ziegler, Die Mohrin, S. 6. 
554 Kotzebue, Der Besuch, S. 13. 



  169
  
   

                                                

unterlegenem Diener lässt sich in jedem der angeführten Stücke nachweisen und verweist 

auf einen zentralen Aspekt des Schwarzenbildes, das mit den schwarzen Begleiter-Figuren 

transportiert wird. 

Denn die Widersprüchlichkeit dieser Beziehung wird aufgelöst oder zumindest erklärt 

durch das Motiv der freiwilligen Unterwerfung, zum Teil sogar der freiwilligen Sklaverei. 

Aus Dankbarkeit für die Befreiung aus den Fängen fieser Sklavenhändler, aus emotionaler 

Verbundenheit oder schlichtweg Einsamkeit binden die Schwarzen sich an ihre „Herren“. 

Yuri in Der Hofmeister und die Gouvernante beschreibt sein Verhältnis zu Morningstar 

und die Geschichte ihrer ersten Begegnung mit folgenden Worten: 
Ein schrecklicher Schiffbruch raubte ihm alles bis auf mich – ich rettete ihm damals sein Leben 

mit Gefahr meines eigenen, und er schenkte mir dafür die Freiheit. Ich wurde nun aus freyem 

willen sein Diener, und werde ihn, so lange mich die Gottheit leben läßt, nicht verlassen.555

Ebenfalls bezeichnend ist in Sodens Versöhnung und Ruhe Ramizans Antwort auf Meinaus 

Angebot, ihm die Freiheit zu schenken: „Mag nicht. – Will dir dienen mein Lebenlang.“556

Die „Mohren“ lassen sich durch nichts von ihrer bedingungslosen Treue abbringen: weder 

durch Bankrott (Der Hofmeister und die Gouvernante oder in Der Papagoy), noch durch 

Grobheit und Wutausbrüche des Weißen (Die Expedition), noch durch dessen moralisches 

Versagen (Versöhnung und Ruhe), noch durch lebensbedrohliche Situationen wie den 

Schiffbruch in Die Rettung. Für das Glück ihrer weißen Gefährten würden sie immer unter 

der Maßgabe der Freundschaft und Freiwilligkeit sogar ihre Freiheit aufgeben:  
Xury: Wißt ihr was Herr, verkauft mich. 

Georg: Pfuy! Xury, ich treibe keinen Menschen-Handel, du bist in einem freyen Lande, und 

was mehr ist, als das; du bist mein Freund. 

Xury: Eben deswegen. Euer Feind wird sich nicht für euch verkaufen lassen.557

Bei Toby in Die Expedition und Orat in Die Rettung geht die Unterordnung eigener 

Belange sogar noch weiter. Allein die Aussicht auf den Tod des weißen Herren und 

Freundes scheint dem eigenen Leben jeden Sinn zu nehmen: So rührt Toby seinen Kapitän 

zu Tränen, als der ihn fragt, „Was willst du machen, Jungs, wenn ich sterbe?“558, und er 

ihm antwortet: „Auch sterben, Herr.“559 Und Orat hätte sein Leben ohne das seines 

Gefährten gar nicht erst gerettet: 
Laß den Gedanken fahren, Dir den Tod zu wünschen, wie bald könnte er Ernst machen und 

Dich holen. Was würde dann aus mir? Ich hätte dann keine Seele, die sich meiner annähme. 

 
555 Anonymus, Der Hofmeister und die Gouvernante, S. 26. 
556 Soden, Menschenhass und Reue, S. 65. 
557 Kotzebue, Der Papagoy, S. 89f. 
558 Wall, Die Expedition, S. 114. 
559 Ebd. 



  170
  
   

                                                

[...]Wäre lieber mit Dir gestorben, da ich sah, daß das Boot schon voll, und Du auf Deinem 

Schiffe zurückbleiben mußtest.560

Diese totale Hingabe der „Mohren“ an ihre weißen Freunde mag auf den ersten Blick 

befremdlich erscheinen. Sie erklärt sich jedoch teilweise, wenn man sieht, welche bereits 

bestehenden weißen Rollenfächer aus der theatralen und literarischen Praxis des späten 18. 

Jahrhunderts diesen Schwarzenrollen zugrunde liegen. Denn ungeachtet der oben 

beschriebenen unklaren oder widersprüchlichen Bezeichnungen auf der Textebene stehen 

die Begleiter-Figuren eindeutig in der Tradition männlicher, nicht-schwarzer Dienerrollen. 

Gerade ihre Aufopferungsbereitschaft erweist sich im Vergleich mit den Nebenrollen 

anderer, zeitgleich entstandener Rührstücke nicht allein als Charakteristikum der 

Schwarzen, sondern als wichtige Eigenschaft all derer, die Schaer in seiner 

Bestandsaufnahme als „treue Diener“561 zusammenfasst. Auch Michael Metzger und 

Gerard Schmidt ordnen Yuri im Nachwort zu ihrer Edition von Der Hofmeister und die 

Gouvernante ganz klar der Dienerschaft zu.562  

Und noch zwei weitere „Indizien“ stützen die Vermutung, dass die hier vorliegenden 

Schwarzenfiguren als Dienerrollen entworfen, gelesen und auch gespielt wurden: So fällt 

auch im Unterschied zu den weiblichen schwarzen Geliebten auf, dass die „Mohren“ hier 

auffallend häufig in den insgesamt eher wenigen komischen Szenen erscheinen. Unter ihrer 

Beteiligung kommt es zu lustigen Missverständnissen, Verwechslungen und Begegnungen 

mit dummen Bediensteten, Schwerhörigen oder heiratslustigen alten Jungfern, wobei die 

Komik nie auf Kosten der Schwarzen geht, sondern immer ihre Gegenüber lächerlich 

erscheinen lässt. Sie entblößt die unbegründete naive Angst, die das Erscheinen eines 

Schwarzen bei anderen Figuren hervorruft; so beispielsweise Friedrichs Furcht vor Toby in 

Die Expedition: 
Toby: Du fürchtest dich vor mir? Fürchte dich nicht vor mir. [...] Die Schwarzen sind gut: seyd 

ihr auch gut? 

Friedrich: Ja, das weiß die ganze Welt, dass die schwarzen Herren (mit erstickter Stimme) die 

allerliebsten Herren von der Welt sind: ich kann gar nicht sagen, wie schön, wie liebenswürdig 

– wie viel Respektation ich für sie habe. [...] 

 
560 Klähr, Die Rettung, S. 285. 
561 „Grundsätzlich kann man ihrer Haltung nach zwei Arten von Dienern unterscheiden: einerseits gehorsame 
und treue, andererseits ungehorsame und untreue. – Die erste Art zeichnet sich dadurch aus, daß sie sich 
durch nichts von ihrem Herrn trennen lassen will, auch dann nicht, wenn er in einer derartig unglücklichen 
Lage ist, daß er ihnen nicht einmal mehr den ihnen zustehenden Lohn auszahlen kann.“ (Schaer, Die 
Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 18. Jahrhunderts, S. 145). 
562 Vergl. Michael M. Metzer, Gerard F. Schmidt: „Gattungsgeschichtliche Einordnung.“ In: Der Hofmeister 
und die Gouvernante. Ein Lustspiel in 5 Aufzügen. Reihe: Komedia. Deutsche Lustspiele vom Barock zur 
Gegenwart. Texte und Materialien zur Interpretation. Hrsg. von Helmuth Arntzen und Karl Pestalozzi. 
Berlin: Walter de Gruyter & Co., S. 102. 



  171
  
   

                                                

Toby: Trink einmal. [...] Wenn du nichts trinkst, so bist du mir und meinem Herrn nicht gut. 

Friedrich: Ach nein, meine Herren, ich bin Ihnen allerseits so gut (voller Angst) als wie dem 

Teufel – wollt ich sagen, als mir – ich will gleich trinken, (mit Thränen in den Augen) blos 

damit ich Ihnen meine Respekt bezeige.“ [...] 

Toby: Du bist ein furchtsamer, weißer Mann. (ab)563

In Der Papagoy entwickelt sich zwischen Xury und der schwerhörigen Betty ein 

komischer Dialog, in dem auch unterschiedliche Schönheitsideale ironisch zum Thema 

gemacht werden:  
Betty: Aber wir werden wetten. 

Xury: Worüber? 

Betty: Daß du dich in mich verlieben wirst. 

Xury: Ich? – Ha! Ha! Ha! Ja wärst du in Afrika. [...] Glänzend schwarz, wie Ebenholz – 

Betty: Ey darüber seh ich weg – 

Xury: Aber ich nicht. 

Betty: Du bist gar zu bescheiden. Wenn ich nur für dich hübsch genug bin. 

Xury: Hm! Der Mund – 

Betty (beißt die Lippen zusammen): Der Mund? Ist er nicht klein genug? 

Xury: Eben deswegen! Breit muß er seyn, die Lippe dick.564

Auch in Situationen und Figurenkombinationen, die nichts mit der Hautfarbe der Figuren 

zu tun haben und ganz dem traditionellen Repertoire der Komödie entstammen, werden die 

schwarzen Begleiter verwickelt: Jernrs etwa initiiert mit seinem karibischen Rum in Die 

Kette des Edelmuths eine klassische Trinkszene: Während Jernrs dank seiner kräftigen 

„afrikanischen“565 (!) Konstitution nüchtern bleibt, torkelt der weiße Hausdiener Friedrich 

schließlich völlig betrunken fort.  

Vor dem Hintergrund, dass das lustige Genre trotz der schrittweisen Aufhebung von 

Ständeklausel und Gattungsgrenzen weiterhin vor allem den Figuren der Bediensteten und 

niederen Ständen vorbehalten blieb, sind diese Szenen also ein deutlicher Hinweis dafür, 

dass die schwarzen Begleiter genau diesem Figurenpersonal zuzuordnen sind (exotisierte) 

Variationen etablierter Dienerrollen darstellen. 

Auch die noch erhaltenen Besetzungslisten der Zeit verweisen in eine ähnliche Richtung. 

An den Theaterzetteln des Münchner Residenztheaters etwa lässt sich nachverfolgen, dass 

die Rollen des Zangi, Jabaz oder Xury durchgehend von Schauspielern gespielt wurden, 

die auch in den Aufführungen anderer Stücke für typische, oft anonyme Funktionsrollen 

(Bedienstete, Wirte, Wächter, Boten etc.) besetzt wurden. Auch in der Theaterpraxis des 
 

563 Wall, Anton: Die Expedition oder Die Hochzeit nach dem Tode. Ein Lustspiel in drey Aufzügen. O.O. 
1782, S. 52f. 
564 Kotzebue, Der Papagoy, S. 102. 
565 Schmidt, Die Kette des Edelmuths, S. 38f. 



  172
  
   

                                                

ausgehenden 18. und frühen 19. Jahrhunderts, die ja noch überwiegend über 

„Rollenfächer“ organisiert war, wurden die Mohrenrollen der Heimkehrerstücke also dem 

Dienerfach zugeordnet.566  

Ebenfalls üblich scheint in manchen Fällen eine Besetzung der „schwarzen Begleiter“ als 

Hosenrollen gewesen zu sein. In der Münchner Inszenierung von Die Rettung wurde, wie 

Theaterzettel belegen, die Rolle des schwarzen Cottica von einer Mademoiselle Schack 

gespielt.567 Selbiges belegt eine Kritik in der Allgemeinen Theaterzeitung aus dem Jahr 

1800, die lobt: „Mdm. Meyer macht die Rolle des kleinen Negersklaven, der so ganz an 

seinem Herrn hängt, vortreflich, und giebt dadurch einen Beweis mehr, wie sehr sie sich in 

alle Charaktere zu schmiegen weiß.“568  

Diese offensichtlich übliche Besetzung der männlichen Schwarzenrollen durch 

Schauspielerinnen spricht nicht nur ebenfalls für deren Zuordnung zum Dienerfach, 

sondern außerdem für eine komische und jugendlich-androgyne Rolleninterpretation. 

Zwischen den „Mohrinnen“- und den schwarzen Männerrollen der Heimkehrerstücke gibt 

es also unübersehbare dramaturgische Unterschiede: Diener- statt Liebhaberinnenfach, und 

komische statt tragischer bzw. rührender Wirkungsrichtung, Nebenrolle statt Protagonistin. 

Dennoch führen gerade diese Gegensätze, was die Konstruktion eines bestimmten 

Schwarzenbildes über bereits vorhandene dramaturgische Strukturen und figurale Muster 

betrifft, zu signifikanten Gemeinsamkeiten. 

Für beide besteht die primär charakterisierende Figurenkonstellation in einem (im Falle der 

Männerrollen nicht-erotischen) Verhältnis zu einem weißen Mann. Trotz ihrer 

Idealisierung als Edle Wilde und Verkörperungen unverfälschter Tugend befinden beide 

sich zu diesem in einem Verhältnis einseitiger Abhängigkeit – die weibliche Geliebte 

aufgrund ihrer Rolle als (Ehe-)Frau, der schwarze Begleiter mit seinem Status als 

vertrauter Diener bzw. dienender Freund. In beiden Fällen wurden die schwarzen Figuren 

also in vorhandene, tradierte Rollenfächer eingepasst, die auf ein derartiges Machtgefälle 

und Abhängigkeitsverhältnis zu anderen Figurentypen bereits von vornherein angelegt 

sind.  

 

 

 
566 Verl. Maurer-Schmoock, Deutsches Theater im 18. Jahrhundert, S. 159ff. 
567 Vergleiche dazu die umfangreiche Theaterzettelsammlung des Münchner Theatermuseums. Das 
Rollenrepertoire der Schauspielers Urban, Augusti und Bürschel führte zu obengenanntem Ergebnis. 
568 Allgemeine Theaterzeitung. Hrsg. von J.G. Rhoder. Bd. 2, Heft XXXII. Berlin: Heinrich Frölich 1800, S. 
99. 



  173
  
   
3. "Schenke dem Schicksal deines unglücklichen Sklaven eine mitleidige Thräne!"569 – 

Sklaven I 

 

3.1. Rollenbeschreibungen: Helden, Opfer und Familienmenschen 

 

Im Unterschied zu den „Heimkehrer“- und „Mohrinnenstücken“, in denen Schwarze als 

Fremde, meist allein und als Außenseiter auftreten, sind die schwarzen Sklaven in den 

„Plantagenstücken“ den weißen Figuren an Anzahl und dramaturgischer Bedeutung 

mindestens ebenbürtig. Damit ist auch das Rollenspektrum innerhalb dieser Gruppe von 

Schwarzenfiguren wesentlich größer und differenzierter als bei den bisher betrachteten 

Mohrinnen und schwarzen Begleitern. Es umfasst individuell gestaltete Sklaven und 

solche, die nur anonym in größeren Massenszenen auftreten, Alte, Erwachsene und Kinder, 

Frauen und Männer, wobei letztere auf den Plantagen klar überwiegen. Das raue Umfeld 

der Plantage wird anscheinend als primär „männliche“ Welt assoziiert. Außerdem gibt es 

unter den Plantagensklaven neben der überwiegenden Zahl sehr positiver, auf 

Identifikation angelegter Figuren auch ganz und gar negativ gestaltete Antagonistenrollen, 

die aus analytischen und thematischen Gründen hier jedoch zunächst ausgeklammert und 

im folgenden Kapitel als eigener Schwarzentypus untersucht werden sollen.  

Kommen wir zunächst zu den männlichen Protagonistenrollen unter den „guten Sklaven“: 

Tado in Reitzensteins Die Negersklaven570, Kratters Mohrenkönig571 Quito, Omar in 

Döhners Die Neger572 und Oronooko in Dalbergs bzw. Eisenthals gleichnamiger 

Southerne-Bearbeitung sind die positiven schwarzen „Helden“ der Plantage. Sie alle treten 

bereits zu Beginn der Geschehnisse aus der Masse der übrigen Sklaven hervor und nehmen 

diesen gegenüber Meinungsführerfunktionen ein. Die Gründe dieser Ausnahmeposition 

und ihre Auswirkungen auf das Schwarzenbild sind im folgenden Kapitel genauer zu 

untersuchen. Im Laufe der Handlung dieser „Revolutionsstücke“ wird jeder der Helden 

ohne oder fast ohne eigenes Zutun in die sich überstürzenden Ereignisse eines 

Plantagenaufstandes verwickelt, in denen seine Sonderrolle ihn Anführer der 

rebellierenden Schwarzen werden lässt. Im Kampf um mehr Freiheiten und gerechtere 

                                                 
569 Eisenthal: Oronooko. Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. Wien, gedruckt bey Joh. Joseph Jahn, k.k. Privil. 
Universitäts-Buchdrucker 1789, S. 42. 
570 Reitzenstein, Karl Freyherr von: Die Negersklaven (1793). Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. In: Deutsche 
Schaubühne. Jg. 6. Augsburg: 1794. 
571 Kratter, Franz: Der Mohrenkönig oder Grausamkeit sprengt Sklavenketten. Ein Schauspiel in fünf Akten. 
In: Neueste deutsche Schaubühne für 1809. Bd. 4. Augsburg: 1809. 
572 Döhner: Des Aufruhrs schreckliche Folge, oder Die Neger. Ein Original-Trauerspiel in fünf Aufzügen von 
Döhner. In: Theatralische Sammlung. Bd. 35. Wien: verlegt und zu finden bei Joh. Jos. Jahn 1792. 



  174
  
   

                                                

Behandlung geraten sie dabei jedoch in einen für einige von ihnen tragisch endenden 

Konflikt zwischen ihren eigenen Idealen und den damit unvereinbaren Realitäten. 

Während diese schwarzen Freiheitskämpfer nicht nur in ihrem Scheitern, sondern in ihrer 

gesamten Figurenstruktur eher Parallelen zu den Helden des tragischen Genres aufweisen, 

zeigen die zahlreichen übrigen schwarzen Nebenrollen auf der Plantage vor allem 

Übereinstimmungen mit anderen rührstücktypischen Rollenfächern. Die ausschließlich 

männlichen Schwarzenrollen dieser Figurengruppe definieren sich primär im Kontext ihrer 

familiären Beziehungen: Sie erscheinen (wie Olda in Döhners Die Neger, Tado in 

Kotzebues, Zador in Steinsbergs oder Xotilaqua in Grubenfels’ Negersklaven573) in der 

Rolle fürsorglicher Familienväter, als deren verantwortungsvolle Kinder (wie Kotzebues 

Zamor, oder Nakir und Zuli bei Grubenfels) oder als liebende Ehemänner (ebenfalls Zamor 

bei Kotzebue, Thorat bei Steinsberg). Auch ihre Leidensgeschichten als Sklaven, die sie im 

Laufe der Stücke erzählen, sind immer die Geschichten von zerbrochenen Familien, 

gewaltsam getrennten Eheleuten, verstorbenen oder aus den Augen verlorenen 

Verwandten. Auch hier gilt es also wie bereits bei den „Mohrinnen“- und den 

„Begleiterrollen“ das Zusammenspiel von Rollenkonventionen und Schwarzenbildern zu 

analysieren und zu fragen, inwieweit der Sklavenstatus sich diesen Formen anpasst oder 

sie möglicherweise erweitert, aushebelt oder sogar sprengt. Auch das Bild von Familie, das 

bei diesen familienlastigen Rollen so bestimmend im Hintergrund steht, wird zu 

untersuchen und historisch einzuordnen sein. 

Zu den Individualrollen kommt in einigen Stücken mit anonym gestalteten, nur in 

Massenszenen auftretenden Schwarzen eine weitere Gruppe von Sklavenrollen, die hier 

ebenfalls nicht unberücksichtigt bleiben darf. Zahlreiche der anhand anderer 

Schwarzenrollen bereits beschriebenen Zuschreibungen lassen sich auch hier wiederfinden. 

Doch im Gegensatz zu jenen, werden die anonymen Gruppen allein über ihren 

Sklavenstatus definiert. Damit lassen sie sich nicht auf bereits bestehende, tradierte und im 

Rührstück übliche Rollenmuster zurückführen. Stattdessen bilden sie einen eigenen, neuen 

und ganz für das Sklavenstück spezifischen Figurentypus. Gleichzeitig lassen zahlreiche 

Kommentare anderer Charaktere, die von diesen Rollen ausgehend auf „den 

Negercharakter“ rückschließen, vermuten, dass auch im Sinne der Autoren diesen Rollen 

eine repräsentative Funktion zugedacht ist.574 Noch viel stärker als die übrigen 

 
573 Gruber von Grubenfels, Carl Anton: Die Negersklaven. Schauspiel in drei Aufzügen. [O.O.o.J.]. 
574 Vergl. zum Beispiel Donald in Reitzensteins Die Negersklaven: „Die Schwarzen kamen uns mit offenen 
Armen entgegen. Wir wollen von diesen Unglücklichen so Viele retten, als wir können. [...] Ein jeder 



  175
  
   
Sklavenrollen lassen sie sich als beispielhaft gedachter Ausschnitt der Gesamtheit aller auf 

karibische Inseln verschleppten Afrikaner lesen und bieten so interessante Rückschlüsse 

auf das hier transportierte Schwarzen- bzw. Sklavenbild. 

Von Interesse werden vor allem Kotzebues Plantagensklaven sein. Während Steinsberg 

und Kratter „die Sklaven“ nur pauschalisierend erwähnen und „off stage“ agieren lassen 

und Grubenfels „die Neger“ lediglich im Schlussakt als Gruppe auftreten lässt, macht 

Kotzebue seine Gruppe „vieler Neger“ zum Hauptakteur des gesamten zweiten Aktes. 

Seine Charakterisierungsweise der Sklaven ist dabei dermaßen ausführlich, dass sie 

paradigmatisch für alle Plantagenstücke untersucht werden kann. Sie wird zudem im 

Folgekapitel mit der spezifischen Sklavendarstellung im Kontext der Aufstandsthematik zu 

kontrastieren sein. 

 

 

3.2. Die Helden der Plantage 

 

Jedes Revolutionsstück hat seinen schwarzen Helden. Der ist mutig und tapfer; stoisch 

erträgt er das ihm zugefügte Leid, selbstlos setzt er sich für andere und selbst für seine 

Feinde ein, todesmutig kämpft er für seine Überzeugungen und seine Ehre. 

Zunächst unverschuldet und meist unbeabsichtigt gerät er in die Kämpfe zwischen Weißen 

und Schwarzen, Abolitionisten und Sklavereiverfechtern, Liberalen und Konservativen, 

gemäßigten und radikalen Freiheitskämpfern. Omar, Döhners schwarzer Protagonist, und 

Dalbergs bzw. Eisenthals Oronooko werden von ihren afrikanischen Freunden gebeten, sie 

bei ihrem Kampf um Freiheit bzw. bei ihren Angriffen auf die Plantagenbesitzer zu 

unterstützen. Tado, der schwarze Abolitionist bei Reitzenstein, und Kratters 

„Mohrenkönig“ Quito entfachen mit ihrem Verhalten selbst und unfreiwillig 

Sklavenaufstände: Quito, als er nach wiederholter Peinigung die Nerven verliert und seine 

Besitzerin in seine Gewalt bringt; Tado, der einen wütenden Aufstand zu verhindern sucht, 

indem er die Sklaven zur Flucht nach Afrika mobilisiert und dabei deren nicht mehr zu 

bremsende Wut auf die Weißen erst entfacht. 

Der schwarze Held hat Ziele. Wie seine Mitsklaven ist auch er für eine gerechtere 

Behandlung der Sklaven, für eine Bestrafung allzu grausamer Aufseher und willkürlich 

                                                                                                                                                    
Mensch ist berufen, das Elend seiner Brüder zu vermindern, und sind nicht die Negersklaven die elendsten 
Menschen unter den Himmeln?“ (Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 75) 



  176
  
   

                                                

entscheidender Plantagenbesitzer. Omar streitet gleich in der zweiten Szene von Döhners 

Die Neger um ein angemessenes Arbeitspensum:  
Faulenzen? Fühle den kalten Schweiß meiner Stirne, seh das Zittern aller Glieder, so was 

erprest Überspannung, nicht Müßiggang; versuchs, du kannst die Walze nicht einmal führen, 

und ich glättete doch heute schon einen Theil deines Parks: ich seh dich immer rechnen, 

berechne doch auch einmal Menschenkraft!575

Und Reitzensteins Tado setzt sich sogar direkt für eine „gesätzmäßige Abschaffung des 

Sklavenhandels“576 ein und hat zu dem Zweck Kontakt zu den britischen Abolitionisten 

aufgenommen.  

Dennoch: Keiner dieser schwarzen Heldenfiguren ist von Anfang an für eine vollständige 

Aufhebung der Sklaverei, geschweige denn für einen gewaltsamen Aufstand. Revolution 

und Gewalt sind nicht ihre Methoden, zumal die Rebellenrollen in allen Stücken eindeutig 

negativ besetzt sind und als eigener Figurentypus in Kapitel III.4 untersucht werden sollen. 

Politisch favorisieren daher alle vier Männer schrittweise Veränderungen hin zu mehr 

Rechten und Freiheiten und setzen dabei ihre Hoffnungen in die britischen Abolitionisten 

und deren Einfluss im britischen Parlament. Omar: „Ich weiß aus sichern Händen, dass 

edle Männer überm Meer unser Elend mindern wollen, und werden.“577  

Neben diesen politischen Gründen hindern vor allem hehre moralische Ideale und 

Prinzipien diese Figuren, anders als viele andere Sklaven und Rebellen, sich vorschnell an 

den Aufständen zu beteiligen. Vor allem die Gefahr, dass Unschuldige in den Kämpfen zu 

Tode kommen könnten, aber auch eine tiefe Loyalität zu den Herrschenden und den 

bestehenden Strukturen halten sie zurück. So erklärt Döhners Omar noch zu Beginn der 

Kampfeshandlungen überzeugt: 
Ich dulde selbst, und weine meinen unglücklichen Brüdern manche Thräne; aber an Aufruhr 

habe ich Abscheu, nehme daran nie einen Antheil. [...] Und zu dem Weiber, und Kinder Mord, 

grausames Metzeln ausser der Schlacht, Plantaschen Brand waren mir Greul von jeher 

gewesen.578

Auch Kratters Quito warnt selbst in seiner Wut seine Mitstreiter noch davor, „Privatrache 

an einem Weißen“579 zu verüben. Und Oronooko verteidigt sogar die Rechte der 

Sklavenbesitzer und –händler. Sie hätten schließlich Geld bezahlt, also einen rechtmäßigen 

Anspruch auf das Erworbene: 

 
575 Döhner, Des Aufruhrs schreckliche Folge, oder Die Neger, S. 8. 
576 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 21. 
577 Döhner, Die Neger, S. 16f. 
578 Döhner, Die Neger, S. 16f. 
579 Kratter, Der Mohrenkönig oder Grausamkeit sprengt Sklavenketten, S. 94. 



  177
  
   

                                                

Oronooko: Aber durch Christenblut mit schwarzem Undank – kann ich sie (die Freiheit) nicht 

erkaufen – sie sollen sich nicht rühmen, als hätten Laster allein uns ein besseres Schicksal 

verschaft, und Laster ists, Unschuldige zu töten. 

Eboan: Unschuldige? 

Oronooko: Ja, das sind die, gegen die ihr euch empören wollt. – Nicht sie haben uns zu 

Sklaven gemacht – nein! Durch erlaubten Handel haben sie uns erkauft – Kaufen wir nicht auf 

gleiche Art so manchen Unglücklichen von ihnen? Und scheint uns dieser Handel minder 

gerecht?580

Voller Skrupel und von politisch-ethischen Idealen geleitet versucht der schwarze Held 

also zunächst zwischen den gegnerischen Parteien zu vermitteln. Er glaubt an die 

Möglichkeit einer friedlichen Einigung und an den Erfolg langsamer Veränderungen. Doch 

schockhafte Ereignisse und menschliche Enttäuschungen führen bei all diesen vier 

Männern schließlich dazu, dass sie an ihren Überzeugungen zu zweifeln beginnen, ihre 

Prinzipien beiseite legen und sich schließlich doch noch auf die Seite der Rebellen 

schlagen. Bei Oronooko ist es der doppelte Verrat durch den Gouverneur, der wiederholt 

sein Versprechen, ihm und seinen Freunden Schutz zu bieten, gebrochen hatte. Auch Quito 

in Kratters Stück wird von seinen weißen Gegnern, die ihre Waffen nur zum Schein 

niederlegen und statt des offenen Kampfes feigen Meuchelmord planen, hereingelegt.581 

Sein Rachedurst ist aber erst dann nicht mehr zu stoppen, als seine beiden besten Freunde 

in den Kämpfen von Weißen umgebracht werden. Und Döhners Omar fällt sowohl einer 

Intrige einiger Mitrebellen als auch dem Verrat von weißer Seite zum Opfer, in dessen 

Folge er seinen Bruder und seinen Vater in den Kämpfen verliert. 

Am Ende sind bis auf den „Mohrenkönig“ Quito, der mit Hilfe seiner Freundin Zarenga in 

letzter Sekunde das Ruder herumreißen kann, alle Helden mit ihren Plänen und Idealen 

gescheitert. Das Gute und Richtige wollend, haben sie am Ende doch das Gegenteil von 

dem erreicht, was sie beabsichtigt hatten. Statt zu friedlichem Ausgleich, haben sie mit 

ihrem Verhalten zu einer Eskalation der Ereignisse, der sie selbst zum Opfer fallen, 

beigetragen.  

Schon dieser kurze Überblick über die Entwicklung der vier Schwarzenfiguren über den 

Verlauf der Stücke hinweg zeigt, dass es sich bei ihnen eigentlich um klassische 

Tragödienhelden handelt. So ist ihre Ausgangsposition (bzw. „Fallhöhe“) zu Beginn 

entsprechend hoch: Interessanterweise betonen drei der Männer ihre aristokratische 

Herkunft. Oronooko war vor seiner Versklavung „König von Kandien“, Omar war 

 
580 Dalberg, Wolfgang Heribert von: Oronooko. Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. Augsburg: 1789, S. 258 
bzw. Eisenthal, Oronooko, S. 57. 
581 Vergl. Kratter, Der Mohrenkönig, S. 105ff. 



  178
  
   

                                                

ebenfalls König, wie schon der Titel des Stücks besagt, und wird weiterhin entsprechend 

von seinen Männern umsorgt und hofiert;582 Quitos Stand bleibt eher undefiniert, doch 

auch er war in der Heimat bereits ein bewunderter Anführer der Männer, die ihn jetzt 

wieder um Hilfe bitten.583 Obwohl sie Macht und Status durch die Sklaverei verloren 

haben, bewahren sie sich dank eines außergewöhnlichen Charakters weiterhin die 

Meinungsführerschaft unter den Sklaven. Besonders häufig angeführte Eigenschaften, mit 

denen diese Männer beschrieben werden, sind „Tapferkeit“, „Großmut“ und „Würde“,584 

aber auch der Eifer und die Leidenschaftlichkeit, die dafür sorgen, dass sie später ihre 

aristokratische Beherrschtheit leicht verlieren.585 Auch in diesen Charakterisierungen sind 

diese Schwarzenfiguren ganz und gar „heldengemäß“ mit edlen Überzeugungen, Stärke 

und Ehrgefühl, aber auch mit Schwachstellen, auf die bei allen guten Motiven ihr 

fehlerhaftes und folgenreiches Handeln zurückzuführen ist, ausgestattet.  

So kommt es, ähnlich dem klassischen Tragödienaufbau, zum folgenschweren Fehler bzw. 

der „Hamartia“, in den meisten Stücken die Beteiligung des Protagonisten an den 

Kampfeshandelungen bzw. die Aufwiegelung friedlicher Sklaven. Die Entwicklung der 

Ereignisse kippt und aus dem eigentlich guten Kampf um Freiheit und Ausgleich wird 

eskalierende Grausamkeit: „Peripetie“. Der Protagonist erkennt in der „Anagnorisis“ seine 

Schuld und stirbt den Tod des Helden. Er bringt sich um oder stürzt sich todesmutig in die 

Arme seiner Gegner: „Pathos“. 

Mit dieser Heroisierung im dramaturgischen wie im umgangssprachlich-charakterlichen 

Sinne sind interessante Aspekte das Schwarzenbild betreffend verbunden. Schon 

verglichen mit den bereits untersuchten Schwarzenfiguren erscheinen diese 

Plantagenhelden erstaunlich stark und unabhängig; auch unter den zahlreichen anderen 

schwarzen Plantagenrollen stellen sie eine absolute Ausnahme dar. Als eigentliche Helden 

der Handlung sind sie den weißen Figuren schon rein dramaturgisch gleich-, wenn nicht 

gar übergeordnet. Dies ist auch auf inhaltlicher Ebene zu beobachten: Sie sind keine 

Anhängsel weißer Figuren, die sich mit einer guten Seele an ihrer Seite schmücken wollen. 

Obwohl sie Sklaven sind und im Laufe der Auseinandersetzungen ein weiteres Mal besiegt 

werden, sind sie ebenbürtige und ernstzunehmende Gegner, die den Weißen im Kampf um 

Freiheit und die Macht auf der Plantage Achtung und Bewunderung abringen. Mit ihrer 
 

582 Vergl. Kratter, Der Mohrenkönig, S. 55f. 
583 „Eile – oder soll ich dir den Kriegsgesang unser Mädchen und Weiber singen, wenn du an unsrer Spitze 
gegen den Feind zogst? [...] Und wenn du dann während ihrem Gesang den Kriegstanz tanztest, deine Keule 
schwangst, deinen Schlachtschmuck schütteltest, wie alles still wurde, alles nur dich bewunderte.“ (Döhner, 
Die Neger, S. 55f). 
584 Vergl. dazu etwa Döhner, Die Neger, S. 9; Eisenthal, Oronooko, S. 100f. 
585 Vergl. Kratter, Der Mohrenkönig, S. 18. 



  179
  
   

                                                

Tapferkeit und moralischen Integrität stellen sie Doppelmoral und Inkonsequenz der 

weißen Herrschenden bloß. Und sie scheuen sich nicht, in scharfsinnigen wie mutigen 

Kommentaren ihre mächtigen Gegner zurechtzuweisen, wie hier Oronooko, der wiederholt 

mahnende Worte an den Vize-Gouverneur richtet: 
Christ? – Ist das dein Glaube, von dem du prahlst, dass er dich Sanftmuth, Menschenliebe 

lehre? – Nein, unmöglich lehrt er dich Meineid! – Ich brauch dir nicht zu fluchen – für eine 

treulose That hat dein Gott dir schon geflucht!586

Der Edle, Tapfere, in unserm Lande, spart seine Gewalt für die Feinde seines Vaterlandes auf. 

– Schönheit gewährt ihm seligen nicht thierischen Genuß, zum Lohn für seine Thaten. – Nur 

der feige Wollüstling begnügt sich nicht allein mit dem sanften Duft der Rose – Er knickt, 

entblättert und tritt die Rose nach Genuß mit Füssen.587

Ein großer Teil des Respekts, der ihnen von Anfang an entgegengebracht wird und solche 

„Anmaßungen“ erlaubt, ist dabei auf ihren Adel zurückzuführen: So entrüstet sich der 

Franzose Grammonde, der aus Afrika mit der Gattin des „Mohrenkönigs“ auf der 

Plantageninsel eingetroffen ist, vor allem über den „schändlichen Königsraub“588 Quitos, 

nicht aber über die Sklaverei an sich. Und auch Charlotte und Blandfort zeigen sich bei 

ihrer ersten Begegnung mit Oronooko vor allem bestürzt über die Tatsache, dass ein echter 

König versklavt und in eine so demütigende Situation wie der Rest der an ihnen 

vorbeigeführten neuen Sklaven gebracht wird: 
Charlotte: Sie, und ihre ganze Nachkommenschaft sind als Sklaven verkauft. O, mein Herz 

blutet bey diesem Anblick! 

Blandfort: Die meisten von ihnen kennen kein besseres Schicksal. – Aber dieser unglückliche 

Prinz dort! – Oronooko, zum Herrschen gebohren, zum Befehlen bestimmt! – So verrathen – 

verkauft! Ein Sklave – schreckliches Schicksal!589

Im Gegensatz dazu ist Mme Ravaillack, die sadistische Plantagenbesitzerin bei Kratter, 

besonders stolz darauf, einen echten König ihr Eigentum nennen zu können – was von den 

positiven weißen Figuren des Stücks als besondere Perversität aufgefasst wird.590  

Hier zeigt sich die besondere Problematik dieser schwarzen Heldenfiguren: In jeder 

Hinsicht, nicht nur im Bezug auf ihre aristokratische Herkunft, werden sie als absolute 

„Ausnahmeschwarze“ dargestellt. Die Stärke, die ihnen von allen Seiten Bewunderung 

 
586 Eisenthal, Oronooko, S. 24. 
587 Eisenthal, Oronooko, S. 36f. 
588 Kratter, Der Mohrenkönig, S. 15. 
589 Dalberg, Oronooko, S. 23. 
590 „Ich finde den Stolz der Fürsten, sich nur von altadelichem Geschlecht bedienen zu lassen, sehr 
verzeihlich. Das herrliche Gepränge der alten Helden bei ihren Triumphzügen waren gewöhnlich die 
besiegten Könige in Ketten. So setz ich nun auch mein Vergnügen darinn, das ich mir für nichts in der Welt 
abkaufen lasse, mich von einem König, wenn es auch nur ein Mohrenkönig ist, bedient zu sehen – über ihn 
nach Willkür schalten zu dürfen.“ Kratter, der Mohrenkönig, S. 85. 



  180
  
   

                                                

einbringt, ihre moralische Kraft, mit der sie das Verhalten der weißen Plantagenbesitzer in 

Frage stellen und für deren Macht eine wahrhafte Bedrohung darstellen, wird zu keinem 

Augenblick auf die übrigen Sklaven übertragen.  

Stattdessen werden explizite Differenzierungen zwischen den schwarzen Helden und dem 

Gros der Sklaven vorgenommen: So ergänzen Dalberg bzw. Eisenthal zur Southern’schen 

Vorlage folgende Passage, in der Oronooko sich über die Feigheit der anderen Schwarzen 

mokiert: „Sind das Menschen? Menschen? Edle, freigelassene Geschöpfe? Ich Thor! Ich 

Wahnsinniger! Ich gab diesen Erdklötzen Waffen in die Hände und dachte nicht, zu was 

sie Sklaverei gemacht hatte.“591 Und Tado berichtet seinem weißen Freund Donald nicht 

ohne Arroganz, als Anführer für die gemeinsame Flucht habe er aus den Sklaven 

„diejenigen ausgewählt, die noch am wenigsten durch europäische Barbarey zum Thiere 

herabgewürdigt sind.“592

Wir haben es hier trotz aller Stärke dieser Schwarzen also „nur“ mit heldenhaften 

Einzelfiguren und nicht mit einem egalitären heroischen Gesamtbild aller Schwarzen zu 

tun. Sie sind die Ausnahmen, die die Regel bestätigen und vor allem Aussagen darüber 

machen, was die Gesamtheit der Sklaven nicht ist. Damit sind die schwarzen 

Plantagenhelden nach der Definition von Monika Fludernik auch keine echten „Edlen 

Wilden“, die immer kollektive Alteritäten repräsentieren, sondern „Edle Barbaren“: 

einzelne tapfere, tugendhafte, tragische Helden, von „edlem Geblüt“ und „hohem 

moralischem Status“.593 Fludernik ordnet diese literarische Figur der englischen und 

französischen Literatur des 16. und 17. Jahrhunderts und damit einer kolonialen Phase zu, 

in der die fremden Völker nicht endgültig besiegt waren und noch eine reale Bedrohung 

darstellten. Rechnet man die schwarzen Helden der Sklavenstücke zu dieser Gruppe, so 

gehören sie gewissermaßen einer aussterbenden Spezies an. Das Gros der Sklavenfiguren 

besteht auch in den Stücken aus ungefährlichen und vor allem bemitleidenswerten „Edlen 

Wilden“, die in den folgenden Kapiteln näher untersucht werden. 

 

 

 
591 Eisenthal, Oronooko, S. 76. 
592 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 85. 
593 Vergl. Fludernik, Monika: „Der ‚Edle Wilde’ als Kehrseite des Kulturprogressivismus.“ In: Fludernik, 
Haslinger, Kaufmann (Hrsg.): Der Alteritätsdiskurs des Edlen Wilden. Exotismus, Anthropologie und 
Zivilisationskritik am Beispiel eines europäischen Topos. Würzburg: Ergon Verlag 2002, S. 161ff. 



  181
  
   
3.3. „Wißt ihr was ein Vater ist?“ – Die Universalisierung bürgerlicher Familienkonzepte 

 

Vergleicht man die übrigen Sklavenrollen, die den „Helden“ der Plantagen zahlenmäßig 

weit überlegen sind, so fällt an ihnen vor allem eines auf: Alle Plantagensklaven werden, 

anders als zu vermuten wäre, weniger über ihre Sklavenarbeit oder Demütigungen durch 

Weiße charakterisiert (auch solche Szenen kommen vor, sind aber relativ selten), als über 

Szenen, die sie in Interaktion mit ihren Verwandten, auf der Suche Angehörigen oder in 

Trauer diese zeigen. Das familiäre Umfeld, die Liebe, die sie für andere empfinden, spielen 

für die Charakterisierung dieser Figuren eine sehr große Rolle: Wir begegnen 

Familienvätern in Sorge um ihre Kinder, jungen Liebes- und Ehepaaren, die in getrennt 

wurden oder von missgünstigen Plantagenbesitzern drangsaliert werden, Kindern, die sich 

für ihre Eltern freiwillig versklaven lassen. Die Charakterisierung dieser schwarzen 

„Familienmenschen“ und ihrer verwandtschaftlichen Beziehungen ist sowohl für das hier 

transportierte Schwarzenbild als auch für die Darstellung und Bewertung der Sklaverei 

sehr aufschlussreich.  

Bereits in Steinsbergs frühem kleinen Negersklaven-Stück werden interessante Aspekte 

und Funktionen dieser familienlastigen Figurendarstellung deutlich: Thorat, Sulimas 

Ehemann, und sein Freund Zador treten zunächst anonym als „Erster“ und „Zweiter 

Sklave“ auf. Leonores erfolglose Suche nach ihrem Geliebten William ist für sie der 

Anlass, einander von ihren eigenen Familien, ihrer Erinnerung an die Heimat zu erzählen: 

„Was du von der Weissen [Leonore] erzähltest, die ihren Bräutigam verlohren hat, weckte 

mein Gefühl. – Zador, ich dachte itzt an mein Mädchen.“594 Der erste Sklave wurde von 

seinem eifersüchtigen Bruder an die Sklavenhändler verkauft und sehnt sich nach seinem 

in Afrika zurückgelassenen Vater. Auf der Plantage lebt er mit Frau und Kindern und 

beklagt sein Elend, das er durch die Verantwortung für die Familie noch erschwert sieht. 

Der zweite sorgt sich um seine Frau, die er in Afrika vermutet. Nachdem er auf diese 

Weise als liebender, treuer Ehemann exponiert wurde, erscheint Sulima und es folgt eine 

nicht sonderlich überraschende Erkennungsszene: Der Sklave ist ihr Mann Thorat, um den 

zu finden Sulima sich freiwillig in die Sklaverei begeben hatte. 

Das Schicksal dieses auf tragische Weise getrennten Paars und der Anblick ihres 

glücklichen Wiedersehens löst auch in den weißen Figuren des Stücks etwas aus: Die 

oberflächlichen (mit-)gefühllosen van Kerns erscheinen plötzlich geläutert und entwickeln 

einen Sinn für wahre Emotionen und Tugend. Sie schenken ihren Sklaven die Freiheit, 

                                                 
594 Steinsberg, Die Negersklaven, S. 13.  



  182
  
   

                                                

geben ihnen gleichzeitig aber die Möglichkeit, anstatt die Plantage zu verlassen, als 

Sklavenaufseher in den Kreis der Weißen „aufzusteigen“, was beide gerne annehmen. 

Aber woher kommt dieser plötzliche Gesinnungswandel?  

Die Liebes- und Familiengeschichten der beiden Männer führen dazu, dass das 

Pflanzerehepaar sie mit anderen Augen wahrnehmen kann: Statt bloßer Arbeitskräfte 

erkennen sie in ihren Sklaven Menschen, die ihnen gleich und ebenbürtig sind. Deren 

Beispiel macht sie zu mitfühlenden, besseren Menschen.595  

Viele der Motive, die Steinsberg nur in Kürze andeutet, werden bei anderen Autoren 

ausgeführt: So, wie sein Sklave Zador Mitleid mit der weißen Leonore empfinden kann, 

weil er deren Erfahrungen teilt, und wie sein Schicksal bei den weißen Sklavenbesitzer für 

Verständnis sorgt, so wird auch in vielen der anderen Plantagenstücke über 

Familienschicksale der Sklaven an Mitgefühl und Menschlichkeit der weißen Figuren 

appelliert.  

So ist auch in Kotzebues Negersklaven die Einbettung der Sklavenfiguren in einen 

familiären Zusammenhang von zentraler Bedeutung. Besonders auf William, den 

englischen Besucher der Insel, zeigen die Erzählungen des alten Sklaven Ayos große 

Wirkung: Auf Williams Nachfragen hin berichtet er anrührend von seiner Familie, von 

dem Liebesbeweis seines Sohnes Zameo (er verkaufte sich selbst und löste seinen Vater 

aus), davon, wie alle Familienmitglieder starben und er sich, nun ebenfalls als Sklave, ganz 

allein auf die Suche nach seinem letzten lebenden Sohn machte. Ayos’ Geschichte 

veranlasst William zu einer Grundsatzdiskussion mit John über die Sklaverei, die in der 

rhetorischen Frage gipfelt: „Wo ist das Zeichen, mit dem Gott sie zu Sklaven 

stempelte?“596 Auch hier eröffnet die Begegnung mit einem Schwarzen, der sich als 

Familienmensch offenbart und der andere an seinen Gefühlen Anteil nehmen lässt, die 

Möglichkeit, im schwarzen Gegenüber den Menschen zu erkennen. In der folgenden Szene 

beweisen Ayos und Zameo einander (und ihren weißen „Zuschauern“) wiederholt ihren 

„edlen“ Charakter und ihre gegenseitige Liebe, indem sie sich beide dem Plantagenbesitzer 

an des Anderen Stelle selbst als Sklave anpreisen. Die idealisierte Tugendhaftigkeit der 

„Negersklaven“ offenbart sich vor allem an ihrem selbstlosen Verhalten gegenüber ihren 

Verwandten. 

 
595 Diesem Effekt entspricht Schaers allgemeine Feststellung über die Funktion „exotischer“ Figuren im 
bürgerlichen Drama: „So verhilft der Natur-Mensch der ‚Natur’ des Zivilisationsmenschen zum 
Durchbruch.“ (Schaer, Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 18. Jahrhunderts, S. 178). 
596 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 34.  



  183
  
   

                                                

Dies ist auch in Grubenfels’ Negersklaven zu beobachten. Zwar müssen Lord Stufford und 

sein Diener John als Freunde der Schwarzen nicht mehr grundsätzlich von der 

„Menschlichkeit“ der Sklaven überzeugt werden. Doch erst der Anblick einer Familie, die 

in bei allem Leid grenzenlose Liebe und gegenseitige Aufopferung beweist, versetzt den 

Lord in die nötige „Rührung“ und Wut, um sich energisch für das Wohl der Sklaven 

einzusetzen.597 Dem alleinerziehenden Vater Xotilaqua kommt hier die Rolle zu, Lord 

Stufford von den grausamen Methoden des Plantagenverwalters zu berichten. Trotz seiner 

eigenen Probleme steht für ihn allein die Sorge um seine Kinder im Vordergrund: „Ich bat 

um Brod! Nicht für mich, sondern für meine Kinder, und sie versagten mirs. – 

„Abscheulich!“598, antwortet der Lord. 

Die Familiengeschichten dienen also als verbindender Kontext, in dem Menschen sich 

unabhängig von ihrer unterschiedlichen Hautfarbe, Kultur, Biographie und Machtposition 

ineinander hineinversetzen, sich verständigen und miteinander mitfühlen können.599 Liebe, 

Sorge und Trennungsschmerz zwischen Mann und Frau, Eltern und Kindern schaffen 

zwischen den schwarzen und weißen Figuren des Stücks eine emotionale und 

kommunikative Basis, die sogar zur Läuterung der Plantagenbesitzer und zur Aufhebung 

bzw. Humanisierung der Sklaverei führen kann. Und es ist anzunehmen, dass mit den 

Familien- und Eheszenen auch bei den Lesern und Zuschauern der Stücke eine ähnliche 

empathische Wirkung hervorgerufen werden sollte. Die Verlustgeschichten und 

Erkennungsszenen, standardisierte Hauptelemente in der Dramaturgie typischer 

Gebrauchsstücke des Zeitraums, dürften beim zeitgenössischen Publikum schon an sich 

einen großen Wiedererkennungswert gehabt haben. In den eigentlich „fremden“ Sklaven 

konnte der Theatergänger ihm ganz vertraute Figuren finden, die sich nur wenig von den 

sentimentalen „Liebhabern“ bzw. „Liebhaberinnen“, „Söhnen“, „Töchtern“ und 

„Hausvaterrollen“ anderer Rührstücke und Lustspiele unterscheiden.  

Diese Übertragung bekannter Handlungs- und Figurenmuster auf die Darstellung von 

Plantagensklaven dient zum einen also der Identifikation des europäischen Rezipienten, 

gleichzeitig aber auch als Folie, auf der die grausamen, unmenschlichen Seiten der 

Plantagengesellschaften umso stärker hervortreten. Die Sklaverei wird hier nicht „nur“ als 

Verbrechen an anonymen Gruppen bzw. ganzen Völkern dargestellt, sondern ganz konkret 

 
597 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 173. 
598 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 171. 
599 Das Prinzip des Lessing`schen Trauerspiels, das genau aus diesem Grund Identifikationsfiguren aus dem 
bürgerlichen Milieu in Szene setzt, wird hier also dahingehend abgewandelt, dass die eigenen, europäischen 
und bürgerlichen Werte und Lebensformen ebenfalls den Sklaven unterstellt werden.  



  184
  
   

                                                

in ihren zerstörerischen Auswirkungen auf Einzelpersonen und ganze Familienverbände 

gezeigt. 

Diese Funktionalisierung familiärer Szenen zur Sklavereikritik wird besonders an den 

deutschen Oronooko-Bearbeitungen deutlich. Denn Dalbergs bzw. Eisenthals 

Veränderungen am Southerne’schen Text betreffen gerade das Familienleben ihres 

Protagonisten. Anders als in der Vorlage, in der erst der Gedanke an seine zukünftigen 

Kinder, die nicht in Sklaverei geboren werden sollen, Oronooko revoltieren lässt, haben er 

und Imoinda in den deutschen Fassungen bereits ein gemeinsames Kind (das jedoch nicht 

in persona auftritt).600 Durch diesen kleinen Eingriff an der Vorlage verschärfen die 

deutschen Bearbeiter das Unrecht der Sklaverei, die hier nicht eine Liebesbeziehung oder 

heimliche Ehe, sondern eine kleine Familie zerstört und am tragischen Ende des Stücks 

einem Kind die Eltern nimmt. 

Kotzebue macht sich ebenfalls das emotionale und kritische Potential der Familienszenen 

bei der Sklavendarstellung zu Nutze: Dies wird in der ersten von zwei rührenden 

Erkennungsszenen deutlich, in der der Alte Ayos seinem Sohn Zameo begegnet. Glück und 

Trauer halten sich hier die Waage. Nachdem sie einander ihre leidvollen Erfahrungen 

während der Überfahrt und auf der Plantage geschildert haben, wünscht Zameo sich für sie 

beide eine alternative Szene des Wiedersehens: Statt unter den Augen und der Peitsche des 

Meisterknechts stellt er sich vor, in Afrika, in seiner eigenen Hütte und gemeinsam mit 

Frau und Kindern den „lieben Besuch“601 seines Vaters zu empfangen. Auf diese Weise 

wird der bloßen Rührung eine wehmütige und kritische Richtung gegeben; denn sowohl 

das Zuhause, als auch die Familie, die Zameo sich für das Wiedersehen wünscht, gibt es 

nicht mehr – als Folge von Sklaverei und Verschleppung.  

Auch Grubenfels zeigt eine Familie, die am Plantagenleben zerbricht: So präsentiert sich 

Xotilaqua dem englischen Lord im ersten Gespräch dieser beiden ungleichen Männer zwar 

als selbstloser Vater, dem das Leben seiner zwei kleinen Kinder wichtiger ist als das 

eigene, der ihnen aber weder ausreichend Schutz noch Essen bieten kann. Das familiäre 

Szenario dient also nicht nur dem Identifikationspotential der Sklavenfigur; mit seinem 

(zumindest angenommenen) „universalen“ Wiedererkennungswert lässt es die 

zerstörerische Wirkung der Sklaverei auch einem europäischen Publikum nachvollziehbar 

werden.  
 

600 Erst nach dessen Geburt hatte Oronookos Vater in Afrika die unerlaubte Liebesbeziehung der beiden 
entdeckt und daraufhin seinen Sohn aus Eifersucht an die europäischen Sklavenhändler verkauft. Vergl. 
Oronooko bei Dalberg bzw. Eisenthal: „Ein holdes Kind war das erste Pfand unserer Liebe.“ (Eisenthal, 
Oronooko, S. 42). 
601 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 79f. 



  185
  
   

                                                

Xotilaquas Sklavenschicksal verdammt ihn zu völliger Hilflosigkeit. An seiner Stelle 

nimmt sich der Lord der kleinen Familie an, rettet den Kindern das Leben, versorgt sie und 

verspricht ihnen seinen Schutz:  
Nakir: Ach, ich lag schon in der See! [...] Sagt mir doch, warum thaten sie das an mir armen 

Wurm, da ich doch keine Seele beleidigte? 

Lord: Sey ruhig! Sie sollen dir nichts mehr thun, du sollst bey mir bleiben, ich will dich 

versorgen. 

Nakir: Aber wo bleibt mein Vater und meine Schwester, die muß ich auch bey mir haben. 

Lord: Auch diese will ich zu mir nehmen! 

Nakir: Nun, so will ich laufen, und will es dem Vater sagen, daß wir alle drey bey dir seyn 

werden. 

Lord: Nein, du mußt hier bleiben, sonst könnten dich die Unmenschen wieder in ihre Gewalt 

bekommen. 

Nakir: So will ich da bleiben. Aber es geschieht doch meinem Vater und meiner Schwester 

nichts? 

Lord: Nein, guter Junge, ich will sie schützen.602

Lord Stufford erscheint hier als eine Art Ersatz- oder Übervater nicht nur für die beiden 

Kinder, sondern offensichtlich auch gegenüber Xotilaqua. Den jedoch enthebt er damit 

indirekt seiner familiären Aufgaben. Die zunächst idealisierten Familienbande werden in 

einem zweiten Schritt als äußerst fragil bloßgestellt: Der Familienvater ist trotz seiner 

Liebe und Aufopferungsbereitschaft nicht in der Lage, seine väterlichen Pflichten zu 

erfüllen (zu Beginn des Stücks ist sein Sohn dem Hungertod nahe, seine Tochter wird 

wegen Mundraubs zum Tode verurteilt und Xotilaqua kann beides nicht verhindern). Die 

negativen Auswirkungen der Sklaverei auf familiäre Strukturen werden äußerst subtil, aber 

sehr wirkungsvoll dargestellt: Indem sie das familiäre Rollengefüge durcheinander bringt 

und aufhebt, zerstört sie die Intimität und den Schutzraum der Familie; ihre Mitglieder 

werden voll und ganz der despotischen Gewalt des Herrschers über die Plantage 

preisgegeben. 

Dass derartige Spiegelungen und Fokussierungen des Sklavereisystems auf den privaten 

familiären Raum nicht nur eine Spezialität der Sklavenstücke waren, sondern auch in der 

Sklavereidebatte als rhetorische Mittel verwendet wurden, zeigt ein Blick auf 

abolitionistische Beiträge desselben Zeitraums. John Wesley, Gründer der methodistischen 

Freikirche etwa, geht in seinen Thoughts Upon Slavery von 1774 bereits denselben Weg. 

Seinen europäischen Lesern, die noch nie direkt mit der Sklaverei in Berührung gekommen 

sind, bringt auch er das Schicksal der Sklaven nahe, indem er ihnen die leidvollen 

 
602 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 193. 



  186
  
   

                                                

Geschichten getrennter und zerstörter Familien schildert: „You have seen them torn away, 

– children from their parents, parents from their children; husbands from their wives, wives 

from their beloved husbands, brethren and sisters from each other.“603  

Auch Herder weiß in seinen „Sklavenidyllen“ von Sklaven zu berichten, die sich für ihre 

Angehörigen freiwillig verkauften, und auch er appelliert über Familienszenen an das 

Gefühl seiner Leser: 
Als nun aber dieser Sohn den Vater in Ketten vorführen sah, welch eine Scene! Er stürzte sich 

ihm in die Arme, weinte Freudenthränen ihn retten zu können, ließ sich für ihn in die Eisen 

schlagen und blickte mit unglaublicher Genugtuung und Heiterkeit auf die Seinigen hin. Wer 

ward bei diesem Schauspiele nicht gerührt?604  

Und Zimmermann, der die Plantagensklaverei anders als Herder grundsätzlich gar nicht 

ablehnte und nur einzelne Verbrechen und ungerechte Zustände bemängelte, entrüstete 

sich 1810 vor allem über die Trennung von Familien: 
Bei diesen Verkaufungen ereignen sich dann nur zu häufig die traurigsten Szenen, Szenen, bei 

welchen nur allein ein Menschenhändler ruhig sein Cigarro raucht. Es ist nur zu wahr, so sehr 

auch B. Edwards es zu verhelen sucht, dass hiebei der Mann von der Frau, der Sohn vom 

Vater, die Tochter von der Mutter, Brüder und Schwestern barbarisch von einander gerissen 

werden. Alles Flehen der unglücklichen Schwarzen wird gewöhnlich nur mit der 

Ochsenpeitsche beantwortet.605

Ganz bewusst werden auch hier familiäre Strukturen als Brücke der Verständigung und 

Identifikation eingesetzt. Sie lassen in den fremden fernen Sklaven Menschen erkennbar 

werden, die die gleichen Lebensfragen, Gefühle und zwischenmenschlichen Beziehungen 

umtreiben, wie einen selbst. Ihr unfassbares Leid wird dadurch ein Stück weit auch für die 

Europäer erfahrbar. 

Die Charakterisierung der Figuren über ihre familiären Funktionen spielt also eine große 

Rolle, wenn es darum geht, Schwarze als ebenbürtige Wesen darzustellen. Gerade diese 

vermeintlich universellen familiären Lebensformen, die zu mitmenschlichem Engagement 

aufrufen sollen, entpuppen sich bei näherer Betrachtung jedoch als historisch und 

gesellschaftlich äußerst kontingente, eingeschränkte Konzepte. Sowohl in der 

darstellerischen Beschränkung der Familie auf maximal drei Generationen und direkte 

Verwandtschaftsgrade entsprechen die Familienszenen auf den Plantagen vor allem einem 

Familienbild, wie es sich in Deutschland erst in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts 

und im Zusammenhang mit einem erstarkenden, an Selbstbewusstsein gewinnenden 

 
603 Wesley, John: Thoughts upon Slavery. 1774. Zitiert nach Craton, Slavery, Abolition and Emanzipation, S. 
215-217. 
604 Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 137. 
605 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten Entdeckungen, S. 105. 



  187
  
   
Bürgertum herausbildete. Dessen emotionale Aufladung und kulturelle wie politische 

Aufwertung der Familie klingt besonders deutlich aus folgender, ebenfalls von Dalberg 

bzw. Eisenthal der Vorlage hinzugefügten, Textstelle, in der Oronooko gegenüber Imoinda 

beteuert: „Diese kleine Erdscholle, worauf du stehest, hat mehr Werth für mich, als das 

weit ausgedehnte Reich meines Vaters. – Hier herrsche ich über ein tugendhaftes Herz, 

dessen Werth Könige so selten kennen. Deine Liebe ist mein Reich, dein Herz mein 

Thron.“606 Auch der resignierte Rückzug des Bürgertums ins Private gegen Ende des 

Jahrhunderts deutet sich hier bereits an. 

Die engagierte, politisch motivierte Darstellung der Schwarzen als „Gleiche“ geht also vor 

allem auf Kosten eines Bewusstseins für fremde Kulturen im Sinne völlig eigener 

Weltanschauungen. Sie ist zugleich ein Beispiel für den universalen Geltungsanspruch 

bürgerlicher Tugend- und Lebenskonzepte. Die Grenzen zwischen der bloßen Projektion 

eigener Ideale und Werte, die sich an den Familiendarstellungen der Sklavenstücke 

nachweisen lassen, und den missionarischen bzw. kulturimperialistischen Bemühungen, 

diese aktiv bei anderen Völkern zu verbreiten, waren fließend. So lobt Zimmermann in der 

oben bereits zitierten Schrift die Erfolge der „Mährischen Brüder“-Missionare, die aus den 

Sklaven nicht nur „fleißige Diener und Arbeiter“, sondern auch „redliche Bürger“607 

gemacht hätten: Die Schwarzen seien unter ihrem Einfluss „gute Hausväter, und sogar von 

vormaligen Polygamen in treue Eheleute umgeschaffen“608 worden. 

 

 

3.4. Unterwerfungs- und Überlegenheitsgesten: Die Vorwegnahme kolonialistischer 

Rhetorik 

 

Doch nicht nur über die Universalisierung eigener europäischer bzw. bürgerlicher 

Tugendideale und Familienbilder wird das eigentlich egalitäre Schwarzenbild der 

Sklavenstücke in gewisser Hinsicht unterlaufen und relativiert. Auch ganz konkret werden 

Formen der Unterwerfung und Vereinnahmung dargestellt. So sind auch in den 

Plantagensklavenrollen trotz aller wiederholten Gleichheitsparolen Tendenzen einer 

erneuten Abwertung der Schwarzen und Entwürfe neuer Abhängigkeitsverhältnisse zu 

beobachten. 

                                                 
606 Eisenthal, Oronooko, S. 51. 
607 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten Entdeckungen, 2. Teil, S. 114. 
608 Ebd. 



  188
  
   

                                                

Besonders auffällig ist in diesem Zusammenhang die Art und Weise, wie in den Plantagen- 

und Revolutionsstücken das Verhältnis der Sklaven zu den „guten Weißen“ dargestellt 

wird. Bei diesen handelt es sich meist um Europäer, die sich nur zu Besuch auf der 

Plantage befinden, und die sich, anders als die bereits abgestumpften Plantagenbesitzer und 

-aufseher, vom sich ihm zeigenden Leid und Unrecht schwer erschüttert zeigen. Die 

Sklaven ihrerseits setzen in diese weißen Besucher all ihre Hoffnung. In ihren 

Begegnungen, in denen die Sklaven ihre leidvollen Geschichten erzählen und um Trost 

und Hilfe bitten, kommt es zwischen beiden Parteien immer wieder zu aufeinander 

bezogenen Unter- bzw. Überlegenheitsgesten: Die Sklaven zeigen Demut, Bewunderung 

und begeben sich den guten Weißen gegenüber freiwillig in Abhängigkeit oder sogar 

erneute Unfreiheit; die Weißen präsentieren sich ihrerseits nur zu gerne als verlässliche 

Retter, überlegene Ratgeber oder fürsorgliche Patriarchen. 

Angedeutet werden diese freiwillig eingegangenen Unterordnungen bereits in Steinsbergs 

frühem Sklavenstück: Hier entscheiden sich Throat und Zaduc, nachdem die van Kerns 

sich doch noch als menschliche Herren entpuppt haben, aus freien Stücken dafür, auf deren 

Plantage zu bleiben und weiterhin für sie zu arbeiten. Auch in Grubenfels’ Negersklaven 

wird Xotilaqua am Ende befördert und vom Sklaven zum Plantagenvorsteher ernannt. 

Gegenüber dem Lord zeigt er sich dankbar für diese Ehre, ohne seinen früheren Wunsch 

nach Freiheit überhaupt noch mal zu erwähnen. Der Widerspruch zu seinem kühnen 

Auftreten gegenüber dem Lord im ersten Akt („Ich war ein freygeborner Mann, ehe die 

Engländer mich zum Sklaven machten.“609) ist groß, wird aber in der allgemeinen 

Schlussharmonie nicht thematisiert. Eine anonyme Gruppe von „Negern“ tritt sogar nur in 

der letzten Szene auf, um dem Lord „zu Füßen“ zu fallen und ihn vor seiner Abreise zu 

segnen.610 Selbst in dem Moment also, in dem „das Gute“ siegt und Unrecht bestraft und 

beseitig wird, bleibt das ursprüngliche Kräfteverhältnis bestehen: auf der einen Seite der 

Weiße als aktiver, handelnder Part, auf der anderen der Schwarze als Objekt seiner 

Entscheidungen. Das Sklavereisystem als Ganzes wird nicht angetastet.  

Kotzebue etabliert in seinen Negersklaven die Demuts- und Verantwortungsbezeugungen 

zwischen Herr und Sklave zum zentralen Motiv. Auf seiner Plantage werfen sich ständig 

gepeinigte Sklaven vor den Weißen in den Staub. Es beginnt mit Ayos, der als Bittsteller 

den ungleichen Brüdern John und William seine Lebens- bzw. Familiengeschichte 

vorträgt, sich vor John niederwirft und auch verbal seine Demut bekundet: „Ich küsse den 

 
609 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 169. 
610 Vergl. Grubenfels, Die Negersklaven, S. 217ff. 



  189
  
   

                                                

Staub unter deinen Füssen.“611 Zwar gelingt es ihm damit nicht, Johns ablehnende Haltung 

zu durchbrechen; der gerade erst angereiste William jedoch zeigt sich tief bewegt und 

kauft Ayos und seinen Sohn Zameo frei. Auch hier zeigt Zameo die typischen 

Unterwerfungsgesten:  
Zameo (umfaßt Williams Kniee): Wer durch Wohlthaten fesselt, der bedarf keiner Ketten. Du 

hast mich frey gelassen, und ich bin dein Sklave auf ewig; mit gebundenen Armen hätt ich 

entlaufen können, aber du fesseltest mein Herz – ich weiche nimmer von dir!612

Dass diese Demutsbezeugungen zumindest indirekt und wahrscheinlich unbeabsichtigt 

trotz aller deutlich formulierten, abolitionistischen Stellungsnahmen auch zu einer 

Marginalisierung der Sklavereiproblematik führen, soll hier nur erwähnt und später 

ausführlicher diskutiert werden (vergl. Kapitel V.1). An dieser Stelle ist im Hinblick auf 

Figurendarstellung und das damit verbundene Schwarzenbild von Interesse, dass die 

männlichen Sklavenrollen bei Steinsberg, Grubenfels und Kotzebue im Moment ihrer 

Freiheit allesamt ihr Dienst- und Abhängigkeitsverhältnis von einem Weißen aus eigenem 

Willen fortsetzen.613  

Das harmonische Verhältnis, das die Plantagenstücke zwischen Schwarzen und Weißen 

auf diese Weise entwerfen, funktioniert also nur mit guten, menschlich agierenden Herren 

und mit Sklaven, die freiwillig auf Freiheit und Unabhängigkeit verzichten. Tun sie das 

nicht, bekommen wir es mit einem anderen und äußerst negativen Schwarzentypus zu tun – 

mit den wilden, brutalen Rebellen, die im Folgekapitel genauer untersucht werden sollen. 

Mit dem idealisierten Machtgefälle zwischen Sklaven und europäischen Beschützern 

liefern die Plantagenstücke Argumente für neue Formen der Unterdrückung. Vor allem, 

wenn die unterlegenen und unterwürfigen Schwarzen zu Kindern und die Weißen zu 

Vaterfiguren stilisiert werden, klingt vor allem in den späteren Sklavenstücken die 

kolonialistische und missionarische Rhetorik an, die im 19. Jahrhundert zunehmend das 

Verhältnis der Europäer zu den Afrikanern prägen und die Sklavereidebatte ersetzen sollte. 

So widmet Kotzebue eine ganze Szene dem Auftritt eines Sklavenkollektivs, das in seiner 

Größe und Anonymität im Hinblick auf die allen Sklaven zugewiesene Rolle noch 

aufschlussreicher ist, als die schwarzen Einzelfiguren. Die Negersklaven erscheinen zu 

Beginn des zweiten Akts auf „einem großen Feld“, Zuckerrohr schneidend und „nach einer 

 
611 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 28. 
612 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 89. 
613 Dieses äußerst beliebte Motiv der freiwilligen Sklaverei war weniger ausgeprägt auch schon bei den 
schwarzen Begleiterrollen festzustellen und funktioniert in gewisser Weise parallel zum Heirats- und 
Ehemotiv, das bei den schwarzen Frauenfiguren für ein Verhältnis dauerhafter Abhängigkeit gegenüber 
einem Weißen sorgt. 



  190
  
   

                                                

einfachen und rührenden Melodie“ ihr „Sclavenbrod“614 besingend. William, der Zeuge 

ihrer Klagen wird, verwickelt die Sklaven in ein Gespräch über ihre Erfahrungen und 

Leidensgeschichten. Sie zeigen ihm ihre Wunden, berichten ihm, wie sie 

gefangengenommen, verkauft oder auf die Sklavenschiffe gelockt wurden, wie man sie 

brandmarkte und folterte.615 Als bildlicher Ausdruck und als Zeugen des Leids sollen sie 

nicht nur William, sondern auch dem europäischen Publikum Informationen über Sklaverei 

und Sklavenhandel vermitteln und Rührung, Mitleid und Empörung hervorrufen. 

Doch William erfährt in dieser Begegnung auch von einem glücklicheren Plantagenleben, 

als noch nicht John, sondern sein und Williams Vater Oberhaupt der Plantage war: 
Truro: Hier pflegte er immer zu sitzen, und die Arbeit zu überschauen. Wer unter uns dann 

irgend ein Anliegen auf dem Herzen trug, der kam, und sagte es gerade heraus, mit 

bescheidener Zuversicht; da wurde ihm immer geholfen.616

Am Grab dieses vorbildhaften Patriarchen, das sie selbst geschmückt haben, preisen die 

Sklaven nostalgisch die Wohltaten des Verstorbenen und flehen ihn um Beistand an. 

Bezeichnend betiteln sie ihn dabei als „unser aller Vater“617 und machen sich damit selbst 

zu seinen Kindern. Die Kindlichkeit ist in mehrerlei Hinsicht entscheidendes 

Gestaltungsmerkmal dieser Sklavengruppe. Sie werden als unschuldige, unmündige Wesen 

dargestellt, die der Anleitung und Entscheidungsgewalt eines Weißen bedürfen. 

Das trifft umso mehr auf das Verhältnis zu, in das sie sich selbst gegenüber William 

begeben: Als sie in seinen Tränen seinen guten Charakter erkennen, ernennen ihn zu ihrem 

Herren und Besitzer ihrer Wahl: „Sey du unser Herr!“618 Dieselbe Demutsgestik, die 

bereits an schwarzen Einzelfiguren festgestellt wurde, ist also auch hier erkennbar und ein 

bestimmendes Merkmal der Figurenkennzeichnung. Und William akzeptiert bereitwillig 

die Verantwortung, die ihm die Sklaven da antragen: 
Alle: Da ist Er! (sie springen auf und umringen ihn)  

Sey du unser Herr! 

Will: Ich danke euch Kinder! Ich will euer Schicksal zu erleichtern suchen.619  

Ganz automatisch begibt er sich in die Rolle eines Vaters und bezeichnet die Sklaven als 

seine „Kinder“. Auch in Truros Charakterisierung tragen seine Landsleute die Züge 

harmloser, gehorsamer Kinder, die mit wenig bereits zufrieden sind: 

 
614 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 53. 
615 Vergl. Kotzebue, Die Negersklaven, S. 62ff. 
616 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 55. 
617 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 64. 
618 Kotzebue, Negersklaven, S. 65. 
619 Kotzebue, Negersklaven, S. 65.  



  191
  
   

                                                

Truro: Das thaten die armen Neger aus Lieb und Dankbarkeit. Die Natur gab ihnen ein Herz 

und Blumen, sonst haben sie nichts. [...] Der Neger bedarf so wenig zu Freude. Gebt ihm einen 

Dudelsack und ein Glas unverfälschten Rum, so arbeitet er Wochenlang ohne Murren.620

Das Schwarzenbild, das Kotzebue hier entwirft, ist nicht nur ein Gegenprogramm zum 

wilden und rebellischen Sklaven, sondern unterscheidet sich auch signifikant von den 

„edlen Helden“: In ihrer Unterwürfigkeit und Hilflosigkeit haben diese Sklaven nichts von 

Stolz und Ehrgefühl und obwohl auch sie als äußerst tugendhaft dargestellt werden, fehlt 

ihnen die Kraft, mit kritischen Äußerungen und konsequentem Verhalten das 

Herrschaftssystem ihrer Peiniger ernsthaft zu gefährden. 

Vor allem in ihrer Kindlichkeit nehmen Kotzebues Sklavenfiguren ein wichtiges 

Charakteristikum des europäischen Schwarzenbildes im 19. Jahrhundert vorweg. 

So preist Zimmermann 1810 die „kindliche Liebe“621 der Schwarzen, die er sonst auch 

gern als faul, unkultiviert und viel zu leidenschaftlich charakterisiert. Weißen 

Plantagenbesitzern, die von harten Methoden Abstand nehmen, denkt er die Rolle des 

Vaters zu:  
Mag es daher wahr seyn, dass mehrere edeldenkende Herren die Freude genießen, gleich dem 

braven William Young, auf ihren Pflanzungen keine durch harte Strafen gefurchte 

Negerrücken zu sehen; vielmehr von ihren Leibeigenen triumphierend eingeholt zu werden, an 

ihren Lustpartien und Tänzen freundschaftlich Theil zu nehmen, und von ihnen wie ein Vater 

angesehen zu werden.622

Auch Ehrmann, Verfasser eines Geographischen Lesebuchs für alle Stände, zieht 

Vergleiche mit Kindern heran, um die Eigenschaften der Afrikaner zu beschreiben. Dass er 

diese als „rohe Naturkinder“623 bezeichnet, ist Teil seiner stufenförmig aufgebauten 

Zivilisationstheorie; die afrikanischen Völker werden im Vergleich zum europäischen 

Abendland auf einer niedrigeren Stufe verortet, die nicht nur im übertragenen Sinne, 

sondern auch psychologisch mit einem kindlichen Bewusstseinsstadium gleichgesetzt 

wird. Vor allem der „kindische Aberglaube“ des „Fetischdiensts“ beweist laut Ehrmann, 

dass die Afrikaner „noch in Rücksicht der Aufklärung in einem Stande einfältiger Kindheit 

leben, und im Denken noch nicht so weit vorgeschritten sind, dass sie sich ein eigenes 

Religionssystem bilden oder ein anderes, das einiges Nachdenken erforderte, annehmen 

könnten.“624  

 
620 Kotzebue, Negersklaven, S. 54-56. 
621 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten Entdeckungen, S. 133. 
622 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten Entdeckungen, 2. Teil, S. 22ff. 
623 Ehrmann, Neueste Länder- und Völkerkunde, S. 77. 
624 Ehrmann, Neueste Länder- und Völkerkunde, S. 45. 



  192
  
   

                                                

Noch in den 1830er Jahren greift Hegel die Vergleiche zwischen Afrikanern und Kindern 

auf und arbeitet sie in der Philosophie der Weltgeschichte in seine Theorie einer sich 

dialektisch entwickelnden Geschichte des menschlichen Geistes ein: Afrika ist bei ihm 

„das in sich gedrungene Kinderland, das jenseits des Tages der selbstbewussten Geschichte 

in die schwarze Farbe der Nacht gehüllt ist.“625 Den Afrikanern fehlen (noch) 

geschichtliches Interesse und Bewusstsein, der Wille und die Fähigkeit zur Veränderung, 

um an der Weltgeschichte teilzunehmen und wirkliche Menschen zu werden: „Der Geist 

aber soll nicht auf diesem Punkte, in diesem ersten Zustande stehen bleiben. [...] Der 

Mensch ist erst dann Mensch, wenn er das Gute weiß, den Gegensatz kennt, sich entzweit 

hat.“626

Diese Diskussion der Schwarzenthematik im Zusammenhang mit universal angelegten 

Welt- und Geschichtsbetrachtungen, in denen kulturelle und ethnische Unterschiede zu 

unterschiedlichen Stadien weltgeschichtlicher Prozesse und Facetten eines universalen 

Vernunftprinzips überhöht werden, sorgte so bereits für ambivalente Brechungen des 

Schwarzenbildes. Die „Kindlichkeit“, die die genannten Autoren den Schwarzen zuweisen, 

kann wie bei Kotzebue zunächst als positive Eigenschaft wirken, impliziert aber immer 

auch einen Mangel und Rückständigkeit gegenüber den Europäern. 

Kolonialistisch aufladen und funktionalisieren lässt sich das kindliche Schwarzenbild im 

19. Jahrhundert dann, wenn diese als Aufforderung zur Mission, aufklärerischen und 

zivilisatorischen „Bildungsmaßnahmen“ verstanden werden. Ehrmann etwa fordert ganz 

konkret „Unterricht und Belehrung“ der „Neger“, um zu einer „zweckmäßigen 

Entwickelung ihrer natürlichen Anlagen“627 zu gelangen. Was mit „zweckmäßig“ gemeint 

ist, wird an anderer Stelle deutlich:„Alles was aus dem Pflanzenreiche zur Fristung und 

Verschönerung des Menschenlebens gehört, wächst in Afrika in reichstem Überflusse, oder 

könnte wenigstens gebaut werden, wenn hier nicht aller Feldbau noch in der rohesten 

Kindheit wäre.“628 Dann ließe sich in Afrika so viel Essen erwirtschaften, „dass im 

Nothfalle noch mehrere europäische Länder damit versehen werden können.“629 Der 

argumentative Zusammenhang vom Bild des kindlichen Schwarzen, dem auf eine höhere 

Zivilisationsstufe verholfen werden muss, pädagogischer Rhetorik und kolonialistischen 

Bemührungen um eine territoriale Aufteilung Afrikas ist hier überdeutlich. 

 
625 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Band I. Die 
Vernunft in der Geschichte. Hamburg: Felix Meiner 1994, S. 124. 
626 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, S. 218. 
627 Ehrmann, Neueste Länder- und Völkerkunde, S. 58f. 
628 Ehrmann, Neueste Länder- und Völkerkunde, S. 22. 
629 Ebd. 



  193
  
   

                                                

Auch diese Wendung kündigt sich in den Sklavendarstellungen der Plantagenstücke bereits 

an. Aus den schwarzen Kindern werden Schüler, aus den weißen Vaterfiguren Lehrer, die 

Übergänge sind fließend. 

So sind viele der „edlen wilden“ Sklaven bei näherer Betrachtung gar keine „Wilden“ 

mehr – im Gegenteil: Die meisten der schwarzen Hauptfiguren haben europäische Bildung 

und Erziehung genossen und sind dadurch gegenüber ihren unzivilisierten 

Leidensgenossen im Vorteil. Die „Helden“ Oronooko und Quito etwa wurden schon in 

Afrika von europäischen Missionaren unterrichtet; Tado, mit seinem weißen Freund 

Donald aufgewachsen und erzogen, ist ohnehin mehr Europäer als Afrikaner, was er häufig 

betont. 

Auch Grubenfels’ Xotilaqua entpuppt sich als „europäisierter“ Sklave, wie der Lord bei 

seiner Wahl des neuen Plantagenvorstehers begründet: „Weil du der englischen Sprache 

mächtig bist, und wie mir Blickert sagte, schreiben und lesen kannst, auch die Rechnung 

wohl verstehest. [...] Ich suche einen Menschen, und den hab ich in Xotilaqua 

gefunden.“630 Der Unterricht, den Xotilaqua bereits in Afrika von einem Engländer bekam, 

ist für seine Beförderung der ausschlaggebende Faktor. Sogar die Menschlichkeit631, die 

der Lord so an Xotilaqua bewundert und hervorhebt, ist hier nicht der Vorteil des 

unzivilisierten Wilden gegenüber dem depravierten Europäer, sondern ebenfalls dem 

Erfolg seines englischen Lehrers zuzuschreiben, der ihm „richtig denken und empfinden“ 

beibrachte.632 Statt also als Mittel ernsthafter Selbstkritik, fungieren diese schwarzen 

Schüler und unechten Edlen Wilden der Plantage sogar als Bestätigung europäischer 

Zivilisation und kultureller Errungenschaften. 

Am detailliertesten wird ein solches schwarz-weißes Schüler-Lehrer-Verhältnis in Kratters 

Sklavin zu Surinam dargestellt. Der junge Quacko passt mit seiner freiwillig gewählten 

Abhängigkeit genau ins oben entworfene Sklavenbild und zeigt darüber hinaus interessante 

Parallelen zu den schwarzen Begleitern der Heimkehrerstücke. 633  

 
630 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 218. 
631 Man vergleiche beispielsweise folgende Passage:  
Xotilaqua: Sonderbar? Bey uns inst es Pflicht, dem Feind zu verzeihen; was bey euch Pflicht ist, weiß ich 
nicht. 
Lord: Du denkst edel! 
Xotilaqua: Nur menschlich, Sir. Bey uns ist menschlich seyn kein Verdienst, das sind wir unsern Mitbrüdern 
schuldig. (Grubenfels, Die Negersklaven, S. 172). 
632 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 168. 
633 Im Laufe des Stücks übernimmt Quacko weitere Eigenschaften, Rollen und Funktionen, die er mit 
Kotzebues Cottica und Xuri, Sodens Ramizan oder Klährs Orat gemein hat. Auf der persönlichen Eben wird 
Quacko zu Stedmanns Vertrautem und berät ihn bei seinen Bemühungen um Cery. Mit seinen heimlichen 
Bemühungen um das Wohl seines Herrn wird er zugleich zum Vermittler und hat maßgeblichen Anteil am 
glücklichen Ausgang der emotionalen Verstrickungen: Nachdem er bei den übrigen Sklavensoldaten Geld für 



  194
  
   

                                                                                                                                                   

Bereits zu Beginn des Stücks trägt er die typischen Rollenzuschreibungen des kindlichen 

Schwarzen, wie seine Herrin Auguste betont: „Quacko, du verdientest nicht mein Sklave, 

du verdientest mein Sohn zu sein.“634 Gleichzeitig kämpft er in Stedmanns Truppe gegen 

die Rebellen. Während der Auseinandersetzungen hatte er sich vor allem durch 

überdurchschnittlichen Eifer und selbstlosen Verzicht hervorgetan und auch in schwierigen 

Situationen Stedmann immer mit Essen und Wasser versorgt: 
Stedmann: Wir litten anderthalb Tage bei starken Märschen den quälendsten Hunger. Der 

vorsichtige Quacko hatte ein schönes Stück Zwieback im Hinterhalt. Er bracht’ es mir. Durch 

keine Vorstellung war der eigensinnige Mensch zu bewegen, die Hälfte, auch nur einen Bissen 

davon zurück zu nehmen. [...] Wir lechzten in einem beinahe tödlichen Durste. Mit unsäglicher 

Mühe sammelte Quacko den Thau von den wilden Kokosblättern, und brachte die Hälfte einer 

Flasche zusammen. Auch mit Schlägen wär’ er nicht dahin zu bringen gewesen, mit diesem 

kostbaren Labetrunk nur die Lippen zu benetzen.635

Schon dieser Bericht erinnert stark an die abenteuerlichen und heldenhaften Geschichten, 

mit denen die Heimkehrer ihren Familien ihre schwarzen Begleiter vorstellen. Und auch 

sein Verhalten gegenüber Auguste und Stedmann zeigt in seiner Anhänglichkeit und 

Hingabe Züge eines „treuen Dieners“, der schon in den Heimkehrerstücken als 

bestimmendes Rollenmuster identifiziert werden konnte. Als Auguste seine Aufopferung 

mit der Freiheit belohnen will, wehrt Quacko sich nach Kräften; die Tugend seiner 

mütterlichen Herrin provoziert ihn dazu, dienen zu wollen.636 In Freiheit dagegen fürchtet 

er, seinen Lebenssinn zu verlieren, denn der besteht allein in seinem Dienst bei Auguste.637  

Doch Auguste und Stedmann kennen Quackos Bedürfnisse besser als er selbst und so 

bringen sie ihn gegen seinen Willen zumindest ein Stückchen voran in Richtung 

Emanzipation. Quacko wird an Stedmann übergeben. Der lässt ihn frei, erlaubt ihm jedoch, 

bei ihm zu bleiben und ihn nach Europa zu begleiten.638 Quackos Freude darüber, doch 

nicht in die völlige Freiheit „verstoßen“ zu sein, macht einmal mehr deutlich, wie 
 

Cery gesammelt, sich sogar selbst auf dem Sklavenmarkt den Käufern angepriesen hatte, sind es seine naiven 
Äußerungen, die Auguste schließlich bewegen, Cery, ihre Konkurrentin um Stedmanns Liebe, freizukaufen 
und diesem zu schenken. In Stedmanns Reaktion auf Quackos selbstloses Handeln klingt bereits die 
Ausnahmestellung an, die den schwarzen Begleitern in den Heimkehrerstücken zukommt und sie zu 
positiven Kontrastfolien einer weitgehend als selbstsüchtig und moralisch degeneriert wahrgenommenen 
Menschheit macht: „Ich bringe einen Freund mit, wie sich so leicht kein Mensch in der Welt eines edleren 
Freundes rühmen kann!“ Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 147. 
634 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 30. 
635 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 30f. 
636 „Ich will dir angehören. So bin ich freier als frei. Was fehlt mir bei dir? [...] Glaube mir, ich thue mir was 
darauf zu gute, daß ich dir angehöre, der besten, der schönsten Frau in ganz Surinam.“ Kratter, Die Sklavin 
zu Surinam, S. 31. 
637 „Ach, nie werd’ ich dir mein letztes Stückchen Brod bringen, nie den Thau von Kokosblättern für deinen 
Durst sammeln, nie mein Leben zur Rettung des deinen wagen können!“ Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 
31f. 
638 Vergl. Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 33. 



  195
  
   

                                                

grundlegend die Schwarzenrollen von einseitigen Abhängigkeitsverhältnissen bestimmt 

sind. Auch ohne offiziellen Sklavenstatus werden Dienerschaft und Unterwerfung nicht 

nur gefordert, sondern den Schwarzen sogar als Wesensmerkmal bzw. natürliches 

Bedürfnis unterstellt. „Wie (werde ich) dir dankbar und gehorsam seyn – nur für dich 

leben, nur dir Freude und Vergnügen zu machen suchen!“  

Quacko wird im Verlauf der Handlung Stedmanns Gehilfe, er geht ihm bei seinen 

botanischen Untersuchungen zur Hand, begleitet ihn auf Forschungsreisen, beschafft ihm 

die seltensten Pflanzen und fertigt Skizzen davon an. Vom Beginn ihrer „Freundschaft“ an 

begeistert Quacko die Aussicht auf das, was er bei Stedmann alles lernen kann: „Was werd 

ich nicht alles lernen von dir!“639 Genauso gerne fügt Stedmann sich in die Rolle des 

Lehrers und Meisters und ist begeistert über die Auffassungsgabe seines Schülers: 
Auguste: Ich erstaune über die großen Fortschritte, die der Junge unter Ihrer Anleitung in so 

kurzer Zeit gemacht hat. – 

Stedmann: Ich zweifle, ob ohne ihn etwas von Bedeutung zu Stande gekommen wäre. [...] 

Durch alle Arten von Arbeit ermüdet, wendete er doch oft noch die Hälfte der Nacht dazu an, 

Pflanzen zu trocknen, Insekten zu ordnen, und Vögel auszustopfen.640

Wie in anderen Sklavenstücken kommt hier wiederum eine Figurenkonstellation zum 

Tragen, die bereits als „Pygmalion“-Motiv beschrieben wurde. Unabhängig von seiner 

natürlichen Tugend fasziniert der Schwarze als weißes Blatt Papier, das der gute Weiße mit 

seinem Wissen, seinen eigenen Idealen und Überzeugungen ganz nach seinem Willen 

beschreiben kann. Gegenüber seinem weißen „Lehrer“ befindet er sich nicht nur in 

einseitiger Abhängigkeit oder Unterlegenheit – er ist seine Kreatur: „Er ist zum Theil mein 

Werk. Ich liebe ihn, wie meinen Sohn. Auf sein Herz bin ich stolzer, als es je der Reiche 

auf seine Millionen, der Künstler auf das vollendetste seiner Meisterwerke seyn kann.“641  

Anders als die weiblichen „pädagogischen Versuchsobjekte“, wird Quacko aber nicht 

erzogen, um sich in einer europäische Gesellschaft integrieren oder einheiraten zu können. 

Er wird zur effizienten, nutzenbringenden Arbeitskraft ausgebildet, in seiner 

Unselbständigkeit und Abhängigkeit jedoch belassen. Damit lässt sich Stedmanns 

erzieherisches Projekt analog zu den kolonialen Ambitionen der europäischen Mächte 

lesen, mit missionarischer, pädagogischer und zivilisatorischer Einflussnahme die 

Menschen in Afrika (und nicht mehr auf amerikanischen Plantagen) zur Arbeit und zur 

Abhängigkeit zu erziehen. 

 
639 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 33. 
640 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 72f. 
641 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 74. 



  196
  
   
4. „Ein Tyger, wenn er gezwungen ist, zu hassen.“642 - Sklaven II  

 

Nur das bedenket, dass die Menschen mit allen prahlenden Vorzügen ihres Geistes dennoch 

im Stande sind, wegen einer dunkleren oder helleren Gesichtsfarbe ihre und Anderer Seligkeit 

zu zerstören. [...] Sie haben noch nicht gelernt, menschlich gegen Menschen zu seyn. Sie 

haben noch nicht gelernt, Gottes Ebenbild in einem Antlitze wieder zu finden, welches 

schwärzer als das ihrige ist.643

 

4.1. Rollenbeschreibungen: Rächer, Revolutionäre, Intriganten 

 

Nicht alle Sklavenrollen sind so „sympathisch“ gestaltet, wie die Sklaven, die als 

Familienväter und Liebhaber, als tragische Helden oder als hilflose Wesen um Mitleid und 

Hilfe flehen. Im letzten Kapitel konnte gezeigt werden, wie sich auch und gerade hinter 

dieser auf den ersten Blick positiven und wohlwollenden Darstellungsweise dann doch 

gegen „die Schwarzen“ gerichtete Abwertungsstrategien verbergen. Im Zusammenhang 

mit der Thematisierung und Dramatisierung von Sklavenaufständen erscheinen nun 

weitere Sklaventypen auf der Bildfläche: Intrigant, böse, gewalttätig und bedrohlich, lassen 

diese sich nicht in das Bild des als „gleichartig“ markierten, aber unterlegenen Schwarzen 

integrieren.  

Bei der Betrachtung dieser Rollen wird zwischen durchgängig negativ charakterisierten 

Figuren (typischen Antagonistenrollen) auf der einen Seite und auf der anderen Seite den 

Sklaven zu differenzieren sein, die sich erst im Laufe des Stücks und durch äußere 

Einwirkung zu gefährlichen Rebellen und Gegenspielern der Protagonisten entwickeln.  

In die erste Kategorie gehören beispielsweise Babekan und Conjo Hoango in Körners 

Kleist-Dramatisierung Toni644, deren Racheplan gegen „die Weißen“ auch vor 

Unschuldigen nicht Halt macht. Auf eindrückliche Weise repräsentiert dieses düstere 

Gespann einen neuen Rollentypus, dem sowohl Intriganz und Hinterlist als auch grobe 

Kraft, zerstörerische Wut und Grausamkeit zugeschrieben wird: So ist dem Zuschauer oder 

Leser hier von Anfang an und viel eindeutiger als in der Kleistschen Vorlage klar, dass 

Babekan mit Gustav ein falsches Spiel treibt, um ihn in Conjos Arme zu treiben. Ihre 

Waffe ist die List, doch das macht sie nicht weniger gefährlich. Conjo und seine 

                                                 
642 Nesselrode zu Hugenpott, Freyherr von: Zamor und Zoraide. Ein Schauspiel in drey Aufzügen vom Kuhr-
Pfälzischen Kammerherrn Freyherr von Nesselrode zu Hugenpott. Offenbach am Mayn, gedruckt und zu 
finden bey Ulrich Weiß, 1778, S. 54. 
643 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 34f 
644 Körner, Theodor: Toni. Drama (ca. 1812). In: Reclams Universal Bibliothek. Nr. 157. Leipzig: Reclam 
1869. 



  197
  
   

                                                

„schwarzen Banden“645 kämpfen, wie in Tonis angstvollen Schilderungen deutlich wird, 

mit martialischen Waffen, die als „Negerkeulen“646 bezeichnet werden, und größter 

Brutalität. 

Mit Intrige, doppeltem Spiel und skrupelloser Gewalt geht auch Halu in Döhners Die 

Neger gegen seine Gegner vor, zu denen neben den weißen Plantagenbesitzern auch der 

Sklave Omar gehört. Obwohl als Nebenrolle mit geringem Umfang angelegt und wenig 

ausgestaltet, zieht Halu doch die Fäden im Hintergrund und hat damit großen Anteil an der 

Eskalation der Kämpfe und an Omars Niedergang: Als Wortführer der Gruppe 

aufständischer Sklaven, die sich in den Wäldern zusammengerottet hat, gibt er vor, Omar 

für den Kampf um Vergeltung gewinnen zu wollen, trachtet ihm aber eigentlich von 

Anfang an nach dem Leben. Über die Gründe für seinen Hass erfährt man nichts. Nachdem 

seine Falle versagt hat und Omar weiterhin am Leben ist, greift er zu anderen Mitteln. Wie 

sich ganz am Ende herausstellt, hatte Halu bewusst Omars Nachricht an Vater und Bruder 

unterschlagen, damit indirekt für deren Tod gesorgt und Omar provoziert, sich auch noch 

in die bereits aussichtslose Schlacht zu stürzen. 

Diese Sklavenrollen stellen das Gegen- bzw. Komplementärbild der im letzten Kapitel 

beschriebenen Figuren dar: Idealisierte Gutherzigkeit ist verkehrt in ebenso 

undifferenzierte Niedertracht und Wut, Harmlosigkeit und Bedürftigkeit in Bedrohung – 

aus Opfern sind hier Täter geworden. Und im Gegenzug sind ihre weißen Gegenspieler 

nicht mehr ausschließlich die grausamen Plantagenbesitzer, Aufseher und Sklavenhändler, 

sondern auch andere, friedfertigere Schwarze und unbescholtene Weiße, die sich für die 

Sache der Sklaven einsetzen. Gustav in Körners Toni etwa betont, dass er Schweizer, also 

nicht Teil der französischen Kolonialmacht sei und trotz seines Mitkämpfens auf Seiten der 

französischen Truppen die „Zeit schuldlos hinter“647 sich gebracht habe. Und in Döhners 

Negern haben Halu und seine Anhänger neben dem unsympathischen Tirleton auch den 

gemäßigten Pflanzer Fleri gegen sich, der seine Sklaven menschlich behandelt und diese 

deshalb sicher auf seiner Seite weiß. 

Dieser offensichtliche Bruch in der Schwarzendarstellung ist ebenfalls mit anderen Texten 

aus der Auseinandersetzung mit Schwarzen und der Sklavereifrage abzugleichen und auf 

die Anbindung an andere Zeitfragen zu untersuchen. Aufschlussreiche Parallelen ergeben 

sich zum einen zum Stufenmodell menschlicher Entwicklung in den bereits zitierten 

historischen Beiträgen. Ein weiterer Schlüssel zum Doppelgesicht des Schwarzen ist der 
 

645 Körner, Toni, S. 10. 
646 Körner, Toni, S. 22. 
647 Körner, Toni, S. 19. 



  198
  
   

                                                

zeitliche Rahmen ihrer Entstehung, der die letzte Dekade des 18. Jahrhunderts und die 

ersten zehn Jahre des 19. Jahrhunderts umfasst. Die Gegenwärtigkeit der von freiheitlichen 

Parolen begleiteten revolutionären Umstürze und kriegerischen Auseinandersetzungen in 

Europa lädt, wie anhand dieser Figurentypen zu zeigen sein wird, die 

Schwarzendarstellung auch mit eigenen Ängsten und politischen Überlegungen auf.  

Dies wird besonders bei der zweiten Gruppe negativer Sklavenrollen deutlich, denn diese 

unterscheiden sich zunächst kaum von den bereits beschriebenen sympathischen 

Familienmenschen, Helden und harmlosen Schwarzenkollektiven. Erst im Verlauf der 

Handlung werden sie entweder durch Intrigen oder durch übermäßige Grausamkeit und 

Verrat der Weißen in die Revolte hineingezogen. Trotz der Verständlichkeit ihres Tuns, 

ihrer grundsätzlich sympathischen Darstellung, sind sie auf diese Weise nicht weniger 

bedrohlich und gefährlich.  

Dies ist der Fall etwa bei dem alten Mann Thello und dem durch ihn vertretenen Kollektiv 

anonymer Sklavenrollen in Reitzensteins Negersklaven, deren Darstellung sich in der 

Ausgangssituation nicht maßgeblich von Kotzebues Sklaven unterscheidet. In beiden 

Stücken besteht ihre Funktion in den Gruppenszenen zunächst darin, als „Geknechtete“ 

aufzutreten, ihrem weißen Fürsprecher Donald von ihren Qualen zu berichten und ihn um 

Hilfe zu bitten. Was bei Kotzebue der melancholische Gesang ist, mit dem die Sklaven ihr 

hartes „Sclavenbrod“ besingen, sind bei Reitzenstein die gestammelten Worte „O die 

Weißen! Die Weißen“.648 Auch Demutsgesten finden sich bei Reitzenstein wieder, wenn 

die Sklaven Donald mit „Unser Helfer, unser Erretter“649 anrufen. Diese bekannte 

Figurenkonstellation aus tief erschüttertem Weißen und einer hilfebedürftigen Gruppe 

Schwarzer nimmt bei Reitzenstein jedoch eine andere Entwicklung als bei Kotzebue. Der 

Emanzipationsprozess, den Donald durch Bewaffnung und Ermutigung der Sklaven in 

Gang zu setzen versucht, verselbständigt sich. Aufgestachelt beginnen sie entgegen seiner 

Anweisung ihren Schlachtzug, dem die ganze Insel zum Opfer fällt. 

Einen ähnlichen Verlauf droht auch die Handlung in Kratters Mohrenkönig zu nehmen, 

bevor sie sich doch noch in letzter Sekunde zum „happy end“ wenden kann: Nachdem er 

von seiner Besitzerin besonders brutal und ungerecht behandelt wurde, gibt der Protagonist 

Quito endlich seiner lange angestauten Wut nach, initiiert einen Aufstand und unterwirft in 

kurzer Zeit die gesamte Stadt. Als seine weißen Gefangenen, die er gnädig freigelassen 

hatte, bei den feindlichen Landtruppen anheuern, ist es um Quitos letzte 

 
648 Reitzenstein, Negersklaven, S. 36. 
649 Reitzenstein, Negersklaven, S. 90. 



  199
  
   
Selbstbeherrschung geschehen. Rache schwörend ist er drauf und dran ein wildes Gemetzel 

zu beginnen, brächte seine Freundin Zarenga ihn nicht im letzten Moment davon ab. 

 

 

4.2. „Schwarze Barbaren“: Alte Stereotypen, neue Ängste 

 

Untersucht man die schwarzen Figuren der Rebellenführer, Aufstachler und rasenden, 

wütenden Massen, so fällt vor allem ihre Dämonisierung durch Kommentare im Text 

anderer Figuren und im Nebentext auf. Sogar Stücke, in denen die auftretenden 

Rebellenfiguren noch durchweg positiv als liebende Ehemänner und Väter und ehrenhafte, 

um Ausgleich bemühte Kämpfer dargestellt werden, finden sich Beschreibungen, die in 

dieses Bild nicht passen wollen und andere Assoziationen wecken. So warnt schon im 

frühesten Stück über einen Sklavenaufstand (Zamor und Zoraide), das anders als die 

späteren Revolutionsstücke noch ein sehr optimistisches Bild der Sklavenaufstände 

vermittelt, der feige Salonabolitionist Tirleton die anderen Plantagenbesitzer vor den 

Rebellen mit den Worten: „Der ergrimmte Mohr mit dem Säbel in der Faust verfolgt unsre 

unglücklichen Brüder.“650 Selbst der freundliche Anführer der Rebellen, in dem Zoraide 

ihren Ehemann Zamor erkennt, berichtet an einer Stelle von „grauenvoller Wuth, finsterer 

Fraßbegierde und barbarischer Hoffnung“651, die er in den Gesichtern seiner 

Schicksalsgenossen auf der Überfahrt im Sklavenschiff zu lesen glaubte. 

Auch in Döhners Die Neger mit dem programmatischen Untertitel Des Aufruhrs 

schreckliche Folge setzen die Berichte von „Weiber und Kinder Mord, grausamem 

Metzeln ausser der Schlacht, Plantaschen Brand“652 nicht nur die bedrohten weißen 

Plantagenbesitzer, sondern auch die ihnen treuen und braven Sklaven in Angst und 

Schrecken. Halu, der Anführer der Sklaventruppen, mordet ohne Rücksicht auf 

unschuldige Opfer und schreckt auch vor Verrat an seinem Landsmann Omar nicht zurück. 

Nicht weniger bedrohlich wirken die Darstellungen der vormals friedlichen Sklaven in 

Reitzensteins Negersklaven und in Kratters Der Mohrenkönig, die erst wegen zahlreicher 

Enttäuschungen, andauernder Ungerechtigkeiten und nicht einlenkender Plantagenbesitzer 

den Aufstand probieren und in ihrer langsam gewachsenen Wut schließlich nicht mehr zu 

bremsen sind. Bei Reitzenstein sagt sich die wilde, von Donald selbst zum Aufstand 

angestachelte Meute von ihrem weißen Freund und Anführer los, als dieser die 
                                                 
650 Nesselrode zu Hugenpott, Zamor und Zoraide, S. 37f. 
651 Nesselrode zu Hugenpott, Zamor und Zoraide, S. 63. 
652 Döhner, Die Neger, S. 21. 



  200
  
   

                                                

Nachrichten von einer Abschaffung des Sklavenhandels zum Anlass für ein 

Friedensangebot mit den Sklavereibefürwortern nehmen will. So schwören sie „Tod und 

Verderben“653, verüben „Mord und Verheerung in allen Straßen“654 und töten in diesem 

nicht mehr zu stoppenden Blutrausch Donald, von dem sie sich verraten fühlen. Bei Kratter 

enden Wut und Rachedurst nur wegen Quitos Umstimmung durch Zarenga in letzter 

Minute nicht im großen Gemetzel. Erschreckend ist die Darstellung der blutdurstigen, 

Rache fordernden Schwarzen dennoch: Schon haben sie einen Kreis um die gefangenen 

Weißen geschlossen und ihre Bajonette erhoben, um sie zu „durchbohren“, käme nicht in 

ebendiesem Moment Zarenga, die die Situation deeskalieren und zu einem glücklichen 

Ende führen kann.  

In Körners Toni schließlich ist dann nur noch die Rede von Blut und Morden, Hass und 

„mörderischer Wut“ der marodierenden „Negerbanden“. Die Stimmung und Handlung des 

Stücks sind ganz von der Angst geprägt, die der gnadenlose Conjo Hoango und seine 

Truppen im Land verbreiten und die Babekan skrupellos zur Durchführung ihres eigenen 

Racheplans ausnutzt. Ihr vertrauend beschreibt Gustav ihr seine Erfahrungen auf der Insel: 
[...] Da ging die Festung über durch Verrat; Die Neger schwelgten in dem Blut der Unsern, In 

Feuer lag die Stadt, an dreizehn Ecken zugleich schlugen die Flammenzeichen auf und alle 

Schiffe, die im Hafen lagen, schoß man in Brand, die letzte Hoffnung uns, die Flucht, mit 

unerhörter Wut zerstörend.655

Anders als bei den anderen Revolutionsstücken wird in diesem Stück von psychologischen 

Erklärungen für das Verhalten der schwarzen Figuren fast gänzlich abgesehen; nur 

Babekan erwähnt kurz den Grund ihres Rachebedürfnisses (Tonis französischer Vater, der 

sie und die gemeinsame Tochter in Frankreich verleugnete), doch bietet das eine nur 

unzureichende Begründung für die „Wollust“656, die ihr die Vorstellung einer Vernichtung 

aller Weißen bereitet. Conjo Hoango dagegen hat, wie ausdrücklich betont wird, noch 

nicht einmal selbst schlechte Erfahrungen in der Sklaverei gemacht, sondern im Gegenteil 

seinen früheren, gänzlich unschuldigen Besitzer ermordet: 
Als der Konvent die Worte rief: „Zerbrochen ist aller Sklaven Joch auf unsern Inseln!“ Da 

faßte jene mörderische Wut auch unsern Neger [Conjo]. Seinem eignen Herrn, der ihn mit 

Wohlthun überhäuft, ihm Freiheit und Geld und Gut mit offner Hand gegeben, jagt’ er die erste 

Kugel durch den Kopf, verbrannte die ganze Pflanzung bis auf dieses Haus, wo ich im magern 

 
653 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 166. 
654 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 170. 
655 Körner, Toni, S. 16. 
656 Vergl. Körner, Toni, S. 25. 



  201
  
   

                                                

Gnadensolde hungre, und zog hinaus auf blut’ge Menschenjagdt, die weißen Brüder grausam 

tot zu hetzen.657

Und auch positiv dargestellte schwarze Antagonisten, die das negative Schwarzenbild in 

ein Gleichgewicht bringen könnten, werden diesen durch und durch schlechten, 

skrupellosen Gestalten bei Körner nicht entgegengestellt: Denn während der „Mischlings“-

Status der „Mestizin“ Babekan (siehe Figurenübersicht) an keiner Stelle des Stücks 

überhaupt thematisiert wird, wird Toni, ihre von einem Weißen gezeugte Tochter, von ihr 

und von Gustav ausdrücklich als Weiße beschrieben und auch sie selbst rechnet sich 

aufgrund ihrer Abkunft auf die Seite der Europäer.658

Spätestens hier wird vollends klar, dass sich im Kontext der Sklavereithematik, der ja auch 

die bereits beschriebene Figur des tugendhaften, unterwürfigen und hilfebedürftigen 

Sklaven hervorgebracht hatte, auch noch ein zweites Schwarzenbild herausgebildet hat, das 

sich in vielerlei Hinsicht als dessen Negativ lesen lässt: Wo jene radikalen Pazifismus 

praktizieren und selbst bei großem Unrecht gar nicht oder nur nach großer Überredung 

endlich zaghaft aufbegehren, morden diese skrupel- und grenzenlos und nehmen selbst 

unschuldige Opfer bedenkenlos in Kauf; im Gegensatz zu den hehren moralischen Idealen 

der versklavten Helden, Liebhaber und Familienväter kennen sie weder Anstand noch 

Ehre, ja selbst im Kampf ignorieren sie die üblichen Gepflogenheiten und Gesetze der 

Fairness, wie Conjo Hoango bekräftigt: „Es ist kein Krieg, wie ihn die Könige der Erde 

führen, hier gilt der Menschheit ganze Losung nichts.“659 Auch in Dalbergs Oronooko 

werden feiger „Meuchelmord“660, List und Verrat besonders häufig mit den schwarzen 

Rächern in Verbindung gebracht. 

Wie weit diese radikale Umkehrung aller dem positiven Sklaven zugeschriebenen 

Eigenschaften führen kann, wird wiederum bei Körner besonders deutlich: Denn das 

positive, egalitäre und menschliche Schwarzenbild, das die meisten anderen Stücke 

propagieren, wird Gustav hier fast zum Verhängnis: „Warm schlägt das Blut ja überall; die 

Sonne färbt nur die Haut, die Seelen färbt sie nicht und Lieb’ und Mitleid hängt an keiner 

Farbe“661, sagt er sich, bevor er an Babekans Haustür klopft, wo er ihrem Rachefeldzug 

 
657 Körner, Toni, S. 14f. 
658 Toni zu ihrer Mutter: „Doch was ein Bube grausam hier verbrach, warum es rächen an dem ganzen Volk? 
Warum schuldloser Menschen Blut verspritzen, weil sie nicht schwarz wie Eure Brüder sind? [...] Oh Mutter, 
Mutter, sey barmherzig! Denke, daß ich die Farbe dieser Opfer trage!“ (Körner, Toni, S. 7f). 
659 Körner, Toni, S. 38. 
660 Vergleiche dazu auch folgende Stelle in Dalbergs Oronooko. Eboan zu seinen Mitsklaven, die noch den 
offenen Kampf gegen die Weißen scheuen wollen: „Ja ihr seyd unter allen Geschöpfen die elendesten, denn 
euch hat die Natur Geist und Kräfte verliehen, und ihr verleugnet sie! [...] Ist Euch Meuchelmord lieber als 
kühner Kampf?“ (Eisenthal, Oronooko, S. 54). 
661 Körner, Toni, S. 10. 



  202
  
   

                                                

nur knapp entgehen wird. Auch das Mitleids-Motiv, sonst von Abolitionisten und Sklaven 

vorgebracht, taucht in einem ganz anderen Zusammenhang auf; hier bittet Toni ihre 

Mutter, „des Mitleids Himmelsblume laß gedeihen!“662 Weiße werden Opfer und 

Schwarze werden Täter, die nun ihrerseits vergeblich um Mitleid und Gnade angefleht 

werden. 

Dieser Umschlag etablierter Topoi ins negative Gegenteil, der in unterschiedlichem 

Ausmaß in allen hier ausgewählten Revolutionsstücken zu beobachten ist, hat 

offensichtlich mit der Aufstandsthematik zu tun; in keinem der friedlichen Plantagen-, 

Heimkehrer- oder Mohrinnenstücke und noch nicht einmal in dem Afrikastück Seliko und 

Berißa sind solch durch und durch schlechten Schwarzendarstellungen aufzufinden.  

Trotz dieses engen thematischen, historischen wie kausalen Zusammenhangs, der noch 

gründlicher untersucht werden wird, sind negative Schwarzenbilder, wie ein Blick auf ihre 

Geschichte und Entwicklung zeigt, in Deutschland und Europa absolut nichts neues. Wie 

in Kapitel I. 3.1 bereits ausgeführt wurde, steht die Dämonisierung des Schwarzen in einer 

langen Tradition, die sich bis in die Antike zurückverfolgen lässt. Viele der verschiedenen 

Ausprägungen und Vorstellungen, die in unterschiedlichen Zeiten und Situationen dabei 

durch die Projektionen eigener Ängste und Gegenbilder entstanden sind und sich über 

Jahrhunderte hinweg halten konnten, erweisen sich auch in den Rebellen und Rächern der 

Sklavenstücke noch als wirksam.  

Der häufige Vorwurf der Hinterlist und Verschlagenheit etwa reicht, wie aus Bitterli 

bereits zitiert wurde, mindestens bis in die frühe Neuzeit zurück, als man begann, vermehrt 

mit Afrikanern Geschäfte zu machen und sich mit Missverständnissen und gegenseitigem 

Misstrauen konfrontiert sah. 

Körners Conjo Hoango weist darüber hinaus deutliche Züge einer jahrhundertealten 

Bildtradition auf, die den Teufel zum Afrikaner bzw. den Afrikaner zum Teufel macht.663 

Nicht nur, dass Toni beschreibt, wie Conjo „teuflisch lacht“.664 Sie weiß, als sie sich 

bewaffnet und gemeinsam mit Gustavs Schweizer Freunden und Verwandten zum Angriff 

 
662 Körner, Toni, S. 25. 
663 Vergl. Martin, Schwarze Teufel, edle Sklaven, S. 22. 
Zur Tradition der theatralen Darstellung von Afrikanern als Teufel und umgekehrt vergl. auch Sadji: 
„Anhand von bildlichen Darstellungen in gotischen Kirchen weiß man, daß der Teufel ab dem 12. 
Jahrhundert als Sarazene, als Äthiopier oder als Maure dargestellt wurde. Der überaus häufige Vergleich, der 
auf der Bühne des 18. Jahrhunderts zwischen Mohr und Teufel gezogen wird, hat also eine lange Tradition.“ 
(Sadji, Der Mohr auf der Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 84). 
664 Körner, Toni, S. 29. 



  203
  
   

                                                

auf ihn loszieht, auch „Gott“, „die Liebe“ und den „bessern Glauben“665 auf ihrer Seite – 

und weckt damit Assoziationen, die Conjo als Antichrist erscheinen lassen. 

Des Weiteren gibt es auch und gerade auf dem Theater einige ältere Schwarzenrollen, die 

für die hier untersuchten „Rächer“ – und ebenso für andere zeitgleich enstandene, wild-

intrigante schwarze Theaterfiguren666 – offensichtlich ebenfalls von Modellwert waren. 

1760 erschien unter dem Titel Zanga oder die Rache667 die erste deutsche Bearbeitung des 

englischsprachigen, 1721 erschienenen Dramas The Revenge668 von Edward Young, das 

seinerseits eng an Aphra Behns Abdelazar or, The Moors Revenge angelehnt ist.669 Diesem 

Text des Wiener Schauspielers Joseph Carl Huber folgte 1794 eine weitere Bearbeitung 

des Leipziger Oberhofgerichtsrats Heinrich Blümner, nur noch als Die Rache670 tituliert. 

Der Titel verweist nicht nur auf das zentrale Thema der Stücke, sondern auch auf die 

motivische Nähe zwischen dem Zanga-Stoff und den Schwarzenfiguren der 

Revolutionsstücke. Zanga, ein maurischer Prinz, der sich als Kriegsgefangener am 

Spanischen Hofe befindet, nutzt dort seine freundschaftlichen und amourösen Beziehungen 

zu den Mitgliedern der Königsfamilie, um zwischen ihnen zu intrigieren, Eifersucht und 

Misstrauen zu stiften. Er will Rache für seine militärische Niederlage, Gefangenschaft und 

Versklavung. Seinen zerstörerischen Plan verfolgt er mit Weitsicht und großer boshafter 

Energie, ohne jemals an seinen Zielen zu zweifeln.  

Erst am Ende, als er zwei Tote auf dem Gewissen hat und überführt wird, bereut Zanga im 

Angesicht der ihn erwartenden Strafen letztendlich seine Taten. Dabei kommt es am Ende 

der Bearbeitungen zu unterschiedlichen Lösungen: Young lässt Zanga von der Bühne 

führen, Huber lässt ihn Selbstmord begehen. Während beide auf unterschiedliche Weise 

Gerechtigkeit und Moral wieder einkehren lassen, bleibt sein Schicksal bei Blümner offen. 

So ist er, wie Sadji feststellt, hier „nicht mehr das beklagenswerte Opfer seiner 

 
665 Körner, Toni, S. 36. 
666 Mulei Hassan aus Friedrich Schillers Die Verschwörung des Fiesko zu Genua (1784) oder Monostatos aus 
W.A. Mozarts undEmanuel Schikaneders Die Zauberflöte (1791) zum Beispiel sind in dieselbe 
Figurentradition einzuordnen. 
667 Huber, Joseph Carl: Zanga oder die Rache. Ein neues Trauer-Spiel in Prosa, aus dem Englischen des 
Herrn D. Eduard Youngs entlehnet. Wien: im Kraußischen Buchladen 1760. 
668 Young, Edward: The Revenge. In: The Complete Works. Poetry and Prose. Bd. 2. London 1854, 
Vergl. zur Bearbeitungs- und Aufführungsgeschichte des Abdelazar-Stoffes auch Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 161ff. 
669 Behn, Aphra: Abdelazer or The Moors’s Revenge (1695). Reprint of the 1915 ed., London. New York: 
Phaeton Press 1967. 
670 Blümner, Heinrich: Die Rache. Ein Trauerspiel in vier Aufzügen nach Eduard Young. Leipzig, bey Georg 
August Grieshammer 1794. 



  204
  
   

                                                

Leidenschaft, das im Grunde edel denkt und handelt“, sondern bleibt über das Stückende 

hinaus „das racheschäumende Ungeheuer“.671  

Die umfangreiche Aufführungsgeschichte der Zanga-Bearbeitungen, die bei Sadji 

dokumentiert ist, legt die Vermutung nahe, dass der vielgespielte Stoff mit seiner 

charakteristischen Verknüpfung von Rachethematik und schwarzem Protagonisten auch für 

die Ende ab des 18. Jahrhunderts die Bühnen erobernden rebellischen Sklavenfiguren Pate 

gestanden hat. Zu ähnlich sind sich Zanga und Babekan oder Conjo Hoango in ihrer 

Skrupellosigkeit, mit der sie das Vertrauen anderer ausnutzen, und vor allem in ihren 

beschwörenden Anrufungen der Rache: „So sey mir gnädig, Muhamed, in dieser großen 

Stunde, und schenke endlich meiner dürstenden Seele Rache!“672 Auch die Passagen, in 

denen Zanga seinen intriganten Plan im Namen des gesamten afrikanischen Volks 

verkündet, weisen auf die spätere thematische Verknüpfung von Rachemotiv und 

Sklavereithematik bereits voraus. So ruft Zanga: „Mag Europa mit seinen bleichen Söhnen 

weinen, Afrika wird frohlocken und seine hundert Thronen!“673 Und, zum Vergleich, 

Conjo Hoango in Körners Sklavenstück: „Die weißen Hunde fallen den Geistern eines tief 

getretnen Volkes als blut’ge Sühne für die blut’ge Schuld.“674 Die Conjo Hoangos, 

Babeckans, und Halus, skrupellos rachsüchtige Sklaven, stehen also offensichtlich in der 

Tradition der Zangafigur.675  

Daneben mag in Teilen auch Othello Einfluss auf die Protagonisten der Revolutionsstücke 

gehabt haben. 1766 von Christoph Martin Wieland erstmalig ins Deutsche übersetzt und ab 

den 1770er Jahren in verschiedenen Bearbeitungen an deutschen Theatern aufgeführt, 

setzte seine Rezeption etwas später ein als die des Young’schen Rachemohren.676 Auch 

sind die Parallelen zur Thematik der Sklavenaufstände auf den ersten Blick weniger 

offensichtlich: Othello befindet sich, anders als Zanga, nicht als Besiegter im fremden 

Land, sondern als Feldherr, dessen Dienste durchaus geschätzt werden. So ist sein Mord an 

Desdemona auch nicht als Rachefeldzug gegen „die Weißen“, „die Europäer“ oder 

 
671 Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 167. 
672 Blümner, Heinrich: Die Rache. Ein Trauerspiel in vier Aufzügen nach Eduard Young. Leipzig, bey Georg 
August Grieshammer 1794, S. 7. 
673 Blümner, Die Rache, S. 47. 
674 Körner, Toni, S. 38. 
675 Gleichzeitig kann bei der Blümner-Bearbeitung auch über eine umgekehrte Wirkungsrichtung 
nachgedacht werden: So kann die Radikalisierung und Dämonisierung des Protagonisten, die Sadji anhand 
von Blümners geändertem Schluss beschreibt, möglicherweise auch auf den Entstehungszeitpunkt dieser 
späten Fassung (1794) zurückgeführt und mit dem historischen Kontext der Sklavenaufstände in Verbindung 
gebracht werden. 
676 Zur deutschen Bearbeitungsgeschichte des Othello-Stoffs im 18. Jh. vergl Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 153ff. 



  205
  
   

                                                

Machthaber zu verstehen, sondern als Eifersuchtstat in Folge einer Intrige, dessen Opfer 

und nicht Verursacher Othello ist. 

Doch sprechen einige Indizien dafür, dass auch Othello als Vorläufer der schwarzen 

Negativfiguren zu betrachten ist. So scheint dieser im 18. Jahrhundert in erster Linie eben 

nicht als Jagos Opfer, sondern ähnlich wie Zanga als düsterer, gewalttätiger und 

mordlustiger „Würgengel“677 rezipiert worden zu sein. Der Herausgeber der Die Rache-

Ausgabe von 1794 etwa betont ausführlich die Gemeinsamkeiten zwischen Blümners 

schwarzem Protagonisten Zanga und Othello, ohne überhaupt darauf einzugehen, dass in 

beiden Stücken die Rollen des negativen Verführers und die der in Eifersucht entbrannten 

Opfer (bei Zanga sind das Leonora und Alonzo) genau gegensätzlich verteilt sind. 

Zum anderen weisen gerade die Sklavenfiguren, die nicht als von Grund auf böse 

dargestellt werden, in ihrer Wut und Leidenschaft jedoch nicht minder gefährlich sind, 

signifikante Gemeinsamkeiten mit Motiven des Othello auf: Omar in Döhners Die Neger 

und Quito in Kratters Der Mohrenkönig bewahren angesichts des Unrechts, in dem sie sich 

befinden, erstaunlich lang kluge Besonnenheit, die auch Othello über weite Teile der 

Handlung vor allen anderen auszeichnet; beide bleiben um Ausgleich bemüht und sehen 

Unrecht und Eskalation voraus, zu der Vergeltungsschläge führen würden. So appelliert 

Omar in ihrem Versteck an die Rebellen: „Gerochen ist Deli, erschlagen Ferdinand.– Todt 

liegen hier deine Beweise – Brüder, lasst des Greuls genug seyn – steht ab von Aufruhr – 

was ihr bis itzt her thatet, wird sie zum Nachdenken gebracht haben, wie weit uns ihre 

Härte bringen könnte.“678 Erst als er Opfer der Intrige eines vermeintlichen Freundes wird, 

durch die sein Vater und sein Bruder sterben, wirft er jede Beherrschung und 

Prinzipientreue von sich. Im Rausch der Wut zerstört er alles, was ihm wert und lieb ist, 

und geht daran zugrunde. Kratters Protagonist Quito, von Zarenga zur Vernunft gebracht, 

entgeht nur knapp einem ähnlichen Schicksal. 

Bei Reitzenstein stellt die zerstörerische Kraft entfachter Leidenschaften ebenfalls ein 

zentrales Verbindungsglied zum Othello-Stoff dar. Seine Negersklaven mussten viel 

Unrecht ertragen und lange von Donald ermuntert werden, sich dagegen zur Wehr zu 

setzen. Doch in Rage versetzt, sind sie auch dann nicht mehr zu stoppen, als die Ereignisse 

sich bereits zu ihren Gunsten gewendet haben und ein Brief aus England von der 

Abschaffung des Sklavenhandels kündet. Wie Othello sind sie blind vor Wut, Hass und 

 
677 Schütze, Hamburger Theatergeschichte, S. 453. Zitiert bei Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne des 
18. Jahrhunderts, S. 158. 
678 Döhner, Die Neger, S. 47f. 



  206
  
   

                                                

Kränkungen. Sie setzen ihren Rachefeldzug fort, verwüsten die Insel und töten in Donald 

ihren einzigen wahren Fürsprecher.  

Die Sklavenstücke bedienen sich also durchaus aus dem großen Fundus von Motiven, 

Handlungselementen, charakterisierenden Zuschreibungen und stereotypen Figuren, den 

etablierte Schwarzenbilder und schwarze Rollentraditionen bereitstellen, obwohl diese zum 

Teil viel älter als die Sklavereidebatte sind. Tradierte Figurationen prägten anscheinend die 

Wahrnehmung und Darstellung aktueller Geschehnisse.  

Gleichzeitig machen die Revolutionsstücke deutlich, wie die alten Schwarzenbilder nicht 

nur einfach wiederbelebt, sondern den spezifischen politischen Ereignissen ihrer 

Entstehungszeit und den eigenen Befindlichkeiten angepasst werden.679 So zeigt die 

Behandlung der Aufstandsthematik durch die Dramatik signifikante Parallelen zu den 

zahlreichen Beiträgen, die in deutschen Zeitschriften in den 1790er Jahren die deutsche 

interessierte Leserschaft über die kämpferischen Auseinandersetzungen in Übersee in 

Kenntnis setzten und bei denen sich auch die Autoren der Stücke informiert haben müssen 

(siehe auch Kapitel I. 3.2). Feststellungen, wie die des bereits zitierten Lamiral, „so 

überspannt er [der Schwarze] in der Liebe ist, so weit treibt er auch die Rache, und verzeiht 

nie eine Beleidigung“680, passen ebenso in das Schwarzenbild, das die Stücke vom 

unbändigen, rachsüchtigen Sklaven zeichnen, wie die wütenden „unwissenden und 

barbarischen Menschen“681 LaCretelles und Archenholz’ „schwarze Ungeheuer“682.  

Zusammengenommen zeigen Zeitschriftenartikel wie Sklavenstücke, welch große Rolle 

die Sklavenaufstände auf den Inseln für die Wahrnehmung von Schwarzen in Deutschland 

und Europa spielten. Neben den sanftmütigen edlen Sklaven, der den Europäern zwar 

manchmal zaghaft einen kritischen Spiegel vorhält, sie ansonsten aber in ihren 

Wertvorstellungen und ihrem Überlegenheitsanspruch eher bestärkt, treten Figuren, die 

sich nicht unterwerfen wollen. Sie stellen eine Bedrohung der Ordnung dar und machen 

 
679 Gerade (Anfang 2007) erscheint eine fundierte Analyse, die meine folgenden Thesen zum historischen 
und motivischen Zusammenhang zwischen den schwarzen Rebellenfiguren und den Ereignissen der 
Französischen Revolution bestätigt. Anhand von Kotzebues und Reitzensteins Negersklaven-Stücken und 
zwei weiteren späteren dramatischen Texten des 19. Jahrhunderts beschreibt Norbert Otto Eke in seinem 
Aufsatz „Schreckbilder: Die Revolution als Aufstand der ‚schwarzen Männer’“, wie im Kontext der 
Revolution aus schwarzen „Edlen Wilden“ schwarze Schreckbilder entfesselter Gewalt und Massenhysterien 
werden. Auch in seiner Beobachtung, dass Tiermetaphern in der Schwarzenbeschreibung den (Sklaven-
)Aufstand als Rückfall ins Archaische brandmarken, ist Eke zuzustimmen, wie das folgende Kapitel anhand 
von entsprechenden Beispielen aus verschiedenen Sklavenstücken zeigen wird. (In: Birgfeld, Johannes u. 
Claude D. Conter (Hrsg.): Das Unterhaltungsstück um 1800. Literaturhistorische Konfigurationen – 
Signaturen der Moderne. Hannover: Wehrhahn 2007).  
680 Lamiral, Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der Negern, S. 317. 
681 La Cretelle, Ueber die Inseln Frankreich und Bourbon, S. 116. 
682 Archenholz, J.W.v. [Bearbeiter]: „Neue Greuel der Neger in St. Domingo.“ In: Minerva. 1792-1815. 
1805, 2.Bd., S. 292. 



  207
  
   

                                                

Angst. Diese vor allem englische und französische Entwicklung (alle aufgefundenen 

Artikel zur Aufstandsthematik stammen von Ausländern) scheint in die Dramatik schneller 

eingegangen zu sein als etwa in die naturwissenschaftlichen, anthropologischen und moral-

philosophischen Diskurse, die sich in Deutschland mit der Sklavereithematik befassten. 

Hier spielte der schwarze Rebell lange keine nennenswerte Rolle.  

Auf andere, in Deutschland aktuelle und vieldiskutierte Themen wird in den 

Revolutionsstücken jedoch direkt oder indirekt sehr wohl eingegangen. So konnte die 

thematische Verknüpfung zwischen den „eigenen“ Revolutionen, allen voran der 

französischen, und der Abolitionsfrage bereits bei einigen Autoren wie dem Franzosen 

Lamiral, dem Sklavereibefürworter Christoph Meiners oder dem Sklavereigegner Christian 

Schubart nachgewiesen werden. Sie alle stellten Assoziationen zwischen den 

Emanzipationsbestrebungen der Sklaven und denen der niederen Stände im eigenen Land 

her und bewerten diese ihren unterschiedlichen politischen Überzeugungen entsprechend 

unterschiedlich. Zimmermann führt sogar direkt den Kampfeswillen der „Negern“ auf die 

agitierende Wirkung französisch-revolutionären Gedankenguts zurück: 
Dieser Friede hatte sehr lange gedauert, als 1795 die den Maron-Negern unbillig scheinende 

öffentliche Bestrafung eines ihrer Mitglieder einen Vorwand zu dem letzten neuen blutigen 

Kriege an die Hand gab. Wahrscheinlich mochte die fanzösische Revolution, und die dadurch 

den Negern zugekommenen Ideen von allgemeiner Freiheit, so wie die Nachrichten, welche sie 

von der Aufhebung d. SH von England aus hörten, das Ihrige dazu beitragen.683

In Großbritannien schockierte der anti-abolitionistische Kaufmann Bryan Edwards seine 

englische Leserschaft mit detaillierten und äußerst grausamen Beschreibungen der 

Sklavenaufstände auf Santo Domingo und Jamaica und zog ebenfalls Verbindungen 

zwischen den schwarzen Emanzipationsbestrebungen und den Freiheitsbewegungen der 

französischen Revolution.684 Auf diese Weise wurde also in ganz Europa das Bild des fern 

auf westindischen Plantagen wütenden kriegerischen „Barbaren“, als Sinnbild 

umstürzlerischer Gefahren und Bedrohungen für bestehende Ordnungen, zur 

Projektionsfläche für bürgerlich-konservative bzw. anti-revolutionäre Ängste und anti-

französische Polemiken. 

Und auch in den Sklavenstücken werden, so die These, Erfahrungen, Ängste und 

Befindlichkeiten thematisiert und verarbeitet, die auf eigene Revolutions- und 

Kriegserfahrungen zurückzuführen sind. 

 
683 Zimmermann Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten Entdeckungen, Zweiter Band, S. 138. 
684 Vergl. Tise, Proslavery, S. 83-84. 



  208
  
   

                                                

Allein der vergleichsweise kurze Zeitraum, in den alle Stücke mit Aufstandsthematik 

fallen, bestärkt bereits diese Vermutung: Reitzensteins Die Negersklaven, nach Döhners 

Die Neger das zweite Sklavenstück, in dem Rebellion und Freiheitskampf eskalieren und 

nicht mehr in allgemeiner Harmonie aufgelöst werden können, wurde nur vier Jahre nach 

der französischen Revolution und noch mitten in den Unruhen des „terreur“ geschrieben. 

Die Bezüge zu diesen Ereignissen sind zu direkt und vielfältig, um allein dem Zufall 

geschuldet sein zu können. 

Schon Reitzensteins Geschichte des idealistischen eloquenten Aufwieglers der Massen, der 

am Ende selbst das Opfer seiner Bewegung wird, erinnert eindeutig an das Schicksal der 

französischen Revolutionsführer und liest sich als Vorwegnahme der ein Jahr nach 

Erscheinen des Stücks folgenden Hinrichtungen Dantons und Robespierres. 

Und auch direkt im Text wird Donald als Sympathisant der französischen Revolution 

dargestellt:  
Es gab eine kleine Anzahl Edle, die nach unaufhörlichen Kämpfen, und nach heldenmüthiger 

Beharrung so weit über die Leidenschaften der Einzelnen siegten, daß in dem Volkssenate 

einer großen mächtigen Nation die seit Jahrhunderten vergessene Frage aufgeworfen ward, ob 

Millionen entwürdigter, geschändeter Mitmenschen ihre von der Natur gestempelten Rechte 

zurück erhalten sollten oder nicht. [...] Eine allmächtige Donnerstimme, die von Region zu 

Region dringt, ruft durch alle Zonen gebietherisch: ‚Seyd menschlich gegen Menschen, eure 

Brüder!’685

Überhaupt argumentiert er gegenüber den Sklaven, die er zum Aufstand ermutigen will, 

mit dem freiheitlichen Pathos und den naturrechtlichen Gleichheitsidealen, die auch die 

Anführer, Vordenker und Befürworter der französischen Revolution geprägt hatten: 

„Gebrauchet eure nervigten Arme gegen jene ungeheure Uebertreter der Gesetze der 

Natur.“686

Diese Freiheitsideale werden weder vom Autor selbst, der sein Stück im Vorwort 

kommentiert, noch textimmanent von Seiten der positiven Figuren wirklich angezweifelt. 

Denn als wahrhaft tragischer Held will Donald das Gute, versagt aber und macht sich 

schuldig bei dessen Umsetzung. Sein Scheitern beginnt bereits da, wo er die Sklaven „mit 

Blut und Leben“ auf den gemeinsamen Kampf gegen die „Knechtschaft“687 einschwört: 

Nicht nur, dass die von ihm auf diese Weise radikalisierten Sklaven von nun an für 

rationale Argumente unzugänglich und in ihrem Zerstörungszug nicht mehr zu stoppen 

sind. Mit ihrer Entscheidung, für das Erreichen ihrer Ziele auch gewaltsam zu kämpfen, 

 
685 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 98. 
686 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 98. 
687 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 100. 



  209
  
   

                                                

haben sie bereits ihre freiheitlichen und egalitären Ideale verraten. Donalds Onkel Osdal, 

selbst eher gegen die Abolition, aber für eine menschliche Behandlung der Sklaven, 

kommentiert dieses moralische Dilemma mit den Worten: „Fluch der Philosophie, die stets 

Menschenliebe im Munde und Mord und Verwirrung zur Seite führt!“688 Und Silly, ein 

weiterer „Colonist“ und ebenfalls für eine schrittweise Humanisierung der Sklaverei, 

prognostiziert Donald: 
Aber vor eben dem (göttlichen) Gerichte mußt du Rechenschaft geben, von allen den 

Schrecknisse zügelloser Verwirrung, von den Wunden und den Thränen, und von den Strömen 

Bluts, mit welchen du jene Rettung erkaufen willst.689

Die beiden skeptischen Alten behalten, als überall „Mord und Verheerung“690 herrschen, 

am Ende recht. Nach Donalds Tod warnt Silly alle zukünftigen Generationen „verwegener, 

brausender Jünglinge“ vor den Folgen von „Vorurtheilen“, „Schwärmerey“ und 

„Unterdrückung“691: „Unterdrückung unsrer Mitmenschen ist abscheulich, doch 

abscheulicher noch und ruchlos ist der Gedanke, durch Verwirrung der Unterdrückung 

abzuhelfen.“692

Diese Moral, die Reitzenstein hier etwas platt ans Ende setzt, verweist noch einmal auf den 

Aktualitäts- und Europabezug seines Stücks. Ganz allgemein gesprochen problematisieren 

die Negersklaven massenpsychologische Phänomene und massentaugliche Ideologien – 

beides vor dem Hintergrund der gewaltsamen Nachrevolutionsphase hochaktuell. Sie 

zeigen die Eskalationsdynamik, die unterdrückte und emotional aufgewiegelte 

Menschengruppen entfalten können, und gehen gleichzeitig der damals wie noch heute 

diskussionswürdigen Frage nach, wieviel Gewalt der Kampf um Freiheit und Gerechtigkeit 

verträgt, um dabei selbst noch gerecht und frei sein zu bleiben.  

Ähnliche Bezüge zum aktuellen politischen Entwicklungen und den darin aufgeworfenen 

moralischen Fragen lassen sich auch in den anderen Revolutionsstücken finden, ohne dass 

auf alle hier im Einzelnen eingegangen werden könnte. Folgende Bemerkung des 

Gouverneurs in Döhners Die Neger etwa lässt sich ebenfalls ohne weiteres als kritischer 

Kommentar zu innereuropäischen bzw. -deutschen Emanzipationsbestrebungen lesen: „Ja! 

Freyheit heißt die Binde vors Auge des Pöbels, der Dolch ins Herz des Vaterlandes – die 

Maske für Privat-Absicht und Eigennutz – ihr gräßliches Gebrüll wird erstaunen vor 

Schrecken, wenn die Binde vom Aug fällt, und sie sich sehn im Abgrund, in den man sie 

 
688 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 112. 
689 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 128. 
690 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 170. 
691 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 176. 
692 Ebd. 



  210
  
   
hinstürzte."693 Und auch achtzehn Jahre später, in Körners Toni, scheinen aktuelle 

Ereignisse, allen voran die Kriegserfahrungen der Napoleonischen Jahre, in die Darstellung 

eines Sklavenaufstandes eingeflossen sein. 

In allen Stücken wird der rebellische, gewaltsame Sklave somit also zur Projektionsfläche 

in Deutschland stark ausgeprägter, anti-revolutionärer wie anti-französischer Ängste. Dass 

mit solchen Attribuierungen und Charakterisierungen gleichzeitig auch der Freiheitskampf 

der Sklaven entwertet wird, steht außer Frage. 

 

 

4.3. Rache und Wut – Des Sklaven Rückfall in die „Wildheit“ 

 

Unbändige Wut (auf ihre Peiniger und auf alle Weißen) und ein unbändiger Drang nach 

Rache sind die zwei wichtigsten Charaktereigenschaften, die alle schwarzen 

Rebellenfiguren gemeinsam haben. Im Zusammenhang mit der Othello-Tradition, in der 

diese Figurenzuschreibungen unter anderem zu sehen sind, wurden diese beiden hier 

eindeutig negativ besetzten „Leidenschaften“ bereits erwähnt.  

Für Kratters Mohrenkönig Quito etwa ist, nachdem die begnadigten Weißen seinen guten 

Willen ausgenutzt haben und zum Gegenangriff übergegangen sind, Vergeltung das 

einzige Ziel; er ruft den „rächenden Himmel“694 um Beistand an. Stellvertretend für den 

Verrat ihrer Landsleute will er die noch in Gefangenschaft verbliebenen Plantagenbesitzer 

umbringen lassen. In diesem Rachewahn verleugnet er seine alten Überzeugungen, auch ist 

er taub für die nachdenklichen Argumente Grammondes, der ihn zur Gnade bewegen will 

und ihm vorwirft: „Rache spricht aus dir, die schrecklichste aller Leidenschaften.“695 Dem 

hält Quito entgegen: 
Ha! Und wir sollten die an uns so lange ungestraft verübten Frevel und Grausamkeiten nicht 

rächen? Die blutgierigen Hände nicht auf ewig lähmen, die solange die Peitsche über unsre 

zerfleischten Rücken schwangen? [...] Rede! Fordre! Alles will ich dir zum Opfer bringen – 

nur nicht meine Rache, nur nicht das Schicksal meiner Brüder!696

Dem stehen an Vehemenz, Brutalität und blindem Racheeifer auch Babekan und Conjo 

Hoango in Toni natürlich nicht nach. Hämisch freut sich Babekan, die die Möglichkeit zur 

Rache seit vierzehn Jahren „in ihre Blutgebete flocht“, über das leichte Opfer, das der 

gutgläubige Gustav ihr bietet: „Ist das der Weißen hochgepriesner Witz? Pfui, pfui, ihr 

                                                 
693 Döhner, Die Neger, S. 58. 
694 Vergl. Kratter, Der Mohrenkönig, S. 111. 
695 Kratter, Der Mohrenkönig, S. 96. 
696 Kratter, Der Mohrenkönig, S. 113f. 



  211
  
   

                                                

Stümper! Lernt es von den Negern, lernt die Barmherzigkeit der Rache hier, lernt des 

Verräters Mitleid in Domingo!“697 – um hier nur eine besonders eindrückliche von vielen 

möglichen Stellen zu zitieren. 

Bei Reitzenstein schließlich ist es vor allem Wut, die die aufgewiegelten Schwarzen 

auszeichnet und nicht weniger beängstigend und gefährlich werden lässt. „Ihr kennet die 

Schwarzen. Ihre Wuth ist unaufhaltsam. Ihr habt sie zur Verzweiflung gebracht; fürchtet 

die Riesenstärke der Verzweiflung,“698 warnt Donald die übrigen Plantagenbesitzer. Und 

Halu, der Oberintrigant in Döhners Die Neger, spricht nicht nur von Wut, sondern sogar 

von Hass. „Ich will den sehn, der die Weißen mehr haßt, als ich. Nimm diesen glühenden 

Haß zum Pfand meiner Treue mit.“699 Zahlreiche weitere Stellen ließen sich anführen, an 

denen Rebellen ihr Racheverlangen artikulieren, andere Sklaven zu wütender 

Kampfbereitschaft aufwiegeln oder weiße Plantagenbesitzer vor der besonderen Gefahr zu 

warnen wissen, die solch eine entfachte Leidenschaftlichkeit vor allem bei aufgebrachten 

Schwarzen darstellt.700  

Dass diese wiederkehrenden Zuschreibungen zwar vor allem, aber längst nicht 

ausschließlich im Zusammenhang mit der Aufstandsthematik stehen, beweist die Tatsache, 

dass sogar schwarze Figuren, die auf den ersten Blick nichts mit den dämonisierten 

Negativfiguren der Revolutionsstücke gemeinsam haben, solche Gefühle benennen und für 

sich das Bedürfnis der Rache reklamieren. So ruft Orat, der ansonsten sanfte und „edle“ 

Mohr in Klährs Die Rettung, bei der Erinnerung an die Trennung von seiner Frau wütend 

aus: 
Als Du mich belehrtest, dass die Weißen kein Recht hätten, uns Schwarze wie das Vieh zu 

verhandeln; o, seit dieser Zeit bin ich nicht mehr so glücklich als zuvor. Ich fühle, wie 

glücklich ich in meinem Vaterlande bei meiner Asta hätte leben können. (Mit Feuer) Und das 

erregt manchen Wunsch in mir, den ich zuvor nicht kannte. Ich fühle oft eine Wallung von 

Unwillen und Rache in mir, die nur durch Blut konnte getilgt werden, wollte man mich noch 

einmal von ihr trennen.701

 
697 Körner, Toni, S. 24. 
698 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 127. 
699 Döhner, Die Neger, S. 21. 
700 Dalberg bzw. Eisenthal lassen Eboan an seinen alten König und Freund Oronooko appellieren, nun seine 
Ideale von Liebe und Friedfertigkeit aufzugeben und um Vergeltung zu kämpfen: „Itzt giebts eine andre 
Leidenschaft, die sich weit besser für dich schickt, mein königlicher Herr, als Liebe – eine wirksamere 
Leidenschaft: Rache!“ (Eisenthal, S. 57). 
Auch Cottica, der Mohrenjunge aus Kotzebues Der Besuch, erinnert sich an Grausamkeit und Wildheit der 
entflohenen, sich zur Wehr setzenden Sklaven. Cottica: „Mein Vater armer Sklave, viel Arbeit, viel Schläge, 
war zu viel, musste weglaufen, lief weit, weit, dunkler Wald, großes Wasser, heißt Cottica, ist ein Fluss, 
wohnen dort viele Neger, grausam wild, bin auch weggelaufen. [...] Kommen wieder bey Nacht, große 
Haufen, schlagen Weisse todt, nehmen alles mit.“ (Kotzebue, Der Besuch, S. 14). 
701 Klähr, Die Rettung, S. 287. 



  212
  
   
Wut, Hass, ein regelrechtes Bedürfnis zur gewaltsamen Rache scheinen auf breiterer Basis 

allgemein als Wesenseigenschaften von Schwarzen assoziiert zu werden und weder allein 

aus der Aufstandsthematik noch aus theatralen Darstellungstraditionen schwarzer 

Vorgängerfiguren erklären zu sein. Um nachzuvollziehen, warum in den Sklavenstücken 

neben den sanftmütigen und unterwürfigen Sklaven so unvermittelt sein Gegenbild tritt, 

statt Mitleid Angst und Schrecken verbreitet und Abneigungen statt Sympathien 

provoziert, müssen aus diesem Zeitraum die anthropologischen Positionen gegenüber dem 

Schwarzen in die Betrachtung miteinbezogen werden.  

Denn in den Beschreibungen und Charakterdarstellungen der schwarzen Rebellen-Figuren 

finden sich aufschlussreiche Parallelen zu den Versuchen der Zeit, sich dem Afrikaner auf 

natur- oder kulturwissenschaftliche Weise anzunähern und ihm einen Platz in der 

Menschheit zuzuweisen. Wie in Kapitel I. 3 bereits ausführlicher dargestellt, unterschied 

sich das Bild des schwarzen Sklaven von dem des Schwarzafrikaners in der Literatur des 

ausgehenden 18. und frühen 19. Jahrhunderts in nicht unmaßgeblicher Weise. Während 

prominente Sklavereigegner wie Herder, Blumenbach, Georg Forster und in gewissen 

Maße auch Thomas Soemmering den „Negersklaven“ als Opfer europäischen 

Machtstrebens darzustellen und ihn als Inbegriff moralischer Integrität zu idealisieren 

geneigt waren, fiel ihr aller Urteil über den freien Afrikaner wesentlich ambivalenter aus. 

Und auch die an Anzahl unterlegenen, deutschen Sklavereibefürworter wie Christoph 

Meiners propagierten, aus anderen Motiven natürlich, ein positiveres Bild vom Sklaven als 

vom Schwarzen allgemein; schließlich sollte argumentativ belegt werden, dass der Zustand 

der unfreien Arbeit seiner „Natur“ eher entspricht, für sein Wohl und das der gesamten 

Menschheit förderlicher ist als sein afrikanisches Leben in Freiheit. In dieser 

Differenzierung zwischen versklavtem und freiem Afrikaner und auch in ihrer 

Charakterisierung des letzteren finden sich zwischen deutschen Sklavereigegnern und -

befürwortern durchaus Gemeinsamkeiten. 

Ein wiederkehrendes Motiv, das sowohl in den wohlwollenden als auch despektierlichen 

Schriften über Leben und Wesen der freien Afrikaner zu finden ist, ist die Zuschreibung 

extremer Leidenschaften, zu denen große Liebesfähigkeit, Anhänglichkeit und Treue, 

Sinnlichkeit (bei manchen Autoren auch als Wollust), aber auch gesteigerte Reizbarkeit 

und ein Hang zu Wut und Rachsucht gezählt werden. Je nach Façon des Autors werden 

eher die positiven oder negativen Eigenschaften betont, doch bleibt das Bild des 

Schwarzafrikaners, gerade wegen des ihm unterstellten leidenschaftlichen Temperaments 

in den meisten Beiträgen äußerst ambivalent.  



  213
  
   

                                                

So schreibt Ehrmann, selbst Gegner der Sklaverei, noch 1809 in seiner Länder- und 

Völkerkunde: „Weil er [der Afrikaner] sehr thierisch ist, so weiß er seine Leidenschaften 

nicht gehörig zu bändigen. Seine hohe Empfindlichkeit macht ihn ehrliebend, ja wirklich 

ehrgeizig, reizbar, aber auch rachsüchtig.“702 Auch Zimmermann, der sich in den 

überarbeiteten Ausgaben von Die Erde und ihre Bewohner um eine beständige 

Aktualisierung der Zahlen und Fakten zum Sklavenhandel bemühte, weiß von der „hohen 

Sinnlichkeit“ und den „wilden Leidenschaften“ der Afrikaner, die sie nicht nur eitel und 

stolz machten, sondern immer wieder auch zu Rache und „fühllosester Grausamkeit“703 

verleiteten. Auf diese Charaktereigenschaften sei auch der Hang der versklavten 

Schwarzen zum Rebellischen zurückzuführen: 
Der heftige, kühne, kraftvolle, rachsüchtige Neger, der schon in seinem Vaterlande dem Tode dreist in 

die Augen sah, duldet daher sicher nur so lange, als das Schicksal ihm durchaus keine Gelegenheit bietet, 

sich seinem Tyrannen entziehen zu können. Noth und Rachsucht geben ihnen hiezu indeß hundertfache 

Mittel und Wege an die Hand; Muth und Todesverachtung leihen Kraft zur Ausführung.704

Passagen wie diese, in denen von einer ganz besonderen Reizbarkeit aller Afrikaner die 

Rede ist, tauchen in ähnlicher Form in fast allen Schriften der Zeit auf. Dabei scheint es 

sich um eine Art „Allgemeinwissen“ zu handeln, das kritisch zu prüfen man sich nicht 

mehr bemüßigt sah. 

Erklärungen für den „sanguinischen“ Charakter der Schwarzafrikaner werden überwiegend 

in klimatheoretischen Ansätzen gesucht: heißes Klima – temperamentvolle, „heißblütige“ 

Bewohner. So schreibt Blumenbach in Über die natürlichen Verschiedenheiten im 

Menschengeschlechte: 
Dann aber ist die Einwirkung der Klimate auf das Geschäft der Leber überaus stark, welches 

durch die heftigere Sonnenhitze zwischen den Wendezirkeln außerordentlich aufgeregt und 

verstärkt wird. [...] Deshalb ferner ist das Temperament der meisten zwischen den 

Wendekreisen eingebornen Völker cholerisch und zum Zorn geneigt.705

Ebenfalls eine Rolle spielt das schon in I.3 ausgeführte „Stufendenken“. So werden die 

vermeintlich ungebändigten Emotionen und Temperamente der Afrikaner, wie etwa bei 

Herder, Ehrmann, Zimmermann oder auch in Soemmerings anatomischen Studien deutlich 

wird, als Dominanz der Instinkte über die intellektuellen Fähigkeiten gedeutet. In der 

Vorstellung einer hierarchischen, stufenförmigen Anordnung der Lebewesen, an deren 

Spitze der aufgeklärte, rationale und „bürgerliche“ Mensch sich selbst setzt, muss dies die 

Verortung auf einer niedrigeren Stufe bedeuten, auch wenn der Zivilisationsprozess von 
 

702 Ehrmann, Neueste Länder- und Völkerkunde, S. 54. 
703 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten Entdeckungen, Zweiter Band, S. 133. 
704 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten Entdeckungen, Zweiter Band, S. 129f. 
705 Blumenbach, Über die Verschiedenheiten im Menschengeschlechte, S. 98. 



  214
  
   

                                                

manchen kritisch beurteilt wird. Dort unten befindet sich der „trieb“- und 

„affektgesteuerte“ Schwarze in seinem vor-zivilisatorischen Zustand und in der Nähe zum 

Tier.706

Von solchem Stufendenken zeugen auch zahlreiche Passagen in den Revolutionsstücken, 

in denen das Verhalten der Rebellen mit Wildheit und Animalität assoziiert wird. Sobald es 

in den Stücken um Leidenschaften wie Wut, Hass, gekränkten Stolz, um Gewalt und 

Rachelust geht, werden die Schwarzen zu „Wilden“ deklariert und mit Tieren verglichen.  

Besonders ausgeprägt sind derartige Metaphern bei Reitzenstein, der seine aufgewiegelten 

Sklaven im Text der anderen Figuren unter anderem mit Vokabeln wie „löwenstark“, 

„wild“ und „roh“ belegt.707 Derartige Zuschreibungen nehmen in seinem Sklavenstück 

sowohl die weißen Feinde als auch Freunde der Sklaven vor. So tut der skrupellose Bartly 

den Tod eines Sklaven ohne Bedauern mit den Worten ab: 
Der Sklave war mein; er war mein rechtmäßiges Eigentum. [...] Doch Sie sollten sich schämen, 

so viel Lärm anzufangen, um das elende schwarze Gezücht, das nichts mehr verdient, als dass 

es von uns abhängt; welches mit dem Menschen nichts, und mit dem Vieh alles gemein hat. 

Die niederträchtige Negerbrut muss durch unsere Herrschaft noch geehrt seyn, wenn wir sie 

auch tyrannisieren.708

Das Zitat ist im Zusammenhang einer ganzen Anzahl weiterer chauvinistischer 

Äußerungen Bartlys einzuordnen, die seine Überzeugung von Sklaven als wertlose und 

„niedrige Geschöpfe“709 erkennbar werden lassen. Da seine Vorurteile durch die negative 

Charakterisierung Bartleys bereits gebrochen werden, scheinen sie relativ harmlos. 

Problematischer gestalten sich dagegen ähnliche Aussagen Osdals, der sich als kluger 

vorausschauender Mensch entpuppt. Als er sich den wütenden Sklaven gegenübersieht, 

bedient er sich wie Bartly der Tier- und Ungeziefer-Analogien: „O ihr Nichtswürdigen! 
 

706 Vergleiche die drastischen Passagen in Meiners’ Von den Varietäten und Abarten der Neger: „Die Neger 
aus dem Innersten von Afrika sind fast ohne Ausnahme Menschenfresser, haben ein fürchterlich tigerartiges 
kaum menschliches Ausehen [sic] und spitzige zackigte Zähne, die wie Fuchs-Scheeren, oder das Gebiß von 
Füchsen in einander schliessen.“ 
„Von den Negern aus gewissen Völkern weiß man, daß sie unüberwindlich träge, oder so ausserordentlich 
reizbar sind, daß sie auf keine Art zu schweren Arbeit getrieben oder nach den geringsten Beleidigungen vom 
Selbst-Mord abgehalten werden können. [...] und noch andere sind so unbezähmbar, so rachgierig und kühn, 
daß sie auch bei der mildesten Behandlung beständig Meutereyen anfangen.“ (Meiners, Chrisoph: „Von den 
Varietäten und Abarten der Neger“. In: Göttingisches historisches Magazin. 1790. 6.Bd., S. 631 / 634) 
707 „Aber du hast in den wilden Seelen dieser rohen Menschen zerstörende Mordgedanken angefacht. Und so 
lange werden die Neger wüthen, bis kein Europäer mehr athmet auf unserer Insel“ (Reitzenstein, Die 
Negersklaven, S. 172). 
„Euch bestralet eine Sonne wie sie, euch leuchten Mond und Sterne wie ihnen; warum können sie euch 
denn geißeln, martern und ermorden? Weil ihr voll Sklavensinn euch martern und morden lassen 
wollet, weil ihr die Kraft in euren Sehnen, weil ihr die löwenstarken Arme nicht gebrauchet, die euch 
euer großer Gott gegen Unterdrückung und Tyrannen gab. [...] Ihr habt Stärke, eure abscheulichen 
Fesseln zu zerbrechen.“ (Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 89ff). 
708 Reitzenstein, Negersklaven, S. 130. 
709 Reitzenstein, Negersklaven, S. 10. 



  215
  
   

                                                

Dieses elende Leben vertheidige ich nicht. Sterben will ich, aber nicht durch euch 

verworfenes Gesindel. Ist denn keiner mehr da, seinen Befehlshaber gegen dieß 

schändliche Gezücht zu vertheidigen?“710  

Mit der Entwicklung der anonymen Sklavenrollen zum wütenden, unkontrollierbar und 

irrational handelnden Pöbel nimmt Reitzenstein selbst indirekt eine Bestätigung dieser 

Vorwürfe durch Bartly und Osdal vor. Mit Regieanweisungen kreiert er ein vielstimmiges 

Chaos, das der zunehmenden Wildheit der Sklaven entspricht und diese auch in ihrem 

Verhalten umsetzt. So weist er in den Gruppenszenen, in denen sich die Eskalation der 

Stimmung bereits andeutet, die Darsteller an, „wild durcheinander“ zu sprechen und ihren 

Vorsprecher Thello „tumultuarisch zu unterbrechen“711. Leider beziehen seine 

Kommentare im Nebentext sich nicht auf den Darstellungsstil der Schauspieler. Angesichts 

ihrer ungeordneten Sprechweise und ihrer Charakterisierungen im Haupttext lässt sich 

jedoch durchaus vermuten, dass die schauspielerische Umsetzung der schwarzen 

„Revoluzzer“-Rollen bei Reitzenstein und in den übrigen Revolutionsstücken ebenfalls 

eine „Verwilderung“ und Animalisierung in Bewegungsabläufen und Körperhaltung 

aufwies. 

Auch bei Nesselrode zu Hugenpott macht Wut die Unterdrückten zu Tieren und Barbaren: 

„Ich lase in den Gesichtern grauenvolle Wuth, finstere Fraßbegierde, und barbarische 

Hoffnung, ich sahe Sie, diese unglücklichen Gesellen der Sklaverey, wie sie sich, wie 

ausgehungerte Wölfe, mit Augen der Tyger betrachteten.“712  

In Schmidts Kette des Edelmuths deutet der Mohr Jernrs – allerdings auf humorvolle 

Weise – an, was passiert, wenn ein Schwarzer wütend wird:  
Als ich mit meinem Bande so die Gasse herauf tändelte, da blieben alle Menschen stehen und 

lachten mich aus; aber weißt du was ich that? Ich wies ihnen meine Zähne, und es fehlte nicht 

viel, so hätte ich noch so ein paar Blows ausgetheilt, denn hör, Jernrs ist recht gut, aber wenn er 

ärgerlich wird, so kann er einen Menschen zerkauen wie Zwieback.713

Der wütende Schwarze wird zum Kannibalen, was in Europa seit jeher als 

Hauptcharakteristikum den vermeintlich wilden, barbarischen Lebensformen 

zugeschrieben wird.714

In etwas anderer Wendung findet sich das Motiv des wilden, animalischen Schwarzen auch 

in Dalbergs bzw. Eisenthals Oronooko. Wegen ihrer Feigheit und Faulheit, die die Sklaven 

 
710 Reitzenstein, Negersklaven, S. 146.  
711 Reitzenstein, Negersklaven, S. 88ff. 
712 Nesselrode zu Hugenpott, Zamor und Zoraide, S. 63. 
713 Schmidt, Die Kette des Edelmuths, S. 25f. 
714 Vergl. Bitterli, Wilde und Zivilisierte, S. 369. 



  216
  
   

                                                

davon abhält, Oronooko bei seinem gerechten Kampf gegen ihre Peiniger zu unterstützen, 

werden sie auch hier als Tiere bezeichnet. Die entsprechende Textpassage entstammt 

bezeichnenderweise nicht der Southern’schen Vorlage, sondern wurde von den deutschen 

Bearbeitern hinzugefügt: „Die edelsten Geschöpfe habt ihr unter das Vieh 

herabgewürdigt.“715

Wut und Hass, Rachlust und nicht mehr zu bremsende Gewaltbereitschaft, aber auch 

Gleichgültigkeit, Selbstaufgabe und Illoyalität als Folge der ungerechten Behandlung 

führen also auch in den Sklavenstücken dazu, dass den Schwarzen die Stufe eines 

vorzivilisatorischen, barbarisch-wilden Menschseins zugewiesen wird, aus dem sie sich 

entweder nie heraus entwickelt haben oder in das sie in der Sklaverei zurückfallen.716  

Egal, ob wieder herbeigeführte oder nie überwundene „natürliche“ Wildheit: Es geht um 

einen Zustand, ein Natur- und Gefühlsstadium, das mit dem von Tieren gleichzusetzen ist 

und das man selbst glaubt hinter sich gelassen zu haben. Der negativ dargestellte Sklave 

wird als Rebell, Intrigant oder feiges „Vieh“ auf diese Weise zum negativen Gegenbild 

eigener Selbstentwürfe. Peter Martin deutet die in den anthropologischen und ästhetischen 

Beiträgen des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts zu beobachtenden Ansätze einer 

erneuten „Verteufelung“ und Herabwürdigung des Schwarzen auch als Ausdruck 

bürgerlicher Selbstpositionierungen, die über die Suche nach politischen Haltungen hinaus 

gehen: Als Inbegriff von extremer Körperlichkeit und Wollust, Genusssucht, Faulheit und 

Hässlichkeit wird die negative Figuration des Schwarzen zur Antipode des Ideals vom 

maßvoll, rational und kühl handelnden Bürger.717

Diese Beobachtung trifft offensichtlich auch auf die negativen Schwarzenfiguren der 

Sklavenstücke zu. Ihrer politischen Radikalität, Gewaltbereitschaft, ihrer ungezügelten 

Wut, animalischen Leidenschaftlichkeit und dem von ihnen gestifteten Chaos fallen sie, 

werden sie nicht von ihrem Irrweg abgebracht, schließlich selbst zum Opfer. Erfolgreich ist 

mit seinem Verhalten jedenfalls keiner von ihnen. 

So gehören die beiden unterschiedlichen Schwarzenbilder der Plantagen- und 

Revolutionsstücke, die auf den ersten Blick so unvereinbar nebeneinander zu stehen 

scheinen, doch zusammen. Beide – der sanftmütige, moralisch integre und hilfsbedürftige 

Sklave mit seinem vorbildlichen Verhalten und Familienleben und der grausame Rebell – 

sind Bestandteile des deutschen Schwarzenbildes ihrer Zeit, dessen Ambivalenz sie 
 

715 Eisenthal, Oronooko, S. 74. 
716 So ist auch Othellos Verzweiflungstat, wie Sadji mit zeitgenössischen Kritiken belegt, im späten 18. 
Jahrhundert nicht als Reaktion auf bewusste Intrige, sondern als Folge seiner „wilden Naturanlage“ 
interpretiert worden. Vergl. Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 159. 
717 Vergl. Martin, Schwarze Teufel, edle Sklaven, S. 220. 



  217
  
   
zusammen in ihrer Gegensätzlichkeit repräsentieren. Beide dienen der Selbstbetrachtung. 

Während man den einen zur Projektionsfläche eigener Tugend- und 

Gesellschaftsvorstellungen erhebt und zum Schüler eigener Bildungs- und 

Zivilisationsideale deklariert, bringt der andere als Feind die eigenen Ziele in Erinnerung.  

 

 

5. "Ich stehe auf der Gränze zwischen weiß und schwarz."718 – Grenzgänger 

 

5.1. Rollenbeschreibungen: Mulatten, Mestizen, "Schwarzbraune" 

 

Bei der letzten Gruppe der hier zu untersuchenden „Schwarzenrollen“ handelt es sich 

genau genommen um gar keine Schwarzen. Als „Mischlings“-Kinder oder heller häutige 

„Rassen“ stehen diese Figuren zwischen Schwarzen und Weißen. Und auch in ihrem 

Verhalten, in ihrer Moral, ihren Charaktereigenschaften und ihren Funktionen im 

Handlungsgeschehen zeichnen sie sich über ein ambivalentes „Dazwischen“ aus, das es 

sinnvoll erscheinen lässt, diese Figuren als Gruppe mit eigener Logik und Bedeutung zu 

betrachten.  

Dabei ist zwischen zwei Typen von „Grenzgängern“ zu unterscheiden: Auf der einen Seite 

stehen Figuren wie Cery in Kratters Die Sklavin zu Surinam und Nesselrodes Zoraide, 

deren biologischer Zwischenstatus im Text eher wenig Beachtung findet. Aufgrund ihrer 

Biographie, ihres Sklavendaseins und gesellschaftlichen Status’ gehören diese beiden 

Frauen eher in die Gruppe der tugendhaften Mohrinnen, die bereits in Kapitel III. 1 

eingehender untersucht wurden: Zoraide weist in ihrer unbedingten Liebe zu ihrem Mann 

Zamor, den sie in den Wirren der Versklavung aus den Augen verloren hatte, und in ihrem 

Widerstand gegen die Avancen eines weißen Mannes zahlreiche Parallelen zu Kotzebues 

Ada auf. Cerys Konflikt dagegen, die gesellschaftlichen Widerstände gegen ihre 

Verbindung als Sklavin mit einem weißen freien Mann, entsprechen ungeachtet ihrer 

gemischten Herkunft den Problemen, mit denen etwa Zarenga in Kratters Der 

Mohrenkönig ebenfalls zu kämpfen hat. Sie alle verhalten sich ungeachtet ihrer schwarzen 

oder braunen Hautfarbe entsprechend dem bürgerlichen Idealbild weiblicher 

Tugendhaftigkeit und zeigen liebevolle Selbstaufgabe, absolute Treue und Keuschheit. 

Wenn ihre biologische Herkunft überhaupt thematisiert wird, dann vor allem im 

Zusammenhang mit ihrer körperlichen Attraktivität, die durch das Erbe des weißen 

                                                 
718 Döhner, Die Neger, S. 69. 



  218
  
   

                                                

Elternteils nach Meinung der anderen Figuren (und wohl auch der Autoren) offensichtlich 

verstärkt wird.  

Auf der anderen Seite stehen die wesentlich interessanteren, reinen „Grenzgänger“-

Figuren, die vor allem über ihre biologische Zwischenrolle und ihre „Mischlings“-

Biographie definiert werden. In Kommentaren anderer Figuren oder in Angaben des 

Autors (etwa in der Liste des Figurenpersonals) wird ihr physiologischer Sonderstatus 

benannt und betont; sie heißen „Mulatten“, „Mestizen“ oder „Schwarzbraune“. Hierzu 

gehören Babekan und Toni als bereits ausführlicher untersuchte Frauenrollen bei Körner 

sowie Anselm und anonyme Mulatten-Rollen bei Döhner und ferner die 

„Schwarzbraunen“, vor allem der König und sein Höfling Dodoba in Hagemanns Seliko 

und Berißa. Bis auf Toni, die trotz ihrer mulattischen Mutter sowohl äußerlich als auch 

moralisch-„innerlich“ und politisch als Weiße behandelt wird, handelt es sich hier teilweise 

um ausgesprochen negativ dargestellte und geradezu verschlagen wirkende Charaktere.  

Die Rolle des Mulatten Anselm etwa ist die eines Denunzianten, der ohne eigene 

moralische oder „politische“ Prinzipien handelt und immer gerade so die Seiten wechselt, 

wie sich ihm die größten Vorteile bieten:719 Zu Beginn des Stücks befindet er sich in den 

Diensten des äußerst brutalen Pflanzers Tirleton, wo er als Hausdiener und als 

Sklaventreiber arbeitet.720 Als Omar und Girli wegen ihrer Kontakte zu den 

Aufständischen eingekerkert werden, bewacht Anselm sie zunächst als ihr 

Gefängniswärter, lässt sich aber mit ein paar Gläsern Wein und etwas Bestechungsgeld 

von Marie sofort überreden, sie zu den Gefangenen zu bringen, deren Befreiung ihr 

gelingt.  

Im Verlauf der Handlung, als sich die Kräfteverhältnisse zwischen Pflanzern und 

kämpfenden Sklaven wiederholt verschieben, verändern sich auch Anselms Loyalitäten. 

Vom Sklaven- und Gefangenenaufseher wird er kurzfristig mit Hilfe von schwarzer 

Schminke zum „Negersklaven“ und wechselt schließlich nach Niederschlagung des 

Aufstands wieder zurück in Tirletons Dienste. 

Auch die übrigen anonym gehaltenen Mulatten-Figuren bei Döhner stehen zwischen den 

gegnerischen Lagern. Sie treten in Kampfszenen auf, in denen sie meist in Söldnerart die 

weißen, guten wie schlechten Plantagenbesitzer unterstützen. Im sechsten Auftritt des 

dritten Aufzugs erscheint zudem ein mulattischer Bote, der den Gouverneur über die 

Niederlage der weißen Truppen im benachbarten St. Angelo benachrichtigt. Obwohl er 
 

719 Die Figur weist in ihrer Anlage signifikante Parallelen der des Mulei Hassen in Schillers Fiesko oder Die 
Verschwörung zu Genua auf. 
720 Vergl. Döhner, Die Neger, S. 33. 



  219
  
   
recht positiv gezeichnet ist und auf der „richtigen“ Seite der gemäßigten Weißen steht, ist 

auch seine Loyalität labil. „Die Farbe seines Gesichts, sein Sklavenkleid,“721 gibt ihm 

Sicherheit.  

Ähnlich unbestimmt, wandelbar und profitorientiert sind auch die „Schwarzbraunen“ bei 

Hagemann. So bleibt unklar, was genau mit dieser Bezeichnung, die Hagemann bereits bei 

der Einteilung seines Figurenpersonals verwendet, gemeint ist. Es könnte sich hier 

ebenfalls um Mulatten handeln, wahrscheinlicher ist jedoch, dass sie einen helleren, 

wahrscheinlich nordafrikanischen Volksstamm darstellen. Dieser hat bereits vor Einsetzen 

der dramatischen Handlung die „ganz Schwarzen“ überfallen und die Herrschaft über 

deren Heimatland an sich gerissen. Doch befinden sie sich ebenfalls nur in einem 

Zwischenbereich der Macht. Die eigentlichen Fäden ziehen die weißen Sklavenhändler, 

denen die „Schwarzbraunen“ mit dem Verkauf von Kriegsgefangenen zuarbeiten.  

Besonders intrigant, machtbesessen und skrupellos verhält sich Dodoba, erster Höfling 

und, wie sich später herausstellt, der frühere Hauslehrer und Vaterersatz des jetzigen 

Königs. Ihm geht es allein um die Macht und seinen Einfluss auf den König. Als er seine 

Position durch die schwarze Gefangene Berißa, in die sich der König verliebt hat, 

gefährdet sieht, beginnt er seine Intrigen und tut alles, um ihn gegen sie aufzubringen. Am 

Ende durchschaut der König Dodobas falsches Spiel und wendet sich tief enttäuscht von 

ihm ab; sein Diener und Berater bleibt Dodoba aber trotzdem.  

 

 

5.2. Das Unbehagen an den Unbestimmbaren 

 

Mulattenrollen erscheinen in den Sklavenstücken nur äußerst selten. Ebenso ungewöhnlich 

ist eine ethnische Differenzierung unter Schwarzafrikanern; Hagemanns 

Gegenüberstellung von „Schwarzbraunen“ und „ganz Schwarzen“ stellt in seinem 

zeitlichen Kontext eine absolute Ausnahme dar.  

Diese Beobachtungen mögen zunächst erstaunen, zumal sich ein überwiegender Teil der 

Autoren, wie an anderen Beispielen gezeigt werden konnte, ja sowohl über die 

gesellschaftspolitische Situation in Westindien, als auch über den Stand natur- und 

geschichtswissenschaftlicher Positionen zu „dem Schwarzen“ als sehr informiert gezeigt 

hat. Und ein Blick in die zeitgleiche Debatte zur Sklaverei- und Schwarzenthematik zeigt, 

dass darin „Mischlingskinder“ schon wegen ihrer großen und stetig wachsenden Anzahl 

                                                 
721 Döhner, Die Neger, S. 59. 



  220
  
   

                                                

auf den Plantagen sehr wohl eine Rolle spielen. Auch die damals bereits erschienenen 

Reiseberichte und die zahlreichen geographisch-ethnologischen Kompilationen zu Afrika 

und Westindien zeugen von einem differenzierten Blick auf die verschiedenen dort 

lebenden Völker. Trotz dieses recht guten Informationsstandes herrschte im Theater 

anscheinend aber eine große Scheu vor diesen Mulatten, Mischlingen und 

„Zwischenrassen“, vor jenen Menschen also, die sich einer strengen Kategorisierung in 

schwarz und weiß entzogen; sie verhinderte, dass diese ebenso zahlreich wie Schwarze, 

Indianer oder Türken auf den Bühnen der Zeit erschienen. 

Die wenigen Theaterfiguren der Sklavenstücke, die sich in einem ethnischen 

Zwischenbereich befinden, lassen ein gewisses Unbehagen der Autoren ahnen. Sie alle 

befinden sich nicht nur in einem biologischen Sinne zwischen den Lagern; auch politisch 

und moralisch überschreiten sie Grenzen – und manchmal verwischen sie diese dabei.  

Deutlich wird dies bereits in Hagemanns Seliko und Berißa722. Noch vor ihrem ersten 

eigenen Auftritt werden die „Schwarzbraunen“ als Urheber der sie umgebenden 

Verwüstung und der Hungersnot im Lande eingeführt.723 Mit ihrem Mord an den 

Schlangen, den in Juida als heilig verehrten Tempeltieren, haben sie bereits ihre ganze 

Respektlosigkeit zum Ausdruck gebracht: Auf ihrer Agenda steht die Zerstörung der 

gesamten, bis dahin harmonisch-idyllischen Lebenswelt der „ganz schwarzen“ 

Einwohner.724 In den angstvollen Berichten Selikos und seiner Brüder, die im Übrigen die 

Eigenschaften „Edler Wilder“ in jeder Hinsicht voll erfüllen, werden die 

„Schwarzbraunen“ also zunächst als negativer Gegenpart exponiert. Dem Edelmut, der 

natürlichen Tugend, Friedfertigkeit und dem selbstlosen Handeln, das sich in der Sorge um 

ihre kranke Mutter zeigt, wird die zerstörerische Kraft und moralische Skrupellosigkeit der 

fremden neuen Machthaber gegenüber gestellt.  

Bei dieser Dichotomie wird es jedoch nicht bleiben. Sobald die beiden europäischen 

Sklavenhändler in das Geschehen eingreifen, verkomplizieren sich die Konstellationen. So 

machen Seliko und seine Brüder gleich zu Beginn deutlich, dass diese die 

„Schwarzbraunen“ an Grausamkeit noch weit übertreffen:  
Guberi: Ihr wisst doch, dass die Europäer an unserer Küste mit Menschen handeln, und der 

neue König soll ihren Handel sehr begünstigen. Nun wollen wir – Brüder, wir wollen einen 

von uns an die Weißen verkaufen. [...]  

 
722 Hagemann, Fr. Gustav: Seliko und Berißa, oder die Liebe unter den Negern. Ein Schauspiel in vier 
Aufzügen. Grätz: 1799. 
723 Die Szenenbeschreibung sieht im Hintergrund der Szene das „brennende Sabi“ und „Spuren gewaltsamer 
Verwüstung“ vor. Vergl. Hagemann, Seliko und Berißa, oder die Liebe unter den Negern, S. 1. 
724 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 6f. 



  221
  
   

                                                

Telueb: An die Weißen. Guberi? – An die unmenschlichen Europäer, Brüder? Gegen solches 

Leben ist der schmählichste Tod eine Lust.725

Und die Europäer geben von Anfang an zu, warum sie den neuen Herrscher unterstützen. 

Er steht auf ihrer Seite und mit dem Leid, das er in das fremde Land gebracht hat, nutzt er 

ihrem Sklavenhandel.726 Edle Wilde auf der einen und skrupellose europäische 

Geschäftemacher auf der anderen Seite – das ist der eigentliche Gegensatz, der die 

Handlung bestimmt. Die „Schwarzbraunen“ stehen dazwischen; sie fungieren zugleich als 

Handlanger und als korrumpierte Opfer. In diesem moralischen wie politischen 

Zwischenbereich sind „gut“ und „böse“ weniger eindeutig zugewiesen als bei den „ganz 

Schwarzen“ und „ganz Weißen“. Der Konflikt geht, wie die Auseinandersetzungen von 

König Dahomai mit seinem Lakaien Dodoba zeigen, eigentlich mitten durch ihr Volk 

hindurch.  

Während der König durch seine Liebe zu Berißa und deren kompromisslose, moralische 

Kritik – „Mordbrenner, rechts und links rauchen deine Schandaltäre, die eingeäscherten 

Wohnungen armer Unglücklichen, die darunter liegen: solcher Thaten können sich nur die 

Teufel erfreuen; so geh hin zu den Teufeln, von ihnen Liebe zu fordern.“727 – an seinen 

Herrschaftsmethoden zu Zweifeln beginnt, hält Dodoba ihn zu immer größerer Härte an: 

„Lass einige Tausend schlachten, wenn ihr Anblick dir ekelhaft ist. [...] Der Unterthan ist 

nichts; was er wird, wird er erst durch die Hand seines Königs.“728 Mit gezielten Intrigen 

versucht er, den König gegen Berißa aufzuhetzen und nimmt dabei bewusst den Tod 

Unschuldiger in Kauf. Ganz am Schluss siegt dennoch die Liebe: Sie bewegt König 

Dahomai zur Umkehr und macht ihn zum menschlichen Herrscher. Dodoba jedoch bleibt 

der skrupellose, durchtriebene Machtmensch im Hintergrund. Selbst in der Niederlage ist 

er zu keiner Einsicht zu bewegen und es ist zu erwarten, dass er sein Spiel weitertreiben 

wird. Die „Schwarzbraunen“ bleiben damit trotz Dahomais Läuterung weiterhin im 

Bereich moralischer Ambivalenz, schwer einschätzbar und ziemlich unheimlich. 

 
725 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 16f. 
726 Vergleiche folgende Passage, in der die beiden europäischen Sklavenhändler ihr Interesse an den 
innerafrikanischen Kriegen und harten Herrschaftsmethoden deutlich machen:  
„Johnson: Der vorige (König) speisete alles Bettelvolk, da verkauften sich die besten nicht, oder waren 
theuer. Um Krieg oder Hungersnot hab ich schon lange den Himmel angefleht. 
Ducheaux: Nun der König so viele Leute arm gemacht hat, werden die Menschen spott wohlfeil werden. [...] 
Johnson: Sehen sie, alle Wohnungen sind fast abgebrannt, die Noth wird die Neger zu uns bringen, das ist der 
Segen des Königs.“ (Hagemann, Seliko und Berißa, S. 47f). 
727 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 26. 
728 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 23. 



  222
  
   

                                                

Ähnlich unbestimmt ist die Position und Charakterisierung der Mulatten in Döhners Die 

Neger, auch sie stehen aufgrund ihrer Farbe zwischen Schwarzen und Weißen.729 Diese 

Grenzstellung verkompliziert sich zusätzlich noch dadurch, dass bei Döhner die 

moralischen Fronten, anders als bei Hagemann nicht entlang der ethnischen Grenzen, 

sondern mitten durch alle Lager verlaufen: Auf Seiten der Weißen wie der Schwarzen gibt 

es Gute und Schlechte, richtig handelnde Figuren und solche, die falsche Ideologien und 

Zielen verfolgen. 

Im Unterschied dazu zeichnen sich die Mulatten gerade durch einen Mangel an politischen 

Überzeugungen aus. Dies macht sie unberechenbarer und unheimlicher. So hat Anselm, 

über den Marie zu Beginn sagt, er hasse „die Neger wie jeder Mulatte“730, keine Skrupel 

im entscheidenden Moment seinem Herren Tirleton den Gehorsam zu verweigern: „Dass 

ich ein Narr wäre – ich bin ein Mulatte – das heißt: ich stehe auf der Gränze zwischen weiß 

und schwarz – wer gewinnt – trägt meine Farbe.“731 Vorsorglich färbt er sein Gesicht 

dunkler, „um im äußersten Fall eher zu entkommen“732. Als am Ende doch noch die 

Weißen gewinnen, steht er, als wäre nichts gewesen, wieder in den Diensten seines 

früheren grausamen Herrn. Damit ist er einer der wenigen Figuren, die im Laufe der 

Handlung keine Verluste hinnehmen müssen und gänzlich unbeschadet aus den Schlachten 

hervorgehen.  

Wie Anselm verteilen auch seine Art- und Schicksalsgenossen, die mulattischen 

Söldnertruppen im selben Stück, ihre Gunst je nach politischer Situation, wobei ihre 

Zwischenstellung im Aussehen ihnen dabei hilft, sich der einen wie der anderen Gruppe 

anzuschließen. Bei Babekan in Körners Toni war schon dieselbe Einstellung zu erkennen. 

Mit ihren Diensten für Conjo steht sie bereits auf Seiten der Macht. Auch sie setzt ihren 

„Mischlingsstatus“ gezielt dazu ein, um die Lager zu wechseln bzw. Zugehörigkeiten 

vorzutäuschen und Vertrauen, wie das ihres Opfers Gustav, zu gewinnen. Die 

Gemeinsamkeiten dieser „Grenzgänger“-Figuren sind unübersehbar: Sie alle spielen mit 

der natürlichen „Maskerade“, die ihr uneindeutiges Aussehen ihnen bietet. Ohne Ehrgefühl 

und ohne Skrupel agieren sie rein opportunistisch.  

Eine mögliche Erklärung für diese Darstellungsweise liegt im Zusammenhang mit der 

Sklavereidebatte nahe: Zahlreiche Berichte dokumentierten schon zur Entstehungszeit der 

Stücke die Tatsache, dass Mulatten auf einigen Plantagen tatsächlich eine Sonderrolle 

 
729 Vergl. Döhner, Die Neger, S. 69. 
730 Döhner, Die Neger, S. 31. 
731 Döhner, Die Neger, S. 69. 
732 Ebd. 



  223
  
   

                                                

spielten und nicht selten den schwarzen Sklaven als Aufseher übergeordnet waren. So 

bestätigt Zimmermann im zweiten Teil von Die Erde und ihre Bewohner, dass ihnen auf 

den Plantagen eine bessere Ausbildung und Aussteuer zuteil wurde, wodurch „sich bei den 

Mulatten größere Vollkommenheiten des Körpers und des Geistes“733 entwickelten.  

Der schon viel zitierte Christoph Meiners argumentiert mit anderer Zielrichtung, bestätigt 

aber das Gleiche: Er äußert sich wohlwollend über den positiven Effekt, den die 

Vermischung von afrikanischem und europäischem Blut auf den Plantagen habe.734 Die 

daraus hervorgehenden Mulatten seien nicht nur in „Form des Gesichts“ und „Bildung des 

übrigen Körpers“, sondern auch „in Rücksicht auf Fähigkeit, Reinlichkeit, Thätigkeit und 

Muth“ mehr europäisch als afrikanisch – also, nach Meiners, besser ausgestattet – und 

würden daher gegenüber den ganz schwarzen „Negern“ bevorzugt: „Allein, man läßt 

durchgehends ihrem bessern Blut, und den angebornen Vorzügen, die sie vor den Negern 

besitzen, Gerechtigkeit widerfahren, und braucht sie nicht zu den Arbeiten des Feldes, 

sondern des Hauses, oder zu Aufsehern und Aufseherinnen.“735 Ebenso seien auch die 

Afrikaner besser gestellt, denen er aufgrund ihres „regelmäßigen und schönen“ Körpers 

einen maurischen bzw. arabischen Ursprung attestiert: „Wenn die West-Indischen Pflanzer 

Sclaven aus diesen Nationen erhalten, so verschonen sie dieselben meistens mit den groben 

Feld-Arbeiten, weil sie zu diesen sclavischen Verrichtungen zu verständig, und zu wenig 

ausdauernd, sind.“736

Ebenfalls war bekannt, dass Mulatten bei Sklavenaufständen eine wichtige Rolle spielten 

und, je nachdem welcher Seite sie ihre Gunst erwiesen, den Ausgang der Kämpfe zwischen 

weißen Pflanzern und schwarzen Sklaven maßgeblich beeinflussen konnten.737 So erwähnt 

Zimmermann mit deutlicher Missbilligung die Vereinigung von Mulatten und Negern in 

den französischen Kolonien, nachdem dort die Nachricht von dem „wahnsinnigen Einfall 

einer plötzlichen Befreiung aller Neger“738 durch die französische Nationalversammlung 

eingegangen war. Gleichzeitig berichtet er in dem ersten Teil seiner Weltschau von einer 
 

733 Vergl. Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neusten Entdeckungen, Zweiter Teil, S. 90. 
734 „Die fortschreitende Verbesserung des Afrikanischen Bluts durch die beständige neue Vermischung mit 
Europäischem, die sich in allen ähnlichen Fällen auch in den übrigen Erdtheilen zeigt, gewährt die 
angenehme Aussicht, daß die Europäer nicht bloß durch ihre Herrschaft und Aufklärung, sondern auch 
vorzüglich durch die Vermischung mit andern weniger edlen Völkern zur Vervollkommnung und 
Beglückung der letztern beytragen können und beytragen werden.“ Meiners, Christoph: „Von den Varietäten 
und Abarten der Neger“. In: Göttingisches historisches Magazin. 1790. 6.Bd., S. 643. 
735 Meiners, Von den Varietäten der Negern, S. 634. 
736 Meiner, Von den Varietäten der Negern, S. 628. 
737 So betont Jürgen Osterhammel, dass der Sklavenaufstand auf St. Domingo bzw. Haiti nur Erfolg hatte, 
weil ihm der Aufstand der Mulatten vorausgegangen war und Schwarze und Mulatten sich phasenweise in 
ihrem Freiheitskampf zusammenschlossen. Vergl. Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, 
S. 51. 
738 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neusten Entdeckungen, Zweiter Teil, S. 93f. 



  224
  
   

                                                

gegenteiligen Situation, dem 1733 niedergeschlagenen Aufstand auf der dänischen Insel St. 

Jan, wo die Mulatten mit „einigen wenigen redlichen Negern“739 den Dänen treu blieben 

und die Kolonie retteten. Auch in den englischen Kolonien, wo die Mulatten besser 

behandelt worden seien, hätten sich „die farbigen Leute der britischen Inseln daher selbst 

während des allgemeinen Geschreis von Freiheit und Gleichheit, und unter dem häufigen 

Aufwiegeln, stets als redliche treue Anhänger ihrer Regierung“740 gezeigt. Mit der 

politisch ambivalenten Zwitterrolle, die sie ihren Mulatten-Figuren zuweisen, entsprechen 

die Sklavenstücke also dem Informationsstand ihrer Zeit. Eine interessante Deutung, die 

die allen Mulatten unterstellte Bosheit explizit auf deren gesellschaftliche Rolle auf der 

Plantage zurückführt, wagt Döhner, wenn er seinen Protagonisten sagen lässt:  
Es ist nicht die Farbe, was den Mulatten meist zum bösen Menschen macht, sondern, weil der 

Vater, der seine Mutter nicht liebte, auch das Kind nicht achtet; nun findet ein derley Geschöpf 

bey dem Stamme seiner Mutter Verachtung, bey seines Vaters Stamme keine Vaterliebe, und 

wächst, als ein vernachlässigter Sklave an Leib und Seele heran.741

Auch die Rolle, die Hagemann in seinem Text „schwarzbraunen“, wahrscheinlich nord-

afrikanischen, arabischen oder maurischen Völkern zuweist, ist so in einigen 

Reiseberichten und Abhandlungen seiner Zeit verbürgt. Johan Jakob Sell etwa, der in 

seinem Versuch einer Geschichte des Negersklavenhandels alle maßgeblichen in- und 

ausländischen Werke zum Sklavenhandel zitiert und zusammenfasst, weiß von Kriegen 

zwischen mittel- und nordafrikanischen Völkern zu berichten, die letztere nur initiierten, 

um Sklaven zu erbeuten.742  

Die dramatische Darstellung der ethnischen „Grenzgänger“ hat also durchaus eine reale 

politische Grundlage, die auch von den zu der Zeit zugänglichen Quellen belegt wird. 

Dabei verkehren die abolitionistisch motivierten Stücke aber den frühen Rassismus, der 

sich in dieser Ungleichbehandlung ausdrückt, ins Gegenteil: Wurden die Mulatten in 

Westindien ja eben aufgrund ihrer helleren Hautfarbe besser behandelt als die übrigen 

Sklaven und wurden die afrikanischen „Mauren“ aus demselben Grund zu 

Geschäftspartnern (und nicht zu Sklaven) auserkoren, so muss diese Wahrnehmung und 

Darstellung sich im Zuge einer Neubewertung von Sklaverei nun umkehren: Die weder 

weiße noch schwarze Hautfarbe wird zum Zeichen der Kollaborateure. Die politischen 

Kontexte, die den Autoren offensichtlich in Ansätzen bekannt waren, sind also mit 

 
739 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neusten Entdeckungen, Erster Teil, S. 173. 
740 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neusten Entdeckungen, Zweiter Teil, S. 93f. 
741 Döhner, Die Neger, S. 15. 
742 Vergl. Sell, Versuch einer Geschichte des Negersclavenhandels. Halle: Johann Jacob Gebauer 1791, S. 
82ff. 



  225
  
   

                                                

Sicherheit eine wichtige Ursache dafür, dass der „braune“ Mensch, so er denn überhaupt in 

den Stücken auftaucht, dort im politischen und moralischen Zwielicht erscheint.  

Darüber hinaus verweisen die historischen Texte zur Schwarzenthematik auf einen 

weiteren interessanten Aspekt, der für die Rollengestaltung der dubiosen „Grenzgänger“-

Figuren und das Unbehagen, das in ihnen mitschwingt, eine Rolle gespielt haben mag. Wie 

bereits erwähnt wurde, war das Mulatten-Bild von jenen, die wie Meiners und seine 

Gesinnungsgenossen früh-rassistische und anti-abolitionistische Positionen vertraten, 

durchaus positiv.743 Für andere war es schwieriger, eine Haltung gegenüber diesen 

„Mischlings“-Kindern einzunehmen. In anthropologischen, geographischen und 

naturhistorischen Abhandlungen zeigen viele Autoren gegenüber den ethnischen 

Zwischenformen zwar große Faszination, aber auch eine mindestens ebenso große 

Skepsis.744 In den meisten Beiträgen, die sich in irgendeiner Form mit „Menschenrassen“, 

afrikanischen Völkern, mit der Sklavereithematik oder den westindischen 

Plantagengesellschaften auseinandersetzen, finden sich ausführliche Darstellungen zu allen 

bekannten Misch- und Kreuzungsformen und zu ihren Variationsmöglichkeiten über die 

Zeiträume von zwei, drei oder vier Generationen. Kant hat sich in seinem Aufsatz 

Bestimmung des Begrifs einer Menschenrasse745 ebenso mit dieser Thematik 

auseinandergesetzt, wie auch Ehrmann und Zimmermann, wie Forster in Noch etwas über 

die Menschenraßen746 oder Blumenbach in Über die natürlichen Verschiedenheiten im 

Menschengeschlechte – um hier nur die prominentesten Autoren zu nennen.747

Warum das Thema der menschlichen „Mischlinge“ im ausgehenden 18. Jahrhundert von so 

ambivalenter Faszinationskraft war, liegt auf der Hand: Allein ihre Existenz rührte an die 

Kernfragen, die sich die Anthropologie des ausgehenden 18. Jahrhunderts stellte: Wie 

lassen sich die Unterschiede zwischen „Menschenrassen“ menschheitsgeschichtlich und 

anatomisch erklären? In was für einem Verhältnis stehen diese zueinander und welche 

 
743 Der deutsche Sklavereibefürworter Johann E. Fabri zum Beispiel, stimmte Meiners dahingehend zu, dass 
die Neger durch die Sklaverei und durch Vermischung mit Europäern verbessert würden. Vergl. Fabri, 
Johann Ernst: Einige Gründe für den Sclavenhandel auf den Küsten von Afrika. In: Historische und 
geographische Monatsschrift. Halle, Leipzig: 1788, S. 682f. 
744 Auch Kurioses lässt sich zu diesem Thema finden wie etwa folgenden Zeitungsartikel über einen 
Gerichtsprozess, in dem es um Alimentezahlungen für ein „mulattisches“ Kind geht: Anonymus: „In Sachen 
der Sommerfeldinn wider den Bäcker Wilke kommt die Frage zum Spruche: wie die Kinder aus dem 
Beyschlafe eines Mohren mit einer Weissen beschaffen seyn müssen.“ In: Annalen der Gesetzgebung und 
Rechtsgelehrsamkeit. 1791. Bd. 7, S. 116-130. 
745 Kant, Immanuel: Bestimmung des Begrifs einer Menschenrasse. In: Berlinische Monatsschrift 1787, S. 
397ff. 
746 Forster, Johann Georg: Noch etwas über die Menschenraßen. In: Der Teutsche Merkur. 1786. 
4.Vierteljahresschrift, S. 82ff, und Beschluß der im vorigen Monat angefangenen Abhandlung über die 
Menschenrassen. Ebd., S. 151ff. 
747 Vergl. etwa Blumenbach, Über die Verschiedenheiten im Menschengeschlechte, S. 106ff. 



  226
  
   

                                                

Rückschlüsse auf den Ursprung der Menschheit sind möglich? Gab es nur ein 

menschliches Ur-Paar, dessen Nachfahren die Welt bevölkert haben? Wenn ja, wie sah es 

aus? Und wie und warum haben manche Völker sich augenscheinlich von dieser einen Ur-

Gestalt so weit entfernt?  

Nur wenige vertraten ein so radikal hierarchisches Stufendenken wie Christoph Meiners; 

auch dessen früh-rassistische Positionen wurden nicht von vielen vertreten. Die meisten 

Autoren der Zeit glaubten auch aus theologischen bzw. humanistischen Beweggründen an 

die Monogenese. Zu einem Zeitpunkt, als von Evolution, geschweige denn von 

Vererbungslehre und Genetik, noch nichts bekannt war, mussten vor dieser Prämisse die 

Unterschiede zwischen den Völkern auf externe und vor allem auf klimatische Einflüsse 

zurückgeführt werden. Und genau hier bereitet die reale Existenz von Mulatten, die in 

besonders großer Anzahl auf den Plantagen anzutreffen waren, der Theorie ernsthafte 

Probleme: Zwar konnte man mit ihnen beweisen, dass Schwarze und Weiße zu 

gemeinsamer Fortpflanzung fähig, also „kompatibel“, sind – eine Tatsache, die von 

Polygenisten lange bezweifelt wurde und den monogenistischen Sklavereigegnern 

Argumente zuspielte.748 Mit ihrer mittleren Hautfarbe, ihrem Körperbau und ihren 

Gesichtszügen, die unabhängig von den klimatischen Gegebenheiten des jeweiligen 

Lebensraumes vor allem eine Mischung aus beiden Elternteilen darstellen, mussten die 

Mulatten aber jede Klimatheorie Lügen strafen. Ebenso musste die Tatsache, dass in 

Afrika in ein und derselben Region und unter gleich starker Sonneneinstrahlung ganz 

unterschiedliche Abstufungen schwarzer Hautfarbe zu beobachten waren, für Verwirrung 

sorgen. Alle ethnischen Mischformen und Ethnien, die sich nicht in die gemeinhin 

angenommen „Hauptstämme“ einordnen ließen, sprengten die Versuche, die Menschheit in 

statische Gruppen zu klassifizieren, und verwiesen die Anthropologen auf die 

Wissenslücken und Widersprüchlichkeiten ihrer Theorien. 

Kant zum Beispiel, eigentlich radikaler Verfechter der Klimatheorie („Wenn der Mohr in 

Zimmern, und der Kreole in Europa aufgewachsen ist, so sind beide von den Bewohnern 

unsers Welttheils nicht zu unterscheiden.“749), muss angesichts der vielen verschiedenen 

zu beobachtenden Mischformen „erbliche Unterschiede“750 zwischen weißer, gelber, 

schwarzer und der „kupferfarbig-rothen“ Hautfarbe der Amerikaner einräumen. Die „vier 

Klassenunterschiede“ der Menschheit, die er an seinen Beobachtungen festmacht, stehen in 

 
748 Vergl. Bitterli, Der schwarze Afrikaner, S. 110. 
749 Kant, Bestimmung des Begrifs einer Menschenrasse, S. 391f. 
750 Vergl. Kant, Bestimmung des Begrifs einer Menschenrasse S. 394. 



  227
  
   

                                                

seltsamem Widerspruch zur Monogenese, die Kant ebenfalls mit Rekurs auf die Existenz 

von Mulatten vehement verteidigt: 
Die Organisation des einen hat also einen ganz anderen Zweck als die des anderen; und, dass 

dem ungeachtet die Zeugungskräfte beider, selbst in diesem Punkte ihrer charakteristischen 

Verschiedenheit, so zusammen passen sollten, dass daraus ein Mittelschlag nicht nur 

entspringen könne, sondern sogar unausbleiblich erfolgen müsse: das lässt sich bei der 

Verschiedenheit ursprünglicher Stämme nicht begreifen.751

Georg Forster, der sich in seinen Ausführungen zu den Mischformen der „Menschenraßen“ 

direkt auf Kant bezog, erkannte die Widersprüche in dessen Überlegungen; scharfsinnig 

wusste er sie auf die Frage zuzuspitzen, ob „Neger“ und „Weiße“ nun Varietäten oder 

Arten der menschlichen Gattung seien, ob sie also allein durch klimatische Einflüsse 

ineinander übergehen oder ob sie „unauslöschliche Merkmale“752 in sich tragen und nur 

durch „Vermischung“753 einander anzugleichen sind. Eine endgültige Antwort auf diese 

Frage wagt Forster nicht. Doch denkt er an vielen Stellen eine Mischung aus beiden 

Faktoren, Anpassung an die jeweiligen Gegebenheiten des Lebensraumes und Vererbung, 

an – und nimmt damit auf erstaunliche Weise bereits wichtige Erkenntnisse aus 

Evolutionsbiologie und Genforschung vorweg. Wichtig ist auch ihm die, durch die 

Kreuzungsfähigkeit von Schwarzen und Weißen Menschen bewiesene, Zugehörigkeit zu 

einer gemeinsamen „Gattung“:  
„Der affenähnlicheste Neger ist dem weissen Menschen so nahe verwandt, daß bey der 

Vermischung beyder Stämme, die auszeichnenden Eigenschaften eines jeden sich im Blendling 

in einander verweben und verschmelzen. Die Abweichung ist sehr gering; die beyden 

Menschen, der schwarze und der weisse, stehen ganz nahe neben einander.“754

Innerhalb dieses einen Menschengeschlechts hält Forster die Existenz verschiedener 

„Menschenstämme“ für möglich. Etwaigen Anschuldigungen, damit der Sklaverei das 

Wort zu reden, kommt er mit der ironischen Frage zuvor, „ob der Gedanke, daß Schwarze 

unsere Brüder sind, schon irgendwo ein einziges mal die aufgehobene Peitsche des 

Sklaventreibers sinken hieß.“755 Die Existenz von Mulatten, menschlichen „Blendlingen“, 

bringt Forster also dazu, verbreitete anthropologische Grundannahmen seiner Epoche 

kritisch zu hinterfragen und ungeachtet ihrer politischen Instrumentalisierungen auf den 

Prüfstein zu stellen. 

 
751 Kant, Bestimmung des Begrifs einer Menschenrasse, S. 404. 
752 Forster, Beschluß der im vorigen Monat angefangenen Abhandlung über die Menschenrassen, S. 151ff. 
753 Ebd. 
754 Forster, Beschluß der im vorigen Monat angefangenen Abhandlung über die Menschenrassen, S. 78. 
755 Forster, Beschluß der im vorigen Monat angefangenen Abhandlung über die Menschenrassen, S. 163. 



  228
  
   

                                                

Bei der Reflektiertheit und wissenschaftlichen Gründlichkeit, die Forster hier wie in seinen 

anderen Schriften an den Tag legt, bei seinem Gespür für Ethnozentrismen und seiner 

konsequenten Ablehnung jeglicher Form von Ausbeutung anderer Völker muss die 

Haltung, die er gegenüber den Mulatten selbst einnimmt, jedoch verblüffen:  
Und horchten Menschen nur der Stimme ihres Instinkts, wäre es nicht ihre Vernunft, welche 

Lüsternheit und Begierde erkünstelt; [...] so würden wir sowohl bey Schwarzen als bey 

Weissen, vor der ungleichartigen Vermischung Ekel und Abscheu bemerken. Noch jetzt, 

glaube ich, darf man diesen Widerwillen vom Rohen unverdorbenen Landmann erwarten; er 

wird die Negerin fliehen; wenigstens wird Geschlechtstrieb nicht das erste seyn, was sich bey 

ihrem Anblick in ihm regt.756

Diese heftige Ablehnung der „ungleichartigen Vermischung“ wird von Forster nicht näher 

erläutert. Vielmehr scheint er sich in diesem Punkt der Zustimmung seiner Leser und 

Zeitgenossen so sicher zu sein, dass er sich zu keiner Erklärung bemüßigt sieht. 

Fortpflanzung ist, wie Forster anhand der Mulatten konstatiert, bei Menschen aus 

verschiedenen „Menschenrassen“ aufgrund ihrer engen Verwandtschaft zwar möglich, 

erscheint ihm anscheinend aber nicht erstrebenswert. Die Grenzen, die die menschlichen 

„Stämme“ voneinander trennen und augenscheinlich verhindern, dass deren 

„Progressionen“ unter noch so starken klimatischen Einflüssen einander gleich werden 

können, will auch Forster nicht verwischt sehen.757

Bezeichnenderweise äußerten sich viele weitere und gerade gemäßigte, tolerante, pro-

abolitionistische Autoren des späten 18. Jahrhunderts ähnlich ablehnend über gemischte 

Paare und über die von diesen gezeugten Kinder. So bezeichnet Zimmermann in Die Erde 

und ihre Bewohner solche Paarungen ganz nebenbei als „unnatürliches Laster“. Die 

geringe Anzahl an Kindern von weißen Frauen und schwarzen Männern sei nur auf „das 

Zartgefühl dieser Damen“ und den „hohen Begriff, den die Europäer und selbst die 

Creolen von ihrer Erhabenheit über die unglücklichen Schwarzen haben,“ 

zurückzuführen.758 War man nicht wie Meiners und seine Gesinnungsgenossen gerade 

daran interessiert, mit gezielten Kreuzungen die schwarze „Rasse“ langsam in die weiße zu 

überführen, so überwogen Skepsis und Unsicherheit im Umgang mit Mischehen und 

gemischter Fortpflanzung. Ihnen haftete der Ruf des Anrüchigen, Unnatürlichen, 

Unanständigen an und dieser übertrug sich anscheinend auch auf die daraus 

hervorgehenden Kinder. 

 
756 Forster, Johann Georg: Noch etwas über die Menschenraßen. In: Der Teutsche Merkur. 1786. 
4.Vierteljahresschrift, S. 82-83. 
757 Forster, Beschluß der im vorigen Monat angefangenen Abhandlung über die Menschenrassen, S. 151. 
758 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neusten Entdeckungen, Zweiter Teil,, S. 84. 



  229
  
   

                                                

Dies bestätigen in gewisser Weise auch die Sklavenstücke, auch wenn viele mit egalitärem 

liberalem Impetus die Liebe zwischen schwarz und weiß geradezu zu propagieren 

scheinen. Insgesamt haben wir es in immerhin neun von einundzwanzig Sklavenstücken 

mit „Mischbeziehungen“ zu tun. Und diese werden nicht als anrüchig dargestellt, sondern, 

im Extremfall als Prinzip der Liebe und Menschlichkeit den gesellschaftlichen Grenzen 

und irrationalen Vorurteilen positiv gegenübergestellt. Dabei fällt jedoch auf, dass die 

wenigsten dieser Liebesgeschichten ein gutes Ende nehmen. Außer Ziegler, dessen Mohrin 

Joni ihren Georg heiratet, und Kratter, dessen beide (mulattische, nicht ganz schwarze!) 

Heldinnen mit ihren weißen Männern glücklich werden, gönnen die anderen Autoren ihren 

Protagonisten nicht das Glück der Ehe: Rathlefs Mohrin nimmt sich das Leben, Sodens 

Negerinn bekommt einen schwarzen Jungen vor die Nase gesetzt, Oronooko und Klimene 

bei Dalberg, Omar und Marie bei Döhner, Tado und Julie bei Reitzenstein sterben in den 

Kämpfen zwischen Weißen und Schwarzen bzw. nehmen sich selbst das Leben. Auch hier 

siegen angesichts der ungewohnten Mischungen letztendlich Skepsis und Unbehagen über 

aufklärerische Gleichheits- und Toleranzideale. Sander Gilman, der sich in einigen Essays 

mit deutschen Schwarzenbildern des 18. Jahrhunderts auseinandergesetzt und dabei auch 

Rathlefs Mohrinnenstück untersucht hat, vermutet: „Rathlef’s German audience would not 

have allowed a miscegenous relationship.“759

Und auch die weiblichen „Mischlings“-Figuren können hier nochmal ins Spiel gebracht 

werden. Aus der ihnen zugesprochenen, besonderen Schönheit, ja sogar Erotik, in der sie 

sich von den Mohrinnen signifikant unterscheiden, sprechen ebenfalls Unsicherheit und 

Irritation durch dieses fremde „Dazwischen“. Wenn auch die jungen Mulattinnen, Kratters 

Cery (Die Sklavin zu Surinam) und Zarenga (Der Mohrenkönig) und Körners Toni alle drei 

durchgehend „schöne Seelen“, „gute und edle“ Frauengestalten, sind, so sind sie durch ihre 

besondere körperliche Attraktivität für die weiße Männerwelt doch potentiell zunächst 

immer gefährlich. Das wird bei Körner besonders deutlich, schließlich wird Toni von ihrer 

Mutter bewusst als verführerische „Venusfalle“ für junge Europäer eingesetzt.  

Die Unbestimmbarkeit der ethnischen Zwischenposition wird, zwar auf eine andere Weise 

als bei den männlichen Mulatten und „Schwarzbraunen“, also auch bei den mulattischen 

Frauenfiguren als potentielle Bedrohung dargestellt. Dass das Bild der erotisch-schönen, 

gefährlichen Mulattin keine Besonderheit dieser drei Sklavenstücke ist, sondern sich 

ebenfalls auch in Reiseberichten und anthropologischen Beiträgen findet, soll abschließend 

 
759 Gilman, Sander L.: On Blackness without Blacks: Essays on the Image of the Black in Germany. Boston: 
1982, S. 47. 



  230
  
   

                                                

ein etwas längeres Zitat Zimmermanns zeigen. Dieser nimmt hier nicht nur 

Pauschalbeschreibungen vor; er bezieht sich konkret auf Johanna, die mulattische Geliebte 

des holländischen Hauptmanns und Entdeckungsreisenden Johann Gabriel Stedmann, die 

auch Kratter bereits als Vorbild seiner Theaterfigur Cery gedient hatte.760 Die folgenden 

Ausführungen lassen sich zudem als detaillierte Vorlage eines Stichs lesen, der Kratters 

Protagonistin Cery in der 1804 bei Friedrich Esslinger erschienen Ausgabe zeigt.  
Ihr Anzug ist eben so reinlich als verführerisch. [...] Das enge seidne weit ausgeschnittene 

Mieder, vorn leicht geschnürt, thut dem schön gewölbten Busen kaum den mindesten Zwang 

an. Ein einziger seidener Rock mit einem Falbala von Gaze besetzt, über ihren herrlichen 

Körper geworfen, zeigt das ganze Spiel der Glieder, und feuert die Einbildungskraft weit mehr 

an, als die wirkliche Nacktheit. Der runde Arm ist, so wie der Hals, mit goldnen Ketten und 

anderm Geschmeide geziert. [...] Die Natur hatte an der schönen ansehnlichen Gestalt dieses 

fünfzehnjährigen Mädchens alle Reize verschwendet, und sie durch Sittsamkeit und 

Bescheidenheit erhöhet. Jeder Blick, der sich auf sie heftete, färbte ihre obgleich bräunliche 

Wange. Das Feuer des großen schwarzen Auges ward durch höchste Sanftmuth gemildert; [...] 

den etwas zu sehr hervorragenden Mund verschönerten zwei Reihen perlengleicher Zähne. Ein 

nachlässig über die Schulter geworfener Schal bedeckte gewöhnlich nur die eine Hälfte des 

reizendsten Busens; und ein einziger Rock von den lebhaftesten Farben und dem feinsten 

Gewebe verrieth das griechische Contour der übrigen Glieder. [...] In dem trefflichen Körper 

wohnte die gefühlvolleste und edelste Seele. [...] mehr als einmal wagte sie ihr Leben für 

ihn.761

 
760 „Wenn man sie anblickte, überglühte, trotz ihrer dunkeln Farbe, ein schönes Roth ihre Wangen. Ihr Haar, 
von einer dunkelbraunen, dem Schwarzen sich nähernden Farbe, in kleine Locken geringelt, war mit Blimen 
und goldnen Spangen geschmückt. Um ihren Hals und um ihre Arme und Füße trug sie goldne Ketten, Ringe 
und Medaillen: ein Shawl von indischem Musselin, der nachläßig über ihre glänzenden Schultern geworfen 
war, deckte gefällig einen Theil ihres reizenden Busens und ein Rock von reichem Spitz vollendete ihren 
Anzug. In ihrer zarten Handd hielt sie einen Beaver Hut, mit Silber eingefaßt, und selbst dadurch, daß sie 
barfuß gieng, schien sie mir nur noch liebenswürdiger.“ (Stedman, John Gabriel: Stedmanns Nachrichten von 
Surinam und seiner Expedition gegen die rebellischen Negern, in dieser Kolonie in den Jahren 1772 bis 1777. 
Ein Auszug aus dem Englischen Original, mit einer Karte und Kupfern. Hamburg: Hoffmann 1797, S. 83f). 
761 Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neusten Entdeckungen, Zweiter Teil, S. 97f. 



  231
  
   
IV. GEGENWELTEN 

 

1. Westindische Plantagen 

 

1.1. Schöne ferne Welt 

 

Zentrales Phänomen in der Geschichte der westindischen und amerikanischen Sklaverei 

der Neuzeit, mit der wir uns hier auseinandersetzen, ist der sogenannte „Dreieckshandel“. 

Flinten, Pulver, Schnaps und Kattun wurden aus Europa nach Afrika gebracht und dort 

gegen Sklaven getauscht; diese brachte man zur Plantagenarbeit nach Westindien und 

Amerika, von wo dann wiederum Gold, Silber, Perlen und später auch Zucker, Tabak, 

Kakao und Baumwolle nach Europa importiert wurden.762 Auf diese Weise entstand ein 

komplexes Beziehungsnetz, das alle drei Kontinente sowohl ökonomisch als auch politisch 

eng miteinander verband und die Geschichte jedes einzelnen nachhaltig prägen sollte. 

Auch in den „Plantagenstücken“ ist dieses europäisch-afrikanisch-amerikanische Dreieck 

in den Handlungsschauplätzen und Erzählungen der Figuren allgegenwärtig. Europa, 

Westindien und Afrika bilden ein Dreieck wechselseitiger Zuschreibungen, Erläuterungen 

und Kontraste. 

Die Karibik, im damaligen Sprachgebrauch noch „Westindien“, ist wie ganz Amerika aus 

europäischer Perspektive der „jüngste“ der drei hier dargestellten und miteinander in 

Beziehung gesetzten Kontinente. Gerade mal seit drei Jahrhunderten wusste man 

überhaupt von seiner Existenz, doch dieses Wissen hatte seither die Welt, auch die 

europäische, grundlegend verändert: Der Welthandel verlagerte sich nach Westen auf den 

atlantischen Raum und steigerte sich mit dem wachsenden Bedarf der amerikanischen 

Kolonialgesellschaften und dem steigenden Angebot neuer, dort produzierter Luxusgüter 

gewaltig. Nicht nur das Kräfteverhältnis der europäischen Staaten, in dem die westlichen 

Länder wie Portugal, Spanien, Frankreich und Großbritannien nun an Macht und 

Bedeutung gewannen, auch die Strukturen von Großgewerbe und Finanzmärkten 

veränderten sich in Europa in diesem Zusammenhang in großem Ausmaß. Amerika und 

die karibischen Inseln mit ihren Plantagengesellschaften wurden zum Motor der 

europäischen Wirtschaft und zum hart umkämpften Spielball der europäischen 

Kolonialmächte. 

                                                 
762 Vergl. Loth, Sklaverei. Die Geschichte des Sklavenhandels zwischen Afrika und Amerika, S. 14/15. 



  232
  
   

                                                

Gleichzeitig entwickelten sich dort bereits seit dem frühen 17. Jahrhundert ganz eigene 

Typen gesellschaftlicher Organisation – Sklavengesellschaften, in denen, wie Osterhammel 

es definiert, die private Herrschaftsbeziehung zwischen Herr und Sklave das 

„maßstabsetzende soziale Verhältnis“763 darstellte und auf alle Lebensbereiche abfärbte. 

Der Arbeitszwang, der auf die Plantagensklaven ausgeübt wurde, und die 

Verfügungsgewalt ihrer Besitzer waren weder durch Recht noch durch Herrschaft in 

irgendeiner Weise begrenzt.764

Das Verhältnis dieser westindischen Sklaven- oder Plantagengesellschaften zu ihren 

europäischen kolonialen „Mutterländern“ war dabei von einer eigenartigen Ambivalenz: 

„Entdeckt“, erobert, entworfen und aufgebaut von Europäern, geprägt von deren eigenen 

gesellschaftlichen Erfahrungen und geistesgeschichtlichen Vorstellungen, wirtschaftlich 

aufs engste mit den europäischen Nationen verbunden, standen sie doch gleichsam 

außerhalb von deren rechtlichen Geltungsbereichen und ihrer politischen 

Herrschaftsgewalt. 

Entsprechend zwiespältig muss das Verhältnis der Europäer zu diesen exterritorialen 

Satellitengesellschaften gewesen sein: Ihre vermeintliche „Geschichtslosigkeit“ versprach 

den totalen Neuanfang und machte sie zum Fluchtpunkt eigener sozialer, politischer wie 

wirtschaftlicher Visionen.765 Diese „Leere“, die Abwesenheit fester, tradierter Macht- und 

Rechtsstrukturen, verschaffte ihnen aber gleichzeitig einen nicht ganz unbegründeten 

Nimbus der totalen Moral- und Regellosigkeit.766 Gerade im 18. Jahrhundert, als mit der 

 
763 „Die Geschichte der Menschheit kennt zahlreiche Beispiele für Gesellschaften mit Sklaven; in nahezu 
allen Zivilisationsräumen hat es sie irgendwann einmal gegeben. Neben den vielen Gesellschaften mit 
Sklaven finden sich jedoch nur sehr wenige ausgesprochene Sklavengesellschaften. In Gesellschaften dieses 
Typs ist Sklaverei nicht eine Arbeitsform neben anderen, sondern steht im Mittelpunkt der – oft 
großbetrieblich organisierten – Produktion. Sklaverei äußert sich hier als ein weder durch Recht noch durch 
Herkommen begrenzter Arbeits- und Disziplinarzwang über Menschen, die als Eigentum betrachtet werden. 
[...] Die Beziehung zwischen Herr und Sklave ist in der Sklavengesellschaft das maßstabsetzende 
gesellschaftliche Verhältnis schlechthin und färbt auf alle anderen Lebensbereiche ab. [...] (Osterhammel, 
Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 27.)  
764 Vergl. Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 27 
765 Schubart etwa, der hier bereits als vehementer Kritiker der Sklaverei erwähnt wurde, begeisterte die 
Aussicht, allerdings in Nord-Amerika, in der „Neuen Welt“ demokratische und freiheitliche Prinzipien, 
ungebremst von Traditionen und dem Widerstand der herrschenden Eliten, umsetzen zu können: 
„Drei Millionen sonnen sich nun im Strahl der blutig erkämpften heiligen Freiheit, und die Nordamerikaner 
haben noch Raum für fünf Millionen Kolonisten. Und diesen will es nicht nur die Erlaubnis erteilen, Gott 
nach der Weise ihrer Väter zu dienen und sich von ihrem Fleiße zu nähren; - sondern auch die ursprünglichen 
Majestätsrechte der Menschen sollen sie haben – Anteil an der Gesetzgebung und der Staatsverwaltung.[...] 
Nur in Amerika kann man sich mit den edlen Bürgern, welche fürs Vaterland stritten, auf eine Linie stellen 
und den Tempel der Freiheit bauen helfen, der allmählich in die Wolken strebt.“ (Schubart, Vaterländische 
Chronik, S. 110f). 
766 Osterhammel schreibt über das ambivalente Verhältnis Europas zu Amerika bis zum Ersten Weltkrieg: 
„Aus europäischer Sicht war (Nord-)Amerika lange und mit ganz unterschiedlichen Wertungen ‚das Andere’: 
Projektionsfläche utopischer Hoffnungen und Entwürfe, exotisches Pionierland des Wilden Westens, Modell 
für dynamisches Unternehmertum, Objekt kulturstolzer Herablassung oder Anlaß für kulturpessimistische 



  233
  
   

                                                                                                                                                   

Abolitionsbewegung die Kritik an den Praktiken des Sklavenhandels und am 

Sklavereisystem überhaupt immer lauter wurde und als auch die eigene Rolle in den 

wirtschaftlichen Austauschprozessen immer selbstkritischer unter die Lupe genommen 

wurde, wuchs bei vielen Europäern auch das Unwohlsein, das sich mit „Westindien“ 

verband, und das schlechte Gewissen angesichts des dort herrschenden Unrechts, auf dem 

der eigene Luxus aufgebaut war. 

Die Sklavenstücke spiegeln dieses ambivalente Bild von der Karibik und die 

widersprüchlichen, mit ihr verbundenen Hoffnungen, Ängste, Faszinations- und 

Abwehrreflexe besonders anschaulich. Die Plantagengesellschaften werden auf zweifache 

Weise in die Dramaturgie der Stücke eingebunden: Zum einen natürlich als Schauplatz der 

Dramen, die ihre Handlung nach Westindien verlegen, zum anderen aber auch als ferne 

Orte, von denen die „Heimkehrer“ ihren Familien berichten. Während sich viele der 

„Plantagenstücke“ bereits überwiegend der negativen Seite dieser fernen Inseln widmen, 

tendieren die in Deutschland situierten Stücke zu einer recht positiven Darstellung, die sich 

als prä-abolitionistisches Bild Westindiens lesen lässt. 

Zwar wird auch in einigen wenigen Erzählungen der Heimkehrer die menschenverachtende 

Sklavenarbeit in Silbergruben und auf Zuckerfeldern erwähnt.767 Auch von „grausamen 

und wilden Buschnegern“768 und entflohenen, aufständischen Sklaven wird am Rande 

berichtet. Überwiegend jedoch erscheinen die Plantagengesellschaften mit ihren 

„friedlichen Hütten“ und „blühenden Plantagen“769 zugleich als Idylle und als Orte 

vielfältiger, vielversprechender Möglichkeiten. 

Diese positive Konnotation hat zunächst ganz schlichte dramaturgische Gründe: So spielt 

in den für die Gebrauchsstücke der Jahrhundertwende typischen 

Handlungszusammenhängen (Gefährdung und rührende Konsolidierung der Familie) das 

Eintreffen eines lange fortgewesenen Familienmitglieds und seiner fremden Freunde eine 

große funktionale Rolle. Die Orte, an denen sich die Rückkehrenden während ihrer 

Abwesenheit aufgehalten haben, zeichnen sich vor allem durch ihre große Entfernung von 

der Heimat aus und dienen dadurch als Erklärung für deren oft jahrzehntelange Fortbleiben 

und die lastende Ungewissheit um sein Schicksal. Ob es sich dabei um Indien, den 

arabischen Kulturraum oder Übersee handelt, ist auf der handlungsdramaturgischen Ebene 

zunächst unwichtig. 
 

Klagen über den kommenden Triumph von Masse, Materialismus und Plutokratie.“ (Osterhammel, Sklaverei 
und die Zivilisation des Westens, S. 20). 
767 Vergl. Kotzebue, Der Papagoy, S. 40. 
768 Kotzebue, Der Besuch, S. 14. 
769 Kotzebue, Der Papagoy, S. 49. 



  234
  
   

                                                

Spezifischere Qualitäten der amerikanischen Orte werden dagegen deutlich, wenn man 

„Heimat“ und „Fremde“ hinsichtlich ihrer Funktionen für die Figurenbiographien 

untersucht. Die Gründe, derentwegen die Heimkehrer in der Vorgeschichte der Handlung 

ihr Zuhause verließen und andere Figuren im Verlauf der Stücke immer wieder davon 

sprechen, auswandern zu wollen, geben auch Aufschluss über die Vorstellungswelten, die 

hier mit den amerikanischen Kolonien assoziiert werden. Westindien wird hier zu einem 

Ort, an dem man fern der Heimat seinem Leben eine neue, positive Wendung geben kann. 

Dies hat fast immer finanzielle Aspekte. Arbeiten und Geld verdienen zu können war für 

alle Auswanderer ein wichtiges Motiv: So erwartet Bernhard in Die Kette des Edelmuths 

täglich die Lieferungen seines Schnaps-, Kaffee- und Zuckerhandels, den er in 

Philadelphia aufgebaut hat.770 Auch die von ihren Vätern irrtümlicherweise verstoßenen 

Söhne, Georg in Der Papagoy oder Graf Morningstar in Der Hofmeister und die 

Gouvernante, waren zunächst beide ohne Vermögen nach Amerika aufgebrochen und 

fuhren mit „vielen Reichthümern und Sklaven“771 zurück. Diese wirtschaftlichen 

Attribuierungen sind auf die historische Rolle Westindiens und Amerikas im 

Weltwirtschaftshandel zurückzuführen. 

Doch den Reisen nach Übersee, die immer auch Aufbrüche ins Ungewisse sind, werden 

noch andere Funktionen zugesprochen: So kehrt Seemann alias Wendberg in Kotzebues 

Der Besuch geläutert und vor allem „von der Sucht zu glänzen“ befreit aus Surinam 

zurück: 
Mit Muttermord und Vaterfluch belastet, floh ich übers Meer, ein Sturm zertrümmerte das 

Schiff, das den Verbrecher trug, aber die Wellen spieen ihn wieder aus. In Surinams 

pestilenzialischem Klima hoffte ich das Ziel meiner Wünsche, den Tod zu finden – vergebens! 

Nicht unfruchtbare Reue des Sterbenden, Besserung des Lebenden wollte der Himmel. [...] 

Fleiß und Thätigkeit gewährten mir Zuflucht vor Verzweiflung. Ich erwarb mir Kenntnisse, die 

nicht unbemerkt blieben, eine reiche und brave Matrone machte mich zum Aufseher ihrer 

Plantagen, zehn Jahre verwaltete ich das Amt mit Redlichkeit, Menschenliebe und Glück.772

Nicht nur mit harter Arbeit, auch mit vielen leider nicht genauer beschriebenen guten Taten 

hat er für die Schuld an seiner Familie gebüßt, die er mit seiner Verschwendungssucht in 

Armut und Schande getrieben hatte. Cottica, sein schwarzer Begleiter, erinnert ihn an seine 

Wandlung: „Guter Herr, in Surinam viel Gutes gethan, hat Gott alles gesehn.“773  

 
770 Vergl. Schmidt, Die Kette des Edelmuths, S. 42. 
771 Anonymus, Der Hofmeister und die Gouvernante, S. 26. 
772 Kotzebue, Der Besuch, S. 102f. 
773 Kotzebue, Der Besuch, S. 67. 



  235
  
   

                                                

In Die Rettung wird ebenfalls auf das positive Wirken des rückkehrenden Europäers in 

Übersee hingewiesen: „Der Unbekannte“, der vor seiner Flucht aus Eifersucht den 

Liebhaber seiner Frau ermordet hatte, konnte in Westindien beweisen, dass er dennoch ein 

gutes Herz hat. Väterlich und aufopferungsvoll sorgte er für das Wohlbefinden des 

schwarzen Sklaven Orat, vermittelte ihm Bildung und bekehrte ihn zum christlichen 

Glauben. Orat hält fest: „Das beweißt, daß seine Bildung einen edlen Mann zum Schöpfer 

hatte.“774

Und auch Schönthal, in Versöhnung und Ruhe der vermeintliche Liebhaber Eulalies von 

Meinau, war, nachdem er die Ehe der von Meinaus zerstört hatte, in die weite Welt 

geflohen. In Afrika, Amerika und im Eismeer hatte er „Gefahren, Tod und Versöhnung“775 

gesucht. Jetzt, nach seiner Aussprache mit dem eifersüchtigen Ehemann, plant er schon 

wieder seine Rückkehr nach Ohio, wo er sich „Ruhe für (sein) brennendes Gewissen“776 

erhofft. Im selben Stück will sich auch Graf Meinau, der sich von seiner Frau Eulalie 

betrogen glaubt und einen Racheplan gegen das gesamte weibliche Geschlecht schmiedet, 

nach dessen Ausführung aus Europa absetzen, in Westindien für einen befreundeten 

Kaufmann arbeiten und auf diese Weise „Vergessenheit“777 suchen. 

Die karibische Plantagenwelt wird also in vielen Heimkehrerstücken zu einem Ort, an dem 

man fern der Heimat für seine Sünden und Verbrechen büßen, Kränkungen vergessen und 

ein neues Leben beginnen kann. Die Protagonisten der Stücke sind Emigranten auf Zeit, 

die dort, waren sie vorher von ihrer Familie verkannt, mit guten Taten, neuer 

Bescheidenheit, „Fleiß und Thätigkeit“ ihre positiven Fähigkeiten und Eigenschaften neu 

beweisen, oder, hatten sie früher wirklich ein unmoralisches Leben geführt, nun zur 

„Tugend“ zurückkehren können. Dass dieser Tugendbegriff vor allem „bürgerliche“ 

Eigenschaften und Verhaltensweisen wie Fleiß, Treue, Dienst an Anderen und am 

Gemeinwohl enthält, ist offensichtlich (siehe Kapitel I.2.). 

Westindien bzw. Amerika sind als die Regionen, in denen die Figurenbiographien diese 

Wendungen nehmen können, damit auf sehr ambivalente Weise auf das „Hier“ der Stücke 

bezogen. Zum einen fungieren sie als Stabilisatoren christlich-abendländischer 

Wertevorstellungen. Als Orte vielfältiger Möglichkeiten, wo selbst bußwillige Sünder, 

verarmte Adlige und mittellose (Stief-)Söhne mit „ehrlicher Arbeit“ ein Auskommen 

erwerben und ihre Tugendhaftigkeit unter Beweis stellen können, verweisen sie aber 

 
774 Klähr, Die Rettung, S. 293. 
775 Soden, Versöhnung und Ruhe, S. 77. 
776 Soden, Versöhnung und Ruhe, S. 81. 
777 Soden, Versöhnung und Ruhe, S. 8, 41. 



  236
  
   

                                                

gleichzeitig auf einen Mangel der heimatlichen Gesellschaft an einer solchen Freiheit und 

Vorbehaltlosigkeit gegenüber der Geschichte und Herkunft eines Menschen. 

In Kotzebues Der Papagoy war Georg vor den Vorurteilen seines Vaters geflohen; erst 

seine Abwesenheit konnte diesem die Augen öffnen. In Der Hofmeister und die 

Gouvernante musste sich der junge Graf Morningstar nach Übersee absetzen, um sich dort 

unbehindert durch seinen verschwenderischen Vater eigenen Erfolg zu erarbeiten. Und 

Wilhelm, der junge mittellose Adoptivsohn einer Kaufmannsfamilie in Klährs Die Rettung, 

kann nur in „Indien“ genügend „Rang, Ehre und Vermögen“778 für eine Hochzeit mit 

seiner Stiefschwester Amalie verdienen. All diese Geschichten lassen die ökonomischen, 

ständischen und familiären Strukturen in den Heimatländern der Protagonisten starr und 

beengend aussehen.  

Dabei werden interessanterweise nicht durchgehend positive Bilder von der Ferne 

eingesetzt, um auf Probleme oder Schwächen der hiesigen Gesellschaft hinzuweisen: Die 

Sklavereiproblematik, ganz im Gegensatz zu den Plantagenstücken in den 

Heimkehrerstücken nur selten thematisiert, dient in diesen wenigen Passagen zum einen als 

Hintergrund für die guten Taten der Fremden, die mit dem Freikauf einiger Sklaven ihr 

Moral- und Rechtsempfinden beweisen, zum anderen sogar als negative Kontrastfolie, auf 

der nur noch stärker hervortreten soll, was an Europa kritisiert wird. So würde Xury lieber 

„in der neuen Welt in das Grab einer Silbergrube hinabsteigen“779, als Heinrichs Angebot 

anzunehmen, im Stall zu übernachten: „Unter jenen herumwallenden Leichen gibt es noch 

Menschen“780 – im Gegensatz zu Deutschland. 

Und in Die Rettung warnt „der Unbekannte“ seinen Mohr Orat bereits vor ihrer Ankunft 

vor dem, was ihn in Deutschland erwartet – und das, obwohl beide bereits Jahre unter den 

unmenschlichen Bedingungen der Sklaverei überstanden haben: 
Und was sind wir jetzt? Bettler! Weniger noch als Sklaven. Die Fesseln der Armuth drücken 

weit schwerer, als die eines Tyrannen. [...] Du wirst in kurzem einsehen lernen, daß meine 

Unzufriedenheit mit dem Leben sich auf Erfahrung gründet. Mein Vermögen liegt durch den 

Brand des Schiffs im Meere. Hier in dem aufgeklärten Europa wirst Du lernen, daß man den 

Werth des Menschen nach der Schwere seiner Börse bestimmt, ist diese nicht anlachend, so 

zuckt man mitleidig die Achseln und zeigt ihm den Rücken.781

 
778 Klähr, Die Rettung, S. 196. 
779 Kotzebue, Der Papagoy, S. 48f. 
780 Ebd. 
781 Klähr, Die Rettung, S. 285. 



  237
  
   

                                                

Über diese eher positiven Vergleichsbilder wird in den Heimkehrerstücken also auf 

europäische, gesellschaftliche Missstände verwiesen. Diese bewussten Kontrastierungen 

sind dabei auf keinen Fall nur als Sittenkritik zu lesen.  

Vielmehr reflektieren die Heimkehrerstücke über den westindischen Fluchtpunkt auf sehr 

subtile Weise die Konflikte, die im Zusammenhang mit den Veränderungs- und 

Modernisierungsprozessen im 18. und 19. Jahrhundert die Gesellschaften in den deutschen 

Ländern und in den anderen europäischen Staaten beschäftigten. Mit dem Verweis auf die 

wirtschaftlichen und persönlichen Möglichkeiten, die die Plantagengesellschaften 

europäischen Auswanderern angeblich eröffnen, stimmen sie in die Forderungen des 

Bürgertums (und seiner Anhänger aus anderen Schichten) nach mehr ökonomischer und 

gesellschaftlicher Liberalität und politischer Emanzipation ein. Wie Osterhammel betont, 

gehörten die westindischen Kolonien für Weiße im 18. Jahrhundert tatsächlich zu den 

freiheitlichsten Gesellschaften der Welt.782 In den Theatertexten, die von Europa aus über 

den Atlantik blicken, werden sie zu Modellen der Veränderungen, die man in der Heimat 

erst noch in Angriff nehmen will. 

Dabei unterscheidet diese Darstellung der karibischen Inseln sich entscheidend von 

zeitgleich entstandenen und ebenfalls visionären Beschreibungen anderer Inseln. Während 

der Topos der paradiesischen Insel, im 18. Jahrhundert vor allem mit der Südsee in 

Verbindung gebracht, sich durch Assoziationen von Müßiggang, Sinnlichkeit und 

Kulturlosigkeit auszeichnet, tun die Heimkehrerstücke hier gerade das Gegenteil. 

Sie sind als Teil einer Gegenbewegung zu sehen, die den Paradies-Utopien der Südsee 

Zivilisations-Utopien entgegensetzte. Koebner führt dies darauf zurück, dass der Schock 

realer Reisen ins vermeintliche Paradies es immer unmöglicher machte, „Wildnis“ und 

„Wilde“ weiterhin als eigenen Lebenstraum zu idealisieren.783  

Die karibischen Welten der Heimkehrerstücke feiern Leistungsdenken, gesellschaftliche 

Rationalisierung und wirtschaftliches Wachstum. Sie fungieren als positive Gegenbilder, 

 
782 Vergl. Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 50. 
783 „Je weniger es gelingt, die ‚Wilden’ zu idealisieren, desto mehr bietet sich die menschenleere Insel oder 
Zone als geschichts- und kulturneutraler Leerraum an, der zur heiligen Wildnis erklärt werden kann (wie in 
James Fenimore Coopers Alterswerk The Deerslayer), als Schauplatz zivilisatorischer Überlebenstechnik 
und –tüchtigkeit dient (wie in Jules Vernes L’Ile mysterieuse oder Jack Londons Sea Wolf) oder als 
gewissermaßen keimfreies Laboratorium für soziale Experimente taugt (wie in Gerhard Hauptmanns Die 
Insel der großen Mutter). Das konstruktive Prinzip der Robinsonade oder Utopie, die Hochschätzung 
kultureller Aufbauleistungen, die Bewährung europäisch-amerikanischer Handlungsfähigkeit setzen sich mit 
diesen Ortsbeschreibungen unbewohnter Terrains und Eilande gegen das Modell des pflichtentlasteten und 
deutlich sexualisierten Wohllebens durch.“ (Koebner, Thomas: Zurück zur Natur. Ideen der Aufklärung und 
ihre Nachwirkung. Heidelberg: C. Winter 1993, S. 69f). 



  238
  
   
die der heimischen Wirklichkeit ihre bisherigen Errungenschaften, vor allem aber ihre 

Mängel und die Entwicklungsmöglichkeiten europäischer Zivilisation vor Augen halten. 

 

 

1.2. "Die Hölle der Neger." 

 

„Aus der Nähe“ sehen diese Orte dann aber ganz anders aus. In den Plantagen- und 

Revolutionsstücken werden die gängigen europäischen Schauplätze durch kolonialisierte 

Gegenden in Mittel- und Südamerika ersetzt.  

Eine derartige Verschiebung ist auf jeden Fall bemerkenswert, denn der Großteil der um 

1800 geschriebenen Rührstücke, Lustspiele, „Familien“- und „Sittengemälde“ spielt 

überwiegend in Bürger- bzw. Kaufmannshäusern, Gasthöfen oder Straßenszenen. Dass 

dieses eingeschränkte Repertoire von Schauplätzen nicht nur 

theaterpraktische(Einheitskulissen, Wanderbühnen etc.), sondern auch politische bzw. 

ideologische Gründe hat, ist bereits angedeutet worden: Sie sind noch im Zusammenhang 

mit den um die Jahrhundertmitte an Theater und Dramatik gerichteten radikalen 

Forderungen nach einer Darstellung bzw. programmatischen Überhöhung der eigenen 

„bürgerlichen“ Lebenswelt zu sehen. Schließlich setzt sich auch die dramatische 

Gebrauchsliteratur, zwar auf einem niedrigeren Niveau als etwa die Bürgerlichen 

Trauerspiele Lessings, Lenz’ oder Schillers, durchaus reflektiert mit den gesellschaftlichen 

Konflikten und Veränderungsprozessen des deutschen Bürgertums auseinander. Dass in 

den Plantagenstücken dennoch und gerade in Kombination mit Sklavereithematik und -

szenerie europäische Macht- und Wertedebatten verhandelt werden, kann anhand der 

spezifischen, semantischen wie dramaturgischen Einbindung der Plantage in die 

Stückstruktur gezeigt werden.  

Alle Autoren der Plantagen- und Revolutionsstücke weisen die Schauplätze ihrer Handlung 

geographisch recht eindeutig aus. Besonders beliebt sind die Inseln Jamaika und 

Surinam.784 Die weitere Ausgestaltung dieser Orte fällt mit ihren geographischen, 

klimatischen oder gesellschaftlichen Gegebenheiten jedoch von Stück zu Stück 

unterschiedlich aus. 

                                                 
784 In Surinam spielen Steinsbergs Die Negersklaven und, wie der Titel schon sagt, Kratters Sklavin zu 
Surinam. In Kratters Der Mohrenkönig könnte mit der „Hauptstadt einer der kleinern Antillen unter 
holländischer Herrschaft“ ebenfalls Surinam gemeint sein. In Jamaika spielt Kotzebues Die Negersklaven. 
Grubenfels’ gleichnamiges Stück mit „einer brittischen Zuckerinsel“ und Dalbergs Oroonoko, mit der 
„englischen Kolonie in Amerika“ sind unspezifischer, könnten aber ebenfalls Jamaika meinen. 



  239
  
   

                                                

Vor allem die geographischen Informationen werden zunehmend detaillierter. So gibt es in 

Steinsbergs ohnehin sehr knappem, einaktigem Lustspiel aus dem Jahre 1779 weder im 

Haupt- noch im Nebentext Hinweise, die den Bühnen- bzw. Handlungsraum überhaupt als 

„fremd“ ausweisen würden. Die „Bäume“, unter denen zwei „Negersklaven“ sich im 

vierten Auftritt niederlassen, und die hinter den Bergen aufgehende Sonne, die sie 

beschreiben, könnten ebenso gut Elemente einer ländlichen Szenerie in Europa sein.785 

Etwas weiter geht 1790 Grubenfels, der die Szene für den ersten Auftritt seiner 

Sklavenfiguren folgendermaßen beschreibt: „Links sieht man Zuckerplantagen, rechts 

Wohnungen der Negersklaven.“786 Hier wird die Landschaft nicht mehr nur stilisiert als 

Hintergrund eingesetzt, sondern schon in ihrer rationalisierten Überformung durch den 

Menschen dargestellt, die für den Plantagenanbau so charakteristisch ist.  

Diese zwitterartige „Doppelnatur der Natur“ wird bei Kotzebue umso deutlicher und zieht 

sich als prägendes Stilelement durch den gesamten Text. Die Flora und klimatischen 

Bedingungen des Plantagenschauplatzes beschreibt er ausführlich an zahlreichen Stellen. 

Dabei finden allein die Pflanzen Erwähnung, die für die karibischen Monokulturen typisch 

sind, wie Kaffee, Zucker und Baumwolle.787 Selbst im zweiten Akt, den Kotzebue 

vollständig nach außen verlegt, fehlen typische Landschaftselemente, die auf die 

Idyllentradition zurückzuführen wären. „Natur“ wird nur im Stadium der Bearbeitung und 

Nutzbarmachung dargestellt und fungiert damit nicht, wie in der Literatur des 18. 

Jahrhunderts häufig der Fall, als Gegenpol einer durch Zivilisation entfremdeten 

Lebenswelt.  

Gleichzeitig werden in vielen Szenen Figuren bei der Ausübung ebensolcher „Arbeit an 

der Natur“ dargestellt: Gleich in der allerersten Szene erscheinen Ada und Lilli mit 

Baumwollmühle und Kesseltrommel. Und im zweiten Akt zeigt Kotzebue „ein großes 

Feld, auf welchem viele Neger mit der Kultur des Zuckerrohres beschäftigt sind, entweder 

indem sie es pflanzen, oder schneiden, oder von dem dazwischen wachsenden Unkraut 

säubern.“788 Die Menschen, anonyme Sklavenrollen, werden hier zu einem Tableau 

arrangiert, das in den Hintergrundraum eingeht, als Bestandteil des Bühnenbildes fungiert 

und vor allem der Ausgestaltung und Spezifizierung der Plantagenszenerie dient.  

Kratters Raumdarstellung ist im Hinblick auf dieses spezifische Verhältnis von Mensch 

und Natur weniger differenziert, was auch daran liegt, dass die Sklavin zu Surinam in der 

 
785 Vergl. Steinsberg, Die Negersklaven, S. 10. 
786 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 162. 
787 Vergl. Kotzebue, Die Negersklaven, S. 25. 
788 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 53. 



  240
  
   

                                                

Landeshauptstadt Paramaribo und nicht auf einer Plantage spielt. Auffallend ist dagegen 

die Fülle an klimatischen und geographischen Details, mit denen er Surinam zu 

charakterisieren weiß. Gleich die allererste Szene findet auf einem Platz statt, der von 

„Zitronen- und Pomeranzenbäumchen“ gesäumt ist. Letztere ist eine Bitterorangensorte, 

die tatsächlich schon Anfang des 16. Jahrhunderts von den Portugiesen in die Karibik 

eingeführt und dort bei der Bepflanzung von Alleen und Plätzen eingesetzt wurde. 

Außerdem werden zahlreiche real existierende Orts- und Flussnamen zitiert:  
Obrister (im Rapporte blätternd): Warum sind Sie bei Oronore den Rebellen nicht in die Flanke 

gefallen? [...] Warum sind Sie bei Maina nicht den Saranikafluß passirt? Die Affaire hätte 

dadurch wenigstens um einen Monat früher geendigt werden können.789

Stedmanns Berichte von den Kämpfen gegen die Rebellen sind ebenfalls nicht nur von 

großer geographischer Genauigkeit, sondern noch aus einem weiteren Grund 

bemerkenswert: So schildert er Cery ausführlich die Probleme, mit denen er und seine 

Männer sich in der unwegbaren Landschaft konfrontiert sahen: 
Stedmann: Es war später Abend nach einem der mühseligsten Tage. Das garstigste Wetter, das 

je in den schlimmsten Jahreszeiten vom Himmel stürmte, schien mit dem verwegensten Haufen 

der Rebellen gemeinsame Sache zu machen. Im zweifelhaftesten Kampfe watete ich mit einem 

Theile meiner Truppen bis an die Brust durch einen faulen Sumpf, fiel den Rebellen in den 

Rücken, versprengte sie, hieb sie nieder, machte sie zu Gefangenen.790

Und dem Obristen berichtet Stedmann folgendes: 
Stedmann: Der Sumpf, der uns von ihnen trennte, war unübersetzbar.  

Obrister: Man hätt es wagen sollen. 

Stedmann: Man that es. Drei Mann versanken auf die ersten Schritte bis über die Schultern im 

Moraste. Ich sondirte an verschiedenen Orten. Der Fluß hat gefährliche Tiefen, und strömt mit 

wildem Brausen über verborgene Felsentrümmer weg. Wie wär’ es der mit Ober- und 

Untergewehr, mit Patrontaschen, Tornistern und Hängematten beladenen Mannschaft möglich 

gewesen, über einen solchen Fluß zu setzen?791

Die Landschaft, die Stedmann hier beschreibt, hat sich gegen ihn und seine Begleiter 

regelrecht verschworen. Unwegbares Gelände behindert ihre Orientierung und ständig 

müssen sie achtgeben, nicht in gefährlichen Sumpfgebieten zu versinken oder von der 

Flussströmung hinweggerissen zu werden. Die Bedrohlichkeit und Undurchschaubarkeit, 

die Kratter dem Hinterland Surinams auf diese Weise zuweist, macht es geradezu zu einem 

 
789 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 20f. 
790 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 15. 
791 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 21. 



  241
  
   

                                                

Gegenbild der zeitgenössischen Idylle und damit auch zu einem Ort der „Untugend“ und 

Lebensfeindlichkeit.792  

Schon angesichts dieser negativen Überhöhungen der exotischen Landschaft wird deutlich, 

dass die Darstellung der mittel- und südamerikanischen Schauplätze in den 

Plantagenstücken nicht mehr viel mit den vielversprechenden aber gleichsam 

unspezifischen Westindienbildern der Heimkehrerstücke gemein hat.  

Dies zeigt sich umso mehr an der Art und Weise, wie die gesellschaftlichen und 

politischen Strukturen der Plantagenstücke dargestellt werden. Von positiver 

Aufbruchstimmung ist hier auf jeden Fall nichts mehr zu spüren. Die Stücke spielen nicht 

zufälligerweise alle in Regionen, die sich zum Zeitpunkt der Handlung unter 

holländischem bzw. britischem Machteinfluss befanden und damit (anders als benachbarte 

Kolonien unter französischer oder portugiesischer Herrschaft) als Inbegriff der noch 

jüngeren und besonders grausamen Sklavengesellschaften galten. Alle Plantagen- und 

Revolutionsstücke thematisieren in entsprechender Weise den qual- und leidvollen 

Sklavenalltag. In Figurenrede, Szenenanweisungen und sogar in Folterszenen wird diese 

„Welt der Opfer“ etabliert und zum elementaren Bestandteil des westindischen 

Schauplatzes gemacht. 

Bereits in Steinsbergs kurzem „Lustspiel“ findet sich eine etwas ausführlichere Passage, 

die aus der schlichten, einsträngigen Szenenfolge heraussticht und in der die Sklaven 

Thorat und Zador ausführlich ihr Sklavendasein beklagen. Leonores Suche nach ihrem 

verschollenen Geliebten hatte Thorat an seine eigene verschollene Ehefrau denken lassen. 

Zador, dessen Frau mit ihm auf der Plantage lebt, widerspricht und schildert, wie Sorgen 

und Leid der Sklaverei seine Ehe belasten:  
Erster Sklave: Hier ein Sklave seyn, und dann ein Weib haben, das heißt, in der Hölle noch 

eine Hölle haben. – Eine Handvoll Reiß ist ein herrliches Maal, wenn die Hütte und der Boden 

und die Luft mein ist; aber hier in Surinam, von christlichen Wütrichen mit Füßen getreten, für 

jedes menschliche Gefühl, das in uns sich empört, unmenschlich gepeinigt. – O ihr ewigen 

Sterne. [...] Fürchten muß ich mich, mein Weib anzublicken, weil ich in ihr mich doppelt elend 

seh. Verbergen müßen wir uns eins dem andern, daß keiner die Spuren der Geißel gewahr 

werde, die unsere Rücken blutig schlug.793

Steinsberg bleibt bei der Thematisierung der Sklaverei ganz auf der privaten Ebene: Das 

Zwangsverhältnis, in dem die Schwarzen sich befinden, wird vor allem über seine 

zerstörerische Auswirkungen im familiären Bereich definiert.  

 
792 Vergl. dazu Burk, Berthold: Elemente idyllischen Lebens. Studien zu Salomon Geßner und Jean-Jaques 
Rousseau. Frankfurt a. M.: Lang 1980, S. 50. 
793 Steinsberg, Die Negersklaven, S. 15. 



  242
  
   

                                                

Die Trennung und Zerstörung von Familien bleibt auch in späteren Stücken ein 

wiederkehrendes Motiv. Bei Grubenfels zum Beispiel ist Zulis und Nakirs Mutter in Afrika 

zurückgeblieben. Kotzebue macht das Wiedersehen von Ada, ihrem Geliebten Zameo und 

dessen Vater Ayos zum Hauptthema seiner Handlung und ergänzt darüber hinaus 

zahlreiche weitere Episoden von Kindern, die ihren Eltern weggenommen wurden, 

Familien, die sich, von Sklavenhändlern getrennt, aus den Augen verloren hatten, oder 

Liebenden, denen das Zusammensein auf der Plantage verboten ist.794  

Während Steinsberg es bei der Darstellung des Privaten belässt und die „Hölle der Neger“ 

lediglich durch die Erzählungen von Figuren andeutet, gehen andere Plantagenstücke 

radikaler vor. Die grausamen Lebensbedingungen werden nicht nur konkret beschrieben, 

sondern auch gezeigt; der „Einzelfall“ weist auf die Gesamtsituation der Sklaverei hin. 

Grubenfels etwa zeigt in einer eindrucksvollen Szene bei den „Wohnungen der 

Negersklaven“ Hilflosigkeit und Ausgeliefertsein der Sklaven: Der kleine Junge Nakir 

klagt darin über die Schmerzen, die er vor Hunger erleidet. Seine Schwester Zuri, die für 

ihn ein Zuckerrohr abbricht, wird im weiteren Verlauf des Stücks für diesen kleinen 

Diebstahl zum Tode verurteilt. Sie wird zum Opfer der Willkürherrschaft Lord 

Barringtons, der Kranke und Erschöpfte auspeitschen, Neugeborene ins Meer werfen, 

Verdurstenden das Wasser wegnehmen lässt.795  

Kotzebues „historisch-dramatisches Gemählde“796 ist, was eine differenzierte und 

wahrheitsgetreue Gestaltung der Plantagengesellschaft betrifft, das ehrgeizigste und 

ungewöhnlichste Projekt unter allen Sklavenstücken. Wie im Vorbericht angekündigt, ist 

sein Ziel, „alle die fürchterlichen Grausamkeiten, welche man sich gegen unsre schwarzen 

Brüder erlaubt, in einer einzigen Gruppe darzustellen.“797 Auch er spart nicht an 

ausführlichen Berichten über die grausame Behandlung der Sklaven.798 Hinzu kommen 

Folter- und Leidensszenen von bemerkenswerter, schockierender Direktheit. So erscheint 

im zweiten Akt „eine Negerin mit einem todten Kinde in den Armen“799. Sie berichtet, wie 

sie selbst nach der Geburt vom Sklavenaufseher misshandelt wurde, danach ihr Kind nicht 

 
794 Als repressives System, dessen Einfluss auf diese Weise direkt bis in den persönlichen, familiären 
Lebensraum der Menschen hineinreicht, bietet die Sklaverei also den perfekten Hintergrund für die im 
bürgerlichen Rührstück und Lustspiel so beliebten Motive der Gefährdung und Wiederherstellung eines 
kleinfamiliären Zusammenhalts.  
795 Vergl. Grubenfels, Die Negersklaven, S. 165ff. 
796 Kotzebue, Die Negersklaven. Vorbericht, S. 3. 
797 Ebd. 
798 Truro beispielsweise erzählt die Geschichte eines Mannes, der sich weigerte seinen eigenen, kranken 
Bruder auszupeitschen, daraufhin seinerseits bestraft wurde und sich selbst die Hand abhackte. Vergl. 
Kotzebue, Die Negersklaven, S. 46ff. Dieselbe Geschichte erzählt auch Herder in seinen Negeridyllen. 
799 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 57. 



  243
  
   

                                                

mehr stillen konnte und es mit einem Nagel erstach, um ihm ein Leben wie das ihre zu 

ersparen. In einer weiteren Szene werden Foltergeräte, ein Maulkorb und ein eisernes 

Halsband, an zwei anonymen Sklavenfiguren vorgeführt. Sowohl die Explizitheit als auch 

die episodenhafte Aneinanderreihung dieser „malenden“ Szenen sprengen die Dramaturgie 

und Ästhetik typischer Rührstücke.800

Kratter geht bei der Darstellung von Sklavenleben und -leid, was Detailliertheit und 

Brutalität betrifft, wieder einen Schritt zurück. Statt langer klagender Passagen, 

Schilderungen von Misshandlungen oder Folterszenen steht ganz die komplizierte 

Liebesgeschichte zwischen Stedmann und Cery im Vordergrund. Umso bemerkenswerter 

ist da eine Szenenanweisung im vierten Aufzug für die Festnahme des Plantagenaufsehers 

Sixtus: „Man hört noch ausser der Szene Peitschenhiebe, das Geschrei und Geheul der 

davon getroffenen Sklaven.“801 Gerade weil in der Sklavin zu Surinam die Sklaverei als 

Thema nicht (mehr) im Vordergrund steht, zeigt diese Beschreibung, dass Gewalt 

mittlerweile elementarer Bestandteil eines Arsenals von Bildern geworden ist, die 

automatisch mit dem westindischen Schauplatz assoziiert werden, ohne als solche 

überhaupt noch thematisiert werden zu müssen.  

Neben der Welt der schwarzen Opfer, deren Darstellung in den Kapiteln III.1-5 ausführlich 

beschrieben wurde, gibt es auf der Plantage die „weiße“ Welt der Pflanzer, 

Sklavenaufseher und europäischen Besucher, die allerdings nicht homogen ist, sondern 

sich in die Gruppe der „Täter“ auf der einen und diejenigen Weißen auf der anderen Seite, 

die sich als „positive Helden“ beschreiben lassen, zweiteilt.802 Diese Differenzierung trägt 

entscheidend zu der zwitterhaften Charakterisierung des westindischen Schauplatzes bei 

 
800 Ihre polemisierende Wirkung wird im Vergleich zweier sehr unterschiedlicher zeitgenössischer 
Bewertungen deutlich. Während der Rezensent in Thalia und Melpomene den Auftritt der Kindsmörderin als 
„scheussliche, episodische Szene“ (Anonymus: „Die Negersklaven, ein historisch-dramatisches Gemählde in 
drey Akten, vom Präsidenten von Kotzebue.“ In: Thalia und Melpomene. Hrsg. von Julius von Soden. 1792 / 
2, S. 29) bezeichnet und sich wortreich über das „Gemählde von Scheusslichkeiten und Grausamkeiten“ 
empört, das „Grauen, Ekel und Entsetzen erwekt“ (Ebd., S. 32), ist der Kritiker der Rheinischen Musen 
(1795) begeistert und von der Plantagendarstellung sehr bewegt. Er beschreibt das Stück als „höchst 
interessante Erzählung notorischer Thatsachen“ und „großes, frappantes historisch wahres Gemälde der unter 
das Vieh herabgewürdigten Menschheit“ (Anonymus: „Über Kotzebues ‚Der Sklavenhandel.’“ In: 
Rheinische Musen. 1795. 4. Stück. Mannheim: Kaufmann: 1795, S. 23f) und lobt ausdrücklich fragliche 
Stelle: „Diese Scene ist eine der stärksten, wo nicht der stärkste Zug im ganzen Schauspiele, durch den der 
Dichter das Uebermaß des tirannischen Drukkes und aller Greuel der Sklaverei, in die einzige schaudervolle 
That – ‚Kindsmord aus Mutterliebe’ zusammen drängt. Mad. Rheinhard entsprach dem Ideale des Dichters.“ 
(Ebd., S. 81). 
801 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 100. 
802 Bei Steinsberg ist diese Trennung noch am wenigsten deutlich, allein schon weil mit der geringen 
Bedeutung, die der Sklavereithemtik als solcher beigemessen wird, auch durchgängig negative Aufseher- 
oder Sklavenhalterfiguren gar nicht auftreten bzw. nur lapidar am Rande als „Spitzbuben“, die „erst itzt 
wieder einen jungen Neger todtgeschlagen haben“, erwähnt werden.  



  244
  
   

                                                

und beeinflusst auch die vielfältigen, zum Teil widersprüchlichen Bezüge, die zur 

europäischen „eigenen“ Lebenswelt hergestellt werden. 

Auf der einen Seite stehen die weißen Figuren, die sich unterstützend für die Sklaven 

einsetzen: So kämpfen etwa in Kratters Sklavin zu Surinam Stedmann und Auguste van der 

Waard gemeinsam für eine gerechte Entlohnung der Sklaventruppen, die gegen die 

Rebellen gekämpft haben, und sorgen dafür, dass Sixtus mit Strafdienst auf der Galeere für 

seine Vergehen an den Sklaven büßen muss. In Grubenfels’ Negersklaven ist es Lord 

Stufford, der die hungernden Sklaven mit Essen versorgt und Zuli und Nakir vor der 

Todesstrafe bewahrt, Sir Barington als Plantagenvorsteher abberuft und den ehemaligen 

Sklaven Xotilaqua an seine Stelle setzt. Auch Kotzebues William engagiert sich für die 

Belange der Schwarzen: Er verhilft Truro und seinem Vater Ayos zu ihrem Wiedersehen, 

sorgt dafür, dass den Sklaven die Foltergeräte abgenommen werden, und kann, zumindest 

in der positiv endenden Fassung, Ada freikaufen und mit ihrem Ehemann Zameo 

zusammenbringen.803 (In der tragischen Variante wählen beide den Freitod.) 

Menschlichkeit, Mitleid, Großzügigkeit und Hilfsbereitschaft, die diese Weißenfiguren 

durch ihr Handeln zeigen, stammen aus dem Repertoire „bürgerlicher“ Tugenden. Die 

heimatliche Welt wird durch eine Plantagenkulisse ersetzt, vor der die positiven Helden ihr 

vorbildhaftes Verhalten besonders gut präsentieren können. Viele Herausforderungen und 

verdorbene Charakter bieten sich ihnen hier als Prüfsteine und als mögliche Antagonisten 

an. Die propagierten Tugendideale, die in der Ferne vorgeführt werden, sind dabei genau 

die gleichen wie „daheim“. 

Die negativen weißen Figuren auf der Plantage sind in emotionaler und 

zwischenmenschlicher, in moralischer und in politischer Hinsicht schlecht und 

verkommen: So wendet der Plantagenbesitzer John bei Kotzebue nicht nur, wie oben 

bereits beschrieben, gegenüber seinen Sklaven rohe Gewalt an, sondern meint sogar Liebe 

durch Drohungen erzwingen zu können.804

 
803 Dass sich dabei durchaus nicht alle diese Figuren trotz ihrer Tugendhaftigkeit und ihres großen Einsatzes 
für die Belange der Schwarzen gegen die Sklaverei an sich wenden, soll an dieser Stelle nur erwähnt sein und 
in Kapitel V unter Berücksichtigung der Abolitionsdebatte ausführlicher diskutiert werden. 
804 „John: Das Herz! Das Herz! Leerer Schnickschnack! Ich mögte wohl wissen, wie die Menschen 
auf den Einfall gerathen sind, die Schwärmereyen ihrer Köpfe aus den Herzen abzuleiten? Das Herz 
ist ein Klumpen Fleisch, weiter nichts. Es gehorcht dem Willen ebenso gut als Arme und Beine. [...] 
Ada: [...] Ich liebe meinen Gatten, ich kann dich nicht lieben – nein, du wirst keine Gewalt brauchen! 
John: Gewalt? Hm! Nachdem es fällt. Ich habe Einmal ein wildes Mädchen so zahm gekirrt –  
Lilli: Wie machtest du das? 
John: Ich ließ ihr den ganzen Leib mit Stecknadeln sanft zerprickeln. Dann wurde ihr in Oel getauchte 
Baumwolle um die Finger gewickelt und angezündet. Drey Tage nachher liebte sie mich auf das 
zärtlichste.“ (Kotzebue, Die Negersklaven, S. 20). 



  245
  
   

                                                

Vor allem ist bei allen weißen Negativfiguren ein radikal materialistisches Denken 

festzustellen. Menschen werden allein danach bewertet, welchen Beitrag sie mit ihrer 

Arbeitskraft zum Ertrag der Plantage zu leisten im Stande sind; und dieser Profit wird den 

hehren Prinzipien der guten Weißen weit voran gestellt, wie Johns pragmatische Antwort 

auf Williams Vorwürfe deutlich macht: „Das ist eitel Declamation von hohen Schulen 

mitgebracht. Davon wächst keine Kaffeestaude, und wird kein Zuckerrohr reif.“805 

Besonders eindrucksvolle Worte legt jedoch Grubenfels dem Plantagenverwalter Sir 

Barington in den Mund:  
Barington (sitzt bey einem Pack Schriften und liest.): „Vom Jahre 1785 bis 1787, haben die 

Franzosen 65 Schiffe an die Küste von Guinea geschickt, und von dort 21652 Negersklaven 

nach Sanct Dominik abgeführt, welche sie um 236,216 Livres wieder an andere verhandelten.“ 

– Es lebe der Menschenhandel! Eine solche Spekulation hat ihren Nutzen, und füllt die Kisten. 

Wenn ich so auf meiner Schreibstube nachrechne, da wird mirs so wohl ums Herz, so wohl! – 

Ach! Es ist eine schöne Sache ums Menschennegotium!806

Vergleicht man derartige Passagen mit dem Westindien-Bild der Heimkehrerstücke, so 

fällt auf, dass hier das Gleiche angeprangert wird, die Kontraste zwischen eigener und 

ferner Welt sich aber umkehren: Die Welt der profitsüchtigen, skrupellosen weißen 

Plantagenbewohner wird zum Inbegriff eines neuen verhältnislosen Materialismus, der 

tradierte christliche Werte und moralische Strukturen bürgerlichen Zusammenlebens zu 

zerstören droht. 

Neben ihrer emotionalen und moralischen Unzulänglichkeit präsentieren diese weißen 

Antagonisten zudem auch bei ihrer Arbeit als Verwalter oder Besitzer der Plantage äußerst 

negative Verhaltensweisen: Sie missbrauchen die Macht, die sie über andere Menschen 

haben, und tyrannisieren diese mit perfiden Drohungen, willkürlichen Strafen und sogar 

mit Folter. Johns Übergriffe auf Ada, Sir Baringtons Repressionen, vor allem sein 

unverhältnismäßiges Todesurteil über Zuri, sowie die illegalen Methoden des Pflanzers 

Lude, der den Obristen mit einer Lieferung Rheinwein besticht und damit eine Klage 

gegen sich abwendet, sind Symptome eines rechtlosen, korrupten Systems, das eine 

absolute und unkontrollierte Herrschaftsweise zulässt. Damit entspricht diese 

Darstellungsweise der Plantagenbesitzer den Herrschaftsstrukturen, die Osterhammel an 

den westindischen Sklavengesellschaften als charakteristisch hervorhebt: 
Sklavenhalter mediatisieren, ja, monopolisieren staatliche Herrschaftsbefugnisse. Bilden 

Sklavenhalter in Gesellschaften mit Sklaven nur eine unter mehreren Elitegruppen, so besitzen 

 
805 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 37. 
806 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 176. 



  246
  
   

sie in Sklavengesellschaften einen unangefochtenen Herrschafts- und Gewaltprimat. Sie sind, 

marxistisch gesprochen, die herrschende Klasse.807

Abgesehen von dieser direkten historischen Evidenz sind in dem Bild, das die 

Sklavenstücke von den „bösen Weißen“ wiedergeben, auch Parallelen zur Absolutismus- 

und Adelskritik bürgerlicher Trauerspiele nicht zu übersehen, vor allem, wenn der Konflikt 

zwischen dem Herrscher und seiner Untergebenen wie in Kotzebues Negersklaven in deren 

Freitod endet. Mit ihren extremen Arbeits- und Machtverhältnissen wird die 

Plantagengesellschaft also zum einen an sich scharf kritisiert. Zum anderen ist sie Anlass 

für kritische Aussagen, die vor allem auch auf Herrschafts- und Gesellschaftsstrukturen in 

Europa beziehbar und als Beiträge zur politischen Debatte des späten 18. Jahrhunderts zu 

verstehen sind.  

 

 

2. Afrika 

 

2.1. Afrikanische „Idyllen" ...  

 

Wie die Westindiendarstellungen sind auch die afrikanischen Räume in vielfältige 

semantische und dramaturgische Funktionszusammenhänge eingebunden. Auch Afrika 

wird als Gegenwelt eingesetzt und ist kontrastierend und vergleichend auf die 

europäischen und karibischen Schauplätze bezogen. Auch hier ergibt sich aus den 

verschiedenen Sklavenstücken kein ganz einheitliches Bild dieses Kontinents. In den 

Erinnerungen, die die Schwarzen an ihre Heimat heraufbeschwören, stehen romantische 

Momente, glückliche Familien, aber auch gefährliche Tiere, raue Sitten und ein hartes, 

lebensfeindliches Klima oft ganz unverbunden nebeneinander. Gerade in den 

Heimkehrerstücken, wo Westindien und Afrika durch Reiseberichte und Erzählungen in 

den heimatlichen Kosmos einbrechen und dessen Wirklichkeit gegenübergestellt werden, 

lassen sich jedoch aufschlussreiche Unterschiede zwischen diesen beiden fernen Welten 

feststellen. 

So spielen Naturbeschreibungen für die Afrikadarstellungen eine besonders große Rolle. 

Jeder der verschleppten oder bereits wieder befreiten Sklaven ist vor Heimweh krank und 

schildert voller Wehmut den Europäern malerische Szenen der Orte, an denen er zu Hause 

war. Wiederkehrende Elemente, die sich in fast allen Afrikabeschreibungen finden lassen, 

                                                 
807 Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 27f. 



  247
  
   

                                                

sind friedliche Bäche, sanfte grüne Hügel, ein paar schattenspendende Bäume, Büsche, 

fruchtbare Felder, kleine Hütten, vielleicht ein paar zwitschernde Vögel oder glückliche 

Schafe. Folgende Passage aus dem Text des Mohrs Xury in Kotzebues Der Papagoy ist 

beispielhaft für die Darstellungen afrikanischer Landschaften der meisten Sklavenstücke: 
Aber immer noch wollte ich euch die Gegend mahlen, wo die Hütte meiner Eltern stand. Es 

war am Bache, rechter Hand ein Hügel, und linker Hand ein kleiner Busch. Auf den Hügel 

pflegte meine Mutter zu steigen, wenn sie meinen Vater von der Jagd zurückerwartete.808

Wie sich hier schon andeutet, führen die dort lebenden Menschen ein einfaches, aber sehr 

glückliches Dasein. Voller Sehnsucht beschreiben die schwarzen Begleiter Szenen 

harmonischen Familienlebens: Sie erinnern sich an ihre Väter, die tagsüber auf die Jagd 

gingen und ihre Kinder in die Kunst des Bogenschießens einweihten, an ihre fürsorglichen 

Mütter, Liebe und Geborgenheit. Wenn sie als Kinder gefangengenommen und nach 

Amerika verschifft wurden, schildern sie, wie sie unter dem Schutz der Eltern 

selbstvergessen gespielt haben. Und wenn dieses Schicksal sie erst im Erwachsenenalter 

ereilte und sie bereits verliebt oder verheiratet waren, dann erinnern sie sich an das 

gemeinsame Glück als junges Paar.  

In allen diesen Schilderungen scheint das Leben vor der Versklavung völlig sorglos 

gewesen zu sein. Weder ist von Streitigkeiten oder Missstimmungen in den Familien, noch 

von wirtschaftlichen Problemen die Rede – die fruchtbare Natur versorgte sie mit allem, 

was sie zum Leben brauchten: 
Wir waren kaum so lange verheyrathet, als der Pisang blüht. Wir wohnten am Strande, das Meer gab 

uns Fische, der Wald hinter uns wildes Geflügel; zu beyden Seiten grüne Saat von türkischem 

Waizen, und in der Mitte von dem Allen wir selbst, und in uns nur Ein Herz – glaube mir, wir hatten 

genug.809

Eine solche Afrikadarstellung mag, vergleicht man sie mit entsprechenden Passagen 

zeitgleich entstandener Reisebeschreibungen und geographischen Kompilationen, auf den 

ersten Blick erstaunen. Schließlich beschrieben noch um 1800 einige Autoren das 

afrikanische Innere ganz pauschal als lebensfeindliche Landschaft. So behauptet der bereits 

zitierte Lamiral 1798 in der Deutschen Monatsschrift, dass „[...] der unfruchtbare Boden 

[den Afrikanern] jedes Getraide [verweigere], sie weder Geflügel noch andere Thiere 

ernähren [können], und zuweilen von wilden Früchten, Baumblättern oder kriechendem 

Ungeziefer leben [müssen].“810

 
808 Kotzebue, Der Papagoy, S. 50. 
809 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 39. 
810 Lamiral, Vom Sklavenhandel überhaupt, S. 297. 



  248
  
   

                                                

Schnell wird deutlich, dass es hier in den Stücken gar nicht um die Darstellung bzw. 

Imagination „realer“ Orte geht: Geographische oder botanische Details, die auf 

Informationen aus Reiseberichten oder wissenschaftlicher Literatur der Zeit 

zurückzuführen wären (und von den Autoren für die Plantagendarstellungen ja auch 

durchaus aufgegriffen werden) fehlen.  

Stattdessen entpuppen die verwendeten Motive sich als Elemente, die aus den 

Landschaftsbeschreibungen der Idyllen- und Hirtenliteratur stammen. Abgesehen von ein 

paar wilden Tieren, die in wenigen Sklavenstücken erwähnt werden und vor allem dazu 

dienen, die Liebe der Familienmitglieder und jungen Paare mit abenteuerlichen 

Rettungsaktionen unter Beweis zu stellen, könnten diese Naturszenen ebensogut in jeder 

anderen ländlichen Gegend der Erde verortet sein. Und wie die Landschaftsbeschreibungen 

entbehren auch die Schilderungen der menschlichen Welt, des Alltags von Ehepaaren und 

Familien, jeglicher Spezifizierung, was kulturelle Praktiken der Afrikaner oder die Formen 

ihres Zusammenlebens anginge. Größere gesellschaftliche Zusammenhänge, in die die 

familiären Beziehungen eingebettet sind, aber auch die Auswirkungen des Sklavenhandels 

werden ausgespart. 

Gerade mit dieser starken „Begrenztheit des Ausschnitts“811 erfüllen die 

Erinnerungssequenzen von Afrika ein weiteres wichtiges Charakteristikum klassischer 

Idyllen. 

Auch das harmonische Verhältnis von Mensch und Natur, das in allen Beschreibungen das 

Leben der Afrikaner in ihrer Heimat auszeichnet, entspricht ganz klar der idyllischen bzw. 

bukolischen Topologie „Arkadiens“, das in der Idyllentradition den idealen, natürlichen 

Lebensraums des Menschen bezeichnet.812 Mit folgenden Worten beschreibt der 

bekannteste Idyllendichter des 18. Jahrhunderts, Salomon Geßner, in seiner 

programmatischen Vorrede An den Leser813 den Einklang, in dem Mensch und Umgebung 

sich in der Idylle befinden: 
Sie [die glücklichen Leute] empfangen bei unverdorbenem Herzen und Verstand ihr Glück 

gerade aus der Hand dieser milden Mutter [der Natur] und wohnen in Gegenden, wo sie nur 

wenig Hilfe fordert, um ihnen die unschuldigen Bedürfnisse und Bequemlichkeiten reichlich 

darzubieten.814

 
811 Duesberg, Peter: Idylle und Freiheit. Ein Entwicklungsmodell der frühromantischen Landschaft in der 
Wechselwirkung von äußerer und innerer Natur. Frankfurt a.M.: Peter Lang 1996, S. 66ff. 
812 Vergl. dazu Burk, Elemente idyllischen Lebens, S. 42ff. 
813 Geßner, Salomon: „An den Leser.“ In: Ders.: Idyllen von dem Verfasser der Daphnis. Zürich: bei Geßner 
1756. 
814 Ebd. 



  249
  
   

                                                

Dass die sehnsüchtigen Afrikabeschreibungen der Schwarzen diesen Forderungen 

entsprechen, zeigt beispielsweise Xurys Erzählung von seiner afrikanischen Kindheit in 

Kotzebues Der Papagoy: 
Ach! Verzeiht mir Herr! Wenn ich noch an die Hütte denke – [...] – Wo ich die frohe Jahre der 

Kindheit durchlebte – [...] – Wo jeder Baum, jede Staude mit mir aufwuchs – [...] – Noch höre 

ich das Zwitschern der Vögel, das Murmeln des Bachs – [...] – Da stehe ich neben meinem 

Vater am Bache, und sehe die Fische zappeln – [...] Ein Fischgen in meinen Wassertopf – o 

wie lustig sprang ich davon!815

Und in Schmidts Kette des Edelmuths beschreibt Jernrs sein glückliches afrikanisches 

Leben als Paradies, aus dem er durch die Sklavenjäger dann jedoch vertrieben wurde: 
„Die Sonne blisterte so herrlich in die See und warf so warme Strahlen auf unsre schwarzen 

Leiber, dass wir wie von neuem auflebten. Wir scharrten uns ins warme Sand hinein, wie 

ehemals in der Mutter Schooß, und waren so vergnügt, so vergnügt, dass wir kaum vor Freuden 

ein Wort reden konnten. Wir kukten durch die Finger nach der Sonne, und wünschten weiter 

nichts, als den Mann mal zu sehen, der die Sonne gemacht hat. “816

Diese zahlreichen Parallelen zum idyllischen Genre lassen das komplexe Gewebe aus 

Fremd- und Selbstzuschreibungen erahnen, in das die afrikanische Ferne in diesen Stücken 

funktional und semantisch eingebunden ist. Schließlich sind bereits seit der antiken 

Idyllendichtung die Vorstellungen eines arkadischen „Goldenen Zeitalters“ als idealische 

Gegenentwürfe in mehrerlei Hinsicht immer irgendwie auf die eigene reale Welt bezogen. 

Sie nehmen Korrekturen an aktuellen Veränderungsprozessen vor, kontrastieren sie mit 

Rückblicken zum eigenen „Urzustand“ oder Vorausschauen ins Utopische.  

Die Verklärung des ländlichen Lebens, die der Idylle seit ihren Anfängen innewohnt, 

nutzte das 18. Jahrhundert zur Säkularisierung und politischen Zuspitzung des Genres: Aus 

dem Gegensatz von Stadt und Land wurde eine kritische Gegenüberstellung von adeliger 

und bürgerlicher Lebenswelt.817 Als Inbegriff eines „natürlichen“ Daseins wurde das 

Leben der Idyllenbewohner zum Gegenentwurf korrumpierter Stadt- und 

Hofgesellschaften instrumentalisiert; dieser kritische Grundton konnte sich, etwa bei 

Rousseau, auf jegliche Standesschranken, auf Privateigentum, verschwenderischen Luxus 

oder sogar auf die Diagnose eines generellen moralischen Verfalls ausweiten.818  

 
815 Kotzebue, Der Papagoy, S. 51. 
816 Schmidt, Die Kette des Edelmuths, S. 30ff. 
817 Vergl. Veit, Walter: Studien zur Geschichte des Topos der Goldenen Zeit von der Antike bis zum 18. 
Jahrhundert. Dissertation. Universität Köln 1960, S. 146ff, sowie Duesberg, Idylle und Freiheit, S. 71. 
818 Vergl. Burk, Elemente idyllischen Lebens, S. 78ff. 



  250
  
   

                                                

Teile dieser polemischen Funktionalisierung sind auch in den Afrikapassagen der 

Heimkehrerstücke vorhanden: „Ich sage, daß hiezulande die falsche Welt ist“819, wundert 

sich einer der Schwarzen über die Gepflogenheiten und Strukturen des Landes, das er 

gerade kennenlernt. Mit ihrer afrikanischen Herkunft sind die Schwarzen wie andere 

Idyllenbewohner Vertreter einer „vorzivilisatorischen“ Zeit oder einer innereuropäischen, 

ländlichen Gegend und fern der als korrumpierend angeprangerten Einflüsse von 

Fortschritt, Zivilisation und kultureller Verfeinerung aufgewachsen. Damit verkörpern 

auch sie den „natürlichen“ Menschen, dessen rein intuitive Tugendhaftigkeit die 

moralischen Defizite der Europäer umso stärker hervortreten lässt. Die Afrikaner fungieren 

als Beispiele „edlen“ Handelns, das Europäer und weiße Plantagenbewohner zugleich 

beeindruckt und beschämt: „Sind alle Menschen in deinem Vaterland wie du, so wünschte 

ich ewig dort zu leben“820, antwortet Lord Stufforf Xotilaqua, als dieser ihm von der 

Menschlichkeit seiner Landsleute in Guinea erzählt. 

Wo die Afrikadarstellungen nicht dem direkten Vergleich mit europäischen Sitten dienen, 

sind sie eingebunden in dramaturgisch funktionslose, äußerst gefühlvolle Erzählungen der 

heimatlosen Schwarzen, deren alleinige Funktion der Rühreffekt ist. Doch auch in diesen 

schlichten Schilderungen glücklichen, verlorenen Familienlebens entfalten die Afrikabilder 

der Heimkehrerstücke noch eine selbstreflexive Tendenz. Wie bereits beschrieben, 

beschränken sich die Erzählungen der afrikanischen Reisenden auf Mitglieder des engsten 

Familienkreises (Eltern und, insofern vorhanden, eigene Kinder und Ehepartner), die in 

enger emotionaler Verbundenheit zusammenleben.  

Hier wird nicht nur ein europäisches und, im Hinblick auf traditionelle 

Gesellschaftsstrukturen in Afrika völlig „unafrikanisches“ Lebensmodell auf den fernen 

Kontinent projiziert. In der Idealisierung der „Kleinfamilie“ zur harmonischen und 

autarken Einheit wird eine Form des Zusammenlebens propagiert, die soziologisch dem 

erstarkenden Bürgertum und historisch dem Übergang von ständischer zu bürgerlicher 

Gesellschaft zuzuordnen ist.821 Ebenso entstammen einige der Werte und Eigenschaften, 

 
819 Kotzebue, Der Papagoy, S. 53. 
820 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 172. 
821 „Trotzdem erbrachte der Hauptstrang der Geschichte infolge der Verbürgerlichung des Bürgertums, d.h. 
durch die eingreifende säkulare Bildung und literarische Entwicklung, durch die Abgrenzung der 
Verhaltensformen gegenüber dem Adel und gegenüber unterbürgerlichen Schichten, eine Segregation der 
bürgerlichen Kernfamilie aus dem Gesamtzusammenhang des ‚ganzen Hauses’. Daraus folgte entweder, daß 
man auf die Beschäftigung von Dienstboten überhaupt verzichtete, oder daß man sie als reine Arbeitskräfte 
(wenngleich mit ungemessener Arbeitszeit) weiterbeschäftigte. [...] Während in älterer Zeit, vor allem in der 
höfischen Phase der ständischen Gesellschaft, Kinder zuweilen eher in der Sphäre der Dienstboten 
aufwuchsen, wurden sie in der Übergangsphase der Ständegesellschaft erneut stärker in den biologischen 
Lebenszusammenhang mit ihren leiblichen Eltern einbezogen. Die bürgerliche Mutter stillte selbst, weil sie 



  251
  
   
die so positiv an den Afrikanern hervorgehoben werden (Häuslichkeit, Familiensinn, 

Bescheidenheit und Selbstgenügsamkeit), dem bürgerlichen Programm. Die 

Afrikabeschreibungen dienen also, wie die Westindiendarstellungen, dem Entwurf, der 

Bestätigung bzw. Korrektur eigener Werte- und Lebensvorstellungen, legen den Fokus 

dabei aber nicht auf den gesellschaftlich-ökonomischen, sondern auf den privaten Bereich 

des Zusammenlebens. 

 

 

2.2. ... und ihre Zerstörung 

 

Wie Westindien hat auch Afrika in den Sklavenstücken zwei unterschiedliche Gesichter: 

Dem „guten Afrika“, das in den Erinnerungen der schwarzen Protagonisten anders als 

Europa oder Westindien als natürliche, unverdorbene Welt mit glücklichen Menschen 

heraufbeschworen wird, stellen manche der Autoren noch ein anderes Afrika gegenüber. 

Dies ist das „reale“ Afrika des 18. Jahrhunderts, in das Sklavenhandel und kriegerische 

Auseinandersetzungen bereits Einzug gehalten haben, das von Kriegen zerstört, von 

Misstrauen geprägt, unheimlich und gefährlich ist. Bei diesen Darstellungen handelt es 

sich nicht einfach um ein gegenteiliges Afrikabild. Vielmehr tauchen die oben bereits 

beschriebenen Darstellungsmomente auch darin wieder auf doch werden sie mit anderen 

Motiven ergänzt und umfunktionalisiert. Es geht dann nicht mehr um die Imagination 

perfekten, natürlichen, ursprünglichen Daseins, sondern um die Zerstörung dieser 

afrikanischen Idyllen durch die negativen Folgen des Sklavenhandels. 

Diese Art der Darstellung trifft vor allem auf die Plantagenstücke zu: Vom westindischen 

Schauplatz aus ist der Blick auf Afrika ein anderer und auch das Afrikabild wird 

ambivalenter. Einerseits werden auch in den „Plantagen“- und „Revolutionsstücken“ 

Bilder voller Ehe- und Familienglück und Harmonie von Menschen und Natur 

heraufbeschworen, es bleibt jedoch nicht bei dieser strikten Gegenüberstellung von 

„heiler“ Welt und der eigenen Gesellschaft, die im Vergleich als zivilisiert, aber moralisch 

verkommenen dargestellt wird. Der Kontext von Sklaverei und Sklavenhandel, der durch 

die Plantagenthematik bereits präsent ist, trübt die Idylle und die Darstellung ihrer 

Bewohner gleichermaßen. 

                                                                                                                                                    
ihren Säugling nicht von Ammen verwahrlosen lassen wollte. Der bürgerliche Vater spielte schon mit den 
Kleinkindern, weil diese unendlich viel zu lernen hatten und weil von falschem Umgang Gefahr drohte, aber 
auch, weil er die bürgerliche Kernfamilie als Rekreationsraum begriff.“ (Maurer, Biographie des Bürgers, S. 
575). 



  252
  
   

                                                

Schon bei Steinsberg wird berichtet, wie die schwarzen Protagonisten in die Sklaverei 

gerieten: Thorat wurde von Sulimas Vater verkauft, weil er seine Tochter mit einem 

wohlhabenderen Freier verheiraten wollte822; Zorat, Thorats Freund, wurde von seinem 

Bruder an die „grausamen Christen“823 verraten. Materialismus, Neid und Eigennutz, die 

im Text als Motive für diese Taten im Text genannt werden, passen offensichtlich nicht in 

das Bild eines harmonischen, sündenfreien Urzustands. Während bei Steinsberg diese 

Erzählungen die Pflanzer-Ehefrau van Kern zu der resignativen Schlussfolgerung führen, 

dass „denn Eigennutz unter allen Himmelsstrichen, bey allen Völkern die allgemeine 

Triebfeder menschlicher Handlungen ist“824, Edle Wilde also im Grunde gar nicht 

existieren, findet Kotzebue eine andere Erklärung für ein solches Verhalten der Afrikaner.  

In seinen Negersklaven argumentiert er, dass hinter den vordergründigen Gründen wie 

eigener Armut, Bestrafung von Verbrechern oder Verkauf von Kriegsgefangenen immer 

der korrumpierende Einfluss der Europäer steckt, die Krieg, Verbrechen und den Wunsch 

nach Luxusgütern erst nach Afrika gebracht haben: 
Truro: Vormals führten meine Landsleute selten Krieg, und geschah es zuweilen, so war es um 

ein Dutzend Fische, oder eine Hand voll Salz. Nun ermorden sie sich täglich, um die übrig 

bleibenden zu verkaufen. Was die Pocken verschonen, das vertilgen die Europäer. [...] 

Vierter (Neger): Den Diebstahl kennen wir nur, seit die Weißen unter uns kamen. 

Fünfter: Sie haben uns so reich an Bedürfnissen gemacht, daß wir überall Mangel leiden.825

Kotzebue greift also Elemente der Afrikaidyllen auf, um in einem zweiten Schritt die 

Zerstörung dieses glücklichen Lebens durch die Europäer zu demonstrieren.  

Auch Schmidt, aus dessen Kette des Edelmuths oben bereits zitiert wurde, belässt es nicht 

bei seiner harmonischen Afrikaszene. Weiße Männer kommen, kidnappen den kleinen 

Jungen und machen seinem Kindheitsglück ein abruptes Ende: 
Als wir nun so noch eine Weile gesessen hatten, da kamen zwey große weisse Männer auf uns 

zu, die wir recht freundlich grüßten. Der eine ging hinter uns her und der andere vor uns, wir 

saßen ganz ruhig und sahen uns nicht mal nach ihnen um, bis wir unsre Unvorsichtigkeit zu 

spät gewahr wurden. Die beiden Kerls stürzten auf mich zu, knebelten mir Hände und Füße, 

hielten mir das Maul zu und schlepten mich ans Ufer der See, und in ein großes Schiff, welches 

segelfertig da stand.826  

Diese Afrikaschilderungen zeigen den Naturmenschen bereits im Moment seiner 

Korrumpierung, das „Paradies“ im Augenblick seiner Zerstörung durch westlichen, 

 
822 Vergl. Steinsberg, Die Negersklaven, S. 8. 
823 Vergl. Steinsberg, Die Negersklaven, S. 13. 
824 Steinsberg, Die Negersklaven, S. 8. 
825 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 68f. 
826 Schmidt, Die Kette des Edelmuths, S. 30f. 



  253
  
   

                                                

zivilisatorischen Einfluss. Die darin enthaltene, aufs Eigene gerichtete Zivilisations- und 

Ideologiekritik ist unübersehbar. 

Mit dieser Art der Darstellung befinden die Stücke sich zudem auf der Höhe der 

zeitgenössischen Sklavereidebatte und auf einer Linie mit der Argumentation der 

Abolitionisten. Diese nämlich hielten den Sklavereibefürwortern entgegen, die 

vermeintliche Wildheit, Brutalität, Skrupellosigkeit und Profitgier der Afrikaner, die diese 

zum Freibrief für den Menschenraub erklärten, sei, so sie überhaupt zutreffe, durch den 

Sklavenhandel der Europäer in Afrika erst entstanden (vergl. dazu Kapitel I. 1, 2 und 3). 

So sieht Zimmermann sich durch seine Recherchen verschiedener Afrikabeschreibungen 

darin bestätigt, dass das neue Warenangebot, der Handel, europäische Waffenimporte und 

vor allem der Sklavenhandel der Europäer die Anlässe zu Kriegen in Afrika vermehrt 

hätten.827

Auch der anonyme Herausgeber von Fabris Einige Gründe für den Sclavenhandel auf den 

Küsten von Afrika828 schreibt, offensichtlich nicht einer Meinung mit seinem Autor, in 

einer kommentierenden Fußnote: „Aber Völker zum Kriege und Menschenraube reizen, 

um Zucker und Kaffee bauen zu können, ist schändlich, wenn auch die abscheuliche 

Begegnung, welche die armen Negern erfahren müssen, diese Schändlichkeit noch 

erhöhte.“829 Und drei Jahre später greift Sell dieselbe Argumentation auf: „So ganz hat der 

Sklavenhandel alle Bande der Liebe und des Bluts zerrissen, und Könige gegen 

Unterthanen, Eltern gegen Kinder, Kinder gegen Eltern bewaffnet.“830  

Interessant ist zudem, dass wie die Theaterstücke auch einige zeitgenössische 

Kommentatoren des Sklavenhandels bei ihren Afrikabeschreibungen zwischen 

unberührten, intakten – „idyllischen“ – Landstrichen und den Gegenden unterscheiden, in 

denen die Menschen unter europäischem Einfluss bereits an Integrität und 

Ursprünglichkeit verloren haben.  

Ehrmann etwa differenziert zwischen „den Negern im Innern“ des Kontinents, bei denen 

man „Völkerschaften von sehr gutartigem, sanftem Charakter“ finde, und einer 

allgemeinen Rohheit der übrigen Afrikaner, die durch den verbrecherischen Handel und 

nicht zuletzt durch den „Branntwein“ der Europäer bereits verdorben seien. Unaufgeklärt 

und unkultiviert sind für ihn alle Afrikaner gleichermaßen. Aber während die 

 
827 Vergl. Zimmermann, Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten Entdeckungen, Zweiter Teil, S. 147. 
828 Fabri, Johann Ernst: Einige Gründe für den Sclavenhandel auf den Küsten von Afrika. In: Historische und 
geographische Monatsschrift. Halle, Leipzig: 1788. 
829 Fabri, Einige Gründe für den Sclavenhandel auf den Küsten von Afrika. 
830 Johann Jacob Sell: Versuch einer Geschichte des Negersclavenhandels. Halle: Johann Jacob Gebauer 
1791, S. 86. 



  254
  
   

                                                

unbescholtenen „Naturkinder“ noch die Möglichkeit hätten, „höhere Kulturstufen“831 zu 

erklimmen, verhindere der „Negerhandel“ bei den bereits europäisierten Afrikanern 

jegliche positive, kulturelle und zivilisatorische Weiterentwicklung. 

Auch Clarkson beschreibt in seiner bereits zitierten Schrift zum Wiener Kongress die noch 

vom europäischen Einfluss abgeschottet lebenden Afrikaner als Edle Wilde und als 

glückliche und moralisch integre Idyllenbewohner.832 Er charakterisiert sie als 

gastfreundlich, liebevoll, ehrlich, höflich, gütig und tugendhaft. Trifft man auf sittlich 

verdorbene Afrikaner, so nur an der Küste, wo der Sklavenhandel diese bereits korrumpiert 

hat und ihre „geistliche und sittliche Verbesserung“833 verhindert. 

Sowohl die Vorstellung, Afrika und das Leben der Menschen dort gleiche einem 

ursprünglichen, friedlichen Idyll, an dem der Mensch seiner natürlichen Bestimmung 

entspreche, als auch die Auffassung, diese heile Welt werde durch Handel und kulturellen 

Einfluss der Europäer zerstört, waren seit dem späten 18. Jahrhundert also bereits 

feststehende Topoi und beliebte Argumente der Sklavereigegner; durch ihre Aufnahme in 

den dramatischen Text positionieren die Autoren sich, auch wenn sie die Abolitionsdebatte 

nicht direkt thematisieren (wie etwa Schmidt in seiner sonst eher unpolitischen Kette des 

Edelmuths), also klar auf abolitionistischer Seite. 

Hagemanns Afrikastück Seliko und Berißa834, das aufgrund seines afrikanischen 

Schauplatzes unter den übrigen Sklavenstücken eine Sonderrolle spielt, ist in diesem 

Zusammenhang besonders interessant. Denn als einziges Stück, das in Afrika spielt, erzählt 

es von der Paradieszerstörung nicht in Rückblickssequenzen, sondern macht diese zum 

eigentlichen Thema der gesamten Handlung. So sind die als „Schwarze“ bezeichneten 

Figuren des Stücks allesamt äußerst tugendhafte, unbescholtene und friedfertige Menschen 

– Edle Wilde in Reinform. Aufopferungsvoll und selbstlos kümmern sie sich voller Liebe 

umeinander. Doch ihr früheres idyllisches Leben ist bereits zu Beginn des Stücks vom 

Krieg zerstört worden, das schöne Land ist verwüstet und auch Selikos Familie hat Hab 

und Gut verloren. Zwar waren es nicht Europäer, sondern der afrikanische König Dahomai 

und sein „schwarzbraunes“ Volk, die das Königreich „Juida“ überfallen haben. Doch sind 

die europäischen Sklavenhändler, das wird in zahlreichen Bemerkungen deutlich, als 

Drahtzieher und Nutznießer der schrecklichen Ereignisse im gesamten Geschehen präsent. 

Sie arbeiten mit dem Kriegstreiber zusammen, begünstigen seine aggressive 
 

831 Ehrmann, Neueste Länder- und Völkerkunde, S. 77f. 
832 Vergl. Clarkson, Eine summarische Übersicht, S. 8. 
833 Vergl. Clarkson, Eine summarische Übersicht, S. 9 / 30. 
834 Hagemann, Fr. Gustav: Seliko und Berißa, oder die Liebe unter den Negern. Ein Schauspiel in vier 
Aufzügen. Grätz: 1799. 



  255
  
   

                                                

Expansionspolitik und profitieren im Gegenzug von den Kriegsgefangenen, die als Sklaven 

an sie verkauft werden, und von Dahomais Opfern, die sich aus reiner Not selbst in 

Sklaverei begeben. 

So sehen auch Seliko und seine Brüder nach dem Krieg keine andere Möglichkeit ihrer 

kranken Mutter zu helfen, als einen von ihnen zu verkaufen: „Ihr wisst doch, dass die 

Europäer an unserer Küste mit Menschen handeln, und der neue König soll ihren Handel 

sehr begünstigen. Nun wollen wir – Brüder, wir wollen einen von uns an die Weißen 

verkaufen.“835 Sie wissen also, dass der fremde Herrscher mit den Europäern kollaboriert. 

Und auch die beiden Sklavenhändler Ducheau und Johnson, die einzigen „Weißen“ des 

Stücks, formulieren deutlich ihre Erwartungen an den neuen Machthaber, über dessen 

Kriegsführung und grausame Herrschaftsmethoden sie froh sind:  
Johnson: Der vorige speisete alles Bettelvolk, da verkauften sich die besten nicht, oder waren 

theuer. Um Krieg oder Hungersnot hab ich schon lange den Himmel angefleht. [...] 

Ducheaux: Nun der König so viele Leute arm gemacht hat, werden die Menschen spott 

wohlfeil werden. 

Johnson: Sehen sie, alle Wohnungen sind fast abgebrannt, die Noth wird die Neger zu uns 

bringen, das ist der Segen des Königs.836

Selbst in diesem Stück, das den Handlungsschwerpunkt eher auf die persönlichen 

Schicksale der beiden Titelfiguren und König Dahomais legt und den Sklavenhandel nur 

am Rande als Thema behandelt, wird hinsichtlich der Abolitionsdebatte klar Position 

bezogen: Die einzigen europäischen Figuren werden als skrupellose, gefühllose, schlechte 

Menschen dargestellt, die sich auf Kosten ihrer Opfer schon „fett gefressen“ haben.837 Auf 

dem Markt, wo die Brüder Seliko zu verkaufen versuchen, zeigt Hagemann die 

menschenunwürdigen Seiten des Sklavenhandels, der Menschen zur Ware degradiert: 
Ducheaux: Haben Sie in ihrem Leben einen Neger von solcher Größe, von solchem Wuchs 

gesehen? 

Johnson: Wenn er fetter wäre, machte er eine respectable Figur. [...] 

Ducheaux: Nun bey meiner Ehre. Der kann ein schwarzer Riese werden.  

Johnson (betastet ihn): Der Knochenbau nicht schlecht! Die Brust gut gewölbt! Der Athem 

nicht kurz! – Das Fleisch ist fest! – Wollen sie ihn kaufen?838

Diese durch und durch unsympathischen Schreckgestalten kontrastiert Hagemann in 

derselben Marktszene mit der Weltsicht und dem Gebaren der schwarzen Edlen Wilden: 

Seliko und sein Bruder Guberi appellieren mit der Geschichte ihrer armen Mutter an das 
 

835 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 16. 
836 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 47f. 
837 „Guberi: Sieh, wie sich der eine schon fett gefressen hat, vom Fleisch seiner Brüder.“ (Hagemann, Seliko 
und Berißa, S. 49). 
838 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 51. 



  256
  
   
Mitgefühl der Weißen.839 Als sie statt Verständnis nur Spott und Hohn ernten, preist Seliko 

sich auf andere Weise an: „Du sollst mich mit Füßen treten und ich will dazu lächeln. 

Arbeiten will ich vom Aufgang der Sonne, bis sie wieder untergeht, und mir nicht so viel 

Zeit nehmen, mir den Schweis abzutrocknen, oder meine Thränen.“840 Nicht ganz zufällig 

scheint diese Passage an Stellen aus der Bergpredigt zu erinnern. Die Afrikaner, die 

zugeben, die christliche Religion nicht zu kennen, präsentieren sich hier als eigentliche 

Christen, die die Gebote mitmenschlichen Handelns rein intuitiv umzusetzen wissen: „Ja 

Herr, thu es aus christlicher Liebe. Ich kenne das zwar nicht, aber es wird ja wohl was 

Gutes seyn, denn auf der Erde geht nichts über die Liebe.“841

In dieser direkten Konfrontation von afrikanischen Idyllenbewohnern und europäischen 

Sklavenhändlern kehren sich die gewohnten Bedeutungen des Begriffspaars „barbarisch“ 

und „menschlich“ um. Die „Schwarzen“ fürchten sich vor dem, was sie unter den 

„barbarischen Europäern“ werden erleiden müssen und demonstrieren zugleich, wie ein 

menschliches, offenes Zugehen auf fremde Völker auszusehen hätte: „Sie sind ja 

Menschen wie wir, sie bethen ja einen Gott an, so gar abscheulich können sie doch nicht 

seyn.“842 Hagemann nutzt die afrikanische Szenerie und den kurzen Auftritt der 

Sklavenhändler, um mit der rücksichtslosen Expansionspolitik und dem Konsumverhalten 

der Europäer, das auf Kosten unschuldiger Völker geht, scharfer Kritik zu unterziehen. 

 

 

3. Und „hiezulande"843? – Blicke auf Europa 

 

In den beiden vorherigen Kapiteln wurde bereits die enge reflexive Verzahnung der drei 

hier erscheinenden „Gegenwelten“ deutlich. Sowohl die Westindien- als auch die 

Afrikadarstellungen der Sklavenstücke strahlen immer auch auf das Bild zurück, das von 

der aktuellen kulturellen, politischen und gesellschaftlichen Situation Europas präsentiert 

wird. Beide Gegenwelten, gleichzeitig fern der Heimat und doch durch Handel und 

                                                 
839 Seliko wendet sich an Duceaux: „Du hast doch auch wohl eine Mutter, oder hast doch wenigstens eine 
gehabt. Bey ihrem Schatten beschwör ich dich: Gib das Geld. – Es wird dir reichen Segen bringen. Du sollst 
mich zu allem brauchen. Ich will dein Lastthier seyn und nicht besser, - ach, ich will nicht mahl so gut 
gehalten seyn.“ Ducheaux:„Ihr unverschämten Burschen! – Ihr jungen und schon so ausgelernten Betrüger! 
Eine arme Mutter zu Hause, der die kleinste Gabe willkommen seyn muss, und so viel, so unverschämt viel 
zu fordern!“ 
(Hagemann, Seliko und Berißa, S. 53). 
840 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 53. 
841 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 54. 
842 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 49. 
843 Kotzebue, Der Papagoy, S. 53. 



  257
  
   

                                                

Kolonialismus aufs engste mit ihr verbunden, zeigen auf, was an Deutschland als reform- 

und kritikbedürftig empfunden wird. Das auf diese Weise entstehende Europabild soll hier 

abschließend noch mal als solches genauer unter die Lupe genommen werden: 

So konnte gezeigt werden, dass Westindien sowohl in seiner positiven als auch in seiner 

negativen Darstellungsvariante vor allem als Spiegel der auch in Europa stattfindenden, 

ökonomischen und politischen Modernisierungsprozesse fungiert. Können die Äußerungen 

der Figuren, die in den Heimkehrerstücken von Europa aus nach Übersee blicken, vor 

allem als verdeckte Forderungen des sich formierenden Bürgertums nach einer Lockerung 

der wirtschaftlichen Zwänge (Zunftzwang, Zölle etc.) und einer Aufhebung der 

Standesschranken verstanden werden, so lesen sich die Plantagendarstellungen vor allem 

als kritische Kommentare auf eigene absolutistische bzw. despotische 

Herrschaftsverhältnisse. 

Der selbstreflexive Schwerpunkt der Afrikadarstellungen dagegen liegt eher auf einer 

umfassenderen, europäischen Kultur- und Zivilisationskritik. Mit der Imagination 

idyllischer Landschafts- und Familienszenerien werden implizit Vermutungen über einen 

menschlichen Ur- bzw. Idealzustand angestellt, dem gleichzeitig auch immer 

Vorbildfunktion für das Zusammenleben der Menschen in der eigenen Gesellschaft 

zugedacht ist. Die natürliche Beziehung der Idyllenbewohner zur Natur, die 

Bescheidenheit und Anspruchslosigkeit, mit der sie von ihr nur so viel nehmen, wie sie 

zum Leben brauchen, ist zum einen als Gegenmodell zur jüngeren Entwicklung der 

eigenen Gesellschaft, Wirtschaftswachstum, beginnender Maschinisierung, Verstädterung 

etc., zu verstehen. Das kritische Potential der Afrikaidyllen geht jedoch noch weiter und 

bezeugt ein allgemeines Unwohlsein angesichts der aktuellen Modernisierungsprozesse, 

die als schmerzhafte Entfernung von der Natur – der eigenen wie der uns umgebenden 

Natur – empfunden werden.  

Das familiäre Leben, das in diesen Szenen präsentiert wird, entspricht ganz dem neuen 

Ideal „häuslichen Glücks“, das sich im späten 18. Jahrhundert herausbildet und verweist 

damit auf die neue Funktion und emotionale Bedeutung, die der Familie vor allem von 

Vertretern des „Bürgertums“ zugewiesen wird:844 Die intime, autarke Kleinfamilie wird 

nicht nur zum wichtigsten Ort, an dem der Mensch sein Glück zu suchen und zu finden hat, 

sondern auch zu seiner primären Bestimmung. Halt, Schutz und Orientierung, die durch 

den Umbruch traditioneller gesellschaftlicher Strukturen ins Wanken geraten waren, 

werden nun vermehrt im Privaten gesucht; aber auch die Abgrenzung gegenüber der 

 
844 Vergl. Maurer, Die Biographie des Bürgers, S. 534. 



  258
  
   

                                                

Allgegenwärtigkeit absolutistischer Herrschaftsgewalt spielte bei der emotionalen 

Aufwertung der Familie eine große Rolle. Die Verortung dieses Familienbildes in einem 

als „archaisch“ dargestellten Afrika offenbart den Universalitätsanspruch bürgerlicher 

Werte und Lebensmodelle. 

Auch ganz unspezifische Kritik an einem „allgemeinen Werteverfall“ wird besonders 

gerne in Vergleichen mit der natürlichen Tugend der afrikanischen Edlen Wilden geäußert. 

In diesem Sinne ist Georgs Mahnung an Xury zu verstehen, den Europäern mit etwas 

Nachsicht zu begegnen und „nicht das kultivierte Land nach dem Maaßstabe d(s)einer 

rohen Güte“845 zu messen. „Verfeinerung erzeugt Bedürfnisse, Bedürfniß unterdrückt mehr 

oder minder die Stimme der Natur.“846

Orat nutzt ebenfalls die Gegenüberstellung mit den Gepflogenheiten seines Landes, um 

sich über die Unmoral und fehlende Hilfsbereitschaft aufzuregen, die ihm als bedürftigem 

Schiffbrüchigen entgegengebracht wird: 
„Ist es hier zu Lande Sitte, das Mitleid zu bezahlen? O lieber Herr! Dann zieht mit mir nach 

Afrika, in unsre wilden Steppen; ich will euch zu meinem alten Vater bringen, er wird euch 

sein Binsenlager einräumen, er wird euch die Füße waschen und salben, er wird seinen Bogen 

von der Wand nehmen, zwischen den Klippen herumklettern und euch ein Wildpret 

schießen.“847

Neben den indirekten Stellungnahmen, in denen über den Umweg negativer oder positiver 

Projektionen in fremde Welten Aussagen über die eigenen Verhältnisse gemacht werden, 

finden sich auch direkte Europadarstellungen in den zu untersuchenden Dramentexten, die 

einer Untersuchung wert sind. 

So spielen die hier als „Heimkehrerstücke“ zusammengefassten Dramen an Schauplätzen, 

die typisch sind für die zahlreichen Lustspiele bzw. Rührstücke des ausgehenden 18. 

Jahrhunderts848 – in wohlhabenden Bürger- und Kaufmannshäusern (Rathlefs Die 

Mohrinn, Klährs Die Rettung, Schmidts Die Kette des Edelmuths), im Gasthof (Sodens Die 

Negerinn), in den Schlössern und Gutshöfen des niederen Adels (Kotzebues Der Besuch) 

oder sie verlegen die Handlung auf die Straßenszene einer deutschen Hafen- oder Kurstadt 

(Der Hofmeister und die Gouvernante, Sodens Menschenhaß und Reue, Kotzebues Der 

Papagoy). Schon anhand dieser Orte wird deutlich, dass alle Sklavenstücke mit 

europäischem Schauplatz im „bürgerlichen“ Milieu spielen, das gerade erst zur 

Jahrhundertmitte in England, Frankreich und Deutschland für das ernste bzw. gemischte 

 
845 Kotzebue, Der Papagoy, S. 49. 
846 Ebd. 
847 Kotzebue, Der Papagoy, S. 41. 
848 Vergl. Schaer, Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 18. Jahrhunderts, S. 77ff. 



  259
  
   

                                                

Genre „entdeckt“ worden war. Und trotz ihres unbestreitbaren Unterhaltungsanspruchs und 

der genretypischen, versöhnlichen Schlusslösungen werden in ihnen durchaus 

gesellschaftliche Probleme dieser aufstrebenden, aber noch sehr zersplitterten und nach 

gemeinsamem Bewusstsein suchenden Schicht thematisiert. 

So kann die Darstellung des Adels bzw. des Hochadels äußerst negativ ausfallen. Er wird 

als genusssüchtig, verschwenderisch (Hofmeister und Gouvernante, Menschenhaß und 

Reue), arrogant, dümmlich und frankophil (Die Negerinn) charakterisiert. In anderen 

Stücken, etwa bei Rathlef oder in Kotzebues beiden Heimkehrerstücken, wird das 

übersteigerte Aufstiegsstreben von Bürgerlichen, die sich am Hofe anbiedern und den 

Lebensstil und die Gepflogenheiten des Adels zu kopieren versuchen, angeprangert und 

lächerlich gemacht.849  

Neben diesen externen Abgrenzungsversuchen werden auch Problemstellen innerhalb der 

bürgerlichen Lebenswelt und Schattenseiten aktueller Veränderungen reflektiert. Denn 

auch mit dem Anprangern verschiedener individueller Laster wie familiärer 

Verantwortungs- und Treulosigkeit, gesellschaftlichem Aufstiegsstreben, materialistischem 

Denken und übertriebener Lust am Luxus wird auf überindividuelle, 

gesamtgesellschaftliche Phänomene verwiesen. Die Geschichten von verstoßenen Söhnen, 

zerstrittenen Brüdern, Familien, die an Erb- und Geldfragen kaputtzugehen drohen, und 

Liebespaaren, die starre Standesschranken trennen, spiegeln eine tiefe moralische 

Verunsicherung, die auf das Aufbrechen jahrhundertealter familiärer und gesellschaftlicher 

Strukturen zurückzuführen ist. Auch hinter der Kritik an der korrumpierenden Macht des 

Geldes, an Verschwendungssucht und Materialismus äußert sich versteckt das Unbehagen 

am gesellschaftlichen Umbruch, an der wachsenden Bedeutung und zunehmenden 

Geschwindigkeit der Finanzmärkte, die neue Eliten nach oben spülten.  

Eine andere Art der Europadarstellung ist in den Plantagenstücken zu finden, denn auch 

hier wird aus der Ferne auf Europa zurückgeblickt. Schließlich sind viele der weißen 

Figuren und vor allem die „guten Weißen“ keine gebürtigen Plantagenbewohner, keine 

„Kreolen“ im damaligen Wortsinn, sondern Engländer oder Holländer, die sich erst seit 

kurzer Zeit in der Karibik befinden. Als „Fremde“ schaffen diese Ankömmlinge mit ihren 

Nachfragen die Situationen, in denen die ausführlich geschilderten Lebens- und 

 
849 In Rathlefs Die Mohrin zu Hamburg werden Emilie und Onkel Wallmer als überambitionierte, sich am 
Adel anbiedernde Bürger dargestellt. In Kotzebues Der Papagoy verkörpert der verschwenderische Bruder, 
der sich einen Adelstitel erschlichen hat, diese Kritik. In Kotzebues Der Besuch werden die falschen 
Wertmaßstäbe der Familie, die mit teuren Kleidern und kostspieligen Hobbys, aber eigentlich völlig verarmt, 
aus der Residenzstadt Besuch kommt, ins Lächerliche gezogen. 



  260
  
   

                                                

Leidensgeschichten erzählt werden, und dienen wie die schwarzen Außenseiterfiguren in 

Europa als Sprachrohr für Kritik an Sklaverei und Plantage. 

Gleichzeitig bieten sie als „Europäer“ den Anlass, Reflektionen über die europäischen 

Verhältnisse und die europäische Rolle in der Karibik einzuschieben und auf diese Weise 

ein äußerst ambivalentes Europabild zu entwerfen: 

Einerseits wird Europa durchaus positiv als Gegenwelt des westindischen Schauplatzes 

aufgebaut. So zieht Lord Stufford, der inknognito die Vorgänge auf seiner eigenen 

Plantage untersuchen will, klare Fronten zwischen sich und den auf den Plantagen 

lebenden Weißen: „Die Vorsteher von Plantagen sind selten von Gefühl.“850 Bei 

Kotzebues „gutem weißen Mann“ William ist seine europäische Herkunft sogar der 

Hauptgrund für die Hoffnung, die die Sklaven in ihn setzen: „Europa muß ein gutes Land 

seyn, weil dort die Menschen besser werden.“851 Sein guter Charakter, sein 

Moralbewusstsein, Mitgefühl und nicht zuletzt seine Bildung werden im gesamten Stück 

immer wieder auf seine europäische Erziehung zurückgeführt. Und auch er tröstet die 

Sklaven mit der Aussicht auf Unterstützung aus Europa; nach seiner Abreise aus Jamaika, 

dem „Land der Qualen“, will er in England „den Mann, den sein edles Herz zum Redner 

der Menschheit aufforderte“852 – vermutlich William Wilberforce – aufsuchen. Auch bei 

Kratter ist Europa der Karibik vor allem auf moralischer Ebene eindeutig überlegen. 

Stedmann, der den Plantagenbesitzern in Surinam und den regierungstreuen Truppen 

aufgrund seiner Kritik am Umgang mit den Sklaven ein äußerst „lästiger Gast“853 ist, droht 

damit, in Holland über die von ihm bezeugten Verbrechen Bericht zu erstatten, und erhofft 

sich von dort Konsequenzen gegen Lude und den Obristen der Kolonie. 

Innerhalb der Sklavengesellschaften gibt es mit den „guten Weißen“ also kleine 

europäische Inseln, die in Abgrenzung von der korrupten westindischen Herrschaftselite 

das „gute Europa“ repräsentieren. Die Außenseiterrolle der von dort kommenden, weißen 

„Retter“ führt immer wieder zu pauschalisierenden Gegenüberstellungen: Während die 

Plantage für tyrannische Herrschaft, maximale Ungleichheit und moralische 

Degeneriertheit steht, wird Europa – immerhin die heimatliche Entsendebasis der 

Plantagengesellschaften – zum Inbegriff von aufklärerischen Idealen wie Menschenrechten 

und Rechtssicherheit.  

Dieses scheinbare Paradoxon eröffnet gleich mehrere Auflösungsmöglichkeiten:  

 
850 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 158. 
851 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 17. 
852 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 55. 
853 Kratter, Die Sklavin zu Surinam, S. 159. 



  261
  
   

                                                

Zunächst einmal verweist es auf ein Phänomen, das Osterhammel als „Externalisierung 

von Unfreiheit“854 beschreibt: „Gerade diejenigen ostatlantischen Länder, in denen 

wirtschaftliche Entwicklung, Rechtssicherheit und staatsbürgerliche Freiheit am weitesten 

fortgeschritten waren, errichteten am Westatlantik die drückendsten Zwangssysteme.“855 

Da mit diesen Ländern vor allem Großbritannien und die Niederlande gemeint sind, liegen 

die Stücke, ebenfalls auf britischen bzw. holländischen Plantagen situiert, mit ihrer 

Differenzierung zwischen der Moral und Politik der Pflanzer und den Prinzipien, die die 

europäischen Besucher vertreten, hier historisch richtig. 

Auf Deutschland zugespitzt, kann diese Europadarstellung auf zweierlei Weise gedeutet 

werden: Entweder man erfreut sich hier vor der Folie der negativen Gegenwelt bereits an 

bisher erreichten politischen Veränderungen in der eigenen Heimat – dabei wäre vor allem 

an die Reformen Friedrichs in Preußen zu denken, der ja genau die Rechtssicherheit und 

Kontrolle der Herrschers einführte, die auf den Plantagen so dringend gebraucht würden. 

Oder die positiven Europadarstellungen sind als in die Zukunft gerichtete 

Idealvorstellungen zu verstehen: Man stellt Europa als das dar, was es einmal werden soll 

und betont die Dringlichkeit dieser Ziele mit den schrecklichen Folgen, zu denen das 

Fehlen rechtsstaatlicher Prinzipien in Westindien führt.  

Interessanterweise bleibt es auch hier nicht bei diesen streng dichotomischen 

Raumkonstruktionen: Das aus der westindischen Perspektive konstruierte Europabild ist in 

keinem der Stücke rein positiv. Denn Europa und Westindien sind nicht nur 

Kontrastwelten, vor deren (konstruierter) Gegensätzlichkeit politische und ideologische 

Fragestellungen diskutiert werden. Auch ihre ganz reale, politische und wirtschaftliche 

Verbindung wird an einigen wenigen Stellen thematisiert und bringt dadurch das 

idealisierende Europabild gleich wieder ins Wanken.  

Bei Grubenfels beschreibt Xotilaqua „die Europäer“ als unaufrichtig, kompromisslos und 

profitsüchtig und zieht dabei eine Verbindung zwischen den weißen Tyrannen auf den 

Plantagen und weit entfernten Europäern, die kolonialgeschichtlich ja auch nicht zu 

leugnen ist.856 Lord Stufford selbst wird kurioserweise zwar, obwohl selbst 

Plantagenbesitzer und Profiteur des Sklavensystems, nicht als Teil dieser politischen 

Zusammenhänge betrachtet, was seiner Deus-ex-machina-Funktion geschuldet sein mag: 

„Es giebt auch gute Europäer. Dieses Mannes (Johns) Gebieter ist auch ein Europäer! Ein 

 
854 Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 49. 
855 Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 39. 
856 Vergl. Grubenfels, Die Negersklaven, S. 184f. 



  262
  
   

                                                

guter, lieber, wohlthätiger Mann.“857 Dass Stufford hier auf diese ausdrückliche Weise als 

Ausnahme herausgestellt wird, verstärkt im Gegenzug das abwertende Urteil über den Rest 

seiner Landleute umso mehr.  

Bei Kotzebue wird die europäische Rolle im globalen Sklaven- und Warenhandel noch 

stärker betont. Nicht nur die Sklaven reden pauschalisierend von „Europäern“, wenn sie 

ihre Ausbeuter beschreiben: „Die Europäer machen es mit uns, wie wir mit der Palme: wir 

ziehen den Saft heraus, uns lassen den verdorrten Stamm liegen.“858 Auch William richtet 

angesichts der schrecklichen Szenen seine Vorwürfe nicht nur gegen die westindischen 

Weißen, sondern deutet die eigene „europäische“ Verantwortung an, indem er sich 

(zumindest grammatikalisch) in die Gruppe der Täter einbezieht: „Sie erkennen die 

Ueberlegenheit unseres Geistes, weil wir sie in Unwissenheit erhalten; die Gerechtigkeit 

unserer Herrschaft, weil wir ihre Schwäche mißbrauchen.“859 Ganz konkret wird dieser 

Gedanke der europäischen Teilhabe an den Verbrechen in der Karibik, als William mit 

einer Tasse Kaffee „seine Thränen hinabschwemmen“860 will und an den Preis erinnert 

wird, der für seinen Genuss gezahlt wurde: „Jaja, guter Herr, der Kaffee schmeckt euch 

wohl süß, aber wenn ihr die bittern Thränen zählen könntet, mit welchen dieser Zucker 

begossen worden ist – “861

Die Verlagerung des Geschehens nach Westindien wirkt sich also nicht nur auf die Art der 

Plantagendarstellung, sondern auch nachhaltig auf das Europabild aus. Hier zeigt sich das 

wachsende Bewusstsein für die eine Mitschuld an den Verbrechen in Übersee, das den 

Stolz auf die eigenen „bürgerlichen“ Tugenden und politischen Errungenschaften schwer 

erschütterte und den Optimismus, mit dem man für weitere Veränderungen in Politik, 

Gesellschaft und Ökonomie kämpfte, in Frage stellte.  

 

Abschließend bleibt festzuhalten, dass also jede der drei „Gegenwelten“ in den 

Sklavenstücken äußerst vielfältig und zum Teil gegensätzlich dargestellt wird. Weder 

Afrika, die Karibik noch für Europa lassen sich auf einheitliche Bilder reduzieren, die auf 

alle Stücke zuträfen und aus denen sich konkrete Kommentare auf die historische 

Wirklichkeit oder politische Forderungen herausfiltern ließen.  

Stattdessen ändert sich ihre Darstellung je nach Schauplatz, Perspektive und je nachdem, 

mit welcher der beiden anderen „Welten“ sie in dem Moment verglichen, kritisch 
 

857 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 184. 
858 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 78. 
859 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 34. 
860 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 51. 
861 Ebd. 



  263
  
   

                                                

kontrastiert oder in Beziehung gesetzt wird. Dieses ambivalente und dynamische 

Raumgefüge, das die Sklavenstücke auf diese Weise schaffen, spiegelt damit die 

komplexen Wechselbeziehungen, in denen alle drei Kontinente sich durch den 

transatlantischen Austausch von Sklaven, Rohstoffen, Kapital und Organisationsmacht 

auch tatsächlich befanden. 862  

 
862 Vergl. Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 25ff. 



  264
  
   

V. POSITIONIERUNGEN  

 

1.  „Am I not a Man and your brother?“863 – Die dramatische Umsetzung der 

Abolitionsdebatte 

 

Wie bereits an mehreren Stellen wiederholt erwähnt, lassen sich in allen zwanzig hier 

untersuchten Stücken thematische Bezüge zu Sklaverei, den amerikanischen 

Plantagengesellschaften, zum transatlantischen Handel mit afrikanischen Sklaven und 

nicht zuletzt zur zeitgleich heiß geführten Debatte über diese Themen finden; diese 

direkten Referenzen stellten bei der Auswahl der Stücke für diese Arbeit das zentrale 

Kriterium dar. Die Fremdenbilder, die darin über die dramatischen schwarzen oder 

„schwarzbraunen“ Figuren konstruiert werden, die Vorstellungen von den fernen Welten, 

die die Stücke evozieren, sowie deren Rückkoppelung mit Blicken auf die eigene 

Gesellschaft und auf sich selbst – ob als Bürger, als Deutscher, Europäer, als Weißer oder 

überhaupt als Mensch – sind in den vorherigen Kapiteln bereits ausführlich untersucht 

worden.  

Doch auch die Thematisierung und Dramatisierung der Sklavereidebatte selbst lohnt einer 

eingehenden Betrachtung. Dabei ist grundsätzlich zu beachten, dass sich die ausgewählten 

Stücke stark in ihrem Anspruch unterscheiden, aktuelle politische Ereignisse und 

Entwicklungen zu thematisieren und selbst zu beeinflussen. Am einen Ende einer Skala, 

die sich auf diesen gesellschaftspolitischen Reflexions- und Aktualitätsgrad bezieht, stehen 

die Texte, die vorwiegend auf die Unterhaltung des Publikums abzielen und die 

Sklavereithematik und Plantagenszenerien dabei rein als Hintergrund privater Szenen und 

rührender Handlungen verwenden. So lässt Steinsbergs Die Negersklaven eine 

grundlegende Auseinandersetzung mit der Problematik auf jeden Fall vermissen, 

thematisiert wird die Sklaverei in Unterhaltungen der Sklaven aber dennoch. Ihre 

Geschichten und die Schilderungen ihres Leids, der Quälereien des Sklavenaufsehers und 

der Sorgen um die Familie lassen ein Unrecht vielleicht erahnen; vor allem wird die 

Sklaverei hier jedoch als ein ganz persönliches, individuelles Problem behandelt und ihre 

politische, ethische und internationale Tragweite ausgeblendet. Ähnlich verhält es sich in 

den meisten Heimkehrerstücken, in denen die Sklaverei entweder zur Szenerie 

abenteuerlicher Geschichten degradiert wird oder als reiner Begründungsrahmen für die 

                                                 
863 Slogan der Society for the Abolition of the Slave Trade. gegründet 1787. 



  265
  
   

                                                

atavistischen Vorurteile und Aversionen fungiert, die den Schwarzen in der europäischen 

Fremde entgegenschlagen.864  

Dem stehen am anderen Ende der Skala Stücke mit einer eindeutig gesellschaftspolitischen 

Agenda und mit vielartigen, direkten Bezügen zum aktuellen Zeitgeschehen gegenüber. 

Hier sind vor allem die beiden Negersklaven-Stücke Reitzensteins und Kotzebues zu 

nennen. Letzterer bringt neben zahlreichen Dialogen über Recht bzw. Unrecht von 

Sklaverei, Menschenhandel und Folter auch direkt den Namen des britischen 

Abgeordneten William Wilberforce ins Spiel. In den bis dahin eher abstrakt und 

grundsätzlich gehaltenen Diskussion werden so die Bezüge zu dem tatsächlichen, aktuellen 

Geschehen auch für weniger informierte Zuschauer und Leser unübersehbar. Reitzenstein 

vertieft in seinem Sklavenstück die politisch-philosophischen Debatten noch weiter. Sie 

nehmen nicht nur rein quantitativ den größten Teil des Textes ein; gleich die erste Szene 

eröffnet mit einem Streit über die jüngsten Entwicklungen im britischen Parlament – das 

politische Interesse des Autors und seine Intention, dies auch in seinen Rezipienten zu 

wecken, werden damit überdeutlich.  

Das Gros der Stücke befindet sich in einem Übergangsbereich zwischen diesen zwei 

beschriebenen Extremen. In ihrem Wirkungsanspruch weisen sie beide Komponenten, 

Unterhalten und Aufklären bzw. Mobilisieren, auf und erweisen sich gerade damit als 

besonders charakteristisch für das Genre des „Gebrauchsstücks“. 

Entsprechend ist eine deutliche Differenzierung zwischen einer direkten Kommentierung 

der Debatte in bewussten Anspielungen auf ihre gesellschaftspolitischen, theologisch-

moralischen und ökonomischen Argumente auf der einen und eher zufälligen oder 

unbewussten Parallelschaltungen, die sich aus der zunehmenden Popularisierung der 

Diskussion und aus dramaturgischen Gründen ergaben, auf der anderen Seite, hier auf 

jeden Fall geboten. 

 

Kotzebue und Reitzenstein machen ihr politisches Anliegen am deutlichsten. Beide fügten 

den Druckfassungen ihrer Negersklaven-Stücke Widmungen, Vorworte, Kommentare und 

Fußnoten bei, in denen sie zur Sklavereidebatte Stellung nehmen und das dramatische 

Geschehen ihrer Stücke auf den Horizont der aktuellen Kontroverse und politischen 

Ereignisse beziehen. Da sich die Autoren nur in diesen außerhalb des dramatischen Texts 

platzierten Anmerkungen direkt, also ungebrochen durch die Zwischenebene der 

 
864 Vergl. etwa Zieglers Die Mohrin.  



  266
  
   

                                                

Figurenrede, an ihre Leser wenden, lohnt hinsichtlich ihrer politischen Positionierung und 

ihres dramatischen Wirkungsanspruchs eine genauere Betrachtung dieser Passagen. 

„To Mr. Wilberforce. Who restored the natural liberties of an oppressed unhappy nation, 

not by rebellion, murder and anarchy, but by imploring the laws of his country, and the 

justice of his people.”865 Diese Widmung stellte Reitzenstein seiner Ausgabe von 1794 

voran. Mit der Bezugnahme auf den prominentesten Abolitionspolitiker seiner Zeit betont 

er zum einen den Wirklichkeits- und Aktualitätsbezug, den er mit seinen Negersklaven 

beansprucht. Gleichzeitig nimmt er mit der positiven Abgrenzung eines legalen Wegs 

durch die demokratischen Instanzen gegenüber einem in Mord und Anarchie endenden 

Radikalismus nicht nur eine Bewertung der folgenden dramatischen Handlung vorweg; er 

macht auch deutlich, wo seine eigenen politischen Sympathien liegen: Er, der Autor, steht 

nicht auf Seiten der aufständischen Sklaven, sondern bevorzugt eine schrittweise Abolition 

„von oben“ bzw. aus dem britischen Mutterland – eine Lösung, wie sie sich am Ende 

seines Stücks ja auch ankündigt. Für gut informierte Zeitgenossen mag mit dieser kurzen 

Vorrede außerdem bereits Kritik an den aktuellen Geschehnissen auf Santo Domingo 

(Haiti) deutlich geworden sein: Zur Entstehungszeit des Stücks hatten dort gerade 

Sklavenaufstände und kriegerische Auseinandersetzungen mit Verwicklung französischer, 

britischer und spanischer Heere zu ähnlich gewalttätigen, chaotischen Zuständen geführt, 

wie Reitzenstein sie in den Negersklaven schildert.  

Reitzensteins Anspruch auf Aktualität und eine politische Lesart manifestiert sich in seiner 

„Vorrede“. Für alle Leser, die nicht von den parlamentarischen Abolitionsbestrebungen in 

England wussten (und das dürfte in Deutschland ein großer Teil gewesen sein) erläutert er 

in knappen Worten die zwei Parlamentsbeschlüsse, die in seinem Stück wichtige 

Handlungsimpulse darstellen: Der erste habe das Fortdauern des Handels, der zweite seine 

„allmählige Abschaffung“ zum Inhalt gehabt. Reitzenstein bezieht sich hier also auf die 

widersprüchlichen und halbherzigen Entscheidungen des britischen Parlaments aus den 

Jahren 1791 und 1792. Dass das zweite Gesetz, das er eindeutig favorisiert, in der 

reaktionären Stimmung des englisch-französischen Krieges nie in Kraft treten und die 

Abschaffung des Sklavenhandels bis 1807 auf sich warten lassen sollte, konnte 

Reitzenstein 1793 natürlich noch nicht ahnen.866 Widmung und Vorrede verdeutlichen, 

dass er seine Negersklaven nicht nur als Theaterstück, sondern als Ausdruck einer 

 
865 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 1.  
866 Dementsprechend bemerkt Sadji über Reitzensteins Negersklaven: „So wurde aus einem tagespolitisch 
aktuell geplanten Text, zumindest was die politische Lösung am Ende betrifft, eine Utopie.“ (Sadji, Der 
Mohr auf der dt. Bühne, S. 262) 



  267
  
   

                                                

politischen Meinung gelesen und verstanden wünscht. Zwar formuliert er keine expliziten 

politischen Forderungen. Die hohe Informationsdichte und die namentliche Nennung 

Wilberforces lassen jedoch vermuten, dass er sowohl in Deutschland, als auch in England 

eine politische Wirkung seines Stückes zumindest erhoffte.  

Das ist auch Kotzebues Anliegen, das dieser jedoch wesentlich direkter und radikaler in 

seinem „Vorbericht“ formuliert: „Der Verfasser ersucht seine Leser, Zuschauer und 

Rezensenten, dieses Stück nicht blos als Schauspiel zu betrachten. Es ist bestimmt, alle die 

fürchterlichen Grausamkeiten, welche man sich gegen unsre schwarzen Brüder erlaubt, in 

einer einzigen Gruppe darzustellen.“867 Der Autor habe lediglich eine Verdichtung und 

Dramatisierung realer Ereignisse und Zustände vorgenommen, „Geschehnisse 

eingekleidet“, aber „nicht erfunden“868. Anders als Reitzenstein, der das fiktionale 

Geschehen in ein grobes Gerüst aus realen Daten einpasst, betont Kotzebue, dass sogar die 

gesamte Handlung seines Stücks sich an „wahren“ Begebenheiten orientiere. Mit der 

Attitüde eines Wissenschaftlers führt er historisch-geographische Werke zur 

Sklavereidebatte als Quellen seiner dramatischen Darstellung an; damit gibt er dem Leser 

die Gelegenheit, diese kritisch auf ihre Wissenschaftlichkeit zu überprüfen und mit dem 

aktuellen Forschungsstand abzugleichen. Zu den von ihm konsultierten Autoren gehören 

u.a. Sprengel und Raynal, von dem, laut Kotzebue, Adas tragische Geschichte stamme. 

Kotzebue bezeichnet seine Negersklaven als „historisches Gemählde“869, in das 

ausschließlich die von Augenzeugen und Historikern belegten „Fakten“ aufgenommen und 

wahrheitsgetreu verarbeitet worden seien: „[...] dass leider keine einzige Thatsache in 

diesem Stück vorkommt, die nicht buchstäblich wahr wäre.“870 Kotzebues „Vorrede“ ist 

damit Ausdruck eines für seine Zeit ungewöhnlichen dramaturgischen und 

theatertheoretischen Konzepts, das mit seiner politischen Agenda und nicht zuletzt mit 

seinem Glauben an absolute historische Wahrheiten fast 200 Jahre vor Hochhut auf dessen 

„Dokumentartheater“-Konzept vorauszuweisen scheint. 

Kotzebue markiert nicht nur seine eigene politische Haltung, sondern auch seine Gefühle 

gegenüber Sklaverei und Menschenhandel, die er als „fürchterliche Grausamkeiten“ 

bezeichnet. Geradezu stolz klingt er, wenn er mitteilt, während des Schreibens „tausend 

Thränen vergossen“871 zu haben. Den Rezipienten ebenfalls zu einer solchen emotionalen 

Reaktion zu bewegen, sei Ziel seiner schriftstellerischen Tätigkeit. Um sich dieser 
 

867 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 3.  
868 Ebd. 
869 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 4.  
870 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 4.  
871 Kotzebue, Die Negersklaven. S. 4.  



  268
  
   

                                                

Wirkung wirklich sicher sein zu können, leistet er im zweiten Teil seiner Vorrede mit zwei 

Anekdoten, in denen Schwarze gegenüber hilfebedürftigen Weißen ihren guten Charakter 

beweisen, „Aufklärungsarbeit“ über die „moralischen Fähigkeiten des Negers“: In Afrika 

beschützt ein schwarzer Wirt einen kranken, unschuldigen Europäer vor den 

rachedurstigen Angehörigen verschleppter Sklaven und in Amerika teilt ein freigelassener 

Sklave Haus und Vermögen mit seinem ehemaligen, verarmten Besitzer.872  

Vorbereitend gibt Kotzebue seinen Lesern also folgende Lehre in die Lektüre seines 

Stückes mit: Charakterstärke und moralische Fähigkeiten sind keine Frage der Hautfarbe, 

sondern bei Menschen aller Volksgruppen vorzufinden. Außerdem scheint es ihm der 

Typus des „guten Europäers“, dem sich die Schwarzen freiwillig unterwerfen, besonders 

angetan zu haben. An dessen Seite gehört der sanftmütig-unterwürfige, edle Schwarze, der 

sich von den anderen bösen, rebellischen Schwarzen ab- und dem guten Weißen zuwendet. 

Hier deutet sich Kotzebues politischer Fluchtpunkt für die Sklavereiproblematik an: Seine 

Vorstellungen von einer Zeit nach dem Sklavenhandel beinhalten keine grundsätzliche 

Gleichstellung der Sklaven, sondern ein harmonisches Zusammenleben und -arbeiten von 

Schwarzen und Weißen, wobei letztere verantwortungsvoll die ihnen „natürlicherweise“ 

zukommende Vater- und Vorgesetztenrolle übernehmen.  

Auf den letzten Seiten hat auch Kotzebue der Leseausgabe seines Stückes eine Widmung 

beigefügt: „Dem Herrn Jever Winter von Buch, Justizrath und Kön. Dänischem Agenten 

am Russischen Hofe gewidmet“. Zwar konnten nähere Angaben zu Winter nicht ausfindig 

gemacht werden; Kotzebues Hinweis auf ihre 1795 bereits 13 Jahre währende 

Freundschaft lässt jedoch vermuten, dass er Winter während seiner Zeit in den Diensten 

am russischen Hof kennen gelernt hatte (1781-1798). Doch seine Widmung geht über die 

persönliche Freundschaft weit hinaus; sie ist auch ein Dank des „Weltbürgers“ Kotzebue, 

als der er sich selbst bezeichnet, an das gesamte dänische Volk, „weil die Dänen die ersten 

waren, die die Fesseln dieses unglücklichen Volkes zerbrachen.“873 Diese Würdigung gibt 

hinsichtlich ihrer zeitlichen Einordnung einige Rätsel auf. Klar ist, dass sie sich auf das 

dänische Sklavenhandelsverbot bezieht. Dieses Gesetz trat allerdings erst 1803 in Kraft, 

während die Widmung vom 3. Juli 1795 stammt. Entweder, Kotzebue würdigt hier 

lediglich die vorbereitenden abolitionistischen Maßnahmen der Dänen, deren Ergebnis er 
 

872 Dass Kotzebue hier nun trotz seines historiographischen Anspruches nicht die Quellen dieser 
Schilderungen nennt, ist nicht unbedingt als Schlampigkeit von seiner Seite misszuverstehen; derartige 
Berichte kursierten im ausgehenden 18. Jahrhundert in zahlreichen Reiseberichten, historischen und 
völkerkundlichen Werken, wurden wieder und wieder abgeschrieben, leicht verändert und unter Rekurs auf 
wechselnde Autoritäten neu erzählt. Ihre Frequenz war so hoch, dass sie offensichtlich schon zum 
Allgemeinwissen gehörten und man ihre Glaubwürdigkeit gar nicht mehr zu hinterfragen versuchte. 
873 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 137. 



  269
  
   

                                                

bereits vorwegnimmt, oder der Brief wurde in den späteren Auflagen nachträglich 

eingefügt und vordatiert.  

Wie es auch sei, so zeigt er damit auf jeden Fall nochmals seine Sympathie für die 

Abolition und seinen politischen Anspruch. Anders als bei Reitzenstein bestätigt die 

Rezeptionsgeschichte seiner Negersklaven diesen Anspruch: In Polen las man sein Stück 

übertragen auf die eigene Situation und als Manifest gegen die Unterdrückung des 

polnischen Volkes, in England hatte es aufgrund seiner abolitionistischen Thematik großen 

Erfolg.874

 

Neben außertextlichen Anmerkungen werden auch in den Stücken auf verschiedene Weise 

Bezüge zu den zeitgenössischen Ereignissen und Diskussionen hergestellt. So führen die 

Figuren in den meisten Plantagen- und Revolutionsstücken und auch in Rathlefs Mohrin zu 

Hamburg offene Auseinandersetzungen über Recht bzw. Unrecht der Sklaverei. Über die 

Einarbeitung in die Figurenrede und über die enge Verzahnung dieser Streitgespräche mit 

anderen dramatischen Konflikten werden die Argumente der aktuellen Sklavereidebatte in 

die dramatischen Texte integriert; dabei findet allein schon durch eine unterschiedliche 

Differenzierung, quantitative Gewichtung und Verteilung auf sympathisch bzw. 

antipathisch angelegte Rollencharaktere in allen Stücken eine deutliche Parteinahme zu 

Gunsten der abolitionistischen Positionen statt. Wie in den Reden und Streitschriften, die 

im Kontext der Sklavereidebatte zur selben Zeit entstanden, wird auch in den Stücken auf 

ganz unterschiedlichen Ebenen argumentiert. Eine Analyse der dramatischen 

Auseinandersetzungen zeigt, dass viele der Autoren über den aktuellen Stand der 

öffentlichen Diskussion außerordentlich gut informiert waren:  

Der erste von ihnen, Ernst Lorenz Michael Rathlef, greift in mehreren Punkten dem Stand 

der deutschen Abolitionsdebatte, wie sie in den Gelehrten- und Wissenschaftskreisen 

geführt wurde, sogar vor. 1776, als er seine Mohrin zu Hamburg schrieb, hatte das 

Interesse an der Sklavereidebatte in Deutschland größere Bevölkerungskreise noch nicht 

erfasst. Erst einige Jahre später sollten die deutschen Zeitschriften regelmäßig kontroverse 

Beiträge und Nachrichten aus Großbritannien und Westindien enthalten. Bei Rathlef 

dagegen gibt es ganze Szenen, in denen die Sklavereiproblematik ausführlich und unter 

Einbezug verschiedener Argumentationsebenen, die sich so auch in der britischen Debatte 

wiederfinden lassen, besprochen wird.  

 
874 Vergl. Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne, S. 264. 



  270
  
   

                                                

Besonders aussagekräftig ist hier ein Streitgespräch zwischen Gorden, dem weißen 

Liebhaber der schwarzen Cadige, und dem Gastwirt van der Twylen. Dessen Tochter 

Amanda hat sich gerade aus unerwiderter Liebe zu dem Sklaven Zaduc das Leben 

genommen, der unglückliche Vater will den Schwarzen daher verklagen. Gorden nimmt 

dies zum Anlass, van der Twylen mit subtilen Nachfragen den juristisch wie theologisch-

ethisch paradoxen Status zu verdeutlichen, den der „Negersklave“ im europäischen 

Allgemeinverständnis innehat. 

Wie gerade im Gedankengut der britischen Abolitionisten finden sich hier bei Rathlef und 

dann auch in den folgenden Sklavenstücken in enger Verbindung religiöse Elemente in 

Form einer dem Quäkertum verwandten Ethik und rational-säkularer Aufklärergeist, der 

sich in naturrechtlich-juristischen Argumentationen niederschlägt: Die 

Grundsatzdiskussion zwischen van de Twylen und Gorden erinnert in einigen Punkten 

stark an die Strategie, mit der Granville Sharp (selbst einer der wenigen Nicht-Quäker) den 

Somerset-Case gewann und das Ende der Sklaverei auf britischem Boden erreichte. Wie 

bei Sharp dreht sich auch Gordens Argumentation um den unvereinbaren 

Interessensgegensatz zwischen den Besitzrechten des Sklavenhalters auf der einen und den 

unveräußerlichen Freiheitsrechten eines Menschen auf der anderen Seite:875 Wenn die 

Schwarzen als Menschen akzeptiert sind, müssen sie vor dem Gesetz auch als solche 

behandelt werden, bei Überschreitung allgemeiner Regeln mit den gleichen Sanktionen zu 

rechnen haben, vor allem aber auch die gleichen Rechte und Freiheiten genießen, wie die 

weißen Staatsbürger. Das ist, wie Gorden beweist, im Moment in Deutschland aber nicht 

der Fall. Als „Besitz“ eines Anderen gilt der Sklave juristisch nicht als mehr als „ein 

lebloses Ding, ein unvernünftiges Thier“876. Das gedankliche Erbe Locke’- und 

Montesquieu’scher Naturrechtsüberlegungen ist in dem folgenden Wortwechsel 

unverkennbar:  
Gorden: Freylich; aber einen Sklaven kann man eben so wenig vor Gericht fordern, als diesen 

Tisch, oder als Ihre Katze. [...] Er ist gar keine Person. 

V.d. Twylen: Gar keine Person? Bey Gott! Er ist doch ein Mensch. 

Gorden: Der Gestalt nach, sonst sind ihm alle Rechte des Menschen vor dem Gesetze 

genommen worden. 

V.d. Twylen: Das ist ein sonderbares Gesetz, Herr Gorden, ein grausames Gesetz.877

 
875 Zu der komplizierten juristischen Debatte über die Sklaven-Fälle in Großbritannien vergl. Davis, Slavery 
in the Age of Revolution, S. 469ff. 
876 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 87.  
877 Ebd. 



  271
  
   

                                                

Van de Twylen beteuert hier nicht nur wie selbstverständlich, dass die Schwarzen 

Menschen seien. Er akzeptiert ihre menschliche Existenz, mit der sie in der Natur den 

weißen Menschen gleich sind, ganz automatisch als Grundlage für die logische Forderung, 

sie auch vor dem Gesetz gleichzustellen. Auch monogenistische Begründungsmodelle für 

eine Gleichheit der Schwarzen klingen in van de Twylens Rede an: „Ich bin Holländer, 

aber ich habe desfalls keinen Hass gegen die Mohren. Herr Gorden, wir sind doch alle 

gebürtig von Gottes Erdboden.“878 Mit der naturrechtlichen und der theologischen 

Ebenbürtigkeit der Schwarzen hat Rathlef hier die zwei wichtigsten Hauptthesen, die für 

die Abolition ins Feld geführt wurden, zusammengefasst; indem er sie gerade van de 

Twylen in den Mund legt, der selbst seinen geringen Bildungsgrad betont, bricht er sie 

zudem auf eine ganz einfache Ebene herunter, die ihre Evidenz und Allgemeingültigkeit 

unterstreichen soll. Twylens entsetzter Ausruf, „Blitz und Hagel! Und wir sind 

Christen?“879, bezeugt in Analogie zu dem bereits zitierten, ironischen Kommentar 

Montesquieus außerdem, wie Sklaverei bei einem menschlichen Schwarzenbild 

automatisch Zweifel an der moralischen Integrität der eigenen Gesellschaft in Gang setzt. 

Zum Vergleich Montesquieu: „Il est impossible que nous supposions que ces gens-là soint 

hommes, parce que si nous les supposions des hommes, on commencerait à croire que nous 

ne sommes pas nous-mêmes chrétiens.”880

Liest sich das Gespräch Gordens mit dem Wirt als eine frühe Reflexion auf die aus 

England und Frankreich importierten, abolitionistischen Ideen, so schließen sich in seiner 

Auseinandersetzung mit Osorio bereits Argumentationsweisen an, die in der deutschen 

Debatte erst zwanzig Jahre später, etwa in Herders Beiträgen zur Sklaverei, wieder 

auftauchen sollten: Osorio, der skrupellose, profitorientierte Kapitän und Sklavenhändler, 

bemüht zu seiner eigenen Rechtfertigung negative dämonisierende Schwarzenbilder, die 

bereits lange vor Einsetzen der Abolitionsdebatte in Europa kursierten, von den 

Sklavereibefürwortern jedoch noch im 18. Jahrhundert wiederbelebt wurden:881 „Nun, 

 
878 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 89. 
879 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 88. 
880 Montesquieu, Charles: De l’esprit des lois. Hrsg. von A. Fouillée. Paris: Ch. Delagrave 1868, S. 227. 
Eine solche Montesquieu`sche Umkehrmotivik dient den Autoren vieler Sklavenstücke als wirkungsvolles 
rhetorisches Mittel. An anderer Stelle bemerkt die schwarze Cadige bei Rathlef über die weiße Emilie: „Eine 
Seele, wie sie unsere Affen haben.“ (Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 55) Und Steinsberg lässt Sulima 
von „grausamen Christen“ und „bösen Weißen“ sprechen. (Vergl. Steinsberg, Die Negersklaven, S. 7/9) 
881 Auch in den Dialogen weiterer Sklavenstücke, die die Sklavereithematik weniger differenziert behandeln, 
ist das alte Bild des Schwarzen als Teufel ein wiederkehrendes Motiv. Es dient dabei häufig dazu, die weißen 
Figuren, von denen diese Äußerungen stammen, als irrational, unaufgeklärt, dumm und unsympathisch zu 
charakterisieren. Vergl. etwa folgende Passage, die Soden dem Kammerdiener Rouccouli in französisiertem 
Deutsch in den Mund legt: „Ein schwarze Teuf! [...] Er ist verliebt in eine schwarze Negerfisionomie, die is 
sein Sklavinn.“ (Soden, Die Negerinn, S. 331)  



  272
  
   

                                                                                                                                                   

freylich, Indessen, Herr Patron, das Volk ist schwarz und das ist doch die Farbe des 

Teufels.“882 Dem hält Gorden entgegen: „Schwarz oder weiß. Wer hat den Teufel gesehn? 

Wie wenn die Mohren in Ansehung unser eben so unbillig dächten, indem sie den Teufel 

weiß malen.“883 Wie erst später in Herders Briefen dient die Umkehr des Teufelsmotivs 

Rathlef hier in doppelter Funktion: Er deutet darüber nicht nur die Möglichkeit einer 

kulturell bedingten Relativität ästhetischen Empfindens an, sondern nutzt sie auch, um 

Kritik an der europäischen Expansionspolitik zu üben.884 Doch Osorio bedient sich auch 

„moderner“ Theorien und verwendet diese als Pro-Sklaverei-Argumente. Wenn er sich fast 

entschuldigend erklärt „[...] das Volk ist schlimm genug; wir haben uns in den heißen 

Ländern vor den Mohren woll zu hüten. Ihr Blut, an der Sonne gekocht, machet sie 

entweder recht gut, oder recht bös,“885 dann beruft er sich auf klimatheoretische Thesen, 

wie sie in der zweiten Jahrhunderthälfte in zahlreichen naturwissenschaftlichen Schriften 

kursierten und noch einige Jahre später eher von Sklaverei-Gegnern wie Blumenbach und 

Herder angeführt wurden, um ihre Positionen zu stützen.886  

Auch der Vorbildcharakter des leidenden und dennoch „edlen Sklaven“ aus Herders 

Negeridyllen887, der sich nicht von der Sklavengesellschaft korrumpieren lässt und sogar 

seinen weißen Peinigern gegenüber noch großmütig handelt, wird bei Rathlef mit der 

Geschichte Zaducs, der selbst als Sklave auf Osorios Schiff gegen eine Meuterei der 

übrigen Gefangenen kämpfte, bereits vorweggenommen:  

 
In eine ähnliche Richtung gehen bei Ziegler die Beschimpfungen, mit denen Tante Lucie gegen die schwarze 
Verlobte ihres Neffen hetzt: „Ich klage sie der Zauberey an – Sie muss verbrannt werden, wenn noch 
Gerechtigkeit im Lande ist. Ich schreye durch alle Straßen: Lord Fleetwells Sohn ist verhext! Er hat eine 
Zauberinn bey sich, die hat ihm einen teuflischen Liebestrank beygebracht. Lauft zum Friedensrichter, sonst 
verhext sie uns alle.“ (Ziegler, Die Mohrin, S. 91) 
882 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 97. 
883 Ebd. 
884 Vergl. dazu folgende Passage in Herders Briefe zur Beförderung der Humanität: „Was sind die auf 
einander wirkende Menschenvölker einander? Der Neger mahlt den Teufel weiß; [...] ‚Warum gießest du mir 
Wasser auf den Kopf?’ sagte jener sterbende Sklave zum Missionar. – ‚Dass du in den Himmel kommest.’ – 
‚Ich mag in keinen Himmel, wo Weiße sind,’ sprach er, kehrte das Gesicht ab und starb. Traurige Geschichte 
der Menschheit!“ (Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 247). 
885 Ebd. 
886 Blumenbach: „Und als man dann den Ursachen nachspürte, welche diese Veränderungen hervorgebracht 
hatten, und sie in Klima, Nahrungsmitteln und andern ähnlichen Dingen fand, - dabey aber, durch eine 
natürliche Verbindung der Ideen, auch immer mehr einsehen lernte, welchen mächtigen Einfluss dieses 
hinweiderum auf den Geist, dessen mehrere oder geringere Ausbildung, und dann selbst mittelbar auf 
Moralität und Religion habe, fieng man nach gerade an, zu fühlen, dass man sich selbst verächtlich [...] 
mache, wenn man fortführe, Menschen etwas zuzurechnen, was wir bey einer nur etwas anders modifizirten 
Lebensweise, und unter einem andern Himmelsstriche ebenfalls thun würden – oder in ihrer äußern Bildung 
von uns abweichende Brüder als Lastthiere zu betrachten, da es wiederum nur auf einige zufällige Umstände 
ankommt, um vielleicht unsere Urenkel schon mit derselben Bildung zu sehen.“ (Blumenbach, Über die 
natürlichen Verschiedenheiten im Menschengeschlechte, S. vii). 
887 Vergl. Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, S. 248-259. 



  273
  
   

                                                

Gorden: Das ist eine That, die mit allen Dukaten in der Welt nicht bezahlt werden kann. [...] 

Und man gehet nicht besser mit einer Nation um, unter welcher es so edle Geschöpfe geben 

kann?888

Viele Gedanken, die Rathlef schon 1776 formulierte, tauchen auch später in weiteren 

Dramen, in denen Figuren sich offen und kontrovers über die Sklaverei auseinandersetzen, 

wieder auf. Sie werden variiert und zunehmend differenziert dargestellt. Wichtig bleibt die 

Überzeugung vom „Menschsein“ und einer grundsätzlichen Ebenbürtigkeit der Schwarzen 

als Voraussetzung für alle weiteren Überlegungen und Forderungen. Kotzebue macht dies 

in seinen Negersklaven sogar zur „Gretchenfrage“ Williams, des abolitionistisch gesinnten 

Gasts, an den Plantagenbesitzer John: „Sage mir Bruder, hältst du deine Sklaven für 

Menschen?“889

Die Argumente, mit denen die Befürworter der Sklavenbefreiung unter den Figuren diese 

Frage bejahen, umfassen wie in der Sklavereidebatte unterschiedliche Ebenen und 

beziehen politische, wirtschaftliche, religiöse, juristische und ethische Gesichtspunkte in 

die Überlegungen mit ein: 

So formulieren viele Stücke die Überzeugung, jede Form von Versklavung und besonders 

die extreme Variante in den Plantagengesellschaften widerspreche grundsätzlich einem 

gesellschafts-, kultur- und zeitenübergreifenden allgemeinen Regelwerk, das zu empfinden 

jeder Mensch von „Natur“ aus in der Lage ist. Dahinter steht wie schon bei Rathlef die 

Idee eines beständigen natürlichen Rechts, eines sogenannten „Naturrechts“, das außerhalb 

und unabhängig von der jeweiligen positiven Rechtssprechung und Herrschaftspraxis 

existiert. Etwa, wenn bei Reitzenstein Donald hofft, „dass er [Osdal] endlich den Rechten 

der Natur, vor einem mörderischen Handelsgeiste, den Preis zuerkennt.“890 Oder, wenn 

Ada sich bei Kotzebue wünscht, die Natur möge „wieder in ihre Rechte treten“.891  

Ebenso einzuordnen ist bei Grubenfels der Wunsch Lord Stuffords, des Besuchers und 

eigentlichen, inkognito reisenden Besitzers der Plantage, auf die „Stimme der Natur“ zu 

hören, die der „Bösewicht“ und Plantagenaufseher Sir Barington vernehmen soll.892 In 

einem Gespräch der beiden Antagonisten versucht Stufford Barington dazu zu bewegen, 

Gnade gegen das Mädchen Zuli walten zu lassen und die gegen sie wegen Mundraubs 

ausgesprochene Todesstrafe auszusetzen:  
Barington: Ich werde sie lebendig eingraben lassen.  

 
888 Rathlef, Die Mohrinn zu Hamburg, S. 96. 
889 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 33. 
890 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 75. 
891 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 52.  
892 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 175. 



  274
  
   

                                                

Lord: Mit welchem Recht? 

Barington: Sonderbar! Mit dem Recht meines Amts. 

Lord: Das werden sie nicht! Das sollen sie nicht! 

B.: Und warum nicht, wenn ich fragen darf? Sie kommen doch nicht mir Gesetze 

vorzuschreiben? 

L.: Sie an Menschlichkeit zu erinnern kam ich, ihnen zu sagen, daß nichts in der Welt solche 

gesetzwidrige Grausamkeiten rechtfertigen kann.893

Während Barington sein Verhalten also mit den herrschenden Gesetzen und 

Machtstrukturen der Plantage verteidigt, beruft Stufford sich auf übergeordnete Werte und 

Gesetze. Auch hier wird gegen den Machtmissbrauch der Plantagenvorsteher und die 

Misshandlung der Sklaven mit naturrechtlichen Argumenten vorgegangen. 

Eine interessante Passage findet sich wiederum bei Kotzebue. Auf den Einwand Johns, des 

sadistischen Plantagenbesitzers, „Aber wenn nun der Neger sich selbst verkaufte? Er ist 

Herr seines Lebens, warum nicht auch seiner Freyheit? Er selbst bestimmt den Preis,“ gibt 

sein Bruder William die kategorische Antwort: „Die Freyheit des Menschen hat keinen 

Preis.“894 Die Parallelen zu Sharps Verteidigungslinie im Fall Somerset und zum 

Locke’schen Freiheitskonzept, an dem Sharp sich orientierte, sind unübersehbar: Die 

Unveräußerlichkeit der Freiheit des Menschen stand im Zentrum seiner Argumentation. 

Während bei jedem anderem Warentransfer der Verkäufer ein Equivalent des veräußerten 

Warenwerts erhält, ist ein solcher Austausch beim Selbstverkauf eines Menschen nicht 

gegeben: „The buyer gives nothing, and the seller receives nothing.“895 Anders, in Davis’ 

Worten ausgedrückt: „Phrased positively, and closer to the famous position of Locke, 

liverty is a priceless and inalienable possession, essential to self-preservation.“896

Hoch im Kurs stehen neben den juristischen Positionen in den Stücken die Versuche, 

theologisch eine Ebenbürtigkeit von Menschen unterschiedlicher Hautfarben herzuleiten, 

und religiöse moralische Appelle, dieser durch Abschaffung der Sklaverei Rechnung zu 

tragen. Meist sind beide Argumentationsebenen eng miteinander verbunden. Sklaverei 

wird nicht nur als Verletzung „natürlichen“ und menschlichen, sondern vor allem auch als 

Verstoß gegen göttliches Recht gewertet.  

So finden sich in vielen Stücken Argumente, die offensichtlich der Mono- bzw. 

Polygenismusdebatte des 18. Jahrhunderts entliehen sind: Mit einem gemeinsamen 

Ursprung aller Menschen aus einem ersten, gottgeschaffenen Menschenpaar argumentierte 

 
893 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 178. 
894 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 35. 
895 Sharp, Granville: The Somerset Transcript. Zitiert bei Davis, Slavery in the Age of Revolution, S. 489. 
896 Davis, Slavery in the Age of Revolution, S. 489. 



  275
  
   

                                                

man nicht nur für eine Gleichheit von Schwarzen und Weißen, sondern auch für die 

moralische Notwendigkeit, das Gebot des „mitmenschlichen“ Handelns auf alle Menschen 

auszudehnen. Folgender Ausruf des schwarzen Protagonisten zu einem weißen Pflanzer in 

Nesselrode zu Hugenpotts Zamor und Zoraide etwa stellt sich schnell als nur leicht 

verfremdete Monogenismus-These heraus: „Du und ich wir sind alle Brüder! Orissa ist 

unser aller Vater! Wir sind alle von einer Herkunft und wenn wir todt sind, denn sind wir 

gewesen, unsre Knochen sind alle von einer Farbe, sie unterscheiden keinen Stand 

mehr.“897

Doch die Bezüge zur Abolitionsdebatte und der Rolle der christlichen Kirchen und 

Glaubensgemeinschaften gehen in vielen Sklavenstücken noch wesentlich weiter und 

offenbaren auch hier ein überraschendes Informations- und Reflektionsniveau: Wie in 

Kapitel I.1 bereits angedeutet wurde, zeigten sich gerade die christlichen 

Reformbewegungen, aufklärerisches Vernunftchristentum und vor allem die evangelikalen 

Freikirchen als Vorreiter der Bewegung. Die Staatskirchen (im vorrevolutionären 

Frankreich die katholische, in Großbritannien die anglikanische Kirche) verhielten sich in 

der Sklavenfrage zögernder und konservativer, bis hin zu einer klaren Parteinahme für die 

Seite der Sklavereibefürworter. Zwar gab es auch hier durchaus Ausnahmen: Granville 

Sharp etwa war Anglikaner; der engagierte französische Abolitionist Abbé Grégoire war 

katholischer Priester. Diese Einzelfälle wirkten sich aber nicht auf die offizielle politische 

Linie der kirchlichen Institutionen aus, denen sie angehörten. Grégoire wurde noch 1831 

vom Pariser Erzbischof das katholische Begräbnis verweigert898 – acht Jahre, bevor der 

Heilige Stuhl sich erstmalig offiziell gegen die Sklaverei aussprach.899 Und Sharp führte 

lange erbitterte Briefwechsel mit dem Bischof von Llandlaff und anderen anglikanischen 

Sklaverebefürwortern.900  

Ein möglicher Grund für diese Haltung mag die eigene politische, wirtschaftliche wie 

ideologische Beteiligung der großen Kirchen am kolonialen Projekt gewesen sein. Zudem 

gab es eine jahrhundertealte Tradition der Bibelauslegung, die in der Heiligen Schrift 

Belege dafür fand, die Sklaverei stünde mit göttlichem Recht in Einklang. Auf die 

Umdeutung der Noachidengeschichte zum Mythos einer Verfluchung aller Schwarzen, auf 

die gerne von Sklavereiverfechtern verwiesen wurde, ist an anderer Stelle bereits 
 

897 Nesselrode zu Hugenpott, Zamor und Zoraide, S. 57. 
898 Vergl. Hofer, Hermann: „Befreien französische Autoren des 18. Jahrhunderts die schwarzen Rebellen und 
die Sklaven aus ihren Ketten? Oder Versuch darüber, wie man den Guten Wilden zur Strecke bringt.“ In: Die 
andere Welt. Studien zum Exotismus. Hrsg. von Thomas Koebner u. Gerhard Pickerodt. Frankfurt am Main: 
Athenäum Verlag 1987, S. 160. 
899 Vergl. Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 46. 
900 Vergl. Davis, Slavery at the Age of Revolution, S. 533. 



  276
  
   

                                                

eingegangen worden. Aber auch andere Passagen des alten Testaments wurden zur 

Rechtfertigung angeführt, u.a. einige Verse aus dem Dritten Buch Mose, wo Gott Mose die 

Versklavung seiner israelitischen Landsleute zwar verbietet, die Gefangen- und 

Inbesitznahme anderer Völker aber erlaubt.901 Die theologische Debatte über diese Verse 

und vergleichbare biblische Textstellen ist schon durch ihre enge Verzahnung mit den im 

18. Jahrhundert beginnenden Auseinandersetzungen über eine kritische Bibellektüre zu 

komplex, um hier kurz wiedergegeben zu werden.902

Interessant ist aber, dass diese durchaus politische Auseinandersetzung zwischen Hoch- 

und Freikirchen, zwischen schrift- und gefühlsbetonter Theologie und unterschiedlichen 

Auffassungen der Schriftauslegung in Anklängen auch in einigen der Stücke reflektiert ist. 

Anstatt die Abolitionisten als Vertreter christlicher Moral und ihre Gegner als Fraktion der 

Ungläubigen oder Gottesleugner darzustellen, zeigen sie, wie beide Seiten sich auf 

biblische Stellen und christliche Glaubensgrundsätze berufen und sich in Übereinstimmung 

mit dem Willen Gottes wähnen: 

In Grubenfels’ Negersklaven etwa präsentiert auch der negative Antagonist, Sir Barington, 

sich als guter Christ und glaubt sich mit seinem Verhalten auf der richtigen Seite: 
Menschen, die keinen Gott glauben; die von keinem menschlichen Gesetz abhängen; sich 

keiner sittlichen Gerechtigkeit unterwerfen wollen; die nur Stockstreiche zur Arbeit treiben, 

und Todesstrafen von Verbrechen abhalten; wer solches Gesindel vertheidigen, in Schutz 

nehmen kann, ist selbst nicht viel werth.903 [...]  

Derjenige, der gebildete Menschen quält, mag es vor Gott verantworten! An dem Tod sittlicher 

Menschen hat Gott kein Wohlgefallen, weil sie ihn anbeten; aber freundlich lächelt er dem 

Mörder zu, der das Messer auf diese Viehmenschen zückt, der erfinderisch in Martern ist, diese 

heidnische Brut zu vertilgen. 904

Das Heidentum der Afrikaner erlaubt Barington also, sie vom Gebot der 

Mitmenschlichkeit auszuschließen. Die entgegen gesetzte Position wird von dem Lord 

vertreten, dessen Vorstellung von Christ-Sein dem Baringotns diametral entgegengesetzt 

ist: Ein Christ ist für ihn vor allem ein „guter Mensch“, der alle Menschen als seine Brüder 

 
901 „Willst du aber Sklaven und Sklavinnen haben, so sollst du sie kaufen von den Völkern, die um euch her 
sind, und auch von den Beisassen, die als Fremdlinge unter euch wohnen, und von ihren Nachkommen, die 
sie bei euch in eurem Lande zeugen. Die mögt ihr zu eigen haben und sollt sie vererben euren Kindern zum 
Eigentum für immer; die sollt ihr Sklaven sein lassen. Aber von euren Brüdern, den Israeliten, soll keiner 
über den andern herrschen mit Härte.“ (3. Mose 25, 44-46). 
902 Eine ausführliche, sehr aufschlussreiche Analyse findet sich bei Davis. Vergl. Davis, Slavery at the Age of 
Revolution, S. 523ff. 
903 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 190. 
904 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 205. 



  277
  
   

                                                

vor Gott anerkennt und ihnen gegenüber „menschlich handelt.“905 Sein Diener John folgt 

diesem Vorbild auf seine Weise: 
Du mein lieber Gott! Sind denn die Negern auch Menschen? Der Herr Pastor sagte immer, sie 

wären keine Christen; und so sind sie auch keine Menschen. Ja, ja! So sagte der Herr Pastor; 

aber ich denke mein Herr ist doch klüger als der Pastor, und so will ich lieber meinem Herrn 

glauben, und die Neger wie die Christen lieben.906

John distanziert sich hier bewusst von der offiziellen Linie der Kirche, die das Christ- und 

Mensch-Sein der Schwarzen anzweifelt. Die unintellektuelle Einfachheit des Dieners, der 

sein natürliches menschliches Empfinden über die von der Kanzel gepredigten Lehren 

stellt, kann als Verweis auf die Auffassungen der pietistischen Freikirchen gedeutet 

werden, die im 17. und 18. Jahrhundert im Gegensatz zur kirchlichen Orthodoxie den 

individuellen Glaubensakt aufwerteten.  

Noch differenzierter sind die theologischen Auseinandersetzungen in Kotzebues und in 

Reitzensteins Negersklaven gestaltet. Bei Kotzebue ist der wohl nicht ganz zufällig an 

biblische Motive erinnernde Bruderzwist zwischen William und John vor allem auch ein 

Konflikt um den richtigen Glauben. So ist John Anhänger einer weiteren bereits 

erwähnten, pseudo-theologischen Überzeugung, die eng mit dem Noachidenmythos 

verwandt ist. Er behauptet, die Schwarzen würden mit ihrem Sklavendasein als Nachfahren 

Kains für dessen Sünde zu büßen haben: „Sie stammen von Kain ab, sie sind schwarz, weil 

ihr Stammvater der erste Brudermörder war.“907 Zu diesen Thesen, die weit vor dem 18. 

Jahrhundert entstanden sind, kommen in Johns Rechtfertigungsversuchen vor allem 

Äußerungen, die allesamt unter dem Oberbegriff der „positive-good“-Argumentation 

zusammengefasst werden können und als solche charakteristisch für die Apologetik der 

Sklavenbesitzer in Westindien und den amerikanischen Südstaaten waren: Die Sklaverei 

verteidigt er als eine Institution, die nicht nur afrikanische Kriegsgefangene vor ihren 

afrikanischen Feinden rette, sondern zudem die verlorenen, heidnischen Seelen der 

Afrikaner dem christlichen Glauben zuführe.908  

William hält Johns Argumentation seinen eigenen Glauben an eine Gleichheit aller 

Menschen vor Gott entgegen. Auf die Behauptung einer gottgewollten Hierarchie 

entgegnet er, Ungleichheit sei nicht im Sinne der Schöpfung, sondern immer 

Menschenwerk und Menschenschuld: „Sie sind dumm, weil Sklaverey jede Kraft der Seele 

zermalmt; [...] sie erkennen die Ueberlegenheit unseres Geistes, weil wir sie in ewiger 

 
905 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 205. 
906 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 159. 
907 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 34f.  
908 Vergl. Kotzebue, Die Negersklaven, S. 35ff.  



  278
  
   

                                                

Unwissenheit erhalten.“909 Für ihn ist Gott die einzige Instanz, die Ansprüche über das 

Leben eines Menschen erheben kann. „Er gehöret seinem ersten Herrn, Gott! Der ihn frey 

ließ.“910 Die Sklaverei ist damit in Williams Augen nicht nur ein Verbrechen an der 

Menschheit, sondern ebenso ein Vergehen an Gott.  

Während in Williams Stellungnahmen also Anklänge an eine Erweckungstheologie bereits 

leise zu vernehmen sind, lässt sich bei Reitzenstein sogar vermuten, dass die Rolle Donalds 

konkret als Quäker konzipiert ist: Christentum definiert er ganz über die innere Einstellung 

eines Menschen, über seinen Glauben und den mitmenschlichen, gemeinnützigen Dienst an 

Anderen; kirchliche Sakramente und prunkvolle Bauten tut er dagegen als überflüssige 

Äußerlichkeiten ab: 
Donald: O ihr [Bartly, Offiziere] Elenden! Ihr bösen entsetzlichen Menschen! Nicht genug, 

dass ihr eure Brüder lästert, wollet ihr auch eine Religion noch lästern, welche Liebe und 

Duldung lehrt und, und nie in eurem harten Herzen wohnte. [...] Diese Heyden [die 

Schwarzen] haben keine Tempel und keine Priester, aber dem, der die Tiefen der Seele 

ergründet, sind sie sicher theurer, als ihr, die ihr wähnet Christen zu seyn. O! glaubet nicht, 

dem Ewigen durch eure Altäre zu gefallen, wenn ihr ihm nicht durch eure Herzen gefallet!911  

Den Grundsätzen der Society of Friends entspricht es auch, dass Donald den Eid als 

Gotteslästerung ablehnt.912 Ebenso steht es, zumindest zu Beginn des Stücks um 

Gewaltanwendung und „das Recht des Stärkeren“913. Eine solche Deutung muss nicht 

Donalds wachsendem Radikalismus widersprechen, der schließlich auch vor gewalttätigen 

Methoden keinen Halt mehr macht. Vielmehr wäre vor einem solchen Hintergrund 

Donalds Ende nicht nur als persönliches und politisches Scheitern, sondern zudem noch als 

tragisches religiöses Versagen und als Verlust von Glauben und Glaubensgemeinschaft zu 

verstehen.  

Nach der dramatischen Umsetzung juristischer und religiöser Ansätze soll an dieser Stelle 

eine weitere und letzte Diskussionsebene betrachtet werden: Der Bereich der 

Empfindungen, der ebenfalls in vielen Dialogen den abolitionistischen Figuren als 

Begründungsinstanz dient. Vor allem die Weißen, die auf den Plantagen um mehr Rechte 

und bessere Lebensbedingungen für Sklaven kämpfen, präsentieren sich selbst als „Männer 

von Gefühl“. 

 
909 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 34.  
910 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 35.  
911 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 131f.  
912 „Schwöret itzt mir feyerlich ... (hält plötzlich inne) schwören? – Nein ihr sollet nicht schwören; ihr sollet 
euch keiner europäischen Erfindung bedienen, welche europäische Arglist und Verrätherei nothwendig 
machten.“ (Donald in Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 100) 
913 Reitzenstein, Die Negersklaven, S. 125.  



  279
  
   

                                                

Besonders deutlich wird dies in Dalbergs (bzw. Eisenthals) Oronooko-Stück. Eine der 

zahlreichen Veränderungen, die die deutsche Bearbeitung an der Vorlage Southernes 

vornimmt, betrifft die Figur Blandforts. So ist Blandfort bei Dalberg / Eisenthal, anders als 

in den englischsprachigen Texten, selbst Engländer und befindet sich erst seit einigen 

Jahren auf der Insel in den Diensten des Gouverneurs. Dadurch erhält nicht nur seine 

Liebesgeschichte zu Charlotte eine Vorgeschichte, die sie bei Southerne nicht hat (da 

lernen die beiden sich erst im Stück kennen und lieben). Blandfort ist auf diese Weise der 

unbescholtene, moralisch integre Außenseiter, der er bei Southerne so gar nicht sein 

könnte. Entsprechend heftig sind noch seine emotionalen Reaktionen gegenüber dem 

Unrecht und Leid, dem er in der Behandlung der Sklaven täglich begegnet, entsprechend 

hoch seine Ideale: „Oronooko! Dein Schicksal geht mir zu Herzen gern will ich es 

erleichtern. Nehmt ihm die Ketten ab! [...] Sey versichert, ich werde dich als Mensch 

behandeln.“914  

Mit seiner Anteilnahme und dem Respekt, den Blandfort hier zeigt, gewinnt er Oronookos 

Freundschaft. Und nicht nur das – auch für die Liebe zu Charlotte spielt das Mitleid mit 

den Sklaven eine elementare Rolle: Bereits am Anfang des Stücks, als Charlotte noch als 

Mann verkleidet ist und sich noch nicht als Blandforts vermisste Verlobte zu erkennen 

gegeben hat, entdeckt dieser seine Sympathie für den unbekannten Besucher. Warum? 

Weil dieser sich angesichts der vorbeiziehenden Sklaven von deren Schicksal gerührt 

zeigt: 
Charlotte: Sie, und ihre ganze Nachkommenschaft sind als Sklaven verkauft. O, mein Herz 

blutet bey diesem Anblick! 

[...] 

Blandfort O Freund, diese Thräne in deinem Auge entzückt mich!915

Auch Charlotte sieht sich durch Blandforts „mitleidiges Herz“916 in ihrer Liebe zu ihm 

wiederholt bestätigt: „Theurer Gemahl, um wie viel werther bist du mir durch diesen edlen 

Zug geworden!“917 Weniger die philosophisch-ethisch fundierte, als die tief emotionale 

Ablehnung der Sklaverei, das Mit-Fühlen mit dem Leid der Sklaven, wird hier von 

Dalberg und Eisenthal (und nicht von Southerne!) als Merkmal eingesetzt, an dem sowohl 

die Figuren im Stück als auch die Zuschauer einen guten, tugendhaften Menschen 

erkennen können. 

 
914 Eisenthal, Oronooko, S. 25. 
915 Eisenthal, Oronooko, S. 23. 
916 Eisenthal, Oronooko, S. 26. 
917 Eisenthal, Oronooko, S. 88. 



  280
  
   

                                                

Bei Kotzebue ist die Rolle des guten weißen Plantagenbesuchers, Williams, von Anfang an 

als Vermittler- und Identifikationsfigur aufgebaut, deren mitfühlende Sicht auf die 

Ereignisse auf der Plantage den Zuschauern als Perspektive angeboten wird. Williams 

Empfindungen, die Abscheu und die Traurigkeit, die er angesichts der Folter- und 

Leidensszenen fühlt, immer wieder beschreibt und demonstriert, nehmen den 

theologischen und naturrechtlichen Diskussionen des Stücks ihre Abstraktheit.918 Sie und 

nicht philosophische Überzeugungen sind Williams erste Motivationsquelle, als es darum 

geht, sich für die Sklaven einzusetzen. Gleichzeitig werden seine Tränen als Zeichen 

wahrer Anteilnahme auch von den anderen Figuren erkannt und gelobt: „Ihr weint, guter 

Herr? – Ach, das thut mir wohl – das habe ich lange nicht gesehn.“919  

Menschliche, von Profitsucht oder Abstumpfung ungetrübte Empfindung, ein Herz, das 

„laut widerspricht“920, wird in den Sklavenstücken als ebenso absolut und universal gültig 

verstanden, wie die juristischen und theologischen Instanzen, auf die man sich beruft: 

Naturrecht, Menschenrechte, göttliches Recht. Auch in diesen weniger elaborierten, 

sondern emotionaleren Passagen sind die Sklavenstücke der Philosophie der englischen 

Abolitionisten also sehr nah. Schließlich spielte in den abolitionistischen Beiträgen das 

Mitleids-Konzept der „compassion“ oder „pity for the miserable“ eine zentrale Rolle. 

Gerade die Vertreter der religiösen Gruppierungen betrachteten die Fähigkeit und 

Bereitschaft, mit seinen Mitmenschen mitzuleiden, ja als unerlässliche Voraussetzung für 

ein gottgefälliges Leben. 

Insgesamt bleibt also festzuhalten, dass die Sklavenstücke, die sich direkt der 

Sklavereiproblematik zuwenden und diese im Stück diskutieren, ein teilweise 

komprimiertes und vereinfachtes, an anderen Stellen aber erstaunlich vollständiges und 

differenziertes Bild der Pro- und Contra-Sklaverei-Rhetorik des ausgehenden 18. 

Jahrhunderts bieten. Ein Großteil der relevanten Argumente wird in den Dramen 

aufgegriffen und präzise wiedergegeben. Die Autoren, allen voran Rathlef, Reitzenstein 

und Kotzebue, beweisen großes Interesse an der Thematik und zeigen sich über den 

aktuellen Stand der Debatte sehr gut informiert. 

Dabei fällt auf, dass gerade die grundsätzlichen Auseinandersetzungen in allen Stücken 

ausschließlich zwischen weißen Figuren ausgetragen werden. Die Schwarzen, deren 

Schicksal in diesen Diskussionen verhandelt wird, sind lediglich der Anlass und liefern mit 
 

918 Williams tiefe, emotionale Abscheu richtet sich gegen alles, was mit der Sklaverei in Verbindung steht 
und äußert sich in körperlichen Symptomen, wie Appetitlosigkeit und Schlafstörungen: „Ich finde keine 
Ruhe in deinen Betten.“ (Kotzebue, Die Negersklaven, S. 33)  
919 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 62. 
920 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 18.  



  281
  
   

                                                

ihren Erfahrungsberichten das Material, auf das sich die Weißen stützen. Der Gegensatz 

zwischen diesen Bevormundungen und den abolitionistischen Forderungen besteht 

allerdings nur scheinbar. Schließlich offenbarten schon die Forderungen der vor allem 

britischen Abolitionisten großes geschäftliches Interesse an der Kolonisation Afrikas, die 

schließlich zwangsläufig auf neue Formen der Abhängigkeit hinausläuft; viele wichtige 

Köpfe der Abolitionsbewegung waren zugleich äußert engagiert in der African 

Association, die die wirtschaftlichen und politischen Ziele einer geographischen 

Erschließung des Kontinents in ihrem Programm betonte. Vor diesem Hintergrund zeigen 

auch die Stücke nur einmal mehr und auf subtile Weise, wer das Schicksal der Schwarzen 

jetzt und auch in Zukunft bestimmt: Selbst wenn es um ihre Freiheit geht, sind und bleiben 

die Schwarzen und Afrikaner von den weißen Europäern abhängig.  

 

Die koloniale Attitüde, die auch aus deutschen Stellungnahmen des frühen 19. 

Jahrhunderts, etwa bei Zimmermann und Ehrmann, deutlich herauszuhören ist, deutet sich 

also auch in den Sklavenstücken an. Dies bestätigt sich auch auf der dramaturgischen 

Ebene der Texte. Denn neben den „handfesten“ dialogisch ausgeführten Argumenten für 

oder gegen die Sklaverei weisen auch die Figurendarstellungen und Handlungsführungen 

selbst aufschlussreiche Bezüge zur Abolitionsdebatte auf: In Kapitel III. 3. 3 ist bereits 

beschrieben worden, wie die egalitär angelegten Schwarzenbilder der Mohren- und 

Sklavenrollen selbst als pro-abolitionistische Argumente fungieren: Der Schwarze fühlt, 

denkt und handelt wie (und manchmal besser als) wir, und, so lässt sich ergänzen, verdient 

also gleiche Rechte. Es konnte aber auch gezeigt werden, wie diese dramaturgischen 

Gleichheitspostulate gleichzeitig immer wieder unterlaufen und gebrochen werden und 

schließlich in erneute Hierarchisierung und Ungleichheit abgleiten.  

Vor allem in der – freiwilligen! – Unterwerfung der Sklaven und schwarzen Begleiter 

unter die Figuren der guten, väterlichen Europäer kündigten sich auch in den 

Sklavenstücken neue Formen der Abhängigkeit und Bevormundung an, die von beiden 

Seiten gleichermaßen begrüßt und forciert werden. Rathlefs Gorden, Reitzensteins Georg, 

Dalbergs Blandfort, Grubenfels’ Lord Stufford, Hugenpotts Germin und allen voran 

Kotzebues William treten nicht nur für die Rechte der Schwarzen ein, sondern erheben sich 

trotz aller Bescheidenheit über die Schwarzen und provozieren dabei regelrecht deren 

freiwillige Unterordnung.921  

 
921 Ein solches Verhalten zeigt Zaduc gegenüber Osorio, wenn er für diesen gegen seine Schicksalsgenossen 
kämpft, genauso wie Zaide, die sich für Sternberg zurück in die Sklaverei begeben würde, Joni, die Georg 



  282
  
   

                                                                                                                                                   

Mit ihren guten Charaktereigenschaften legitimieren diese Weißenrollen die rassistischen 

Unterordnungsverhältnisse im Einzelfall und mildern damit das institutionelle Unrecht der 

Sklaverei ab.922 Auf diese Weise wird aus der Kontroverse um eine grundsätzliche 

Abschaffung von Sklaverei und Sklavenhandel ein Plädoyer für eine menschliche 

Behandlung der Sklaven, die die Sklaverei selbst in gewissen Grenzen durchaus zu 

rechtfertigen vermag.  

Neben den Figurenbeziehungen ist hinsichtlich der Abolitionsdebatte auch der Ausgang, 

den die Handlungen der Stücke nehmen, von besonderem Interesse. Sie können als 

Chiffren der für die Zukunft anvisierten (Macht-)Verhältnisse zwischen Europäern und 

Afrikanern bzw. deren westindischen Nachfahren gelesen werden. Alle Texte zeigen 

zumindest Sympathie für die Bemühungen der Abolitionisten, das Leid der Sklaven zu 

verringern.923 Keins der Stücke jedoch, auch das muss festgehalten werden, propagiert eine 

sofortige politische Machtübernahme der Schwarzen. Am radikalsten ist da noch Dalbergs 

bzw. Eisenthals Oroonoko; Blandfort und der Gouverneur beschließen hier zumindest auf 

letzten Wunsch Oroonokos hin, die Sklaverei auf der gesamten Insel abzuschaffen: „Laßt 

uns von diesem Augenblick an Sklaverei abschaffen – unserer Kolonie künftiges Wohl 

wollen wir in freier Handlung und Landskultur, nicht mehr im verruchten Handel freier 

Menschen suchen.“924 Die koloniale Herrschaft der Briten bleibt dadurch aber 

unangetastet.  

Die Visionen der anderen Stücke sind da zaghafter. Bei Kotzebue, Döhner und 

Reitzenstein hat sich am Ende, verglichen mit der Ausgangssituation, einfach gar nichts 

geändert – die alten sind auch die neuen Machthaber, die Sklaverei bleibt unangetastet. Der 

pessimistische Ausgang der beiden Revolutionsstücke Reitzensteins und Döhners 

suggeriert sogar, dass zu viel Freiheit und Entscheidungsgewalt dem Wohl der Schwarzen 

 
regelrecht anfleht seine Sklavin sein zu dürfen, Zameo, der sich William auf ewig als sein Sklave verpflichtet 
fühlt und genauso ergeht es Kotzebues Sklaven, wenn sie um William als ihren neuen Besitzer beten.  
922 Vergl. Gilman: „This loyality (to the institution of slavery) is not explained as the slave’s submissiveness 
to the system, since this would transgress against the philosophical thought of the day which condemned the 
enslavement of any man, esp. that of the Noble Savage. Rather this subserviance is cloaked in the guise of 
personal friendship. The white, colonialist institution of slavery is somehow to be separated, in the mind of 
the viewer, from white society by attaching the loyality ascribed to slaves by slaveowners to the negrophiles 
in the dramas.“ (Gilman, Sander: On blackness without blacks, S. 39). 
923 Die Meinung und Sympathie des Zuschauers wird in allen Stücken in dieselbe Richtung beeinflusst: 
Weiße Figuren, die Schwarze grausam behandeln und als Sprachrohre irrationaler Vorurteile und anti-
abolitionistischer Rhetorik dienen, schließen durch ihre negative Darstellung eine Identifikation von 
vornherein aus. Der Rezipient wird gedrängt, eine entgegen gesetzte Position einzunehmen. Die von ihnen 
vertretenen Meinungen werden von vornherein kritisch gebrochen und für Menschen mit einem christlichen, 
aufgeklärten Selbstverständnis als unangemessen ausgewiesen. Die grundsätzliche Ablehnung von Sklaverei 
und Sklavenhandel, die allen ausgewählten Stücken bei aller gebotener Relativierung gemeinsam ist, tritt an 
diesen Figuren klar zu Tage.  
924 Eisenthal, Oronooko, S. 102. 



  283
  
   
nicht dient und dass es sogar in deren Sinne sein kann, wenn die Weißen sich nicht 

scheuen, Entscheidungen „für“ die Schwarzen zu treffen. 

Hugenpott, Steinsberg und Grubenfels erhalten ebenfalls das alte System, etablieren es 

aber unter leicht veränderten Vorzeichen: In Grubenfels’ Negersklaven entmachtet der aus 

England angereiste Plantagenbesitzer seinen vormaligen Verwalter und macht den Sklaven 

Xotilaqua zum neuen Machthaber und Sklavenaufseher: „Behandle deine Untergebenen 

wie deine Kinder, und lehre sie das Ungemach vergessen, welches sie unter einem 

unmenschlichen Vorgesetzten erlitten haben.“925 Auch in Steinsbergs kleinem 

Negersklaven-Einakter werden an die Stelle der früheren Sklavenaufseher – „Spitzbuben 

und Menschenquäler“926 – nun Thorat und Zamor gesetzt, womit für alle Beteiligten die 

Situation zur vollsten Zufriedenheit gelöst ist. Der Sklaverei wird also lediglich ein 

„menschlicheres“ Gesicht verliehen, ihre Abschaffung scheint da überflüssig. In Zamor 

und Zoraide dagegen schenkt der gute Plantagenbesitzer Germin seinen Sklaven nach 

friedlichem Ausgang der Kämpfe zur Feier des Tages zwar die Freiheit, die diese aber gar 

nicht wollen! Aus Dankbarkeit und Zuneigung entscheiden sie sich für ein Leben in 

Sklaverei auf seiner Plantage.  

Die Sklavenstücke offenbaren mit ihren Schlussvisionen, wie weit sie trotz aller 

menschenrechtlichen Rhetorik davon entfernt sind, eine wirkliche Befreiung und 

Selbstbestimmung der Sklaven überhaupt anzudenken. Sie zeigen auch, wie weit das 

argumentative Spektrum des Abolitionismus ist, aus dem sie schöpfen.  

 

 

2. „Wehe unserm politischen Jahrhundert!“ 927 – Spiegelungen politischer Debatten 

 

Die Sklavereithematik ist nicht die einzige politische Debatte, die in den Sklavenstücken 

thematisiert wird. Auch zu anders gelagerten politischen Ereignissen und Kontroversen des 

späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts, die, zumindest direkt, nichts mit Sklaverei, 

Menschenhandel und Schwarzafrikanern zu tun haben, finden sich in den Texten 

erstaunlich aktuelle und differenzierte Bezüge.  

Auf den selbstreflexiven Charakter der Schwarzen- und Plantagendarstellung ist in den 

vorherigen Analysekapiteln immer wieder hingewiesen worden: Schwarze „Edle Wilde“, 

die der moralischen Selbstbefragung und Bewertung eigener zivilisatorischer 
                                                 
925 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 218. 
926 Steinsberg, Die Negersklaven, S. 27. 
927 Döhner, Die Neger, S. 60. 



  284
  
   
Entwicklungen dienen, Sklaven, die sich als Inkarnationen bürgerlicher Moral- und 

Lebensvorstellungen entpuppen, Rebellen, in denen die Angst vor eskalierenden 

Aufständen erkennbar ist, Plantagenbesitzer, die für ihre Herrschaftsmethoden kritisiert 

werden und Europäer, die sich in Übersee eine andere, freiere Welt und eigenes Glück 

erträumen ... Die Rückbindung an „eigene“ –„westliche“, europäische oder deutsche – 

Selbstbilder, Themen und Fragestellungen ist wesentlicher Bestandteil aller Formen der 

Auseinandersetzung mit Fremdheit und in den Sklavenstücken äußerst vielfältig gestaltet. 

Das gilt in besonderem Maße auch für die Diskurse politischer Herrschafts-, Freiheits- und 

Nationenkonzepte, die einleitend bereits vorgestellt wurden und auf unterschiedliche 

Weise in den Dramen immer wieder diskutiert und variiert werden. 

Besonders offensichtlich ist diese Bezugnahme in der Darstellung der Situation der 

Sklaven, ihres Leids, ihrer Unterdrückung, ihres Flehens um Freiheit oder um eine 

gerechtere Behandlung. In Kapitel I.2 konnte anhand einiger Formulierungen aus 

politischen Zeitschriftenschriftenbeiträgen des späten 18. Jahrhunderts bereits gezeigt 

werden, wie darin die Sklavereithematik zur Metapher für verschiedene 

Freiheitsbestrebungen, Liberalisierungs- und Modernisierungsbemühungen 

unterschiedlicher gesellschaftlicher Gruppierungen avancierte: Die rechtliche 

Benachteiligung des bürgerlichen Standes, Bildungsmangel der niederen Schichten, vor 

allem aber das Lehensverhältnis zwischen Grundbesitzern und Leibeigenen und die 

politische Einflusslosigkeit des Volkes auf Entscheidungen der absolutistisch-

monarchistischen Herrscher wurden über rhetorische Vergleiche mit der Sklaverei an den 

Pranger gestellt. Der Kampf gegen die Sklaverei und vor allem der von den britischen 

Abolitionisten eingeschlagene parlamentarische Weg wurde von einigen Autoren, darunter 

Christian Schubert, Johann Gottfried Herder und Johann Jakob Sell, zum Modell 

friedlichen Aufbegehrens gegen absolutistische Herrschaft, Adelsprivilegien und 

ständische Unfreiheit stilisiert. 

Ähnliche Verweise finden sich auch in den Stücken. So sind in den Worten, mit denen Sir 

Barington sich in Grubenfels’ Negersklaven für sein hartes Vorgehen gegen die Sklaven 

rechtfertigt, deutliche Anspielungen auf die in Teilen Europas noch existente 

Leibeigenschaft zu vernehmen:  
Ich handle, wie es der Diensteifer zum Vortheil meines Herrn erfordert. Aber Sie mein Herr, 

der Sie mir Unmenschlichkeit vorwerfen, sehn sie sich in andern Plantagen um; sie werden 



  285
  
   

                                                

noch strengere Handhabung der Gesetze finden als hier bey mir; selbst in Ländern, wo man 

keine Negersklaven zu Arbeitern hat.928

Kotzebue deutet in seiner Widmung an den „Herrn Jever Winter von Buch, Justizrath und 

Kön. Dänischem Agenten am Russischen Hofe“ ebenfalls an, dass es ihm in seinen 

Negersklaven nicht nur um die Sache der Sklaven, sondern auch um innereuropäische 

Formen der extremer Abhängigkeitsverhältnisse geht. In der lobenden Erwähnung des 

dänischen Königs und eines Dänen namens Bernstorf zeigt sich, dass auch Kotzebue eine 

Verbindung zwischen Sklaverei und Leibeigenschaft beabsichtigte.929 Ein Andreas Petrus 

Graf von Bernstorf war zu Kotzebues Lebzeiten königlicher Staatsminister am dänischen 

Hof und treibende Kraft der liberalen Reformen, die Dänemark in den 70er und 80er 

Jahren zum Vorreiter in Sachen Modernisierung und Liberalisierung werden ließen. Neben 

liberalisierenden Maßnahmen wurde vor allem auch die Aufhebung der Leibeigenschaft 

durch Bernstorf durchgesetzt.930 Am Schicksal der Schwarzen versucht Kotzebue hier also 

auf die Übertragbarkeit der im Stück thematisierten emanzipatorischen Ideen und seiner 

Kritik an totalitären Herrschaftsformen hinzuweisen. 

Aber auch auf figuraler Ebene wird hinsichtlich der Herrschaftsthematik Position bezogen. 

Wie in Kapitel I.2 ausführlicher dargelegt, wurden in den politischen Diskursen des 

gesamten 18. Jahrhunderts ganz unterschiedliche Entwürfe diskutiert und auf ihre 

Tauglichkeit für die Zukunft „Deutschlands“ hin befragt: Verschiedene Varianten 

absolutistischer Herrschaftssysteme trafen auf unterschiedliche Konzepte einer 

„Herrschaft“ des Volkes; der ständischen wurde die bürgerliche Gesellschaft 

entgegengesetzt, föderale und zentralistische Strukturen gegeneinander abgewogen. Mit 

dem drohenden Untergang des Römischen Reichs deutscher Nation, seiner zunehmenden 

Zersplitterung in autonome Teilstaaten, die jeder für sich eigene politische Wege gingen, 

vor allem mit der Revolution in Frankreich und den von dort kommenden 

Expansionsversuchen gewannen diese Richtungsdebatten gegen Ende des Jahrhunderts an 

konkreter Dringlichkeit. 

Die zentralen Fragen nach dem richtigen Verhältnis von bürgerlicher Selbstbestimmung 

und Einflussnahme auf der einen und staatlicher Kontrolle auf der anderen Seite, nach den 

 
928 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 205. 
929 „Ich hätte mich freylich an Ihren Monarchen wenden, ich hätte auch mit dem großen Namen Bernstorf – 
zu groß für jedes Beywort – dieses Blatt schmücken können; aber man würde die herzlichen Ergießungen des 
Menschenfreundes für kahle Schmeicheleyen genommen haben.“ (Kotzebue, Die Negersklaven, S. 137). 
930Vergl. C. U. D. von Eggers: Denkwürdigkeiten aus dem Leben des königl. dän. Staatsministers Andreas 
Petrus Grafen von Bernstorf. Kopenhagen: Proft und Storch 1800. 



  286
  
   

                                                

Rechten eines Herrschers und den notwendigen Grenzen seiner Macht werden auch in den 

Sklavenstücken thematisiert. 

So konnten die negativen Darstellungen von der Plantage bereits als beispielhafte Modelle 

falscher und ungerechtfertigter Herrschaftssysteme identifiziert werden. Ihre absolute 

Macht, die keinen Kontrollen und Einschränkungen unterworfen ist, erlaubt es den 

Plantagenbesitzern und Sklavenaufsehern, ihre Sklaven nach Lust und Laune zu bestrafen, 

zu quälen und zu foltern, sogar zu morden. Ihre Figuren werden damit zu Verkörperungen 

des im 18. Jahrhundert vielfach angeprangerten „Despotentums“, die für das 

zeitgenössische Publikum unschwer zu entziffern gewesen sein dürften. 

Genau wie diese kritischen Analogiebildungen werden in den Plantagenstücken jedoch 

auch positive Machtverhältnisse dargestellt und verhandelt. Das wird vor allem anhand der 

bereits beschriebenen, zahlreichen Abhängigkeitsverhältnisse zwischen positiven weißen 

Figuren und unterwerfungsbereiten Sklaven deutlich.  

Diesen Figurenkonstellationen liegt ganz offensichtlich eine Herrschaftsideologie 

zugrunde, die der des aufgeklärten Absolutismus sehr nahe kommt. Die positiven 

Sklavenfiguren und die „guten Weißen“ verkörpern geradezu beispielhaft, wie ein 

optimales Verhältnis zwischen Regent und Volk nach dieser Maßgabe auszusehen hätte: 

Ihre Beziehung basiert auf gegenseitigem Austausch. Die Sklaven bzw. Untertanen haben 

sich treu und loyal zu zeigen und tragen mit ihrer Arbeit zum „gemeinsamen Wohl“ bei. 

Im Gegenzug bieten die europäischen Plantagenbesucher und positiven Sklavenbesitzer als 

ideale Herrscher ihren Untergebenen Unterstützung und Schutz vor Gefahren und vor 

allem vor Willkür – denn sie stehen zwar über dem positiven Recht, binden sich aber selbst 

an universale (natürliche, christliche) Gesetze.  

Auch die speziell „aufgeklärte“ Variante des Absolutismus drückt sich in den 

Schwarzendarstellungen deutlich aus: Wie in den Schriften seiner Vordenker, des 

Deutschen Christian Wolff etwa, spielen auch im Verhältnis des „guten Weißen“ zu 

„seinen“ Schwarzen die beiden Aspekte Fürsorge und Bildung eine große Rolle. Und auch 

die Euphemismen, die der Emotionalisierung und Verschleierung dieser Machtverhältnisse 

dienen, sind in beiden Fällen die gleichen: Die positiven Weißenrollen werden zu Väter- 

und Lehrerfiguren stilisiert, ihre schwarzen Gegenüber zu ihren lernwilligen, aber auch 

anleitungsbedürftigen Kindern. Beide erscheinen damit als schwarz-weiße Varianten der 

idealen „Landesväter“ und -„kinder“, die man sich für die eigene Gesellschaft wünschte.931  

 
931 Vergl. Merker, Nicolao: Die Aufklärung in Deutschland. München: C.H.Beck 1982, S. 265. 



  287
  
   

                                                

Besonders deutlich wird dieser Europabezug in der Begegnung zwischen William und den 

Sklaven in Kotzebues Negersklaven. Darin erfährt William erfährt nicht nur von Leid und 

Unrecht auf der Plantage. Nostalgisch und sehnsüchtig schildern ihm die Sklaven Bilder 

eines glücklicheren Lebens, als noch nicht John, sondern der Vater der beiden Brüder 

Oberhaupt der Plantage war. Wenn sie sich nach glücklicheren Zeiten sehnen, dann nicht 

nach Afrika, sondern zurück in die Ära ihres toten Herrn: 
Truro: Hier pflegte er immer zu sitzen, und die Arbeit zu überschauen. Wer unter uns dann 

irgend ein Anliegen auf dem Herzen trug, der kam, und sagte es gerade heraus, mit 

bescheidener Zuversicht; da wurde ihm immer geholfen.932

Am Grab, das sie selbst geschmückt haben, flehen die Sklaven den Verstorbenen um 

Beistand an. Sie bitten um eine menschlichere, weniger grausame Behandlung. Von 

Freiheit und Selbstbestimmung ist auch hier keine Rede. Ihre Anrufungen des früheren 

Plantagenbesitzers als „unser aller Vater“933 sind im Hinblick auf Kotzebues politische 

Positionierung bezeichnend. Damit wird nicht nur der „schlechten“ eine „gute“, 

menschliche Sklaverei, sondern auch einem negativen Beispiel totalitären 

Machtmissbrauchs die positive Variante väterlichen Waltens gegenübergestellt. 934

Ein eben solches, emotionalisiert-absolutistisches Herrschaftsverständnis verkörpert und 

formuliert auch Lord Stufford, der in Grubenfels’ Negersklaven inkognito seine eigene 

Plantage besucht und dort mit den Machenschaften seines Aufsehers Barington aufräumt. 

Dies wird nicht nur an seinem Verhalten gegenüber seinen Sklaven deutlich, für deren 

Wohl (Essen, Schutz, Sicherheit und familiäres Glück) er sich engagiert einsetzt, sondern 

auch in den Moralpredigten, in denen er Barington maßregelt. Während dieser meint, „mit 

dem Recht seines (meines) Amts“935 einen Freibrief für Schandtaten jeder Art zu haben, 

verweist Stufford ihn auf höher gestellte Gesetze: „Sie an Menschlichkeit zu erinnern kam 

ich, ihnen zu sagen, daß nichts in der Welt solche gesetzwidrige Grausamkeiten 

rechtfertigen kann.“936 Ein guter Plantagenaufseher erkennt seine Grenzen und Aufgaben 

und bindet sich freiwillig an universale Werte. So wird am Ende statt Barington der Sklave 
 

932 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 55. 
933 Kotzebue, Die Negersklaven, S. 64. 
934 Auch hier ist Eke zuzustimmen, der an anderer Stelle des bereits erwähnten und kürzlich erschienenen 
Aufsatzes über die Bedeutung der Grabszene in Kotzebues Negersklaven feststellt: „Im selbstlos-humanen 
Wirken des Menschenfreundes William und dem ihm zugeordneten sittlichen Handeln der schwarzen 
Sklaven, [...], feiert das mit dem alten Herrn zu Grabe getragene Modell einer ‚guten Herrschaft’ seine 
Auferstehung als Vorbild eines Reformmodells für den Absolutismus, das die deutsche Literatur in den 
Revolutionsjahren in vielfachen Variationen ausschreibt.“ (Eke, N.O.: „Schreckbilder: Die Revolution als 
Aufstand der ‚schwarzen Männer’“. In: Das Unterhaltungsstück um 1800. Literaturhistorische 
Konfigurationen – Signaturen der Moderne. Hrsg. von J. Birgfeld u. C.D. Conter. Hannover: Wehrhahn 
2007, S. 13). 
935 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 178. 
936 Ebd. 



  288
  
   

                                                

Xotilaqua, der im Handlungsverlauf mehrfach seine Redlichkeit unter Beweis stellen 

konnte, zum Aufseher ernannt. Und auch hierbei wird der starke Rekurs auf 

zeitgenössische Herrschaftskonzepte wieder überdeutlich, wenn der Lord bei der 

Ernennung Xotilaqua Folgendes mit auf den Weg gibt: „Behandle deine Untergebenen wie 

deine Kinder, und lehre sie das Ungemach vergessen, welches sie unter einem 

unmenschlichen Vorgesetzten erlitten haben.“937

Auch Hagemann macht in seinem Afrikastück Seliko und Berißa gute und schlechte 

Herrschaft zum zentralen Thema. Dabei stellt er nicht, wie die übrigen Autoren, negative 

und positive Figuren als Verkörperungen verschiedener Konzepte gegenüber, sondern zeigt 

mit der Figurenentwicklung des König Dahomai die Wandlung eines tyrannischen 

Despoten zum menschlich-gemäßigten, aufgeklärten Regenten. Dessen Begegnung mit 

Berißa, in die er sich verliebt, und ihr standhaft prinzipientreues Verhalten bringen 

Dahomai dazu, seine früheren Herrschaftsmethoden in Frage zu stellen: „Ein einziger 

Augenblick hat mich umgeschaffen. Volksliebe ist ein festerer Pfeiler als Volksfurcht. 

Furcht bedarf nur eines Reizes, so gebiert sie Empörung, aber Liebe!“938 Für Berißa will er 

„Mensch seyn.“939

Wie sich im Laufe der Handlung herausstellt, ist sein Höfling Dodoba der eigentlich böse 

Charakter, der bei den politischen Entscheidungen im Hintergrund die Fäden zieht, den 

König schon früher zu Härte erzogen und von Kindheit an „den Menschen im Fürsten 

erstickt“940 hatte. Dieser sieht die Veränderungen seines Königs mit Sorge – „Wenn er 

lieben will, so will ich schon sorgen, wen er lieben soll. Nein, kein Tugendbild! Sonst erleb 

ich’s, dass der König Dürftigen Gutes thut, Kranke besucht und mehr solch Zeug 

macht.“941 – kann sie letztendlich aber nicht mehr abwenden. Obwohl Berißa seine Liebe 

weiterhin nicht erwidern kann, ist Dahomai durch sie geläutert. Von nun an wird er ein 

„mitleidiger“ König und seinem Volk ein guter Vater sein: 
Ich habe Blut in Strömen vergossen, und zittere hier einige Tropfen zu verspritzen. Wenn ein 

König kein Mitleiden haben darf, so hör ich auf es zu seyn; wenn er es haben muss, so fang ich 

in diesem Augenblick erst an es zu werden.942 [...] 

Ich soll Gottes Ebenbild auf Erden seyn, aber heute zum ersten Mahl hab ich erst Gottes Züge 

in einem redlichen Herzen erkannt. [...] Ich will nicht Tyrann, Vater will ich seyn.943

 
937 Grubenfels, Die Negersklaven, S. 218. 
938 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 23. 
939 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 30. 
940 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 99. 
941 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 34. 
942 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 87. 
943 Hagemann, Seliko und Berißa, S. 99. 



  289
  
   

                                                

Hier, wie schon in den anderen Beispielen und in allen übrigen Plantagenstücken, wird 

also ein patriarchaler Absolutismus als politische Lösung favorisiert.944  

Dieser wird nicht nur den Methoden der tyrannischen Plantagenbesitzer, sondern vor allem 

auch den Freiheitsbestrebungen der oft nicht minder negativ dargestellten schwarzen 

Rebellen entgegengesetzt: Wo menschlich und ohne unrechtmäßige Gewalt regiert wird, 

erübrigt sich Gegengewalt der Sklaven (bzw. des Volkes), die ins Desaster führen kann, 

von ganz alleine. Girli, einer von Döhners aufständischen Sklaven, drückt diese Botschaft 

gegenüber dem guten Pflanzer Fleri so aus: „Wären alle Kolonisten wie Sie, edler Mann, 

entweder wäre der Aufruhr gar nicht, in so fern ich sie mir als Folge schrecklicher 

Behandlung denke, oder fremder Politik sollte es sehr schwer, wo nicht unmöglich 

geworden seyn, zufriedner Menschen zu empören.“945

Damit wird auch der Bezug zu einem weiteren zentralen Thema des 18. Jahrhunderts 

deutlich, das hier ebenfalls über die Sklavereithematik eingehend beleuchtet wird: Der 

Frage, wie individuelle Freiheit und Mitbestimmung in einem funktionierenden 

Staatsgefüge aussehen könnten und vor allem, auf welchem Wege dies zu erreichen wäre. 

Und auch hier wird recht deutlich und übereinstimmend Position bezogen.  

Anhand der Erzählungen der Heimkehrer, die die deutsche Heimat mit einem utopisch 

aufgeladenen Westindien kontrastieren und damit Probleme und Mängel der deutschen 

Gesellschaft aufzeigen, konnte bereits gezeigt werden, dass die bürgerlichen Vorstellungen 

von Freiheit und politischem Einfluss, einer Emanzipation vom Adel, größeren 

wirtschaftlichen Möglichkeitsspielräumen und einer Lockerung bzw. Aufhebung 

ständischer Strukturen in den Sklavenstücken, wenn auch versteckt, eine Rolle spielen und 

durchaus positiv besetzt sind. 

Bei der konkreten Definition und Umsetzung freiheitlicher Ziele zeigt man sich jedoch 

zögerlich bis offen ablehnend, wie ebenfalls bereits anhand der „Revolutionsstücke“ 

herausgearbeitet werden konnte: Die Figuren der schwarzen Rebellen werden darin unter 

Rekurs auf tradierte negative Stereotypen des Schwarzen mit aktuellen politischen Ängsten 

aufgeladen, die sich auf die Ereignisse der Französischen Revolution und deren 

Auswirkungen auf revolutionäre Bestrebungen im eigenen Land beziehen. Die 

Geschichten von eskalierenden und gewalttätigen Sklavenaufständen, von 

Massenbewegungen, die am Ende im Kampf um ihre hehren moralischen und politischen 

 
944 Gleiches gilt nicht nur für die übrigen Plantagenstücke, sondern in Ansätzen auch für die 
Heimkehrerstücke, die mit ihren emotionalisierten Dienstverhältnissen zwischen weißen Reisenden und 
schwarzen Begleitern ein patriarchales Herrschaftsverhältnis auf persönlicher Ebene zeigen. 
945 Döhner, Die Neger, S. 23. 



  290
  
   

                                                

Ideale genau diese verraten, bezeugen die Ernüchterung und Skepsis, die spätestens 1793 

mit der Guillotinierung des französischen Königs auch viele eigentliche Sympathisanten 

der Revolution erfasste.946  

Ganz direkt stellt Reitzenstein diesen Europabezug her, indem er in seinen Negersklaven 

keinen schwarzen Sklaven, sondern den weißen Europäer Donald zum Anführer der 

Rebellen und eigentlichen tragischen Protagonisten macht. Er, der nicht nur mit den 

britischen Abolitionisten, sondern auch mit den französisch-revolutionären „Amis des 

Noirs“ in Kontakt steht, endet aufgrund von Hybris und politischen Fehleinschätzungen als 

gescheiterter Mann. Am Ende steht bei Reitzenstein eine Warnung vor idealistischer 

Verblendung, politischem Radikalismus und unrealistischen Utopien.  

Und auch Döhner bettet in Die Neger oder Des Aufruhrs schreckliche Folge die Thematik 

eines Sklavenaufstandes in weltpolitische Entwicklungen ein. Die Warnung des 

Gouverneurs, „Wehe unserm politischen Jahrhundert – wehe dem Menschengeschlecht, 

wenn Raserey dein Loos ist!“947, kann 1792 nur auf die drei Jahre zurückliegende 

Französische Revolution und ihre Folgeentwicklungen bezogen werden. 

Betrachtet man also die Stücke in ihrer Gesamtheit, so lässt sich, bei allen graduellen 

Unterschieden und Abweichungen der jeweiligen politischen Tendenzen, für das 

Sklavenstück-Genre als solches eine Zwischenposition zwischen den liberalen und 

konservativen Extrempunkten des zeitgenössischen politischen Spektrums feststellen: 

Favorisiert werden in allen Stücken, ob sie nun ein positives Herrschaftsverhältnis 

zwischen Weißen und Sklaven darstellen oder in düsteren Farben die negativen Folgen von 

Freiheitskämpfen schildern, nur Veränderungen und Modernisierungen, die sich innerhalb 

des bestehenden Systems vollziehen. Reformen, die zu einer schrittweisen Auflösung 

feudalständischer Strukturen, Ungleichheiten und Abhängigkeitsverhältnisse beitragen, ja 

– aber keine gewaltsamen Umstürze, die das soziale und sittliche Ordnungsgefüge 

einreißen würden.  

 
946 Eke schreibt dazu: „Die Grenzen zwischen den divergierenden Stellungnahmen der Zeitgenossen sind 
dabei oft fließend und bringen in nicht wenigen Fällen lediglich ‚zwei Seiten derselben aufklärerischen 
Erwartungshaltung’ zur Sprache. Die ohnedies verworrene Lage wird kaum übersichtlicher dadurch, daß der 
Enthusiasmus in den meisten Fällen der Erfahrung eines sich im revolutionären Frankreich bald 
verfestigenden Tugendrigorismus nicht standhielt, der den Menschen hinter die Idee der Menschheit 
zurückstellte. Buchstäblich ging der Schnitt der Guillotine, der am 21. Januar 1793 den Kopf des Königs von 
seinem Körper trennte, auch durch das politische (aufklärerische, moralische) Selbstbewusstsein der 
deutschen Intelligenz und bewirkte jene in Schillers Ankündigung der Zeitschrift ‚Die Horen’ zum 
Programm eines Rückzugs aufs Ästhetische erhobene Verschiebung im öffentlichen Meinungsspektrum [...], 
die sich als Paradigma der ernüchterten Abkehr in der Forschungsliteratur niedergeschlagen hat.“ (Eke, 
Signaturen der Revolution, S. 45f). 
947 Döhner, Die Neger, S. 60. 



  291
  
   

                                                

Was Norbert Otto Eke in Signaturen der Revolution über das konservative, d.h. anti-

revolutionäre „Revolutionsdrama“ des späten 18. Jahrhunderts herausstellt, lässt sich damit 

auch auf die Sklavenstücke übertragen, die sich indirekt mit europäischen Prozessen 

auseinandersetzen: 
Kontrapunktisch führen diese Dramen, sofern sie sich nicht im Gestus der Denunziation 

erschöpfen, in ihrem defensorischen Anliegen gegen das Politikum eines verändernden 

Handelns ‚von unten’ das Modell einer Reform ‚von oben’ und damit eine Vorstellung der 

Veränderung ins Feld, die in der pädagogischen Konzeption der Weimarer Klassik im 

Programm einer ästhetischen oder auch geselligen Bildung seinen vielleicht einfluß- und 

folgenreichsten Ausdruck gefunden hat. [...] Was als moralischer Vorbehalt gegen die 

Revolution in Anschlag gebracht wird, dient dort, wo nicht gleich jede Form der Veränderung 

bereits im Ansatz verworfen wird, so auch als Legitimationsgrundlage eines um die 

Vorstellung der inneren Perfektibilisierung angelegten evolutionistischen Konzepts.948

An diese Spiegelungen innereuropäischer Entwicklungen und Debatten schließt sich in den 

Sklavenstücken ein weiteres Feld politischer „Positionierungen“ an, die hier ebenfalls über 

die Auseinandersetzung mit der Sklaverei- und Aufstandsthematik vorgenommen werden: 

Denn die Haltung, die darin zu aktuellen Herrschafts- und Reformkonzepten eingenommen 

wird, beeinflusst auch die Repräsentationen anderer Nationen und eine eigene deutsche 

Verortung innerhalb eines europäischen politischen und nationalen Koordinatensystems. 

Aufschlussreich sind hierbei die Darstellungen von Figuren verschiedener europäischer 

Nationalitäten. Vor allem Franzosen, Engländer und Holländer – Menschen aus den 

großen, an Sklaverei und Sklavenhandel beteiligten Nationen – erscheinen als Figuren in 

den Sklavenstücken und fallen durch eine unterschiedliche, zum Teil sogar gegensätzliche 

Charakterisierung auf.  

Die Franzosen kommen dabei durchgehend am schlechtesten weg. Sei es als lächerliche 

Karikaturen, wie Rouccouli in Sodens Die Negerinn oder Rossignol in Der Hofmeister und 

die Gouvernante, als besonders sadistische Sklavenhalterin, wie Mme Ravaillack in 

Kratters Der Mohrenkönig, oder als weißer namenloser Aufwiegler, der in Döhners Die 

Neger die rebellischen Schwarzen zusätzlich aufhetzt und die Intrige gegen den Helden 

Omar spinnt – die negativen Darstellungen stehen immer auch in Zusammenhang mit den 

Bemühungen, sich politisch vom französischen Nachbarn abzugrenzen.  

So ist Rouccouli in Sodens 1789 erschienenem Stück, das trotz seines Titels nicht die 

Schwarzenproblematik, sondern innenpolitische Themen wie Kleinstaaterei und den 

Verkauf deutscher Untertanen behandelt, noch ganz ein Produkt einer vor-revolutionären 

 
948 Eke, Signaturen der Revolution, S. 30f. 



  292
  
   

                                                

Frankophobie. Seine gestelzte Sprache, sein beleidigter Stolz auf die französische 

Herkunft949 und das übertriebene Festhalten an höfischer Etikette sind nicht nur Spitzen 

gegen Frankreich, sondern gegen eine als französisch assoziierte „unnatürliche“ Hofkultur 

und absolutistische Herrschaftsverhältnisse.950 Gleichzeitig ist Rouccouli die einzige Figur, 

der Soden schwarzenfeindliche Äußerungen in den Mund legt. Die kulturelle und 

politische Abgrenzung gegenüber Frankreich verläuft hier also zusätzlich noch über den 

als unzeitgemäß karikierten Umgang mit einer kulturell fremden Person. Dieselbe Tendenz 

nationaler Abgrenzung klingt aus Sternbergs Bemerkung, er habe Zaides Vater einem 

„fühllosen Colonisten“ abgekauft, wobei hier neben Frankreich auch die anderen 

europäischen Kolonialmächte als Ziel von Sternbergs Kritik in Frage kommen.951 Während 

der Franzose hier also weiterhin vormoderne Vorurteile verbreitet und den Kolonialisten 

die gefühllose Versklavung schwächerer Völker vorgeworfen wird, zeigen die übrigen 

weißen (und deutschen) Figuren ein wohlwollendes, sogar freundliches Verhalten 

gegenüber Zaide. 

Auch Kratters Mme Ravaillack, bezeichnenderweise die einzige französische und 

negativste Figur des Stücks, verkörpert eine Kritik an Frankreich, die sich sowohl gegen 

dessen absolutistischen Monarchismus, als auch gegen die Beteiligung der Grande Nation 

am Sklavenhandel richtet. So zeigt sie eine geradezu perverse Freude darüber, mit dem 

„Mohrenkönig“ Quito nicht irgendeinen, sondern einen Sklaven mit Adelstitel demütigen 

zu können;952 mit ihren ungerechtfertigten Forderungen und Drohungen ist sie der 

eigentliche Auslöser dafür, dass Quito sich schließlich wehrt und den Aufstand ins Rollen 

bringt. 

Ein völlig anderes, nicht weniger negatives Franzosenbild präsentiert Döhner. Zwar wird 

die Nationalität des anonymen weißen Rebellenführers an keiner Stelle explizit genannt, 

doch ist davon auszugehen, dass die Rolle als Franzose angelegt ist. Omar, der seine 

Mitsklaven vor dem Weißen warnt, vermutet mehr als nur altruistische Motive hinter 

dessen Engagement im Kampf gegen die Plantagenbesitzer: 

 
949 „Prinz: Ich werd ihn als Gesandten an den Grafen schicken. 
Rouc.: Wie? Mich? An Maréchal de la Court? An den neugebacken Graf ? 
Prinz: Freylich zuviel, aber –  
Rouc.: Vous n y pensés pas [sic !], Monseigneur, un chevalier de France ! “ (Soden“, Die Negerinn, S. 287) 
950 Sadji sieht zudem Parallelen zwischen Rouccouli und Lessings Riccaut de la Marlinière aus der Minna 
von Barnhelm. Vergl. Sadji, Der Mohr auf der dt. Bühne, S. 141. 
951 Soden, Die Negerinn, S. 301. 
952 „Das herrlichste Gepränge der alten Helden bei ihren Triumphzügen waren gewöhnlich die besiegten 
Könige in Ketten. So setz ich nun auch mein Vergnügen darinn, das ich mir für nichts in der Welt abkaufen 
lasse, mich von einem König, wenn es auch nur ein Mohrenkönig ist, bedient zu sehen – über ihn nach 
Willkühr schalten zu dürfen.“ (Kratter, Der Mohrenkönig, S. 85). 



  293
  
   

                                                

Entweder er ist einer von denen unter den Europäern nicht seltenen Wirbelköpfen, die, um ihre 

unsinnige Pläne durchzusetzen, das Elend einer Nation für nichts achten, oder eine der vielen 

weißen Nationen beneidet diese hier um den Besitz des Landes, oder um ihren inneren Frieden! 

– Sie schickte Euch also diesen guten Freund, um euch zu empören; habt ihr nun mit dem 

unseligen Wahn euer Glück zu befördern ihre Absicht ausgeführt, so werden sie bald kommen, 

und euch mit aller Gewalt in Schutz nehmen!953

Damit nimmt er indirekt Bezug auf die Rolle, die französische Revolutionäre zeitweise bei 

den Sklavenaufständen spielten, und stellt diese damit gleichzeitig als planlose 

Enthusiasten bzw. als berechnende Unruhestifter bloß. 

Und auch der Schweizer Gustav in Körners Kleist-Bearbeitung Toni ist bemüht, gleich in 

seiner ersten Begegnung mit Babecken klarzustellen, dass er kein Franzose ist und damit 

nicht der Nation angehört, auf deren Konto sowohl die „große Sünde“ der Sklaverei als 

auch die der Sklavenaufstände gehen, denen der französische Nationalkonvent mit seiner 

plötzlichen Befreiung aller Schwarzen Tür und Tor geöffnet hat.954

Die Darstellung der Engländer ist, verglichen mit diesen verzerrten Franzosenbildern, 

weniger extrem und eindeutig, vor allem, da auf den Plantagen die meisten weißen Figuren 

aus Großbritannien stammen und dort ausgesprochen gute wie schlechte Charaktere 

versammeln. Geht es jedoch nicht um Einzelfiguren, sondern um Eigenschaften, die diese 

speziell als Briten tragen, so sind die Rollenzuschreibungen äußerst positiv. Der weißen 

Heldin in Kotzebues Der Papagoy Amalie etwa wird, weil sie Engländerin ist, im 

Vergleich zu den deutschen Figuren ein besonderes Maß an geistiger Freiheit und 

Empfindsamkeit zugesprochen: „Ich bin eine freie Engländerin und folge den Regungen 

meines Herzens.“955

Wie die Konnotationen von Absolutismus, Aristokratie, höfischem Tamtam, 

revolutionärem Chaos und „wilden“ aufständischen Sklaven dem Ansehen der Franzosen 

schaden, so sorgen der Parlamentarismus, Abolitionismus und das reformerische Vorgehen 

der Briten für Bewunderung. So ist auch Begeisterung vieler Autoren für den spezifisch 

britischen Abolitionismus, die in Kapitel V.1. bereits nachgewiesen werden konnte, wohl 

immer auch als zaghafte Parteinahme für die Einführung eines ähnlichen politischen 

Systems in Deutschland zu verstehen.  

 

 

 
953 Döhner, Die Neger, S. 42. 
954 Vergl. Körner, Toni, S. 14f. 
955 Kotzebue, Der Papagoy, S. 120. 



  294
  
   

                                                

ABSCHLIEßENDE ÜBERLEGUNGEN UND AUSBLICK 
 

Als lesende Schriftstellerin erkannte ich schließlich das Offenkundige: das Subjekt des Traums 

ist der Träumer. Die Verfertigung einer afrikanistischen Persona ist reflexiv; eine 

außergewöhnliche Betrachtung über das Ich; eine kraftvolle Erforschung der Ängste und 

Wünsche, die im Bewusstsein des Schreibenden wohnen.956

 

Was die Autorin, Literaturwissenschaftlerin und Nobelpreisträgerin Toni Morrison, selbst 

„Afro-Amerikanerin“, hier über die „schwarze“ Präsenz in der amerikanischen Literatur 

des 19. und 20. Jahrhundert konstatiert, gilt in besonderem Maße auch für die deutschen 

Sklavenstücke, die den Gegenstand dieser Arbeit darstellten. Die echten „Schwarzen“, 

„Negersklaven“, „Mohrinnen“ und „Mulatten“, die zur Entstehungszeit der Stücke lebten 

und von Afrika als Sklaven nach Westindien gebracht wurden, kommen darin nicht zu 

Wort; ihr Erleben der Überfahrt und Plantagenarbeit und ihre Sicht auf die historischen 

Zusammenhänge bleiben in den Stücken zwangsläufig ebenso außen vor, wie die 

Erfahrungen schwarzer Fremder in Deutschland und das Bild, das diese sich von den 

Weißen machten.  

Umso mehr erzählen die Texte über die andere Seite – über die Sichtweise derer, die im 

späten 18. und frühen 19. Jahrhundert von Deutschland aus auf die fernen Plantagen 

Westindiens und die afrikanischen Landschaften blickten und sich das Lieben und Leiden 

der dort lebenden Menschen vorstellten. 

Die inhaltlichen, dramaturgischen und diskursiven Untersuchungen der letzten Kapitel 

haben zweierlei deutlich gemacht: Zum einen, wie eng sich in der Darstellung schwarzer 

Figuren zeittypische Vorstellungen vom Schwarzafrikaner und vom „Negersklaven“ mit 

dramaturgischen Konventionen verschränken957 und zum anderen, wie stark um die Wende 

des 18. Jahrhunderts die Auseinandersetzung mit der Sklaverei- und Kolonialthematik (in 

Theaterstücken wie auch in wissenschaftlichen und politischen Beiträgen) von anderen 

damals gerade brisanten Fragestellungen beeinflusst ist. Die Abolitionsfrage zeigte sich 
 

956 Morrison, Toni: Im Dunkeln Spielen: Reinbek bei Hamburg: DTV 1992, S. 39. 
957 Themen und Konflikte, die sich speziell aus der Sklaverei- und Schwarzenthematik entwickeln – 
individuelle Biographien und Familiengeschichten, die von der Sklaverei geprägt sind, schwarz-weiße 
Freundschaften und Liebesgeschichten, die Lebensbedingungen und Machtverhältnisse auf einer Plantage – 
vermischen sich mit handlungs- und figurendramaturgischen Motiven und stilistischen Elementen, die für das 
gesamte Rührstückgenre des späten 18. Jahrhunderts typisch sind. So spielen „rührende“ Szenen und 
Tableaus hier eine ebenso große Rolle, wie in allen anderen populären Dramentexten, die in diesem Zeitraum 
in riesiger Zahl „produziert“ wurden. Heimkehrergeschichten, Vater-Sohn- und Vater-Tochter-
Konstellationen, bürgerliche Familienwelten, Liebesbeziehungen mit gesellschaftlichen Hindernissen, 
Konflikte zwischen einer herrschenden Elite und weniger einflussreichen gesellschaftlichen Gruppen werden 
abgewandelt und den fremden Szenerien und exotischen Protagonisten entsprechend modifiziert. 



  295
  
   
aufgrund der räumlichen Distanz als unverfängliches Thema, an dem in einer Zeit tief 

greifender Veränderungen eigene Positionsbestimmungen vorgenommen werden konnten. 

Je nach ideologischer Façon der Autoren wurde dabei eher affirmativ oder selbstkritisch 

auf den Zustand der eigenen Gesellschaft geblickt, wurden eigene Fähigkeiten formuliert 

und Tugendideale verkündet, Spekulationen über den Ursprung der Menschheit und 

menschliche Geschichte angestellt und politische Zukunftsvisionen entworfen. Die 

Versuche, sich dem Fremden anzunähern, sind in den Sklavenstücken wie in den zeitgleich 

verfassten journalistischen und wissenschaftlichen Beiträgen nicht mehr von der Suche 

nach neuen Selbstbildern zu trennen. 

Die „schönen Mohrinnen“ der Heimkehrerstücke, die „edlen Sklaven“ und die „schwarzen 

Rächer“ in ihren Plantagenkulissen stehen also im Zentrum eines dichten Gewebes, in dem 

verschiedene politische Utopien, religiöse Bewegungen, Freiheits- und 

Menschenrechtsgedanken und die Versuche einer kulturellen, biologischen und 

historischen Bestimmung des Menschen einander überlagern und kreuzen. Die 

Sklavenstücke lesen sich als konzentrierter Ausschnitt der politischen und 

gesellschaftlichen, anthropologischen und theologischen Diskurse dieses Zeitraums. Sie 

zeigen, auf welche Weise die zum Teil elitären Überlegungen kleiner intellektueller Kreise 

und hoch umstrittene Konzepte Eingang in populare Theaterformen fanden, von wo aus sie 

breitere Bevölkerungsschichten erreichten. Sie verweisen auf die gesellschaftspolitischen 

Umbrüche, die um die Jahrhundertwende die Menschen verunsicherten und zu 

Stellungnahmen zwangen, und auf die inneren Widersprüche, mit denen aufklärerisches 

Denken sich gleichzeitig konfrontiert sah: 

Auf der politisch-ideologischen Ebene prallen in den wissenschaftlichen und 

journalistischen Beiträgen und in den Theaterstücken zur Sklavereithematik 

unterschiedliche Überzeugungen aufeinander: Sowohl liberale und demokratische als auch 

absolutistische oder feudal-ständische Gesellschaftsvorstellungen werden proklamiert und 

dem deutschen Publikum zur Diskussion gestellt. Obwohl all diese zum Teil 

gegensätzlichen Positionen im ausgehenden 18. Jahrhundert durchaus gleichzeitig 

nebeneinander existierten, scheint sich in der deutschen Auseinandersetzung mit der 

Abolitionsfrage doch eine bestimmte Entwicklungslinie abzuzeichnen: So schufen 

zunächst die universalen Gleichheits- und Freiheitsideale und Naturrechtslehren der 

europäischen Aufklärung die unabdingbare ideologische Grundlage, auf der die 

Versklavung schwarzer Afrikaner in den westindischen Kolonien nach drei Jahrhunderten 

hinterfragt und neu bewertet werden musste. Im vorrevolutionären Frankreich etwa war der 



  296
  
   

                                                

Kampf der Amis des Noirs um die Befreiung der Sklaven von Anfang an untrennbar mit 

den Plänen für mehr Freiheit und Gleichbehandlung aller Menschen auch im eigenen Land 

verbunden. Auch innerhalb der britischen Abolitionsbewegung, die sich zunächst zwar 

weniger politisch denn religiös motiviert formierte, spielte der Einfluss aufklärerischen 

Gedankenguts eine nicht zu unterschätzende Rolle, denn erst mit der Ausweitung des (auf 

britische Staatsbürger) eingeschränkten Freiheitsbegriffs aus Zeiten der Glorious 

Revolution auf die Menschen anderer Kulturkreise und Hautfarben wurden auch die 

rechtsphilosophischen Grundlagen für eine Abschaffung der Sklaverei geschaffen.958

In deutschen Zeitschriften avancierte die Sklaverei im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts 

zur beliebten Metapher, um „Unfreiheiten“ verschiedener Art wie Leibeigenschaft und 

Standesgrenzen anzuprangern und um bürgerliche Forderungen nach Emanzipation und 

Mitbestimmung vorzubringen. Die uneingeschränkt abolitionistische Haltung von Autoren 

wie Christian Schubart und Dramatikern wie Ernst Lorenz Michael Rathlef, Verfasser der 

Mohrinn zu Hamburg, ist Teil umfassender liberaler Überzeugungen, die sie nicht nur 

gegen „Negersklaverei“, sondern gegen jegliche Formen von Unterdrückung, seien sie 

gegen bestimmte Stände, alle Untertanen eines Landes oder auch spezifisch gegen Frauen 

gerichtet, eintreten ließen.  

Diese idealistische Perspektive – die natürlich nie von allen Zeitgenossen geteilt wurde und 

im konservativen Lager schon immer auf heftigen Widerstand stieß – bekam spätestens in 

den der französischen Revolution folgenden Jahren des „terreur“ einen Sprung. Die 

Skepsis gegenüber Veränderungsprozessen und gewaltsamen Umstürzen wirkte sich nicht 

zuletzt auch auf die Haltung in der Sklavenfrage aus; pro-abolitionistisches 

„schwarzenfreundliches“ Denken ging von nun an nicht mehr automatisch mit der 

Befürwortung einer Abschaffung der gesamten Sklaverei und auch nicht mehr mit 

radikalen Veränderungsplänen für die eigenen Gesellschaft einher.  

Gerade die späteren Sklavenstücke sind ein Beispiel dafür, wie man sich angesichts der 

allgemeinen politischen Verunsicherung zurück in paternalistische absolutistische 

Herrschaftsideologien flüchtete. Die Plantage blieb dabei zwar Kulisse für Kritik an 

Machtmissbrauch und (europäischem) Despotentum, doch wurde nun, anstatt die 

komplette Abschaffung totalitärer Strukturen zu fordern, das Verhältnis zwischen einem 

gütigen, väterlich herrschenden Plantagenbesitzer und seinen ihm treu ergebenen Sklaven 

als ideales Herrschaftssystem auch für die eigene Gesellschaft präsentiert. Die 

Sklavenstücke zeigen sich also – in unterschiedlichen Abstufungen – nicht nur erstaunlich 

 
958 Vergl. Osterhammel, Sklaverei und die Zivilisation des Westens, S. 63. 



  297
  
   

                                                

gut über die Abolitionsproblematik informiert, sondern beweisen gleichzeitig ein gutes 

Gespür für politische Stimmungen, Umbrüche und Konflikte im eigenen Land. Das häufig 

der Trivialität und apolitischen Belanglosigkeit beschuldigte bürgerliche 

„Unterhaltungstheater“ des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts ist damit zumindest 

teilweise zu rehabilitieren.959

Auch die anthropologischen Annäherungen an die Sklavereithematik, die nach der Position 

der Schwarzen innerhalb einer Natur- und Menschheitsgeschichte und ihren „natürlichen“ 

Fähigkeiten und Rechten fragten, zeigten sich um 1800 äußerst ambivalent und 

widersprüchlich. Auf der einen Seite begegnen wir sowohl in der deutschen 

Sklavereidebatte als auch in den Sklavenstücken einem aufklärerischen Menschenbild, das 

unter Berufung auf eine universale menschliche Vernunft und Perfektibilität die Gleichheit 

aller Menschen postulierte. Angewendet auf „die Schwarzen“ brachte dieses 

Egalitätsdenken überhaupt erst ins Bewusstsein, dass es sich bei deren Versklavung um 

schwerwiegende Verbrechen an „Mitmenschen“ handelte. Und nur auf dieser theoretischen 

Grundlage war es auch möglich, dass im Theater Schwarze nicht mehr als lächerliche, 

unheimliche oder exotische schablonenhafte Fremde, sondern als gleichartige „Wesen“ 

dargestellt wurden, in deren Gefühlen, Moralvorstellungen und Lebensträumen der 

damalige (bürgerliche, weiße, deutsche) Zuschauer sich selbst erkannte. 

Zugleich werden jedoch auch in den frühen anthropologischen Beiträgen gegenläufige 

Tendenzen sichtbar, die anstelle des überzeugten Gleichheitsgedankens neue 

Abgrenzungen, Wertungen und Hierarchisierungen zwischen Menschen verschiedener 

Herkunft und Kultur und unterschiedlichen Körperbaus vornahmen.  

So bringt bereits die universalgeschichtliche Perspektive der Aufklärung unfreiwillig ein 

eigenes Diskriminierungspotential hervor: Postuliert man eine für alle Menschen 

gleichermaßen geltende Entwicklungsgeschichte, die sich zudem stark an den Werten und 

Errungenschaften des eigenen Kulturkreises orientiert, dann werden fremde Kulturen leicht 

 
959 Vergl. dazu Birgfeld / Conter: „Sie [die sogenannte Unterhaltungsdramatik um 1800] erscheint sogar als 
jenes Reflexionsmedium par excellence, das kulturelle, politische und gesellschaftliche Prozesse der 
Mittelschichten nicht für eine kleine, hoch begabte, kreative und gebildete Elite, sondern für die breite, 
weniger ambitionierte und progressive Mehrheit dieser Schicht verhandelt, problematisiert und mit 
Lösungsangeboten kommentiert. [...] Dessen [des Publikums] enormes Interesse am Theater in diesen 
Jahrzehnten lässt sich dabei nicht allein mit der Zunahme an Freizeit und Geldmitteln erklären, sondern muss 
zu einem großen Teil auf ein stark wachsendes Bedürfnis nach Kommunikation und Selbstreflexion 
zurückgeführt werden, wie es die politisch, geistesgeschichtlich und gesellschaftlich radikale Umbruchszeit 
zwischen 1770 und 1820 hervorgerufen hat.“ (Birgfeld / Conter: „Funktionsgeschichtliche und 
gattungsgeschichtliche Vorüberlegungen.“ In: das Unterhaltungsstück um 1800. Literaturhistorische 
Konfigurationen – Signaturen der Moderne. Hrsg. von J. Birgfeld u. C.D. Conter. Hannover: Wehrhahn 
2007, S. XIII). 



  298
  
   

                                                

nur aufgrund ihres Andersseins abgewertet.960 Eine solche Tendenz ist auch an den 

Schwarzenfiguren, die überwiegend als Verkörperungen eigener christlich-abendländischer 

Moralvorstellungen bzw. konkret bürgerlicher Tugenden auftreten, erkennbar. Ein 

Bewusstsein für eine fremde kulturelle Perspektive und deren Anerkennung scheinen hier 

(noch) nicht vorhanden zu sein. Und auch die kulturimperialistischen Bestrebungen, in die 

eine solch unbewusst eurozentristische Perspektive umkippen kann, deuten sich in den 

Stücken an, wenn aus schwarzen „Edlen Wilden“, die mit ihren europäischen 

Moralvorstellungen zumindest als Sprachrohre einer ernst zu nehmenden Gesellschafts- 

und Europakritik fungierten, gelehrige aber unterlegene Schüler werden, die man erst mit 

gezielten Bildungs- und Missionsmaßnahmen auf höhere Zivilisationsstufen zu heben 

versucht.  

Trotz dieser Einschränkungen ist, was den Sklavenstücken mit ihrer Darstellung von 

Schwarzen und von Sklaverei gelingt, auf keinen Fall zu unterschätzen. Selten erschienen 

sowohl vor als auch nach ihnen Schwarze auf deutschen Bühnen so zahlreich und auf so 

selbstverständliche Weise als Menschen wie hier. Auch die in den Stücken formulierten 

Utopien von einer gerechteren Welt, in der alle Menschen friedlich und frei von Gewalt 

und Unterdrückung miteinander leben und in der der Wohlstand der einen sich nicht aus 

der Armut und dem Leid der anderen nährt, bezeugen nicht nur ein erstaunliches 

Bewusstsein für globale politische Zusammenhänge. Sie sind auch heute nicht weniger 

aktuell – und nicht weniger weit von ihrer Realisierung entfernt – als damals. Das 

Menschenbild, das den Schwarzendarstellungen zugrunde liegt, sieht sich noch immer 

Angriffen von verschiedenen Seiten ausgesetzt, die die Postulate menschlicher Gleichheit 

und universaler Menschenrechte in Frage stellen wollen. 

Die Wurzeln dieser (pseudo-)wissenschaftlichen und ideologischen Gegenbewegungen 

liegen zum Teil ebenfalls bereits im 18. Jahrhundert. Mit großer Begeisterung widmeten 

viele „Naturforscher“, Anatomen und Anthropologen sich der Vermessung und Sezierung 

menschlicher Körper. Auf den Ergebnissen dieser Untersuchungen bauten sie neue 

Klassifizierungs-, Hierarchisierungs- und Bewertungssysteme auf; anstelle einer Gleichheit 

betonten sie die Unterschiede zwischen den Menschen verschiedener Abstammung. Wurde 

dabei von körperlichen Merkmalen Rückschlüsse auf unterschiedliche intellektuelle 

Fähigkeiten und moralische Kompetenzen gemacht und erklärte man die eigene zur allen 

anderen überlegenen „Rasse“, so hat man es im späten 18. Jahrhundert, sechzig Jahre vor 

 
960 Vergl. Rüsen, Jörn: Geschichte im Kulturprozess. Köln, Weimar, Wien: Böhlau 2002, S. 188. 



  299
  
   

                                                

Arthur de Gobineaus Ideologie von der arischen „Herrenrasse“, bereits mit 

frührassistischen Denkformen zu tun.  

In Deutschland vertrat diese Positionen am radikalsten der Göttinger Professor Christoph 

Meiners, der mit seinen Behauptungen von einer „natürlichen“ Ungleichheit zwischen den 

Menschenrassen nicht nur die Sklaverei, sondern auch die Diskriminierung von Juden, 

Frauen und ungebildeten Schichten im eigenen Land zu rechtfertigen versuchte. Als 

folgenreich erwiesen sich auch die Thesen des Kasseler Arztes Soemmering, der mit den 

zweifelhaften Ergebnissen und Interpretationen seiner Obduktionen eher unfreiwillig 

Weichen dafür stellte, dass der Schwarze in der Folgezeit immer wieder von einigen 

„Wissenschaftlern“ als minder bemitteltes Wesen bewertet und in der Nähe zum Tierreich 

verortet werden sollte.  

Von einem ganz anderen, aber auch nicht unproblematischen Differenzdenken sind die 

Schriften des Sklavereigegners und Antikolonialisten Johann Gottfried Herder geprägt. Der 

betonte im Gegensatz zu vielen seiner Zeitgenossen zwar den Eigenwert von Kulturen, 

schuf jedoch mit ihrer mythologischen Überhöhung zu nationalen „Volksseelen“ und 

seinem entschiedenen Eintreten gegen die kulturelle und biologische Vermischung 

verschiedener Völker Voraussetzungen für späteres nationalistisches bzw. rassistisches 

Denken. Zudem nahm auch Herder dezidiert ethnozentristische Wertungen vor und 

qualifizierte gerade die Schwarzafrikaner als stumpfsinnige, triebgesteuerte Menschen mit 

animalischen Zügen ab.961

Die Sklavenstücke zeigen sich gegenüber diesen antimodernistischen und 

antiaufklärerischen Schwarzenbildern auf den ersten Blick erstaunlich immun. Keins der 

Stücke behauptet eine natürlich-biologische Minderwertigkeit schwarzer Völker und 

rechtfertigt damit gar deren Versklavung oder gewaltsame koloniale Unterwerfung, wie 

Autoren wie Christoph Meiners dies durchaus taten.  

Und dennoch sind bei näherer Betrachtung der „Mohren“, „Mohrinnen“ und der „guten“ 

wie der „schlechten“ Plantagensklaven auch Momente erkennbar, in denen Menschen 

schwarzer Hautfarbe pauschal abgewertet werden und die egalitären Gleichheits- und 

Freiheitspostulate eine Einschränkung erfahren. So können die auffallend häufigen 

Assoziationen, die die schwarzen Rebellen als „Wilde“ und „wilde Tieren“ (jedoch 

nirgendwo als Menschenaffen!) charakterisieren, durchaus als zaghafte Umsetzung der 

 
961 Längst nicht jedes Volk kann die ihm eigenen natürlichen und kulturellen Anlagen so zur 
Vervollkommnung bringen, dass sie dem „Humanitäts“-Ideal nahe kommt. Die schwarzen Afrikaner, durch 
ihr heißes Klima bereits benachteiligt, gehören für Herder definitiv nicht dazu, die Deutschen jedoch, mit den 
ihnen eigenen Begriffen von Ehre und Freiheit, sehr wohl. (Vergl. Priester, Rassismus, S. 92ff). 



  300
  
   

                                                

oben beschriebenen naturwissenschaftlichen Thesen gedeutet werden. Und auch das tiefe 

Unbehagen gegenüber menschlichen „Mischlingen“, das sich an den „Mulatten“-Rollen 

zeigt, sowie das tragische Schicksal, das fast alle schwarz-weißen Liebespaare in den 

Sklavenstücken ereilt, sprechen dafür, dass die großartig von den Figuren und einigen 

Autoren verkündeten aufklärerischen Gleichheitsgedanken eventuell doch schon wieder 

leise angezweifelt wurden. Vor allem aber die Verkindlichungsmotive, die anhand vieler 

verschiedener Beispiele erläutert werden konnten, sind als Marginalisierungsstrategien zu 

bewerten, die den Schwarzen zum dankbaren, hilflosen Opfer stilisieren und damit 

wichtige Elemente kolonialistischer Rhetorik vorweg nehmen.  

 

Die große Welle von bürgerlichen Rührstücken und Lustspielen, die sich innerhalb einer 

konventionellen Gebrauchsdramaturgie mit der Sklaverei- und Schwarzenthematik 

befassen, ging bereits im ersten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts zu Ende; fast wie ein 

Nachzügler wirkt schon Klährs Die Rettung, das erst 1814 erschien. Zu diesem Zeitpunkt 

war jedoch die europäische Sklavereidebatte noch keineswegs beendet. Die zwanziger 

Jahre erlebten ein erneutes Aufleben der Abolitionsbewegung, erst in den 1830ern wurde 

die Sklaverei in den Kolonien der meisten europäischen Nationen verboten.962 Und in 

Nordamerika begann der Kampf zwischen Sklavereigegnern und -befürwortern erst zur 

Jahrhundertmitte und löste 1861 den Sezessionskrieg aus. Das Verschwinden der 

Sklavereithematik aus der deutschen Gebrauchsdramatik lässt sich also nicht damit 

erklären, dass sie im 19. Jahrhundert nicht mehr von allgemeinem Interesse und politischer 

Sprengkraft gewesen wäre. 

Doch gewannen nun in „Deutschland“, das in seiner kleinstaatlichen Vielfalt ohnehin nie 

national und im großen Stil in den Handel und die Versklavung von Schwarzafrikanern 

verwickelt gewesen war und eigene Themen über die Abolitionsfrage verhandelt hatte, 

andere außen- und innenpolitische Zusammenhänge an Bedeutung. Diese verdrängten die 

Sklavereidebatte aus den öffentlichen Diskursen. Das Interesse am Schwarzen verschwand 

hingegen nicht, verschob sich jedoch vom westindischen Plantagensklaven auf den 

„wilden“ Afrikaner und dessen afrikanische Heimat. An die Stelle der aufklärerischen 

philanthropischen Diskurse des 18. Jahrhunderts, in denen der „Negersklave“ als Beispiel 

für Gleichheit und universale Menschenrechte fungierte, wurden im 19. Jahrhundert andere 

thematische Zusammenhänge für das deutsche Bild vom Schwarzen bestimmend:  

 
962 Das wichtigste Datum in diesem Zusammenhang ist der 29.8.1833, an dem das britische Parlament die 
Sklavenbefreiung im British Empire beschloss. 



  301
  
   

                                                

Die personelle und argumentative Verbindung zwischen Abolitionsbewegung und 

kolonialen Interessen ist mehrfach betont worden. Mit seinen Bodenschätzen, seinem Land 

und seinem menschlichen „Kapital“, auf die britische und deutsche Abolitionisten schon 

früh viel versprechend hinzuweisen wussten, wurde Afrika im 19. Jahrhundert von den 

europäischen Nationen hart umkämpft. Und mit Gründung des deutschen Kaiserreichs 

beteiligte sich erstmals auch Deutschland am internationalen Wettlauf um Kolonien.  

Im Zusammenhang mit diesen neuen kolonialen Interessen verstärkten sich im deutschen 

Schwarzenbild die kindlich-harmlosen Aspekte, die sich bereits in den Sklavenstücken 

angedeutet hatten. Vor allem in der Kinder- und Jugendliteratur, in popularen Bildmedien 

und in den „Völkerschauen“ des 19. Jahrhunderts verwandelte sich der Schwarze vom 

ernstzunehmenden, gleichberechtigten Menschen entweder zum fröhlich-unbedarften, 

niedlichen Baströckchenträger, dessen Missionierung und wirtschaftlicher „Unterstützung“ 

man sich allzu gerne annahm, oder zur wenig Angst einflößenden Kannibalen-Karikatur, 

die auf komische Weise ebenfalls die eigene Überlegenheit und heilsbringende Wirkung 

europäischer Zivilisierungsprojekte unterstrich.  

Neben diesen von kolonialem Geist geprägten Bilderwelten waren vor allem die 

naturwissenschaftlichen Theorien des 19. Jahrhunderts ein wichtiger diskursiver Kontext 

für die Wahrnehmung und Darstellung von Schwarzen. Mit den Erkenntnissen Charles 

Darwins standen nicht mehr Vergleiche mit anderen Völkern, sondern Überlegungen über 

die biologische Verwandtschaft zwischen Mensch und Tier im Zentrum anthropologischer 

Selbstverortungen. Doch auch bei diesen sich neu fokussierenden Fragen nach dem 

Ursprung und der Entwicklungsgeschichte der Menschheit kam dem Schwarzen wieder 

eine zentrale Rolle zu: Von den anatomischen Studien, die schwarze Menschen und 

Menschenaffen rein vergleichenden miteinander in Verbindung brachten (etwa bei 

Sömmering, Camper, Tiedemann etc.), war es nur noch ein kleiner Schritt zu 

Spekulationen über ihre evolutionsbiologische Verwandtschaft. Der Schwarzafrikaner 

wurde zur Verkörperung eines animalisch-menschlichen Übergangsstadiums. 

Auch diese Thesen wurden vom Theater und von anderen theatralen Formen des Zeitraums 

aufgegriffen und thematisiert. Großer Beliebtheit erfreuten sich Stücke, in denen die 

Schauspieler Menschenaffen darzustellen hatten, aber auch Zirkus- und 

Jahrmarktvorstellungen, in denen dressierte Affen als Menschen präsentiert wurden.963 Mit 

 
963 Carl Holtei: Staberl als Robinson. Melodramatisches Liederspiel in einem Akt. In: Theater von Carl 
Holtei in einem Bande. Breslau: August Schulz 1845 
Nestroy, Johann: Der Affe und der Bräutigam. In: Ders.: Sämtliche Werke. [Historisch-kritische Ausgabe]. 
Bd. 11. Hrsg. von Jürgen Hein. Wien: Deuticke 1998. 



  302
  
   

                                                                                                                                                   

dem komischen Ausstellen der „animalischen“ (irrationalen, triebhaften) Seiten des 

Menschen und mit der Präsentation menschlich erscheinender Tiere werden die klaren 

Grenzen zwischen beiden spielerisch in Frage gestellt.  

Fragestellungen, die im 18. Jahrhundert über die Schwarzen- und Sklavereithematik 

diskutiert wurden, scheinen vom „Affentheater“ des 19. Jahrhunderts aufgenommen und 

weitergeführt zu werden.964 Wie früher der Schwarze wird jetzt auch der Menschenaffe 

zum Anlass, Überlegungen über die natürlichen Bedingungen und Grenzen des 

Menschseins anzustellen und sich dabei entweder nach verdrängten und verlorenen 

Charaktereigenschaften zu fragen oder sich seiner eigenen zivilisatorischen 

Errungenschaften zu vergewissern. Auch stereotype Figurationen, die sich in den 

Sklavenstücken andeuteten, werden übertragen: Schwarze wie Affen werden als 

„affektgesteuerte“, kindliche und teilweise lächerliche Variationen des Eigenen dargestellt. 

Sie erfreuen und erheitern mit ihren Lernerfolgen, mit denen sie sich die Fähigkeiten der 

überlegenen Menschen bzw. Weißen anzueignen versuchen.  

In dieser assoziativen und figurativen Nähe können die Grenzen zum Teil vollständig 

verwischen, wie besonders anschaulich Carl Holteis „melodramatisches Liederspiel“ 

Staberl als Robinson demonstriert. Robinsons Gefährte Freitag ist hier nicht mehr der 

schwarze „Wilde“ aus der Romanvorlage Defoes, sondern ein (von einem menschlichen 

Schauspieler dargestellter) Affe, der Robinson beflissen und unterwürfig dient und, von 

seinem Herrn zum „Menschen gemacht“965, sogar gebrochenes Kinderdeutsch sprechen 

kann. Die Bilder vom menschlichen Affen und vom „animalischen“ Schwarzafrikaner sind 

kaum noch voneinander zu unterscheiden. 

 
C. Nitsche: Der Orang-Utang. Schwank in 1 Akte. Mühlhausen: G. Danner 1894. 
964 Zur Affendarstellung im Theater der Nestroyzeit und dessen naturwissenschaftlichen vergl. vor allem die 
Thesen von Andreas Englhart in: „Menschen-Affen und Affen-Menschen – Artistik des Fremden im Theater 
der Nestroyzeit.“ In: Andere Körper – Fremde Bewegungen. Theatrale und öffentliche Inszenierungen im 19. 
Jahrhundert. Hrsg. von Claudia Jeschke und Helmut Zedelmaier. Münster: Lit 2005. 
965 Holtei, Carl: Staberl als Robinson. Melodramatisches Liederspiel in einem Akt. In: Ders.: „Theater“ von 
Carl Holtei in einem Bande. Breslau: August Schulz 1845, S. 125. 



  303
  
   

LITERATURVERZEICHNIS 
 

1.  Primärliteratur 

 

 Stücke  

Anonymus: Der Hofmeister und die Gouvernante. Ein Lustspiel in 5 Aufzügen. (O.J.). 
Berlin: Walter de Gruyter & Co. 1969 

Behn, Aphra: Abdelazer or The Moors’s Revenge (1695). Reprint of the 1915 ed., London. 
New York: Phaeton Press 1967 

Blümner, Heinrich: Die Rache. Ein Trauerspiel in vier Aufzügen nach Eduard Young. 
Leipzig, bey Georg August Grieshammer 1794 

Dalberg, Wolfgang Heribert von: Oroonoko (1786). Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. In: 
Deutsche Schaubühne. Bd. 7. Augsburg: 1789  

Döhner: Des Aufruhrs schreckliche Folge, oder Die Neger. Ein Original-Trauerspiel in 
fünf Aufzügen von Döhner. In: Theatralische Sammlung. Bd. 35. Wien: verlegt und zu 
finden bei Joh. Jos. Jahn 1792 

Eisenthal [Vorname unbekannt]: Oronooko Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. Wien, 
gedruckt bey Joh. Joseph Jahn, k.k. Privil. Universitäts-Buchdrucker 1789 

Ferriar, John: The Prince of Angola, a tragedy, altered from the play of Oroonoko, and 
adapted to the circumstances of the present times. Manchester: J. Harrop 1788 

Gentleman, Francis: Oroonoko: or the Royal Slave. A Tragedy. Altered from Southerne, 
by Francis Gentleman. As it was Performed at the Theatre in Edinburgh, with universal 
Applause. Glasgow: Printed by Robert and Andrew Foulis 1760 

Gruber von Grubenfels, Carl Anton: Die Negersklaven. Schauspiel in drei Aufzügen. 
[O.O.o.J.] 

Hagemann, Fr. Gustav: Seliko und Berißa, oder die Liebe unter den Negern. Ein 
Schauspiel in vier Aufzügen. Grätz: 1799 

Hawkesworth, John: Oroonoko. A tragedy altered from the original play of that name 
written by the late Thomas Southern ; to which the editor has added near six hundred 
lines, in place of comic scenes, with the addition of two new characters. London: 
Printed for A. and C. Corbett 1760 

Carl Holtei: Staberl als Robinson. Melodramatisches Liederspiel in einem Akt. In: Theater 
von Carl Holtei in einem Bande. Breslau: August Schulz 1845 

Huber, Joseph Carl: Zanga oder die Rache. Ein neues Trauer-Spiel in Prosa, aus dem 
Englischen des Herrn D. Eduard Youngs entlehnet. Wien: im Kraußischen Buchladen 
1760 

Klähr, Carl G.: Die Rettung. Ein Schauspiel in vier Aufzügen. In: Deutsche Schaubühne 
oder dramatische Bibliothek der neuesten Lust-Schau-Sing- und Trauerspiele. Bd. 4. 
Augsburg und Leipzig: 1814 

Körner, Theodor: Toni. Drama (ca. 1812). In: Reclams Universal Bibliothek. Nr. 157. 
Leipzig: Reclam 1869 



  304
  
   
Kotzebue, August von: Der Besuch oder die Sucht zu glänzen. Ein Lustspiel in vier 

Aufzügen. In: Neueste deutsche Schaubühne. Erster Jahrgang. Bd. 11. Augsburg 1803 

 Der Papagoy. Ein Schauspiel in drey Akten von August von Kotzebue. Leipzig: Paul 
Gotthelf Kummer 1792 

 Die Negersklaven (1796). Ein historisch-dramatisches Gemählde in drey Akten. 
Leipzig: Paul Gotthelf Kummer 1821 

Kratter, Franz: Der Mohrenkönig oder Grausamkeit sprengt Sklavenketten. Ein Schauspiel 
in fünf Akten. In: Neueste deutsche Schaubühne für 1809. Bd. 4. Augsburg: 1809 

Die Sklavin in Surinam. Ein Schauspiel in fünf Aufzügen. Frankfurt am Main: Verlag 
Friedrich Esslinger 1804  

Nesselrode zu Hugenpott, Freyherr von: Zamor und Zoraide. Ein Schauspiel in drey 
Aufzügen vom Kuhr-Pfälzischen Kammerherrn Freyherr von Nesselrode zu 
Hugenpott. Offenbach am Mayn: Ulrich Weiß 1778 

Nestroy, Johann: Der Affe und der Bräutigam. In: Ders.: Sämtliche Werke. [Historisch-
kritische Ausgabe]. Bd. 11. Hrsg. von Jürgen Hein. Wien: Deuticke 1998 

Nitsche, C.: Der Orang-Utang. Schwank in 1 Akte. Mühlhausen: G. Danner 1894 

Rathlef, Ernst Lorenz Michael: Die Mohrinn zu Hamburg. Tragödie. [O.O.] 1776 

Reitzenstein, Karl Freyherr von: Die Negersklaven (1793). Ein Trauerspiel in fünf 
Aufzügen. In: Deutsche Schaubühne. Jg. 6. Augsburg: 1794 

Schmidt, K. L.: Die Kette des Edelmuths. Ein Lustspiel in zwey Aufzügen. Hannover, bei 
J. K. Bartsch. In Commission bey J.H. Kaven, in Altona und Leipzig 1792 

Soden, Julius Graf von: Die Negerinn oder Lilliput Zweyter Teil. Ein Lustspiel in fünf 
Aufzügen (1789). In: Deutsche Schaubühne. Jg.3. Bd. 8. Augsburg: 1791 

 Versöhnung und Ruhe oder Menschenhass und Reue zweyter Theil (1792). Schauspiel 
in fünf Aufzügen. Osnabrück: Hofbuchhandlung Heinrich Blothe 1801 

Southerne, Thomas: Oroonoko (1695). Hrsg. von E. Novak und David S. Rodes. London: 
Edward Arnold 1977 

Steinsberg, Carl Franz Guolfinger Ritter von: Die Negersklaven. Ein Lustspiel in einem 
Aufzuge. Prag und Leipzig: Johann Joseph Gröbl 1779 

Wall, Anton: Die Expedition oder Die Hochzeit nach dem Tode. Ein Lustspiel in drey 
Aufzügen. [O.O.] 1782 

Young, Edward: The Revenge. In: The Complete Works. Poetry and Prose. Bd. 2. London: 
1854 

Ziegler, Friedrich Wilhelm: Die Mohrinn. Ein Schauspiel in vier Aufzügen.(1801) In: 
Neueste Schaubühne. Jg.1. Bd.1. Augsburg: Frank 1803 

 

 Prosatexte (Vorlagen der Dramatisierungen)  

Behn, Aphra: Oroonoko: Or, the Royal Slave. A True History. London: Will Canning 
1688. Hrsg. von Johanna Lipking. New York und London: Norton 1997 

Kleist, Heinrich von: Die Verlobung in St. Domingo. In: Ders.: Sämtliche Erzählungen und 
Anekdoten. Hrsg. von Helmut Sembdner. München: Carl Hanser Verlag 1977 



  305
  
   
 

 Beiträge zur Sklaverei- und Schwarzenthematik 

Anonymus: „Sömmering, S.T.v: Abhandlung über die körperliche Verschiedenheit des 
Mohren vom Europäer. Frankfurt a.M., Mainz 1785. Rezension.“ In: Magazin für das 
Neueste aus der Physik und Naturgeschichte. Bd. 3. Hrsg. von L.C. Lichtenberg und 
J.H. Voigt. Gotha: 1786, S. 157-166 

Anonymus: „Geschichte der Sklaverey, und Charakter der Bauern in Lief- und Ehstland, 
ein Beytrag zur Verbesserung der Leibeigenschaft.“ In: Allgemeine deutsche 
Bibliothek. Bd. 75. Hrsg. Von F. Nicolai. Berlin / Stettin: 1787, S. 180-182 

Anonymus: „Nachricht von einer weißgewordenen Negerin.“ In: Magazin für das Neueste 
aus der Physik und Naturgeschichte. Bd. 5. Hrsg. von L.C. Lichtenberg und J.H. Voigt. 
Gotha: 1788, S. 94-95 

Anonymus: “Frohe Aussichten zur Aufhebung des Negerhandels.” In: Deutsches 
gemeinnüziges Magazin. Hrsg. von C.U.D. v. Eggers. Berlin: 1789/1, S. 193-229 

Anonymus: “Zweites Schreiben aus London über die Aufhebung des Negerhandels.” In: 
Deutsches gemeinnüziges Magazin. Hrsg. von C.U.D. v. Eggers. Berlin: 1789/3, S. 10-
65 

Anonymus: Eckartshausen, K.v. In: Magazin für das Neueste aus der Physik und 
Naturgeschichte. Bd. 6. Hrsg. von L.C. Lichtenberg und J.H. Voigt. Gotha:1790, S. 
186-187 

Anonymus: „In Sachen der Sommerfeldinn wider den Bäcker Wilke kommt die Frage zum 
Spruche: wie die Kinder aus dem Beyschlafe eines Mohren mit einer Weissen 
beschaffen seyn müssen.“ In: Annalen der Gesetzgebung und Rechtsgelehrsamkeit. Bd. 
7. Hrsg. Von E.F. Klein. Berlin / Stettin: 1790, S. 116-130 

Anonymus: „Debatte im Unterhause des großbritannischen Parlements über die 
Abschaffung des Sklavenhandels.“ In: Historisch-politisches Magazin, nebst 
litterarischen Nachrichten. Bd. 9. Hrsg. von A. Wittenberg. Hamburg: 1791, S. 602-
624 

Anonymus: Ueber die Vorbereitungen zur Aufhebung des Negerhandels und Abschaffung 
der Sklaverei auf den Englischen Westindischen Inseln. In: Deutsches Magazin. Bd. 1. 
Hrsg. von C.U.D. v. Eggers. Hamburg: 1790, S. 580-61 

Anonymus: „Ueber die angebliche Sklaverey der polnischen Bauern.“ In: Historisch-
politisches Magazin, nebst litterarischen Nachrichten. Bd. 10. Hrsg. von A. Wittenberg. 
Hamburg: 1791, S. 537-540 

Anonymus: „Anekdoten interessante, über Sklaverey und Lehnstyranney. Ein Beytrag zur 
Geschichte der Menschheit.“ In: Neue allgemeine deutsche Bibliothek. Bd. 20. Hrsg. 
von F. Nicolai. Berlin / Stettin: 1795, S. 412 

Archenholz, J.W.v.: „Der Parlaments-Redner Wilberforce.“ In: Minerva. Hrsg. von J.W. v. 
Archenholz. Hamburg: 1795/4, S. 567-568 

Archenholz, J.W.v. [Bearbeiter]: „Neue Greuel der Neger in St. Domingo.“ In: Minerva. 
Hrsg. von J.W. v. Archenholz. Hamburg: 1805/2, S. 292-299 

Blumenbach, Johann Friedrich: Über die natürlichen Verschiedenheiten im 
Menschengeschlechte. Nach der dritten Ausgabe und den Erinnerungen des Verfassers 



  306
  
   

übersetzt, und mit einigen Zusätzen und erläuternden Anmerkungen herausgegeben 
von Johann Gottfried Gruber. Leipzig: Breitkopf und Härtel 1798 

Bodin, Jean: Les six livres de la république (1576). Paris: Du Puys 1581 [Faks.-Dr. 1961] 

Camper, Peter: Über den natürlichen Unterschied der Gesichtszüge in Menschen 
verschiedener Gegenden und verschiedenen Alters; über das Schöne antiker Bildsäulen 
und geschnittener Steine; nebst Darstellung einer neuen Art, allerlei Menschenköpfe 
mit Sicherheit zu zeichnen (1786). Nach des Verfassers Tode herausgegeben von 
seinem Sohne Adrian Gilles Camper. Übers. von S. Th. Soemmering. Berlin: 
Vossische Buchhandlung 1792 

Chambelland: “Empörung der Neger auf der Schildkröteninsel in der Nacht vom 28sten 
Pluviose, J. 11. (Februar 18. 1803).” In: Minerva. Hrsg. von J.W. v. Archenholz. 
Hamburg: 1805/2, S. 459-466 

Clarkson, Thomas: Essay on the Slavery and Commerce of Human Species, particularly 
the African (1785). Miami: Mnemosyne Publishing 1969 

 Eine summarische Übersicht der vor dem Ausschuß des Unterhauses des 
Großbritannischen Parlaments abgelegten Zeugnisse über den Gegenstand des Sklaven-
Handels, den verschiedenen Regenten in der christlichen Welt zugeeignet von Thomas 
Clarkson. London: G. F. Schulze und J. Dean 1814 

Day, Thomas: The Dying Negro. Der sterbende Neger; ein Gedicht. Englisch mit einer 
freyen poetischen Uebersetzung. In: Neue allgemeine deutsche Bibliothek. Bd. 45. 
Hrsg. von F. Nicolai. Berlin / Stettin: 1799, S. 470-473 

Ehrmann, Theophil Friedrich: Neueste Länder- und Völkerkunde. Ein geographisches 
Lesebuch für alle Stände. Achter Band: Afrika überhaupt; Nord- und Mittelafrika. 
Weimar: Verlage d. geograph. Instituts 1809 

Equiano, Olaudah: Equiano`s Travels (1789). Hrsg. von Paul Edwards. Oxford u. 
Johannesburg: Heinemann 1996  

Fabri, Johann Ernst: Einige Gründe für den Sclavenhandel auf den Küsten von Afrika. In: 
Historische und geographische Monatsschrift. Halle / Leipzig: 1788 

Forster, Johann Georg: Noch etwas über die Menschenraßen. In: Der Teutsche Merkur. 
Hrsg. von C.M. Wieland: Weimar 1786/4, S. 57-86 

 Beschluß der im vorigen Monat angefangenen Abhandlung über die Menschenrassen. 
In: Der Teutsche Merkur. Hrsg. von C.M. Wieland: Weimar 1786/4, S. 151ff 

Fox, George: “To Friends beyond Sea, that have Blacks and Indian Slaves” (1657). In: The 
Works of George Fox. Bd. 7. Philadelphia: Marcus T. Gould and New York: Isaac T. 
Hopper1831 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte 
(1817-1829). Bd. 1. Hamburg: Felix Meiner 1994 

Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie einer Geschichte der Menschheit (1785). 
Darmstadt: Joseph Melzer 1966 

Briefe zur Beförderung der Humanität. Zweite Hälfte. Nach Philosophie und Geschichte. 
Geschrieben zwischen 1793 und 1797. Hrsg. von Johann von Müller. Tübingen: 
Cotta`sche Buchhandlung 1810 

Hobbes, Thomas: Leviathan (1651). Hrsg. von Thomas Klemmer. Hamburg: Meiner 1996 



  307
  
   
Iselin, Isaak: Über die Geschichte der Menschheit. Basel: 1786 [Faks.-Dr. Hildesheim: 

Olms 1976] 

Junius: “Beschwerde, in einer Adresse an das Englische Volk, über die merkwürdige 
Entscheidung gegen die Abschaffung des Sclavenhandels im Jahre 1791.” In: 
Deutsches Magazin. Bd. 8. Hrsg. von C.U.D. v. Eggers. Hamburg: 1794, S. 193-199. 

Kant, Immanuel: Bestimmung des Begrifs einer Menschenrasse. In: Berlinische 
Monatsschrift. Hrsg. von J. E. Biester und F. Gedike. Berlin 1787, S. 390-411 

Köhler, J.B.: „Sprengel, M.C.: Vom Ursprung des Negerhandels. Ein Antrittsprogramm. 
Rezension.“ In: Allgemeine deutsche Bibliothek. Bd. 42/2. Hrsg. von F. Nicolai. Berlin 
/ Stettin: 1780, S. 489-496 

Konopak, S.G.: “Ueber den Sklavenhandel.” In: Deutsche Monatsschrift. Hrsg. von F. 
Gentz und G. N. Fischer. Berlin: 1797/2, S. 11-25 

Lamiral, D.H.: “Vom Sklavenhandel überhaupt in Beziehung auf Charakter und Sitten der 
Negern. Erwägung der Nachtheile, die durch die Aufhebung desselben für die Neger 
selbst, und für den europäischen Handel entstehen können. Nebst einem Bericht von 
einem Sklavenaufstand in Senegal.” In: Deutsche Monatsschrift. Hrsg. von F. Gentz 
und G. N. Fischer. Berlin: 1798/2, S. 296-347 

LaCretelle, C.J.D. de: “Ueber die Inseln Frankreich und Bourbon.” In: Minerva. Hrsg. von 
J.W. v. Archenholz. Hamburg: 1797/1, S. 114-118 

Locke, John: Two Treatises of Gouvernment. London: Printed for Awnsham and John 
Churchill 1694 

Meiners, Christoph: „Historische Nachrichten über die wahre Beschaffenheit des Sclaven-
Handels, und der Knechtschaft der Neger in West-Indien“. In: Göttingisches 
historisches Magazin. Bd. 6. Hrsg. von C. Meiners und L.T. Spittler. Hannover: 1790, 
S. 645-679 

 „Von den Varietäten und Abarten der Neger“. In: Göttingisches historisches Magazin. 
Bd. 6. Hrsg. von C. Meiners und L.T. Spittler. Hannover: 1790, S. 625-645 

 Ueber die Natur der Afrikanischen Neger, und die davon abhangende Befreyung, oder 
Einschränkung der Schwarzen (1790). Hrsg. von Frank Schäfer. Hannover: Wehrhahn 
1997 

 „Zusatz zu der vorhergehenden Abhandlung“.In: Göttingisches historisches Magazin. 
Bd. 8. Hrsg. von C. Meiners und L.T. Spittler. Hannover: 1791, S. 268-274 

„Fortgesetzte Betrachtungen über den Sclavenhandel, und die Freylassung der Neger“. In: 
Neues Göttingisches historisches Magazin. Bd. 2. Hrsg. von C. Meiners und L.T. 
Spittler. Hannover: 1793, S. 1-58 

Untersuchungen über die Verschiedenheiten der Menschennaturen (die verschiedenen 
Menschenarten) in Asien und den Südländern, in den Ostindischen und Südseeinseln, 
nebst einer historischen Vergleichung der vormahligen und gegenwärtigen Bewohner 
dieser Continente und Eylande. Tübingen: Cotta’sche Buchhandlung 1811 

Montesquieu, Charles Louis de Secondat: De l’esprit des lois (1788). Hrsg. von A. 
Fouillée. Paris: Ch. Delagrave 1868 

Rousseau, Jean.Jaques: Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les 
hommes. Paris: Aubier Montaigne 1974 



  308
  
   
Schubart, Christian Friedrich Daniel: Aus der Deutschen Chronik (1774-77) und Schubarts 

vaterländische Chronik (1787-1791). In: Schubarts Werke in einem Band. Berlin / 
Weimar: Aufbau 1965 

Sell, Johann Jacob Versuch einer Geschichte des Negersclavenhandels. Halle: Johann 
Jacob Gebauer 1791 

Soemmering, Samuel Thomas: Über die körperliche Verschiedenheit des Negers vom 
Europäer (1785). Aus: S. T. Soemmerings Werke. Bd. 15. Hrsg. von Sigrid Oehler- 
Klein. Suttgart: Gustav Fischer Verlag 1998 

 Soemmerings Briefwechsel. Aus: S. T. Soemmerings Werke. Bd. 19. Hrsg. von Sigrid 
Oehler- Klein. Suttgart: Gustav Fischer Verlag 1998 

Sprengel, Matthias Christian: Vom Ursprung des Negerhandels. Ein Antrittsprogramm. 
Halle: Johann Christian Hendel 1779 

Stedman, John Gabriel: Stedmanns Nachrichten von Surinam und seiner Expedition gegen 
die rebellischen Negern, in dieser Kolonie in den Jahren 1772 bis 1777. Ein Auszug 
aus dem Englischen Original, mit einer Karte und Kupfern. Hamburg: Hoffmann 1797 

Tiedemann, Friedrich: Das Hirn des Negers mit dem des Europäers und Orang-Outangs 
verglichen. Heidelberg: Karl Winter 1837 

von Müller, Drost: „Gedanken über Kosmopolitismus und Patriotismus“ (1797). In: Der 
Kosmopolit, eine Monatsschrift zur Beförderung wahrer und allgemeiner Humanität. 
Hrsg. von Christian Daniel Voss. Halle: 1797/5, S. 287-297 

Zimmermann, F. U. W. von: Die Erde und ihre Bewohner nach den neuesten 
Entdeckungen. Ein Lesebuch für Geographie, Völkerkunde, Produktenlehre und den 
Handel. Teil I und II. Guinea. Leipzig: Bei Gerhard Fleischer dem Jüngern 1810  

 

  Theater, Drama, Schauspiel, Ästhetik 

Engels, Johan Jakob: Ideen zu einer Mimik. In: J.J. Engels Schriften. Bd. 7. Berlin 1804 

Geßner, Salomon: „An den Leser.“ In: Ders.: Idyllen von dem Verfasser der Daphnis. 
Zürich: bei Geßner 1756 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ästhetik. Hrsg. von H.G.Hotho. In: 
Sämtliche Werke. Jubiläumsausgabe hrsg. von H. Glockner. Bd. 14. Stuttgart: 1953 

Iffland, Wilhelm August: Fragmente über Menschendarstellung auf den deutschen Bühnen. 
Erste Sammlung. Gotha: bey Karl Wilhelm Ettinger 1785 

Lessing, Gotthold Ephraim: Hamburgische Dramaturgie. In: Ders.: Werke. Herausgegeben 
von Herbert G. Göpfert in Zusammenarbeit mit Karl Eibl, Helmut Göbel, Karl S. 
Guthke u.a. Bd. 4. München: Hanser 1970 

 Ders. Und Mendelssohn, Friedrich Nicolai Moses: Briefwechsel über das Trauerspiel 
(1756/57). Hrsg. von Jochen Schulte-Sasse. München: Winkler1972 

Mercier, Louis-Sébastien: Neuer Versuch über die Schauspielkunst. Aus dem 
Französischen, mit einem Anhang aus Goethes Brieftasche. Leipzig: Im 
Schwickertschen Verlage 1776. Faksimiledruck Heidelberg: Lambert Schneider: 1967 

Schiller, Friedrich: Brief Schillers an Herder vom Aus Herders Nachlass, hrsg. vom 
4.11.1795 H. Düntzer und F.G. v. Herder. Bd. I. Frankfurt 1856 



  309
  
   
 “Was kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken?” (1784) In: Schillers 

Werke. Nationalausgabe. Bd. 20. Weimar 1962 

 

 Rezensionen und Kritiken 

Tagebuch der Mannheimer Schaubühne. Mannheim: Löffler 1786-1788 

„Die Negersklaven, ein historisch-dramatisches Gemählde in drey Akten, vom Präsidenten 
von Kotzebue.“ In: Thalia und Melpomene. Hrsg. von Julius von Soden. Chemnitz: 
1792/2, S. 36f 

Kritik zu Kotzebues Der Papagoy. In: Hamburgische Theaterzeitung. Bd. 1. Hrsg. von 
Friedrich Schinck. Hamburg: 1792, S. 41ff 

Kritik zu Kotzebues Der Papagoy. In: Rheinische Musen. Mannheim: Kaufmann 1794/2 

Kritik zu Kotzebues ‚Der Sklavenhandel.’“ In: Rheinische Musen. Mannheim: Kaufmann: 
1795/4, S. 23f 

Kritik zu Kotzebues Der Besuch. In: Allgemeine Theaterzeitung. Hrsg. von J.G. Rhode. 
Bd. 2. Berlin: Heinrich Fröhlich 1800, S. 98f 

Kritik zu Kotzebues Der Besuch. In: Hamburgisch- und Altonaische Theater- und 
Litteratur-Zeitung. Nebst der Gelehrsamkeit und Kunst. Nr. 25. Altona: Friedrich 
Bechtold 1800, S. 375ff 

Schimmer, Karl August: Litterarisch-artistische Silhouetten mit kritischer Beleuchtung. 
August Ernst, Freyherr von Steigentesch. Geboren 1772, gestorben 1826. [O.O.o.J., 
Theaterarchiv Köln 174678, Mitis-Sammlung] 

 



  310
  
   
2. Sekundärliteratur 

 

Alt, Peter André: Tragödie der Aufklärung. Tübingen und Basel: A. Francke 1994 

Aretin, Karl Otmar Freiherr von (Hrsg.): Der Aufgeklärte Absolutismus. Gütersloh: 
Kiepenheuer & Witsch 1974 

Balme, Christopher: Das Theater der Anderen. Alterität und Theater zwischen Antike und 
Gegenwart. Tübingen und Basel: A. Francke 2001 

Batscha, Zwi und Jörn Garber (Hrsg.): Von der ständischen zur bürgerlichen Gesellschaft. 
Politisch-soziale Theorie im Deutschland der zweiten Hälfte des Jahrhunderts. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981 

Bauer, Anton: Das Theater in der Josefstadt zu Wien. Wien, München: Manutiuspresse 
1957 

Bender, Wolfgang F. (Hrsg.): Schauspielkunst im 18. Jahrhundert. Stuttgart: Franz Steiner 
Verlag 1992 

Bender, Wolfgang F., Siegfried Bushuven, Michael Huesmann: Theaterperiodika d. 18. 
Jahrhunderts. Bibliographie u. inhaltliche Erschließung deutschsprachiger 
Theaterzeitschriften, Theaterkalender und Theatertaschenbücher. Teil 1 - 3. München: 
Sauer 2005 

Bindmann, David: Ape to Apollo. Aesthetics and the Idea of Race in the 18th Century. 
Ithaca, New York: Cornell University Press 2002 

Birgfeld, Johannes und Claude D. Conter: Das Unterhaltungsstück um 1800. 
Literaturhistorische Konfigurationen – Signaturen der Moderne. Zur Geschichte des 
Theaters als Reflexionsmedium von Gesellschaft, Politik und Ästhetik. Erlangen: 
Wehrhahn 2007 

Birk, Heinz: Bürgerliche und empfindsame Moral im Familiendrama des 18. Jahrhunderts. 
Bonn: Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität 1964 

Bitterli, Urs: Die Entdeckung des schwarzen Afrikaners. Zürich: Atlantis 1980 

Wilde und Zivilisierte. Grundzüge einer Geistes- und Kulturgeschichte der 
europäisch-überseeischen Begegnung. München: C.H.Beck 1991 

Blair, Tony: „The Shame of Slavery.“ In: The New Nation. 27.11. 2006 

Blümml, Emil Karl u. Gustav Gugitz: Alt-Wiener Thespiskarren. Die Frühzeit der Wiener 
Vorstadtbühnen. Wien: Anton Schroll & Co. 1925 

Bödeker, Hans und Ulrich Herrmann (Hrsg.): Aufklärung als Politisierung – Politisierung 
der Aufklärung. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1987 

Bolt, Christine und Seymour Drescher (Hrsg.): Anti-Slavery, Religion and Reform. Essays 
in Memory of Roger Anstey. Folkestone: Wm Dawson & Sons 1980 

Brachvogel, Albert Emil: Geschichte der königlichen Theater Berlin. Bd. III. Berlin: Janke 
1878 

Burk, Berthold: Elemente idyllischen Lebens. Studien zu Salomon Geßer und Jean-Jaques 
Rousseau. Frankfurt a.M.: Peter Lang 1981 

Burkhardt, C. A. H.: Das Repertoire des Weimarischen Theaters unter Goethes Leitung 
1791-1817. Hamburg u. Leipzig: Voß 1891 



  311
  
   
Conrad, Anne, Arno Herzig, Franklin Kopitzsch (Hrsg.): Das Volk im Visier der 

Aufklärung. Studien zur Popularisierung der Aufklärung im späten 18. Jahrhundert. 
Münster: Lit 1998 

Conrad, Sebastian und Shalini Randeira (Hrsg.): Jenseits des Eurozentrismus. 
Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften. Frankfurt / 
New York: Campus 2002 

Craton, Michael: Slavery, Abolition and Emancipation. Black Slaves and the British 
Empire. London and NY: Longmann 1976 

Davis, David Brion: The Problem of Slavery in Western Culture. Oxford: Oxford 
University Press 1966 

 The Problem of Slavery in the Age of Revolution 1770-1823. Ithaca and London: 
Cornell University Press 1975 

Demel, Walter: Europäische Geschichte des 18. Jahrhunderts. Stuttgart: W. Kohlhammer 
2000 

Drescher, Seymour: From Slavery to Freedom. New York: New York University Press 
1999 

Düntzer, Heinrich (Hrsg.): Aus Herders Nachlass. Bd. I. Frankfurt a.M.: Meidinger 1856 

Duesberg, Peter: Idylle und Freiheit. Ein Entwicklungsmodell der frühromantischen 
Landschaft in der Wechselwirkung von äußerer und innerer Natur. Frankfurt a.M.: 
Peter Lang 1996 

Durchard, Heinz, Jörg Schlumberger, Peter Segl (Hrsg.): Afrika. Entdeckung und 
Erforschung eines Kontinents. Köln: Böhlau 1989 

Eggers, C. U. D. von: Denkwürdigkeiten aus dem Leben des königl. dän. Staatsministers 
Andreas Petrus Grafen von Bernstorf. Kopenhagen: Proft und Storch 1800 

Eke, Norbert Otto: Signaturen der Revolution. Frankreich – Deutschland: deutsche 
Zeitgenossenschaft und deutsches Drama zur Französischen Revolution um 1800. 
München: Wilhelm Fink Verlag 1997 

Estermann, Alfred: Die deutschen Literaturzeitschriften 1815-150. Bibliographien, 
Programme, Autoren. Zweite, verbesserte und erweiterte Auflage. München: K. G. 
Saur: 1991 

Everett, Susanne: Geschichte der Sklaverei. Augsburg: Weltbild Verlag 1988 

Fabian, Bernhard (Hrsg.): Die Neubestimmung des Menschen. Studien zum 18. 
Jahrhundert Bd. 2. München: Kraus-Thomson Organization 1980 

Fischer-Lichte, Erika: Geschichte des Dramas. Bd. 1: Von der Antike bis zur deutschen 
Klassik. Tübingen: Francke / UTB 1990  

 Kurze Geschichte des deutschen Theaters. 2. Aufl. Tübingen, Basel: Francke (UTB) 
1999 

Fischer-Lichte, Erika und Jörg Schönert (Hrsg.): Theater im Kulturwandel des 18. 
Jahrhunderts. Inszenierung und Wahrnehmung von Körper – Musik – Sprache. 
Göttingen: Wallstein 1999 

Fludernik, Monika und Ruth Nestvold (Hrsg.): Das 18. Jahrhundert. Trier: 
Wissenschaftlicher Verlag Trier 1998 



  312
  
   
Fludernik, Monika, Peter Haslinger, Stefan Kaufmann (Hrsg.): Der Alteritätsdiskurs des 

Edlen Wilden. Exotismus, Anthropologie und Zivilisationskritik am Beispiel eines 
europäischen Topos. Würzburg: Ergon 2002 

„Französisches Gedenken an die Sklaverei. Präsident Chirac proklamiert einen nationalen 
Gedenktag.“ In: Neue Züricher Zeitung [31.01.2006] 

Gilman, Sander L.: On Blackness without Blacks: Essays on the Image of the Black in 
Germany. Boston: 1982 

Glaser, Horst Albert: Das bürgerliche Rührstück. Stuttgart: Metzler 1969 

Grab, Walter: Ein Volk muß seine Freiheit selbst erobern. Zur Geschichte der deutschen 
Jakobiner. Frankfurt a.M.: Büchergilde Gutenberg 1984 

Hadamowsky, Franz: Das Theater in der Wiener Leopoldstadt 1781-1860. (Bibliotheks- 
und Archivbestände in der Theatersammlung der Nationalbibliothek). Mit einer 
Einleitung von Joseph Gregor. Hrsg. Von der Generaldirektion der Nationalbibliothek. 
Wien: 1934 

Hallam, Elizabeth und Briand V. Street (Hrsg.): Cultural Encounters: Representing 
„Otherness“. London: Routledge 2000 

Harris-Schenz, Beverly: Black Images in eighteenth-century German Literature. Stuttgart: 
Akademischer Verlag Hans-Dieter Heinz 1981 

Hasenest, Friederich (Hrsg.): Theater Journal über die, in der des H. Röm. Reichsfreyen 
Stadt Nürnberg von der Moserischen Gesellschaft von Apr. 1776 bis Sept 1777 
aufgeführten Stücke. Bd. 1. Nürnberg: 1777 

Heeg, Günther: Das Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, Sprache und Bild im 
Theater des 18. Jahrhunderts. Frankfurt a.M. und Basel: Stroemfeld 2000 

Herkenhoff, Michael: Der dunkle Kontinent. Das Afrikabild im Mittelalter bis zum 12. 
Jahrhundert. Pfaffenweiler: Centaurus-Verlag 1990 

Herrmann, Ulrich: Aufklärung und Erziehung. Studien zur Funktion der Erziehung im 
Konstitutionsprozeß der bürgerlichen Gesellschaft im 18. und frühen 19. Jahrhundert in 
Deutschland. Weinheim: Deutscher Studien Verlag 1993 

Hocks, Paul, Peter Schmidt: Index zu deutschen Zeitschriften der Jahre 1773-1830. 
Abteilung I, Zeitschriften der Berliner Spätaufklärung. Nendeln: KTO Press 1979 

Honegger, Claudia: Die Ordnung der Geschlechter. Die Wissenschaft vom Menschen und 
das Weib 1750-1850. Frankfurt / NY: Campus Verlag 1991 

Honold, Alexander u. Klaus R. Scherpe (Hrsg.): Das Fremde. Reiseerfahrungen, 
Schreibformen und kulturelles Wissen. Bern: Peter Lang 2003 

Hürlimann, Annemarie, Martin Roth, Kurt Vogel: Fremdkörper – Fremde Körper. Von 
unvermeidlichen Kontakten und widerstreitenden Gefühlen. Katalog zur Ausstellung 
des Deutschen Hygiene-Museums vom 6.10.1999 bis 27.2.2000. Ostfildern-Ruit: Hatje 
Cantz 1999 

Im Hof, Ulrich: Das gesellige Jahrhundert. Gesellschaft und Gesellschaften im Zeitalter 
der Aufklärung. München: C. H. Beck 1982 

Jacobson, Stiv: “Am I not a Man and a Brother?” British Missions and the Abolition of the 
Slave Trade in West Africa and the West Indies 1786-1838. Uppsala: Leerup 1972 

Jeschke, Claudia u. Helmut Zedelmaier (Hrsg.): Andere Körper – Fremde Bewegungen. 
Theatrale und öffentliche Inszenierungen im 19. Jahrhundert. Münster: Lit 2005 



  313
  
   
Klingenstein, Grete, Heinrich Lutz, Gerald Stourzh (Hrsg.): Europäisierung der Erde? 

Studien zur Einwirkung Europas auf die außereuropäische Welt. München: R. 
Oldenbourg 1980 

Klueting, Harm und Wolfgang Schmale (Hrsg.): Das Reich und seine Territorialstaaten im 
17. und 18. Jahrhundert. Aspekte des Mit-, Neben- und Gegeneinander. Münster: LIT 
2004 

Koebner, Thomas: Zurück zur Natur. Ideen der Aufklärung und ihre Nachwirkung. 
Heidelberg: C. Winter 1993 

Koebner, Thomas und Gerhard Pickerodt (Hrsg.): Die andere Welt. Studien zum 
Exotismus. Frankfurt a. M.: Athenäum 1987 

Kopitzsch, Franklin (Hrsg.): Aufklärung, Absolutismus und Bürgertum in Deutschland. 
München: Nympenburger Verlagshandlung 1976 

Kreidt, Dietrich: Exotische Figuren und Motive im europäischen Theater. Stuttgart: Institut 
für Auslandsbeziehungen (Edition Cantz) 1987 

Kuhles, Doris: Deutsche Literarische Zeitschriften von der Aufklärung bis zur Romantik. 
Bibliographie der kritischen Literatur von den Anfängen bis 1990. München: K.G.Saur 
1994 

Kunisch, Johannes: Absolutismus. Europäische Geschichte vom Westfälischen Frieden bis 
zur Krise des Ancien Régime. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1986 

Lepenies, Wolf: „Naturgeschichte und Anthropologie im 18. Jahrhundert.“ In: Historische 
Zeitschrift. Bd. 231. München: Oldenbourg Wissenschaftsverlag1980 

Lezzi, Eva und Monika Ehlers (Hrsg.): Fremdes Begehren. Transkulturelle Beziehungen in 
Literatur, Kunst und Medien. Köln, Weimar, Berlin: Köhlau 2003 

Loth, Heinrich: Sklaverei. Die Geschichte des Sklavenhandels zwischen Afrika und 
Amerika. Wuppertal: Hammer 1981Markmiller, Anton: Die Erziehung des Negers zur 
Arbeit. Wie die koloniale Pädagogik afrikanische Gesellschaften in die Abhängigkeit 
führte. Berlin: Reimer 1995 

Malettke, Klaus: Frankreich, Deutschland und Europa im 17. und 18. Jahrhundert. Beiträge 
zum Einfluss französischer politischer Theorie, Verfassung und Außenpolitik in der 
Frühen Neuzeit. Marburg: Hitzeroth 1994 

Martin, Peter: Schwarze Teufel, edle Mohren. Hamburg: Junius Verlag 1993 

Maurer, Michael: Die Biographie des Bürgers. Lebensformen und Denkweisen in der 
formativen Phase des deutschen Bürgertums (1680-1815). Göttingen: Vandenhoeck & 
Rupprecht 1996 

 Kirche, Staat und Gesellschaft im 17. und 18. Jahrhundert. München: Oldenbourg 
Verlag 1999 

Maurer-Schmoock, Sybille: Deutsches Theater im 18. Jahrhundert. Tübingen: Max 
Niemeyer 1982 

Merker, Nicolao: Die Aufklärung in Deutschland. München: C.H.Beck 1982 

Meyer, Reinhart: Das deutsche Trauerspiel des 18. Jahrhunderts. Eine Bibliographie. Mit 
ca. 1250 Titeln, einer Einleitung sowie Verfasser- und Stichwortverzeichnis. München: 
Wilhelm Fink Verlag 1977 



  314
  
   
Morrison, Toni: Im Dunkeln Spielen. Weiße Kultur und literarische Imagination. Reinbek 

bei Hamburg: Rowohlt Verlag 1995 

Niehammer, Lutz u.a. (Hrsg.): Bürgerliche Gesellschaft in Deutschland. Frankfurt am 
Main: Fischer 1990 

Osterhammel, Jürgen: Geschichtswissenschaft jenseits des Nationalstaats. Studien zu 
Beziehungsgeschichte und Zivilisationsvergleich. Göttingen: Vandenhoeck und 
Ruprecht 2001 

 Sklaverei und die Zivilisation des Westens. München: Carl Friedrich von Siemens 
Stiftung 2000 

Plassak, Eduard (Hrsg.): Chronik des k.k. Hof-Burgtheaters. Zu dessen Säkularfeier im 
Februar 1876. Wien: L. Rosner 1876 

Priester, Karin: Rassismus. Eine Sozialgeschichte. Leipzig: Reclam 2003 

Reichard, Heinrich August Ottokar (Hrsg.): Theater-Journal für Deutschland vom Jahre 
1777. Bd. 2. Gotha: Carl Wilhelm Ettinger 1777 

Reinhalter, Helmut: Freiheit – Gleichheit – Brüderlichkeit. Reform, Umbruch und 
Modernisierung in Aufklärung und Französischer Revolution. Düsseldorf: Schwann 
1989 

Rüsen, Jörn: Geschichte im Kulturprozess. Köln, Weimar, Wien: Böhlau 2002 

Sadji, Uta: Der Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts. Anif / Salzburg: 
Ursula Müller-Speiser 1992 

 Der Negermythos am Ende des 18. Jahrhunderts in Deutschland. Eine Analyse von 
Reiseliteratur über Schwarzafrika. Frankfurt a.M.: Peter Lang 1979 

Saße, Günter: Die Ordnung der Gefühle. Das Drama der Liebesheirat im 18. Jahrhundert. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996  

Schäffer, C. und C. Hartmann (Hrsg.): Die Königlichen Theater in Berlin. Statistischer 
Rückblick auf die künstlerische Thätigkeit und die Personal-Verhältnisse während des 
Zeitraums vom 5.12.1786 bis 31.12.1885. Berlin: Berliner Verlags-Comtoir 1886 

Schaer, Wolfgang: Die Gesellschaft im deutschen bürgerlichen Drama des 18. 
Jahrhunderts. Grundlagen und Bedrohung im Spiegel der dramatischen Literatur. 
Bonn: H. Bouvier und Co. 1963 

Schlumbohm, Jürgen: Freiheit. Die Anfänge der bürgerlichen Emanzipationsbewegung in 
Deutschland im Spiegel ihres Leitworts (ca. 1760 – ca. 1800). Düsseldorf: 
Pädagogischer Verlag Schwann 1975 

Simms, Brendan: The Struggle for Mastery in Germany, 1779-1850. New York: St. 
Martin’s Press 1998 

Singer, Mona: Fremd. Bestimmung. Zur kulturellen Verortung von Identität. Tübingen: 
Ed. Diskord 1997 

Stein, Gerd: Die edlen Wilden. Die Verklärung von Indianern, Negern und 
Südseeinsulanern auf dem Hintergrund der kolonialen Greuel. Vom 16. bis zum 20. 
Jahrhundert. Frankfurt a. M.: Fischer 1984 

Stock, Frithjof: Kotzebue im literarischen Leben der Goethezeit. Polemik – Kritik – 
Publikum. Düsseldorf: Universitätsverlag 1971 



  315
  
   
Stollberger-Rillinger, Barbara: Europa im Jahrhundert der Aufklärung. Stuttgart: Reclam 

2000 

Tise, Larry E.: Proslavery. A History of the Defense of Slavery in America, 1701-1840. 
Athens and London: University of Georgia Press 1987 

Theater-Journal für Deutschland vom Jahre 1777. Bd. 2. Gotha: Carl Wilhelm Ettinger 
1777 

Theater Journal über die, in der des H. Röm. Reichsfreyen Stadt Nürnberg von der 
Moserischen Gesellscahft von Apr. 1776 bis Sept 1777 aufgeführten Stücke. Bd. 1. 
Nürnberg: 1777 

Theile, Gert (Hrsg.): Anthropometrie. Zur Vorgeschichte des Menschen nach Maß. 
München: Fink 2005 

Veit, Walter: Studien zur Geschichte des Topos der Goldenen Zeit von der Antike bis zum 
18. Jahrhundert. Dissertation. Universität Köln 1960 

Vierhaus, Rudolf (Hrsg.): Bürger und Bürgerlichkeit im Zeitalter der Aufklärung. 
Heidelberg: Lambert Schneider 1981 

 Deutschland im 18. Jahrhundert. Politische Verfassung, soziales Gefüge, geistige 
Bewegungen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1987 

Witte, Bernd (Hrsg.): Ein Lehrer der ganzen Nation. Leben und Werk Christian 
Fürchtegott Gellerts, München 1990 

Zimmerer, Jürgen: „Tony Blairs letzter Coup. Das Empire wird zur Erblast: Eine 
Zeitenwende der globalen Erinnerungspolitik. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung 
[30.11.2006], S. 40 



  316
  
   
ANHANG I: INHALTSZUSAMMENFASSUNGEN DER SKLAVENSTÜCKE 
 

 Ernst Lorenz Michael Rathlef: Die Mohrinn zu Hamburg (1776) 

Der erste deutsche Autor, der schwarze Figuren in einem aktuellen zeitlichen Kontext 

auftreten ließ, war Ernst Lorenz Michael Rathlef mit seinem Stück Die Mohrinn zu 

Hamburg. Von Rathlef ist bekannt, dass er neben seiner Tätigkeit als Jurist und 

Privatgelehrter einige Gedichte, eine Wochenschrift und mehrere Theaterstücke 

veröffentlichte und sich eher als Liebhaber denn professionell mit dem Theater 

beschäftigte.966 Mit seinen Anleihen beim Bürgerlichen Trauerspiel und einigen 

Shakespeare-Zitaten und -bezügen967 zeugt auch die 1775 in Berlin uraufgeführte und 

1776 erschienene Mohrinn von Rathlefs Begeisterung für das anspruchsvolle Theater 

seiner Zeit. Das Stück sollte allerdings erfolglos bleiben: Außer einer lakonischen Kritik 

im Almanach der deutschen Musen und dem unkommentierten Vermerk einer Aufführung 

in Nürnberg im Theater-Journal für Deutschland vom Jahre 1777 bleibt das Stück 

unerwähnt.968  

Die Handlung spielt in Hamburger Bürgerkreisen. Gorden muss zwischen zwei Frauen 

wählen: Er liebt die Mohrin Cadige, eine inzwischen freigegebenen Sklavin, ist aber durch 

seinen Onkel Wallmer bereits seiner Cousine Emilia (und Cadiges neuer Herrin) 

versprochen. 

Gerade als Gorden sich nach einigem Schwanken für Cadige entscheidet, taucht deren 

afrikanischer Geliebter Zaduc in Hamburg auf. Die beiden waren von Sklavenfängern in 

ihrer Heimat Guinea getrennt worden. Zaduc ist nun ebenfalls ein Sklave und begleitet 

gerade seinen Besitzer, Kapitän Osorio, auf dessen Reise durch Europa. Cadige erfährt von 

seiner Anwesenheit, als sie seinen Ohrring in den Händen eines Zigeunerjungen erkennt. 

Sie findet ihn in einem Gasthof.  

Dort berichtet der Gastwirt den Anwesenden von einer unglücklichen Liebesgeschichte, 

die sich gerade ereignet hat und deren tragischer Ausgang bereits auf das Ende des Stücks 

vorausweist: Amanda, die Tochter des Wirts, hat sich wegen ihrer unerwiderten Gefühle 

für Zaduc das Leben genommen.  

                                                 
966 Vergl. Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 117f. 
967 Siehe z.B. den Prolog durch den „Geist des Shakespeare“, Gordens Exponierung als verliebter Held à la 
Romeo und Cadiges Schlussmonolog: „Seyn oder nicht seyn: das ist die Frage.“ (Ratlef, Die Mohrinn zu 
Hamburg, S.121). 
968 Theater-Journal für Deutschland vom Jahre 1777. Zweytes Stück. Gotha, bey Carl Wilhelm Ettinger, S. 
178. 



  317
  
   
Gorden kauft Zaduc seinem Besitzer ab, schenkt ihm die Freiheit und führt ihn zu Cadige. 

Unfähig, sich für einen der beiden Männer zu entscheiden, sieht Cadige keine andere 

Möglichkeit als sich mit einem Dolch das Leben zu nehmen. Über ihrer Leiche schwören 

Zaduc und Gorden einander die Freundschaft. 

 

 Freyherr von Nesselrode zu Hugenpott: Zamor und Zoraide (1778) 

Bereits 1778, nur zwei Jahre nachdem mit Rathlefs Mohrinn zu Hamburg das Thema in 

Westindien versklavter Afrikaner erstmalig in einem deutschen Stück dramatisiert wurde, 

erschien mit Zamor und Zoraide das erste Stück, das einen Sklavenaufstand thematisiert 

und gemessen an seinem frühen Entstehungsjahr eine erstaunlich genaue Kenntnis der 

Materie aufweist.  

Die Grundsituation dieses Stücktypus ist die Gleiche wie in vielen noch folgenden 

Plantagenstücken: Ein wohlhabender, den Schwarzen wohlgesonnener Engländer trifft in 

Westindien ein, wo er sich mit der grausamen Realität der Sklavenplantage konfrontiert 

sieht.  

Hier ist das Sir Francis, der auf dem Anwesen Germins von den grausamen Methoden 

einiger anderer Plantagenbesitzer und einem dadurch provozierten drohenden 

Sklavenaufstand erfährt. Es werden Vorbereitungen zur Verteidigung der Plantage 

getroffen. Germins Sklaven, loyal und dankbar für die gute Behandlung, stehen auf der 

Seite ihres Herren. Unter ihnen ist Zoraide, Tochter eines afrikanischen „Ministers“ und 

einer weißen Sklavin, die Germin und seine Frau wie ihr Kind großgezogen haben. Ihr 

eigener Sohn wurde von Schwarzen gefangen und verschleppt und ist seither verschollen.  

In den Wirrungen der Unruhen trifft Zoraide unter den Aufständischen ihren afrikanischen 

Verlobten, den Prinzen Zamor. Mahmud, ein besonders treuer Sklave Germins, findet 

seinen Vater Abarucki, den er nach ihrer beider Gefangenschaft aus den Augen verloren 

hatte. Dieser wiederum hatte an Stelle seines Sohnes den Sohn der Germins bei sich 

aufgenommen, der nun als Weißer auf Seiten der Aufständischen kämpft und in den 

Auseinandersetzungen ebenfalls seine Eltern wiedersieht.  

Zamor und Abarucki werden von radikalen Plantagenbesitzern festgenommen und zum 

Tode verurteilt. Bevor die Urteile vollstreckt werden und die Unruhen vollends eskalieren, 

greift der Gouverneur der Kolonie schlichtend ein und vermittelt zwischen den 

gegnerischen Parteien. Zur Feier des Tages schenkt Germin seinen Sklaven die Freiheit. 

Aus Dankbarkeit und Zuneigung entscheiden sie sich dennoch bei ihm zu bleiben.  

 



  318
  
   

Julius von Soden: Die Negerinn oder Lilliputt II (1779) 

Sodens Die Negerinn, das sich sowohl hinsichtlich der Darstellung der schwarzen 

Protagonistin als auch der Thematisierung innereuropäischer politischer Fragestellungen 

für eine Untersuchung anbietet, wurde am 29.11.1789 am Mannheimer Nationaltheater 

uraufgeführt; über weitere Inszenierungen ist jedoch nichts bekannt.969 Soden war Jurist, 

machte dann jedoch als Berater und Minister am Hof Brandenburgs und Preußens Karriere. 

In Bamberg und Würzburg eröffnete er zwei Theater. Sein umfassendes Werk beinhaltet 

neben mehreren eher erfolglosen Theaterstücken zahlreiche politische, wissenschaftliche 

und sittenmoralische Abhandlungen.970

In einem Gasthof treffen aufeinander: Der verarmte Prinz eines kleinen deutschen Staates 

namens „Lilliput“, sein französischer Hofmarschall Rouccouli, Graf von Sternberg samt 

seinem Vertrauten Blum und seiner Gattin Rosalie, um die sich der Prinz vor ihrer Heirat 

mit Sternberg bemüht hatte. Im gleichen Ort befindet sich die „Negerinn“ Zaide, die 

Sternberg noch als Kind auf einer seiner Reisen von einem ehemaligen Sklaven anvertraut 

wurde. Er hatte sie bei einer Amme in Obhut gegeben und für ihre Erziehung gesorgt.  

Als Rosalie durch den Prinzen von Zaides Existenz erfährt, brennt sie vor Eifersucht und 

wittert in Zaide den Grund ihrer Ehekrise. Nach einer missglückten Intrige des Prinzen und 

einigen Verwechslungen auf einem Maskenball gelingt es ihr, das Trio 

zusammenzubringen und eine Aussprache herbeizuführen. So endet doch noch alles in 

allgemeiner Harmonie: Sternberg erkennt, dass er doch nur Rosalie zur Frau will. Als 

Partner für Zaide verspricht er, deren Kinderfreund Zamor nach Deutschland zu holen, und 

Rosalie hat Zaide bereits mütterlich in ihr Herz geschlossen. 

 

Franz Guolfinger von Steinsberg: Die Negersklaven (1779) 

Steinsbergs Die Negersklaven desselben Jahres ist das erste einer ganzen Reihe von 

Stücken, die innerhalb von fünfzehn Jahren unter demselben Titel in Deutschland 

erschienen. 

Auf der im holländischen Surinam verorteten Plantage der van Kerns ist Leonore, des 

Hausherren Schwester, nach längerer Abwesenheit wieder eingetroffen. Von ihrer Reise 

nach Europa hat sie Sulima mitgebracht, eine schwarze Sklavin, der sie bereits die Freiheit 

geschenkt hat und mit der sie ein gleiches Schicksal teilt: Beide wissen nicht, wo ihre 

Geliebten sich aufhalten und ob sie diese je wiedersehen werden.  

                                                 
969 Vergl. Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 135-36. 
970 Vergl. Sadji, Der Mohr auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts, S. 136.  



  319
  
   
Es folgt der Auftritt zweier Negersklaven, die sich gegenseitig ihr Leid klagen: Der eine 

wurde von seinem Bruder verraten und muss nun samt Familie sein Leben in der Sklaverei 

fristen, den anderen verkauften die Eltern seiner Geliebten an die Sklavenhändler. In 

letzterem erkennt Sulima ihren Freund Thorat, dem sie aus Liebe freiwillig in die Sklaverei 

gefolgt war. So löst sich alles in Wohlgefallen auf: Sulima und Thorat sind glücklich 

vereint, auch Leonore wird die Rückkehr ihres Geliebten angekündigt und Herr van Kern 

entlässt Thorat und seinen Freund Zador aus der Sklaverei, indem er sie zu seinen 

Sklavenaufsehern macht.  

 

Anton Wall: Die Expedition oder Die Hochzeit nach dem Tode (1782) 

Walls Die Expedition ist hier das erste einer Reihe von „Heimkehrerstücken“, in denen 

zwar einerseits eindeutig Bezug auf den zeitgeschichtlichen Kontext des transatlantischen 

Sklavenhandels genommen wird, die schwarzen Figuren andererseits aber lediglich am 

Rande der Handlung erscheinen und überwiegend kleine Handlanger-Funktionen 

übernehmen.  

Toby, ein „kleiner Mohr“, steht in Diensten des Schiffskapitäns Weller, der ihn auf einer 

Reise an der Küste Virginias aufgelesen hatte. Er erledigt Botengänge, bringt ihm Tabak 

und Rum und legt desöfteren bei seinem cholerischen Herrn ein besänftigendes Wort für 

die anderen Figuren des Stücks ein.  

Weller, der der englischen Flotte diente, befindet sich auf einer „Expedition“ nach Lübeck 

zu seiner Familie. Dort bringt die Ankunft der Weitgereisten zunächst einige Unruhe: Er 

will unbedingt seine Nichte Julchen mit seinem Freund Petersen verkuppeln. Diese hofft 

jedoch auf eine Verlobung mit dem Kaufmann Krause. Der zweideutige Brief einer 

unbekannten Gräfin und falsche Gerüchte über Krauses Absichten stiften Misstrauen 

zwischen den beiden Liebenden.  

Als Kapitän Weller aber erkennt, wie ernst es den beiden ist und er überdies von Petersen 

stark enttäuscht wird, kann er mit Hilfe des treuen Toby dafür sorgen, dass schließlich 

doch alles in Glück und Frieden endet: Toby und Weller decken die denunzierenden 

Missverständnisse auf und überreden zudem Julchens Vater davon abzusehen, einer 

Hochzeit nur zuzustimmen, wenn sie nach seinem Tode stattfindet. 

 

Wolfgang Heribert von Dalberg / Eisenthal: Oronooko (1786 / 1789)  

Diese deutsche Bearbeitung des gleichnamigen Dramas von Thomas Southerne, das sich 

seinerseits am „Oroonoko“-Roman von Aphra Behn orientiert, erschien gleich zweimal – 



  320
  
   
1786 unter dem Namen des Mannheimer Theaterdirektors Dalberg und drei Jahre später in 

Wien unter dem Namen eines Herrn Eisenthal, der Dalbergs Text identisch übernahm und 

unter seinem eigenen Namen veröffentlichte.  

Wie die Vorlage stellt das deutsche Stück auf der Insel einer britischen Kolonie zwei 

Handlungsstränge relativ unabhängig und nur lose miteinander verknüpft nebeneinander: 

Die beiden englischen Schwestern Charlotte und Sophie sind eingetroffen, um ihre 

Geliebten aufzusuchen und zu heiraten. Als Mann verkleidet ringt Charlotte der Witwe 

Mellfort die Einwilligung in die Heirat ihres Stiefsohns mit Sophie ab. Gleichzeitig prüft 

sie noch einmal die Liebe ihres eigenen Verlobten Blandfort, der denkt, sie sei bei der 

Überfahrt in einem Sturm ums Leben gekommen. Erst als sie sich seiner Gefühle 

versichert hat, gibt sie sich ihm zu erkennen.  

Am selben Tag erreicht ein Schiff mit einer neuen Ladung afrikanischer Sklaven, unter 

denen sich der kandische Prinz Oronooko befindet, die Insel. Per Losverfahren gelangt 

Oronooko in den Besitz des Gouverneurs und wird am Hafen von Blandfort, der als dessen 

Verwalter arbeitet, in Empfang genommen. Schnell wird dieser Oronookos Freund, der ihn 

vor den übrigen Plantagenbesitzern und vor dem Vizegouverneur der Insel in Schutz 

nimmt. Als sich ein Überfall aufständischer Indianer ankündigt, kämpft Oronooko aus 

Dankbarkeit für Blandforts Vertrauen auf Seiten der Kolonialisten, deren (vorgetäuschtes) 

Wohlwollen er damit zunächst gewinnt.  

Als Retter der Plantage wird er der weißen Sklavin Klimene vorgestellt, um deren Gunst 

auch der Vizegouverneur zugleich schmeichelnd und drohend wirbt. In ihr erkennt 

Oronooko seine Frau Ismene. Als Tochter des militärischen Beraters am Hof hatten sie und 

Oronooko sich in Afrika kennengelernt und geheiratet. Oronooko war dann jedoch von 

seinem eifersüchtigen Vater, der ebenfalls ein Auge auf Ismene geworfen hatte, in die 

Sklaverei verkauft worden.  

Das glückliche Wiedersehen wird von den Gerüchten über einen nahenden 

Sklavenaufstand überschattet. Oronooko weigert sich zunächst, den Appellen der 

Aufständischen zu folgen und sie bei ihrem Kampf gegen die Plantagenbesitzer zu 

unterstützen; er vertraut auf die Zugeständnisse, die der Vizegouverneur ihm gemacht hat. 

Allein sein Freund Eboan, kann ihn umstimmen. Er erinnert ihn an das Schicksal Ismenes, 

die ganz der Willkür der weißen Männer ausgeliefert ist, und an Oronookos und Ismenes 

gemeinsames Kind, das einer Zukunft in Sklaverei entgegensieht. Den letzten Ausschlag 

für Oronookos Sinneswandel gibt dann die Erkenntnis, dass der Vizegouverneur sein Wort 

ihm gegenüber bereits gebrochen hat, indem er mehrere Sklaven auspeitschen ließ. 



  321
  
   
Der Aufstand scheitert jedoch zunächst an der Feigheit der übrigen Sklaven. Oronooko und 

Ismene ergeben sich erst auf Bitten Blandforts. Wieder bricht der Vizegouverneur sein 

Versprechen und will beide gefangen nehmen lassen. In der Zwischenzeit ist aus dem 

Sklavenaufstand ein Krieg um die Macht über die Insel geworden, in dem die Intriganten 

um den Vizegouverneur und die Witwe Mellfort den Truppen des Gouverneurs 

unterliegen.  

In ihrem Versteck erfahren Ismene und Oronooko jedoch nichts von ihrem nahenden Sieg. 

Um einem Leben in Sklaverei zu entgehen, begeht der schwer verwundete Eboan 

Selbstmord. Ismene wird auf ihr Bitten hin von Oronooko ermordet, der sich daraufhin in 

die Kämpfe stürzt, um dort selbst zu sterben. Vor seinem Tod wird er vom Gouverneur für 

seine Tapferkeit geehrt. Die Sklaven werden nach Afrika zurückgebracht und die Sklaverei 

ist von nun an auf der Insel abgeschafft. 

 

Carl Anton Gruber zu Grubenfels: Die Negersklaven (1790) 

Während sich Steinsbergs Die Negersklaven entgegen dem direkten Zeitbezug, den der 

Titel andeutet, vorwiegend in einem rein familiären Ambiente abspielt, geht dieses zweite 

so betitelte Stück von Grubenfels bereits wichtige Schritte weiter: Die Plantage rückt aus 

dem Hinter- in den Vordergrund; die schwarzen Hauptfiguren Xotilaqua, sein kleiner Sohn 

Nakir, seine Tochter Zuli und deren Freund Quirli leiden ganz physisch unter Folter und 

Hunger. Als Zuli für ihren Bruder, der schon dem Hungertod nahe ist, zwei Stangen 

Zuckerrohr von der Plantage stiehlt, wird sie gefangen genommen und zum Tode 

verurteilt. Xotilaqua, der sich weigert, selbst seine Tochter mit der Peitsche zu bestrafen, 

wird ebenfalls eingekerkert.  

Lord Stufford, der eigentliche Besitzer der Plantage, ist inkognito aus England angereist 

und wird Zeuge der unmenschlichen Bedingungen, unter denen der von ihm eingesetzte 

Plantagenvorsteher Barington seine Sklaven halten lässt. Zunächst unter falschem Namen 

setzt Stufford sich bei Barington für eine menschlichere Behandlung der Sklaven und für 

Zulis Begnadigung ein.  

Als er sieht, dass seine moralischen Argumente ins Leere laufen, ergreift er andere 

Maßnahmen: Es gelingt ihm, Nakir, der von Baringtons Leuten aus seiner Hütte geschleppt 

und ins Meer geworfen wurde, vor dem Ertrinken zu retten. Zuli bewahrt er vor dem Tod, 

indem er die Henker besticht und in letzter Sekunde seine Männer ihre Hinrichtung 

stürmen lässt. 



  322
  
   
Dann deckt er seine wahre Identität auf. Barington wird an den Mast gekettet und soll in 

England der britischen Gerichtsbarkeit übergeben werden. Vorsteher der Plantage wird an 

seiner Stelle der Sklave Xotilaqua. Quirli und Zuri heiraten. Am letzten Abend vor 

Stuffords Rückreise feiern alle ein großes Freudenfest. 

 

K. L. Schmidt: Die Kette des Edelmuths (1792) 

Die Kette des Edelmuths bezeichnet eine Reihe guter Taten und gegenseitiger Geschenke 

unter den Figuren dieses Stücks, mit der sich am Ende die anfänglichen Probleme und 

Konflikte lösen lassen.  

Jernrs, „einem Mohren“, kommt zwar nicht im gesamten Stück, wohl aber bei dieser 

Wendung der Handlung zum Guten eine Schlüsselfunktion zu. Mit seinem deutschen 

Freund Bernhard trifft er in dessen Heimatstadt Magdeburg ein und sorgt dort mit seiner 

schwarzen Hautfarbe und seinem Temperament zunächst für Angst und Verunsicherung.  

Bernhard war vor vielen Jahren nach Philadelphia gereist, ohne noch jemals von sich hören 

zu lassen. Bei seiner Rückkehr befindet sich sein Bruder Eduard in Schwierigkeiten. Er hat 

Schulden und wird überdies von der Preußischen Armee als Deserteur gesucht. Dank des 

Vermögens, das Jernrs von seinem verstorbenen Herrn geerbt hat, kann Eduard beim Wirt 

seine Schulden begleichen. Zum Dank schickt dieser seinerseits seinen Sohn an Eduards 

Stelle in den Militärdienst. Auch an der Versöhnung zwischen Bernhard und seinem Vater 

und an Bernhards Verlobung mit Rieke hat Jernrs maßgeblichen Anteil.  

 

Julius Graf von Soden: Versöhnung und Ruhe oder Menschenhass und Reue Zweyter 

Theil (1792) 

Julius Graf von Soden ließ dreizehn Jahre nach Erscheinen seiner Negerinn ein weiteres 

Mal einen schwarzen Menschen an einem deutschen Handlungsschauplatz auftreten: Auch 

Ramizan ist im Teenager-Alter und mit kindlicher Liebe und Ergebenheit seinem Herren, 

dem Baron Meinau, zugetan. Woher genau Ramizan stammt und wie er in die Dienste des 

Barons gelangt ist, bleibt unerwähnt. Vielleicht hat Meinau ihn aus London mitgebracht – 

dort befand er sich, bevor er in den deutschen Kurort reiste, in dem sich nun zahlreiche 

Verwicklungen und unerwartete Wiedersehensszenen abspielen.  

Ramizan ist sein Bote, Begleiter und Zeuge seiner Eskapaden. Erfolglos versucht er, seinen 

Herren zur Vernunft zu bringen, denn Meinau ist in einer persönlichen geheimen Mission 

unterwegs: Seit ihn seine Frau Eulalia vor zehn Jahren mit einem anderen Mann betrog, 

führt er seinen eigenen Rachefeldzug gegen das weibliche Geschlecht; er flirtet mit seinen 



  323
  
   
Opfern, wirbt um sie, um sie dann doch nur zu enttäuschen und voreinander bloßzustellen. 

Gleichzeitig stürzt er sich auf selbstzerstörerische Weise ins Glücksspiel, um darin seinen 

Schmerz kurzfristig zu vergessen. 

Gerade hat er sein ganzes Vermögen an einen Baron verloren, der sich nach einigem Hin 

und Her als Lindheim, den jetzt reumütigen früheren Geliebten seiner Frau herausstellt. 

Sein Spiel war als Kontaktaufnahme und als Versuch, um Verzeihung zu bitten, gedacht. 

Doch Meinau, der Lindheims Briefe nie gelesen hatte, weigert sich auch jetzt ihm zu 

vergeben und fordert ein Duell. Erst als Lindheim droht, sich umzubringen, gibt Meinau 

nach. Er weigert sich aber dennoch, zu seiner Familie zurückzukehren und hält an seinem 

Plan fest, nach Westindien auswandern und dort seine Schulden abzuarbeiten. 

Erst als sein Freund Wilmann und Ramizan ein Zusammentreffen Meinaus mit Eulalia, die 

selbst krank vor Kummer und Schuldgefühlen ist, und ihren beiden Kindern herbeiführen, 

hört Meinau Lindheim zu. Der gesteht, Meinaus Frau damals zwar mit einem Mittel 

betäubt, sie dann aber nicht vergewaltigt zu haben. Als er sieht, dass Eulalia, die sich an 

nichts erinnert, ihn niemals betrogen hat und dass seine Kinder ihn brauchen, wird Meinau 

weich und die Familie ist wieder glücklich vereint. 

 

August von Kotzebue: Der Papagoy (1792) 

In gleich zwei Stücken ließ der Erfolgsautor Kotzebue 1792 schwarze „Negersklaven“ 

auftreten – in seinen Negersklaven, einem Plantagenstück, und in Der Papagoy. Im 

Gegensatz zum ersteren Stück verhandelt Der Papagoy die Sklavereithematik auf eher 

nebensächliche und unaufgeregte Weise in einem Seitenstrang der Handlung. Wie die 

meisten von Kotzebues Stücken erfreute sich auch dieses einiger Beliebtheit, wie etwa die 

Tatsache zeigt, dass es noch dreizehn Jahre nach seiner Entstehung einige Male am 

Münchner Hoftheater gezeigt wurde.971

Die Grundsituation ähnelt der in Schmidts Kette des Edelmuths: Georg Westerland kehrt in 

Begleitung des „Mohren“ Xury (und mit dessen „Papagoy“ Jako) nach einem zehnjährigen 

Aufenthalt in Westindien nach Deutschland zurück; vor der Küste erleiden sie Schiffbruch.  

In der Ostseestadt, in die sie sich retten können, treffen sie auf Georgs Bruder Ludwig, 

einen Spieler und selbsternannten Baron, der ihm von ihrem Vater ungerechterweise 

immer vorgezogen wurde. Auch der mittlerweile völlig verarmte Vater ist in der 

Hafenstadt. Da Ludwig sowohl seinen Vater als auch die beiden Schiffbrüchigen abweisen 

                                                 
971 Verg. Anhang II. 



  324
  
   
lässt, begegnen diese sich bei einem Fischer, der sie bei sich aufnimmt. Dort versöhnen 

sich Vater und Sohn. 

Um die Schulden des Vaters für seine Hinfahrt über das Baltische Meer zu begleichen, 

verkauft Xury den Papagei an Amalie, eine wohlhabende, junge englische Witwe. Xurys 

offene Art und die Worte, die sie von dem Papagei hört – „Bete für den Vater, Georg!“ –, 

wecken ihre Neugier und Zuneigung für den unbekannten Mann. Sie sucht Georg in der 

Fischerhütte auf und hält, nachdem dessen Liebe zu seinem Vater sie endgültig von seinem 

guten Charakter überzeugt hat, um seine Hand an. Mit Georgs und Amalies Heirat sind nun 

auch die finanziellen Sorgen der Familie gelöst. Außerdem werden sie Georgs Vater bei 

sich aufnehmen; und auch Xury, der seinen Papagei zurückbekommt, ist wieder glücklich 

und wird bei ihnen wohnen. Der hoch verschuldete Ludwig hat sich in der Zwischenzeit 

aus dem Staub gemacht. 

 

August von Kotzebue: Die Negersklaven (1792) 

Auf eine jamaikanische Plantage verlegt Kotzebue die Handlung des einzigen auch im 

europäischen Ausland außerordentlich erfolgreichen Plantagen-Stücks.972 Darin macht er 

sowohl von der klassischen Sturm- und Drang-Konstellation des Brüderzwists Gebrauch 

als auch von dem Motiv des ruchlosen Mannes, der seine Macht auf Kosten einer 

tugendhaften Frau einsetzt und damit z.B. an Lessings Emilia Galotti erinnert:  

Der überaus grausame Sklavenbesitzer, der Engländer John, will die Sklavin Ada zwingen 

seine Mätresse zu werden. Ada widersteht ihm, denn sie kann ihren Mann, von dem sie seit 

ihrer Gefangennahme in Afrika getrennt ist, nicht vergessen. In ihrem Schmerz können ihr 

auch die Aufheiterungsversuche ihrer Leidensgenossin Lilli nicht helfen.  

Johns Bruder William, der in England aufgewachsen und gerade zu Besuch eingetroffen 

ist, sind Sklaverei und das Leben auf der Plantage fremd. Unter den Sklaven, die ihm von 

ihrem Leid berichten, ist auch der alte Ayos, der sich freiwillig in die Sklaverei begab, um 

seinen Sohn Zameo wiedersehen zu können. Dieser hatte sich seinerseits zuvor an 

Sklavenhändler verkauft, um seinem Vater dieses Schicksal ersparen zu können. Dank 

Williams Unterstützung finden die beiden sich wieder und erhalten die Freiheit. Auf einem 

Fest finden auch Ada und Zameo in einander.  

                                                 
972 Im Gegensatz zu den deutschen Reaktionen, die die vielen grausamen Szenen bemängelten, feierte das 
Stück in Großbritannien und Polen große Erfolge. Vergl. Röttger, Kati: „Aufklärung und Orientalismus. Das 
‚andere’ bürgerliche Theater des August von Kotzebue.“ In: Balme, Christopher (Hrsg.): Das Theater der 
Anderen. Alterität und Theater zwischen Antike und Gegenwart. Tübingen u. Basel: A. Francke 2001, S. 
106. 



  325
  
   
Als John dies bemerkt, zwingt er Ada zu einer Entscheidung: Entweder sie wird seine 

Mätresse oder ihr Mann Zameo wird ermordet. Bei einem letzten Treffen fleht Ada Zameo 

an, sie zu ermorden und ihr so diese schwierige Entscheidung zu ersparen. Für das Ende 

des Stücks existieren zwei verschiedene Versionen, zwischen denen eine Bühnenfassung 

wählen kann. In der ersten bringt Zameo Ada und danach auch sich selbst um. In der 

zweiten, die auch nach Kotzebues Äußerung eindeutig als Konzession an den 

Publikumsgeschmack zu verstehen ist973, können William, Ayos, der Sklave Truro und 

Lilli den Doppelmord verhindern: Sie verkünden die frohe Botschaft, William habe Ada 

und Lilli freigekauft und nun stehe ihrem Glück nichts mehr im Weg. 

 

Döhner: Des Aufruhrs schreckliche Folge oder Die Neger (1792) 

Wie der Titel andeutet und von Marie, der weiblichen Hauptfigur prophezeit wird, handeln 

Döhners Die Neger von einem Sklavenaufstand, der in einer totalen Eskalation und im 

tragischen Tod des Protagonisten endet: „Ich weiß: Aufruhr giebt nur schreckliche 

Folge.“974

Marie ist die Tochter des grausamen Plantagenbesitzers Tirleton und die Geliebte des 

Sklaven Omar, der im Zuge der Revolten zwischen die Fronten gerät. Er lehnt Gewalt als 

Mittel gegen die Unterdrücker ab und hofft stattdessen auf den Erfolg der 

abolitionistischen Bewegung in England; auch will er Marie und andere Unschuldige durch 

die Kämpfe nicht gefährden. Aus diesem Grund erteilt er allen Bitten seiner Freunde, sich 

auf ihre Seite zu schlagen, eine Absage. Als er erfährt, dass sein Vater und sein Bruder sich 

unter den Aufständischen befinden und bei einem Besuch im Lager der Rebellen auch von 

ihnen um Unterstützung angefleht wird, beginnt er zwar zu schwanken, bleibt aber bei 

seiner Meinung.  

Mit seiner loyalen Haltung gewinnt Omar das Wohlwollen des Gouverneurs und der 

gemäßigten Plantagenbesitzer. Sogar Tirleton heuchelt, als die Rebellen angreifen, aus 

Angst Zustimmung zu der Verbindung von Omar und seiner Tochter. Da Omar die 

Schonung seines Vaters und Bruders versprochen wird, verteidigt er mit ihnen die 

Plantagen. Aufgrund einer gegen Omar gerichteten Intrige durch den schwarzen Rebellen 

Halu und einen weißen, europäischen Anführer erfahren die beiden jedoch nicht, dass sie 

                                                 
973 „Da viele Züge in diesem Schauspiele allzu grässlich sind, so ist bey der Aufführung manches 
weggelassen worden. Das mag für die Bühne gelten; im Druck aber sah sich der Verfasser genöthigt, alles 
Weggelassene wieder herzustellen, wenn seine Arbeit den Titel eines historischen Gemähldes verdienen 
sollte.“ (Kotzebue, August von: „Vorbericht“ zu: Die Negersklaven (1796). Ein historisch-dramatisches 
Gemählde in drey Akten. Leipzig: Paul Gotthelf Kummer 1821, S. 7). 
974 Döhner, Die Neger, S. 70. 



  326
  
   
geschützt werden sollen und zu ihren Gegnern fliehen könnten. Als Omar sieht, dass sein 

Plan fehlschlägt und man sich auf Seiten der Plantageneigner nicht an die Abmachung hält, 

wechselt er doch noch die Seiten. Er wird festgenommen und – da Tirleton sich dem 

Gnadenersuch des Gouverneurs widersetzt – hingerichtet; Marie ersticht sich. 

 

Karl Freyherr von Reitzenstein: Negersklaven (1794) 

Auch Reitzenstein schreibt in seinem zwei Jahre jüngeren Stück unter Rekurs auf die 

zeitgenössischen Ereignisse im englischen Parlament und in den Kolonien die Geschichte 

eines Sklavenaufstandes, die sich mit der unglücklich endenden Liebesbeziehung zwischen 

einer weißen Kolonistentochter und einem schwarzen Rebellen verknüpft.  

Schauplatz ist eine englische Karibikinsel. Die Handlung beginnt in reichen 

Kolonistenkreisen: Osdal, Statthalter der Insel, will die Verlobung seiner Tochter Julie mit 

dem Kolonisten Bartly bekannt geben. Julie ist jedoch im Geheimen bereits mit dem 

jungen Schwarzen Tado verheiratet, seitdem er sie und Bartly auf heldenhafte Weise vor 

dem Ertrinken rettete. Als Osdal von einer Eheschließung seiner Tochter erfährt, sich 

dadurch verraten und seine Pläne durchkreuzt sieht, verfällt er in eine Raserei, die ihn auch 

gegenüber den übrigen Schwarzen seine übliche Besonnenheit und Güte vergessen lässt.  

Tado ist gerade aus England zurückgekehrt, von wo er Osdals Neffen Donald, seinem 

Freund und Mitstreiter in Sachen Abolition, schlechte Nachrichten über den Stand der 

parlamentarischen Bemühungen um eine gesetzliche Abschaffung des Sklavenhandels 

bringt: Das Parlament wird den Antrag auf Abolition ablehnen. Es gelingt Donald und 

Tado, die Sklaven gegen die Kolonisten aufzubringen und sie für ihren Plan, mit einem 

Schiff in die afrikanische Heimat der Sklaven zu fliehen, zu gewinnen.  

Die Situation gerät außer Kontrolle, als ein Brief die Kolonisten über den 

Parlamentsbeschluss in Kenntnis setzt: Die Kolonisten lassen Tado verhaften und stürmen 

die Versammlung. Aus dem Fluchtversuch der von Tado und Donald angeleiteten Sklaven 

wird ein Aufstand. Im Gefecht erkennt Osdal in Tado den Mann seiner Tochter Julie und 

rasend vor verletztem Ehrgefühl ersticht er beide. Erst dann erfährt er von Tados 

heldenhafter Rettungstat und bereut seine Tat sofort.  

Die Wut der Sklaven ist auch dann nicht mehr zu bremsen, als ein zweiter Brief mit der 

Nachricht eintrifft, dass sich das Parlament nun doch für eine langsame Abschaffung des 

Sklavenhandels entschieden habe. Donald, der ihnen Einhalt gebieten möchte, wird von 

ihnen als Verräter beschimpft. Angesichts der Verwüstungen und Morde, die er als 

tragische Folgen seiner eigenen Verblendung erkennt, endet er wie Osdal als gebrochener 



  327
  
   
Mann. Bereitwillig nimmt er das Todesurteil an, das vom englischen Parlament über alle 

weißen Rädelsführer verhängt wurde, fällt aber, noch bevor es vollstreckt werden kann, der 

wütenden Meute zum Opfer.  

 

Gustav Hagemann: Seliko und Berißa oder Die Liebe unter den Negern (1799) 

Im von kriegerischen Auseinandersetzungen schwer verwüsteten afrikanischen Königreich 

Juida, brennen noch die Häuser und Dahomai, der König der „schwarzbraunen“ Besatzer, 

hat die Macht übernommen. Er sympathisiert mit den europäischen Sklavenhändlern, die 

angesichts der vielen hungernden, verzweifelten Menschen ein großes Geschäft wittern.  

So sehen auch Seliko und seine Brüder Telueh und Guberi keine andere Möglichkeit ihre 

kranke Mutter Darina vor dem Hungertod zu retten, als einen von ihnen in die Sklaverei zu 

verkaufen. Seliko besteht darauf, sich zu opfern, denn ohne seine Geliebte Berißa, die er in 

den Kämpfen umgekommen vermutet, hat sein Leben für ihn ohnehin keinen Wert mehr. 

Anders als er glaubt, ist Berißa nicht tot, sondern die Gefangene des Königs, der sie zu 

seiner Geliebten machen will. Ihr Vater, Oberpriester eines heiligen Tempels, will sie 

befreien, wird dabei aber entdeckt und kann gerade noch selbst aus dem Gefängnis fliehen, 

ohne seine Tochter mitzunehmen.  

Der Höfling Dodoba, der König Dahomai gegen Berißa aufhetzen will, berichtet diesem, 

die Gefangene sei von einem Geliebten besucht worden. Für die Auslieferung des 

vermeintlichen Liebhabers verspricht Dahomai eine Belohnung von 400 Unzen Gold. 

Diese Nachricht erreicht Seliko und Guberi, als sie auf dem Markt mit zwei 

Sklavenhändlern um den Preis für Seliko verhandeln. Gegen großen Widerstand kann 

Seliko seinen Bruder schließlich überreden, ihn zum Wohle der Mutter dem König 

auszuliefern. 

An der Hinrichtungsstelle, wo sie beide, an Pfähle gebunden, verbrannt werden sollen, 

sehen Berißa und Seliko sich also wieder. Obwohl Seliko sie, als er von ihrer Zeit im 

Harem des Königs erfährt, für untreu hält und sich von ihr lossagt, versucht die 

verzweifelte Berißa, König Dahomai von Selikos Unschuld zu überzeugen, ohne dabei 

jedoch ihren Vater zu verraten. In allerletzter Sekunde erreichen Darina und der 

Oberpriester den Ort der Hinrichtung und machen ihre Aussagen. Berißas Selbstlosigkeit 

zum Schutz des Vaters rührt den König so sehr, dass er beide Gefangene freigibt. Seliko 

stellt er jedoch vor die Wahl, sich zwischen Berißa und dem Leben seiner Familie zu 

entscheiden. Als er sich gegen Berißa entscheidet und Darina zudem von Selikos 

Selbstaufopferung berichtet, versteht der König schließlich, warum Berißa diesen Mann so 



  328
  
   
sehr liebt. Traurig, aber in dem Bewusstsein, sich erstmalig wie ein guter Herrscher zu 

verhalten, verzichtet er auf Berißa und stimmt ihrer Verbindung mit Seliko zu. 

 

August von Kotzebue: Der Besuch oder Die Sucht zu glänzen (1801) 

Die adlige, aber bescheiden im Spessart lebende Försterfamilie der von Arlsteins bekommt 

am Tag der Handlung gleich zweimal Besuch: Zum einen hat sich seit längerem Baron 

Schaubrodt, der aus derselben Gegend stammt, seinen Lebensmittelpunkt aber ganz an den 

Hof verlegt hat, mit Frau und Kindern angekündigt. Das Treffen soll dazu dienen, die 

Vermählung seiner Kinder mit Hans und Christine, den Kindern der von Arlsteins, 

anzubahnen.  

Unerwartet erscheinen zudem Seemann, der das nahgelegene Haus der von Wendenbergs 

gekauft hat, und Cottica, sein schwarzer Begleiter. Er ist das Kind entflohener Sklaven, die 

von ihren weißen Verfolgern getötet und in deren Hütten verbrannt wurden. Cottica, 

benannt nach dem Fluss in der Nähe dieser „Buschneger“-Siedlung, wurde von Seemann 

gerettet und großgezogen. 

Das Titelthema des Stückes, Die Sucht zu glänzen, wird in diesen zwei Handlungssträngen 

ebenfalls gleich zweimal abgehandelt: Die von Schaubrocks haben ihr ganzes Leben dem 

schönen Schein gewidmet und unternehmen auf vielfältige Weise zum Teil äußerst skurrile 

Versuche, mit oberflächlichen Qualitäten zu beeindrucken: Die Baronesse ist Expertin in 

Sachen Mode, ihr Ehemann hat sein ganzes Vermögen in außergewöhnliche Sammlungen, 

etwa von Schädeln, gesteckt. Tochter Clementine hat wie ein Lexikon alle Daten über 

fremde Länder und Völker parat und Sohn Immanuel redet nur in Kantischen 

Begrifflichkeiten.  

Die Geschichte Seemanns, der sich als zurückgekehrter Sohn der von Wendenbergs 

entpuppt, will die negativen Konsequenzen eines solchen schnellen, oberflächlichen 

Lebens zeigen. Als junger Mann war er an den Hof gegangen und hatte sich schwer 

verschuldet. Seine Mutter war vor Trauer und Enttäuschung darüber gestorben. Vom 

Wissen um seine Schuld gebrochen, war er nach Surinam ausgewandert, wo er sich als 

Plantagenaufseher erstmalig auf ehrliche Weise ein kleines Vermögen erarbeitete. Nun ist 

er in die Heimat zurückgekehrt, um Vater und Schwester zu suchen. Er findet sie in dem 

alten, von Pocken entstellten Nachbarn Wendling, der – nachdem sein Sohn das 

Familienvermögen verprasst hatte – als Schulmeister für sich und seine Tochter Malchen 

gesorgt hatte. Nachdem sich auf diese Weise Malchens wahre adlige Herkunft gezeigt hat, 



  329
  
   
steht ihrer Heirat mit Hans von Alstein nichts mehr im Wege. Seine Schwester Christine 

heiratet den geläuterten von Wendenberg.  

 

Friedrich Wilhelm Ziegler: Die Mohrinn (1801) 

Als eines der wenigen Sklaven- und Mohrenstücke war Zieglers Mohrinn auf deutschen 

Bühnen außerordentlich erfolgreich. Nach der Uraufführung am 29. April 1801 in Wien 

und dem Erscheinen in Buchform ein Jahr später, stand das Stück bis Mitte des 19. 

Jahrhunderts u.a. in München, Wien, Mannheim, Breslau, Dreden, Leipzig, Darmstadt und 

Frankfurt auf den Spielplänen der Theater. Zwar liest sich das Schauspiel in vielen Punkten 

als eine Aufbereitung von Ideen, Konstellationen und dramaturgischen Verwicklungen, die 

auch in vielen anderen Stücken zu finden sind – mit den wichtigen Unterschieden 

allerdings, dass die Handlung diesmal nach England verlegt wird und dass die 

Liebesbeziehung zwischen weißem Mann und schwarzer Frau ein glückliches Ende findet. 

Nach sechsjähriger Abwesenheit ist der junge Lord und Naturforscher Georg Fleetwell in 

seine englische Heimat zurückgekehrt. Dort haben seine Angehörigen und Freunde bereits 

jede Hoffnung auf ein Wiedersehen aufgegeben, denn Georg gilt als bei einem Schiffbruch 

ertrunken. Die beiden schwarzen Geschwister Zangi und Joni, die Georg aus der Sklaverei 

befreien konnte, haben ihn auf seiner abenteuerlichen Reise begleitet und treffen 

zusammen mit ihm in seinem Elternhaus ein. Dort kann Joni schnell die Herzen von 

Georgs Vater, von seinem Onkel und sogar von Georgs Verlobter, seiner Cousine Aurelie, 

gewinnen.  

Joni und Georg lieben einander, seitdem sie sich gegenseitig mehrere Male das Leben 

retten konnten. Georgs wiederholte Heiratsanträge schlägt Joni jedoch aus. Überzeugt, dass 

er sein Glück nicht in der Ehe mit einer Schwarzen finden wird, will sie ihn überreden, das 

vor seiner Abreise bereits gegebene Heiratsversprechen an Aurelie einzulösen. Um seinem 

Glück nicht länger im Weg zu stehen, sieht sie schließlich keine andere Möglichkeit als ihn 

und sein Haus zu verlassen.  

Eine Intrige verhindert jedoch ihre Abreise und Joni wird des Diebstahls bezichtigt. Dank 

Aurelies Aussage offenbart sich schließlich doch die ganze Wahrheit und Georges Tante 

wird als Drahtzieherin enttarnt. Weil Aurelie angesichts der selbstlosen Liebe, die Georg 

und Joni auch in dieser schwierigen Situation füreinander zeigen, auf ihre Ansprüche 

gegenüber Georg verzichtet, steht einer Heirat am Ende doch nichts mehr im Wege.  

 



  330
  
   

Franz Kratter: Die Sklavin zu Surinam (1804) 

In Kratters Sklavin zu Surinam deutet sich nicht nur hinter der Geschichte eines 

niedergeschlagenen Sklavenaufstandes eine Folie realer Ereignisse an; die Handlung 

orientiert sich an den 1777 erschienenen Reiseberichten des Niederländers John Gabriel 

Stedmann, der gleichzeitig im Stück selbst als Hauptfigur auftaucht.  

Stedman ist als Kapitän des niederländischen Militärs in die Kolonie versetzt worden, um 

die dortigen Pflanzer in ihrem Kampf gegen aufständische Sklaventruppen zu unterstützen. 

Daneben studiert er Geographie, Flora und Fauna der Insel, er sammelt und zeichnet 

seltene Pflanzen und dokumentiert seine Funde. Sein Aufenthalt in Surinam ist schon fast 

beendet – siegreich kehrt er zu Beginn der Handlung mit seinen Sklaventruppen zurück in 

die Hauptstadt Paramaribo. Dort wird er sehnlich von seiner Geliebten Cery, einer Sklavin, 

erwartet. Sie ist die Tochter einer schwarzen Sklavin und eines Weißen, dem es trotz seiner 

Bemühungen nie gelungen war, Frau und Kind von ihrem Besitzer freizukaufen und mit 

ihnen zusammenzuleben. Obwohl ihr früherer Besitzer Tirleton ihr und ihrer Familie also 

viel Leid zugefügt hat, umsorgt ihn Cery jetzt, da er krank und bedürftig ist, und sammelt 

bei den Weißen sogar Geld für ihn.  

Auch von ihrem jetzigen Herrn, dem Plantagenbesitzer Lude, und von dessen grausamen 

Aufseher Sirtus wird sie sehr schlecht behandelt. Dennoch steht sie wie die Sklaven in 

Stedmanns Truppen, die sogar für die Plantagenbesitzer in den Kampf ziehen, loyal hinter 

ihrem europäischen Geliebten und den anderen Gegnern der Rebellen. Ihr Verhalten ändert 

sich lediglich einmal, als der Rebellenführer Jolycour, Cerys schwarzer Ziehvater, 

gefangen genommen wird. Sie befreit ihn und weigert sich auch gegen die Androhung von 

Strafe, ihn zu verraten. Da der Obrister der Insel in sie verliebt ist, sieht er noch einmal von 

Bestrafung ab. Als er aber erfährt, dass Stedmann Cerys Geliebter ist, versucht er seinen 

Konkurrenten loszuwerden und befiehlt ihm die baldige Rückreise nach Europa.  

Stedmann und der Obrist versuchen nun beide, Cery ihrem Besitzer abzukaufen – ohne 

Erfolg. Ein Unbekannter hat für Cery eine weit über dem verlangten Preis liegende Summe 

bezahlt. Am Ende löst sich auch diese aussichtslos erscheinende Lage glücklich auf: Hinter 

dem Käufer verbirgt sich Auguste van Kern, eine gute Freundin von Cery und Stedmann, 

die von deren Verbindung lange nichts wusste und sich ebenfalls in Stedmann verliebt 

hatte. Sie schenkt Cery Stedmann zum Abschied, da sie einsieht, ihn nur auf diesem Weg 

glücklich machen und als Freund behalten zu können. 

 



  331
  
   

Anonymus: Hofmeister und Gouvernante (zwischen 1783 und 1806) 

Zahlreiche der sich in allen Rückkehrerstücken wiederholenden Motive und 

Handlungselemente werden auch in diesem anonym verfassen und nur handschriftlich 

vorhandenen Lustspiel, dessen Entstehungszeit auf die Jahre zwischen 1783 und 1806975 

eingegrenzt werden kann, aufgegriffen und variiert. Graf „Morningstar“, der in England 

aufgewachsene und sich deshalb auf diese Weise titulierende Sohn des Grafen 

Morgenstern, ist von einem langen Aufenthalt in Amerika nach Deutschland 

zurückgekehrt. Mittellos bei seiner Abreise, hatte er sich in Übersee „Reichtümer und 

Sklaven“976 erwirtschaftet, in einem schweren Sturm auf seiner Rückreise jedoch wieder 

verloren.  

Nur Yuri, sein schwarzer Diener, überlebte und rettete ihm sogar das Leben. In der 

gleichen Stadt befinden sich mit ihnen auch Morningstars Vater, der auf seinem dortigen 

Landsitz Glücksspiel, Alkohol und Affairen mit jungen Frauen genießt, und dessen 

intriganter französischer Kammerdiener Rossignol, der jahrelang das Geld des Grafen für 

seinen Sohn unterschlagen hatte.  

Finanziell ruiniert, bleibt Morningstar nichts anderes übrig, als das Angebot des Titular 

Raths von Schuheim, einem ehemaligen Hutmacher und ehrgeizigen Aufsteiger, 

anzunehmen und als Hofmeister die Erziehung von dessen Sohn Heinrich zu übernehmen. 

Ein ähnliches Schicksal trifft Augusta, eine reiche englische Erbin und Schuheims Mündel. 

Um andere Freier abzuwehren und seinen Sohn mit ihr verheiraten zu können, streut 

Schuheim das Gerücht, ein neues Testament sei aufgetaucht und lasse Augusta nun 

mittellos dastehen. Sie beginnt im Haus des Krämers und Bürgermeisters als Gouvernante, 

der seine Tochter Fränzchen ebenfalls in einen möglichst hohen Stand zu verheiraten plant.  

Graf Morgenstern macht nun auch ihr Avancen. Auguste, die sich bereits in seinen Sohn 

Morningstar verliebt hat, erkennt in ihm jedoch den untreuen Ehemann ihrer Cousine, die 

als junges Mädchen von dem Grafen nach Deutschland entführt worden war und an deren 

Stelle Auguste von ihrem Onkel als Erbin eingesetzt wurde. 

Die betrogene Ehefrau des Grafen ist in der Zwischenzeit selbst in der Stadt aufgetaucht. 

Auf ihren heimlichen Erkundungen im Schloss ihres Mannes trifft sie zufällig mit Yuri 

zusammen, der sie aufgrund zahlreicher Missverständnisse für Auguste, das nächste Opfer 

Morgensterns, hält und vor ihm warnt. So kann es am Schluss dieser vielfältigen 

Verwicklungen zur großen Begegnungs-, Auflösungs- und Verkupplungsszene kommen, 
                                                 
975 Metzger, Michael M. und Gerard F. Schmidt: „Materialien zum Verständnis des Textes.“ In: Der 
Hofmeister und die Gouvernante. Ein Lustspiel in 5 Aufzügen. Berlin: Walter de Gruyter & Co. 1969, S. 94. 
976 Anonymus, Der Hofmeister und die Gouvernante, S. 26. 



  332
  
   
die auf Schuheims „Kolonie“, einer Insel im nahgelegenen See, stattfindet: Anstelle von 

Augusta trifft der Graf dort auf seine Frau. Diese ringt ihm das Versprechen ab, seinen 

Affairen in Zukunft abzuschwören und sich besser um ihren gemeinsamen Sohn zu 

kümmern, und gibt ihm eine zweite Chance.  

 

Franz Kratter: Der Mohrenkönig oder Grausamkeit sprengt Sklavenketten (1809) 

In seinem zweiten Sklavenstück macht Kratter einen Sklavenaufstand in einer 

holländischen Kolonie zum Hauptthema; dieser wird von seinen Anfängen bis zum 

Ausbruch und sowohl aus Perspektive der weißen Plantagenbesitzer als auch der 

aufständischen Sklaven gezeigt. Zu Beginn der Handlung ist die kleine Insel von den 

gewalttätigen Auseinandersetzungen, die in den umliegenden Kolonien bereits zahlreiche 

Opfer gefordert haben, noch verschont geblieben. Dies hat sie vor allem den Bemühungen 

ihres Gouverneurs um Frieden und eine gerechte Behandlung der Sklaven zu verdankent. 

Doch können der Gouverneur und sein Sohn Ludwig nicht verhindern, dass einzelne 

Sklavenbesitzer auch auf ihrer Insel mit brutalen Methoden den Hass der Sklaven schüren. 

Zu ihnen gehört Madame de Ravaillack, die gerade von einem verstorbenen Pflanzerpaar 

deren gesamten Besitz und Sklaven geerbt hat. Darunter sind Zarenga, eine weiße Sklavin 

kreolischer Abstammung, und Quito, ein afrikanischer König. Um ihn zu suchen ist seine 

Frau, die Königin von Xatakondo, mit dem Franzosen Grammonde, Quitos bestem Freund, 

auf der Insel eingetroffen.  

Als Mme de Ravaillack bemerkt, dass Ludwig, den sie für sich gewinnen wollte, in 

Zarenga verliebt ist, rächt sie sich an ihr und ihrem Freund Quito mit besonders grausamer 

Behandlung. Einen Verkauf Zarengas an den Sklavenhändler Dunsen kann Ludwig noch 

verhindern. Bei dem Versuch, sie zur Freigabe Quitos zu überreden und ihn mit seiner Frau 

in die Heimat zurückkehren zu lassen, scheitert er jedoch. Stattdessen lässt Mme de 

Ravaillack ihn demütigen und grundlos auspeitschen.  

Quito, den seine früheren Besitzer für seine besondere Loyalität gegen Aufständische mit 

der Freiheit belohnen wollten, wehrt sich, bringt sie in seine Gewalt und ruft die anderen 

Sklaven zum Widerstand auf. Ihr Aufstand ist erfolgreich und Quito beschließt aus 

Achtung vor dem Gouverneur, Gnade für alle Weißen walten zu lassen, die sich friedlich 

ergeben.  

Doch der Frieden ist trügerisch: Als weiße Truppen vom Land heranrücken und den 

Waffenstillstand brechen, und seine zwei beste Freunde, Skoto und Babiach, in der 

Schlacht sterben, scheint Quito zunächst nichts mehr davon abhalten zu können, Rache zu 



  333
  
   
nehmen. Zarenga, die Quito bei einer schweren Krankheit mit ihrer Pflege das Leben 

gerettet hatte, kann ihn schließlich doch noch zur Vernunft bringen. Ihr Einsatz für die 

Kolonie überzeugt auch den Gouverneur, der nun ihrer Vermählung mit seinem Sohn 

Ludwig zustimmt. Quito, seine Frau und die übrigen Sklaven reisen glücklich über den 

friedlichen Ausgang der Auseinandersetzungen in ihre afrikanische Heimat ab. 

 

Theodor Körner: Toni (ca. 1811 - 1813) 

Mit Theodor Körners Drama „Toni“, einer Dramatisierung von Kleists „Die Verlobung in 

St. Domingo“977, ist nicht nur zeitlich, sondern auch im Hinblick auf Schwarzenbild und 

Darstellungsweise der Sklaverei ein Endpunkt in der Entwicklung des deutschen 

„Sklavenstücks“ erreicht. Obwohl zeitlich nicht genau datierbar, lässt sich die Entstehung 

des Stücks grob auf einen Zeitraum von drei Jahren eingrenzen: 1811 erschien die Novelle, 

die dem Drama als Vorlage diente; 1813 sind auf Münchner Theaterzetteln die ersten 

Aufführungen am bayerischen Hof- und Nationaltheater verzeichnet. 

Körner greift Stoffelemente und den groben Handlungsverlauf aus dem Kleistschen Text 

auf, ohne jedoch dessen komplex verschachtelte Struktur zu übernehmen und den Leser, 

wie Kleist, zunächst bewusst über die Position und Pläne seiner Protagonistin im Unklaren 

zu lassen. 

Toni ist auch hier eine sogenannte „Mestizin“, Tochter eines Weißen und der Mulattin 

Babekan. Schauplatz der Handlung ist Santo Domingo, das heutige Haiti, wo 1803 

aufständische Schwarze die französischen Besatzungstruppen bekämpften und schließlich 

zur Kapitulation zwangen. Dort lebt Toni mit ihrer Mutter im Haus ihres ehemaligen 

Herrn, das im Zuge der Kämpfe dem ehemaligen Sklaven und jetzigen „Negerhauptmann“ 

Conjo Hoango zugefallen ist. Bevor dieser in die Schlacht zog, beauftragte er die beiden 

Frauen, schutzsuchende Weiße solange aufzuhalten, bis er zurückkehrt und selbst für ihre 

Liquidierung sorgen kann.  

Gustav, ein junger Schweizer in Diensten des französischen Militärs, ist ein solches 

potentielles Opfer. Hilfsbereitschaft vorgaukelnd, gewährt Babekan ihm Quartier und 

bereitet alles für Hoangos Rückkehr vor. Toni aber, die von Beginn an Mitleid mit den 

Weißen zeigt, verliebt sich in den ahnungslosen Gast. Als sie hört, wie Hoango samt 

Gefolge eintrifft, fesselt sie Gustav ans Bett, um nicht in Verdacht der Kollaboration zu 

geraten, und holt Gustavs Reisegefährten zu Hilfe. Bis hier hält Körner sich weitestgehend 

                                                 
977 Kleist, Heinrich von: Die Verlobung in St. Domingo. In: Ders.: Sämtliche Erzählungen und Anekdoten. 
Hrsg. von Helmut Sembdner. München: Carl Hanser Verlag 1977. 



  334
  
   
an den Handlungsverlauf der Vorlage; kleine Änderungen und Umstellungen einzelner 

Szenen ergeben sich vor allem daraus, dass er Toni und Gustav nicht die Nacht 

miteinander verbringen lässt.  

Am Schluss jedoch löst sich das Drama von der Novelle: Anstelle von Kleists blutigem 

Ende, an dem Gustav, im Glauben, Toni habe ihn verraten, erst sie und dann sich selbst 

erschießt, kommt es zu einem „glücklichen“ Ausgang. Toni und den Strömlis gelingt es, 

Hoango und seine Männer zu überwältigen und Gustav zu retten. Gleichzeitig kommt die 

Nachricht, die Gefechte hätten sich verlagert und der Weg nach Kap Francais sei frei. Toni 

flieht mit Gustav und den Schweizern in deren Heimat. 

 

Carl G. Klähr: Die Rettung (1814) 

Auch in diesem bereits späten Rückkehrerstück stehen nicht das Erscheinen eines 

Schwarzen und die dadurch aufgeworfenen Fragen im Vordergrund, sondern 

Verwicklungen in der Familie des Reisenden, die sich durch sein unerwartetes Auftauchen 

jedoch schnell lösen lassen. Zusammen mit seinem weißen Herren, der bis zur Aufklärung 

seiner Identität „der Unbekannte“ genannt wird, erscheint Orat, „ein Mohr“, erst im vierten 

Aufzug.  

Hinter „dem Unbekannten“ verbirgt sich eigentlich Franz, Vater von Wilhelm, den er 

dreißig Jahre zuvor nach dem Scheitern seiner Ehe in die Obhut seines Schwagers geben 

ließ. Danach hatte er sich auf eine Reise begeben, war von Seeräubern gekidnappt und in 

algerische Sklaverei verkauft worden, wo er Orat als Leidensgenossen kennenlernte.  

Wilhelm und seine Ziehschwester Amalie, beide über ihre eigentliche verwandtschaftliche 

Beziehung im Unklaren, haben sich ineinander verliebt. Sie trauen sich jedoch nicht, ihrem 

Vater bzw. Ziehvater, dem Kaufmann Rottmann, ihre Gefühle zu offenbaren, zumal 

Amalie einem Hauptmann versprochen werden soll. Stattdessen hinterlässt Wilhelm 

Rottmann einen erklärenden Brief und bricht nach Ostindien auf, um dort genügend Geld 

zu verdienen und später um Amalies Hand anhalten zu können. In einem Sturm wird sein 

Schiff jedoch schon vor der Küste beschädigt; ein weiteres Schiff, auf dem sich auch der 

Unbekannte und Orat befinden, kentert sogar. Beide können sich zusammen mit Wilhelm, 

der um zu helfen herübergerudert war, auf einen Felsen vor der Küste retten, wo Vater und 

Sohn einander erkennen.  

Orat schwimmt in die Stadt und verkündet dort die frohe Nachricht der Rettung. Nachdem 

auch Franz und Wilhelm von Matrosen an Land gebracht wurden, steht einer 

harmonischen Familienzusammenführung nichts mehr im Wege: Wilhelm und Amalie 



  335
  
   
dürfen mit Zustimmung ihrer Väter heiraten. Franz’ Tochter und Wilhelms Schwester 

Antonia, die auch gerettet wurde, entpuppt sich als ehemalige Verlobte des Hauptmanns, 

der sie ebenfalls freudig in die Arme schließt. 



  336
  
   
ANHANG II: ÜBERSICHT ÜBER DOKUMENTIERTE AUFFÜHRUNGEN 
 
 
AUTOR, STÜCK  
 

AUFFÜHRUNGSORT / BÜHNE DATUM QUELLE 
(volle Angaben siehe 
Literaturverzeichnis) 

Dalberg, Oroonoko Mannheim, Nationaltheater 06.04.1786 
23.04.1786 
23.07.1786 
27.01.1787 
25.02.1787 

Tagebuch der Mannheimer 
Schaubühne  

Theodor Körner, Toni München, Hof- und 
Nationaltheater 

04.06.1813  
10.09.1813 
07.10.1814 
14.12.1813 
03.01.1815 
12.05.1816 

Theaterzettelsammlung des 
Münchner Theatermuseums 

Kotzebue, Der Besuch oder 
Die Sucht zu glänzen 

München, Hof- und 
Nationaltheater 

02.11.1801 Theaterzettelsammlung des 
Münchner Theatermuseums 

 Hamburg, Deutsches 
Theater 

27.05.1800 Hamburgisch- und 
Altonaische Theater- und 
Litteratur-Zeitung, 1800 

 Stadttheater Frankfurt 21.02.1801 Archiv der Städtischen 
Bühnen Frankfurt  

 Berlin, Bühne? August 1800 Allgemeine Theaterzeitung, 
1800 

 Berlin, Königliches Theater 1800 Schäffer, C. und C. 
Hartmann, Die Königlichen 
Theater in Berlin 

 Weimar  Burkhardt, C. A. H., Das 
Repertoire des 
Weimarischen Theaters 
unter Goethes Leitung 

Kotzebue, Der Papagoy Mannheim, Nationaltheater 
(Uraufführung) 

1791 Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 München, Hof- und 
Nationaltheater 

15.9.1815 
8.10.1815 

Theaterzettelsammlung des 
Münchner Theatermuseums 

 Hamburg, Deutsches 
Theater 

18.01.1792 Hamburgische 
Theaterzeitung, 1792 

 Stadttheater Frankfurt 07.05.1792 Archiv der Städtischen 
Bühnen Frankfurt  

Kotzebue, Die Negersklaven Stadttheater Frankfurt 06.12.1795 Archiv der Städtischen 
Bühnen Frankfurt  

 Mannheim, Nationaltheater 29.07.1794 
1795  

Rheinische Musen, 1795/4 

Kratter, Der Mohrenkönig München, Hof- und 
Nationaltheater 

17.01.1818  
18.01.1818 
19.07.1818 
19.11.1818 
30.04.1820 

Theaterzettelsammlung des 
Münchner Theatermuseums 

 Würzburg 1809 Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 



  337
  
   
 
AUTOR, STÜCK  
 

AUFFÜHRUNGSORT / BÜHNE DATUM QUELLE 
(Angaben siehe Quellen- 
und Literaturverzeichnis) 

Kratter, Die Sklavin in 
Surinam 

Wien, Theater? 1801 Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 Wien, Theater in der 
Josefstadt 

1817 Bauer, Das Theater in der 
Josefstadt zu Wien 

 Wien, Hof- Burgtheater 27 mal zwischen 
29.04.1801 und 
12.06.1821 

Plassak, Chronik des k.k. 
Hof-Burgtheaters 

 Weimar  Burkhardt, Das Repertoire 
des Weimarischen Theaters 
unter Goethes Leitung 
 

 Uraufführung 1779  Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

Rathlef, Die Mohrin zu 
Hamburg 

Nürnberg 09.01.1777 Theater-Journal für 
Deutschland vom Jahre 
1777 

 Nürnberg, Moserische 
Gesellschaft 

23.05.1776 Theater Journal über die, in 
der des H. Röm. 
Reichsfreyen Stadt Nürnberg 
von der Moserischen 
Gesellscahft von Apr. 1776 
bis Sept 1777 aufgeführten 
Stücke 

Steigentesch, Die Entdeckung München, Hof- und 
Nationaltheater 

10.02.1804 
10.11.1805 
25.06.1809 
08.10.1809 
08.05.1811 
14.08.1814 
15.02.1816 
18.03.1813 
26.08.1813 
05.06.1823 

Theaterzettelsammlung des 
Münchner Theatermuseums  

 Stadttheater Frankfurt 28.09.1799 Archiv der Städtischen 
Bühnen Frankfurt  

Soden, Die Negerinn oder 
Lilliputt II 

Nationaltheater Mannheim 29.11.1789 Nur einmal aufgeführt, siehe 
Sadji S. 135. 

Anton Wall, Die Hochzeit 
Oder Die Hochzeit nach dem 
Tode 

München, Hof- und 
Nationaltheater 

06.04.1788 Theaterzettelsammlung des 
Münchner Theatermuseums 



  338
  
   
 
AUTOR, STÜCK  
 

AUFFÜHRUNGSORT / BÜHNE DATUM QUELLE 
(Angaben siehe Quellen- 
und Literaturverzeichnis) 

Ziegler, Die Mohrinn München, Hof- und 
Nationaltheater 

29.08.1813  
03.10.1813 
30.11.1813 
04.04.1815 
10.09.1819 
07.03.1820 

Theaterzettelsammlung des 
Münchner Theatermuseums 

 Stadttheater Frankfurt 04.12.1819 Archiv der Städtischen 
Bühnen Frankfurt  

 Nationales Hoftheater Wien 
(Uraufführung) 
 
 

10 Aufführung 
von 1801 – 
1810, 30 
Aufführungen 
bis 1845 

Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 Breslau 
 

1801 Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 Königliches Theater 
Dresden 
 

15.02.1815 Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 Hoftheater Leipzig 27.07.1830 Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 Berliner Nationaltheater 
 

3 Aufführungen 
in 1802 

Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 Hoftheater Darmstadt 7 Aufführungen 
von1821 bis 
1828 

Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 Mannheim 1820-31 11 
Auff. 

Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 Frankfurt: 7 Aufführungen 
von 1819 bis 
1824  

Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

  
Würzburg 

14 
Aufführungen 
von 1807 bis 
1831  

Sadji, Der Mohr auf der 
deutschen Bühne des 18. 
Jahrhunderts 

 Wien, Theater in der 
Josefstadt 

1808 Bauer, Das Theater in der 
Josefstadt zu Wien 

Oronocko (ohne Angabe über 
Autor oder Übersetzer) 

Berlin, Nationaltheater 11.05.1789 Brachvogel, Geschichte der 
königlichen Theater Berlin 
 

 Berlin, Königliches Theater 1789 
1802 

Schäffer / Hartmann, Die 
Königlichen Theater in 
Berlin 

 

 
 


	Inhalt
	Einleitung
	 I. Der historische Bezugsrahmen  
	1. Die europäische Abolitionsbewegung
	2. Deutschland zur Zeit der Sklavereidebatte
	3. Schwarzenbilder
	3.1. Exkurs
	3.2. Die Sklavereidebatte in den deutschen Medien
	3.3. Deutsche Akzentsetzungen


	II. Das Sklavenstück
	1.  „Trivialtheater?“
	2. Aufführungen und Kritik
	3. Systematisierung der Texte
	3.1. Heimkehrerstücke
	3.2. Mohrinnenstücke
	3.3. Plantagenstücke
	3.4. Revolutionsstücke
	3.5. Seliko und Berißa


	III. Schwarzenbilder - Menschenbilder
	1. "Das Herz dieser Mohrinn..."
	1.1. "Mohrinnen" und Sklavinnen
	1.2. Fremdheit, Weiblichkeit und Tugend

	2. "Will dir dienen mein Leben lang."
	2.1. Die schwarzen Begleiter
	2.2. Freunde oder Diener?

	3. Sklaven I
	3.1. Helden, Opfer und Familienmenschen
	3.2. Die Helden der Plantage
	3.3. "Wißt ihr was ein Vater ist?"
	3.4. Unterwerfungs- und Überlegenheitsgesten

	4. Sklaven II
	4.1. Rächer, Revolutionäre, Intriganten
	4.2. Alte Stereotypen, neue Ängste
	4.3. Des Sklaven Rückfall in die "Wildheit"

	5. Grenzgänger
	5.1. Mulatten, Mestizen, "Schwarzbraune"
	5.2. Das Unbehagen an den Unbestimmbaren


	IV. Gegenwelten
	1. Westindische Plantagen
	1.1. Schöne ferne Welt
	1.2. "Die Hölle der Neger"

	2. Afrika
	2.1. Afrikanische "Idyllen" ...
	2.2. ... und ihre Zerstörung

	3. Blicke auf Europa

	V. Positionierungen
	1. Die dramatische Umsetzung der Abolitionsdebatte
	2. Spiegelungen politischer Debatten

	Abschließene Überlegungen und Ausblick
	Literaturverzeichnis
	1. Primärliteratur
	2. Sekundärliteratur

	Anhang I
	Anhang II
	Lebenslauf



