
 

 

 

Ein anderer Kriegsdiskurs 

Der Politische Erzähler bei Kleist, Mann und Kracht 
 

 
Inaugural‐Dissertation 

zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie 
der Ludwig‐Maximilians‐Universität 

München 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
vorgelegt von 

Julia Lebe 

aus 

München 

2025 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Referent/in: Prof. Dr. Oliver Jahraus  

Korreferent/in: Prof. Dr. Tanja Prokić 

Tag der mündlichen Prüfung: 06.07.2023  



 
 

1 

DEN KRIEG ERZÄHLEN _____________________________________________________ 2 

Münkler oder Kehlmann? Oder von der literaturwissenschaftlichen Kompetenz im interdisziplinären 

Kriegsdiskurs _____________________________________________________________________________ 7 

Von kriegerischen Textoberflächen: Hermann __________________________________________________ 23 

Von vermeintlich a-kriegerischen Textoberflächen: Kohlhaas _____________________________________ 25 

Methodische Verweise ____________________________________________________________________ 29 

DAS BELLI IN EPISCHEN TEXTEN _____________________________________________ 35 

Der Politische Erzähler in der Theorie _________________________________________________________ 36 
Bestandsaufnahme: Was eint den Chronisten und die beiden Ich-Erzähler? _________________________ 36 

Historische Verortung der Texte _________________________________________________________ 36 
Problematische Gattungszuordnung _____________________________________________________ 51 
Uneindeutige Erzählweisen ____________________________________________________________ 75 

Dramatische Elemente im Roman __________________________________________________________ 90 
Niedergang des Dramas und Aufstieg des Romans __________________________________________ 90 
Exkurs: Die Theatrum-Belli-Metapher ____________________________________________________ 95 

Fiktionstheoretische Herleitung __________________________________________________________ 100 
Von überschrittenen Werkgrenzen _____________________________________________________ 102 
Vom unzuverlässigen, ironischen und kontrafaktischen Erzählen: Einige Abgrenzungen ____________ 117 
Der politische Erzähler: eine Arbeitsdefinition _____________________________________________ 132 

Der Politische Erzähler im Text _____________________________________________________________ 133 
Michael Kohlhaas ______________________________________________________________________ 134 
Mario und der Zauberer ________________________________________________________________ 167 
Faserland und seine Fortsetzung Eurotrash _________________________________________________ 190 

POLITIK UND KRIEG _____________________________________________________ 210 

Der politische Erzähler und seine Repräsentationsstrategien der politischen Öffentlichkeit ____________ 210 

Frühwarnsystem Literatur _________________________________________________________________ 213 

LITERATURVERZEICHNIS __________________________________________________ 216 

 

  



 
 

2 

Den Krieg erzählen 

Am 23. Mai 2018 jährte sich der Beginn eines großen europäischen Krieges zum 

vierhundertsten Mal. Namensgebend ist seine schiere Dauer: Jener folgenreiche Krieg sollte 

erst dreißig Jahre nach den protestantisch-böhmischen Aufständen in Prag gegen die 

Vormacht des Habsburger Kaisers Matthias und seines Nachfolgers König Ferdinand von 

Steiermark enden.1 Der Dreißigjährige Krieg begann mit dem Prager Fenstersturz am 23. Mai 

1618.2 Die Protestanten warfen ihrem katholischen Landesherren eine Verletzung der ihnen 

von Kaiser Rudolf im Majestätsbrief von 1609 zugestandenen Religionsfreiheit vor, als die 

evangelischen Kirche in Klostergrab abgerissen und die St.-Wenzels-Kirche in Braunau 

geschlossen wurde.3 Der darauffolgende Fenstersturz sollte zwar den Anschein eines 

spontanen und rebellischen Gewaltausbruches haben, war allerdings akribisch geplant und 

ein klares Zeichen an den Kaiser.4 

So verwundert es kaum, dass pünktlich zum Jahre 2018 diverse Forschungsarbeiten zum 

Dreißigjährigen Krieg erschienen sind. Erwartungsgemäß bilden Arbeiten aus den Bereichen 

der Rechts-, Militär-, Politik- und Geschichtswissenschaft sowie der Philosophie einen Großteil 

der Beiträge (s. u.). Im Fokus steht die staatliche Souveränität, die seit dem Dreißigjährigen 

Krieg den europäischen Grundstock der Kriegsführung bildet und so das geopolitische Parkett 

beeinflusst. Daneben finden sich allerdings auch Arbeiten aus der Literaturwissenschaft. Das 

liegt zum einen daran, dass mit Daniel Kehlmann ein prominenter zeitgenössischer Autor 

dieses denkwürdige Jahr zum Anlass genommen hat, seinen Roman Tyll, der im 

Dreißigjährigen Krieg spielt, optimal zu platzieren. Zum anderen unterzog die 

Literaturwissenschaft alle betreffenden Texte, die teilweise selbst in der Frühen Neuzeit 

erschienen sind, einer erneuten Untersuchung. 

 
1 Vgl. Werle, Dirk: Erzählen vom Dreißigjährigen Krieg. Hannover 2020, S. 9. 
2 Der Prager Fenstersturz am 23.5.1618 ist der zweite von drei Prager Fensterstürzen. Allerdings ist er der 

bekannteste und für die vorliegende Arbeit relevante, da mit ihm der Beginn des Dreißigjährigen Krieges markiert 

wird. Der erste Prager Fenstersturz 1419 wird als Beginn der Hussitenkriege angesehen und der mutmaßliche 

Mord am tschechoslowakischen Außenminister Jan Masaryk 1948 wird vereinzelt als dritter Prager Fenstersturz 

bezeichnet. Daher wird im Folgenden nicht vom zweiten, sondern lediglich vom Prager Fenstersturz gesprochen. 

Vgl. Schmidt, Georg: Der Dreißigjährige Krieg. München 2018, S. 29. 
3 Vgl. ebd. 
4 Vgl. Werle, Dirk: Erzählen vom Dreißigjährigen Krieg. Hannover 2020, S. 9. 



 
 

3 

Das erste Ziel der vorliegenden Arbeit ist es, zu zeigen, dass innerhalb der deutschsprachigen 

Literatur selbst ein markanter Kriegsdiskurs geführt wird. Die literaturwissenschaftliche 

Auseinandersetzung mit diesem ist nicht minder ergiebig als die Forschung anderer 

Disziplinen, die intuitiv dem Kriegsdiskurs zuzurechnen sind und sich bereits in diesem Feld 

etabliert haben.  

Wer aber kann besser vom Krieg erzählen? Die Literatur oder die Geschichts- und 

Politikwissenschaft? Durch diese pointierte Formulierung wird eine Verwerfungslinie 

zwischen Literatur und Politik(wissenschaft) angedeutet, deren Überschreitung sowohl den 

konzeptionellen als auch den analytischen Teil der Arbeit anleitet. Wie ist in der Literatur von 

Krieg die Rede? Wie stellt die Literatur ein genuin politisches Konzept des Krieges mit ebenso 

genuin literarischen, insbesondere narrativen Mitteln dar? 

Nach einem Abriss der Arbeiten wird unter anderem ersichtlich, dass sich die Forschung bisher 

vermehrt auf diejenigen Texte konzentriert hat, die den Krieg zum Thema haben und eindeutig 

an ihrer Textoberfläche verhandeln. Um den literaturwissenschaftlichen Beitrag zum 

interdisziplinären Kriegsdiskurs endgültig auf Augenhöhe zu integrieren, fehlt bislang ein 

umfangreicheres und großangelegtes Projekt, das den bereits bestehenden Kriegsdiskurs in 

der Literaturwissenschaft systematisiert. So könnten die bisherigen Ergebnisse 

gewinnbringend zusammengeführt werden und sich weitere Betrachtungen anschließen. Die 

vorliegenden Ausführungen können und wollen dies im Rahmen einer Monografie nicht 

leisten, jedoch sind sie auf einen ganz bestimmten Wissenszuwachs innerhalb des 

literarischen Kriegsdiskurses ausgerichtet. Der Fokus liegt speziell auf Texten, die an ihrer 

Textoberfläche vermeintlich nichts mit Krieg zu tun haben, sondern erst in ihrer Tiefenstruktur 

über politische bis kriegerische Zeichen verfügen. Analysiert werden Michael Kohlhaas von 

Heinrich von Kleist, Mario und der Zauberer von Thomas Mann und Faserland von Christian 

Kracht. Wenn man so will, sind diese drei Texte die kleinen a-kriegerischen Geschwister zu 

den großen Kriegs-Werken dieser Autoren, wie die Hermannsschlacht (Kleist), Der Zauberberg 

(Mann) und Ich werde hier sein, im Sonnenschein und im Schatten (Kracht). Gleichzeitig 

werden die Erkenntnisse aus der bisherigen literaturwissenschaftlichen Forschung zu 

Souveränitätskonstruktionen und Kriegsmotiven aus den bereits ausführlich behandelten 

Texten den Grundstock bilden, um die kriegerische Tiefenstruktur freilegen zu können. 



 
 

4 

Neben diesem dargelegten Spannungsverhältnis von a-kriegerischen Textoberflächen und 

kriegerischen Tiefenstrukturen finden sich in den drei Texten virulente Erzählweisen, die in 

der Forschung bisweilen zu umstrittenen und nicht in Gänze fruchtbaren Kategorisierungen 

als unzuverlässige oder ironische Erzähler geführt haben. Das zweite und somit 

übergeordnete Ziel dieser Arbeit wird darin bestehen, diesen Erzählweisen über ein neu 

einzuführendes literaturwissenschaftliches Analyseinstrument des Politischen Erzählers5 

habhaft zu werden. 

Der Hauptteil beginnt mit einer Bestandsaufnahme der realhistorischen 

Entstehungszeiträume der drei Texte, die verdeutlichen, dass alle zu markanten kriegerischen 

Umbruchzeiten entstanden sind, in denen sich die europäischen Staaten mit der Frage 

konfrontiert sehen, wie und ob sie sich zum Krieg verhalten. Man denke an den Wiener 

Kongress, das Scheitern der Weimarer Republik kurz vor der Machtübernahme der 

Nationalsozialisten und den Entschluss zu humanitären Interventionskriegen auf 

europäischem Boden in Serbien Ende der 1990er Jahre. Darüber hinaus eint die Texte ein 

ähnlich gelagertes Rezeptionsschicksal innerhalb der literaturwissenschaftlichen Forschung in 

Bezug auf ihre nicht klar zu treffenden Gattungszuordnungen und die uneindeutigen 

Erzählweisen. Es wird sich zeigen, dass man mit dem bisher gebräuchlichen 

literaturwissenschaftlichen Handwerkszeug scheitert, die formalen und inhaltlichen 

Dimensionen der Texte in Gänze zu greifen.  

Die Rezipierenden werden immer wieder genötigt, auf ihre eigene Lebenswirklichkeit 

zurückzugreifen, sobald es darum geht, die Aussagen der Erzähler auf ihre Richtigkeit hin zu 

überprüfen oder den weiteren Verlauf der Erzählung zu erfahren. In Michael Kohlhaas müssen 

die Rezipierenden so zum Beispiel „das Weitere in der Geschichte nachlesen“,6 nachdem der 

Erzähler eindeutig darauf verwiesen hat, dass mit Kohlhaasens Tod „die Geschichte vom 

Kohlhaas (endigt)“.7 Hier tut sich innerhalb der Erzählung ein markanter Verweis auf den 

Unterschied zwischen historia und fabula, also zwischen Fiktion und faktualer 

Lebenswirklichkeit, auf. Auch in Faserland gibt es innerhalb des Textes keinen Hinweis darauf, 

 
5 Ein ausführlicher Vermerk zum gendergerechten Umgang mit dem Erzähler findet sich im Kapitel: 

Fiktionstheoretische Herleitung. 
6 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 103. 
7 Ebd. 



 
 

5 

dass Walther von der Vogelweide kein mittelalterlicher Maler, sondern ein Minnesänger ist.8 

Dies können die Rezipierenden nur bemerken, sofern sie wissen oder nachschlagen, wer 

Walther von der Vogelweide als realhistorische Person gewesen ist. 

Die Rezipierenden werden verleitet, mit der Geschäftsgrundlage von Literatur zu brechen 

oder, anders formuliert, gegen den Fiktionsvertrag zu verstoßen, der seit der Antike als soziale 

Praxis zwischen Dichtenden und Rezipierenden über den besonderen Status der Dichtung 

(fiktional/fabula) im Vergleich zur Geschichtsschreibung (faktual/historia) bestimmt.9 Dies 

kann als eine Art Minimaldefinition des Politischen Erzählers gelten. Namensgebend für den 

Politischen Erzähler ist neben den kriegerischen Tiefenstrukturen und a-kriegerischen 

Oberflächen der epischen Texte, in denen er vorkommt, samt ihrer realhistorischen 

Entstehungszeit zu kriegerischen Umbruchsituationen, auch ihre Neigung zu dramatischen 

Elementen, die eine politische Öffentlichkeit adressieren. 

Dieses Phänomen erschließt sich leichter, sofern man sich die literarische Entwicklung vom 

Aufstieg des Romans und Niedergang des Dramas vor Augen führt. Gerade um 1800 avanciert 

der Roman zur führenden literarischen Gattung und löst das Drama ab. Alois Schreber 

bemerkt 1794: „Alles will nur Romane lesen und Romane drukken, und so auch jederman blos 

Romane schreiben.“10 In den zeitgenössischen ästhetischen Theorien wird dies bereits 

diskutiert und mitunter zum Gegenstand grundsätzlicher geschichtsphilosophischer 

Überlegungen gemacht. Hegel beschreibt in seiner Ästhetik-Vorlesung, dass als genuin 

moderne Gattung nur der Roman übrig bleibe, da hier zwar keine absolute Idee mehr 

verhandelt werden könne, wohl aber ein Ausdruck isolierter Subjektivität.11 Ergänzt wird 

dieser Gedanke vorliegend mit Friedrich Schlegels Überlegung, dass er zwar Shakespeare als 

Gipfel der modernen Poesie ansehe, das Drama allerdings die Grundlage des Romans darstelle 

und die Modernität des Romans so gerade in seiner alle Gattungen synthetisierenden Form 

 
8 Vgl. Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 69. 
9 Vgl. grundlegend Feddern, Stefan: Elemente der antiken Erzähltheorie. Boston 2021, S. 53–56. 
10 Zit. nach Kirchmeier, Christian: Einleitung. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 

(2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 1–

23, hier: S. 1. 
11 Vgl. ebd., S. 3. 



 
 

6 

bestehe.12 So erschließt sich der Titel des Hauptteils, das Theatrum Belli in epischen Texten, 

in dem der politische Erzähler eingeführt wird.  

Für das klassische Drama lässt sich eine historische Tendenz festmachen, eine Grenze 

zwischen innerem und äußerem Rahmen, also zwischen Bühne und Zuschauerraum, zu 

institutionalisieren.13 Die Entwicklung der Guckkastenbühne ausgehend vom Barock lässt sich 

als Höhepunkt dieser Entwicklung begreifen, da der Bühnenraum durch eine vierte Wand 

abgeschlossen wird und es so immer unwahrscheinlicher ist, dass es zu einer wechselseitigen 

Interaktion kommt.14 So verwundert es kaum, dass man über das theatrale Moment der 

Theatrum-Belli-Metapher versuchte, den Krieg ebenfalls künstlich einzuhegen und seine 

Schrecken und Wirren auf eine zeitlich und örtlich begrenzte metaphorische Bühne zu 

bannen. Die Verwendung der Metapher des Kriegstheaters reicht von militärischen 

Abhandlungen wie bei Clausewitz, der so den Kriegsschauplatz bezeichnet,15 über private wie 

journalistische Beiträge zum zeitgenössischen Kriegsgeschehen bis zu ihrer Umsetzung in 

anderen Kunstformen wie den Schlachtengemälden von Pieter Snayers. Es wird sich zeigen, 

dass die Illusionsbühne bis in die Aufklärung dem Paradigma eines Regimes der 

Repräsentation unterworfen ist und so den Ort stellt, an dem sich eine gegebene 

Herrschaftsordnung verdoppelt.16 In der Frühromantik werden Brüche mit der Illusionsbühne 

und dem aufklärerischen Paradigma ungebrochener Herrschaftsrepräsentation prominent, 

wodurch das Publikum in antiker Tradition der attischen Komödie als republikanische 

Öffentlichkeit adressiert wird.17 Diese neue Struktur der politischen Öffentlichkeit betrifft 

 
12 Christian Kirchmeier hat ausführlich dargelegt, wie sich diese Überlegungen in Schlegels Werk vom Brief über 

den Roman bis hin zum Studium-Aufsatz entwickeln; vgl. daher Kirchmeier, Christian: Einleitung. In: Athenäum. 

Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 (2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. 

v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 1–23, hier: S. 2 f. 
13 Vgl. Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische epochē 

der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 

(2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 

157–181, hier: S. 160. 
14 Vgl. ebd. 
15 Vgl. Clausewitz, Carl von: Vom Kriege. Hamburg 2018, S. 305 f. 
16 Vgl. Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische epochē 

der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 

(2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 

157–181, hier: S. 177. 
17 Vgl. Kirchmeier, Christian: Einleitung. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 (2018). 

Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 1–23, hier: 

S. 5 f. 



 
 

7 

sodann weniger die Frage nach der Ordnung der Politik als die nach der Ordnung des 

Politischen.18 Dadurch wird die Namensgebung des Politischen Erzählers über den 

realhistorischen Zeitbezug hinaus legitimiert. 

In den drei Texten können also einerseits keine eindeutigen Aussagen über konventionelle 

Gattungszuordnungen getroffen werden, da in ihnen offensichtlich gattungsübergreifende 

Merkmale samt ihrer prekär gewordenen Repräsentationslogiken kulminieren. Gleichzeitig 

wird über die Erzählweisen auf die Lebenswirklichkeit der Rezipierenden referiert, wodurch 

auch die fiktionalen Werkgrenzen infrage gestellt werden. Dies mündet in den zweiten Teil 

des Hauptteils, in dem fiktions- und illusionstheoretische Gemeinsamkeiten von Roman und 

Drama herausgearbeitet werden. Dies führt, in Abgrenzung zu ähnlich gelagerten 

erzählerischen Phänomenen wie dem unzuverlässigen, ironischen und kontrafaktischen 

Erzählen, zu einer Arbeitsdefinition des Politischen Erzählers. Diese wird dann durch Analysen 

der einzelnen Texte entsprechend in ihren Feinheiten ergänzt. Am Ende der Arbeit wird auf 

das vom Bundesministerium der Verteidigung geförderte literaturwissenschaftliches Projekt 

„Cassandra“ verwiesen, das ein literarisches Frühwarnsystem für drohende Krisen und 

Konflikte bereits in ihrer Latenzphase erkennen soll. 

Münkler oder Kehlmann? Oder von der literaturwissenschaftlichen Kompetenz im 

interdisziplinären Kriegsdiskurs 

Aus dem bezeichnenden Jahr 2018 sind nun exemplarisch zwei Forschungsarbeiten zu 

nennen: zum einen die literaturhistorische Arbeit von Volker Meid über den Dreißigjährigen 

Krieg in der Barockliteratur,19 zum anderen die bereits zum Ende des Jahres 2017 erschienene 

Monografie des Berliner Politikwissenschaftlers Herfried Münkler, die neben den historischen 

Ereignissen auch Rückschlüsse auf heutige Konflikte zieht.20 Neben diesen thematisch sehr 

passenden Publikationen der geistes- und politikwissenschaftlichen Forschung anlässlich des 

 
18 Vgl. Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische epochē 

der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 

(2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 

157–181, hier: S. 177. 
19 Vgl. Meid, Volker: Der Dreißigjährige Krieg in der deutschen Barockliteratur. Frankfurt am Main 2017. 
20 Vgl. Münkler, Herfried: Der Dreißigjährige Krieg: Europäische Katastrophe, deutsches Trauma 1618–1648. 

Hamburg 2017. 



 
 

8 

vierhundertjährigen Jahrestags folgte auch der Literat Daniel Kehlmann dieser Agenda und 

veröffentlichte Ende 2017 den Historienroman Tyll über den Dreißigjährigen Krieg. 

Tyll beschreibt die Geschichte von Tyll Ulenspiegel, der als Vagant und Schausteller mit der 

Bäckerstochter Nele fliehen muss, als sein Vater, seines Zeichens Magier und Welterforscher, 

mit der Kirche in Konflikt gerät. Auf seiner Reise durch das von den Religionskriegen gepeinigte 

Land begegnen sie unterschiedlichen Personen aus hohen und niederen Ständen. Nun wird 

spätestens mit der Einführung der Figur des Tyll Ulenspiegel klar, dass Tyll kein historischer 

Roman ist, in dem es vornehmlich darum geht, die realhistorische Geschichte des 

Dreißigjährigen Krieges prosaisch nachzuerzählen.21 Schließlich versetzt Kehlmanns Roman 

Tyll den Narren Till Eulenspiegel aus der Schwanksammlung des 15./16. Jahrhunderts in das 

17. Jahrhundert.22 Hier wird, wie Dirk Werle einleuchtend darlegt, deutlich, dass Tyll, wie seine 

literarische Vorlage Till, eine Figur ist, die nicht dem normalen Lauf der Geschichte 

unterworfen ist, sondern für ein Zeitmodell steht, das auf Wiederkehr und Wiederholung 

beruht.23 Zum anderen beginnt der Roman explizit nicht mit einer Beschreibung des 

Kriegsgeschehens – „Der Krieg war bisher nicht zu uns gekommen“24 so der erste Satz des 

ersten Kapitels –, sondern mit einer vorangestellten conditio humana.25 Die Szene mit Tyll auf 

dem Hochseil bringt das Publikum dazu, ihn sinnloserweise mit Schuhen zu bewerfen und sich 

zu Gewalt verführen zu lassen, woraufhin sie im Nachgang nicht mehr wissen, warum sie es 

getan haben. Das Publikum sucht nach einem tieferen Sinn des Ganzen, der aber, für alle klar 

erkenntlich, nicht gegeben ist.26 So wird die menschliche Orientierung in der Welt wie die 

Sicherheit des Erkennens, des Erinnerns und der Erfahrung prekär. Erst nach Tylls Darbietung 

beginnen die Erzählungen über kriegerische Auseinandersetzungen: „Wir sprachen nie über 

das, was geschehen war. Wir sprachen auch nicht über den Ulenspiegel. (…) Aber wir vergaßen 

auch nicht. Was geschehen war. (…) Und ein gutes Jahr später kam der Krieg doch zu uns.“27 

 
21 Konträre Einschätzung von Jens Jessen, der in der Zeit schreibt, dass Kehlmann „keinen Roman über Till 

Eulenspiegel geschrieben“ hat, sondern vielmehr „einen Roman über den Dreißigjährigen Krieg“. Jessen, Jens: 

Tyll. Der ewige Gaukler. In: Zeit Online. 13.10.2017, verfügbar unter: https://www.zeit.de/2017/41/tyll-daniel-

kehlmann-roman?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F; aufgerufen am 1.3.23. 
22 Vgl. Werle, Dirk: Erzählen vom Dreißigjährigen Krieg. Hannover 2020, S. 10. 
23 Vgl. ebd. sowie Kehlmann, Daniel: Tyll. Hamburg 2017, S. 210 f. 
24 Kehlmann, Daniel: Tyll. Hamburg 2017, S. 7. 
25 Vgl. Werle, Dirk: Erzählen vom Dreißigjährigen Krieg. Hannover 2020, S. 12. 
26 Vgl. ebd. 
27 Kehlmann, Daniel: Tyll. Hamburg 2017, S. 26 f. 



 
 

9 

Die oben aufgemachte conditio humana findet sich auch in vielen weiteren Szenen, zum 

Beispiel als Tyll Friedrich von der Pfalz und seiner Frau ein leeres Bild zeigt. Angeblich können 

es nur Menschen sehen, die nicht unehelich geboren, keine Diebe und nicht dumm sind. 

Anders als die literarische Vorlage des Narren Till aus dem 16. Jahrhundert wissen die Figuren 

im Roman, dass das Bild leer ist:  

„Natürlich verstanden sie, dass da nichts war, aber sie waren sich nicht sicher, ob 

Liz (die ‚Winterkönigin‘ Elisabeth) es auch verstand, und somit war es doch 

denkbar, dass sie jemanden, der ihr sagte, dass da nichts war, für unehelich, dumm 

oder diebisch halten würde.“28 

An dieser Stelle, die zweimal durch unterschiedliche Figuren fokalisiert wird – einmal durch 

Friedrich und einmal durch Elisabeth –, wird das zugrundeliegende Dilemma und die 

Funktionsweise des Romans deutlich.29 Wieder arbeitet Dirk Werle anschaulich heraus, 

inwiefern alle Figuren wissen, dass kein Bild zu sehen ist, es jedoch keine Figur artikulieren 

kann.30 Der Roman verbinde eine Reihe von Episoden, die nichts bedeuten, und enttäuscht 

die Hoffnung der Lesenden31 auf einen tieferen Sinn des Ganzen.32 Darüber hinaus werde 

deutlich, inwiefern Menschen sich um den Sinn des Ganzen bemühen und dabei in sozialen 

Gefügen operieren, obwohl diese auf allgemeiner Täuschung aufgebaut sind.33 Oft werde 

angenommen, dass man diese Täuschung vermeintlich als Einziger durchschaue und sich mit 

seiner Sinnkonstruktion individuell verhalte, aber dennoch in die „immer gleichen Denk- und 

Verhaltensmuster“34 verfällt. Wenn Daniel Kehlmann also im Zeit Geschichte-Sonderheft zum 

Dreißigjährigen Krieg gefragt wird, ob er als Romanautor mehr als geschichtswissenschaftlich 

Tätige von diesem Krieg erzählen kann, antwortet er:  

„Das Vergessen. Die meisten Opfer sind verschwunden und vergessen, ohne 

Spuren, niemand erinnert sich an sie. Damit sind sie automatisch der Arbeit der 

 
28 Ebd., S. 238. 
29 Vgl. Werle, Dirk: Erzählen vom Dreißigjährigen Krieg. Hannover 2020, S. 13. 
30 Vgl. ebd. 
31 In der vorliegenden Arbeit wird über eine geschlechtsneutrale Alternative oder über Doppelnennungen auf 

den inkludierenden Charakter der Begriffe verwiesen. Dies soll im Gegensatz zu Schrägstrichen, Gendergaps oder 

Sternchen die Barrierefreiheit des Textes garantieren. 
32 Vgl. Werle, Dirk: Erzählen vom Dreißigjährigen Krieg. Hannover 2020, S. 13. 
33 Vgl. ebd. 
34 Ebd. 



 
 

10 

Historiker entzogen. Die Romanautoren aber können die Verschwundenen neu 

erfinden – und damit an all die, die wirklich verschwunden sind, erinnern.“35  

Seine Antwort könnte die Rezipierenden doch verwundern. Zum einen geht es im Roman 

gerade um die großen und bekannten historischen Akteure – nicht um die vergessenen Opfer 

– und um ihre Funktion als Schablone für den vermeintlich individuellen Umgang mit der 

gescheiterten und oben skizzierten Suche nach Sinn. Zum anderen scheint Kehlmann mit dem 

literarischen Beitrag zur Geschichtsschreibung oder -forschung zu spielen. Dieses Spiel findet 

auf mehreren Ebenen statt. Am offensichtlichsten nutzt er die gesteigerte Nachfrage an 

Beiträgen zum Dreißigjährigen Krieg und kann so seinen Roman auch in Fachzeitschriften und 

im Feuilleton geschickt bewerben.36 Des Weiteren behandelt er die Frage nach der 

historischen Faktizität und literarischer Erfindung auch auf motivischer Ebene. Man denke an 

die Passagen im Kapitel zu Zusmarshausen. Hier wird berichtet, wie Martin von Wolkenstein 

im letzten Kriegsjahr mit einigen anderen Figuren auf Anweisung des Kaisers nach Tyll sucht. 

Immer wieder stellt sich die Frage, ob von Wolkenstein seine Autobiografie rückblickend 

adäquat wiedergibt. Dirk Werle zeigt auch an dieser Stelle überzeugend auf, wie der 

heterodiegetische Erzähler das unzuverlässige Korrektiv der erlebten Rede von Martin von 

Wolkenstein bildet, da er die historische Korrektheit der Aussagen immer wieder bewertet 

und korrigiert.37 Es schließt sich eine Ausführung zur Schlacht von Zusmarshausen an. Sie ist 

zwar die letzte Feldschlacht des Dreißigjährigen Krieges, wie es im Roman und in einschlägigen 

geschichtswissenschaftlichen Werken heißt, allerdings wäre sie so im Mai 1648 nicht mehr 

notwendig gewesen, da sie kurz vor Abschluss des Westfälischen Friedens keine wesentliche 

Entscheidung mehr hervorbringen konnte.38 Wenn die Figur Martin von Wolkenstein in Tyll 

nun diese Schlacht beschreibt, dann nutzt sie 

„eine Beschreibung, die ihm gefiel, und wenn Menschen ihn drängten, die letzte 

Feldschlacht des großen deutschen Krieges zu schildern, so sagte er ihnen das, was 

er in Grimmelshausens Simplicissimus gelesen hatte. Es passte nicht recht, weil es 

 
35 Flohr, Markus: Eine Zeit der Gärung. In: Zeit Geschichte. Nr. 5 (2017), S. 96–98, hier: S. 98. Auch Dirk Werle 

verwendet dieses Zitat für seine Argumentation, doch vorliegend soll auf eine weitere Komponente hingewiesen 

werden. 
36 Vgl. Werle, Dirk: Erzählen vom Dreißigjährigen Krieg. Hannover 2020, S. 11. 
37 Vgl. ebd., S. 14. 
38 Vgl. ebd., S. 15. 



 
 

11 

sich dort um die Schlacht von Wittstock handelte, aber das störte keinen, nie fragte 

jemand nach. Was der dicke Graf nicht wissen konnte, war aber, dass 

Grimmelshausen die Schlacht von Wittstock zwar selbst erlebt, aber ebenfalls nicht 

hatte beschreiben können und stattdessen die Sätze eines von Martin Opitz 

übersetzten englischen Romans gestohlen hatte, dessen Autor nie im Leben bei 

einer Schlacht dabei gewesen war.“39 

Diese Stelle bezieht sich auf die Schlacht bei Wittstock von 1636, die im 27. Kapitel des 1669 

erschienen zweiten Buchs des Simplicissimus Teutsch von Hans Jacob Christoffel von 

Grimmelshausen ebenfalls beschrieben wird.40 Dirk Werle legt in seiner Arbeit Erzählen vom 

Dreißigjährigen Krieg den Rezeptionszusammenhang dieser Schlachtbeschreibung von der 

Frühen Neuzeit bis zu Kehlmann ausführlich dar. Interessant ist, dass diese Ausführungen bei 

Grimmelshausen bisher immer als ein Beleg für realistisches oder naturalistisches Erzählen 

der Zeit gesehen wurde, obwohl dies dem Erzählstil der Frühen Neuzeit entgegenstünde41 – 

bis schließlich dargelegt wurde, dass Grimmelshausen nicht sein eigenes Erleben der Schlacht 

möglichst realistisch wiedergegeben hat, sondern sich auf die Übersetzung des Romans 

Arcadia von Philip Sidney von 1590 stütze.42 Dies ist nach Werle in zweifacher Hinsicht wichtig. 

Erstens stütze sich Grimmelshausen nicht nur auf die Worte eines anderen Autors, sondern 

darüber hinaus auch auf eine Schlachtbeschreibung, die sich gar nicht auf die Schlacht bei 

Wittstock beziehen konnte, da diese erst 46 Jahre nach dem Erscheinen von Sidneys Roman 

stattfand.43 Dies bringt Werle zur einleuchtenden These: Zeichnet Literatur das 

Kriegsgeschehen nicht über das eigene Erleben nach, sondern über literarische Quellen, die 

sich selbst als Nachdichtung einer literarischen Quelle kenntlich machen, so wird neben einer 

ironisch-humoristischen Komponente auch das „Ernsthafte“44 der Literatur offenbar. 

 
39 Kehlmann, Daniel: Tyll. Hamburg 2017, S. 224. 
40 Vgl. Werle, Dirk: Erzählen vom Dreißigjährigen Krieg. Hannover 2020, S. 15. 
41 Vgl. Tarot, Rolf: Grimmelshausens Realismus. In: Rezeption und Produktion zwischen 1570 und 1730. Festschrift 

für Günther Weydt zum 65. Geburtstag. Hg. v. Wolfdrietrich Rasch, München 1972, S. 233–265. 
42 Vgl. neben Werle hier auch Haberkamm, Klaus: Redivivus per litteras. Das Thema des Dreißigjährigen Krieges 

und seine poetologische Funktionsweise bei Grimmelshausen, Grass und Kehlmann. In: Der Zweite Dreißigjährige 

Krieg. Deutungskämpfe in der Literatur der Moderne. Hg. v. Fabian Lampart, Baden-Baden 2019, S. 201–221, hier: 

S. 213 f. 
43 Vgl. Werle, Dirk: Erzählen vom Dreißigjährigen Krieg. Hannover 2020, S. 16. 
44 Ebd., S. 16 f. 



 
 

12 

Literarisches Erzählen, so Werle, könne seine Kraft oft weniger durch Mimesis der Realität als 

vielmehr durch Wiederholung literarischer Traditionen und Muster gewinnen.45  

Werle zielt mit seinen Ausführungen zum Dreißigjährigen Krieg nicht nur auf 

literaturwissenschaftliche Erkenntnisse innerhalb der Gegenwartsliteratur ab, sondern 

hauptsächlich auf zeitgenössische Romane des 17. Jahrhunderts – oder auf fiktionale 

Langprosaerzählungen, wie er sie nennt.46 Allerdings gewinnt er über diesen Einstieg ein 

systematisierendes Zwischenfazit, das er auch über die Erzählliteratur des 17. Jahrhunderts 

hinaus plausibilisiert.47 Fiktionales Erzählen über den Dreißigjährigen Krieg beruhe weniger 

auf authentischem Erleben als auf einer Eigenlogik literarischer Traditionen, die selbst 

wiederum auf ihrer Wiederholung fußt.48 Über diese Strukturen lassen sich 

„unterschiedliche(…) Formen von literarischen Problemreaktionen, vor allem auch in ihrer 

historischen Prozessualität“,49 rekonstruieren und so in weiteren Schritten auch für eine 

gesellschaftspolitische Debatte – zeitgenössisch oder retrospektiv – fruchtbar machen. Dies 

deutet bereits den ersten Kompetenzbereich der Literaturwissenschaft im Kriegsdiskurs an. 

Neben Literaturschaffenden samt der zugehörigen literaturwissenschaftlichen Forschung 

befassen sich, wie bereits dargelegt, auch diverse andere Disziplinen mit dem Dreißigjährigen 

Krieg als Sujet ihrer Forschung. Herausgegriffen sei an dieser Stelle exemplarisch der 

Politikwissenschaftler Herfried Münkler und seine Abhandlung über die Neuen Kriege. Zwar 

veröffentlichte er diese bereits 2002, aber dennoch arbeiten sich bis heute 

Forschungsbeiträge an ihr ab. Münkler vertritt die These, dass sich weltweit neue Formen des 

Krieges finden, die „so neu eigentlich gar nicht sind“.50 Insbesondere die Konstellationen des 

Dreißigjährigen Krieges wiesen Parallelen mit den neuen Kriegen auf.51 Schließlich war hier 

der Staat noch nicht Monopolist des Krieges, sondern es dominierte eine Gemengelage aus 

privaten Bereicherungs- und persönlichen Machtbestrebungen (Wallenstein, Christian von 

 
45 Vgl. ebd. 
46 Vgl. ebd., S. 20 f. 
47 Vgl. ebd. 
48 Vgl. ebd., S. 21. 
49 Ebd. 
50 Münkler, Herfried: Die neuen Kriege. Hannover 2020, S. 9. Die Abgrenzung der neuen Kriegsformen zu 

Staatenkriegen findet sich auch bei Kaldor, Mary: Neue und alte Kriege. Organisierte Gewalt im Zeitalter der 

Globalisierung. Frankfurt am Main 2000. 
51 Vgl. Münkler, Herfried: Die neuen Kriege. Hannover 2020, S. 9. 



 
 

13 

Braunschweig) sowie territorialen Expansionsversuchen (Richelieu, Bethlen Gabor) und nicht 

zuletzt der Rettung und Verteidigung bestimmter Werte, die durch religiös-konfessionelle 

Auseinandersetzungen ins Wanken geraten waren (Friederich von der Pfalz, Maximilian in 

Bayern, Gustav Adolf von Schweden).52  

Während des Dreißigjährigen Krieges zerbrach durch diese unübersichtliche Gemengelage die 

moralische Autorität der Kirche als Ratgeber für Krieg und Frieden. Schließlich brachte jede 

Kriegspartei theoretisch zulässige Kriegsgründe entsprechend ihrer konfessionellen 

Ausrichtung vor. Ein Krieg war bis dahin legitim, sofern er den Anforderungen eines bellum 

iustum entsprach.53 Dafür musste eine legitime Autorität (auctoritas/potestas) einen 

zulässigen Kriegsgrund (causa iusta) und eine gerechte Absicht (recta intentio) vorweisen.54 

Erst mit dem Westfälischen Frieden und dem ingeniösen Kniff, dass nur souveräne Staaten 

Monopolisten des Krieges sein können, konnte der Dreißigjährige Krieg beendet werden. Den 

Reichsständen wurde dafür ihre volle Souveränität zugestanden, über Krieg und Frieden zu 

entscheiden, wodurch die auctoritas staatlich besetzt wurde und die causa iusta im Verlauf an 

Bedeutung verlor.55 Stattdessen gewannen Vertragstheorien und die Verschriftlichung des 

Kriegsrechts an Bedeutung. Der normative Geltungsanspruch des Krieges ist seitdem 

untrennbar mit Souveränität und Staatlichkeit verbunden. 

An dieser Stelle sei darauf verwiesen, dass der Begriff der staatlichen Souveränität vorerst im 

rechtlich gebräuchlichen Sinne zu verstehen ist: Der Begriff Souveränität, oder zu Deutsch 

Staatshoheit, bezeichnet im innerstaatlichen Recht (Souveränität nach innen) die oberste 

Kompetenz zur Machtausübung eines Staates. Wer diese Souveränität innehat, sei es nun eine 

Person wie der Monarch oder das Volk wie in demokratischen Staatsformen, ist für die 

hinführende Argumentation vorerst zweitrangig. Bei Letzteren kommt dem Volk die 

verfassungsgebende Gewalt zu. Bei dieser Form der Staatsgewalt muss die Volkssouveränität 

auch regelmäßig durch das Volk in Wahlen legitimiert werden. In Deutschland ist dieses 

 
52 Vgl. ebd., S. 9 f. 
53 Vgl. Dolezik, Joachim: Narrative zum Gerechten Krieg im Völkerrecht. Berlin 2022, S. 53. 
54 Vgl. Orend, Brian: War. In: Stanford Encyclopedia of Philosophy Archive. Spring 2016 Edition, verfügbar unter: 

https://plato.stanford.edu/archives/spr2016/entries/war/#2; aufgerufen am 1.3.23; Gašparević Matija: Die 

Lehre vom gerechten Krieg und die Risiken des 21. Jahrhunderts. Der Präemtivkrieg und die militärische 

humanitäre Intervention. München 2010, S. 1, verfügbar unter: https://edoc.ub.uni-

muenchen.de/15885/1/Gasparevic_Matija.pdf; aufgerufen am 1.3.23. 
55 Vgl. Dolezik, Joachim: Narrative zum Gerechten Krieg im Völkerrecht. Berlin 2022, S. 78. 



 
 

14 

Prinzip in Artikel 20 Absatz 2 Grundgesetz verankert: „Alle Staatsgewalt geht vom Volke aus. 

Sie wird vom Volke in Wahlen und Abstimmungen und durch die Organe der Gesetzgebung, 

der vollziehenden Gewalt und der Rechtsprechung ausgeübt.“ Völkerrechtlich (Souveränität 

nach außen) beschreibt Souveränität die Unabhängigkeit eines Staates von anderen Staaten 

und dessen Selbstbestimmung in Fragen der eigenen staatlichen Gestaltung. So heißt es in 

Artikel 2, Absatz 1 der Charta der Vereinten Nationen: „Die Organisation beruht auf dem 

Grundsatz der souveränen Gleichheit aller ihrer Mitglieder.“ Die UN-Generalversammlung hat 

sich 1970 auf folgende Definition in einer Deklaration geeinigt: „Alle Staaten genießen 

souveräne Gleichheit. Sie haben dieselben Rechte und Pflichten und sind gleichberechtigte 

Mitglieder der internationalen Gemeinschaft, ungeachtet aller Unterschiede wirtschaftlicher, 

gesellschaftlicher, politischer oder anderer Natur."56 

Seit dem Dreißigjährigen Krieg, der auch als Geburtsstunde der Souveränität gewertet werden 

kann, war die Kriegsführung eine verrechtlichte Angelegenheit zwischen zwei souveränen 

Staaten.57 Konnten sie ihre internationalen Angelegenheiten nicht mehr friedlich regeln, trat 

der Krieg und somit das Kriegsrecht als Fortsetzung friedlicher Politik mit anderen Mitteln in 

Kraft.58 Die Kriegserklärung bildet typischerweise den Beginn des Krieges, darauf folgt die 

Mobilisierung der Streitkräfte, die in einer entscheidenden Schlacht mündet, bis der 

Friedensvertrag das eindeutige Kriegsende markiert.59 Aktuelle Konflikte lassen mit Münkler 

darauf schließen, dass eine „Entstaatlichung“60 der Kriegsakteure vorherrscht, die eine 

„Asymmetrisierung“61 kriegerischer Gewalt und eine „Autonomisierung“62 der militärischen 

Gewaltformen aufweisen. Das prominenteste Beispiel für die Neuen Kriege sind vermutlich 

die jüngeren Auseinandersetzungen in Afghanistan, wo NATO-Truppen seit 9/11 gegen die 

Taliban kämpften. Da die Taliban kein staatlicher Akteur sind, wurde der „Krieg“ in Afghanistan 

teilweise als Bürgerkrieg gewertet, bei dem die NATO per Resolution 1368 des UN-

 
56 Deklaration über die Prinzipien des Völkerrechts betreffend freundschaftliche Beziehungen in Zusammenarbeit 

zwischen den Staaten in Übereinstimmung mit der Charta der Vereinten Nationen vom 24.10.1970, Anhang zu 

Resolution 2625 (XXY). In: United Nations Year Book 24. New York 1970, S. 788. 
57 Vgl. Münkler, Herfried: Die neuen Kriege. Hannover 2020, S. 110 u. 119. 
58 Vgl. ebd. dem Rekurs auf Clausewitz und der Formel vom Krieg als Fortführung der Politik mit anderen Mitteln 

widmet Münkler ein ganzes Kapitel: S. 59–63. Bei Clausewitz findet sich die Formel in: Clausewitz, Carl von: Vom 

Kriege. Hamburg 2018, S. 37. 
59 Vgl. Münkler, Herfried: Die neuen Kriege. Hannover 2020, S. 110 u. 119. 
60 Ebd., S. 10. 
61 Ebd., S. 11. 
62 Ebd. 



 
 

15 

Sicherheitsrates der legitimen Regierung vor Ort zu Hilfe gekommen ist.63 Eigentlich schreitet 

die NATO als Wertegemeinschaft freier demokratischer Staaten, die ihre volle Souveränität 

und Unabhängigkeit behalten, nur ein, sofern die Territorien der Mitgliedstaaten geschützt 

werden muss oder das Ziel weltweiter politischer Stabilität gewährleistet werden soll.64  

Daher bekräftigt die Resolution einleitend die Selbstverteidigungsklausel des Art. 51 der 

Charta der Vereinten Nationen, in der das individuelle sowie das kollektive Recht zur 

Selbstverteidigung nach Terrorangriffen gewährleistet wird. So konnte die NATO auf die 

Terrorangriffe des 11. Septembers militärisch reagieren. Die Asymmetrie der militärischen 

Übermacht der NATO im Vergleich zu den Taliban ist nicht zu übersehen. Ein großes Problem 

von Münklers Abhandlung besteht darin, dass sie ihre Kernbegriffe, wie Entstaatlichung, 

Asymmetrisierung und Autonomisierung, abgesehen von den historischen Parallelen zum 

Dreißigjährigen Krieg, nur anhand phänomenologischer Beschreibungen der neuen Konflikte 

abbilden kann. Die unübersichtliche Gemengelage wird meist beschrieben und ähnliche 

Bereiche werden anschließend zusammengefasst. So kommt Münkler deskriptiv sauber zu 

einer treffenden Zustandsbeschreibung. Allerdings wird kein Strukturmerkmal offenbar, das 

eine systematische Einordnung der Neuen Kriege ermöglicht. Eine Systematisierung findet 

sich lediglich ex negativo zu den gehegten Staatenkriegen.  

Anders formuliert funktioniert Münklers Argumentation folgendermaßen: Die Neuen Kriege 

sind keine gehegten Staatenkriege, weil sich keine gleich starken Truppen auf einem 

Schlachtfeld gegenüberstehen (ex negativo). Vielmehr finden sich asymmetrische 

Auseinandersetzungen zwischen agilen Taliban-Truppen und den besser ausgebildeten und 

besser bewaffneten NATO-Truppen (phänomenologische Beschreibung). Innerhalb der 

Friedens- und Konfliktforschung bemängelt man auch, dass die empirischen Belege zu den 

durchaus zutreffenden phänomenologischen Beschreibungen der Konflikte ausgeblieben 

sind.65 Dennoch hält sich die Redeweise von den und über die Neuen Kriege im 

 
63 Vgl. Bergsdorf, Wolfgang: Neue Kriege zu Beginn des einundzwanzigsten Jahrhunderts. Zum fundamentalen 

Wandel bewaffneter Konflikte. In: Die Politische Meinung. Nr. 497, April 2011, S. 59–64, hier: S. 60, verfügbar 

unter: https://www.kas.de/c/document_library/get_file?uuid=b853b0cb-9c5f-ccc7-7e23-

02dcb14e3d57&groupId=252038; aufgerufen am 1.3.23. 
64 Https://www.bmvg.de/de/themen/verteidigung/multinationale-zusammenarbeit/nato; aufgerufen am 

1.3.23. 
65 Vgl. Schlichte, Klaus: Kriegsursachenforschung – Ein kritischer Rückblick. In: Friedens- und Konfliktforschung. 

Hg. v. Peter Schlotter, Simone Wisotzki, Baden-Baden 2011, S. 81–111, hier: S. 90; oder exemplarisch die 



 
 

16 

sicherheitspolitischen Diskurs, da sie äußerst funktional ist.66 Auch wenn die Versuche, die 

Neuen Kriege zu plausibilisieren, auf dünner Materialgrundlage stehen,67 so können und 

sollen sie der vorliegenden Arbeit dennoch als Einflugschneise dienen: Vom Krieg erzählen – 

wer kann es besser? Der Politologe Herfried Münkler oder Romanautor Daniel Kehlmann? 

Freilich ist diese Frage überspitzt, allerdings zielt auf ein berechtigtes Forschungsinteresse ab.  

Symptomatisch arbeitet sich der Diskurs über die Neuen Kriege offensichtlich an der zu 

beobachtenden Entpolitisierung und der damit einhergehenden Privatisierung von Kriegen 

ab. Schließlich entwickeln sich Eigendynamiken des Krieges durch ökonomische Beweggründe 

der einzelnen Kriegsakteure.68 Hier hat der Krieg oft sich selbst zur Ursache. Darüber hinaus 

werden Erklärungen für – teils auch innerstaatliche – Kriegsausbrüche in Entwicklungsländern 

gesucht, die durch die konfliktiven Prozesse von kapitalistischer Modernisierung und der 

„nachholenden Konsolidierung vorausgesetzter Staatlichkeit“69 entstehen. 

Aber lässt sich tatsächlich eine Entpolitisierung der Kriege beobachten? Sind diese Neuen 

Kriege weniger politisch, nur weil sie keiner uns gewohnten Form der Politik folgen?70 

Schließlich kennt der Westen – speziell Europa – mit dem Ende des Dreißigjährigen Krieges 

nur den souveränen Staat als Monopolisten des gehegten Staatenkrieges (im Verlauf des 19. 

Jahrhunderts: Nationenkrieg).71 Dies stellt allerdings einen europäischen Sonderweg dar – 

einen Umstand, den man oft zu vergessen scheint. Der Krieg als Fortführung der Politik mit 

 
Arbeiten: Kalycas, Stathis N.: „New“ and „Old“ Civil Wars: A Valid Distincion? In: World Politics. Vol. 54, No. 1, 

(Oct., 2011), S. 99–118; Gantzel, Klaus Jürgen: Neue Kriege? Neue Kämpfer? Arbeitspapier Nr. 2, Hamburg 2002, 

verfügbar unter: https://www.wiso.uni-hamburg.de/fachbereich-

sowi/professuren/jakobeit/forschung/akuf/archiv/arbeitspapiere/neuekriege-gantzel-2002.pdf; aufgerufen am 

1.3.23; Schlichte, Klaus: Staatsbildung oder Staatszerfall? Zum Formwandel kriegerischer Gewalt in der 

Weltgesellschaft. In: Politische Vierteljahresschrift 47. Jg., Heft 4, S. 547–570. 
66 Vgl. Schlichte, Klaus: Kriegsursachenforschung – Ein kritischer Rückblick. In: Friedens- und Konfliktforschung. 

Hg. v. Peter Schlotter, Simone Wisotzki, Baden-Baden 2011, S. 81–111, hier: S. 90. 
67 Neben Kaldor und Münkler vor allem Heupel, Monika/Zangl, Bernhard: Von „alten“ und „neuen“ Kriegen – Zum 

Gestaltwandel kriegerischer Gewalt. In: Politische Vierteljahrsschrift. 45. Jg., Heft 3, S. 346–369. 
68 Vgl. Waldmann, Peter: Gesellschaften im Bürgerkrieg: Zur Eigendynamik entfesselter Gewalt. In: Zeitschrift für 

Politik. 42. Jg., Nr. 4 (1995), S. 343–368; Elwert, Georg: Gewaltmärkte. Beobachtungen zur Zweckrationalität der 

Gewalt. In: Soziologie der Gewalt. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie. Sonderheft 37. Hg. v. 

Trutz von Trotha, Köln 1997, S. 86–101. 
69 Schlichte, Klaus: Kriegsursachenforschung – Ein kritischer Rückblick. In: Friedens- und Konfliktforschung. Hg. v. 

Peter Schlotter, Simone Wisotzki, Baden-Baden 2011, S. 81–111, hier: S. 89 f.; Senghaas, Dieter: 

Regionalkonflikte in der Dritten Welt. Fremdbestimmung und Autonomie. Baden-Baden 1989, S. 18. 
70 Vgl. Schlichte, Klaus: Kriegsursachenforschung – Ein kritischer Rückblick. In: Friedens- und Konfliktforschung. 

Hg. v. Peter Schlotter, Simone Wisotzki, Baden-Baden 2011, S. 81–111, hier: S. 96. 
71 Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 12 u. 21. 



 
 

17 

anderen Mitteln ist in Europa ein Krieg als Fortführung einer souveränen nationalstaatlichen 

Politik mit anderen Mitteln.  

Die Frage nach der Souveränität eines Staats wird im Mai 2018 nicht nur in Romanen oder in 

der Forschung anlässlich des 400. Jahrestags des Beginns des Dreißigjährigen Krieges virulent, 

sondern auch realpolitisch: Die neu errichtete Kertsch-Brücke auf der von Russland 

annektierten Krim wurde in Betrieb genommen. Seitdem halten die russischen Behörden 

routinemäßig Schiffe an, die unter ukrainischer oder europäischer Flagge auf dem Weg in die 

ukrainischen Häfen Mariupol und Berdjansk sind und dabei die Straße von Kertsch passieren.72 

Es soll noch fast weitere vier Jahre dauern, bis am 24. Februar 2022 der russische Angriffskrieg 

auf die Ukraine beginnt. Bis dahin einigte sich das ukrainische Parlament 2019 unter anderem 

auf das Beitrittsgesuch zur NATO als außenpolitisches Ziel.73 Wie eingangs ausgeführt geht mit 

einem solchen Beitrittsgesuch auch immer die Diskussion einher, ob der antragstellende Staat 

sich auch hinsichtlich seiner Souveränität als vollwertiges Mitglied neben die anderen 

Mitgliedsstaaten einreihen kann. Währenddessen propagiert Russland, zuletzt im Juli 2021 in 

dem von Präsident Putin selbst verfassten Aufsatz Zur historischen Einheit von Russen und 

Ukrainern,74 dass die Ukraine kein souveräner Staat sei, obwohl Russland im Budapester 

Memorandum 1994 die Staatlichkeit und die territoriale Integrität der Ukraine völkerrechtlich 

bindend anerkannt hat.75 

Dies geschah nicht ohne entsprechende Gegenleistung: Die Ukraine gab im Gegenzug ihre 

Nuklearwaffen aus Sowjetzeiten ab. Die Annexion einer Insel und die daraus resultierende 

Kontrolle der Seewege waren nur Vorboten für einen Krieg, dessen Gründe Putin bereits weit 

im Voraus formulierte und der bis zum heutigen Tag in Europa anhält. Stichpunktartig seien 

die prägnantesten Formulierungen skizziert, die sowohl die Ukraine als territoriales Gebiet als 

auch als Staatsgebilde betreffen. Zum einen prangert Putin an, dass die Ukraine wohl „nie eine 

 
72 Vgl. Ostania, Elena: Analyse: Die Eskalation im Asowschen Meer aus internationaler Perspektive. In: 

Bundeszentrale für politische Bildung. Internationales. 30.11.2018, verfügbar unter: 

https://www.bpb.de/themen/europa/ukraine/281636/analyse-die-eskalation-im-asowschen-meer-aus-

internationaler-perspektive/; aufgerufen am 1.3.23. 
73 Vgl. https://www.lpb-bw.de/ukraine-eu-nato; aufgerufen am 1.3.23. 
74 Putin, Wladimir: Über die historische Einheit der Russen und der Ukrainer. 12.7.2021, übers. v. Christian Grams, 

verfügbar unter: http://en.kremlin.ru/events/president/news/66181; aufgerufen am 1.3.23. 
75 Vgl. den Text, verfügbar unter: https://treaties.un.org/doc/Publication/UNTS/Volume%203007/Part/volume-

3007-I-52241.pdf; aufgerufen am 1.3.23. 



 
 

18 

gefestigte Tradition der eigenen authentischen Staatlichkeit“76 gehabt habe. Zum anderen 

bestehe das ukrainische Staatsgebiet ohnehin größtenteils aus russischen Schenkungen, 

während die ukrainische Nationalbewegung nur ein „Kunstprodukt der Bolschewiki“77 sei. 

Geopolitisch und völkerrechtlich könnten die Fragen nach der Souveränität und nach dem 

staatlichen Monopol des Krieges, die bei Abhandlungen zum Dreißigjährigen Krieg zwingend 

diskutiert werden, nicht relevanter sein – auch mit Blick auf die Beendigung des Afghanistan-

Einsatzes zum 11. September 2021. 

Diese westliche Fokussierung auf den Staat als Monopolist des Krieges hat folglich seit dem 

Dreißigjährigen Krieg innenpolitische (Verfasstheit des Staates) und außenpolitische 

Auswirkungen (internationales Völkerrecht/Vereinte Nationen). Am prominentesten könnte 

man die völkerrechtlichen Auswirkungen der staatlichen Souveränität und die Verantwortung, 

die sie nach sich zieht, in der Aufklärung und bei Kant festmachen. Bereits im Zuge der 

Französischen Revolution reflektiert Immanuel Kant in der Abhandlung zum Streit der 

Fakultäten wie Staaten nach innen und außen geordnet sein müssen, um friedensfähig zu 

sein.78 Für Kant ist der Krieg „Zerstörer alles Guten“,79 daher sollte man eine bürgerlich-

republikanische Verfassung anstreben, da diese per se nicht „kriegssüchtig“80 sei. Allerdings 

lässt er die Möglichkeit zum Krieg als „Änderungsgewalt“81 für eine bessere Zukunft offen. 

Einen Angriffskrieg lehnt er daher konsequent ab, wobei er sich durchaus bewusst ist, dass 

sich der Mensch einer Idee der Weltgesellschaft ohne Krieg nur annähern kann.82 Wichtig 

hierbei ist, wie Dieter Langewiesche treffend resümiert, dass Kant bereits an einen globalen 

Völkerbund autonomer Staaten gedacht hat und nicht an einen zentralistischen Weltstaat als 

„Zwingherr“83 zum Frieden. Über den Nationalstaat resümiert er mit Kant als theoretischen 

Unterbau: Nur wenn nach außen Grenzen gezogen werden, lassen sich nach innen 

 
76 Putin, Wladimir: Über die historische Einheit der Russen und der Ukrainer. 12.7.2021, übers. v. Christian Grams, 

verfügbar unter: http://en.kremlin.ru/events/president/news/66181; aufgerufen am 1.3.23. 
77 Ebd. 
78 Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 13. 
79 Kant, Immanuel: Der Streit der Fakultäten. Zweiter Abschnitt. In: ders.: Werke in sechs Bänden. Band VI. Hg. v. 

Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1964, S. 351–370; zit. nach Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. 

Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 13. 
80 Ebd. 
81 Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 13. 
82 Vgl. ebd. 
83 Ebd., S. 15. 



 
 

19 

Teilhaberechte demokratisieren, weshalb der Nationalstaat bis heute konkurrenzlos attraktiv 

sei.84 

Wie der souveräne Staat als Konstrukt innerstaatlich nun beschaffen sein soll, beherrscht die 

europäische Diskussion ideengeschichtlich bereits länger. Hier kann spätestens 1651 bei 

Thomas Hobbes’ Leviathan angesetzt werden. Hobbes erklärt den Staat zum Werk der Kunst 

und den Menschen zu dessen Werkstoff und Konstrukteur.85 Seine Äußerungen standen im 

engen zeitlichen Zusammenhang mit der Hinrichtung des englischen Königs Karl I., der am 30. 

Januar 1649 in London vom Parlament zum Tod auf dem Schafott verurteilt wurde.86 Auch 

August Ludwig Schlözer bezeichnete 1793 kurz vor der Hinrichtung Ludwigs XVI. den Staat als 

eine „Erfindung: Menschen machten sie zu ihrem Wol (…).“87 Vorherrschend ist also die Frage, 

ob der Staat eine von Gott oder von der Natur gegebene Form sei, oder ob er eine künstliche 

Schöpfung der Menschen sei. Durch die Enthauptungen der obersten Repräsentanten wurde 

sowohl 1649 als auch 1793 im Zuge der Französischen Revolution das Bewusstsein für die 

Veränderbarkeit sozialer Ordnungen geschärft. Doch anders als 1649 kam 1793 hinzu, dass 

der Staat nicht nur ein Gemachtes, sondern auch ein zu Machendes sei.88 Schließlich wurde 

der Versuch unternommen, einen neuen Staat von Grund auf zu planen, wie auf einem 

Reißbrett, allerdings ohne den König als Platzhalter Gottes auf Erden. Dadurch verlor auch der 

Staat selbst seine sakralen Weihen sowie seine transzendente Legitimation und es stellte sich 

die Frage, wie diese Leerstelle von nun an zu besetzen sei. 

Auch das antike Rom fand sich zu Zeiten Augustus vor einer ähnlichen Problemstellung: Mit 

seinem Herrschaftsantritt stellte sich erneut die Frage nach der Neuordnung des Staates, an 

der Caesar fünfzehn Jahre zuvor gescheitert war. Schließlich verlagerte sich die politische 

Macht seit Jahrzehnten weg vom Senat, den Konsuln und den republikanischen Institutionen 

hin zu den militärischen Befehlshabern der Legionen.89 Die Adelsrepublik konnte nicht wieder 

eingeführt werden, da die großen staatstragenden Adelsfamilien und politischen 

Gruppierungen wie Optimaten und Pupularen nach Jahrzehnten des Bürgerkrieges von Marius 

 
84 Vgl. ebd., S. 19. 
85 Vgl. Koschorke, Albrecht/Lüdemann, Susanne/Frank, Thomas/Matala de Mazza, Ethel: Der fiktive Staat. 

Konstruktionen des politischen Körpers in der Geschichte Europas. Frankfurt am Main 2007, S. 9. 
86 Vgl. ebd. 
87 August Ludwig Schlözers Aussage zit. nach ebd. 
88 Vgl. ebd. 
89 Vgl. Liebs, Detlef: Römisches Recht. Ein Studienbuch. Göttingen 2004, S. 44. 



 
 

20 

über Sulla bis zu Caesar schlicht vernichtet worden waren.90 Darüber hinaus bedingte die 

Ausdehnung des Reiches eine enorme Anzahl an Legionen und Befehlshabern. Daher war 

Augustus bemüht, die außerordentliche politische Macht der militärischen Befehlshaber 

rechtlich in das bisherige Staatsgefüge zu integrieren und die militärische Macht zu 

monopolisieren, trotz der räumlichen Ausdehnung des Herrschaftsgebietes.91  

Der US-amerikanische Politikwissenschaftler Michael W. Doyle nannte diesen Übergang von 

einem instabilen, gefährdeten Herrschaftsraum zu einem dauerhaft gesicherten Zustand eines 

Imperiums die augusteische Schwelle.92 Livius veröffentlicht seine Gründungsgeschichte Roms 

zeitgleich. Ab urbe condita ist allerdings nicht als reine Historiografie zu verstehen, sondern 

vielmehr als komponierter Gründungsmythos Roms. Er nutze dafür greifbare Quellen sowie 

das kollektive Gedächtnis und antwortete mit Ab urbe condita auf die Problemstellung der 

Zeit: „Welche Geschichten müssen erzählt werden, um den römischen Staat in seiner 

institutionellen, moralischen und geschlechterpolitischen Ordnung wiederherzustellen, zu 

befestigen und hinreichend zu plausibilisieren?“93 Albrecht Koschorke und Susanne Lüdemann 

nehmen diese Fragen an die Geschichte Livius zum Anlass, um sich diesen Leerstellen bei der 

Neuordnung eines Staates und ihren historischen Besetzungsversuchen aus 

literaturwissenschaftlicher Sicht anzunehmen.  

Dies liegt nahe, da der staatlichen Neuordnung eine Fiktion vorgelagert ist, wie Ab urbe 

condita zeigt. Koschorke und Lüdemann fragen in Der Fiktive Staat. Konstruktionen des 

politischen Körpers in der Geschichte Europas explizit nach den Inhalten und Wirkweisen der 

rhetorisch-poetischen Verfahren, die der Produktion solcher staatlichen Realitäten 

innewohnen: 

„Es müssen Vorstellungen von Einheit und Ganzheit geschaffen werden, über deren 

Vermittlung die Beteiligten erst rückwirkend zu einem Selbstverständnis, zu einem 

 
90 Vgl. Schmoeckel, Mathias: Auf der Suche nach der verlorenen Ordnung. 200 Jahre Recht in Europa – Ein 

Überblick. Köln 2005, S. 19. 
91 Vgl. Liebs, Detlef: Römisches Recht. Ein Studienbuch. Göttingen 2004, S. 45 ff. 
92 Vgl. Doyle, Michael W.: Empires. Ithaca 1986; Münkler hat den Begriff der „augusteischen Schwelle“ von Doyle 

in die deutschsprachige Diskussion überführt und in seiner Abhandlung Imperien an ihr festgemacht, dass dies 

gleichbedeutend ist mit einem tiefgreifenden Machtsortenaustausch. Münkler, Herfried: Imperien. Die Logik der 

Weltherrschaft – vom Alten Rom bis zu den Vereinigten Staaten. Berlin 2005, S. 116. 
93 Koschorke, Albrecht/Lüdemann, Susanne/Frank, Thomas/Matala de Mazza, Ethel: Der fiktive Staat. 

Konstruktionen des politischen Körpers in der Geschichte Europas. Frankfurt am Main 2007, S. 52. 



 
 

21 

Eigenbild finden. Das gilt schon für kleinere soziale Einheiten wie die antike Polis, 

erst recht aber für moderne politische Leitkategorien wie Staat, Volk oder Nation, 

die ihre Innen-/Außengrenze mit literarischen und ikonographischen Mitteln 

justieren (Gründungsmythen, Feindbilder, Schwellennarrative).“94 

So zeigen Livius und die Gründungsmythen Roms, dass Gründungserzählungen oftmals 

Modelle und Denkfiguren bereitstellen, die schöpferisch auf den zeitgenössisch politischen 

Prozess zurückwirken. Den großen Ursprungsszenen wird so ein historisches Moment 

beigefügt, durch das aus der Vergangenheit ein Handlungssinn für die Gegenwart geschöpft 

werden soll.95 So ist die politische Verfasstheit einer Gesellschaft nie unabhängig von ihrer 

Selbstbeschreibung. Vielmehr befinden sie sich in einer stetigen Wechselwirkung. 

Sensemaking in a retrospective process wird dies in der neueren Erzählforschung genannt.96 

Rom, als Modell für den europäischen Staatsdiskurs, wird gerade erst im Zuge dieser 

Sinnschöpfung erzeugt.97 

Die aufgezeigten literaturwissenschaftlichen Erkenntnisse dieser Abhandlung schlagen eine 

weitere Brücke zur eingangs formulierten, zugegeben überspitzen Frage, wer besser vom 

Krieg erzählen kann – der Literat oder der Politikwissenschaftler? Die Literatur stellt zum einen 

den fiktionalen Verhandlungsort der Gründungsmythen (1),98 die durch rhetorisch-poetische 

Verfahren in einer Wechselwirkung zur staatlichen Verfasstheit stehen, wie unter anderem 

Lüdemann und Koschorke für die Körpermetapher und den europäischen Staatsdiskurs 

darlegen. Zum anderen ist sie auch eine Spielwiese, um alternative Kriegsverläufe (2) an 

anderen Orten oder zu anderen Zeiten als eine Art Gedankenexperiment zu verhandeln, wie 

in Krachts 2008 erschienenem Roman Ich werde hier sein, im Sonnenschein und im Schatten, 

in dem sich die Schweizer Sowjetrepublik seit 96 Jahren im Krieg mit dem faschistischen 

 
94 Ebd. S. 11. 
95 Vgl. ebd., S. 56. 
96 Vgl. Czarniawska, Barbara: Narratives in Social Science Research. London 2004, S. 23. 
97 Vgl. Koschorke, Albrecht/Lüdemann, Susanne/Frank, Thomas/Matala de Mazza, Ethel: Der fiktive Staat. 

Konstruktionen des politischen Körpers in der Geschichte Europas. Frankfurt am Main 2007, S. 56. 
98 Die folgenden vier Kategorien, werden nur lose eingeführt. Bisher gibt es keine vollständige Kategorisierung 

des Kriegsdiskurses in der Literatur, allerdings lassen sich an der aufgezeigten Sekundärliteratur zum 

Kriegsdiskurs gewisse Themenbereiche und Gemengelagen festmachen, weshalb man zu dieser Einteilung 

gelangen könnte. Nummeriert wird sie schlicht aus Gründen der Übersichtlichkeit. 



 
 

22 

Deutschland befindet.99 Sie bietet darüber hinaus die Möglichkeit, wie in Kehlmanns Roman 

Tyll, die Besonderheiten der gewohnten Kriegsbeschreibungen oder Erzähltraditionen (3) 

über die Erzählweisen der Figuren im Roman offenzulegen. Stichwort: Wiederholung von 

literarischen Beschreibungs- und Erzähltraditionen anstelle eines möglichst authentischen 

und mimetischen Erlebnisberichts. Des Weiteren gibt es einen großen Bereich der 

literarischen Kriegsverhandlungen, in dem die Literaturschaffenden weniger das 

tagespolitische Geschäft kommentierend in Szene setzen als vielmehr eigenständige 

politische Grundsatzreflexionen (4) vorlegen.  

Jüngst hat Carolin Rocks dazu eine ausführlich recherchierte Doktorarbeit vorgelegt. Sie zeigt 

auf, dass die Autoren Goethe, Schiller und Kleist in ihren Dramen die politische Neuordnung, 

bedingt durch die Französische Revolution 1789, weniger direkt kritisieren oder affirmieren, 

sondern selbst politische Grundsatzreflexionen ausarbeiten, die trotz einer signifikanten 

reflektorischen Distanz alles andere als ihrer Zeit enthoben sind.100 Ihre Arbeit schließt an die 

literaturwissenschaftliche Forschung zum Begriff des Politischen an und fokussiert mit 

„sinnlich-emotionalen Möglichkeitsbedingungen einen spezifischen Voraussetzungstyp von 

politischer Sinnbildung“.101 Mit dieser Formulierung ist angesprochen, dass ihre analysierten 

Helden immer ein Publikum brauchen und erst dadurch zu Reflexionsfiguren der Logik 

politischer Gründung werden. So rücken bei ihr nicht die Helden selbst, sondern die 

 
99 Alternativweltgeschichtliche Romane wie auch Filme und Serien behandeln besonders oft den Zweiten 

Weltkrieg, aber auch das Römische Reich, den Ersten Weltkrieg, die Weimarer Republik und den Kalten Krieg. 

Beispielhaft herausgegriffen, seinen: Eschenbach, Andreas: NSA. Köln 2020: Im Roman verfügen die Nazis nicht 

nur über Atombomben, sondern auch über ein EDV-System, das sich wenig demokratiefördernd in den Dienst 

der Macht und der Machthaber stellt. Dicks, Philip K.: The Man in the High Castle. Frankfurt am Main 2017: Hier 

haben Japan und das nationalsozialistische Deutschland den Zweiten Weltkrieg gewonnen und die USA in zwei 

Besatzungszonen aufgeteilt. Fry, Stephen: Geschichte machen. Berlin 2007: In diesem Roman soll durch ein 

Unfruchtbarkeitsmedikament die Geburt Hitlers verhindert werden. Stattdessen ergreift Rudolf Gloder die 

Macht und verabreicht allen Juden das Unfruchtbarkeitsmedikament. Wissenschaftlich wurde diese Ausformung 

des Science-Fiction-Genres jüngst von Michael Navratil bearbeitet, der die Besonderheiten des Kontrafaktischen 

Erzählens unter anderem in der alternate history auf das politische Schreiben zurückgebunden hat und 

gleichzeitig die zugrunde liegende Erzählweise aufarbeitet, ohne sie lediglich auf das Genre zu beziehen. Navratil, 

Michael: Kontrafaktik der Gegenwart. Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei Christian Kracht, Kathrin 

Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022; oder exemplarisch Widmann, Andreas Martin: Kontrafaktische 

Geschichtsdarstellung: Untersuchungen an Romanen von Günter Grass, Thomas Pynchon, Thomas Brussig, 

Michael Kleeberg, Philip Roth und Christoph Ransmayr. Heidelberg 2009; Durst, Uwe: Zur Poetik der 

parahistorischen Literatur. In: Neohelicon. XXXI, 2/2004, S. 201–220. 
100 Vgl. Rocks, Carolin: Heldentaten, Heldenträume. Zur Analytik des Politischen im Drama um 1800 (Goethe – 

Schiller – Kleist). Berlin 2020, S. 8. 
101 Ebd. 



 
 

23 

Heroisierungsprozesse der Figuren in den Mittelpunkt. Ihre Abhandlung wurde teilweise für 

die unscharfe Verwendung des Konzepts das Politische kritisiert,102 allerdings soll es in der 

vorliegenden Argumentation nicht um die Gründlichkeit von wissenschaftlichem Arbeiten 

gehen, sondern darum, dass bei den eigenständigen politischen Grundsatzreflexionen der 

Autoren auch die formalen oder wirkästhetischen Charakteristika der jeweiligen Gattung eine 

Rolle spielen. Braucht der Held ein Publikum für seinen Heroisierungsprozess, so braucht auch 

der Dramentext die Aufführungssituation. 

Kehrt man erneut zur Frage „Münkler oder Kehlmann?“ zurück, ist der Verweis auf das 

gesellschaftskritische Moment der Literatur nun freilich kein Novum und würde lange nicht 

genügen, um die provokante Frage positiv für Literaturschaffende ausfallen zu lassen. 

Allerdings wurde mit dem vorliegenden Problemaufriss rund um den Souveränitätsbegriff, 

seine Aktualität und die Gründungsmythen, auf die er stellenweise angewiesen ist, en passant 

gezeigt, dass ein großer Bereich der Kriegsforschung durchaus in den Kompetenzbereich der 

Literaturwissenschaft fällt, da der Krieg in der Literatur auf unterschiedlichen Ebenen 

verhandelt wird. Nimmt man folglich Literatur als Instrument gesellschaftlicher 

Selbstbeobachtung ernst, können Veränderungen, Störungszustände und Problemreaktionen 

durch eine literaturwissenschaftliche Analyse dezidiert offengelegt werden. So kann die 

Literaturwissenschaft den Kriegsdiskursen der Rechtswissenschaft, der Politikwissenschaft 

und der Geschichtswissenschaft einen eigenen Kriegsdiskurs zur Seite stellen.  

Von kriegerischen Textoberflächen: Hermann 

Für den Kriegsdiskurs in der Literatur gibt es bisweilen kanonisch gewordene Autoren und 

Werke. Willkürlich seien hier einige Autoren herausgegriffen: angefangen in der Frühen 

Neuzeit mit Gryphius, über das 18. Jahrhundert mit Schiller und Kleist, das 20. Jahrhundert 

mit Mann, Jünger oder Brecht, bis zu den zeitgenössischen Literaturschaffenden wie Kracht. 

Das Besondere hierbei ist, dass oft diejenigen Texte im Kriegskontext gelesen werden, in 

denen es auch an der Textoberfläche um Krieg geht. Freilich liegt dies intuitiv nahe, verkürzt 

allerdings die Diskussion. Dies zeigt sich auf zwei Ebenen: Bei Heinrich von Kleist ist der 

 
102 Vgl. Meid, Christopher: Rezension: Carolin Rocks. Heldentaten, Heldenträume. Zur Analytik des Politischen im 

Drama um 1800 (Goethe – Schiller – Kleist). Berlin 2020. In: helden. heroes. héros. S. 35–36, verfügbar unter: 

https://d-nb.info/1240141750/34; aufgerufen am 1.3.23. 



 
 

24 

kanonisch gewordene Text in diesem Fall die Hermannsschlacht.103 Barbara Vinken hat in 

diesem Zusammenhang jüngst aufgezeigt, dass die bestehende Forschung zu Kleist das Drama 

sogar gänzlich verlesen habe, da man interpretatorisch wohl nicht zur Tiefenstruktur des 

Textes gedrungen ist und ihn nach wie vor in einer langen Hermann-Tradition (Arminius-

Mythos)104 liest. Nach Vinken gibt es zwei Traditionslinien: Diejenige eines aufkeimenden 

Nationalsozialismus, die Hermann dankend als Prototyp eines Führers aufgreift, der geltendes 

Recht bricht, um Höheres zu schaffen,105 und diejenige Tradition, die es als Reaktion auf die 

napoleonische Besetzung als einen ersten Entwurf deutscher Realpolitik begreift: Das Ziel sei 

absolut, jedes Mittel erlaubt.106 Dies geschieht, obwohl in der Hermannsschlacht beinahe 

lehrstückartig eine totale Zerstörung des germanischen Gründungs- und Nationalmythos 

seiner Zeit geleistet werde.107 Die stärksten Argumente von Vinken sind in diesem 

Zusammenhang, dass die patria potestas108 für die Römer den Krieg zu einem gerechten Krieg 

macht und dass der Ausnahmezustand selbst im nicht staatlich gehegten Partisanenkrieg109 

eigentlich zeitlich begrenzt sein sollte.110 Allerdings verkehre Hermann diese Komponenten 

durchgehend, indem er seine Frau als Lockvogel benutzt, seine Kinder dem Glücksspieler als 

wankelmütige Fortuna anvertraut und ihr Leben ohne ihr Wissen und das Wissen ihrer Mutter 

leichtfertig aufs Spiel setzt. Darüber hinaus leite er als Landesvater die Vergewaltigung und 

die Zerstückelung eines seiner Landeskinder selbst an.111 Zudem plant er „einen in Raum und 

Zeit unbegrenzten, einen kosmisch-universalen Zerstörungsfeldzug“,112 der die Vertreibung 

 
103 Kleist, Heinrich v.: Hermannsschlacht. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Erster Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 533–628. 
104 Eine gesteigerte Begeisterung für Arminius (später Hermann) als deutschen Nationalmythos lässt sich ab dem 

18. Jahrhundert festmachen: Klopstock stellt in seiner Hermann-Trilogie Arminius als Helden dar, der sich für das 

Vaterland geopfert hat. Im Zuge der napoleonischen Besetzung Deutschlands und der Befreiungskriege 

positioniert sich Fichte ähnlich wie Klopstock und führt die deutsche Sprache und den Erhalt des deutschen 

Freiheitsdrangs auf die Germanen zurück. 
105 Vgl. Vinken, Barbara: Bestien: Kleist und die Deutschen. Berlin 2011, S. 12. 
106 Vgl. ebd., S. 14. 
107 Vgl. ebd., S. 17. 
108 Nach Livius und der Geschichte zu Verginia kann die patria potestas als der Schutz der Familie, des Eigentums 

und der Schutz der Frauen und Kinder vor sexueller Versklavung definiert werden. Dieser Schutz rechtfertigt für 

die Römer den gerechten Krieg. Vgl. Fögen, Marie Theres: Römische Rechtsgeschichten. Über Ursprung und 

Evolution eines sozialen Systems. Göttingen 2002, S. 31. 
109 Nach Carl Schmitt gilt der Partisanenkrieg nur so lange, bis der Feind von dem eigenen Gebiet vertrieben ist. 

Mit der Vertreibung der Besatzungsmacht ende der Ausnahmezustand. Vgl. Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen. 

Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen. Berlin 2017, S. 90ff. 
110 Vgl. Vinken, Barbara: Bestien: Kleist und die Deutschen. Berlin 2011, S. 18 u. 19. 
111 Vgl. ebd. 
112 Ebd., S. 20. 



 
 

25 

der Besatzungsmacht überdauern soll. Diese Analysen führen Vinken dazu, die translatio 

romae, die bei Klopstock und Schiller ein Versprechen auf eine republikanische Staatsordnung 

darstellen, bei Kleist als Fluch zu deuten.113 Für Kleist wären die Befreiungskriege sodann keine 

translatio republica, sondern eine translatio tyrannis, in der die römischen Bürgerkriege von 

Deutschen und Franzosen gleichermaßen fortgeführt werden.114 Schließlich stelle Kleist 

Hermann als perfides Zerrbild der Römer dar und lasse so den Gegensatz von germanisch und 

römisch, der bis dahin die deutsche Geschichte geprägt hat, verschwinden.115 

Zugegebenermaßen zeichnet Kleist damit ein pessimistischeres Europabild als seine 

Zeitgenossen: ein von Bürgerkrieg verzerrtes Europa. 

An der Textoberfläche der Hermannsschlacht spielt sich vermeintlich eine Geschichte der 

Feindschaft von Franzosen und Deutschen ab, die über eine nationale Identitätsstiftung Mut 

für die zeitgenössischen Befreiungskriege stiften soll und gleichzeitig den Grundstein für die 

Geburt der Nationalstaaten legt. Der Kriegsdiskurs könnte sich lediglich auf motivischer Ebene 

(2) abspielen und mit dem Sieg der Germanen über die Römer, als Staatenkrieg, enden. In 

seiner Tiefenstruktur werden die Kriegsmotive allerdings derart variiert, dass unter 

Berücksichtigung der antiken Referenzen (1), wie Livius, eigenständige politische 

Grundsatzreflexionen (4) zu finden sind. Der Staatenkrieg wird von einer translatio tyrannis 

überschattet, in der sich Römer und Germanen als Brüder in einem Bürgerkrieg 

gegenüberstehen. Dimensionen eines Staatenkrieges kommen nicht zum Zug, da die 

eigentlich unhintergehbare Feindschaft der Römer und Germanen austauschbar und 

pervertiert wird. Schließt man sich seiner translatio tyrannis, wie sie Vinken aufzeigt, an, so 

zöge das durchaus andere Konsequenzen für die Verfasstheit des zeitgenössischen Europas 

nach sich. Die Akteure sind geeint im Bürger- bzw. Bruderkrieg und Deutschland weit entfernt 

von der republikanischen Nachfolge der tugendhaften Germanen, wie es vielleicht Schiller und 

Klopstock modellieren würden. 

Von vermeintlich a-kriegerischen Textoberflächen: Kohlhaas 

Zum anderen führt der inhaltliche Fokus auf den Krieg dazu, dass andere Texte, in denen es 

oberflächlich um vermeintliche Rechtsstreitigkeiten geht, nicht in ihrer vollumfänglichen 

 
113 Vgl. ebd., S. 93. 
114 Vgl. ebd. 
115 Vgl. ebd., S. 35. 



 
 

26 

kriegerischen Dimension gelesen werden. So finden sich zu Kleists Michael Kohlhaas viele 

Forschungsarbeiten, die ihren Fokus im Bereich des Gesellschaftsvertrages und des Rechts 

zum Widerstand haben.116 Teilweise gehen diese Überlegungen zum Widerstand in einen 

Diskurs um Selbstjustiz oder den Partisanenkrieg über.117 Dies ist wiederum kaum 

verwunderlich, da Michael Kohlhaas im Text tatsächlich brandschatzend durchs Land zieht, 

nachdem er den Junker Wenzel von Tronka in keiner Instanz in Regress nehmen kann. Dieser 

hat vorab Kohlhaasens Pferde, die er als Pfand auf der Tronkenburg zurückgelassen hatte, 

selbst zur Arbeit eingespannt und schlecht gefüttert, weshalb diese enorm an Wert verloren 

haben. 

Problematisch ist dies vorerst nicht, allerdings werden die Ergebnisse zumeist im Bereich von 

Recht und Moral oder Recht und Literatur verortet und Michael Kohlhaas „nur“ in seiner 

innenpolitischen Dimension diskutiert. Im Text spricht die Figur Kohlhaas allerdings selbst 

davon, dass er mit dem „Junker Wenzel von Tronka, (…) in einem gerechten Krieg liege“.118 Als 

Kohlhaas wenig später Leipzig „an drei Seiten in Brand“119 steckt, ruft er „das Volk auf, sich zur 

Errichtung einer besseren Ordnung der Dinge, an ihn anzuschließen; und das Mandat war mit 

einer Art von Verrückung, unterzeichnet: >>Gegeben auf dem Sitz unserer provisorischen 

 
116 Zum Gesellschaftsvertrag und Recht zum Widerstand siehe exemplarisch Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. 

In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer, Stuttgart 2013, S. 97–106, hier: S. 99; Künzel, 

Christine: Recht und Justiz. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer, Stuttgart 2013, S. 

272–275, hier: S. 273; Heimböckel, Dieter: Michael Kohlhaas. Aus einer alten Chronik. In: Kindlers Literatur 

Lexikon 9. Hg. v. Arnold Heinz Ludwig, Stuttgart 2009, S. 143–144, hier: S. 144; Knobloch, Hans Jürgen: Die 

Auflösung des Gesellschaftsvertrages in Kleists Michael Kohlhaas. In: Recht und Gerechtigkeit bei Heinrich von 

Kleist. Hg. v. Peter Ensberg, Hans-Jochen Marquardt, Stuttgart 2002, S. 69–77; Lucas, Raymon: Kleists Kohlhaas: 

Zur Klärung einiger strittiger Punkte. In: Recht und Gerechtigkeit bei Heinrich von Kleist. Hg. v. Peter Ensberg, 

Stuttgart 2002, S. 79–85; Wittkowski, Wolfgang: Fiat potestas, et pereat justitia. „Michael Kohlhaas“, Luther und 

die preußische Rechtsreform. In: Recht und Gerechtigkeit bei Heinrich von Kleist. Hg. v. Peter Ensberg, Hans-

Jochen Marquardt, Stuttgart 2002, S. 87–114; Giuriato, Davide: Wolf der Wüste. Michael Kohlhaas und die 

Rettung des Lebens. In: Ausnahmezustand der Literatur. Neue Lektüren zu Heinrich von Kleist. Hg. v. Nicolas 

Pethes, Göttingen 2011, S. 290–306; Howe, Steven: Reform und/oder Revolution? Michael Kohlhaas. In: 

Unverhoffte Wirkungen. Erziehung und Gewalt im Werk von Heinrich von Kleists. Hg. v. Ricarda Schmidt, Seán 

Allan Steven Howe, Würzburg 2014, S. 103–127; Müller-Salget, Klaus: Gewalt und Gegengewalt im Michael 

Kohlhaas. Rechtfertigung der Selbsthilfe? In: Kleist zur Gewalt. Transdisziplinäre Perspektiven. Band 8. Hg. v. 

Wolfgang Palaver, Innsbruck 2011, S. 125–134. 
117 Vgl. pars pro toto Kittler, Wolf: Die Geburt des Partisanen aus dem Geist der Poesie. Heinrich von Kleist und 

die Strategie der Befreiungskriege. Freiburg im Breisgau 1987. 
118 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 34. 
119 Ebd., S. 41. 



 
 

27 

Weltregierung, dem Erzschlosse zu Lützen.<<“120 Zudem findet sich in der zweiten Fassung der 

Novelle ein anderes politisches Setting. In der ersten Fassung des in Dresden erscheinenden 

Phöbus fehlen alle auf Sachsen bezüglichen Ortsbestimmungen.121 So ergibt sich in der 

zweiten Fassung eine Zweistaatlichkeit zwischen Sachsen und Preußen, die das Erzählte eben 

nicht zu einer reinen innenpolitischen Angelegenheit werden lassen.  

Der bellum iustum und seine Akteure erfuhren, wie bereits dargelegt, mit der Beilegung des 

Dreißigjährigen Krieges wesentliche Änderungen, da Kriege nur noch von Staaten als 

rechtmäßigen Autoritäten geführt werden konnten. Mit dem Verweis auf den gerechten Krieg 

geht es also gerade nicht ausschließlich um innenpolitische Angelegenheiten, sondern auch 

um außenpolitische Dimensionen. Diese finden sich in Michael Kohlhaas als scheinbar nicht 

aufzulösende diskursive Überlagerungen von mittelalterlichen Rechtssystemen und 

naturrechtlichen Überlegungen zum Gesellschaftsvertrag.122 Nimmt man nun diese 

außenpolitischen Dimensionen samt den diskursiven Überlagerungen, mit denen sie 

einhergehen, ernst, so ist Kohlhaas nicht nur ein Partisan, der innenpolitisch Unruhe stiftet. In 

Michael Kohlhaas würden sodann, ebenso wie in der Hermannsschlacht, eigenständige 

politische Grundsatzreflexionen über das Staatenkriegswesen angestellt werden. Die 

diskursiven Überlagerungen zeigen das ideengeschichtliche Spannungsfeld auf, das zur Zeit 

des Westfälischen Friedens herrschte und auf das man sich um 1815 mit dem Wiener 

Kongresses abermals besinnen sollte. Schließlich sollte das gehegte Kriegsrecht nach 

Napoleons Feldzügen durch Europa rehabilitiert werden. Pointiert ließe sich sagen, dass es in 

Michael Kohlhaas innen- und außenpolitisch genauso kriegerisch zugeht wie in der 

Hermannsschlacht. 

Diese These zu Michael Kohlhaas schließt, wenn man so will, an Barbara Vinkens 

Überlegungen zur Herrmannsschlacht an. Und zwar dergestalt, dass in beiden Texten von 

Kleist nicht nur eigenständige politische Grundsatzreflexionen angestellt werden, sondern 

dass diese durchaus quer zur bisherigen Rezeption stehen. Ausführlich wird dies im Kapitel zu 

Michael Kohlhaas weiter unten dargelegt. Es gibt noch zwei weitere Texte von zwei anderen 

 
120 Ebd. 
121 Vgl. Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. (Aus einer alten Chronik). Anmerkungen. In: ders.: Sämtliche 

Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 896. 
122 Vgl. Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer, 

Stuttgart 2013, S. 97–106, hier: S. 99. 



 
 

28 

Autoren, denen ein ähnliches Rezeptionsschicksal widerfahren ist: Mario und der Zauberer 

von Thomas Mann und Faserland von Christian Kracht. Sofern es um Überlegen zu Kriegen im 

Werk der Autoren geht, sind diese beiden Texten eher die kleineren, a-kriegerischen 

Schwestern von zwei weitaus prominenter behandelten Texten in Bezug auf kriegerische 

Auseinandersetzungen: Der Zauberberg von Thomas Mann und Ich werde hier sein im 

Sonnenschein und im Schatten von Christian Kracht – obwohl Krachts Faserland die motivische 

Kriegsreferenz auf Robert Harris’ Fatherland als Assonanz bereits im Titel trägt.  

Während Kohlhaas wenigstens brandschatzend durchs Land zieht und so zumindest motivisch 

den Weg zu gewalttätigen Aufständen und kriegerischen innerstaatlichen 

Auseinandersetzungen in der Rezeption ebnet, gibt es in den beiden anderen Texten kaum 

Gewalt. Im Gegenteil, sie kommen noch ein wenig a-kriegerischer und harmloser daher: mit 

einer Erzählung über eine Italienreise samt Zaubershow und einem namenlosen 

Mittzwanziger in der Quarterlife Crisis. Faserland wurde vor allem zu Beginn im Feuilleton als 

Pop-Roman gelesen, dessen einziger politischer Inhalt nur noch auf ein lächerliches Ritual 

beschränkt ist, das immer nach den gleichen Regeln abläuft, allerdings keine Neuerungen 

bringt.123 Mario und der Zauberer ist eine kurze Erzählung, die auf einem tatsächlichen 

Reiseerlebnis von Thomas Mann beruht, allerdings vermehrt im Kontext der Gefahren von 

charismatischer Führung im faschistischen Italien und Deutschland rezipiert wurde.124 Diese 

vorgelagerte These zu Michael Kohlhaas und der Verweis auf das ähnliche Rezeptionsschicksal 

von Mario und der Zauberer und Faserland ebnen den Weg zur übergeordneten These der 

vorliegenden Arbeit. In ihrem Fokus sollen genau diejenigen Texte von politisch kanonisch 

gewordenen Autoren rücken, die so verführerisch alltäglich, harmlos, unpolitisch und gänzlich 

a-kriegerisch daherkommen. 

 
123 Vgl. Hütelin, Thomas: Das Grauen im ICE-Bord-Treff. In: Spiegel Kultur. 19.2.1995, verfügbar unter: 

https://www.spiegel.de/kultur/das-grauen-im-ice-bord-treff-a-784fe5b9-0002-0001-0000-000009159324; 

aufgerufen am 1.3.23; für einen deutlich differenzierten Blick: Jahraus, Oliver: Ästhetischer Fundamentalismus. 

Christian Krachts radikale Erzählexperimente. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, 

Claude D. Conter, Köln 2009, S. 13–23; Schumacher, Eckhard: Die Ironie der Ambivalenz. Ästhetik und Politik bei 

Christian Kracht. In: Christian Kracht revisited. Irritation und Rezeption. Hg. v. Matthias N. Lorenz/Christine 

Riniker, Berlin 2018, S. 17–34. 
124 Vgl. exemplarisch Sautermeister, Gert: Thomas Mann: „Mario und der Zauberer.“ München 1981; Tebben, 

Frederike: Genie und Charisma. Herrschaftsformen und Führerfiguren um Werk Thomas Manns. Tübingen 2017. 



 
 

29 

Methodische Verweise  

Dadurch, dass in der vorliegenden Arbeit zum einen auf literarische Symbole und Motive 

zurückgegriffen wird, die in ihrem politischen Gehalt für kanonisch gewordene Kriegstexte 

bereits erschlossen wurden, zum anderen gerade tagespolitische und historische Kontexte 

durch einen Exkurs in andere wissenschaftliche Disziplinen erarbeitet werden müssen und 

zum dritten auch gattungsübergreifende Überlegungen zur Fiktionstheorie angestellt werden, 

lohnt ein Verweis auf die methodischen Vorgehensweisen. 

In der Einleitung wurde dargelegt, dass gewisse vermeintlich a-kriegerische Texte, in denen es 

oberflächlich gerade nicht um Krieg geht, über Zeichenstrukturen verfügen, die erst in ihrer 

Tiefenstruktur kriegerisch werden. Selbst wenn es auf Ebene der histoire (was erzählt wird) 

nicht um einen Krieg, sondern um Rechtsstreitigkeiten (Michael Kohlhaas), Zaubershows 

(Mario und der Zauberer) oder exzessive, teils nächtliche, Streifzüge durch Deutschland geht 

(Faserland), findet sich unter dieser plakativ a-kriegerischen Oberfläche unter anderem der 

fiktionale Verhandlungsort von Gründungsmythen (1), alternativen Kriegsverläufen (2), 

Variationen der gewohnten Kriegsbeschreibungen oder Erzähltraditionen (3) oder politischen 

Grundsatzreflexionen (4). Die drei Texte verhandeln unter der Oberfläche die gleichen Motive 

wie andere Texte, die für den Kriegsdiskurs bereits kanonisch geworden sind, und werden 

gerade in ihrem Spannungsfeld von a-kriegerischer Textoberfläche und kriegerischen 

Tiefenstrukturen für die Diskussion auf einer weiteren Ebene fruchtbar gemacht. Freilich sind 

die Rückgriffe auf Metaphern und ihre Wirkweisen, wie sie einleitend dargestellt wurden, Teil 

hermeneutischer Interpretationsverfahren. Dies führt dazu, dass im Verlauf der Arbeit 

strukturalistische Textanalysen, die bei erzähltheoretischen Analysen vorherrschen, um 

hermeneutische oder wirkästhetische Interpretationen ergänzt werden, wo strukturalistische 

Konzepte virulent werden, es zu „Überschneidungen“125 kommt oder sie schlicht nicht für eine 

umfangreiche Analyse der Texte ausreichen.  

Dieses Vorgehen entspricht ohnehin modernen Ansätzen der Literaturtheorie. So widmet 

Wolfgang Detel in seiner Monografie Geist und Verstehen einige Kapitel nur dem Wechselspiel 

 
125 Baasner, Rainer: Hermeneutik. In: Literaturwissenschaftliches Lexikon. Grundbegriffe der Germanistik. Hg. v. 

Horst Brunner, Rainer Moritz, Berlin 2006, S. 159–164, hier: S. 163; Baasner macht deutlich, dass die 

Überschneidung aus dem Prozess des Verstehens rühren, der der Interpretation (Kommentar, strukturalistischer 

Textanalyse und Dekonstruktion) zugrunde liegt. 



 
 

30 

von Hermeneutik und Semiotik, Strukturalismus und poststrukturalistischer 

Textinterpretation.126 Hier macht er deutlich, dass all diese Ansätze ein Textverstehen im 

klassisch hermeneutischen Sinne voraussetzen und der vermeintliche Gegensatz von 

Hermeneutik und strukturalistischen Ansätzen verschwimmt.127 Im Gegenteil haben diese 

Ansätze in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, ähnlich wie die philosophische 

Hermeneutik, das textwissenschaftliche Verstehen geprägt, indem sie den Fokus auf die 

formale Gestaltung der Werke gelegt haben.128 

Im Hauptteil finden sich zu Beginn Rückgriffe auf strukturalistische Theorien, da die drei 

ausgewählten Texte nicht nur ein ähnliches motivisches Rezeptionsschicksal hinsichtlich des 

a-kriegerischen Inhalts, sondern auch die Uneinigkeit innerhalb der Forschung in Bezug auf 

ihre Gattungszuordnungen und ihre Erzählweisen eint. Die neuere Erzähltheorie fußt mit ihren 

Begriffen und prominenten Vertretern wie Gérard Genette, Claude Lévi-Strauss, Roland 

Barthes etc. seit dem russischen Formalismus und dem Strukturalismus seit den 1950ern auf 

strukturalen Textanalysen.129 Daher wird vor allem in den Teilen der vorliegenden Arbeit, die 

sich mit der formalen Gestaltung der Texte befassen, ein strukturalistisches 

Interpretationsverfahren anstelle eines hermeneutischen verwendet. Der traditionell 

hermeneutische Ansatz beruht auf einem überkommenen Inhalt-Form-Gegensatz, der dazu 

führt, dass das Augenmerk vermehrt auf den Inhalt der Texte gelegt wird und der Fokus auf 

das Zusammenspiel von Form und Inhalt, also die ganzheitliche Organisation der Texte, 

verloren geht.130  

Jedoch stoßen solche strukturalen Analysemethoden ebenfalls in vielen Bereichen an ihre 

Grenzen. Man denke beispielsweise mit Barthes und seinem proklamierten „Tod des 

Autors“131 an Autoren wie Christian Kracht, die postmoderne Theoretiker vorführen, indem 

sie die Intention des Autors oder der Autorpersona als idealistischen Analysestandpunkt, ohne 

 
126 Vgl. Detel, Wolfgang: Geist und Verstehen. Historische Grundlagen einer modernen Hermeneutik. Frankfurt 

am Main 2011, S. 191–247 u. 436–448. 
127 Vgl. ebd., S. 225 f. 
128 Vgl. ebd., S. 191. 
129 Vgl. zu Strukturalismus und erzähltheoretischen Begriffen: Andreotti, Mario: Die Struktur der modernen 

Literatur. Neue Formen und Techniken des Schreibens. Stuttgart 2022, S. 18. 
130 Vgl. ebd., S. 17 f. 
131 Barthes, Roland: Der Tod des Autors. In: ders.: Das Rauschen der Sprache. Kritische Essays IV. Frankfurt am 

Main 2006, S. 57–63. 



 
 

31 

die eine Interpretation schlicht nicht möglich wäre, stärken. Ein weiteres Beispiel in Anschluss 

an den Tod des Autors wäre die Einordnung der Rezipierenden. Vorliegend wird auf eine 

Geschichte der Stellung der Rezeptionsästhetik innerhalb der Literaturwissenschaft 

verzichtet, da lediglich die Position der Rezipierenden innerhalb des Interpretationsvorgangs 

von Interesse ist.132 Das Verhältnis zwischen Text und Leser stellt für Hans Robert Jauß den 

wichtigsten Bezugspunkt für die Konstitution von Sinn im Leseakt dar. In seiner 

Antrittsvorlesung stellt er den historischen Verlauf der Rezeption eines Werkes in den 

Vordergrund. Selbstredend geht die Sicht auf ein Werk von einem zeitgenössischen Leser aus, 

doch ist nach Jauß’ durchaus hermeneutischer Auffassung der ästhetische Gehalt eines 

Werkes höher, sofern seine Rezeption dem historischen Wandel standhält.133 Diese starke 

Position des Rezipierenden für literarische Texte führte zu einer Reihe von theoretischen 

Konstruktionen des Rezipierenden. Dazu gehören textinterne Größen wie der fiktive Leser (auf 

Figurenebene, Gegenstück zum Erzähler)134 und der implizite Leser (als Gegenstück zum 

impliziten Autor)135 sowie textexterne wie der reale Leser (empirisch)136 und der ideale Leser 

(vom Verfassenden gewollt).137  

Teilweise wurde in der Forschung darauf verwiesen, dass auf eine Ausdifferenzierung der 

einzelnen Leser verzichtet werden sollte, da es sonst zu Überschneidungen oder Paradoxien 

kommt.138 Für die vorliegende Arbeit und die in ihr behandelten referenziellen Verweise auf 

 
132 Zu den Anfängen der Rezeptionsästhetik im Kommunikationsmodell als Antwort auf bisherige und für defizitär 

gehaltene Literaturtheorien wie den Strukturalismus sowie die Hermeneutik vgl. Iser, Wolfgang: Die 

Appellstruktur der Texte. Unbestimmtheit als Wirkungsbedingung literarischer Prosa. Konstanz 1970; hier 

handelt es sich um die leicht überarbeitete Version der Antrittsvorlesung an der Universität Konstanz. Der 

implizite Leser ist keine empirische Person, sondern beschreibt in der Literaturtheorie die im Akt des Lesens zu 

realisierende Rolle des Rezipierenden eines literarischen Textes. Der vom Autor verfasste Text denkt den 

Rezipierenden mit und gibt ihm eine konstitutive Rolle für die Interaktion zwischen Text und Rezipienten. Er ist 

ein Pendant zum impliziten Autor bei Booth: Booth, Wayne Clayson: The Rhetoric of Fiction. Chicago 1961, S. 

158 f. 
133 Hier unterscheidet er sich von Iser, der texttheoretisch nicht hermeneutisch interessiert ist und den Fokus 

nicht so sehr auf die Rezeptionsgeschichte legt. Jauß, Hans Robert: Literaturgeschichte als Provokation der 

Literaturwissenschaft. In: Rezeptionsästhetik. Hg. v. Rainer Warning München 1994, S. 126–162. 
134 Vgl. Seibel, Klaudia: Der fiktive Leser. In: Grundbegriffe der Literaturtheorie. Hg. v. Ansgar Nünning, Stuttgart 

2004, S. 145. 
135 Vgl. Winkgens, Meinhard: Der implizite Leser. In: Grundbegriffe der Literaturtheorie. Hg. v. Ansgar Nünning, 

Stuttgart 2004, S. 145 f. 
136 Vgl. ebd. 
137 Vgl. Wolff, Erwin: Der intendierte Leser. In: Poetica. Nr. 4 (1971). S. 139–166. 
138 Vgl. Nüning, Ansgar: Rennaissance eines anthropomorphisierten Passepartouts oder Nachruf auf ein 

literaturkritisches Phantom? Überlegungen und Alternativen zum Konzept des implied author. In: DVjs. Nr. 67 

(1993), S. 1–25. 



 
 

32 

die Lebenswirklichkeit der Rezipierenden wird daher grundsätzlich von einer erstarkten 

Position der Rezipierenden gesprochen. Sollte im Einzelnen die Unterscheidung der 

Rezipierenden einen Unterschied in der Einordnung der Texte machen, wird entsprechend auf 

sie zurückgegriffen. Die vorliegende Arbeit verbleibt, wie es für rezeptionsästhetische 

Analysen üblich ist, bei einem Konstrukt der Rezipierenden, das auf empirisch eruierte 

Leseaktivitäten über quantitative Methoden verzichtet. Es rücken Verfahren der 

Bedeutungskonstitution in den Blick und nicht kultursoziologische Eigenschaften wie 

Alphabetisierungsquoten oder Gattungspräferenzen unterschiedlicher Lesemilieus.  

Vorab wird ebenfalls auf die realhistorische Entstehungszeit der Texte eingegangen. Hier 

zeichnet sich eine interessante Linie für die Geschichte der gehegten Kriegsführung ab: vom 

Wiener Kongress über das Aufkeimen faschistischer Strömungen in Deutschland zu Zeiten der 

Weimarer Verfassung bis hin zum Ende des Kalten Krieges. Alle drei Texte sind in zeitlicher 

Nähe zu Ereignissen entstanden, die sich eindeutig zu einer bestimmten Idee der staatlichen 

Verfasstheit und in Verlängerung dazu zu dem gehegten Staatenkrieg verhalten. Dieser Teil 

speist sich maßgeblich aus Forschungsarbeiten der benachbarten geisteswissenschaftlichen 

Disziplinen wie der Geschichts-, Rechts- und Politikwissenschaft. Berücksichtigt man die 

realhistorischen Entstehungszeiträume und die Tiefenstrukturen der Texte, die sich allesamt 

um die prekär gewordene Verfasstheit einer Gesellschaft oder eines Staates drehen, 

erschließt sich der Name für das Erzählverfahren: der politische Erzähler. 

Dieser symptomatische Befund darüber, dass sich die Erzählstimme in allen drei Werken 

ähnelt, aber mit dem bisher üblichen literaturwissenschaftlichen Handwerkszeug nicht 

eindeutig bestimmen lässt, legt die Vermutung nahe, dass der Literaturwissenschaft das 

„richtige“ Handwerkszeug zur Bestimmung fehlt. Daher führt die vorliegende Arbeit den 

Politischen Erzähler als neuen Erzähler ein. Die Einführung eines Politischen Erzählers ist das 

zentrale Anliegen der Arbeit. Hierfür wird der Politische Erzähler fiktionstheoretisch 

hergeleitet. Da die Entstehungszeit des ersten Textes Michael Kohlhaas mit dem Niedergang 

des Dramas und dem Aufstieg des Romans um 1800 zusammenfällt, müssen die 

zeitgenössischen Überlegungen zu Gattungssynthesen ernst genommen werden, weshalb sich 

dieser Teil aus gattungsübergreifenden Theorien zur Fiktions- und Illusionsbildung 

zusammensetzt. 



 
 

33 

In dem nationalphilologisch geprägten Wissenschaftsdiskurs der Germanistik wurde bislang 

wenig auf eine weitere Traditionslinie auf dem Gebiet des Verhältnisses von Politik und 

Literatur eingegangen: Der amerikanische Literaturtheoretiker Frederic Jameson entwarf mit 

dem Konzept des politischen Unbewussten eine Unterscheidung von Oberflächen- und 

Tiefenstruktur, die aus der psychoanalytischen Tradition stammt, in Bezug auf die kulturelle 

Funktion von Literatur.139 Eine weiterführende Arbeit zum Politischen Erzähler konnte diese 

weitere Traditionslinie vor allem in Bezug auf Krachts Faserland und Jameson Thesen zur 

Literatur und Kultur der Postmoderne untersuchen. 

Abschließend sei darauf verwiesen, dass im Laufe der Arbeit zwar immer wieder auf staatliche 

Modelle oder Kriegsverläufe verwiesen wird, dies allerdings kein Plädoyer für oder gegen den 

Nationalstaat darstellt. Zwar entwickelt sich die Ordnungsidee der Nation seit dem späten 18. 

Jahrhundert zu einer umfassenden Fortschrittsverheißung, die sich bis in die Gegenwart als 

offene Ressourcengemeinschaft immer wieder fähig zeigt, neue Fortschrittserwartungen zu 

erfüllen, allerdings ist ihr nationaler Autonomieanspruch immer noch eng mit Gewalt 

verbunden.140 Dieses Modell wird vielmehr aufgrund seiner historischen Evidenz als 

vorherrschende Staatsform Europas, der daraus entstehenden Konsequenzen für eine 

internationale Staatsordnung und der sich anschließenden Form der Kriegsführung qua 

gehegter Staatenkrieg herangezogen. Im Laufe der Arbeit wird sich zeigen, dass das 

Spannungsverhältnis von a-kriegerischen Textoberflächen und kriegerischen Tiefenstrukturen 

mit einer starken Adressierung der Rezipierenden interessante Parallelen zu Kants 

Ausführungen zum Nationalstaat aufweist. Nach Kant ist der Nationalstaat gerade deshalb 

konkurrenzlos attraktiv, weil er durch die Grenzziehung nach außen die Teilhaberechte nach 

innen demokratisieren kann. Die Idee der Nation wird zum obersten Legitimationsquell für die 

staatlich-gesellschaftliche Ordnung.141 Dieter Langewiesche resümiert treffend, wie diese 

 
139 Jameson, Frederic: Das politische Unbewußte. Literatur als Symbol sozialen Handelns. Hamburg 1988. 
140 Vgl. exemplarisch zu den Fortschrittsverheißungen des Nationalstaats Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame 

Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 19; Langewiesche, Dieter: Nationalismus – ein 

generalisierender Vergleich. In: Transnationale Geschichte. Hg. v. Gunilla Bude, Sebastian Conrad, Oliver Janz, 

Göttingen 2006, S. 175–189; vgl. exemplarisch zum Zusammenhang von nationaler Autonomie und Gewalt 

Mann, Michael: Die dunkle Seite der Demokratie. Eine Theorie der ethnischen Säuberung. Hamburg 2007; Ther, 

Philip: Die dunkle Seite der Nationalstaaten. „Ethnische Säuberungen“ im modernen Europa. Göttingen 2011.  
141 Vgl. Kant, Immanuel: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. In: ders.: Werke in 

sechs Bänden. Bd. VI. Hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1964, S. 33–52. 



 
 

34 

abstrakte gesellschaftliche Ordnung142 im Krieg für die einzelnen Bürger und Bürgerinnen 

spürbar wird. Im Krieg erfahre die Nation als Gleichheitsvehikel ihren Extrempunkt, da sie dort 

am stärksten ihre Idee der eigenen Verfasstheit, also ihre Vorstellung von sich selbst entfalten, 

sobald sie beansprucht, als kollektiver Akteur zu handeln.143 Die Nation werde von der 

Wertegemeinschaft zur Opfergemeinschaft.144 Während im Alltag die nationale Zugehörigkeit 

nur eine soziale Rolle von vielen sei, scheine im Krieg die Idee der eigenen Verfasstheit auf 

den einzelnen durch.145  

  

 
142 Vorerst werden gesellschaftliche Ordnungen „nur“ über Metaphern und Ursprungsfiktionen tradiert. Greifbar 

werden sie höchstens in Institutionen und Gesetzen. 
143 Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 20. 
144 Vgl. ebd.  
145 Vgl. ebd.  



 
 

35 

Das theatrum belli in epischen Texten 

Bisher wurde deutlich gemacht, dass in der deutschsprachigen Literatur selbst ein markanter 

Kriegsdiskurs geführt wird, was nicht nur dort der Fall ist, wo schon längst entsprechende 

Texte einen expliziten Beitrag leisten und daher Gegenstand der Forschung geworden sind, 

sondern auch dort, wo Texte von sich aus scheinbar keine explizite Verbindung zur 

betreffenden Thematik aufweisen. Nun gilt es, die getroffene Auswahl der epischen Texte zu 

begründen, indem ihre historischen Entstehungszeiträume sowie ihre 

literaturwissenschaftlichen Rezeptionsschicksale zu unklaren Gattungszuordnungen und 

uneindeutigen Erzählweisen miteinander verglichen werden. Die Rezipierenden werden an 

vielen Stellen der Texte dazu verführt, mit der Geschäftsgrundlage von Literatur zu brechen, 

indem die Grenzen der eigentlich klar getrennten dichterischen Welt zur eigenen 

Lebenswirklichkeit ausgereizt oder überschritten werden. Mit dem bisherigen 

literaturwissenschaftlichen Handwerkszeug scheitert eine Analyse der Besonderheiten, die 

sich in diesen drei Texten auftun, wie die folgenden Kapitel zu den problematischen 

Gattungszuordnungen und den uneindeutigen Erzählweisen zeigen werden. 

Nimmt man den literarischen Umbruch hinzu, den der Niedergang des Dramas und der 

Aufstieg des Romans um 1800 darstellt, werden nicht nur Gattungssymbiosen offenbar, 

sondern auch, wie Referenzen einer politischen Öffentlichkeit in der dramatischen 

Aufführungssituation verankert sind. Es wird sich vor allem in den Einzelanalysen der Texte 

zeigen, dass diese über dramatische Elemente auch Einzug in epische Texte halten. Aus diesem 

Grund und nicht zuletzt, weil alle drei Texte in entscheidenden kriegerischen 

Umbruchsituationen entstanden sind sowie in ihrer Tiefenstruktur über kriegerische Zeichen 

verfügen, wird dieses neu einzuführende Erzählverfahren als Politischer Erzähler bezeichnet. 

Um das Analyseinstrument „Politischer Erzähler“ greifbar zu machen, wird zunächst eine 

fiktionstheoretische Herleitung zu fiktionalen Werkgrenzen im Roman und im Drama 

vorgenommen. Es schließt sich eine theoretische Abgrenzung zu ähnlich gelagerten 

erzählerischen Phänomenen wie dem unzuverlässigen, dem ironischen und kontrafaktischen 

Erzählen an, bevor die Argumentation in einer Arbeitsdefinition des Politischen Erzählers 

mündet. Diese wird im Anschluss durch Analysen der einzelnen Texte in ihren Feinheiten 

ergänzt. 



 
 

36 

Der Politische Erzähler in der Theorie 

Im ersten großen Punkt des Hauptteils werden nun die Gemeinsamkeiten der Texte 

aufgezeigt, hinsichtlich ihrer realhistorischen Entstehungszeiträume und ihren viel 

diskutierten Gattungszuordnungen und Erzählverfahren. Flankiert wird dies mit dem Aufstieg 

des Romans und dem Niedergang des Dramas um 1800 sowie der Tendenz, den Krieg über die 

Theatrum-Belli-Metapher zu beschreiben. 

Bestandsaufnahme: Was eint den Chronisten und die beiden Ich-Erzähler?  

Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas, Thomas Manns Mario und der Zauberer und Christian 

Krachts Faserland eint ihre realhistorische Entstehungszeit rund um politische und 

kriegerische Umbruchsituationen, in denen jeweils die eigene staatliche Verfasstheit virulent 

wird. Es wird sich zeigen, dass es sich um markante kriegerische Umbruchzeiten handelt, zu 

denen sich die europäischen Staaten mit der Frage konfrontiert sehen, wie und ob sie sich 

zum Krieg verhalten. Man denke an den Wiener Kongress, das Scheitern der Weimarer 

Republik kurz vor der Machtübernahme der Nationalsozialisten und dem Entschluss zu 

humanitären Interventionskriegen auf europäischem Boden in Serbien Ende der 1990er Jahre. 

Darüber hinaus verfügen alle drei Texte, über Gattungsmerkmale und Erzählweisen, die sich 

einer eindeutigen formalen Gattungszuordnung oder einer Zuordnung der Erzählweisen über 

die üblichen literaturwissenschaftlichen Werkzeuge des ironischen oder unzuverlässigen 

Erzählens verweigern. 

Historische Verortung der Texte 

Michael Kohlhaas ist als erstes Fragment 1808 in der Juniausgabe von Kleists 

Literaturzeitschrift Phöbus erschienen und in der vollständigen Fassung zwei Jahre später, 

1810, im ersten Band von Kleists Erzählungen.146 Mario und der Zauberer wurde 1930 in 

Velhagen & Kasings Monatsheften veröffentlicht.147 Faserland kam 1995 bei Kiepenheuer & 

Witsch als Debütroman von Christian Kracht heraus.148 Dies bedeutet, dass die drei Texte der 

vorliegenden Arbeit jeweils kurz nach oder vor einschneidenden Kriegen erschienen sind. 

 
146 Vgl. Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Breuer Ingo, 

Stuttgart 2013, S. 97–106, hier: S. 97 f. 
147 Vgl. Galvan, Elisabeth: Mario und der Zauberer (1930). In: Thomas Mann. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. 

Hg. v. Andreas Blödorn, Marx, Friedhelm, Stuttgart 2015, S. 137–140, hier: S. 137. 
148 Vgl. Grabienski, Olaf: Christian Kracht: Faserland (1995). In: Handbuch Literatur & Pop. Hg. v. Moritz Baßler, 

Eckhard Schuhmacher, Berlin 2019, S. 509–523, hier: S. 509. 



 
 

37 

Wichtige historische Ereignisse, die die Entstehungszeit der Romane flankieren, sind die 

Neuordnung Europas nach der Niederlage Napoleons, die ins Wanken geratene Weimarer 

Republik kurz vor der Machtübernahme der Nationalsozialisten und zuletzt das jung 

wiedervereinigte Deutschland nach der Ära des Kalten Krieges. Nun lenken diese 

Entstehungszeiträume den Fokus intuitiv auf den historischen Dreiklang der großen 

europäischen Sicherheitsordnungen – der Wiener Kongress (1815), die Konferenz von Jalta 

(1945) und Helsinki (1975) – statt auf Kriege. Letztere mündete in der Institutionalisierung der 

Konferenz über Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (KSZE) und ab 1995 in der 

Organisation für Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (OSZE). 

Allerdings ließe sich noch ein anderer historischer Dreiklang aufmachen, der deutlich näher 

an den Veröffentlichungsdaten der Texte liegt und weniger allgemein nach den folgenden 

Sicherheitsordnungen und Friedensabkommen fragt, sondern dezidiert die Verfasstheit der 

jeweiligen Staaten zum Thema hat. Dies betrifft das eigene Verhältnis zum Krieg, sei es ein 

Angriffskrieg oder ein Verteidigungskrieg als Fortführung der Politik mit anderen Mitteln 

(s. o.). Dieser Dreiklang beginnt wiederum mit dem Wiener Kongress 1815, da er neben der 

Sicherheitsordnung für Europa als Konzert der Mächte (multilateral) statt einem imperialen 

Europa (monopolar oder multipolar) zwei weitere Hauptziele setzt: Restauration 

(Wiederherstellung des politischen Zustands vor 1792) und Legitimität (Rechtfertigung der 

Ansprüche der Dynastie des Ancien Régime). Als Nächstes ließe sich der Bruch der Großen 

Koalition am 27. März 1930 heranziehen, nach dem der Aufstieg der Nationalsozialisten in der 

Weimarer Republik nicht mehr zu verhindern war und schließlich den Weg zum Inkrafttreten 

des Ermächtigungsgesetzes vom 24. März 1933 und Hitlers Vision von einem imperialen 

Europa unter deutscher Führung geebnet wurde. Abschließend kann man die Bereitschaft 

zum humanitären Interventionskrieg Europas 1999 als NATO-Partner, aber ohne UNO-Mandat 

in Kosovo gegen Serbien anführen, der zwar keine imperiale Neuordnung Europas anstrebt, 

allerdings nach 54 Jahren erneut die Frage aufwirft, ob man zu kriegerischen 

Auseinandersetzungen innerhalb Europas bereit ist. Diese drei Ereignisse bilden historische 

Bezugspunkte, die vor allem auf Europas Verhältnis zur Kriegsführung und das Verhältnis 

Europas zur Kriegsführung auf dem eigenen Territorium abzielen.  

Die imperialistischen Bestrebungen Napoleons sollten durch den Wiener Kongress rückgängig 

gemacht werden und Europa wieder zu einer feudalen Ordnung zurückkehren. Selbstredend 



 
 

38 

gab es Delegationen und Teilnehmernationen auf dem Wiener Kongress, die zu dieser Zeit 

selbst als Imperium bezeichnet werden können, wie Russland oder das Habsburgerreich. 

Allerdings wurde durch den Kongress und die Aufteilung Europas in ein Konzert der Mächte 

die imperialistische territoriale Ausdehnung auf dem eigenen Kontinent (Europa) 

unterbunden.149 Der Erste Weltkrieg wird vorliegend ausgeklammert. Selbstredend war das 

habsburgische Imperium mit dem Attentat von Sarajevo auf den österreichisch-ungarischen 

Thronfolger Franz Ferdinand in ihn ausschlaggebend verwickelt, woraufhin das Deutsche 

Reich dem Russischen Zarenreich am 1. August 1914 den Krieg erklärte. Allerdings machen 

einige Forschungsbeiträge den Kriegsausbruch weniger an imperialistischen Ausdehnungen 

innerhalb Europas fest als an diversen anderen Gründen.150 So sei zum einen die 

Rüstungsfähigkeit von Staaten zeitgenössisch durch die vielen imperialen Bestrebungen in 

Afrika in Mode gewesen, und zum anderen habe sich der Krieg recht schnell in seinem 

Charakter als ein Krieg der Weltanschauungen abgezeichnet.151 Nach dem Wiener Kongress 

konnten die Staatsformen Republik und Monarchie politisch und gesellschaftlich innerhalb 

Europas koexistieren (siehe sogleich unten), allerdings wurde die Monarchie von ihren 

Gegnern zum politischen Fortschrittshemmnis, das es zu beseitigen galt.152 Pointiert ließe sich 

formulieren: Das habsburgische Reich als Imperium wurde im Ersten Weltkrieg zum 

Kriegsauslöser, weil es in seiner monarchischen Verfasstheit aus der Mode gekommen war, 

aber nicht, weil es innerhalb Europas imperialistischen Bestrebungen nachging. 

 
149 Herfried Münkler hat jüngst in einem Interview auf die unbedingte Notwendigkeit der Erzählung von 

territorialer Ausdehnung eines Imperiums im zeitgenössischen Zusammenhang mit Russland verwiesen: 

https://www.fr.de/kultur/gesellschaft/herfried-muenkler-zum-ukraine-krieg-putin-ist-ein-imperialer-

opportunist-91376317.html; aufgerufen am 1.3.23. 
150 Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 94–98; 

zur Verantwortung Deutschlands als Großmacht in der Mitte Europas bei Kriegsbeginn und seiner wenig 

deeskalativen Politik vgl. Münkler, Herfried: Der große Krieg. Die Welt 1914–1918. Berlin 2014, S. 104. 
151 Zur Kontextualisierung der imperialen Rüstungsfähigkeit vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. 

Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 94; oder Rüdiger, Jan: The Great Naval Game. Britain and 

Germany in the Age of Empire. Cambridge 2007; zur Kontextualisierung der Weltanschauungen vgl. 

Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 100 f.; oder 

Llanque, Marcus: Demokratisches Denken im Krieg. Die deutsche Debatte im Ersten Weltkrieg. Berlin 2000; bei 

Tooze hingegen treten die Probleme, die amerikanische Bürgerinnen und Bürger vom Krieg zu überzeugen, hinter 

die amerikanische Vision einer neuen Weltordnung auffällig zurück Tooze, Adam: Sintflut. Die Neuordnung der 

Welt 1916–1931. Berlin 2015. 
152 Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 101; 

darüber wie die Abschaffung der Monarchie im Nachgang „künstlich“ zum Kriegsziel des Westens (England und 

Amerika) konstruiert wurde, um eine demokratisch kapitalistische Weltordnung aufzubauen vgl. Münkler, 

Herfried: Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21. Jahrhundert. Hamburg 2017, S. 113.  



 
 

39 

Der Aufstieg der NSDAP hingegen ebnete gerade den Weg dahin, dass Deutschland im Sinne 

traditioneller imperialistischer Bestrebungen weiter expandierte. Daher bildet dies erst den 

nächsten historischen Bezugspunkt, und nicht etwa andere historische Ereignisse wie die 

Revolutionen 1849 oder die Abkommen bis zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges wie die 

Drago-Porter-Konvention auf der Zweiten Haager Friedenskonferenz 1907 oder der Briand-

Kellogg-Pakt 1928. 

Dagegen ist die jüngste Entwicklung des Dreiklangs ambivalenter zu beurteilen: Erst nachdem 

sich die Sowjetunion und mit ihr die Blockstabilität aufgelöst hatte, kehrte mit dem 

Jugoslawien-Krieg der Krieg auf europäischen Boden zurück. Jedoch zog dieser aufgrund der 

starken atlantisch-europäischen Allianzen keinen gesamteuropäischen Krieg nach sich. 

Vielmehr entwickelte sich angesichts der Kriegsverbrechen gegen Zivilisten, die in den 

jugoslawischen Sezessionskriegen begangen wurden, eine affirmierende Haltung zum Krieg: 

Die generelle Ablehnung von Kriegen als politisches Instrument wich der Bereitschaft zum 

humanitären Interventionskrieg, auch wenn dieser völkerrechtlich umstritten ist. Schließlich 

kollidiert er mit dem Souveränitätsprinzip und ist daher nicht in der Charta der Vereinten 

Nationen verankert. 

Im Detail wird nun im 18. Jahrhundert mit den Ereignissen um den Wiener Kongress 

begonnen. Der erste zu analysierende Text der Arbeit, Michael Kohlhaas von Heinrich von 

Kleist, entstand in einer Zeit, in der Preußen vorerst außenpolitische Misserfolge gegenüber 

Napoleon zu verzeichnen hatte und unklare innenpolitische Verhältnisse für große 

Unzufriedenheit innerhalb der Bevölkerung sorgten. Erst die Verbindung Preußens mit 

Russland ermöglichte die Befreiungskriege, die bis 1815 andauern sollten und zu einer 

endgültigen Niederlage Napoleons führten. In der älteren Kleistforschung wird zumeist 

angenommen, dass Kleist eine antinapoleonische und propreußische Haltung in seinen 

Werken vertritt. In diesem Kapitel soll vorab lediglich gezeigt werden, dass Michael Kohlhaas 

als Erzählung ein Produkt seiner Zeit ist, allerdings folgt in einem späteren Kapitel eine 

Interpretation des Textes, die durchaus eine konträre Auffassung zu Kleists vermeintlich 

antinapoleonischer Haltung vertritt.  

Vom 18. September 1814 bis zum 9. Juni 1815 fand der Wiener Kongress statt, der nach dem 

Ende der Koalitionskriege Europa sicherheitspolitisch und territorial neu ordnete. Schließlich 



 
 

40 

veränderte Napoleons Streifzug durch Europa die politische Landkarte erheblich. Die 

territoriale Neuordnung vollzog sich vor allem unter den Gesichtspunkten der Sicherung von 

strategisch-militärischen Einflusszonen für günstige territoriale Konstellationen im Interesse 

der vier Siegermächte.153 Die verwendeten Methoden erinnern allerdings eher an eine rein 

auf die Bevölkerungszahlen fixierte Ausgleichsarithmetik.154 Auch sicherheitspolitisch konnte 

der Kongress erhebliche Erfolge verzeichnen. In vielen Lehrbüchern werden diese unter den 

großen Schlagworten Restauration, Legitimation und Solidarität zusammengefasst.155 Zum 

einen musste das napoleonische Staatensystem liquidiert und die alten Dynastien 

wirkmächtig wieder eingesetzt werden. Gerade die wiedereingesetzten Dynastien in 

Frankreich wollten über das Legalitätsprinzip die Anerkennung Frankreichs als 

gleichberechtigte Macht erreichen und den Status als Kriegsverlierer überwinden. Zum 

anderen wollte man die vorrevolutionären politischen und gesellschaftlichen Verhältnisse 

wiedereinsetzen, aber nicht an breiter Front, sondern lediglich in Bezug auf die 

Wiederherstellung einer stabilen „monarchischen Herrschaft unter veränderten 

Bedingungen“.156 Schließlich war der Erlass der Charte constitutionelle 1814 keine Rückkehr 

zum Absolutismus, sondern der Grundstock für Frankreich, wie 1791 eine konstitutionelle 

Monarchie mit einer modernen Repräsentativverfassung zu werden.157 Der Kongress war sich 

einig, dass ein angestrebtes europäische Gleichgewicht nur durch die monarchische Autorität 

nach innen und durch die zwischenstaatliche Solidarität der Länder nach außen zu halten 

wäre.158 Carl Schmitt resümierte im Zuge dessen, dass der Wiener Kongress auch das gehegte 

Kriegsrecht restaurierte.159 Er betont die Notwendigkeit der Kriegsführung zwischen 

souveränen Staaten, die mit dem Wiener Kongress bis zum Ersten Weltkrieg wieder galt, da 

dadurch klar zwischen Krieg und Frieden unterschieden werden konnte und so ein Ende des 

Krieges durch den Friedensschluss überhaupt erst möglich wurde. 

 
153 Vgl. Stauber, Reinhard: Der Wiener Kongress. Wien 2014, S. 13. 
154 Vgl. Fahrmeir, Andreas: Revolutionen und Reformen. Europa 1789–1850. München 2010, S. 132. 
155 Vgl. für eine Zusammenfassung der Begriffe und eine Einordnung in die neuere Forschung: Stauber, Reinhard: 

Der Wiener Kongress. Wien 2014, S. 11–18.  
156 Fahrmeir, Andreas: Europa zwischen Restauration, Reform und Revolution 1815–1850. München 2012, S. 132. 
157 Vgl. Stauber, Reinhard: Der Wiener Kongress. Wien 2014, S. 12 f. 
158 Vgl. ebd. 
159 Vgl. Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen. Berlin 2010, S. 16. 



 
 

41 

Doch die Begriffe und ihre negative Konnotation im Sinne einer reaktionären Verhinderung 

jedes Fortschritts werden der Tragweite des Kongresses nicht gerecht. Besser eignet sich die 

Beschreibung über die „Paradoxien der Wiener Neuordnung Europas“,160 wie sie Dieter 

Langewiesche vorschlägt. Europa habe eine globale Vormachtstellung erreicht, da die 

Ordnung des Wiener Kongresses dazu führte, dass die feudal neuorganisierten Großmächte 

in Europa nicht mehr wie Napoleon einen gesamteuropäischen Krieg um ein europäisches 

Imperium führten.161 Selbstredend haben sich andere Mächte wie England oder Russland 

diesen Schritt im Kongress offengehalten.162 Das erste Paradox lautet nach Langewiesche: 

Stabilität durch Flexibilität. Die europäische Friedensordnung des Wiener Kongresses zielte 

auf Stabilität, doch adaptierte das Neue, sofern es stark genug war, sich erfolgversprechend 

durchzusetzen.163 Ein Beispiel wäre nicht die blinde Rückkehr zum Ancien Régime, sondern die 

Adaption der konstitutionellen Monarchie aus Frankreich. Das zweite Paradox bildet die 

Grundlage des ersten: Legitimität durch Legitimitätsbruch. Den Untergang des alten Europas 

haben Monarchie und Revolution zu gleichen Teilen herbeigeführt, weshalb bereits zu Beginn 

des Kongresses die Bereitschaft bestand, die Zerstörung Europas zu legitimieren und in eine 

neue, funktionsfähige Ordnung zu überführen.164 Das dritte Paradox – Imperiumsbildung 

bewirkt Nationalisierung – war ein von Zeitgenossen nicht in Gänze geplanter Nebeneffekt 

des Kongresses,165 selbst wenn die nationalen Mythen dies in das Gedächtnis der 

europäischen Nationen eingeschrieben haben. Napoleon zielte auf ein europäisches 

Imperium unter der Vorherrschaft Frankreichs. Die feudale Organisation Europas sollte im 

Konzert der Mächte eine stabile Friedensordnung garantieren. Da allerdings während der 

Koalitions- und späteren Befreiungskriege gegen Napoleon immer wieder von einzelnen 

Fürsten und Monarchen auf die Nation rekurriert wurde, um die Kriegsbereitschaft in der 

eigenen Bevölkerung anzufachen, wurde die feudale Organisation im Laufe der Zeit mit der 

Nation und dem Nationalstaat statt der Monarchie besetzt.166 Das vierte Paradox steht im 

 
160 Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 79–85. 
161 Vgl. ebd., S. 77. 
162 Vgl. ebd., S. 71. 
163 Vgl. ebd., S. 80. 
164 Vgl. ebd. S. 80 f.; freilich traf dies vor allem die kleinen Staaten, die teils schlicht ausgelöscht wurden, hierzu 

Kaegi, Werner: Über den Kleinstaat im europäischen Denken. In: ders.: Historische Meditationen. Zürich 1942, S. 

249–314. 
165 Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 81. 
166 Vgl. ebd., S. 73–78. 



 
 

42 

Zeichen des ersten: antirevolutionäres Sentiment und dennoch Zustimmung zur 

Revolutionierung der Staatenordnung. Hier stand der Kongress vor der Herausforderung, für 

die durch Revolutionen in Mitleidenschaft gezogenen Staaten wieder eine Bestandsgarantie 

zu bieten, ohne die Bevölkerung der teils erwünschten Reformen zu berauben.167 So wurde 

das Europa nach dem Wiener Kongress ordnungspolitisch offen für 

Republikanisierungsprozesse. Der Wiener Kongress hat so nach Dieter Langewiesche eine 

Form des internationalen Konfliktmanagements geschaffen, der dieses europäische 

Gleichgewicht der Mächte ein Jahrhundert bis zum Ersten Weltkrieg aufrechterhalten 

konnte.168 

Zusammenfassend könnte man sagen, dass der Wiener Kongress trotz seiner 

kleineuropäischen Ausrichtung zum einen als globale Sicherheitsordnung immer wieder in den 

Fokus rücken und zum anderen gerade im Bereich der literaturwissenschaftlichen Forschung 

mehr Aufmerksamkeit erfahren sollte. Schließlich wird hier gerade für Autoren wie Kleist oder 

beispielsweise auch Schiller deutlich, dass auch nach der Frühen Neuzeit und den Vordenkern 

des Staatsrechts wie Hobbes und Montesquieu und nach der Aufklärung erneut die Struktur 

der eigenen staatlichen Verfasstheit zur Disputation stand. Zeitgleich lässt sich an ihm sehr 

schön zeigen, wie die nationalen Mythen als Erzählung spätestens mit der Revolution 1848/49 

Einzug in die Staatsorganisation gehalten haben. Daher liegt es nahe, Michael Kohlhaas als 

ersten zu analysierenden Text heranzuziehen. In der Zeit zwischen Napoleons Streifzügen 

durch Europa und dem Wiener Kongress erfahren sämtliche Fragen zur Souveränität von 

Staaten, die seit dem Dreißigjährigen Krieg verhandelt wurden, neue Brisanz: Es wird sich 

erneut auf die Beilegung des Dreißigjährigen Krieges durch den souveränen Staat als einzigen 

kriegsfähigen Akteur besonnen und gleichzeitig der neuen Entwicklung Rechnung getragen, 

dass der Staatskörper nicht mehr rein absolutistisch gestaltet sein muss. Mit dem Wiener 

Kongress zeigt man sich also offen für republikanische oder nationalstaatliche Ausrichtungen 

der Souveränität einzelner Staaten. 

 
167 Vgl. ebd., S. 81 f.; dies deckt sich wohl mit den zwei möglichen Staatsformen von Nationalstaat bis Republik. 
168 An dieser Stelle sei erwähnt, dass Langewiesche ausführlich auch auf einige Forschungsarbeiten eingeht, die 

die Wirkung des Wiener Kongresses, anders als er, für Europa deutlich früher enden lassen als zum Ersten 

Weltkrieg. Zudem wird der Streit um die Begriffe Konzert der Mächte oder Gleichgewicht der Mächte vorliegend 

nicht referiert. Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 

2019, S. 84 f. 



 
 

43 

Die Weltkriege des ausgehenden 18. und frühen 19. Jahrhundert führten Europa in den 

Wiener Kongress, auf dessen Grundlage ein gesamteuropäischer Krieg bis zum Eklat 1914 

vermieden werden konnte (siehe dazu die eingangs formulierten Überlegungen).169 Mit dem 

Wiener Kongress positioniert man sich für die kommenden hundert Jahre gegen ein imperial 

organisiertes Europa und für eine feudale Organisation im Konzert der Mächte. Bis zum 

„Dritten Reich“. Hier strebt Deutschland nach einer Expansion über den europäischen 

Kontinent und gewinnt vor allem über Expansionserzählungen.170 Ihren Anfang nahm diese 

Vorstellung eines europäischen Imperiums, das nicht nur faschistisch, sondern den kolonialen 

Vorstellungen des 19. Jahrhunderts und dem britischen Weltreich entlehnt war, systemisch in 

der Endzeit der Weimarer Republik.171 

Die Weimarer Republik wird als die erste parlamentarische Demokratie in der Geschichte 

Deutschlands bezeichnet und löste die vorangegangene konstitutionelle Monarchie der 

Kaiserzeit ab. Sie bestand von der Ausrufung der Republik am 9. November 1918 bis zur 

Machtergreifung der NSDAP infolge der Ernennung Adolf Hitlers zum Reichskanzler am 30. 

Januar 1933. Ihren schrittweisen Niedergang kann man mit dem Bruch der Großen Koalition 

am 27. März 1930 festmachen, der in die Präsidialkabinette führte.172 In diesem Jahr wurden 

die Nationalsozialisten zweitstärkste Kraft auf dem politischen Parkett.173 Hier passt sich 

Mario und der Zauberer von Thomas Mann nicht nur von der Entstehungszeit (1926–1930) 

ein, sondern auch über das Motiv des Tourismus als imperialer Herrschaftsanspruch, der im 

faschistischen Italien zu dieser Zeit bereits weiter vorangeschritten war als im Deutschen 

Reich. Die Manns verbrachten vom 18. August 1926 bis zum 13. September 1926 tatsächlich 

einen Badeurlaub in Forte di Marmi, von dem Thomas Mann unverzüglich Hofmannsthal in 

einem Brief berichtet.174 Die Erzählung selbst verfasst er erst drei Jahre später, als er seine 

 
169 Der Krimkrieg bildet eine Ausnahme, hier waren alle Großmächte militärisch oder als Akteure der 

europäischen Diplomatie beteiligt. Allerdings entstand auch daraus kein gesamteuropäischer Krieg, abgesehen 

von imperialen Kriegen außerhalb Europas. Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in 

der Moderne. München 2019, S. 83–85. 
170 Vgl. dazu grundlegend Mazower, Mark: Hitlers Imperium: Europa unter der Herrschaft des 

Nationalsozialismus. München 2009.  
171 Vgl. ebd., S. 22 ff. 
172 Vgl. Graml, Hermann: Zwischen Stresemann und Hitler. Die Außenpolitik der Präsidialkabinette Brüning, Papen 

und Schleicher. München 2001, S. 7. 
173 Vgl. ebd. 
174 Vgl. Galvan, Elisabeth: Mario und der Zauberer (1930). In: Thomas Mann. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. 

Hg. v. Andreas Blödorn, Friedhelm Marx, Stuttgart 2015, S. 137–140, hier: S. 137. 



 
 

44 

Arbeit an der Joseph-Trilogie unterbricht, und veröffentlicht sie 1930.175 Dies bedeutet, dass 

die Erzählung von der realen Inspiration bis zur publizistischen Umsetzung zu einer Zeit 

entstand, in der der Weg für die Machtergreifung der Nationalsozialisten zwar geebnet, aber 

noch nicht beschritten war, während Italien im Vergleich dazu bereits auf den Höhepunkt der 

persönlichen Diktatur Mussolinis zusteuerte.176 Der neue Parteisekretär Augusto Turati 

initiierte die Ausrichtung der Partei zwischen 1926 und 1930 einzig auf Mussolini, indem er 

etwa 50.000 Extremisten aus der Partei ausschloss, ca. 100.000 weitere Altfaschisten traten 

in diesem Zuge ebenfalls aus der Partei aus und wurden durch sozialkonservative Nachfolger 

ersetzt.177 Zusätzlich schaffte er die parteiinternen Wahlen und den nationalen Parteikongress 

ab, wodurch Mussolinis Position vorerst nicht mehr angreifbar war, die Partei allerdings auf 

lange Sicht an politischer Substanz und Dynamik verlor.178 Mussolini hat den Aufstieg der 

Nationalsozialisten zwar von Beginn an aufmerksam über die Berichte der italienischen 

Botschaft oder des Gründers der italienischen Handelskammer Giuseppe Renzetti verfolgt, ist 

aber erst mit dem Wahlerfolg der NSDAP 1930 mit ihnen in Korrespondenz getreten. Im April 

1931 empfing Mussolini erstmals einen Nationalsozialisten, Hermann Göring, zu einer 

Audienz. Bis dahin haben sich lediglich italienische Diplomaten wie Adolfo Tedaldi 

wohlwollend über den „Führer der Faschisten“ in Bayern, der mehr „lateinisch als deutsch“ 

wirke, geäußert, oder die Kontaktgesuche gingen von der NSDAP oder Hitler selbst aus.179 

Mussolinis Zurückhaltung könnte auf die deutsche Österreich-Politik zurückzuführen sein. 

Zwar erkannte Hitler die Annexion Südtirols durch Italien überraschenderweise und ohne 

Mehrheit unter den anderen rechten Deutschen an, doch ließ sich die Unabhängigkeit 

Österreichs nicht mit dem großdeutschen Programm vereinbaren.180 Mussolini hingegen 

unterstützte seit 1927 die Heimwehr-Bewegung monetär und mit Waffen, um den Politiker 

 
175 Vgl. ebd. 
176 Vgl. Goeschel, Christian: Mussolini und Hitler: die Inszenierung einer faschistischen Allianz. Frankfurt am Main 

2019, S. 25–48. 
177 Vgl. Clark, Martin: Mussolini. Profiles in Power. London 2005. S. 107; sowie Bosworth, Richard James Boon: 

Mussolini. London 2002, S. 189. 
178 Vgl. Clark, Martin: Mussolini. Profiles in Power. London 2005. S. 108. 
179 Zitiert nach Rosen, Edgar Robert: Mussolini und Deutschland 1922–1923. In: Vierteljahreshefte für 

Zeitgeschichte. 5. Jahrgang, Heft 1, Hg. v. Hans Rothfels, Theodor Eschenburg, Stuttgart 1957, S. 17–41, hier: S. 

23. 
180 Vgl. zu Hitlers fehlenden Zuspruch Latour, Conrad: Südtirol und die Achse Berlin-Rom. 1938–1945. Band 5 der 

Schriftenreihe der Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte. Hg. v. Hans Rothfels, Theodor Eschenburg, Oldenburg 

1962, S. 5. 



 
 

45 

und späteren österreichischen Bundeskanzler Engelbert Dollfuß zu unterstützen.181 So 

vielversprechend eine Allianz zwischen Italien und dem Deutschen Reich sein könnte, so 

wurde sie doch von der Zugehörigkeit Österreichs überschattet. Nicht zuletzt deshalb, weil 

sich an Österreich (großdeutsches Programm) zu einem so frühen Zeitpunkt der Geschichte 

des „Dritten Reiches“ bereits abzeichnete, dass es entscheidend für die Nationalsozialisten 

war, ob sie das vorherrschende Imperium im Zentrum Europas sein könnten. Dass Hitlers 

verheerende Vision nach den ersten militärischen Erfolgen keine Realität wurde, ist teilweise 

auch der Unterschätzung der ökonomischen und politischen Voraussetzungen eines solchen 

Großreiches zuzuschreiben.182  

Zum Ende des Zweiten Weltkrieges ist auf der Konferenz von Jalta vom 4. bis 11. Februar 1945 

unter anderem die Teilung Deutschlands, die Aufteilung der Besatzungszonen und die 

Machtverteilung in Europa ausgearbeitet worden.183 Darüber hinaus wurden auf der 

Konferenz von Jalta noch offene Fragen zur Gründung der Vereinten Nationen als 

friedenssichernde internationale Organisation geklärt.184 Angestoßen wurde die Idee zu den 

Vereinten Nationen bereits während der Hager Friedenskonferenzen und im Völkerbund nach 

dem Ersten Weltkrieg.185 Schließlich sollte vor allem nach dem Ende beider Weltkriege der 

Weltfrieden und die internationale Sicherheit gewahrt werden und im Falle von 

internationalen Auseinandersetzungen auf die Grundsätze des Völkerrechts zurückgegriffen 

werden. So wurde das absolute Gewaltverbot in die Charta der Vereinten Nationen am 26. 

Juni 1945 in Artikel 2 Absatz 4 aufgenommen:  

 
181 Vgl. Lowe, Cedric/Marzari, Frank: Italian Foreign Policy 1870–1940. Foreign Policies of the Great Powers. 

London 1975, S. 231 f. 
182 Vgl. Mazower, Mark: Hitlers Imperium: Europa unter der Herrschaft des Nationalsozialismus. München 2009, 

S. 17. 
183 Vgl. für eine Einsicht in die Dokumente Heinisch, Gertrude/Hellwig, Otti (Hrg.): Die offiziellen Jalta-Dokumente 

des U.S. State Departments. Göttingen 1957; sowie Ehlen, Günter/Werner, Karl Gottfried: Die Konferenzen von 

Malta und Jalta. Dokumente vom 17. Juli 1944 bis 3. Juni 1945. Düsseldorf 1957; sowie für einen einführenden 

Überblick Dülffer, Jost: Jalta. 4.2.1945. Der Zweite Weltkrieg und die Entstehung der bipolaren Welt. München 

1998; sowie Loth, Wilfried: Die Teilung der Welt. Geschichte des Kalten Krieges 1941–1955. München 2002. 
184 Vgl. Caroni, Martina/Meyer, Tobias: Vom Kriegsbündnis zur Sicherung des Weltfriedens und der Förderung der 

Menschenrechte – Entstehung und Gründungsziele der Vereinten Nationen. In: Die Vereinten Nationen sechs 

Jahrzehnte nach ihrer Gründung. Bilanz und Reformperspektiven. Hg. v. Hans Jürgen Münk, Bern 2008, S. 1–28, 

hier: S. 11. 
185 Vgl. ebd., S. 2. 



 
 

46 

„Alle Mitglieder unterlassen in ihren internationalen Beziehungen jede gegen die 

territoriale Unversehrtheit oder die politische Unabhängigkeit eines Staates 

gerichtete oder sonst mit den Zielen der Vereinten Nationen unvereinbare 

Androhung oder Anwendung von Gewalt.“186 

Von diesem Gewaltverbot gibt es freilich Ausnahmen, die in der Charta festlegt sind, wie das 

Recht zur Selbstverteidigung nach Artikel 51. Ebenso kann der UN-Sicherheitsrat eine 

Bedrohung feststellen, wodurch weitere militärische Maßnahmen durch ein UN-Mandat 

legitimiert werden, nach Artikel 42 der Charta. Obwohl gegen Ende des Kalten Krieges, auf 

europäischer Ebene mit der KSZE, später der OSZE, mit den Konferenzen in Helsinki und der 

Charta von Paris eindeutig darauf verwiesen wurde, dass Europa eine friedliche Einigung im 

Ost-West-Konflikt anstrebt, wurden beginnend mit den späten 1990er Jahren Stimmen nach 

humanitären Interventionskriegen zum Beispiel im Kosovo187 laut.188 Diese sollten nun auch 

auf globaler Ebene eine Ausnahme vom UN-Gewaltverbot darstellen.189 Allerdings stehen die 

humanitären Interventionskriege völkerrechtlich im Konflikt mit dem universellen Prinzip 

partikularer Souveränität und den universell gültigen sowie durchsetzbaren 

Menschenrechten.190 Schließlich wird auch bei einer humanitären Intervention191 mit 

militärischen Truppen in ein Hoheitsgebiet eines anderen Staates eingegriffen, um den Schutz 

der Menschen vor Ort in humanitären Notlagen zu gewährleisten. Im Falle Kosovos schritt die 

NATO ohne UN-Mandat ein.192 Die Gründe, warum der Sicherheitsrat umgangen wurde, sind 

 
186 Charta der Vereinten Nationen, Kapitel 1, Artikel 2, Abs. 4. 
187 Der Kosovokrieg bezeichnet den bewaffneten Konflikt in den Jugoslawienkriegen um die Kontrolle des 

Kosovos vom 28.2.1998 bis zum 10.6.1999. Die Konfliktparteien waren die Befreiungsarmee des Kosovo, die 

Armee Jugoslawiens und später auch NATO-Streitkräfte. Das offizielle Ziel Jugoslawiens war der Schutz der 

serbischen Minderheit im Kosovo. Das Gebiet war mehrheitlich albanisch bewohnt und eine Provinz Serbiens in 

der Bundesrepublik Jugoslawien.  
188 Vgl. Kriemann, Hans-Peter: Hineingerutscht? Deutschland und der Kosovo-Krieg. Göttingen 2021, S. 139–153 

u. 220–223. 
189 Vgl. ebd. 
190 Vgl. Christophersen, Claas: Kritik der transnationalen Gewalt. Souveränität, Menschenrechte und Demokratie 

im Übergang zur Weltgesellschaft. Bielefeld 2009, S. 12. 
191 Das Konzept der humanitären Intervention wird auf dem Weltgipfel der Vereinten Nationen von 2005 von 

dem Konzept der Schutzverantwortung abgelöst. Kurz gesprochen geht es darum, dass ein Staat, sofern er gegen 

seine Schutzverantwortung der eigenen Bevölkerung gegenüber verstößt, das aus seiner Souveränität 

garantierte Recht zur Nichteinmischung durch andere Staaten verwirkt. Vgl. Abschlusserklärung A/RES/60/1 vom 

24.10.2005, 138–140, verfügbar unter: https://www.genocide-alert.de/projekte/schutzverantwortung-

responsibility-protect/r2p-weltgipfel-2005/; aufgerufen am 1.3.23. 
192 Vgl. Kriemann, Hans-Peter: Hineingerutscht? Deutschland und der Kosovo-Krieg. Göttingen 2021, S. 139–153 

u. 220–223. 



 
 

47 

vielzählig, können aber auf einen wichtigen Punkt reduziert werden: Es war ein Veto des 

ständigen UN-Sicherheitsratsmitglieds Russlands, der Schutzmachts Serbiens, zu 

befürchten.193 Dieser Alleingang des westlichen Militärbündnisses zeigt zum einen, dass die 

UN als das privilegierte Forum internationaler und normativer Entscheidungsautorität 

beinahe obsolet wurde, und zum anderen, wie wenig die faktische Entscheidungsautorität 

zum Eingreifen bei menschenrechtlichen Notlagen an normativen Bewertungskategorien 

festzumachen ist.194  

Dies verdeutlicht auch ein jüngeres Beispiel humanitärer Interventionen in Burma 2008. Hier 

hat das burmesische Militärjunta im Mai des betreffenden Jahres nach einem verheerenden 

Sturm nur teilweise internationale Hilfe für die eigene Bevölkerung zugelassen, weshalb in 

Frankreich und Deutschland über militärisch organisierte „Zwangshilfe“195 diskutiert wurde.196 

Auf eine vollumfängliche humanitäre Intervention wurde deshalb verzichtet, weil Burma unter 

dem Schutz Chinas steht und schwierige diplomatische Folgeproblemen zu erwarten gewesen 

wären.197 An Burma wird deutlich, dass eine normative Beurteilung darüber, ob, wann und 

aus welchem Grund humanitär interveniert werden sollte, schwer möglich scheint. Es ergibt 

sich eine Spannweite von Verbrechen gegen einzelne Teile der Bevölkerung wie im Kosovo bis 

hin zur unterlassenen Hilfeleistung der Regierung gegenüber der eigenen Bevölkerung wie in 

Burma. Die Entscheidung darüber ist nie unabhängig von internationalen Macht- und 

Herrschaftsstrukturen. Die Frage ist vielmehr: Wer entscheidet, ob sich eine Regierung auf 

souveränes Handeln berufen kann?198 Umfasst sind hierbei zwei Bereiche: der juridisch-

 
193 Vgl. Christophersen, Claas: Kritik der transnationalen Gewalt. Souveränität, Menschenrechte und Demokratie 

im Übergang zur Weltgesellschaft. Bielefeld 2009, S. 15. 
194 Vgl. ebd., S. 14 f. 
195 Das Wort „Zwangshilfe“ stammt aus einem Radio-Interview des Deutschlandfunks mit dem CDU-Politiker 

Ruprecht Polenz vom 13.5.2008; Er spekuliert in diesem Interview über das potenzielle Abwerfen von 

Lebensmitteln über dem Luftraum Burmas und die mögliche Verletzung dessen. Es soll die Überlegungen, 

einzuschreiten, keinesfalls positiv oder negativ bewerten. Es verdeutlicht jedoch passend den Konflikt zwischen 

der Wahrung der staatlichen Souveränität und der Schutzverantwortung, auf die sich die UN im weiteren Verlauf 

geeinigt hat. Dazu sogleich im folgenden Absatz mehr. Zit. nach Christophersen, Claas: Kritik der transnationalen 

Gewalt. Souveränität, Menschenrechte und Demokratie im Übergang zur Weltgesellschaft. Bielefeld 2009, S. 13. 
196 Vgl. ebd., S. 13. 
197 Vgl. ebd., S. 14. 
198 Vgl. ebd. 



 
 

48 

formale weltpolitische Aspekt und die faktische Entscheidungsautorität vor Ort (ökonomisch, 

militärisch).199 

Interessant ist es, in diesem Kontext erneut Krachts Text Faserland in den Blick zu nehmen. 

Dieser Text ist zu einer Zeit erschienen, in der der Begriff der humanitären Intervention zwar 

noch nicht fest auf dem geopolitischen Parkett etabliert war, allerdings haben sich viele NATO-

Staaten, darunter auch die EU, und die Vereinten Nationen bereits im Zuge der 

vorangegangenen Jugoslawienkriege erstmalig nach dem Zweiten Weltkrieg wieder aktiv mit 

der Möglichkeit auseinandergesetzt, in die Souveränität eines Staates auf europäischen 

Boden militärisch einzugreifen. Eine genaue Analyse des Textes folgt im betreffenden Kapitel. 

Vorab lässt sich festhalten, dass Krachts Text die Pop-Elemente nicht als Stilmittel ästhetischer 

Verfahren einsetzt, sondern politisch funktionalisiert. Immer wieder wirft der Text die Frage 

nach der Einsatzfähigkeit der vormals militärischen Designerklamotten auf und stellt 

Überlegungen an, zu welchem politischen Lager die Figuren im Text gehören. In dem Text 

finden sich viele Freund-Feind-Dichotomien, die an die Moral der Popper des New Wave 

gebunden sind, während der Erzähler selbst nie herausfindet, wo er sich zugehörig fühlt. 

Darüber hinaus werden an sich harmlose Situationen durch den Erzähler derart politisch 

kommentiert und bürgerkriegsartig kontextualisiert, dass man sich als Rezipierender schlicht 

nicht sicher sein kann, wie aufgeheizt die Stimmung unter den Figuren wirklich ist oder wann 

eine Situation doch gewaltsam eskaliert.  

Faserland kann wohl kaum als faschistisches Mobilisierungspamphlet gelesen werden,200 da 

es ständig um die Frage geht, wie sich die eigene oder fremde Zugehörigkeit vermeintlich 

normativ über Statussymbole o. Ä. bestimmen lässt und wie die diversen hitzigen Situationen 

von Dritten, in diesem Fall den Rezipierenden, überhaupt eingeschätzt werden können, da der 

Erzähler offen ausstellt, dass er sich an viele Einzelheiten aufgrund seiner Alkoholexzesse 

überhaupt nicht erinnern kann. Ganz im Gegenteil: Wie sich im betreffenden Kapitel zu 

Faserland zeigen wird, werden im Text die Pop-Elemente auf der Ebene der ästhetischen 

 
199 Vgl. ebd. 
200 Vgl. für einen Überblick zur Kracht Rezeption Ächtler, Norman: Die „Abtreibung“ der Popliteratur: Kracht, 

Krieg, Kulturkritik. In: Kriegsdiskurse in Literatur und Medien nach 1989. Hg. v. Carsten Gansel, Heinrich Kaulen, 

Göttingen 2011, S. 379–402, hier: S. 379; oder der direkte Vorwurf im Beitrag von Diez, Georg: Die Methode 

Kracht. In: Spiegel Kultur. 12.02.2012, verfügbar unter: https://www.spiegel.de/kultur/die-methode-kracht-a-

3715fb8c-0002-0001-0000-000083977254?context=issue; aufgerufen am 1.3.23. 



 
 

49 

Projektion immer wieder subversiv unterlaufen. Die Pop-Elemente bilden für Kracht lediglich 

ein Spielmaterial, das er reflexiv wendet und ästhetisch funktionalisiert.201 In der 

literaturwissenschaftlichen Forschung wird Krachts Werk als spezifische Ausprägung eines 

postmodernen Schreibens bezeichnet,202 die Michael Navratil sogar als „rechte Postmoderne“ 

bezeichnen würde, wenn „rechts“ nicht als politischer Kampfbegriff besetzt wäre und damit 

als neutraler Beschreibungsbegriff unbrauchbar wäre.203 Mit rechter Postmoderne meint 

Navratil eine „Ausprägung der Postmoderne also, welche sich nicht den ethischen Imperativen 

einer vertrauten ‚linken‘ Postmoderne unterwirft“,204 sondern ihre „ästhetischen Verfahren 

auch an solchen Themen erprobt, die für gewöhnlich von postmodernen Relativierungen 

ausgenommen sind, und die mitunter sogar – mehr oder weniger ironisch – mit 

extremistischen Weltanschauungen kokettiert“.205 Für Krachts Werk gilt, dass seine Ästhetik 

der medialen Beobachtung gerade durch die inhaltliche Schwerpunktsetzung auf Propaganda, 

Militarismus und Unterhaltungsmedien eine gewisse Transparenz erfährt.206 Oftmals 

verschwimmen die Bereiche Realität und Virtualität sowie Politik und Ästhetizismus.  

Alle drei Texte sind bei genauerer historischer Betrachtung um grundlegende politische 

Umbruchsituationen herum entstanden, in denen speziell Europa mit der Frage konfrontiert 

war, wie man sich zu einem Krieg auf dem eigenen Kontinent verhält. Die Positionierung zum 

Krieg – nach Clausewitz verstanden als Verlängerungen der Politik mit anderen Mitteln – wird 

jeweils an der Frage festgemacht, ob Europa feudal geordnet sein soll, mit jeweils souveränen 

Staaten, die ihre Souveränität achten (Wiener Kongress), oder imperialen Bestrebungen 

(„Drittes Reich“) ausgesetzt ist. Im Falle der humanitären Interventionskriege (Kosovo) kommt 

eine neue Komponente hinzu, die man bereits aus den antiken Überlegungen zum bellum 

iustum, zum gerechten Krieg kennt: Kann in die Souveränität eingegriffen werden, sofern ein 

Staat seinen daraus entwachsenen Pflichten gegenüber seinen Bürgerinnen und Bürgern nicht 

 
201 Vgl. Jahraus, Oliver: Ästhetischer Fundamentalismus. Christian Krachts radikale Erzählexperimente. In: 

Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter. Köln 2009, S. 13–23, hier: S. 21. 
202 Vgl. Weber, Nicole: „Kein Außen mehr.“ Krachts Imperium (2012), die Ästhetik des Verschwindens und Hardts 

und Negris Empire (2000). In: Christian Kracht revisited. Irritation und Rezeption. Hg. v. Matthias N. Lorenz, 

Christine Riniker, Berlin 2018, S. 471–403, hier: S. 472; hier hält sie fest, dass „Kracht für sein ‚postmodernes 

Spiel‘ ausgerechnet die historisch und gesellschaftlich umstrittensten Themen als ‚Spielmaterial‘“ verwendet. 
203 Vgl. Navratil, Michael: Kontrafaktik der Gegenwart. Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei Christian 

Kracht, Kathrin Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022, S. 273. 
204 Ebd. 
205 Ebd. 
206 Vgl. ebd., S. 274. 



 
 

50 

gerecht wird? Faserland legt die Prozesse hinter der dazu notwendigen normativen 

Beurteilung offen. Eingangs wurde bereits angedeutet, dass alle drei Texte auch über eine 

auffällige Erzählstruktur verfügen, die sogleich genauer aufgezeigt wird. In solchen 

Umbruchzeiten sind nicht nur staatliche oder überstaatliche Akteure gezwungen, sich mit der 

Idee des obersten staatlichen Legitimationsquell für die gesellschaftliche Ordnung 

auseinanderzusetzen – mit der Souveränität, sowohl nach außen (international) als auch nach 

innen (gegenüber der eigenen Bevölkerung), und der Notwendigkeit, gegebenenfalls auf sie 

verändernd einzuwirken –, sondern dies schlägt ebenfalls auf die Lebenswirklichkeit der 

Bürgerinnen und Bürger durch. Wie im Methodik-Kapitel angedeutet, erfährt der Staat im 

Krieg, als Verlängerung eben jener Politik der Veränderung oder Verteidigung des status quo, 

seinen Extrempunkt als Gleichheitsvehikel und entfaltet am stärksten die Vorstellung von sich 

selbst, da dieser beansprucht, als kollektiver Akteur zu handeln.207 

So lässt sich über die realhistorische Entstehungszeit der Texte bereits jetzt ein Bogen 

spannen, der eine Art Genese des Politischen Erzählers aufzeigt, die an die wichtigsten 

Umbruchzeiten der Ordnungen staatlicher Verfasstheit in Europa geknüpft ist und sich 

gleichzeitig strukturell in jener Durchschlagskraft des Krieges spiegelt. Dies greifen die 

Erzählverfahren der Texte ebenfalls auf besondere Weise auf. Sie imaginieren starke 

Rezipierende, die wohl am ausgeprägtesten bei Faserland realweltliche Referenzen in die 

eigene Lektüreerfahrung einbinden und die Rezipierenden so beinahe unbemerkt in die 

Verlegenheit bringen, mit der Geschäftsgrundlage von Literatur zu brechen, die eigentlich eine 

eindeutige Trennung von Fiktion und Lebenswirklichkeit vorsieht. 

Selbstredend möchte diese Passage keinesfalls ein Plädoyer dafür sein, die drei Texte als 

Zeitzeugenbericht oder als historisch-dokumentarische Quelle über die einzelnen 

kriegerischen Umbrüche zu lesen. Vielmehr will sie die politischen und gesellschaftlichen 

Kontexte rund um die Entstehungszeit aufdecken, unter denen die Literaturschaffenden 

solche Werke hervorbringen konnten. So dienen diese realhistorischen Hintergründe als 

Interpretationsschablone, um neben den vielen weiteren Bedeutungsfacetten, die die Texte 

bieten, den Fokus auf ihren politischen und kriegerischen Gehalt zu legen. 

 
207 Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 20. 



 
 

51 

Problematische Gattungszuordnung 

Ein weiteres Element, das die Texte Michael Kohlhaas, Mario und der Zauberer und Faserland 

verbindet, ist die nicht klar zu treffende Gattungszuordnung. Alle drei sind intuitiv recht kurz 

für einen handelsüblichen Roman, auf den allerdings Faserland im Untertitel verweist, und zu 

lang und unkonventionell für eine klassisch streng komponierte Novelle mit „Exposition“, 

„Peripetie“ und dem „spannungslösenden Ausklang“.208 Bis hierhin war in der vorliegenden 

Arbeit entweder von Texten oder Erzählungen die Rede. Nun wird die Erzählung in der Poetik 

auf zwei verschiedene Weisen verwendet. In einem weiteren Sinne ist sie eine von einem 

Erzählsubjekt (fiktiver Erzähler) vermittelte Geschichte (das Erzählte), die im Gegensatz zu 

Gebrauchstexten wie Zeitungsberichten steht.209 Die neuere Erzählforschung nutzt dafür 

bereits lediglich den Begriff „narrativer Text“.210 In einem engeren Sinne wird so eine 

Gattungsform innerhalb der Erzählprosa genannt, die sich vom Roman, der Novelle und 

anderen Formen der Kurzprosa, wie Märchen, Sagen und Kurzgeschichten, unterscheidet.211 

Eines ihrer wenigen Gattungsmerkmale ist ihr kürzerer bis mittlerer Umfang.212 Sie ist weniger 

komplex als ein Roman und weniger streng im formalen Aufbau als eine Novelle.213 Daher ist 

der Begriff Erzählung als Gattungsverweis für die vorliegende Arbeit nicht scharf genug im 

Vergleich zum Begriff des Romans oder der Novelle. 

Schlägt man das Kleist-Handbuch, herausgegeben von Ingo Breuer, auf, so sind seine Werke 

hier dennoch nach Dramen (1.) und Erzählungen (2.) gegliedert. Michael Kohlhaas ist der erste 

Beitrag in diesem Gliederungspunkt der Erzählungen.214 Dies scheint schlüssig, da Kleist selbst 

Gattungszuordnungen lediglich spärlich verwendet und keine Reflexionen über 

 
208 Einschlägige Einführungswerke zu Novellen beschreiben in Rekurs auf Freytag den streng gegliederten Aufbau 

einer Novelle und ihre formale und ästhetische Nähe zum Drama, bzw. den Einsatz dramatischer Aspekte zur 

Komposition einer kürzeren Prosa: Andreotti, Mario: Die Struktur der modernen Literatur. Neue Formen und 

Techniken des Schreibens. Stuttgart 2022, S. 210; vgl. Rath, Wolfgang: Die Novelle. Göttingen 2008, S. 15ff; Unter 

Berufung auf Storms Diktum (Schwester des Dramas): vgl. Aust, Hugo: Novelle. Stuttgart 2012, S. 16. 
209 Vgl. Schmeling, Manfred/Walstra, Kerst: Erzählung 1. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. 

Band I. Neubearbeitung. Hg. v. Klaus Weimar, Berlin 2007, S. 517–519, hier: S. 517. 
210 Ebd. 
211 Vgl. ebd. 
212 Vgl. ebd. 
213 Vgl. Schmeling, Manfred/Walstra Kerst: Erzählung 2. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. 

Band I. Neubearbeitung. Hg. v. Klaus Weimar, Berlin 2007, S. 519–522, hier: S. 519. 
214 Vgl. Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, 

Stuttgart 2013, S. 97–106.  



 
 

52 

Gattungszuordnungen angestellt hat.215 Für längere Prosatexte benutze er den vagen Begriff 

der Erzählung und im Inhaltsverzeichnis des ersten Bandes wurde Michael Kohlhaas mit dem 

Untertitel „Aus einer alten Chronik“ versehen,216 vermutlich vom Verleger.217 In der 

einschlägigen älteren Forschung wurden häufig Texte, die in den „Erzählungen“ erschienen 

sind, allen voran Kleists „Meisternovelle“218 Michael Kohlhaas, als Novelle und Kleist selbst, 

neben Goethe, als „größter deutscher Novellist“ bezeichnet.219  

Anscheinend erfüllt sie viele Merkmale des klassisch novellistischen Erzählens, wie die 

„unerhörte Begebenheit“ aus einer wirklichen Welt, konfliktreich zugespitzt mit einer 

überraschenden Wendung.220 Darüber hinaus wird der Novelle unter anderem von A. W. 

Schlegel eine Nähe zum Drama zugeschrieben, da die Gliederung des Geschehens in einer 

relativ geschlossenen Form durch Wendepunkte und die Ereignishaftigkeit erfolgt.221 

In Michael Kohlhaas setzt die Geschichte nicht unvermittelt ein, wie bei einer Kurzgeschichte 

mit offener epischer Form,222 sondern novellentypisch mit einer ausführlichen Beschreibung 

der Ausgangslage getreu ihrer geschlossenen dramatischen Form: „An den Ufern der Havel 

lebte, um die Mitte des sechzehnten Jahrhunderts ein Roßhändler (…).“223 Hier wird sogleich 

auf den Ort und die Zeit der Handlung verwiesen, die den historisch verbürgten Fall des Hans 

Kohlhaase vermeintlich faktenbasiert im Erzählgestus einer Chronik einführt.224 Des weiteren 

werden durch die festen Pole Erzähler und Held klare Orientierungszentren für die 

Rezipierenden geschaffen. An dieser Stelle werden Ausführungen zur typisch auktorialen 

 
215 Vgl. Breuer, Ingo: Erzählungen. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 

2013, S. 90–97, hier: S. 90.  
216 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Helmut, München 2013, S. 9. 
217 Vgl. ebd. und Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. (Aus einer alten Chronik). Anmerkungen. In: ders.: 

Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 896. 
218 Andreotti, Mario: Die Struktur der modernen Literatur. Neue Formen und Techniken des Schreibens. Stuttgart 

2022, S. 163. 
219 Weber, Volker: Anekdote. Die andere Geschichte. Tübingen 1993, S. 75. 
220 Vgl. Thomé, Horst/Wehle, Winfried: Novelle. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Band II. 

Neubearbeitung. Hg. v. Harald Fricke, Berlin 2007, S. 725–731, hier: S. 726. 
221 Vgl. ebd., S. 727. 
222 Vgl. Wenzel, Peter: Kurzgeschichte. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Band II. 

Neubearbeitung. Hg. v. Harald Fricke, Berlin 2007, S. 369–371, hier: S. 369.  
223 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 9. 
224 Vgl. Trüstedt, Kathrin: Novelle der Stellvertretung. Kleists „Michael Kohlhaas.“ In: Zeitschrift für Deutsche 

Philologie. 130:4 (2011), S. 545–568, hier: S. 545. 



 
 

53 

Erzählweise im Roman oder in der Novelle ausgespart, da sie im folgenden Kapitel ausführlich 

erörtert werden.  

Ebenso wird gleichzeitig der Charakter der Figur Michael Kohlhaas durch narrative Attribute 

wie „rechtschaffensten“225 und „entsetzlichsten Menschen seiner Zeit“226, die eigentlich 

typisch für eine Charakternovelle sind, aufgebaut.227 Dies geschieht bereits zu Beginn in 

gegensätzlichen Attributen, die seit der Veröffentlichung von Michael Kohlhaas Fragen zu 

Recht, Moral und Gerechtigkeit evozieren. Die unerhörte Begebenheit nach Goethe wäre für 

Michael Kohlhaas der juristische Fall und tragische Sturz des Protagonisten, der sich in 

„gattungsgerechter Nähe zur Tragödie“ als beides – rechtsschaffend und entsetzlich – 

erweist.228 

Ausgehend von dieser einführenden Szene eröffnet sich ein Spannungsfeld zwischen den 

Handlungen Kohlhaasens und seinem Charakter.229 Man rufe sich den einführenden Satz in 

seiner Gänze ins Gedächtnis: „An den Ufern der Havel, lebte, um die Mitte des sechzehnten 

Jahrhunderts, ein Roßhändler, namens Michael Kohlhaas, Sohn eines Schulmeisters, einer der 

rechtschaffensten zugleich und entsetzlichsten Menschen seiner Zeit.“230 Und weiter: „(…) 

kurz, die Welt würde sein Andenken haben segnen müssen, wenn er in einer Tugend nicht 

ausgeschweift hätte. Das Rechtsgefühl aber machte ihn zu einem Räuber und Mörder.“231 Zum 

Vater, dem Schulmeister, und dieser inhaltlichen Verbindung zur moralischen Erzählung wird 

auch im Kapitel zu Michael Kohlhaas tiefer eingegangen. Diese chiastische Einführung seines 

Charakters deutet bereits an, dass nicht allein der Charakter der Figur Kohlhaase das Zentrum 

 
225 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 9. 
226 Ebd. 
227 Vgl. Thomé, Horst/Wehle, Winfried: Novelle. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Band II. 

Neubearbeitung. Hg. v. Harald Fricke, Berlin 2007, S. 725–731, hier: S. 728. 
228 Vgl. Trüstedt, Kathrin: Novelle der Stellvertretung. Kleists „Michael Kohlhaas.“ In: Zeitschrift für Deutsche 

Philologie. 130:4 (2011), S. 545–568, hier: S. 545; Lukács, Georg: Die Tragödie Heinrich von Kleists. In: ders.: 

Deutsche Realisten des 19. Jahrhunderts. Bern 1951, S. 19–48. 
229 Vgl. zur Frage, ob Kohlhaasens Handlungen durch seinen Charakter oder durch seine Lebensumstände bzw. 

Zufälle determiniert sind: Hermann, Hans Peter: Zufall und ich. Zum Begriff der Situation in den Novellen Heinrich 

von Kleists. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift. NF Band XI, Heft 1, 1961, 69–99, hier: S. 78f; Vgl. Müller, 

Richard Matthias: Kleists Michael Kohlhaas. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und 

Geistesgeschichte. 44. Jg., 1970, S. 101–119. 
230 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 9. 
231 Ebd. 



 
 

54 

der Erzählung bildet, sondern in seiner Eskalation vom rechtssuchenden Bürger hin zum 

Brandschatzer der Fokus auf seine Handlungen (gestische Figur),232 genauer seine Straftaten, 

gelegt wird. Zudem bietet diese Verschiebung auch viel Raum für Verhaltenskritik seitens des 

Erzählers, der Rezipierenden und der anderen Figuren, die wiederum den Fokus auf eine 

gestische Figurengestaltung legen.233 Man könnte pointiert sogar davon sprechen, dass die 

Figur Kohlhaas sich den festen Formvorgaben einer Novelle in typisch querulanter Manier 

ständig widersetzt. Zum einen treffen ihn immer wieder unvorhergesehene Schicksalsschläge, 

die an sich bereits einer klassischen Novellenform zuwiderlaufen, da der Zufall in einer Novelle 

traditionell keinen Platz findet.234 Man beschränkt sich auf eine höhere Sinngebung. Zum 

anderen reagiert er jedes Mal unberechenbar auf sie. Andernfalls wäre der Erzähler nicht in 

der misslichen Lage, gerade den Helden als feste Sinnmitte des Textes derart chiastisch 

einzuführen. Diese Charakterisierung erschließt sich den Rezipierenden auch erst nach der 

vollständigen Lektüre. Der Erzähler bietet ihnen keine logisch nachvollziehbare Erklärung. 

Durch die vielen Seitenstränge und komplizierten Rückblenden innerhalb der Erzählung, die 

an die ausladende Erzählweise eines modernen Romans erinnern, werden die Rezipierenden 

in ihrer Funktion als Lesende aktiviert. Ebenso werden sie in dieser Funktion aktiviert, sofern 

es um die Frage geht, ob die vielen Zufälle in Michael Kohlhaas noch glaubwürdig oder 

überhaupt möglich erscheinen.235  

Gleichzeitig überschreiten diverse Elemente in Michael Kohlhaas die Grenzen einer fiktionalen 

Novelle hin zur faktualen Geschichtsschreibung. Dafür spricht auch die Gestaltung des 

Schlusses. Es ist freilich eine Art von typisch spannungslösendem Schluss, da Kohlhaas stirbt, 

allerdings verweist der Erzähler für weiterführende Informationen zum psychischen Zustand 

des Kurfürsten von Sachsen und seinen weiteren Lebensweg auf „die Geschichte“, in der der 

 
232 Vgl. zum Vorrang des Geschehens bei Kleist u. a. Müller-Salget, Klaus: Kleist und die Folgen. Stuttgart 2017, S. 

81. 
233 Vgl. zum Urteil der anderen Figuren: Villinger, Rahel: Das Leben des Michael Kohlhaas, Überlegungen zu Kleists 

Erzählform. In: Formbildung und Formbegriff: Das Formdenken der Moderne. Hg. v. Markus Klammer, Malika 

Maskarinec, Ralph Ubl, Rahel Villinger, Paderborn 2019, S. 201–225, hier: S. 218. 
234 Vgl. Hermann, Hans Peter: Zufall und ich. Zum Begriff der Situation in den Novellen Heinrich von Kleists. In: 

Germanisch-Romanische Monatsschrift. NF Band XI, Heft 1, 1961, 69–99, hier: S. 70f. 
235 Vgl. Müller, Richard Matthias: Kleists Michael Kohlhaas. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für 

Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. 44. Jg., 1970, S. 101–119, hier: S. 107; Vgl. zur Wahrscheinlichkeit 

des Dargestellten und zur Aktivierung der Rezipierenden: Villinger, Rahel: Das Leben des Michael Kohlhaas, 

Überlegungen zu Kleists Erzählform. In: Formbildung und Formbegriff: Das Formdenken der Moderne. Hg. v. 

Markus Klammer, Malika Maskarinec, Ralph Ubl, Rahel Villinger, Paderborn 2019, S. 201–225, hier: S. 209. 



 
 

55 

Rezipierende „alles Weitere (…) nachlesen muß“.236 Ein weiteres Element, das auf eine Art der 

faktualen Erzählung verweist, ist der Untertitel: „Aus einer alten Chronik.“237 Hier zeigt sich, 

dass der Bezug auf seine realhistorische Vorlage (Fehde des Hans Kohlhase samt seiner 

Hinrichtung 1540)238 gründlich recherchiert ist und die einzelnen Elemente sodann im Sinne 

eines Historienromans abgewandelt worden sein könnten.  

Doch gerade die zahlreichen Versuche in der Forschung, Kleists Novellistik 

gattungsgeschichtlich oder gattungstheoretisch zu bestimmen, leiden unter der Fokussierung 

auf die klassischen Autoren wie Goethe und Schiller und die klassischen Gattungen wie den 

Roman und die Novelle.239 Die neuere Forschung hat daher die von Kleist zwar vorgeschlagene 

aber nicht veröffentlichte Gattungsbeschreibung „moralische Erzählungen“ ernst genommen, 

statt den Gattungsbegriff Novelle, der um 1800 ohnehin noch nicht ausgereift war.240 

Vorliegend sollen die diversen Vermutungen, von wem Kleist diesen Titel der moralischen 

Erzählung übernommen hat, ausgespart werden und stattdessen das interessante 

Alleinstellungsmerkmal der moralischen Erzählungen in den Blick genommen werden:241 Bei 

 
236 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 103. 
237 Ebd., S. 9. 
238 Vgl. Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, 

Stuttgart 2013, S. 98. 
239 Vgl. Breuer, Ingo: Erzählungen. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 

2013, S. 90–97, hier: S. 92. 
240 Kleist schlug diesen Begriff im Mai 1810 seinem Verleger Georg Andreas Reimer vor: Kleist, Heinrich von: Brief 

an Georg Andreas Reimer (Mai 1810). Briefe von und an Heinrich von Kleist: 1793–1811. Band 4. In: ders. 

Sämtliche Werke und Briefe in 4 Bänden. Hg. v. Ilse-Marie Barth, Klaus Müller-Salget, Stefan Ormanns, Hinrich 

Seeba. Frankfurt am Main 1991, S. 446; zur neueren Forschung, die den Eigenwert der Erzählliteratur im 18. 

Jahrhundert stärker hervorgehoben hat, vgl. Alzheimer-Haller, Heidrun: Handbuch zur narrativen 

Volksaufklärung. Moralische Geschichten 1780–1848. Berlin 2004; Bennholdt-Thomsen, Anke: Kleists Standort 

zwischen Aufklärung und Romantik. Ein Beitrag zur Quellenforschung. In: Kleist – ein moderner Aufklärer? Hg. v. 

Marie Haller-Nevermann, Dieter Rehwinkel, Göttingen 2005, S. 14–40; Berg, Gunhild: Erzählte 

Menschenkenntnis: Moralische Erzählungen und Verhaltensschriften der deutschsprachigen Spätaufklärung . 

Tübingen 2006; Breuer, Ingo: „Schauplätze jämmerlicher Mordgeschichte.“ Tradition der Novelle und Theatralität 

der Historia bei Heinrich von Kleist. In: Kleist-Jahrbuch. Hg. v. Heinrich-von-Kleist-Gesellschaft, Stuttgart 2001, S. 

196–225; Dedert, Hartmut: Vor der Theorie der Novelle. Die Erzählung im Spiegel der aufklärerischen 

Gattungsdiskussion. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 112 (1993), S. 481–508; Herbst, Hildburg: Frühe Formen 

der deutschen Novelle im 18. Jahrhundert. Berlin 1988; Košenina, Alexander: Ratlose Schwestern der Marquise 

von O…: Rätselhafte Schwangerschaften in populären Fallgeschichten – von Pitaval bis Spieß. In: Kleist-Jahrbuch. 

Hg. v. Heinrich-von-Kleist-Gesellschaft, Stuttgart 2006, S. 45–59. 
241 Vgl. für einen Überblick der möglichen Bezugspunkte von Kleist Breuer, Ingo: Erzählungen. In: Kleist-

Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 2013, S. 90–97, hier: S. 92 f. 



 
 

56 

dieser Form ist die Trennung zwischen fabula und historia, also die Trennung zwischen fiktiver 

Literatur und nicht fiktionalem Sachbuch, noch nicht vollzogen.242 

Michael Kohlhaas passt sich in diese Tradition ein, da oftmals Fallgeschichten, juristische 

Berichte und Mordgeschichten erzählt werden, um warnende Schreckbilder der 

moralisierenden Beispiele zu erzeugen.243 In Kleists Werk werden sie zu Mitteln einer 

irritierenden Affektsteuerung der Rezipierenden, die nicht mehr auf die Kommunikation 

zwischen Predigern, Lehrern und Hofmeistern und dem zu belehrenden Publikum 

ausgerichtet ist, sondern innerhalb derer das Material und das Medium selbst zum 

Gegenstand der Darstellung werden.244 

In dieser Traditionslinie heben sich Kleists Erzählungen, und vor allem Michael Kohlhaas als 

ungewöhnlich langer Text, durchaus von konventionellen Novellen mittlerer Länge ab.245 

Schließlich ist das eine außergewöhnliche Ereignis der Novelle, der Konflikt samt der Wendung 

am Schluss,246 nicht darauf ausgelegt, sich bei einem Publikum irgendwo zwischen Fiktion und 

empirisch warnendem Exempel zu positionieren. Ganz im Gegenteil: Die klassische Novelle 

lebt von klaren fiktionalen Grenzen. Darüber hinaus lässt sich der Vergeltungszug des 

Kohlhaase in Michael Kohlhaas nicht novellentypisch als prägnanter Fall erzählen, dessen 

Handlung ohne Seitenstränge mit einem eindeutigen Ergebnis abgeschlossen wird.247 

Vielmehr gibt es zahlreiche Figuren, die Teil von Kohlhaasens Plans werden, und 

Zwischenstationen, bei denen er versucht, doch noch Recht zu erhalten, sich mit Luther trifft, 

sowie erzählende Episoden auf Marktplätzen. Zudem ist die Figur des Michael Kohlhaas nicht 

 
242 Vgl. Breuer, Ingo: Erzählungen. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 

2013, S. 90–97, hier: S. 93. 
243 Vgl. Lüdemann, Susanne: Literarische Fallgeschichten. Schillers Verbrecher aus verlorener Ehre und Kleists 

Michael Kohlhaas. In: Das Beispiel. Epistemologie des Exemplarischen. Hg. v. Jens Ruchatz, Stefan Willer, Nicolas 

Pethes, Berlin 2007, S. 208–223; Košenia, Alexander: Recht – gefällig. Frühneuzeitliche Verbrechensdarstellungen 

zwischen Dokumentation und Unterhaltung. In: Zeitschrift für Germanistik. Neue Folge. Vol. 15, Nr. 1 (2005), S. 

28–47; Schönhaar, Rainer: Novelle und Kriminalschema. Ein Strukturmodell deutscher Erzählkunst um 1800. Bad 

Homburg 1969. 
244 Vgl. Bürger, Christa: Statt einer Interpretation. Anmerkungen zu Kleists Erzählen. In: Positionen der 

Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am Beispiel von Kleists Das Erdbeben in Chili. Hg. v. David Wellburry, 

München 1993, S. 88–109. 
245 Vgl. zur Länge der Novelle: Thomé, Horst/Wehle, Winfried: Novelle. In: Reallexikon der deutschen 

Literaturwissenschaft. Band II. Neubearbeitung. Hg. v. Harald Fricke, Berlin 2007, S. 725–731hier S. 725f. 
246 Vgl. ebd., S. 728 ff. 
247 Vgl. zur Handlung ohne Seitenstränge in der Novelle: ebd., S. 728. 



 
 

57 

wie für die Novelle typisch als fester Typus gestaltet,248 sondern beinahe gegensätzlich. Kleist 

nutzt die zeittypische Anthropologisierung, um sie gezielt zu unterlaufen, indem er die Figuren 

und ihre Beweggründe nicht eindeutig erklärt, sondern rätselhaft macht.249 Er unterstreicht 

nicht die Charaktere, sondern die Handlung, deren Undurchschaubarkeit mit rücksichtslosen 

und unwahrscheinlichen Zufällen unterstrichen werden.250 Die Figuren müssen sich 

gegenüber der Handlung behaupten und konterkarieren so den Glauben an die Erkennbarkeit 

der menschlichen Natur als eine wesentliche Basis der aufklärerischen Erzählliteratur.251 

Selbst nach dieser kurzen Einführung in den Problemhorizont rund um Gattungszuordnung 

Michael Kohlhaas als „Meisternovelle“,252 wird klar, dass sie sich nicht ohne Weiteres halten 

lässt. In der Bilanz erscheinen Kleists Texte als Kombination und Radikalisierung bestehender 

Muster und Traditionen, die gerade nicht zu festen Gattungszuordnungen führen.253 

Insbesondere in seinem Umgang mit dem Decamerone von Boccaccio, der sich auf die 

gesamte Kleist’sche Prosa übertragen lässt, wird deutlich, dass Kleists Werk nicht auf eine 

Wiederholung der italienischen Muster, sondern auf deren Potenzierung ausgelegt ist.254 

Kleist verfolgt damit die „paradoxe Strategie, gerade durch die Anlehnung an die Tradition 

deren Unterminierung zu leisten“.255 

Ebenso wie die Gattungszuordnung von Michael Kohlhaas scheint auch die 

Gattungszuordnung von Mario und der Zauberer im Bereich der Novelle auf den ersten Blick 

problemlos. Schließlich findet sich die explizite Kennzeichnung als Novelle bereits im 

Erstdruck: Velhagen & Kasings Monatshefte veröffentlichten Mario und der Zauberer im April 

1930 mit dem Untertitel Tragisches Reiseerlebnis. Novelle,256 wohingegen die erste 

 
248 Vgl. ebd., S. 726. 
249 Vgl. Breuer, Ingo: Erzählungen. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 

2013, S. 90–97, hier: S. 94. 
250 Vgl. ebd., S. 94 f. 
251 Vgl. ebd. 
252 Andreotti, Mario: Die Struktur der modernen Literatur. Neue Formen und Techniken des Schreibens. Stuttgart 

2022, S. 163. 
253 Vgl. Breuer, Ingo: Erzählungen. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 

2013, S. 90–97, hier: S. 94. 
254 Vgl. Liebrand, Claudia: Pater semper incertus est. Kleists Marquise von O… mit Boccaccio gelesen. In: Kleist-

Jahrbuch. Hg. v. Heinrich-von-Kleist-Gesellschaft, Stuttgart 2000, S. 46–69, hier: S. 49. 
255 Marx, Stefanie: Beispiele des Beispiellosen: Heinrich von Kleists Erzählungen. Würzburg 1994, S. 11. 
256 Vgl. Kiefer, Sascha: Die deutsche Novelle im 20. Jahrhundert. Eine Gattungsgeschichte. Köln 2010, S. 163; 

Kiefer, Sascha: Novellenbegriff und Zeitbezug. Bruno Franks Politische Novelle (1928) und Thomas Manns Mario 

und der Zauberer (1930). In: Jahrbuch zur Kultur und Literatur der Weimarer Republik. Band 9. Hg. v. Sabina 



 
 

58 

Buchausgabe, die noch im selben Jahr bei S. Fischer in Berlin erschienen ist, Mario und der 

Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis, ohne den entsprechenden Zusatz der Novelle 

auskommt.257 Dass nun in folgenden Ausgaben auf den Zusatz Novelle verzichtet worden ist, 

ist keinesfalls mit einer Abkehr von dieser Gattungsform gleichzusetzen, sondern verschiebt 

die Diskussion über die gattungstheoretische Einordnung des Textes lediglich auf eine 

subtilere Ebene.258 Thomas Mann hat selbst keine ausführlichen Gattungsreflexionen 

hinterlassen, jedoch hat er sich in einem Brief zu Mario und der Zauberer als Novelle 

geäußert.259 

„Der >>Zauberkünstler<< war da und benahm sich genau, wie ich es geschildert 

habe. Erfunden ist nur der letale Ausgang: In Wirklichkeit lief Mario nach dem Kuß 

in komischer Beschämung weg und war am nächsten Tage, als er uns wieder den 

Tee servierte, höchst vergnügt und voll sachlicher Anerkennung für die Arbeit 

>>Cipolla’s‘<<. Es ging eben im Leben weniger leidenschaftlich zu, als nachher bei 

mir. Mario liebte nicht wirklich, und der streitbare Junge im Parterre war nicht sein 

glücklicher Nebenbuhler. Die Schüsse aber sind nicht einmal meine Erfindung: Als 

ich von dem Abend hier (in München) erzählte, sagte meine älteste Tochter (Erika): 

>>Ich hätte mich nicht gewundert, wenn er ihn niedergeschossen hätte.<< Erst von 

diesem Augenblick war das Erlebte eine Novelle (…).“260 

 
Becker, München 2004, S. 89–128, hier: S. 110; an dieser Stelle sei darauf verwiesen, dass bereits der 

Publikationsort der Erstausgabe in den Monatsheften darauf hindeutet, dass der Text in einer Novellentradition 

des 19. Jahrhunderts steht, da es sich um ein sehr beliebtes Magazin des deutschen Bildungsbürgertums der Zeit 

handelt. Siehe hierzu Becker, Eva: Literaturverbreitung. In: Bürgerlicher Realismus und Gründerzeit. 1848–1890. 

Hg. v. Edward McInnes, München 1996, S. 108–143. 
257 Vgl. Kiefer, Sascha: Die deutsche Novelle im 20. Jahrhundert. Eine Gattungsgeschichte. Köln 2010, S. 163; 

Kiefer, Sascha: Novellenbegriff und Zeitbezug. Bruno Franks Politische Novelle (1928) und Thomas Manns Mario 

und der Zauberer (1930). In: Jahrbuch zur Kultur und Literatur der Weimarer Republik. Band 9. Hg. v. Sabina 

Becker, München 2004, S. 89–128, hier: S. 110. 
258 Vgl. Kiefer, Sascha: Die deutsche Novelle im 20. Jahrhundert. Eine Gattungsgeschichte. Köln 2010, S. 162. 
259 Vgl. auch die Auseinandersetzung mit der Novellentradition des 19. Jahrhunderts ebd. S. 161; ausgenommen 

sind freilich diverse Äußerungen der Erzählerstimme im Werk Thomas Manns, die immer wieder das Erzählen 

selbst und auch die Gattungszuordnung reflektiert, man denke beispielsweise an das frühe Werk Gefallen von 

1894: „Ja, ich will euch die Geschichte gern einmal erzählen, (…) gleich fix und fertig in Novellenform. Ihr wisst 

ja, daß ich mich einmal mit dergleichen beschäftigt habe?“ Mann, Thomas: Gefallen. In: ders.: Frühe Erzählungen. 

1893–1912. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 5.1. Hg. Terence J. 

Reed, Frankfurt am Main 2004, S. 14–49, hier: S. 17. 
260 Mann, Thomas: Brief an Otto Hoerth vom 12.6.1930. In: Dichter über ihre Dichtungen. Thomas Mann. Teil II: 

1918–1943. Hg. v. Hans Wysling, München 1979, S. 367–368, hier: S. 368. 



 
 

59 

Mario und der Zauberer erfüllt oberflächlich die formalen Merkmale der klassischen 

Novellenform und oszilliert dabei zwischen dieser und den offenen und provozierenden 

formalen Elementen, die mit dem zeitgenössischen politischen Gehalt in Verbindung gebracht 

werden können.261 Es zeigt sich, dass die vermeintlich strenge Form, in Anlehnung an die 

klassische Novelle, das Zeitgeschehen, das als Zaubershow verkleidet ist, nicht mehr bannen 

kann.262 Die ältere Forschung hat die formalen Überschreitungen der klassischen 

Novellenform, die in Manns Werk zu finden sind, scharf kritisiert und ihn daher sogar teils für 

den Verfall der Novellenform verantwortlich gemacht.263 Jedoch kann davon ausgegangen 

werden, dass diese Forschungsarbeiten die vollzogenen Gattungsveränderungen nicht 

adäquat in ihre Bewertungen miteinfließen ließen.264 Schließlich finden klassische 

Gattungselemente nie ungebrochen ihren Weg in die jeweiligen Texte.265 Im Folgenden soll 

gerade auf diese Veränderungen, ihren ästhetischen Gehalt und die Problematik, die daraus 

entstehende differenzierte Gattungszuordnung von Mario und der Zauberer eingegangen 

werden. Hierfür wird mit den Elementen begonnen, die sich problemlos der klassischen 

Novelle zuordnen lassen. 

Augenfällig ist der Aufbau der Novelle in vier Akten, mit zwei dramatischen Höhenpunkten 

(Eklat am Strand, Tod des Cipolla), einem in die Situation einführenden Vorspiel, der 

Namensnennung des Helden bereits im Titel und einem (vermeintlich!) entspannenden 

Ausklang.266 Der Schluss einer klassischen Novelle sollte sich gerade dadurch auszeichnen, 

dass die unerhörte Begebenheit, die seit Goethe ein fester Bestandteil der Novelle ist, eine 

gewisse objektive Merkwürdigkeit eines wahr erzählten Einzelfalls enthält und nicht zufällig 

eintritt, sondern einer inneren Logik folgen sollte.267 Nun ist eine Hypnosevorführung in den 

1920ern Jahren wohl weder ein Einzelfall, noch folgt der Schluss einer inhärenten Logik, wie 

 
261 Vgl. Sautermeister, Gert: Thomas Mann: „Mario und der Zauberer.“ München 1981, S. 8. 
262 Vgl. ebd. 
263 Vgl. Kiefer, Sascha: Die deutsche Novelle im 20. Jahrhundert. Eine Gattungsgeschichte. Köln 2010, S. 163. Kiefer 

bezieht sich vor allem auf Adolf von Grolman, Johannes Klein und den britischen Germanisten Bennet mit seiner 

1934 erschienen Novellengeschichte.  
264 Vgl. ebd. 
265 Vgl. Sautermeister, Gert: Thomas Mann: „Mario und der Zauberer.“ München 1981, S. 31. 
266 Vgl. ebd., S. 33. 
267 Vgl. ebd., S. 32. 



 
 

60 

es der Erzähler als „Ende mit Schrecken“268 und als „vorgezeichnete(s) und im Wesen der 

Dinge liegende(s) Ende“269 proklamiert. Es deutet sich weder in Marios Charakter noch in der 

Haltung der Zuschauerfiguren an. Als die Familie ihn in „der Sphäre der Stehplätze“270 

entdeckt, wird er vielmehr gestisch eingeführt und nur über seine berufliche Tätigkeit 

beschrieben: Es ist „Mario vom ‚Esquisito‘ (…).“271 

Auch die anderen Figuren im Publikum wirken eher gelähmt als tatkräftig. Der ästhetisch 

reinigende Akt des Schlusses gelingt, wenn überhaupt, nur auf einer formalen Ebene, um die 

Novellenform geschlossen zu halten, für die beteiligten hochvergnügten Figuren wirkt dieser 

Eklat willkürlich.272 Auch für die Rezipierenden ist dieser Schluss nicht gänzlich vorherzusehen, 

denn dafür müssen sie, anders als die Figuren, die Geschehnisse bis zum Schluss angemessen 

deuten können. Schließlich sollte in der Tradition Musils der Einzelfall der Novelle 

allgemeingültig werden, wodurch die Rezipierenden eine Form von Wahrheit erleben 

können.273 Doch Mario und der Zauberer überlässt die vollständige Entmystifizierung der 

Geschehnisse den Rezipierenden, die trotz aller vermeintlich formalen Geschlossenheit des 

Schlusses genötigt werden, die Textgrenzen zu überschreiten.274 Erst wenn sie auf ihre 

empirisch zeitgenössische Lebenswirklichkeit zurückgreifen und Parallelen zu den 

aufkeimenden faschistischen Strömungen ziehen, können sie Cipollas Strategie als 

Mobilisierung der Massen und nicht als bloße Unterhaltung entlarven. So wird die klassisch 

unerhörte Begebenheit zur ironischen Pointe des Textes.275 Es ist typisch für die Mann’sche 

Erzählweise, mittels Ironie zwischen vermeintlichen Gegensätzen zu oszillieren, anstatt in eine 

reine Dichotomie zu verfallen. Dies überträgt sich hier auch in der formalen Gestaltung des 

Textes. Nun darf man an dieser Stelle nicht Halt machen und lediglich auf die veränderten 

 
268 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 212. 
269 Ebd. 
270 Ebd., S. 228. 
271 Ebd. 
272 Vgl. Sautermeister, Gert: Thomas Mann: „Mario und der Zauberer.“ München 1981, S. 42. 
273 Vgl. ebd., S. 33. 
274 Vgl. zum Grundstock des Arguments ebd. S. 50, allerdings geht Sautermeister an dieser Stelle nicht weiter zur 

Verdopplung des Publikums, die sogleich ausgeführt wird. 
275 Vgl. ebd., S. 51. 



 
 

61 

Stilelemente der klassischen Novelle verweisen, sondern muss die Position des Erzählers und 

die Nähe des Textes zum Drama ernst nehmen. 

Schließlich ist es dieser formale Aufbau in Akten, der den Text in die Nähe des Dramas rückt 

und ihn so zu seiner kleinen Schwester werden lässt. Die auktoriale Erzählerposition, die sonst 

einen gewissen Abstand zum Geschehen in der Novelle garantieren soll, wird durch einen Ich-

Erzähler ersetzt. Dieser Ich-Erzähler fingiert den geforderten Abstand dadurch, dass er die 

Ereignisse in einer gewissen reflektierten Erzählhaltung zu einem späteren Zeitpunkt 

niederschreibt.276 Doch so sehr dieser Erzähler versucht, objektiv Bericht zu erstatten, so 

wenig gelingt es ihm adäquat. Vielmehr beruft er sich nach der Pause der Show immer wieder 

darauf, dass seine Zeugenschaft eingeschränkt ist, weil er sich beinahe in einem rauschartigen 

Zustand befindet. So leitet der Erzähler diesen Teil des Textes folgendermaßen ein:  

„Vor allem gab es nun eine Pause, und unser Gebieter zog sich zurück. Ich gestehe, 

daß ich mich vor diesem Punkte meines Berichts gefürchtet habe, fast seit ich zu 

erzählen begann. Die Gedanken der Menschen zu lesen, ist meistens nicht schwer, 

und hier ist es sehr leicht. Unfehlbar werden Sie mich fragen, warum wir nicht 

endlich weggegangen seien – und ich muß Ihnen die Antwort schuldig bleiben. Ich 

verstehe es nicht und weiß mich tatsächlich nicht zu verantworten. Es muß damals 

bestimmt schon mehr als elf Uhr gewesen sein, wahrscheinlich noch später.“277 

Im Zuge des gesteigert rauschartigen Zustands verschieben sich auch die Erzählparameter. Wo 

der Erzähler zu Beginn noch genau in den Ort, die Zeit und die stattgefundenen Dialoge 

einführt, teils sogar mit den italienischen Begriffen, stellt er diese festen Parameter ab der 

Pause offen zur Disposition: 

„Ich habe vorgegriffen und die Reihenfolge ganz beiseite geworfen. Mein Kopf ist 

noch heute voll von Erinnerungen an des Cavaliere Duldertaten, nur weiß ich nicht 

mehr Ordnung darin zu halten, und es kommt auf sie auch nicht an. So viel aber 

 
276 Vgl. eine konträre Auffassung zum objektiven Abstand des Erzählers ebd., S. 46. 
277 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 252 f. 



 
 

62 

weiß ich, daß die großen und umständlichen, die am meisten Beifall fanden, mir 

weniger Eindruck machten als gewisse kleine und rasch vorübergehende.“278 

Dies deutet abermals darauf hin, dass der Schluss nicht nur dem restlichen Publikum 

willkürlich vorkommt, sondern auch ihm. So verdoppelt sich die Rezeptionssituation: Die 

Aufführungssituation und mit ihr die Nähe zur Aufführungssituation des Dramas ist bereits 

inhaltlich in der Zaubershow angelegt. Auch der Erzähler wird bezeichnenderweise zum 

Zuschauer, wie die Rezipierenden des Textes. Doch genau an dieser Stelle fällt die 

Geschlossenheit des Schlusses auseinander. Auf Figurenebene wirken Marios Schüsse 

willkürlich und die Rezipierenden können die innere Logik der Schüsse nur durch einen 

Rückgriff auf die zeitgenössisch faschistischen Strömungen rekonstruieren.  

Es ist also gerade die Kombination von dramatischen Elementen in epischen Gattungsformen, 

im Falle von Mario und der Zauberer die Form der klassischen Novelle und die Elemente einer 

modernen Kurzgeschichte mit ihrer Neigung zu formalen Öffnungen,279 die die ästhetische 

Wirkung des Textes befruchten. Vielleicht könnte man sogar von einer ironisch gebrochenen 

Form der Novelle sprechen, wenn sie formal eine klassische Form nachahmt, allerdings durch 

inhaltliche Handlungswillkür der Figuren und die Ohnmacht des Erzählers die eignen 

Erzählparameter aufrechtzuerhalten scheitert. Schließlich ist die zentrale Funktion der Ironie 

die Relativierung von Positionen und Normen,280 die sich nicht zuletzt im formalen Aufbau des 

Textes spiegeln. 

So sehr Michael Kohlhaas und Mario und der Zauberer aus Sicht der Forschung in die Nähe 

einer Novelle gerückt werden, wird Krachts Text Faserland weitestgehend undiskutiert als 

Roman verortet, wie es der Untertitel vorgibt. Dabei finden sich in Faserland viele 

unterschiedliche Gattungsverweise. Kracht selbst stellt keine Gattungsreflexionen an. 

Dennoch ist Krachts Text für einen Roman gerade im Vergleich zu seinen anderen Romanen 

sehr kurz und enthält ebenso wie Mario und der Zauberer Elemente einer berichtenden und 

tagebuchartigen Zeugenschaft des Ich-Erzählers. In Faserland ist diese Zeugenschaft allerdings 

 
278 Ebd., S. 257. 
279 Vgl. zur modernen Kurzgeschichte und ihrer offenen Gestaltung auch im Wege der Tagebucheinträge 

Andreotti, Mario: Die Struktur der modernen Literatur. Neue Formen und Techniken des Schreibens. Stuttgart 

2022, S. 259. 
280 Vgl. Ewen, Jens: Ironie. In: Thomas Mann. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Andreas Blödorn, 

Friedhelm Marx, Stuttgart 2015, S. 308–310, hier: S. 308. 



 
 

63 

bereits von Beginn an nicht so verlässlich wie die des gründlichen Berichterstatters in Mario 

und Zauberer, da der Erzähler meistens noch halbtrunken von Ort zu Ort zieht. Gerade für 

Krachts Roman Imperium ist die besondere Anlehnung an den Erzählstil Thomas Manns in der 

Forschung und im Feuilleton vielfach beobachtet worden. 281 

Doch anders als in Mario und der Zauberer (man denke an das Zitat von oben: „Unfehlbar 

werden Sie mich fragen, warum wir nicht endlich weggegangen seien – und ich muß Ihnen die 

Antwort schuldig bleiben. Ich verstehe es nicht und weiß mich tatsächlich nicht zu 

verantworten.“282), hadert der Erzähler nie damit, ob er nicht doch bleiben soll und den 

Entwicklungen beiwohnen, sondern verweigert sich geradezu jedem möglichen (unerhörten) 

Ereignis. Als er mit seinem Freund Rollo etwas Abseits auf einem Steg während einer Party 

spricht, bemerkt er, dass Rollo nicht in der besten Verfassung ist und neben ihm beginnt zu 

weinen. 

„Ich drücke seinen Arm noch einmal und sage ihm, ich will mir ein Getränk holen, 

und dann lasse ich ihn da stehen, auf dem Bootssteg. 

Ich weiß genau, dass ich mir kein Getränk holen werde und noch viel genauer weiß 

ich, daß ich Rollo nicht wiedersehen werde.“283 

Kurz bevor es nun darum ginge, Rollo zu retten oder ihn in seinen Selbstmord zu treiben, 

entzieht sich der Erzähler der Situation. Er packt stattdessen die Koffer, geht in Rollos Zimmer, 

sucht nach Rollos Autoschlüssel und stiehlt seinen Porsche, um damit in die Schweiz zu fahren. 

Wo Mario und der Zauberer durch den hinzugedichteten Mord an Cipolla zu einer Novelle 

wird, verweigert sich die Figur des Erzählers in Faserland gerade allen Zeugenschaften, die die 

 
281 Vgl. beispielhaft Navratil, Michael: Kontrafaktik der Gegenwart. Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei 

Christian Kracht, Kathrin Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022, S. 324 f.; Schütz, Erhard: Kunst, kein 

Nazikram. In: Der Freitag, 15.2.12, verfügbar unter: https://www.freitag.de/autoren/erhard-schuetz/kunst-kein-

nazikram; aufgerufen am 1.3.23; Malchow, Helge: Blaue Blume der Romantik. Ist der Schriftsteller Christian 

Kracht „Türsteher der rechten Gedanken“? Sein Verleger antwortet auf einen SPIEGEL-Artikel. In: Der Spiegel. 

8/2012, verfügbar unter: https://magazin.spiegel.de/EpubDelivery/spiegel/pdf/84061065; aufgerufen am 

1.3.23; Preece, Julian: The Soothing Plesures of Literary Tradition: Christian Kracht’s Imperium as an Allegory of 

a Redeemed Germany. In: Re-forming the nation in literature and film: the patriotic idea in contemporary 

German-language culture/Entwürfe zur Nation in Literatur und Film: die patriotische Idee in der 

deutschsprachigen Kultur der Gegenwart. Hg. v. Julian Preece, Bern 2014, S. 117–135, hier: S. 118 f. 
282 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 252 f. 
283 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 151. 



 
 

64 

unerhörten Ereignisse in einen logischen und dadurch entspannenden Schluss überführen 

würden. Ebenso verweigert er auch den Rezipierenden, sich ein Bild über die Willkür oder 

Logik des Schlusses zu machen. Immer, wenn es so weit kommen könnte, steuert er bereits 

sein nächstes Ziel an. Man könnte freilich auch eine moderne, experimentelle Romanform 

vermuten, die sich von bürgerlichen Romantraditionen freispricht, allerdings ist das klassische 

handlungstreibende Motiv kausallogisch noch vorhanden, nur eben mit negativen Vorzeichen. 

Oftmals sind diverse Pop-Elemente die motivischen Vorboten für die Flucht des Protagonisten 

aus der Situation oder der Beziehung zwischen den Figuren. Diese Pop-Elemente stellen sich 

in die Tradition von Intellektuellen wie Diedrich Diedrichsen, die die Denkmuster und 

Frontlinien der Popkultur der 1980er und 1990er Jahre geprägt haben.284 Es wurden 

programmatisch Erlebnisse und Verhaltensweisen gefeiert, die auf der durchsichtigen sowie 

undurchsichtigen Verstellung und Täuschung, kurz: auf ironisch anmutenden Mustern 

basieren.285 Grundsätzlich wollte sich die Jugendkultur der 1980er und 1990er Jahre von 

überkommenen Formen des Protests und der Authentizität abgrenzen, indem sie die 

Wertdichotomien von Aufrichtigkeit und Verstellung, die auf eine bürgerliche Sozialethik der 

Aufklärung zurückgehen, umkehren.286 Jedoch geht mit einer solchen theoretischen 

Vorstellung des Protests eine starke Vorstellung des richtigen Lebens einher. Man versuchte 

das ethische Legitimationsproblem, das aus einer solchen Umkehrung von Authentizität 

entstand, dadurch zu neutralisieren, dass sich die Akteure des Popdiskurses die Gesellschaft 

in einem Kriegszustand vorstellen.287 Von der grauen Masse der Spießer in die Ecke gedrängt 

und jedem politischen Optimismus und jeder ästhetischen Innovation beraubt, leitete man 

sich das Recht ab, auf moralisch fragwürdige Techniken der Simulation und Ironie zum Zwecke 

der Selbsterhaltung zurückgreifen.288 Allerdings handelt es sich nur nach außen um eine 

scheinbare Abkehr von Gemeinschaftssinn und Aufrichtigkeitsmoral. Nach innen, im Kreise 

anderer Popper, war die Verstellung als karrieristisch, konservativ oder hedonistisch 

 
284 Vgl. Rauen, Christoph: Schmutzige Unterhose wird sauberer Büstenhalter. Zur Überwindung von Postmoderne 

und Pop bei Christian Kracht. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, 

Köln 2009, S. 116–130, hier: S. 116. 
285 Vgl. ebd. 
286 Vgl. ebd., S. 119. 
287 Vgl. ebd., S. 120. 
288 Vgl. ebd. 



 
 

65 

oberflächlich durchaus als Verstellung und Simulation transparent.289 Jedoch setzt dies 

voraus, dass man auf die Moral der anderen Popper vertrauen kann,290 sprich: dass die 

anderen dieselben redlichen Zwecke verfolgen. So beobachtete Diederichsen bereits 1982 

„eine neue Flut gedankenloser Popper“,291 die die Verhaltensweisen der New Wave 

übernahmen, sich allerdings nicht auf ihre Grundsätze verpflichten ließen. 

Nun könnte man zu der Schlussfolgerung kommen, dass der Erzähler in Faserland wohl einen 

der letzten Popper darstellt. Schließlich ist der Erzähler, wie Christoph Raue einleuchtend 

darlegt, selbst ständig abgestoßen von seinen alten Bekanntschaften, sofern sie sich als 

unecht erweisen oder „peinlich“292 verhalten. Schließlich scheinen die anderen Figuren ihre 

Verstellung auch nach innen, im Kreis der Eingeweihten, aufrechtzuerhalten.293 So ist er gleich 

zu Beginn von Karins gefärbten Kontaktlinsen und ihrer abgewetzten Barbourjacke, die so nun 

ihren eigentlich angedachten Schutz vor Regen und Wind verliert und lediglich ein Mode-

Accessoire ist, derart abgeschreckt, dass er Sylt nach einem gemeinsamen Abend verlässt. 

Pop-Elemente als solche, wie die Barbourjacke, können allerdings nur durch einen Rückgriff 

der Rezipierenden auf ihre eigene Lebenswirklichkeit entschlüsselt werden. Der Erzähler 

erwähnt an keiner Stelle, dass eine Barbourjacke auch innerhalb der erzählten Welt 

ursprünglich als Kleidung für englische Seemänner diente, da sie durch ihre Wachsschicht 

Schutz vor Regen bieten sollte und daher heute noch das Logo des Hoflieferanten des 

englischen Königshauses im Etikett tragen.294 Ohne diese Information lässt sich nicht erklären, 

wieso der Erzähler derart abgeschreckt ist von Karins Aussage, sie sähen abgewetzt viel 

schöner aus. Der Erzähler deutet zwar an, dass er „später (erkläre), was (er) damit meine“,295 

doch diese Erklärung bleibt er den Rezipierenden bis zum Schluss schuldig. Karin hätte also im 

 
289 Vgl. ebd. 
290 Vgl. ebd. 
291 Diederichsen, Diedrich: Spätsaison. Journaille – Denkfunk – Talking Heads. In: Sounds 9 (1982), S. 44 f., hier: 

S. 45. 
292 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 16. 
293 Vgl. Rauen, Christoph: Schmutzige Unterhose wird sauberer Büstenhalter. Zur Überwindung von Postmoderne 

und Pop bei Christian Kracht. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, 

Köln 2009, S. 116–130, hier: S. 117. 
294 Vgl. Zur Geschichte der Barbourjacke: Lebe, Julia: „Stell’ dir vor, es ist Krieg und keiner weiß, was er anziehen 

soll.“ Oder eine kleine Geschichte der Uniform anhand der Barbourjacke. In: Macht.Mode.Männer. Hg. v. Julia 

Lebe, Medienobservationen 2022, S. 1–12, hier: S. 9 u. 11 f., verfügbar unter: 

https://www.medienobservationen.de/pdf/20220916lebe.pdf ; aufgerufen am 1.3.23. 
295 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 14. 



 
 

66 

Sinne des Pop-Widerstands vor ihm zugeben müssen, dass es nur nach außen um ein 

möglichst konservatives Auftreten in Sylt-Manier geht, sie die Jacke aber durchaus neben ihrer 

Dimension als Simulation auch als echten Gebrauchsgegenstand begreifen könnte. Der 

Erzähler kehrt all seinen alten Freunden den Rücken, da sie ihr Dasein in Gänze auf Simulation, 

Ironie und Kommunikationsverweigerung ausgerichtet haben.296  

Kombiniert man diesen Befund mit den Überlegungen zur Novellenform von oben, so drängt 

sich die Vermutung auf, dass es durchaus Ähnlichkeiten zu Mario und der Zauberer gibt, 

wenngleich die Texte völlig gegenteilig gestaltet sind. Novellenartige Ereignisse sind so 

präsent abwesend, dass in ihrer Negation auf sie verwiesen wird. Der Erzähler lässt es erst gar 

nicht zu einem Ereignis – geschweige denn einem novellentypisch unerhörten Ereignis – 

kommen, weil er jeder menschlichen Begegnung sofort den Rücken kehrt und den Situationen 

entflieht. Die Familie in Mario und der Zauberer konnte sich dem Ereignis aus unerklärlichen 

Gründen nicht entziehen, da sie sich selbst im Nachgang noch fragen, wieso sie die Vorführung 

nicht bereits zu Beginn der Pause verlassen haben. Alles ist fake und in Form gepresst. Es kann 

zu keinen Ereignissen kommen, da sich der Erzähler innerhalb der erzählten Welt nach festen 

Bezugspunkten zwischen den Figuren sehnt, die explizit nicht von einer Dissonanz von Wesen 

und Erscheinung geprägt sind. Der novellentypische Einzelfall wäre nach Musil eine Form von 

Wahrheit, die dem Erzähler in einer Welt voller Simulationen und Ironie, selbst unter Poppern, 

verwehrt bleibt.297 

Gleichzeitig ist das zwischenmenschliche Verhalten des Erzählers ebenfalls von Simulation und 

Ironie geprägt. Er hört den meisten Figuren nicht zu oder antwortet ihnen nicht das, was er 

eigentlich denkt. An einer Stelle in Kapitel fünf ist der Erzähler allerdings gewillt, auf diese 

Verhaltensweise zu verzichten. Als er in Heidelberg auf Eugen trifft, fragt dieser ihn, ob er sich 

an seinen Tisch setzen wolle: 

„Ich weiß nicht, ob er das ironisch meint, aber anstatt zu sagen, ich würde auf 

jemanden warten, wie ich es sonst tun würde, sage ich ja, gerne. (…) Alle sind sehr 

nett. Ich glaube, keiner meint es ironisch. Als ich mein Bier austrinke, kommt sofort 

 
296 Vgl. Rauen, Christoph: Schmutzige Unterhose wird sauberer Büstenhalter. Zur Überwindung von Postmoderne 

und Pop bei Christian Kracht. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, 

Köln 2009, S. 116–130, hier: S. 117. 
297 Vgl. Sautermeister, Gert: Thomas Mann: „Mario und der Zauberer.“ München 1981, S. 33. 



 
 

67 

ein neues. Vielleicht bin ich aber auch zu betrunken und nicht mehr vorsichtig 

genug. Vielleicht merke ich die Ironie einfach nur nicht. Jedenfalls schlagen alle 

irgendwann vor, zu einer Party zu fahren, und Eugen fragt mich, ob ich nicht mit 

will. Er sagt, ich solle mir keine Sorgen machen, die Leute, die die Party machen, 

das seien gute Freunde von ihm.“298 

Dies ist besonders verheerend, da sich ein paar Seiten später herausstellt, dass Eugen im Sinn 

hatte, den Erzähler zu verführen. Ausgehend von dieser für den Erzähler unangenehmen 

Überraschung, da er sich betont heterosexuell gibt, gipfelt die weitere Interaktion des 

Erzählers und der Figur Rollo in einem Eklat. Im Verlauf der Party von Rollos Eltern findet der 

Erzähler ihn in schlechter Verfassung auf einem Bootssteg: 

„Ich nehme wieder seinen Arm. Der Stoff am Ärmel seines Abendanzugs fühlt sich 

seltsam an, trocken und warm. Als er den Druck meiner Hand spürt, fängt er an, 

unkontrolliert zu zittern, und dann heult er richtig los. Es schüttelt ihn, so schlimm 

ist es. Ich denke, daß ich das nicht lange ertragen kann, dieses Schluchzen und das 

Weinen. Es ist einfach zu viel. Er murmelt irgend etwas. Ich verstehe nicht, was er 

sagt. Ich denke, er sagt irgend etwas von Schlaftabletten, damit das Zittern 

aufhört, damit er nachts wieder schlafen kann. Ich weiß nicht, ob ich ihn richtig 

verstanden habe, aber ich sage ihm, daß durch die Tabletten das Zittern noch 

schlimmer werden würde, das könne er mir glauben, wirklich. Mehr sage ich ihm 

nicht, obwohl ich es vielleicht gekonnt hätte. Ich drücke seinen Arm noch einmal, 

und sage ihm, ich will mir noch ein Getränk holen, und dann lasse ich ihn da stehen, 

auf dem Bootssteg.“299 

Dies nimmt der Erzähler zum Anlass, Rollos Auto zu stehlen und in die Schweiz aufzubrechen, 

wo er etwas später erfährt, dass Rollo sich das Leben genommen hat. Der Erzähler hätte sich 

hier eigentlich in einer Situation wiedergefunden, in der Rollo offen zeigt, dass er trotz der 

vielen vermeintlichen Freunde und Partys, die er für sie organisiert, von einer „inneren 

Leere“300 geplagt ist. Zum anderen nimmt die Stelle beinahe mystischen Charakter an. Das 

 
298 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 99 f. 
299 Ebd., S. 151. 
300 Ebd., S. 150. 



 
 

68 

„grüne Licht“301 weit draußen am See, der Millionär, der exzessive Partys zum Vergnügen 

seiner Gäste veranstaltet, erinnert stark an den Film THE GREAT GATSBY302 und seine 

Romanvorlage von Fitzgerald aus dem Jahr 1925. Die mythologischen Verweise verstärken 

sich nach dieser Szene, da der Erzähler von einem Bergseeidyll bei seiner Ankunft der Schweiz 

träumt: 

„Während ich zur Bahnhofsstraße zurücklaufe, denke ich an die Berge, die 

irgendwo hinter dem Zürichsee anfangen. Dort oben müßte man wohnen, auf einer 

Bergwiese, in einer kleinen Holzhütte, am Rande eines kalten Bergsees, der 

unterirdisch mit Schneewasser gespeist wird. Vielleicht müßte ich noch nicht mal 

auf diese Insel mit Isabella Rossellini, vielleicht würde es auch reichen, wenn ich mit 

ihr und den Kindern in dieser kleinen Hütte wohnen würde. Jetzt, wenn der Sommer 

kommt, würden die Bienen summen, und dann würde ich mit den Kindern Ausflüge 

machen bis an die Baumgrenze, durch die dunklen Wälder streifen, und wir würden 

uns Ameisenhaufen ansehen, und ich könnte so tun, als würde ich alles wissen. Ich 

könnte ihnen alles erklären, und die Kinder könnten niemanden fragen, ob es denn 

wirklich so sei, weil sonst niemand da oben wäre. Ich hätte immer recht. Alles, was 

ich erzählen würde, wäre wahr. Dann hätte es auch einen Sinn gehabt, sich alles 

zu merken.“303 

Eine Idylle in den Schweizer Alpen, die den Ich-Erzähler unmittelbar dazu anregt, dass er sich 

„das Rauchen abgewöhnen sollte“,304 weil es „irgendwie nicht so richtig (passt), hier zu 

rauchen“,305 ist ein direkter motivischer Verweis auf das Sanatorium in Manns Zauberberg in 

den Schweizer Alpen. Dort werden nicht nur Lungenerkrankungen behandelt, sondern auch 

Verweise auf mythologische Motive sind zudem allgegenwärtig. Dass die Reise des Erzählers 

nun an Thomas Manns Grab enden soll, wozu er bezeichnenderweise eine Straße namens 

„Mythenquai“306 passieren muss, ist auf der Ebene der erzählten Geschichte völlig kontingent: 

 
301 Ebd. 
302 Luhrmann, Baz: THE GREAT GATSBY. USA, 2013. 
303 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 158 f. 
304 Ebd., S. 154. 
305 Ebd. 
306 Ebd., S. 161. 



 
 

69 

„Ich sitze noch eine Weile herum und bestelle mir einen zweiten Scotch mit Soda. 

Irgendwo habe ich mal gelesen, daß das Grab von Thomas Mann in der Nähe von 

Zürich liegt, oben, auf einem Hügel über dem See.“307 

Der Text erfährt durch diesen Verweis auf den Mythos des Bergidylls auch eine Struktur, die 

anstelle eines Romans besser in eine Tragödie passen würde. Allerdings erschließt sie sich vor 

allem über den intertextuellen Verweis in Krachts Roman Eurotrash in Gänze. In Eurotrash 

selbst finden sich viele Verweise, die direkt an die Geschichte in Faserland anschließen. So 

leidet der Ich-Erzähler in Eurotrash unter „Verstopfung“,308 als er für ein paar Tage nach Zürich 

zu seiner Mutter reist:  

„Dazu muß ich außerdem sagen, daß ich vor einem viertel Jahrhundert eine 

Geschichte geschrieben hatte, die ich aus irgendeinem Grund, der mir nun leider 

nicht mehr einfällt, Faserland genannt hatte. Es endet in Zürich, sozusagen mitten 

auf dem Zürichsee, relativ traumatisch.“309 

Nachdem die Mutter das Vorhaben ihres Sohns Christian Kracht durchschaut, fragt sie ihn, 

warum er sich nicht an Romanciers wie Flaubert, in ihren Augen „an wirklich guter 

Literatur“,310 ein Beispiel nehmen kann, statt immer nur so einen „horrenden Stuß“311 zu 

schreiben. Sie geht sogar noch weiter:  

„Du meinst, ich wüßte nicht, was Du Dir von dieser Reise versprichst? Das hast Du 

doch gestern nacht (sic!) gesagt, im Schlaf, Katharsis hast Du gesagt, es werde zu 

einer Läuterung zwischen und beiden kommen, hast Du gesagt, wenn Du nur in 

Bewegung bleiben würdest mit mir. Deine Mutter. Nimmt sie mit in ein 

bürgerliches Theaterstück, Tragödie mit komödiantischen Elementen, 

Hauptdarstellerin yours truly.“312 

Im Gegensatz zu sonstigen Formen des Dramas, die eine Handlung mit unterschiedlichen 

Ergebnissen ermöglichen, ist bei der Tragödie das Ende durch die Ausgangskonstellation 

 
307 Ebd., S. 160. 
308 Kracht, Christian: Eurotrash. Köln 2021, S. 11. 
309 Ebd. 
310 Ebd., S. 155. 
311 Ebd. 
312 Ebd., S. 156. 



 
 

70 

festgelegt. Gerade die antike Tragödie ist eine schrittweise aus der Kultform gelöste 

Kunstform, die auf der Grundlage religiöser (Dionysos-Mythos) und mythologischer Stoffe 

(Heldensage) die Kollision zwischen dem Helden und der Bestimmung der Weltgeschicke 

durch das Handeln der Götter mit einer gewissen Zwangsläufigkeit in ein dramatisches 

Geschehen und in eine Katastrophe treibt.313 Dadurch entfaltet sich ein Begriff von Tragik im 

Spannungsfeld von Notwendigkeit und Kontingenz.314 Der Held ist in unlösbare Konflikte 

verstrickt, bei denen es nicht darauf ankommt, wie er sich letztendlich entscheidet. Ein 

weiteres zentrales Definitionsmerkmal der Gattung Tragödie ist die Wirkung auf die 

Rezipierenden, die nach Aristoteles eine Reinigung von bestimmten Affekten und 

Leidenschaften hervorrufen soll.315 Nun könnte man mit Christoph Rauen und seinem Befund 

zur Suche des Ich-Erzählers nach reibungsloser innerfamiliärer Kommunikation im Sinne der 

Pop-Theorie diese Stelle als scheinbar positiven Gegenentwurf zur schlechten Ausgangswelt 

als deren Steigerung sehen, da auch sie von Täuschung durchzogen ist.316 Schließlich könnten 

die potenziellen Kinder des Ich-Erzählers seine Aussagen unter keinen Umständen auf ihre 

Richtigkeit überprüfen, womit sich die tragische Struktur einer nicht zu erreichenden und 

aufrichtigen innerfamiliären Kommunikation erfüllen würde. 

Mit dieser Stelle im Text entpuppt sich die Reise/Flucht des Helden/Ich-Erzählers in Faserland 

darüber hinaus auch als Passage in einen mythopoetisch entfalteten Raum, wie es Oliver 

Jahraus prominent in seinen Ausführungen zum ästhetischen Fundamentalismus bei Kracht 

aufgezeigt hat, noch bevor Eurotrash als Interpretationsschablone erschienen ist, der diese 

Überlegungen explizit stützt.317 Schließlich betont der Ich-Erzähler in Eurotrash, wie eben 

dargelegt, dass er den Titel Faserland aus einem bestimmten Grund gewählt habe, der ihm 

nun nur nicht mehr einfalle. Jahraus betonte bereits vorab, dass Faserland eine intertextuelle 

Referenz zu Robert Harris Roman Fatherland bilde, der drei Jahre zuvor erschienen ist und von 

 
313 Vgl. Eke, Norbert Otto: Tragödie. In: Literaturwissenschaftliches Lexikon. Grundbegriffe der Germanistik. Hg. 

v. Horst Brunner, Rainer Moritz, Berlin 2006, S. 411–414, hier: S. 411. 
314 Vgl. ebd. 
315 Vgl. ebd. 
316 Vgl. Rauen, Christoph: Schmutzige Unterhose wird sauberer Büstenhalter. Zur Überwindung von Postmoderne 

und Pop bei Christian Kracht. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, 

Köln 2009, S. 116–130, hier: S. 122. 
317 Vgl. Jahraus, Oliver: Ästhetischer Fundamentalismus. Christian Krachts radikale Erzählexperimente. In: 

Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 2009, S. 13–23, hier: S. 22. 



 
 

71 

einem nationalistischen Deutschland handelt, das den Zweiten Weltkrieg gewonnen hat.318 

Faserland stellt eine Assonanz zu Fatherland dar, sofern man den eigentlich dentalen Frikativ 

<th> in typisch deutscher Manier als [s] ausspricht. So erzeuge Kracht nach Jahraus nicht nur 

eine intertextuelle Folie, sondern auch eine transparente Folie, indem er nicht nur über den 

Titel auf eine sogenannte parallel world novel anspielt.319 Es finden sich im Text zudem auch 

inhaltliche Verweise auf diese parallel world, da Faserland Deutschland als von einen mehr 

oder weniger latenten Faschismus beherrscht darstellt, der in bernhardesker Manier SPD-

Zugehörige und Nazis bis zur Ununterscheidbarkeit auftreten lässt.320 In einem Flugzeug nennt 

der Ich-Erzähler einen anderen Passagier einen „SPD-Nazi“321 und greift damit auf, dass der 

Umschlagpunkt vom Sozialismus zum Nationalsozialismus nicht mehr auszumachen ist. 

So werde die Idee der Parallelwelt selbst zum ästhetischen Prinzip: Erstens im Sinne einer 

ontologischen Unbestimmtheit (in welcher Welt lebt der schnöselige Ich-Erzähler überhaupt, 

passend zu Fragen der Kontingenz der Tragödie) und zweitens im Sinne einer Projektion als 

Prinzip ästhetischer Welterzeugung.322 Diesem Modell der Projektion liegt bei Jahraus ein 

zweiwertiger Zeichenbegriff zugrunde, der bereits auf ein anderes Zeichen verweist. So ergibt 

sich die Nähe zu Barthes semiotischer Struktur des Mythos, der jeweils ein 

Signifikat/Bezeichnetes als Signifikant/Bezeichnendes nimmt, dem er ein neues 

Signifikat/Bezeichnetes zuordnet.323 In Faserland werde in diese mythopoetische Struktur 

allerdings immer ein Moment des Reflexiven eingeschlossen, da Zeichen eines Zeichens zu 

sein bei Kracht eine subversive Wendung erfahre.324 Genauer bedeutet das für das Prinzip der 

ästhetischen Welterzeugung, dass diese mythopoetisch funktionalisiert und gleichzeitig 

subversiv desavouiert wird.325 Man denke beispielsweise daran, wie das Grab von Thomas 

Mann am Ende der Reise verfehlt wird. Das Zeichen, das der kotende Hund abgibt, kann 

aufgrund der hereinbrechenden Dunkelheit nicht mehr entziffert werden, wodurch alles, was 

 
318 Vgl. ebd., S. 16. 
319 Vgl. ebd. 
320 Vgl. ebd. 
321 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 55. 
322 Vgl. Jahraus, Oliver: Ästhetischer Fundamentalismus. Christian Krachts radikale Erzählexperimente. In: 

Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 2009, S. 13–23, hier: S. 16 f. 
323 Vgl. ebd., S. 17. 
324 Vgl. ebd. 
325 Vgl. ebd., S. 18. 



 
 

72 

zitiert wird, auch gleichzeitig durchgestrichen wird.326 Das bedeutet, dass die Subversion, also 

das Durchstreichen des Zitats, hier ein konstitutiver Teil des Prinzips der Mythopoesis ist.  

Die Passage des Ich-Erzählers und Helden in den mystisch entfalteten Raum vollzieht sich an 

der Personifikation des Helden und der Figuren, der Subjekt und Objekt der mythopetischen 

erzählerischen Strategie ist.327 Die ästhetische Erzeugung von Welten, ist die Kennzeichnung 

und Offenlegung von Prozessen, die sich vorliegend zu sich selbst verhalten, also reflexiv 

werden.328 Ästhetisch sind sodann Subjekte in ihrem Subjektsein und das tragische Ende, das 

in der Ausgangskonstellation bereits festgelegt ist, besteht in der Herausforderung 

ästhetisch– oder gar nicht – zu existieren.329 Dies wiederum evoziere nach Jahraus das Modell 

eines heiligen Textes, der im Zuge seiner Lektüre die Rezipierenden verwandelt, indem er sie 

selbst einer ästhetischen Transformation unterwirft.330  

Daneben unterliegt Krachts Werk einer ausgeprägten Autorinszenierung sowohl im Text, als 

auch in den Medien, um eine Marke aus sich und seinem Werk zu erschaffen. Halten die 

Rezipierenden einen Text von Kracht in den Händen, wissen sie, was sie erwarten können.331 

Hierzu inszeniert er sein Werk in Interviews und Poetikvorlesungen als ein 

Autobiografisches.332 Im Text selbst vollzieht sich die autobiografische Autorinszenierung am 

stärksten in Faserland in Kombination mit der Fortsetzung Eurotrash. Zum einen verweist der 

Erzähler in Eurotrash darauf, dass er vor über fünfundzwanzig Jahren Faserland geschrieben 

habe, und seine Figur heißt in Eurotrash auch Christian Kracht. Zum anderen macht die 

 
326 Vgl. ebd. 
327 Vgl. ebd., S. 21. 
328 Vgl. ebd. 
329 Vgl. ebd., S. 22. 
330 Vgl. ebd. 
331 Vgl. Niefanger, Dirk: Autorinszenierung. In: Handbuch Literatur und Pop. Hg. v. Moritz Baßler, Eckhard 

Schumacher. Berlin 2019, S. 130–141, hier: S. 131; Foucault, Michel: Qu´est-ce qu´un Auteur? In: Bulletin de la 

Société francaise de Philosophie. Nr. 64 (1969), S. 73–104. 
332 Vgl. Backhaus, Anne: „Ich hörte, wie sich hinter mir die Hose öffnete.“ In: Spiegel Online. 16.5.2018, verfügbar 

unter: https://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/christian-kracht-spricht-an-der-uni-frankfurt-ueber-seinen-

missbrauch-a-1207975.html; aufgerufen am 1.3.23. 



 
 

73 

Autorfigur über die Performanz des Anfangens deutlich,333 dass er nicht nur von etwas erzählt, 

sondern dass er erzählt: „Also, es fängt damit an, daß (…).“334  

Selbstredend darf die Gleichsetzung der Autorpersona Christian Kracht (als Marke in 

Interviews oder im Text als Figur) und der realen Person Christian Kracht nicht naiv erfolgen. 

Vielmehr lässt es sich als „Zeichenensemble Autor“ verstehen, das sich durchaus vom 

„Zeichenensemble Text“ unterscheidet.335 Allerdings erscheint er gerade innerhalb des Pop 

als durchweg inszenierte Größe, bei der auch vermeintlich authentisch wirkende Details als 

Moment ästhetisch bzw. sozial oder ökonomisch motivierter Setzung zu verstehen sind.336 

Vom Tod des Autors nach Barthes kann keine Rede sein.337 Ganz im Gegenteil: Anders als der 

postmoderne Diskurs glauben macht, trägt das jeweils medial gestaltete Autorbild deutlich 

zum Verständnis der Texte bei.338 Man befasst sich daher zunehmend mit der 

Autorinszenierung und ihrem semantischen Mehrwert, den Effekten ihrer 

Aufmerksamkeitserzeugung und als Positionsbehauptung.339 Die eingeübte Unterscheidung 

des Kulturbetriebs greift bei der komplex angelegten Urheberschaft des Pop nicht, da viele 

Pop-Kunstwerke performativ, gerade erst im Augenblick ihrer Inszenierung entstehen, wie 

Happenings, das postdramatische Theater oder Poetry-Slams.340 Dadurch ist eine Trennung 

 
333 Vgl. Kleinschmidt, Christoph: Von Zerrspiegeln, Möbius-Schleifen und Ordnungen des Déjà-vu. Techniken des 

Erzählens in den Romanen Christian Krachts. In: Text und Kritik. Zeitschrift für Literatur. IX/17. Hg. v. Christoph 

Kleinschmidt, S. 44–53, hier: S. 44. 
334 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 13. 
335 Niefanger, Dirk: Autorinszenierung. In: Handbuch Literatur und Pop. Hg. v. Moritz Baßler, Eckhard 

Schumacher. Berlin 2019, S. 130–141, hier: S. 131. 
336 Vgl. ebd. 
337 Vgl. Barthes, Roland: Der Tod des Autors. Übers. v. Matías Martínez. In: Texte zur Theorie der Autorschaft. 

Hg. v. Fotis Jannidis, Gerhard Lauer, Matías Martínez, Simone Winko, Stuttgart 2000, S. 185–193. 
338 Vgl. Niefanger, Dirk: Autorinszenierung. In: Handbuch Literatur und Pop. Hg. v. Moritz Baßler, Eckhard 

Schumacher. Berlin 2019, S. 130–141, hier: S. 129. 
339 Vgl. zum semantischen Mehrwert Künzel, Christine/Schönert, Jörg: Autorinszenierungen: Autorschaft und 

literarisches Werk im Kontext der Medien. Würzburg 2007; Grimm, Gunter E./Schärf, Christian (Hrg.): 

Schriftsteller-Inszenierungen. Bielefeld 2008; Jürgensen, Christoph/Kaiser, Gerhard (Hrg.): Kontroversen – 

Bündnisse – Imitationen. Zur Geschichte schriftstellerischer Inszenierungspraktiken. Heidelberg 2001; Fischer, 

Alexander: Posierende Poeten. Autorinszenierungen vom 18. bis zum 21 Jahrhundert. Erlangen 2013; vgl. zur 

Aufmerksamkeitserzeugung Franck, Georg: Ökonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf. München 1998; 

Niefanger, Dirk: Der Autor und sein Label. Überlegungen zur „fonction classificatoire“ Foucaults (mit Fallstudien 

zu Langbehn und Kracauer). In: Autorschaft. Positionen und Revisionen. DFG-Symposion 2001. Hg. v. Heinrich 

Detering, Stuttgart 2002, S. 521–539; vgl. zur Positionsbehauptung Bourdieu, Pierre: Die Regeln der Kunst. 

Genese und Struktur des literarischen Feldes. Übers. v. Bernd Schwibs, Achim Russer, Frankfurt am Main 2001. 
340 Vgl. Niefanger, Dirk: Autorinszenierung. In: Handbuch Literatur und Pop. Hg. v. Moritz Baßler, Eckhard 

Schumacher. Berlin 2019, S. 130–141, hier: S. 131; Vgl. zur Performanztheorie grundlegend: Fischer-Lichte, 

Erika: Ästhetik des Performativen. Frankfurt am Main 2004; Wirth, Uwe (Hrsg.): Performanz. zwischen 



 
 

74 

von Urhebenden und Aufführung oder von Text und Autor nicht möglich und die 

Autorinszenierung wird Teil des primären Kunstwerks.341 Die Rezipierenden müssen sich 

immer wieder daran erinnern, dass ihnen kein Text mit faktualem Anspruch vorliegt, da sie 

explizit keine Autobiografie Krachts lesen, auch wenn der Text diesen Eindruck provoziert. In 

Faserland vereinen sich sodann unzählige Elemente – ein Roman, eine Art Anti-Novelle, ganz 

ohne Ereignisse, ein parallel world novel, eine Autobiografie, performative Elemente des 

Poetry-Slams oder des postdramatischen Theaters sowie das Modell eines heiligen Textes – 

als Passage in einen mythopoetologisch entfalteten Raum. 

Selbstredend sei an dieser Stelle darauf verwiesen, dass die Grenzen zwischen Roman und 

Novelle vor allem seit der Spätmoderne zunehmend verschwimmen und durch spezielle 

Begriffe wie Bericht, Tagebuch, Fragment oder Essay ersetzt werden.342 Daher geht es in 

diesem Kapitel nicht so sehr darum, Gattungszuordnungen zu treffen, die für Michael 

Kohlhaas, Mario und der Zauberer und Faserland ohnehin schon zur Genüge in der Forschung 

diskutiert worden sind und selbst zu den Entstehungszeiträumen der Texte bereits mehr als 

schwammig waren, sondern vielmehr darum, die gebräuchlichen Gattungszuordnungen als 

Folie zu begreifen. Diese Folie liefert einen interessanten Überblick darüber, ob, inwiefern und 

aus welchen Gründen die Texte gewohnte Gattungszuordnungen sprengen.  

Das vorliegende Forschungsreferat zu den Gattungszuordnungen hat gezeigt, dass die drei 

Texte Einfallstore bieten, die Grenze zwischen Fakt (historia) und Fiktion (fabula) 

verschwimmen zu lassen: bei Michael Kohlhaas über die Nähe zur moralischen Erzählung, bei 

Mario und der Zauberer über die Dopplung der Rezipierenden, in der gerade die Deutung des 

logischen Schlusses auseinanderfällt, und bei Faserland über die Pop-Elemente und die 

Autorinszenierung. Zum anderen zeigt sich durch die Verweise auf Romane, Kurzgeschichten, 

Novellen, Passagen (heilige Texte, die die Rezipierenden im Zuge seiner Lektüre verwandeln) 

und Tragödien, dass dramatische Elemente in epische Texte überführt werden. Eine 

vermeintlich überkommene Diskussion über Gattungszuordnungen sollte an den Stellen, wo 

 
Sprachphilosophie und Kulturwissenschaft. Frankfurt am Main 2002; Mersch, Dieter: Ereignis und Aura. 

Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen. Frankfurt am Main 2002. 
341 Vgl. Niefanger, Dirk: Autorinszenierung. In: Handbuch Literatur und Pop. Hg. v. Moritz Baßler, Eckhard 

Schumacher. Berlin 2019, S. 130–141, hier: S. 131. 
342 Vgl. Andreotti, Mario: Die Struktur der modernen Literatur. Neue Formen und Techniken des Schreibens. 

Stuttgart 2022, S. 201. 



 
 

75 

sie einer Interpretation dienlich sind, nicht verworfen werden. Daher wird im weiteren Verlauf 

der Arbeit von Texten in ihrer epischen oder dramatischen Dimension gesprochen, um die 

Ergebnisse der Gattungszuordnungen samt den Stellen, an denen sie sich einer solchen 

verweigern, fruchtbar in die weitere Argumentation aufnehmen zu können. Es wird sich noch 

zeigen, dass sich der Fokus oft von der einen auf die andere Dimension der Texte verschieben 

wird, ihr Spannungsfeld aber weiter bestehen bleibt. 

Uneindeutige Erzählweisen 

Neben den uneindeutigen Gattungszuordnungen einen Michael Kohlhaas, Mario und der 

Zauberer und Faserland die uneindeutigen Erzählweisen. Im Folgenden wird lediglich auf die 

streitbaren Positionen verwiesen und deutlich gemacht, dass sich die Texte nicht zweifelsfrei 

mit dem geläufigen literaturwissenschaftlichen Handwerkszeug greifen lassen. Eine 

ausführlichere Untersuchung der Erzähler wird in den jeweiligen Kapiteln zu den Texten 

vorgenommen, wo sie auch auf das Konzept des Politischen Erzählers hin erprobt werden. 

Gattungstheoretisch wurde für Michael Kohlhaas bereits hergeleitet, wie die Grenze zwischen 

Wirklichkeit und Fiktion verschwimmt und sie so zum Objekt des ästhetischen Spiels wird. 

Dieses Vorhaben gründet neben der Gattungsform des Textes noch auf einer kleinteiligeren 

formalen Einheit: der Erzählweise. Gerade für Mario Andreotti sind die auktoriale Erzählweise 

und die festen Bezugspunkte von Held und Erzähler als grundlegende Kategorien eines 

traditionellen Weltbildes in Michael Kohlhaas ein Zeichen dafür, dass die Formvorgaben einer 

klassischen Novelle erfüllt sind.343 Das vorangegangene Kapitel hat allerdings deutlich werden 

lassen, dass diese Zuordnung unter dem zu starken Bezug auf die klassischen Autoren wie 

Goethe und Schiller leidet und so verkannt wird, dass der Innovationsmotor des Kleist’schen 

Werkes gerade in der kalkulierten und subversiven Imitation, Variation und Überbietung alter 

Formen liegt.344  

In Michael Kohlhaas werden ganz im Gegenteil die festen Erzählparameter, die für eine 

genaue Verortung der Bezugspunkte Held und Erzähler notwendig sind, zwar größtenteils 

aufrechterhalten, jedoch werden sie an gewissen Stellen im Text gezielt außer Kraft gesetzt 

 
343 Vgl. Andreotti, Mario: Die Struktur der modernen Literatur. Neue Formen und Techniken des Schreibens. 

Stuttgart 2022, S. 187–190. 
344 Vgl. Breuer, Ingo: Erzählungen. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 

2013, S. 90–97, hier: S. 92 u. 95. 



 
 

76 

und damit die Rolle des Erzählers virulent. Führt der Erzähler Kohlhaasens Wohnort mit dem 

Verweis ein, dass dieser wohl heute noch nach der Figur Kohlhaase benannt ist,345 steht dies 

im Gegensatz zu den Erläuterungen der Figur Heinrich von Geusau, des Erzkanzlers. Dieser 

berichtet in direkter Rede „daß Kohlhaasenbrück, der Ort, nach welchem der Roßhändler 

heiße“,346 also nicht nach Kohlhaase benannt wird, sondern Kohlhaase nach seinem Ort. 

Darüber hinaus hätte die Figur Kohlhaas beispielsweise die Begegnung mit den Kurfürsten auf 

dem Marktplatz von Jüterbock durchaus nutzen können, um seinen Rechtsstreit vorzutragen. 

Da diese Episode allerdings nicht an der chronologisch richtigen Stelle im Text erzählt wird, 

sondern retrospektiv, fällt dieser Umstand kaum auf.347 Auch die divergierenden Zeitangaben 

des Erzählers über den Aufbruch von Kohlhaas zur Tronkenburg nach dem Tod seiner Frau 

führen dazu, dass der Erzähler im Sinne aktueller narratologischer Forschung als 

„unzuverlässige(r) Erzähler“348 bezeichnet wird. So berichtet der Erzähler beispielsweise, dass 

Kohlhaas die fehderechtliche Dreitagesfrist eingehalten habe, während Kohlhaas später selbst 

darauf verweist, dass er „genau am Tage nach dem Begräbnis seiner Frau“349 aufgebrochen 

sei. Die ältere Forschung sieht hier noch auf ein Versehen, da mit dem Druck des Textes bereits 

vor seiner Fertigstellung begonnen wurde, allerdings ist dieses Argument nur schwer zu 

halten, wenn man die Raffinesse der divergierenden Angaben und Wertungen des Erzählers 

ernst nimmt.350 Vielmehr können diese Ungenauigkeiten dem literarischen Werk als 

funktionales Gebilde zugerechnet und textstrukturell interpretiert werden. Schließlich sind es 

gerade jene Stellen im Text, die die entscheidenden Wendepunkte von Kohlhaasens 

Urteilsersuchen auf dem legalen Rechtsweg und seinem „Geschäft der Rache“351 markieren. 

Die vermeintliche Unzuverlässigkeit des Erzählers entsteht, sobald seine in auktorialer 

Erzählweise vorliegenden mimetischen Angaben zu Zeit und Ort der Geschehnisse im 

Gegensatz zu den Aussagen der Figuren stehen, die ihrerseits in direkter Rede verfasst sind. 

 
345 Vgl. Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 9. 
346 Ebd. S. 78. 
347 Vgl. Brüggemann, Diethelm: Kleist. Die Magie. Würzburg 2004, S. 116 f. 
348 Schmidt, Jochen: Heinrich von Kleist. Die Dramen und Erzählungen. Darmstadt 2003, S. 183. 
349 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 31 für den Bericht des Erzählers und S. 82 für Kohlhaasens Bericht. 
350 Vgl. Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Breuer Ingo, 

Stuttgart 2013, S. 97–106, hier: S. 102. 
351 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 31. 



 
 

77 

Normalerweise erheben die in fiktionaler Rede geäußerten Behauptungen des Erzählers einen 

Geltungsanspruch auf das, was in der erzählten Welt der Fall ist, weshalb man von einem 

logischen Privileg der Erzählerrede spricht.352 So besteht grundsätzlich die fundamentale 

erzähllogische Funktion des Erzählers in der Darstellung der erzählten Welt in ihrer konkreten 

Individualität und nur auf diese Funktion erstreckt sich sein privilegierter 

Wahrheitsanspruch.353 Dieses Privileg des Erzählers wird nun in klassischen Novellen 

beispielsweise genutzt, um die feste Verortung von Erzähler und Held, die ein festes Weltbild 

garantieren würden, aufrechtzuerhalten. Wird der Erzähler dieser Funktion nicht gerecht, 

spricht man von einer unzuverlässigen Erzählweise.354 Nun gibt es verschiedene Sorten des 

unzuverlässigen Erzählens, die sich nach Matías Martínez und Michael Scheffel in ihrer 

Einführung in die Erzähltheorie, ein Standardwerk, das mittlerweile in der 10. Auflage 

erschienen ist, in drei Kategorien einteilen lassen: der theoretisch unzuverlässige Erzähler, der 

mimetisch teilweise unzuverlässige Erzähler und der mimetisch unentscheidbare Erzähler.355 

Die ersten beiden Kategorien eint, dass der Erzähler entweder unangebracht über andere 

Figuren im Text urteilt (theoretisch unzuverlässig) oder falsche Angaben über die erzählte 

Welt macht (mimetisch teilweise unzuverlässig). So ist im ersten Fall ein intradiegetischer Ich-

Erzähler, wie die Figur des humanistischen Dr. phil. Serenus Zeitblom in Thomas Manns Doktor 

Faustus, nicht in der Lage, die Geschichte des dämonischen Komponisten Adrian Leverkühn 

zu erzählen, da sie sich den politischen, philosophischen und moralischen Vorstellungen des 

Ich-Erzählers entzieht.356 Dennoch bleibt seine mimetische Glaubwürdigkeit über die 

konkreten Tatsachen der erzählten Welt trotz seinen verfehlten theoretischen Wertungen des 

Komponisten unberührt.357 Der zweite Fall umfasst die Zweifel an den mimetischen Aussagen 

des meist auktorialen oder extradiegetischen Erzählers zu den Parametern der erzählten Welt 

wie Zeit und Ort.358 Ein prominentes Beispiel ist der Roman Zwischen neun und neun von Leo 

Perutz, wo sich am Ende herausstellt, dass der Protagonist nicht zwölf Stunden auf der Flucht 

ist, sondern für wenige Augenblicke bewusstlos war und im Sterben liegt, als er bei der Flucht 

 
352 Vgl. Martínez, Matías/Scheffel, Michael: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 101 f. 
353 Vgl. ebd., S. 105. 
354 Vgl. ebd. 
355 Vgl. ebd., S. 107–109. 
356 Vgl. ebd., S. 107. 
357 Vgl. ebd. 
358 Vgl. ebd., S. 107. 



 
 

78 

vor der Polizei von einem Dach gestürzt ist.359 Die dritte Kategorie, das mimetisch 

unentscheidbare Erzählen, unterscheidet sich erheblich von dem theoretisch unzuverlässigen 

Erzählen und dem mimetisch teilweise unzuverlässigen Erzählen, da diese nicht wie die ersten 

beiden Kategorien auf der Voraussetzung beruht, dass hinter der Rede des Erzählers eine 

stabile und eindeutig bestimmbare Weltordnung steckt.360 So passen sich hier viele Werke der 

Moderne und Postmoderne ein, wie die nouveaux romans von Alain Robbe-Grillet oder 

Werken mit einem stream of consciousness, deren Szenen sich nicht in einem linear-

chronologischen oder kausalen Zusammenhang aneinander fügen.361 Keine Aussage des 

Erzählers ist in ihrem Wahrheitsgehalt entscheidbar und keine Tatsache der erzählten Welt 

steht eindeutig fest. Alle vermeintlich feststehenden Bezugspunkte werden zugunsten einer 

Serie von alternativen Versionen aufgelöst.362 

Bei Michael Kohlhaas kann man die theoretische Unzuverlässigkeit des Erzählers 

ausschließen, da er zwar sporadisch Vorausdeutungen zum Geschehen und der Auswirkung 

auf Kohlhaas macht, sein Mitleid für Kohlhaas aber angesichts des tödlichen Ausgangs 

durchaus angebracht ist. So führt der Erzähler die Reise seiner Frau samt Kohlhaasens 

Bittschrift für den Kastellan eindeutig ein: „Diese Reise war aber von allen erfolglosen 

Schritten, die er in seiner Sache getan hatte, der allerunglücklichste“,363 da seine Frau schwer 

verletzt nach Kohlhaasenbrück zurückkehrt und kurz drauf ihren Verletzungen erliegt. Hier 

könnte man ein mimetisch teilweise unzuverlässiges Erzählen vermuten, da der auktoriale 

Erzähler offenbar andere Aussagen über wichtige Zeitangaben der Handlung trifft, als die 

Figuren es tun. Allerdings fehlt es hier an den entscheidenden Anhaltspunkten, die die 

Rezipierenden am Ende ihrer, teils auch mehrfachen, Lektüre des Textes dazu bringen, 

rückwirkend die Konsistenz der erzählten Welt rekonstruieren zu können. Es ergibt sich ein 

unaufgelöster Widerspruch zwischen den Angaben des Erzählers und denen der Figuren, der 

das Streben der Rezipierenden nach Sinnkonstanz unterläuft. 

 
359 Vgl. ebd., S. 108. 
360 Vgl. ebd., S. 109. 
361 Vgl. ebd. 
362 Vgl. ebd. 
363 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 29. 



 
 

79 

Auch das mimetisch unentscheidbare Erzählen liegt nicht vor, da im Text zwar die Aussagen 

des Erzählers, denen der Figuren in direkter Rede unauflöslich gegenüberstehen und 

grundsätzlich die Unentscheidbarkeit dessen, was in der erzählten Welt der Fall ist, bestehen 

bleibt, allerdings gibt es weiter feste Bezugspunkte in der erzählten Welt, die durchaus in 

chronologischem oder kausallogischem Zusammenhang zueinanderstehen. Michael Kohlhaas 

kann gerade nicht als serielle Variation von Standardsituationen oder Handlungsschablonen 

gelesen werden. Zwar wird die Begegnung auf dem Marktplatz nicht an der chronologisch 

richtigen Stelle erzählt, allerdings ist sie klar in einer Logik der Rückschau eingebettet. Dies 

erschwert es den Rezipierenden zwar, die Geschehnisse aufzudecken, hindert sie aber nicht 

daran, da die Logik der Chronologie bestehen bleibt. Selbst diese oberflächliche Analyse zum 

unzuverlässigen Erzählen zeigt bereits deutlich, dass der Erzähler nicht ohne Weiteres als 

unzuverlässiger Erzähler gewertet werden kann, wenngleich seine Rolle durchaus an 

entscheidenden Stellen virulent wird. 

Ob und inwiefern die Figuren ihre eigene Wahrnehmung und ihr vermeintlich festes Weltbild 

hinterfragen, lässt sich anhand dieser Beispiele nicht in Gänze festmachen. Schließlich finden 

sich keine Passagen, die deutlich werden lassen, dass Kohlhaas beispielsweise bei seiner 

Aussage über die Wahrung der fehderechtlichen Dreitagesfrist durch einen geschwächten 

Geisteszustand als nicht verlässlich gilt. Ebenso verhält es sich mit Geusau, der auch keine 

Hinweise darauf gibt, dass er sich über die Namensgebung des Dorfes im Unklaren ist. 

Vielmehr obliegt es den Rezipierenden, durch eine aufmerksame oder mehrfache Lektüre 

Ursachenforschung zu betreiben und die Rätselhaftigkeit des Hergangs aufzulösen. Dies kann 

allerdings nicht gelingen, da die Figurenaussage unauflösbar gegen Aussagen des Erzählers 

stehen und so die Rätselhaftigkeit der Geschehnisse verstärkt wird. 

Man könnte vermuten, dass die Wertungen des Erzählers, wie der Verweis auf die Wahrung 

der fehderechtlichen Dreitagesfrist, noch den Anschein von Rechtmäßigkeit zu wahren 

versuchen, bevor Kohlhaas seinen Rachefeldzug beginnt. Allerdings sind auch sie von 

erzählerischen Unzulänglichkeiten geprägt. Viel zu oft führt der Erzähler an entscheidenden 

Stellen im Text den Hergang nicht ausführlich genug aus und verweist so, im Gegensatz zu 

seinem auktorialen Anspruch, auf die Zufälligkeit und Willkür der Ereignisse. Man denke an 

die Stelle, als Kohlhaas von der gefährlichen Quetschung an der Brust seiner Frau erfährt, der 

sie kurz darauf erliegt. Der Knecht, der Lisbeth begleitet hat, war bei diesem Vorfall nicht 



 
 

80 

zugegen und konnte Kohlhaas nur das berichten, was er von umstehenden Zeugen 

[„(w)enigstens berichteten die Leute so“364] gehört hatte. Seine Frau selbst war zu schwach, 

um ihm eine genaue Auskunft über den Hergang erteilen zu können. „Man versuchte 

vergebens, ihr das Bewußtsein wieder zu geben, um über das, was vorgefallen war, einige 

Aufschlüsse zu erhalten; sie lag, mit starrem, schon gebrochenen Auge, da, und antwortete 

nicht.“365 So erfahren sowohl die Figuren als auch die Rezipierenden vom Erzähler „nichts 

Zusammenhängendes über das, was dieses Unglück verursacht hatte (…)“.366 Gerade dann, 

wenn die auktoriale Erzählweise der Novelle Licht in die Schicksalhaftigkeit der Vorgänge, die 

in den Charakteren der Figuren angelegt sein sollte, bringen könnte, verweist der Erzähler 

mittels indirekter Rede auf die Zeugenschaft des Knechts und beschreibt, dass Lisbeth „ohne 

Verschulden“367 durch den willkürlichen, „bloßen rohen Eifer einer Wache“368 verletzt worden 

sei. 

Es wird deutlich, dass hier vermeintlich feste Erzählparameter außer Kraft gesetzt sind, die 

sich durch den Widerspruch der Aussagen des Erzählers oder seinen unzulänglichen 

Ausführungen zu den Hintergründen im Vergleich zu den Figurenreden bemerkbar machen. 

Die diskursiven Überlagerungen von mittelalterlichem Fehderecht und frühneuzeitlichen 

Gesellschaftsverträgen spiegeln sich im formalen Aufbau des novellenartigen Textes. Der 

auktoriale Erzähler versucht die Ereignisse, ganz in klassischer Manier, geordnet vorzutragen, 

um Kohlhaas und sein Handeln rechtmäßig wirken zu lassen. Der in mittelalterlicher Tradition 

gefangene Kohlhaas unterläuft diese gesellschaftsvertragliche Ordnung nicht nur inhaltlich 

durch seine Rachefeldzüge, sondern auch formal, indem er durch seine eigenen Zeitangaben 

die festen Bezugspunkte von Erzähler und Held auflöst. Mittelalterliches Fehderecht und 

frühneuzeitlicher Gesellschaftsvertrag stehen sich inhaltlich, gattungstheoretisch und 

erzähltheoretisch unauflösbar gegenüber, wodurch Kohlhaas im wahrsten Sinne des Wortes 

zu einem „der rechtschaffensten zugleich und entsetzlichsten Menschen seiner Zeit“369 wird. 

Auch wenn nun die Rolle des Erzählers in Michael Kohlhaas nicht unzuverlässig oder von 

 
364 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 29 f. 
365 Ebd. S. 30. 
366 Ebd. 
367 Ebd., S. 29. 
368 Ebd. 
369 Ebd., S. 9. 



 
 

81 

Fehlern im Druck geprägt ist, kommt ihm eine besondere Funktion im Text zu, die im Kapitel 

zu Michael Kohlhaas als Politischer Erzähler klassifiziert werden wird. Festzuhalten bleibt an 

dieser Stelle, dass der auktoriale Erzähler und Kohlhaas zwar vorab einen festen Bezugspunkt 

teilen, dann allerdings die andere Position unterlaufen. 

Auch bei Mario und der Zauberer gibt es mehrere Tendenzen in der Forschung, das 

Erzählverfahren zu greifen. Grob lassen sie sich in zwei Forschungsschwerpunkte zu 

Erzählweisen der Ironie und zu unzuverlässigen Erzählstrategien unterteilen. Die älteste, aber 

nicht minder aktuelle Forschungslinie arbeitet sich am Komplex der Ironie in den Werken 

Thomas Manns ab.370 Bereits Zeitzeugen wie Otto Grautoff, ein Schulfreund Manns, 

kommentierten in einer 1903 erschienen Rezension zu seinem Debütroman Buddenbrooks, 

dass dieser von einem „Unterton sanfter Ironie durchzogen“371 sei. Obwohl sich seitdem 

sowohl Rezipierende, Zeitzeugen und die Forschung an der Ironie in Manns Werken 

abarbeiten, gibt es kein allgemein etabliertes Verständnis davon, wie diese Ironie strukturell 

beschaffen ist, worauf sie sich bezieht und welche Funktion sie in den Texten übernimmt.372 

Daher gehen die Ansichten darüber, wie Manns ironische Redeweisen in seinen literarischen 

Texten begrifflich zu explizieren sind, welcher Sprecherinstanz sie zuzuordnen sind und welche 

Folgen dies für die jeweilige Interpretation hat, stark auseinander.373 Ist Manns Frühwerk noch 

geprägt vom Nachdenken über poetologische Prämissen des eigenen Schreibens, so kann mit 

den Betrachtungen eines Unpolitischen und besonders mit dem Kapitel zu Ironie und 

Radikalismus mittlerweile einstimmig davon ausgegangen werden, dass die Ironie von da an 

als Lösung vieler im Frühwerk verhandelter Probleme gilt.374 Sie stellt einen Sprachmodus zur 

 
370 Vgl. exemplarisch Ewen, Jens: Erzählter Pluralismus. Thomas Manns Ironie als Sprache der Moderne. Frankfurt 

am Main 2017, besonders Kap. 4.3; Koopmann, Helmut: Humor und Ironie. In: Thomas-Mann-Handbuch. Hg. v. 

Helmut Koopmann, Stuttgart 2011, S. 836–853; Ewen, Jens: Ironie. In: Thomas Mann. Handbuch. Leben – Werk 

– Wirkung. Hg. v. Andreas Blödorn, Friedhelm Marx, Stuttgart 2015, S. 308–310; Baumgart, Reinhard: Das 

Ironische und die Ironie in den Werken Thomas Manns. München 1964; Kristiansen, Børge: Thomas Mann – Der 

ironische Metaphysiker: Nihilismus – Ironie – Anthropologie in Thomas Manns Erzählungen und im 

>>Zauberberg<<. Würzburg 2013; Hoffmeister, Werner: Studien zur erlebten Rede bei Thomas Mann und Robert 

Musil. London 1965; Kiesel, Helmuth: Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1918–1933. München 2017; 

wobei Kiesel seinen Fokus in Kap. III.3. auf sämtliche Verfahren Manns legt, die die Erkundungs- und 

Demonstrationsmöglichkeiten einer Fiktion nutzen und die Werke so als Kunstprodukt kenntlich machen. 
371 Grautoff, Otto: Thomas Mann. In: Die Gegenwart (1903). zit. nach Schröter Klaus: Thomas Mann im Urteil 

seiner Zeit. Dokumente 1891–1955. Hamburg 1969, S. 24–26. 
372 Vgl. Ewen, Jens: Ironie. In: Thomas Mann. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Andreas Blödorn, 

Friedhelm Marx, Stuttgart 2015, S. 308–310, hier: S. 308. 
373 Vgl. ebd. 
374 Vgl. ebd., S. 308 f. 



 
 

82 

Verfügung, der einseitige Positionierungen vermeidet und gegenteilige Positionen in der 

Schwebe hält, weshalb sie zum Sprachmodus der – politisch moderaten – Moderne wird.375  

Besonders im Zauberberg und stärker in der Romantetralogie Joseph und seine Brüder findet 

sich eine Ironisierung des Erzählers, der in seinen Kompetenzen hinsichtlich des Zugriffs auf 

die Geschichte und ihre Figuren stark begrenzt ist.376 Im Joseph-Roman versucht der Erzähler 

ebenfalls seinem wissenschaftlich-quellenkritischen Anspruch gerecht zu werden, auch wenn 

er gleichzeitig immer wieder zu fabulieren beginnt.377 Nun unterbrach Mann seine Arbeit an 

den Joseph-Romanen bekanntlich, um die Geschehnisse in seinem realen Familienurlaub in 

Forte di Marmi unter dem Titel Mario und der Zauberer zu veröffentlichen. Auch in diesem 

Text findet sich ein Erzähler, der immer wieder sein eigenes Erzählen zum Thema hat. Der Ich-

Erzähler berichtet zu Beginn peinlich genau wo, wann und wie der Familienurlaub 

stattgefunden hat. Ebenso erläutert er mit akribischer Genauigkeit sämtliche Vorfälle, etwa 

den Umzug in ein anderes Hotel aufgrund eines vermeintlichen Keuchhustens der Kinder und 

einen Aufenthalt bei der örtlichen Polizei wegen der Nacktheit eines der Kinder am Strand, bis 

zur Zaubershow mit Cipolla. Wie oben bereits ausführlich dargelegt, kann der Erzähler diesen 

berichtartige Erzählgestus allerdings mit Beginn der zweiten Hälfte der Zaubershow nicht 

aufrechterhalten. 

Zu Recht verweist Gert Sautermeister grundlegend darauf, dass der Erzähler wohl deshalb 

schon als ironisch zu gelten hat, weil er zu Beginn die Täter, wie die patriotischen Kinder und 

später Cipolla, ins Licht der Komik rückt, wohingegen er im zweiten Teil die Opposition 

zwischen Täter und Opfer verkehrt, indem die Opfer selbst ins Licht des Komischen und 

Grotesken gerückt werden.378 Dies gelingt dem Erzähler über ein Missverhältnis von Ursache 

und Wirkung, d. h. wenn ein geringer Anlass schwere Folgen nach sich zieht, wie die 

Umquartierung der Kinder aufgrund des Keuchhustens oder der Nacktheit am Strand.379 Den 

Opfern dieser Umstände, der Familie, bleibt im ersten Teil die Komik erspart, da sie ihre 

Selbstbeherrschung wahren, die notwendigerweise eine Voraussetzung ist, die Umwelt 

 
375 Vgl. ebd., S. 309. 
376 Vgl. ebd. 
377 Vgl. ebd. 
378 Vgl. Sautermeister, Gert: Thomas Mann: „Mario und der Zauberer.“ München 1981, S. 43 f.; Ein Überblick zur 

Nähe des Komischen, Grotesken, Humor und Ironie: Koopmann, Helmut: Humor und Ironie. In: Thomas-Mann-

Handbuch. Hg. v. Helmut Koopmann, Stuttgart 2011, S. 836–853. 
379 Vgl. Sautermeister, Gert: Thomas Mann: „Mario und der Zauberer.“ München 1981, S. 43 f. 



 
 

83 

kritisch darstellen zu können.380 Nun argumentiert Gert Sautermeister, dass der Erzähler nach 

der Pause der Zaubershow wohl noch in der Lage sei, seine kritische Distanz zu wahren, und 

so weiterhin die Charaktere angemessen beschreiben könne, gleichwohl er seine Schwächen, 

den genauen Handlungsverlauf zu beschreiben, offen ausstelle.381 Als Grund führt 

Sautermeister die klassische Novellenform des Textes an, die eine Art Gerüst darstellt, mit 

dem ein sicherer Rahmen gewährleistet wird, obwohl sich die Ereignisse überschlagen, sowie 

das retrospektive Erzählen des Urlaubs.382 Die ironische Haltung des Erzählers sei demnach 

nicht gefährdet. Allerdings sollte dieser Stelle größeres Gewicht beigemessen werden. 

Schließlich ist es Sautermeister selbst, der aufzeigt, dass sich die tödlichen Schüsse für das 

hoch vergnügte Publikum nicht abzeichnen und der Schluss erst als klassisch spannungsloses 

Novellenende gedeutet werden kann, sofern die Rezipierenden die Textgrenzen 

überschreiten und die Ursache für das Ende in ihrer eigenen Lebensrealität und den 

aufkeimenden faschistischen Strömungen suchen.383 Im vorangegangenen Kapitel hat dieser 

Umstand bereits dazu geführt, dass für die vorliegende Arbeit auf Sautermeisters Argument 

zurückgegriffen wurde, allerdings wurde daraus kausallogisch ein gegensätzlicher Schluss 

gezogen: Hier wird die klassische Novelle eindeutig unterlaufen. Dies erstreckt sich nun auf 

die ironische Haltung des Erzählers. Der Erzähler ist ebenso Teil des Publikums, dem die innere 

Logik des unerhörten Ereignisses entgeht. Wie dieses sieht auch er das tödliche Ende nicht 

kommen. Vielmehr braucht es dafür die Rezipierenden, die die Textgrenzen überschreiten und 

eine Erklärung für die Ereignisse in ihrer eigenen Lebensrealität und den faschistischen 

Strömungen der Zeit suchen (s. o.).  

Es ist richtig, dass der Erzähler nach der Pause noch in der Lage ist, einige Aussagen über die 

Charaktere zu treffen, allerdings obliegen diese Einschätzungen keiner messbaren 

Ordnungslogik mehr. Er gibt schließlich dezidiert die zeitlichen Erzählparameter auf. Was nun 

vorherrscht, sind Einschätzungen, die er aufgrund seiner Affiziertheit während der Show trifft. 

Gerade das eigene Affiziert-Sein obliegt indessen keiner inneren Logik mehr, die zu einem 

spannungslosenden Ende führt, und garantiert keine kritische Distanz, die für eine ironische 

Erzählweise nötig wäre. So sind die Äußerungen des Erzählers, mit denen er deutlich macht, 

 
380 Vgl. ebd., S. 44. 
381 Vgl. ebd.  
382 Vgl. ebd., S. 46. 
383 Vgl. ebd., S. 50. 



 
 

84 

dass er die Fähigkeit verliert, weiter ordentlich Bericht zu erstatten, keine Kokettiertheit des 

Erzählers, wie es Sautermeister nennt, sondern doch ernst zu nehmende Anzeichen dafür, 

dass der Erzähler nun selbst Teil des Publikums wird und die Rezipierenden aktiv in den 

Deutungsprozess einsteigen müssen.  

Das bedeutet, dass ab der zweiten Hälfte der Show der Erzähler nicht mehr derjenige ist, der 

über eine ironische Erzählweise verfügt. Vielmehr wird er Teil der grotesken und komischen 

Darstellung. Die Ironie, deren Funktionsweise, wie oben dargelegt, nicht genau festgelegt ist, 

lässt sich darauf herunterbrechen, dass beim Rezipierenden zwei Botschaften gleichzeitig 

ankommen: die oberflächliche und explizite und die darunter verborgene, eigentlich gemeinte 

und implizite Botschaft. Wäre die ironische Redeweise intakt, so gingen beide Botschaften 

vom Sendenden aus. Der Erzähler ist nach der Pause allerdings nicht mehr in der Lage, Sender 

der impliziten wie expliziten Botschaft zu sein, weshalb die Rezipierenden durch einen 

Rückgriff auf ihre eigene Lebensrealität den Unterschied zwischen impliziten und expliziten 

Botschaften aufrechterhalten müssen. Der Text bietet ihnen eine Hilfestellung in Form des 

unerhörten Ereignisses am Schluss der Erzählung. Durch ihn zeigt sich, ob die Rezipierenden 

noch die notwendige kritische Distanz wahren konnten und sich der Schluss für diese 

abgezeichnet hat, also im Wesen der Dinge lag, da neben der expliziten Verzückung über 

seinen Einfluss auf das Publikum auch Zweifel über einen Machtmissbrauch implizit 

mitschwingen. 

Dieses Grundgerüst und der Fokus auf die Ironisierung der Erzählerfigur selbst rückt eine 

ironische Redeweise in die Nähe einer unzuverlässigen Erzählweise, die seit dem Aufkommen 

der Narratologie in den 1960er Jahren den zweiten großen Forschungsschwerpunkt zu 

Thomas Manns Werk bildet.384 Der Ausgangspunkt vieler Arbeiten ist das Konzept der 

 
384 Vgl. exemplarisch Kindt, Tom: Narratologie. In: Thomas Mann-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. 

Andreas Blödorn, Friedhelm Marx, Stuttgart 2015, S. 352–354; Kindt, Tom: Fieberhafte Steigerung. Zur 

Zuverlässigkeit des Erzählers in Thomas Manns Doktor Faustus (1947). In: Der deutschsprachige 

Nachkriegsroman und die Tradition des unzuverlässigen Erzählens. Hg. v. Matthias Aumüller, Tom Kindt, Berlin 

2021, S. 49–64; Ewen, Jens: Deutungsangebote durch Sympathiepunkte. Zur Strategie narrativer 

Unzuverlässigkeit in Thomas Manns Roman Doktor Faustus. In: Sympathie und Literatur. Zur Relevanz des 

Sympathiekonzeptes für die Literaturwissenschaft. Hg. v. Claudia Hillebrandt, Elisabeth Kampmann, Berlin 2014, 

S. 270–283; Petersen, Jürgen H.: Widerstände gegen die Rezeptionslenkung durch Erzähler, Hauptfigur und Autor 

bei der Lektüre von Thomas Manns Roman Doktor Faustus. In: Erzähler, Erzählten, Erzähltes. Hg. v. Wolfgang 

Brandt, Stuttgart 1996, S. 1–12; Larsson, Kristian: Masken des Erzählens: Studien zur Theorie narrativer 

Unzuverlässigkeit und ihrer Praxis im Frühwerk Thomas Manns. Würzburg 2011; Petersen, Jürgen H.: Der 



 
 

85 

erzählerischen Unzuverlässigkeit nach Wayne Clayson Booth.385 Allerdings leiden viele 

Arbeiten unter dem Vorwurf, dass sie narratologisch nicht angemessen zwischen den 

Erzählformen und den wesentlichen Spielarten erzählerischer Unzuverlässigkeit 

unterscheiden.386 Vorliegend wird auf ein erneutes Referat über die unterschiedlichen Arten 

des unzuverlässigen Erzählens verzichtet, da es sich bei Mario und der Zauberer sehr ähnlich 

verhält wie bei Kleist. Bis zur Pause der Show gibt keinen Grund für die Rezipierenden, an der 

theoretischen Glaubwürdigkeit der Aussagen des Ich-Erzählers zu zweifeln. Selbst wenn man 

dem bürgerlich bedachten Ich-Erzähler durchaus zutrauen würde, dass er die beinahe 

fanatischen Bewohner von Torre di Venere mit spitzen Urteilen abstrafen will, so behält er im 

ersten Teil die Fassung und berichtet möglichst ausgewogen von den Reaktionen der Italiener 

am Strand.  

„Unser Töchterchen, achtjährig, aber nach ihrer körperlichen Entwicklung ein gutes 

Jahr jünger zu schätzen und mager wie ein Spatz, die nach längerem Bad, wie es 

die Wärme erlaubte, ihr Spiel im nassen Kostüm wieder aufgenommen hatte, 

erhielt Erlaubnis, den von anklebendem Sande starrenden Anzug noch einmal im 

Meere zu spülen, um ihn dann wieder anzulegen und vor neuer Verunreinigung zu 

schützen. Nackt läuft sie zum wenige Meter entfernten Wasser, schwenkt ihr Trikot 

und kehrt zurück. Hätten wir die Welle von Hohn, Anstoß, Widerspruch 

voraussehen müssen, die ihr Benehmen, unser Benehmen also, erregte? Ich halte 

Ihnen keinen Vortrag, aber in der ganzen Welt hat das Verhalten zum Körper und 

seiner Nacktheit sich während der letzten Jahrzehnte grundsätzlich und das Gefühl 

bestimmend gewandelt. Es gibt Dinge, bei denen man sich >>nichts mehr denkt<<, 

und zu ihnen gehört die Freiheit, die wir diesem so gar nicht herausfordernden 

Kinderleibe gewährt hatten. Sie wurde jedoch hierorts als Herausforderung 

empfunden. (…) Die Schamwidrigkeit, die wir uns hätten zuschulden kommen 

lassen, hieß es, sei um so verurteilenswerter, als sie einem dankvergessenen und 

beleidigenden Mißbrauch der Gastfreundschaft Italiens gleichkomme. Nicht allein 

 
Unzuverlässige Narrator. Figuren-Erzählen in Thomas Manns Doktor Faustus. In: Revisita di Filología Alemana. 

Nr. 16 (2008), S. 167–185. 
385 Vgl. Booth, Wayne Clayson: The Rhetoric of Fiction. Chicago 1961. 
386 Vgl. für einen Überblick: Petersen, Jürgen H.: Der Unzuverlässige Narrator. Figuren-Erzählen in Thomas Manns 

Doktor Faustus. In: Revisita di Filología Alemana 16 (2008), S. 167–185. 



 
 

86 

Buchstabe und Geist der öffentlichen Badevorschriften, sondern zugleich auch die 

Ehre seines Landes seien freventlich verletzt, und in Wahrung dieser Ehre werde er, 

der Herr im Schniepel, Sorge tragen, daß unser Verstoß gegen die nationale Würde 

nicht ungeahndet bleibe. Wir taten unser Bestes, diese Suade mit nachdenklichem 

Kopfnicken anzuhören.“387 

Freilich klingt bereits an, dass der Erzähler ein freieres Verhältnis zu Körpern und seiner 

Nacktheit zwar gutheißt, aber durchaus anerkennt, dass dies in Italien wohl aus diversen 

Gründen nicht oder nicht mehr der Fall ist. Dieses offen ausgestellte Unverständnis ist 

kein Grund, den Erzähler als theoretisch unzuverlässig zu werten, da er die jeweiligen 

Werturteile hinter der Eskalation zwar nicht gutheißt, aber inhaltlich zu begreifen 

imstande ist. Lediglich nach der Pause der Show stellt er offen aus, dass er von nun an 

nicht mehr in der Lage sei, zeitlich korrekt zu berichten:  

„Ich habe vorgegriffen und die Reihenfolge ganz beiseite geworfen. Mein Kopf ist 

noch heute voll von Erinnerungen an des Cavaliere Duldertaten, nur weiß ich nicht 

mehr Ordnung darin zu halten, und es kommt auf sie auch nicht an. So viel aber 

weiß ich, daß die großen und umständlichen, die am meisten Beifall fanden, mir 

weniger Eindruck machten als gewisse kleine und rasch vorübergehende.“388 

Dies deutet auf einen Wechsel hin zum mimetisch teilweise unzuverlässigen Erzählen oder 

einem mimetisch unentscheidbaren Erzählen, da der Erzähler selbst ausstellt, dass er sich in 

einer Art Trance befindet (mimetisch teilweise unzuverlässiges Erzählen) und die Szenen nicht 

nach einem linear chronologischen oder kausalen Zusammenhang aneinanderreiht, sondern 

eher im Sinne einer seriellen Ästhetik (mimetisch unentscheidbares Erzählen). Allerdings 

versucht der Erzähler die Rezipierenden keinesfalls über diesen Wechsel des 

Erzählparadigmas von zeitlich korrekter Abfolge hin zu einer Reihenfolge nach der Wichtigkeit 

der Ereignisse zu täuschen, dies zu verbergen oder auf eine Aufklärung durch die 

Rezipierenden zu pochen. Vielmehr macht er selbst deutlich, dass er von nun ab auf die 

kleinen Aspekte der Vorführung Wert legen muss, um die Geschichte und ihre Pointe 

 
387 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 222 f. 
388 Ebd., S. 257 f. 



 
 

87 

annähernd greifen zu können. Schließlich ist er nach der Pause Teil der äußerst verzückten 

und affektgesteuerten Menge, die keine kritische oder ironische Distanz zum Geschehen 

wahren kann. Vielleicht könnte man sogar so weit gehen zu behaupten, dass dieser Wechsel 

der Erzählparadigmen sogar notwendig ist, um noch authentisch berichten zu können, da ihm 

die kritische Distanz abhandengekommen ist. An diesem Punkt geht die kritische Distanz 

schließlich auf die Rezipierenden über. Außerdem ändert dies auch nichts an der mimetisch 

korrekten Wiedergabe der erzählten Welt. 

Auch gehen die Ausführungen des Erzählers zum Hergang nach der Pause nicht gänzlich in 

einer seriellen Ästhetik des mimetisch unentscheidbaren Erzählens auf. Der kausallogische 

Zusammenhang bleibt insofern erhalten, als sich der Fokus der Erzählreihenfolge auf die 

Wichtigkeit der Ereignisse verschiebt, statt auf ihren zeitlichen Hergang zu setzen. Hier ließe 

sich an eine besondere Form des mimetisch unentscheidbaren Erzählens denken: den stream 

of consciousness. Hier beschränkt sich die Darstellung auf alles sinnlich Wahrnehmbare einer 

Figur, wodurch die Distanz zum Geschehenen extrem verringert wird und der 

Handlungsverlauf nicht mehr definitiv rekonstruiert werden kann.389 Allerdings wirkt der 

Erzähler dem schon dadurch entgegen, dass er retrospektiv von der Reise erzählt. Es handelt 

sich also maximal um die Schilderung eines erlebten stream of consciousness, den er durch 

wiederholte direkte Figurenreden durchbricht. Zusammenfassend kann man sagen, dass in 

Mario und der Zauberer an funktionalen Stellen im Text vor allem nach der Pause der 

Zaubershow Strategien der Ironie ausgesetzt werden und die Erzählerposition in die Nähe des 

unzuverlässigen Erzählens gerückt wird. Hier soll sich die kritische Distanz, die für eine 

ironische Redeweise notwendig ist, auf die Rezipierenden verlagern. Insgesamt brodelt es 

unter der vermeintlich strengen Novellenform, da ihre strengen Formvorgaben der virulenten 

Erzählerposition kaum standhalten. 

Ein weiterer Text, dem man über das literaturwissenschaftliche Instrumentarium des 

unzuverlässigen Erzählers oder der Ironie habhaft werden will, ist Faserland von Christian 

Kracht.390 Dies nimmt nicht wunder, da Kracht selbst in einem Gespräch mit Christoph Amend 

 
389 Vgl. Martínez, Matías/Scheffel, Michael: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 109. 
390 Vgl. exemplarisch Rauen, Christoph: Schmutzige Unterhose wird sauberer Büstenhalter. Zur Überwindung von 

Postmoderne und Pop bei Christian Kracht. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, 

Claude D. Conter, Köln 2009, S. 116–130; Volpp, Lisa: Zwischen Irrtum und Lüge. Unzuverlässiges Erzählen in der 

deutschsprachigen Erinnerungsliteratur der 1990er Jahre. Freiburg im Breisgau 2016; Kehlmann, Daniel: Bord-



 
 

88 

und Stephan Lebert im Tagesspiegel sagt: „Vortäuschen, verstecken, Unsinn erzählen, das sind 

alles Mechanismen, die noch gut funktionieren.“391 So stellt sich Kracht im Rahmen seiner 

typischen Autorinszenierung in die Tradition von Intellektuellen wie Diedrich Diedrichsen, die 

die Denkmuster und Frontlinien der Popkultur der 1980er und 1990er Jahre geprägt haben.392 

Es wurden programmatisch Erlebnisse und Verhaltensweisen gefeiert, die auf der 

durchsichtigen und undurchsichtigen Verstellung und Täuschung, kurz: auf ironisch 

anmutenden Mustern basieren.393 Krachts Werk und seine literarischen Verfahren verdanken 

zwar viel dieser popästhetischen Tradition, allerdings setzt Faserland inhaltlich bei 

Problemstellungen an, die gerade aus der Differenz von Wesen und Erscheinung 

resultieren.394 Der Erzähler ist, wie oben mit Christoph Raue darlegt, selbst ständig 

abgestoßen von seinen alten Bekanntschaften, sofern sie sich als unecht erweisen und so die 

Differenz zwischen Wesen und Erscheinung zu groß wird.395 

Als Rollo weinend und zitternd auf einem Steg am See steht, behauptet der Erzähler, er hole 

sich nur kurz einen Drink, bevor er wiederkomme. Stattdessen verlässt er mit Rollos Auto 

fluchtartig die Feier und fährt in die Schweiz. Hier findet keine doppelte Kommunikation über 

implizite und explizite Botschaften statt, die ein Changieren zwischen Extrempunkten möglich 

macht – es handelt sich schlicht um eine Lüge des Erzählers. Auch die ständigen Verweise des 

Erzählers auf seine Erinnerungslücken oder mangelnde Nüchternheit, die Situationen 

beschreiben zu können, sind mit demselben Argument als nicht unzuverlässig zu werten. Es 

werden zwar Zweifel am Erzähler geschürt, allerdings täuscht er weder über diese Tatsache 

hinweg, noch fordert er implizit, die korrekte Geschichte zu rekonstruieren, was für einen 

technisch fundierten Begriff des unzuverlässigen Erzählens konstitutiv wäre. So kommt Lisa 

 
Treff und Neckarauen. Über „Faserland“. In: Text und Kritik. Zeitschrift für Literatur. IX/17. Hg. v. Christoph 

Kleinschmidt, S. 20–23; Kleinschmidt, Christoph: Von Zerrspiegeln, Möbius-Schleifen und Ordnungen des Déjà-

vu. Techniken des Erzählens in den Romanen Christian Krachts. In: Text und Kritik. Zeitschrift für Literatur. IX/17. 

Hg. v. Christoph Kleinschmidt, S. 44–53. 
391 Kracht, Christian: Der schlechteste Journalist von allen. In: Der Tagesspiegel. 1.7.2000, verfügbar unter: 

https://www.tagesspiegel.de/kultur/christian-kracht-im-gesprach-der-schlechteste-journalist-von-allen-

691093.html; aufgerufen am 1.3.23. 
392 Vgl. Rauen, Christoph: Schmutzige Unterhose wird sauberer Büstenhalter. Zur Überwindung von Postmoderne 

und Pop bei Christian Kracht. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, 

Köln 2009, S. 116–130, hier: S. 116. 
393 Vgl. ebd. 
394 Vgl. ebd. 
395 Vgl. ebd., S. 117. 



 
 

89 

Volpp völlig zu Recht zu dem überzeugenden Ergebnis, dass es sich um ein perspektivisch stark 

eingeschränktes Erzählen handelt, aber keinesfalls um ein unzuverlässiges.396 Der Erzähler 

betont ständig, dass er „versuche (sich) zu erinnern“397 oder „inzwischen vollkommen 

betrunken“398 sei, um nur zwei von unzähligen Stellen anzuführen. Dadurch, dass der Erzähler 

unaufhörlich auf diesen Umstand verweist, wird statt der Überlagerung von impliziten und 

expliziten Botschaften ihr genaues Gegenteil zur poetologischen Strategie des Erzählers.399 Er 

stellt ständig aus, dass sich die Rezipierenden, mit denen er aktiv und flapsig im Austausch 

steht, nicht auf seine Aussagen verlassen können.  

Das Gegenteil würde ihn nun gerade zu jenem Gesprächspartner machen, den er in seinen 

alten Bekanntschaften sucht: keine Simulationen, kein Auseinanderfallen von Wesen und 

Erscheinung oder eigentlich Gemeintem und stattdessen Gesagtem. Doch selbst diese 

letztmögliche Beziehung zwischen Erzähler und Rezipierenden scheitert, da die Rezipierenden 

ein paar Tatsachen in der erzählten Welt aufdecken können. Manchmal lässt der Erzähler 

nämlich Eigennamen von Personen einfließen, die es sowohl in der erzählten Welt gibt als 

auch in der empirischen Lebensrealität der Rezipierenden. Walther von der Vogelweide 

etwas, der allerdings kein berühmter Maler,400 sondern ein Minnesänger ist. Die 

Rezipierenden neigen dazu, diesen Schluss zu ziehen, da die erzählte Welt der empirischen 

gleicht. So verlagert sich die für das unzuverlässige Erzählen konstitutive Aufklärungsarbeit 

der Rezipierenden auf zwei Weltsysteme und lässt sich nicht mehr sinnig allein durch den 

Rückgriff auf Informationen aus der erzählten Welt rekonstruieren. Diese Ausdehnung der 

impliziten und expliziten Botschaften schaffen einen Ebenenbruch von erzählter Welt und 

realer Welt der Rezipierenden, weshalb sich die simulative und popästhetischen 

Kommunikation auf die Rezipierenden ausdehnt. 

  

 
396 Vgl. Volpp, Lisa: Zwischen Irrtum und Lüge. Unzuverlässiges Erzählen in der deutschsprachigen 

Erinnerungsliteratur der 1990er Jahre. Freiburg im Breisgau 2016, S. 291. 
397 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 26. 
398 Ebd. 
399 Vgl. Lebe, Julia: Kracht und Trump. Strategien des unzuverlässigen Erzählens. In: Fake. Hg. v. Julia Lebe, 

Medienobservationen 2020, S. 1–10, verfügbar unter: 

https://www.medienobservationen.de/pdf/20200412lebe.pdf; aufgerufen am 1.3.23. 
400 Vgl. Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 69. 



 
 

90 

Dramatische Elemente im Roman 

Die kurze Analyse der drei Texte zeigt bereits, dass keine Formen herkömmlicher 

erzählerischer Unzuverlässigkeit vorliegen sowie die Gattungszuordnungen nicht klar zu 

treffen sind, da sich oft mehrere Gattungsmerkmale in einem Text finden. Im Zuge dieser 

ersten phänomenologischen Bestandsaufnahme muss auf eine spezifische literarische 

Entwicklung um 1800 verwiesen werden: Die Gattungssynthese von Roman und Drama, die 

mit Friedrich Schlegel in der Frühromantik konstatiert wird. Diese dient als Schablone, um die 

Kontroversen in der literaturwissenschaftlichen Forschung besser greifbar zu machen, und 

liefert in der fiktionstheoretischen Herleitung gleichzeitig wertvolle Perspektiven.  

Niedergang des Dramas und Aufstieg des Romans 

Die Entstehungszeit von Michael Kohlhaas ist nicht nur geprägt vom Wiener Kongress, der die 

feudale Ordnung in Europa nach den Streifzügen Napoleons wieder herstellen sollte, sondern 

auch vom Aufstieg des Romans. Gerade um 1800 avanciert der Roman zur führenden 

literarischen Gattung und löst das Drama ab. Alois Schreber bemerkt 1794: „Alles will nur 

Romane lesen und Romane drukken, und so auch jederman blos Romane schreiben.“401 So 

wurde der Befund vom Aufstieg des Romans und Niedergang des Dramas402 in den 

zeitgenössischen ästhetischen Theorien diskutiert und auch zum Gegenstand grundsätzlicher 

geschichtsphilosophischer Reflexionen. Eine systematische Gesamtdarstellung dieser 

Überlegungen findet sich in Hegels Ästhetik-Vorlesungen. Er kommt zu dem Schluss, dass mit 

dem romantischen Drama die Geschichte der Ästhetik an ihr Ende komme, da die romantische 

Komödie auf ihrem Zenit zugleich zur Auflösung der Kunst führe.403 Als genuin moderne 

Gattung bliebe nur mehr der Roman übrig, der zwar keine absolute Idee mehr darstellen, wohl 

 
401 Zit. nach Kirchmeier, Christian: Einleitung. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 

(2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 1–

23, hier: S. 1. 
402 Es gibt Tendenzen in der Forschung, die den Wert des Begriffs romantisches Drama als einen Marker für den 

Übergang vom „Zeitalter des Dramas“ in das „Zeitalter des Romans“ sehen: Schulz, Gerhard: Romantisches 

Drama. Befragung eines Begriffs. In: Das romantische Drama. Produktive Synthese zwischen Tradition und 

Innovation. Hg. v. Uwe Japp, Stefan Scherer, Claudia Stockinger, Tübingen 2000, S. 1–19, hier: S. 17; darüber 

hinaus sieht Schmidt das romantische Drama als „Antitheater“ und als eine aus der Zeit gefalle Gattung: Schmidt, 

Peter: Romantisches Drama. Zur Theorie eines Paradoxons. In: Deutsche Dramentheorien. Beiträge zu einer 

historischen Poetik des Dramas in Deutschland. Band 1. Hg. v. Reinhold Grimm, Frankfurt am Main 1971, S. 245–

269, hier: S. 252. 
403 Vgl. Kirchmeier, Christian: Einleitung. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 (2018). 

Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 1–23, hier: 

S. 2. 



 
 

91 

aber eine isolierte Subjektivität ausdrücken könne.404 Mit dem Roman war sodann die 

passende Gattung gefunden, in der die Idee von der Genese des neuzeitlichen Subjekts 

adäquat umgesetzt werden konnte und die zum Beleg für einen leitenden 

geschichtsphilosophischen Gedanken der Romantik wurde.405 Dies gilt auch für das Frühwerk 

Friedrich Schlegels, auch wenn er sich deutlich optimistischer zeigt als Hegel. Schlegel verweist 

in seinem Brief über den Roman auf dessen Vorzüge, die in der Möglichkeit bestünden, ein 

Selbstbekenntnis des Verfassers zu sein, wodurch sich ein hermeneutischer Wille ausdrücke, 

den neuzeitlichen Subjektivismus zur historischen Transzendentalie des modernen Romans zu 

erheben.406 Nicht zuletzt deshalb finde sich der „Roman“ im Namen der Romantik.407 

Nun ist es gerade für die vorliegende Argumentation wichtig, in diesem Gattungsübergang 

keinen abrupten Wechsel zu sehen, sondern eine Art Synthese der Gattungen. Dies wird in 

Schlegels weiteren Überlegungen zu Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre und Shakespeares 

Hamlet deutlich. Christian Kirchmeier arbeitet ausführlich heraus, dass Schlegel in Wilhelm 

Meisters Lehrjahre das Prinzip der Bildung des Individuums dargestellt sah und der Roman als 

Gattung daher den poetischen Fluchtpunkt der Moderne bilde.408 Allerdings erkläre er kurz 

vor der Veröffentlichung von Wilhelm Meister den Dramatiker Shakespeare zum Zenit der 

modernen Poesie.409 Vor allem Hamlet werde für Schlegel zum Musterbeispiel des 

interessanten Individuums der Moderne.410 Daraus müsste eigentlich der Widerspruch 

resultieren, dass der Roman nicht die einzige Gattung sein kann, die den modernen 

Subjektivismus darstellt.411 Kirchmeier führt aus, dass Schlegel diese Schlussfolgerung gerade 

dadurch vermeidet, dass er die Modernität des Romans in seiner alle Gattungen 

synthetisierenden Form sieht.412 Schlegel löse den Gegensatz von Drama und Roman sogar 

kurzerhand in der These auf, dass das Drama, so gründlich und historisch es Shakespeare zum 

Beispiel behandle, die wahre Grundlage des Romans sei.413 So sei Shakespeare für ihn zwar 

 
404 Vgl. zusammenfassend ebd. 
405 Vgl. ebd. 
406 Vgl. ebd. 
407 Vgl. ebd. 
408 Vgl. ebd., S. 3. 
409 Vgl. ebd. 
410 Vgl. ebd. 
411 Vgl. ebd. 
412 Vgl. ebd. 
413 Vgl. ebd. 



 
 

92 

ein Dramatiker aber als romantischer Dichter auch Vorbereiter des modernen Romans, 

Romanautor und, neben Cervantes und Ariost, Novellist.414 Für Schlegel stellt gerade die 

Verbindung der Gattungen das poetische Projekt der Moderne dar, wohingegen ihre strikte 

Trennung noch aus der Antike herrühre.415 Die Synthese der Gattungen birgt für die 

vorliegende Arbeit einen zweiten wichtigen Aspekt: Wenn Schlegel also den wichtigsten 

Dramenautor der Neuzeit zu einem Romanautor umdeutet, scheint nicht nur der Begriff 

romantisches Drama zu einer contradictio in adjecto (unmittelbarer Widerspruch in der 

traditionellen Logik des Begriffs) zu werden, wie später das epische Theater bei Brecht,416 

sondern es ebnet sich auch der Weg für den Einfall dramatischer Elemente in den Roman.  

Dieser dramatische Grundstock des Romans unterliegt für Schlegel allerdings zwei 

unterschiedlichen Gestaltungsweisen von innerer und äußerer Freiheit des antiken Dramas 

bis zum Drama der Klassik. Um dies besser begreifen zu können, lohnt ein Exkurs zu Schlegels 

Verständnis des antiken Dramas. Kirchmeier arbeitet heraus, wie sich nach Schlegel im Verlauf 

des griechischen Altertums drei Großgattungen ausdifferenziert haben, die ihren Höhepunkt 

in der attischen Dramatik erreichen. Hier sei die Poesie zu einer reinen Kunst des Schönen 

geworden und habe ihr ursprüngliches Recht an grenzenloser äußerer Freiheit und 

unbeschränkter Autonomie genossen.417 Zwar ruft Schlegel so Schlüsselbegriffe der 

Autonomieästhetik auf, doch geht es ihm in diesem Fall nicht um die innere, sondern die 

äußere Freiheit der Dichtung. Kirchmeier argumentiert ausgehend von diesem Befund, dass 

 
414 Vgl. ebd. 
415 Vgl. ebd. 
416 Vgl. ebd. Im epischen Theater werden erzählende Elemente wie die Mauerschau oder den Botenbericht, die 

nötig waren, um Ereignisse, die sich schlecht auf der Bühne darstellen lassen, ohne einen Illusionsbruch zu 

schildern, zu nutzen, um die Illusion zu durchbrechen und das Drama für seine politische Dimension zu öffnen. 

Das Publikum soll durch kritische Distanz statt einer aristotelischen Katharsis zu gesellschaftlichen 

Veränderungen oder Erkenntnissen aktiviert werden. Bekannt war diese epische Form bereits unter anderem im 

mittelalterlichen Mysterienspiel und passt sich in Schlegels Argument der Gattungssymbiosen ein. Vgl. zum 

epischen Theater Guntermann, Georg: Drama, In: Literaturwissenschaftliches Lexikon. Grundbegriffe der 

Germanistik. Hg. v. Horst Brunner, Rainer Moritz, Berlin 2006, S. 82–86, hier: S. 85. So könnte es nun zu 

Verwirrungen kommen, da es im epischen Theater gerade die epischen Elemente sind, die den Illusionsbruch 

fördern und somit politisch funktionalisiert werden sollen. In der vorliegenden Arbeit ist deshalb die Rede von 

dramatischen Elementen, weil das Drama die prominente Gattung war, in der die Repräsentation von 

Herrschaftslogiken in der synchronen Aufführungssituation offenbar werden. Dieses Moment hält Einzug in die 

epischen Texte. 
417 Vgl. Kirchmeier, Christian: Einleitung. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 (2018). 

Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 1–23, 

hier: S. 4. 



 
 

93 

sich Schlegels „Interesse vom Roman zum Drama und vom Subjekt zur Politik verschiebt“, 

wodurch die Frage nach dem Politischen des romantischen Dramas aufkommt.418 Im Umfeld 

seiner Arbeiten zum Studium-Aufsatz zieht Schlegel eine Verbindungslinie zwischen Dramatik 

und dem politisch herrschenden Willen:  

„Die Grenzen der dramatischen Sphäre bestimmt der stärkste Wille der Maße des 

Publikums, welcher nothwendig die dramatische Darstellung beherrscht und lenkt. 

Wenn etwa höhere Stände oder der Wille Weniger herrscht, so werden diese ihre 

konventionellen und zufälligen Begriffe zum Gesetz erheben; ihre Engherzigkeit 

wird die Grenze der Kunst. Dergl. Schranken sind dann Decenz pp. Diese Schranken 

stören die Freiheit der Kunst. Ist aber der Wille wirklich öffentlich und giebt es nur 

das Gesetz, daß die Darstellungen bürgerlich seyn sollen, republikanisch, 

öffentlich: das sezt dem Dichter eigentlich gar keine Schranken, denn es raubt ihm 

nicht eine bestimmte Klaße von Gegenständen aus seinem unendlichen Gebiete 

[…]. Bey uns darf der Dramatiker nicht darstellen, was die beleidigt, welche das 

Publikum beherrschen; bey den Griechen mußte es nur eine öffentliche Darstellung 

seyn, die das öffentliche Intereße erregen sollte.“419 

Da das Drama als einzige Gattung an die öffentliche Aufführungssituation gebunden sei, 

unterliegt seine Freiheit lediglich dem herrschenden Willen.420 Damit verwirft Schlegel die 

Schranken der „Decenz“, die einer aristokratisch-höfischen Norm der bienséance aus der 

klassischen Kunstlehre entsprechen. Für ihn kann das Drama nur dort autonom sein, wo es 

auch die politische Öffentlichkeit ist, wo es also ein und dieselbe Instanz ist, die Normen setzt 

und ihnen unterworfen ist.421 Unter solchen republikanischen Bedingungen konnte sich für 

Schlegel das Drama nur in der Epoche der attischen Demokratie entfalten.422 Ausgerechnet 

innerhalb der Komödie macht er die größtmögliche Freiheit und die Autonomie fest, die dem 

 
418 Ebd. 
419 Schlegel, Friedrich: Charakteristik der griechischen Tragiker. In: ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. 

Band 11. Abt. 2, Schriften aus dem Nachlaß. Wissenschaft der europäischen Literatur. Vorlesungen, Aufsätze und 

Fragmente aus der Zeit von 1795–1804. Hg. v. Ernst Behler, Darmstatt 1958, S. 203–209, hier: S. 207. 
420 Vgl. Kirchmeier, Christian: Einleitung. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 (2018). 

Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 1–23, hier: 

S. 5. 
421 Vgl. ebd. 
422 Vgl. ebd., S. 5. 



 
 

94 

Drama des klassischen Athens zu ihrem ästhetischen Höhepunkt verholfen hat, da die 

Komödie ihren Stoff nicht aus dem Mythos, sondern aus dem wirklichen, öffentlichen und 

privaten Leben beziehe.423 Im Verlauf seiner Arbeiten unterzieht er das ästhetische Urteil der 

attischen Komödie sogar einer völligen Revision, indem er die derbe Komik nicht als Zeichen 

minderer ästhetischer Qualität einstuft, sondern in das Gegenteil verkehrt und sie zu einem 

politischen Urteil macht.424 Besonders die Parabase gilt für Schlegel als Ausdruck dieser 

Freiheit, da in diesem Moment der Chor die Handlung unterbricht und sich oft mit 

tagespolitischen Themen an das Publikum wendet.425 

Daher ist das Interesse an Gattungspoetik für Schlegel bei Weitem kein antiquarisches.426 Für 

ihn ist der historische Befund entscheidend, dass die Parabase in der mittleren Komödie 

verschwindet, als die attische Demokratie scheitert und der hellenistisch-aristokratische Staat 

übernimmt.427 Schlegel sieht diesen als Präfiguration des absolutistischen Zeitalters.428 Hört 

das Theater auf, Ort des politischen Diskurses zu sein, so wird für Schlegel ein grundlegender 

Wandel historisches Machtstrukturen offenbar. Damit stellt sich Schlegel gegen die Idee der 

aufklärerischen Regelpoetik und ihres strengen klassischen Regelwerks zur Ausübung dieser 

Dichtkunst, die beispielsweise in Einheit von Ort und Zeit der Handlung besteht.429 Dies gilt als 

zweiter und gegensätzlicher Entwurf von innerer und äußerer Freiheit. Der regelpoetische 

Normierungsdruck erreicht seine stärkste Ausprägung im absolutistischen Frankreich des 17. 

Jahrhunderts.430  

Damit wird für die vorliegende Argumentation dreierlei deutlich: Erstens verwundert es kaum, 

dass man um 1800 vermehrt mit Werken konfrontiert wird, die sich klar als 

Gattungssymbiosen erweisen. Zweitens liegt gerade bei zeitgenössischen Autoren wie Kleist 

daher die Vermutung nahe, dass sich hinter den dramatischen Elementen in seinen epischen 

Werken ein unterschiedlich gestalteter Bezug auf eine politische Öffentlichkeit findet. Dieser 

 
423 Vgl. ebd. 
424 Vgl. ebd. 
425 Vgl. ebd., S. 6. 
426 Vgl. ebd. 
427 Vgl. ebd.  
428 Vgl. ebd. 
429 Vgl. Stenzel, Julia: Begriffe des Aristoteles. In: Handbuch Drama. Theorie, Analyse, Geschichte. Hg. v. Peter W. 

Marx, Stuttgart 2012, S. 12–31, hier: S. 24 u. 53. 
430 Vgl. Bachmann, Michael: Dramatik-Lyrik-Epik: Das Drama im System der literarischen Gattungen. In: 

Handbuch Drama. Theorie, Analyse, Geschichte. Hg. v. Peter W. Marx, Stuttgart 2012, S. 52–72, hier: S. 56. 



 
 

95 

Bezug findet durchaus auch seinen Niederschlag in den Werken der nachfolgenden Autoren. 

Für Michael Kohlhaas ist bereits darauf verwiesen worden, dass der Erzähler über eine 

klassisch anmutende Novellenform und im Umgang mit der Figur Kohlhaase versucht, seine 

fehderechtlichen Ansprüche mittels aufklärerisch-humanistischer Ideen eines 

Gesellschaftsvertrages zu bannen. In den drei Texten können einerseits keine eindeutigen 

Aussagen über konventionelle Gattungszuordnungen getroffen werden, da in ihnen 

offensichtlich gattungsübergreifende Merkmale samt ihrer prekär gewordenen 

Repräsentationslogiken kulminieren. Drittens erfährt die Verwendung der Theatrum-Belli-

Metapher eine weitere Dimension.  

Vorliegend ist also nicht das Spannungsfeld von a-kriegerischen Textoberflächen und 

kriegerischen Tiefenstrukturen der drei epischen Texte von Interesse, sondern auch die 

natürliche Affinität kriegerische Auseinandersetzungen und ihre zugrunde liegende Ordnung 

der politischen Öffentlichkeit im Modus des Dramatischen zu beschreiben. Es wird sich noch 

zeigen, dass gerade der Politische Erzähler in diesem Spannungsfeld zu verorten ist. Daher 

lohnt ein kurzer Exkurs in die Genese der Theatrum-Belli-Metapher. 

Exkurs: Die Theatrum-Belli-Metapher 

Im Zedler bezeichnet das „Theater des Krieges, Theatrum Belli“431 ab der frühneuzeitlichen 

Kriegsberichterstattung den Kriegsschauplatz, also den geografischen Raum des 

Kriegsgeschehens. Dieser ist als abgeschnittener, fest umrissener Raum gedacht, der eigenen 

Regeln gehorcht und berechenbar ist.432 Diese Metaphorik erstreckt sich vom Schlachtfeld als 

Bühne über die Soldaten als Akteure bis zur Bezeichnung der Niederlage als Tragödie.433 

Benutzt wurde das Bild des Kriegstheaters bis in die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts und 

dann vom Begriff des Kriegsschauplatzes abgelöst.434 Es gab kaum einen gesellschaftlichen 

 
431 Zedler, Johann Heinrich: Großes vollständiges Universal-Lexicon. Bd. 43. Halle 1745, S. 462; auch Clausewitz 

betont die Abgeschlossenheit des Kriegsraumes ein wenig später: „Eigentlich denkt man sich darunter einen 

solchen Teil des ganzen Kriegsraumes, der gedeckte Seiten und dadurch eine gewisse Selbstständigkeit hat.“ 

Clausewitz, Carl von: Vom Kriege. Hamburg 2018, S. 267. 
432 Vgl. Füssel, Marian: Theatrum Belli. Der Krieg als Inszenierung und Wissensschauplatz im 17. und 18. 

Jahrhundert. In: metaphorik.de. 14/2008, S. 205–230, hier: S. 207, verfügbar unter: 

https://www.metaphorik.de/sites/www.metaphorik.de/files/journal-pdf/14_2008_fuessel.pdf; aufgerufen am 

1.3.23. 
433 Vgl. ebd. S. 205. 
434 Vgl. ebd.  



 
 

96 

Bereich oder eine mediale Form, die sich der Metapher des theatrum belli entzog.435 Das 

theatrum belli kann, wie viele andere Theatrum-Metaphern der Frühen Neuzeit, als 

Fortführung einer sozialen Logik der höfischen Repräsentation gelesen werden, in deren Logik 

Geometrie und Überschaubarkeit zu zentralen Axiomen einer Ästhetik der Kriegskunst 

werden.436 Die Verbindung von Theatermetaphorik und Krieg scheint allein deshalb derart 

ergiebig zu sein, da sich ihr zeitgenössischer regelpoetischer Normierungsdruck 

(ungebrochene Repräsentation der absolutistischen Herrschaft) hervorragend dazu eignet, 

die Wirren und Schrecken des Dreißigjährigen Krieges künstlich einzuhegen. Die 

Kriegstheatermetaphorik kann so als Versuch angesehen werden, einer unübersichtlichen 

Lage, wie zu Zeiten des Dreißigjährigen Krieges, habhaft zu werden. Allerdings fällt die 

Beilegung des Dreißigjährigen Krieges über den Kunstgriff, dass nur noch souveräne Staaten 

Krieg gegeneinander führen dürfen, lediglich zufällig damit zusammen, dass Staaten zu dieser 

Zeit absolutistisch strukturiert waren.  

Die Metapher musste gerade von der Frühen Neuzeit bis in die erste Hälfte des 19. 

Jahrhunderts keine Evidenz einbüßen, obwohl sich die Staaten in ihrer Verfasstheit von 

absoluten Monarchien hin zu konstitutionellen Monarchien oder Republiken entwickelt 

haben. Die konstitutionelle Monarchie verfügt über einen Monarchen, dessen gottgegebene 

Herrschaftslegitimation nicht durch seinen Körper repräsentiert wird, sondern in der 

Verfassung festgeschrieben ist. So liegt die Vermutung nahe, dass sich die Idee des Krieges als 

Theater nicht alleine auf höfische Repräsentationslogik zurückführen lässt, sondern 

hauptsächlich auf den zugrunde liegenden Souverän, was den Krieg somit zu einem 

geordneten und formell gehegten Staatenkrieg werden lässt.  

 
435 Journalistische Arbeiten greifen beispielsweise auf diese Metapher zurück, und darüber hinaus erfahren auch 

musikalische Schlachtengemälde von 1756 bis 1815 eine Konjunktur. Vollumfänglich kann in der vorliegenden 

Arbeit kein medialer Abriss über Kriegsdarstellungen in Europa ausgehend vom Dreißigjährigen Krieg geleistet 

werden. Vgl. allerdings exemplarisch Schulin, Karin: Musikalische Schlachtengemälde in der Zeit von 1756–1815. 

Tutzing 1986; oder den Sammelband zu 2000 Jahren Krieg und Medien mit Sequenzen zur Antike, zum 

Buchdruck, zu Schlachtengemälden, zur optischen Telegrafie, zur Illustration, zur Feldpost, zur Telegrafie, 

Telefon, Funk, zur Fotografie, zum Radio, zum Film, zum Fernsehen, zum Computer, zum Internet: Nöring, 

Hermann/Schneider, Thomas F./Spilker, Rolf: Worte können Bilder nicht aufwiegen. Vorwort. In: 

Bilderschlachten: 2000 Jahre Nachrichten aus dem Krieg. Technik – Medien – Kunst. Hg. v. Hermann Nöring, 

Thomas F. Schneider, Rolf Spilker, Göttingen 2009, S. 10–11. 
436 Vgl. ebd. 



 
 

97 

In Pieter Snayers Gemälde die Schlacht am weißen Berg437 von 1620/1630 findet sich bereits 

die Bemühung, den Krieg durch die Kriegstheater-Metapher künstlich einzuhegen. Zu sehen 

ist eine der folgenreichsten Schlachten des Dreißigjährigen Krieges am 8. November 1620 bei 

Prag, bei der katholische Armeen auf aufständische böhmische Truppen unter Führung von 

Friedrich V. treffen. Die Böhmen unterliegen und so muss Friedrich V., der sogenannte 

Winterkönig, aus Böhmen fliehen. Wie in einigen der barocken Kriegsdarstellungen sind im 

Gemälde mehrere Momente der Schlacht sowie taktische Manöver der einzelnen 

militärischen Abteilungen gleichzeitig zu sehen: Im Vordergrund marschieren die katholischen 

Truppen auf, in der Mitte prallen die Truppen aufeinander und im Hintergrund werden die 

böhmischen Soldaten bereits in die Flucht geschlagen.438 Die Betrachtenden sehen das 

Geschehen von einem typisch barocken Feldherrenhügel aus, den es so im realen Schlachtfeld 

oft und auch gerade hier vor Prag nicht gegeben hat.439 Dieser impliziert den Standpunkt der 

Rezipierenden. So bricht der Typus des topografisch-analytischen Schlachtengemäldes mit 

typischen Sehgewohnheiten: Abgebildet ist weder eine Momentaufnahme, noch ist ein 

linearer zeitlicher Verlauf von links nach rechts als Bildergeschichte dargestellt. Selbstredend 

ist das topografisch-analytische Schlachtenbild für militärische Fachkreise leicht zu 

entschlüsseln, da sie natürlich als bildliche Ergänzung zu Schlachtberichten in Auftrag gegeben 

würden.440 Pieter Snayers war selbst nie bei einer Schlacht anwesend, daher geht man davon 

aus, dass er seine Informationen direkt von Feldherren und ihren Offizieren erhielt oder auf 

gedruckte Relationen und die beigelegten Kupferstiche zurückgriff.441 Darüber hinaus sind 

Kupferstiche aus der Werkstatt von Merian zum Theatrum Europaeum442 als Bildvorlage klar 

 
437 Abbildung aus dem Ausstellungskatalog der Dauerausstellung: Formen des Krieges. 1600–1815. Bayerisches 

Armeemuseum Ingolstadt. Online verfügbar: 

https://www.armeemuseum.de/images/publikationen/2019_Formen_des_Krieges_online.pdf; aufgerufen am 

1.3.23; sowie in der Printausgabe Schönauer, Tobias/Hohrath, Daniel: Formen des Krieges. 1600–1815. In: 

Kataloge des Bayerischen Armeemuseums. Band 19. Hg. v. Ansgar Reiß. Neustadt an der Aisch 2019, S. 98. Die 

Verwendung des Gemäldes im Rahmen dieser Dissertation erfolgt in einem eindeutigen Zitationszusammenhang 

und mit Zustimmung des Bayerischen Armeemuseums. 
438 Vgl. ebd. 
439 Vgl. ebd. 
440 Vgl. Pfaffenbichler, Matthias: Das frühbarocke Schlachtenbild – vom historischen Ereignisbild zur militärischen 

Genremalerei. In: 1648: Krieg und Frieden in Europa. Ausstellungskatalog. Bd. 2. Hg. v. Klaus Bussmann, Heinz 

Schilling, Münster 1998, S. 493–500, hier: S. 493. 
441 Vgl. Sennewald, Roland/Hrnčirík, Pavel: Pieter Snayers. 1592–1667. Ein Schlachtenmaler des 17. Jahrhunderts. 

Berlin 2018, S. 588. 
442 Theatrum Europaeum heißt das von Matthäus Merian begründete und zwischen 1633 und 1738 in 21 Bänden 

erschienene deutschsprachige Geschichtswerk. 



 
 

98 

erkennbar.443 Überdies wird die Schlacht interessanterweise mit all ihren Nebenakteuren wie 

Vorratslieferanten und dem dazugehörigen Feldlazarett örtlich eng eingefasst. Das gesamte 

Geschehen vollzieht sich, beinahe wie auf einer Bühne, zeitlich in seiner Aufführungsdauer 

begrenzt, allerdings findet sich im Vordergrund eben nicht nur der siegreiche Feldherr, 

sondern Snayers widmet den anderen Aspekten des militärischen Lebens, wie den raufenden 

oder verletzten Soldaten, den Marketenderinnen und dem Lagerleben mit Schankzelten, 

genau so viel Platz und Detailtreue.444 Mit diesen Abbildungen erreichte Snayers nicht nur 

besondere Bekanntheit, sondern sie stellten auch das Einfallstor der nicht kriegerischen 

Bereiche auf die Bühne des theatrum belli dar. Diese können wohl, trotz aller Versuche, das 

Kriegsgeschehen künstlich einzuhegen, nicht in Gänze von der Bildfläche verbannt werden. 

Interessant an dieser Metapher ist, vor allem auch angesichts des Fortgangs der vorliegenden 

Arbeit, dass durch den Rückgriff auf eine Aufführungssituation das Publikum, oder genauer: 

die politische Öffentlichkeit bei Kriegshandlungen stets mitgedacht wird. Die Position des 

Publikums erstarkt, da eine Kommunikationssituation zwischen ihnen und der Bühne eröffnet 

wird, in der die Inszenierung militärisch um die Kampfhandlung erweitert wird.445 Dies trägt 

das Kriegstheater nicht nur im Namen, sondern spiegelt sich auch in der zeitgenössischen 

Wahrnehmung des Krieges. Gleichzeitig ist man stets geneigt, die Ebenen des Publikums und 

der Akteure strikt zu trennen: Das Kriegsgeschehen gehört schließlich auf das zeitlich und 

örtlich begrenzte Schlachtfeld, von dem aus man das Geschehen wie in einem Theater 

beobachtet. Jakob Michael Reinhold Lenz schreibt:  

„(…) welche wohltat des Genies, Sie auf die Höhe zu führen, wo Sie einer Schlacht 

mit all ihrem Getümmel, Jammern und Grauen zusehen können, ohne ihr eigen 

 
443 Vgl. Sennewald, Roland/Hrnčirík, Pavel: Pieter Snayers. 1592–1667. Ein Schlachtenmaler des 17. Jahrhunderts. 

Berlin 2018, S. 589. 
444 Solche Szenen finden sich in großer Fülle in zeitgenössischen Abbildungen. Exemplarisch sei noch ein weiterer 

Kupferstich mit dem Titel Erschrecklicher und Erbärmlicher Schaw Platz Verübter Frantzösischer Schandt Brandt 

und Mordthaten (Anonym ca. 1675), zitiert nach: Füssel, Marian: Theatrum Belli. Der Krieg als Inszenierung und 

Wissensschauplatz im 17. und 18. Jahrhundert. In: metaphorik.de, 14/2008, S. 205–230, hier: S. 211, verfügbar 

unter: https://www.metaphorik.de/sites/www.metaphorik.de/files/journal-

pdf/14_2008_fuessel.pdf;aufgerufen am 1.3.23; Auch hier finden sich in vielen kleineren Szenen 

Vergewaltigungen, Gewalt gegen Kinder und die Ermordung von Zivilisten auf unterschiedlichste Weise. 
445 Vgl. Marian Füssel: Kriegstheater. Formen der militärischen Gewalt in der frühen Neuzeit. In: Formen des 

Krieges. 1600–1815. Kataloge des Bayerischen Armeemuseum. Band 19. Hg. v. Ansgar Reiß, Neustadt an der 

Aisch 2019, S. 15–30, hier: S. 15. 



 
 

99 

Leben, Gemutsruhe, und Behagen hineinzuflechten, ohne auf dieser grausamen 

Szene Akteur zu sein.“446  

Hier wird nicht nur die strukturelle Homologie zwischen dichterischem Genie und General 

deutlich, sondern auch die räumliche Trennung von Bühne und Publikum, durch die eine 

Interaktion zwischen den beiden Bereichen unterbunden werden soll. Ebenso wie die 

künstlerischen Umsetzungen der Kriegstheatermetapher bemühen sich auch Kriegsberichte 

von Zeitzeugen um eine Trennung vom Ort der Schlacht und Beobachterposition. So etwa der 

Soldat Hans Carl Heinrich von Trautzschen in einem Brief: „Hätten sie wohl geglaubt liebster 

Freund, dass ihre Brüder, die bey dem ersten Auftritte dieses Krieges eine so unglückliche 

Rolle gespielt haben, noch einmal den Schauplatz betreten würden?“447 Auch der russische 

Gutsherr Andrej Bolotow schildert in seiner Autobiografie ausführlich seine Kriegserlebnisse 

in der Schlacht von Großjägersdorf 1757 und glaubt, er und seine Kameraden seien aufgrund 

einer guten Position lediglich „bloße Zuschauer der sich ankündigen blutigen Schlacht“.448 

Etwas später nennt er diese auch „blutige(s) Schauspiel()“.449 

Die Metapher des Kriegstheaters findet sich nicht nur in Zeitzeugenberichten und der Malerei, 

sondern auch in unterschiedlichen literarischen Formen. Vorliegend werden allerdings nicht 

die unzähligen und naheliegenden dramatischen Verarbeitungen oder der direkte 

Niederschlag der Metapher in epischen Texten in den Blick genommen. Vielmehr soll das 

theatrale Moment des Krieges in Romanen ausfindig gemacht werden. Es eignet sich erstens 

dazu, die Wirren eines Krieges zeitlich und örtlich zu bannen, zweitens adressiert es wie der 

reale Krieg eine politische Öffentlichkeit und drittens konstituiert es sich über den Verweis auf 

die Beobachtenden. 

  

 
446 Lenz, Jakob Michael Reinhold: Anmerkungen über Theater. In: ders.: Werke und Briefe in drei Bänden. Band 2. 

Hg. v. Sigrid Damm, München 1987, S. 641–671, hier: S. 655. 
447 Trautschen, Hans Carl von: Militärische und literarische Briefe des Herrn von T.: die Feldzüge von 1756 bis 1763 

betreffend. Leipzig 1769; zit. n. Füssel, Marian: Theatrum Belli. Der Krieg als Inszenierung und Wissensschauplatz 

im 17. und 18. Jahrhundert. In: metaphorik.de. 14/2008, S. 205–230, hier: S. 212, verfügbar unter: 

https://www.metaphorik.de/sites/www.metaphorik.de/files/journal-pdf/14_2008_fuessel.pdf;aufgerufen am 

1.3.23. 
448 Bolotow, Andrej: Leben und Abenteuer des Andrej Bolotow. Von ihm selbst für seine Nachkommen 

aufgeschrieben. Band 1. 1738–1762. Hg. u. übers. v. Marianne Schillow, Wolfgang Gruhn, München 1990, S. 236. 
449 Ebd., S. 237. 



 
 

100 

Fiktionstheoretische Herleitung 

Bislang wurde einleitend auf die unterschiedlichen Kompetenzbereiche der 

Literaturwissenschaft innerhalb des interdisziplinären Kriegsdiskurses verwiesen. Ihr scheint 

es ein Leichtes, die Strukturen von Gründungsmythen und Verweise auf 

Körperschaftsmetaphern hinsichtlich ihrer staatsbegründenden Wirkung zu greifen. Aus ihnen 

resultiert das gewohnte Verständnis vom Krieg als Fortführung der Politik mit anderen 

Mitteln, das prominent von Clausewitz vertreten und dessen Grundstein im Dreißigjährigen 

Krieg gelegt wurde. Staatliche Souveränität bildet im westlichen Verständnis den 

Ausgangspunkt, um in den Krieg zu ziehen oder ihn beizulegen, und stellt mit dem gehegten 

Staatenkrieg einen europäischen Sonderweg dar. Zwischen der Beilegung des Dreißigjährigen 

Krieges und der Moderne wurde zwar die Idee der Nation statt eines Monarchen zum 

obersten Legitimationsquell der staatlichen Ordnung, jedoch erfährt auch die Nation als 

Gleichheitsvehikel ihren Extrempunkt im Krieg.450 Hier entfaltet sie am stärksten ihre 

Vorstellung von sich selbst, sobald sie beansprucht, als kollektiver Akteur zu handeln.451 

Schließlich ist die nationale Zugehörigkeit im Alltag nur eine soziale Rolle von vielen, allerdings 

gilt im Krieg die absolute Unterordnung, da die Wertegemeinschaft zur Opfergemeinschaft 

wird.452 Anders formuliert hat die nationale Zugehörigkeit in ihrem Extrempunkt Krieg eine 

größere Durchschlagskraft auf alle Akteure.  

Zudem wurde aufgezeigt, dass jeweils dramatische Elemente Einzug in die epischen Texte 

halten, indem auf eine klassische Novellenform zurückgegriffen wird oder 

mythopoetologische Strukturen funktionalisiert werden. Flankiert wird dieser Verweis auf die 

Aufführungssituation des Dramas und ihre Adressierung einer politischen Öffentlichkeit durch 

uneindeutige Erzählweisen, die oftmals die Rezipierenden direkt ansprechen oder sie 

aktivieren sollen. Schließlich können die Rezipierenden die Aussagen der vermeintlich 

unzuverlässigen Erzähler nicht ausschließlich innerhalb der erzählten Welt auf ihre Richtigkeit 

hin überprüfen, sondern müssen dies gerade durch einen Rückgriff auf ihre eigene 

Lebensrealität tun und so die fiktionalen Werkgrenzen überschreiten. Geht man nun davon 

aus, dass die bisherigen Versuche, die Erzählweisen in den Texten adäquat zu greifen, daran 

 
450 Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 20. 
451 Vgl. ebd. 
452 Vgl. ebd., S. 19. 



 
 

101 

scheitern, dass die Literaturwissenschaft schlicht nicht über die geeigneten 

Analyseinstrumente verfügt, so ist es nun an der Zeit, den fiktionstheoretischen Unterbau zu 

schaffen. Dieser beinhaltet auch Abgrenzungen zum unzuverlässigen und kontrafaktischen 

Erzählen und soll schließlich in einer Arbeitsdefinition des Politischen Erzählers münden. 

In den obigen Ausführungen zu den ähnlichen gelagerten Streitfragen innerhalb der 

Literaturwissenschaft bezüglich der streitbaren Gattungszuordnungen und zur Position des 

Erzählers in den drei Werken war weitestgehend undifferenziert von dem Erzähler mit 

männlichem geschlechtsgebenden Artikel die Rede und nicht von der Erzählerin, den 

Erzählenden oder der Erzählinstanz als gendergerechte Bezeichnung. Dies ist aus diversen 

Gründen auf den ersten Blick nicht weiter problematisch, da der Erzähler zum einen als 

Analyseinstrument frei von binären Geschlechterkodierungen gehandhabt wird. Zum anderen 

fällt zumindest in zwei der drei behandelten Texten die Erzählperspektive auf der Ebene der 

histoire/story oder fabula einer männlichen Figur zu. In Mario und der Zauberer ist es der 

Vater, der von der Reise erzählt. In Faserland ist es ein namenloser Endzwanziger, der häufig, 

durch die vielen autobiografischen Bezüge mit Christian Kracht, als männlicher Autor, oder 

genauer gesagt: als männliche Autorpersona angesehen wird. 

Allerdings erweist sich ein Blick in die Diskussion um männliche oder weibliche Erzähler aus 

dem Off innerhalb der benachbarten Filmwissenschaft als durchaus lohnenswert, da sich dort 

Argumente finden, die weit über die Anforderungen einer gendergerechten Sprechweise und 

inklusiver Bezeichnungen von Analysegrößen in den Wissenschaften hinausgehen. So bezieht 

sich Judith Mayne in ihrem Aufsatz Der primitive Erzähler von 1986 gerade auf Erzählweisen 

im frühen Film, die in Anlehnung an realistische Romane oftmals noch über eine auktoriale 

Erzählinstanz verfügen, bevor dieser Typ von diversen filmischen Schnitt- und 

Montageverfahren ersetzt wird.453 In Anlehnung an Judith Butler führt sie aus, dass sich auch 

diese frühe Erzählinstanz nach den typischen Geschlechterrollen richtet, die das Männliche als 

Träger und das Weibliche als Objekt des Blicks markieren. Mayne verweist ausführlich auf die 

männlich hegemoniale Ausrichtung dieses auktorialen Erzählverfahrens im Film, und darüber 

hinaus auch auf die filmischen Möglichkeiten, den Gegensatz aufzulösen. 

 
453 Mayne, Judith: Der primitive Erzähler. In: Frauen und Film. Nr. 41 (1986), S. 4–16. 



 
 

102 

Es lässt sich festhalten, dass der Erzähler, unabhängig von der gendergerechten Bezeichnung, 

vor allem in seiner auktorialen Ausprägung nicht nur auf ein literarisches Phantasma verweist, 

sondern durchaus auch einer gewissen Tradition männlicher Hegemonie unterliegt. 

Vorliegend wird dennoch weiterhin von dem Erzähler gesprochen, da seine Verwendung als 

geschlechtsneutrales Analyseinstrument in der gängigen Forschung nach wie vor dominant ist 

und sich die vorliegende Arbeit ohne Irritationsmomente in die bestehenden Diskurse 

einpassen will. Ebenso wird weiterhin von dem Leser oder dem Autor gesprochen, sofern sich 

auf bereits bestehende Diskussionen um implizite Autoren oder implizite Leser berufen wird, 

die von anderen Forschenden zitiert werden. Wird von den Rezipierenden oder Verfassenden 

gesprochen, geschieht dies ohne direkten Rekurs auf eine andere Theorie. Da, wie sich noch 

zeigen wird, gerade mit dem Politischen Erzähler diverse Verhandlungen von Machtstrukturen 

einhergehen, bietet die Diskussion um den Erzähler oder die Erzählerin an diesen Stellen einen 

argumentativen Mehrwert. Daher werden diese Überlegungen nicht vorab in einer Fußnote 

verhandelt, sondern in den zugehörigen Abschnitten zur Fiktionstheorie. 

Von überschrittenen Werkgrenzen 

Über den oben durchgeführten Analysen der Gattungszuordnungen und Erzählweisen 

schwebt forschungsgeschichtlich oft der Vorwurf, weitere leidige Ausführungen zu bereits 

ausdiskutierten Themengebieten hinzuzufügen. Dies verschärft sich, sofern über 

Begriffsexplikationen eine Arbeitsdefinition eines neuen Erzählverfahrens erstellt werden soll. 

Ist man lediglich daran interessiert, an bestehenden Strukturbegriffen zu arbeiten, so muss 

man sich darüber hinaus der kritischen Frage stellen, ob ein literarischer Text als der 

eigentliche Gegenstand begriffen wird oder nur als Mittel zum Zweck.454 Diese Umgangsweise 

mit literarischen Texten wird, in gewissem Maße zu Recht, als unangemessen empfunden. 

Allerdings gilt an dieser Stelle deutlich das Credo von Tom Kindt, das seinen Analysen 

zugrunde liegt:  

 
454 Vgl. ein ähnlich gelagertes Argument für eine solche Vorgehensweise bei Kindt, Tom: „Das Unmögliche, das 

dennoch geschieht.“ Zum Begriff der literarischen Phantastik am Beispiel von Werken Thomas Manns. In: Thomas 

Mann Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas Sprecher, Ruprecht Wimmer, Frankfurt am Main 2012, S. 43–56, hier: 

S. 44. 



 
 

103 

„Ohne den Versuch, sich zumindest in Ansätzen Klarheit über die eigenen Begriffe 

zu verschaffen, wird die Literaturwissenschaft in der Lage sein, ihre Gegenstände 

zu bestaunen, nicht jedoch, sie angemessen zu verstehen.“455 

Will man nun also ein besseres Verständnis davon entwickeln, wie sich fiktionale Werkgrenzen 

überschreiten lassen, lohnt ein Blick in die Grundlagendiskussion der Erzähltheorie. Jede Form 

der Inszenierung, Illusionsbildung und Fiktion legt eine Suggestion einer zweiten Wirklichkeit 

frei, die dem Akt des Erzählens unterliegt.456 Allgemein kann von realen oder erfundenen 

Vorgängen im Rahmen alltäglicher oder dichterischer Rede gesprochen werden.457 Die 

alltägliche Rede, sei sie nun wahr oder erfunden, bedarf an dieser Stelle keiner weiteren 

Ausführung, da es sich im ersten Fall beispielsweise um Reise- oder Zeugenberichte oder 

Zeitungsartikel von realen (faktualen) Vorgängen handelt und im zweiten um klassische Lügen 

oder Täuschungen (als Sonderform des faktualen Erzählens). Beide Fälle des faktualen 

Erzählens bilden keinen Kernbereich der vorliegenden Arbeit oder der Literaturwissenschaft. 

Bei der dichterischen Rede hingegen gestaltet sich die Lage komplexer. 

Das abendländische Verständnis von Dichtung beruht seit Aristoteles und dem berühmten 

neunten Kapitel der Poetik maßgeblich darauf, dass der Geschichtsschreibende „das wirklich 

Geschehene mitteilt“ und der Dichtende das, „was geschehen könnte“.458 Aristoteles’ 

systematische Unterscheidung zwischen Autoren, die das wirkliche Geschehen und das, was 

geschehen könnte, erzählen, ist das Ergebnis eines über mehrere Jahrhunderte reichenden 

kulturhistorischen Prozesses, in dessen Folge man eine Welt der Wirklichkeit von einer 

fiktiven, dichterischen Welt der Möglichkeiten und des Glaubens unterscheidet.459 So 

entstehen zwei gegensätzliche Beurteilungen des Dichtenden innerhalb der abendländischen 

Kultur, deren Einfluss bis in die Gegenwart zu beobachten ist. Zum einen muss sich der 

Dichtende mit Platon den Vorwurf der Lüge gefallen lassen, infolgedessen sein Geschäft als 

 
455 Kindt, Tom: „Das Unmögliche, das dennoch geschieht.“ Zum Begriff der literarischen Phantastik am Beispiel 

von Werken Thomas Manns. In: Thomas Mann Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas Sprecher, Ruprecht Wimmer, 

Frankfurt am Main 2012, S. 43–56, hier: S. 44. 
456 Vgl. Vogl, Joseph: Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik. Zürich 2010, S. 9. 
457 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 12. 
458 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Übers. u. hg. v. Manfred Furhmann, Stuttgart 1986, 145 Ib. 
459 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 13. 



 
 

104 

Täuschung und sogar als schädlich zu werten sei.460 Dem entgegen steht die These Aristoteles’, 

der in der Nachahmung der Welt einen Urtrieb der Menschen sieht, weshalb die Dichtung 

nicht nur notwendig sei, sondern sogar etwas Philosophischeres und Ernsthafteres innehabe 

als die Geschichtsschreibung. Die Dichtung berichte statt eines kontingenten historischen 

Einzelfalls von dem Allgemeinen auf Basis der Wahrscheinlichkeit, wodurch allgemeine 

Prinzipien des menschlichen Handelns offenbar werden.461 Im Anschluss daran spricht sich 

Lukian gänzlich vom Vorwurf der Lüge frei, indem er zu Beginn seiner Wahren Geschichten 

ausstellt, dass diese frei erfunden sind.  

„Darum kam auch ich aus eitler Ruhmsucht auf den Gedanken, etwas der Nachwelt 

zu hinterlassen, um nicht allein der Freiheit im Fabulieren unteilhaft zu sein, da ich 

aber nichts Wahres zu erzählen hatte – ich hatte ja nichts Erwähnenswertes erlebt 

–, verlegte ich mich auf die Lüge, was in meinem Fall viel verzeihlicher ist als bei 

den anderen; ich werde nämlich in dem einen Punkt die Wahrheit sprechen, wenn 

ich sage, daß ich lüge. So glaube ich, einer Anklage von seiten der anderen 

entgehen zu können, wenn ich in keinem Punkt die Wahrheit zu sagen eingestehe. 

Ich schreibe also über Dinge, die ich weder selbst sah noch erlebte noch von 

anderen erfuhr, ja, die weder sind noch überhaupt vorkommen könnten. Deshalb 

sollen meine Leser ihnen unter keinen Umständen Glauben schenken.“462 

Auch Sir Philip Sidney stellt sich als Dichter weitaus später dem Vorwurf der Lüge. In seinem 

theoretischen Text Defence of Poesy beruft er sich anders als Aristoteles nicht auf den Inhalt, 

sondern auf den besonderen Status der Rede des Dichters. Eine Vorform oder Mischform von 

Aristoteles und Sidney lässt sich auch bei Lukian erkennen. Auch er stellt seinem Werk eine 

Leseanweisung voraus und gibt so den Rezipierenden eine Lesepragmatik an die Hand. Es 

findet sich gleichermaßen eine theoretische Überlegung zur Lesepragmatik zwischen 

fiktionalen Werkinhalten. Sidney schreibt: 

 
460 Vgl. Platon: Politeia. In: ders.: Werke. Bd 3. Übers. v. Friedrich Schleiermacher. Hg. v. Walter F. Otto, Ernesto 

Grassi. Reinbeck 1958, 67–310, hier: S. 2 f. u. 10; konsequenterweise schließt er in seiner Schrift Der Staat auch 

die Dichtung in seinem entworfenen Idealstaat aus. 
461 Vgl. Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Übers. und hg. v. Manfred Furhmann. Stuttgart 1986, 145 Ib u. 

1448b. 
462 Vgl. Lukian: Wahre Geschichten. In: ders.: Die Hauptwerke des Lukian. Griechisch und deutsch. Hg. u. übers. v. 

Karl Mras, München 1980, S. 328–419, hier: S. 331. 



 
 

105 

„I think truly, that of all writers under the sun the Poet is the least liar, and though 

he would, as a poet can scarcely be a liar. (…) The poet, he nothing affirms, and 

therefore never lieth. For, as I take it, to lie, is to affirme that to be true, which is 

false. So as the other artists, and especially the historian, affirming many things, 

can, in the cloudly knowledge of mankind, hardly escape from many lies. But the 

poet (as I said before) never affirmeth, the Poet never maketh any circles about 

your imagination, to conjure you to believe for true what he writes: he citeth not 

authorities of other histories, but even for his entry, calleth the sweete Muses to 

inspire into him a good invention; In truth, not labouring to tell you what is or is 

not, but what should or should not be. And therefore, though he recount things not 

true, yet because he telleth them not for true, he lieth not (…).“463 

Unter allen möglichen Verfassern eines Textes lügen Dichtende am wenigsten, da sie im 

fiktionalen Sinne keinen Anspruch auf die Verwurzelung des Erzählten im empirischen Sinne 

erheben (Referenzialisierbarkeit).464 Smith Sidneys Idee, dass die Rede eines Dichtenden eine 

nicht behauptende Rede ohne unmittelbare Referenz in der Wirklichkeit sei, findet sich in 

vielen neuzeitlichen Theorien wie den Überlegungen der amerikanischen 

Literaturtheoretikerin Barbara Herrnstein465 und auch bei Christian Kracht. Er hat, wie oben 

bereits zitiert, darauf verwiesen, dass Vortäuschen und Unsinn-Erzählen Mechanismen sind, 

die „noch gut funktionieren“, und geht damit noch einen Schritt weiter als Aristoteles, Lukian, 

Sidney und Smith. Er spricht in einem Interview nicht nur von Inhalten und dem pragmatischen 

Status der dichterischen Rede, sondern fügt ihr noch eine weitreichendere Wertung über ihre 

grundsätzliche Funktionsweise zu. Als ihn der Journalist fragt, ob das Sprechen über Inhalte 

allein deshalb schiefgehen müsse, weil schon so oft darüber gesprochen worden sei, 

antwortet Kracht: „Ja, absolut. Das Sprechen über Inhalte ist zum Scheitern verurteilt. Man 

produziert immer nur Missverständnisse.“466 Allerdings führe dies nicht zwangsläufig in eine 

Depression, „denn das Sprechen um der reinen Unterhaltung willen ist ja noch möglich: 

 
463 Sidney, Sir Philip: The Defense of Poesie. Hg. v. Jan A. Van Dorsten, Oxford 1975, S. 52 f. 
464 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 16. 
465 Vgl. unteranderem: Smith, Herrnstein Barbara: On the Margins of Discourse. The Relation of Literature to 

Language. Chicago 1978. 
466 Kracht, Christian: Der schlechteste Journalist von allen. In: Der Tagesspiegel. 1.7.2000, verfügbar unter: 

https://www.tagesspiegel.de/kultur/christian-kracht-im-gesprach-der-schlechteste-journalist-von-allen-

691093.html; aufgerufen am 1.3.23. 



 
 

106 

Vortäuschen, verstecken, Unsinn erzählen, das sind alles Mechanismen, die noch gut 

funktionieren.“467 Selbstredend hat Kracht weder einen Theorietext zum fiktionalen Status 

einer Rede verfasst, noch handelt es sich hier um ein direktes Vorwort zu einem seiner Werke. 

Dennoch zielt seine Aussage, die er als Autor Christian Kracht tätigt, auf die Erzählweise seiner 

Werke ab und betrifft so auch die eben vorgenommenen Überlegungen zum Status der 

dichterischen Rede. Er betont ausdrücklich, dass es gerade nicht die Inhalte sind, die über das 

Gelingen einer sprachlichen Äußerung entscheiden, sondern nur das „Sprechen um der reinen 

Unterhaltung willen“. So erfährt die fiktionale Rede eine Aufwertung. Während Aristoteles, 

Lukian und Sidney sich an dem Umstand abarbeiten, dass die fiktionale Rede im Vergleich zur 

faktualen scheinbar einer Rechtfertigung bedarf, argumentiert Kracht das Gegenteil: Es sollte 

vielmehr die Funktionsfähigkeit der faktualen Rede überdacht werden. Dichter lügen von allen 

Verfassern von Texten nicht nur deshalb am wenigsten, weil sie keine Referenz in die 

Lebenswirklichkeit behaupten, sondern allein deshalb schon nicht, weil es diese Referenz auch 

in der faktualen Rede nicht (mehr) zu geben scheint. Das referenzlose, dichterische Sprechen 

ist also nicht das Andere der faktualen Rede, sondern die einzige (noch) bestehende Form der 

Rede. 

Dichtung ist nach Aristoteles, Sidney und Smith als Fiktion einer sprachlichen Äußerung 

anzusehen, also als Repräsentation einer Rede ohne empirischen Objektbezug und ohne 

Verankerung im Kontext einer empirischen Situation.468 Dies gilt auch für Kracht, selbst wenn 

er die Funktionsweise der referenzialisierbaren, faktualen Rede bezweifelt. Das einführende 

Forschungsreferat hat deutlich werden lassen, dass ein solches Sprechen wohl seit der Antike 

im menschlichen Wesen verankert ist und sich gleichzeitig nur von der dichotomen Teilung in 

Wahrheit und Lüge frei machen kann, sofern die fiktionalen Werkgrenzen eingehalten 

werden.469 Ist die Referenz der Rede in die empirische Lebensrealität einmal gekappt und jede 

Form der faktualen Rede ausgeschlossen, gelten die Regeln der Fiktion. Nach Aristoteles 

 
467 Ebd. 
468 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 16. 
469 Mit Sicherheit finden sich Formen des fiktionalen Erzählens nicht erst seit der Antike. Der Rahmen von 

Aristoteles über Lukian, Sidney und Smith bietet sich allerdings hervorragend an, da sie auch auf theoretischer 

Ebene Überlegungen zum Status der fiktionalen Rede anstellen. Der gebotenen Kürze und Stringenz wegen 

werden auch Exkurse zu Mythen und anderen halb fiktionalen und halb historisch-religiösen Textsorten 

ausgeklammert. 



 
 

107 

können so die allgemeinen Prinzipien des menschlichen Handelns erzählt werden, unmögliche 

Dinge nach Lukian oder die Welt, wie sie nicht ist, aber nach Sidney sein sollte. 

Wie sich später noch zeigen wird, wird auch in einem fiktionalen Werk die Dichotomie 

zwischen Wahrheit und Lüge aufrechterhalten, allerdings bleibt hier die Referenz in die reale 

Welt gekappt. Es werden lediglich die Tatsachen innerhalb des fiktionalen Werks auf ihre 

Richtigkeit hin überprüft, wie im Falle des Einbruchs phantastischer Elemente in die Texte oder 

des unzuverlässigen Erzählens. Der Geltungsanspruch der in fiktionaler Rede geäußerten 

Sätze, bezieht sich sodann nur auf das, was in der erzählten Welt der Fall ist und nicht auf die 

empirische Lebensrealität der Rezipierenden.470 

Daher ergeben sich für die Rezipierenden klare Spielregeln, sobald sie auf Dichtung oder 

literarische Werke stoßen. Als Erstes müssen sie sich bewusst sein, dass sie es mit Fiktion zu 

tun haben und nicht mit Äußerungen, die sich auf ihre empirische Lebenswirklichkeit 

beziehen. Den Rezipierenden liegen keine realen Sätze der realen Literaturschaffenden vor, 

die sie auf ihren Wahrheitsgehalt hin überprüfen und gegebenenfalls der Lüge bezichtigen 

können. Überschreiten die Rezipierenden alsdann die fiktionale Werkgrenze, ist ihr 

Referenzrahmen die erzählte Welt und nicht mehr ihre empirische Lebensrealität. 

Der Begriff der literarischen Fiktion wird heutzutage gemeinhin als relativer Begriff 

verstanden.471 So ist ein Text nicht automatisch fiktional, sondern erst in seinem historischen 

und sozialen Kontext, und bedarf daher einer eindeutigen Kontextmarkierung.472 Für das Spiel 

der Fiktion sind solche metakommunikativen Signale, die für die Rezipierenden klar erkennbar 

sind, unerlässlich. Sie heben nach Searle erst „das normale Wirken der Regeln, die 

illokutionäre Akte und die Welt zueinander in Beziehung setzen“, auf.473 Dadurch wird im Falle 

der Fiktion von einem Sprachspiel nach besonderen Regeln gesprochen und nicht von einem 

sprachlichen Regelverstoß wie im Falle der alltagssprachlichen Lüge.474 Fiktionale Werke 

 
470 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 101. 
471 Vgl. Gabriel, Gottfried: Fiktion und Wahrheit. Eine semantische Theorie der Literatur. Stuttgart 1975, S. 30. 
472 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 18. 
473 Searle, John R.: Der logische Status fiktionalen Diskurses. In: ders.: Ausdruck und Bedeutung. Untersuchungen 

zur Sprechakttheorie. Übers. v. Andreas Kemmerling, Frankfurt am Main 1982, S. 80–92, hier: S. 88; die radikal 

relativistische Position Searles, dass es „keine Eigenschaft des Texts“ gibt, „die einen Diskurs als fiktionales Werk 

ausweist“ (S. 90), ist vorliegend allerdings abzulehnen und wird daher nicht weiter erörtert.  
474 Searle grenzt sich so von Wittgenstein ab, der behauptet, eine Lüge sei ebenfalls ein Sprachspiel. Nach Searle 

bedarf ein bloßer Verstoß keiner eigenen Konvention, da jede Regel die Möglichkeit eines Verstoßes ohnehin 



 
 

108 

machen ihre Grenzen oftmals durch paratextuelle oder kontextuelle Signale kenntlich, etwa 

durch das Wort Drama, Roman, Novelle im Untertitel, oder gewisse Eingangsformeln wie Es 

war einmal oder das Wort Ende am Schluss.  

Darüber hinaus gibt es auch textinterne Fiktionsmarker, die Käte Hamburger in ihrer Logik der 

Dichtung erstmals systematisiert hat. Sie zeigt auf, dass das fiktive Aussagesubjekt der 

fiktionalen Rede, anders als der reale Sprecher einer faktualen Rede, keine empirische Person 

ist und so nicht an natürliche Beschränkungen menschlicher Rede gebunden ist.475 Es können 

also innere Vorgänge dritter Personen dargestellt werden, die der eigenen Wahrnehmung 

sonst verborgen blieben, über Sätze wie: Sie fühlte, dass er kommen würde. Des Weiteren 

kann die fiktionale Rede durch verschiedene Formen der Selbstreflexion ihren Status in Form 

und Inhalt deutlich machen, indem sie die Grundlagen ihrer Produktion offenlegt oder 

Anweisungen für ihre Rezeption enthält.476 Gerade für die Literatur der (Post-)Moderne hat 

diese Technik der Metafiktion an Bedeutung gewonnen.477 Im „Zeitalter der Simulation“478 

nach Baudrillard sieht Marquard Realität und Fiktion als „Legierung“.479 Insgesamt lässt sich 

festhalten, dass ein pragmatisches oder institutionelles Verständnis von Fiktionalität 

gegenüber den vielen anderen möglichen Definitionen, die allein auf bestimmte 

Textmerkmale oder auf den ontologischen Status der erzählten Welt abzielen, den 

entscheidenden Vorteil bietet, an soziale Konventionen gebunden zu sein.480 So kann auch ein 

Fiktionsstatus eines Textes beschrieben werden, der sich im Laufe der Zeit geändert hat, 

beispielsweise der Umgang mit Mythen.481 Daher folgt die vorliegende Arbeit einem 

Verständnis von Fiktionalität, das an einen bestimmten Aussagemodus gebunden ist. 

Selbstredend kann dieser Modus durch andere Textmerkmale oder den eben genannten 

 
bedingt. Vgl. für einen Überblick der Diskussion Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die 

Erzähltheorie. München 2016, S. 18. 
475 Vgl. Hamburger, Käte: Die Logik der Dichtung. Frankfurt am Main 1980, S. 65 ff. 
476 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 19. 
477 Vgl. Scheffel, Michael: Formen selbstreflexiven Erzählens. Eine Typologie und sechs exemplarische Analysen. 

Tübingen 1997. 
478 Baudrillard, Jean: Agonie des Realen. Übers. v. Lothar Kurzawa, Volker Schaefer, Berlin 1978, S. 15. 
479 Marquard, Odo: Kunst als Autofiktion – Versuch über den Weg der Wirklichkeit ins Fiktive. In: ders.: Aesthetica 

und Anaesthetica. Philosophische Überlegungen. Paderborn 1989, S. 82–99, hier: S. 82. 
480 Vgl. Navratil, Michael: Kontrafaktik der Gegenwart: Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei Christian 

Kracht, Kathrin Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022, S. 89. 
481 Vgl. ebd. 



 
 

109 

ontologischen Status der erzählten Welt ergänzt werden, sofern sie im Widerspruch 

zueinander stehen und eine Analyse der Interpretation dienlich ist. 

Krachts Äußerungen zum Unsinn-Erzählen betreffen somit nicht nur Überlegungen zur 

Fiktionalität (Lügen Dichter oder nicht/Sprachspiel nach besonderen Regeln oder 

Regelverstoß), sondern betreffen auch Fiktionssignale oder -kontexte. Für Kracht werden sie 

beinahe irrelevant, da es ohnehin kein Anderes neben der dichterischen Rede mehr zu geben 

scheint. Notwendig sei es lediglich, die Grundlagen der Produktion einer Rede offen 

auszustellen, indem er sie von ihren Inhalten trennt. Der reinen Unterhaltung wegen könne 

eine Rede noch funktionieren, nicht mehr über eine Referenz in die empirische Welt. 

Insgesamt stellt Kracht grundsätzliche Überlegungen zu dem an, was die Werkgrenze 

ausmacht. Gibt es diese noch? Wenn ja, wo kann sie gezogen werden, und muss sie noch 

kenntlich gemacht werden? Im weiteren Verlauf wird sich zeigen, dass auch Heinrich von 

Kleist und Thomas Mann mit der Struktur ihrer Werke, die im Rahmen dieser Arbeit 

untersucht werden, die Frage nach dem Verlauf von fiktionalen Werkgrenzen stellen. 

Innerhalb der Dramentheorie werden Fragen zu fiktionalen Werkgrenzen in besonderem 

Maße virulent, da das Stück und seine Illusionserzeugung an eine synchrone 

Aufführungssituation mit einem real anwesenden Publikum gekoppelt ist. So lässt sich eine 

historische Tendenz beobachten, die Grenze zwischen innerem und äußerem Rahmen, 

zwischen Bühne und Zuschauerraum zu institutionalisieren.482 Als ihren Höhepunkt kann man 

die Entwicklung der Guckkastenbühne begreifen, bei der der Bühnenraum durch eine vierte 

Wand abgeschlossen wird, sodass eine wechselseitige Interaktion zwischen Bühnenraum und 

Zuschauerraum immer unwahrscheinlicher wird.483 Mit Friedrich Schlegel wurde oben bereits 

herausgearbeitet, dass diese Form des Theaters aus romantischer Sicht von strengen Normen 

einer Repräsentationslogik durchzogen ist, die auf eine höfisch-absolutistische Ordnung mit 

ihrem historischen Höhepunkt im 17. Jahrhundert ausgerichtet ist. Wie vorab gezeigt, lassen 

sich seine Überlegungen dabei im Bereich der politischen Dimension des romantischen 

 
482 Vgl. Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische 

epochē der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 

28 (2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 

157–181, hier: S. 160. 
483 Diese wechselseitige Interaktion hat Andrzej Wirth als Diskurs bezeichnet und als zentralen Einflussfaktor des 

nachbrechtschen Theaters ausgemacht. Vgl. Wirth, Andrzej: Vom Dialog zum Diskurs. Versuch einer Synthese der 

nachbrechtschen Theaterkonzepte. In: Theater heute. Heft 1 (1980), S. 16–19. 



 
 

110 

Dramas und der Adressierung an ihre spezifisch politische Öffentlichkeit verorten. Nun gibt es 

auch Formen der Publikumsansprache, beispielsweise die Parabase in der Komödie, den Pro- 

und Epilog oder das Beiseitesprechen, die die Grenzen des Bühnen- und Publikumsraums 

übertreten. So verwundert es nicht, dass Schlegel sich in Überlegungen zu Illusionsbrüchen 

nicht auf die Tragödie, wie es in vorherigen Epochen üblich war, sondern auf die Komödie 

beruft. Schließlich spricht er ihren Inhalten wie dem häuslichen Leben statt den Mythologien 

einen ästhetischen Wert und ein politisches Urteil zu. So entstehen in der Romantik erstmalig 

ästhetische Theorien zur Parabase in der Komödie und ihrer Wirkung auf die Illusionsbildung. 

Friedrich Schlegels Bruder August Wilhelm Schlegel setzt sich ebenfalls mit dem 

aufklärerischen Verdikt auseinander, das die Parabase zu einem eigentlich undramatischen 

Element macht, da sie die Illusion durchbreche und so gegen die Bühnenästhetik der 

Repräsentation verstoße. Beinahe wortlautgetreu wiederholt er in seinen Ausführungen 

Diderots berühmte Formel eines Illusionstheaters mit intakter vierter Wand:484 

„Eigentlich ist die Parabase dem Gesetz der dramatischen Darstellung zuwider: 

denn diesem zufolge soll der Dichter hinter seinen Personen verschwinden; auch 

sollen die letzteren ganz so reden und handeln, als wären sie unter sich, und keine 

bemerkbare Rücksicht auf den Zuschauer nehmen.“485 

Interessant ist, dass er im Verlauf allerdings den Widerspruch von Illusionstheater mit vierter 

Wand und parabatischem Illusionsbruch auflöst, indem er betont, dass der Illusionsbruch nur 

im Kontext der Tragödie, die von einer Ästhetik der Repräsentation durchzogen ist, 

undramatisch sei, da „(a)lle tragischen Eindrücke (…) daher durch dergleichen Einmischung 

unfehlbar zerstört“486 würden, „der lustigen Stimmung aber (wären) absichtliche 

Unterbrechungen, Intermezzos, willkommen“.487 Sie sind ganz im Gegenteil  

 
484 Vgl. Lessings Übersetzung von Diderot: „Man denke also, sowohl während dem Schreiben, als während dem 

Spielen, an den Zuschauer eben so wenig, als ob gar keiner da wäre. Man stelle sich an dem äußersten Rande 

der Bühne eine große Mauer vor, durch die das Parterr abgesondert wird. Man spiele, als ob der Vorhang nicht 

aufgezogen würde.“ Lessing, Gotthold Ephraim: Das Theater des Herrn Diderot. In: ders.: Werke und Briefe in 

zwölf Bänden. Band 5/1: Werke 1769–1766. Hg. v. Wilfried Barner, Frankfurt am Main 1990, S. 123–230, hier: S. 

171. 
485 Schlegel, August Wilhelm: Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur. Erster Teil. In: Kritische Schriften 

und Briefe. Band 5. Hg. v. Edgar Lohner, Stuttgart 1966, S. 136. 
486 Ebd. 
487 Ebd. 



 
 

111 

„ernsthafter als das Dargestellte selbst, weil man sich dabei dem Zwange einer 

Geistesbeschäftigung, die durch das Anhaltende den Schein der Arbeit gewinnt, 

durchaus nicht unterwerfen will.“488 

Damit zielt er auf die aristotelische Affektpoetik, die durch mimesis einer praxis, die eleos und 

phobos hervorruft, eine katharsis von diesen Affekten in der Tragödie bewirken soll. Für 

August Wilhelm Schlegel ist dies im Gegensatz zu Kants und Schillers Interpretationen der 

aristotelischen Affektpoetik eine Form der Arbeit, während in der Komödie ein Spiel 

vorzufinden sei.489 Die uneingeschränkte Willkür des Dichters in der Komödie könne sich 

beispielsweise mithilfe der Parabase über diese Beschränkungen hinwegsetzen.490 Friedrich 

Schlegel erkennt – im Vergleich zu seinem Bruder August Wilhelm noch etwas genauer – die 

Dialektik zwischen mimetischer Illusionserzeugung und parabatischer Illusionsstörung und 

schreibt der Parabase daher sogar eine illusionsfördernde Wirkung zu.491 Christian Kirchmeier 

verweist für diesen Schluss darauf, dass die romantische Parabasentheorie auch die antike 

Komödie als Illusionstheater begreift, auch wenn dies in der jüngeren Forschung nicht mehr 

angenommen wird,492 weshalb Schlegel die Parabase in den Fragmenten zur Litteratur und 

Poesie zwischen Prolog und Epilog verortet.493 Die Stellung der Parabase in der Mitte des 

Dramas bedeutet, dass die Parabase ein Heraustreten und Wiedereintreten in die Illusion 

überhaupt nur vollziehen kann, sofern sich zuvor eine Illusionsbildung vollzogen hat.494 Das 

Publikum wird im Sinne Schlegels für einen kurzen Moment mittels einer Ansprache aus der 

mimetischen Bühnenrealität entlassen und taucht danach wieder in die Illusion ein, wodurch 

die Illusion nicht zerstört, sondern sogar gestärkt wird, da das Publikum einen reflexiven Akt 

 
488 Ebd. 
489 Vgl. Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische 

epochē der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 

28 (2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 

157–181, hier: S. 161 f. 
490 Vgl. ebd., S. 162. 
491 Vgl. ebd., S. 163. 
492 Vgl. Sifakis, Gregory M.: Parabasis and Animal Choruses. A Contribution to the History of Attic Comedy. London 

1971, S. 7–14. 
493 Vgl. Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische 

epochē der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 

28 (2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 

157–181, hier: S. 163. 
494 Vgl. ebd. 



 
 

112 

vollzieht.495 Die Ansprache des Publikums bricht folglich nur mit der Ästhetik der 

Repräsentation, steht aber grundlegenden Prozessen der Illusionsbildung nicht im Weg. 

Im literaturgeschichtlichen Umfeld finden sich einige verwandte Formen der Parabase, die das 

Paradigma der Repräsentation aufzulösen versuchen und das ästhetische Ereignis einer 

Unterbrechung thematisieren, wie Hölderlins Theorie der Zäsur496 oder Friedrich Schlegels 

parabatische Unterbrechung der Allegorie.497 Christian Kirchmeier arbeitet in seinem Beitrag 

zur parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks heraus, dass das Denken eines Ereignisses der 

Unterbrechung, das in den Figuren von Parabase, Blitz oder Zäsur usw. aufscheint, eine 

politische Dimension enthält, die sehr viel schwerer zu fassen ist als ihr möglicher politischer 

Gehalt, da es um Fragen geht, die sich auf das Politische und nicht so sehr auf die Politik 

beziehen.498 Kirchmeier verweist auf zwei verschiedene politische Deutungen. Zum einen 

kann man sich formgeschichtlich auf das Ereignis als solches beziehen, das im Ereignis der 

Revolution einen Bruch der Geschichte sieht, entgegen der geschichtsphilosophischen 

Metapher des Kreises.499 Die Französische Revolution lässt sich unter dieser Bedingung als 

Ereignis denken, das aus der historischen Kontinuität nach der Lehre der translatio imperii 

ausbricht.500 Zum anderen erarbeitet Kirchmeier anhand von Kleists Über die allmähliche 

Verfertigung der Gedanken beim Reden, wie ein politisches Ereignis als kommunikativer Akt 

entstehen kann. Nach Kleists Schilderung ergibt sich die Konstitution der 

Nationalversammlung nicht allein aus dem politischen Prinzip des Republikanismus, sondern 

aus dem Dialog zwischen Mirabeau und dem Zeremonienmeister des Königs. Die politische 

Dimension der Pointe entwächst daraus, dass Mirabeau keine vorab getroffene Entscheidung 

 
495 Vgl. ebd. 
496 Vgl. De Man, Paul: The Concept of Irony. In: ders.: Aesthetic Ideology. Hg. v. Andrzej Warminski, London 1997, 

S. 163–184, hier: S. 178. 
497 Karl Heinz Bohrer sieht im „Donnerkeil“ des Grafen Mirabeau (in Kleists, Heinrich v.: Über die allmähliche 

Verfertigung der Gedanken beim Reden. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 319–324, hier: S. 320) eine solche Unterbrechung, die bereits in der potenziellen 

Unterbrechung durch die Zuhörenden angelegt ist. Vgl. Bohrer, Karl Heinz: Das absolute Präsens. Die Semantik 

ästhetischer Zeit. Frankfurt am Main 1994, S. 22–26. 
498 Vgl. Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische 

epochē der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 

28 (2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 

157–181, hier: S. 168. 
499 Vgl. ebd. 
500 Begriffsgeschichtlich lässt sich zur gleichen Zeit die Entstehung des Begriffs Revolution als Kollektivsingular 

festmachen vgl. Koselleck, Reinhart: Revolution. Rebellion, Aufruhr, Bürgerkrieg. In: Geschichtliche Grundbegriffe 

Band 5. Hg. v. Otto Brunner, Werner Conze, Reinhard Koselleck, Stuttgart 1984, S. 653–788, hier: S. 738. 



 
 

113 

durchsetzt, sondern die Entscheidung gerade aus dem Diskurs entsteht. Dies wird im Text 

durch die bloße Anwesenheit des königlichen Boten als Störfaktor deutlich gemacht. Statt 

Mirabeau wird so das aufgeheizte Aufeinandertreffen mit dem Zeremonienmeister zum 

historischen Subjekt. Kirchmeier arbeitet im Text heraus, dass die Gedanken nicht beim 

Nachdenken, sondern beim Reden verfertigt werden und sie daher auf eine 

Kommunikationssituation angewiesen sind.501  

Diese Kommunikationssituation, die in der Unterbrechung angelegt ist, überträgt Kirchmeier 

auf die Kommunikationssituation im Theater. Hierzu bestimmt er den Begriff der Parabase 

über die Aufführungspraxis, nach der die Parabase eine Art Rede des Chors mit politisch oder 

ästhetisch aktuellen Themen an das Publikum darstellt.502 Alle parabatischen Formen teilen 

nach Kirchmeier bestimmte kommunikative Merkmale, die er über Ervin Goffmans 

Kommunikationstheorie bestimmt. In Goffmans Hauptwerk Rahmen-Analyse wird deutlich, 

dass sozialer Sinn immer in konkreten kommunikativen Situationen erzeugt wird, die Rahmen 

für bestimmte Interaktionsmuster vorgeben, an denen sich die Beteiligten orientieren.503 

Darüber hinaus können die Akteure den inneren Rahmen als Darstellende oder den äußeren 

Rahmen als Publikum einnehmen, wodurch eine bestimmte Redeordnung errichtet wird, da 

die Teilhabe am Geschehen den Darstellenden des inneren Rahmens vorbehalten ist504 So 

interagiert man bei einem Familienessen wohl anders als bei einem Geschäftsessen und 

besetzt unter Umständen eine andere Position als Darstellender oder als Teil des Publikums. 

Die Parabase wäre nach Kirchmeier nun eine doppelte kommunikative Handlung, die den 

kommunikativen Zusammenhang des Bühnendialogs unterbricht und die Grenze zwischen 

Bühnen- und Zuschauerraum, die durch ebendiesen kommunikativen Zusammenhang erzeugt 

wurde, überschreitet, wodurch Unterbrechungen und Überschreitungen der 

Kommunikationszusammenhänge konstitutive Elemente der Parabase werden.505 Mit diesem 

 
501 Vgl. Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische 

epochē der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 

28 (2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 

157–181, hier: S. 169. 
502 Vgl. ebd. 
503 Vgl. Goffman, Erwin: Rahmen-Analyse. Versuch über die Organisation von Alltagserfahrungen. Frankfurt am 

Main 1980, S. 143ff. 
504 Vgl. ebd. 
505 Vgl. Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische 

epochē der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 



 
 

114 

theoretischen Unterbau des politischen Ereignisses (Kleist) und der Aufführung als 

Kommunikationssituation zwischen Publikum und Darstellenden (Goffman) und angesichts 

von Schlegels Verweisen auf die antike politische Dimension der Komödie wird die 

kommunikative Transgression nicht nur zur Störung der Illusion, sondern auch zur 

Überschreitung des Bühnenraums, wodurch das Publikum in der Unterbrechung direkt 

politisch adressiert werden kann.  

Für den Fortgang der Arbeit liefert der Rekurs auf fiktionstheoretische Dimensionen des 

Dramas wichtige Punkte: Zum einen sind Unterbrechungen der Illusion freilich noch Teil der 

dichterischen Rede (Fiktion). Sie sind fester Bestandteil des Stückes, der von dem 

Verfassenden so vorgesehen ist und entsprechend von den Darstellenden ausgeführt wird. 

Allerdings richtet sich die kommunikative Stoßrichtung solcher Unterbrechungen nicht nach 

innen, in Richtung der bereits bestehenden Illusion, sondern nach außen, in den Raum der 

Beobachtenden. Sie zwingen die Rezipierenden dazu, sich mit der Frage auseinanderzusetzen, 

inwiefern dieser Teil des fiktionalen Stückes nun ihre empirische Lebenswirklichkeit betrifft 

und ob diese Rede noch den Regeln eines besonderen Sprachspiels (Fiktion) unterliegt oder 

bereits Teil einer faktualen Rede mit direkter Referenz in die empirische Lebenswirklichkeit 

sein könnte. Dieser Irritationsmoment ist demjenigen in den vorliegend zu analysierenden 

Texten sehr ähnlich. Die Rezipierenden hinterfragen, ob sie in diesem Moment mit der 

Geschäftsgrundlage von Fiktion brechen. Selbstredend findet sich dies, teilweise noch 

ausgeprägter, in späteren Formen des Theaters wie bei Brecht bis hin zum postdramatischen 

Theater. Als fiktionstheoretischen Ausgangspunkt die romantische Parabasentheorie zu 

wählen, erscheint gerade deshalb sinnvoll, weil zum einen der Verweis auf die politische 

Öffentlichkeit erstmals virulent wird und die Unterbrechungen zum anderen als kurze 

Irritationsmomente in die Fiktion des Stückes eingebunden sind. Das bedeutet, dass der 

Illusionsbruch in epischen Texten nicht an den Unterschied zwischen Komödie und Tragödie 

gebunden ist. 

Wenn nun oben von dramatischen Elementen in epischen Texten die Rede war, dann liegt die 

Besonderheit der dramatischen Elemente nicht alleine im Verweis auf formale Kriterien, wie 

dem novellentypischen Aufbau in Akten. Vielmehr handelt es sich beim dramatischen 

 
28 (2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 

157–181, hier: S. 160. 



 
 

115 

Illusionsbruchs, wie dem Beiseitesprechen etc., um eine Ansprache des gleichzeitig real 

anwesenden Publikums in ihrer Dimension als politische Öffentlichkeit. Daher ist ein solcher 

Illusionsbruch oft sehr spezifisch auf den jeweiligen historischen, sozialen und 

gesellschaftlichen Kontext des Publikums ausgerichtet und entfaltet genau dadurch seine 

Wirkung. Selbstredend sind epische Texte auch in eine synchrone Rezeptionssituation (das 

Lesen des Textes) eingebunden, doch anders als in der Aufführungspraxis des Theaters sind 

die Illusionsbrüche losgelöst von der synchronen Rezeption konzipiert. Um einen Roman zu 

lesen, müssen sich die Rezipierenden schließlich nicht zu einer bestimmten Zeit an einem 

bestimmten Ort, wie dem Theater, einfinden. Viele epische Texte glänzen natürlich gerade 

durch ihre zeitgenössische Relevanz für zeitgenössische Rezipierende sowie ihre zeitlose 

Konzeption und immerwährende Aktualität für nachfolgende Rezipierende. Doch 

insbesondere neue Inszenierungen von alten Dramen schöpfen die Möglichkeiten der 

Aufführungssituation aus, um zudem auf tagesaktuelle Themen zu verweisen. 

In den drei epischen Texten Michael Kohlhaas, Mario und der Zauberer und Faserland sind es 

die Aussagen der Erzähler, gepaart mit dramatischen Formelementen, die die Rezipierenden 

dazu drängen, auf ihre eigene Lebenswirklichkeit zurückzugreifen und damit die fiktionalen 

Werkgrenzen zu durchbrechen. Ein Blick in die Geschichte der Fiktionstheorie zeigt, dass der 

Vorwurf an Dichtende, sie würden sich im Vergleich zur Geschichtsschreibung mit einer 

„minderen“ Art der sprachlichen Äußerung befassen, vernachlässigt, dass sie im Rahmen der 

dichterischen Rede das Allgemeine des menschlichen Wesens im Vergleich zum Besonderen 

der Geschichte darstellen können. Wie eine Gesellschaft zur Fiktion steht, ist folglich per se 

eine politische Haltung, wie sich mit Platon gezeigt hat. Ähnlich verhält es sich mit den 

Gegenständen von Fiktion: Pop-Elemente, Reiseberichte, historische Ereignisse, das 

alltägliche Leben oder Mythen. Was kann, darf oder soll überhaupt Ästhetisierungsprozessen 

unterliegen? Avantgardisten würden diese Frage mit Sicherheit anders beantworten als 

Goethe. Darüber hinaus wird gerade im Rekurs auf die Illusionsbildung im Drama deutlich, 

dass dem Drama zum einen besonders in der Antike eine politische Funktion zukommt. Zum 

anderen sind dramatische Illusionsbrüche vertraut damit, das Publikum nicht einfach nur in 

seiner Funktion als Publikum, sondern als politische Öffentlichkeit zu adressieren. Im Umgang 

mit der Illusionsbildung in der Dramatik lassen sich Herrschaftslogiken freilegen, die entweder 

eine monarchisch-absolutistische Herrschaft ungebrochen und streng normiert 



 
 

116 

repräsentieren oder auf demokratische oder republikanische Entscheidungsfindungen im 

Rahmen eines Diskurses verweisen.  

Parabatische Unterbrechungen stellen gerade deshalb eine derart große Verletzung der 

Repräsentationslogik unter den Herrschaftsbedingungen des Absolutismus dar, weil der 

Körper des Königs als Zentrum seiner Herrschaft ein Abwesendes repräsentiert, und zwar die 

abstrakte Idee eines Staates. Daher ist diese politische Herrschaft auf eine ästhetische 

Ideologie angewiesen, die auf dem Prinzip der Mimesis beruht und eine binäre Ordnung von 

Machtzentrum und Stellvertretung aufrechterhält. Wird nun über Formen der Unterbrechung 

gerade die dritte Instanz der Beobachtenden hinzugefügt, die im binären System eigentlich 

von dieser Macht der Stellvertretung beherrscht wird, muss diese Instanz sich von der 

Repräsentation unterscheiden, um die semiotische Ordnung erzeugen zu können.506 

Dramatische Aufführungssituationen legen nicht nur Repräsentationslogiken frei, sondern ihr 

Umgang mit Illusionsbrüchen kann darüber hinaus auf eine andere Ordnung des Politischen 

verweisen oder das Politische neu strukturieren.  

Nachdem nun grundsätzlich der Unterschied zwischen der faktualen und der fiktionalen Rede 

in der Epik und Dramatik erörtert und aufgezeigt wurde, inwiefern das besondere Sprachspiel 

der dichterischen Rede einer Markierung über Fiktionssignale bedarf, muss nun noch geklärt 

werden, ob und inwiefern auch die dichterische Rede der Dichotomie Wahrheit und Lüge 

unterliegt. Oben wurde dies bereits kurz angedeutet. Faktuale Texte sind Bestandteil einer 

realen Kommunikationssituation, in der das reale Schreiben eines realen Publizierenden von 

realen Lesenden tatsächlich als deren Behauptungen verstanden wird.507 Fiktionale Texte sind 

ebenfalls Teil einer realen Kommunikationssituation (zwischen realen Lesenden und realen 

Verfassenden). Allerdings gehören sie auch einer zweiten imaginären 

Kommunikationssituation an, da sich in der fiktionalen Erzählung ein fiktionaler Erzähler mit 

seinen Behauptungen an imaginäre Rezipierende richtet.508 Dadurch wird sie zur 

 
506 Vgl. Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische 

epochē der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 

28 (2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 

157–181, hier: S. 171 f. 
507 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 19. 
508 Vgl. ebd., S. 20. 



 
 

117 

„kommunizierte(n) Kommunikation“.509 Dies erinnert an das Zitieren einer fremden Rede. Hier 

werden auch Sätze übermittelt, die eine andere Person behauptet, aber im Akt des Zitierens 

werden sie ohne behauptende Kraft weitergegeben.510  

Durch die fehlende Einbindung in eine reale Sprechsituation ergeben sich als Konsequenz 

gewisse Freiräume für die Verfassenden, die letztendlich ihrer Imagination überlassen 

bleiben. So unterliegt die dichterische Rede beispielsweise nicht dem Zwang, dass der 

faktualen Rede normalerweise ein Ereignis vorausgehen oder unmittelbar bevorstehen muss, 

damit ihr empirischer Objektbezug bestehen bleibt.511 In der dichterischen Rede lassen sich 

die Elemente der Erzählung (z. B. die Erzählperspektive) sowie das Erzählte (das 

Realitätssystem der erzählten Welt, die Handlung, die Figurenkonstellationen) nach Regeln 

formen, die nur bedingt vorgegeben sind.512 Daher kann auch ein fiktionaler Text die Illusion 

einer faktualen Erzählung fördern wie im realistischen Roman, sich von ihr absetzen wie in 

einigen Texten der Romantik oder die Grenzen zwischen fiktionaler und faktualer Rede 

verschwimmen lassen wie im französischen nouveaux roman.513 Diese gestalterische Freiheit 

erhebt zwar keinen Anspruch auf Referenz in die empirische Lebenswirklichkeit, da sie als 

Repräsentation einer sprachlichen Rede ohne direkten Objekt- oder Situationsbezug 

auskommt, doch als Äußerungen eines fiktiven Erzählers erheben sie durchaus einen 

Wahrheitsanspruch in der erzählten Welt. Genau an dieser Stelle innerhalb der fiktiven 

Werkgrenzen greift die Dichotomie zwischen Wahrheit und Lüge erneut. Ihr Bezugsrahmen ist 

das, was in der erzählten Welt der Fall ist. 

Vom unzuverlässigen, ironischen und kontrafaktischen Erzählen: Einige Abgrenzungen 

Oftmals besitzt die Erzählerrede in fiktionalen Texten ein logisches Privileg gegenüber den 

Figurenreden, da sie in das Geschehen einführt oder den Rezipierenden Erklärungen zu den 

einzelnen geschilderten Situationen liefert, die anderen Figuren im Text meist verwehrt bleibt. 

In diesen Fällen findet sich sodann eine Erzählerstimme der absoluten Wahrheit, die durchaus 

einen phantastischen Charakter besitzt.514 Klassischerweise hat niemand außer der 

 
509 Janik, Dieter: Die Kommunikationsstruktur des Erzählwerks. Ein semiologisches Modell. Bebenhausen 1973, S. 

12. 
510 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 20. 
511 Vgl. ebd., S. 21. 
512 Vgl. ebd. 
513 Vgl. ebd. 
514 Vgl. ebd., S. 102. 



 
 

118 

Heldenfigur das Recht oder die Macht, dem Erzähler sein Privileg auf den ideologischen 

Kommentar streitig zu machen, wie es Gérard Genette nach einer Analyse der Proust’schen 

Erzähler deutlich macht.515 Dies führt dazu, dass die Anwesenheit des (realen oder fiktiven) 

Verfassenden und die souveräne Anwesenheit in seinem Werk angezeigt wird.516 An dieser 

Stelle sei abermals darauf verwiesen, dass dieses logische Privileg der absoluten Wahrheit 

intuitiv dem Erzähler mit männlichem Pronomen zugesprochen wird. So wäre es durchaus 

charmant, den männlichen kodierten Anspruch auf die absolute Wahrheit zu hinterfragen und 

stattdessen von dem Erzählenden oder der Erzählerin zu sprechen. Bisweilen dehnt sich dieses 

Privileg auch auf die Figurenrede aus oder fehlt in Texten, die beispielsweise nur über innere 

Monologe gestaltet sind, komplett.517 Doch manche eigentlich privilegierte Erzähler- oder 

Figurenaussagen müssen angesichts dessen, was in der erzählten Welt der Fall ist, als falsch 

gewertet werden. In diesen Fällen spricht man vom unzuverlässigen Erzählen.  

Auch wenn man diese Form des Erzählens bereits seit Lukian kennt, erfuhr das unzuverlässige 

Erzählen erst in den 1960er Jahren mit Wayne Clayson Booth eine umfangreiche 

Konzeptionalisierung. Im Jahre 1961 führte er folgende Unterscheidung zwischen 

zuverlässigem und unzuverlässigen Erzählen ein: „For the lack of better terms, I have called a 

narrator reliable when he speaks for or acts in accordance with the norms of the work (which 

is to say, the implied author’s norms), unreliable when he does not.“518 Im Kapitel zu den 

uneindeutigen Erzählweisen, speziell zu Michael Kohlhaas, wurde bereits auf die 

grundlegenden Formen (theoretisch unzuverlässiges Erzählen, mimetisch teilweise 

unzuverlässiges Erzählen, mimetisch unentscheidbares unzuverlässiges Erzählen) des 

unzuverlässigen Erzählens ausführlich eingegangen. An dieser Stelle der Arbeit soll der Fokus 

allerdings nicht so sehr auf den einzelnen Spielarten der Unzuverlässigkeit liegen, sondern auf 

der grundlegenden Konzeption des Referenzrahmens der unzuverlässigen Erzählweise liegen. 

Auffällig ist unter diesem Gesichtspunkt, dass Booth die Definition des unzuverlässigen 

Erzählens recht zurückhaltend formuliert („For the lack of better terms“). Dieses Zögern sei 

nach Tom Kindt dem Spagat geschuldet, dass Booths Projekt eine ethisch-rhetorische 

 
515 Vgl. Genette, Gérard: Die Erzählung. Übers. v. Andreas Knop, Paderborn 2010, S. 168. 
516 Vgl. ebd. 
517 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 103. 
518 Booth, Wayne Clayson: The Rhetoric of Fiction. Chicago 1961, S. 158 f. 



 
 

119 

Literaturanalyse darstellt.519 Einerseits betrachtet Booth epische Texte als eine 

„Kommunikation von Wertordnungen“,520 durch die Werturteile und Normen von 

Verfassenden wie Rezipierenden literaturwissenschaftliche Relevanz zukommt, andererseits 

steht er in der Pflicht der seinerzeit vorherrschenden Interpretationsmaximen des New 

Criticism. Dieses Dilemma versucht Booth durch die Einführung der formalistischen Kategorie 

des impliziten Autors zu lösen. Durch diese anthropomorphisierte Hilfskonstruktion kann er 

sowohl die Struktur als auch das Wertesystem eines Textes beschreiben.521 Allerdings ergeben 

sich mit der Bestimmung der erzählerischen Unzuverlässigkeit in Abhängigkeit vom impliziten 

Autor auch theoretische und methodischen Schwierigkeiten, die bereits breit diskutiert 

worden sind und in der vorliegenden Argumentation keinen Platz finden.522 Wichtig ist 

lediglich, dass Unklarheiten bestehen, wie der normative Bezugsrahmen des impliziten Autors 

überhaupt bestimmt werden kann, da er sich nie explizit äußert.523  

In den Theorien, die auf Booth folgen, wie der von Seymour Chatman, wird daher oft auf ein 

intuitives Zwischen-den-Zeilen-Lesen verwiesen oder auf eine Art geheime Kommunikation 

zwischen dem impliziten Autor und dem impliziten Leser hinter dem Rücken des Erzählers.524 

Entgegen der Booth’schen Definition lässt sich die erzählerische Unzuverlässigkeit keinesfalls 

objektiv aus dem Text erschließen. Stattdessen ergibt sich eine bestimmte Interpretation erst 

durch die subjektiven Dispositionen der Rezipierenden. Daher wird in einschlägigen 

Einführungswerken zur Erzähltheorie eine erzählerische Unzuverlässigkeit oft mit der 

ironischen Redeweise verglichen. Auch sie verdoppelt das Kommunikat zwischen zwei 

Gesprächspartnern in eine implizite und eine explizite Botschaft.525 

 
519 Vgl. Kindt, Tom: Unzuverlässiges Erzählen und literarische Moderne. Eine Untersuchung der Romane von Ernst 

Weiß. Tübingen 2008, S. 31. 
520 Vgl. ebd. 
521 Vgl. Volpp, Lisa: Zwischen Irrtum und Lüge. Unzuverlässiges Erzählen in der deutschsprachigen 

Erinnerungsliteratur der 1990er Jahre. Freiburg im Breisgau 2016, S. 55. 
522 Vgl. für einen Überblick der Kritik Kindt, Tom/Müller, Hans-Harald: Der implizite Autor. Zur Explikation und 

Verwendung eines umstrittenen Begriffs. In: Rückkehr des Autors. Zur Erneuerung eines umstrittenen Begriffs. 

Hg. v. Fotis Jannidis, Gerard Lauer, Matías Martínez, Tübingen 1999, S. 273–287. 
523 Vgl. Volpp, Lisa: Zwischen Irrtum und Lüge. Unzuverlässiges Erzählen in der deutschsprachigen 

Erinnerungsliteratur der 1990er Jahre. Freiburg im Breisgau 2016, S. 58. 
524 Vgl. ebd.; Volpp bezieht sich auf Chatman, Seymour: Story and Discourse. Narrative Structure in Fictions and 

Films. London 1990, S. 233. 
525 Vgl. Matías Martinez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016, S. 106. 



 
 

120 

Ansgar Nünning beispielsweise ersetzt im Zuge der aufkeimenden Kritik an diesen vagen 

Konzeptionen den impliziten Autor und den durch ihn vertretenen moralischen 

Geltungsanspruch des Werks durch den real existierenden Leser und dessen individuelle 

Wirklichkeitserfahrung.526 Nach seiner Definition ist die Unzuverlässigkeit kein rein 

textimmanentes Phänomen mehr, sondern im Sinne relativistischer Strukturen nach 

rezeptionsorientierten, pragmatischen und kognitivistischen Theorien gleichermaßen 

abhängig vom Weltwissen und Werte- und Normensystem, die die Rezipierenden an den Text 

herantragen.527 Textuelle Signale wie explizite Widersprüche innerhalb der erzählten Welt 

sind weiterhin ausschlaggebend, um die Glaubwürdigkeit der Erzählinstanz infrage zu stellen, 

allerdings besitzen diese nach Nünning nur noch eine Signalwirkung.528 Entscheidend sind 

vielmehr die individuellen, kulturellen und historischen Prädispositionen der Rezipierenden, 

die man frames of reference nennt.529 Zu unterscheiden wären hier lebenswirkliche und 

literarische frames.530 Erstere beziehen sich auf das individuelle Weltwissen und das 

individuelle historische Wirklichkeitsmodell sowie die psychologische Normalität und 

vorherrschende ethische und moralische Maßstäbe der Rezipierenden.531 Zweiteres 

bezeichnet die individuellen Kenntnisse der Rezipierenden über den literarischen 

Bezugsrahmen wie die Gattungskonventionen oder Ähnliches.532 Erst wenn die frames 

auseinanderfallen, gehen die Rezipierenden dazu über, diese Brüche handhabbar zu machen, 

indem sie die Erzählweise als unzuverlässig einstufen.533 Dies ist nach Nünning ursächlich 

dafür, dass es bei ein und demselben Text zu unterschiedlichen Einstufungen der 

Zuverlässigkeit kommt. 

 
526 Vgl. Nünning, Ansgar: Unreliable Narration zur Einführung. Grundzüge einer kognitiv-narratologischen Theorie 

und Analyse unglaubwürdigen Erzählens. In: Unreliable Narration. Studien zur Theorie und Praxis 

unglaubwürdigen Erzählens in der englischsprachigen Erzählliteratur. Hg. v. Ansgar Nünning, Trier 1998, S. 3–39, 

im Besonderen: S. 27–29. 
527 Vgl. ebd., S. 23. 
528 Vgl. ebd., S. 29. 
529 Vgl. ebd., S. 27. 
530 Vgl. ebd., S. 31. 
531 Vgl. Volpp, Lisa: Zwischen Irrtum und Lüge. Unzuverlässiges Erzählen in der deutschsprachigen 

Erinnerungsliteratur der 1990er Jahre. Freiburg im Breisgau 2016, S. 60. 
532 Vgl. ebd. 
533 Vgl. Nünning, Ansgar: Unreliable, Compared to What? Towards a Cognitive Theorie of Unreliable Narration. 

Prolegomena and Hypotheses. In: Grenzüberschreitungen. Narratologie im Kontext – Transcending Boundaries: 

Narratology in Context. Hg. v. Walter Grünzweig, Andreas Solbach, Tübingen 1999, S. 53–73, hier: S. 61. 



 
 

121 

In die Kritik geraten ist allerdings auch dieser Ansatz, da hierfür die bewussten und 

unbewussten Bezugsrahmen der Rezipierenden zweifelsfrei offengelegt werden müssen, was 

schwer möglich ist.534 So ist sein Ansatz vielleicht auf den ersten Blick weniger vage als ein 

Zwischen-den-Zeilen-Lesen, da dieser Relativismus dem allgemeinen Verständnis von 

Gedächtnisleistung und Wahrnehmung seit der Moderne entspricht, dennoch ist die 

Einstufung der Unzuverlässigkeit nach diesem Modell gleichsam subjektiv. Lisa Volpp betont 

zu Recht, dass dieser Ansatz ebenfalls einer klaren Bestimmung der Unzuverlässigkeit 

entgegenläuft, auch wenn er neben einem textinternen Verständnis den Bezugsrahmen auf 

die außertextuellen, realen Rezipierenden legt.535 Vielmehr wirkt die Deutung der 

Unzuverlässigkeit beliebig. Korrigiert hat Nünning dies im späteren Verlauf seiner Forschung 

selbst, indem er die Nuancierung von James Phelan mit aufgegriffen hat. 

Nach Phelan liegt der Fokus nicht ausschließlich auf dem Erfahrungshorizont der 

Rezipierenden, sondern gleichsam auf dem impliziten Autor, der als Designer des Textes und 

dessen Wirkungen um die Erfahrungshorizonte der Rezipierenden weiß und mit diesen 

geschickt spielt.536 Selbstredend ist dies als Erweiterung des Booth’schen impliziten Autors zu 

verstehen, weil er sich durchaus auf die empirische Lebenswirklichkeit der Rezipierenden 

bezieht, aber er holt die Diskussion um die erzählerische Unzuverlässigkeit wieder zurück zur 

Frage, was in der erzählten Welt oder in der Fiktion der Fall ist. Seine „feedback loop(s) among 

authorial agency, textual phenomena, and readers response“ beziehen sich gerade auf die 

fiktionalen Werkgrenzen und das Spiel der Illusion. Wie viel lebenswirkliche Erfahrung kann 

von einem impliziten Autor bei einem impliziten und somit auch idealen Leser vorausgesetzt 

werden, um innerhalb der Fiktion die Erzählerinstanz infrage zu stellen?  

Insgesamt lässt sich festhalten, dass das unzuverlässige Erzählen durchaus von Unsicherheiten 

bei der seiner Bestimmung geprägt ist, wie bereits die Diskussion um den Erfahrungshorizont 

der Rezipierenden deutlich werden lässt. Dies ist auf den Effekt des unzuverlässigen Erzählens 

zurückzuführen: Grundsätzlich distanzieren sich die Rezipierenden beim Lesen der 

Geschichte, die der Erzähler vermittelt, von ihr und wollen eine zweite Version der Geschichte 

 
534 Vgl. für einen Überblick der Gegenpositionen Volpp, Lisa: Zwischen Irrtum und Lüge. Unzuverlässiges Erzählen 

in der deutschsprachigen Erinnerungsliteratur der 1990er Jahre. Freiburg im Breisgau 2016, S. 61. 
535 Vgl. ebd. 
536 Vgl. Phelan, James: Living to Tell About It. A Retoric and Ethics of Character Narration. London 2005, S. 45. 



 
 

122 

konstruieren, die die Forschung ein Aha-Erlebnis nennt.537 In Anlehnung an Fabienne Liptay 

und Yvonne Wolf formuliert Lisa Volpp eine Arbeitsdefinition des unzuverlässigen Erzählens, 

die sehr griffig alle Probleme der bisherigen Forschung zusammenführt: 

„Vom unzuverlässigen Erzählen ist zu sprechen, wenn die von einem fiktiven 

Erzähler vermittelte Geschichte textuelle Widersprüche und Brüche aufweist, die 

nicht etwa auf Ironie des Erzählers oder Fehler des Autors zurückzuführen sind, 

sondern von diesem bewusst konstruiert wurden, um den Leser so stark an der 

Glaubwürdigkeit oder Kompetenz des Erzählens zweifeln zu lassen, dass er sich von 

der wörtlichen Schilderung distanziert und versucht, eine zweite, eigentlich 

gemeinte Version des dargestellten Geschehens zu rekonstruieren.“538 

Pointiert zu ergänzen wäre vor allem angesichts des einführenden Forschungsreferats zu den 

Werkgrenzen der Fiktion, dass selbst dieser Zweifel am Erzähler die Werkgrenze nicht 

überschreitet und vielmehr als Teil des fiktiven Werks konstruiert wurde. Die Rezipierenden 

richten auch die zweite, eigentlich gemeinte Version nach den Maßstäben dessen, was in der 

erzählten Welt der Fall ist und dem Erzähler zu entgehen scheint. Hierin kann man den 

Unterschied zwischen unzuverlässigem und politischem Erzählen festmachen.  

In Michael Kohlhaas verwehrt die Gestaltung der Erzählerrede im Vergleich zur Figurenrede 

gerade eine solche zweite, eigentlich gemeinte Version der Rezipierenden, da die 

Rezipierenden zwar ständig aufgefordert werden, das Geschehen wie ein Detektiv zu 

rekonstruieren, dies aber nie gelingt. Die Versionen stehen sich schlicht unauflöslich 

gegenüber. In Mario und der Zauberer treffen die Rezipierenden zwar auf einen unsicheren 

Erzähler, der von Cipolla in seinen Bann gezogen wurde, allerdings stellt er dies offen aus. Es 

besteht für die Rezipierenden kein Anlass, eine zweite Geschichte zu rekonstruieren. Ebenso 

verhält es sich in Faserland. Auch hier besteht für die Rezipierenden keine Notwendigkeit, eine 

zweite Version zu konstruieren, da diese, wie der Erzähler offen ausstellt, nichts zur Sache tut. 

 
537 Vgl. Fludernik, Monika: Unreliability vs. Discordance. Kritische Betrachtungen zum literaturwissenschaftlichen 

Konzept der erzählerischen Unzuverlässigkeit. In: Was stimmt jetzt? Unzuverlässiges Erzählen in Literatur und 

Film. Hg. v. Fabienne Liptay, Yvonne Wolf, München 2005, S. 39–59, hier: S. 40. 
538 Volpp, Lisa: Zwischen Irrtum und Lüge. Unzuverlässiges Erzählen in der deutschsprachigen Erinnerungsliteratur 

der 1990er Jahre. Freiburg im Breisgau 2016, S. 67. 



 
 

123 

Der Aha-Effekt ist nicht intendiert, da er für den Fortgang der Geschichte schlicht nicht 

notwendig ist und zu nichts führen würde. 

Ebenso wie erzählerische Unzuverlässigkeiten eignen sich phantastische Elemente dazu, zu 

hinterfragen, was in der erzählten Welt der Fall ist, weshalb sich an dieser Stelle noch eine 

kleine Ausführung zu diesem Gebiet findet. Gerade in Michael Kohlhaas oder Mario und der 

Zauberer ließe sich noch über den phantastischen Status diskutieren, der vor allem im Werk 

von Thomas Mann einen weiteren Forschungsschwerpunkt bildet.539 Auch wenn Manns Werk 

von einem gewissen Realismus durchzogen ist, gibt es mehrere Indizien dafür, dass Thomas 

Mann mit E. T. A Hoffmann den Komplex der Phantastik für sich neu entdeckt. Friedhelm Marx 

macht dies zum einen an Manns Besuchen der okkultischen Sitzungen bei Albert von 

Schrenck-Notzing zwischen 1922 und 1923 fest.540 Zum anderen verweist Friedhelm auf die 

Inhalte im Zauberberg und in Tod in Venedig und auf Manns Selbstwahrnehmung als Zauberer 

innerhalb der Familie sowie auf den Text Mario und der Zauberer, der das Wort Zauberer 

bereits im Titel trägt.541 

Auch der Bereich der Phantastik, in dem unterschiedliche Welten aufeinanderprallen, arbeitet 

sich unmittelbar an der Frage ab, was nun in der fiktiven Welt der Fall ist, und erreicht den 

gewünschten Effekt maßgeblich über die Erzählerrede542 – unabhängig davon, ob man nun 

der maximalistischen oder minimalistischen Definition folgen würde. Erstere umfasst alle 

 
539 Vgl. exemplarisch Klimek, Sonja: Phantastik. In: Thomas-Mann-Handbuch. Hg. v. Helmut Koopmann, Stuttgart 

2011, S. 331–333; das gesamte Thomas Mann Jahrbuch, Band 24 und besonders Marx, Friedhelm: „Bürgerliche 

Phantastik?“ Thomas Manns Novelle Mario und der Zauberer. In: Thomas Mann Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas 

Sprecher, Ruprecht Wimmer, Frankfurt am Main 2012, S. 133–142; Kindt, Tom: „Das Unmögliche, das dennoch 

geschieht.“ Zum Begriff der literarischen Phantastik am Beispiel von Werken Thomas Manns. In: Thomas Mann 

Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas Sprecher, Ruprecht Wimmer, Frankfurt am Main 2012, S. 43–56; Grawe, 

Christian: Que diable la Duse allait-elle faire dans cette galère? Eine Marginalie zu Mario und der Zauberer. In: 

Thomas Mann Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas Sprecher, Ruprecht Wimmer, Frankfurt am Main 2012, S. 229–

236; Pytlik, Prisca: Okkultismus und Moderne. Ein kulturhistorisches Phänomen und seine Bedeutung für die 

Literatur um 1900. Paderborn 2005; Renner, Rolf Günter: Thomas Mann als phantastischer Realist. Eine 

Überlegung anläßlich der Vertauschten Köpfe. In: Internationales Thomas-Mann-Kolloquium. Hg. v. Eckhard 

Heftrich, Hans Wysling, Bern 1987, S. 73–91. 
540 Vgl. Marx, Friedhelm: „Bürgerliche Phantastik?“ Thomas Manns Novelle Mario und der Zauberer. In: Thomas 

Mann Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas Sprecher, Ruprecht Wimmer, Frankfurt am Main 2012, S. 133–142, hier: 

S. 134–138. 
541 Vgl. ebd. 
542 Vgl. Kindt, Tom: „Das Unmögliche, das dennoch geschieht.“ Zum Begriff der literarischen Phantastik am 

Beispiel von Werken Thomas Manns. In: Thomas Mann Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas Sprecher, Ruprecht 

Wimmer, Frankfurt am Main 2012, S. 43–56. 



 
 

124 

erzählenden Texte, in denen Naturgesetze der fiktiven Welt verletzt werden, also durch einen 

Einbruch unglaublicher oder wunderbarer Begebenheiten, wohingegen dies bei der 

minimalistischen Definition gleichzeitig mit einem Zweifel an der binnenfiktionalen 

Tatsächlichkeit des Übernatürlichen durch den Rezipierenden versehen sein muss.543 

Vorliegend muss die exakte Einordnung von Mario und der Zauberer innerhalb eines weiten 

oder engen Phantastikbegriffs nicht erfolgen, da über die Phantastikdiskussion in Manns 

Werken nicht nur Strukturen offenbar werden, die kontinuierlich hinterfragen, was in der 

erzählten Welt der Fall ist, sondern gar interpretationstheoretische Überlegungen angestellt 

werden, wie eruiert werden kann, was in der erzählten Welt der Fall ist544 – auch wenn man 

Gründe dafür finden könnte, dass Mario und der Zauberer einer Einordnung in die 

minimalistische Phantastikdefinition standhalten kann. Schließlich verweist der Erzähler 

gleich nach der Pause darauf, dass es sich bei der Vorführung Cipollas wohl um die Künste 

eines „der stärkste(n) Hypnotiseure(e)“545 handeln muss, während er an vielen anderen 

Stellen festhält, wie ungewöhnlich die Atmosphäre im Saal ist: 

„Es ging hier geradeso merkwürdig und spannend, geradeso unbehaglich, 

kränkend und bedrückend zu, wie in Torre überhaupt, ja, mehr als geradeso: dieser 

Saal bildete den Sammelpunkt aller Merkwürdigkeit, Nichtgeheurlichkeit und 

Gespanntheit, womit uns die Atmosphäre des Aufenthaltes geladen schien (…).“546 

Cipollas Auftritt auf die Bühne und seinen Leichnam nach den Schüssen beschreibt der 

Erzähler ebenfalls äußerst merkwürdig, sodass sich die Rezipierenden fragen müssen, ob es 

sich tatsächlich um einen Hypnotiseur handelt oder doch um ein andersartiges Wesen: 

„Er kam in jenem Geschwindschritt herein, in dem Erbötigkeit gegen das Publikum 

sich ausdrückt und der die Täuschung erweckt, als habe der Ankommende in 

 
543 Vgl. für einen Überblick der maximalistischen Definition grundlegend Durst, Uwe: Theorie der phantastischen 

Literatur. Berlin 2010, S. 29–39; und für die minimalistische grundlegend: Todorov, Tzvetan: Einführung in die 

fantastische Literatur. Übers. v. Karin Kersten, Senta Metz, Caroline Neubauer, Berlin 2013.  
544 Vgl. Kindt, Tom: „Das Unmögliche, das dennoch geschieht.“ Zum Begriff der literarischen Phantastik am 

Beispiel von Werken Thomas Manns. In: Thomas Mann Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas Sprecher, Ruprecht 

Wimmer, Frankfurt am Main 2012, S. 43–56, hier: S. 56. 
545 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 255. 
546 Ebd., S. 254. 



 
 

125 

diesem Tempo schon eine weite Strecke zurückgelegt, um vor das Angesicht der 

Menge zu gelangen, während er doch eben noch in der Kulisse stand. Der Anzug 

Cipollas unterstütze die Fiktion des von außenher Eintreffens. Ein Mann schwer 

bestimmbaren Alters, aber keineswegs mehr jung, mit scharfem, zerrüttetem 

Gesicht, stechenden Augen, faltig verschlossenem Munde, kleinem, schwarz 

gewichstem Schnurrbärtchen und einer sogenannten Fliege in der Vertiefung 

zwischen Unterlippe und Kinn, war er in eine Art von komplizierter Abendstraßen-

Eleganz gekleidet. Er trug einen weiten schwarzen und ärmellosen Radmantel mit 

Samtkragen und atlasgefütterter Pelerine, den er mit weiß behandschuhten 

Händen bei behinderter Lage der Arme vorn zusammenhielt, einen weißen Schal 

um den Hals und einen geschweiften, schief in die Stirne gerückten Zylinderhut. 

Vielleicht mehr als irgendwo ist in Italien das achtzehnte Jahrhundert noch 

lebendig und mit ihm der Typus des Scharlatans, des marktschreierischen 

Possenreißers, der für diese Epoche so charakteristisch war, und dem man nur in 

Italien noch in ziemlich wohl erhaltenen Beispielen begegnen kann. Cipolla hatte in 

seinem Gesamthabitus viel von diesem historischen Schlage, und der Eindruck 

reklamehafter und phantastischer Narretei, die zum Bilde gehört, wurde schon 

dadurch erweckt, daß die anspruchsvolle Kleidung ihm sonderbar, hier falsch 

gestrafft und dort in falschen Falten, am Leibe saß oder gleichsam daran 

aufgehängt war: Irgend etwas war mit seiner Figur nicht in Ordnung, vorn nicht 

und hinten nicht, – später wurde das deutlicher.“547 

Kurz nach den Schüssen am Ende der Vorführung beschreibt der Erzähler Cipollas Leichnam 

folgendermaßen: 

„(…) (Cipolla) sackte im nächsten Augenblick mit auf die Brust kugelndem Kopf auf 

den Sitz zurück und fiel im übernächsten seitlich davon herunter, zu Boden, wo er 

liegen blieb, reglos, ein durcheinandergeworfenes Bündel Kleider und schiefer 

Knochen.“548 

 
547 Ebd., S. 230. 
548 Ebd., S. 271. 



 
 

126 

Vorab wurde darauf verwiesen, dass es nicht unbedingt notwendig ist, eine genaue Einteilung 

der phantastischen Elemente nach Minimal- oder Maximaldefinition vorzunehmen, da über 

die Verwendung des Motivs der phantastischen Elemente in Manns Werk bereits 

interpretationstheoretische Überlegungen darüber angestellt werden können, was in der 

erzählten Welt der Fall ist. Der Erzähler selbst überlässt diese Einordnung nämlich gänzlich 

den Rezipierenden, indem er ihnen ständig nachvollziehbare Gründe liefert, wieso es sich bei 

Cipollas Erscheinung um eine den Gesetzmäßigkeiten der erzählten Welt entsprechend 

menschliche Figur handeln könnte, die lediglich seltsam altertümlich gekleidet ist – in Italien 

scheint dies dem Erzähler zufolge durchaus üblich zu sein –, oder ob Cipolla doch eine 

übernatürliche Figur ist, da sein Leichnam nicht mehr menschlich anmutet, sondern wie eine 

unzusammenhängende Masse menschlicher Überreste in sich zusammenfällt. Die 

Rezipierenden müssen sich an dieser Stelle die Frage stellen, ob sie durch diesen Verweis 

bereits von einem Zweifel an der binnenfiktionalen Tatsächlichkeit des Übernatürlichen 

ausgehen können, oder ob sich diese Beschreibung vielmehr in die bildhafte Berichterstattung 

des Erzählers einfügen und Zeugnis davon ablegt, dass dem Erzähler während der Vorführung 

die kritische Distanz abhandengekommen ist. Die phantastischen Elemente in Mario und der 

Zauberer passen sich zwar ähnlich wie der unzuverlässige Erzähler in die Frage nach dem, was 

in der erzählten Welt der Fall ist, ein, dennoch wird in ihnen kein Verlauf von fiktionalen 

Werkgrenzen offenbar. Natürlich bricht mit den phantastischen Elementen auch in diesem 

Fall etwas Wunderbares oder Übernatürliches in die erzählte Welt ein, dennoch mündet dies 

nicht in einem Illusionsbruch oder in der Verschiebung von fiktionalen Werkgrenzen. Daher 

grenzt sich eine politische Erzählweise grundsätzlich von einer phantastischen ab.  

Eine weitere Erzählweise steht dem Politischen Erzähler noch recht nahe: das kontrafaktische 

Erzählen. Michael Navratil führt in seiner Monografie mit dem Titel Kontrafaktik der 

Gegenwart: Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei Christian Kracht, Kathrin Röggla, 

Juli Zeh und Leif Randt die Kontrafaktik jüngst als ein neues Konzept in die 

Literaturwissenschaft und die Fiktionstheorie ein.549 Er beschäftigt sich mit Erzählverfahren 

innerhalb der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur, die einen politischen Anspruch und 

eine spezielle Form des realitätsvariierenden Erzählens (Kontrafaktik) vorweisen. Die 

 
549 Vgl. Navratil, Michael: Kontrafaktik der Gegenwart: Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei Christian 

Kracht, Kathrin Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022. 



 
 

127 

Kontrafaktik als Konzept steht nach Navratil auf einer Ebene mit der Realistik, Fantastik und 

Faktik.550 Gerade in Werken der fiktionalen Alternativgeschichte, aber auch in Dystopien, 

Dokufiktionen, Autofiktionen, Satiren und Schlüsselromanen wird zwar auf Fakten der realen 

Welt Bezug genommen, doch geschieht dies nicht, indem diese Fakten innerhalb der 

jeweiligen fiktionalen Welt direkt wiedergegeben werden, sondern indem sie dort in 

künstlerisch variierter Form erscheinen. In Werken der Alternativgeschichte nehmen Kriege 

zum Beispiel oft einen anderen Ausgang im Vergleich zur historischen Realität. Navratil legt 

den fiktionstheoretischen Grundstein für die Kontrafaktik und argumentiert, dass die 

Verbindung zwischen der Kontrafaktik und dem Politischen zum Verfahren eines politischen 

Schreibens wird. 

Im Folgenden wird ausführlich auf die Kontrafaktik nach Navratil eingegangen, da sich in 

diesem Konzept drei strukturelle Gemeinsamkeiten zum Politischen Erzähler finden. Zum 

einen schließt sich Navratil ebenso wie die vorliegende Arbeit einem institutionellen 

Verständnis von Fiktionalität an, das an einen Aussagemodus gebunden ist, da es selbst den 

Wandel des fiktionalen Status ein und desselben Textes greifen kann und dies in der Forschung 

mittlerweile breiten Zuspruch findet.551 Zum anderen stellt Navratil eine realweltliche 

Referenz seiner literarisch variierten Fakten her. In kontrafaktischen Texten werde auf eine 

besondere Weise auf realweltliche Sachverhalte verwiesen, da sie im Text zwar nicht korrekt 

wiedergegeben werden aber in ihrer spezifischen Variation immer die „nicht-variierte(n)“,552 

„realweltliche(n)“553 Fakten mit meinen. Das kontrafaktische Element oder Zeichen „referiert 

einerseits direkt oder explizit auf den durch dieses Zeichen dargestellten Sachverhalt 

innerhalb der fiktionalen Welt“,554 wie in Harris’ Fatherland den Sieg der Nazis im Zweiten 

Weltkrieg, „zugleich referiert dieses Zeichen aber auch auf jenen realweltlichen Sachverhalt, 

der von dem erstgenannten, fiktionalen Sachverhalt variiert wird“.555 Gemeint ist die 

realhistorische Niederlage der Nationalsozialisten im Zweiten Weltkrieg. Diesen Vorgang 

bezeichnet er als „transfiktionale Doppelreferenz“.556 Auch in den drei Texten wurde bisher 

 
550 Vgl. ebd., S. 172 f. 
551 Vgl. ebd., S. 87 u. 89. 
552 Ebd., S. 116. 
553 Ebd. 
554 Ebd.  
555 Ebd. 
556 Ebd., S. 115. 



 
 

128 

herausgearbeitet, dass sie sich zum einen an realhistorischen Vorlagen abarbeiten und die 

Rezipierenden zum anderen immer wieder auf ihre eigene Lebenswirklichkeit zurückgreifen 

müssen, um die Erzähleraussagen auf ihre Richtigkeit hin überprüfen zu können. In Mario und 

der Zauberer finden sich realhistorische Bezüge auf den tatsächlichen Urlaub und den Besuch 

der Zaubervorführung der Familie, wie oben bereits dargelegt wurde. Lediglich der Ausgang 

wurde literarisch variiert, um das „Erlebte“557 in einer „Novelle“558 zu verarbeiten. Man denke 

an das Zitat von Thomas Mann:  

„Die Schüsse aber sind nicht einmal meine Erfindung: Als ich von dem Abend hier 

(in München) erzählte, sagte meine älteste Tochter (Erika): >>Ich hätte mich nicht 

gewundert, wenn er ihn niedergeschossen hätte.<< Erst von diesem Augenblick 

war das Erlebte eine Novelle (…).“559 

Darüber hinaus wurde bereits dargelegt, dass sich auch in Faserland realweltliche Referenzen 

finden, die einer entscheidenden Variation unterliegen. Diese finden sich in den Pop-

Elementen, dem Verweis auf Walther von der Vogelweide, den autobiografischen Verweisen 

auf den Autor Christian Kracht und in dem faschistisch dargestellten Deutschland, in dem SPD-

Mitglieder und Nazis nicht mehr voneinander unterschieden werden können, wie Oliver 

Jahraus mit Rekurs auf den Titel Faserland und Fatherland deutlich gemacht hat.  

In Michael Kohlhaas findet sich auch eine realhistorische Vorlage des Hans Kohlhase, die 

detailgetreu verarbeitet wurde, oder eine Begegnung mit Luther, den es zwar als 

realhistorische Person gegeben hat und der am 8. Dezember 1534 auch einen Brief mit der 

Bitte, von Selbstjustiz abzusehen, an Kohlhase geschickt hat, wohingegen ein Gespräch wie im 

Text vermutlich nie stattgefunden hat.560 Der Erzähler in Michael Kohlhaas berichtet als 

Chronist (im weiteren Verlauf wird deutlich werden, dass er nicht umstandslos als solcher 

bezeichnet werden kann) über die Figur Michael Kohlhaas, die auf chronikalischen Quellen 

über die 1534 begonnene und mit der Hinrichtung 1540 endende Fehde des Hans Kohlhase 

 
557 Mann, Thomas: Brief an Otto Hoerth vom 12.6.1930. In: Dichter über ihre Dichtungen. Thomas Mann. Teil II: 

1918–1943. Hg. v. Hans Wysling, München 1979, S. 367–368, hier: S. 368. 
558 Ebd. 
559 Ebd. 
560 Vgl. Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer, 

Stuttgart 2013, S. 97–106, hier: S. 98; Beachtet werden muss allerdings, dass Kleists Quellenverwendung nicht 

dokumentiert ist, sich aber schlüssige Indizien finden lassen. 



 
 

129 

beruht.561 Der Erzähler beruft sich an einer Stelle im Text auf „die Chroniken“,562 die den 

Ereignissen zugrunde liegen, doch diese Quelle gilt als fiktiv, da die Ereignisse um den 

Kurfürsten von Sachsen erfunden sind.563 Wie sich in der Analyse zu Michael Kohlhaas noch 

ausführlicher zeigen wird und oben bereits angedeutet wurde, können die Erzähleraussagen 

nicht durch einen Rückgriff auf die empirische Lebensrealität der Rezipierenden überprüft 

werden. Vielmehr werden die Rezipierenden dazu angehalten, den Text abermals zu lesen, in 

der Hoffnung, die unauflösbaren Widersprüche aufklären zu können. Die Referenz in die 

Lebenswirklichkeit ist hier noch nicht so deutlich wie in den anderen beiden Texten, da die 

Ereignisse um Kohlhaas zum einen ca. 250 Jahre vor der Entstehungszeit des Textes 

stattfinden und zum anderen der Bruch mit der Geschäftsgrundlage von Literatur über die 

Engführung von fabula (Fiktion) und historia (Geschichtsschreibung) hergestellt wird, wie 

durch den Verweis auf die moralischen Erzählungen Kleists deutlich wurde. 

Ob nun neben Faserland die anderen beiden Texte als alternate history oder parallel world 

eingestuft werden können, ist fraglich, für den Verlauf der weiteren Arbeit allerdings auch 

nicht zwingend notwendig, da für eine Bestimmung des Politischen Erzählers lediglich eine 

Referenz in die Lebenswirklichkeit der Rezipierenden hergestellt werden muss. Hierin, und 

nicht in der Bestimmung der Texte als kontrafaktische Texte, liegt eine strukturelle 

Gemeinsamkeit zu Navratils Arbeit. Es wird sich noch zeigen, dass der Politische Erzähler, wie 

er vorliegend eingeführt wird, vielleicht sogar ein erzähltheoretischer Bestandteil der 

Kontrafaktik sein könnte, allerdings ist andersherum das Vorliegen eines kontrafaktischen 

Textes nicht zwingend notwendig. Schließlich können ähnlich zum parabatischen Inhalt auch 

realweltliche Referenzen Einzug in eine literarische Verarbeitung halten, ohne dass sie einer 

konträren Variation unterliegen müssen. So ist die realweltliche Referenz des aufkeimenden 

Faschismus in Deutschland und Italien in Mario und der Zauberer eine Referenz, die gerade 

keine entgegengesetzte Variation erfahren hat. Ob die Zaubershow nun tödlich geendet hat 

oder nicht, ist für die Rezipierenden hingegen nicht von Belang, sondern stellt ein notwendiges 

Stilmittel dar, um die Differenz von kritisch-ironischem Abstand zwischen Figuren und 

 
561 Vgl. ebd. 
562 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 99. 
563 Vgl. Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer, 

Stuttgart 2013, S. 97–106, hier: S. 98. 



 
 

130 

Rezipierenden deutlich werden zu lassen. Gerade mit Michael Kohlhaas – und den 

poetologischen Strategien der anderen Texte in Bezug auf ihre realweltlichen Referenzen – 

wird deutlich, dass die Rückgriffe auf die Lebensrealität der Rezipierenden dazu beitragen 

sollen, einen Irritationsmoment zu generieren, der die Rezipierenden immer wieder auf die 

Frage stößt, ob sie Fiktion noch als solche begreifen oder gerade mit der Geschäftsgrundlage 

von Literatur brechen. Hierin und in dem Umstand, dass der Politische Erzähler ein 

erzählerisches Phänomen anstelle eines literarischen Stils oder Genrebegriffs beschreibt, kann 

man den wohl größten Unterschiede zu Navratils Kontrafaktik festmachen. 

Eine weitere strukturelle Ähnlichkeit zwischen dem Politischen Erzähler und der Kontrafaktik 

ist, dass Navratil in der Kontrafaktik der Gegenwart ein Verfahren politischen Schreibens sieht. 

Hierfür bestimmt er den Begriff des politischen Schreibens nicht über formal und inhaltlich 

klar bestimmbare Texteigenschaften oder über poetologische Strategien, sondern 

praxeologisch.564 Er untersucht in seinen einzelnen Textanalysen, „wann und unter welchen 

Bedingungen Literatur als politische Literatur rezipiert wird, welche spezifische Performanz 

individuell und gesellschaftlich mit dem politischen Schreiben verbunden ist und welche 

Akteure in diese Praxis eingebunden sind respektive welche Faktoren eine erfolgreiche 

Repetition dieser Praxis bedingen“.565 Die einzelnen Ergebnisse zur öffentlichen 

Wahrnehmung der Autorschaft, der Selbstinszenierung oder der politischen Selbstverortung 

der Autoren und Autorinnen verknüpft er im Laufe seiner Arbeit allerdings doch mit ihren 

poetologischen Strategien. Die vorliegende Arbeit dagegen möchte einerseits auf die 

konkreten realhistorischen Entstehungszeiträume (zu kriegerischen Umbrüchen s. o.) der 

Texte verweisen, um gesellschaftliche Strukturen offenzulegen, unter denen die Texte als 

Kunstwerke hervorgebracht worden sind, und zum anderen kriegerische Tiefenstrukturen 

(Inhalt) der Texte freilegen und auf poetologische Strukturen verweisen, die die Rezipierenden 

als politische Öffentlichkeit adressieren. Es wird sich zeigen, dass dies meist weniger die Politik 

als das Politische betrifft. Das zugrunde liegende Verständnis von Politik und dem Politischen 

als politischer Differenz rührt aus der politischen Theorie. So beziehen sich Ausführungen zur 

Organisation von Staaten oder ihrer Souveränität auf einen engen Politikbegriff von Politik als 

 
564 Vgl. Navratil, Michael: Kontrafaktik der Gegenwart: Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei Christian 

Kracht, Kathrin Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022, S. 201. 
565 Ebd. S. 201 f. 



 
 

131 

sozialem Funktionssystem, wohingegen die politischen Dimensionen des Sozialen oder des 

gesellschaftlichen Miteinanders über den weiten Begriff des Politischen beschrieben 

werden.566  

Michael Navratil verwendet einen großen Teil seiner Analyse zu Christian Krachts Texten auf 

die Argumentation, dass in Krachts Werk die für die Kontrafaktik konstitutive Trennung von 

fiktionaler und realer Welt verschwimmt oder destabilisiert wird.567 Gerade diese basale 

Opposition bilde in der Kontrafaktik den interpretatorischen Grundstein, um zwischen 

Faktenentsprechung und Faktenabweichung unterscheiden zu können.568 Hier stellt er den 

„hohen Rekonstruktionsaufwand“569 heraus, den Kracht von seinem „Modell-Leser“570 nicht 

ohne Weiteres erwarten könne. Daher verweist er auf das wechselseitige 

Abhängigkeitsverhältnis von Realität und Fiktion in Krachts Werk, das sich in unterschiedlichen 

Werken durchaus wandelbar zeigt, und analysiert im weiteren Verlauf lediglich diejenigen 

Texte oder Teile ausführlicher, wie 1979 und Ich werde hier sein im Sonnenschein und im 

Schatten, die sich klar als alternate history bestimmen lassen. Dennoch wird Krachts doppelte 

Destabilisierung von künstlerischem Realitätsbezug und von Kunst und Politik Teil von 

Navratils Anmerkungen zur Kontrafaktik als politischem Schreibverfahren, da Krachts 

Verhältnis von Kunst und Politik ähnlich konfiguriert ist wie sein Verhältnis von Realität und 

Fiktion. Ähnlich wie zur ästhetizistischen Betrachtung der politischen Sphäre in Nordkorea hat 

sich Kracht 1995 in einem Interview zu Faserland geäußert: „Der bevorstehende Verfall eines 

Wertesystems oder einer Gesellschaft kündigt sich immer durch das massenhafte Entstehen 

sauschlechter Alltagsästhetik an.“571 Daher scheint es durchaus sinnvoll, den Befund von 

verschwimmenden Fiktionsgrenzen als poetologische Strategie ernst zu nehmen und diesen 

für eine Interpretation fruchtbar zu machen. 

  

 
566 Vgl. zur Übersicht Bedorf, Thomas: Das Politische und die Politik – Konturen einer Differenz. In: Das Politische 

und die Politik. Hg. v. Thomas Begdorf, Kurt Röttgers, Berlin 2010, S. 13–37. 
567 Vgl. Navratil, Michael: Kontrafaktik der Gegenwart: Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei Christian 

Kracht, Kathrin Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022, S. 265 ff., 270–274, 277 f. 
568 Vgl. ebd., S. 272. 
569 Ebd. 
570 Ebd. 
571 Kracht, Christian: Christian Kracht über seinen Roman „Faserland“, über Grünofant-Eis, Busfahrer und die SPD: 

Die legendärste Party aller Zeiten. In: Berliner Zeitung. 19.07.1995, verfügbar unter: https://www.berliner-

zeitung.de/christian-kracht-ueber-seinen-roman-faserland-ueber-gruenofant-eis-busfahrer-und-die-spd-die-

legendaerste-party-aller-zeiten-li.9142; aufgerufen am 1.3.23. 



 
 

132 

Der Politische Erzähler: eine Arbeitsdefinition 

Nachdem der fiktions- und illusionstheoretische Unterbau für erzählerische Phänomene, die 

gerade nach dem Verlauf von fiktionalen Werkgrenzen fragen, gelegt worden ist, sowie 

grundlegende Unterschiede zu unzuverlässigen und ironischen Erzählweisen und der 

Kontrafaktik als literarischem Stil oder Genrebegriff zum Politischen Erzähler herausgearbeitet 

worden sind, gilt es nun, eine Arbeitsdefinition des Politischen Erzählers zu finden. Eine 

Arbeitsdefinition bietet ähnlich zu einer mathematischen Formel den entscheidenden Vorteil, 

dass sie in den Texten konkret zur Problemlösung herangezogen werden kann, ohne jedes Mal 

aufs Neue hergeleitet werden zu müssen.572 Darüber hinaus ist sie wandelbar genug, um auch 

eine Genese des Politischen Erzählers über den recht langen Zeitraum von 185 Jahren (von 

Kleist bis Kracht) greifen zu können und den speziellen Ausprägungen in den einzelnen Texten 

gerecht zu werden. 

Ein Erzähler ist als Politischer Erzähler zu klassifizieren, sofern er ein Irritationsmoment 

generiert, das die Rezipierenden mit der Frage konfrontiert, ob sie gerade die fiktionalen 

Werkgrenzen übertreten und so mit der Geschäftsgrundlage von Literatur brechen. Die 

Inszenierung von intakten oder nicht funktionsfähigen, verschwommenen, vermeintlich 

durchlässigen oder ausgeweiteten Grenzen der Fiktion ist konstitutiver Bestandteil der 

politischen Erzählweise sowie eine Adressierung der Rezipierenden als Teil der politischen 

Öffentlichkeit. 

Dieser Effekt wird dadurch erzielt, dass der besondere Status der dichterischen Rede im 

Vergleich zur faktualen infrage gestellt wird oder ihr Verhältnis zueinander virulent wird. Der 

Politische Erzähler nimmt daher speziell die fiktionale Werkgrenze in den Blick. Er lässt den 

Verlauf der fiktionalen Werkgrenze verschwimmen oder inszeniert ihre Ausdehnung in 

Richtung Lebenswirklichkeit der Rezipierenden. Hierzu stößt der Politische Erzähler 

interpretationstheoretische Überlegungen darüber an, wie festgestellt wird, was in der 

fiktiven Welt der Fall ist, allerdings ist sein Referenzrahmen – anders als beim unzuverlässigen 

Erzähler – nicht allein die erzählte Welt, sondern gerade die Lebenswirklichkeit der 

 
572 Vgl. Navratil, Michael: Kontrafaktik der Gegenwart: Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei Christian 

Kracht, Kathrin Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022, S. 85. 



 
 

133 

Rezipierenden. Oftmals geht dies Hand in Hand mit einer entsprechenden Autorinszenierung 

oder Formen der Autofiktionalität.  

Dabei findet sich allerdings nie ein Grenzübertritt in Form von faktualen Äußerungen der 

realen Autoren an reale Rezipierende. Die Zitathaftigkeit der dichterischen Rede bleibt stets 

erhalten. Stattdessen sind Grenzübertritte inszeniert und als fester Bestandteil der 

Illusionsbildung eingebettet in das fiktionale Werk. Durch den Fokus auf die fiktionalen 

Werkgrenzen der erzählten Welt ergeben sich Parallelen zur Institutionalisierung des 

Bühnenraums in der Dramentheorie und ihren Formen der Illusionsstörung oder -

potenzierung sowie zur Adressierung der Rezipierenden in ihrer Eigenschaft als politische 

Öffentlichkeit. Daher verwundert es kaum, dass Formen des politischen Erzählens vermehrt 

auf Inhalte zurückgreifen, die die Rezipierenden ebenfalls entlang einer weiteren Grenze 

fordern: zwischen politisch indifferentem Lesevergnügen und der Ansprache als Teil einer 

politischen Öffentlichkeit. Gerade das Spannungsverhältnis von a-kriegerischen 

Textoberflächen und kriegerischen Tiefenstrukturen greift motivisch die Frage nach den 

Grenzverläufen der Stellung der Rezipierenden innerhalb einer Gesellschaft auf, die im 

Extrempunkt Krieg stets am stärksten ihre Vorstellung von sich selbst entfaltet. Der Politische 

Erzähler kann ganz im Sinne Krachts seismografisch Dynamiken und Veränderungen innerhalb 

der politischen Öffentlichkeit beobachtbar machen. „Der bevorstehende Verfall eines 

Wertesystems oder einer Gesellschaft kündigt sich immer durch das massenhafte Entstehen 

sauschlechter Alltagsästhetik an“573 – oder eben literarisch durch den Fokus auf den Umgang 

und das Ausmaß fiktionaler Werkgrenzen. 

Der Politische Erzähler im Text 
Mit der Arbeitsdefinition des Politischen Erzählers vor Augen können nun die Einzelanalysen 

der drei Texte vorgenommen werden. Im Folgenden liegt der Fokus, neben den erzählerischen 

und gattungsübergreifenden Phänomen (wie wird erzählt?), auch auf den konkreten Inhalten 

und den Motiven (was wird erzählt?). Der Politische Erzähler soll anhand der Texte nicht nur 

in seinen Feinheiten bestimmt werden, sondern auch seine spezifische Verbindung zu a-

kriegerischen Textoberflächen und kriegerischen Tiefenstrukturen sollen herausgearbeitet 

 
573 Kracht, Christian: Christian Kracht über seinen Roman „Faserland“, über Grünofant-Eis, Busfahrer und die SPD: 

Die legendärste Party aller Zeiten. In: Berliner Zeitung. 19.07.1995, verfügbar unter: https://www.berliner-

zeitung.de/christian-kracht-ueber-seinen-roman-faserland-ueber-gruenofant-eis-busfahrer-und-die-spd-die-

legendaerste-party-aller-zeiten-li.9142; aufgerufen am 1.3.23. 



 
 

134 

werden. Hier wird vermehrt auf die einleitenden Ausführungen zum Stand der Forschung des 

Kriegsdiskurses in der Literatur zurückgegriffen. 

Michael Kohlhaas 

Wie eingangs bereits dargelegt, ist Heinrich von Kleists Michael Kohlhaas 1808 als erstes 

Fragment in Kleists Literaturzeitschrift Phöbus und 1810 als vollständiger Text im ersten Band 

von Kleists Erzählungen kurz vor den Befreiungskriegen und dem Wiener Kongress erschienen. 

Im unmittelbaren zeitlichen Umfeld begann Kleist im Frühsommer des Jahres 1808, wohl 

unter dem Eindruck der spanischen Erhebung gegen Napoleon, die Arbeit an der 

Hermannsschlacht.574 Es wird zu Recht argumentiert, dass es Kleist in seinem Werk nicht 

zuletzt um tagespolitische Themen ging. So nimmt er in unzähligen seiner Briefe Bezug auf die 

Tagespolitik und schreibt beispielsweise an seine Halbschwester Ulrike am 24. Oktober 1806:  

„Es wäre schrecklich, wenn dieser Wüterich (Napoleon) sein Reich gründete. Nur 

ein sehr kleiner Teil der Menschen begreift, was für ein Verderben es ist, unter seine 

Herrschaft zu kommen. Wir sind die unterjochten Völker der Römer. Es ist auf eine 

Ausplünderung von Europa abgesehen, um Frankreich reich zu machen.“575  

Dennoch kann Kleists Haltung, bei aller Ablehnung Napoleons und gerade die 

Hermannsschlacht, nicht als Aufruf zum totalen Krieg gegen die napoleonische Besatzung 

gesehen werden, ebenso wenig wie Hermann als Sprachrohr Kleists fungiert, um zu 

politischen Handeln aufzufordern, wie Barbara Vinken jüngst gezeigt hat.576 Schließlich spielte 

Kleist trotzdem zwischenzeitlich mit dem Gedanken, sich den napoleonischen Truppen gegen 

England anzuschließen und ließ sich kurzzeitig in der Schweiz nieder, von wo er eigentlich nicht 

mehr nach Deutschland zurückkehren wollte, um dort seinen Lebensunterhalt als Bauer statt 

als Schriftsteller oder in der Preußischen Armee verdienen zu können.577 Seiner Verlobten 

Wilhelmine von Zenge eröffnet er daher in einem Brief vom 10. Oktober 1801, dass er „etwas 

 
574 Vgl. Müller-Salget, Klaus: Die Herrmannsschlacht. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Breuer 

Ingo, Stuttgart 2013, S. 76–79, hier: S. 79. 
575 Kleist, Heinrich v.: Brief an Ulrike von Kleist vom 24. Oktober 1806. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. 

Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 770 f., hier: S. 771. 
576 Vgl. Vinken, Barbara: Bestien: Kleist und die Deutschen. Berlin 2011, S. 10 f. 
577 Vinken verweist zu Recht darauf, dass es einer eigenen Arbeit bedarf, die untersucht, wieso man Kleist bei 

aller Ablehnung gegen Napoleon dennoch diese eindeutige Haltung zur Mobilmachung gegen die napoleonische 

Besatzung zuschreibt. Vgl. Vinken, Barbara: Bestien: Kleist und die Deutschen. Berlin 2011, S. 11. 



 
 

135 

Gutes“578 tun müsse und sich „in der Schweiz einen Bauernhof“579 kaufen wolle, um nicht 

weiter „Bücherschreiben für Geld“580 zu müssen. Dieses „Ideal“,581 das er „in einsamer 

Stunde“582 ausgearbeitet habe, würde seine Werke davor bewahren, als „Bastarde“583 zu 

gelten. Er „begreife nicht, wie ein Dichter das Kind seiner Liebe einem so rohen Haufen, wie 

die Menschen es sind, übergeben kann. Bastarde nenne ich es.“584 In der Schweiz erhofft sich 

Kleist dieses Idyll im Sinne Rousseaus mit Wilhelmine von Zenge finden zu können, „wo es Dir 

(Wilhelmine) und mir (Kleist) und unseren Kindern einst wohlgefallen könnte“.585 Neben 

seinen ernsthaften Geldsorgen, einen eigenen Hausstand gründen zu können, und seiner 

ungewissen beruflichen Zukunft, entwirft Kleist eine Vorstellung vom zeitgenössischen 

Literaturbetrieb, die auf zwei Ebenen für die vorliegende Argumentation von Interesse ist. 

Zum einen wirken sich die vorab beschriebenen Veränderungen im Literaturbetrieb um 1800 

auch auf Kleists Werk und seine Stellung als Autor im Spannungsfeld von Aufklärung und 

Romantik aus. Zum anderen findet sich hier eine interessante Parallele zum Reiseziel des Ich-

Erzählers in Faserland. Mit dieser Parallele soll begonnen werden, da sie die Auswahl der Texte 

auf einer weiteren motivischen Ebene (neben den realhistorischen Entstehungszeiten und den 

ähnlichen Phänomenen in den drei Texten) legitimiert. 

Für Krachts Werk generell und gerade für Faserland wurde von Oliver Jahraus bereits 

dargelegt, dass Kracht das erzählerische Experiment in der deutschsprachigen Literatur am 

radikalsten vorangetrieben hat.586 Augenscheinlicher Ausdruck dieses Experiments sei die 

Reise als Handlungssubstrat, während der augenscheinliche Gegenstand des Experiments die 

Frage sei, wie man sich in die Literaturgeschichte sprichwörtlich einschreiben kann, ohne dass 

dem Verfassenden selbst von der Kritik, der Forschung oder dem Literaturbetrieb ein Ort in 

der Literaturgeschichte zugeschrieben wird.587 Zusammengefasst werde in Krachts Werk die 

 
578 Kleist, Heinrich v.: Brief an Wilhelmine von Zenge vom 10. Oktober 1801. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. 

Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 691–696, hier: S. 692. 
579 Ebd., S. 695. 
580 Ebd., S. 694. 
581 Ebd. 
582 Ebd. 
583 Ebd. 
584 Ebd. 
585 Ebd., S. 696. 
586 Vgl. Jahraus, Oliver: Ästhetischer Fundamentalismus. Christian Krachts radikale Erzählexperimente. In: 

Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 2009, S. 13–23, hier: S. 13. 
587 Vgl. ebd. 



 
 

136 

Antwort auf die Frage gesucht, wie man unter den Bedingungen des gegenwärtigen 

Literaturbetriebs große Literatur schreiben kann.588 Nun endet die Reise des Ich-Erzählers in 

Faserland in der Schweiz, auf der Suche nach Thomas Manns Grab, bevor er in die Mitte des 

Zürichsees rudert. Die Nähe zum erzählerischen Stil Manns wurde oben bereits dargelegt, 

doch Faserland bildet darüber hinaus auch eine motivische Klammer zu Kleists Werk. Man 

denke an die Überlegungen des Ich-Erzählers, bevor er das Grab sucht:  

„Während ich zur Bahnhofsstraße zurücklaufe, denke ich an die Berge, die 

irgendwo hinter dem Zürichsee anfangen. Dort oben müßte man wohnen, auf einer 

Bergwiese, in einer kleinen Holzhütte, am Rande eines kalten Bergsees, der 

unterirdisch mit Schneewasser gespeist wird. Vielleicht müßte ich noch nicht mal 

auf diese Insel mit Isabella Rossellini, vielleicht würde es auch reichen, wenn ich mit 

ihr und den Kindern in dieser kleinen Hütte wohnen würde. Jetzt, wenn der Sommer 

kommt, würden die Bienen summen, und dann würde ich mit den Kindern Ausflüge 

machen bis an die Baumgrenze, durch die dunklen Wälder streifen, und wir würden 

uns Ameisenhaufen ansehen, und ich könnte so tun, als würde ich alles wissen. Ich 

könnte ihnen alles erklären, und die Kinder könnten niemanden fragen, ob es denn 

wirklich so sei, weil sonst niemand da oben wäre. Ich hätte immer recht. Alles, was 

ich erzählen würde, wäre wahr. Dann hätte es auch einen Sinn gehabt, sich alles 

zu merken.“589 

Diese Stelle wird deshalb noch ein weiteres Mal in aller Ausführlichkeit zitiert, da sie sich 

beinahe detailgetreu auf Kleists Aufenthalt in der Schweiz bezieht. Kleist wollte zum einen „im 

Frühjahr“590 mit Wilhelmine von Zenge in die Schweiz aufbrechen und ließ sich nach einigen 

Versuchen, ein geeignetes Anwesen zu erwerben, ohne Begleitung „auf einer Insel in der Aare, 

am Ausfluss des Thunersees, recht eingeschlossen von Alpen“,591 nieder. Dort hat er ein 

„kleines Häuschen an der Spitze“592 für sechs Monate gemietet. Die Abgeschiedenheit der 

 
588 Vgl. ebd. 
589 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 158 f. 
590 Kleist, Heinrich v.: Brief an Wilhelmine von Zenge vom 10. Oktober 1801. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. 

Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 691–696, hier: S. 696. 
591 Kleist, Heinrich v.: Brief an Ulrike von Kleist vom 1. Mai 1802. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter 

Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 723–725, hier: S. 724. 
592 Ebd. 



 
 

137 

Insel führt dazu, dass Kleist „von der ganzen Welt nichts mehr (weiß)“.593 Er führt weiter aus: 

„Übrigens muß ich hier wohlfeil leben, ich komme selten von der Insel, sehe niemand, lese 

keine Bücher, Zeitungen, kurz, brauche nichts, als mich selbst.“594 Die zukünftigen Kinder des 

Ich-Erzählers in Faserland hätten ebenso wenig einen Zugang zu anderen Informationen. 

Selbst als der Ich-Erzähler nachts auf den Zürichsee rudert, findet sich eine Entsprechung in 

Kleists Briefen: „Auf der Insel wohnt auch weiter niemand, als nur an der anderen Spitze eine 

kleine Fischerfamilie, mit der ich schon einmal um Mitternacht auf den See gefahren bin, wenn 

sie Netze einzieht und auswirft.“595 

Das Bild, das in Faserland von der Schweiz als Bergidyll gezeichnet wird, ist nicht neu, sondern 

knüpft an einen rund 250 Jahre alten Mythos an, der zwar an sich nicht spezifisch deutsch ist, 

allerdings in der deutschen Kulturgeschichte eine große Rolle spielt.596 Familien wie die La 

Roches oder die Herders und eben kurzzeitig Heinrich von Kleist spielten nicht zuletzt wegen 

des ländlichen Idylls mit dem Gedanken einer Übersiedlung.597 Inhaltlich speist sich der 

Mythos der schönen, patriarchalen, unverdorbenen und freiheitlichen Schweiz durch die 

Wahrnehmung der Schweiz als bessere Ausgabe der eigenen Heimat.598 August Wilhelm 

Schlegel sah 1808 in der Schweiz folglich „ein stehen gebliebenes Bruchstück des alten 

Deutschlands, ein Spiegel dessen, was wir sein sollten“.599 Die Schweiz als idyllisches 

Refugium, wie es bereits im 18. Jahrhundert besungen wird, ist ein Land, in dem es „nie einen 

 
593 Ebd. 
594 Ebd. 
595 Ebd. 
596 Vgl. Bühler, Patrick/Marquardt, Franka: Das >>große Nivellier-Land<<? Die Schweiz in Christian Krachts 

Faserland. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 2009, S. 76–

91, hier: S. 80 u. 88; Oesterle, Günter: Die Schweiz – Mythos und Kritik. Deutsche Reisebeschreibungen im letzten 

Drittel des 18. Jahrhunderts. In: Helvetien und Deutschland. Kulturelle Beziehungen zwischen der Schweiz und 

Deutschland in der Zeit von 1770–1830. Hg. v. Hellmut Thomke, Martin Bircher, Wolfgang Proß, Amsterdam 1994, 

S. 79–100, hier: S. 83 f. 
597 Vgl. Bühler, Patrick/Marquardt, Franka: Das >>große Nivellier-Land<<? Die Schweiz in Christian Krachts 

Faserland. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 2009, S. 76–

91, hier: S. 80. 
598 Hierbei gilt es zu beachten, dass durchaus auch Engländer zu den Schweiz-Reisenden zählen. Vgl. Hentschel, 

Uwe: Mythos Schweiz. Zum deutschen literarischen Philhelvetismus zwischen 1700 und 1850. Tübingen 2002, S. 

56; Bühler, Patrick/Marquardt, Franka: Das >>große Nivellier-Land<<? Die Schweiz in Christian Krachts Faserland. 

In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 2009, S. 76–91, hier: S. 

81. 
599 Schlegel, August Wilhelm: Umriße, entworfen auf einer Reise durch die Schweiz. In: ders.: Sämtliche Werke. 

Band 8. Hg. v. Eduard Böcking, Leipzig 1846, S. 154–176, hier: S. 155. 



 
 

138 

Krieg“600 gegeben hat. Dieses Motiv findet sich als literarische Verarbeitung auch in Manns 

Zauberberg und, deutlich differenzierter, in Kleists überlieferten Briefen. Kleist verwirft seinen 

Gedanken, in der Schweiz Grundbesitz zu erwerben, sobald er bemerkt, dass „Zürich im 

Aufstande“601 ist. Ihn „ekelt vor dem bloßen Gedanken“,602 dass die Schweiz französisch 

werden könnte, und fürchtet die „Nacht der Verwirrung, (die) über Ihr (Heinrich Zschokke) 

unglückliches Vaterland hereinzubrechen droht“.603 Die Schweiz ermöglicht es den deutschen 

Reisenden, sich ein wenig überlegen zu fühlen, sofern sie von dort aus auf Deutschland 

blicken. Im Abschnitt zur Analyse von Faserland wird noch einmal ausführlicher auf dieses 

Motiv zurückzukommen sein, da der Mythos auf eine bestimmte Weise poetologisch 

funktionalisiert wird. Vorab kann man aber bereits festhalten, dass die Reise in die Schweiz 

wenig mit einer echten Befreiung oder Erleichterung zu tun hat. 

Für Kleist entpuppt sich das vermeintliche Idyll angesichts der Kriegswirren also auch als ein 

Ort, an dem man lieber mietet, statt dauerhaft sesshaft zu werden. Freilich findet der 

Schweizer Idyllen-Mythos motivisch keinen direkten Niederschlag in Michael Kohlhaas. Es 

sollte durch den Rekurs auf Kleists Briefe lediglich darauf verwiesen werden, dass dieser 

Mythos der deutschen Kulturgeschichte sich unmittelbar auf Kleists Lebenswirklichkeit 

ausgewirkt zu haben scheint und sich so eine weitere Klammer von Krachts Werk zu Kleists 

Wirken spannen lässt. Der Schweiz-Mythos enthält gleichwohl neben dem Schweizer 

Naturidyll noch eine weitere Ebene, die sich durchaus auch in Michael Kohlhaas und Mario 

und der Zauberer findet: die Komponente der Reise/Suche/Zuflucht in einen 

nichtkriegerischen Raum. Letzterer steht im Philhelvetismus seit dem 18. Jahrhundert in einer 

engen Verbindung mit dem Naturerhabenen, dem Patriarchalischen und der bürgerlichen 

Freiheit, weshalb die Schweizer die Lebensweise der biblischen Erzväter fortzusetzen 

scheinen.604 Diese Komponente des Schweiz-Mythos findet sich durchaus in den drei zu 

analysierenden Texten und erfahren jeweils eine spezifische Färbung. 

 
600 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 153. 
601 Kleist, Heinrich v.: Brief an Ulrike von Kleist vom 19. Februar 1802. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. 

Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 718 f., hier: S. 718. 
602 Ebd., S. 718. 
603 Kleist, Heinrich v.: Brief an Heinrich Zschokke vom 2. März 1802. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter 

Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 719 f., hier: S. 719. 
604 Vgl. Bühler, Patrick/Marquardt, Franka: Das >>große Nivellier-Land<<? Die Schweiz in Christian Krachts 

Faserland. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 2009, S. 76–



 
 

139 

Kleists Aufenthalt in der Schweiz liefert also nicht nur interessante Einblicke in seine politische 

Haltung und in seine Vorstellung vom zeitgenössischen Literaturbetrieb, sondern offenbart 

auch Strukturen einer bestimmten Abwandlung des Schweiz-Mythos in Kleists Werk. Um nun 

zu begreifen, weshalb Barbara Vinken eine neue Lesart der Hermannsschlacht vorschlägt, die 

nicht auf eine undifferenzierte Positionierung gegen Frankreich abzielt, und die sich – so die 

These – auch in Michael Kohlhaas als außenpolitische Dimension des Textes in Verbindung mit 

dem Politischen Erzähler findet, lohnt es sich, Kleists Schaffen im Spannungsfeld von 

Aufklärung und Romantik zu betrachten. Kleists Werk ist ebenso wie das Schaffen seiner 

Zeitgenossen davon geprägt, vermehrt Erzähltexte statt Dramen zu schreiben. Dies liegt zum 

einen an der gestiegenen Nachfrage (s. o.) und zum anderen daran, dass Kleists Erzählungen, 

laut eines Briefs von Clemens von Brentano, einen großen Erfolg bei den Rezipierenden 

vorweisen, auch wenn sich Kleist vom Drama zur Erzählung „herabgelassen“ habe.605 Sein 

episches Werk ist ebenso wie sein dramatisches von den Versuchen geprägt, den 

Erfordernissen der sich rasch entwickelnden frühromantischen Dramentheorien gerecht zu 

werden, die aus antiken Vorbildern und aus Shakespeare-Momenten ein spezifisch deutsches 

Modell der Tragödie schaffen wollten.606 Dies konnte nur im Wege experimenteller 

Versuchsanordnungen erreicht werden, die innovative und zeitgemäße Ergebnisse angesichts 

der historischen Situation der Französischen Revolution und zweier grundverschiedener 

Epochen (Aufklärung und Romantik) in neue literarische Formen einbinden.607 Darüber hinaus 

finden sich ebendiese tragischen Elemente auch in den epischen Texten von Kleist.608  

Ein tragischer Vorgang wird bei Kleist immer dann ausgelöst, wenn äußere Umstände mit der 

inneren Verblendung (die Unfähigkeit, die eigenen Gefühle durch die Sprache zu erkennen) 

korrelieren und zu einer Steigerung eines bereits bestehenden Konflikts führen.609 Diese 

Störung der Erkenntnis gehört zur Beschaffenheit des Erkennens und der Sprache selbst. 

Schließlich habe sich die Sprache von der Wirklichkeit, auf die sie sich bezieht, so weit entfernt, 

 
91, hier: S. 80; Hentschel, Uwe: Mythos Schweiz. Zum deutschen literarischen Philhelvetismus zwischen 1700 und 

1850. Tübingen 2002, S. 365. 
605 Vgl. Breuer, Ingo: Erzählungen. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 

2013, S. 90–97, hier: S. 95. 
606 Vgl. Stephens, Anthony: Tragödie, Trauerspiel, Schauspiel. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. 

von Ingo Breuer, Stuttgart 2013, S. 15–21, hier: S. 15. 
607 Vgl. ebd., S. 16. 
608 Vgl. ebd., S. 18. 
609 Vgl. ebd., S. 19. 



 
 

140 

dass sie eine imaginierte Gegenwelt entwirft, in der die Logik der lückenlosen Entsprechung 

noch zu stimmen scheint.610 Zudem birgt die Einsicht in den Verblendungsprozess bei Kleist 

keine Rettung, sondern bleibt in den ersten Werken folgenlos und führt erst in den späteren 

zum Untergang.611 So kann man in Kleists Werk eine radikale Auffassung des Tragischen 

festmachen: Nach Ingrid Kohrs kennt diese Art der Tragödie nur eine einzige 

Entscheidungsmöglichkeit – nämlich die Entscheidung für das Unentscheidbare, wodurch sich 

der Mensch nur für den Konflikt selbst entscheiden kann.612  

Zu Recht verweist Barbara Vinken nun darauf, dass die Hermannsschlacht nicht allein als 

Propagandastück Kleists zu lesen sei, das zum Krieg gegen Frankreich mobilisieren sollte. 

Vinken bricht ihre Argumentation zwar nicht auf eine Einordnung des Dramas in Komödie oder 

Tragödie herunter, doch angesichts ihrer Interpretation drängt sich die Frage auf, ob sich 

neben der nicht zu haltenden Einordnung als Propagandastück und den komischen Elementen 

nicht auch eine tragische Struktur findet. Selbstredend geht es in der Hermannsschlacht um 

das Komödie-Spielen von Hermann und Tusnelda, nämlich in dem Sinne, dass sie etwas 

vorspielen oder vortäuschen, um Rom am Ende zu zerstören.613 Grundsätzlich ist Kleists Komik 

keine Manifestation des Lebens oder des Schöpferischen in einer dionysisch-karnevalistischen 

Komödientradition, sondern eine Auflösung aller Strukturen und eine Öffnung ins Sinnlose, 

konzipiert als Reversseite der dionysischen Komik, weshalb in Bezug auf Kleists Werk oft von 

Tragikomödien614 oder ernsten Komödien615 gesprochen wird.616 An dieser Stelle sei bereits 

darauf verwiesen, dass diese spezielle Verzahnung von tragischen und komischen Elementen 

ebenfalls Einzug in einen anderen epischen Text, Eurotrash, hält, der als Fortsetzung von 

Faserland gilt: Die Mutter des Ich-Erzählers bezeichnet die gemeinsame Reise nicht umsonst 

als „Tragödie mit komödiantischen Elementen“.617 Dieses Konzept, in Verbindung mit Vinkens 

 
610 Vgl. ebd. 
611 Man denke an den Ausgang in Kleists Die Familie Schroffenstein im Vergleich zu Pehtesilea oder Prinz Friedrich 

von Homburg. Vgl. Stephens, Anthony: Tragödie, Trauerspiel, Schauspiel. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – 

Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 2013, S. 15–21, hier: S. 19. 
612 Vgl. Kohrs, Ingrid: Das Wesen des Tragischen im Drama Heinrichs von Kleist. Marburg 1952, S. 23. 
613 Vgl. Greiner, Bernhard: Komödie. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 

2013, S. 21–27, hier: S. 24. 
614 Vgl. Guthke, Karl S.: Geschichte und Poetik der deutschen Tragikomödie. Göttingen 1961. 
615 Vgl. Arntzen, Helmut: Die ernste Komödie. Das deutsche Lustspiel von Lessing bis Kleist. München 1968. 
616 Vgl. Greiner, Bernhard: Komödie. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 

2013, S. 21–27, hier: S. 25. 
617 Kracht, Christian: Eurotrash. Köln 2021, S. 156. 



 
 

141 

Interpretation, offenbart, dass die Frage nach dem eigenen Empfinden und dem eigenen 

Selbstbild dem Titelhelden nämlich sehr wohl gestellt wird: dergestalt, dass durch die 

Pervertierung des deutschen Nationalmythos Franzosen und Deutsche zu einem Volk 

werden.618 Vinken zeigt auf, inwiefern Hermann zum Zerrbild der Römer oder der Franzosen 

wird, indem er homoerotische und modische Züge eines französischen und weibischen 

Höflings annimmt, wodurch sich die Opposition zum Idealbild des tugendhaften deutschen 

Mannes auflöst.619 Die für den Nationalmythos konstitutive Feindschaft entfällt und damit 

auch der Grund des Krieges.620 Vielmehr handle es sich um eine translatio des römischen 

Bürgerkrieges.621 Die Einsicht in diesen Prozess der Verblendung wird auf die zeitgenössischen 

Rezipierenden verlagert, die zu Recht „perplex“622 zurückbleiben. Schließlich ist das, was 

Hermann auf der Bühne sagt, das Gegenteil von dem, was im Stück auf Handlungsebene 

gezeigt wird.  

Der Krieg erhält in der Hermannsschlacht die Dimension eines Bruderkrieges (Bürgerkrieges), 

allerdings bleibt in ihm die außenpolitische Komponente erhalten, da in der 

Hermannsschlacht ein pessimistisches Bild der Ordnung Europas gezeichnet wird. Es geht 

nicht um die Nachfolge der deutschen Befreiungskriege in der Tradition des republikanischen 

Roms, sondern um die Tradition des von Bürgerkriegen ruinierten Roms, in dem aller 

republikanische Geist in einem selbstzerstörerischen Kampf um tyrannische Macht zerstört 

wurde.623 Darüber hinaus werde die patria potestas (Schutz der Familie, der 

Familienverhältnisse und des Eigentums), die in der römischen Tradition den gerechten Krieg 

rechtfertigt, verkehrt.624 Dies gelingt in der Hermannsschlacht, weil offengelassen wird, wer 

welches Verbrechen begeht, und nicht klar ist, wer wirklich für die Vergewaltigung 

verantwortlich ist.625 So unterliegt sowohl die Begründung der deutschen Nation als auch das 

von Napoleon angetretene augusteische Erbe der Französischen Revolution einer Logik der 

Bürgerkriege.626 Das zeitgenössische Europa entpuppt sich in der Hermannsschlacht als 

 
618 Vgl. Vinken, Barbara: Bestien: Kleist und die Deutschen. Berlin 2011, S. 93. 
619 Vgl. ebd., S. 29–34. 
620 Vgl. ebd., S. 24 f. u. 35. 
621 Vgl. ebd., S. 35 f. 
622 Ebd., S. 46. 
623 Vgl. ebd., S. 42. 
624 Vgl. ebd. S. 18. 
625 Vgl. ebd., S. 56. 
626 Vgl. ebd., S. 42. 



 
 

142 

Wiederkehr des bürgerkriegszerrissenen Roms, in dem Deutsche wie Franzosen nach 

imperialer und tyrannischer Macht streben, anstelle einer republikanischen Ordnung, wie es 

der deutsche Idealismus oder die Französische Revolution versprach.627 

Das Ineinandergreifen von tragischen und komischen Elementen in Kleists Werk und Vinkens 

These zum aufgezeigten Europabild liefern eine wichtige intertextuelle und kriegerische Folie 

zu Michael Kohlhaas. Nach Ernst von Pfuels wäre der Stoff von Michael Kohlhaas auch für ein 

Drama tauglich gewesen.628 Dies deckt sich mit den oben gewonnen Erkenntnissen zu den 

Gattungssymbiosen um 1800 und spiegelt sich in der Handlung des Textes. Zum einen liegt 

ebenfalls ein Eingriff in die patria potestas vor, indem Kohlhaasens Eigentum an den vorab 

wohlgenährten Pferden durch den Junker auf dem Weg nach Sachsen verletzt und seine Frau 

von den Wachen des brandenburgischen Landesherrn tödlich verwundet wird. Dieser Eingriff 

in die patria potestas ist von zwei unterschiedlichen Landesherren mittelbar erfolgt und treibt 

Kohlhaas in seinen Rachefeldzug gegen die Obrigkeiten. Der Junker untersteht dem 

sächsischen Kurfürsten, der eine Klage durch verwandtschaftliche Beziehungen abwehren 

konnte, wohingegen Kohlhaasens Bittschrift an den eigenen Kurfürsten von Brandenburg 

gerichtet ist. Dessen Wachen haben Lisbeth angeblich mit dem „Schaft einer Lanze“629 vor die 

Brust gestoßen. Lisbeth selbst kann zum Hergang keine Angaben machen, da sie von dem „aus 

dem Mund vorquellendem Blute gehindert“630 ist, zu sprechen, weshalb der Knecht nur das 

berichten kann, was die umstehenden Figuren ihm berichtet haben. Pikant wird diese Szene, 

da Lisbeth sich vom Kastellan des Kurfürsten Hilfe bei der Übergabe der Bittschrift ihres 

Mannes erhofft – gerade jener Kastellan, der „in früheren Zeiten (…) um sie geworben 

habe“631 und mittlerweile zwar selbst verheiratet sei, Lisbeth allerdings immer noch nicht 

vergessen habe. Das bedeutet, dass der Übergriff auf Lisbeth, der an das Bild einer 

Vergewaltigung angelehnt ist (Lanze statt Phallus, wenngleich Lisbeth nicht durchstoßen wird, 

sondern tödliche Quetschungen an der Brust erleidet) und so auch in sexueller Hinsicht die 

 
627 Vgl. ebd. 
628 Vgl. Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. (Aus einer alten Chronik). Anmerkungen. In: ders.: Sämtliche Werke 

und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. S. 895. 
629 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 29. 
630 Ebd., S. 30. 
631 Ebd., S. 29. 



 
 

143 

patria potestas verletzt, erst ermöglicht wurde, da Kohlhaas sein Einverständnis dazu gegeben 

hat, die romantischen Gefühle eines anderen Mannes wieder aufleben zu lassen.  

Zum anderen ergibt sich eine außenpolitische Dimension, indem deutlich wird, dass der 

Kurfürst von Brandenburg eine Allianz mit Polen gegen Sachsen gebildet hat. Gleichzeitig ist 

das Urteil vom kaiserlichen Hof in Wien für beide Kurfürsten verpflichtend. Die Kaiser des 

Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation stehen seit Karl dem Großen und der Dynastie 

der Ottonen in der Tradition der römischen Kaiser und legitimieren ihren Herrschaftsanspruch 

mit der Idee des erneuerten Römerreichs, also der translatio imperii.632 Der Rachefeldzug, der 

aus der Verletzung der patria potestas resultiert, sowie seine Beilegung verhandeln ebenso 

wie in der Hermannsschlacht die Frage, nach dem Grund des bellum iustium (Rechtfertigung 

durch eine Verletzung der patria potestas) und in Verlängerung dazu die Frage, nach der 

Legitimation einer europäischen Ordnung in der Tradition der translatio des römischen Reichs. 

Nicht umsonst wird der gerechte Krieg in Michael Kohlhaas noch mit dem Kohlhaasischen 

Mandat versehen, das Kohlhaas vom Lützener Schloss aus verkündet, damit sich das Volk ihm 

anschließen kann, um eine „bessere() Ordnung der Dinge“633 zu errichten. Unter dem Mandat 

findet sich eine „Art Verrückung“,634 die besagt: „Gegeben auf dem Sitz unserer provisorischen 

Weltregierung, dem Erzschlosse zu Lützen.“635  

Im Vergleich zur Hermannsschlacht, die ein pessimistisches zeitgenössisches Europabild 

zeichnet, da das Ende der Hoffnung der Französischen Revolution besiegelt und eine translatio 

des römischen Bürgerkrieges erfolgt ist, birgt Michael Kohlhaas politische Grundsatzreflexion 

zu Legitimationsverfahren politischer Ordnungen innerhalb Europas. Diese sind untrennbar 

mit kriegerischen Auseinandersetzungen verbunden, da politische Ordnungen aus 

Staatsgründungskriegen neu entstehen oder sich im Wege von Revolutionen neu 

formieren.636 Geben sie sich sodann eine Verfassung, erfährt diese Setzung eine Legitimation. 

Doch vor dieser ersten Rechtsgewalt liegt stets eine Gewalt ohne Recht, die man 

 
632 Vgl. Schnettger, Matthias: Kaiser und Reich. Eine Verfassungsgeschichte (1500–1806). Stuttgart 2020, S. 13. 
633 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 41. 
634 Ebd. 
635 Ebd. 
636 Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 21. 



 
 

144 

beispielsweise als Gewalt der siegenden Partei einer Revolution bezeichnen kann.637 Die 

Rechtsprechungspraxis kehrt als Wiederholung dieser Gründungsgewalt zurück,638 deren 

spezifische Verbindung von Gesetz, Gewalt und Normativität in Michael Kohlhaas thematisiert 

wird.639 Es wird sich zeigen, dass die Normativität in Michael Kohlhaas allerdings nicht als 

Effekt eines juristischen Willensakts anzusehen oder im souveränen Bewusstsein verortet ist. 

Normativität gilt vielmehr als Ergebnis eines wechselseitigen historischen Prozesses von 

juristischer Praxis und medialer Aufbereitung. Michael Kohlhaas daher in einer Zeit vor dem 

Dreißigjährigen Krieg zu verorten, in der sich der absolutistische Staat als Gewaltmonopol erst 

entwickeln und sich die Frage nach einer legitimen Gestaltung der europäischen Ordnung 

noch stellen wird, ist angesichts der realhistorischen Entstehungszeit nicht verwunderlich. Die 

Koalitions- und Befreiungskriege gegen die Vorherrschaft Napoleons und seine imperialen 

Bestrebungen betreffen die anderen europäischen absolutistischen Staaten unmittelbar 

territorial und werden nach Kleists Tod zum Wiener Kongress führen, der, wie oben dargelegt, 

die föderale Ordnung Europas als friedliches Nebeneinander von souveränen Staaten 

herstellt. In Michael Kohlhaas zu dieser Zeit darüber hinaus einen zivilrechtlichen Streitfall als 

Ausgangspunkt der Handlung zu setzen, legt den Fokus noch auf einen weiteren Aspekt, der 

im Text in Hermann’scher Manier ad absurdum geführt wird: das nationale 

Rechtsbewusstsein.  

Schließlich etablierten sich im Europa des 18. Jahrhunderts vermehrt Gesetzeskodifikationen 

wie das bayerische Gesetzbuch, der Codex Maximilianeus Bavaricus Civilis von 1756 (CMC), 

das Preußische Allgemeine Landrecht von 1794 (ALR) oder der Code civil (CC). Nach Napoleons 

Sieg über die Preußische Armee in Jena 1806 wurden einzelne Länder im deutschen Gebiet 

dazu gedrängt, den Code Napoléon (vormals Code civil) einzuführen.640 Dies verschärfte die 

Rechtsunsicherheit, da zu jener Zeit verschiedene Privatrechtsordnungen, wie die 

 
637 Vgl. Vismann, Cornelia: Das Recht und seine Mittel. Ausgewählte Schriften. Hg. v. Markus Krajewski, Fabian 

Steinhauer. Frankfurt am Main 2012, S. 321; Vismann bezieht sich hier auf Derrida und Benjamin. 
638 Vgl. ebd. 
639 Die Verbindung von Recht und Gewalt ist bereits Gegenstand der Kleistforschung, vorliegend entwickelt sich 

allerdings ein anderes Argument aus dieser Verbindung. Siehe zu Recht und Gewalt bei Kleist pars pro toto 

Künzel, Christine: Recht und Justiz. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer, Stuttgart 

2013, S. 272–275, hier: S. 723; Miller, Hillis J.: Die Festlegung des Gesetzes in der Literatur – am Beispiel Kleists. 

In: Kleist lesen. Hg. v. Nikolaus Müller-Schöll, Marianne Schuller, Bielefeld 2003, S. 181–208. 
640 Vgl. für die herrschende Meinung der Rechtsgeschichte im folgenden Forschungsreferat das Grundlagenwerk 

von Meder, Stefan: Rechtsgeschichte. Köln 2011, S. 296; in den jeweiligen Kapiteln verweist Meder ausführlich 

auf weiterführende Forschungsarbeiten zu den einzelnen Bereichen. 



 
 

145 

französische, preußische, bayerische, sächsische, österreichische oder dänische galten.641 

Hinzu kamen der auf einer Grundlage des römisch-kanonischen Rechts zu einem ius commune 

gewachsenen Normbestand und eine Fülle von Partikularrechten, wie der Sachsenspiegel.642 

So trat neben die Forderung nach einer einheitlichen Gestaltung des Privatrechts, um vor 

allem den Handel und die Industrie zu stärken, auch die Forderung nach einer Kodifikation, 

die dem aufkeimenden Nationalbewusstsein gerecht wurde und deutlich werden lässt, dass 

es ein spezifisch deutsches Rechtsbewusstsein gebe, das über Jahrhunderte dem rezipierten 

fremden Recht getrotzt habe.643 So ist das bürgerliche Recht in Deutschland als ein Ergebnis 

eines gegen die rezipierten Rechte gerichteten Kampfes für ein vom Volk ausgehendes 

einheimisches Recht zu verstehen.644  

Daraus entwuchs im Verlauf des 19. Jahrhunderts ein Konflikt zwischen einer germanistischen 

und romanistischen Rechtstradition.645 Daher wurden germanistische Rechtsgelehrte um 

1800 vor die Aufgabe gestellt, aus Quellen verschiedener Epochen der deutschen und 

germanische Rechtsgeschichte „leitende Grundsätze herauszudestillieren, die als Prinzipien 

eines wissenschaftlich fundierten Privatrechts dienen konnten“.646 Solche Prinzipien wurden 

in der „gemeinsamen Nationaleigentümlichkeit und Volkssitte“,647 in der Gestalt des Rechts 

als unmittelbar vom Volk erzeugten Rechts und der germanischen Freiheit, die in früheren 

Zeiten dem Fehderecht des Individuums entsprochen hätte, gesehen.648 So wurde ein 

Zentralbegriff des deutschen Privatrechts die Autonomie als Erscheinungsform der 

„Teutschen Freiheit“, auch bekannt als libertas Germaniae.649 Diese Autonomie umfasste 

einerseits die Befugnis, außerhalb staatlicher Grenzen (Gemeinden und Genossenschaften, 

z. B. moderne AGBs) selbstständig Recht zu setzen, und andererseits auch die Befugnis, im 

Rahmen einer Privatautonomie von einzelnen Personen als Rechtssubjekt die individuelle 

Gestaltung der Rechtsverhältnisse vorzunehmen (privatrechtliche Vertragsverhältnisse, z. B. 

 
641 Vgl. ebd. 
642 Vgl. ebd. 
643 Vgl. ebd. u. S. 306. 
644 Vgl. ebd., S. 306. 
645 Vgl. ebd. 
646 Ebd., S. 308. 
647 Ebd. 
648 Vgl. ebd. 
649 Vgl. ebd. 



 
 

146 

Kaufvertrag).650 Hier zeichnet sich bereits ab, dass der Schadensersatzfall in Michael Kohlhaas, 

der Verweis auf das Fehderecht, die unterschiedlichen Rechtsordnungen sowie gerichtlichen 

Zuständigkeiten und die Rechtssetzung per se nicht alleine in der Dimension des 

Widerstandsrechts im Gesellschaftsvertrag gedeutet werden können. Vielmehr offenbaren 

sich in der Legitimation einer Rechtssetzung und ihrem normativen Geltungsanspruch die 

zugrunde liegenden Prozesse und ihr Verhältnis zur Tradition der translatio imperii. 

Um dies deutlich zu machen, erfolgt ein Exkurs zum Verhältnis des römischen Rechts bei den 

Germanen und im Heiligen Römischen Reich. In der Diskussion um die einzelnen 

Kodifikationen und ihre Methoden, die der Entwicklung historischer Schulen von Germanistik 

und Romanistik in der Rechtswissenschaft vorausging, war eine solche Trennung eigentlich 

nicht angelegt. Es ging vielmehr darum, aufzuzeigen, dass die naturrechtliche Vorstellung von 

der Vernunft als Grundlage der Gesetzgebung samt ihres Anspruchs auf Vollständigkeit des 

Gesetzes auf einer Illusion beruht, da vor allem nach dem Juristen Savigny651 das Gesetz 

lediglich eine Quelle des Rechts darstellt und das Recht beständig fortentwickelt werden 

müsse.652 Savigny und seine Schüler, zu denen auch Jakob Grimm zählte, machten es sich im 

Geiste der Romantik zum Auftrag, aus der Geschichte zu einer Erneuerung des Rechtswesens 

zu gelangen.653 Es wird sich zeigen, dass es nicht unproblematisch ist, die Teutsche Freiheit als 

genuin nationales Rechtsbewusstsein anzusehen, aus der das Fehderecht und Formen der 

Privatautonomie entstanden sein sollen, wie es Rechtsgelehrte der germanistischen Schule im 

19. Jahrhundert annahmen.  

Das Heilige Römische Reich Deutscher Nation war ein föderalistisches Staatengebilde mit 

politischer, kultureller und religiöser Vielfalt. Im Vergleich zu Frankreich, wo der Zentralismus 

und das Königtum immer stärker wurden, gewannen im Reich die Partikulargewalten wie die 

Stände zunehmend politisches Gewicht.654 Das ständische Prinzip forderte eine feste 

Begrenzung der kaiserlichen Rechte, damit der Kaiser ohne ihre Mitwirkung keine Gesetze 

 
650 Vgl. ebd. 
651 Friedrich Carl von Savigny wurde bereits 1799 promoviert, 1803 habilitiert, studierte in Jena, Leipzig, 

Göttingen, Halle, lehrte in Marburg, Landshut und Berlin, heiratete Kunigunde Brentano, die Schwester von 

Clemens Brentano. Zu seinen Schülern zählten die Gebrüder Grimm. Vgl. Dennler, Iris: Friedrich Karl von Savigny. 

Berlin 1985. 
652 Vgl. Meder, Stefan: Rechtsgeschichte. Köln 2011, S. 303. 
653 Vgl. Kroeschell, Karl: Deutsche Rechtsgeschichte. Band 3: Seit 1650. Köln 2008, S. 128. 
654 Vgl. Meder, Stefan: Rechtsgeschichte. Köln 2011, S. 186. 



 
 

147 

erlassen konnte, und gestand ihm so keine absolute, sondern nur eine vertragsgemäße Gewalt 

zu.655 Dieser Auffassung entsprachen später auch die protestantische Staatslehre und 

genossenschaftliche Ideen (Johannes Althusius), die die aus der translatio imperii gefolgerten 

Ansprüche des Kaisers zurückwiesen und ein Widerstandsrecht um 1600 formulierten.656 Dies 

begünstigte eine Rechtsbildung von unten im Sinne von Gewohnheitsrecht oder Autonomie, 

dem ius non scriptum.657 Das monarchische Prinzip dagegen ist in Territorien entwickelt 

worden, die einer Autorität und einem dominierenden Willen unterlagen, der sich von oben 

her vor allem qua Gesetz, dem ius scriptum, ausbreitete.658 Die Möglichkeit zur zentralen 

Setzung und Durchsetzung von Macht war dennoch über den Landfrieden als Form einer 

mittelalterlichen Verfassung ab dem 11. Jahrhundert gegeben.659  

Ein erhaltener Rechtstext dieser Zeit ist der Sachsenspiegel (1221–1224). von Eike von 

Repgow. Hier gibt sich der Verfasser in der Vorrede nicht als Erfinder des Rechts aus, sondern 

als Rechtslaie und Überlieferer dessen, was ohnehin gebräuchlich ist. Repgow hatte keine 

explizite Kenntnis des römischen Rechts, sondern zeichnet ihm bekanntes Kirchenrecht oder 

Standesrecht auf, mit dem er in seiner Tätigkeit als Berater von Fürsten in Berührung 

gekommen ist.660 Im Sachsenspiegel ist auch eine Eindämmung von privater Gewalt und Fehde 

vorgesehen, die gerade durch eine schwache Zentralmacht und der Bestrebung nach 

möglichst geschlossenen und autonomen Herrschaftsbereichen der Landesherrschaften und 

des Hochadels entstehen konnte. Dieser Umstand und die feudale Ordnung des Heiligen 

Römischen Reiches war für die germanistische Rechtswissenschaft im 19. Jahrhundert Grund 

zur Annahme, dass der Sachsenspiegel Aufschluss über mittelalterliche Formen des deutschen 

Rechts liefert, die vom römischen Denken nur in Teilbereichen berührt worden sind.661  

Das ausgeführte Gewohnheitsrecht gilt als Verweis auf das Recht der einzelnen germanischen 

Stämme, die sich nach dem Zerfall des Römischen Reiches auf dessen ehemaligem 

Herrschaftsgebiet etabliert haben.662 Hierbei handelt es sich um Westgoten, Burgunder, 

 
655 Vgl. ebd. 
656 Vgl. ebd. 
657 Vgl. ebd. 
658 Vgl. ebd. 
659 Vgl. ebd. 
660 Vgl. ebd., S. 172. 
661 Vgl. ebd., S. 184. 
662 Vgl. ebd., S. 128–140. 



 
 

148 

Franken und Langobarden, bevor sich Karl der Große als größter seiner politischen Erfolge in 

die Nachfolge der römischen Kaiser gestellt hat.663 Unter Karl dem Großen wurde sein Hof zum 

kulturellen und geistigen Zentrum Europas, wo er ein tiefes Interesse an germanischen Sagen, 

den alten Stammesrechten und der Sprache entwickelte.664 Rechtlich liegt seine 

Errungenschaft vor allem darin, die vielen vorherrschenden Stammesrechte zu sammeln und 

selbst eine große Zahl an Anordnungen zu erlassen.665 Diese Stammesrechte liefern also 

einerseits für mittelalterliche Rechtsquellen wie dem Sachsenspiegel den Schlüssel zu einer 

nicht römisch verfälschten Rechtstradition der Germanen, die sich gerade durch Teutsche 

Freiheit auszeichne. Auf der anderen Seite, beginnend mit Karl dem Großen und spätestens 

seit den Ottonen, bilden die Territorien samt ihrer geltenden Stammesrechte den 

Ausgangspunkt des Heiligen Römischen Reiches als translatio imperii.  

Die Stammesrechte werden im Folgenden nun nicht einzeln dargelegt, sondern nur in ihren 

strukturellen Gemeinsamkeiten. Germanenstämme, die sich auf dem Boden des 

untergehenden römischen Imperiums niederlassen, sind vor Ort nicht nur mit ihren eigenen 

Stammesmitgliedern konfrontiert, sondern auch mit der dort ansässigen römischen 

Bevölkerung.666 Es erweist sich schlicht als pragmatisch, eine Rechtsordnung zu entwerfen, 

die die unterschiedlichen Interessen vereint. Daher finden sich in den Stammesrechten viele 

Parallelen zum spätrömischen Recht. Es gilt als unwahrscheinlich, dass mit den Germanen und 

Römern zwei unterschiedliche Rechtssysteme aufeinandergeprallt sind, da es unzählige 

römische Statthalter in diesen Gebieten gegeben hat und die Konfrontation mit dem 

römischen Recht die germanische Vorstellung von Recht überhaupt erst hervorgebracht 

hat.667 Daher, und weil die germanischen Stämme größtenteils Illiteraten waren, sind die 

Stammesrechte auch in lateinischer Sprache verfasst.668 Eine andere Auffassung in der 

Forschung vertritt die These, dass in der Niederschrift der Stammesrechte der Versuch 

unternommen wird, die überwiegend mündlich tradierte germanische Rechtstradition zu 

konservieren und die errungene Macht auf dem ehemals römischen Gebiet auch nach außen 

 
663 Vgl. ebd., S. 143. 
664 Vgl. ebd., S. 142 f. 
665 Vgl. ebd. 
666 Vgl. ebd., S. 130. 
667 Vgl. ebd., S. 137. 
668 Vgl. ebd., S. 135. 



 
 

149 

zu demonstrieren.669 Schließlich finden sich gerade in der Lex Burgundionum durchaus dem 

antiken spätrömischen Recht entgegenstehende Formen der Konfliktlösung wie der 

Zweikampf.670 Der gerichtliche Zweikampf weist auf eine Zeit reiner Selbsthilfeordnungen 

zurück, in der physische Selbsthilfe den Streit beilegte, und dient als Fehdeersatz oder 

Aggressionssurrogat.671 Dies unterscheidet sich freilich grundlegend von altrömischen 

Ritualen wie der manicipatio (Rechtsgeschäft des ius civilie aus dem Zwölftafelgesetz des 

antiken römischen Rechtsverkehrs zur Eigentumsübertragung) oder vindicatio (Herausgabe 

der Sache vom Besitzer an den Eigentümer).672 Für den Fortgang der vorliegenden Arbeit ist 

nun der entscheidende Punkt erreicht: Zum einen bedingte Gewalt, als Mittel zur 

Durchsetzung von Recht, in Rom die Entstehung des Zwölftafelgesetzes, und zum anderen 

sind die einzig überlieferten Quellen zum Rechtssystem der Germanen alte Mythen, Sagas und 

Lieder oder die Germania von Tacitus. 

Daraus folgt, dass man sowohl beim Hermann-Mythos als auch auf der Suche nach dem 

genuin germanischen Rechtsverständnis ausgerechnet auf die Darstellungen eines römischen 

Dichters zurückgeworfen wird – eben jener Dichter, der die Germania als moralisierendes 

Lehrstück über den Sittenverfall in Rom verfasst hat und vermutlich selbst nie in Germanien 

zugegen war. Aus der Germania werden einige germanische Ideale abgeleitet. So wären in der 

Ehe beide Ehepartner nicht nur keusch, sondern würden noch nicht einmal ein Verlangen nach 

einem Ehebruch kennen, da man die Ehe als solche ebenso liebe wie den Partner. Im antiken 

Rom wurde bereits früh (zur Kaiserzeit) die gewaltsame Selbsthilfe unterbunden und das 

Gewaltmonopol auf die staatliche Seite verlagert. Bei den Germanen hingegen, so schildert 

Tacitus, wird dieser gewalttätige Naturzustand hingegen gebilligt und kultiviert, weshalb sich 

gewaltsame Formen der Selbsthilfe finden. Aus diesem Unterschied, den Tacitus zwischen 

Römern und Germanen aufmacht, entwächst der Mythos der gewaltsamen Selbsthilfe der 

germanischen Rechtstradition, der sich in der im mittelalterlichen Fehderecht und rudimentär 

im modernen BGB findet. Man denke beispielsweise an § 859 Abs. 1 BGB zur Selbsthilfe des 

Besitzers einer Sache: „Der Besitzer darf sich verbotener Eigenmacht mit Gewalt erwehren.“ 

Selbstredend unterliegt eine solche Norm im heutigen BGB strengen Auflagen, da das 

 
669 Vgl. ebd., S. 136. 
670 Vgl. ebd., S. 136 f. 
671 Vgl. ebd., S. 137. 
672 Vgl. ebd. 



 
 

150 

Gewaltmonopol beim Staat liegt. Auch findet sich die feudale Ordnung des Heiligen 

Römischen Reiches und die Macht der Landesfürsten gegenüber dem Kaiser, wie im 

Sachsenspiegel beschrieben, im Bild der von Tacitus beschriebenen Germanen und ihrer 

Teutschen Freiheit. Diese feudale Autonomie findet sich auch auf der Ebene der privaten 

Rechtsgeschäfte der Rechtssubjekte als Privatautonomie.  

Ob Kleist während seiner Arbeit an Michael Kohlhaas einen derart tiefen Einblick in die gerade 

zu entdeckende Rechtsgeschichte im Zeitgeist der Romantik hatte, ist fraglich. Das zugrunde 

liegende Problem dürfte ihm in seinem kurzen Jurastudium sehr wohl begegnet sein, da sich 

die führenden Theoretiker an ihm abgearbeitet haben: Wie ist die absolute Idee des 

Naturrechts, als überzeitlich und überregional gültiges Recht der Vernunft, mit den einzelnen 

regionalen Kodifizierungen des Privatrechts, die um 1800 auftreten, zu vereinbaren? Wie 

verhält es sich sodann mit der Gewalt der Rechtsetzungsakte? Gerade Savigny ist der Ansicht, 

dass ein Staat sein Privatrecht nicht einfach wie ein Hemd wechseln könne. Vielmehr eigne 

sich der Vergleich zur Sprache, wie diese sollte das Gesetz durch das Leben der Menschen 

selbst erzeugt werden und nicht durch die Willkür des Gesetzgebers. Dennoch ist Savigny kein 

Gegner der Gesetzgebung, im Gegenteil, er legt den Fokus auf die Prozesse und 

unterschiedlichen Quellen, die das Recht hervorbringen. Das Recht entstehe nicht aus dem 

Gesetz, sondern das Gesetz aus dem Recht. Normativität ist stets das Ergebnis eines 

wechselseitigen historischen Prozesses von juristischer Praxis und medialer Aufbereitung mit 

seinem Ausgangspunkt in der empirischen Lebenswirklichkeit. Angesichts der prominenten 

Auseinandersetzung mit dem Nationalmythos und seiner Pervertierung in der 

Hermannsschlacht kann durchaus davon ausgegangen werden, dass auch in Michael Kohlhaas 

der Ursprung des nationalen Rechtsbewusstseins einer kritischen Prüfung unterzogen wird. 

Ist für die translatio imperii die Referenz immer das republikanische Rom, so scheint für 

Autonomie, die sich in der Fehde, im Privatrecht und in der feudalen Ordnung findet, die 

Referenz immer Germanien zu sein. 

In der Hermannsschlacht wird deutlich, dass nationale Gründungsmythen stets behaupten, 

der Staatenbildung vorauszugehen. Sie verankern die Geschichte der eigenen Nation als 

verpflichtendes Erbe für die Gegenwart in der Vergangenheit, und im geläufigen Sprachbild 

des nationalen Erwachens erwecken sie den Eindruck, als seien sie ewig und die Form des 



 
 

151 

Staates lediglich eine wandelbare Hülle.673 Dieses sensemaking in a retrospective way wird 

durch Hermann ad absurdum geführt, da es schlicht keinen Unterschied mehr zwischen 

Römern und Germanen zu geben scheint. Ebenso legt Michael Kohlhaas offen, dass das 

nationale Rechtsbewusstsein nicht die Normativität der germanischen Autonomie begründet. 

Die Normativität der Autonomie entsteht nicht durch ein souveränes Bewusstsein einer 

politischen Gemeinschaft oder durch deren juristischen Willensakt einer Verfassungsgebung 

oder Privatrechtsordnung. Kohlhaas führt eindrucksvoll vor, dass der Geltungsanspruch jener 

Autonomie bereits das Ergebnis diverser multimedialer historischer Rechtspraktiken ist, vor 

allem im Austausch mit dem römischen Rechtssystem, und maßgeblich auf einer fiktionalen 

Zuschreibung von Tacitus beruht. Auf einmal wird die Zuschreibung von Gesetzestexten als 

faktualen Texten und fiktionalen Reden virulent. Der Zusammenhang von Literatur und Recht 

scheint ein Besonderer zu sein. Hat der souveräne Akt, Gesetze zu erlassen, eine faktuale 

Referenz, oder handelt es sich hierbei um eine Urheberschaft, die auch fiktionalen Strukturen 

unterliegt? Dies spiegelt sich bereits im Aufbau des Sachsenspiegels, in dem der Verfasser 

vorab deutlich macht, dass er gerade keine Fiktion verfasse, sondern lediglich als Rechtslaie 

verschriftliche, was bereits geläufiges Recht ist und im Verlauf dann gerade zum Gesetzestext 

wird. Michael Kohlhaas scheint in seiner Struktur darauf ausgelegt zu sein, die Trennung von 

fabula und historia performativ verschwimmen zu lassen. 

Diesen Prozess greift die Gestaltung von Michael Kohlhaas auf, weshalb schnell deutlich wird, 

dass die Ausführungen zu den scheinbar gegensätzlichen und nicht aufzulösenden diskursiven 

Überblendungen von mittelalterlichen Debatten zum Fehderecht und neuzeitlichen Ansichten 

zum Gesellschaftsvertrag und der Naturrechtslehre diesem Umstand nicht gerecht werden. In 

der Forschung wird hierbei der Konflikt von aufklärerischen und romantischen Staatsmodellen 

und Rechtstraditionen gesehen, die im Text gezielt gegeneinander geführt werden, sodass 

ihre Opposition nicht aufgelöst werden kann.674 Der Fokus liegt vermehrt auf der 

innenpolitischen Dimension von unterschiedlichen Rechtssystemen, Rechtstraditionen und 

dem Zusammenhang von Recht und Gerechtigkeit (s. o.). Schließlich führt der Erzähler 

Kohlhaas zu Beginn als „rechtschaffensten zugleich und entsetzlichsten Menschen seiner Zeit“ 

 
673 Vgl. Buschmann, Nikolaus/Langenwiesche, Dieter (Hrg.): Der Krieg in den Gründungsmythen europäischer 

Nationen und der USA. Frankfurt 2004. 
674 Vgl. Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer, 

Stuttgart 2013, S. 97–106, hier: S. 99. 



 
 

152 

ein, den das Ausschweifen seiner Tugend und sein Rechtsgefühl zu einem „Räuber und 

Mörder“ werden ließ. Der Verweis auf Kohlhaasens Vergehen wie Raub und Mord legt freilich 

die Vermutung nahe, dass der Konflikt lediglich durch das Versagen des staatlichen 

Rechtsschutzes und des Justizsystems eskaliert ist, und dass Kohlhaas, nachdem ihm in einem 

Prozess Recht geschehen ist, sich für seine Straftaten verantworten muss. Viele 

Forschungsarbeiten brechen den Konflikt also auf den Diskurs um das Recht zum Widerstand 

innerhalb des Gesellschaftsvertrages der aufklärerischen Staatsvertragstheorien herunter, der 

bei John Locke, Thomas Hobbes, Jean-Jacques Rousseau und Immanuel Kant durchaus 

gegensätzlich Bestandteil des Gesellschaftsvertrages sein kann oder nicht.675 Gelegentlich 

werden die Äußerungen von Kohlhaasens oder anderen Figuren zur kriegerischen Dimension 

des vorliegenden Schadensersatzfalls und dem daraus resultierenden Rachefeldzug allerdings 

ernst genommen und Michael Kohlhaas in seiner Dimension als querulatorischer Terrorist 

untersucht. Dadurch, dass Kohlhaas sein Recht nur verfolgt und vom Staat geschützt wissen 

will, wird ihm dieser Status allerdings nicht vollumfänglich zugesprochen.676 Dies deckt sich 

freilich an der Textoberfläche mit Kohlhaasens Auflösung des Haufens, sobald sein Prozess 

neu aufgelegt wird, allerdings wird es der Struktur des Textes nicht gerecht.  

In Michael Kohlhaas findet sich, ähnlich wie in Faserland, ein erzählerisches Experiment, das 

nicht nur auf der inhaltlichen Ebene Gegenstand des Erzählens wird, sondern sich im Lesen 

performativ vollzieht. Augenscheinlicher Ausdruck dieses Experiments ist Kohlhaasens 

Schadensersatzanspruch gegen den Junker Wenzel von Tronka, der Kohlhaasens Rappen 

heruntergewirtschaftet hat, nachdem er neue Regeln für die wirtschaftliche Zusammenarbeit 

in Form von Passierscheinen aufstellen wollte. Kohlhaas entgegnet diesen privatrechtlichen 

Auseinandersetzungen mit den üblichen zivilrechtlichen Mitteln, die ihm zur Verfügung 

stehen: einer Klage und einer Fehde. Im Verlauf des Textes wird die ausgeübte 

Privatautonomie zum Gegenstand teils gegensätzlicher rechtlicher Ebenen oder Traditionen. 

Sie wird einmal im Rahmen des naturrechtlichen Widerstandsrechts gegen eine staatliche 

Obrigkeit und die Justiz thematisiert, als Widerstandsrecht der Kurfürsten gegen den Kaiser 

im Heiligen Römischen Reich aus dem Sachsenspiegel, oder als Staatsbegründungskrieg einer 

 
675 Vgl. für einen Überblick aus rechtsphilosophischer Sicht Singer, Reinhard: Recht und Gerechtigkeit bei Kleists 

Michael Kohlhaas. In: Rechtsgeschäft, Methodenlehre und darüber hinaus. Liber Amicorum für Detlef Leenen zum 

70. Geburtstag am 4. August 2012. Hg. v. Martin Häublein, Stephen Utz, Berlin 2012, S. 261–278. 
676 Vgl. Sendler, Horst: Michael Kohlhaas – gestern und heute. Berlin 1985, S. 20. 



 
 

153 

gänzlich neuen Ordnung. Gegenstand des Experiments ist die Frage, ob und wie das nationale 

Rechtsbewusstsein der germanisch verwurzelten Autonomie mit einem normativen 

Geltungsanspruch versehen werden kann. Vollzogen wird dieses Experiment während des 

Lesens einer vermeintlich historischen Quelle, deren Kommentierung der auktoriale Erzähler 

übernimmt. Dabei ist dieses Experiment ein Selbstversuch mit autoperformativer Struktur, da 

der Vollzug des Experiments zugleich sein Ergebnis darstellt.677 

Oben wurde bereits darauf verwiesen, dass Michael Kohlhaas formal sowohl einer klassischen 

Novelle als auch einer moralischen Erzählung gleicht. Dieser Befund ist wichtig, da er für die 

vorliegende Argumentation zwei Elemente verbindet. Erstens lehnen sich die Strukturen einer 

klassischen Novelle an die Repräsentationslogiken des klassischen Dramas an und verweisen 

so auf eine ungebrochene Repräsentation von monarchisch absoluter Herrschaft. Zweitens 

verweist die Struktur einer moralischen Erzählung auf eine noch nicht vollzogene Trennung 

von fabula und historia. In Anlehnung an die Ausführungen zur Dramentheorie von oben wäre 

aber gerade diese Trennung erforderlich, um die Grenzen der Illusion durch eine Wand zu 

institutionalisieren und die Repräsentation ungebrochener Herrschaftslogiken 

sicherzustellen. Hier kommt dem Erzähler eine entscheidende Rolle zu. Er beginnt die 

Erzählung klassisch, führt die Rezipierenden gezielt in Ort und Zeit der Handlung ein und 

verortet den titelgebenden Helden im Zentrum. Der Titel lautet: „Michael Kohlhaas. (Aus einer 

alten Chronik).“ Der Text beginnt sogleich mit der Exposition: 

„An den Ufern der Havel lebte, um die Mitte des sechzehnten Jahrhunderts, ein 

Roßhändler namens Michael Kohlhaas, Sohn eines Schulmeisters, einer der 

rechtschaffensten zugleich und entsetzlichsten Menschen seiner Zeit. (…) Er besaß 

in einem Dorfe, das noch von ihm den Namen führt, einen Meierhof, auf welchem 

er sich durch sein Gewerbe ruhig ernährte (…).“678 

Kohlhaas entspricht sowohl den germanischen Tugenden, wie sie bereits von Tacitus 

überliefert worden sind, als auch den preußisch-protestantischen, da er seine Kinder „in der 

 
677 Die Einteilung des autoperformativen Experiments in Ausdruck, Gegenstand und Ergebnis ist der 

Argumentationsstruktur von Oliver Jahraus zu Christian Krachts Werk entnommen. Vgl. Jahraus, Oliver: 

Ästhetischer Fundamentalismus. Christian Krachts radikale Erzählexperimente. In: Christian Kracht. Zu Leben und 

Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 2009, S. 13–23. 
678 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 9. 



 
 

154 

Furcht Gottes“679 erzog und ihm „Arbeitsamkeit und Treue“680 nicht fremd sind. Dennoch 

wurde er vom „Muster eines guten Staatsbürgers“681 zum „entsetzlichsten Menschen seiner 

Zeit“.682 Die tragische Struktur offenbart sich sogleich zu Beginn, sein „Rechtsgefühl“,683 als 

Ausdruck seiner „Tugend“,684 bringt ihm unausweichlich den Tod.  

Gleichzeitig wird der Erzähler dem moralisch-didaktischen Anspruch des Textes samt seines 

performativen und experimentellen Charakters gerecht, indem er eine juristische 

Fallgeschichte erzählt, in der die Vermittlung einer differenzierten, anthropologischen 

Menschenkenntnis im Vordergrund steht. Die recht genaue Anlehnung an die historische 

Vorlage des Hans Kohlhase suggeriert die Auseinandersetzung des Erzählers mit einem 

juristischen Bericht, aus dem die Rezipierenden eigene Schlüsse ziehen sollen. Zudem legt der 

Erzähler offen, wenn die Quellenlage nicht eindeutig oder lückenhaft ist. 

„Wohin er (der Kurfürst von Sachsen) eigentlich ging, und ob er sich nach Dessau 

wandte, lassen wir dahin gestellt sein, indem die Chroniken, aus deren 

Vergleichung wir Bericht erstatten, an dieser Stelle, auf befremdende Weise, 

einander widersprechen und aufheben.“685 

Dadurch unterstreicht er seine vermeintlich gewissenhafte Recherche und Kompetenz, über 

diesen juristischen Fall auch aus didaktischer Sicht berichten zu können. Allerdings tut sich 

genau dort eine Differenz zwischen der beinahe phantastischen Allwissenheit des auktorialen 

Erzählers und der erzählten Welt auf. Daraus würde sich normalerweise sein logisches 

Erzählerprivileg gegenüber der Figurenrede ergeben. Hier werden die Rezipierenden zu den 

Komplizen des Erzählers bei dieser Aufarbeitung der Quellen, schließlich spricht der Erzähler 

diese mehrmals im Text an und verweist darauf, dass sie gemeinsam berichten und auch selbst 

weitere Recherchen anstellen können. Obwohl oder vielleicht gerade weil die Rezipierenden 

sensibilisiert wurden für den Anspruch einer fundierten Berichterstattung des Erzählers, fallen 

 
679 Ebd. 
680 Ebd. 
681 Ebd. 
682 Ebd. 
683 Ebd. 
684 Ebd. 
685 Ebd., S. 99. 



 
 

155 

Widersprüche zwischen der Erzähler- und Figurenrede im Text auf, wie die unterschiedlichen 

Zeitangaben zur Einhaltung der fehderechtlichen Dreitagesfrist von Kohlhaas. 

Darüber hinaus ist die Quellenlage um den Verbleib des Kurfürsten vermutlich deshalb so 

prekär, weil ausgerechnet diese Quellen frei erfunden sind.686 Insgesamt gestaltet es sich für 

die Rezipierenden schwierig, herauszufinden, ob im Text die Trennung zwischen fabula und 

historia schon vollzogen ist, und wenn ja, wo sie verläuft. Denn einerseits bilden die Ereignisse 

um Kohlhaas gerade die juristische Fallgeschichte mit dem notwendigen realhistorischen 

Bezug und andererseits wird genau dieses Element am Ende des Textes vom Erzähler mit 

Fiktionsmarkern versehen: „Hier endigt die Geschichte vom Kohlhaas.“687 Alles Weitere zum 

Verbleib des Kurfürsten und seinen Nachkommen müsste man „in der Geschichte 

nachlesen“.688 Um alles über den Verbleib von Kohlhaasens Nachkommen erfahren zu 

können, braucht es gerade keinen Verweis auf die Geschichtsbücher, da der Erzähler im 

letzten Satz des Textes ergänzt: „Vom Kohlhaas aber haben noch im vergangenen 

Jahrhundert, im Mecklenburgischen, einige frohe und rüstige Nachkommen gelebt.“689 Durch 

diese Rahmung lösen und verschieben sich bereits Referenzen zur faktualen Rede und greifen 

den unsicheren Rezeptionsanspruch des Textes auf. Die Rezipierenden stehen vor der Frage, 

ob sie mit einer rein dichterischen Rede als klassische Novelle oder einer sonderbaren 

Mischform von Fiktion und Sachbuch im Sinne der moralischen Erzählung konfrontiert sind. 

Quellen mit faktualen Anspruch erweisen sich als fiktiv und erfahren dadurch eine Abwertung.  

Genauso ergeht es der dichterischen Rede, deren unbeschränkter Gestaltungsspielraum in 

puncto phantastischer Allwissenheit des auktorialen Erzählers gerade nicht dazu beiträgt, den 

Sachverhalt zu klären und die Erwartungshaltung der Rezipierenden zu erfüllen. Diese sind 

stattdessen dazu angehalten, den Text erneut detektivisch zu analysieren, um letztlich keine 

Lösung der Widersprüche zu finden. Innerhalb der erzählten Welt lassen sich keine 

befriedigenden Antworten finden, weshalb die Rezipierenden eigentlich dazu genötigt 

werden, die Textgrenzen der Fiktion zu übertreten und in faktualen Geschichtsbüchern die 

 
686 Vgl. Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer, 

Stuttgart 2013, S. 97–106, hier: S. 98. 
687 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 103. 
688 Ebd. 
689 Ebd. 



 
 

156 

gesamte Geschichte zu rekonstruieren. Die Erwartungshaltung der Rezipierenden an die 

eigentlich phantastische Allwissenheit des Erzählers verschiebt sich stückweise zu einem 

Anspruch auf wahrheitsgemäße, also faktuale Berichterstattung. Enttäuscht wird diese 

Erwartungshaltung der Rezipierenden in doppelter Hinsicht. Wenn sich schon historische 

Quellen als unzureichend erweisen, die gerade eine vollumfängliche Klärung des Hergangs 

verheißen, dann sollte doch wenigstens ein fiktionaler Text das Nötige dazuerfinden, um die 

Rezipierenden aus diesem Krimi, auf den sie sich bereitwillig eingelassen haben, befriedigt zu 

entlassen. Somit werden die Kriterien für den Politischen Erzähler erfüllt. Die formale 

Gestaltung des Textes zwischen tragischer Novelle, die versucht, eine ungebrochene 

Repräsentation von Herrschaftslogiken aufrechtzuerhalten, und moralischer Erzählung 

verweist auf Rezipierende, die neben dem reinen Lesevergnügen als politische Öffentlichkeit 

angesprochen werden. Dies zeigt sich auch in der didaktischen Veranlagung der moralischen 

Erzählungen. Ebenso liegt ein Erzähler vor, der sich als Quellenkommentator gibt und so die 

fiktionalen Werkgrenzen in die faktuale Lebenswirklichkeit der Rezipienten ausdehnt. Die 

Rezipierenden fragen sich unweigerlich, wie und wo die fiktionalen Werkgrenzen verlaufen 

und ob sie diese gerade überschreiten, indem sie dem fiktionalen Werk eine faktuale 

Bedeutung als Geschichtswerk zusprechen.  

Auch auf inhaltlicher Ebene führt sich diese unsichere Rezeptionshaltung gegenüber dem 

faktualen oder fiktionalen Status einer Rede oder eines Textes fort. Es finden sich Plakate von 

Nagelschmidt, die den „Plakaten“690 von Kohlhaas derart ähnlich sehen, dass die ihm 

versprochene Amnestie hinfällig wird – auch wenn die anderen Figuren wohl ebenfalls 

vermuten, dass Nagelschmidt die Plakate nur kopiert hat, um weiter unter einem bereits 

bekannten Namen plündern zu können statt Kohlhaasens Sache ernsthaft weiterzuverfolgen. 

Darüber hinaus werden an manchen Stellen die Inhalte eines Briefs oder Plakats in direkter 

Rede wiedergeben und an anderer Stelle lediglich in indirekter Rede, weshalb die 

Rezipierenden dazu gedrängt werden, sich zu fragen, ob der Erzähler an diesen Stellen 

sorgfältiger mit seinen Quellen umgeht und sie wahrheitsgemäß wiedergibt. Dies gipfelt 

allerdings in der Weissagung der „Zigeunerin“.691 Gerade das, was den Kurfürsten von Sachsen 

unumstößlich in der Geschichte festschreiben würde, nämlich die Personifikation seiner 

 
690 Ebd., S. 66. 
691 Ebd., S. 82. 



 
 

157 

dauerhaften und glorreichen Herrschaft, seine Erben, schreibt die alte Frau vor dem 

Kurfürsten verborgen auf ein Stück Papier, versiegelt es sodann mit „Mundlack“692 und 

übergibt die Kapsel dem unwissenden Kohlhaas. Diese Kapsel werde ihm einmal das Leben 

retten, betont sie dabei. Erst am Ende des Textes erfährt Kohlhaas, was in der Kapsel steht, 

erkauft sich mit ihr aber nicht seine in Aussicht gestellte Freiheit, sondern schluckt sie 

stattdessen kurz vor seiner Hinrichtung herunter. So erfährt der Kurfürst nie, in welchem Jahr 

seine Nachfahren ihr Land an welchen Feind verlieren werden. 

Es ist beinahe ironisch, dass das geschriebene Wort einer fremden Frau, deren Beruf es ist, die 

Zukunft vorherzusagen, dasjenige Element ist, das im wörtlichen Sinne des Wortes faktuale 

Geschichte schreiben wird. Hier offenbart sich bereits eine Parallele zu Tacitus. Da der Kurfürst 

Zweifel an der faktualen Referenz der Rede der Wahrsagerin – also Zweifel am Status ihrer 

Rede – hat, möchte er einen Beweis für ihre Vorhersagen. Das von ihr vorhergesagte Zeichen 

tritt ein, dessen Referenz wird bestätigt, weshalb der Kurfürst davon ausgeht, dass auch der 

faktuale Bezug der anderen Vorhersage unbedingt stimmen muss. Es ist also eine fremde 

Zuschreibung im Wege einer Rede mit besonderem Status, die Einzug in die 

Geschichtsschreibung als faktualer Text halten wird – ähnlich wie Tacitus Germania als 

fiktionales Werk über den Sittenverfall der Römer im Vergleich zu den barbarischen Germanen 

als Quelle für germanisches Stammesrecht angesehen wird, das eigentlich mündlich tradiert 

wurde, bis es im Austausch mit der römischen Bevölkerung auf dem Boden des 

untergehenden Imperiums verschriftlicht wurde. 

Der provozierte Umgang mit dem Text zwischen Geschichtswerk und Fiktion wird auf formalen 

und motivischen Ebenen verhandelt und liefert bereits die formalen Voraussetzungen für den 

Politischen Erzähler. Gleichzeitig entsteht ein Spannungsverhältnis zwischen vermeintlich a-

kriegerischer Textoberfläche und kriegerischen Tiefenstrukturen. Der harmlos wirkende 

Schadensersatzanspruch von Kohlhaas wird im Verlauf der Erzählung der Faktor werden, an 

dem sich ablesen lässt, ob der normative Geltungsanspruch der germanischen Autonomie 

Ergebnis eines souveränen Bewusstseins sein kann. Dabei wird immer wieder deutlich, dass 

es vielmehr das Ergebnis wechselseitiger historischer Prozesse und Rechtspraktiken ist, die 

sich nicht klar einem souveränen Bewusstsein zuordnen lassen. Das nationale 

 
692 Ebd. 



 
 

158 

Rechtsbewusstsein taucht in Michael Kohlhaas als „Rechtsgefühl“693 auf, dessen Platz 

motivisch in der „Brust“694 der Figuren und der Rezipierenden verortet wird. Als Kohlhaas nach 

seiner Rückkehr aus Dresden seine Pferde, die er als Pfand auf der Tronkenburg 

zurückgelassen hat, abholen will und bemerkt, dass mit ihnen und seinem Knecht nicht richtig 

umgegangen worden ist, „schlug (sein) Herz gegen den Wams. Doch sein Rechtsgefühl, das 

einer Goldwaage glich, wankte noch; er war, vor der Schranke seiner eigenen Brust, noch nicht 

gewiß, ob eine Schuld seinen Gegner drücke.“695 Auch der Erzähler verortet das 

Rechtsbewusstsein der Rezipierenden in der Brust, als er über Kohlhaasens Gründe spricht, 

während des Prozesses nach Kohlhaasenbrück zurückzureisen und die Wintersaat zu 

bestellen:  

„(E)in Entschluß, an welchem gleichwohl, wie wir nicht zweifeln, weniger das 

besagte Geschäft, so dringend es auch in der Tat, wegen der Bestellung der 

Wintersaat, sein mochte, als die Absicht unter so sonderbaren und bedenklichen 

Umständen seine Lage zu prüfen, Anteil hatte: zu welchem vielleicht auch noch 

Gründe anderer Art mitwirkten, die wir jedem, der in seiner Brust Bescheid weiß, 

zu erraten überlassen wollen.“696 

Der Ausdruck des Rechtsgefühls in der Brust ist auf der Ebene des Textes der 

Schadensersatzanspruch und eine Fehde, die auf private Autonomie als Teutsche Freiheit und 

auf eine eigenmächtige Durchsetzung des Rechts mit Gewalt im Gegensatz zum römischen 

Recht verweisen. Als seine erste Bittschrift an den Kurfürsten von Sachsen mit einer 

Resolution des Tribunals in Dresden zurückkehrt, die ihn auffordert, seine Pferde abzuholen 

und die Sache ruhen zu lassen, da er „ein unnützer Querulant“697 sei, fasst Kohlhaas den 

Entschluss, selbst gegen den Junker vorzugehen. Dabei „zuckte die innerliche Zufriedenheit 

empor, seine Brust nunmehr in Ordnung zu sehen“.698  

Zugleich ist die Brust der Sitz der Mündlichkeit. Wie am Beispiel der alten Frau bereits 

dargelegt, ist sie der Ort der fremden Mündlichkeit, also einer Mündlichkeit, die von jemand 

 
693 Ebd., S. 9. 
694 Ebd., S. 14. 
695 Ebd. 
696 Ebd., S. 69. 
697 Ebd., S. 24. 
698 Ebd. 



 
 

159 

anderem zugeschrieben wird, oder der Sitz der versagten Mündlichkeit. Sowohl Herse als auch 

Lisbeth können nach Quetschungen an der Brust nicht über den Tathergang berichten, da 

Herse „heftig Blut speit, und (…) auf unsre wiederholten Fragen, eine Geschichte (erzählt), die 

keiner versteht“.699 Ebenso kann man in Lisbeths Fall nur das erfahren, was die Leute so 

berichten, da „sie selbst (…), von aus dem Mund vorquellendem Blute gehindert (ist), wenig 

(zu) sprechen“.700 Um dieser fremden und versagten Mündlichkeit, die untrennbar mit dem 

Sitz des Rechtsgefühls in der Brust verbunden ist, auf den Grund zu gehen, werden im Text 

unterschiedliche Maßnahmen ergriffen. Kohlhaas lässt Herse, der seit dem Vorfall auf der 

Tronkenburg Schmerzen „beim Atemholen über der Brust“701 hatte, ausgerechnet in einer 

„Heilquelle“702 baden, von deren „Heilkräften man sich mehr, als die Zukunft nachher 

bewährte, versprach“.703 Ebenso greift der Kurfürst von Sachsen sogar auf unlautere Mittel 

wie Betrug zurück, um in den Besitz der mit Mundlack versiegelte Kapsel von Kohlhaasens 

Brust zu gelangen:  

„(D)er Kämmerer hatte den ungeheuersten Mißgriff begangen, und in dem alten 

Trödelweib, das er in den Straßen von Berlin aufgriff, um die Zigeunerin 

nachzuahmen, die geheimnisreiche Zigeunerin selbst getroffen, die er nachgeahmt 

wissen wollte.“704 

Der Erzähler überlässt in dieser Szene, die phantastische Züge annimmt, da Kohlhaas in der 

alten Frau seine Lisbeth zu erkennen glaubt, die Beurteilung über ihre Wahrhaftigkeit den 

Rezipierenden:  

„(U)nd wie denn die Wahrscheinlichkeit nicht immer auf Seiten der Wahrheit ist, 

so traf es sich, daß hier etwas geschehen war, das wir zwar berichten: die Freiheit 

aber, daran zu zweifeln, demjenigen, dem es wohlgefällt, zugestehen müssen 

(…).“705 

 
699 Ebd., S. 16. 
700 Ebd., S. 30. 
701 Ebd., S. 22. 
702 Ebd. 
703 Ebd. 
704 Ebd., S. 96. 
705 Ebd. 



 
 

160 

Der Ort des Rechtsgefühls – die Brust – ist somit nicht nur weiblich, fremd, nicht zu erschließen 

und mündlich konnotiert, sondern wird gerade zu einem phantastischen Element, dessen 

Bewertung über den Politischen Erzähler nicht allein innerhalb der Textgrenzen erfolgen kann, 

sondern nur über einen Rückgriff in die lebenswirkliche individuelle Beurteilung von 

Wahrscheinlichkeiten der jeweiligen Rezipierenden. 

Wird nun gerade die Brust Ursprung eines germanisch tradierten Rechtsgefühls, dem 

Kohlhaas im Wege einer Fehde nachgeht, so verwundert es doch, dass gerade typisch 

germanische Werte, wie sie seit Tacitus tradiert werden, kurz vor seinem Entschluss, mittels 

einer Fehde gegen den Junker vorzugehen, in seiner Brust fehlen. Schließlich verspürte er, 

noch bevor er die klageabweisende Resolution aus Dresden erhielt, „keine Freude mehr, 

weder an seiner Pferdezucht, noch an Haus und Hof, kaum an Weib und Kind“.706 Als er 

Anhänger für seine andauernde Fehde mit dem Junker sucht, verweist Kohlhaas zwar noch 

auf die „Errichtung einer besseren Ordnung“,707 die er ursprünglich in seiner Brust fühlte, doch 

ab dem Moment, als er die Fehde legitimieren will, fehlt jeder Verweis auf seine Brust. Als 

Kohlhaas der Fehde einen Ursprung aus einem souveränen Bewusstsein heraus zuspricht statt 

aus seiner Brust, ist er angehalten, dies im Wege einer Verschriftlichung zu tun. Daher findet 

sich unter dem Mandat „eine() Art von Verrückung“,708 die besagt: „Gegeben auf dem Sitz 

unserer provisorischen Weltregierung, dem Erzschlosse zu Lützen.“709 Ab dem Punkt, an dem 

Kohlhaasens Haufen immer größer wird und er statt lediglich der Burg des Junkers auch 

andere Städte angreift, wird er im Text nicht mehr als guter Staatsbürger mit einer gerechten 

Mission bezeichnet, sondern als „Mordbrenner“710. Das deutet bereits an, dass das 

Rechtsgefühl, als nationales Rechtsgefühl, keinen normativen Geltungsanspruch aus einem 

verschriftlichten souveränen Bewusstsein heraus entwickeln kann.  

Gerade durch einen Brief Luthers, der „auf ein Tüchtiges Element in der Brust des 

Mordbrenners“711 baut, ändert Kohlhaas seine Pläne „auf dem Schlosse zu Lützen (…) Leipzig 

einzuäschern, in seiner zerrissenen Brust“.712 In dem Brief macht Luther deutlich, dass der 

 
706 Ebd., S. 24. 
707 Ebd., S. 41. 
708 Ebd. 
709 Ebd. 
710 Ebd. 
711 Ebd., S. 42. 
712 Ebd., S. 43. 



 
 

161 

Eingriff in Kohlhaasens patria potestas ein „nichtiges Gut“713 darstelle. Die „Selbstrache“714 sei 

erst dann gerechtfertigt, wenn Kohlhaas wirklich alle Mittel ausgeschöpft hätte, sich Recht bei 

der Obrigkeit zu verschaffen und nicht alleine deshalb, weil die Angestellten der Obrigkeit 

versagt haben. Der Kurfürst wisse von Kohlhaasens Sache schließlich noch nichts und hätte 

ihm bestimmt recht gegeben, sofern er den Landfrieden nicht gebrochen hätte. Damit ordnet 

er die Autonomie dem Landfrieden unter. In dem darauffolgenden persönlichen Gespräch mit 

Luther wird in der Forschung, wie bereits dargelegt, die Auseinandersetzung mit dem 

Widerstandsrecht im Gesellschaftsvertrag gesehen.715 Gerade der Lehre Kants sollte ein 

blinder Fleck aufgezeigt werden, indem thematisiert wird, was passiert, wenn der Staat nicht 

mehr in der Lage ist, den Rechtsfrieden sicherzustellen.716 Doch in diesem Gespräch geht es 

nicht hauptsächlich um die Frage, ob man als verstoßener Teil des naturrechtlichen 

Gesellschaftsvertrages ein Recht auf Widerstand hat, sondern um die Geltung der Autonomie 

in ihrer Erscheinungsform als private Rechtsdurchsetzung im Wege der Gewalt im vorliegend 

bestehenden Staatswesen.  

Diese Frage ist im wörtlichen Sinne kriegsentscheidend. Zur erzählten Zeit hat das feudal 

organisierte Heilige Römische Reich im Vergleich zu Frankreich, in dem das zentrale Königtum 

immer stärker wird, entscheidende politische und militärische Schwächen. Dies liegt an den 

aufkeimenden konfessionellen Streitigkeiten und am Machtverlust der Staufer um die Wende 

zum 13. Jahrhundert.717 Gerade protestantische Staatslehren bevorzugten eine feudale 

Ordnung des Staates, in welcher der Kaiser ohne Mitwirkung der Stände keine Gesetze 

erlassen konnte. Damit wollte man nicht zuletzt den absoluten Willen des Herrschers 

umgehen, um die Entscheidung über die konfessionelle Ausrichtung den einzelnen Territorien 

überlassen zu können, wie es später der Augsburger Religionsfrieden 1555 vorsehen sollte.718 

Diese starke Position der Landesfürsten bedingt ein erhöhtes Maß an Privatautonomie, deren 

ausschweifende private Gewaltausübung allerdings über diverse Landfrieden eingedämmt 

 
713 Ebd., S. 42. 
714 Ebd., S. 43. 
715 Vgl. Singer, Reinhard: Recht und Gerechtigkeit bei Kleists Michael Kohlhaas. In: Rechtsgeschäft, 

Methodenlehre und darüber hinaus. Liber Amicorum für Detlef Leenen zum 70. Geburtstag am 4. August 2012. 

Hg. v. Martin Häublein, Stephen Utz, Berlin 2012, S. 261–278. 
716 Vgl. ebd., S. 273. 
717 Vgl. Meder, Stefan: Rechtsgeschichte. Köln 2011, S. 185. 
718 Vgl. ebd. 



 
 

162 

werden musste.719 Gerade der Sachsenspiegel sieht daher viele strafrechtliche Regelungen zur 

Eindämmung der Fehde, Notwehr oder zum gerichtlichen Zweikampf vor.720 Luthers und 

Kohlhaasens Diskussion um die Privatautonomie im Rahmen eines Landfriedens 

versinnbildlicht den Scheideweg des Heiligen Römischen Reichs zwischen der translatio 

imperii mit einer starken Zentralmacht oder einer feudalen, vermeintlich germanischen 

Tradition. Anders als bei dem legitimationsstiftenden Akt auf dem Erzschlosse zu Lützen 

gelingt hier eine Art normativer Geltungsanspruch einer germanischen Rechtstradition 

(Feudalismus), da sie sich von einer vermeintlich römischen (Zentralismus) abstoßen kann. 

Dieser Gedanke wird auch in der darauffolgenden Staatsrat-Szene zwischen dem Kurfürsten 

von Sachsen und seinen Beratern fortgeführt. Prinz Christiern von Meißen betont, dass die 

„Ordnung des Staats (…) in Bezug auf diesen Mann (Kohlhaas), so verrückt (sei), daß man sie 

schwerlich durch einen Grundsatz, aus der Wissenschaft des Rechts entlehnt, werde 

einrenken können“.721 Dies verdeutlicht, dass es weniger um eine rechtliche Bewertung von 

Kohlhaasens Fall geht, sondern um eine richtungsweisende Positionierung innerhalb einer 

Ausrichtung des Staatswesens hin zum zentralistischen Staat. Schließlich ist er klar dafür, den 

Fehde-Haufen niederzuschlagen sowie auch dem Kämmerer wegen „Mißbrauchs des 

landesherrlichen Namens den Prozeß zu machen“.722 

Im Text findet sich an dieser Stelle eine anachronistische Überlagerung. Der Umgang mit 

Kohlhaasens Fehderecht verhandelt zum einen den zeitgenössischen Wandel des Heiligen 

Römischen Reiches zu einem frühen absolutistischen Staat während der erzählten Zeit. Zum 

anderen erinnert die Szene auch an Kleists politische Erzählung Über die allmähliche 

Verfertigung der Gedanken beim Reden. Wie oben bereits dargelegt besteht die Pointe der 

Erzählung darin, dass ein politisches Ereignis unter republikanischen Voraussetzungen nicht 

das Resultat einer getroffenen Entscheidung ist, sondern vielmehr aus dem Diskurs selbst 

entwächst, durch das bloße Vorhandensein eines Störfaktors. Doch anders als im Mirabeau-

Beispiel führt der offene Diskurs zu einer vermeintlichen Vertagung der Entscheidung durch 

 
719 Vgl. ebd., S. 187. 
720 Vgl. ebd., S. 180. 
721 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 51. 
722 Ebd. Freilich zielt der Prinz hierbei darauf ab, die Macht bei seinem eigenen Landesherrn zu zentralisieren, 

statt beim Kaiser. Dafür muss der Körper des Herrschers den Staatskörper ungebrochen repräsentieren. Es 

entsteht also eine Ausdifferenzierung der Verwaltung, die allerdings nicht eigenmächtig agieren darf. 



 
 

163 

den Kurfürsten. Er trifft die Entscheidung, den Vorschlag Luthers anzunehmen, in 

absolutistischer Manier, nachdem seine Berater den Raum verlassen haben, und beauftragt 

den Grafen Wrede mit der Umsetzung. Dies deckt sich mit der formalen Gestaltung des Textes, 

die neben der Nähe zu moralischen Erzählungen ohne vollständig vollzogene Trennung 

zwischen fabula und historia auch eine klassische novellenartige Struktur mit einer 

ungebrochenen Repräsentation von monarchischen Herrschaftslogiken aufweist. Letztere 

wird gerade durch den auktorialen Erzählgestus des Politischen Erzählers erzeugt, der dann 

allerdings im weiteren Verlauf diesen vermeintlich strengen Rahmen der Illusion auf die 

Lebenswirklichkeit der Rezipierenden ausweitet. Indem er auf den Verlauf der fiktionalen 

Werkgrenzen verweist, kann er auf den Prozess deuten, der einer Institutionalisierung von 

Illusionsgrenzen zugrunde liegt. 

Die Abstoßung zur translatio imperii im Heiligen Römischen Reich wird im Gespräch mit Luther 

allerdings an einer Stelle ad absurdum geführt. Als Luther Kohlhaas nach dem Grund seiner 

ausufernden Fehde fragt, obwohl er eigentlich nur eine Wiederherstellung der Pferde in den 

vorherigen Stand und Schadensersatz wünscht, entgegnet Kohlhaas: „(H)ochwürdiger Herr! 

Es (sic!) hat mich meine Frau gekostet; Kohlhaas will der Welt zeigen, daß sie in keinem 

ungerechten Handel umgekommen ist.“723 Der Eingriff in die patria potestas stellt für die 

Römer einen Grund dar, in den gerechten Krieg gegen einen Tyrannen oder gegen eine 

aufkeimende Monarchie zu ziehen, wie sich an den Vergewaltigungsmythen der Lucretia oder 

Verginia zeigt. Gerade die Einführung des Zwölftafelgesetzes (Schadensersatzansprüche statt 

Recht mit eigenmächtiger Gewalt durchzusetzen) und die Wiederherstellung der frühen 

römischen Republik wird mit dem Verginia-Mythos in Verbindung gebracht. Auch Verginia 

wird von ihrem Vater erstochen, bevor sie sich im Prozess zusammen mit ihrer Amme äußern 

kann, ob sie nun eine Sklavin ist oder nicht. In den Augen von Verginius war dies die einzige 

Möglichkeit, ihre Freiheit zu bewahren. Mit diesem Vergleich zeigt sich, dass der Eingriff in 

Kohlhaasens Eigentum an den Pferden zwar einen Grund zur Ausübung einer Fehde im 

Rahmen einer germanischen Tradition darstellt. Doch gerade in Kombination mit Lisbeths Tod 

wird abermals deutlich, dass der Eingriff in ein Privateigentum nicht anders als ein Eingriff in 

die römische patria potestas gedacht werden kann. Im römischen Recht würde sich ein 

gewaltfreies Mittel zur Rechtsdurchsetzung finden, wohingegen die Germanen diesen 

 
723 Ebd., S. 47. 



 
 

164 

Urzustand der Gewalt nach Tacitus noch nicht verlassen haben und sich einer gewaltsamen 

Lösung bedienen können. Oben wurde anhand des Schweiz-Mythos bei Kleist gezeigt, dass 

diese einen vermeintlich a-kriegerischen Raum verspricht, in dem die patria potestas in 

Ordnung ist, sich nach der Reise dorthin aber als ebenso kriegerisch entpuppt. Michael 

Kohlhaas führt in einzigartiger Weise vor, dass diese Reise unweigerlich kriegerische 

Auseinandersetzungen nach sich zieht und, noch schlimmer, der Ursprung beider 

Rechtstraditionen ist. Startpunkt und Ziel fallen in einem Punkt zusammen, weshalb das 

Reisemotiv ad absurdum geführt wird. 

Überraschenderweise fordert Kohlhaas im Gegenzug zur Beilegung seiner Fehde, beinahe 

römischer als jedes römische Surrogat, die Erstattung von Herses Heilkosten. Lediglich auf die 

Erstattung der „Kosten des Begräbnisses“724 seiner Frau verzichtet er. Wie Verginia kann sich 

Lisbeth nicht mehr zum Vorfall äußern, da ihr ausgerechnet der Sitz des germanischen 

Rechtsbewusstseins, die Brust, zerquetscht worden ist. Dadurch nimmt Kohlhaasens Fehde 

einen unentscheidbaren Status zwischen einer gewaltfreien römischen Surrogatlösung des 

Eingriffs in die patria potestas und einer gewaltsam germanischen ein. Zudem erhofft er sich 

im vorliegenden Eingriff in die patria potestas Hilfe vom Kurfürsten in Brandenburg, mit 

dessen Kastellan Lisbeth bekannt ist. Der Vorteil, aufgrund dessen gerade Lisbeth die 

Bittschrift überbringen soll, liegt ausgerechnet darin, dass der Kastellan früher einmal um 

Lisbeth geworben haben soll. Kohlhaas nimmt also billigend in Kauf, dass seine Frau eine 

Beziehung zu einem anderen Mann wieder aufleben lässt, um in der Logik der patria potestas 

seinen gewaltfreien Schadensersatzanspruch geltend machen zu können. Die Frage, ob 

Kohlhaas nun ein sächsischer bzw. brandenburgischer Staatsbürger oder eine „fremde ins 

Land gefallene Macht“725 ist, gewinnt im Grund der Fehde an Bedeutung. Es kann kaum ein 

Unterschied zwischen einer germanischen oder römischen Tradition der Rechtsdurchsetzung 

festgemacht werden.  

Ein germanisches Rechtsbewusstsein wird in Michael Kohlhaas zum einen motivisch 

ununterscheidbar zum römischen. Zum anderen wird deutlich, dass ein normativer 

Geltungsanspruch eines nationalen Rechtsbewusstseins, wie speziell des germanischen, nicht 

allein aus einem souveränen Bewusstsein entwächst. Vielmehr ist es das Ergebnis von 

 
724 Ebd., S. 46. 
725 Ebd., S. 49. 



 
 

165 

wechselseitigen historischen Prozessen und Rechtspraktiken, die in der Referenz auf Rom 

einen Abstoßungspunkt generieren und ihren Ursprung gerade in einer fremden und 

fiktionalen Zuschreibung haben.726 Der Politische Erzähler trägt im Text dazu bei, dass das 

eingangs angedeutete erzählerische Experiment performativen Charakter hat. Wann immer 

die Rezipierenden denken, sie seien mit der ursprünglichen Form eines nationalen 

Rechtsgefühls konfrontiert, verschwimmen die Grenzen zwischen fabula und historia. Die 

Rezipierenden müssen sich immer wieder des Verlaufs der fiktionalen Werkgrenzen 

versichern. Da das nationale Rechtsbewusstsein gerade aus Referenzen auf Rom und das, was 

Rom nicht zu sein scheint, besteht, ist es untrennbar und ununterscheidbar mit Rom 

verbunden. Nicht nur, dass die Referenz Germanien nicht ohne die Referenz Rom existieren 

kann, sie ist vielmehr überhaupt erst zur Referenz geworden, als Rom zur Referenz wurde. 

Als Petrarca zu Beginn der Renaissance fragt „Was gibt es eigentlich in der Geschichte, was 

nicht zum Ruhme Roms ist – Quid est enim aliud omnis historia quam romana laus?“,727 weist 

er das Rom des Mittelalters als einen Un-Ort aus, der keinerlei Ähnlichkeit zum antiken Rom 

besitzt, dessen Ruhm aus dieser Perspektive nur noch größer scheint.728 Erst mit dem 

endgültigen Untergang Roms wurde es referenzierbar, entweder im Wege einer rennovatio 

oder einer translatio imperii.729 Foucault verweist darauf, dass gerade im 18. Jahrhundert ein 

anderes Rom-Bild entworfen wurde als das von Petrarca.730 Rom wurde aus Sicht des 

Untergangs beschrieben und politisch und ökonomisch mit Babylon verglichen.731 Es finden 

 
726 Diese These deutet eine spezielle Verbindung von Recht und Medien statt eines Gegensatzes an. Das Recht 

wird gerade von Medien mit Normativität versorgt und die Medien werden darin selbst vom Recht produziert. 

Das schlägt sich in den sogenannten niederen Techniken wie dem Kommentieren nieder. Das Recht und der Streit 

um das Recht gehen aus der juridischen Praxis und der medialen Zerstreuung erst hervor. Daher wäre es hoch 

interessant, in einer weiterführenden Forschungsarbeit zum normativen Anspruch eines nationalen 

Rechtsbewusstseins ein Augenmerk darauf zu legen, wann in der deutschen Rechtsgeschichte und aus welchem 

Grund Kommentierungsverbote eingeführt worden sind. Vgl. zur These von Recht und Medien und ihrem 

normativen Geltungsanspruch Vismann, Cornelia: Das Recht und seine Mittel. Ausgewählte Schriften. Hg. v. 

Markus Krajewski, Fabian Steinhauer. Frankfurt am Main 2012, S. 9. 
727 Petrarca, Francesco: Invectiva contra eum qui maldixit Italiae. Zit. nach Vismann, Cornelia: Das Recht und seine 

Mittel. Ausgewählte Schriften. Hg. v. Markus Krajewski, Fabian Steinhauer. Frankfurt am Main 2012, S. 21. 
728 Vgl. Vismann, Cornelia: Das Recht und seine Mittel. Ausgewählte Schriften. Hg. v. Markus Krajewski, Fabian 

Steinhauer. Frankfurt am Main 2012, S. 21; Vismann bezieht sich auf Foucault, Vinken und Kling. 
729 Vgl. ebd. 
730 Vgl. Foucault, Michel: Vorlesung vom 18. Februar 1976. In: ders.: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen 

am Collège de France (1975–1976). Frankfurt am Main 1999, S. 163–192, hier: S. 170 f. 
731 Ebd. 



 
 

166 

sich dementsprechend präzisere Untergangsanalysen, als lediglich den Untergang Roms im 

Wechsel eines Rechtssystems vom römischen zu germanischen Recht festzumachen.732 

In Kleists Text findet sich ebenfalls eine Demaskierung Roms, allerdings verortet er sie anders 

als zeitgenössische Denker durchaus im Recht – mit dem Unterschied, dass sich kein Wechsel 

von römischem zu germanischem Recht festmachen lässt. Im Gegenteil: Der Sittenverfall 

Roms wird von Tacitus in Abgrenzung von den tugendhaften Germanen erzählt. Das 

germanische und römische Recht waren nie zwei parallele Rechtsstrukturen, die einander 

abgelöst haben. Deren vermeintliche Opposition entwickelte sich gerade erst im 

gegenseitigen Austausch. Nur durch diese imaginäre Opposition konnte Rom überhaupt erst 

untergehen und selbst zur Referenz werden. Das bedeutet, dass jede Referenz – egal ob die 

einer rennovatio (im revolutionären Akt, ein besseres, nicht babylonisches Rom zu gründen) 

oder translatio (Anspruch eines Imperiums) – ihren Ursprung in der imaginären Opposition 

hat, die zum Untergang geführt hat.  

Die Frage nach der Demaskierung Roms als Babylon würde sich für Kleist nicht stellen, da die 

Referenz Rom sowohl als rennovatio oder als translatio immer eine Referenz des Untergangs 

darstellt. Im Sinne Mommsens wird Rom zu einem Gewebe aus Klassikertexten, also zu etwas, 

das es nie gegeben hat, und im Anschluss zur Geschichte mit faktualen Anspruch.733 Nach 

Legendre verwandelt sogar ein Sprechen im Namen Roms die Gewalt der Gründung in einen 

legitimen Akt.734 Es verdeckt die Fiktion des Ursprungs und gibt kontingentem Wissen einen 

Rückhalt in Raum und Zeit.735 Oft wird darauf verwiesen, dass die performative Wirkung von 

Rom als Referenz bei konstituierenden Akten darin besteht, auch fremde antirömische 

Semantiken zu vereinnahmen.736 Nach der vorgeschlagenen Lektüre von Michael Kohlhaas 

liegt die Vermutung nahe, dass die Referenz Rom weniger antirömische Semantiken 

vereinnahmt, sondern diese für eine Referenzbildung eine notwendige Voraussetzung 

darstellen. Der Politische Erzähler macht die Ursprungsfiktion Rom, die in der Opposition von 

germanischen und römischen Traditionen besteht, zu dem, was sie sein muss: Eine Fiktion mit 

 
732 Ebd. 
733 Vgl. Vismann, Cornelia: Das Recht und seine Mittel. Ausgewählte Schriften. Hg. v. Markus Krajewski, Fabian 

Steinhauer. Frankfurt am Main 2012, S. 25. 
734 Vgl. ebd., S. 26 f. 
735 Vgl. ebd. 
736 Vgl. ebd., S. 27. 



 
 

167 

einem seltsam gearteten Anspruch auf die Gestaltung der faktualen Lebenswirklichkeit der 

europäischen Gemeinschaft. Das germanische Rechtsbewusstsein wird zum mündlichen, 

fremden, nicht einholbaren und uneigentlichen phantastischen Element, dessen Beurteilung 

auf die Rezipierenden verlagert wird.  

Mario und der Zauberer 

Der Politische Erzähler in Michael Kohlhaas erzeugt das für seine Klassifizierung als solchen 

konstitutiven Irritationsmoment (Bruch mit der Geschäftsgrundlage von Literatur) nicht so 

sehr durch eine Übertretung bereits institutionalisierter Grenzen des Illusionsraums der 

Fiktion hin zu den Rezipierenden (vierte Wand). Dies hält durch eine klassische novellenartige 

Struktur Einzug in epische Texte und verweist auf ungebrochene Repräsentationslogiken 

absolutistisch monarchischer Herrschaft. In Michael Kohlhaas sind solch klassische 

Novellenstrukturen bereits durch die Verlagerung der erzählten Welt ins 16. Jahrhundert 

angelegt, da sich, wie in der Analyse dargelegt, absolutistische Herrschaftslogiken 

herausbilden. Allerdings kommt die Erzählstruktur des Politischen Erzählers operativ 

überwiegend durch die Verblendung von fabula und historia zum Tragen. Das Rechtsgefühl, 

das eine Autonomie als das andere Rechtsgefühl darstellen soll, wird durch die Quellenarbeit, 

die der Politische Erzähler und die Rezipienten als Komplizen in ihrem Ursprung 

rekonstruieren wollen, zu einem phantastischen und nicht zu ergründen Element. Es entzieht 

sich durch versagte, fremde und weibliche Mündlichkeit. Die konstitutive Differenz wird zum 

performativen Akt, in dem das, was es repräsentieren soll, erst im Lesen erzeugt wird. Dadurch 

verschiebt sich der normative Geltungsanspruch des Rechtsgefühls, als eigenes nationales 

Rechtsgefühl, von einer Logik der Repräsentation, in eine Logik der Produktion. Normative 

Geltungsansprüche von Recht im Allgemeinen, und von nationalem Recht im Besonderen, 

entpuppen sich als Produkt wechselseitiger historischer Prozesse anstatt als Ausdruck eines 

souveränen Bewusstseins. In diesen Prozessen sind die Rezipierenden nicht Empfänger des 

Textes oder, wie es Kohlhaas nennen würde, Empfänger des Rechts, sondern Teil einer 

politischen Öffentlichkeit, die es hervorbringen. 

Gleichzeitig – und das ist die zweite Leistung des Politischen Erzählers – ist die Differenz von 

Rechtstraditionen keine absolute, sondern eine uneigentliche. Das bedeutet, römisches Recht 

ist (eigentlich) durch germanisches Recht (uneigentlich). Das germanische Recht wird zum 

Signifikat des römischen, das in seiner Uneigentlichkeit unbedingt bestehen bleiben muss, 



 
 

168 

sonst fällt die Differenzbildung in sich zusammen. Versuche einer nachträglich mythischen 

Sinnstiftung müssen zwingend in den Raum des phantastischen und unentscheidbar 

Uneigentlichen verlagert sein und können daraus eine faktuale Wirkung entfalten, die im 

politischen Erzählverfahren ihren textuellen Ausdruck findet: Nicht umsonst endet die 

Geschichte „vom Kohlhaas“737 mit dem Fiktionsmarker „endigt“,738 wohingegen der Verweis 

auf die Nachkommen des Kurfürsten laut Erzähler „in der Geschichte“739 als faktuale 

Geschichtsschreibung nachzulesen sind. Welchen faktualen Status diese Geschichte haben 

soll, können die Rezipierenden wohl kaum ergründen, da der Politische Erzähler sich bei den 

Ereignissen um den Kurfürsten von Sachsen ohnehin auf fiktive Chroniken beruft. Auf die 

Nachkommen von Kohlhaas wird im Satz darauf mit einem „aber“ verwiesen. Wofür dieses 

aber, als adversative Satzanbindung, im Verhältnis zum faktualen oder besonderen Status der 

vorliegenden Reden steht, kann und darf folgerichtig nicht entschieden werden. In den letzten 

vier Sätzen ein solches Erzählverfahren wiederholend auf den Punkt zu bringen, kann bei aller 

Verehrung für Kafka mitnichten als schwacher, „teilweise grob hinuntergeschriebene(r) 

Schluß“740 angesehen werden, wie es in einem Brief von Kafka an Felice Bauer über Michael 

Kohlhaas heißt. 

Der Erzähler in Mario und der Zauberer ist im Vergleich zum Politischen Erzähler in Michael 

Kohlhaas kein auktorialer Erzähler, der über einen weit in der Vergangenheit liegenden Fall 

aus fremden Chroniken berichtet und selbst keine Figur in der erzählten Welt ist, sondern ein 

Ich-Erzähler, der über Ereignisse berichtet, die ihm und seiner Familie im gemeinsamen Urlaub 

selbst widerfahren sind. Der Ich-Erzähler versucht, die „Erinnerung an Torre di Venere“,741 die 

„atmosphärisch unangenehm“742 ist, durch eine nachträgliche und kritisch-distanzierte 

Berichterstattung zu bannen. Um den faktualen Charakter der Ereignisse zu unterstreichen, 

zitiert er die Ausrufe der anderen einheimischen Figuren auf Italienisch und suggeriert damit, 

 
737 Kleist, Heinrich v.: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut 

Sembdner, München 2013, S. 9–103, hier: S. 103. 
738 Ebd. 
739 Ebd. 
740 Kafka, Franz: Brief an Felice Bauer vom 9. Auf den 10. Februar 1913. In: ders.: Briefe an Felice Bauer und andere 

Korrespondenzen aus der Verlobungszeit. Gesammelte Werke. Hg. v. Erich Heller, Jürgen Born, Frankfurt am Main 

1967, S. 291 f., hier: S. 291. 
741 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 212. 
742 Ebd. 



 
 

169 

dass seine eigene Berichterstattung möglichst unverfälscht ist. Er möchte so dem Vorwurf des 

lost in translation entgegenwirken und ihm jede Grundlage entziehen. 

Um die Erlebnisse allerdings in einem Bericht bannen zu können, greift er ausgerechnet auf 

dichterische Verfahren als ordnungsstiftende Elemente zurück. Für seine Kinder scheint diese 

Strategie unbeabsichtigt gut funktioniert zu haben: „Gottlob haben sie nicht verstanden, wo 

das Spektakel aufhörte und die Katastrophe begann, und man hat sie in dem glücklichen Wahn 

gelassen, daß alles Theater gewesen sei.“743 In der Verbindung von faktualem Anspruch, 

Bericht zu erstatten, und ordnungsstiftenden dichterischen Elementen ebnet sich der Weg für 

das konstitutive Irritationsmoment des Politischen Erzählers. Augenscheinlich folgt der 

Aufbau des Berichts dem Aufbau einer Novelle. Der Name des Helden findet sich bereits im 

Titel des Textes und die Erzählung beginnt mit einer klaren Verortung der Handlung in Raum 

und Zeit. Der ungebrochene Illusionsraum einer Reise ins südländische „Idyll“744 entfaltet sich 

indes nur solange, bis die Familie die Unterkunft wechseln muss, da eine römische Fürstin 

Angst vor einer „akustisch(en)“745 Ansteckung des Keuchhustens der Kinder hat. 

„Die Hitze war unmäßig, soll ich das anführen? Sie war so afrikanisch; die 

Schreckensherrschaft der Sonne, sobald man sich vom Saum der indigoblauen 

Frische löste, von einer Unerbittlichkeit, die die wenigen Schritte vom Strande zum 

Mittagstisch, selbst im bloßen Pyjama, zu einem im voraus beseufzten 

Unternehmen machte. Mögen Sie das? Mögen Sie es wochenlang? Gewiß, es ist 

der Süden, es ist klassisches Wetter, das Klima erblühender Menschheitskultur, die 

Sonne Homers und so weiter. Aber nach einer Weile, ich kann mir nicht helfen, 

werde ich leicht dahin gebracht, es stumpfsinnig zu finden.“746 

Hier tritt der Ich-Erzähler aus seiner Figurenrolle hervor und beginnt ein Zwiegespräch mit den 

Rezipierenden darüber, ob das südländische Wetter tatsächlich als kulturelles Idyll tauglich 

ist. Als hätte er eine Antwort der Rezipierenden abgewartet, zeigt er sich potenziellen 

Gegenargumenten einsichtig und verweist seine Ablehnung in einen menschlich 

nachvollziehbaren Bereich, der ihm eine Art faktuale Geltung in der Lebenswirklichkeit der 

 
743 Ebd. 
744 Ebd., S. 213. 
745 Ebd., S. 216. 
746 Ebd., S. 219. 



 
 

170 

Rezipierenden verschafft. Sie scheint schlicht aus seiner Empörung gegenüber den Ärzten zu 

resultieren, den er als persönlichen Angriff empfand: 

„Sie haben recht, ohne das dumme Geschichtchen mit dem Keuchhusten hätte ich 

es wohl nicht so empfunden; ich war gereizt, ich wollte es vielleicht so empfinden 

und griff halb unbewußt ein bereitliegendes geistiges Motiv auf, um die 

Empfindung damit wenn nicht zu erzeugen, so doch zu legitimieren und zu 

verstärken. Aber rechnen Sie hier mit unserem bösen Willen (…).“747 

Als sich sein Erzählverhalten insofern wieder normalisiert, als er weitererzählt, ohne die 

Rezipierenden direkt anzusprechen, sein eigenes Erzählen zu reflektieren oder sich zu 

rechtfertigen, kommt es unmittelbar zu den nächsten unliebsamen Zwischenfällen am Strand: 

Die Kinder zerstören, „unter dem Scheine der Unabsichtlichkeit, anderen Kindern die 

Sandbauten“748 und erregen durch Nacktbaden derart viel öffentliches Ärgernis, dass die 

Familie ein „Sühne- und Lösegeld von fünfzig Lire“749 begleichen muss. Wie auf die 

Keuchhustensituation oben folgt auch hier die Ansprache an die Rezipierenden: 

„Hätten wir die Welle von Hohn, Anstoß, Widerspruch voraussehen müssen, die ihr 

Benehmen, unser Benehmen, also erregte? Ich halte Ihnen keinen Vortrag, aber in 

der ganzen Welt hat das Verhalten zum Körper und seiner Nacktheit sich während 

der letzten Jahrzehnte grundsätzlich und das Gefühl bestimmend gewandelt. (…) 

Hätten wir nicht abreisen sollen? Hätten wir es nur getan!“750 

Nachdem sich die Situation im Ferienort entspannt, da viele Gäste abreisen und sich ein 

Zauberkünstler als willkommene Abwechslung ankündigt, operiert der Ich-Erzähler wieder 

subtiler als im direkten Dialog mit den Rezipierenden. Dieses Wechselspiel zieht sich durch 

den Text. Sobald den Erzähler eine Situation verärgert, wendet er sich an die Rezipierenden, 

ist die Situation vorüber, verstummen seine Ansprachen und Rechtfertigungen. Zu Beginn der 

Pause der Zaubervorführung wendet er sich abermals dialogisch an die Rezipierenden: 

 
747 Ebd., S. 219. 
748 Ebd., S. 221. 
749 Ebd., S. 224. 
750 Ebd., S. 222. u. 224. 



 
 

171 

„Ich gestehe, daß ich mich vor diesem Punkte meines Berichts gefürchtet habe, fast 

seit ich zu erzählen begann. (…) Unfehlbar werden Sie mich fragen, warum wir nicht 

endlich weggegangen seien – und ich muß Ihnen die Antwort schuldig bleiben. Ich 

verstehe es nicht und weiß mich tatsächlich nicht zu verantworten.“751 

Es scheint fast so, als verbringe er die Pause damit, sich mit den Rezipierenden zu unterhalten, 

als wären sie ebenfalls Teil des Publikums. Der Ich-Erzähler erinnert die Rezipierenden daran, 

wie schwierig es ist, die Kinder ins Bett zu bringen, obwohl die Zaubervorführung noch nicht 

vorüber ist, und dass sie als Eltern selbst von einer gewissen Neugier dem Zauberer gegenüber 

gepackt sind. Das Ende dieses Pausendialoges markiert eine erneute Reflexion über die Frage, 

die den Ich-Erzähler seit der Ankunft in Torre umtreibt: 

„Aber das alles ist es nicht, oder es ist nicht alles. Das richtigste wäre, die Frage, 

warum wir jetzt nicht gingen, mit der anderen zu beantworten, warum wir vorher 

Torre nicht verlassen hatten. Das ist meiner Meinung nach ein und dieselbe Frage, 

und um mich herauszuwinden, könnte ich einfach sagen, ich hätte sie schon 

beantwortet.“752 

Zu Beginn des zweiten Teils der Vorführung wendet sich der Erzähler ein letztes Mal in der 

bisher gewohnt dialogischen Form an die Rezipierenden und bricht die Novellenform nicht nur 

durch die direkten Ansprachen der Rezipierenden, sondern löst auch ihre für die dramatische 

Dimension notwendige kausallogische lineare Verortung von Raum und Zeit zugunsten einer 

anderen Logik auf:  

„Ich habe vorgegriffen und die Reihenfolge ganz beiseite geworfen. Mein Kopf ist 

noch heute voll von Erinnerungen an des Cavaliere Duldertaten, nur weiß ich nicht 

mehr Ordnung darin zu halten, und es kommt auf sie auch nicht mehr an. So viel 

aber weiß ich, daß die großen und umständlichen, die am meisten Beifall fanden, 

mir weniger Eindruck machten als gewisse kleine und rasch vorübergehende.“753 

 
751 Ebd., S. 252 f. 
752 Ebd., S. 254. 
753 Ebd., S. 257. 



 
 

172 

Mit dieser Stelle754 tritt eine Art Affektlogik in Kraft, die, wie oben dargelegt, nicht auf eine 

Unzuverlässigkeit des Erzählers hindeutet, da der Erzähler nicht über diesen Umstand 

hinwegtäuschen will. Vielmehr fällt es nun allein den Rezipierenden zu, Ordnung zu halten 

und ganz ohne den Dialog kritisch zu reflektieren. Dies gelingt ihnen durch einen Rückgriff auf 

ihre eigene Lebensrealität im zeitgenössisch faschistisch werdenden Deutschland. Spätestens 

nach der Pause löst der Text auch bildlich ein, was er zuvor bereits in einem erzählerischen 

Experiment vollzogen hat: Der Ich-Erzähler weiß um die politische Dimension der Ereignisse, 

weshalb er sie nicht im Wege eines faktual anmutenden Berichts bannen kann. Er nutzt 

stattdessen eine klassische Novellenform, die in ihrer dramatischen Dimension auf 

Herrschaftslogiken verweist, und bricht diese im Dialog mit den Rezipierenden auf. Man 

erinnert sich unweigerlich an Kleists Überlegungen zum politischen Ereignis, das unter 

republikanischen Voraussetzungen allein durch die Möglichkeit eines Störfaktors wie den 

königlichen Boten aus dem Diskurs, also im Reden, entsteht, und nicht das Ergebnis einer 

Entscheidung ist. Vielleicht funktioniert Mario und der Zauberer deshalb so gut, weil er als 

epische Text mit dramatischen Elementen die Rezipierenden zwar in einer 

Aufführungssituation denkt, sie aber als potenzieller Störfaktor und Dialogpartner in ihrer 

konzeptionellen Anwesenheit als politische Öffentlichkeit verstetigt werden – anders als es 

ein Drama könnte, das letztlich trotz aller konzeptionellen Gegenentwürfe, wie von Diderot, 

an die physische Präsenz des Publikums während der Aufführung gebunden ist. Dieser 

Argumentation ist selbstredend der textuelle Verweis des Erzählers – „Glaubten wir B sagen 

zu müssen, nachdem wir A gesagt und irrtümlicherweise die Kinder überhaupt hierher 

gebracht hatten?“755 – auf das epische Theaterstück von Brecht Der Jasager/Der Neinsager 

äußerst zuträglich, vorliegend eben vice verca. So liegen die konstitutiven Voraussetzungen 

des Politischen Erzählers in Mario und der Zauberer vor. Es findet sich ein konzeptioneller 

Irritationsmoment, da der Text faktuale und fiktionale Elemente engführt, es werden darüber 

hinaus die fiktionalen Grenzen in Richtung der Lebenswirklichkeit der Rezipierenden 

ausgedehnt und die Rezipierenden werden in einer dramatisch angelehnten 

Aufführungssituation als politische Öffentlichkeit adressiert und aktiviert. Dies unterscheidet 

 
754 Es findet sich auch bereits vor der Pause eine Andeutung, dass der Erzähler die Erzählreihenfolge nicht 

aufrechterhalten kann, allerdings schiebt er es zu diesem Zeitpunkt noch auf ihre Unwichtigkeit: „Ich weiß 

bestimmt, dass er Kartenkunststücken zu jener Art von Gesellschaftsspielen überging (…) (n)ur die intimere 

Reihenfolge seiner Leistungen weiß ich nicht mehr.“ Ebd., S. 248. 
755 Ebd., S. 253. 



 
 

173 

die vorliegende Argumentation von bisherigen Forschungsarbeiten zu den novellenartigen 

Elementen, zu phantastischen oder unzuverlässigen Elementen oder zum politischen Gehalt 

der Novelle. Letzteres soll keinesfalls in Abrede gestellt werden, allerdings ist seine Wirkung 

keine normative, sondern eine prozessuale. Die Nähe zum politischen Zeitgeschehen oder 

zum politischen Gehalt eines Textes ist, wie oben dargelegt, nicht ausreichend für eine 

Klassifikation des Erzählers als Politischer Erzähler. Für den Politischen Erzähler ist die 

Adressierung der Rezipierenden über den Einfall eines dramatischen Elements in epische 

Texte konstitutiv. 

Dies zeigt sich auch auf der Handlungsebene. Der Ich-Erzähler war bis zur Pause Teil des 

Publikums, das vom Bühnenraum durch eine Art durchlässige vierte Wand abgegrenzt 

gewesen ist. Freilich kam es bereits zu Beginn der Vorführung zu Interaktionen mit Cipolla, der 

das Publikum von Anfang an anspricht und auf die Bühne bittet, allerdings können die 

Zuschauenden selbst entscheiden kann, ob sie sich melde und auf die Bühne kommen wollen. 

Das Publikum stört sich in seiner Illusionsbildung nicht an einer solchen Durchlässigkeit des 

Bühnenraums, da es diese im Rahmen einer Zaubervorführung sogar eher erwartet:  

„(D)aß er also Vertreter des Publikums auf die Bühne nötigte und seinerseits über 

die hölzernen Stufen, die dort hinaufführten, herunterkam, um persönliche 

Berührung mit seinen Gästen zu suchen, gehörte zu seinem Arbeitsstil und gefiel 

den Kindern sehr. (…) Das Publikum, wenigstens in seinen volkstümlichen 

Elementen, schien jedenfalls der Meinung zu sein, daß dergleichen zur Sache 

gehöre.“756 

Erst als sich Cipolla selbst seine Opfer aussucht, stellt sich ein klassischer Bruch mit der vierten 

Wand ein, dem sich das Publikum nicht entziehen kann:  

„(D)er Cavaliere (war) genötigt (…), seine Aufmerksamkeit zu teilen; hie und da 

wandte er sich nach der Bühne und den dort Zappelnden um und ließ seine Peitsche 

gegen sie pfeifen, um sie in Zucht zu halten, nicht ohne, seitwärts sprechend, das 

Publikum darüber zu belehren, daß jene Ausgelassenen nachher keinerlei 

 
756 Ebd., S. 238. 



 
 

174 

Ermüdung empfinden würden, so lange sie auch tanzten, denn nicht sie seien es 

eigentlich, die es täten, sondern er.“757 

Hier wird wortwörtlich auf ein Beiseitesprechen als Bruch mit der vierten Wand verwiesen 

und verdeutlicht, dass die Tanzenden kein Teil eines abgetrennten Publikums mehr darstellen, 

sondern, wie Cipolla selbst, Darstellende sind. Da er restlos auf alle anwesenden Figuren, 

einschließlich der Figur des Erzählers, eine solche Macht ausüben könnte, verbleiben als 

Publikum vorerst (!) nur die Rezipierenden, die infolgedessen an dieser Stelle von Cipolla 

direkt adressiert werden. Das Publikum im Text ist mit Cipolla und dem Bühnenraum „eine 

unauflösliche Einheit“758 geworden.759 Ein Dialog findet nicht mehr zwischen der Erzählerfigur 

und den Rezipierenden statt, sondern zwischen Cipolla und den Rezipierenden. Dadurch 

erlangen sie wie oben dargelegt Deutungshoheit darüber, ob der Schluss des Textes nun einer 

novellenartigen und vorhersehbaren Logik folgt und reinigenden Charakter besitzt oder nicht. 

Für das Publikum im Text jedenfalls ist „(d)er Tumult (…) grenzenlos“760 und der Erzähler 

verweist auf den Lauf von Marios Pistole, der „das Schicksal in so unvorhergesehene und 

fremde Richtung gelenkt hatte“.761 Auf diese wird im späteren Verlauf noch einmal 

zurückzukommen sein. Der Politische Erzähler schließt den Text mit einem eindeutigen 

Fiktionsmarker:  

„>>War das auch das Ende?<< wollten sie wissen, um sicherzugehen … >>Ja, das 

war das Ende,<< bestätigten wir ihnen. Ein Ende mit Schrecken, ein höchst fatales 

Ende. Und ein befreiendes Ende dennoch – ich konnte und kann nicht umhin, es so 

zu empfinden!“762 

 
757 Ebd., S. 261. 
758 Ebd., S. 250. 
759 Die Forschung beschreibt diesen Umstand im Zuge des Verhältnisses von Führer und Masse und fragt, ob der 

Erzähler noch Distanz halten kann oder selbst Teil des Publikums/der Masse wird. Vgl. Tebben, Frederike: Genie 

und Charisma. Herrschaftsformen und Führerfiguren um Werk Thomas Manns. Tübingen 2017, S. 129 ff.; Zeller, 

Regine: „Die beherrschende Kraft eines stärkeren Wollens“ – der Cavaliere Cipolla und die Verführung der Masse. 

In: Thomas Manns Mario und der Zauberer. Hg. v. Holger Pils, Christina Ulrich, Lübeck 2010, S. 53–71, hier: S. 64; 

Hurta, Jan: „Aber was ist der Künstler?“ Künstlertypologien im novellistischen Werk Thomas Manns. Bamberg 

2019, S. 61; konträr dazu Sautermeister, Gert: Thomas Mann: „Mario und der Zauberer.“ München 1981, S. 45. 
760 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 271. 
761 Ebd., S. 272. 
762 Ebd. 



 
 

175 

Erst mit dem Fiktionsmarker „Ende“763 löst sich scheinbar auch die Erzählerfigur vom 

Bühnenraum und wird wieder Teil des Publikums. Der Illusionsraum, der die Figuren als 

Publikum mit der Bühne verschmolzen hat, fällt mit dem Cipollas Tod, wie seine Kleider, in 

sich zusammen und gibt das Publikum auf Figurenebene wieder frei. Der oben angedeutete 

Bezug zum Autor im Titel des Textes findet sich auch in der Gestaltung des Schlusses. Thomas 

Mann äußert sich in einem Brief an Otto Hoerth über die realen Ereignisse im Urlaub: 

„Der >>Zauberkünstler<< war da und benahm sich genau, wie ich es geschildert 

habe. Erfunden ist nur der letale Ausgang: In Wirklichkeit lief Mario nach dem Kuß 

in komischer Beschämung weg und war am nächsten Tage, als er uns wieder den 

Tee servierte, höchst vergnügt und voll sachlicher Anerkennung für die Arbeit 

>>Cipolla’s<<. Es ging eben im Leben weniger leidenschaftlich zu, als nachher bei 

mir. Mario liebte nicht wirklich, und der streitbare Junge im Parterre war nicht sein 

glücklicher Nebenbuhler. Die Schüsse aber sind nicht einmal meine Erfindung: Als 

ich von dem Abend hier (in München) erzählte, sagte meine älteste Tochter (Erika): 

>>Ich hätte mich nicht gewundert, wenn er ihn niedergeschossen hätte.<< Erst von 

diesem Augenblick war das Erlebte eine Novelle (…).“764 

Die enge Verkettung von faktualen und fiktionalen Elementen des Textes legt eine frühe Form 

der Autorinszenierung nahe, die in der vorliegenden Arbeit mit Christian Kracht gipfelt. 

Daneben ist an diesem Brief allerdings interessant, dass der reale Thomas Mann im Vergleich 

zu seinem fiktionalen Pendant wenig überrascht gewesen wäre von einem tödlichen Ausgang 

der Zaubervorführung. Auch auf die Gefahr hin, dass der vorliegenden Arbeit nun ein 

unzulässiger Ebenenbruch vorgeworfen wird, den sie selbst ausführlich zum Gegenstand hat, 

leitet dieser Gedanke doch zu einem Umschlagpunkt im Text, der sich allerdings auch ohne 

diese empirische Zuhilfenahme ergeben würde.  

Die Verlagerung der Beobachter-Instanz auf die Rezipierenden als Publikum wird vom 

Politischen Erzähler nach der Pause durchkreuzt. Als der Politische Erzähler Cipolla beschreibt, 

 
763 Ebd. 
764 Mann, Thomas: Brief an Otto Hoerth vom 12.6.1930. In: Dichter über ihre Dichtungen. Thomas Mann. Teil II: 

1918–1943. Hg. v. Hans Wysling, München 1979, S. 367–368, hier: S. 368. 



 
 

176 

führt er aus: „Ich sehe noch immer das Gesicht dieses schnurrbärtig stattlichen Colonello vor 

mir“,765 oder als Mario die Bühne betritt:  

„Ich sehe ihn noch die Stufen hinauf zum Cavaliere steigen, der dabei immer 

fortfuhr, in jener grotesk-musterhaften Art mit dem Zeigefinger zu winken. Einen 

Augenblick hatte der junge Mensch gezögert, auch daran erinnere ich mich 

genau.“766 

Oder kurz darauf:  

„Stellen Sie ihn sich vor als einen untersetzt gebauten Jungen von zwanzig Jahren 

mit kurz geschorenem Haar, niedriger Stirn und zu schweren Lidern über den 

Augen, deren Farbe ein unbestimmtes Grau mit grünen und gelben Einschlägen 

war. Das weiß ich genau, denn wir hatten oft mit ihm gesprochen.“767 

Die Erzählerfigur stellt offen aus, dass sich die Rezipierenden nur durch seine Augen ein Bild 

der Handlung machen können. Er ist es, der die nötigen Anweisungen gibt, damit dies zur 

beiderseitigen Zufriedenheit gelingt. Dieser Befund, zusammen mit dem Übergang des 

Dialogpartners auf Cipolla anstelle der Erzählerfigur, sein Übergang in den Bühnenraum 

gemeinsam mit den anderen Figuren, wirft doch die Frage auf, ob er jemals Teil des 

Bühnenraums war. Hat bereits zu Beginn des Textes Cipolla statt der Erzählerfigur zu den 

Rezipierenden gesprochen? Dann würde der Titel nicht nur auf den Helden, sondern auch auf 

seinen vermeintlichen Antagonisten verweisen. In der Forschung wurde auch mehrmals 

darauf verwiesen, dass sich Thomas Mann in Familienkreisen selbst als „Zauberer“ bezeichnet 

hat und als Ich-Erzähler mit starken autobiografischen Zügen über den Titel und Cipolla als 

Figur Einzug in den Text hält.768 Dadurch würde der Politische Erzähler in Mario und der 

Zauberer im Vergleich zu Michael Kohlhaas, neben dem Verschleiern des Verlaufs von 

 
765 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 257. 
766 Ebd., S. 264. 
767 Ebd., S. 264. 
768 Vgl. Hurta, Jan: „Aber was ist der Künstler?“ Künstlertypologien im novellistischen Werk Thomas Manns. 

Bamberg 2019, S. 58 u. 63; Brucke, Martin: Magnetiseure. Die windige Karriere einer literarischen Figur. Freiburg 

im Breisgau 2002, S. 166; Leneaux, Grant F.: Mario und der Zauberer. The Narration of Seduction or the Seduction 

of Narration. In: Orbis Litterarum. Nr. 40 (1985), Heft 4, S. 327–347, hier: S. 338. 



 
 

177 

fiktionalen Werkgrenzen, noch weitere Dimension erfahren: Der Politische Erzähler wäre 

demnach offen für einen Wechsel der Erzählperspektive. 

Nun ist bereits deutlich geworden, dass der Politische Erzähler das Spannungsverhältnis von 

a-kriegerischen Textoberflächen und kriegerischen Tiefenstrukturen besonders fruchtbar 

machen kann. Für Mario und der Zauberer ist in der Forschung bereits ausführlich auf das 

homoerotische Verhältnis eines charismatischen Führers zur Masse eingegangen worden, das 

sich in der harmlos wirkenden Zaubervorführung offenbart.769 Dreh- und Angelpunkt dieser 

Überlegungen ist das dargestellte Verhältnis der Öffentlichkeit zu Körpern, insbesondere zu 

nackten, in ihrer Geschlechtlichkeit sexualisierten Körpern. Schließlich erregt gerade die 

Tochter der Erzählerfigur öffentliches Ärgernis, Marios Mund wird beim Kuss mit Cipolla zu 

einer Vulva und seine Beine formen sich nach dem Kuss zu einem weit gespreizten V.770 Die 

vorliegende Arbeit zielt ebenso auf Herrschaftsstrukturen in ihrer sexuellen Gewalt ab. 

Allerdings soll der Fokus nicht auf nackten Körpern und biologischer Geschlechtlichkeit liegen, 

sondern auf angezogenen Körpern, die Geschlechtlichkeit anders erzeugen. In den Blick gerät 

nicht das, was sich unter der Kleidung verbirgt, sondern das, was man angezogen hat – oder 

kurz: die Mode. Sie wird in Mario und der Zauberer ebenfalls eigentümlich Gegenstand von 

sexualisierter biologischer Gewalt, die strukturell nicht in ihr angelegt ist.771  

Cipolla ist in der Forschung oft als das bucklige Männlein klassifiziert worden, das einen 

Übergang symbolisieren soll,772 darüber hinaus auch als charismatischer Führer, dem durch 

seine abstoßende Erscheinung dämonische Züge zugeschrieben werden, während er sich am 

Körper der Masse vergreift.773 Homoerotische Züge erhält dies, da seine Opfer überwiegend 

Männer sind. Dadurch ergeben sich die viel besprochenen Bezüge zur politischen Bedeutung 

der Männerbünde, der Stellung des Familienvaters in der bürgerlichen Familie, zur Biopolitik 

 
769 Vgl. Widding, Bernd: Männerbünde und Massen. Zur Krise männlicher Identität in der Literatur der Moderne. 

Opladen 1992, besonders S. 39–49 u. 138–143. 
770 Vgl. ebd., S. 140. 
771 Bei Vergewaltigungen herrscht unter den Tätern das Narrativ, die Opfer zögen sich bewusst aufreizend an, 

um zu sexuellen Handlungen einzuladen oder sie herauszufordern. Dadurch erfolgt eine Umkehrung von Tätern 

und Opfern. Im Folgenden wird sich noch zeigen, warum dieses Argument, abgesehen von dem Straftatbestand 

und der sexuellen Selbstbestimmung, strukturell nicht in der Mode angelegt ist. 
772 Vgl. Haider, Frithjof: Verkörperung des Selbst. Das bucklige Männlein als Übergangsphänomen bei Clemens 

Brentano, Thomas Mann, Walter Benjamin. Frankfurt am Main 2003, S. 123–132. 
773 Vgl. Tebben, Frederike: Genie und Charisma. Herrschaftsformen und Führerfiguren um Werk Thomas Manns. 

Tübingen 2017, S. 136 u. 139. 



 
 

178 

und der Instrumentalisierung der Massen in Mario und der Zauberer.774 Kurzum: In der 

Forschung rückt auch bei der Figur Cipolla seine eigene Körperlichkeit in den Vordergrund. Es 

wird überwiegend auf seinen „kleine(n) Leibesschaden“775 verwiesen: 

„(D)ie Brust war zu hoch, wie gewohnt in solchen Fällen, aber der Verdruß im 

Rücken schien nicht an der gewohnten Stelle, zwischen den Schultern zu sitzen, 

sondern tiefer, als eine Art Hüft- und Gesäßbuckel, der den Gang zwar nicht 

behinderte, aber ihn grotesk und bei jedem Schritt sonderbar ausladend 

gestaltet.“776 

Dieser nach unten verlagerte Buckel dient einigen Argumentationen als Grundlage, um auf ein 

zwergenhaftes buckliges Männlein zu verweisen.777 Cipolla verweist schließlich selbst darauf, 

dass seine „Gesundheit nicht die robusteste“778 und er „einen kleinen Leibesschaden zu 

beklagen“779 habe, der ihn „außerstand gesetzt hat, am Kriege für die Größe des Vaterlandes 

teilzunehmen“.780 Allerdings geht dieser körperlichen Beschreibung eine weitaus längere und 

detailliertere Beschreibung seiner Kleider voraus: 

„Der Anzug Cipollas unterstütze die Fiktion des von außenher Eintreffens. Ein Mann 

schwer bestimmbaren Alters, aber keineswegs mehr jung, mit scharfem, 

zerüttetem Gesicht, stechenden Augen, faltig verschlossenem Munde, kleinem, 

schwarz gewichstem Schnurrbärtchen und einer sogenannten Fliege in der 

Vertiefung zwischen Unterlippe und Kinn, war er in eine Art von komplizierter 

Abendstraßeneleganz gekleidet. Er trug einen weiten schwarzen und ärmellosen 

Radmantel mit Samtkragen und atlasgefütterter Pelerine, den er mit den weiß 

behandschuhten Händen bei behinderter Lage der Arme vorn zusammenhielt, 

 
774 Vgl. Widding, Bernd: Männerbünde und Massen. Zur Krise männlicher Identität in der Literatur der Moderne. 

Opladen 1992, S. 57 u. 129. 
775 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 237. 
776 Ebd. 
777 Vgl. Haider, Frithjof: Verkörperung des Selbst. Das bucklige Männlein als Übergangsphänomen bei Clemens 

Brentano, Thomas Mann, Walter Benjamin. Frankfurt am Main 2003, S. 123–132;  
778 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 235. 
779 Ebd. 
780 Ebd. 



 
 

179 

einen weißen Schal um den Hals und einen geschweiften, schief in die Stirne 

gerückten Zylinderhut. Vielleicht mehr als irgendwo ist in Italien das achtzehnte 

Jahrhundert noch lebendig (…). Cipolla hatte in seinem Gesamthabitus viel von 

diesem historischen Schlage, und der Eindruck reklamehafter und phantastischer 

Narretei, die zum Bilde gehört, wurde schon dadurch erweckt, daß die 

anspruchsvolle Kleidung ihm sonderbar, hier falsch gestrafft und dort in falschen 

Falten, am Leibe saß oder gleichsam daran aufgehängt war (…). An der Rampe 

stehend und sich mit lässigem Zupfen seiner Handschuhe entledigend, wobei er 

lange und gelbliche Hände entblößte, deren eine ein Siegelring mit hochragendem 

Lasurstein schmückte (…).“781 

Cipolla wird als übriggebliebener Dandy einer bereits vergangenen Epoche eingeführt.782 

Dieses Bild wird in den unmittelbar folgenden Passagen um eine weitere halb modische, halb 

militärische Bekleidungsform ergänzt: 

„Man bemerkte ferner, daß er keinen Frack, sondern einen Gehrock trug, und da 

er auch diesen aufhob, erblickte man eine mehrfarbige, halb von der Weste 

verdeckte Schärpe, die Cipolla um den Leib trug, und die hinter uns sitzende 

Zuschauer in halblauten Austausch für das Abzeichen des Cavaliere hielten. Ich 

lasse das dahingestellt, denn ich habe nie gehört, daß mit dem Cavalieretitel ein 

derartiges Abzeichen verbunden ist.“783 

Der Dandy und die Ausgehuniform stellen zwei Ausnahmezustände der Mode dar. Entgegen 

der landläufigen Bezeichnung ist nicht jedes Kleidungsstück automatisch Mode. Vielmehr 

beginnt der Siegeszug der Mode untrennbar mit dem Aufstieg des Bürgertums im 19. 

Jahrhundert. Sie allerdings als rein bürgerliches Phänomen zu charakterisieren, das von 

 
781 Ebd., S. 230 f. 
782 Bisher ist in der Forschung auf das Androgyne, die Künstlerkleidung oder die Ähnlichkeit zu Dr. Caligari 

eingegangen worden. Vgl. Luft, Klaus Peter: Erscheinungsformen des Androgynen bei Thomas Mann, New York 

1998, S. 88 ff; Hurta, Jan: „Aber was ist der Künstler?“ Künstlertypologien im novellistischen Werk Thomas Manns. 

Bamberg 2019, S. 51 ff.; Hatfield, Henry C.: Thomas Mann´s Mario und der Zauberer. An Interpretation. In: The 

Germanic Review. Literature, Culture, Theory. Heft 4 (1946), S. 306–312, hier: S. 308; Marx, Friedhelm: 

„Bürgerliche Phantastik?“ Thomas Manns Novelle Mario und der Zauberer. In: Thomas Mann Jahrbuch. Band 24. 

Hg. v. Thomas Sprecher, Ruprecht Wimmer, Frankfurt am Main 2012, S. 133–142, hier: S. 140. 
783 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 232. 



 
 

180 

sozialer Mobilität, wirtschaftlichem Aufstieg und demokratischer Vielfalt zeugt, wird ihrem 

Umgang mit Geschlechtlichkeit nicht gerecht. Nach Georg Simmel ist Mode treffender ein 

postfeudales Phänomen, das ständisch gebundene Kleiderordnungen ablöst.784 Sinn und 

Zweck der Kleiderordnungen war es, den Stand durch einen festgelegten Code minutiös zu 

repräsentieren.785 Die gottgewollte und gottgegebene, transzendent garantierte ständische 

Ordnung drückte ihr Sein in ihrem Erscheinen aus.786 König, Königin und Hof mussten aus 

diesem Grund lediglich auf ihre Körper verweisen.787 Durch Kleidung betonten sie die 

körpereigenen Formen und dehnten die körperlichen Grenzen ausladend aus. Dies geschah 

durch gepolsterte Schamkapseln, Reifröcke, Dekolletés oder enge Strumpfhosen an der Wade 

des Königs.  

Barbara Vinkens entwirft in ihrer umfangreichen Forschung eine Theorie der modernen Mode, 

die ihren Anfang ebenfalls im Untergang des Ständewesens nimmt. Kleider verlieren ihre 

repräsentative Funktion im Verlauf des 18. Jahrhunderts. Ausschlaggebend ist demnach der 

Moment, an dem das Dasein auf keine kosmische Ordnung mehr verweist und nicht mehr 

transzendent garantiert wird: „Das, was der Aristokratie als Zeichen ihres Zeichens galt, wurde 

nun zu leerem Filter und ruinösem Prunk erklärt: zu trügerischen Vorspiegelungen. Nichts war 

mehr gottgeben. Man war nicht mehr, man wurde.“788 Kleider verwiesen auf einen Anspruch 

der im Nichts gründete, weshalb des Kaisers neue Kleider entweder, wie in England, einer 

absoluten Monarchie eine Verfassung zugrunde legten oder, wie in Frankreich, zur 

Konstituierung der Nationalversammlung führten.789 An Marie Antoinette legt Vinken 

eindrucksvoll dar, wie sie als Königin mit ihrem Stil auf diese untergehende Ordnung der Dinge 

reagiert und diese letztlich pervertiert. Marie Antoinette kehrte das Untere sprichwörtlich 

nach oben, indem sie beispielsweise Unterwäsche als Oberkleid trug oder statt einer Perücke 

ihr echtes Haar frisieren ließ.790  

 
784 Vgl. Simmel, Georg: Die Mode. In: ders.: Philosophische Kultur. Gesammelte Essays. Berlin 1983, S. 38–63. 
785 Vgl. Vinken, Barbara: Frau als Mann als Frau: Mode als cross-dressing. In: Freiburger FrauenStudien (1999), S. 

75–90, hier: S. 75, verfügbar unter: https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/31383/ssoar-

1999-1-vinken-frau_als_mann_als_frau.pdf;jsessionid=7123848E02AE53AD206500F6DCBF653F?sequence=1; 

aufgerufen am 1.3.23. 
786 Vgl. Vinken, Barbara: Angezogen. Das Geheimnis der Mode. Stuttgart 2013, S. 50. 
787 Vgl. ebd., 51. 
788 Ebd., S. 50. 
789 Vgl. ebd., S. 53 f. 
790 Vgl. ebd., S. 62. 



 
 

181 

„Tyrannisch setzte sie die Macht ihres verführerischen Fleisches über den 

Buchstaben der Monarchie. Souverän herrschte in dieser Fremdherrschaft ihr 

Geschlecht: nicht das Geschlecht der Habsburg, sondern ihre Weiblichkeit.“791 

Marie Antoinette kleidete sich nicht wie eine Königin, sondern wie eine Mätresse, eine 

Schauspielerin oder ein leichtes Mädchen.792 Sie wurde zur Königin und Hure und herrschte 

über den König, den Hof und Frankreich.793 Sie löste das ein, was spätestens mit Ludwig XV. 

zu einem Generalverdacht gegen die französische Monarchie geworden ist.794 Ein Herrscher, 

der von seiner fleischlichen Lust beherrscht ist, kann nicht herrschen und verliert die 

Legitimität.795 Dieser Einfall von Tyrannei geht den Zeitgenossen zufolge immer von 

Weiblichkeit aus. Das zeige sich schließlich nicht nur am französischen Hof, sondern auch im 

Verhältnis des antiken Roms zum Orient, wie unter anderem Rousseau und Baudelaire 

konstatieren.796 In einer Welt des Scheins, ohne distinktiven Unterschied zwischen den 

Geschlechtern, könne es nur zu einer Katastrophe kommen.797 Frauen werden zu Männern 

und Männer und zu Frauen, weil sie sich entweder gegenseitig gefallen wollen, oder 

schlimmer: Wenn Frauen keine öffentlich einflussreichen Männer werden können, machen 

sie die Männer zu Frauen.798 Das Ende der römischen Republik ist untrennbar mit 

orientalischen oder afrikanischen Einflüssen verbunden, der zum Sittenverfall geführt hat, von 

Dido bis Kleopatra.799 Ab dann wurde das römische Reich von einem Alleinherrscher 

tyrannisch regiert und sei damit orientalisch geworden.800 Monarchien seien de iure 

patriachalisch und entpuppten sich de facto als Weiberherrschaften.801 Die folgenden 

Revolutionen und politischen Reformen setzten sich daher einen rein männlichen 

Herrschaftskörper zum Ziel, frei von weibisch konnotierter Lust.802 Dieser Anspruch bildete 

 
791 Ebd., S. 62. 
792 Vgl. ebd. 
793 Vgl. ebd. 
794 Vgl. ebd. 
795 Vgl. ebd. 
796 Vgl. ebd., S. 113. 
797 Vgl. Vinken, Barbara: Mode nach der Mode. Kleid und Geist am Ende des 20. Jahrhunderts. Frankfurt am Main 

1994, S. 17. 
798 Vgl. ebd. 
799 Vgl. Vinken, Barbara: Angezogen. Das Geheimnis der Mode. Stuttgart 2013, S. 108 ff. 
800 Vgl. ebd., S. 109 f. 
801 Vgl. ebd., S. 140. 
802 Vgl. ebd., S. 62. 



 
 

182 

sich bereits seit der Aufklärung und führt auf direktem Wege zu den oben dargelegten 

Brüderbünden und zu Herrschaftsstrukturen, die homoerotisch konnotiert sind. Dieses 

Phantasma der weiblichen und illegitimen Herrschaft durch fleischliche Gelüste begleitet die 

reine öffentliche Männerherrschaft ebenso wie die private männliche Herrschaft über die 

eigene Familie im langen bürgerlichen Zeitalter.803 Für Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit 

muss alles Weiblich-Lüsterne aus der postrevolutionären französischen Öffentlichkeit 

verschwinden. Das ging so weit, dass nach der Französischen Revolution per Dekret 

sprichwörtlich festgeschrieben wurde, wer die Hosen anhat: die revolutionierenden Männer. 

Damit sollte den „außer Rand und Band geratenen Geschlechtswesen“ und ihrer „frechsten 

Zügellosigkeit“ ein Ende gesetzt werden.804 Diese revolutionäre Verordnung, die damit auch 

die Ordnung der Geschlechter festschrieb, wurde im Code Napoléon zum Gesetz, das erst im 

Januar 2013 aufgehoben worden ist. 

Ebenso wie Marie Antoinette ließ auch Philipp d’Orléons die Kleiderordnung des Ancien 

Régime hinter sich, allerdings mit einem weitaus weniger fatalen Ende.805 Er orientierte sich 

an der englischen konstitutionellen Monarchie und begriff, dass die Bürger alles Prächtige mit 

Repräsentationsstrategien der überkommenen absoluten Monarchie verbinden.806 

Stattdessen setzte er auf antik republikanische Schlichtheit und verzichtete auf eine 

ausufernde Betonung seines Körpers.807 Dadurch legte er den Grundstein des modernen 

Männeranzugs. Freilich war dies an der englischen Aristokratie und den ersten englischen 

Dandys angelehnt, die sich im Stil ebenfalls nach unten zum Volk orientierten.808 Im Gegensatz 

zum Krönungsmantel, der von der Ordnung Gottes zeugt, steht der Anzug der 

postrevolutionären Bürger für die Ordnung der Demokratie.809 Sie bedarf gerade keiner 

geschlechtlichen Markierung, da dieser unnütze Prunk ohnehin auf nichts mehr verweist. 

Schließlich darf das metaphysische Element des Gottesgnadentums nicht fortbestehen.810 An 

 
803 Vgl. ebd., S. 63. 
804 Vinken, Barbara: Frau als Mann als Frau: Mode als cross-dressing. In: Freiburger FrauenStudien (1999), S. 75–

90, hier: S. 83, verfügbar unter: https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/31383/ssoar-1999-

1-vinken-frau_als_mann_als_frau.pdf;jsessionid=7123848E02AE53AD206500F6DCBF653F?sequence=1; 

aufgerufen am 1.3.23. 
805 Vgl. Vinken, Barbara: Angezogen. Das Geheimnis der Mode. Stuttgart 2013, S. 56. 
806 Vgl. ebd. 
807 Vgl. ebd. 
808 Vgl. ebd., S. 51. 
809 Vgl. ebd., S. 60 f. 
810 Vgl. ebd., S. 61. 



 
 

183 

seine Stelle tritt nun, in Abwesenheit eines wahrhaft transzendenten Prinzips, der säkulare 

Körper des Bürgers ohne geschlechtliche Markierung.811 Dieser argumentative Griff findet sich 

auch in den diversen Körpermetaphern für den Staat, wie oben dargelegt. Die Kleidung fügt 

ihm allerdings eine weitere wichtige Komponente hinzu. Der Staatskörper besteht sodann aus 

vereinheitlichten, geschlechtlich unmarkierten Bürgern in Anzügen als Uniform der 

Demokratie.812  

In Kombination mit den Ausführungen zu Marie Antoinette wird deutlich, dass diese 

angestrebte männliche und geschlechtlich unmarkierte Öffentlichkeit sich allerdings nur 

gegen einen Einfall von weiblich-tyrannischer Herrschaft schützen kann, indem sie die 

Unterscheidbarkeit der Geschlechter garantiert. Ansonsten würden dieselben Verhältnisse 

eintreten wie vorher, nur dieses Mal ohne geschlechtliche Markierung. Die Bourgeoise 

verwies ihre Frauen in die Sphäre des Scheins und der markierten Geschlechtlichkeit des 

Adels, wodurch ein gemeinsamer Ort und eine gemeinsame Struktur für frühe Formen der 

Mode entsteht.813 Trennen Kleiderordnungen noch zwischen den Ständen, verschiebt sich im 

bürgerlichen Zeitalter die gesellschaftskonstituierende Grenze von adelig und nicht-adelig hin 

zu weiblich und männlich.814 Gerade deshalb war der Vorläufer von Unisex-Mode in Form der 

Reformkleiderbewegung der Suffragetten zum Scheitern verurteilt.815 Diese neue 

Öffentlichkeit darf keine unmarkierte Weiblichkeit erlauben, da sonst die 

Geschlechterdifferenz in sich zusammenfällt. Dreh- und Angelpunkt markierter 

Geschlechtlichkeit wird plötzlich das biologische Geschlecht, an dem sich die Opposition 

zwischen Eigentlichkeit (Mann) und Uneigentlichkeit (Frau) abzeichnet. Daher fällt es von nun 

an den Frauen zu, ihre Geschlechtlichkeit zu markieren und adelige Repräsentationsstrategien 

in Gang zu setzen. Diese frühe Form der Mode unterliegt einer Fetischisierung ersten Grades: 

Der weibliche Körper wird erst weiblich und lebendig, indem die sekundären 

Geschlechtsmerkmale künstlich übermarkiert werden.816 Dadurch zeichnet sich diese Mode 

 
811 Vgl. ebd. 
812 Vgl. ebd. 
813 Vgl. Vinken, Barbara: Frau als Mann als Frau: Mode als cross-dressing. In: Freiburger FrauenStudien (1999), S. 

75–90, hier: S. 79, verfügbar unter: https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/31383/ssoar-

1999-1-vinken-frau_als_mann_als_frau.pdf;jsessionid=7123848E02AE53AD206500F6DCBF653F?sequence=1; 

aufgerufen am 1.3.23. 
814 Vgl. ebd., S. 78. 
815 Vgl. ebd., S. 79. 
816 Vgl. ebd., S. 80. 



 
 

184 

durch ein Schwanken zwischen belebten und unbelebten Elementen aus, ähnlich magisch wie 

das Verhältnis einer Statue zu einem lebendigen Körper.817 Auch Walter Benjamin macht die 

moderne Mode entsprechend am Kippmoment des Anorganischen ins Organische fest.818 

Gerade in diesem letzten Punkt wird der Fokus auf die Mode auch für Mario und der Zauberer 

anschlussfähig, da Kleider offensichtlich einen direkten Einfluss auf die Lebendigkeit und 

Funktionsfähigkeit organischer Körper haben. 

Soweit ergäben sich für die Mode und die Republik keine Komplikationen, wäre da nicht der 

neue und seinem englisch-aristokratischen Vorbild abgewandelte Dandy. Er entzieht sich den 

bürgerlichen Lebensentwürfen, indem er die Arbeit verweigert und sein Dasein dem 

Vergnügen widmet.819 Er ist darüber hinaus auch kein eigentlicher Mann, da er seine 

Geschlechtlichkeit, wie ehemals der Adel und nun die Frauen, markiert. Durch ihn werden die 

anderen Männer weniger eigentlich, da er die konstitutive Geschlechterdifferenz subversiv 

unterwandert und so zum Ausnahmezustand der modernen Mode wird.820 Ein weiterer 

Ausnahmezustand der Mode findet sich in der prunkvoll verzierten und militärisch nicht 

funktionsfähigen Ausgehuniform. Sie verweist als Relikt einer vormodischen und 

vormodernen, nichtbürgerlichen Zeit auf das Kaiserreich. Im Gegensatz zum Dandy stehen 

ihre markierte Geschlechtlichkeit und ihr Prunk aber nicht im Zeichen des Höfisch-Weibischen, 

da sie in erster Linie auf die Funktionalisierbarkeit des Kollektivs verweist.821 Obwohl sie sich 

wie der Dandy eigentlich jeder Funktionalisierung ostentativ widersetzt, bildete sie für die 

bürgerliche Männlichkeit einen letzten Hort der geschlechtlichen Markierung, bis sie nach den 

beiden Weltkriegen durch eine Tarnuniform ersetzt wurde.822 Dieser letzte Hort 

geschlechtlicher Markierung des bürgerlichen Mannes zeugt davon, dass der Anzug als 

bürgerlich-männliche Mode eigentlich eine Art Anti-Mode darstellt.823 Mode hingegen ist für 

Frauen. Auch dieser zweite Ausnahmezustand kann für Mario und der Zauberer fruchtbar 

 
817 Vgl. ebd., S. 81. 
818 Vgl. ebd.  
819 Vgl. Vinken, Barbara: Angezogen. Das Geheimnis der Mode. Stuttgart 2013, S. 90. 
820 Vgl. Vinken, Barbara: Frau als Mann als Frau: Mode als cross-dressing. In: Freiburger FrauenStudien (1999), S. 

75–90, hier: S. 83, verfügbar unter: https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/31383/ssoar-

1999-1-vinken-frau_als_mann_als_frau.pdf;jsessionid=7123848E02AE53AD206500F6DCBF653F?sequence=1; 

aufgerufen am 1.3.23. 
821 Vgl. ebd., S. 77. 
822 Vgl. ebd. 
823 Vgl. Vinken, Barbara: Angezogen. Das Geheimnis der Mode. Stuttgart 2013, S. 60 f. 



 
 

185 

gemacht werden, da Cipolla Elemente aus beiden Ausnahmezuständen – Dandy und Uniform 

– als Cavaliere vereint.  

Die Erzählerfigur glaubt nicht daran, dass Cipolla in einer für die Ordnung des Bürgertums 

harmlosen Ausgehuniform, als Überhang des Kaiserreichs, auftritt und nennt die „Fiktion des 

von außenher Eintreffens“824 aus einer anderen Zeit und „Humbug“.825 So sei sein 

verkrüppelter Buckel auch weniger als Buckel zu klassifizieren, sondern als Verweis auf 

weibliche Kurven und das weiblich markierte Geschlecht. Dadurch wird Cipolla eindeutig zum 

Dandy und nicht zum uniformierten Mann. Cipolla sagt selbst, dass es gerade jener 

vermeintliche Leibesschaden war, der ihn „außerstand gesetzt hat, am Kriege für die Größe 

des Vaterlandes teilzunehmen“.826 Markierte Geschlechtlichkeit im militärischen Sinne als 

funktionalisierter Volkskörper scheidet damit aus. Cipolla tritt als Dandy und somit als 

uneigentlicher Mann auf, der seine Geschlechtlichkeit markiert. Vor diesem Hintergrund wäre 

in der Figur Cipollas ein klarer Appell an die Aufrechterhaltung der Geschlechterdifferenz im 

Bürgertum zu sehen, um sich vor faschistischen Führern zu schützen, deren Herrschaft 

tyrannisch-weiblich und sexuell kodiert ist. Da die Erzählerfigur sich dem aufgeklärten 

Bürgertum zuordnen würde und im Verlauf des Textes eins mit Cipolla wird, würde sich ein 

Ausweg aus dem Faschismus offenbaren, indem Männer weiter Anzüge tragen und eigentlich 

sind. Sie müssten ohne geschlechtliche Markierungen schlicht die Geschlechterdifferenz 

aufrechterhalten und der charismatischen Sexualisierung der Herrschaft über die Massen 

trotzen. Der Faschismus unterläge sodann einer repräsentativen Ordnung und würde das 

Konzept der Brüderbünde ad absurdum führen. Für eine solche Interpretation spricht 

tatsächlich einiges, da Cipolla im Verlauf der Vorführung (im Schein) magisch oder 

phantastisch vom Anorganischen ins Organische kippt. Zu Beginn wirkt Cipollas Körper leblos 

wie ein Kleiderständer, an dem die Kleidung „aufgehängt war“827, bis er nach einiger Zeit des 

Scheins lebendiger wird und sogar zu schwitzen beginnt. Auch hat er wie der Dandy keinen 

wirklichen Beruf, sondern kann dem Vergnügen frönen, indem er schlicht raucht und trinkt, 

während er unentwegt auf sich und seinen Körper im Wege geschlechtlicher Markierung 

 
824 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 230. 
825 Ebd., S. 249. 
826 Ebd., S. 235. 
827 Ebd., S. 230. 



 
 

186 

verweist. Die Erzählerfigur reist in den Urlaub in Erwartung einer Idylle mit intakten 

patriarchalen Strukturen, die spätestens mit Cipolla endgültig zur weibisch kodierten 

tyrannischen Dystopie wird, ebenso wie das antike Rom in Torre unter der „unmäßig(en)“828 

„afrikanisch(en)“829 „Hitze“830 und der „Schreckensherrschaft der Sonne“831 voll von 

„Byzantinismus“832 bereits orientalisiert worden ist. Der Urlaub würde keine Reise in eine 

Zukunft darstellen, die dem faschistischen Deutschland noch droht, sondern gleichsam eine 

Reise in die Vergangenheit, die als lange überwunden galt.  

Cipollas modischer Ausnahmezustand droht sich zu verstetigen, als er nicht nur Macht über 

Frauen und einen Römer im Text erlangt, sondern letztlich auch über die jungen Männer, die 

im eigentlich platonisch-homoerotischen Bruderbund von Cipolla vergewaltigt werden. 

Beenden kann dies nur Mario: Er wird zuerst vor Cipolla zur Frau, da Cipolla ihm in einer 

„skurrilen Vereinigung von Marios Lippen mit (seinem) abscheulichen Fleisch“833 dasselbe 

zärtlich „unterschob“.834 Danach kehrt er zwar immer noch als Frau auf die Bühne zurück („mit 

auseinandergerissenen Beinen“835), konnte aber dennoch Cipolla mit einer Pistole töten, 

deren „fast nicht vorhandenen Lauf das Schicksal in so unvorhergesehene und fremde 

Richtung gelenkt hatte“.836 Erst dann fällt der Dandy Cipolla als uneigentlicher Mann in sich 

zusammen wie ein „durcheinandergeworfenes Bündel Kleider und schiefer Knochen“.837  

Das Phallussymbol Pistole und mit ihm die Männlichkeit würde also vor der Tyrannei retten, 

würde Mario nicht immer noch als Frau die Bühne betreten und mit der Pistole den fehlenden 

Penis substituieren. Nun erschließt sich auch die Verwendung des Konjunktivs am Anfang der 

Dandy-Interpretation: Mario ist im Text keineswegs ein eigentlicher Mann, der das Volk von 

der Tyrannei befreit. Vielmehr fallen in seiner Figur das weibliche Vergewaltigungsopfer und 

der männlich-republikanische Aufstand, der solchen Vergewaltigungsmythen folgt, 

eigentümlich zusammen. Blickt man genauer auf die Stelle, an der Mario zur Frau wird, so wird 

 
828 Ebd., S. 219. 
829 Ebd. 
830 Ebd. 
831 Ebd. 
832 Ebd., S. 217. 
833 Ebd., S. 271. 
834 Ebd. 
835 Ebd. 
836 Ebd., S. 272. 
837 Ebd., S. 271. 



 
 

187 

man feststellen, dass dies weitaus früher erfolgt ist. Als die Kinder „Mario vom 

>>Esquisito<<“838 erkennen, steht der „Kellnerbursche“839 am Rand der Bühne beim 

„Fischervolk“.840 Das Fischervolk besteht aus lauter „junge(n) Burschen“,841 die durch ihre 

„gestreifte() Trikotbrust“842 eine gewisse „Volkstümlichkeit“843 und „Männlichkeit“844 

ausstrahlen. Mario ist an diesem Abend in einem „verschossene(n) Complet aus dünnem, 

gestreiftem Stoff (…) keinen Kragen um den Hals, sondern ein geflammtes Seidentuch, über 

dessen Enden die Jacke geschlossen war“,845 gekleidet. Er steht wie eine von Coco Chanel 

ausstaffierte garçonne neben den als Fischervolk gekleideten tatsächlichen Fischern. Chanel 

entwarf nicht nur Frauenmode, die stark an männliche Arbeitskleidung angelehnt war, 

sondern nutzte als eine der ersten Designerinnen den fein gestreiften Jersey-Stoff, der bis 

dahin der männlichen Unterkleidung vorbehalten war.846 Chanels Frauenmode bestand zu 

Beginn ihrer Karriere aus weiten Röcken oder Hosen und weiten Matrosenblusen mit großen 

Taschen, die Bequemlichkeit garantieren sollten.847 Dies ist Ausgangspunkt einer Linie vom 

Smoking von Marlene Dietrich über das kleine Schwarze hin zum Chanel-Kostüm, das als 

Zweiteiler weltbekannt wurde.848 Barbara Vinken erörtert, dass Chanel gegenüber Salvador 

Dalí gesagt haben soll, sie habe das englische Männliche genommen und es weiblich 

gemacht.849 Ihr ganzes Leben habe sie nichts anderes gemacht, als aus Männerkleidern 

Frauenkleider zu machen.850 Dies bildet für Vinken den Ausgangspunkt, den Paten dieser 

neuen Weiblichkeit im Zeichen des Männlichen nicht im geschlechtlich unmarkierten 

bürgerlichen Mann zu suchen, sondern im Dandy.851 Schließlich könne man dies nicht nur aus 

 
838 Ebd., 228. 
839 Ebd. 
840 Ebd., S. 227. 
841 Ebd., S. 228. 
842 Ebd., S. 272. 
843 Ebd., S. 282. 
844 Ebd., S. 272. 
845 Ebd., S. 265. 
846 Vgl. Designer-Portrait: Coco Chanel. Alles über das bewegte und bewegende Leben der Stil-Ikone. In: vogue.de. 

11.1.19, https://www.vogue.de/mode/artikel/coco-chanel; aufgerufen am 1.3.23. 
847 Vgl. ebd. 
848 Vgl. Vinken, Barbara: Frau als Mann als Frau: Mode als cross-dressing. In: Freiburger FrauenStudien (1999), S. 

75–90, hier: S. 83 f., verfügbar unter: https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/31383/ssoar-

1999-1-vinken-frau_als_mann_als_frau.pdf;jsessionid=7123848E02AE53AD206500F6DCBF653F?sequence=1; 

aufgerufen am 1.3.23. 
849 Vgl. ebd., S. 84. 
850 Vgl. ebd. 
851 Vgl. ebd. 



 
 

188 

der Art der verwandelten Kleidung schließen, sondern mehr noch aus der Art, wie diese Mode 

zu tragen war852 – durch die Nonchalance, die den sorgfältig kultivierten Eindruck erweckt, 

man habe auf die Kleidung, die man trägt, keinen Gedanken verschwendet – genau wie der 

Dandy.853 Chanels Damenmode wird damit zur Übertragung einer Übertragung der Dandy-

Mode.  

„Sie ist eine Wiederaneignung der vorangegangenen Aneignung, der als adelig und 

weiblich konnotierten Mode durch einige wenige Männer. Dieses neue ‚Männliche‘ 

überträgt Chanel auf die Frauenmode.“854 

In Marios Erscheinung kulminieren also gestreift-maritime Elemente, durch die Jersey-Optik 

wird eine Arbeitsbekleidung zitiert, die nach außen gekehrt und durch das Halstuch 

unterwandert wird, hin zu einer figurbetonten Optik des Complets als Zweiteiler. Die 

Erzählerfigur verweist darauf, dass die „weiße Jacke, in der er servierte“,855 ihn eigentlich 

besser kleidet. Schließlich wüsste er, dass Marios Vater ein „kleiner Schreiber im Municipio 

und seine Mutter Wäscherin war“.856 In der Familie also weit und breit keine Spur von 

tatsächlichen Fischern, die ihm eine derartige Kleidung erlauben würde, ohne nicht bereits als 

ein uneigentlicher, weil modischer, Mann bei der Vorführung angekommen zu sein.  

Mario wurde also nicht erst durch die Hypnose zur Frau. Vielmehr ist er ebenso wie Cipolla als 

offensichtlicher Dandy Träger einer neuen Männlichkeit, die sich als fetischierte Weiblichkeit 

entpuppt. Beide Träger der fetischierten Weiblichkeit können vorliegend in ihrer 

Geschlechtlichkeit sowohl zum Mann als auch zur Frau kippen. Dies ist für Cipolla 

offensichtlicher, weil sein biologisches Geschlecht durch die weibliche Fetischierung 

unberührt bleibt. Er tritt als biologischer Mann auf und penetriert Mario als solcher mit seinem 

Fleisch. Bei Mario hingegen ist der Vorgang subtiler, verweist allerdings auf das gleiche 

zugrunde liegende Problem: Moderne Mode857 oder Mode im Fetisch zweiten statt ersten 

 
852 Vgl. ebd. 
853 Vgl. ebd. 
854 Ebd. 
855 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 1919–

1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. Hans Rudolf 

Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272, hier: S. 265. 
856 Ebd. 
857 Oben wurde bereits dargelegt, dass die frühe Mode über eine Fetischierung ersten Grades funktioniert und 

sich durch das Kippen vom Anorganischen ins Organische auszeichnet. Die übermarkierte künstliche Weiblichkeit 



 
 

189 

Grades ermöglicht zwar die Zuordnung von markierter und unmarkierter Geschlechtlichkeit, 

allerdings unterwandert sie diese konstituierende Opposition gleichzeitig.858 Im Fetisch ersten 

Grades bedeutet die ideale Weiblichkeit der Frau Mann, markierte Weiblichkeit ist sein 

Signifikat.859 Ein Mann kann nur sein, weil markierte Weiblichkeit ihn repräsentiert oder auf 

ihn verweist.860 Mario wird im Text wortwörtlich zum Träger einer idealen Weiblichkeit: zu 

einer echten Frau, die nur Mann bedeutet. Denn auch er kann nur Mann bedeuten über ein 

Phallus-Substitut, das ihm tatsächlich zwischen seinen weit gespreizten Beinen fehlt. Mario 

substituiert, Frauen werden fetischiert, um statt Kastrationsangst Begierde auszulösen. 

Mario und der Zauberer führt eindrucksvoll vor, dass markierte Geschlechtlichkeit in der 

modernen Mode (Fetisch zweiten Grades) nicht an das biologische Geschlecht gebunden ist. 

Die wahre Frau und der wahre Mann sind keine Realität, sondern ein Phantasma in einer zur 

Identität fetischierten phallizistischen Ordnung der Geschlechter. Dieser blinde Fleck der 

konstitutiven Geschlechterdistinktion des Bürgertums wohnt bereits dem Fetisch ersten 

Grades inne, wird allerdings erst im Fetisch zweiten Grades prekär. So wird erzählerisch nicht 

nur der Ich-Erzähler zu Cipolla, sondern auch Mario wird motivisch zu Cipolla. Dadurch findet 

sich im Titel weniger der Held und sein Antagonist als ein und dieselbe Figur. Der Normative 

Anspruch der Geschlechtsidentität wird zum Prozess, wenn nicht zum Phantasma, ebenso wie 

das nationale Rechtsbewusstsein in Michael Kohlhaas. Erzählerisch löst dieses Verhältnis die 

Erzählerfigur ein, die unbedingt ein Politischer Erzähler sein muss. Nur durch einen Politischen 

Erzähler, der dramatische Elemente in die Epik bringt, lässt sich die Genese eines normativen 

Geltungsanspruchs denken. An diesem Umstand scheint sich Mario und der Zauberer 

besonders im Bereich des Patriarchalen in der bürgerlichen Familie abzuarbeiten. Schließlich 

„schwenkt“861 die Tochter nicht umsonst ihr „nasse(s) Kostüm“862 wie eine Fahne. Noch bevor 

sie Trägerin einer geschlechtlichen Markierung einer wie auch immer gearteten Mode werden 

 
schwankt zwischen Statue und echtem Körper der Frau, wodurch die Frau zum Objekt der Begierde des Mannes 

wird. Sie möchte ihm, als Wandelnder Spiegel der Kastrationsangst, ja gerade nicht verängstigen, sondern sein 

Vermögen darstellen. 
858 Vgl. Vinken, Barbara: Frau als Mann als Frau: Mode als cross-dressing. In: Freiburger FrauenStudien (1999), S. 

75–90, hier: S. 80, verfügbar unter: https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/31383/ssoar-

1999-1-vinken-frau_als_mann_als_frau.pdf;jsessionid=7123848E02AE53AD206500F6DCBF653F?sequence=1; 

aufgerufen am 1.3.23. 
859 Vgl. ebd., S. 82. 
860 Vgl. ebd. 
861 Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Frankfurt am Main 2013, S. 26. 
862 Ebd. 



 
 

190 

kann, muss der Vater über das Verhältnis zu ihrem Körper reflektieren, das sich besonders seit 

der Französischen Revolution stark gewandelt hat. Mario und der Zauberer zeigt, dass der 

Politische Erzähler vermutlich deshalb dazu tendiert, männlich fokalisiert zu sein, weil in einer 

bürgerlich organsierten Welt eine phallizistische Ordnung der Geschlechter gilt. Weiblichkeit 

ist nicht nur das konstitutiv Andere des Männlichen, sondern bedeutet ohnehin Mann. Dieser 

hegemoniale Anspruch lässt sich nicht anders als männlich konnotiert erzählen.  

Neben dem normativen Geltungsanspruch der Geschlechtsidentität wird in Mario und der 

Zauberer anhand der be- statt entkleideten Körper auch wunderbar offengelegt, inwiefern der 

Kippmoment in Tyrannei bereits seit der Antike mit der Republik verbunden ist. Seit dem 18. 

Jahrhundert wird die europäische Ordnung von diesem Schatten begleitet. Schließlich war und 

ist dies immer die Schwachstelle der Republik und so für ihren Untergang verantwortlich. 

Während im 18. Jahrhundert dieser kriegerische Schatten mit der Französischen Revolution 

und der Ordnung Europas als französisches Imperium (unter napoleonischer Vorherrschaft) 

oder als Konzert der Mächte (feudales System souveräner Staaten nach dem Wiener 

Kongress) verbunden war, wird dies mit den aufkeimenden faschistischen Strömungen in 

Italien und während der Weimarer Republik erneut brisant. Dies ebnet den Weg zum nächsten 

und letzten Text der vorliegenden Arbeit. In den 1990er Jahren wurde Europa erstmals seit 

den beiden Weltkriegen wieder mit einem möglichen Krieg auf europäischem Boden 

konfrontiert, der allerdings im Vergleich zu früher seine Rechtfertigung maßgeblich aus einer 

humanitären Notwendigkeit zog und sich so dem viel besprochenen europäisch-

republikanischen Schatten entzieht. 

Faserland und seine Fortsetzung Eurotrash 

Eingang wurde bereits dargelegt, dass im Feuilleton zwei Tendenzen zu Christian Kracht und 

seinem Werk vorherrschen:863 Die einen stellen ihn unter Verdacht, totalitäre Affinitäten zu 

pflegen, und vermuten Ernst Jünger als sein literarisches Vorbild.864 Die andere Gruppe zählt 

ihn zu den Vorreitern einer „kulturellen Avantgarde“.865 Nun wurde ebenfalls darauf 

verwiesen, dass in den 1990er Jahren das erste Mal seit den beiden Weltkriegen ein Krieg auf 

 
863 Vgl. Ächtler, Norman: Die „Abtreibung“ der Popliteratur: Kracht, Krieg, Kulturkritik. In: Kriegsdiskurse in 

Literatur und Medien nach 1989. Hg. v. Carsten Gansel, Heinrich Kaulen, Göttingen 2011, S. 379–402, hier: S. 379. 
864 Vgl. ebd. 
865 Ebd. 



 
 

191 

europäischem Boden droht (Kosovo), während zeitgleich damit begonnen wurde, die These 

zu relativieren, dass der Nationalsozialismus wohl nicht auf die Romantik zurückzuführen 

ist.866 So spricht einiges dafür, Krachts Werk als spezifische Ausprägung eines postmodernen 

Schreibens zu beschreiben,867 die Michael Navratil sogar als „rechte Postmoderne“ 

bezeichnen würde, wenn „rechts“ nicht als politischer Kampfbegriff besetzt wäre und damit 

als neutraler Beschreibungsbegriff unbrauchbar wäre.868 Mit rechter Postmoderne meint 

Navratil eine „Ausprägung der Postmoderne also, welche sich nicht den ethischen Imperativen 

einer vertrauten ‚linken‘ Postmoderne unterwirft“,869 sondern ihre „ästhetischen Verfahren 

auch an solchen Themen erprobt, die für gewöhnlich von postmodernen Relativierungen 

ausgenommen sind, und die mitunter sogar – mehr oder weniger ironisch – mit 

extremistischen Weltanschauungen kokettiert“.870 Der Erzähler in Faserland fordert 

beispielsweise ständig den bürgerlichen Anstand heraus, indem er ein zentrales Tabu bricht 

und sich über die Geschmacklosigkeit und Aggressivität der Unterschicht lustig macht.871 

Unter diesem politischen Anspruch seiner Ästhetik in Bezug auf die Rechtfertigungsstrategien 

der humanitären Interventionskriege der 1990er Jahre werden die Pop-Elemente in Faserland 

auch eine außenpolitische und kriegerische Dimension erfahren.  

Mit Faserland als letztem Text, der das Konzept des Politischen Erzählers deutlich machen soll, 

ergibt sich auch eine Klammer um Michael Kohlhaas und Mario und der Zauberer. Wie in 

Mario und der Zauberer liegt ein autodiegetischer Ich-Erzähler (Erzähler und Hauptfigur 

nicht/kaum zu unterscheiden) vor. Allerdings weist er keine zeitliche Distanz zum Erzählten 

auf. Wie in Mario und der Zauberer kann auch hier davon ausgegangen werden, dass der 

Erzähler ein männlicher Erzähler ist. Das liegt vor allem an Krachts ausgeprägter 

Autorinszenierung sowohl im Text als auch in den Medien, um eine Marke aus sich und seinem 

Werk zu erschaffen. Das konstitutive Irritationsmoment des Politischen Erzählers liegt vor, da 

 
866 Vgl. Schumacher, Eckhard: Die Ironie der Ambivalenz. Ästhetik und Politik bei Christian Kracht. In: Christian 

Kracht revisited. Irritation und Rezeption. Hg. v. Matthias N. Lorenz/ Christine Riniker, S. 17–34, hier: S. 24 ff. 
867 Vgl. Weber, Nicole: „Kein Außen mehr.“ Krachts Imperium (2012), die Ästhetik des Verschwindens und Hardts 

und Negris Empire (2000). In: Christian Kracht revisited. Irritation und Rezeption. Hg. v. Matthias N. Lorenz, 

Christine Riniker, Berlin 2018, S. 471–403, hier: S. 472. 
868 Vgl. Navratil, Michael: Kontrafaktik der Gegenwart. Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei Christian 

Kracht, Kathrin Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022, S. 273. 
869 Ebd. 
870 Ebd. 
871 Vgl. Kehlmann, Daniel: Bord-Treff und Neckarauen. Über „Faserland“. In: Text und Kritik. Zeitschrift für 

Literatur. IX/17. Hg. v. Christoph Kleinschmidt, S. 20–23, S. 20. 



 
 

192 

sich die Rezipierenden immer wieder daran erinnern müssen, dass ihnen kein Text mit 

faktualem Anspruch vorliegt. Sie lesen explizit keine Autobiografie Krachts, auch wenn der 

Text diesen Eindruck provoziert. Oben wurde bereits ausführlich dargelegt, wie dramatische 

Elemente (tragische Strukturen, prominente Abwesenheit der Ereignisse, Mythopoesis, 

Performanz des Poetry-Slams oder des Postdramatischen Theaters) Einzug in den epischen 

Text halten. Vorboten der dramatischen Elemente sind oft Pop-Motive, die nur durch einen 

Rückgriff auf die eigene Lebenswirklichkeit erschlossen werden können. Dadurch werden die 

fiktionalen Grenzen während einer dramatisch konnotierten Situation in Richtung 

Lebenswirklichkeit der Rezipierenden ausgeweitet und die Rezipierenden zur politisch 

adressierten Öffentlichkeit.  

Darüber hinaus finden sich in allen drei Texten performative Elemente eines Experiments, das 

sich während des Lesens vollzieht. In Mario und der Zauberer und in Faserland ist dies 

motivisch mit einer Reise in ein Idyll, das vermeintlich intakte patriarchale Strukturen 

verspricht, verbunden. In der Analyse zu Michael Kohlhaas wurde ausführlich dargelegt, dass 

in Faserland beinahe wörtliche Übernahmen von Kleists Ausführungen zu seinem Aufenthalt 

in der Schweiz zu finden sind. Abgesehen davon, dass sich die Forschung zu Krachts Werk nun 

auch intensiver mit Kleists Einfluss auf Kracht befassen kann, wird sich noch zeigen, dass das 

Schweizer Idyll auch hier nicht vollumfängliche Rettung/Zuflucht bietet. Handlungstreibendes 

Element der Reise der Erzählerfigur als Politischer Erzähler in die Schweiz sind die Pop-

Elemente. An ihnen entscheidet sich, wie dargelegt, ob die Erzählerfigur bleibt, weiterzieht 

oder teilweise sogar flüchtet. Nun wurde ebenfalls bereits der ideengeschichtliche 

Hintergrund der Pop-Bewegung anhand von Diedrich Diederichsen aufgezeigt. Die Pop-

Bewegung versuchte, auf die ästhetische Innovationslosigkeit und den fehlenden politischen 

Optimismus der grauen Massen zu reagieren, indem sie Verhaltensweisen und Ästhetiken 

nachahmte oder simulierte und sich so von überkommen Formen des Protests abgrenzte, 

indem sie die Wertdichotomien von Aufrichtigkeit und Verstellung, die auf eine bürgerliche 

Sozialethik der Aufklärung zurückgehen, umkehrte.872 Um sich von ethischen 

Legitimationsproblemen freizumachen, die aus einer solchen Umkehrung von Authentizität 

 
872 Vgl. Rauen, Christoph: Schmutzige Unterhose wird sauberer Büstenhalter. Zur Überwindung von Postmoderne 

und Pop bei Christian Kracht. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, 

Köln 2009, S. 116–130, hier: S. 119. 



 
 

193 

entstehen, stellten sich die Akteure des Popdiskurses die Gesellschaft in einem Kriegszustand 

vor.873 Allerdings darf es sich nur nach außen um eine scheinbare Abkehr des 

Gemeinschaftssinns und der Aufrichtigkeitsmoral handeln. Nach innen, im Kreise anderer 

Popper, muss die Verstellung als karrieristisch, konservativ oder hedonistisch oberflächlich 

durchaus als Verstellung und Simulation transparent sein.874 Vor diesem Problem steht 

scheinbar die Erzählerfigur in Faserland. Sie kann offensichtlich nicht darauf vertrauen, dass 

die anderen Popper dieselben redlichen Zwecke der Moral verfolgen. Daher wurde die 

Erzählerfigur oft als letzter Popper unter einer neuen „Flut gedankenloser Popper“875 

bezeichnet.  

Eine solche Lektüre lässt sich, wie oben dargelegt, nicht halten, da die Pop-Elemente nicht die 

Motive sind, die die Suche nach einer intakten simulationsfreien innerfamiliären 

Kommunikation enden lassen.876 Die Pop-Referenzen im Text sind, wie Oliver Jahraus betont, 

nicht das finale Motiv, in denen der Text aufgeht, sondern eine Denkfigur, die sich ästhetisch 

funktionalisieren und reflexiv wenden lassen kann.877 In der aufgemachten Parallelwelt 

Faserlands würde der Ich-Erzähler mit einem Taxifahrer darüber sprechen, warum er gerne 

auf Demonstrationen gehe. Allerdings würden sich ihre Ziele grundlegend unterscheiden, da 

der Erzähler nicht auf Demonstrationen geht, um tatsächlich etwas zu verändern, sondern 

weil der die „Atmosphäre liebe“.878  

Für ihn gibt es „nämlich nichts Besseres, als den Moment, in dem die Polizei sich 

überlegt, loszuschlagen, weil wieder ein paar Flaschen geflogen sind, und dann gibt 

es einen Adrenalinrausch bei der Polizei und auch bei den Demonstranten (…) und 

dann stolpert so ein armes Schwein, der sich die Schnürsenkel an seinen blöden Doc 

Martens nicht gescheit zugebunden hat, und dann fallen ungefähr achtzig 

Polizisten über den her und prügeln auf ihn ein. Davon gibt es dann Fotos in der 

 
873 Vgl. ebd., S. 120. 
874 Vgl. ebd. 
875 Diederichsen, Diedrich: Spätsaison. Journaille – Denkfunk – Talking Heads. In: Sounds 9 (1982), S. 44 f., hier: 

S. 45. 
876 Vgl. Rauen, Christoph: Schmutzige Unterhose wird sauberer Büstenhalter. Zur Überwindung von Postmoderne 

und Pop bei Christian Kracht. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, 

Köln 2009, S. 116–130. 
877 Vgl. ebd., S. 20 f. 
878 Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018, S. 31. 



 
 

194 

Zeitung, und dann wird wieder diskutiert, (…) ob die Gewaltspirale eskaliert. Das 

ist wieder so ein unglaublicher Satz. Daran läßt sich doch alles ablesen über diese 

Welt, wie unglaublich verkommen alles ist.“879 

Die Teilnehmenden der Demonstration werden gerade nicht durch ein bestimmtes Ziel zu 

Teilnehmenden, sondern ganz im Sinne des Verweises auf Fatherland durch ihre Doc Martens. 

Hierfür ist es notwendig zu wissen, wie Doc Martens zum Mythos britischer Punkrock-

Subkulturen wurden und Popgeschichte geschrieben haben. Dr. Klaus Märtens, ein deutscher 

Arzt, wollte nach einem Skiunfall 1945 nicht weiter die unbequemen Militärstiefel der 

deutschen Wehrmacht tragen und erfand gemeinsam mit seinem Partner Herbert Funck nach 

dem Zweiten Weltkrieg neue Arbeits- und Sicherheitsstiefel.880 Die Gummisohlen bestanden 

zum größten Teil aus recyceltem Gummi der Luftwaffe und Leder aus Armeematerial.881 Kurz 

nach der Eröffnung einer Fabrik in München erwarb der britische Schuhhersteller R. Griggs 

das Patent und führte die Schuhe auf dem britischen Markt ein.882 Sie wurden in den 1960er 

Jahren von Skinheads (diese wollten sich von der friedliebenden Flower-Power-

Hippiebewegung durch einen härteren, traditionell männlicheren Stil abgrenzen) wie der 

Punkszene gleichermaßen getragen, da sich beide durch den Ursprung ihrer Szene in der 

Arbeiterklasse verbunden sahen.883 In Faserland werden bei Demonstrationen also abermals 

Nationalsozialisten und Sozialisten über ihre äußere Erscheinung der Doc Martens passend 

zur Parallelwelt in Fatherland enggeführt. Darüber hinaus vollzieht sich ebendiese Engführung 

auch an der Personifikation der Demonstrierenden. Gleichzeitig ist ihnen allerdings ein 

subversives Moment eingeschrieben, da die Demonstrierenden sprichwörtlich über ihre 

Schnürsenkel an den Doc Martens stolpern. Doch gerade dieses Stolpern, also das 

Durchstreichen des Zeichens Arbeiterklasse, ist für die Demonstration konstitutiv, nicht das 

bloße Aufeinandertreffen von Demonstrierenden und Staatsgewalt als Ausdruck freier 

Meinungsäußerung. Eine Demonstration wird in Faserland erst zur Demonstration, wenn es 

 
879 Ebd. 
880 Vgl. Dürrholz, Johanna: Des Doktors bequeme Stiefel. Die Geschichte von Dr. Martens. In: FAZ.NET. 24.11.2020, 

verfügbar unter: https://www.faz.net/aktuell/stil/mode-design/die-geschichte-von-den-dr-martens-stiefeln-

17063377.html; aufgerufen am 1.3.23. 
881 Vgl. https://www.drmartens.com/de/de/history; aufgerufen am 1.3.23 
882 Ebd. 
883 Vgl. Dürrholz, Johanna: Des Doktors bequeme Stiefel. Die Geschichte von Dr. Martens. In: FAZ.NET. 24.11.2020, 

verfügbar unter: https://www.faz.net/aktuell/stil/mode-design/die-geschichte-von-den-dr-martens-stiefeln-

17063377.html; aufgerufen am 1.3.23. 



 
 

195 

zu einer gewalttätigen Auseinandersetzung kommt, und dafür braucht es einen Auslöser, der 

medial aufbereitet den Mythos von Demonstrationen als Gewaltexzesse in Faserland nährt. 

Genau dieser Exzess ist das, was vorliegend eine Demonstration ausmacht und daher 

erschließt sich dem Erzähler nicht, wieso das eigentliche Ziel des Gewaltexzesses innerhalb 

der Eskalation der Gewaltspirale als etwas Negatives in den Zeitungen diskutiert wird. 

Die Doc Martens werden mythopoetologisch funktionalisiert und an ihnen entscheidet sich, 

ob ein Demonstrierender ästhetisch existiert oder nicht. Selbstredend wird seine Existenz, 

während die Polizisten auf ihn einprügeln, im existenziellsten Sinne prekär, da für ihn in 

diesem Moment seine grundsätzliche körperliche Unversehrtheit auf dem Spiel steht. Auch in 

diesem Beispiel verschwimmen Politik und Ästhetizismus, sodass die Leitkategorien von 

Realität und Virtualität verschwimmen oder sich eine Ausweitung der Virtualität einstellt. 

Virtualität (oder Realkünstlichkeit) kann für Krachts Werk am besten in Bezug auf das Essay 

über Nordkorea beschrieben werden, das als Vorwort in dem Bildband Die totale Erinnerung 

erschienen ist. „Kim Jong Ils Korea“884 sei als „letztes großes, jetzt schon museales, manisches 

Projekt der Menschheit, ja als ihr größtes Kunstwerk anzusehen“.885 Über dieses ‚Kunstwerk‘ 

führt er weiter aus:  

„Die Koreanische Demokratische Volksrepublik könnte eine totale, in die Zukunft 

und die Vergangenheit gehende holographische Projektion sein, ebenso gut der 

Handlungsort eines noch ungeschriebenen Romans des Sciene-Fiction-Autors Philip 

(sic) K. Dick; weiter als Nordkorea, so scheint es, kann man sich auf diesem 

Planeten nicht von der Realität entfernen. Wie Millionen von Koreanern leben, was 

sie essen, wie sie zur Arbeit gehen, was sie dort tun, wir wissen es nicht. (…) Medial 

vermittelte, also nicht nur simulierte, sondern projizierte Realität ist die einzige 

Wahrheit in der Demokratischen Volksrepublik.“886 

Ebenso wie in den anderen Texten von Kracht wäre es ein grundlegendes Verlesen des Textes, 

hier eine bloße Begeisterung für den schönen Schein einer Diktatur zu sehen. Vielmehr macht 

Kracht deutlich, dass in ‚projizierten Realitäten‘ wie in Nordkorea nicht mehr zuverlässig 

 
884 Kracht, Christian/Munz, Eva/Nikol, Lukas (Hrg.): Die totale Erinnerung. Kim Jong Ils Nordkorea. Mit einem 

Vorwort von Christian Kracht. Berlin 2006, S. 13. 
885 Ebd. 
886 Ebd., S. 6. 



 
 

196 

zwischen Schein und Realität unterschieden werden kann.887 Dieser Aspekt reiht sich mit 

seinem Verweis auf die Ästhetisierung von Politik in die schwindende kritische Distanz des 

Publikums in Mario und der Zauberer ein und grundsätzlicher noch in die Unterscheidbarkeit 

von fabula und historia, auf die bereits im Zuge von Michael Kohlhaas verweisen wurde. In 

Faserland verschwimmen die Bereiche Realität und Virtualität sowie Politik und 

Ästhetizismus, ähnlich zu den ersten beiden Texten (s. o.). Eckhard Schumacher hat in diesem 

Zusammenhang, auch für Krachts Werk, bereits auf die Ursprünge dessen bei Schlegel und der 

Frühromantik verwiesen, was den Rückgriff auf die Dramentheorie für den Politischen 

Erzähler in gewisser Weise doppelt legitimiert.888 

Die erste Bestandsaufnahme der Pop-Elemente in Faserland, wie der Barbourjacke oder den 

Doc Martens, legt darüber hinaus ein weiteres grundlegendes Problem der Pop-Bewegung 

frei, das über das bloße Kenntlichmachen der Simulation unter Poppern hinausgeht. 

Legitimiert der gesellschaftliche Kriegszustand einen Rückgriff auf moralisch verwerfliche 

Mittel, so liegt dem zugrunde, dass zwischen den eigenen Anhängern und der grauen Masse 

(ästhetisch innovationslose und politisch wenig optimistische Spießer) unterschieden wird. Im 

Zuge dessen erfahren ästhetische Prozesse eine politische Dimension. Eine solche 

Ausgangslage deutet bereits eine Ordnung des Politischen an, die an Carl Schmitts Freund-

Feind-Unterscheidung im Rahmen der politischen Differenz erinnert. Das Politische bildet 

nach Schmitt keinen eigenen Bereich, wie die Politik selbst, sondern findet sich überall dort, 

wo es Freund-Feind-Konstellationen gibt, wodurch sich das Politische immer auch in andere 

gesellschaftliche Bereiche einschreibt und diese politisiert.889 Hannah Arendt geht ebenfalls 

 
887 Vgl. zu dieser These beispielsweise Navratil, Michael: Kontrafaktik der Gegenwart: Politisches Schreiben als 

Realitätsvariation bei Christian Kracht, Kathrin Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022, S. 274 f. und Huber, 

Till: Im Herzen der Uneigentlichkeit. Überlegungen zu Christian Krachts Nordkorea. In: Christian Kracht. Zu Leben 

und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter. Köln 2009, S. 223–237. 
888 Vgl. Schumacher, Eckhard: Die Ironie der Ambivalenz. Ästhetik und Politik bei Christian Kracht. In: Christian 

Kracht revisited. Irritation und Rezeption. Hg. v. Matthias N. Lorenz/ Christine Riniker, S. 17–34. 
889 Vgl. Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien. Berlin 

2015, S. 19 („Der Begriff des Staates setzt den Begriff des Politischen voraus.“); Schmitt sieht die Geschichte des 

Politischen als neuzeitliche Staatengeschichte: Da der absolutistisch starke Staat vorbei ist, braucht es neue 

Formen der Legitimation. Politik kann sich in den unterschiedlichen Formen organisieren, der Staat ist nur eine 

konkrete an eine historische Situation gebundene Möglichkeit davon. Vgl. Mehring, Reinhard: Carl Schmitt zur 

Einführung. Dresden 2011, S. 24 f. Vgl. zur politischen Differenz Marchart, Oliver: Die politische Differenz. Zum 

Denken des Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Frankfurt am Main 2016, S. 17. 



 
 

197 

von einer solchen Differenz aus, verortet das Politische allerdings überall dort, wo sich ein 

freies und öffentliches kommunikatives Miteinander und Handeln findet.890  

Die Doc Martens der Demonstrierenden in Faserland verweisen zum einen darauf, dass an 

ihnen grundsätzlich schwerlich eine Freund-Feind-Unterscheidung vorgenommen werden 

kann. Schließlich zeugt ihre realhistorische Geschichte davon, dass ihr Ursprung in der 

Arbeiterklasse sowohl von linken als auch rechten Jugendkulturen vereinnahmt worden ist. 

Zum anderen wird an ihnen deutlich, dass diese Unterscheidung im alternativgeschichtlichen 

Nazi-Deutschland ohnehin hinfällig geworden ist und für das Zustandekommen einer in den 

Augen der Erzählerfigur echten Demonstration auch schlicht nicht notwendig ist. 

Innerstaatliche Konflikte zerfallen schließlich nicht mehr in die Opposition Links und Rechts, 

sondern nur noch in die Dichotomie, ästhetisch zu existieren oder nicht. Gleichsam ist dieser 

Anspruch an das ästhetische Existieren durchaus physisch-existenzieller Natur, wie sich an den 

Doc Martens zeigt. Mit seiner Barbourjacke versucht der Erzähler hingegen recht aussichtslos 

auf ihre ursprünglich kriegerische Einsatzform zu verweisen, in der es noch Freund-Feind-

Unterscheidungen gegeben hat: nicht abgewetzt und immer noch wasserdicht, wie ein 

englischer Seefahrer. Dieser Verweis auf Freund-Feind-Dichotomien würde innerstaatliche 

Konflikte wieder ermöglichen und das Nazi-Deutschland des Textes aus der totalen Projektion 

befreien. Krachts Korea-Aufsatz und Bildband zeigt das Ergebnis fehlender Dichotomien. Wird 

ein Staat in Gänze zum Kunstwerk oder zur Projektion, weil nicht mehr zwischen Sein und 

Schein unterschieden werden kann, verliert sich auch die Differenz zwischen dem Politischen 

und der Politik. Schließlich werden alle Bereiche neben der Politik derart gleichgeschaltet, dass 

sich nirgends mehr Freund-Feind-Unterscheidungen finden und der Staat seinen Anspruch als 

politischer Akteur verliert.  

Als Ausweg aus einem Deutschland ohne Dichotomien und voller Simulation dient dem 

Erzähler das abgeschiedene Schweizer Bergidyll. Hier könnte er sich vorstellen, eine Familie 

zu gründen, da er seinen Kindern nur von dem Verfall der Dichotomien erzählen müsste, sie 

dort oben aber nicht von den Folgen betroffen wären: 

 
890 Hannah Arend unterscheidet nicht streng zwischen den Begriffen und setzt den Fokus auf die Strukturierung 

des Politischen (zugehörige Räume, Handlungen und Angelegenheiten). Vgl. Jalušič, Vlasta: Politik. In: Arendt-

Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Wolfgang Heuer, Stefanie Rosenmüller, Stuttgart 2022, S. 389–390. 



 
 

198 

„Ich würde erzählen von den Selektierern an der Rampe, von den Geschäftsleuten 

mit schlechtsitzenden Anzügen, von den Gewerkschaftern, die immer SPD wählen, 

als ob wirklich etwas davon abhinge, und von den Autonomen, mit ihren 

Volxküchen und ihrer Abneigung gegen Trinkgeld.“891 

Seine Einschätzungen wären zwar immer richtig, er „hätte immer Recht“892 und „(a)lles, was 

(er) erzählen würde, wäre wahr“,893 allerdings nur, weil die Kinder keine Möglichkeit hätten, 

dies zu überprüfen. Ein derartiger Rückzug ins Private bedingt ebenfalls die absolute 

Simulation und einen Wegfall der politisch intakten Öffentlichkeit, die ohne eine öffentliche 

Sphäre, in der man miteinander kommunizieren und handeln kann, nicht auskommt.894 In der 

Konsequenz würde es auch Deutschland als Staat und „große Maschine ja nicht mehr geben 

(…)“.895  

Dieses eigentümliche Verhältnis des normativen Anspruchs der Freund-Feind-Dichotomien 

und der Verstellung, deren Ausstellung als solche auf der Moral beruht, und Staatlichkeit 

findet sich auch im realhistorischen Zeitbezug. Als der Kalte Krieg ein Ende fand, erfuhr die 

Berufung auf eine Verletzung der Menschenrechte eine neue Funktion im weltpolitischen 

Gefüge.896 Mit dieser sich auch Deutschland erstmalig nach dem Zweiten Weltkrieg auf 

militärischer Ebene auseinandersetzen musste. Ein Einschreiten der NATO in den Kosovo-

Konflikt wurde ohne UNO-Mandat unterstützt.897 Das fehlende Mandat löste in der Folge 

hitzige Kontroversen aus, da kein Mitgliedsland der NATO angegriffen wurde und so ein 

Bündnisfall vorgelegen hätte. Der humanitäre Kriegseinsatz sollte sodann vor weiteren 

Menschenrechtsverletzungen der jugoslawischen Sicherheitskräfte schützen. Ein Blick in die 

Geschichte der Menschenrechte zeigt, dass sie keine Rechte im klassischen Sinne sind. Der 

Mensch ist darin kein Rechtssubjekt, da er sich erst erklärt, indem er spricht, es gibt keinen 

 
891 Kracht, Christian: Faserland. Köln 2018, S. 159. 
892 Ebd. 
893 Ebd. 
894 Vgl. Thürmer-Rohr, Christina: Öffentlichkeit/Privatheit. In: Arendt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. 

Wolfgang Heuer, Stefanie Rosenmüller, Stuttgart 2022, S. 380–382, hier: S. 381; Die Einhegung des Privaten aus 

der öffentlichen Sphäre führt dazu, dass das Subjektive durch keine Pluralität im Rahmen gehalten werde könne. 
895 Kracht, Christian: Faserland. Köln 2018, S. 160. 
896 Vgl. Vismann, Cornelia: Das Recht und seine Mittel. Ausgewählte Schriften. Hg. v. Markus Krajewski, Fabian 

Steinhauer. Frankfurt am Main 2012, S. 228. 
897 Vgl. Kriemann, Hans-Peter: Hineingerutscht? Deutschland und der Kosovo-Krieg. Göttingen 2021, S. 139–153 

u. 220–223. 



 
 

199 

Gesetzgeber, keinen Normadressaten und kein bestimmbares Rechtsgut.898 Sie werden 

hingegen seit der Französischen Revolution als Rederechte in Deklarationen garantiert.899 

Menschen sollen sprechen, wo Gesetze versagen. Ihr Inhalt ist an eine erlebte und damit 

wahrhaftige Unrechtserfahrung der Opfer gebunden und kommt in der truth commission 

öffentlich zur Sprache.900 Daher folgt eine Deklaration (Beschreibung der Verletzung) der 

nächsten, da die Deklaration nie abgeschlossen sein darf.901 Eine Verschriftlichung von 

Normen und Institutionalisierung der Menschenrechte würde die Macht des Sprechens 

schmälern.902 Schließlich wäre Frieden nur mittels des andauernden Sprechens zu erreichen. 

Gerade deshalb hielten es die Vereinten Nationen zu Beginn betont unjuristisch.903 Es gäbe 

schließlich keine höhere Instanz, an die ein Verstoß gegen Menschenrechte, als klassisches 

Recht (Menschenrechte werden so zu Bürgerrechten), sinnvoll eskaliert werden könnte und 

von der UN als Weltstaat (statt eines Bundes souveräner Staaten) garantiert werden würde.904 

Als sich die internationale Gemeinschaft nach dem Zweiten Weltkrieg an neuen Dichotomien 

als West-Ost ausrichten musste, vollzieht sich eine Globalisierung juridischer Formen, wie der 

Etablierung des UN-Kriegsverbrechertribunals in Den Haag in den 1990er Jahren.905 So wird 

die Frage nach dem UN-Mandat nicht nur zur Formalie, sondern zum Symptom einer 

Globalisierung der juridischen Formen auch in den Bereich der Menschenrechte, in dem dies 

ursprünglich nicht angelegt gewesen ist. Es geht neben der unbestrittenen Notwendigkeit des 

NATO-Eingriffs also auch um normative Geltungsanspruche von geopolitischen Freund-Feind-

Konstellationen und ihrem schriftlichen Niederschlag.  

Faserland ist gerade deshalb so spannend in diesem Kontext, da fehlende Freund-Feind-

Unterscheidungen oder Freund-Feind-Unterscheidungen, die moralisch korrekt vollzogen 

werden müssen (Simulation der New Wave), zwar zu einer oberflächlichen Befriedung der 

Gesellschaft führen, allerdings auch in ihr jeweiliges Gegenteil kippen können. Beide 

Traditionslinien des Politischen, von Schmitt und Arendt, gründen in einem öffentlichen 

 
898 Vgl. Vismann, Cornelia: Das Recht und seine Mittel. Ausgewählte Schriften. Hg. v. Markus Krajewski, Fabian 

Steinhauer. Frankfurt am Main 2012, S. 230 u. 238. 
899 Vgl. ebd., 233 f. 
900 Vgl. ebd., S. 237. 
901 Vgl. ebd., S. 238. 
902 Vgl. ebd. 
903 Vgl. ebd., S. 244. 
904 Vgl. ebd. 
905 Vgl. ebd., S. 246. 



 
 

200 

Miteinander, das sich direkt auf die Staatsform auswirkt. Vor diesem stand man in den 1990er 

Jahren zwar nicht innenpolitisch, im Hinblick auf den Kosovo-Konflikt wohl aber international. 

Realhistorisch lässt sich heutzutage eine Ächtung des Krieges durch die Vereinten Nationen 

beobachten.906 Kriege werden nur noch zur Selbstverteidigung, als Mittel humanitärer 

Intervention oder gegen Terrorismus geführt und dienen so einem guten Zweck.907 Ein zweiter 

legitimer Grund besteht in der Staatsgründung. Erzwingen Terroristen einen eigenen Staat, so 

werden aus ihnen international angesehene Staatsgründer.908 So ist das sprachliche Bild des 

gerechten Krieges als Legitimation präsenter als das der Souveränität, obwohl die Idee des 

gerechten Krieges in der Frühen Neuzeit der gegenseitigen Anerkennung der Souveränität 

gerade weichen musste.909 Mit dem Völkerbund von 1920 und ab 1945 mit der UNO gab es 

den Versuch, das Recht des Staates zum Kriege an feste Verfahrensregeln zu binden und so 

den Frieden zu sichern (ius in bello als Verlängerung des ius ad bellum, gebunden an staatliche 

Souveränität).910 Wird nun seit den 1990er Jahren vermehrt humanitären Kriegen 

zugestimmt, erfolgt die Legitimation der Kriege eigentlich wider alle Regeln des ius in bello.911  

In allen drei Texten sind Frauenfiguren derart prominent abwesend, dass im Zuge der 

vorliegenden Argumentation davon ausgegangen werden kann, dass dies mit dem 

hegemonial männlich konnotierten Politischen Erzähler verbunden ist. Bisher verwies der 

Politische Erzähler in Kombination mit dem Motiv Mode gerade in Mario und Zauberer auf 

einen blinden Fleck innerhalb des bürgerlichen Patriarchats: Die konstitutive 

Geschlechterdifferenz von wahrer Frau und wahrem Mann findet sich nicht als Realität, 

sondern als Phantasma in einer zur Identität fetischierten phallizistischen Ordnung der 

Geschlechter. Strukturgleich findet sich dies in Michael Kohlhaas für die konstitutive Differenz 

von römischer und germanischer Rechtstradition, personifiziert in Lisbeth und ihrer 

Wiederkehr als phantastisch anmutende alte Frau. Auch in Mario und der Zauberer ist Cipolla 

als Kippfigur der Erzählerfigur sowie Marios phantastisch konnotiert. 

 
906 Vgl. Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019, S. 12. 
907 Vgl. ebd. 
908 Vgl. ebd. 
909 Vgl. ebd., S. 28. 
910 Vgl. ebd., S. 28. 
911 Vgl. ebd. 



 
 

201 

Im Rahmen einer weiterführenden oder anschließenden Arbeit könnte Krachts Roman 

Eurotrash auf die Stellung der Mutter untersucht werden. Für die vorliegende Arbeit führt dies 

zu weit, es sei allerdings ein kurzer Verweis erlaubt, da Eurotrash bereits als 

Interpretationsschablone herangezogen worden ist und als Fortsetzung zu Faserland 

konzipiert ist. Eurotrash ist auch formal und erzählerisch derart nahe an Faserland, dass 

ebenfalls von einem Politischen Erzähler ausgegangen werden kann – mit dem kleinen 

Unterschied, dass der Politische Erzähler in Eurotrash die Grenzen der Fiktion über einen 

Rekurs auf die Lektüreerfahrung des Vorgängerromans der Rezipierenden in Richtung der 

empirischen Lebenswirklichkeit ausdehnt. Der Text gibt sich als faktualer Lektüreschlüssel 

oder -hilfe aus. Dazu passend fragt die Mutter auf der Suche nach dem Grab von Borges: 

„Endete nicht Dein Buch Faserland auch so ähnlich?“912 Woraufhin der Erzähler antwortet: 

„Ja, aber das war ja fiktiv. Dies hier ist echt.“913 Der Roman enthält die Widmung: „Für meine 

Frau, meine Tochter, meine Schwester und meine Mutter.“914 Gleichzeitig scheint an der 

Textoberfläche ausgerechnet die Figur der Mutter an dem überraschend plakativen Schweiz-

Hass der Autorfigur Schuld zu haben: 

„Die Angelegenheiten meiner Mutter, und jetzt komme ich darauf, derentwegen 

ich jeden zweiten Monat Zürich, diese Stadt der Angeber und der Aufschneider und 

der Erniedrigung aufsuchen mußte, hatten mich seit Jahren vollends paralysiert. Es 

war schrecklich geworden, es war ganz und gar abscheulich geworden, es war 

mehr geworden, als ich ertragen konnte, als man normalerweise ertragen 

sollte.“915 

Die Autorfigur besucht seine Mutter alle zwei Monate in der Schweiz, um den Kontakt nicht 

völlig zu verlieren und tut dies in einem braunen „kratzigen Ökopullover“916 statt in „Deiner 

Barbourjacke“,917 in der er laut seiner Mutter „doch früher immer so manierlich“918 

ausgesehen hat. Normalerweise habe die schwer kranke Mutter einfach auf den Besuch des 

Erzählers gewartet, allerdings habe sie ihn dieses Mal aktiv gebeten zu kommen, für eine letzte 

 
912 Kracht, Christian: Eurotrash. Köln 2021, S. 198. 
913 Ebd. 
914 Ebd., Widmung. 
915 Ebd., S. 13 f. 
916 Ebd., S. 179. 
917 Ebd. 
918 Ebd. 



 
 

202 

gemeinsame Reise nach Afrika. Dies versetzt den Erzähler in derartige „Nervosität“,919 dass er 

vorab „unter starker Verstopfung litt“.920 Recht schnell wird klar, dass die Erzählerfigur wohl 

nicht nur wegen der andauernden Krankheit der Mutter nervös war, sondern auch wegen der 

schwierigen Beziehung, die sie zueinander haben. Zwei Szenen sind gerade unter dem Aspekt 

des Politischen Erzählers in Verbindung mit dem Schweiz-Mythos und dem Beruf der 

Erzählerfigur besonders interessant. Als beide mit einer Gondel auf einen Berg fahren, möchte 

die Mutter unbedingt „Edelweißfelder“921 sehen, die es allerdings dort oben nicht gibt. Die 

Erzählerfigur schlägt vor, im Souvenirshop welche zu kaufen, woraufhin die Mutter entgegnet:  

„Aber warum sind wir denn hier extra hochgefahren in diese grauenvolle Einöde? 

(…) Ich will sie (Edelweiß) aber in der Natur sehen. Du hast mir versprochen, daß es 

sie gibt. Ich wäre niemals mit Dir auf Reisen gekommen, wenn ich gewußt hätte, 

daß ich kein Edelweiß zu sehen bekomme. (…) Mein Leben ist eine einzige 

Anhäufung von Enttäuschungen gewesen. Bist Du Dir überhaupt dessen bewusst, 

wie fürchterlich mein Leben gewesen ist? Und Du hast gesagt, wir würden nach 

Afrika fahren, bevor ich sterbe, und das habe ich mir dann schon aus dem Kopf 

geschlagen, als ich gemerkt habe, dass es dir gar nicht darum ging, mit mir nach 

Afrika zu fahren. Sondern darum, mein Geld auszugeben für unsinnige, völlig 

beliebige Erlebnisse ohne Zebras und ohne alles.“922 

Der Schweizer Idyllen-Mythos erfährt bereits in Ich werde hier sein, im Sonnenschein und im 

Schatten eine wortwörtlich tiefe Verbindung zum Kapitalismus und zu Afrika, da der 

Politkommissär vom Norden der sowjetischen statt kapitalistischen Schweiz in den Süden bis 

nach Afrika reist – durch die Schweiz, im doppelten geologischen und geografischen Wortsinn. 

In Eurotrash wird dieses Motiv, das an den weibisch-afrikanisch-tyrannischen Schatten der 

Republik bei Mario und der Zauberer erinnert, explizit mit der Enttäuschung einer Mutter von 

den gemeinsamen Reiseplänen ihres Sohns kombiniert. Hinzu kommt eine monetäre 

Komponente, der sich bereits der realhistorische Kleist mit seiner Halbschwester Ulrike von 

Kleist stellen musste. Er bittet sie regelmäßig um Geld und hofft, sie nicht zu enttäuschen, da 

 
919 Ebd., S. 11. 
920 Ebd. 
921 Ebd., S. 152. 
922 Ebd., S. 152 f. 



 
 

203 

er selbst seinen Lebensunterhalt schwer stemmen kann, und auch er ist angesichts einer Reise 

nach Berlin, die er nicht antreten möchte, von ähnlichen Leiden wie die Erzählerfigur in 

Eurotrash geplagt: „Ich leide an Verstopfungen, Beängstigungen, schwitze und phantasiere, 

und muß unter drei Tagen immer zwei das Bette hüten. Mein Nervensystem ist zerstört. (…) 

Wenn ich nur Dir nicht Unrecht getan hätte, mein teuerstes Mädchen.“923 Der Unterschied zur 

Figur Kracht besteht allerdings darin, dass der realhistorische Kleist Ulrike sehr zugetan war 

und sie auf ihren gemeinsamen Reisen wohl Männerkleidung getragen hat.924 Die Figur der 

Mutter in Eurotrash macht sehr deutlich, dass sie nicht nur von der gemeinsamen Reise auf 

ihre Kosten enttäuscht ist, sondern auch von seinem literarischen Werk: 

„Aber Du, Du solltest Dir mal ein Beispiel nehmen, an, an wie heißt der, an 

Knausgård oder an Houellebecq oder Ransmayr oder Kehlmann oder an Sebald. 

(…) Ich meine ja auch ein Beispiel nehmen an wirklich guter Literatur. An Büchern, 

die bleiben, nicht so ein horrender Stuß, wie Du ihn schreibst. Lies doch mal 

Flaubert. Da würdest Du sehen, wie es geht. Von den Meistern lernen. Aber 

Monsieur denkt ja gar nicht dran. Monsieur ist ja selbstgefällig und behäbig, und 

dann fährt Monsieur mit seiner Mutter irgendwo auf einen Gletscher, in der 

Hoffnung, es würde schon werden. (…) Du meinst, ich wüßte nicht, was Du Dir von 

dieser Reise versprichst? Das hast Du dich gestern nacht (sic) gesagt, im Schlaf, 

Katharsis hast Du gesagt, es werde zu einer Läuterung zwischen und beiden 

kommen, hast Du gesagt, wenn Du nur in Bewegung bleiben würdest mit mir. 

Deine Mutter. Nimmt sie mit in ein bürgerliches Theaterstück, Tragödie mit 

komödiantischen Elementen, Hauptdarstellerin yours truly. Versprichst ihr wer 

weiß was, weil sie sich ja ständig betrinken muß und Tabletten schlucken vor 

unaushaltbaren Schmerzen. Und schiebt dann alles auf die Schweiz, die Nazis und 

den zweiten Weltkrieg.“925 

Dass sich die Mutter auf Flaubert beruft, ist bezeichnend. Gerade der Gründungsvater der 

modernen Literatur in Frankreich sieht Paris als Nachfolgerin Babylons und stellt nicht mehr 

 
923 Kleist, Heinrich v.: Brief an Ulrike von Kleist vom 24. Oktober 1806. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. 

Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 770 f., hier: S. 770f. 
924 Vgl. Draesner, Ulrike: Heimliche Helden. Über Heinrich von Kleist, Jean-Henri Fabre, James Joyce, Thomas 

Mann, Gottfried Benn, Karl Valentin u.v.a. Essays. München 2013, S. 91. 
925 Kracht, Christian: Eurotrash. Köln 2021, S. 155 f. 



 
 

204 

das aufgeklärte, rationale und demokratische Europa gegen den tyrannischen Orient, sondern 

lässt Europa selbst in einem orientalischen Licht erscheinen.926 Er behandelt nicht die 

Opposition zwischen Tugend (Männlichkeit), Republik und Europa und dem (weiblichen) 

Orient, sondern stellt aus, inwiefern ein Orientalismus Europa inhärent ist.927 Die Erzählerfigur 

weiß auf diesen Vergleich der vor Schmerz benebelten Mutter als Hauptdarstellerin des 

bürgerlichen Theaterstückes mit komödiantischen Elementen keine Antwort und stellt dies im 

Text markant aus, in einem inneren Dialog, der die Rezipierenden direkt anspricht: 

„Boom. Was hätte ich denn darauf antworten sollen? Es fiel mir nichts ein, wirklich 

nicht. Sie hatte ja mit allem recht, in ihrem Wahn. Sie hatte recht. Ich hatte Angst 

gehabt, das Rad nicht anhalten zu können. Ich war planlos gewesen. (…) (V)ielleicht 

hätte ich uns einfach gleich Flugtickets nach Afrika buchen sollen, (…) um nicht 

durch die Schweiz zu fahren (…).“928 

Doch kurz darauf immunisiert er sich sogleich gegen die Vorwürfe: 

„Ich sagte mir immer wieder, daß sie nicht belesen war, daß sie nur so tat, daß sie 

nie auch nur irgend etwas von Flaubert (…) gelesen hatte, es war alles nur Bluff, 

aber es war so dermaßen gut geschauspielt, daß ich immer und immer wieder 

darauf hereinfiel. Alle waren immer darauf hereingefallen. (…) (S)ie las nur die 

Bunte und sah manchmal Quizshows im Fernsehen. (…) Sie verstand es, zu 

manipulieren, das war ihre große, unglaubliche Kunst, das wußte ich doch seit 

Jahrzehnten, sie log und drehte die Dinge so, daß alle ihr alles glaubten.“929 

Vielmehr verfällt er angesichts ihres gebrechlichen Zustands wieder in Mitleid, will sich 

kümmern und hofft, dass sich seine Mutter einsichtig oder reumütig zeigt: 

„Ich hatte keine Ahnung, was ich sagen oder denken sollte, außer daß meine 

Mutter sicher bald einen neuen Stomabeutel bräuchte. Ich sah mich nach einer 

 
926 Vgl. Vinken, Barbara: Flaubert. Durchkreuzte Moderne. Frankfurt am Main 2009, S. 280 ff. 
927 Vgl. ebd. 
928 Kracht, Christian: Eurotrash. Köln 2021, S. 156. 
929 Ebd., S. 156 f. 



 
 

205 

Toilette um. Im inneren der Bergstation mußte es doch eine geben. Ich berührte sie 

sanft am Arm. Vielleicht weinte sie ja. Ich drehte mich zu ihr hin. Keine Tränen.“930 

Nach einer Lösung für den menschlichen wie körperlichen Verbleib und Umgang mit der 

eignen Mutter sucht er in gewohnter (bürgerlich, männlicher?) Manier im tiefsten Inneren der 

(patriarchalen) Schweiz. Ebenfalls im doppelten Wortsinn: geologisch und geografisch in der 

Schweiz. Helfen kann ihm schlussendlich ein Fuchs, den beide zufällig sehen: 

„Meine Mutter fragte leise, ob ich das sehen würde. Auf einmal war sie ganz 

kleinlaut. (…) Er sah uns immer noch an. Sein Schweif, an dessen Spitze ein weißer 

Büschel zu sehen war, stand hinten hoch, während meine Mutter flüsterte, es sei 

kaum zu glauben, daß Menschen so ein Tier töten würden für sein Fell. (…) Und wie 

es eben so war bei meiner Mutter und ihren Denunziationen, hatte sie eine halbe 

Minute später wieder vergessen, daß sie bestimmte Wahrheiten so überspitzt 

hinaus geschimpft hatte, daß man sich am liebste hätte umbringen wollen. Konnte 

aber auch sein, daß es der Fuchs gewesen war, dessen Anwesenheit ihr bedeutete, 

ihr Anfall von Garstigkeit sei zügellos und unangebracht, aber sehr wahrscheinlich 

war das nicht. Jedenfalls sank sie in sich zusammen, nachdem der Fuchs wieder 

verschwunden war, und sie schloß die Augen, ihre Hand bewegte sich fast zitternd 

Richtung Tüte mit dem Geld und dem Wodka und den Tabletten, und die 

Gletschersonne schien von oben weiter und unerbittlich auf unser kleines Tableau 

vivant.“931 

Das Ärgernis um die Fäzes der Mutter, das sich vorab als verbale Entgleisung, wie es der 

Erzähler vermutet, gezeigt hat, wird nicht nur durch das Innere der Schweiz gelöst, sondern 

auch durch eine Schweizer Naturerscheinung. Dieser Fuchs verkörpert als Tier beide 

konstitutiven Elemente der bürgerlichen Geschlechterkonstitution – einen Phallus, der mit 

einer weißen Spitze hinten hochsteht, und sein Ende als Modeaccessoire um den Hals der 

Frauen, von denen die Mutter selbst mehrere Exemplare „auf verschiedene Lager in Zürich 

verteilt()“,932 besitzt. Als logische Konsequenz dieses Blicks auf das eigene Spiegelbild 

verlassen die Mutter ihre Lebensgeister und sie sinkt handhabbar in sich zusammen, bis sie 

 
930 Ebd., S. 157. 
931 Ebd., S. 157 ff. 
932 Ebd., S. 158. 



 
 

206 

am Ende des Buchs tatsächlich in ihrem „gelben Kostüm“933 die afrikanische Savanne erreicht, 

ironischerweise nur im Krankenhaus. Inwiefern die Mutter-Figur dies begreift oder nicht, tut 

auf Textebene nichts zur Sache, da grundsätzlich von einer Psychologisierung der Figuren 

abzusehen ist. Wichtig hingegen ist, wie das politische Erzählverfahren im Text das Verhältnis 

der Erzählerfigur und der Mutter-Figur zum innerdiegetisch-fiktionalen Geschichtenerzählen 

konfiguriert ist.  

Das Geschichtenerzählen fällt auf Geheiß der Mutter im Text immer der Erzählerfigur zu. 

Obwohl sie seine erzählten Geschichten sowie seine innerdiegetisch veröffentlichten Werke 

meist stark kritisiert, verbleibt die Kompetenz, zwischen innerdiegetischer Fiktion und 

innerdiegetischer Realität zu unterscheiden, ausnahmslos bei der Erzählerfigur. Besonders sei 

hier abermals auf die Stelle verwiesen, als sie Zweifel über den intradiegetischen 

ontologischen Status der Suche nach Borges’ Grabes äußert, da sein Buch Faserland schließlich 

auch so ähnlich endete. Die Erzählerfigur stellt unmissverständlich klar: „Ja, aber das war ja 

fiktiv. Dies hier ist echt.“934 Die Mutter selbst begreift sich darüber hinaus als Erzählsujet, seine 

„Hauptdarstellerin yours truly“.935 So verwundert es nicht, dass es auch der Erzählerfigur 

zukommt, seiner Mutter eine letzte Geschichte zu erzählen, die sogar über den 

innerdiegetischen ontologischen Status ihres Reiseziels entscheidet. Bei Sonnenaufgang 

behauptet der Erzähler, beide seien bereits in Afrika angekommen und auf den Weg zu einer 

Safari. Seine Mutter scheint zwar irritiert darüber zu sein und beklagt ihr altersschwaches 

Gedächtnis, woraufhin die Erzählerfigur antwortet: „Egal, Mama, weil jetzt sind wir da. In 

Afrika.“936  

Gesteigert wird die ontologische Deutungshoheit der Erzählerfigur in der erzählten Welt 

dadurch, dass seine Mutter sich wohl nicht nur bewusst ist, sein Sujet zu sein, sondern dass 

sie ihn bis zuletzt auffordert, die innerdiegetisch reale Situation als fiktionale Geschichte zu 

erzählen. Als die Erzählerfigur fragt, ob sie das Ende nicht selbst wisse, entgegnet die Mutter: 

„Doch, natürlich, aber ich will es lieber von dir hören.“937 Obwohl sich die Mutter immer 

wieder kritisch zu den Fiktionsstrategien der Erzählerfigur äußert, sie also durchaus als solche 

 
933 Ebd., S. 209. 
934 Ebd., S. 198. 
935 Ebd., S. 156. 
936 Ebd., S. 205. 
937 Ebd., S. 207. 



 
 

207 

erkennt, vollzieht sich an ihrer Figur die Wirkmächtigkeit des dichterischen Erzählens. Die 

Geschichten der Erzählerfigur beeinflussen sogar ihren Zugriff auf den soeben konfigurierten 

ontologischen Status ihrer Lebensrealität in der erzählten Welt. Schließlich verweist sie auch 

dem Schweizer Taxifahrer einen Platz in Afrika zu: „>>Was für eine Geschichte. Und jetzt ist er 

hier<<, sagte sie und sah voller Mitleid nach vorne.“938  

Als eine Ärztin die Mutter mit „Willkommen zurück“ begrüßt, antwortet die Mutter: „Ja. Ich 

habe das Gefühl, ich war schon immer in Afrika.“939 Dieser Schluss verbildlicht, dass der Frage, 

wer unter welchen Umständen fiktional erzählt, eine Deutungshoheit über Fiktion und 

Realität zukommt. In Eurotrash wird an der Oberfläche die Beziehung zwischen Mutter und 

Sohn erzählt. Die Tiefenstrukturen in Eurotrash erzählen allerdings auch eine Geschichte über 

die Deutungshoheit des ontologischen Status von Fiktion und Realität in der erzählten Welt.  

Die Widmung „Für meine Frau, meine Tochter, meine Schwester und meine Mutter.“940 ist 

weniger als Zeichen der Wertschätzung zu verstehen, sondern als Vorausdeutung auf das 

poetologische Programm. Für die Frauen in der Familie Geschichten zu erzählen, zieht nach 

sich, dass die Deutungshoheit über den ontologischen Status von Realität und Fiktion der 

Erzählerfigur zufällt, und macht die Figur der Mutter ausweglos zum Sujet des Erzählten. 

Dieses poetologische Programm erfährt in Eurotrash eine schonungslos bittere Note, da sein 

Vollzug von zarter familiärer Zuneigung zwischen den Figuren geprägt ist und der Mutter als 

Sujet des Erzählten sogar ein aktiver Part dabei zukommt, ihrem Sohn die Deutungshoheit 

freiwillig zu überlassen. Überspitzt formuliert, ist sie es sogar, die ihn dazu herausfordert, ihre 

Geschichte als Heimkehr/Reise in ein weiblich-tyrannisch kodiertes Afrika zu erzählen, das 

ausgerechnet in der Schweiz – als zwar mittlerweile verabscheuter, aber dennoch 

auswegloser letzter Hort patriarchaler Strukturen – liegt.  

In Eurotrash erfahren die abwesenden Frauen von Faserland zwar eine Verkörperung, 

wenngleich ihr Schicksal „ein Vierteljahrhundert“941 später nicht weniger tragisch 

vorherbestimmt zu sein scheint. Diese kurzen und mit Sicherheit nicht jede Dimension der 

Figur der Mutter umfassenden Überlegungen deuten, wie eingangs vermutet, auf einen 

 
938 Ebd. 
939 Ebd., S. 208. 
940 Ebd., Widmung. 
941 Ebd., S. 11. 



 
 

208 

blinden Fleck der Übernahme patriarchaler Strukturen in das Bürgertum hin. Eurotrash 

personifiziert zwar die konstitutive Geschlechterdifferenz im Bürgertum, mit all ihren 

Paradoxien und unhintergehbaren Voraussetzungen, dezidiert weiblich, im Gegensatz zur 

Figur Marios oder Lisbeths Wiederkehr als phantastisch anmutende Figur der alten Frau, 

findet aber vermutlich die bitterste Beschreibung für ihren Status: Sie wird nicht nur zum 

Anderen erklärt und als Objekt der Begierde im Fetisch gebannt (Mario und der 

Zauberer/Mode). Sie ist nicht nur das ewig uneinholbare Mündliche, das im Prozess der 

Verschriftlichung oder dichterischen Erzählung bereits einer fremden Überformung unterliegt 

(Michael Kohlhaas/Tacitus fiktionaler Abhandlung der germanischen Rechtstradition). Es wird 

vielmehr vorgeführt, dass der Unterschied zur faktualen Rede nicht im besonderen, weil 

anderen Status der fiktionalen Rede besteht, sondern dass die Deutungshoheit über diese 

Differenz gerade aus der besonderen Rede heraus formuliert wird. Speziell der Politische 

Erzähler kann diese Struktur der Differenzfindung, die allen analysierten Texten zugrunde 

liegt, abbilden. Für seinen hegemonialen Machtanspruch, der sich, mit dem Aufstieg des 

Bürgertums, prominent an der Differenz von Mann und Frau entfaltet, bedeutet dies, dass er 

gar nicht anders kann, als auf fiktionale Erzählungen zurückzugreifen und das Weibliche 

erzählerisch nach Afrika zu verbannen. Auch wenn die Schweiz, als patriarchaler 

Abstoßungspunkt, bereits mehr als marode erscheint.  

In Eurotrash finden sich keine Versuche der Mutter, selbst erzählen zu wollen und damit 

Deutungshoheit über ontologische Statuszuschreibungen zu erlangen, da ihr zu oft die 

Erinnerung aufgrund der Demenz oder den Medikamenten versagt oder ihre Erinnerungen 

explizit aus einer fremden Konfiguration entspringen.942 Das Erinnern unterliegt ebenso wie 

das Erzählen der Deutungshoheit der Erzählerfigur. Eurotrash nun als Aufruf für Frauen zu 

verstehen, selbst Geschichten zu erzählen und die Deutungshoheit zu erlangen, entspräche 

mehr einer Wunschvorstellung als der Komplexität des Textes. Ironischerweise wäre der 

Wunsch Vater des Gedankens. Damit würde sich das Andere der konstitutiven 

Differenzbildung nur verschieben, es als Konfiguration des modernen Weltbildes in Europa 

aber nicht auflösen. Um nun wohlwollend der Widmung etwas Empathie abzugewinnen, 

könnte man auf den Titel des Textes verweisen: Differenzbildungsmechanismen der 

europäischen Moderne entpuppen sich, mit Blick auf republikanisch-demokratische 

 
942 Vgl. die Stelle zum Zoobesuch der Mutter mit ihrem Sohn in den 60ern ebd., S. 202 f. 



 
 

209 

Entwicklungen, als notwendiges, aber stark reformbedürftiges Übel oder, im eigentlichen 

Wortsinn, als Eurotrash,943 der, vor allem aus einem fremden (anglo-amerikanischen) 

Blickwinkel, einer europäischen Affektiertheit entspräche.  

  

 
943 Vgl. zu Eurotrash als Begriff: Chaplin, Julia: A New Eurofestation. In: nytimes.com. 8.12.2002, verfügbar unter: 

http://www.nytimes.com/2002/12/08/style/a-new-eurofestation.html; aufgerufen am 1.3.2023. 



 
 

210 

Politik und Krieg 

Nach den Einzelanalysen der Texte drängt sich die Frage auf, ob in einem Abstand von knapp 

zweihundert Jahren im Grunde nicht dreimal die gleiche Geschichte von normativen 

Geltungsansprüchen und ihrer vermeintlichen Verankerung in einem souveränen Bewusstsein 

erzählt worden ist: anhand des nationalen Rechtsbewusstseins, über Geschlechterrollen in 

der Mode und als moralische Simulation durch Pop-Elemente. Der politische Erzähler scheint 

sich für dieses Unterfangen besonders gut zu eignen. Er dekonstruiert oder erschafft die 

Verankerung normativer Geltungsansprüche im souveränen Bewusstsein und erlaubt so eine 

differenzierte Beschreibung von Krieg und Politik.  

Der Politische Erzähler und seine Repräsentationsstrategien der politischen 

Öffentlichkeit 

Mit dem Konzept des theatrums belli hat die vorliegende Arbeit ihren integrativen Kern 

gefunden, der die unterschiedlichen Aspekte der Fragestellung zusammenbindet. Eine 

wichtige Funktion des Konzepts ist es, die Gattungsdifferenzen zu überwinden bzw. 

Gattungsannexionen aufzuzeigen. Man könnte sagen, der Politische Erzähler bewegt sich in 

einem theatrum belli, in dem Texte auf der Darstellungsebene als dramatisch aufgefasst 

werden, auf der Vermittlungsebene hingegen episch. Der Politische Erzähler verfährt wie das 

Gemälde von Snayers. Es setzt den Krieg als ein ordnendes und geordnetes Verfahren ins Bild, 

in dem es den szenischen Schauplatz des Krieges von der beobachtenden Öffentlichkeit 

differenziert und damit distanziert.  

Der Politische Erzähler distanziert, dadurch, dass er auf der Darstellungsebene zwar szenisch 

verfährt, auf der Vermittlungsebene aber deutlich erzählend, sprich episch modelliert, 

vermittelt und eingreift. Literarische Texte können auch da vom Krieg erzählen, wo sie es 

vermeintlich nicht tun, indem sie ihr zeitgenössisches Publikum zu einer politischen Lesart 

ihrer Zeit nötigen. Angestoßen wird eine solche Lesart durch die Ambiguität der Texte, die sich 

einer eindeutigen Positionierung zum Verhandelten (auf der Ebene der Diegese) verweigern 

und zudem die Rezipierenden in ihrer Urteilskraft herausfordern. Der Politische Erzähler 

macht sich systematisch von einem souveränen Leseobjekt auf der anderen Seite abhängig 

bzw. produziert es bestenfalls. Gerade bei Mario und der Zauberer provoziert der Politische 

Erzähler mit einer zeitlichen Distanz von fast 100 Jahren die Rezipierenden aus der Latenz der 

politischen Verdrängung herauszutreten und selbst politisch zu lesen. Im Gegensatz zum 



 
 

211 

unzuverlässigen Erzählen ist das Politische Erzählen ein genuin vermittelndes Erzählen, das 

sich als solches aus inhärent systematischen Gründen sichtbar macht und machen muss, 

indem es in die deutlichste Distanz – in diesem Fall über eine integrierte Gattungsdifferenz – 

zum Dargestellten geht. Vor dem Hintergrund dieser integrativen Funktion werden einzelne 

Perspektiven, wie die Rechtsgeschichte des Krieges im Rahmen der Entwicklung eines 

modernen Souveränitätskonzeptes von Staat und Staatlichkeit, die Geschlechtsspezifik des 

kriegerischen Diskurses und der kultursemiotische Aspekt der Mode, zusammengeführt. 

Es sei an die Fülle der interdisziplinären Forschungsarbeiten zum Dreißigjährigen Krieg aus 

dem Jahre 2018 erinnert, deren Fokus zumeist auf Fragen der inneren und äußeren 

Souveränität eines Staates liegt. Dies ist angesichts der großen staatsrechtlichen 

Errungenschaft seiner Beilegung nicht verwunderlich. Dürfen Kriege seit dem Westfälischen 

Frieden nur noch von souveränen Staaten geführt werden, wird, mit dem Ende des 

Dreißigjährigen Krieges, ein Übergang der Legitimation des Krieges durch die gerechte Sache 

des bellum iustum (gerechter Krieg) zum objektiveren und formalisierten ius ad bello (Recht 

zum Krieg) eines Souveräns markiert. Dem ius ad bello schließt sich ein ius in bellum (Recht im 

Krieg) an. So wurde der Weg für den gehegten Staatenkrieg geebnet, wenngleich dies 

durchaus einen europäischen (oder im weiteren historischen Verlauf: westlichen) Sonderweg 

darstellt.  

Der staatlichen Einhegung des Krieges samt seinen Kriegswirren und ausufernden 

Gräueltaten, die sich während des Dreißigjährigen Krieges auf die gesamte Gesellschaft 

ausdehnten, ging eine speziell ordnende Gestaltung der frühneuzeitlichen Schlachtengemälde 

voraus. Sie standen ganz im Zeichen des theatrum bellis, das, als Metapher des Kriegstheaters, 

sogar Einzug in militärische Abhandlungen hält. Die Schrecken des Krieges wurden sowohl 

zeitlich als auch örtlich auf einer Leinwand gebannt, die einer Bühne glich. Dem gehegten 

Staatenkrieg ist ein theatrales Moment eingeschrieben, da gerade die Illusionsbühne bis in die 

Aufklärung dem Paradigma eines Regimes der Repräsentation unterworfen ist und zu einem 

Ort wird, an dem sich die gegebene Herrschaftsordnung verdoppelt. Auf einem 

realhistorischen Schlachtfeld, das der Illusionsbühne gleicht, ist der Krieg als Fortführung der 

Politik mit anderen Mitteln als gehegter Staatenkrieg samt ungebrochener 

Repräsentationslogik der Herrschaft eines Souveräns möglich, sei es als Monarch oder 

Nationalstaat. Bis heute fokussieren sich unterschiedliche wissenschaftliche Disziplinen sowie 



 
 

212 

die journalistische Berichterstattung auf die staatliche Verankerung des Krieges. Es wurde 

schlicht gesellschaftlich eingeübt, die normative Kraft des Krieges als Ergebnis einer 

souveränen Staatlichkeit zu begreifen. Dies zeigt sich in den tagespolitischen Debatten um den 

Ukraine-Krieg, die Beendigung des Afghanistan-Einsatzes und fast dreißig Jahre zuvor im 

Kosovo-Krieg.  

Herfried Münkler und Forschende aus benachbarten Disziplinen können diesen Umstand 

durchaus reflektieren, allerdings leiden dennoch viele Ausführungen unter dem starken Bezug 

des Krieges auf die staatliche Souveränität, wie sie von westlichen Nationalstaaten bekannt 

ist. Daher muss Münkler sich also fragen, ob sich die Neuen Kriege aus der bekannten 

politischen Logik befreit haben. Es folgen Beschreibungen der Neuen Kriege als asymmetrisch 

ungehegte Gräueltaten beispielsweise, ohne dass Münkler ihr eigentliches Strukturmerkmal 

greifen kann.  

An dieser Stelle liefert die vorliegende Arbeit eine entscheidende Hilfestellung, um sich des 

Strukturmerkmals habhaft zu machen: Die Einhegung der Kriege passiert nicht als letzter 

Schritt durch ein Kriegs- oder Völkerrecht und zeigt sich nicht erst auf dem Schlachtfeld. 

Vielmehr determiniert die Frage, was ein Staat ist oder wie Freund-Feind-Unterscheidungen 

konzipiert sind, die Ordnung/Hegung des Krieges. Diese Prozesse finden im vorkriegerischen, 

gesellschaftlichen Raum statt und werden vom Politischen Erzähler offengelegt. Es geht 

gerade nicht um Ablösung eines gehegten, symmetrischen Staatenkrieges von einem 

asymmetrischen Partisanen- oder Terroristenkrieg, sondern um eine Verwerfung von 

Gesellschaften in und mit sich selbst, mit ihren Rechtssystemen, ihren Geschlechterrollen und 

ihrer politischen Organisation. So zeigt der politische Erzähler, dass man auch in den Texten 

einen Kriegsdiskurs findet, wo er an der Oberfläche nicht zu finden ist. Gerade diese Texte 

legen die politische Logik offen, aus denen eine etwaige Ordnung/Hegung des Krieges 

resultiert. Literatur erzählt deshalb besser vom Krieg, weil sie erzählt oder weil sie einen 

Politischen Erzähler installiert, an dem ein neues Modell für Literatur, Politik, Recht und Krieg 

deutlich wird. Der Politische Erzähler vermag neue politische Ordnungen, ihre Entstehung und 

neue Freund-Feind-Unterscheidungen zu offenbaren, die zum eigentlichen Strukturmerkmal 

von Kriegen werden. Daher wurden die kleinen kriegerischen Schwestern Michael Kohlhaas, 

Mario und der Zauberer und Faserland zu Unrecht stiefmütterlich im Kriegsdiskurs behandelt. 

Ihr struktureller Mehrwert sollte sie ebenbürtig neben kanonische Texte zu Kriegen, wie die 



 
 

213 

Hermannsschlacht, stellen. Insgesamt vermittelt die Erweiterung des fiktionstheoretischen 

Begriffsinventars um den Politischen Erzähler zwischen den Fronten einer narratologischen 

Literaturwissenschaft mit rein klassifikatorischen Ansätzen zu einer kritischen, politischen 

Literaturwissenschaft.  

Mit dem Übergang vom Drama zum Roman um 1800 konnte deutlich gemacht werden, dass 

in der Frühromantik durchaus Gattungsfragen in den Blick der ästhetischen Theorie geraten 

sind, und zwar explizit mit einer politischen Dimension statt eines rein antiquarischen 

Interesses. Sie verortet Brüche mit der Illusionsbühne in der Adressierung einer politischen 

Öffentlichkeit, die keinem aufklärerischen Paradigma von Herrschaftsrepräsentation mehr 

unterworfen ist, sondern als republikanische Öffentlichkeit adressiert wird. Diese neue 

Struktur der politischen Öffentlichkeit betrifft sodann weniger die Frage nach der konkreten 

Staatsform, sondern eher die Frage nach der politischen Ordnung.  

Auch wenn sich die Haltung zum souveränen Staatenkrieg (Normativität des Krieges aus der 

staatlichen Souveränität) nach dem Dreißigjährigen Krieg bis 1800 nicht grundlegend geändert 

hat und im Wiener Kongress gerade restauriert werden sollte, so wurde die europäische 

Ordnung seit dem Wiener Kongress doch offen für Republikanisierungsprozesse und 

Nationalstaatenbildung. An diesem Umbruch samt seinem neuen Verhältnis von Normativität 

und souveränem Bewusstsein ist die Geburtsstunde des Politischen Erzählers festzumachen. 

Frühwarnsystem Literatur 

Der Politische Erzähler eignet sich in besonderem Maße dazu, aufzuzeigen, dass der normative 

Geltungsanspruch des Krieges nicht allein an einer formellen oder westlich bekannten 

Staatsform bemessen werden kann. Das bedeutet, dass alle Definitionsversuche der Neuen 

Kriege scheitern, sofern ihr strukturgebendes Merkmal in der Formalie staatliche Souveränität 

oder einer Rechtsordnung gesehen wird. Münklers Beschreibung der Neuen Kriege als 

Privatisierung/Entstaatlichung der Kriege resultiert aus diesem Umstand. Vielmehr sind 

politische Neuordnungen, erkennbar an Verwerfungen von Gesellschaften mit sich selbst oder 

an ihren Freund-Feind-Unterscheidungen, der Seismograf für Kriege.  

Praktische Relevanz hätte eine solche Praxis für den NATO-Ratsbeschluss vom 12. September 

2001 gehabt, der besagt, dass die Terroranschläge auf die Vereinigten Staaten einen Angriff 



 
 

214 

im Sinne der UN-Charta Artikel 51 darstellen und das Recht zur Selbstverteidigung vorliegt.944 

Später wurde diese Entscheidung von verschiedenen Seiten kritisiert, da der Angriff nicht von 

einem staatlichen Akteur verübt wurde.945 

In der Antike und dem nicht säkularisierten europäischen Mittelalter war der Verweis auf 

einen gerechten Grund mit richtigen Zielen und Absichten ausreichend, um einen Krieg zu 

legitimieren. Erst als dieses Legitimationsverfahren nicht mehr sicherstellen konnte, zwischen 

illegitimen und legitimen Kriegen zu unterscheiden, da gerade während des Dreißigjährigen 

Krieges widerstreitende konfessionelle Ausprägungen des Christentums jede kriegerische 

Handlung legitimierten, wurde auf ein neues Legitimationsverfahren, das formellerer Natur 

ist, zurückgegriffen. Dies verdeutlicht auch der Wiener Kongress, indem er sich offen zeigt für 

unterschiedliche Staatsformen, solange sie über formellere Legitimationsstrategien 

(staatliche Souveränität einer Monarchie oder eines republikanischen Nationalstaats) eines 

Krieges verfügen als lediglich ihren Zweck. Dies führt zu dem Schluss, dass sich Kriege nur darin 

unterscheiden, ob sie legitimiert werden können oder nicht. Die gehegten Staatenkriege 

unterliegen seit dem Dreißigjährigen Krieg lediglich anderen Legitimationsstrategien 

(Rückbindung an den Staat/augenscheinlicher Ausdruck der Legitimation in der 

Rechtsordnung) als die Kriege davor. Vielleicht erfolgt die zunehmende Positivierung der 

Menschenrechte gerade aus diesem Grund: Die gerechte Sache allein würde eine kriegerische 

Intervention seitens der internationalen Gemeinschaft nicht legitimieren, wie Faserland 

eindrucksvoll dargelegt hat. Vielmehr wird an ihnen die Ordnung des Politischen der 

internationalen Gemeinschaft offenbar, die die Normativität des Schutzes der 

Menschenrechte zum Ergebnis eines gemeinsamen souveränen Bewusstseins (eines 

Weltstaates statt einem Verbund souveräner Staaten?) formt.  

Wie fruchtbar der Kriegsdiskurs der Literatur auch für andere Disziplinen sein kann, zeigt 

jüngst das Projekt Cassandra. Es ist eine Kooperation zwischen dem 

Bundesverteidigungsministerium und dem Weltethos-Instituts zur Krisenfrüherkennung und 

Gewaltprävention. Seit 2017 forscht das Team unter der Leitung von Prof. Dr. Jürgen 

Wertheimer daran, literarische Texte als Prognoseinstrumente von gewalttätigen Konflikten 

 
944 Vgl. Taschenbrecker, Lennart: Die völkerrechtliche Bewertung der NATO-Einsätze seit dem Ende der 

Sowjetunion aus dem Blickwinkel des NATO-Vertrages. Berlin 2020, S. 370 f. 
945 Vgl. ebd. 



 
 

215 

nutzbar zu machen. Ihre Hypothese: Krisen und Konflikte zeichnen sich bereits Jahre vor ihrem 

realen Ausbruch in der Literatur ab. Das Prognosemodell basiert auf der Auswertung 

qualitativer Daten, die aus literarischen Texten oder gesellschaftlichen Erzählungen gewonnen 

werden. Text- und umfeldbasierte Indikatoren sind beispielsweise Themenschwerpunkte, 

Zensur, Textformen und Rezeptionsmuster oder Rezeptionsintensität.946 In einem Zeitraum 

von drei bis fünf Jahren sollen Entwicklungen in der Latenzphase eines potenziellen 

Gewaltkonflikts aufgezeigt werden.947 Aktuell arbeitet das Studienteam an der Analyse 

anhaltender Konflikte in Regionen wie dem Kosovo, dem Kaukasus und der Sahelzone.948 Zwar 

arbeitet das Projekt Cassandra, anders als KI-basierte Programme, qualitativ, doch sollen die 

Ergebnisse in einer gewissen Art doch quantifizierbar sein, da das Frühwarnsystem über eine 

Punkteskala abzulesen ist. So werden zwar bestimmte Erzählstrategien wie 

Dehumanisierungen oder Feindbildkonstruktionen und Formveränderungen in Bezug auf 

Genres und Subgenres ausfindig gemacht,949 aber lediglich durch die Häufigkeit ihres 

Vorkommens auf der Skala verwertet. Auch wenn der erste Schritt hin zu einer 

Systematisierung des Kriegsdiskurses in der europäischen Literatur gelegt ist, bedarf es eine 

Reihe weiterer Arbeiten, die nicht bei rein numerischen Befunden der Feindbilder stehen 

bleiben, sondern auch retrospektiv ihre Entstehungsgeschichte nachzeichnen oder inhaltliche 

Veränderungen offenlegen. 

  

 
946 Vgl. https://weltethos-institut.org/forschung/cassandra-projekt/ und https://projekt-cassandra.net beide 

aufgerufen am 1.3.23. 
947 Vgl. ebd. 
948 Vgl. ebd. 
949 Wertheimer, Jürgen: Das „Cassandra-Projekt“: Präzision statt Fahren auf Sicht. Hamburg 2021, verfügbar 

unter: https://www.zebis.eu/veroeffentlichungen/positionen/das-cassandra-projekt-praezision-statt-fahren-

auf-sicht-literatur-als-krisenseismograf-von-prof-dr-juergen-wertheimer/; aufgerufen am 1.3.23. 



 
 

216 

Literaturverzeichnis 

Primärquellen: 

Deklaration über die Prinzipien des Völkerrechts betreffend freundschaftliche Beziehungen in 
Zusammenarbeit zwischen den Staaten in Übereinstimmung mit der Charta der Vereinten Nationen 
vom 24.10.1970, Anhang zu Resolution 2625 (XXY). In: United Nations Year Book 24. New York 1970 

Kehlmann, Daniel: Tyll. Hamburg 2017 

Kleist, Heinrich von: Die Hermannsschlacht. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Erster Band. Hg. v. 
Helmut Sembdner, München 2013, S. 533–628 

Kleist, Heinrich von: Michael Kohlhaas. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. 
Helmut Sembdner, München 2013, S. 1–103 

Kracht, Christian/Munz, Eva/Nikol, Lukas (Hrg.): Die totale Erinnerung. Kim Jong Ils Nordkorea. Mit 
einem Vorwort von Christian Kracht. Berlin 2006 

Kracht, Christian: Faserland. Frankfurt am Main 2018  

Kracht, Christian: Eurotrash. Köln 2021 

Mann, Thomas: Mario und der Zauberer. Ein tragisches Reiseerlebnis. In: ders.: Späte Erzählungen. 
1919–1953. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 6.1. Hg. v. 
Hans Rudolf Vaget, Angelina Immoos, Frankfurt am Main 2021, 212–272 

Mann, Thomas: Gefallen. In: ders.: Frühe Erzählungen. 1893–1912. Große kommentierte Frankfurter 
Ausgabe. Werke – Briefe – Tagebücher. Band 5.1. Hg. v. Terence J. Reed, Frankfurt am Main 2004, S. 
14–49 

Sekundärquellen: 

Ächtler, Norman: Die „Abtreibung“ der Popliteratur: Kracht, Krieg, Kulturkritik. In: Kriegsdiskurse in 
Literatur und Medien nach 1989. Hg. v. Carsten Gansel, Heinrich Kaulen, Göttingen 2011, S. 379–402 

Alzheimer-Haller, Heidrun: Handbuch zur narrativen Volksaufklärung. Moralische Geschichten 1780–
1848. Berlin 2004 

Andreotti, Mario: Die Struktur der modernen Literatur. Neue Formen und Techniken des Schreibens. 
Stuttgart 2022 

Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Übers. u. hg. v. Manfred Furhmann, Stuttgart 1986 

Arntzen, Helmut: Die ernste Komödie. Das deutsche Lustspiel von Lessing bis Kleist. München 1968 

Aust, Hugo: Novelle. Stuttgart 2012 

Baasner, Rainer: Hermeneutik. In: Literaturwissenschaftliches Lexikon. Grundbegriffe der Germanistik. 
Hg. v. Horst Brunner, Rainer Moritz, Berlin 2006, S. 159–164 

Bachmann, Michael: Dramatik-Lyrik-Epik: Das Drama im System der literarischen Gattungen. In: 
Handbuch Drama. Theorie, Analyse, Geschichte. Hg. v. Peter W. Marx, Stuttgart 2012, S. 52–72 

Backhaus, Anne: „Ich hörte, wie sich hinter mir die Hose öffnete.“ In: Spiegel Online. 16.5.2018, 
verfügbar unter: https://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/christian-kracht-spricht-an-der-uni-
frankfurt-ueber-seinen-missbrauch-a-1207975.html; aufgerufen am 1.3.23 



 
 

217 

Barthes, Roland: Der Tod des Autors. In: ders.: Das Rauschen der Sprache. Kritische Essays IV. Frankfurt 
am Main 2006, S. 57–63 

Barthes, Roland: Der Tod des Autors. Übers. V. Matías Martínez. In: Texte zur Theorie der Autorschaft. 
Hg. v. Fotis Jannidis, Gerhard Lauer, Matías Martínez, Simone Winko, Stuttgart 2000, S. 185–193 

Baudrillard, Jean: Agonie des Realen. Übers. v. Lothar Kurzawa, Volker Schaefer, Berlin 1978 

Baumgart, Reinhard: Das Ironische und die Ironie in den Werken Thomas Manns. München 1964 

Becker, Eva: Literaturverbreitung. In: Bürgerlicher Realismus und Gründerzeit. 1848–1890. Hg. v. 
Edward McInnes, München 1996, S. 108–143 

Bedorf, Thomas: Das Politische und die Politik – Konturen einer Differenz. In: Das Politische und die 
Politik. Hg. v. Thomas Begdorf, Kurt Röttgers, Berlin 2010, S. 13–37 

Bennholdt-Thomsen, Anke: Kleists Standort zwischen Aufklärung und Romantik. Ein Beitrag zur 
Quellenforschung. In: Kleist – ein moderner Aufklärer? Hg. v. Marie Haller-Nevermann, Dieter 
Rehwinkel, Göttingen 2005, S. 14–40 

Berg, Gunhild: Erzählte Menschenkenntnis: Moralische Erzählungen und Verhaltensschriften der 
deutschsprachigen Spätaufklärung. Tübingen 2006 

Bergsdorf, Wolfgang: Neue Kriege zu Beginn des einundzwanzigsten Jahrhunderts. Zum fundamentalen 
Wandel bewaffneter Konflikte. In: Die Politische Meinung. Nr. 497, April 2011, S. 59–64, verfügbar 
unter: https://www.kas.de/c/document_library/get_file?uuid=b853b0cb-9c5f-ccc7-7e23-
02dcb14e3d57&groupId=252038; aufgerufen am 1.3.23 

Bohrer, Karl Heinz: Das absolute Präsens. Die Semantik ästhetischer Zeit. Frankfurt am Main 1994 

Bolotow, Andrej: Leben und Abenteuer des Andrej Bolotow. Von ihm selbst für seine Nachkommen 
aufgeschrieben. Band 1. 1738–1762. Hg. u. übers. v. Marianne Schillow, Wolfgang Gruhn, München 
1990 

Booth, Wayne Clayson: The Rhetoric of Fiction. Chicago 1961 

Bosworth, Richard James Boon: Mussolini. London 2002 

Bourdieu, Pierre: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen Feldes. Übers. v. Bernd 
Schwibs, Achim Russer, Frankfurt am Main 2001 

Breuer, Ingo: „Schauplätze jämmerlicher Mordgeschichte.“ Tradition der Novelle und Theatralität der 
Historia bei Heinrich von Kleist. In: Kleist-Jahrbuch. Hg. v. Heinrich-von-Kleist-Gesellschaft, Stuttgart 
2001, S. 196–225 

Breuer, Ingo: Erzählungen. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 
2013, S. 90–97 

Brüggemann, Diethelm: Kleist. Die Magie. Würzburg 2004 

Brucke, Martin: Magnetiseure. Die windige Karriere einer literarischen Figur. Freiburg im Breisgau 2002 

Bühler, Patrick/Marquardt, Franka: Das >>große Nivellier-Land<<? Die Schweiz in Christian Krachts 
Faserland. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 
2009, S. 76–91 

Bürger, Christa: Statt einer Interpretation. Anmerkungen zu Kleists Erzählen. In: Positionen der 
Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am Beispiel von Kleists Das Erdbeben in Chili. Hg. v. David 
Wellburry, München 1993, S. 88–109 



 
 

218 

Buschmann, Nikolaus/Langenwiesche, Dieter (Hrg.): Der Krieg in den Gründungsmythen europäischer 
Nationen und der USA. Frankfurt 2004 

Caroni, Martina/Meyer, Tobias: Vom Kriegsbündnis zur Sicherung des Weltfriedens und der Förderung 
der Menschenrechte – Entstehung und Gründungsziele der Vereinten Nationen. In: Die Vereinten 
Nationen sechs Jahrzehnte nach ihrer Gründung. Bilanz und Reformperspektiven. Hg. v. Hans Jürgen 
Münk, Bern 2008, S. 1–28 

Chaplin, Julia: A New Eurofestation. In: nytimes.com. 8.12.2002, verfügbar unter: 
http://www.nytimes.com/2002/12/08/style/a-new-eurofestation.html; aufgerufen am 1.3.2023 

Chatman, Seymour: Story and Discourse. Narrative Structure in Fictions and Films. London 1990 

Christophersen, Claas: Kritik der transnationalen Gewalt. Souveränität, Menschenrechte und 
Demokratie im Übergang zur Weltgesellschaft. Bielefeld 2009 

Clark, Martin: Mussolini. Profiles in Power. London 2005 

Clausewitz, Carl von: Vom Kriege. Hamburg 2018 

Czarniawska, Barbara: Narratives in Social Science Research. London 2004 

Dedert, Hartmut: Vor der Theorie der Novelle. Die Erzählung im Spiegel der aufklärerischen 
Gattungsdiskussion. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 112 (1993), S. 481–508 

Dennler, Iris: Friedrich Karl von Savigny. Berlin 1985 

Detel, Wolfgang: Geist und Verstehen. Historische Grundlagen einer modernen Hermeneutik. Frankfurt 
am Main 2011 

De Man, Paul: The Concept of Irony. In: ders.: Aesthetic Ideology. Hg. v. Andrzej Warminski, London 
1997, S. 163–184 

Diederichsen, Diedrich: Spätsaison. Journaille – Denkfunk – Talking Heads. In: Sounds 9 (1982), S. 44 f. 

Diez, Georg: Die Methode Kracht. In: Spiegel Kultur. 12.02.2012, verfügbar unter: 
https://www.spiegel.de/kultur/die-methode-kracht-a-3715fb8c-0002-0001-0000-
000083977254?context=issue; aufgerufen am 1.1.23 

Dolezik, Joachim: Narrative zum Gerechten Krieg im Völkerrecht. Berlin 2022 

Doyle, Michael W.: Empires. Ithaca 1986 

Draesner, Ulrike: Heimliche Helden. Über Heinrich von Kleist, Jean-Henri Fabre, James Joyce, Thomas 
Mann, Gottfried Benn, Karl Valentin u.v.a. Essays. München 2013 

Dülffer, Jost: Jalta. 4.2.1945. Der Zweite Weltkrieg und die Entstehung der bipolaren Welt. München 
1998 

Dürrholz, Johanna: Des Doktors bequeme Stiefel. Die Geschichte von Dr. Martens. In: FAZ.NET. 
24.11.2020; verfügbar unter: https://www.faz.net/aktuell/stil/mode-design/die-geschichte-von-den-
dr-martens-stiefeln-17063377.html; aufgerufen am 1.3.23 

Durst, Uwe: Zur Poetik der parahistorischen Literatur. In: Neohelicon. XXXI, 2/2004, S. 201–220 

Durst, Uwe: Theorie der phantastischen Literatur. Berlin 2010 

Ehlen, Günter/Werner, Karl Gottfried: Die Konferenzen von Malta und Jalta. Dokumente vom 17. Juli 
1944 bis 3. Juni 1945. Düsseldorf 1957 



 
 

219 

Eke, Norbert Otto: Tragödie. In: Literaturwissenschaftliches Lexikon. Grundbegriffe der Germanistik. 
Hg. v. Horst Brunner, Rainer Moritz, Berlin 2006, S. 411–414 

Elwert, Georg: Gewaltmärkte. Beobachtungen zur Zweckrationalität der Gewalt. In: Soziologie der 
Gewalt. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie. Sonderheft 37. Hg. v. Trutz von Trotha, 
Köln 1997, S. 86–101 

Ewen, Jens: Deutungsangebote durch Sympathiepunkte. Zur Strategie narrativer Unzuverlässigkeit in 
Thomas Manns Roman Doktor Faustus. In: Sympathie und Literatur. Zur Relevanz des 
Sympathiekonzeptes für die Literaturwissenschaft. Hg. v. Claudia Hillebrandt, Elisabeth Kampmann, 
Berlin 2014, S. 270–283 

Ewen, Jens: Ironie. In: Thomas Mann. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Andreas Blödorn, 
Friedhelm Marx, Stuttgart 2015, S. 308–310 

Ewen, Jens: Erzählter Pluralismus. Thomas Manns Ironie als Sprache der Moderne. Frankfurt am Main 
2017 

Fahrmeir, Andreas: Revolutionen und Reformen. Europa 1789–1850. München 2010 

Fahrmeir, Andreas: Europa zwischen Restauration, Reform und Revolution 1815–1850. München 2012 

Feddern, Stefan: Elemente der antiken Erzähltheorie. Boston 2021 

Fischer, Alexander: Posierende Poeten. Autorinszenierungen vom 18. bis zum 21 Jahrhundert. Erlangen 
2013 

Fischer-Lichte, Erika: Ästhetik des Performativen. Frankfurt am Main 2004 

Flohr, Markus: Eine Zeit der Gärung. In: Zeit Geschichte. Nr. 5 (2017), S. 96–98 

Fludernik, Monika: Unreliability vs. Discordance. Kritische Betrachtungen zum 
literaturwissenschaftlichen Konzept der erzählerischen Unzuverlässigkeit. In: Was stimmt jetzt? 
Unzuverlässiges Erzählen in Literatur und Film. Hg. v. Fabienne Liptay, Yvonne Wolf, München 2005, S. 
39–59 

Fögen, Marie Theres: Römische Rechtsgeschichten. Über Ursprung und Evolution eines sozialen 
Systems. Göttingen 2002 

Foucault, Michel: Qu´est-ce qu´un Auteur? In: Bulletin de la Société française de Philosophie. Nr. 64 
(1969), S. 73–104 

Foucault, Michel: Vorlesung vom 18. Februar 1976. In: ders.: In Verteidigung der Gesellschaft. 
Vorlesungen am Collège de France (1975–1976). Frankfurt am Main 1999, S, 163–192 

Franck, Georg: Ökonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf. München 1998 

Füssel, Marian: Theatrum Belli. Der Krieg als Inszenierung und Wissensschauplatz im 17. und 18. 
Jahrhundert. In: metaphorik.de. 14/2008, S. 205–230, verfügbar unter: 
https://www.metaphorik.de/sites/www.metaphorik.de/files/journal-
pdf/14_2008_fuessel.pdf;aufgerufen am 1.3.23 

Füssel Marian: Kriegstheater. Formen der militärischen Gewalt in der frühen Neuzeit. In: Formen des 
Krieges. 1600–1815. Kataloge des Bayerischen Armeemuseum. Band 19. Hg. v. Ansgar Reiß, Neustadt 
an der Aisch 2019, S. 15–30 

Gabriel, Gottfried: Fiktion und Wahrheit. Eine semantische Theorie der Literatur. Stuttgart 1975 



 
 

220 

Galvan, Elisabeth: Mario und der Zauberer (1930). In: Thomas Mann. Handbuch. Leben – Werk – 
Wirkung. Hg. v. Andreas Blödorn, Friedhelm Marx, Stuttgart 2015, S. 137–140 

Gantzel, Klaus Jürgen: Neue Kriege? Neue Kämpfer? Arbeitspapier Nr. 2, Hamburg 2002, verfügbar 
unter: https://www.wiso.uni-hamburg.de/fachbereich-
sowi/professuren/jakobeit/forschung/akuf/archiv/arbeitspapiere/neuekriege-gantzel-2002.pdf; 
aufgerufen am 1.3.23 

Gašparević Matija: Die Lehre vom gerechten Krieg und die Risiken des 21. Jahrhunderts. Der 
Präemtivkrieg und die militärische humanitäre Intervention. München 2010, verfügbar unter: 
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/15885/1/Gasparevic_Matija.pdf; aufgerufen am 1.3.23 

Genette, Gérard: Die Erzählung. Übers. v. Andreas Knop, Paderborn 2010 

Giuriato, Davide: Wolf der Wüste. Michael Kohlhaas und die Rettung des Lebens. In: Ausnahmezustand 
der Literatur. Neue Lektüren zu Heinrich von Kleist. Hg. v. Nicolas Pethes, Göttingen 2011, S. 290–306 

Goeschel, Christian: Mussolini und Hitler: die Inszenierung einer faschistischen Allianz. Frankfurt am 
Main 2019 

Goffman, Erwin: Rahmen-Analyse. Versuch über die Organisation von Alltagserfahrungen. Frankfurt 
am Main 1980 

Grabienski, Olaf: Christian Kracht: Faserland (1995). In: Handbuch Literatur & Pop. Hg. v. Moritz Baßler, 
Eckhard Schuhmacher, Berlin 2019, S. 509–523 

Graml, Hermann: Zwischen Stresemann und Hitler. Die Außenpolitik der Präsidialkabinette Brüning, 
Papen und Schleicher. München 2001 

Grawe, Christian: Que diable la Duse allait-elle faire dans cette galère? Eine Marginalie zu Mario und 
der Zauberer. In: Thomas Mann Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas Sprecher, Ruprecht Wimmer, 
Frankfurt am Main 2012, S. 229–236 

Greiner, Bernhard: Komödie. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Ingo Breuer, 
Stuttgart 2013, S. 21–27 

Grimm, Gunter E./Schärf, Christian (Hrg.): Schriftsteller-Inszenierungen. Bielefeld 2008 

Guntermann, Georg: Drama, In: Literaturwissenschaftliches Lexikon. Grundbegriffe der Germanistik. 
Hg. v. Horst Brunner, Rainer Moritz, Berlin 2006, S. 82–86 

Guthke, Karl S.: Geschichte und Poetik der deutschen Tragikomödie. Göttingen 1961 

Haberkamm, Klaus: Redivivus per litteras. Das Thema des Dreißigjährigen Krieges und seine 
poetologische Funktionsweise bei Grimmelshausen, Grass und Kehlmann. In: Der Zweite Dreißigjährige 
Krieg. Deutungskämpfe in der Literatur der Moderne. Hg. v. Fabian Lampart, Baden-Baden 2019, S. 
201–221 

Haider, Frithjof: Verkörperung des Selbst. Das bucklige Männlein als Übergangsphänomen bei Clemens 
Brentano, Thomas Mann, Walter Benjamin. Frankfurt am Main 2003 

Hamacher, Bernd: Michael Kohlhaas. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer, 
Stuttgart 2013, S. 97–106 

Hamburger, Käte: Die Logik der Dichtung. Frankfurt am Main 1980 

Hatfield, Henry C.: Thomas Mann´s Mario und der Zauberer. An Interpretation. In: The Germanic 
Review. Literature, Culture, Theory. Heft 4 (1946), S. 306–312 



 
 

221 

Heimböckel, Dieter: Michael Kohlhaas. Aus einer alten Chronik. In: Kindlers Literatur Lexikon 9. Hg. v. 
Arnold Heinz Ludwig, Stuttgart 2009, S. 143–144 

Heinisch, Gertrude/Hellwig, Otti (Hrg.): Die offiziellen Jalta-Dokumente des U.S. State Departments. 
Göttingen 1957 

Hentschel, Uwe: Mythos Schweiz. Zum deutschen literarischen Philhelvetismus zwischen 1700 und 
1850. Tübingen 2002 

Herbst, Hildburg: Frühe Formen der deutschen Novelle im 18. Jahrhundert. Berlin 1988 

Hermann, Hans Peter: Zufall und ich. Zum Begriff der Situation in den Novellen Heinrich von Kleists. In: 
Germanisch-Romanische Monatsschrift. NF Band XI, Heft 1, 1961, 69–99 

Heupel, Monika/Zangl, Bernhard: Von „alten“ und „neuen“ Kriegen – Zum Gestaltwandel kriegerischer 
Gewalt. In: Politische Vierteljahrsschrift. 45. Jg., Heft 3, S. 346–369 

Hoffmeister, Werner: Studien zur erlebten Rede bei Thomas Mann und Robert Musil. London 1965 

Howe, Steven: Reform und/oder Revolution? Michael Kohlhaas. In: Unverhoffte Wirkungen. Erziehung 
und Gewalt im Werk von Heinrich von Kleists. Hg. v. Ricarda Schmidt, Seán Allan Steven Howe, 
Würzburg 2014, S. 103–127 

Huber, Till: Im Herzen der Uneigentlichkeit. Überlegungen zu Christian Krachts Nordkorea. In: Christian 
Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter. Köln 2009, S. 223–237 

Hurta, Jan: „Aber was ist der Künstler?“ Künstlertypologien im novellistischen Werk Thomas Manns. 
Bamberg 2019 

Hütelin, Thomas: Das Grauen im ICE-Bord-Treff. In: Spiegel Kultur. 19.2.1995, verfügbar unter: 
https://www.spiegel.de/kultur/das-grauen-im-ice-bord-treff-a-784fe5b9-0002-0001-0000-
000009159324; aufgerufen am 1.3.23 

Iser, Wolfgang: Die Appellstruktur der Texte. Unbestimmtheit als Wirkungsbedingung literarischer 
Prosa. Konstanz 1970 

Jahraus, Oliver: Ästhetischer Fundamentalismus. Christian Krachts radikale Erzählexperimente. In: 
Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 2009, S. 13–23 

Janik, Dieter: Die Kommunikationsstruktur des Erzählwerks. Ein semiologisches Modell. Bebenhausen 
1973 

Jalušič, Vlasta: Politik. In: Arendt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Wolfgang Heuer, Stefanie 
Rosenmüller, Stuttgart 2022, S. 389–390 

Jameson, Frederic: Das politische Unbewußte. Literatur als Symbol sozialen Handelns. Hamburg 1988 

Jauß, Hans Robert: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft. In: 
Rezeptionsästhetik. Hg. v. Rainer Warning München 1994, S. 126–162 

Jessen, Jens: Tyll. Der ewige Gaukler. In: Zeit Online. 13.10.2017, verfügbar unter: 
https://www.zeit.de/2017/41/tyll-daniel-kehlmann-
roman?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F; aufgerufen am 1.3.23 

Jürgensen, Christoph/Kaiser, Gerhard (Hrg.): Kontroversen – Bündnisse – Imitationen. Zur Geschichte 
schriftstellerischer Inszenierungspraktiken. Heidelberg 2001 

Kaegi, Werner: Über den Kleinstaat im europäischen Denken. In: ders.: Historische Meditationen. Zürich 
1942, S. 249–314 



 
 

222 

Kafka, Franz: Brief an Felice Bauer vom 9. auf den 10. Februar 1913. In: ders.: Briefe an Felice Bauer 
und andere Korrespondenzen aus der Verlobungszeit. Gesammelte Werke. Hg. v. Erich Heller, Jürgen 
Born, Frankfurt am Main 1967, S. 291 f. 

Kaldor, Mary: Neue und alte Kriege. Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globalisierung. Frankfurt am 
Main 2000 

Kalycas, Stathis N.: „New“ and „Old“ Civil Wars: A Valid Distincion? In: World Politics. Vol. 54, No. 1, 
(Oct., 2011), S. 99–118 

Kant, Immanuel: Der Streit der Fakultäten. Zweiter Abschnitt. In: ders.: Werke in sechs Bänden. Band 
VI. Hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1964, S. 351–370 

Kant, Immanuel: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. In: ders.: Werke in 
sechs Bänden. Bd. VI. Hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1964, S. 33–52 

Kehlmann, Daniel: Bord-Treff und Neckarauen. Über „Faserland“. In: Text und Kritik. Zeitschrift für 
Literatur. IX/17. Hg. v. Christoph Kleinschmidt, S. 20–23 

Kiefer, Sascha: Novellenbegriff und Zeitbezug. Bruno Franks Politische Novelle (1928) und Thomas 
Manns Mario und der Zauberer (1930). In: Jahrbuch zur Kultur und Literatur der Weimarer Republik. 
Band 9. Hg. v. Sabina Becker, München 2004, S. 89–128 

Kiefer, Sascha: Die deutsche Novelle im 20. Jahrhundert. Eine Gattungsgeschichte. Köln 2010 

Kiesel, Helmut: Geschichte der deutschsprachigen Literatur 1918–1933. München 2017 

Kindt, Tom/Müller, Hans-Harald: Der implizite Autor. Zur Explikation und Verwendung eines 
umstrittenen Begriffs. In: Rückkehr des Autors. Zur Erneuerung eines umstrittenen Begriffs. Hg. v. Fotis 
Jannidis, Gerard Lauer, Matías Martínez, Tübingen 1999, S. 273–287 

Kindt, Tom: Unzuverlässiges Erzählen und literarische Moderne. Eine Untersuchung der Romane von 
Ernst Weiß. Tübingen 2008 

Kindt, Tom: „Das Unmögliche, das dennoch geschieht.“ Zum Begriff der literarischen Phantastik am 
Beispiel von Werken Thomas Manns. In: Thomas Mann Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas Sprecher, 
Ruprecht Wimmer, Frankfurt am Main 2012, S. 43–56 

Kindt, Tom: Narratologie. In: Thomas Mann-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Andreas 
Blödorn, Friedhelm Marx, Stuttgart 2015, S. 352–354 

Kindt, Tom: Fieberhafte Steigerung. Zur Zuverlässigkeit des Erzählers in Thomas Manns Doktor Faustus 
(1947). In: Der deutschsprachige Nachkriegsroman und die Tradition des unzuverlässigen Erzählens. 
Hg. v. Matthias Aumüller, Tom Kindt, Berlin 2021, S. 49–64 

Kirchmeier, Christian: Einleitung. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 28 (2018). 
Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 
1–23 

Kirchmeier, Christian: Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik der Partizipation. Die politische 
epochē der parabatischen Komödie am Beispiel Tiecks. In: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-
Gesellschaft 28 (2018). Sonderheft: Das Politische des Romantischen Dramas. Hg. v. Christian 
Kirchmeier, Paderborn 2019, S. 157–181 

Kittler, Wolf: Die Geburt des Partisanen aus dem Geist der Poesie. Heinrich von Kleist und die Strategie 
der Befreiungskriege. Freiburg im Breisgau 1987 



 
 

223 

Kleinschmidt, Christoph: Von Zerrspiegeln, Möbius-Schleifen und Ordnungen des Déjà-vu. Techniken 
des Erzählens in den Romanen Christian Krachts. In: Text und Kritik. Zeitschrift für Literatur. IX/17. Hg. 
v. Christoph Kleinschmidt, S. 44–53 

Kleist, Heinrich von: Brief an Wilhelmine von Zenge vom 10. Oktober 1801. In: ders.: Sämtliche Werke 
und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 691–696 

Kleist, Heinrich von: Brief an Ulrike von Kleist vom 19. Februar 1802. In: ders.: Sämtliche Werke und 
Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 718 f. 

Kleist, Heinrich von: Brief an Heinrich Zschokke vom 2. März 1802. In: ders.: Sämtliche Werke und 
Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 719 f. 

Kleist, Heinrich von: Brief an Ulrike von Kleist vom 1. Mai 1802. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe. 
Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 723–725 

Kleist, Heinrich von: Brief an Ulrike von Kleist vom 24. Oktober 1806. In: ders.: Sämtliche Werke und 
Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 770f. 

Kleist, Heinrich von: Brief an Georg Andreas Reimer (Mai 1809). Briefe von und an Heinrich von Kleist: 
1793–1811. Band 4. In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe in 4 Bänden. Hg. v. Ilse-Marie Barth, Klaus 
Müller-Salget, Stefan Ormanns, Hinrich Seeba. Frankfurt am Main 1991 

Kleists, Heinrich v.: Über die allmähliche Verfertigung der Gedanken beim Reden. In: ders.: Sämtliche 
Werke und Briefe. Zweiter Band. Hg. v. Helmut Sembdner, München 2013, S. 319–324 

Klimek, Sonja: Phantastik. In: Thomas-Mann-Handbuch. Hg. v. Helmut Koopmann, Stuttgart 2011, S. 
331–333 

Knobloch, Hans Jürgen: Die Auflösung des Gesellschaftsvertrages in Kleists Michael Kohlhaas. In: Recht 
und Gerechtigkeit bei Heinrich von Kleist. Hg. v. Peter Ensberg, Hans-Jochen Marquardt, Stuttgart 2002, 
S. 69–77 

Koopmann, Helmut: Humor und Ironie. In: Thomas-Mann-Handbuch. Hg. v. Helmut Koopmann, 
Stuttgart 2011, S. 836–853 

Koschorke, Albrecht/Lüdemann, Susanne/Frank, Thomas/Matala de Mazza, Ethel: Der fiktive Staat. 
Konstruktionen des politischen Körpers in der Geschichte Europas. Frankfurt am Main 2007 

Kohrs, Ingrid: Das Wesen des Tragischen im Drama Heinrichs von Kleist. Marburg 1952 

Koselleck, Reinhart: Revolution. Rebellion, Aufruhr, Bürgerkrieg. In: Geschichtliche Grundbegriffe Band 
5. Hg. v. Otto Brunner, Werner Conze, Reinhard Koselleck, Stuttgart 1984 

Košenia, Alexander: Recht – gefällig. Frühneuzeitliche Verbrechensdarstellungen zwischen 
Dokumentation und Unterhaltung. In: Zeitschrift für Germanistik. Neue Folge. Vol. 15, Nr. 1 (2005), S. 
28–47 

Košenina, Alexander: Ratlose Schwestern der Marquise von O…: Rätselhafte Schwangerschaften in 
populären Fallgeschichten – von Pitaval bis Spieß. In: Kleist-Jahrbuch. Hg. v. Heinrich-von-Kleist-
Gesellschaft, Stuttgart 2006, S. 45–59 

Kracht, Christian: Christian Kracht über seinen Roman „Faserland“, über Grünofant-Eis, Busfahrer und 
die SPD: Die legendärste Party aller Zeiten. In: Berliner Zeitung. 19.07.1995, verfügbar unter: 
https://www.berliner-zeitung.de/christian-kracht-ueber-seinen-roman-faserland-ueber-gruenofant-
eis-busfahrer-und-die-spd-die-legendaerste-party-aller-zeiten-li.9142; aufgerufen am 1.3.23 



 
 

224 

Kracht, Christian: Der schlechteste Journalist von allen. In: Der Tagesspiegel. 1.7.2000, verfügbar unter: 
https://www.tagesspiegel.de/kultur/christian-kracht-im-gesprach-der-schlechteste-journalist-von-
allen-691093.html; aufgerufen am 1.3.23 

Kriemann, Hans-Peter: Hineingerutscht? Deutschland und der Kosovo-Krieg. Göttingen 2021 

Kristiansen, Børge: Thomas Mann – Der ironische Metaphysiker: Nihilismus – Ironie – Anthropologie in 
Thomas Manns Erzählungen und im >>Zauberberg<<. Würzburg 2013 

Kroeschell, Karl: Deutsche Rechtsgeschichte. Band 3: Seit 1650. Köln 2008 

Künzel, Christine/Schönert, Jörg: Autorinszenierungen: Autorschaft und literarisches Werk im Kontext 
der Medien. Würzburg 2007 

Künzel, Christine: Recht und Justiz. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer, 
Stuttgart 2013, S. 272–275 

Langewiesche, Dieter: Nationalismus – ein generalisierender Vergleich. In: Transnationale Geschichte. 
Hg. v. Gunilla Bude, Sebastian Conrad, Oliver Janz, Göttingen 2006, S. 175–189 

Langewiesche, Dieter: Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne. München 2019 

Larsson, Kristian: Masken des Erzählens: Studien zur Theorie narrativer Unzuverlässigkeit und ihrer 
Praxis im Frühwerk Thomas Manns. Würzburg 2011 

Latour, Conrad: Südtirol und die Achse Berlin-Rom. 1938–1945. Band 5 der Schriftenreihe der 
Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte. Hg. v. Hans Rothfels, Theodor Eschenburg, Oldenburg 1962 

Lebe, Julia: Kracht und Trump. Strategien des unzuverlässigen Erzählens. In. Fake. Hg. v. Julia Lebe, 
Medienobservationen 2020, S. 1–10, verfügbar unter: 
https://www.medienobservationen.de/pdf/20200412lebe.pdf; aufgerufen am 1.3.23 

Lebe, Julia: „Stell´ dir vor, es ist Krieg und keiner weiß, was er anziehen soll.“ Oder eine kleine Geschichte 
der Uniform anhand der Barbourjacke. In: Macht.Mode.Männer. Hg. v. Julia Lebe, 
Medienobservationen 2022, S. 1–12, verfügbar unter: 
https://www.medienobservationen.de/pdf/20200412lebe.pdf; aufgerufen am 1.3.23 

Leneaux, Grant F.: Mario und der Zauberer. The Narration of Seduction or the Seduction of Narration. 
In: Orbis Litterarum. Nr. 40 (1985), Heft 4, S. 327–347 

Lenz, Jakob Michael Reinhold: Anmerkungen über Theater. In: ders.: Werke und Briefe in drei Bänden. 
Band 2. Hg. v. Sigrid Damm, München 1987, S. 641–671 

Lessing, Gotthold Ephraim: Das Theater des Herrn Diderot. In: ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden. 
Band 5/1: Werke 1769–1766. Hg. v. Wilfried Barner, Frankfurt am Main 1990, S. 123–230 

Liebrand, Claudia: Pater semper incertus est. Kleists Marquise von O… mit Boccaccio gelesen. In: Kleist-
Jahrbuch. Hg. v. Heinrich-von-Kleist-Gesellschaft, Stuttgart 2000, S. 46–69 

Liebs, Detlef: Römisches Recht. Ein Studienbuch. Göttingen 2004 

Llanque, Marcus: Demokratisches Denken im Krieg. Die deutsche Debatte im Ersten Weltkrieg. Berlin 
2000 

Loth, Wilfried: Die Teilung der Welt. Geschichte des Kalten Krieges 1941–1955. München 2002 

Lowe, Cedric/Marzari, Frank: Italian Foreign Policy 1870–1940. Foreign Policies of the Great Powers. 
London 1975 



 
 

225 

Lukács, Georg: Die Tragödie Heinrich von Kleists. In: ders.: Deutsche Realisten des 19. Jahrhunderts. 
Bern 1951, S. 19–48 

Lucas, Raymon: Kleists Kohlhaas: Zur Klärung einiger strittiger Punkte. In: Recht und Gerechtigkeit bei 
Heinrich von Kleist. Hg. v. Peter Ensberg, Stuttgart 2002, S. 79–85 

Lüdemann, Susanne: Literarische Fallgeschichten. Schillers Verbrecher aus verlorener Ehre und Kleists 
Michael Kohlhaas. In: Das Beispiel. Epistemologie des Exemplarischen. Hg. v. Jens Ruchatz, Stefan 
Willer, Nicolas Pethes, Berlin 2007, S. 208–223 

Luft, Klaus Peter: Erscheinungsformen des Androgynen bei Thomas Mann, New York 1998 

Lukian: Wahre Geschichten. In: ders.: Die Hauptwerke des Lukian. Griechisch und deutsch. Hg. u. übers. 
v. Karl Mras, München 1980, S. 328–419 

Malchow, Helge: Blaue Blume der Romantik. Ist der Schriftsteller Christian Kracht “Türsteher der 
rechten Gedanken”? Sein Verleger antwortet auf einen SPIEGEL-Artikel. In: Der Spiegel. 8/2012, 
verfügbar unter: https://magazin.spiegel.de/EpubDelivery/spiegel/pdf/84061065; aufgerufen am 
1.3.23 

Mann, Michael: Die dunkle Seite der Demokratie. Eine Theorie der ethnischen Säuberung. Hamburg 
2007 

Mann, Thomas: Brief an Otto Hoerth vom 12.6.1930. In: Dichter über ihre Dichtungen. Thomas Mann. 
Teil II: 1918–1943. Hg. v. Hans Wysling, München 1979, S. 367–368 

Martinez, Matías/Scheffel, Michael: Einführung in die Erzähltheorie. München 2016 

Marchart, Oliver: Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau 
und Agamben. Frankfurt am Main 2010 

Marquard, Odo: Kunst als Autofiktion – Versuch über den Weg der Wirklichkeit ins Fiktive. In: ders.: 
Aesthetica und Anaesthetica. Philosophische Überlegungen. Paderborn 1989, S. 82–99 

Marx, Friedhelm: „Bürgerliche Phantastik?“ Thomas Manns Novelle Mario und der Zauberer. In: 
Thomas Mann Jahrbuch. Band 24. Hg. v. Thomas Sprecher, Ruprecht Wimmer, Frankfurt am Main 
2012, S. 133–142 

Marx, Stefanie: Beispiele des Beispiellosen: Heinrich von Kleists Erzählungen. Würzburg 1994 

Mayne, Judith: Der primitive Erzähler. In: Frauen und Film. Nr. 41 (1986), S. 4–16 

Mazower, Mark: Hitlers Imperium: Europa unter der Herrschaft des Nationalsozialismus. München 
2009 

Meder, Stefan: Rechtsgeschichte. Köln 2011 

Meid, Christopher: Rezension: Carolin Rocks. Heldentaten, Heldenträume. Zur Analytik des Politischen 
im Drama um 1800 (Goethe – Schiller – Kleist). Berlin 2020. In: helden. heroes. héros. S. 35–36, 
verfügbar unter: https://d-nb.info/1240141750/34; aufgerufen am 1.3.23 

Meid, Volker: Der Dreißigjährige Krieg in der deutschen Barockliteratur. Frankfurt am Main 2017 

Mehring, Reinhard: Carl Schmitt zur Einführung. Dresden 2011 

Mersch, Dieter: Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen. Frankfurt am 
Main 2002 

Miller, Hillis J.: Die Festlegung des Gesetzes in der Literatur – am Beispiel Kleists. In: Kleist lesen. Hg. v. 
Nikolaus Müller-Schöll, Marianne Schuller, Bielefeld 2003, S. 181–208 



 
 

226 

Müller, Richard Matthias: Kleists Michael Kohlhaas. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für 
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. 44. Jg., 1970, S. 101–119 

Müller-Salget, Klaus: Gewalt und Gegengewalt im Michael Kohlhaas. Rechtfertigung der Selbsthilfe? 
In: Kleist zur Gewalt. Transdisziplinäre Perspektiven. Band 8. Hg. v. Wolfgang Palaver, Innsbruck 2011, 
S. 125–134 

Müller-Salget, Klaus: Die Herrmannsschlacht. In: Kleist. Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. v. 
Breuer Ingo, Stuttgart 2013, S. 76–79 

Müller-Salget, Klaus: Kleist und die Folgen. Stuttgart 2017 

Münkler, Herfried: Imperien. Die Logik der Weltherrschaft – vom Alten Rom bis zu den Vereinigten 
Staaten. Berlin 2005 

Münkler, Herfried: Der große Krieg. Die Welt 1914–1918. Berlin 2014 

Münkler, Herfried: Der Dreißigjährige Krieg: Europäische Katastrophe, deutsches Trauma 1618–1648. 
Hamburg 2017 

Münkler, Herfried: Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21. Jahrhundert. Hamburg 2017 

Münkler, Herfried: Die Neuen Kriege. Hannover 2020 

Navratil, Michael: Kontrafaktik der Gegenwart. Politisches Schreiben als Realitätsvariation bei Christian 
Kracht, Kathrin Röggla, Juli Zeh und Leif Randt. Berlin 2022 

Niefanger, Dirk: Der Autor und sein Label. Überlegungen zur „fonction classificatoire“ Foucaults (mit 
Fallstudien zu Langbehn und Kracauer). In: Autorschaft. Positionen und Revisionen. DFG-Symposion 
2001. Hg. v. Heinrich Detering, Stuttgart 2002, S. 521–539 

Niefanger, Dirk: Autorinszenierung. In: Handbuch Literatur und Pop. Hg. v. Moritz Baßler, Eckhard 
Schumacher. Berlin 2019, S. 130–141 

Nöring, Hermann/Schneider, Thomas F./Spilker, Rolf: Worte können Bilder nicht aufwiegen. Vorwort. 
In: Bilderschlachten: 2000 Jahre Nachrichten aus dem Krieg. Technik – Medien – Kunst. Hg. v. Hermann 
Nöring, Thomas F. Schneider, Rolf Spilker, Göttingen 2009, S. 10–11 

Nüning, Ansgar: Rennaissance eines anthropomorphisierten Passepartouts oder Nachruf auf ein 
literaturkritisches Phantom? Überlegungen und Alternativen zum Konzept des implied author. In: DVjs. 
Nr. 67 (1993), S. 1–25 

Nünning, Ansgar: Unreliable Narration zur Einführung. Grundzüge einer kognitiv-narratologischen 
Theorie und Analyse unglaubwürdigen Erzählens. In: Unreliable Narration. Studien zur Theorie und 
Praxis unglaubwürdigen Erzählens in der englischsprachigen Erzählliteratur. Hg. v. Ansgar Nünning, 
Trier 1998, S. 3–39 

Nünning, Ansgar: Unreliable, Compared to What? Towards a Cognitive Theorie of Unreliable Narration. 
Prolegomena and Hypotheses. In: Grenzüberschreitungen. Narratologie im Kontext – Transcending 
Boundaries: Narratology in Context. Hg. v. Walter Grünzweig, Andreas Solbach, Tübingen 1999, S. 53–
73 

Oesterle, Günter: Die Schweiz – Mythos und Kritik. Deutsche Reisebeschreibungen im letzten Drittel des 
18. Jahrhunderts. In: Helvetien und Deutschland. Kulturelle Beziehungen zwischen der Schweiz und 
Deutschland in der Zeit von 1770–1830. Hg. v. Hellmut Thomke, Martin Bircher, Wolfgang Proß, 
Amsterdam 1994, S. 79–100 



 
 

227 

Ostania, Elena: Analyse: Die Eskalation im Asowschen Meer aus internationaler Perspektive. In: 
Bundeszentrale für politische Bildung. Internationales. 30.11.2018, verfügbar unter: 
https://www.bpb.de/themen/europa/ukraine/281636/analyse-die-eskalation-im-asowschen-meer-
aus-internationaler-perspektive/; aufgerufen am 1.3.23 

Orend, Brian: War. In: Stanford Encyclopedia of Philosophy Archive. Spring 2016 Edition, verfügbar 
unter: https://plato.stanford.edu/archives/spr2016/entries/war/#2; aufgerufen am 1.3.23 

Petersen, Jürgen H.: Widerstände gegen die Rezeptionslenkung durch Erzähler, Hauptfigur und Autor 
bei der Lektüre von Thomas Manns Roman Doktor Faustus. In: Erzähler, Erzählten, Erzähltes. Hg. v. 
Wolfgang Brandt, Stuttgart 1996, S. 1–12 

Petersen, Jürgen H.: Der Unzuverlässige Narrator. Figuren-Erzählen in Thomas Manns Doktor Faustus. 
In: Revisita di Filología Alemana. Nr. 16 (2008), S. 167–185 

Pfaffenbichler, Matthias: Das frühbarocke Schlachtenbild – vom historischen Ereignisbild zur 
militärischen Genremalerei. In: 1648: Krieg und Frieden in Europa. Ausstellungskatalog. Bd. 2. Hg. v. 
Klaus Bussmann, Heinz Schilling, Münster 1998, S. 493–500 

Phelan, James: Living to Tell About It. A Retoric and Ethics of Character Narration. London 2005 

Platon: Politeia. In: ders.: Werke. Bd 3. Übers. v. Friedrich Schleiermacher. Hg. v. Walter F. Otto, Ernesto 
Grassi. Reinbeck 1958, 67–310 

Preece, Julian: The Soothing Plesures of Literary Tradition: Christian Kracht´s Imperium as an Allegory 
of a Redeemed Germany. In: Re-forming the nation in literature and film: the patriotic idea in 
contemporary German-language culture/Entwürfe zur Nation in Literatur und Film: die patriotische 
Idee in der deutschsprachigen Kultur der Gegenwart. Hg. v. Julian Preece, Bern 2014, S. 117–135 

Putin, Wladimir: Über die historische Einheit der Russen und der Ukrainer. 12.7.2021, übersetzt von 
Christian Grams, verfügbar unter: http://en.kremlin.ru/events/president/news/66181, aufgerufen am 
1.3.23 

Pytlik, Prisca: Okkultismus und Moderne. Ein kulturhistorisches Phänomen und seine Bedeutung für die 
Literatur um 1900. Paderborn 2005 

Rath, Wolfgang: Die Novelle. Göttingen 2008 

Rauen, Christoph: Schmutzige Unterhose wird sauberer Büstenhalter. Zur Überwindung von 
Postmoderne und Pop bei Christian Kracht. In: Christian Kracht. Zu Leben und Werk. Hg. v. Johannes 
Birgfeld, Claude D. Conter, Köln 2009, S. 116–130 

Renner, Rolf Günter: Thomas Mann als phantastischer Realist. Eine Überlegung anläßlich der 
Vertauschten Köpfe. In: Internationales Thomas-Mann-Kolloquium. Hg. v. Eckhard Heftrich, Hans 
Wysling, Bern 1987, S. 73–91 

Rocks, Carolin: Heldentaten, Heldenträume. Zur Analytik des Politischen im Drama um 1800 (Goethe – 
Schiller – Kleist). Berlin 2020 

Rosen, Edgar Robert: Mussolini und Deutschland 1922–1923. In: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte. 
5. Jahrgang, Heft 1, Hg. v. Hans Rothfels, Theodor Eschenburg, Stuttgart 1957, S. 17–41 

Rüdiger, Jan: The Great Naval Game. Britain and Germany in the Age of Empire. Cambridge 2007 

Sautermeister, Gert: Thomas Mann: „Mario und der Zauberer.“ München 1981 

Scheffel, Michael: Formen selbstreflexiven Erzählens. Eine Typologie und sechs exemplarische 
Analysen. Tübingen 1997 



 
 

228 

Schlegel, August Wilhelm: Umriße, entworfen auf einer Reise durch die Schweiz. In: ders.: Sämtliche 
Werke. Band 8. Hg. v. Eduard Böcking, Leipzig 1846, S. 154–176 

Schlegel, August Wilhelm: Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur. Erster Teil. In: Kritische 
Schriften und Briefe. Band 5. Hg. v. Edgar Lohner, Stuttgart 1966 

Schlegel, Friedrich: Charakteristik der griechischen Tragiker. In: ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe. Band 11. Abt. 2, Schriften aus dem Nachlaß. Wissenschaft der europäischen Literatur. 
Vorlesungen, Aufsätze und Fragmente aus der Zeit von 1795–1804. Hg. v. Ernst Behler, Darmstatt 1958, 
S. 203–209 

Schlichte, Klaus: Staatsbildung oder Staatszerfall? Zum Formwandel kriegerischer Gewalt in der 
Weltgesellschaft. In: Politische Vierteljahresschrift 47. Jg., Heft 4, S. 547–570 

Schlichte, Klaus: Kriegsursachenforschung – Ein kritischer Rückblick. In: Friedens- und 
Konfliktforschung. Hg. v. Peter Schlotter, Simone Wisotzki, Baden-Baden 2011, S. 81–111 

Schmidt, Georg: Der Dreißigjährige Krieg. München 2018 

Schmidt, Jochen: Heinrich von Kleist. Die Dramen und Erzählungen. Darmstadt 2003 

Schmidt, Peter: Romantisches Drama. Zur Theorie eines Paradoxons. In: Deutsche Dramentheorien. 
Beiträge zu einer historischen Poetik des Dramas in Deutschland. Band 1. Hg. v. Reinhold Grimm, 
Frankfurt am Main 1971, S. 245–269 

Schmeling, Manfred/Walstra, Kerst: Erzählung 1. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. 
Band I. Neubearbeitung. Hg. v. Klaus Weimar, Berlin 2007, S. 517–519 

Schmeling, Manfred/Walstra Kerst: Erzählung 2. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. 
Band I. Neubearbeitung. Hg. v. Klaus Weimar, Berlin 2007, S. 519–522 

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien. Berlin 
2015 

Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen. Berlin 2017 

Schmoeckel, Mathias: Auf der Suche nach der verlorenen Ordnung. 200 Jahre Recht in Europa – Ein 
Überblick. Köln 2005 

Schnettger, Matthias: Kaiser und Reich. Eine Verfassungsgeschichte (1500–1806). Stuttgart 2020 

Schönauer, Tobias/Hohrath, Daniel: Formen des Krieges. 1600–1815. In: Kataloge des Bayerischen 
Armeemuseums. Band 19. Hg. v. Ansgar Reiß. Neustadt an der Aisch 2019 

Schönhaar, Rainer: Novelle und Kriminalschema. Ein Strukturmodell deutscher Erzählkunst um 1800. 
Bad Homburg 1969 

Schröter Klaus: Thomas Mann im Urteil seiner Zeit. Dokumente 1891–1955. Hamburg 1969 

Schulin, Karin: Musikalische Schlachtengemälde in der Zeit von 1756–1815. Tutzing 1986. 

Schulz, Gerhard: Romantisches Drama. Befragung eines Begriffs. In: Das romantische Drama. 
Produktive Synthese zwischen Tradition und Innovation. Hg. v. Uwe Japp, Stefan Scherer, Claudia 
Stockinger, Tübingen 2000, S. 1–19 

Schumacher, Eckhard: Die Ironie der Ambivalenz. Ästhetik und Politik bei Christian Kracht. In: Christian 
Kracht revisited. Irritation und Rezeption. Hg. v. Matthias N. Lorenz/ Christine Riniker, Berlin 2018, S. 
17–34 



 
 

229 

Schütz, Erhard: Kunst, kein Nazikram. In: Der Freitag, 15.2.12, verfügbar unter: 
https://www.freitag.de/autoren/erhard-schuetz/kunst-kein-nazikram; aufgerufen am 1.3.23 

Searle, John R.: Der logische Status fiktionalen Diskurses. In: ders.: Ausdruck und Bedeutung. 
Untersuchungen zur Sprechakttheorie. Übers. v. Andreas Kemmerling, Frankfurt am Main 1982, S. 80–
92 

Seibel, Klaudia: Der fiktive Leser. In: Grundbegriffe der Literaturtheorie. Hg. v. Ansgar Nünning, 
Stuttgart 2004, S. 145 

Sendler, Horst: Michael Kohlhaas – gestern und heute. Berlin 1985 

Senghaas, Dieter: Regionalkonflikte in der Dritten Welt. Fremdbestimmung und Autonomie. Baden-
Baden 1989 

Sennewald, Roland/Hrnčirík, Pavel: Pieter Snayers. 1592–1667. Ein Schlachtenmaler des 17. 
Jahrhunderts. Berlin 2018 

Sidney, Sir Philip: The Defense of Poesie. Hg. v. Jan A. Van Dorsten, Oxford 1975 

Sifakis, Gregory M.: Parabasis and Animal Choruses. A Contribution to the History of Attic Comedy. 
London 1971 

Simmel, Georg: Die Mode. In: ders.: Philosophische Kultur. Gesammelte Essays. Berlin 1983, S. 38–63 

Singer, Reinhard: Recht und Gerechtigkeit bei Kleists Michael Kohlhaas. In: Rechtsgeschäft, 
Methodenlehre und darüber hinaus. Liber Amicorum für Detlef Leenen zum 70. Geburtstag am 4. 
August 2012. Hg. v. Martin Häublein, Stephen Utz, Berlin 2012, S. 261–278 

Smith, Herrnstein Barbara: On the Margins of Discourse. The Relation of Literature to Language. 
Chicago 1978 

Stauber, Reinhard: Der Wiener Kongress. Wien 2014 

Stenzel, Julia: Begriffe des Aristoteles. In: Handbuch Drama. Theorie, Analyse, Geschichte. Hg. v. Peter 
W. Marx, Stuttgart 2012, S. 12–31 

Stephens, Anthony: Tragödie, Trauerspiel, Schauspiel. In: Kleist-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. 
Hg. von Ingo Breuer, Stuttgart 2013, S. 15–21 

Taschenbrecker, Lennart: Die völkerrechtliche Bewertung der NATO-Einsätze seit dem Ende der 
Sowjetunion aus dem Blickwinkel des NATO-Vertrages. Berlin 2020 

Tarot, Rolf: Grimmelshausens Realismus. In: Rezeption und Produktion zwischen 1570 und 1730. 
Festschrift für Günther Weydt zum 65. Geburtstag. Hg. v. Wolfdrietrich Rasch, München 1972, S. 233–
265 

Tebben, Frederike: Genie und Charisma. Herrschaftsformen und Führerfiguren um Werk Thomas 
Manns. Tübingen 2017 

Ther, Philip: Die dunkle Seite der Nationalstaaten. „Ethnische Säuberungen“ im modernen Europa. 
Göttingen 2011 

Thürmer-Rohr, Christina: Öffentlichkeit/Privatheit. In: Arendt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Hg. 
v. Wolfgang Heuer, Stefanie Rosenmüller, Stuttgart 2022, S. 380–382 

Todorov, Tzvetan: Einführung in die fantastische Literatur. Übers. v. Karin Kersten, Senta Metz, 
Caroline Neubauer, Berlin 2013 

Tooze, Adam: Sintflut. Die Neuordnung der Welt 1916–1931. Berlin 2015 



 
 

230 

Trüstedt, Kathrin: Novelle der Stellvertretung. Kleists „Michael Kohlhaas.“ In: Zeitschrift für Deutsche 
Philologie. 130:4 (2011), S. 545–568 

Villinger, Rahel: Das Leben des Michael Kohlhaas, Überlegungen zu Kleists Erzählform. In: Formbildung 
und Formbegriff: Das Formdenken der Moderne. Hg. v. Markus Klammer, Malika Maskarinec, Ralph 
Ubl, Rahel Villinger, Paderborn 2019, S. 201–225 

Vinken, Barbara: Mode nach der Mode. Kleid und Geist am Ende des 20. Jahrhunderts. Frankfurt am 
Main 1994 

Vinken, Barbara: Frau als Mann als Frau: Mode als cross-dressing. In: Freiburger FrauenStudien (1999), 
S. 75–90, verfügbar unter: https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/31383/ssoar-
1999-1-vinken-
frau_als_mann_als_frau.pdf;jsessionid=7123848E02AE53AD500F6DCBF653F?sequence=1; 
aufgerufen am 1.3.23 

Vinken, Barbara: Bestien: Kleist und die Deutschen. Berlin 2011 

Vinken, Barbara: Angezogen. Das Geheimnis der Mode. Stuttgart 2013 

Vismann, Cornelia: Das Recht und seine Mittel. Ausgewählte Schriften. Hg. v. Markus Krajewski, Fabian 
Steinhauer. Frankfurt am Main 2012 

Vogl, Joseph: Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik. Zürich 2010 

Volpp, Lisa: Zwischen Irrtum und Lüge. Unzuverlässiges Erzählen in der deutschsprachigen 
Erinnerungsliteratur der 1990er Jahre. Freiburg im Breisgau 2016 

Waldmann, Peter: Gesellschaften im Bürgerkrieg: Zur Eigendynamik entfesselter Gewalt. In: Zeitschrift 
für Politik. 42. Jg., Nr. 4 (1995), S. 343–368 

Weber, Nicole: „Kein Außen mehr.“ Krachts Imperium (2012), die Ästhetik des Verschwindens und 
Hardts und Negris (2000). In: Christian Kracht revisited. Irritation und Rezeption. Hg. v. Matthias N. 
Lorenz, Christine Riniker, Berlin 2018, S. 471–403 

Weber, Volker: Anekdote. Die andere Geschichte. Tübingen 1993 

Wenzel, Peter: Kurzgeschichte. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Band II. 
Neubearbeitung. Hg. v. Harald Fricke, Berlin 2007, S. 369–371 

Werle, Dirk: Erzählen vom Dreißigjährigen Krieg. Hannover 2020 

Wertheimer, Jürgen: Das „Cassandra-Projekt“: Präzision statt Fahren auf Sicht. Hamburg 2021, 
verfügbar unter: https://www.zebis.eu/veroeffentlichungen/positionen/das-cassandra-projekt-
praezision-statt-fahren-auf-sicht-literatur-als-krisenseismograf-von-prof-dr-juergen-wertheimer/; 
aufgerufen am 1.3.23 

Widding, Bernd: Männerbünde und Massen. Zur Krise männlicher Identität in der Literatur der 
Moderne. Opladen 1992 

Widmann, Andreas Martin: Kontrafaktische Geschichtsdarstellung: Untersuchungen an Romanen von 
Günter Grass, Thomas Pynchon, Thomas Brussig, Michael Kleeberg, Philip Roth und Christoph 
Ransmayr. Heidelberg 2009 

Wirth, Andrzej: Vom Dialog zum Diskurs. Versuch einer Synthese der nachbrechtschen 
Theaterkonzepte. In: Theater heute. Heft 1 (1980), S. 16–19 

Wirth, Uwe (Hrsg.): Performanz. zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaft. Frankfurt am 
Main 2002 



 
 

231 

Wittkowski, Wolfgang: Fiat potestas, et pereat justitia. „Michael Kohlhaas“, Luther und die preußische 
Rechtsreform. In: Recht und Gerechtigkeit bei Heinrich von Kleist. Hg. v. Peter Ensberg, Hans-Jochen 
Marquardt, Stuttgart 2002, S. 87–114 

Wolff, Erwin: Der intendierte Leser. In: Poetica. Nr. 4 (1971). S. 139–166 

Zeller, Regine: „Die beherrschende Kraft eines stärkeren Wollens“ – der Cavaliere Cipolla und die 
Verführung der Masse. In: Thomas Manns Mario und der Zauberer. Hg. v. Holger Pils, Christina Ulrich, 
Lübeck 2010, S. 53–71 

 


	Inaugural‐Dissertation
	Den Krieg erzählen
	Münkler oder Kehlmann? Oder von der literaturwissenschaftlichen Kompetenz im interdisziplinären Kriegsdiskurs
	Von kriegerischen Textoberflächen: Hermann
	Von vermeintlich a-kriegerischen Textoberflächen: Kohlhaas
	Methodische Verweise

	Das theatrum belli in epischen Texten
	Der Politische Erzähler in der Theorie
	Bestandsaufnahme: Was eint den Chronisten und die beiden Ich-Erzähler?
	Historische Verortung der Texte
	Problematische Gattungszuordnung
	Uneindeutige Erzählweisen

	Dramatische Elemente im Roman
	Niedergang des Dramas und Aufstieg des Romans
	Exkurs: Die Theatrum-Belli-Metapher

	Fiktionstheoretische Herleitung
	Von überschrittenen Werkgrenzen
	Vom unzuverlässigen, ironischen und kontrafaktischen Erzählen: Einige Abgrenzungen
	Der Politische Erzähler: eine Arbeitsdefinition


	Der Politische Erzähler im Text
	Michael Kohlhaas
	Mario und der Zauberer
	Faserland und seine Fortsetzung Eurotrash


	Politik und Krieg
	Der Politische Erzähler und seine Repräsentationsstrategien der politischen Öffentlichkeit
	Frühwarnsystem Literatur

	Literaturverzeichnis

