
Religiöse Vielfalt 
in Kindermedien
Repräsentationen einer pluralen Gesellschaft

Verena Marie Eberhardt 

Media and Religion | Medien und Religion | 9

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


Religiöse Vielfalt in Kindermedien
Repräsentationen einer pluralen Gesellschaft

Inaugural-Dissertation 
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie

der Ludwig-Maximilians-Universität München

vorgelegt von

Verena Marie Eberhardt
aus 
Ulm

2024



Referentin: Prof. Dr. Daria Pezzoli-Olgiati
Korreferentin: Prof. Dr. Gabriele von Glasenapp
Tag der mündlichen Prüfung: 13.07.2023



Media and Religion | Medien und Religion 

edited by | herausgegeben von

PD Dr. Anna-Katharina Höpflinger 
Ludwig-Maximilians-Universität München
Prof. Dr. Stefanie Knauss 
Villanova University, USA
PD Dr. Marie-Therese Mäder 
Ludwig-Maximilians-Universität München
Prof. Dr. Daria Pezzoli-Olgiati 
Ludwig-Maximilians-Universität München

Volume 9 | Band 9

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


Repräsentationen einer pluralen Gesellschaft

Verena Eberhardt

Religiöse Vielfalt  
in Kindermedien

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


Titelbild: © Karin Trabitsch visuell, Regensburg 2023.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

Zugl.: München, Ludwig-Maximilians-Universität, Diss., 2023

1. Auflage 2024

© Verena Marie Eberhardt

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-7560-0887-2 
ISBN (ePDF):	978-3-7489-1629-1

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748916291

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung  
– Nicht kommerziell – Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


5

Inhalt

Danksagung	�  9

1	 Medien als Repräsentationsräume von Religion	� 11
1.1	 Repräsentationen religiöser Pluralität in Kindermedien:  

Fragestellung	�  14
1.2	 Imaginationen des Zusammenlebens erforschen:  

Ziel und Bedeutung der Arbeit	�  17
1.3	 Im Forschungsfeld Kindheit, Religion und Medien:  

Aufbau der Arbeit	�  20

2	 Konzepte von Kindheit im Wandel:  
Eine historische Sondierung	�  23

2.1	 Historische Kindheitsforschung an der Schnittstelle  
interdisziplinärer Zugänge	�  24

2.2	 Einblicke in die klassische Antike: Kindheit im oikos	�  35
2.3 	 Einblicke in das europäische Mittelalter:  

Kindheit im Spiegel theologischer Debatten� 43
2.3.1	 Der Verlauf der menschlichen Entwicklung	�  47

2.3.2	 Das sündhafte Kind	�  52

2.3.3	 Kindheitsbilder auf der Grundlage eschatologischer  
Erwartungen	�  54

2.3.4	 Jesus als Vorbild visueller Kindheitsdarstellungen	�  59

2.4	 Einblicke in Aufklärung und Romantik:  
Kindheit als Gegenwelt	�  65

2.4.1	 Das Kind als tabula rasa	�  72

2.4.2	 Kindheit zwischen Natur und Kultur	�  75

2.4.3	 Kinder als Adressat:innen der Musik und Literatur	�  79

2.4.4	 Das Kind als Sinnbild des Ursprünglichen	�  82

2.5	 Aktuelle Debatten: Reflexive Kindheit� 90

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


6

Inhalt

3	 Kindheit als Differenzkonstrukt:  
Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz	�  97

3.1	 Kindheit als Ergebnis generationsbildender Praxen	�  98
3.2	 Kindheit als Entwicklungsprozess	�  101
3.3	 Kindheit als juristisches Konzept	�  107
3.4	 Sozialisation als Interdependenz zwischen Individuum  

und Gesellschaft	� 108

4	 Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität  
in Kindermedien	�  119

4.1	 Identität	�  122
4.1.1	 Personale und qualitative Identität	�  123

4.1.2	 Kollektive und kulturelle Identität	�  129

4.2	 Differenz	�  134
4.2.1	 Eigenes, Anderes, Fremdes	�  135

4.2.2	 Wahrnehmung und Sichtbarkeit von Differenz	�  141

4.2.3	 Intersektionalität	�  147

4.3	 Religion	� 150
4.3.1	 Religion als emisches, öffentlich-mediales  

und wissenschaftliches Konzept	�  151

4.3.2	 Religion als Symbolsystem	�  156

4.4	 Pluralität und Pluralismus	� 170
4.5	 Das kulturelle Imaginäre	�  176
4.6	 Kultur als Kommunikation	�  183

5	 Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen	� 195
5.1	 Bestimmung von Kindermedien	�  195
5.2	 Religion in Kindermedien	�  203
5.3	 Religiöse Pluralität in Kindermedien	�  215

6	 Quellenkorpus und methodische Überlegungen	�  219
6.1	 Kriterien der Quellenauswahl	�  220
6.1.1	 Thema	�  221

6.1.2	 Adressat:innen	�  221

6.1.3	 Mediale Produktionsform	�  222

6.1.4	 Sprache	�  222

6.1.5	 Zeitraum	� 223

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


7

Inhalt

6.2	 Ausgewählte Quellen	�  226
6.3	 Einzelmedienanalyse	�  229
6.3.1	 Roman und Kurzgeschichte	�  230

6.3.2	 Sachbuch	�  231

6.3.3	 Bilderbuch	�  233

6.3.4	 Hörspiel	�  235

6.3.5	 Dokumentarfilm	�  235

6.3.6	 Computeranimationsfilm	�  237

6.3.7	 Webseite	� 238

6.4	 Vergleich	�  239
6.4.1	 Intermedialer Vergleich	�  239

6.4.2	 Diachroner Vergleich	�  240

6.5	 Vorgehen und Präsentation der Quellenauswertung	�  241

7	 Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion	�  243
7.1	 Religion als Phänomen in Kindermedien	�  244
7.1.1	 Verschränkungen verschiedener Zeitkonzepte	�  244

7.1.2	 Das Verhältnis von Glaube und Wissen, Religion  
und Wissenschaft	�  253

7.1.3	 Wertungen von Religion	�  272

7.2	 Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich	�  282
7.2.1	 Repräsentationsebenen und Vergleichskategorien	�  282

7.2.2	 Religiöse Gemeinschaften als »Weltreligionen«	�  293

8	 Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte 
von Identität und Differenz	�  309

8.1	 Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden	�  309
8.1.1	 Das Andere kennenlernen	�  309

8.1.2	 Spiegelungen des Eigenen	�  321

8.2	 Stereotypen und Othering-Prozesse	�  334

9	 Notwendig, bereichernd oder doch normal?  
Religiöse Pluralität und Pluralismus	�  343

9.1	 Pluralismus als Notwendigkeit	�  344
9.2	 Pluralität als Bereicherung	�  358
9.3	 Pluralismus als Normalität	�  365

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


8

Inhalt

10	 Repräsentationen religiöser Pluralität  
im Wandel der Zeit	�  373

10.1	 Kontinuitäten	�  374
10.2	 Entwicklungen	�  385

11	 Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen  
Wissens- und Wertevermittlung	�  393

11.1	 Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen	�  395
11.2	 Das Konzept der Kindheit in Kindermedien	�  400
11.3	 Wissen als Grundlage von Toleranz	� 404
11.4	 Das Spannungsverhältnis von Toleranz  

und Othering-Prozessen	�  407
11.5	 Die Komplexität von Religion in der Kultur  

als Herausforderung für Kindermedien	�  409

12	 Verzeichnisse	�  413
12.1	 Gesamtes Quellenkorpus	�  413
12.2	 Diskutierte Quellen	�  421
12.3	 Weitere genannte Kindermedien	�  425
12.4	 Sekundärliteratur	�  428
12.5	 Abbildungsverzeichnis	�  458

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


9

Danksagung

Diese Arbeit wurde im Februar 2023 als Dissertationsschrift an der Fakultät 
für Philosophie, Wissenschaftstheorie und Religionswissenschaft der Ludwig-
Maximilians-Universität München angenommen. Die Dissertation entstand 
während meiner Tätigkeit als wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl 
für Religionswissenschaft und Religionsgeschichte an der Evangelisch-Theo-
logischen Fakultät und wäre ohne die Unterstützung zahlreicher Menschen 
nicht möglich gewesen. Ihnen möchte ich an dieser Stelle herzlich danken.

Mein besonderer Dank gilt Daria Pezzoli-Olgiati, die diese Arbeit von 
der ersten Idee bis zum fertigen Buch begleitet hat. Ich danke ihr von Herzen, 
dass sie mich stets gefördert hat, meiner Arbeit von Anfang an mit großem 
Vertrauen begegnet ist und mir die Möglichkeit gab, die Universität »von 
innen« kennenzulernen. Ihr Engagement für das Fach, die Studierenden 
und Doktorierenden habe ich als einzigartig erlebt. Vielen herzlichen Dank 
für die vielen Gespräche, das Mentoring und die Begleitung meiner Arbeit.

Des Weiteren danke ich Gabriele von Glasenapp, die das Zweitgutachten 
verfasst hat und für die Disputation extra die Reise von Köln nach München 
auf sich nahm. Ebenso gebührt mein Dank Ulrike Witten, die das dritte Gut-
achten geschrieben hat und als Drittprüferin an der Disputation mitwirkte.

Für die finanzielle Unterstützung danke ich der Studienstiftung des 
deutschen Volkes, die mein Projekt von 2019 bis 2022 im Rahmen eines 
Promotionsstipendiums gefördert hat. Ein ebensolcher Dank gilt dem Men-
toring-Programm der Evangelisch-Theologischen Fakultät, das mir die Teil-
nahme an nationalen und internationalen Tagungen sowie die Organisation 
eigener Tagungen finanziell ermöglichte. 

Ich danke der Lektorin Beate Bernstein und den Herstellerinnen Tamara 
Kuhn und Martina Keller vom Nomos Verlag ganz herzlich für die Zusammen-
arbeit. Ebenso danke ich der Calwer Verlagsstiftung und der Martha Muchow-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


10

Danksagung

Stiftung, die die Publikation des Buches mit Druckkostenzuschüssen finan-
ziell unterstützt haben. Auch den Herausgeberinnen der Buchreihe Medien 
und Religion, Anna-Katharina Höpflinger, Stefanie Knauß, Marie-Therese 
Mäder und Daria Pezzoli-Olgiati danke ich an dieser Stelle herzlich, dass 
sie mein Buch in ihre Reihe aufgenommen haben.

Die Arbeit würde ohne die Mitarbeiterinnen des Lehrstuhls für Religions-
wissenschaft und Religionsgeschichte nicht in dieser Form vorliegen. Gäbe es 
das Prinzip der großen »Doktorschwester«, so wäre Anna-Katharina Höpf-
linger eine solche für mich. Vielen herzlichen Dank für den Austausch über 
meine Arbeit, über Geschichte und Geschichtsschreibung, über Isidor von 
Sevilla, die Belle Epoque-Woche und die Cottingley Fairies. Ihre Unterstützung, 
ihr Feedback und ihr Interesse an meinem Thema haben meinen Alltag im 
Büro in den vergangenen sechs Jahren sehr bereichert. Einen herzlichen 
Dank möchte ich auch an meine Kollegin Hannah Griese aussprechen, die 
die Arbeit mit großer Klugheit und Sorgfalt lektoriert und korrigiert hat und 
mit der ich eine ebenso produktive wie lustige Zeit im Büro hatte. Katharina 
Luise Merkert sei für ihre Unterstützung ebenso gedankt wie Mirjam Wieser, 
die meine Abrechnungen zu Tagungsreisen stets besser überblickt hat als ich.

Meine Dissertation konnte ich im Rahmen des Doktorierendenseminars 
am Lehrstuhl vorstellen und diskutieren. Ich danke Daria Pezzoli-Olgiati, 
Dolores Zoé Bertschinger, Matthias Eder, Hannah Griese, Katharina Luise 
Merkert und Jochen Mündlein für ihre Ratschläge, ihre Ideen und ihre 
Begleitung meiner Arbeit. Die Gelegenheit zum Austausch hatte ich auch 
in der Forschungsgruppe Medien und Religion, deren Mitgliedern ich für 
ihre Impulse und Hinweise sehr danke. Ein besonderer Dank gebührt Paola 
von Wyss-Giacosa, die Teile meiner Arbeit lektoriert hat.

Das Titelbild des Buches habe ich gemeinsam mit Karin Trabitsch, Emma 
und Astrid Wagner inszeniert. Ich danke Emma ganz herzlich, dass sie sich 
auf dieses Abenteuer eingelassen hat und für das Coverbild Modell gesessen 
hat. Ein großer Dank geht an Familie Wagner für ihre Unterstützung dieses 
Vorhabens. Karin Trabitsch hat diese Szene als Fotografin mit großer Fein-
fühligkeit eingefangen, dafür sei ihr herzlich gedankt.

Mein persönlicher Dank gilt meinen Freund:innen Christian Ziegel, Julia 
Janka und Damaris Raiser, meinen Eltern Rainer und Ute Eberhardt sowie 
meiner Schwester Katrin Eberhardt, denen ich von ganzem Herzen für ihre 
Unterstützung und den Rückhalt, den sie mir geben, danke.   

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


11

1	 Medien als Repräsentationsräume von Religion

Worte und Bilder bestimmen unser Denken.  
Manchmal geben sie Hoffnung.  

Entscheidend ist, dass sie uns helfen zu lernen.  
Was wir zu lernen haben, ist so schwer  

und doch so einfach und klar:  
Es ist normal, verschieden zu sein.

Richard von Weizsäcker am 01. Juli 1993

Worte und Bilder bestimmen unser Denken. Mit dieser Bemerkung lenkt der 
damalige Bundespräsident Richard von Weizsäcker im Jahr 1993 den Blick 
auf die Medien und deren Bedeutung für die Darstellung von Menschen. 
Von Weizsäcker konstatiert, dass es normal sei, verschieden zu sein und 
dass es keine Norm für das Menschsein gebe.1 Medien erschaffen, reprodu-
zieren und verbreiten Worte und Bilder. Sie bieten Deutungsangebote und 
bestimmen mit, wie wir die Welt wahrnehmen. Sie spielen in Anbetracht 
der vielen Perspektiven und Lebensentwürfe, die koexistieren und miteinan-
der interagieren, eine bedeutende Rolle: Medien machen manches sichtbar 
und lassen anderes im Verborgenen, sie prägen Blicke und formen Realitä-
ten. Von Weizsäcker spricht Medien die Rolle zu, im Lernen zu unterstüt-
zen, indem sie die Diversität von Menschen abbilden. Es sei normal, ver-
schieden zu sein, doch trotzdem falle es schwer, Vielfalt und Diversität als 
normal zu empfinden.

1	 Vgl. Richard von Weizsäcker (1993): Ansprache von Bundespräsident Richard von Weiz-
säcker bei der Eröffnungsveranstaltung der Tagung der Bundesarbeitsgemeinschaft Hilfe 
für Behinderte. 01.07.1993, URL = https://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/
DE/Richard-von-Weizsaecker/Reden/1993/07/19930701_Rede.html [02.11.2020].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


12

Medien als Repräsentationsräume von Religion

Pluralität gründet auf der Wahrnehmung von Ähnlichkeiten, Gemeinsam-
keiten und Unterschieden zwischen Menschen. Sprache, Geschlecht, Alter, 
körperliche (Un‑)Versehrtheit, Nationalität und Religion sind einige der Kate-
gorien, die Grenz- und Verbindungsräume zwischen Menschen eröffnen.2 
Während manche dieser Merkmale weniger stark gewichtet sind, werden 
andere stärker als Trennlinien wahrgenommen. Grenzziehungsprozesse 
zwischen Menschen sind jedoch keine ontologischen Bestimmungen, son-
dern haben sich historisch entwickelt, sind diskursiv und dynamisch.3 
Transnationalisierungsprozesse und Migrationsbewegungen fördern die 
Wahrnehmung von Pluralität, die neben der Vielfalt von Sprachen und 
Nationalitäten auch religiöse Weltbilder und Zugehörigkeiten betreffen 
kann.4 Die verstärkte Pluralität wird in öffentlichen Diskursen mitunter als 
problematisch wahrgenommen, sei es etwa im Hinblick auf Sinndeutungen, 
Lebensweisen oder Kleidungsordnungen.5 Pluralität wird dann nicht mehr 
als Normalität aufgefasst, sondern als etwas, das erklärungsbedürftig ist 
und organisiert werden muss. Um mit Pluralität umzugehen, werden ver-
schiedene Strategien entwickelt. Dazu gehören beispielsweise Normen und 
Gesetze, Appelle und Erinnerungen an vergangene Ereignisse, die mahnen 
sollen, das Gegenüber zu respektieren oder der Ansatz, Wissen über das 
Andere zu vermitteln, um es verstehen zu lernen.6 All diese Strategien fin-
den sich in Medien, die Bilder von Menschen und der Welt bereits an die 
Jüngsten der Gesellschaft vermitteln, und Pluralität sowie den Umgang mit 

2	 Vgl. Beatrice Michaelis (2013): Intersektionalität. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler  
Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stuttgart/
Weimar: Metzler, S. 348.

3	 Vgl. Janine Dahinden/Joëlle Moret/Kerstin Duemmler (2011): Die Herstellung sozialer 
Differenz unter der Bedingung von Transnationalisierung. Religion, Islam und bounda-
ry work unter Jugendlichen. In: Birgit Allenbach/Urmila Goel/Merle Hummrich/Cordu-
la Weißköppel (Hg.): Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven. Zü-
rich: Pano, S. 225–248, S. 227.

4	 Transnationalisierung beschreibt Prozesse der Vergesellschaftung über nationale Gren-
zen hinweg, die sich als plurilokale Beziehungen manifestieren. Siehe auch Ludger Pries 
(2010): Transnationalisierung. Theorie und Empirie grenzüberschreitender Ver-
gesellschaftung. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 11–17.

5	 Vgl. Dahinden/Moret/Duemmler: Die Herstellung sozialer Differenz unter der Bedingung 
von Transnationalisierung, S. 225.

6	 Vgl. Verena Marie Eberhardt (2020): Religiöse Repräsentationen in Medien für Kinder. 
Pluralismus als Normalität, Notwendigkeit und Bereicherung. In: Zeitschrift für Religions-
kunde 8, S. 9–28, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


13

Medien als Repräsentationsräume von Religion

dem Verschieden- und Ähnlichsein erörtern: Kindermedien sind einer der 
Aushandlungsorte, an denen Antworten auf existenzielle Fragen des Men-
schen gesucht und das Zusammenleben in der Gesellschaft vorgelebt und 
eingeübt werden. Unter der Prämisse, Vielfalt darzustellen, Toleranz zu ver-
mitteln und Konflikte zu überwinden, entstanden in den letzten Jahrzehnten 
zahlreiche Bücher, Hörspiele, Filme, Spiele und Webseiten, die sich der Viel-
falt, auch der Vielfalt an Religionen und Weltdeutungen, widmen. Sie die-
nen dieser Arbeit als Quellengrundlage.

Aus religionswissenschaftlicher Perspektive können diese Medien als Teil 
eines Diskurses erfasst werden, der mit Mediatisierungstheorien von Reli-
gion beschrieben werden kann: Religion ist als Teil von Kultur auf vielfältige 
Arten und Weisen durch Medien beeinflusst.7 Sie sind auf der einen Seite 
Informationsquelle religiösen Wissens. Auf der anderen Seite produzieren 
und verbreiten Medien religiöse Erfahrungen und bieten Raum für den Aus-
druck und die Verbreitung individueller Glaubensüberzeugungen.8 Media-
tisierung bezeichnet nicht nur Veränderungen der Religionsvermittlung in 
der Gesellschaft, sondern betrifft auch die Kernelemente von Religion: Die 
zunehmende Bedeutung der Medien als Hauptvermittler von Religion kön-
nen die Autorität, Position und Funktion religiöser Institutionen infrage stel-
len.9 Gleichzeitig nutzen religiöse Gemeinschaften und Institutionen Medien, 
um zu informieren, Inhalte zu distribuieren und sich selbst zu repräsentie-
ren.10 Mediale Darstellungen von Religion tragen dazu bei, zu definieren und 
zu gestalten, was Religion ist und welche Elemente von Religion als bedeut-
sam für die Gesellschaft angesehen werden.11 Die Darstellung von Religion in 
medialer Kommunikation hat zur Folge, dass die Bedeutung religiöser Sym-
bole und Praktiken verändert wird, indem sie ihren institutionalisierten Kon-
texten teilweise entzogen werden.12 Die Rolle der Medien als Repräsentations-

07	 Vgl. Stig Hjarvard (2011): The Mediatisation of Religion. Theorising Religion, Media and 
Social Change. In: Culture and Religion. An Interdisciplinary Journal 12 [2], S. 119–135, 
S. 119.

08	 Vgl. Hjarvard: The Mediatisation of Religion, S. 124.
09	 Vgl. Mia Lövheim/Gordon Lynch (2011): The Mediatisation of Religion Debate: An In-

troduction. In: Culture and Religion. An Interdisciplinary Journal 12 [2], S. 111–117, 
S. 113.

10	 Vgl. dazu Marie-Therese Mäder (2020): Mormon Lifestyles. Communicating Religion 
and Ethics in Documentary Media. Baden-Baden: Nomos.

11	 Vgl. Lövheim/Lynch: The Mediatisation of Religion Debate, S. 113.
12	 Vgl. Lövheim/Lynch: The Mediatisation of Religion Debate, S. 113f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


14

Medien als Repräsentationsräume von Religion

räume und Vermittler religiöser Wissensbestände bildet den Ausgangspunkt 
dieser Arbeit, die Repräsentationen religiöser Pluralität in Kindermedien 
untersucht. Medien werden in dieser Arbeit nicht nur als Träger von Wissen 
und Information verstanden, sondern als Kommunikationsmittel, die Vor-
stellungen von Religion in der Gesellschaft aktiv mitgestalten und verbreiten. 
Welche Bilder von Religionen und religiöser Pluralität an nächste Genera-
tionen tradiert werden sollen und welche normativen Vorstellungen dieser 
Tradierung zugrunde liegen, sind zentrale Fragen meiner Arbeit.

1.1	 Repräsentationen religiöser Pluralität in Kindermedien: 
Fragestellung

Religiöse Pluralität ist durch ihre Sichtbarkeit im öffentlichen Raum als gesell-
schaftliches Phänomen wahrnehmbar. Ob Buddha-Figuren und Tarot-Karten 
in der Auslage der Buchhandlung, interreligiöse Gebetsräume im Kaufhaus 
oder Berichte der Tagesschau, Vertreter:innen der »großen Religionen« trä-
fen sich zum Friedensgebet – religiöse Pluralität begegnet uns im Alltag und 
ist allgegenwärtig. Transnationalisierungsprozesse, Migrationsbewegungen 
und Debatten über den Stellenwert von Religion als private und öffentliche 
Angelegenheit prägen die Wahrnehmung von Religionen und das Aufein-
andertreffen unterschiedlicher Weltbilder, Wertvorstellungen und Traditio-
nen. Als Teil gesellschaftlicher Diskurse wird Religion in Medien – auch in 
denjenigen, die an Kinder adressiert sind – verhandelt.

In der jüngeren Geschichte sind in Deutschland Entwicklungen zu 
beobachten, die den Stellenwert von Religion in Kindermedien seit den 
1970er-Jahren veränderten. Zum einen führte die Wahrnehmung der im 
Rahmen der Arbeitsmigration angeworbenen Menschen aus dem Aus-
land zu einer allmählichen Diversifizierung der deutschsprachigen Kin-
der- und Jugendliteratur.13 Zum anderen ist für das Ende der 1970er-Jah-
re ein Bedeutungszuwachs von Religion in Kinder- und Jugendbüchern 
zu verzeichnen, da nicht mehr hauptsächlich »christliche« Traditionen im 

13	 Vgl. Gina Weinkauff (2013): Kulturelle Vielfalt (in) der deutschsprachigen Kinder- und 
Jugendliteratur. In: Petra Josting/Caroline Roeder (Hg.): »Das ist bestimmt was Kulturel-
les«. Eigenes und Fremdes am Beispiel vom Kinder- und Jugendmedien = kjl & m 13 
[extra], S. 33–52, S. 38.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


15

Repräsentationen religiöser Pluralität in Kindermedien: Fragestellung

Zentrum der Literatur standen, sondern eine Öffnung hin zu sogenannten 
»neuen religiösen Bewegungen« beobachtbar ist.14 Auch die verstärkte Mig-
ration von Geflüchteten aus Eritrea, Syrien, Afghanistan und dem Irak seit 
etwa 2013 kann als Ursache für einen erneuten Anstieg an Publikationen 
über kulturelle und religiöse Vielfalt in den 2010er-Jahren vermutet werden. 
Mit gesellschaftlichen Ereignissen und Veränderungen gingen in den letzten 
50 Jahren ganz unterschiedliche Repräsentationen von Religion in Kinder-
medien einher. Angesichts dieser historischen Entwicklungen erscheint es 
sinnvoll, Repräsentationen religiöser Pluralität in diesem Zeitraum von 
50 Jahren, von 1970 bis 2020, zu erforschen und Veränderungen in dia-
chroner Perspektive zu reflektieren. In der vorliegenden Arbeit untersuche 
ich Darstellungen religiöser Pluralität in Kindermedien, die zwischen 1970 
und 2020 im deutschsprachigen Raum publiziert wurden. Im Zentrum der 
Arbeit steht die Frage, welche normativen Konzepte mit der Repräsentation 
religiöser Pluralität in Medien für Kinder verhandelt werden und wie sich 
diese in einem Zeitraum von 50 Jahren verändert haben.

Ich analysiere die Quellen hinsichtlich drei verschiedener Ebenen, um 
der Vielschichtigkeit der Fragestellung Rechnung zu tragen: Die erste Ebene, 
die der Repräsentation, betrifft die visuelle, textuelle und auditiv wahrnehm-
bare Darstellung religiöser Motive und Symbolsysteme. Die zweite Ebene 
fokussiert auf den Produktionskontext der Medien und die Adressat:innen. 
Auf der dritten Ebene arbeite ich vergleichend und beleuchte diachrone 
Veränderungen im Zeitraum von 50 Jahren sowie intermediale Wechsel-
wirkungen, die sich durch die Thematisierung religiöser Pluralität in ganz 
unterschiedlichen Medienformen wie Büchern, Hörspielen, Filmen oder 
Webseiten ergeben. Jede Untersuchungsebene evoziert spezifische Fragen, 
die bei der Bearbeitung der Quellen berücksichtigt werden:

Auf der Ebene der Repräsentation untersuche ich, welche Religionen the-
matisiert und wie sie charakterisiert werden: Was wird in den Quellen als 
Religion verstanden? Welche Traditionen und Ausrichtungen werden vor-
gestellt? Erfolgt die Darstellung kulturspezifisch oder werden Religionen als 
einheitliche Phänomene präsentiert? Die Analyse umfasst die Darstellung 

14	 Vgl. Friederike George (2009): Mein Gott – dein Gott…Religion für Kinder und Jugend-
liche in Bibliotheken. In: Arbeitsgemeinschaft Jugendliteratur und Medien (AJuM) der 
GEW (Hg.): Über Gott und die Welt: Religion als Thema der KJL = kjl & m 09 [1], S. 49–
52, S. 49.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


16

Medien als Repräsentationsräume von Religion

religiöser Elemente und Symbole wie zum Beispiel Sprache, Kleidung oder 
Objekte. Die Orte und Handlungsräume finden ebenso Berücksichtigung 
wie die Repräsentation der Figuren, deren Verhältnis zueinander sowie deren 
Handlungen und Traditionen. Da die Pluralität von Religionen im Zent-
rum der Arbeit steht, wird das Verhältnis zwischen als verschieden wahr-
genommenen Traditionen besonders beleuchtet: Erfolgt die Darstellung 
religiöser Pluralität aus der Innensicht einer Tradition oder aus einer Außen-
sicht? Wird ein Nebeneinander verschiedener religiöser Akteur:innen dar-
gestellt oder eine interreligiöse Perspektive angelegt? Auf welcher Ebene wird 
Pluralität verhandelt? Auf der Ebene des Individuums, dem eine religiöse 
Identität zugeschrieben wird oder auf der Ebene des Kollektivs, einer reli-
giösen Gemeinschaft, die sich in wesentlichen Elementen von einer ande-
ren Gemeinschaft unterscheidet? Worauf beziehen sich Gemeinsamkeiten 
und Unterschiede? Und welcher Stellenwert wird ihnen für das Zusammen-
leben zugeschrieben?

Die zweite Ebene fokussiert auf Produktions- und Rezeptionskontexte: 
Wer produzierte die Medien mit welcher Absicht? In welchem zeitlichen, 
kulturellen und persönlichen Kontext der Autor:innen stehen die Quellen? 
Welches Zielpublikum soll angesprochen werden? Inwiefern sind Identitäts-
konstruktionen der Adressat:innen in der Repräsentation angelegt?

Die dritte Ebene schließlich bezieht sich auf den vergleichenden Blick: 
Zum einen lege ich eine diachrone Perspektive an, die die Entwicklung der 
Darstellung von Religionen und religiöser Pluralität in einem Zeitraum von 
50 Jahren nachvollzieht. Dieser Ansatz ermöglicht Rückschlüsse über Dis-
kurse im Hinblick auf Religion und Gesellschaft. Dazu zählen beispiels-
weise Säkularisierungsthesen, die davon ausgehen, dass der Stellenwert reli-
giöser Institutionen für die gesellschaftliche Organisation abnehme oder 
Privatisierungstheorien, die Religion im privaten Raum verorten.15 Zum 
anderen ermöglicht ein intermedialer Vergleich Rückschlüsse auf häufig 
auftretende Themen, prominente Repräsentationsmuster und spezifische 
Eigenarten der medialen Produktionsformen.

15	 Vgl. Paul Mecheril/Oscar Thomas-Olalde (2011): Die Religion der Anderen. Anmerkungen 
zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart. In: Birgit Allenbach/Urmila Goel/Merle Humm-
rich/Cordula Weißköppel (Hg.): Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinäre Pers-
pektiven. Zürich: Pano, S. 35–66, S. 35f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


17

Repräsentationen religiöser Pluralität in Kindermedien: Fragestellung

Mit allen drei Ebenen ist die Kernfrage nach der normativen Regulierung 
religiöser Pluralität und deren Transformationsprozesse verbunden: Gibt es 
Unterschiede in der Darstellung religiöser Gemeinschaften? (Wie) werden 
Religionen in den Quellen implizit und explizit gewertet? Werden Traditio-
nen als bekannt oder unbekannt vorausgesetzt? Mit welchem Ziel erfolgt 
die Darstellung von Religionen? Welche epistemologischen Prämissen lie-
gen den Repräsentationen von Pluralität zugrunde?

Diese Fragen werden anhand einer Medienanalyse erörtert, die 142 media-
le Produktionen für Kinder, wie Literatur, Hörspiele, audiovisuelle Quellen, 
Spiele und Webseiten umfasst. Alle Quellen thematisieren religiöse Pluralität, 
sind zwischen 1970 und 2020 erschienen und in deutscher Sprache verfügbar. 
Neben Einzelanalysen, die als repräsentativ für eine Vielzahl ähnlicher Quel-
len gelten können, werden auch diejenigen Medienproduktionen diskutiert, 
die den Darstellungsformen des Gros widersprechen, aus anderen Perspekti-
ven formuliert sind oder durch ungewöhnliche mediale Produktionsformen 
auffallen. Mit diesem vergleichenden Ansatz werden Repräsentationen reli-
giöser Pluralität intensiv erforscht und Tendenzen der Darstellung über einen 
Zeitraum von 50 Jahren hinweg diskutiert.

1.2	 Imaginationen des Zusammenlebens erforschen:  
Ziel und Bedeutung der Arbeit

Die Koexistenz und Interaktion von Religionen und Weltbildern stehen in 
enger Verbindung mit Fragen der Identität, dem Verschieden- und Ähn-
lichsein, mit Imaginationen des Eigenen, Anderen und Fremden. Religiöse 
Pluralität bietet Anlass zur Aushandlung existenzieller Fragen des Zusam-
menlebens und fordert zur Auseinandersetzung damit auf, wie eine Gesell-
schaft ist und sein könnte, welche Werte und Normen wünschenswert sind 
und welchen Stellenwert Religion im öffentlichen Raum einnehmen soll. Der 
Blick auf Kindermedien ist deshalb in zweifacher Weise lohnenswert: Auf 
der einen Seite führen Kindermedien durch ihre Kürze und den Anspruch, 
allgemein verständlich zu sein, notwendigerweise zu einer verdichteten Dar-
stellung gesellschaftlicher Phänomene. In Bezug auf religiöse Pluralität bie-
ten sie demnach einen Querschnitt vorhandener Wissensbestände, die als 
tradierungswürdig angesehen werden. Auf der anderen Seite zeichnen sich 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


18

Medien als Repräsentationsräume von Religion

Kindermedien dadurch aus, dass sie sich in Bezug auf Inhalt, stilistische 
Gestaltung und Adressat:innen von den Medien, die für Erwachsene produ-
ziert werden, unterscheiden. Der Konzeption von Kindermedien liegen Vor-
stellungen davon zugrunde, was Kinder sind und sein sollen. Diese Modelle 
von Kindheit führen zu Annahmen darüber, welche Vorstellungen, Leitbil-
der und Werte in Kindermedien tradiert werden sollen, damit ein gemein-
sames Zusammenleben gelingen kann. Diese Prämisse bildet die Struktur 
der Einführung in das Forschungsfeld und der theoretischen Grundkon-
zepte, die sich an Vorstellungen von Kindheit, Pluralität und dem kulturel-
len Imaginären orientieren. Der spezifische Fokus auf das Imaginäre führt 
deshalb als Arbeitshypothese durch die Studie: Medien, die intendiert für 
Kinder produziert werden, formulieren Vorstellungen der Gesellschaft und 
zeichnen sich durch Imaginationen von Idealen des Zusammenlebens aus. 
Das Forschungsvorhaben, religiöse Pluralität in Kindermedien zu untersu-
chen, vermag es sowohl auf der Ebene des Themas – der religiösen Plurali-
tät – als auch auf der Ebene der Quellen – den Kindermedien –, normative 
Vorstellungen des Zusammenlebens in den Blick zu nehmen. Das Ziel der 
Studie ist es, Repräsentationen religiöser Pluralität in Kindermedien zu eru-
ieren, deren Dynamiken in der Zeitspanne von 50 Jahren zu beobachten und 
die Quellen hinsichtlich der normativen Vorstellungen, die die Repräsenta-
tionen begleiten, zu reflektieren und damit mehr darüber herauszufinden, 
wie religiöse Pluralität in der Gesellschaft verhandelt wird.

Die Bedeutung dieser Arbeit erstreckt sich einerseits auf wissenschaft-
liche Kontexte, andererseits kann sie auch einen Beitrag zur gesellschaft-
lichen Debatte um die Rolle von Religionen im öffentlichen Raum leisten: 
Auf der phänomenologischen Ebene erarbeitet die Studie, wie Religionen 
und religiöse Pluralität in Kindermedien dargestellt werden. Das Forschungs-
feld wird um eine theoretische Perspektive erweitert, die angesichts der ver-
mehrten Diskussionen über Religion notwendig ist, denn es gilt, diesen 
Begriff als theoretisches, mediales und gesellschaftliches Konzept zu erfassen, 
um einen differenzierten Blick auf die Quellen zu ermöglichen. Neben den 
Religionsbegriffen, die in Kindermedien entworfen werden, reflektiert die 
Arbeit auch wissenschaftliche Zugänge zu den Phänomenen Religion und 
religiöse Pluralität und erkundet die Wechselwirkungen zwischen wissen-
schaftlichem, öffentlich-medialem und emischem Verständnis von Religion. 
Darüber hinaus wird untersucht, welche Identitätskonstruktionen durch nor-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


19

Imaginationen des Zusammenlebens erforschen: Ziel und Bedeutung der Arbeit

mative Diskurse und Regulierungen von Religion in einer pluralen Gesell-
schaft in Kindermedien angeboten werden. Die Arbeit zeigt auf, dass Reli-
gion als Themenfeld in Kindermedien aktiv zur Konstruktion kollektiver 
Identitäten und normativer Handlungsmuster beiträgt. Die Debatte über 
die Mediatisierung von Religion wird aktualisiert und mit der Frage nach 
dem Umgang mit religiöser Pluralität in Sozialisationsprozessen verknüpft. 
Durch die Entwicklung einer Methode für den Vergleich unterschiedlicher 
Medien in Hinblick auf die Darstellung und Wertung von Religion leistet 
die Arbeit einen Beitrag zur Intermedialitätsforschung. Mit der Analyse 
von Repräsentationen, der Verknüpfung einzelner semantischer Elemente 
und dem Fokus auf die implizite Pragmatik wird ein Modell entwickelt, um 
normative Vorstellungen von religiöser Pluralität zu erforschen. Da Werte 
und Normen nicht allein durch eine quellenimmanente Analyse untersucht 
werden können, sondern in den Kontexten ihrer Verwendung gedeutet wer-
den müssen, erfolgt die Quellenanalyse anhand eines semiopragmatischen 
Kommunikationsmodells, das die Bedeutung medialer Repräsentationen in 
der Rezeption verankert sieht.

Für eine breitere Öffentlichkeit ist die Forschung insofern relevant, als sie 
einen gesellschaftlichen Diskurs um Werte behandelt und reflektiert, welche 
Vorstellungen von Religion und religiöser Pluralität an Kinder tradiert wer-
den. Die Untersuchung normativer Darstellungsformen einer religiös plu-
ralen Gesellschaft zielt darauf, Tradierungs- und Transformationsprozesse 
in der Verhandlung von Religion in der Gesellschaft zu rekonstruieren. Mit 
Fokus auf normative Aussagen, die die Welt nicht so schildern, wie sie ist, 
sondern so, wie sie sein sollte,16 diskutiert die Arbeit eine aktuelle öffentlich-
mediale Debatte um die Rolle von Religionen in der Gesellschaft hinsicht-
lich Differenzprozessen und Wertediskursen.

Um Aussagen über normative Vorstellungen treffen zu können, die die 
Repräsentation religiöser Pluralität begleiten, führt die Studie ausgehend 
von einem theoretischen und methodologischen Rahmen, der entlang der 
Grundkonzepte Identität, Differenz, Religion und Pluralität im kulturellen 
Imaginären agiert, durch eine Medienanalyse. Deren Ergebnisse werden am 
Ende der Arbeit synthetisiert und mit Fokus auf Kindheitskonzepte, Wissens-

16	 Vgl. Jens Schlieter (2012): Religion, Religionswissenschaft und Normativität. In: Michael 
Stausberg (Hg.): Religionswissenschaft. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 227–240, S. 227.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


20

Medien als Repräsentationsräume von Religion

vorstellungen und Toleranz reflektiert. Im folgenden Unterkapitel stelle ich 
den Aufbau der Arbeit differenziert vor.

1.3	 Im Forschungsfeld Kindheit, Religion und Medien: 
Aufbau der Arbeit

Die Arbeit leitet von der Einführung in das Forschungsfeld zu fünf theore-
tischen Grundkonzepten, die in einem methodologischen Rahmen mitei-
nander verbunden werden. Der darauffolgende Forschungsstand bildet die 
Grundlage für die Präsentation der Ergebnisse, die an methodische Überle-
gungen und die Vorstellung der Quellen anschließt. Die Arbeit schließt mit 
einem diachronen Vergleich und einer Synthese, die alle Ebenen der For-
schung im Hinblick auf Kindheitskonzepte, Wissensvorstellungen und das 
Paradigma der Toleranz zusammenführt. Die einzelnen Abschnitte im Detail: 
Das erste Kapitel führt in das Thema ein und erläutert neben der Fragestel-
lung sowohl die angestrebten Ziele der Arbeit als auch deren Bedeutung im 
wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Kontext.

In Kapitel 2 skizziere ich das Forschungsfeld mit Fokus auf historische 
Konzepte von Kindheit. Das Kapitel zeigt auf, dass Vorstellungen davon, 
was Kinder sind, sein sollen und dürfen, je nach historischen, kulturellen 
und religiösen Kontexten variieren. Diese historische Sondierung dient als 
Grundlage für eine kulturwissenschaftliche Perspektive auf Kindheit, die in 
Kapitel 3 eröffnet wird und mit Blick auf Kindheit als sozial geformtes, ent-
wicklungspsychologisch erfasstes und juristisch bestimmtes Konzept nach-
vollziehbar macht, warum sich mediale Produktionen für Kinder von Medien 
für Jugendliche oder Erwachsene unterscheiden.

Das vierte Kapitel befasst sich mit grundlegenden theoretischen Konzep-
ten. Die Repräsentation religiöser Akteur:innen und Gemeinschaften ist eng 
mit Identitäts- und Differenzprozessen verbunden, da religiöse Weltbilder 
identitätsstiftend sein können und Darstellungen von Menschen stets Identi-
täts- und Differenzkonstruktionen implizieren. Unterkapitel 4.1 widmet sich 
deshalb dem Themenfeld der personalen und kollektiven Identität, um Pro-
zesse der Zugehörigkeit und Abgrenzung theoretisch zu verankern. In Unter-
kapitel 4.2 werden Differenz und deren Sichtbarkeit als Theoriekonzepte vor-
gestellt sowie Intersektionalität als Perspektive skizziert, die den Blick auf 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


21

Im Forschungsfeld Kindheit, Religion und Medien: Aufbau der Arbeit

die Rekonstruktion von Identität schärft. Neben einer heuristischen Heran-
gehensweise an Religion als emisches, öffentlich-mediales und wissenschaft-
liches Konzept erarbeite ich in Unterkapitel 4.3 einen kulturwissenschaft-
lichen Zugang zu Religion, um Religion in Medien für Kinder erforschen 
zu können. Unterkapitel 4.4 widmet sich dem Themenfeld Pluralität und 
Pluralismus, das im Zentrum der Studie steht und an der Schnittstelle von 
Identität, Differenz und Religionskonzepten agiert. Das kulturelle Imagi-
näre als theoretische Rekonstruktion historisch verankerter mentaler und 
materieller Bilder wird in Unterkapitel 4.5 vorgestellt, um emische, öffent-
lich-mediale und wissenschaftliche Diskurse über Religion und Pluralität 
als Dimensionen gesellschaftlicher Kommunikationsprozesse zu verstehen. 
Unterkapitel 4.6 erörtert, inwiefern ein kommunikationstheoretischer Ansatz 
zur Untersuchung der Repräsentation religiöser Motive und Symbolsysteme 
in Medien für Kinder adäquat ist. Methodologisch wird der Circuit of Cul-
ture, ein Kommunikationsmodell, mit einem semiopragmatischen Zugang 
kombiniert, um die Quellen in den Kontexten ihrer Verwendung zu ana-
lysieren und Werte und Normen als Teil der impliziten Pragmatik zu rekons-
truieren, die in der Repräsentation angelegt ist.

In Kapitel 5 werden wesentliche Aspekte der Kindermedienforschung 
dargelegt. Unterkapitel 5.1 diskutiert Argumente zur Eingrenzung des Kor-
pus von Kinder- und Jugendmedien und reflektiert mediale Produktionen 
für Kinder im Kontext gesellschaftlicher Diskurse. Unterkapitel 5.2 thema-
tisiert die Rolle von Religion in deutschsprachigen Kindermedien und die 
bisherigen Zugänge der Forschung. In Unterkapitel 5.3 verorte ich meine 
Arbeit in diesem Forschungsfeld.

Das sechste Kapitel ist dem Quellenkorpus und den methodischen Über-
legungen gewidmet. In Unterkapitel 6.1 werden die Kriterien der Auswahl 
beschrieben, in 6.2 sind die zur Diskussion ausgewählten Quellen aufgeführt. 
Die Vorgehensweise der Quellenbearbeitung in Einzelanalysen wird in Unter-
kapitel 6.3 beschrieben. Unterkapitel 6.4 widmet sich dem intermedialen und 
diachronen Vergleich. Das Methodenkapitel schließt mit der Beschreibung 
des Vorgehens und der Präsentation der Quellenauswertung, die in 7, 8 
und 9 folgt.

In den Kapiteln 7, 8 und 9 stehen die Ergebnisse der Medienanalyse im 
Zentrum. Die theoretischen Konzepte Identität und Differenz, Religion und 
religiöse Pluralität dienen dazu, die Medienanalysen thematisch zu struktu-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


22

Medien als Repräsentationsräume von Religion

rieren: Kapitel 7 befasst sich mit den in Kindermedien vorgestellten Konzep-
ten von Religion. Der Fokus liegt auf Verschränkungen verschiedener Zeit-
konzepte, dem Verhältnis von Religion und Wissenschaft sowie Wertungen 
von Religion. Der Vergleich als grundlegendes Verfahren der Darstellung 
und die Klassifizierung von Religionen als »Weltreligionen« werden in die-
sem Kapitel ebenfalls diskutiert. Kapitel 8 reflektiert Selbst- und Fremdbilder, 
Darstellungen des Eigenen und Fremden, Stereotypen und Othering-Prozesse. 
Kapitel 9 diskutiert Repräsentationen von religiöser Pluralität und Pluralis-
mus, die in den Quellen als Notwendigkeit, Bereicherung oder Normalität 
imaginiert werden.

Der diachrone Vergleich der Quellen bildet den Kern von Kapitel 10, 
das Kontinuitäten und Entwicklungen in der Repräsentation religiöser 
Pluralität nachvollzieht. Über einen Zeitraum von 50 Jahren hinweg wer-
den Repräsentationsweisen und normative Vorstellungen, die mit religiöser 
Pluralität verbunden sind, nachgezeichnet.

Kapitel 11 diskutiert die Ergebnisse im Spiegel der Einführung in das 
Forschungsfeld und unter Berücksichtigung des theoretischen Rahmens. 
Fokussiert auf das Konzept der Kindheit in Kindermedien und Wissen als 
Grundlage von Toleranz, bearbeitet das Abschlusskapitel darüber hinaus 
einige Grundfragen der Darstellung religiöser Pluralität in Kindermedien.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


23

2	 Konzepte von Kindheit im Wandel:  
Eine historische Sondierung

Der deutschsprachige Fachdiskurs zum Forschungsfeld Kindheit, Religion 
und Medien speist sich bis dato überwiegend aus Publikationen und Tagun-
gen, die in der evangelischen und katholischen Religionspädagogik sowie 
in der Literaturwissenschaft angesiedelt sind. In der Religionswissenschaft 
jedoch blieb das Thema bisher wenig bearbeitet. Neben Veröffentlichungen, 
die sich mit der Vermittlung religionswissenschaftlicher Wissensbestände 
im schulischen Kontext befassen,1 liegen wenige Aufsätze vor, die themen-
spezifisch beispielsweise Gender, Religion und Identität in Kinderliteratur 
bearbeiten.2 Mit der vorliegenden Arbeit stelle ich einen Forschungsansatz 

1	 Vgl. dazu zum Beispiel Wanda Alberts (2007): Integrative Religious Education in Euro-
pe. A Study-of-Religions Approach. Berlin/New York: De Gruyter; Zrinka Štimac/Riem 
Spielhaus (2018) (Hg.): Schulbuch und religiöse Vielfalt – Interdisziplinäre Perspektiven. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht; Petra Bleisch/Ariane Schwab (2021): The ›World 
Religions Paradigm‹ as the Organising Principle of Didactic Action – a Case Study. In: 
British Journal of Religious Education. DOI: https://doi.org/10.1080/01416200.2021.196
0486; Christina Wöstemeyer (2013): Darstellung religiöser Diversität im Schulbuch: In-
tegrations- oder Konfliktpotential? In: Peter Antes/Arvid Deppe/Dagmar Fügmann/Stef-
fen Führding/Anna Neumaier (Hg.): Konflikt – Integration – Religion. Religionswissen-
schaftliche Perspektiven. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 141–158; Ricarda Darm 
(2020): Das Weltreligionenparadigma. Zentrale Probleme des Konstrukts für den in-
klusiven Werte- und Normen-Unterricht. In: Schule inklusiv 8, S. 41–44; Anne Koch 
(2021): Dringender Nachholbedarf. Der Anachronismus ›Weltreligionen‹ in der Didak-
tik religiösen Pluralismus. In: Österreichisches Religionspädagogisches Forum 29 [1], 
S. 275–291.

2	 Vgl. Verena Marie Eberhardt (2021): Geschlechterrollen, Religion und Identität in Kinder-
literatur. Intersektionale Perspektiven auf Ingrid Kötters Roman Die Kopftuchklasse. In: 
Anna-Katharina Höpflinger/Ann Jeffers/Daria Pezzoli-Olgiati (Hg.): Handbuch Gender 
und Religion. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 475–489; Daniel Vorpahl (2022): 
Geschlechterhabitus und religiöse Identität in gegenwärtiger jüdischer Jugendliteratur. In: 
Paragrana. Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie 31 [1], S. 172–184.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.1080/01416200.2021.1960486
https://doi.org/10.1080/01416200.2021.1960486
https://doi.org/10.1080/01416200.2021.1960486
https://doi.org/10.1080/01416200.2021.1960486
https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


24

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

vor, der sich dem Themenfeld Kindheit, Religion und Medien aus religions-
wissenschaftlicher Perspektive nähert, Religionsbegriffe reflektiert und reli-
giöse Pluralität als Theoriekonzept bearbeitet. Um dieses Forschungsfeld zu 
strukturieren, biete ich einen Zugang an, der sich zunächst an einer histori-
schen und kulturwissenschaftlichen Auffassung der Zielgruppe der Medien
produktionen – den Kindern – orientiert.

Die Auswahl der Blickpunkte, die in das Forschungsfeld einführen, erfolgt 
unter der Prämisse der Arbeitshypothese, dass Medien, die explizit für Kin-
der produziert werden, Vorstellungen der Gesellschaft formulieren. Die 
Arbeit fokussiert deshalb auch auf die Produktionskontexte der Quellen, da 
das Ziel der Studie darin besteht, normative Imaginationen des Zusammen-
lebens in einer religiös pluralen Gesellschaft zu erforschen. Während ein 
rezeptionsfokussierter Ansatz die Inhalte untersuchen würde, die Kinder 
im Rezeptionsprozess wahrnehmen und verarbeiten, fokussiere ich mit dem 
Blick auf die Produktion auf das, was intendiert vermittelt werden soll. Die-
ser produktionsorientierte Ansatz spiegelt sich auch in der Darstellung des 
Forschungsfeldes, indem insbesondere die Vorannahmen, die den media-
len Produktionen zugrunde liegen, berücksichtigt werden. In diesem Kapi-
tel reflektiere ich, wie sich Vorstellungen von Kindheit als Lebensphase über 
die Zeit hinweg verändert haben, um Kindheit anschließend in Kapitel 3 
aus kulturwissenschaftlicher Perspektive als Differenzkonstrukt zu erfassen. 
Kapitel 2 bildet zudem den Ausgangspunkt für die Diskussion von Kind-
heitskonzepten in Kapitel 11, das diskutiert, welche Konzepte von Kindheit 
der Gestaltung der Figuren in den Quellen, aber auch der Ansprache der 
Adressat:innen zugrunde liegen.

2.1	 Historische Kindheitsforschung an der Schnittstelle 
interdisziplinärer Zugänge

Die Kindheitsforschung, die als interdisziplinäres Feld an der Schnittstelle von 
Erziehungs-, Kultur-, Literatur- und Geschichtswissenschaft sowie Soziolo-
gie, Psychologie und Kunstgeschichte arbeitet, widmet sich der Kindheit in 
seiner kulturellen, sozialen und historischen Bedeutung und zeigt auf, wie 
dynamisch Konzepte von Kindheit sind. Für eine diachrone Untersuchung 
von religiöser Pluralität in Kindermedien und den damit einhergehenden 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


25

Historische Kindheitsforschung an der Schnittstelle interdisziplinärer Zugänge

normativen Vorstellungen sind die Ergebnisse der Kindheitsforschung sehr 
ertragreich. Einerseits machen sie darauf aufmerksam, dass Kindheit ein kul-
turell und historisch variables Konzept ist, andererseits fokussieren sie auf 
die spezifischen Verhältnisse zwischen Kindern und Erwachsenen und damit 
verbundenen Rollen. Der Blick auf historische Kindheitsbilder ermöglicht 
eine ideengeschichtliche Einordnung der in den Quellen präsentierten Vor-
stellungen von und Erwartungen an kindliche Figuren und Adressat:innen.

Erste wissenschaftliche Ansätze einer Erforschung der Kindheit lassen sich 
bis ins 18. Jahrhundert zurückverfolgen. Jean-Jacques Rousseaus Erziehungs-
roman Émile, ou de l’éducation, der 1762 erschien und noch im selben Jahr 
von Johann Joachim Schwabe ins Deutsche übersetzt und unter dem Titel 
Aemil, oder Von der Erziehung publiziert wurde, gilt als Grundstein für die 
Betrachtung von Kindheit als eigenständiger Lebensphase, der die Aufmerk-
samkeit auf den individuellen Lebensverlauf von Kindern richtet.3 Mit Ernst 
Christian Trapp und August Hermann Niemeyer folgten Ende des 18. Jahr-
hunderts Anstrengungen, eine moderne, empirisch orientierte Pädagogik 
zu begründen.4 Diese erste Blütezeit einer qualitativ orientierten Kindheits-
forschung wurde im 19. Jahrhundert nicht weiterverfolgt, da der Fokus der 
Theoriebildung etwa bei Wilhelm von Humboldt oder Johann Gottfried Her-
der auf bildungsphilosophischen und unterrichtswissenschaftlichen Ansätzen 
lag.5 Eine an qualitativen Methoden orientierte Kindheitsforschung setzte in 

3	 Vgl. Heinz-Hermann Krüger/Cathleen Grunert (2010): Geschichte und Perspektiven der 
Kindheits- und Jugendforschung. In: dies. (Hg.): Handbuch Kindheits- und Jugend-
forschung. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 11–40, S. 11.

4	 Vgl. Krüger/Grunert: Geschichte und Perspektiven der Kindheits- und Jugendforschung, 
S. 11. Ernst Christian Trapp war von 1779 bis 1783 der Inhaber der ersten Professur für 
Pädagogik an einer deutschen Universität (in Halle). Sein 1779 erschienenes Hauptwerk 
Versuch einer Pädagogik gilt als die erste systematische Arbeit, in der versucht wird, eine 
auf empirischer Forschung basierende Pädagogik zu entwickeln. Vgl. dazu Heinz-Elmar 
Tenorth/Rudolf Tippelt (Hg.) (2007): Beltz Lexikon Pädagogik. Weinheim: Beltz, S. 721.

5	 Vgl. Krüger/Grunert: Geschichte und Perspektiven der Kindheits- und Jugendforschung, 
S. 12. In seiner Theorie der Bildung beschreibt Wilhelm von Humboldt die Selbstkonstruktion 
des Menschen in Auseinandersetzung mit und in der Aneignung der Welt als allgemeine, 
nicht an Stand und Herkunft gebundene Bildung. Vgl. dazu Tenorth/Tippelt: Beltz Lexi-
kon Pädagogik, S. 329f. Johann Gottfried Herder entwickelte eine Theorie der Bildung 
und praktischen Schularbeit, die vom Lebensalter des Individuums ausgeht und auf Ge-
schichte, Vernunft, Kultur und Bildsamkeit, das heißt die Fähigkeit, zu lernen, fokussiert. 
Vgl. dazu Tenorth/Tippelt: Beltz Lexikon Pädagogik, S. 313.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


26

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Psychologie und Pädagogik mit der Kritik an herkömmlichen Erziehungs-
praktiken im Zuge der entstehenden bürgerlichen Jugendbewegung und 
reformpädagogischen Bestrebungen um die Jahrhundertwende ein.6 Im Laufe 
des 20. Jahrhunderts waren es vor allem die Psychologie, Pädagogik und 
Soziologie, die Kindheits- und Jugendforschung institutionell konsolidier-
ten. Eine sozialwissenschaftliche Kindheitsforschung konnte sich zunächst 
kaum etablieren, da sie sich in der Nachkriegszeit vor allem als Domäne 
der Entwicklungspsychologie herauskristallisierte.7 Die 1970er- und 80er-
Jahre markierten eine wesentliche Trendwende: Kinder wurden nicht mehr 
wie zuvor angenommen als zukünftige Erwachsene einer Gesellschaft ver-
standen, sondern als sich in einer eigenständigen Lebensphase befindende 
Menschen.8 In den Fokus der Analysen rückten mithin kindliche Alltagser-
fahrungen, Sozialbeziehungen und Lebensbedingungen, auch die Perspek-
tiven der Kinder selbst wurden zum Gegenstand der Forschung.9

Die Verlagerung der Untersuchungsinteressen in der sozialwissenschaft-
lichen Kindheitsforschung wurde von der Auseinandersetzung mit der Kind-
heit in der Geschichtswissenschaft begleitet. 1960 verfasste Philippe Ariès das 
Buch L’enfant et la vie familiale sous l’Ancien Régime, das erst 1975 aus dem 
Französischen übersetzt und in Deutschland unter dem Titel Geschichte der 
Kindheit publiziert wurde. Auch wenn Ariès’ Thesen längst falsifiziert wur-
den, wird er noch heute in sämtlichen Übersichtswerken als Begründer der 
historischen Kindheitsforschung genannt.10 Ausgehend von verschiedenen 

06	 Vgl. Krüger/Grunert: Geschichte und Perspektiven der Kindheits- und Jugendforschung, 
S. 12. Der Begriff Reformpädagogik wird als Sammelbezeichnung für Aktivitäten der Neu-
gestaltung von Erziehung seit dem späten 19. Jahrhundert verwendet. Trotz lokal unter-
schiedlicher Ausprägung können einige gemeinsame Elemente herausgestellt werden: Die 
Orientierung am Kind, an Natur und Entwicklung sowie die Selbsttätigkeit als Form pä-
dagogischer Praxis finden sich in sämtlichen reformpädagogischen Konzepten. In Deutsch-
land wurde die Reformpädagogik geprägt von Rudolf Steiners Waldorfpädagogik (1926), 
Maria Montessoris Montessoripädagogik (ab 1907) und Peter Petersens Jenaplan-Schule 
(1927). Vgl. dazu Tenorth/Tippelt: Beltz Lexikon Pädagogik, S. 599.

07	 Vgl. Krüger/Grunert: Geschichte und Perspektiven der Kindheits- und Jugendforschung, 
S. 13.

08	 Vgl. Krüger/Grunert: Geschichte und Perspektiven der Kindheits- und Jugendforschung, 
S. 17f.

09	 Krüger/Grunert: Geschichte und Perspektiven der Kindheits- und Jugendforschung, S. 18.
10	 Vgl. dazu zum Beispiel Martina Winkler (2017): Kindheitsgeschichte. Eine Einführung. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht; Doris Bühler-Niederberger (2011): Lebensphase 
Kindheit. Theoretische Ansätze, Akteure und Handlungsräume. Weinheim/München:  

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


27

Historische Kindheitsforschung an der Schnittstelle interdisziplinärer Zugänge

Quellen wie Bildern, Briefen, Spielzeug, Kleidung und den Berichten des 
Arztes Jean Héroard, der Tagebuch über das Aufwachsen und die Erziehung 
des französischen Königs Ludwig XIII. führte, entwickelt Ariès die These, 
dass die Kindheit erst im 17. Jahrhundert als eigenständige Lebensphase 
entdeckt wurde:

Die mittelalterliche Gesellschaft, die wir zum Ausgangspunkt gewählt 
haben, hatte kein Verhältnis zur Kindheit; das bedeutet nicht, daß die 
Kinder vernachlässigt, verlassen oder verachtet wurden. Das Verständ-
nis für die Kindheit ist nicht zu verwechseln mit der Zuneigung zum 
Kind; es entspricht vielmehr der bewußten Wahrnehmung der kind-
lichen Besonderheit, die das Kind vom Erwachsenen, selbst dem jun-
gen Erwachsenen, kategorial unterscheidet.11

Seine Untersuchung mittelalterlicher europäischer Malerei mündet in der 
Ansicht, dass Kinder bis zum 17. Jahrhundert entweder nicht als solche 
wahrgenommen wurden oder zumindest nicht der Versuch unternommen 
wurde, sie darzustellen.12 Stattdessen seien Kinder als verkleinerte Ausga-
ben von erwachsenen Menschen abgebildet worden, die durch nichts ande-
res als ihre Größe gekennzeichnet sind.13 Ariès greift die realistische Dar-
stellung von Kindern in der antiken griechischen Kunst zwar auf, geht aber 
davon aus, dass »[m]it den anderen hellenistischen Themen […] auch die 
Kindheit aus der Ikonographie«14 verschwand. Aus seinen Quellenstudien 
zieht er den Schluss, »daß die Kindheit nicht nur in der ästhetischen Dar-
stellung, sondern auch in der Lebenswirklichkeit nur eine Übergangszeit war, 
die schnell vorüberging und die man ebenso schnell vergaß.«15 Ariès’ Arbeit 
wurde breit rezipiert, seine Thesen schnell widerlegt. Die historischen Kind-
heitsstudien, die sich mit seinem Werk auseinandersetzen, kommen zu dem 
Ergebnis, dass Kindheit schon in der griechischen und römischen Antike 

Juventa Verlag; Markus Kluge (2021): Kindheit in der Kindheitsforschung. Empirische 
Problemfelder – Deleuze’sche Antworten. Wiesbaden: Springer.

11	 Philippe Ariès (1990): Geschichte der Kindheit (L’enfant et la vie familiale sous l’Ancien 
Régime, 1960). München: Deutscher Taschenbuch Verlag, S. 209.

12	 Vgl. Ariès: Geschichte der Kindheit, S. 92.
13	 Vgl. Ariès: Geschichte der Kindheit, S. 92.
14	 Ariès: Geschichte der Kindheit, S. 93.
15	 Ariès: Geschichte der Kindheit, S. 93.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


28

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

ansatzweise als eigenständige Lebensphase wahrgenommen wurde.16 Neben 
seiner stark kritisierten Hauptthese, im Mittelalter habe es kein Kindheits-
konzept gegeben, werden Ariès eine selektive Quellenauswahl sowie Fehl-
interpretationen von Bildern und Texten vorgeworfen und die starke Zäsur 
zwischen Mittelalter und Moderne als konzeptioneller Fehler bemängelt.17 
Ariès schreibt eine Kindheitsgeschichte, die einen pessimistischen Blick auf 
die Gegenwart wirft: Die Kinder hätten mit Institutionen wie der Schule oder 
der Familie, die im Laufe der Zeit als Ordnungsrahmen den Alltag struktu-
rieren, ihre Freiheit verloren.18

Zu einer gänzlich widersprüchlichen Einschätzung kommt 14 Jahre spä-
ter der Historiker Lloyd deMause in seinem 1974 erschienenen Aufsatz The 
Evolution of Childhood in einem von ihm herausgegebenen Sammelband, 
der 1977 in Deutschland mit dem Titel Hört ihr die Kinder weinen. Eine 
psychogenetische Geschichte der Kindheit publiziert wurde. DeMause wertet 
zum Teil die gleichen Quellen aus, die auch Ariès verwendete, erzählt die 
Geschichte der Kindheit aber mit dem Fokus auf Gewalt und Missbrauch:

Die Geschichte der Kindheit ist ein Alptraum, aus dem wir gerade 
erst erwachen. Je weiter wir in der Geschichte zurückgehen, desto 
unzureichender wird die Pflege der Kinder, die Fürsorge für sie, und 
desto größer die Wahrscheinlichkeit, daß Kinder getötet, ausgesetzt, 
geschlagen, gequält und sexuell mißbraucht wurden.19

Für seine Geschichtsschreibung setzt deMause einen psychogenetischen 
Ansatz voraus, indem er davon ausgeht, dass die Ursachen für historischen 
Wandel nicht in der Technologie oder Ökonomie zu suchen sind, »sondern 
in den ›psychogenen‹ Veränderungen der Persönlichkeits- oder Charakter-
struktur, die sich aufgrund der Generationenfolge der Interaktionen zwischen 
Eltern und Kindern ergeben.«20 Zu Beginn seines Aufsatzes stellt deMause 

16	 Vgl. Heidrun Bründel/Klaus Hurrelmann (2017): Kindheit heute. Lebenswelten der jun-
gen Generation. Weinheim/Basel: Beltz, S. 9.

17	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 21.
18	 Vgl. Bühler-Niederberger: Lebensphase Kindheit, S. 72f.
19	 Lloyd deMause (1980): Evolution der Kindheit (The Evolution of Childhood, 1974). In: 

ders. (Hg.): Hört ihr die Kinder weinen. Eine psychogenetische Geschichte der Kindheit. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 12–111, S. 12.

20	 DeMause: Evolution der Kindheit, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


29

Historische Kindheitsforschung an der Schnittstelle interdisziplinärer Zugänge

Hypothesen auf, die er im Verlauf des Textes mit Belegen bestätigt sieht: 
Der Ursprung der Evolution der Kindheit liege in der Fähigkeit der jeweils 
nachfolgenden Elterngeneration, sich in das psychische Alter ihrer Kinder 
zurückzuversetzen und die Ängste, die ihnen selbst widerfahren sind, nun 
besser zu bewältigen.21 Die Praktiken der Kindererziehung hätten sich dem-
nach durch eine Entwicklung hin zu immer engeren Beziehungen zwischen 
Erwachsenen und Kindern, und der Fähigkeit der Erwachsenen, die dadurch 
entstehenden Ängste zu vermindern, verändert.22 Dass manche Kinder auch 
noch heute Gewalterfahrungen machen müssen, erklärt deMause mit der 
unterschiedlichen Geschwindigkeit der psychogenetischen Evolution in ver-
schiedenen Familienbahnen »und daß viele Eltern anscheinend in früheren 
historischen Formen ›steckengeblieben‹ sind.«23 Von diesen Hypothesen aus-
gehend zielt der Sammelband Hört ihr die Kinder weinen darauf, anhand der 
vorliegenden Zeugnisse – unter anderem mittelalterliche Kunst, Erziehungs-
schriften, Héroards Tagebuch, Gerichtsakten und Polizeiarchive – zu rekons-
truieren, was es in der Vergangenheit bedeutet hat, Kind oder Eltern zu sein. 
DeMause erzählt die Geschichte der Kindheit als eine Geschichte des Fort-
schritts, die Kinder aus der Gewalt in ein Umfeld von Pflege und Fürsorge 
führt. Damit kontrastiert er Ariès’ pessimistischen Blick auf die verlorene 
Freiheit der Kinder in der Gegenwart:

Ariès’ zentrale These ist der meinen genau entgegengesetzt. Er meint: 
während das Kind der traditionellen Gesellschaft glücklich war, weil 
es die Freiheit hatte, mit vielen Klassen und Altersstufen zu verkeh-
ren, wurde zu Beginn der Neuzeit ein besonderer Zustand ›erfunden‹, 
nämlich der der Kindheit; das führte zu einer tyrannischen Vorstel-
lung von der Familie, die die Zerstörung von Freundschaft und Gesel-
ligkeit zur Folge hatte und den Kindern nicht nur ihre Freiheit nahm, 
sondern sie zum ersten Mal mit Rute und Karzer bekannt machte.24

Wie auch Ariès’ Buch wurden deMause’ Thesen in populärwissenschaftlichen 
Schriften weit verbreitet, von Historiker:innen aber auch grundlegend kri-

21	 Vgl. DeMause: Evolution der Kindheit, S. 14.
22	 Vgl. DeMause: Evolution der Kindheit, S. 15.
23	 DeMause: Evolution der Kindheit, S. 82.
24	 DeMause: Evolution der Kindheit, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


30

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

tisiert.25 Die psychogenetische Theorie folgt einer evolutionistischen Argu-
mentation historischer Linearität, die als widerlegt gilt. Die Annahme einer 
geradlinigen Menschheitsgeschichte kann der Kritik nicht standhalten, dass 
es vielfältiges, zum Teil auch widersprüchliches Datenmaterial gibt, das von 
einer Pluralität der Phänomene zur gleichen Zeit am gleichen Ort zeugt.26 
Zudem verschiebt die These, dass die Gewalterfahrung, die manche Kinder 
heute machen müssen, an der psychogenetisch »steckengebliebenen« Eltern-
generation liege, die Ursache der real existierenden Problematik in den Ein-
flussbereich der Betroffenen und lässt ihre Lage gewissermaßen als ungüns-
tiges Schicksal verstehen.

Auch wenn Ariès und deMause nicht mehr den Stand der Forschung 
abbilden, waren ihre Schriften für das Verständnis von Kindheit nach-
haltig einflussreich. Die Historikerin Martina Winkler sieht den Verdienst 
von Philippe Ariès in einem historisierenden Blick auf die Kindheit.27 Die 
Soziologin Doris Bühler-Niederberger versteht diese Arbeiten als Spiegel 
der Bedürfnisse und Sehnsüchte der Schreiber, die eine eher anarchistische 
Kindheit mit vielen Freiräumen oder eine behütete Kindheit in der Familie 
als geeignet ansahen.28 Über Kinder früherer Zeiten, die unter ganz ande-
ren Bedingungen lebten und in denen auch die Qualitäten des erwachsenen 
Lebens nicht den heutigen Vorstellungen entsprechen, vermögen Ariès und 
deMause hingegen wenig zu sagen.29

Der Versuch, die Phase der Kindheit als Entdeckungsgeschichte zu erzäh-
len, beschränkt sich nicht nur auf die Geschichtswissenschaft der 1960er 
und 70er-Jahre, sondern findet sich auch in anderen kulturellen Bereichen, 
etwa im Museumswesen. So fand im Baden-Badener Museum für Kunst 
und Technik des 19. Jahrhunderts zwischen September 2013 und März 2014 
die Ausstellung Kindheit. Eine Erfindung des 19. Jahrhunderts statt, die die 
Kindheit als eigenständige Lebensphase als eine Entwicklung des 19. Jahr-
hunderts verstand:

25	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 23.
26	 Zur Kritik an evolutionistischen Theorien im Feld der Religionswissenschaft vgl. Klaus 

Hock (2006): Einführung in die Religionswissenschaft. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, S. 42.

27	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 25.
28	 Vgl. Bühler-Niederberger: Lebensphase Kindheit, S. 76.
29	 Vgl. Bühler-Niederberger: Lebensphase Kindheit, S. 76.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


31

Historische Kindheitsforschung an der Schnittstelle interdisziplinärer Zugänge

Denn Kinder gab es nicht schon immer, jedenfalls nicht nach unse-
rem heutigen Verständnis. Lange galten 9- oder 11-Jährige als zu klei-
ne Erwachsene, nicht als Individuen in einer eigenen, besonderen 
Lebensphase. In der Malerei der Romantik und des Biedermeier begeg-
nen wir neuen Menschen: Mädchen und Jungen, deren Gesichtszüge 
schon bestimmte Charakteranlagen andeuten und die nun als eigene 
Personen bildwürdig werden.30

Auf der einen Seite könne man das romantische Kindheitsbild, das sich in 
einer Verklärung der Kinder als Sinnbilder für Kraft, Dynamik und Ener-
gie zeige, in der Malerei des gesamten 19. Jahrhunderts beobachten.31 Auf 
der anderen Seite sei Kinderarbeit an der Tagesordnung gewesen, gegen 
die der Kampf auch ein Kampf mit Bildern wurde, indem sich eine eigene 
Bildsprache zur Darstellung von Kinderarmut und Kinderelend entwickelt 
habe.32 Mit Bezug auf Philippe Ariès’ These, dass Kindheit vor und um 1800 
naturrechtlich, bildungsidealistisch und familiensoziologisch entworfen 
wurde, argumentiert die Ausstellung anhand von Zeichnungen, Gemälden, 
Lithografien und Spielzeug, dass die Konstitution von Kindheit im moder-
nen Sinne als philosophisch-pädagogisches, individuell emotionales und 
institutionell gestütztes Konzept eine Erfindung des 19. Jahrhunderts sei.33 
Diese Perspektive ist in dreierlei Hinsicht problematisch: Erstens argumen-
tiert Ariès, dass die Kindheit als eigenständige Lebensphase im 17. Jahrhun-
dert entdeckt worden sei und nicht erst um 1800. Ungeachtet der ohnehin 
entkräftigten These stehen zwischen dem 17. Jahrhundert und 1800 zwei-
hundert Jahre, die die Ausstellung, die den Untertitel Eine Erfindung des 
19. Jahrhunderts trägt, zu übersehen scheint. Zweitens impliziert die The-
se, ein »modernes« Konzept von Kindheit sei im 19. Jahrhundert erfunden 
worden, eine kohärente Vorstellung davon, was eine moderne Vorstellung 

30	 Wolfgang Grenke (2013): Zum Geleit. In: Matthias Winzen (Hg.): Kindheit. Eine Er-
findung des 19. Jahrhunderts. Oberhausen: Athena, S. 6–17, S. 6.

31	 Vgl. Johannes Bilstein (2013): Ideal, Ausbeutung und Idylle: Imaginationen von Kindheit 
im 19. Jahrhundert. In: Matthias Winzen (Hg.): Kindheit. Eine Erfindung des 19. Jahr-
hunderts. Oberhausen: Athena, S. 69–91, S. 73.

32	 Vgl. Bilstein: Ideal, Ausbeutung und Idylle: Imaginationen von Kindheit im 19. Jahr-
hundert, S. 80.

33	 Vgl. Matthias Winzen (2013): Das Kind als Zukunft. In: ders. (Hg.): Kindheit. Eine Er-
findung des 19. Jahrhunderts. Oberhausen: Athena, S. 111–125, S. 112.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


32

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

von Kindheit sei. Im Begleitband zur Ausstellung heißt es in einer Fußnote: 
»Die Frage, ab wann im modernen oder frühmodernen Sinn in Europa von 
Kindheit zu sprechen sei und ob entsprechende Entwicklungen nicht schon 
im 16. und 17. Jahrhundert zu beschreiben seien, ist unter Historikern fak-
tisch und methodisch umstritten.«34 Der Autor halte sich an den entschei-
denden historischen Umstand der Einführung der allgemeinen Schulpflicht. 
Die allgemeine Schulpflicht wurde in ganz Deutschland jedoch erst mit der 
Weimarer Republik im Jahr 1919 eingeführt.35 Als dritte Dimension kann die 
homogenisierende lineare Geschichtsschreibung kritisiert werden, die gro-
ße Tendenzen abzubilden versucht.

Die Suche nach dem Ursprung des Konzeptes der Kindheit und dessen 
Entwicklung im Laufe der Zeit mündet im Falle von Philippe Ariès, Lloyd 
deMause und der Ausstellung Kindheit. Eine Erfindung des 19. Jahrhunderts in 
einer Geschichtsschreibung, die die Pluralität von Kindheitsbildern sowohl 
in der Vergangenheit als auch in der Gegenwart nivelliert. Die Fokussierung 
auf die großen Linien sieht darüber hinweg, dass zur gleichen Zeit vielfältige 
Bilder und Vorstellungen von Kindheit existiert haben und Kindheit nie für 
alle Kinder als einheitliches Konzept funktionierte. Insbesondere im histo-
rischen Kontext stellt sich die Frage, über welche Kinder welche Aussagen 
in den Quellen zu finden sind und welche Deutungen sie plausibilisieren.

Die neuere historische Kindheitsforschung versucht sich deshalb nicht 
mehr an einer holistischen Geschichtsschreibung, sondern wirft ausgehend 
von eingrenzbaren geografischen Räumen und Zeitabschnitten sowie anhand 
von Einzelanalysen und intersektionalen Blickwinkeln Schlaglichter auf histo-
rische Vorstellungen von Kindheit. Neben der Geschichtswissenschaft wurde 
eine historische Perspektive auf Kindheit auch zum Forschungsgegenstand 
in der Erziehungswissenschaft, Psychologie, Soziologie und Theologie. Je 
nach Untersuchungsfokus finden sich historische Kindheitsbilder in Arbei-
ten, die auf eine Geschichte der Pädagogik und Erziehung blicken, einen 
konkreten geografischen Zeitraum wie das alte Israel spezifizieren, oder 

34	 Winzen: Das Kind als Zukunft, S. 125.
35	 Vgl. dazu Die Verfassung des Deutschen Reichs vom 11. August 1919, Art. 145: »Es besteht 

allgemeine Schulpflicht. Ihrer Erfüllung dient grundsätzlich die Volksschule mit mindes-
tens acht Schuljahren und die anschließende Fortbildungsschule bis zum vollendeten 
achtzehnten Lebensjahre. Der Unterricht und die Lernmittel in den Volksschulen und 
Fortbildungsschulen sind unentgeltlich.« Zit. n. Ludwig Gebhard (2021): Handkommentar 
zur Verfassung des Deutschen Reichs vom 11. August 1919. Berlin/Boston: De Gruyter.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


33

Historische Kindheitsforschung an der Schnittstelle interdisziplinärer Zugänge

versuchen, die Kindheit als Lebensphase in der Gegenwart durch Perspek-
tiven der Vergangenheit zu verstehen.36 Ausführliche Historiografien des 
Kindheitskonzeptes beginnen in der Mehrzahl der Publikationen frühestens 
mit dem griechisch-römischen Altertum. Mit dieser Festlegung gehen eine 
Exklusion der präliteralen Kulturen und eine eurozentrische Fokussierung 
einher, die im Fachdiskurs durchaus als unbefriedigend bewertet werden.37

Mit dem Oxford Handbook of the Archaeology of Childhood, das 2018 
erschienen ist, gewinnt die historische Kindheitsforschung eine wertvolle 
Perspektive. Auf der einen Seite werden in diesem Sammelband erste Ansätze 
von Kindheitskonzepten in präliteralen Kulturen zusammengeführt, auf der 
anderen Seite Funde in ganz unterschiedlichen Regionen der Welt themati-
siert. Auf Basis von Skelettfunden und materieller Kultur wie Grabbeigaben 
oder Kunstobjekten können schließlich vorsichtige Aussagen über Kinder als 
Teil präliteraler Gesellschaften getroffen werden. So zeigt eine Untersuchung 
von Schmuck in Form von Perlen, Muscheln und Zähnen, die mit mensch-
lichen Bestattungen im Jungpaläolithikum (etwa 45.000 bis 12.000 v. Chr.) 
in Verbindung gebracht werden, dass in der Siedlungsstätte La Madeleine 
im Südwesten Frankreichs eine bewusste Unterscheidung zwischen Kin-
dern und Erwachsenen getroffen wurde: Die Artefakte, die bei kindlichen 
Skeletten gefunden wurden, sind miniaturisiert und lassen erkennen, dass 
absichtlich kleinere Materialien ausgewählt wurden, um Perlen und ande-
ren Formen persönlichen Schmucks herzustellen.38 Die Funde spiegeln dem-
nach sowohl den einzigartigen Status der Kinder als auch ihre Beziehung zur 
Gemeinschaft wider, da die Entscheidung, kleinere Objekte zu verwenden, um 

36	 Zu historischer Kindheitsforschung in der Geschichtswissenschaft siehe zum Beispiel 
Winkler: Kindheitsgeschichte; zu alttestamentlicher Forschung zu Kindheit im alten  
Israel siehe zum Beispiel Rüdiger Lux/Andreas Kunz-Lübcke (2006) (Hg.): »Schaffe mir 
Kinder …« Beiträge zur Kindheit im alten Israel und in seinen Nachbarkulturen. Leipzig: 
Evangelische Verlagsanstalt; zu Kindheitsbildern im Rahmen der Geschichte der Erziehung 
siehe zum Beispiel Timo Hoyer (2015): Sozialgeschichte der Erziehung. Von der Antike 
bis in die Moderne. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft; zur Geschichte von 
Kindheitskonzepten im Rahmen der Erforschung zeitgenössischer Kindheitsbilder siehe 
zum Beispiel Bühler-Niederberger: Lebensphase Kindheit und Bründel/Hurrelmann: 
Kindheit heute.

37	 Vgl. Hoyer: Sozialgeschichte der Erziehung, S. 11.
38	 Vgl. Jessica Cooney Williams (2018): Portrait of a Palaeolithic Family: Art, Ornamenta-

tion, and Children’s Relationship with their Community. In: Sally Crawford/Dawn M. 
Hadley/Gillian Shepherd (Hg.): The Oxford Handbook of the Archaeology of Childhood. 
Oxford: Oxford University Press, S. 315–337, S. 321.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


34

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

die gleichen sozialen Symbole herzustellen, die auch Erwachsene erhielten, 
den Kindern eine eigene Identität als Teil eines Kollektivs zuschreibt.39 Für 
die frühe Bronzezeit (etwa 3.000 bis 1.600 v. Chr.) konnten bei den Nukak 
im Amazonasgebiet Kreisel, Schaukeln sowie kleine Pfeile und Bögen als 
Kinderspielzeug identifiziert werden.40 Anhand von Grabbeigaben von Kin-
dern, die zur Sintaschta-Kultur im Südural im heutigen Russland gehören, 
konnte gezeigt werden, dass die Geschlechtsidentität von Kindern, die bis zu 
drei Jahre alt waren, bei Gräbern keine Rolle spielte, während in Gräbern für 
Kinder zwischen drei und vierzehn Jahren Gegenstände auftauchten, die die 
Kinder als zukünftige Männer und Frauen auszeichneten.41 Auch im Alten 
Ägypten gab es Vorstellungen davon, welche Rollen Kindern, Jugendlichen 
und Erwachsenen zukommen sollen. So zeigt die Analyse von Figuren, Male-
reien und Grabstätten, dass Kinder als aktive Mitglieder der Gemeinschaft 
wahrgenommen wurden, die an religiösen Ereignissen teilnahmen und als 
einer Erinnerung nach dem Tod würdig erachtet wurden.42

Mit der verbesserten Quellenlage sowohl archäologischer Funde als auch 
schriftlicher Zeugnisse gewinnt die historische Forschung vielfältige Ein-
blicke in Vorstellungen von Kindheit. Die schiere Menge an Quellen macht 
es gleichzeitig unmöglich, sämtliche Kindheitsbilder zu erfassen. Im Fol-
genden werden deshalb ausgewählte Beispiele und Kulturräume vorgestellt, 
die auf je unterschiedliche Aspekte von Kindheit fokussieren und die viel-
fältigen Wechselbeziehungen von Kindheitsvorstellungen und realgeschicht-
lichen Entwicklungen skizzieren. An der Schnittstelle von Klassikerpositionen 
und empirischen Beispielen werden historische Kindheitskonzepte, die auch 
heute noch einflussreich sind, reflektiert.

39	 Vgl. Cooney Williams: Portrait of a Palaeolithic Family, S. 321f.
40	 Vgl. Margarita Sánchez Romero (2018): Care and Socialization of Children in the Euro-

pean Bronze Age. In: Sally Crawford/Dawn M. Hadley/Gillian Shepherd (Hg.): The Ox-
ford Handbook of the Archaeology of Childhood. Oxford: Oxford University Press, S. 338–
351, S. 343.

41	 Vgl. Sánchez Romero: Care and Socialization of Children in the European Bronze Age, 
S. 347.

42	 Vgl. Nicola Harrington (2018): A World Without Play? Children in Ancient Egyptian Art 
and Iconography. In: Sally Crawford/Dawn M. Hadley/Gillian Shepherd (Hg.): The Ox-
ford Handbook of the Archaeology of Childhood. Oxford: Oxford University Press, S. 539–
556, S. 552f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


35

Einblicke in die klassische Antike: Kindheit im oikos

2.2	 Einblicke in die klassische Antike: Kindheit im oikos

Die erste Position bezieht sich auf die griechische Antike, die in vielerlei Hin-
sicht als einflussreich für Kindheitskonzepte in Europa gilt. Auf der einen 
Seite ermöglicht die verhältnismäßig breite Quellenlage Einblicke in anti-
ke Kindheitsvorstellungen, auf der anderen Seite gelten schriftliche Aus-
führungen, das Kind sei in körperlicher, ethischer und geistiger Hinsicht 
unfertig und defizitär, wie sie beispielsweise Aristoteles zugeschrieben wer-
den, als einflussreich für Kindheitskonzepte im europäischen Mittelalter. 
Nicht zuletzt bietet dieser Kulturzeitraum erste Einblicke in die Verknüp-
fung von schriftlichen Quellen sowie materieller und visueller Kultur, die 
verdeutlicht, dass Kindheit immer auch als Spiegel der Gesamtgesellschaft 
gedeutet werden kann.

Für Kindheitskonzepte im antiken Griechenland liegen nicht mehr nur 
archäologische Funde vor, sondern auch literarische Texte, in denen von Kin-
dern die Rede ist. So wichtig es für die Bewertung der materiellen Kultur ist, 
den Entstehungskontext und -zeitraum zu ermitteln, so notwendig ist diese 
Verortung auch bei literarischen Quellen. Auf der einen Seite stellt sich die 
Frage, ob ein Text eine historische Tatsache widerspiegelt oder einen litera-
rischen Topos präsentiert, auf der anderen Seite gelten Aussagen über »das 
Kind im antiken Griechenland« nicht für alle Kinder dieses geografischen 
Zeitraumes. So beziehen sich Aussagen über die Kindheit im oikos zumeist 
auf männliche Kinder von athenischen Bürgern.

Mit der Entwicklung der Polis bis zum 6. Jahrhundert v. Chr. bildete sich 
als Grundlage der Wirtschaftsstruktur die Einheit des oikos heraus. »Das 
griechische Wort meint nicht lediglich das Haus als Gebäude, sondern vor 
allem […] eine Familie, einschließlich Gefolgsleute und Unfreie, sowie eine 
wirtschaftliche Einheit als Ort der Produktion und des Verbrauchs.«43 Der 
Bürger, der als Repräsentant eines oikos verstanden wurde, war zugleich der 
Eigentümer der materiellen Besitztümer, zu denen auch die Sklav:innen zähl-
ten. Als Mann und Vater galt er als derjenige, der in der Öffentlichkeit für das 
Wohl des Staates und der Familie eintrat.44 Der Blick auf Kindheit im oikos ist 
insofern interessant, als zum einen sichtbar wird, dass Kindheitskonzepte nie 
alle Kinder eines Kulturraums erfassen und zum anderen unterschiedliche 

43	 Hartmut Leppin (2015): Einführung in die Alte Geschichte. München: C. H. Beck, S. 54.
44	 Vgl. Hoyer: Sozialgeschichte der Erziehung, S. 14f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


36

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Phasen der Kindheit periodisiert werden. Im Vergleich zu präliteralen Kul-
turen, in denen anhand von punktuellen Ausgrabungen Vorstellungen von 
Kindheit rekonstruiert werden, zeigt die Analyse von Schriftquellen – ins-
besondere aus der klassischen Zeit –, wie die Kindheit eines athenischen 
Jungen in unterschiedliche Phasen aufgeteilt wurde.

Die Zeit der Kindheit im oikos wird in der Geschichtsschreibung anhand 
von Riten und Feierlichkeiten nachvollzogen, die die ersten Lebensphasen 
strukturierten. So erreichten die bereits nach der Geburt beginnenden 
Reinigungsriten und Dankopfer ihren Höhepunkt in den amphidromia, die 
am 5. oder 7. Tag nach der Geburt stattfanden: »[D]abei wurde der Säugling 
vom Vater im Laufschritt um das Herdfeuer getragen, wodurch der gesamte 
oikos gereinigt und zugleich das Kind in dessen Gemeinschaft aufgenommen 
werden sollte.«45 Die Zugehörigkeit zu einer Phratrie, einer Verbindung der 
oikoi in verwandtschaftsähnlichen Zusammenschlüssen, bildete die Grund-
lage für die athenische Staatsbürgerschaft und eine politische Stimme.46 Das 

45	 Roland Baumgarten (2006): Familie und Kindheit. Griechenland. In: Johannes Christes/
Richard Klein/Christoph Lüth (Hg.): Handbuch der Erziehung und Bildung in der Anti-
ke. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 29–35, S. 31. Zur Quellenlage der 
athenischen Amphidromia siehe Richard Hamilton (1984): Sources for the Athenian Am-
phidromia. In: Greek, Roman and Byzantine Studies 25 [3], S. 243–251. Im von Platon 
verfassten Dialog Theaitetos thematisiert Sokrates eine mögliche Aussetzung nach der Be-
gutachtung des Kindes: »Nach der Geburt aber müssen wir nun das wahre Umtragen im 
Kreise damit vornehmen, indem wir durch weitere Untersuchung erforschen, ob nicht 
das Geborene, vielleicht ohne daß wir es wußten, nicht wert, ist, auferzogen zu werden, 
sondern ein leeres Windei. Oder glaubst du, dein Kind müsse man auf alle Fälle auf-
erziehen und nie aussetzen? Oder wirst du es doch ertragen, wenn du siehst, daß es die 
Prüfung nicht besteht, und nicht allzu verdrießlich werden, wenn es dir jemand, un-
erachtet es deine erste Geburt ist, wegnimmt?« Platon (2016): Theaitetos, Sophistes (Der 
Sophist), Politikos (Der Staatsmann) (Theaitētos, Sophistēs, Politikos, 4. Jahrhundert v. Chr.), 
hg. v. Peter Staudacher. Übers. v. Friedrich Schleiermacher. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, S. 61. Zur Bewertung Sokrates’ Ausführungen und Kindesaussetzungen 
im antiken Griechenland siehe Cynthia Patterson (1985): »Not Worth the Rearing«. The 
Causes of Infant Exposure in Ancient Greece. In: Transactions of the American Philo-
logical Association 115, S. 103–123.

46	 Vgl. o. A. (2011): Phratries [Gk. phratriai, ›brotherhoods‹]. In: Margaret C. Howatson 
(Hg.): The Oxford Companion to Classical Literature. Oxford: Oxford University Press. 
URL = https://www-1oxfordreference-1com-10012af0b072a.emedia1.bsb-muenchen.de/
view/10.1093/acref/9780199548545.001.0001/acref-9780199548545-e-2395 [14.12.2021].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


37

Einblicke in die klassische Antike: Kindheit im oikos

von den Phratrien gefeierte Apaturia-Fest gilt als Initiationsverfahren, bei 
dem die Väter ihre jungen Söhne registrieren ließen.47

Erst damit war das Kind als Nachkomme legitimiert und hatte die ers-
te entscheidende Etappe zum Erhalt des Bürgerrechts absolviert. Da 
Frauen ja kein Bürgerrecht erhalten konnten, dürfte für sie auch die-
ser Akt nicht in Frage gekommen sein; der Vater stellte seine Tochter 
der Öffentlichkeit erst bei ihrer Heirat vor.48

Auch die Ausführungen in den Quellen, etwa in Aristoteles’ Politik, beziehen 
sich in erster Linie auf männliche, bürgerliche Kinder. Aristoteles beschreibt 
das Säuglingsalter als Zeit, in der Kinder gut genährt und an Kälte gewöhnt 
werden sollen.49 In der darauffolgenden Altersstufe bis zu etwa fünf Jahren 
sollen »Tätigkeiten aller Art und besonders Spiel«50 Bewegung verschaffen.

Für erzieherische Aufgaben war in reicheren Haushalten der paidagogos 
zuständig, der als Begleitperson das männliche Kind betreute.51 Ein Junge 
kam im Alter von etwa sechs Jahren in Kontakt mit ihm und blieb bis weit 
nach der Pubertät unter seiner Autorität.52

Die schriftliche Quellenlage über Erziehung im antiken Griechenland 
kann mit archäologischen Funden ergänzt werden. So geben einige Terra-
kotta-Figuren und Vasen – vorwiegend aus der klassischen und hellenisti-
schen Zeit (etwa 500 v. Chr. bis 30 n. Chr.) – Einblicke in das Verhältnis zwi-
schen männlichen bürgerlichen Kindern und ihrem paidagogos, der häufig 
als greiser Mann mit Stab dargestellt wurde.53 Der paidagogos sollte »dar-
auf achten, was für Erzählungen und Geschichten Kinder in diesem Alter 
hören dürfen; denn dies alles soll den Weg für die späteren Beschäftigungen 

47	 Vgl. o. A.: Phratries [Gk. phratriai, ›brotherhoods‹].
48	 Baumgarten: Familie und Kindheit, S. 32. Aristoteles sieht das passende Heiratsalter bei 

Frauen bei etwa 18 Jahren, bei Männern dagegen bei etwa 37 Jahren. Vgl. Aristoteles 
(2005): Politik VII/VIII. Über die beste Verfassung (Politiká), 1335 a 29, hg. v. Hellmut 
Flashar. Übers. v. Eckart Schütrumpf. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
S. 42.

49	 Vgl. Aristoteles: Politik VII, 1336 a 14, S. 44.
50	 Aristoteles: Politik VII, 1136 a 24, S. 44.
51	 Vgl. Baumgarten: Familie und Kindheit, S. 34.
52	 Vgl. Norman H. Young (1990): The Figure of the Paidagōgos in Art and Literature. In: 

Biblical Archaeologist 53 [2], S. 80–86, S. 80.
53	 Vgl. Young: The Figure of the Paidagōgos in Art and Literature, S. 82.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


38

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

bahnen.«54 Aristoteles warnt nicht nur vor unangemessenen Erzählungen, 
sondern im Allgemeinen vor dem Kontakt mit als unpassend beurteilten 
Menschen und Dingen: »Deswegen muss man den Kindern alles Minder-
wertige fremd machen, besonders das, was Schlechtigkeit oder Böswilligkeit 
enthält.«55 Die Aufgabe der Kindererziehung versteht er als Gemeinschafts-
werk der gesamten Gesellschaft, da das Ergebnis vor allem dem Staatsziel 
dienen solle.56 Die Phase vor und nach der Pubertät verlangten ihm zufolge 
eine besondere Erziehung, die sich in einer staatlichen Ausbildung zur 
Erlangung des vollen Bürgerrechts ausdrückte: »Verschiedene formale und 
rituelle Akte sowie das Absolvieren einer militärisch-sportlichen Grundaus-
bildung, die zwei-, später einjährige Ephebie, reglementierten den allmäh-
lichen Übergang der Jugendlichen ins Erwachsensein.«57 Diese Phase wird 
mit dem Besitz eines eigenen oikos verbunden, wozu die athenischen Män-
ner spätestens bei ihrer Heirat berechtigt waren.58

In der archaischen Zeit hat der Fokus auf der Entwicklung von Kindern 
als Teil einer sozialen und politischen Gemeinschaft gelegen, was den Ein-
druck erweckt, dass sie lediglich als Mittel zum Zweck der Haus-Gründung 
betrachtet wurden. Diese Vorstellungen änderten sich in der klassischen 
Zeit. Etwa bei Aristoteles ist zu beobachten, dass Kindern im frühen Alter 
auch Zeit für Spiel und Unterhaltung eingeräumt wird.

Erst wenn aus den Heranwachsenden gesellschaftsfähige Männer 
oder heirats- bzw. zeugungsfähige Frauen geworden waren, genoss 
ihr Dasein die Anerkennung der Gemeinschaft. Bis es soweit war, gal-
ten sie als unfertige, defizitäre Menschen in körperlicher, ethischer 
und geistiger Hinsicht. […] Mit den gesellschaftlichen und politi-
schen Umbrüchen des 6. und 5. Jhs. v. Chr. – dem Niedergang der 
Adelsgesellschaft, dem Aufstieg der Demokratie und der langsamen 
Ablösung des aristokratischen Ethos durch ein leistungs-, verdienst- 
und gemeinschaftsorientiertes Wertesystem – mehren sich allerdings 
schriftliche Quellen, die ein wandelndes Bewusstsein von der Bedeu-

54	 Aristoteles: Politik VII, 1336 a 30, S. 44.
55	 Aristoteles: Politik VII, 1336 b 34, S. 45.
56	 Vgl. Aristoteles: Politik VIII, 1337 a 22, S. 47.
57	 Hoyer: Sozialgeschichte der Erziehung, S. 13f. Herv. i. O.
58	 Vgl. Hoyer: Sozialgeschichte der Erziehung, S. 14; Baumgarten: Familie und Kindheit, 

S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


39

Einblicke in die klassische Antike: Kindheit im oikos

tung der Kindheit und Jugend verraten. Statt die frühen Lebensjah-
re lediglich als ein ontogenetisches Provisorium im Übergang zum 
Erwachsensein anzusehen, begann man, die Formbarkeit der jungen 
Seelen und Leiber sowie deren Anfälligkeit für Verführungen und 
Gefährdungen wahrzunehmen.59

Diese Veränderungen in der Vorstellung davon, was Kinder sind und tun, 
die anhand der schriftlichen Quellen für das 6. und 5. Jahrhundert v. Chr. 
beobachtet werden können, spiegeln sich auch in den archäologischen Fun-
den. Für die Entwicklung von visuellen Kindheitsdarstellungen im antiken 
Griechenland sind die Erkenntnisse der Archäologie sehr ertragreich: Auf 
Vasen, die in einem als geometrische Epoche bezeichneten Zeitraum (zwi-
schen dem 9. und 7. Jahrhundert v. Chr.) entstanden sind, werden Kinder 
wie auch Erwachsene mit dreieckigen Oberkörpern und dünnen Gliedern 
dargestellt (Abb. 1).60 Der Unterschied zu den erwachsenen Figuren wird 
lediglich dadurch markiert, dass Kinder in kleinerer Größe abgebildet sind.

Im 5. Jahrhundert v. Chr. entstehen dann erste annähernd realistische 
Darstellungen von Kindern mit einem hohen Körperfettanteil an den Glied-
maßen und alterstypischen Körperhaltungen sowie zusätzlichen Objekten, 
die die Phase der Kindheit charakterisieren.61 In diesem Zeitraum wird auch 
deutlich, dass Kinder, beispielsweise in Terracotta-Figuren, allein als eigen-
ständige, darstellungswürdige Subjekte erscheinen (Abb. 2).62 Kinder wer-
den in diesen Bildern und Skulpturen physiologisch jedoch noch nicht voll-

59	 Hoyer: Sozialgeschichte der Erziehung, S. 15.
60	 Vgl. Olympia Bobou (2018): Representations of Children in Ancient Greece. In: Sally 

Crawford/Dawn M. Hadley/Gillian Shepherd (Hg.): The Oxford Handbook of the Ar-
chaeology of Childhood. Oxford: Oxford University Press, S. 352–375, S. 352. So zu sehen 
beispielsweise bei einem 1914 gefundenen attischen Krater aus der Mitte des 8. Jahr-
hunderts v. Chr., der von einem als Hirschfeld-Maler (nach dem Archäologen Gustav 
Hirschfeld) bezeichneten Vasenmaler gestaltet wurde (MMA 14.130.14).

61	 Vgl. Bobou: Representations of Children in Ancient Greece, S. 355. Mit der Phase der 
Kindheit werden in antiken griechischen und römischen Darstellungen Spielzeug und 
insbesondere (Haus-)Tiere assoziiert. Vgl. dazu auch Katherine V. Huntley (2018): Chil-
dren’s Graffiti in Roman Pompeii and Herculaneum. In: Sally Crawford/Dawn M. Had-
ley/Gillian Shepherd (Hg.): The Oxford Handbook of the Archaeology of Childhood. Ox-
ford: Oxford University Press, S. 376–386, S. 382f.

62	 Vgl. Bobou: Representations of Children in Ancient Greece, S. 359. So zu sehen beispiels-
weise bei einer 1864 gefundenen Figur aus Kamiros, Rhodos, Fikellura Friedhof Grab 257 
(BM 1864, 1007.1288).

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


40

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

umfänglich korrekt dargestellt. Das Kindchenschema, das heißt ein großer 
Kopf in Proportion zum Körper, lässt sich erstmals bei Kinderstatuen aus 
dem 4. Jahrhundert v. Chr. beobachten.63

63	 Vgl. Bobou: Representations of Children in Ancient Greece, S. 355. So zu sehen beispiels-

Abb. 1: Auf dem attischen Terracotta-Krater werden Kinder wie auch Erwachsene mit  
dreieckigen Oberkörpern und dünnen Gliedern dargestellt, sie unterscheiden sich  
jedoch in ihrer Größe, ca. 750–735 v. Chr., The Metropolitan Museum of Art, New York.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


41

Einblicke in die klassische Antike: Kindheit im oikos

Die Erkenntnisse der Archäologie sind nicht nur für antike Darstellungen 
von Kindern interessant, sondern zeigen auch, wie Kindheitsvorstellungen 
Menschenbilder, die sich auf die gesamte Gesellschaft beziehen, reproduzie-
ren. Aus den schriftlichen Quellen, beispielsweise bei Aristoteles, ist bekannt, 
dass Sklav:innen als unentwickelte Menschen angesehen wurden, die unfähig 
seien, über sich selbst zu entscheiden.64 Auch den Kindern wird die Fähig-

weise bei einer Marmorstatue eines Jungen, die 1878 im Asklepieion in Athen gefunden 
wurde (NAMA 2211).

64	 Vgl. Bobou: Representations of Children in Ancient Greece, S. 366. Aristoteles schreibt 
zum Verhältnis von Unfreien, Frauen und Kindern: »Der Sklave besitzt die Fähigkeit zu 
praktischer Vernunft überhaupt nicht, die Frau besitzt sie zwar, aber nicht voll wirksam, 
auch das Kind besitzt sie, jedoch nicht voll entwickelt. […] Da aber ein Kind noch nicht 
in seiner Entwicklung abgeschlossen ist, besitzt es offensichtlich nicht eine eigene charakter-
liche Haltung, die an ihm selber orientiert ist, sondern diese ist auf die Vollendung und 

Abb. 2: Diese kamirische Terracotta-Figur 
stellt ein Kind als eigenständiges Subjekt 
dar, spätes 5. Jahrhundert v. Chr.,  
The British Museum, London.

Abb. 3: Eine verkleinert dargestellte Sklavin 
bindet einer deutlich größer abgebildeten  
freigeborenen Frau die Sandalen. Die Körper-
größe korreliert mit dem sozialen Status der 
Figuren. Attische Pyxis, 440–415 v. Chr.,  
The British Museum, London.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


42

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

keit zur praktischen Vernunft in ihrer Lebensphase abgesprochen, da diese 
noch nicht voll entwickelt sei.65 Das soziale und intellektuelle Konzept von 
Sklaverei als Zuschreibung zur Kindheit spiegelt sich auch in der Kunst, da 
Vasenmalereien und Reliefs seit der archaischen Zeit Sklav:innen unabhängig 
von ihrem Alter als junge Menschen darstellen, die deutlich kleiner sind als 
Freigeborene (Abb. 3).66 Zu sehen ist das beispielsweise bei einer 1874 gefun-
denen attischen Pyxis, die um 440–415 v. Chr. entstanden ist: In einer Szene 
von Frauen, die allesamt mit langen, zum Teil hochgesteckten Haaren und 
aufwändigen Gewändern abgebildet sind, befindet sich eine deutlich kleiner 
dargestellte Figur, namenlos, mit einfachem Kleid und kurzgeschnittenen 
Haaren. Sie schnürt einer der anderen Frauen die Sandalen und ist durch 
ihre äußerliche Erscheinung und ihre geringere Größe als Sklavin charakteri-
siert.67 Selbst bürgerliche Kinder wurden größer als erwachsene Sklav:innen 
dargestellt und unterschieden sich zudem durch ihre Kleidung.68 Der Ver-
gleich zwischen Unfreien und Kindern in textlichen und visuellen Quellen 
lässt also zwei Beobachtungen zu: Sklav:innen wie auch Kinder wurden als 
unentwickelte Menschen angesehen, weshalb sie in der materiellen Kultur 
deutlich kleiner dargestellt wurden als freie Erwachsene. Gleichzeitig galten 
Kinder als zur Vernunft fähig und lediglich in ihrer Lebensphase als unent-
wickelt, weshalb sie im Vergleich zu den Unfreien größer abgebildet wurden.

Der Blick auf materielle Artefakte sowie Bild- und Schriftquellen zu Kind-
heit im antiken Griechenland zeigt zum einen, dass die Phase der Kindheit 
als eigenständiger, durch erzieherische Mittel begleiteter Lebensabschnitt 

den, der es leitet, bezogen; das gleiche gilt auch für den Sklaven im Verhältnis zum Herrn.« 
Aristoteles (1991): Politik I. Über die Hausverwaltung und die Herrschaft des Herrn über 
Sklaven (Politiká), 1260 a 13; a 31, hg. v. Hellmut Flashar. Übers. v. Eckart Schütrumpf. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 32. Vgl. dazu auch: Hallvard J. Foss-
heim (2017): Aristotle on Children and Childhood. In: Reidar Aasgaard/Cornelia Horn/
Oana Maria Cojocaru (Hg.): Children in History. Perceptions of Children in the Ancient 
and Medieval Worlds. London: Routledge, S. 37–55, S. 38.

65	 Vgl. Aristoteles: Politik I, 1260 a 13; a 31, S. 32.
66	 Vgl. Bobou: Representations of Children in Ancient Greece, S. 366.
67	 Attische Pyxis, 440–415 v. Chr., BM 1874, 0512.1.
68	 Vgl. Bobou: Representations of Children in Ancient Greece, S. 367f. So zu sehen beispiels-

weise bei einem zwischen dem 1. Jahrhundert v. Chr. und 1. Jahrhundert n. Chr. in Kyzi-
kos entstandenen Grabrelief, das ein Festessen darstellt: Zwei Sklav:innen, die keine physio-
logischen Charakteristika von Erwachsenen aufweisen und einfache Kleidung tragen, sind 
so groß wie der Tisch. Die beiden freien Kinder hingegen tragen Mäntel und sind deut-
lich größer dargestellt als die Unfreien (Louvre MA164).

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


43

Einblicke in die klassische Antike: Kindheit im oikos

verstanden wurde. Zum anderen macht eine hermeneutische Reflexion 
der Quellen darauf aufmerksam, dass antike Kindheitsgeschichte in gegen-
wärtigen Historiografien vor allem eine Geschichte bürgerlicher, athenischer 
Jungen ist. Es waren gerade deren Entwicklungsziele, Erziehungsideale und 
Abbilder, die als tradierungswürdig erachtet wurden. Über die praktischen 
Lebensumstände der Kinder vermögen die Quellen wenig zu sagen, ver-
mitteln sie doch vielmehr Vorstellungen davon, welche Bilder von Kindheit 
im kulturellen Gedächtnis fortbestehen sollten.

2.3	 Einblicke in das europäische Mittelalter:  
Kindheit im Spiegel theologischer Debatten

Visuelle Darstellungen von Kindern haben sich über Jahrtausende hinweg 
verändert, und auch in den schriftlichen Quellen finden sich ganz unter-
schiedliche Ansätze dazu, das ›Wesen‹ der Kinder zu erfassen. Kindheit 
in der longue durée ist jedoch immer ein kulturelles Phänomen, das sich 
durch eine zeitliche Struktur und eine körperliche Dimension auszeichnet. 
Die Differenzierung unterschiedlicher Phasen der Kindheit kann bereits in 
archäologischen Funden präliteraler Kulturen, wie am Beispiel der erwähn-
ten geschlechterspezifischen Grabbeigaben der Sintaschta-Kultur festge-
stellt werden, und ist auch in der griechisch-römischen Antike beobachtbar. 
Im Römischen Reich wurde die insgesamt 14 Jahre andauernde Phase der 
Kindheit in zwei Abschnitte geteilt: Infantes hießen die Kinder, die der Spra-
che noch nicht mächtig waren, impuberes waren diejenigen, die die Puber-
tät noch nicht erreicht hatten.69 Diese Einteilung wurde in der Spätantike 
und auch im europäischen Mittelalter zum Ausgangspunkt von rechtlichen, 
intellektuellen und moralischen Überlegungen zum Konzept der Kindheit 
und je nach sprachlichem und kulturellem Kontext diskutiert und verändert.

Die Vielfalt der Vorstellungen von Kindheit im Mittelalter zu erfassen, 
ist angesichts der breiten Quellenlage schier unmöglich. Die Geschichts-
schreibung der Kindheit hängt eng mit der Mediengeschichte zusammen, 
sodass seit der Frühen Neuzeit durch die Erfindung des Buchdrucks in 
Europa im Jahr 1450 für den Forschungsgegenstand aufschlussreiche Texte 

69	 Vgl. Hoyer: Sozialgeschichte der Erziehung, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


44

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

und Bilder reproduziert werden konnten.70 In der deutsch- und englisch-
sprachigen Geschichtswissenschaft, Mediävistik und Kunstgeschichte liegen 
einige Studien vor, die Vorstellungen von Kindheit vor allem in den heu-
tigen Gebieten Süddeutschlands, Englands, Frankreichs und Norditaliens 
zu erfassen versuchen. Einig sind sich die Historiografien darüber, dass es 
eine Vielfalt von Kindheitserfahrungen im mittelalterlichen und frühneu-
zeitlichen Europa gab, die sich vor allem hinsichtlich sozialem Stand und 
Geschlecht, körperlicher (Un‑)Versehrtheit sowie regionaler Verortung 
und Zeitraum unterschieden.71 Diese Umstände wirkten sich nicht nur auf 
die Lebensrealität der Bevölkerung aus, sondern hatten auch Einfluss dar-
auf, ob ein Kind überhaupt überleben konnte. Da männliche Kinder länger 
gestillt wurden als weibliche, waren die Überlebenschancen von Jungen grö-
ßer als von Mädchen. Der soziale Stand, wirtschaftlicher Wohlstand und das 
Geschlecht konnten dementsprechend beträchtlich die Überlebenschancen 
beeinflussen.72 Ein Großteil der mittelalterlichen Quellen über Kinder ist 
von Männern verfasst und bezieht sich auf männliche Kinder. Eine bedeut-
same Ausnahme bilden die Arbeiten der spätmittelalterlichen französischen 
Schriftstellerin Christine de Pizan, die sich in ihren 1405 erschienenen Wer-
ken Le livre de la cité des dames (Das Buch der Stadt der Frauen) und Le tré-
sor de la cité des dames (Der Schatz der Stadt der Frauen) explizit an Frauen 
und die Erziehung von Töchtern richtet73: »Doch wird die Fürstin keine eit-
len, extravaganten oder unmoralischen Schriften in der Nähe ihrer Toch-
ter dulden, denn von den Lehren und der Erziehung, die das Kind in seiner 

70	 Vgl. Joanne M. Ferraro (2013): Childhood in Medieval and Early Modern Times. In: 
Paula S. Fass (Hg.): The Routledge History of Childhood in the Western World. London/
New York: Routledge, S. 61–77, S. 71; Cornelia Löhmer (1989): Die Welt der Kinder im 
fünfzehnten Jahrhundert. Weinheim: Deutscher Studien Verlag, S. 19.

71	 Vgl. Ferraro: Childhood in Medieval and Early Modern Times, S. 72; Daniel Pigg (2015): 
Children and Childhood in the Middle Ages. In: Albrecht Classen (Hg.): Handbook of 
Medieval Culture. Fundamental Aspects and Conditions of the European Middle Ages. 
Berlin/Boston: De Gruyter, S. 149–158, S. 150.

72	 Vgl. Barbara A. Hanawalt (2002): Medievalists and the Study of Childhood. In: Speculum 
77 [2], S. 440–460, S. 451.

73	 Vgl. Christine de Pizan (1996): Der Schatz der Stadt der Frauen. Weibliche Lebensklug-
heit in der Welt des Spätmittelalters (Le trésor de la cité des dames, 1405), hg. v. Claudia 
Opitz. Übers. v. Claudia Probst. München: Herder, S. 90; Christine de Pizan (1986): Das 
Buch der Stadt der Frauen (Le livre de la cité des dames, 1405), hg. u. übers. v. Margarete 
Zimmermann. Berlin: Orlanda-Frauenverlag, S. 142.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


45

Einblicke in das europäische Mittelalter

frühesten Jugend erhält, zehrt es im allgemeinen sein ganzes Leben lang.«74 
De Pizan kritisiert die damalige Geschlechterordnung, stellt die Haltungen 
Platons, Aristoteles’ und Augustinus’ infrage und formuliert in einem fikti-
ven Dialog mit der Allegorie der Vernunft:

Noch einmal sage ich dir mit allem Nachdruck: wenn es üblich wäre, 
die kleinen Mädchen eine Schule besuchen und sie im Anschluß dar-
an, genau wie die Söhne, die Wissenschaften erlernen zu lassen, dann 
würden sie genauso gut lernen und die letzten Feinheiten aller Küns-
te und Wissenschaften ebenso mühelos begreifen wie jene.75

Christine de Pizan wendet sich nicht nur an adelige Frauen, sondern auch 
an diejenigen, die den anderen Ständen angehörten. Auch damit bildet sie 
eine Ausnahme: Der Stand wirkte sich nicht nur auf die tatsächliche Erfah-
rung von Kindern im Mittelalter und der Frühen Neuzeit aus, sondern 
beeinflusst auch die heute rekonstruierbaren Geschichtsbilder. Die schrift-
lichen Überlieferungen beziehen sich fast ausnahmslos auf Kinder, die in 
der Stadt lebten, dem Adel angehörten oder für eine kirchliche Laufbahn 
und das Kloster bestimmt waren.76 Über das Leben der Bauernkinder und 
die Kinder der gelernten und ungelernten Lohnarbeitenden ist hingegen 
am wenigsten bekannt.77

Im Hinblick auf die Artefakte, die für eine Rekonstruktion von Kindheits-
vorstellungen herangezogen werden, ist die Quellenlage für das europäische 
Mittelalter äußerst vielfältig. Neben hagiografischen Erzählungen und litera-
rischen Werken werden theologische, juristische und medizinische Schriften, 
Bilder, Figuren, Begräbnisstätten und Spielzeug berücksichtigt. Inwieweit 
sich die Zeugnisse eignen, um einen Einblick in die tatsächlichen Lebens-
umstände von Kindern zu erhalten, ist fraglich. Das gilt insbesondere für die 
Hagiografie – die Darstellung des Lebens Heiliger – und die mittelalterlichen 
Heldenepen. Die Werke über Heilige sind zum einen lange nach deren Tod 
entstanden, zum anderen ist die Authentizität der Überlieferungen zweifel-

74	 De Pizan: Der Schatz der Stadt der Frauen, S. 92.
75	 De Pizan: Das Buch der Stadt der Frauen, S. 94. Zur Kritik an Platon, Aristoteles und  

Augustinus siehe S. 39.
76	 Vgl. Shulamith Shahar (2003): Kindheit im Mittelalter (Childhood in the Middle Ages, 

1990). Düsseldorf: Patmos, S. 128.
77	 Vgl. Shahar: Kindheit im Mittelalter, S. 274.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


46

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

haft.78 Auch die Heldenepen zeichnen sich durch eine gewisse Stereotypie 
aus, indem sichtbar wird, dass »den Kindheitsdarstellungen mythischer Stof-
fe weit über das Mittelalter hinaus vergleichbare Strukturen zugrunde lie-
gen.«79 Doch eignen sich beide Quellentypen dafür, Konzepte von Kindheit 
zu rekonstruieren und deren Veränderungen zu beobachten. So kann in der 
altdeutschen Literatur seit dem 12. Jahrhundert nachgewiesen werden, dass 
die dichterische oder literarische Gestaltung einer Lebensgeschichte der Kind-
heit eine besondere Bedeutung beimisst: »Zuerst in den geistlichen Schrif-
ten, später auch der weltlichen Literatur, verbreitete sich die Gewohnheit, die 
Kinderjahre besonderer Persönlichkeiten in die Lebensbeschreibung mitauf-
zunehmen.«80 Erzählungen über die Kindheit der epischen Helden schildern 
meist eine verkleinerte Vorform des erwachsenen Heldendaseins.81 Ähnliche 
Strukturen lassen sich auch in den Heiligenviten erkennen, indem sich die 
Heiligen bereits als Kinder anders als die sich in ihrem Umfeld befindenden 
verhalten, diese aus Notlagen retten oder den weltlichen Bedürfnissen wie 
der Nahrungsaufnahme entsagen. Beide Quellenarten zeugen von einer Auf-
wertung der Lebensphase der Kindheit durch deren Aufnahme in die bio-
grafischen Schilderungen.

In der Rekonstruktion der Geschichte der Kindheit im europäischen 
Mittelalter und der Frühen Neuzeit hebe ich zwei Schwerpunkte hervor. Ers-
tens: Die Einteilung in verschiedene Abschnitte der Kindheit ist eng mit mora-
lischen Vorstellungen vom ›Wesen‹ von Kindern verbunden. Insbesondere 
der Blick auf religiöse Institutionen erweist sich hier als gewinnbringend, 
da sich die Annahmen zum richtigen Zeitpunkt von Taufe und Firmung 
und von der Aufnahme in die Gemeinde durch die Bar Mitzwa im Mittel-
alter verändert haben.82 Und zweitens: Auch die Darstellung von Kindern in 

78	 Vgl. Hanawalt: Medievalists and the Study of Childhood, S. 446.
79	 Matthias Winter (1984): Kindheit und Jugend im Mittelalter. Freiburg: HochschulVerlag, 

S. 122.
80	 Löhmer: Die Welt der Kinder im fünfzehnten Jahrhundert, S. 17.
81	 Vgl. Gunhild Pörksen/Uwe Pörksen (1980): Die ›Geburt‹ des Helden in mittelhoch-

deutschen Epen und epischen Stoffen des Mittelalters. In: Euphorion. Zeitschrift für 
Literaturgeschichte 74, S. 257–286, S. 257.

82	 Die Historikerin Margaret L. King argumentiert zum Beispiel, dass die Interaktionen von 
jüdischen und christlichen Gemeinschaften mit den griechisch-römischen Staaten und 
Gesellschaften der Spätantike in den ersten fünf Jahrhunderten n. Chr. ein erweitertes 
Konzept von Kindheit und damit eine verbesserte Versorgung von Kindern erreichten. 
Vgl. dazu Margaret L. King (2013): Children in Judaism and Christianity. In: Paula 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


47

Einblicke in das europäische Mittelalter

der Kunst hat sich vom frühen Mittelalter bis zur Frühen Neuzeit stark ver-
ändert. Während sich Kindheitsdarstellungen in ersterem Zeitraum vor allem 
auf Abbildungen Jesu beziehen, der in den frühen Bildern als verkleinerte 
Form eines Erwachsenen erscheint, entwickelte sich im 15. Jahrhundert 
zunehmend die künstlerische Darstellung von »Alltagskindern«. Die mate-
rielle Kultur ist hier ein Spiegel der im theologischen Diskurs verhandelten 
Vorstellungen von Kindheit. Da zeitgenössische Kindermedien immer auch 
als Reflexionsort von visuellen Kindheitsbildern gesehen werden können, 
wird mit einem Fokus auf materielle Darstellungen von Kindheit die Kom-
ponente der Visualität historisch eingeordnet. Die beiden Schwerpunkte zei-
gen ausschnitthaft das Ziel der Auseinandersetzung mit Kindheitsgeschichte, 
indem dargelegt wird, welche Eigenschaften Kindern zugeschrieben werden, 
um diese lange tradierten Vorstellungen in aktuellen Kindermedien rekons-
truieren und reflektieren zu können.

2.3.1	 Der Verlauf der menschlichen Entwicklung
Die moralischen Konzepte, die vor allem in theologischen und juristischen 
Kontexten über die Phase der Kindheit und die Eigenarten und Charakter-
züge junger Menschen kursierten, hängen eng mit der körperlichen Kons-
titution und der Entwicklung von Kindern zusammen. Die Differenzierung 
der Lebensstadien erfolgte auch im Mittelalter nach physiologischen Merk-
malen, sozialen Positionen und Funktionen.83 Der Kirchenvater Isidor von 
Sevilla, der – um 560 n. Chr. geboren – zu den letzten Autoren der Spätanti-
ke und den bedeutendsten Schriftstellern des Frühmittelalters gezählt wird, 
gilt als einflussreichster Theoretiker hinsichtlich der Einteilung des Lebens 
in Altersstufen. In seinem Hauptwerk Etymologiae, einer Enzyklopädie über 

S. Fass (Hg.): The Routledge History of Childhood in the Western World. London/New 
York: Routledge, S. 39–60, S. 51. Die Bar Mitzwa betrifft jüdische Jungen. Ein ähnliches 
Ritual für Mädchen, die Bat Mitzwa, hat sich erst Ende des 19. Jahrhunderts etabliert.

83	 Vgl. Hoyer: Sozialgeschichte der Erziehung, S. 30. Hoyer argumentiert, dass die soziale 
Wirklichkeit des Mittelalters beinahe frei von altersstufenbezogenen Reglements gewesen 
sei, die erst Jahrhunderte später mit der Normierung und Institutionalisierung des Erzie-
hungs- und Berufswesens Einzug gehalten hätten. Eine in Zeitstrukturen untergliederte 
Vorstellung vom Anfang, Verlauf und Ende der Kindheit sei den Menschen des Mittel-
alters unbekannt gewesen. Diese These lässt sich mit anderen Quellen falsifizieren, siehe 
zum Beispiel Isidorus Hispalensis (2008): Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla (Ety-
mologiae, um 623 n. Chr.), hg. u. übers. v. Lenelotte Möller. Wiesbaden: Marixverlag.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


48

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Grammatik, Mathematik, das Rechtswesen, Religion, Völker, Tiere, den Kos-
mos, das Bauen und diverse Alltagsgegenstände, kombiniert Isidor antikes 
Wissen mit der »christlichen Lehre«.84 In Buch XI Vom Menschen und von 
Monstern erörtert er schließlich die Lebensalter der Menschen. Konzeptionell 
beeinflusst wurde er in diesem Teil wohl von Augustinus von Hippo, der in 
seinem Werk De Genesi adversus Manichaeos die Lebensalter des Menschen 
mit den Zeitaltern einer »christlich« gedachten Geschichte gleichsetzt.85 Die 
Informationen über Geschichte und Bedeutung der Begriffe, die Isidor von 
Sevilla anführt, fußen auf den römischen Geschichtsschreibern Sallust und 
Plinius dem Älteren und den Grammatikern Solinus, Lactantius und Mau-
rus Servius Honoratus.86 Als Adressaten des Kompendiums kam zur Zeit Isi-
dors nur die gebildete Klasse infrage, insbesondere der Klerus inner- und 
außerhalb der Klöster.87 Im Mittealter existierten über 1 000 Handschriften 
des Werkes, 1472 wurde es dann erstmals von Günther Zainer in Augsburg 
gedruckt.88 Auf Isidors Einteilung des Lebensalters wurde im gesamten Mit-
telalter rekurriert.89 Der Kirchenvater unterscheidet sechs Abschnitte im Ver-

84	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 12.
85	 Vgl. Saint Augustine, Bishop of Hippo (1991): On Genesis, Two Books on Genesis Against 

the Manichees and on the Literal Interpretation of Genesis (De Genesis contra Manichaeos, 
389 n. Chr.; De Genesi ad litteram inperfectus liber, 393 n. Chr.), hg. u. übers. v. Roland J. 
Teske. Washington: The Catholic University of America Press, S. 83–89. Augustinus ver-
steht die Kindheit als Phase, in der sich Menschen noch nicht fortpflanzen können, aber 
im Vergleich zum Säuglingsalter bereits Erinnerungen an diese Zeit haben. Die ersten 
beiden Lebensalter seien an die körperlichen Sinne gebunden. Erst ab der Phase der Ado-
lescentia würden sich zusätzlich zu den fünf Sinnen Wissen und Handeln entwickeln, von 
denen das Leben beherrscht würde. Die fehlende Erinnerung an das Säuglingsalter führt 
Augustinus dazu, diese Phase gar nicht zum Leben zu rechnen: »[I]ch mag sie, so zwin-
gend der Schluß auch ist, nicht zu diesem meinem Leben rechnen, das ich in dieser Zeit-
lichkeit lebe. Denn sie liegt mit jener andern, die ich im Mutterschoß verlebt habe, in der 
gleichen Finsternis meines Nichtmehrwissens.« Aurelius Augustinus (2007): Bekennt-
nisse. Confessiones I (Confessiones, 397 n. Chr.), hg. v. Jörg Ulrich. Übers. v. Joseph Bern-
hart. Frankfurt a. M.: Verlag der Weltreligionen, S. 17.

86	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 14.
87	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 16.
88	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 16.
89	 Vgl. Adolf Hofmeister (1926): Puer, iuvenis, senex. Zum Verständnis der mittelalterlichen 

Altersbezeichnungen. In: Albert Brackmann (Hg.): Papsttum und Kaisertum. Forschun-
gen zur politischen Geschichte und Geisteskultur des Mittelalters. München: Verlag der 
Münchner Drucke, S. 287–316, S. 292. Die verschiedenen Altersstufen wurden auch in 
der visuellen Kultur ikonografisch durch bestimmte Attribute gekennzeichnet: Das Stecken-
pferd und die Puppe stehen für die Infantia, Kreisel und Peitsche markieren die Pueritia. 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


49

Einblicke in das europäische Mittelalter

lauf der menschlichen Entwicklung: Das Kleinkindalter bezeichnet er als 
infantia, die sich dadurch auszeichne, dass die Kinder noch nicht sprechen 
können, was der Autor mit »noch nicht wohl geordneten Zähnen«90 in Ver-
bindung bringt. Diese Lebensphase erstrecke sich bis zum 7. Lebensjahr.91

Der darauffolgende Lebensabschnitt sei die pueritia, die Kindheit. Der 
puer, der Junge, hätte seine Bezeichnung von puritas (Reinheit), weil er rein 
sei »und noch nicht die ersten Barthaare und die Blüte der Wangen besitzt.«92 
Die puella, das Mädchen, wird erstmals in seiner Abhandlung über das Auge 
und die Pupille erwähnt:

Die Pupille ist der mittlere Punkt des Auges, in welchem die Seh-
kraft sitzt. Weil uns dort kleine Bilder erscheinen, wird sie pupilla 
genannt, denn kleine Kinder werden bei uns pupilli genannt. Man 
nennt diese meist pupulae sie werden aber auch pupillae genannt, 
weil sie rein (purus) und unbeschmutzt (inpollutus) sind wie kleine 
Mädchen (puella).93

Den Abschnitt der Kindheit, die pueritia, verknüpft Isidor sowohl bei Mäd-
chen als auch bei Jungen mit dem Konzept der Reinheit. Diese Phase endet 
seiner Ansicht nach mit der Vollendung des 14. Lebensjahres.94 Über den 
Begriff der puberes, die er nicht als sich in einem gesonderten Lebensab-
schnitt befindend wahrnimmt, spekuliert er, dass er entweder von pubes, 
den männlichen Geschlechtsmerkmalen oder den Jahren der Reife (puber-
tas) abgeleitet wird, und voraussetzt, dass die Jungen bereits selbst Kinder 
zeugen können.95

Dieses Kriterium kennzeichnet auch den dritten Lebensabschnitt, den der 
Kirchenvater adolescentia, das Heranwachsen, nennt, »weil er zum Zeugen 

Vgl. dazu Susanne Leiste (1985): Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in 
der bildenden Kunst des ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit. Dissertations-
schrift, o. O.: o. V., S. 181f.; S. 268.

90	 Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 437.
91	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 436.
92	 Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 437. Herv. i. O.
93	 Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 420. Herv. i. O.
94	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 436.
95	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 437.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


50

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

erwachsen (ad gignendum adultus) ist oder von crescere (wachsen) und auguri 
(vermehrt werden).«96 Die adolescentia erstrecke sich bis zum 28. Lebensjahr.97

Der vierte Lebensabschnitt, iuventus, sei »das Mannesalter, das stärkste 
Alter von allen, das im 50. Jahr endet.«98 Der iuvenis, der junge, erwachsene 
Mann, würde so genannt, weil er beginne, nützlich sein zu können (iuvare 
posse incipit).99 Woran Isidor die Nützlichkeit der jungen, erwachsenen Män-
ner festmacht, wird aus dem Text nicht deutlich. Die letzten beiden Phasen 
des Lebens sind gravitas, das allmähliche Älterwerden und senectus, das 
Greisenalter.100 Der alte Mann, der senex, würde sich etymologisch von sen-
sus, dem Sinn, ableiten, der mit steigendem Alter abnähme.101 Über diese 
Wortbedeutung vergleicht Isidor von Sevilla das hohe Alter mit der Kindheit:

Denn die Naturwissenschaftler sagen, dass dumme Menschen kälte-
res Blut haben, die Klugen warmes. Woher auch die alten Männer, in 
welchen es schon kalt ist, und die Jungen, in welchen es noch nicht 
warm ist, weniger denken. Daher kommt es, dass sich das Kindes-
alter und das der alten Männer gleichen. Die alten Männer nämlich 
spinnen durch ihr zu hohes Alter. Die Jungen wissen durch Ausge-
lassenheit und ihre Kindheit nicht, was sie tun.102

Die Vorstellung, dass die Kindheit ein unvollkommener Zustand sei, eine 
Phase, die sich lediglich durch physische und mentale Entwicklungen aus-
zeichne, und es den Menschen bis zur adolescentia an Reife mangele, findet 
sich in mehreren Quellen.103 Isidor von Sevilla beeinflusste mit seiner Ein-
teilung der Lebensabschnitte viele Theoretiker seiner Zeit und nach ihm. In 
einigen Schriften findet sich vor allem in Bezug auf die zweite Phase, die 
pueritia, eine feinere Untergliederung hinsichtlich des Geschlechts: Bei Mäd-

096	 Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 438. Herv. i. O.
097	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 436.
098	 Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 436.
099	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 438.
100	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 436.
101	 Vgl. Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 439.
102	 Isidorus Hispalensis: Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, S. 439.
103	 Vgl. Sophie Oosterwijk (2018): Adult Appearances? The Representation of Children and 

Childhood in Medieval Art. In: Sally Crawford/Dawn M. Hadley/Gillian Shepherd (Hg.): 
The Oxford Handbook of the Archaeology of Childhood. Oxford: Oxford University 
Press, S. 590–607, S. 603; S. 605.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


51

Einblicke in das europäische Mittelalter

chen würde dieser Abschnitt im Alter von sieben bis zwölf Jahren andau-
ern, bei Jungen von sieben bis vierzehn Jahren.104 Die Unterscheidung des 
Geschlechts in der Phase der pueritia spiegelt die biologische Komponente 
der Kindheit und die zu unterschiedlichen Zeitpunkten einsetzende Puber-
tät bei Mädchen und Jungen.

Neben einem Blick auf Gender erweist sich auch der Sprachvergleich in 
der Frage der Einteilung von Altersabschnitten als sehr aufschlussreich. Die 
Historikerin Barbara Hanawalt untersucht vergleichend lateinische und fran-
zösische Quellen und stellt fest:

Latin sources used infans only for boys from 0 to 2 years old, while 
French texts used enfant to refer to boys from 0 to 12 years old. By 
13 to 16 enfant was less popular than valet. The Latin accounts used 
puer for boys of all ages but reserved adolescens and juvenis for those 
13–16. With girls the Latin accounts used infans only for ages 0–2, 
while the French versions used enfans for 0–7 years. Puella was the 
most popular Latin term for a girl, and its application ran from new-
borns to 16-year-olds. In the French, however, pucelete and pucelle 
were reserved almost exclusively for girls 1–7 years old. Virgo in the 
Latin sources was used almost exclusively for girls 8–16 years old.105

Hanawalts Beobachtungen illustrieren, dass das Konzept der Kindheit trotz 
des Einflusses bedeutender Denker wie Isidor von Sevilla auch in mittelal-
terlichen Quellen fluide ist. Die Einteilung von Lebensabschnitten ist nicht 
nur eine theoretische Idealvorstellung hinsichtlich Entwicklungsabläufen 
von Menschen, ihr liegen auch moralische Konzepte zugrunde, die sich je 
nach kulturellem und religiösem Kontext unterscheiden. Die Historikerin 
Joanne M. Ferraro verdeutlicht diese Unterschiede im Hinblick auf protes-
tantische und katholische Gemeinschaften im 16. Jahrhundert: Das Alter von 
sieben Jahren wurde in beiden Umgebungen als Wendepunkt in der Ein-
stellung zur Kindheit wahrgenommen. In protestantischen Gemeinschaften 
war sieben das Alter, in dem Väter eine größere Verantwortung für die Kin-
dererziehung und die Bildung eines moralischen Charakters übernahmen. 
In katholischen Gemeinden war sieben das Alter, in dem Kinder alt genug 

104	 Vgl. Shahar: Kindheit im Mittelalter, S. 30; S. 39.
105	 Hanawalt: Medievalists and the Study of Childhood, S. 447f. Herv. i. O.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


52

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

waren, um für die Begehung einer Todsünde Rechenschaft ablegen zu kön-
nen.106 Die infantia, die in vielen Taxonomien bis zu sieben Jahren andau-
erte, wird in einigen Quellen mit dem Konzept der Unschuld verbunden.107 
Gleichwohl gab es unter Theologen und Laien wenig Einigkeit darüber, ob 
Kinder von Natur aus unschuldig oder böse seien, doch ging man überein-
stimmend davon aus, dass die Kindheit die Zeit ist, in der der Charakter 
geformt wird und Bildung unerlässlich ist.108 Bei der Darstellung der nega-
tiven Bilder von Kindheit beriefen sich die Autoren des Hochmittelalters auf 
den spätantiken Theologen Augustinus von Hippo, der davon ausging, dass 
Säuglinge in Sünde geboren würden.109

2.3.2	 Das sündhafte Kind
In seiner um 412 n. Chr. verfassten Schrift De peccatorum meritis et remis-
sione et de baptismo parvulorum, zu Deutsch etwa Von den Verdiensten und 
der Vergebung der Sünden und der Kindertaufe, argumentiert Augustinus, 
dass Säuglinge nicht durch die Sünden ihres eigenen Lebens belastet sei-
en, sondern es die Schuld der Erbsünde sei, die in ihnen durch die Gnade 
Gottes geheilt würde, der sie durch das Becken der Wiedergeburt, das heißt 
die Taufe, rette.110 Augustinus’ Auslegungen über die Erbsünde beeinfluss-
ten nachhaltig den theologischen Diskurs über die Taufe und deren rich-
tigen Zeitpunkt. Es stellte sich auch die Frage, welche Stellung ungetaufte 
Kinder in der eschatologischen Erwartung einnehmen: »Da die ungetauften 
Kinder sicher nicht in den Himmel eingehen können, bleibt nichts anderes 
übrig als anzunehmen, daß sie in der Hölle seien.«111 Die Historikerin Shu-

106	 Vgl. Ferraro: Childhood in Medieval and Early Modern Times, S. 69.
107	 Vgl. Oosterwijk: Adult Appearances?, S. 603; Hanawalt: Medievalists and the Study of 

Childhood, S. 453.
108	 Vgl. Ferraro: Childhood in Medieval and Early Modern Times, S. 71.
109	 Vgl. Shahar: Kindheit im Mittelalter, S. 18.
110	 Vgl. Aurelius Augustin, Bishop of Hippo: A Treatise on the Merits and Forgiveness of 

Sins, and on the Baptism of Infants (De peccatorum meritis et remissione et de baptismo 
parvulorum, 411 n. Chr.) 24 [XIX], hg. v. Philipp Schaff. URL = https://ccel.org/ccel/
schaff/npnf105/npnf105.x.iii.html [08.02.2022]: »Now, inasmuch as infants are not held 
bound by any sins of their own actual life, it is the guilt of original sin which is healed in 
them by the grace of Him who saves them by the laver of regeneration.«

111	 Hans Staffner S. J. (1957): Die Lehre des hl. Augustinus über das Wesen der Erbsünde. 
In: Zeitschrift für katholische Theologie 79 [4], S. 385–416, S. 402.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


53

Einblicke in das europäische Mittelalter

lamith Shahar verdeutlicht den hohen Stellenwert der Taufe in Augustinus’ 
Auffassung anhand der dualistischen Sicht auf Kinder, rein und unschuldig 
oder böse zu sein: »Augustinus zufolge sind Säuglinge und Kinder nämlich, 
obwohl in Sünde geboren und von ihren Trieben bestimmt, nach der Taufe 
unschuldiger als die Erwachsenen.«112 Der wachsende Glaube, dass die Tau-
fe für die Errettung notwendig sei, führte etwa im 7. Jahrhundert dazu, dass 
Kinder sobald wie möglich nach der Geburt getauft wurden.113 Die Praxis 
der Säuglingstaufe bekräftigte den universellen Wert der Kinder, da jedes 
Kind, unabhängig von seiner sozialen und geografischen Herkunft oder dem 
Geschlecht allein durch die Geburt Zugang zur Heilsverheißung erhielt.114 Bis 
zum 12. Jahrhundert war es auch möglich, einen gerade getauften Säugling 
zu firmen, sodass er die Kommunion empfangen konnte. Diese Tradition 
betont die Unschuld von getauften Kindern, die im Gegensatz zu Erwach-
senen die Würde zum Empfang der Sakramente der Buße und Eucharistie 
nicht durch die Beherrschung des Katechismus oder durch ein Bekenntnis 
beweisen mussten, sondern allein durch ihren Status an der Liturgie teil-
nehmen konnten.115

 Im Zuge des 1215 abgehaltenen Vierten Laterankonzils unter Papst Inno-
zenz III. wurde es schließlich verboten, Säuglinge die Eucharistie empfangen 
zu lassen.116 Mit der Doktrin der Transsubstantiation, das heißt der eucharis-
tischen Wandlung von Brot und Wein in den Leib und das Blut Jesu, änderte 
sich das Alter, in dem Kinder gefirmt wurden. Da man davon ausging, dass 
die Transsubstantiation geglaubt werden muss und es dafür des gereiften 
Verständnisses eines Erwachsenen bedurfte, konnten Kinder vor der Puber-
tät keine Kommunion empfangen.117 Um 1200 gab es im kanonischen Recht 
der Kirche strengere Vorstellungen davon, was Kinder tun oder nicht tun 
durften. So konnten sie keine Kommunion oder Ölung empfangen, nicht 
heiraten oder religiöse Gelübde ablegen und waren von Beichte und Fasten 

112	 Shahar: Kindheit im Mittelalter, S. 21.
113	 Vgl. Nicholas Orme (2017): Perceptions of Children in Medieval England. In: Reidar 

Aasgaard/Cornelia Horn/Oana Maria Cojocaru (Hg.): Children in History. Perceptions 
of Children in the Ancient and Medieval Worlds. London: Routledge, S. 318–333, S. 319.

114	 Vgl. King: Children in Judaism and Christianity, S. 53.
115	 Vgl. Richard L. DeMolen (1975): Childhood and the Sacraments in the Sixteenth Cen-

tury. In: Archiv für Reformationsgeschichte 66, S. 49–71, S. 55.
116	 Vgl. DeMolen: Childhood and the Sacraments in the Sixteenth Century, S. 51f.
117	 Vgl. Orme: Perceptions of Children in Medieval England, S. 321.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


54

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

befreit.118 Für die Anwendung des englischen Common Law ist bekannt, dass 
die Ansicht bestand, ein Kind könne vor dem siebten Lebensjahr nicht eines 
schweren Verbrechens schuldig sein und selbst bis zum 14. Lebensjahr wurde 
häufig die Unschuld von Kindern angenommen.119 Mittelalterliche Gesetz-
bücher enthielten einige Zugeständnisse an den Minderheitenstatus von Kin-
dern, die für rechtswidrige Taten oft nicht zur Rechenschaft gezogen wur-
den. Die rechtliche Definition eines Minderjährigen war jedoch je nach Zeit 
und Ort sehr unterschiedlich.120 Entscheidend waren Vorstellungen davon, 
ab wann ein Kind geistig reif genug war, um Verantwortung für das eigene 
Handeln zu übernehmen.

Ähnliche Entwicklungen der Bedeutsamkeit der Pubertät für die Auf-
nahme in religiöse Gemeinschaften wie im Kontext der Westkirche lassen 
sich auch in »jüdischen« Traditionen beobachten: Ab dem 14. Jahrhundert 
nahm der Bar Mitzwa-Ritus Gestalt an, der den Moment markierte, zu 
dem ein männliches Kind im Alter von etwa dreizehn Jahren ein ›Sohn des 
Gebots‹ werden konnte; ein Mensch, der in der Lage war, Verantwortung 
für die Kontinuität der »jüdischen« Tradition zu tragen.121 Unter dem Ein-
fluss »jüdischer« und »christlicher« Glaubenslehren änderte sich im Ver-
lauf des Mittelalters der Stellenwert der Kinder innerhalb der Gesellschaft: 
»Das Kind selbst gehörte, anders als es später noch das römische Recht vor-
sah, nicht mehr alleine dem Vater als ›pater familias‹, sondern der ganzen 
Gemeinschaft.«122

2.3.3	 Kindheitsbilder auf der Grundlage eschatologischer Erwartungen
Die vielfältigen und heterogenen Quellen, die für die Rekonstruktion der 
Geschichte der Kindheit im europäischen Mittelalter und der Frühen Neu-
zeit von Mediävist:innen herangezogen werden, lassen für den Zeitraum 
zwischen dem 11. und 13. Jahrhundert eine klare Tendenz erkennen: Das 
12. Jahrhundert gilt als Ära des Umbruchs in allen Bereichen des Lebens: 

118	 Vgl. Orme: Perceptions of Children in Medieval England, S. 328.
119	 Vgl. Orme: Perceptions of Children in Medieval England, S. 323.
120	 Vgl. Colin Heywood (2018): A History of Childhood. Children and Childhood in the 

West from Medieval to Modern Times. Cambridge: Polity Press, S. 13.
121	 Vgl. King: Children in Judaism and Christianity, S. 52.
122	 Bründel/Hurrelmann: Kindheit heute, S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


55

Einblicke in das europäische Mittelalter

sozial, politisch, intellektuell, ökonomisch und in Bezug auf Religion.123 Die 
sich verändernden Lebensbedingungen aufgrund der zunehmenden Kom-
merzialisierung der Wirtschaft, der Verbreitung literarischer Werke in den 
Volkssprachen und der Entwicklung erster Universitäten und städtischer 
Schulen brachten neue Einstellungen zur Kindheit mit sich. Neben theo-
logischen Schriften, die ein vermehrtes Interesse an Kindern erkennen las-
sen, gab es bedeutende Fortschritte im medizinischen Wissen:124 Bis zum 
11. Jahrhundert enthielten allgemeine medizinische Werke des Mittelalters 
einen Abschnitt über Pädiatrie, im Frühmittelalter vor allem Abschriften der 
23 Kapitel über die Säuglingspflege aus dem Werk Peri gynaikeion (Die Gynä-
kologie) des griechischen Arztes Soranus von Ephesus (98–177 n. Chr.). Ab 
dem 11. Jahrhundert waren zunehmend fremdsprachige, zum Beispiel ara-
bische Texte verfügbar, die das Verständnis von Gesundheit und Krankheit 
von Kindern auf eine neue, systematische Grundlage stellten.125 Mit den neu-
en Wissensbeständen über die körperliche und psychische Entwicklung von 
Kindern veränderte sich auch der Blick auf die Lebensphase der Kindheit.

Für den theologischen Diskurs gilt insbesondere der Kirchenlehrer Tho-
mas von Aquin als einflussreich, da er Kinder nicht als Wesen verstand, die 
zukünftig zu Personen mit einer eigenen Identität werden, sondern Men-
schen seien, die bereits eine Persönlichkeit besitzen.126 In seinem von 1265 
bis 1273 in drei Teilen herausgegebenem Hauptwerk Summa Theologica dis-
kutiert Thomas von Aquin Argumente der Gotteslehre, Moral und Tugend-
bildung sowie die Sakramente. In Untersuchung 117/3 »Der Bereich der 
Tätigkeit des Menschen. Kann der Mensch durch Seelenkraft körperlichen 
Wesungsstoff verändern?« des ersten Teils beschreibt er, dass Kinder eine 
besondere Befähigung hätten, Sinneseindrücke zu empfinden. Thomas argu-
mentiert, dass Seelen, die in ihrer Einbildung stark seien, zu körperlichen 

123	 Vgl. Diane Peters Auslander (2005): Victims or Martyrs: Children, Anti-Judaism, and 
the Stress of Change in Medieval England. In: Albrecht Classen (Hg.): Childhood in the 
Middle Ages and the Renaissance. The Results of a Paradigm Shift in the History of Men-
tality. Berlin/New York: De Gruyter, S. 105–134, S. 118.

124	 Vgl. Heywood: A History of Childhood, S. 22.
125	 Vgl. Heywood: A History of Childhood, S. 14. Mit der Entwicklung des Buchdrucks fand 

das medizinische Schrifttum im 15. Jahrhundert zunehmend Verbreitung und stellt heute 
einen wichtigen Quellentyp dar. Vgl. dazu Löhmer: Die Welt der Kinder im fünf-
zehnten Jahrhundert, S. 18.

126	 Vgl. King: Children in Judaism and Christianity, S. 53.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


56

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Veränderungen führen würden, die vor allem in den Augen erkennbar wären: 
»Wenn also, wie es am ehesten bei Altweibern eintritt, eine Seele sich heftig 
von Bosheit erregt, wird ihr Blick giftig und schädlich: besonders für Kin-
der, ihr Körper ist ja zart und leicht eindrucksempfänglich.«127 Neben dieser 
Sensibilität für den Seelenzustand Erwachsener schreibt er Kindern einen 
naturhaften Bestand an Tugenden zu, die jedem Menschen innewohnten, aber 
nicht vollkommen seien.128 Auch die im Unschuldsstand geborenen Kinder 
hätten nicht den vollen Gebrauch der Vernunft, »aber den zum kindlichen 
Handeln geeigneten, und zwar wegen der allzu großen Feuchtigkeit ihres 
Gehirns.«129 Es läge im Wesen des Menschen, Wissen durch Sinne zu erwerben 
und auch wenn Kinder im Wissen noch nicht vollkommen seien, so sei es 
ihnen möglich, es sich im Laufe der Zeit anzueignen.130 Den Sakramenten 
der Taufe und Firmung misst Thomas von Aquin eine große Bedeutung bei. 
Der zentrale Grund für die möglichst frühe Taufe der Kinder sei die Erb-
schuld, die er in der hohen Sterblichkeit der Säuglinge und Kinder belegt 
sieht.131 Die Taufe sei gegen den Mangel des geistigen Lebens bestimmt, die 
Firmung »gegen die Unkraft der Seele.«132 Das Wachstum führe den Men-

127	 Thomas von Aquino (1985): Summe der Theologie I. Gott und Schöpfung (Summa theo-
logiae, 1265–1273), hg. v. Joseph Bernhart. Stuttgart: Kröner, S. 416.

128	 Vgl. Thomas von Aquino (1985): Summe der Theologie II. Die sittliche Weltordnung 
(Summa theologiae, 1265–1273), hg. v. Joseph Bernhart. Stuttgart: Kröner, S. 346f.

129	 Thomas von Aquino: Summe der Theologie I, S. 343. In Band I Gott und Schöpfung be-
zieht sich Thomas auf den ersten Menschen im Unschuldsstand, das heißt auf das ur-
sprüngliche ›Wesen‹ des Menschen vor dem Sündenfall. Die auf der Erde lebenden Men-
schen seien durch ein tugendhaftes Leben dazu aufgefordert, die ursprüngliche 
Vollkommenheit anzustreben. Mit der Formulierung »wegen der allzu großen Feuchtig-
keit ihres Gehirns« referiert Thomas vermutlich auf die im Mittelalter weit verbreitete 
Verbindung von Elementenlehre und Humoralpathologie. So entwickelte zum Beispiel 
der griechische Arzt Galenos von Pergamon ein Schema der Vier-Säfte-Lehre, in dem 
die Kindheit mit den Attributen »warm und feucht« verknüpft wird. Vgl. dazu Erich 
Schöner (1964): Das Viererschema in der antiken Humoralpathologie. Wiesbaden: Franz 
Steiner Verlag, S. 92; Bernhard Dietrich Haage (2013): Naturphilosophische Grundlagen 
der Pflanzenheilkunde im Mittelalter. In: Mediaevistik. Internationale Zeitschrift für in-
terdisziplinäre Mittelalterforschung 26, S. 13–30, S. 17.

130	 Vgl. Thomas von Aquino: Summe der Theologie I, S. 343.
131	 Vgl. Christoph Weiss (2018): Das Bußsakrament im Kontext der sakramentalen Initia-

tion von Kindern. Eine historisch-theologische Studie. Regensburg: Verlag Friedrich Pus-
tet, S. 173.

132	 Thomas von Aquino (1985): Summe der Theologie III. Der Mensch und das Heil (Summa 
theologiae, 1265–1273), hg. v. Joseph Bernhart. Stuttgart: Kröner, S. 643.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


57

Einblicke in das europäische Mittelalter

schen zu Vollgröße und Vollkraft, die Firmung diene der Vollendung der 
Tugend und verleihe den Heiligen Geist zur Stärkung.133 Taufe und Firmung 
wären Riten, die zur Vervollkommnung der Einzelpersonen und deren geis-
tigen Leben führe.134 Die Konzepte von Kindheit, die Thomas von Aquin 
anbringt, betonen zum einen den anzustrebenden, besonderen Status der 
»christlichen« Glaubenslehre im Leben eines Menschen, zum anderen drückt 
er eine Wertschätzung der Phase der Kindheit aus, die in den Werken sei-
ner Vordenker so nicht deutlich werden.

Die theologischen Konzepte von Kindheit spiegeln sich neben den Schrif-
ten von Kirchenvätern auch in der visuellen und materiellen Kultur, vornehm-
lich in der Malerei und in Grabfiguren des europäischen Mittelalters. Phi-
lippe Ariès führen die Darstellungen von Kindern als verkleinerte Formen 
erwachsener Figuren zu der These, dass es keine Vorstellung von Kindheit 
im Mittelalter gegeben habe.135 Eine historisch-hermeneutische Reflexion der 
mittelalterlichen Kunst vor dem Hintergrund theologischer Konzepte zeigt 
jedoch, dass der Anspruch, Kinder realitätsnah darzustellen, keineswegs 
immer bestand, vielmehr implizieren manche Darstellungen eschatologische 
Vorstellungen einer zu erwartenden Heilsvollendung. Die Kunsthistorikerin 
Sophie Oosterwijk beschreibt derartige Beobachtungen am Beispiel einer 
Alabasterfigur des 14. Jahrhunderts, die das Grabdenkmal von William of 
Hatfield, dem Sohn des englischen Königs Eduard III. ziert.136 Die Grab-
figur befindet sich im York Minster im Nordosten Englands und zeigt Wil-
liam of Hatfield als jungen Erwachsenen. Eine weitere Darstellung Williams 
of Hatfield befindet sich in Form einer Bronze-Statuette in der St. Edward’s 
Chapel in der Westminster Abbey in London (Abb. 4). Anders als in den 
Grabdenkmälern dargestellt, ist der Sohn des Königs jedoch nicht als jun-
ger Erwachsener, sondern im Jahr 1337 als Säugling mit etwa fünf Mona-
ten gestorben. Die Diskrepanz zwischen dem tatsächlichen Alter der ver-
storbenen Person und ihrer Darstellung in der Grabkunst erklärt Oosterwijk 
mit den zeitgenössischen theologischen Vorstellungen über den Zustand 
des Verstorbenen im Jenseits, dessen perfektes Alter im Himmel nicht das 

133	 Vgl. Thomas von Aquino: Summe der Theologie III, S. 642.
134	 Vgl. Thomas von Aquino: Summe der Theologie III, S. 646.
135	 Vgl. Ariès: Geschichte der Kindheit, S. 209.
136	 Vgl. Oosterwijk: Adult Appearances?, S. 602.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


58

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

eines Säuglings, sondern das einen jun-
gen Erwachsenen sei.137

Anhand eines Kindergrabsteins des 
im Jahr 1325 verstorbenen Grafensohns 
Friedrich von Castell im fränkischen 
Vogelsburg zeigt der Historiker Klaus 
Arnold, dass Kinder durchaus in ihrer 
Lebensphase abgebildet wurden.138 Das 
Grabmal stellt Friedrich von Castell, der 
als Fünfjähriger starb, im Spiel als einen 
»aus seinem jungen Leben gerissenen«139 
Jungen während der Beizjagd mit Vögeln 
und zwei kleinen Hunden dar (Abb. 5). 
Arnold deutet das Epitaph als »ein ein- 
drückliches Zeugnis für die Wertschät-
zung, die eine Familie mit ihrem früh 
verstorbenen Söhnchen verband.«140 
Auch für das 16. Jahrhundert kann im 
fränkischen Raum nachvollzogen wer-
den, dass totgeborene oder früh ver-
storbene Säuglinge mit Grabdenk-
mälern gewürdigt und älter dargestellt 
wurden. Ein der Familie von Crailsheim 
im Jahr 1592 totgeborenes Kind wird in 

einem Grabstein, der sich in der Dorfkirche von Altenschönbach befindet, 
als Wickelkind gezeigt, obwohl es nie gewickelt wurde und namenlos blieb 
(Abb. 6, linker Grabstein).141

137	 Vgl. Oosterwijk: Adult Appearances?, S. 603.
138	 Vgl. Klaus Arnold (2018): Familie und Kindheit zur Zeit der Reformation. In: Gabriele 

von Glasenapp/Claudia Maria Pecher/Martin Anker (Hg.): Die Reformation in der Kin-
der- und Jugendliteratur. Beiträge zur literaturhistorischen und literarästhetischen Pra-
xis. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 1–21, S. 11. Das Epitaph wurde 
1805 aus der Kirche der Vogelsburg in die etwa 20 km südwestlich gelegene Kirche von 
Rüdenhausen transferiert.

139	 Arnold: Familie und Kindheit zur Zeit der Reformation, S. 12.
140	 Arnold: Familie und Kindheit zur Zeit der Reformation, S. 13.
141	 Vgl. Arnold: Familie und Kindheit zur Zeit der Reformation, S. 13–15.

Abb. 4: Bronze-Statuette des als  
Säugling verstorbenen William of 
Hatfield als junger Erwachsener,  
Ende 14. Jahrhundert, St. Edward’s  
Chapel, Westminster Abbey, London.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


59

Einblicke in das europäische Mittelalter

Die drei Beispiele der Kindergrabsteine zeigen, dass sich die Darstellung von 
verstorbenen Säuglingen und Kindern nicht immer mit deren tatsächlichem 
Lebensalter deckt. Viel mehr spiegeln sie nicht erfüllte Wunschvorstellungen 
wie im Fall des totgeborenen Kindes der Familie von Crailsheim, die Trauer um 
ein aus dem Leben gerissenes Kind im Fall von Friedrich von Castell und Ide-
alisierungen für ein Leben im Jenseits wie im Beispiel von William of Hatfield.

2.3.4	 Jesus als Vorbild visueller Kindheitsdarstellungen
Nicht nur Grabdenkmäler, sondern auch die Malerei spiegelt kulturelle und 
theologische Konzepte von Kindheit und Erwachsensein: Bildnisse, die Kin-
der in ihrer körperlichen Erscheinung mit im Verhältnis zum Rumpf langen 
Gliedmaßen und kleinen Köpfen abbilden, stellen keine Miniatur-Erwachse-
nen, sondern Noch-nicht-Erwachsene dar, indem die Bestimmung, erwach-
sen zu werden, bereits in der physiognomischen Konstitution der Figuren 
angelegt ist.142 Aufgrund der Fülle an Material können Tendenzen in der 

142	 Vgl. Hoyer: Sozialgeschichte der Erziehung, S. 28.

Abb. 6: Kindergrabsteine der Familie von Crailsheim.  
Ein totgeborenes Kind wird als Wickelkind dargestellt 
(ganz links), 2. Hälfte des 16. Jahrhunderts, Pfarrkirche 
Marien, Altenschönbach.

Abb. 5: Grabdenkmal des Friedrich von Castell († 1325). Das Grabmal stellt den Jungen 
während der Beizjagd mit Vögeln und zwei kleinen Hunden dar, Kirche St. Peter und Paul, 
Rüdenhausen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


60

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Darstellung von Kindern insbesondere an mittelalterlichen und frühneu-
zeitlichen visuellen Repräsentationen der Figur des kindlichen Jesu nach-
vollzogen werden, der als Vorläufer realer Kinder in der Kunst schon früh 
auftaucht. Bilder des Jesuskindes sind nicht nur in der diachronen, kunsthis-
torischen Perspektive aufschlussreich für Kindheitsdarstellungen, sondern 
auch in ihren synchronen Wechselwirkungen zwischen Kunst und Gesell-
schaft. So argumentiert die Kunsthistorikerin Susanne Leiste, dass der Sinn 
für die Kindheit und die Stellung des Kindes in der Gemeinschaft durch 
die Erzählungen der Kindheit Jesu in den Evangelien und den mittelalter-
lichen Apokryphen und Legenden geweckt wurde, woraufhin die Stellung 
des Kindes in der Gesellschaft eine grundlegende Änderung und Aufwer-
tung erfahren hat.143 Die visuelle Darstellung Jesu als Kind prägt Vorstellun-
gen von Kindheit und verändert auch die Rolle real existierender Kinder in 
ihrem sozialen Umfeld.

Der älteste Typus des Jesuskindes ist allerdings noch kein Kind, son-
dern ein verkleinert wiedergegebener Erwachsener, der nicht das 
Kind – sondern das Gottsein veranschaulichen soll; dieser Typus ist 
noch bis ins 12. Jahrhundert hinein die einzige Darstellungsform des 
Jesuskindes. Es ist anzunehmen, daß die alte christliche Kunst nicht 
darstellen wollte, was sie aufgrund der Geisteshaltung ihrer Zeit nicht 
darstellen konnte: darin war für das Kind Jesus als solches kein Platz.144

Seit dem späten 11. Jahrhundert hob die Westkirche das Opfer hervor, indem 
das Leiden und die Menschlichkeit Jesu betont wurden. Am effektivsten konn-
ten dabei die Gläubigen durch das emotional ansprechende Bild von Jesus 
als Kleinkind involviert werden.145 Seit dem 12. Jahrhundert kann dann ein 
Wandel der Gestalt des Jesuskindes in der Malerei beobachtet werden: »Aus 
dem verkleinert wiedergegebenen Erwachsenen in unnahbarer Starrheit wur-
de allmählich ein kleiner Junge.«146 Analog dem Marienkult erlebte auch die 

143	 Vgl. Leiste: Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der bildenden Kunst 
des ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit, S. 5f.

144	 Leiste: Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der bildenden Kunst des 
ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit, S. 34f.

145	 Vgl. Peters Auslander: Victims or Martyrs: Children, Anti-Judaism, and the Stress of 
Change in Medieval England, S. 119.

146	 Löhmer: Die Welt der Kinder im fünfzehnten Jahrhundert, S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


61

Einblicke in das europäische Mittelalter

Abb. 7: Giotto di Bondone, Ognissanti Madonna, um 1310, Tempera auf Holz, 
325 x 204 cm, Uffizien, Florenz.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


62

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Anbetung des Jesuskindes im 12. Jahrhundert einen Aufschwung.147 Im späten 
13. und frühen 14. Jahrhundert rückten italienische Maler, wie beispielswei-
se Giotto di Bondone mit der florentinischen Ognissanti-Madonna (um 1310, 
Abb. 7), »das Jesuskind aus der Rolle des kleinen Erwachsenen und verliehen 
ihm eigene, es vom erwachsenen Menschen unterscheidenden Merkmale.«148

Der Kopf Jesu wirkt in Giottos Gemälde, das sich heute in der Gemälde-
galerie Galleria degli Uffizi in Florenz befindet, im Verhältnis zum Kör-
per größer, Arme und Beine sind rundlich, der Körper erscheint insgesamt 
gedrungen. Der Gesichtsausdruck des auf dem Schoß seiner Mutter sitzen-
den Jesuskindes wirkt ernst. Susanne Leiste deutet den Blick des Kindes als 
Vorausahnung der erwarteten widrigen Lebensumstände: »Die Plastizität des 
Kinderkörpers verbindet sich mit einer Reife des Ausdrucks, die das Fort-
leben der frühmittelalterlichen Auffassung eines um sein Schicksal wissendes 
Kindes andeutet.«149 In Gemälden, die Ende des 14. Jahrhunderts entstanden 
sind, ist eine zunehmende Verkleinerung und Verkindlichung der Jesusfigur 
beobachtbar, die im Stil um 1400, der das Weiche und Schöne betont, ver-
stärkt wird.150 Auch in der Renaissance behält Jesu Blick die erwachsene Vor-
ahnung der frühen Bilder bei, bildet aber durch einen realistischen Kinder-
körper einen deutlichen Kontrast zu frühen mittelalterlichen Darstellungen.151 
Bis zu Beginn des 16. Jahrhunderts waren es hauptsächlich die Gestalt des 
Jesuskindes, Engel und heilige Kinder, die sich in der Malerei wiederfanden, 
und »an denen sich das Interesse für die Darstellung der Kindheit, kindlicher 
Verhaltensweisen, Merkmale und Eigenheiten im allgemeinen entwickelte.«152 
Der allmähliche Wandel der Darstellung des Jesuskindes von einem göttlichen 
Kind zu einem Jungen, der wirklichkeitsnahe Züge annimmt, war für Bilder 
von Kindern sehr bedeutsam.153 Alltagskinder erscheinen in visuellen Dar-

147	 Vgl. Shahar: Kindheit im Mittelalter, S. 23.
148	 Leiste: Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der bildenden Kunst des 

ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit, S. 36.
149	 Leiste: Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der bildenden Kunst des 

ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit, S. 37.
150	 Vgl. Leiste: Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der bildenden Kunst 

des ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit, S. 38f.
151	 Vgl. Arnold Victor Coonin (1995): Portrait Busts of Children in Quattrocento Florence. 

In: Metropolitan Museum Journal 30, S. 61–71, S. 63.
152	 Leiste: Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der bildenden Kunst des 

ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit, S. 49.
153	 Vgl. Leiste: Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der bildenden Kunst 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


63

Einblicke in das europäische Mittelalter

stellungen im 15. Jahrhundert in Stifter- und Familienbildern sowie in Einzel-
porträts.154 Während das Motiv der Heiligen Familie lange die Repräsenta-
tion eines Kindes im familiären Kontext bestimmte, eröffneten Stifterbilder 
neue Einblicke in frühneuzeitliche Familienkonstellationen.155 Die Aufnahme 
sowohl von Kindern als auch von Enkelkindern der Stifter in das Stifterbild 
um 1500 werden als Fortschreiten des familiären Bewusstseins gedeutet.156

In der Darstellung von Kindern in der Malerei und in Grabfiguren des 
europäischen Mittelalters sind sich kontrastierende Vorstellungen von Kind-
heit zu erkennen. Während die um 1340 entstandene Grabfigur des Königs-
sohns William of Hatfield anstatt eines Säuglings einen jungen Erwachsenen 
darstellt, da die Phase der Kindheit in der eschatologischen Erwartung gering-
wertiger anerkannt wurde als die eines jungen Erwachsenen, erscheint das 
Jesuskind im Beispiel der um 1310 entstandenen Ognissanti-Madonna im Ver-
gleich zu seinen vorherigen Darstellungen immer realistischer, was als Auf-
wertung der Phase der Kindheit gedeutet wird. Die vorgestellten Beispiele zei-
gen jedoch, dass es auch im Mittelalter vielfältige Konzepte von Kindheit gab, 
die von kulturellen, religiösen und sozialen, das heißt die Lebensumstände 
der Kinder betreffenden, Diskursen geprägt waren. Die großen Linien lassen 
die Tendenz erkennen, dass Kinder immer häufiger als einer künstlerischen 
Abbildung würdig erachtet wurden. In religiösen Kontexten wurden sie als 
sich im Stadium der Entwicklung der Vernunft befindend verstanden und 
im sozialen Umfeld galten sie zum Beispiel durch die Gründung von Waisen-
häusern und die Etablierung von Fürsorgeleistungen als schützenswert. Die 
Anfang des 14. Jahrhunderts zunächst in Norditalien gegründeten ospedale 
waren nicht nur Schutzräume für verwaiste Kinder, sondern bestimmten 
auch den Einflussbereich und die moralischen Verpflichtungen der Gesell-
schaft: Kinder wurden zu physischen Garanten der Linearität und des Wohl-

des ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit, S. 1; Löhmer: Die Welt der Kin-
der im fünfzehnten Jahrhundert, S. 24.

154	 Vgl. Leiste: Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der bildenden Kunst 
des ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit, S. 136. Der Historiker Nicholas 
Orme datiert die visuelle Darstellung von Alltagskindern in der Kunst bereits auf die 2. Hälf-
te des 14. Jahrhunderts. Vgl. Orme: Perceptions of Children in Medieval England, S. 329.

155	 Zum religionshistorischen Motiv der Heiligen Familie in der Kunst siehe Natalie Fritz 
(2018): Von Rabenvätern und Übermüttern. Das religionshistorische Motiv der Heiligen 
Familie im Spannungsfeld zwischen Religion, Kunst und Film. Marburg: Schüren.

156	 Vgl. Leiste: Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der bildenden Kunst 
des ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit, S. 154–156.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


64

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

stands einer Gemeinschaft.157 Sie verkörperten die Zukunft und diese Aus-
sicht war wesentlich durch die Entwicklung der Kinder bestimmt. In der 
zeitgenössischen humanistischen und staatsbürgerlichen Literatur findet 
man zunehmend Diskurse über die Idee, dass das Schicksal von Familie und 
politischer Ordnung von der moralischen Integrität ihrer Bewohner:innen 
abhängt und die Kinder in diesem Kontext eine besondere Rolle spielen.158

Die kulturelle, religiöse und soziale Ebene mittelalterlicher Kindheits-
geschichte lassen sich nur heuristisch voneinander trennen. In der histori-
schen Rekonstruktion zeigt sich, dass sie sich widersprechen, überlappen oder 
sogar entsprechen. Ein Beispiel für die Entsprechung von kulturellen, reli-
giösen und sozialen Kindheitskonzepten kann im Kontext der Reformation 
beobachtet werden: Martin Luther befürwortete eine obligatorische Grund-
schulbildung für alle, Kinder wurden ermutigt, die Bibel zu lesen, infolge-
dessen stieg die Alphabetisierungsrate.159 Die theologische Auffassung der 
sola sciptura, das heißt der Überzeugung, allein die Bibel sei die Quelle des 
Glaubens, erforderte die Lesefähigkeit der Menschen, weshalb sich im Zuge 
der Reformation das Schulwesen etablierte und den Alltag der Kinder beein-
flusste. In der Malerei spiegelt sich diese Entwicklung wiederum darin, dass 
Kinder häufig mit Utensilien für die Schule, wie Büchern und Schreibzeug, 
dargestellt wurden.160

Die Rekonstruktion von Kindheitsbildern in den theologischen Dis-
kursen und der visuellen Kultur des europäischen Mittelalters und der Frü-
hen Neuzeit verdeutlicht, dass Kindheit auch in dieser Zeit als Phase der 
körperlichen und psychischen Entwicklung verstanden wurde, die mit ganz 
unterschiedlichen Konzepten – der Unschuld und Reinheit oder der Sünd-
haftigkeit – verbunden wurde. Kulturelle, religiöse und soziale Umstände 
beeinflussten Vorstellungen von Kindheit, die heute noch in vielfältigen 
Quellen rekonstruiert werden können.

157	 Vgl. Coonin: Portrait Busts of Children in Quattrocento Florence, S. 66.
158	 Vgl. Coonin: Portrait Busts of Children in Quattrocento Florence, S. 66.
159	 Vgl. Ferraro: Childhood in Medieval and Early Modern Times, S. 71.
160	 Vgl. Leiste: Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der bildenden Kunst 

des ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit, S. 275–279.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


65

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

2.4	 Einblicke in Aufklärung und Romantik:  
Kindheit als Gegenwelt

Die Geschichte der Kindheit im europäischen Mittelalter ist in wissenschaftli-
chen Arbeiten diverser Disziplinen sehr umfangreich erforscht worden. Die-
se Studienlage kann mit der vermehrten Untersuchung dieses Kulturzeitrau-
mes als Gegenbewegung infolge von Philippe Ariès’ Thesen erklärt werden, 
der behauptete, die mittelalterlichen Gesellschaften hätten kein Verhältnis 
zur Kindheit gehabt. Ein ganz anderes Bild ergibt sich für die Historiogra-
fien der Kindheit im 18. Jahrhundert. Während Arbeiten zur Sozialgeschich-
te, visuellen und materiellen Kultur eher rar gesät sind, entstand eine Fül-
le an pädagogikgeschichtlichen Abhandlungen zu Erziehungsvorstellungen 
diverser pietistischer, aufklärerischer oder philanthropischer Theologen, Phi-
losophen und Pädagogen, wie David Hume, John Locke, August Hermann 
Francke, Jean-Jacques Rousseau, Immanuel Kant, Johann Bernhard Basedow, 
Joachim Heinrich Campe oder Ernst Christian Trapp. Im Spannungsverhält-
nis von pietistischen Erziehungsansätzen und aufklärerischem Gedanken-
gut etablierte sich gegen Ende des 18. Jahrhunderts die Pädagogik als Leh-
re von der Erziehung der Kinder, »die den Anspruch erhob, philosophische 
Erkenntnisse und nicht nur praktische Erfahrungsregeln zu verkünden.«161

Jean-Jacques Rousseaus 1762 erschienener Erziehungsroman Émile, ou de 
l’éducation gilt dabei als Fundament der Erforschung der Kindheit.162 So ist 
es nicht verwunderlich, dass sich heute die Disziplinen, die sich explizit dem 
Kind als Forschungsobjekt widmen, auf Rousseau stützen und gerade die-
sen Blick auf Kindheit im 18. Jahrhundert in den Vordergrund stellen. Die 
Pädagogisierung der Kindheit spielt aber auch in den sozialgeschichtlichen 
Abhandlungen eine große Rolle, nicht umsonst wird das 18. Jahrhundert als 
das »pädagogische Jahrhundert« bezeichnet.163 Ähnlich gut erforscht wie Kind-

161	 Barbara Stollberg-Rilinger (2011): Die Aufklärung. Europa im 18. Jahrhundert. Stuttgart: 
Reclam, S. 164; zu pietistischen Pädagogikkonzepten siehe Werner Loch (2004): Päda-
gogik am Beispiel August Hermann Franckes. In: Martin Brecht/Klaus Deppermann/ 
Ulrich Gäbler/Hartmut Lehmann (Hg.): Geschichte des Pietismus 4. Glaubenswelt und 
Lebenswelten. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 264–308, S. 268.

162	 Vgl. Krüger/Grunert: Geschichte und Perspektiven der Kindheits- und Jugendforschung, 
S. 11.

163	 Vgl. Ulrich Herrmann (2005): Erziehung und Bildung. In: Notker Hammerstein/ders. 
(Hg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte II. 18. Jahrhundert. Vom späten 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


66

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

heit im Mittelalter, ist das 19. Jahrhundert, sowohl pädagogisch als auch sozial-
geschichtlich, kunsthistorisch, literatur-, geschichts- und erziehungswissen-
schaftlich. Da das »Lange 19. Jahrhundert«, wie die Zeit zwischen 1789 und 1914 
häufig genannt wird, in der geschichtswissenschaftlichen Forschung ohnehin 
einen hohen Stellenwert als Epoche der Entwicklung des Bürgertums und der 
Demokratisierung einnimmt, ist es nicht verwunderlich, dass die Kindheit als 
Forschungsobjekt auch dort von großer Bedeutung ist.164 In sozialgeschicht-
lichen Arbeiten wurden insbesondere die bürgerliche Familie und der Dis-
kurs über Kinderarbeit untersucht. Pädagogische Arbeiten befassen sich mit 
der Kindheit als pädagogischem Moratorium, also dem Rückzug auf Zeit aus 
bestimmten Verpflichtungen und Teilhaben, in der Literaturwissenschaft und 
Kunstgeschichte wird insbesondere das Kindheitsbild der Romantik diskutiert.

Um an den Blick auf die Konzepte der Kindheit im Mittelalter anzu-
knüpfen, fokussiere ich in diesem Unterkapitel zunächst auf John Locke, der 
die Phase der Kindheit anders noch als viele Gelehrte ein Jahrhundert zuvor 
nicht als von der Erbsünde belastet sah und auf dieser Basis ein Programm 
zur Erziehung entwickelte. Die Ausführungen Jean-Jacques Rousseaus fin-
den ebenfalls Beachtung, da er zum einen die Rezeptionsgeschichte zur Kind-
heit im 18. Jahrhundert maßgeblich beeinflusste, zum anderen steht er an der 
Schnittstelle zwischen aufklärerischem und romantischem Kindheitsbild, 
das im darauffolgenden Abschnitt skizziert wird. Die materielle Kultur spie-
gelt auch die aufklärerische Konzeption der Kindheit, was in diesem Unter-
kapitel anhand der sich etablierenden Kinder- und Jugendliteratur und Musik-
produktionen aufgezeigt wird. Den Veränderungen des Kindheitskonzeptes 
als philosophischem Programm geht ein sich andeutender Wandel des Sozial‑, 
Arbeits- und Familienlebens voraus, der im Folgenden zunächst skizziert wird.

Die Gesellschaften des 18. Jahrhunderts zeichneten sich in Europa vor-
erst ebenso wie mittelalterliche Gesellschaften durch eine ständische Struk-
tur aus, die den Bewohner:innen je nach Hausstand oder Zugehörigkeit zu 

17. Jahrhundert bis zur Neuordnung Deutschlands um 1800. München: C. H. Beck, S. 97–
133, S. 101.

164	 Der Begriff des ›Langen 19. Jahrhunderts‹ geht auf den Historiker Eric Hobsbawm zu-
rück, der das Konzept in seinem dreibändigen Werk erläutert: Eric J. Hobsbawm (2017): 
Europäische Revolutionen 1789–1848 (The Age of Revolution: Europe 1789–1848, 1962). 
Darmstadt: Theiss; Eric J. Hobsbawm (2017): Die Blütezeit des Kapitals 1848–1875 (The 
Age of Capital: 1848–1875, 1975). Darmstadt: Theiss; Eric J. Hobsbawm (2017): Das im-
periale Zeitalter 1875–1914 (The Age of Empire: 1875–1914, 1987). Darmstadt: Theiss.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


67

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

einem Verband, wie einem Dorf, einer Stadt oder einer Universität, unter-
schiedliche Rechte gewährleistete: »Gleich waren die Menschen allenfalls 
vor Gott, aber nicht vor dem Recht. Es kennzeichnet den tiefgreifenden 
gesellschaftlichen Wandlungsprozess des 18. Jahrhunderts, dass man die stän-
dische Rechtsungleichheit nun grundsätzlich in Frage zu stellen begann.«165 
Die überwiegende Mehrzahl der Menschen gehörte zur ländlichen Gesell-
schaft, die jedoch keineswegs homogen zu begreifen ist. Je nach rechtlicher 
und wirtschaftlicher Abhängigkeit waren die Lebensbedingungen der bäuer-
lichen und unterbäuerlichen Gruppen, wie Tagelöhner, Knechte und Mägde, 
sehr unterschiedlich.166 Die bäuerliche Gesellschaft teilte mit dem Adel den 
Wert einer generationenübergreifenden Kontinuität des Landbesitzes, der 
für den Adel zunächst die Grundlage der ökonomischen Herrschaftsstellung 
war.167 Im Laufe des 18. Jahrhunderts wurde das bisweilen ungezügelte höfi-
sche Leben vor allem in Frankreich immer häufiger als wirtschaftlich und 
moralisch verwerflich angesehen.168 »Die Kritik am höfischen Lebensstil dien-
te den Bürgern zur moralischen Aufwertung ihrer eigenen Lebensweise, die 
ganz andere Tugenden erforderte.«169 Zum Bürgertum gehörten diejenigen 
Menschen, die zum einen als Großkaufleute und Unternehmer:innen jen-
seits der Zunftsschranken agierten und Vermögen in kapitalintensiven und 
exportorientierten Gewerben gewannen sowie akademisch Gebildete, die 
ihre Profession entweder frei ausübten oder öffentliche Ämter im Recht, 
der Medizin, den Kirchen oder Universitäten bekleideten.170 Als bürgerliche 
Tugenden galten Fleiß, Sparsamkeit, Gewissenhaftigkeit, Keuschheit und 
Intimität des Familienlebens sowie Aufrichtigkeit und Bescheidenheit.171 Je 
fester die Menschen in eine Ämterhierarchie eingebunden waren, desto eher 
wurde ihre Loyalität zur Zentralgewalt entscheidend: »Das soziale Selbst-
verständnis solcher gebildeter Beamten-Eliten speiste sich nicht mehr aus 

165	 Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 69. Der Hausstand bezieht sich auf die Rolle, die 
eine Person im Haus einnimmt, zum Beispiel Herr, Frau, Kind, Knecht oder Magd, vgl. 
ebd., S. 68.

166	 Vgl. Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 71.
167	 Vgl. Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 76.
168	 Vgl. Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 84.
169	 Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 84f.
170	 Vgl. Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 88; Lucia Amberg (2004): Wissenswerte Kind-

heit. Zur Konstruktion von Kindheit in deutschsprachigen Enzyklopädien des 18. Jahr-
hunderts. Bern: Peter Lang, S. 70.

171	 Vgl. Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 84.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


68

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

der Zugehörigkeit zu einer ständischen Korporation, sondern aus der Nähe 
zur Staatsgewalt, als deren Instrument man sich empfand: als Diener am 
Gemeinwohl.«172 Diese gebildete Elite glaubte, die Ideale der Aufklärung und 
den Fortschritt der Menschheit verwirklichen zu können.173 So ist es nicht 
verwunderlich, dass gerade aus dieser gesellschaftlichen Strömung heraus 
Schriften über Kindheit und Erziehung entstanden, da letztere nun vor allem 
einen fortschrittlichen, zukunftsorientierten Impetus erhielt.174 Die Historio-
grafien der Kindheit im 18. Jahrhundert zeichnen sich deshalb durch einen 
besonderen Fokus auf das sich entwickelnde Bürgertum aus.

Entscheidende Veränderungen des Kindheitsbildes in der Frühen Neu-
zeit resultieren aus den sich zunächst verändernden Rollen der Mitglieder 
der Familie, insbesondere von Frau und Mann. Im 17. und 18. Jahrhundert 
wandelte sich allmählich das Sozialleben der bürgerlichen Menschen auf-
grund der Trennung von Lebens-, Produktions- und Erwerbsgemeinschaft.175 
Der Pädagoge Ulrich Herrmann argumentiert, dass die Familie nun weni-
ger eine Wirtschafts- und Versorgungsgemeinschaft gewesen sei, sondern 
vor allem eine »Lebens-, Erlebnis- und Erziehungsgemeinschaft, die sich 
als kooperative Ehegattenfamilie durch Privatheit und emotionale Intimi-
sierung auszeichnete.«176 Dieser Wandel verändere auch den Blick auf die 
Kinder des Bürgertums, die nun nicht mehr nur ökonomisches Kapital als 
Arbeitskraft waren, wie in bäuerlichen Familien, sondern als zukünftige 
Generation auch das kulturelle Kapital bildeten. Herrmanns Perspektive 
auf die Veränderung von Familie als Versorgungs- zur Familie als Erlebnis-

172	 Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 91.
173	 Vgl. Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 91. Als Aufklärung bezeichnet man geistige 

und sozialreformerische Bewegungen des 18. Jahrhunderts, die sich auf die universelle 
Vernunft beriefen. Vgl. dazu Marcelo Caruso (2019): Geschichte der Bildung und Er-
ziehung. Medienentwicklung und Medienwandel. Paderborn: Ferdinand Schöningh, S. 149.

174	 Die Aufklärung sollte durch pädagogische Programme von der Kindererziehung bis zur 
moralischen und politischen Bildung verwirklicht werden. Nach Immanuel Kant muss-
te die Erziehung ein Curriculum von Disziplinierung, Kultivierung, Zivilisierung und 
Moralisierung durchlaufen. Vgl. dazu Otto Hansmann (1995): Kindheit und Jugend zwi-
schen Mittelalter und Moderne. Ein Lese-, Arbeits- und Studienbuch. Weinheim: Deut-
scher Studien Verlag, S. 140.

175	 Vgl. Amberg: Wissenswerte Kindheit, S. 69.
176	 Ulrich Herrmann (2005): Familie, Kindheit, Jugend. In: Notker Hammerstein/ders. (Hg.): 

Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte II. 18. Jahrhundert. Vom späten 17. Jahr-
hundert bis zur Neuordnung Deutschlands um 1800. München: C. H. Beck, S. 69–96, 
S. 90.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


69

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

gemeinschaft birgt sicherlich einen idealisierenden Blick auf die Geschich-
te. Während Männer in den Beamtenstand aufstiegen, sollten sich Frauen 
ihren ›natürlichen Pflichten‹ widmen: »der Aufsicht über das Hauswesen, 
der liebenden Sorge für den Ehemann und der aufopferungsvollen Mutter-
schaft und Kindererziehung.«177 War die Beziehung zwischen Hausherr und 
Hausfrau bisher dadurch gekennzeichnet, dass beide existenziell aufeinander 
angewiesen waren, gingen Männer des Bürgertums nun eher außerhalb des 
Hauses dem Erwerb nach und erhielten für ihre Arbeit einen Lohn.178 Da 
Frauen nun existenziell abhängiger waren, erscheint es recht euphemistisch, 
die Familie als Lebens-, Erlebnis- und Erziehungsgemeinschaft zu begreifen. 
Ungeachtet dessen, dass sich nur die wenigsten von den realen Problemen 
einer Lebenssicherung freimachen konnten und eine Liebesheirat eingingen, 
geriet die Frau trotz der vermeintlichen Stärkung ihrer Rolle in die völlige 
wirtschaftliche Abhängigkeit ihres Mannes.179 Dem Historiker Richard van 
Dülmen zufolge »lag die Bedeutung des bürgerlichen Familienideals vor 
allem in seinem Programmcharakter für zukünftige Generationen, in der 
Wirklichkeit war es nur gebrochen zu finden.«180 Mit der Tendenz einer Pri-
vatisierung des Familienlebens änderte sich auch der Umgang mit Kindern, 
deren Erziehung und Bildung nun zur zentralen Aufgabe der Mutter wurde.181

In die ›junge Generation‹ mußte nun emotional und ausbildungs-
mäßig investiert werden. Sie wurde gewissermaßen Zukunftskapital, 
das es zu pflegen und zu mehren galt, weil sie der Garant des künfti-
gen ökonomischen, sozialen und kulturellen Status der Familie wur-
de, vor allem in der sich nun durchsetzenden bürgerlichen Leistungs-
gesellschaft.182

Da nun nicht mehr ausschließlich das adelige Geschlecht die Stellung im 
Staat, sondern vielmehr der Grad der Ausbildung den individuellen Wer-
degang bestimmte, orientierte sich die bürgerliche Schicht an der ›Brauch-

177	 Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 148.
178	 Vgl. Stollberg-Rilinger: Die Aufklärung, S. 151.
179	 Vgl. Richard van Dülmen (1990): Kultur und Alltag in der Frühen Neuzeit I. Das Haus 

und seine Menschen. 16.–18. Jahrhundert. München: C. H. Beck, S. 231f.
180	 Van Dülmen: Kultur und Alltag in der Frühen Neuzeit I, S. 231.
181	 Vgl. Herrmann: Familie, Kindheit, Jugend, S. 76.
182	 Herrmann: Familie, Kindheit, Jugend, S. 76.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


70

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

barkeit‹ der einzelnen Personen, die wesentlich von ihrer Bildung abhängig 
gemacht wurde.183 Im späten 18. Jahrhundert wurde die Menschheitsgeschich-
te im Zuge der industriellen Revolution in Großbritannien, der Ausdifferen-
zierung der Wissenschaften und der von Europa ausgehenden Kolonialisie-
rung als Geschichte des Fortschritts gedacht, die sich auch auf die Erziehung 
der Einzelnen auswirkte. Doch »[d]as Bild vom gefährlichen, unzivilisier-
ten Kind blieb bestehen; der Ausweg bestand nun aber nicht mehr vorran-
gig in der Vermittlung von Frömmigkeit, sondern in Bildung.«184 Da nicht 
mehr die Frage nach ›gut‹ und ›böse‹ oder ›sündhaft‹ und ›gottesfürchtig‹ 
gestellt wurde, sondern die ›Vernunft‹ oder ›Unvernunft‹ in den Vorder-
grund rückte, waren das Streben nach Vervollkommnung und die Ermuti-
gung zur Gestaltung einer glücklichen Zukunft bestimmend.185

Kindheit und Jugend wurden dementsprechend als eine Phase des Ein-
schwörens auf die bürgerlichen Tugenden und der frühzeitigen beruflichen 
Sozialisation gedacht.186 Auch wenn zunächst nur wenige Menschen zu dieser 
bürgerlichen Schicht gehörten, wird ihre Hoffnung auf eine bessere Zukunft 
und eine Höherbildung der Menschheit als zentrales Merkmal der Geschichts-
schreibung des 18. Jahrhunderts deutlich.187 Die beiden Angelpunkte, um die 
sich die Erziehung – zumindest idealtypisch in den Schriften – dreht, sind 
zukünftiges Glück und Brauchbarkeit, sodass man zu einem nützlichen Mitglied 
der Gesellschaft würde und befähigt sei, das eigene Glück zu befördern.188 Kind-
heit müsse deshalb ein Schonraum sein, in dem Kinder sich entwickeln können, 
die Jugend sei eine Reifezeit, um den vollen Charakter auszubilden.189 Doch 
diese Vorstellungen sind Ideale der bürgerlichen Mittel- und Oberschichten. 
In ärmeren Familien waren Kindheit und Jugend von Arbeit geprägt, um den 
eigenen Lebensunterhalt und den der Familie zu sichern. Diese Kluft zwi-
schen Idealbild und Lebensrealität bestand noch bis weit ins 20. Jahrhundert.190

183	 Vgl. Amberg: Wissenswerte Kindheit, S. 68.
184	 Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 59.
185	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 59; Herrmann: Kind und Familie im 18. Jahrhundert, 

S. 17.
186	 Vgl. Hansmann: Kindheit und Jugend zwischen Mittelalter und Moderne, S. 180.
187	 Vgl. Hansmann: Kindheit und Jugend zwischen Mittelalter und Moderne, S. 141.
188	 Vgl. Amberg: Wissenswerte Kindheit, S. 331.
189	 Vgl. Hartmut Titze (2019): Generationen und sozialer Wandel von 1770 bis heute. Eine 

Einführung. Weinheim/Basel: Beltz Juventa, S. 63.
190	 Vgl. Ulrich Herrmann (1988): Kind und Familie im 18. Jahrhundert. In: Johannes Oehme 

(Hg.): Das Kind im 18. Jahrhundert. Beiträge zur Sozialgeschichte des Kindes. Lübeck: 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


71

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

Die Debatte über Kinder, ihr ›Wesen‹ und ihre Rolle in der Gesellschaft 
wurde im 18. Jahrhundert nicht nur in der Philosophie und sich etablieren-
den Pädagogik geführt, auch religiöse Gemeinschaften und Institutionen 
prägten wie schon in den Jahrhunderten zuvor den Diskurs. So gelten bei-
spielsweise pietistische Bewegungen im Protestantismus als einflussreich. 
Ihnen wird eine veränderte Einstellung zur Kindererziehung zugeschrieben, 
da Kinder und Jugendliche stärker beobachtet wurden, nicht nur, um sie zu 
kontrollieren, sondern auch, um ein tieferes psychologisches Wissen über 
sie zu erlangen.191 Der evangelische Theologe August Hermann Francke 
gehört zu den Vertretern einer pietistischen Pädagogik, der die Pädagogik-
geschichte nachhaltig beeinflusste und mit den bis heute bestehenden Fran-
ckeschen Stiftungen – pädagogischen und sozialen Einrichtungen in Halle 
an der Saale – auch fortwährend einen Einfluss auf das Leben der Men-
schen hat. In seinen 1702 erschienenen Pädagogischen Schriften entwickelt 
Francke ein Erziehungsprogramm, das den Menschen bessern, bekehren 
und erretten sollte. Die Erziehung der Kinder und Jugendlichen sah er als 
grundlegende Lebensaufgabe an, um »zur ›Ehre Gottes‹ ein gutes Werk zu 
tun.«192 Seiner Vorstellung nach seien Kinder in einem hohen Maße hilflos 
und sowohl zu gutem als auch zu bösem Denken und Handeln beeinfluss-
bar. Gerade deshalb bestehe von Seiten der Erwachsenen eine erzieherische 
Verantwortung für Kinder.193 Sie seien mit der Erbsünde belastet und mit 
Unglauben auf die Welt gekommen.194 Die Erbsünde käme im Eigenwillen 
der Menschen zum Ausdruck, weshalb es diesen Willen schon im Kind zu 
brechen gelte, »um es für die Gnade der Bekehrung empfänglich und bereit 
zu machen.«195 Die Maxime der Franckeschen Erziehungslehre war die Ehre 

Hansisches Verlagskontor H. Scheffler, S. 9–22, S. 15. Das Modell der Kernfamilie, die 
lediglich die Eltern- und Kindergeneration umfasst, wurde erst im 20. Jahrhundert von 
sämtlichen gesellschaftlichen Schichten übernommen. Vgl. dazu Titze: Generationen 
und sozialer Wandel von 1770 bis heute, S. 60.

191	 Vgl. Caruso: Geschichte der Bildung und Erziehung, S. 141.
192	 Loch: Pädagogik am Beispiel August Herrmann Franckes, S. 265.
193	 Vgl. Loch: Pädagogik am Beispiel August Herrmann Franckes, S. 272.
194	 Vgl. August Hermann Francke (1726): Catechismus-Predigten. Darinnen Die V. Haupt-

stücke des kleinen Catechismi Lutheri, zu gründlicher Erbauung im wahren thätigen 
Christenthum, abgehandelt sind. Halle: Wäysenhaus, S. 211.

195	 Andreas Gestrich (2004): Ehe, Familie, Kinder im Pietismus. Der ›gezähmte Teufel‹. In: 
Martin Brecht/Klaus Deppermann/Ulrich Gäbler/Hartmut Lehmann (Hg.): Geschichte 
des Pietismus 4. Glaubenswelt und Lebenswelten. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


72

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Gottes, die als Hauptzweck in der Erziehung und Unterweisung der Kinder 
immer präsent sein müsse.196 Religiöse Perspektiven wie jene des Pietisten 
Francke blieben bedeutsam für die Auseinandersetzungen mit dem Kon-
zept der Kindheit im 18. Jahrhundert, doch wurden Stimmen, die Fragen 
der Ursünde und der grundsätzlich bösen Natur des Menschen hinter sich 
ließen, zunehmend einflussreicher.197

2.4.1	 Das Kind als tabula rasa
Maßgebender Vorreiter einer veränderten Haltung gegenüber der Phase der 
Kindheit war der englische Arzt und Philosoph John Locke, der mit seiner 1693 
erschienenen Schrift Some Thoughts Concerning Education, die in Deutsch-
land 1708 unter dem Titel Gedanken über Erziehung publiziert wurde, ein 
Werk hervorbrachte, das das ganze 18. Jahrhundert hindurch in Europa rezi-
piert wurde. Lockes Ansinnen ist es, zu zeigen, wie ein junger Gentleman von 
früher Kindheit an erzogen werden sollte.198 Die Erziehung von Töchtern wür-
de nicht in allen Punkten mit der von Söhnen übereinstimmen und findet in 
Lockes Abhandlung wenig Berücksichtigung. Seine Konzeption eines Erzie-
hungsprogramms nur für Jungen war für diese Zeit nicht ungewöhnlich, rich-
teten sich doch die meisten Schriften an männlichen Nachwuchs. Die männ-
liche Erziehung galt als allgemeine Erziehung, für Töchter waren zusätzliche 
Anmerkungen nötig.199 Ihre Rolle war jedoch schon früh festgeschrieben: »Für 
Mädchen und junge Frauen galt noch bis zur Wende des 18. Jahrhunderts der 
Grundsatz, daß sie zur Sittsamkeit und für das Hauswesen zu erziehen und 
bilden seien: zur Gattin, Hausfrau und Mutter.«200 Das Kind und die Kind-

S. 498–521, S. 512. Die pietistische Erziehung war gekennzeichnet durch ein Zurück-
drängen körperlicher Züchtigung und den Einsatz didaktischer Methoden, doch gibt es 
auch Quellen, die von vielfältigen Mechanismen psychischer Gewalt zeugen. Vgl. dazu 
ebd., S. 513; S. 515.

196	 Vgl. August Hermann Francke (1885): A. H. Francke’s Pädagogische Schriften nebst der 
Darstellung seines Lebens und seiner Stiftungen. Langensalza: Beyer, S. 2.

197	 Vgl. Caruso: Geschichte der Bildung und Erziehung, S. 145.
198	 Vgl. John Locke (2020): Gedanken über Erziehung (Some Thoughts Concerning Educa-

tion, 1693), hg. v. Dirk Schuck. Übers. v. Heinz Wohlers. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 
S. 10.

199	 Vgl. Amberg: Wissenswerte Kindheit, S. 330.
200	 Ulrich Herrmann (2005): Kulturelles Leben und seine Medien. Kinder- und Jugend-

literatur. In: Notker Hammerstein/ders. (Hg.): Handbuch der deutschen Bildungs-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


73

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

heit waren also primär Konzepte, die das männliche Kind und die männli-
che Kindheit betrafen.201 Die Adressatin der publizierten Gedanken über Erzie-
hung war Englands wohlhabender Landadel, die Gentry.202 Die Erziehung der 
Söhne des niederen Adels behandelt Locke mit Blick auf körperliche Bedürf-
nisse, Veranlagungen und Gewohnheiten, Tugenden und notwendigerweise 
zu erlernende Wissensbestände wie Latein, Astronomie, Gesetzgebung und 
Rhetorik. Eine maßgebliche Neuerung seines Erziehungskonzeptes bestand 
in der Annahme, das Kind sei nicht mit der Erbsünde vorbelastet, sondern 
der Mensch wäre vielmehr durch die Übel des gesellschaftlichen Lebens ver-
dorben.203 Locke argumentiert, dass Glück oder Elend größtenteils das eige-
ne Werk des Menschen seien: »Wessen Geist nicht ein weiser Führer ist, der 
wird nie den rechten Weg finden; und wessen Leib hinfällig und schwach ist, 
der wird nie auf ihm vorankommen können.«204 Die großen Unterschiede zwi-
schen den Menschen würden dementsprechend durch die Erziehung geschaf-
fen, die die Grundlage für das weitere Leben bilde. John Locke verwendet die 
Metapher der tabula rasa, das Kind sei also von Geburt an ein weißes Papier 
oder Wachs, »das man bilden und formen kann, wie man will.«205 Kinder sind 
laut ihm nicht mehr wie noch zuvor postuliert mit der Erbsünde belastet, son-
dern gelten als »Verkörperung des Idealbildes der Unschuld, eines moralisch 
noch vollkommen indifferenten Wesens.«206 Da die Ursünde für Locke kei-
ne Rolle mehr spielt, gelte es, das Handeln des Menschen verstärkt zu beob-
achten und zu reflektieren.207 Lockes Erziehungsprogramm fokussiert deshalb 
stark auf eine Entwicklungsgeschichte, »die als Lerngeschichte durch Vorbild 
und Gewöhnung, Erfahrung und Einsicht mit dem Ziel der Selbstregulierung 

geschichte II. 18. Jahrhundert. Vom späten 17. Jahrhundert bis zur Neuordnung Deutsch-
lands um 1800. München: C. H. Beck, S. 485–498, S. 491.

201	 Vgl. Amberg: Wissenswerte Kindheit, S. 327.
202	 Vgl. Dirk Schuck (2020): Einleitung. In: John Locke, Gedanken über Erziehung (Some 

Thoughts Concerning Education, 1693), hg. v. dems. Übers. v. Heinz Wohlers. Hamburg: 
Felix Meiner Verlag, S. VII–XLVII, S. XVI.

203	 Vgl. Amberg: Wissenswerte Kindheit, S. 66.
204	 Locke: Gedanken über Erziehung, S. 7.
205	 Locke: Gedanken über Erziehung, S. 259. Tabula rasa ist der lateinische Ausdruck für 

eine Wachstafel, in die mit einem Griffel geritzt werden kann. Durch das Abschaben der 
oberen Wachsschichten kann die Tafel geglättet und wie ein ›unbeschriebenes Blatt‹ neu 
beschrieben werden.

206	 Hansmann: Kindheit und Jugend zwischen Mittelalter und Moderne, S. 139.
207	 Vgl. Caruso: Geschichte der Bildung und Erziehung, S. 146.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


74

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

beeinflußt werden kann.«208 Die Grundlage dafür biete die physische Entwick-
lung, weshalb sich Locke über angemessene Bekleidung und Nahrung, den 
Konsum von Alkohol sowie den Bedarf an Schlaf und Arznei äußert, bevor 
er auf die Wesensarten von Kindern und zu erlernende Tugenden eingeht. 
Lockes Erziehungsprogramm ist durchaus an Strenge und Disziplin orientiert. 
So argumentiert er, dass der große Fehler in der Kindererziehung häufig darin 
bestünde, dass der Geist nicht frühzeitig gehorsam und der Vernunft gefügig 
gemacht würde, wo er doch am Anfang noch nachgiebig und leicht zu beu-
gen sei.209 In dieser Auffassung ist eine Nähe zur pietistischen Erziehungslehre, 
wie sie beispielsweise August Hermann Francke entwickelt hat, zu beobach-
ten. Je jünger die Kinder seien, desto eher sei es erforderlich, Strenge walten 
zu lassen, »und wenn sie durch richtige Anwendung ihre Wirkung getan hat, 
muss sie gelockert und in eine andere Form der Führung umgewandelt wer-
den.«210 Die Notwendigkeit zu Zucht und Disziplin argumentiert Locke mit 
dem Mangel an kindlicher Urteilskraft, weshalb Freiheit und Nachsicht den 
Kindern nicht bekömmlich seien.211 Mit dem Grad, mit dem die Vernunft in 
den Menschen zunehme, gelte es, die Strenge zurückzunehmen, sei sie doch 
gegenüber denjenigen, die über Vernunft zur eigenen Lebensführung verfü-
gen, ein schlechtes Verhalten.212 Diese Ausführungen über Strenge und Diszi-
plin bedeuten jedoch nicht, dass Locke zu physischer oder psychischer Gewalt 
aufrief. Ihm sind die Gefahren einer gewaltvollen Erziehung durchaus bewusst:

Wenn andererseits der Geist der Kinder zu sehr gezügelt und gede-
mütigt wird, wenn ihre Lebensgeister durch eine zu streng auf ihnen 
lastende Hand niedergedrückt und gebrochen werden, dann verlieren 
sie alle Kraft und Strebsamkeit und befinden sich in einem schlim-
meren Zustand als vorher.213

Viel eher müssten Kinder Eindrücke und Erfahrungen sammeln, um zum 
Nachdenken angeregt zu werden. Während Franckes oberstes Erziehungs-
ziel in der Ehre Gottes lag, war es für Locke die Tugend, die angestrebt wer-

208	 Herrmann: Erziehung und Bildung, S. 102.
209	 Vgl. Locke: Gedanken über Erziehung, S. 33.
210	 Locke: Gedanken über Erziehung, S. 44.
211	 Vgl. Locke: Gedanken über Erziehung, S. 42.
212	 Vgl. Locke: Gedanken über Erziehung, S. 42.
213	 Locke: Gedanken über Erziehung, S. 45.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


75

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

den müsse. Die Tugend sei das dauerhafte und wesentliche Gute, das gefes-
tigt werden müsse, bis der junge Mann eine echte Neigung zu ihr empfinde 
und »seine Stärke, seine Ehre und sein Vergnügen darauf richtet.«214 Locke 
versteht die Tugend als eine Gabe, die sowohl die Kommunikation mit Mit-
menschen betrifft als auch den persönlichen Charakter. Für einen Gentle-
man sei sie unbedingt erforderlich, wolle er sich bei anderen schätzenswert 
und beliebt machen, vor sich selbst Achtung haben und sich nichts vorwer-
fen müssen.215 Wenn Locke die Erbsünde auch nicht mehr als geburtsgegeben 
ansieht, so ist sein Weltbild nicht atheistisch: »Als Grundlage der Tugend sollte 
seinem Gemüt ein wahrer Begriff von Gott eingeprägt werden als dem unab-
hängigen höchsten Wesen, dem Urheber und Schöpfer aller Dinge, von dem 
wir alles empfangen, was wir haben, der uns liebt und uns alle Dinge gibt.«216

John Lockes Gedanken über Erziehung hatten in der Rezeption seinerzeit 
einen hohen Stellenwert für die Vorstellung von Kind und Kindheit. Obwohl 
aus heutiger Sicht Jean-Jacques Rousseau als einer der einflussreichsten 
Philosophen zur Kindheit im 18. Jahrhundert gilt, spielte dieser »eine weit-
aus marginalere Rolle, als dies in heutigen Darstellungen zur Geschichte der 
Erziehung nachzulesen ist.«217 Umso notwendiger ist es, Rousseaus Kind-
heitskonzept genauer zu betrachten, fehlt es doch in keiner Abhandlung über 
Kindheitsgeschichte und beeinflusste Vorstellungen von Kindheit nachhaltig.

2.4.2	Kindheit zwischen Natur und Kultur
Jean-Jacques Rousseaus 1762 erschienener Erziehungsroman Émile oder 
Über die Erziehung, in dem der Autor als Erzieher seines Schützlings Émi-
le auftritt, »ist eine Utopie, ein Gedankenexperiment, ein philosophisches 
Traktat über die Menschheit und ihre Entwicklung.«218 Sein Werk ist Spie-
gel eines philosophischen Programms, das die Menschheit als Ganzes betrifft. 
Das Wohlergehen einzelner Kinder kann kaum im Vordergrund gestanden 

214	 Locke: Gedanken über Erziehung, S. 73.
215	 Vgl. Locke: Gedanken über Erziehung, S. 162.
216	 Locke: Gedanken über Erziehung, S. 162.
217	 Amberg: Wissenswerte Kindheit, S. 348. Lucia Amberg analysiert und vergleicht Enzyklo-

pädien des 18. Jahrhunderts und kommt zu dem Schluss, dass dort teilweise ein anderes 
Bild der modernen Kindheit vermittelt wird, als es die pädagogische Geschichtsschreibung, 
die sich primär entlang von Klassikern konstituiert, nahelegt.

218	 Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 67.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


76

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

haben, denn seine eigenen fünf Kinder gab Rousseau in ein Findelhaus.219 
Sein Kindheitskonzept ist ebenso wie Lockes Bild losgelöst von der Erbsün-
de. Rousseau betrachtet Kinder nicht länger als schwach, sondern erkennt 
das Lernen sowohl als Notwendigkeit als auch als Stärke und Chance an,  
»[v]ieles lernen zu können, eine offene Entwicklung vor sich zu haben und 
nicht auf einen bestimmten Lebensgang festgelegt zu sein.«220 Das Kind verkör-
pert für ihn Unschuld und natürliche Reinheit, die durch eine prämoralische 
Instinktstruktur ungebrochen bleibe.221 Rousseau legt im Vergleich zu Fran-
cke und Locke einen anderen Fokus auf die Entwicklung von Kindern. Wäh-
rend für letztere die Erziehung schon möglichst früh beginnen sollte, wollte 
Rousseau das Kind möglichst lange einflussfrei sehen: »Übt seinen Körper und 
seine Glieder, seine Sinne und seine Kräfte, laßt aber seine seelischen Kräfte 
solange als möglich in Ruhe!«222 Sobald das Alter der Vernunft käme, würde 
die gesellschaftliche Unterdrückung beginnen. Die Kindheit sei deshalb der 
Lebensabschnitt, in dem der Mensch eine natürliche Freiheit genieße und 
wenigstens eine Zeitlang von den Lastern der Gesellschaft ferngehalten wür-
de.223 Auf Basis dieser Ansichten postuliert Rousseau eine negative Erziehung:

Sie darf das Kind nicht in der Tugend und in der Wahrheit unterwei-
sen, sondern sie muß das Herz vor Laster und den Verstand vor Irr-
tümern bewahren. Wenn es euch gelingt, nichts zu tun und zu ver-
hindern, daß etwas getan werde, den Zögling gesund und stark bis 
ins zwölfte Lebensjahr zu bringen, selbst wenn er links von rechts 
nicht unterscheiden kann, so würde sich nun sein Geist von der ers-
ten Lektion an der Vernunft öffnen. Nichts würde den Erfolg eurer 
Bemühungen verhindern, da er ohne Vorurteile und Gewohnheiten 
ist. Bald wäre er unter euren Händen der weiseste Mensch.224

Im Vordergrund des Umgangs mit Kindern stehe also lediglich die physi-
sche Erziehung, über die ›Zivilisation‹ hingegen, deren Luxus und Bequem-

219	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 67.
220	 Herrmann: Erziehung und Bildung, S. 104.
221	 Vgl. Hansmann: Kindheit und Jugend zwischen Mittelalter und Moderne, S. 154.
222	 Jean-Jacques Rousseau (1998): Emil oder Über die Erziehung (Émile ou de l’éducation, 

1762), hg. v. Ludwig Schmidts. Paderborn: Ferdinand Schöningh, S. 73.
223	 Vgl. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 67.
224	 Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 72f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


77

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

lichkeiten, dürfe das Kind nichts wissen.225 Gefühle, Leidenschaften und die 
Fantasie müssten inaktiv gehalten werden, auch emotionale Bindungen wie 
Freundschaften und Liebe gingen das Kind nichts an.226 Das Glück des Kindes 
speise sich aus seiner inneren Harmonie, der äußeren Unabhängigkeit und 
Freiheit sowie aus der Naturergebenheit. Es arbeite sich aus einem Zustand, 
in dem es seine Bedürfnisse nur mit Hilfe anderer befriedigen kann, heraus, 
und erlange in der Jugend einen Reifezustand, »in dem ein vollkommenes 
Gleichgewicht zwischen seinen Bedürfnissen und den Kräften herrscht, die 
es entwickelt und die gerade ausreichen, jene zu befriedigen.«227 Rousseaus 
Vorstellungen über Erziehung speisen sich aus der Ansicht, dass das Gute im 
Menschen nur unter moralisch intakten, ›natürlichen‹ Verhältnissen gedei-
hen könne.228 Spätestens nach diesen Ausführungen wird klar, dass sein Erzie-
hungsroman eine Utopie ist, stellt sich doch die Frage, wo ein Kind denn dann 
aufwachsen kann. Rousseau beantwortet diese Frage deutlich: Ihm zufolge 
solle das Kind auf dem Land erzogen werden, fern von Bediensteten und der 
»Sittenlosigkeit der Städte.«229 Sowohl die ›Natürlichkeit‹ des Landlebens als 
auch die Häuslichkeit des Familienlebens seien geeignete Orte, um fern der 
moralisch nicht mehr intakten Öffentlichkeit zu wohnen.230 Rousseaus Kons-
truktion eines reinen Naturzustandes versteht der Literaturwissenschaftler 
Hans-Heino Ewers als einen theoretischen Rückgang auf den ›Nullpunkt der 
Entwicklung‹, um das Wesen des Menschen vor der Beeinflussung und Ver-
änderung durch die Gesellschaft festzuhalten.231 Damit agiert Émile in einem 
Diskurs über den Naturzustand des Menschen, der seit dem 17. Jahrhundert 
breit geführt wurde. Mit der Etablierung der Naturforschung, ersten evolu-
tionstheoretischen Ansätzen und der Begegnung mit fremden, als ›Wilde‹ 
bezeichneten Menschen im Zuge der Kolonialisierung, wurde die Diskus-
sion um den Naturzustand des Menschen vorangetrieben. Gerade letztere 
Entwicklung, die Genese neuer Wissensbestände durch Reiseberichte, lässt 

225	 Vgl. Hans-Heino Ewers (1989): Kindheit als poetische Daseinsform. Studien zur Ent-
stehung der romantischen Kindheitsutopie im 18. Jahrhundert. Herder, Jean Paul, No-
valis und Tieck. München: Wilhelm Fink, S. 43.

226	 Vgl. Ewers: Kindheit als poetische Daseinsform, S. 45.
227	 Ewers: Kindheit als poetische Daseinsform, S. 43.
228	 Vgl. Herrmann: Familie, Kindheit, Jugend, S. 87.
229	 Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 75.
230	 Vgl. Herrmann: Familie, Kindheit, Jugend, S. 87.
231	 Vgl. Ewers: Kindheit als poetische Daseinsform, S. 50.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


78

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

erkennen, dass Kinder und ›Wilde‹ häufig gegenübergestellt und verglichen 
wurden. Jean-Jacques Rousseau betont, dass es in der Erziehung eines Kindes 
zu einem natürlichen Menschen nicht darum ginge, es zu einem ›Wilden‹ 
zu machen. Es genüge, dass sich der Mensch weder durch Leidenschaften 
noch durch die Meinung der Menge fortreißen lasse und von keiner Auto-
rität außer der Vernunft beherrscht werde.232 Die Vernunft wurde in auf-
klärerischen Traditionen idealisiert und dem Erwachsenenalter zugeschrie-
ben, den Gegensatz dazu bildeten die Kinder und die ›Wilden‹.233 Martina 
Winkler hebt diese Dimension des aufklärerischen Menschenbildes deut-
lich hervor: »Wenn der Humanismus ›den Menschen‹ feierte, so war damit 
der weiße, männliche, erwachsene Mensch gemeint. Kinder dagegen bilde-
ten – gemeinsam mit Frauen und der indigenen Bevölkerung Amerikas – nur 
die Folie, auf der dieses Ideal konstruiert wurde.«234 Die Konstruktionspro-
zesse von Kindheit in der Neuzeit interagieren sowohl hinsichtlich positi-
ver, vorbildhafter Wertungen, als auch negativer, abschreckender Bilder mit 
Vorstellungen von ›Wilden‹ und tragen so zur Konstruktion eines europäi-
schen, erwachsenen Selbstbildes der Zivilisation bei.235 Die aufklärerischen 

232	 Vgl. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 263f.
233	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 43; Yvonne-Patricia Alefeld (1996): Göttliche Kin-

der. Die Kindheitsideologie in der Romantik. Paderborn: Ferdinand Schöningh, S. 28.
234	 Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 43. Der Begriff Humanismus bezeichnet Strömungen 

des 18. und 19. Jahrhunderts, die die ›Humanität‹, das heißt die Menschlichkeit, gedacht 
als normativer Begriff mit dem Potenzial zur Optimierung des Menschen, zum Ziel der 
Bildung machte. Vgl. dazu Hubert Cancik (2021): Humanismus. In: ders./Burkhard  
Gladigow/Karl-Heinz Kohl (Hg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe III. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 173–185, S. 173.

235	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 72. Eine Konstruktion der ›edlen Wilden‹ ist bei-
spielsweise in Louis-Antoine de Bougainvilles Reisebericht aus Tahiti zu beobachten. 
Bougainville schreibt: »Ich habe niemals so wohlproportionierte Männer gesehen: Um 
einen Mars oder Herkules zu malen, würde man nirgends schönere Muster finden.« 
Louis-Antoine de Bougainville (1999): Reise um die Welt 1766–1769 (Voyage autour du 
monde, 1771), hg. v. Detlef Brennecke. Stuttgart: Edition Erdmann, S. 189. Ein negatives 
Konzept der ›gefährlichen Wilden‹ findet sich beispielsweise bei Gaspar de Carvajal, der 
über ›Indianer‹ schreibt: »Aber wie sahen diese Indianer aus! Ihr Leib war mit roten und 
blauen Streifen bemalt, in ihren schwarzen Haarzotteln steckten große Federn. Am 
scheußlichsten aber waren die Gesichter. Durch ihre Nase war ein Muschelscherben ge-
bohrt, und lange Palmdornstacheln starrten rings um den Mund. Dadurch glichen sie 
Raubtieren. Doch das war noch nicht alles: diese Menschen – waren es Menschen? – hat-
ten lange Schwänze! Ehe wir uns dessen versahen, prasselten Pfeile auf das Deck der ›Vic-
toria‹ nieder.« Gaspar de Carvajal (1996): Das Tagebuch des Gaspar de Carvajal (Relaci-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


79

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

Erziehungsschriften, wie Rousseau sie beispielsweise verfasste, richten sich 
demnach nicht an die Begleitung real existierender Kinder, sondern stellen 
politische Programme dar, die gewährleisten sollen, dass »die ›Ordnung der 
Natur‹ durch eine vernünftigerweise politisch-rechtlich geregelte ›Ordnung 
der Freiheit‹«236 ersetzt wird. Mit seinem vernunftorientierten Kindheits-
konzept auf der einen Seite und der Idealisierung der Natur auf der anderen 
Seite, steht Jean-Jacques Rousseau an der Schnittstelle zwischen einem auf-
klärerischen und einem romantischen Kindheitsbild, das sich gegen Ende 
des 18., vor allem aber im 19. Jahrhundert entwickelt hat, und die Kindheit 
als wahrhaftig, emotional und nahe an der Natur idealisierte.237 Bevor das 
romantische Kindheitsbild näher beleuchtet wird, lege ich einen Fokus auf 
die materielle Kultur der Kindheitsgeschichte im 18. Jahrhundert.

2.4.3	Kinder als Adressat:innen der Musik und Literatur
Auch wenn erste Schriften, die sich explizit an Kinder richten, wie beispiels-
weise Johann Amos Comenius’ Orbis sensualium pictus, vereinzelt schon 
in der Frühen Neuzeit entstanden sind, kann das späte 18. Jahrhundert als 
Zeitalter der Erfindung der Kinder- und Jugendliteratur verstanden werden. 
Auch die Musikwissenschaft erkennt für diesen Zeitraum eine veränderte 
Position des Kindes. Die verstärkte Produktion von Kindermusik sowie Kin-
der- und Jugendliteratur wird deshalb im Folgenden skizziert.

Der Musikwissenschaftler Christoph Henzel argumentiert, dass sich im 
letzten Drittel des 18. Jahrhunderts im Zuge der strikteren Trennung zwi-
schen der Welt der Erwachsenen und der der Kinder sowie einer bereits 
erkennbaren romantischen Verklärung der Kindheit das Repertoire, die Art 
des Komponierens und das Denken über Musik mehr und mehr an Kindern 
orientierten.238 Das Kind wurde in dieser Zeit erstmals zum Adressaten von 

ón del nuevo descubrimiento del famoso río Grande que descubrió por muy gran ventura 
el capitán Francisco de Orellana, 1542). In: Evamaria Grün (Hg.): Die Entdeckung von 
Peru 1526–1712. Die Eroberung des Inkareiches durch Pizarro und andere Conquista-
doren. Die Augenzeugenberichte von Celso Gargia, Gaspar de Carvajal, Samuel Fritz. 
Stuttgart: Edition Erdmann, S. 216–260, S. 232f.

236	 Hansmann: Kindheit und Jugend zwischen Mittelalter und Moderne, S. 154.
237	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 66; S. 75.
238	 Vgl. Christoph Henzel (2012): Kind und Kindheit in der Musik. Wandel in der Klavier-

musik vom 18. zum 20. Jahrhundert. In: Barbara Busch/ders. (Hg.): Kindheit im Spiegel 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


80

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Musik, so entstanden beispielsweise im Jahr 1766 Christian Felix Weisses 
Lieder für Kinder, die in Flensburg publiziert wurden.239 Die Textsammlung 
enthält Lieder über Themen wie Schönheit, den Tod, die Freiheit oder Flora 
und Fauna, die mit Tugenden belegt sind: So ist das Veilchen »der Demuth 
Ebenbild«240, ein Vögelchen hat schwere Sorgen: »Wie, ſollt es dich vielleicht 
gereun,/ Bey mir hier eingeſperrt zu ſeyn?/ Da flieg in Freyheit wieder!«241 
und der wahre Reichthum sei die Tugend: »Ein Weiſer ſammlet Scha ͤtze ein,/ 
Die nie mit ihm ſterben./ Die Tugend iſts, nach dieſer Zeit/ Folgt ſie ihm 
in die Ewigkeit.«242 Weisses Liedsammlung richtete sich explizit an Kinder 
und intendierte die Vermittlung von Werten, die in einer bürgerlichen Tra-
dition stehend als erstrebenswert galten. Neben der Produktion von Lied-
sammlungen, die das Repertoire um Texte für Kinder erweiterten, wurde das 
Kind am Ende des 18. Jahrhunderts auch zum Objekt der Musikpädagogik: 
»Über Lieder hinaus handelt es sich vor allem um Musik für das Klavier, 
dem wichtigsten Instrument der bürgerlichen Hausmusik.«243 Eine dritte 
Bewegung, die vor allem im Zuge romantischer Strömungen aufkam, mach-
te die Kindheit zum Gegenstand von Kompositionen. Die erste Lebensphase 
wurde als Urzustand des Bewusstseins verstanden, was sich in der musika-
lischen Komposition widerspiegelt.244

Die Ergebnisse der Forschungen der Historischen Musikwissenschaft über 
Kindheit im 18. Jahrhundert korrelieren mit den Erkenntnissen der Literatur-
wissenschaft, die für den gleichen Zeitraum eine vermehrte Produktion an 
Kinder- und Jugendliteratur feststellt. Auch wenn im Jahr 1770 lediglich 15 % 
und 1800 25 % der Bevölkerung lesen konnten, schritt die Alphabetisierung 
im 18. Jahrhundert immer weiter fort. 245 Den Literaturwissenschaftlerinnen 
Gina Weinkauff und Gabriele von Glasenapp zufolge veränderte sich durch 

der Musikkultur. Eine interdisziplinäre Annäherung. Augsburg: Wißner-Verlag, S. 57–
66; S. 57.

239	 Vgl. Henzel: Kind und Kindheit in der Musik, S. 57.
240	 Christian Felix Weisse (1767): Lieder für Kinder. Leipzig: M. G. Weidmanns Erben und 

Reich, S. 5.
241	 Weisse: Lieder für Kinder, S. 10.
242	 Weisse: Lieder für Kinder, S. 13.
243	 Henzel: Kind und Kindheit in der Musik, S. 57.
244	 Vgl. Henzel: Kind und Kindheit in der Musik, S. 57.
245	 Vgl. Urte von Kortzfleisch (1988): Schulbildung im 18. Jahrhundert. Anspruch und Wirk-

lichkeit. In: Johannes Oehme (Hg.): Das Kind im 18. Jahrhundert. Beiträge zur Sozial-
geschichte des Kindes. Lübeck: Hansisches Verlagskontor H. Scheffler, S. 43–54, S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


81

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

die Alphabetisierung und die technischen Fortschritte des Buchdrucks »das 
gesellschaftlich dominierende Leseverhalten von einer intensiven, auf wenige 
kanonische Texte und deren Auslegung konzentrierten, zu einer extensiven, 
novitätenorientierten Lektüre.«246 Doch nicht nur die sozialen und materiel-
len Umstände bedingten den Aufschwung einer an Kinder und Jugendliche 
adressierten Literatur, auch die Pädagogisierung der Kindheit im Zuge der 
Aufklärung entfaltete hier ihre Wirkung. Die Werte, Normen und Tugen-
den, die sich von den als überholt geltenden religiösen Anweisungen unter-
schieden, wurden über Kinder- und Jugendliteratur sowie Musikproduktionen 
vermittelt, »weil die ›neue Zeit‹, die ›neue Gesellschaft‹, der ›neue Mensch‹ 
sich anders verstehen lernen mußten.«247 Mit unterhaltsamen Erzählungen 
sollten sich Kinder und Jugendliche bürgerliche Tugenden wie Fleiß, Ord-
nung und Pünktlichkeit aneignen und diese einüben, doch auch religiöse 
Inhalte gehörten zum festen Bestandteil der Kinder- und Jugendliteratur.248

Die im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit erschienenen Texte für 
nicht-erwachsene Adressat:innen können im Vergleich zur Kinder- und 
Jugendliteratur des späten 18. Jahrhunderts lediglich als Vorläufer betrachtet 
werden, da erst zu dieser Zeit ein deutlicher Unterschied zwischen Kind-
heit und Jugend als je eigenständigen Lebensphasen in Textproduktionen 
gemacht wurde, weshalb es auch erst seit den 1760er-Jahren eine Kinder- 
und Jugendliteratur nach heutigem Verständnis gibt.249 Die bisherige Kin-
der- und Jugendliteratur, die im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit ent-
standen ist, bestand hauptsächlich aus der Umwidmung von Werken aus 
der allgemeinen Literatur, das Schreiben für Kinder jedoch etablierte sich 
in der Zeit der Aufklärung als eigenständige kulturelle Praxis.250 Weinkauff 
und von Glasenapp konstatieren für die Zeit weniger einen literarischen 
Nachlass in Form von Klassikertexten, sondern würdigen die Kinder- und 
Jugendliteratur der Aufklärung vor allem in ihren historischen Leistungen:

246	 Gina Weinkauff/Gabriele von Glasenapp (2010): Kinder- und Jugendliteratur. Paderborn: 
Ferdinand Schöningh, S. 26.

247	 Herrmann: Kulturelles Leben und seine Medien, S. 489.
248	 Vgl. Herrmann: Kind und Familie im 18. Jahrhundert, S. 16; Ottilie Dinges (1984): Re-

ligion. In: Dietrich Grünewald/Winfred Kaminski (Hg.): Kinder- und Jugendmedien. 
Ein Handbuch für die Praxis. Weinheim/Basel: Beltz, S. 373–384, S. 373.

249	 Vgl. Herrmann: Kulturelles Leben und seine Medien, S. 485; Weinkauff/von Glasenapp: 
Kinder- und Jugendliteratur, S. 36.

250	 Vgl. Weinkauff/von Glasenapp: Kinder- und Jugendliteratur, S. 25f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


82

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Dazu gehört die Etablierung des Konzepts spezifische Kinder- und 
Jugendliteratur, die Praxis der adressatenspezifischen Akkommoda-
tion, die Herausbildung einer sozialen Handlungsrolle Kinder- und 
Jugendschriftsteller und die Begründung eines theoretischen Diskur-
ses über literarpädagogische Fragen.251

Die Entstehung der Kinder- und Jugendliteratur in der Tradition der Auf-
klärung ist für die gegenwartsbezogene Untersuchung von religiöser Plurali-
tät in Kindermedien deshalb so interessant, da sich die Grundintention auf-
klärerischer Schriften, nämlich Werte, Normen und Tugenden zu vermitteln, 
auch heute noch in Kindermedien finden. Geht es im 18. Jahrhundert expli-
zit um die Verbesserung des Individuums, spielen Werte und Normen in der 
zeitgenössischen Medienproduktion vor allem für das Zusammenleben in 
einer pluralen Gesellschaft eine Rolle.

2.4.4	Das Kind als Sinnbild des Ursprünglichen
Das Bild der Kindheit, das sich im späten 18. Jahrhundert bereits andeutet – die 
Fokussierung auf die Natur, die Trennung zwischen Kinder- und Erwachse-
nenwelt und das Konzept der Kindheit als Gegenentwurf zur erwachsenen 
Gesellschaft – wird im 19. Jahrhundert verdichtet, teils umgekehrt und erwei-
tert. Insbesondere in literarischen und künstlerischen Diskursen der Roman-
tik wurde das Kind als Sinnbild des Ursprünglichen verstanden. Die Roman-
tik gilt heute als eine Strömung europäischer Intellektueller, die zwischen etwa 
1770 und 1830 die Geisteshaltung und Ästhetik prägten und damit vor allem 
die Literatur, Bildende Kunst und Musik nachhaltig beeinflussten.252 Gerade 
für Kindheitskonzepte zeigt sich, dass die romantische Idee weit über 1830 
hinauswirkte. Zwischen Rationalismus und der Industrialisierung, dem Kapi-
talismus und Imperialismus, liegt die Romantik historisch in einer Zeit tief-
greifender gesellschaftlicher, politischer und wirtschaftlicher Veränderungen.253 

251	 Weinkauff/von Glasenapp: Kinder- und Jugendliteratur, S. 38f. Herv. i. O.
252	 Vgl. Wolfgang Seidenspinner (2014): Romantik und Kulturanthropologie. In: Michael 

Simon/ders./Christina Niem (Hg.): Episteme der Romantik. Volkskundliche Erkundungen. 
Münster: Waxmann, S. 9–19, S. 9.

253	 Vgl. Cecilia Colloseus (2014): Das göttliche Kind. Die romantische Verklärung der Kind-
heit. In: Michael Simon/Wolfgang Seidenspinner/Christina Niem (Hg.): Episteme der 
Romantik. Volkskundliche Erkundungen. Münster: Waxmann, S. 81–90, S. 82.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


83

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

Während die Aufklärung für ein optimistisch-fortschrittliches Weltverständ-
nis wirbt, »entwickelt sich in der Romantik eine Geschichtskonzeption, die 
durch eine erneute zivilisatorische Hinwendung zum ursprünglichen Natur-
zustand eine höhere Entwicklungsstufe zu erreichen hofft.«254 Dieser Rück-
gang zum Ursprünglichen wurde in zwei Topoi gesucht: Auf der einen Seite 
war das naturhafte, niedere Volk, auf der anderen Seite das unschuldige, ver-
göttlichte Kind.255 Damit grenzte sich die europäische Romantik vom Klassi-
zismus und dessen Versuch, verbindliche Normen der Ästhetik zu entwickeln, 
ab und erhöht stattdessen die ›niederen Gattungen‹, wie Sagen, Märchen und 
Balladen, die sich in fantastischen, grotesken und exzentrischen Ausdrucks-
formen deutlich von der Klassik unterscheiden.256 Der romantische Blick deu-
tet in die Vergangenheit, denn das Verlorene soll in der Erinnerung rekons-
truiert werden: »Die Träume und Kümmernisse des Volkes und der Kinder 
erscheinen – über den individuellen Lebensweg hinaus – als entschwunde-
ne oder im Entschwinden begriffene Welt.«257 In der heutigen literatur- und 
kulturwissenschaftlichen Forschung wird diese Flucht in die idealisierte 
Vergangenheit als Gegenpol zur Aufklärung interpretiert. An die Stelle der 
Rationalität und naturwissenschaftlichen Weltdeutung tritt eine emotionale, 
ganzheitliche Weltsicht, die sich aus dem Geheimnisvollen, Mystischen und 
Obskuren speist.258 Auf der Suche nach den frühesten Formen des ›Urvol-
kes‹ werden Mythen zu den Wurzeln der Religion, Kunst, des Rechts und der 
Ordnungen des alltäglichen Lebens stilisiert.259

Für die Disziplingeschichte der Religionswissenschaft sind diese Beob
achtungen äußerst interessant, entstand das Fach doch gerade in dieser Zeit. 
Als Gründervater gilt der Sprachwissenschaftler Friedrich Max Müller, des-
sen Ziel es war, Religion und Wissenschaft in ein einziges Wissenskonzept 
zu integrieren.260 Müller macht es sich mittels des Vergleichs zur Aufgabe, 

254	 Heinz-Georg Held (2003): Romantik. Literatur, Kunst und Musik 1790–1840. Köln:  
DuMont Literatur und Kunst Verlag, S. 68.

255	 Vgl. Seidenspinner: Romantik und Kulturanthropologie, S. 10.
256	 Vgl. Held: Romantik, S. 13.
257	 Dieter Richter (1987): Das fremde Kind. Zur Entstehung der Kindheitsbilder des bürger-

lichen Zeitalters. Frankfurt a. M.: S. Fischer, S. 237.
258	 Vgl. Colloseus: Das göttliche Kind, S. 83.
259	 Vgl. Heiner Ullrich (1999): Das Kind als schöpferischer Ursprung. Studien zur Genese 

des romantischen Kindbildes und zu seiner Wirkung auf das pädagogische Denken. Bad 
Heilbrunn: Julius Klinkhardt, S. 165.

260	 Vgl. Judith Bodendörfer (2023): Gegen »die heiligen Gesetze der Logik«. Friedrich Max 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


84

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

die ›Urreligion‹ zu finden. Ein besonderes Augenmerk legt er dabei auf den 
Mythos, denn unter allen Völkern der Welt fänden sich »dieselbe Art von 
Märchen, dieselben Ueberlieferungen, dieselben Mythen.«261 Ein ähnliches 
Bedürfnis nach der universellen Wahrheit gab es gleichzeitig in okkulten und 
esoterischen Strömungen, die ebenfalls ein einheitliches Wissen über die Welt 
wiederherstellen wollten.262 Das Kind spielt in diesem Diskurs eine große 
Rolle. Der Altphilologe Andrew Lang, der Mitglied der Londoner Society 
for Psychical Research – einem Verein zur Erforschung parapsychologischer 
Phänomene – war und hinsichtlich seiner evolutionistischen Anthropo-
logie als intellektueller Gegenspieler Müllers gilt, sprach den Kindern einen 
besonderen ›Genius‹ zu: Kinder hätten die Fähigkeit, die Welt unvorein-
genommen und mit einer Intuition für das Übersinnliche zu sehen.263 Diese 
Vorstellung eines kindlichen ›Genius‹ verbreitete sich weit und schlug sich 
auch in der Kinder- und Jugendliteratur des späten 19. Jahrhunderts nieder. 
Die Religionswissenschaftlerin Judith Bodendörfer arbeitet heraus, dass die 
viktorianische Kinder- und Jugendliteratur durch die Vorstellung des kind-
lichen ›Genius‹ eng mit der okkulten Epistemologie verbunden ist.264 Kin-
der unterscheiden sich in diesem Weltbild von Erwachsenen insofern als 
sie weniger Erfahrungen gesammelt haben und ihr Blick dementsprechend 
nicht von den Vorurteilen gegenüber der Welt getrübt sei. Die Fähigkeit, die 
Welt so zu sehen, wie sie ›wirklich‹ war, würde mit zunehmendem Alter ver-
schwinden. »Die ›Entzauberung der Welt‹ war diesem Denken nach eine 
zwangsläufige Folge des Fortschritts. Allein in der Welt der Kinder blieb 
der Zauber erhalten.«265 Der Topos der ›entzauberten Welt‹ geht auf den 
Soziologen und Nationalökonomen Max Weber zurück, der in seinem 1917 
publizierten Vortrag Wissenschaft als Beruf die zunehmende Intellektua-
lisierung und Rationalisierung, in deren Folge es keine geheimnisvollen und 

Müllers »Science of Religion« und die theosophische Vernunftkritik. Baden-Baden:  
Tectum, S. 23.

261	 Friedrich Max Müller (1874): Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft. Vier 
Vorlesungen im Jahre MDCCCLXX an der Royal Institution in London gehalten nebst 
zwei Essays »Über falsche Analogien« und »Über Philosophie der Mythologie«. Strass-
burg: Verlag von Karl. J. Trübner, S. 338.

262	 Vgl. Bodendörfer: Gegen »die heiligen Gesetze der Logik«, S. 23.
263	 Vgl. Bodendörfer: Gegen »die heiligen Gesetze der Logik«, S. 113; S. 218.
264	 Vgl. Bodendörfer: Gegen »die heiligen Gesetze der Logik«, S. 219.
265	 Bodendörfer: Gegen »die heiligen Gesetze der Logik«, S. 215.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


85

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

unberechenbaren Mächte mehr gäbe, als Entzauberung beschreibt.266 Die-
ser Weltauffassung wird in künstlerischen Werken das Kind als Konzept ent-
gegengesetzt, das das idealisierte Vergangene und die Möglichkeit der kon-
kreten Verwirklichung dieser Ideale in der Zukunft in sich vereint: »Kinder 
werden so gleichsam zu Hoffnungsträgern und Vorbildern.«267 Mit der Hoff-
nung auf eine bessere Zukunft ähneln sich aufklärerische und romantische 
Kindheitsbilder. In vielerlei Hinsicht werden die Denkmuster beider Strö-
mungen aber genau gegensätzlich aufgefasst. Das Kind galt in der Roman-
tik nicht mehr als unfertig und erziehungsbedürftig, sondern als kostbar 
und dem Erwachsenen in Fantasie, Gefühl und Einfühlungsvermögen über-
legen.268 Während sich das Bildungsprogramm der Aufklärung von der ›Roh-
heit‹ der Unterschichten distanziert, erscheinen das Volk und die Kinder in 
der Romantik als Bewohner des verlorenen Paradieses.269 Das Nützlichkeits-
denken des Bürgertums wird in romantischen Darstellungen von Kindern 
kritisiert, deren Neigungen und Begabungen eben nicht den Erwartungen 
des aufklärerischen Konzeptes entsprechen würden.270

Romantischen Kindheitskonzepten haftet ein artifizielles und intellektu-
alistisches Interesse an, das ein für diese Zeit neues Kunstverständnis durch 
die Betonung der Affekte und Individualität hervorbringen sollte.271 In künst-
lerischen Darstellungen, beispielsweise der Malerei, nimmt das Kind zur Zeit 
der Romantik einen bedeutsamen Platz ein. Zu sehen ist das beispielsweise 
im 1808 vollendeten Ölgemälde Der Morgen des frühromantischen Malers 
Philipp Otto Runge (Abb. 8). Das Bild befindet sich heute in der Hambur-
ger Kunsthalle und ist Teil eines geplanten allegorischen vierteiligen Zyklus 
der Tageszeiten. Im Zentrum des symmetrischen Bildes steht eine weibliche 
erwachsene Figur mit langem blondem Haar, deren Körper stellenweise von 
einem transparenten Tuch bedeckt ist. Sie streckt ihren rechten Arm empor, 
in ihrer Hand hält sie eine weiße Lilie. Die Figur scheint über dem Horizont 
einer den Hintergrund durchwirkenden Landschaft zu schweben. Im Halb-

266	 Vgl. Max Weber (1919): Wissenschaft als Beruf. München/Leipzig: Duncker & Humblot, 
S. 16.

267	 Colloseus: Das göttliche Kind, S. 83.
268	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 80.
269	 Vgl. Richter: Das fremde Kind, S. 231.
270	 Vgl. Angela Winkler (2000): Das romantische Kind. Ein poetischer Typus von Goethe 

bis Thomas Mann. Frankfurt a. M.: Peter Lang, S. 44.
271	 Vgl. Alefeld: Göttliche Kinder, S. 65.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


86

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

kreis um die Figur herum angeordnet sind Kinderengel zu erkennen, die an 
der Schwelle zwischen Dunkel und Hell, Nacht und Tag schweben. Drei-
viertel des Landschaftsidylls wird vom Himmel bedeckt, der von Blautönen 
am oberen Bildrand zu Gelb- und Rosétönen in der Bildmitte übergeht. Im 
unteren Bildviertel stellen Braun- und Grüntöne den Erdboden dar, Gräser, 
Sträucher und Bäume erwecken den Eindruck einer weiten Naturlandschaft.

Im Vordergrund weisen zwei Kinderfiguren auf ein auf dem Boden lie-
gendes Kind. Himmel und Erde sind umrahmt von roten Amaryllis-Zwiebeln 
mit Wurzeln und weißen Lilien, auf deren Blüten kindliche Figuren – teils 
mit Engelsflügeln – sitzen. In der Mitte des unteren Bildrandes schieben zwei 
Kinderfiguren mit ihren Füßen die Erde über die Sonne. Von unten nach 
oben betrachtet stellt der Rahmen den aufgehenden Morgen dar: Unten mit-
tig von der Sonnenfinsternis aus streben die Kinderdarstellungen von roten 
Blüten zu weißen Blüten auf deren Spitzen Engel sitzen. In der oberen Bild-
mitte sind Strahlen vor einem blauen Hintergrund mit angedeuteten Kinder-
köpfen erkennbar. Gedeutet als beseelte Natur, die von mythischen Gestalten 
belebt wird, betont das Bild das Wechselspiel von Werden und Vergehen:

[D]ie Lichtträgerin Aurora ist zugleich Himmelskönigin und Gottes-
mutter, himmlische und irdische Venus, und in dem Neugeborenen 
am unteren Bildrand […] sind Eros und Christus zu neuem Leben 
erwacht, beides Sinnbilder einer kulturellen Versöhnung von Anti-
ke und Christentum und ästhetischen Vorboten eines neuen, hoff-
nungsvoll erwarteten Zeitalters.272

Die Kinderfiguren nehmen in Runges Gemälde eine besondere Rolle ein. Die 
schwebenden Engel strahlen kreisförmig Licht auf die Erde und stellen damit 
die Verbindung zwischen kosmischem Raum und irdischer Landschaft her.273 
Das am Boden liegende Kind verweist auf die »christliche« Heilsgeschichte, 
»in der die Rettung der Welt und der Menschheit an die Existenz eines hilf-
losen Säuglings gebunden wird.«274 Die Kinder erscheinen als künstlerische 
Vermittlungsfiguren zwischen Natur und Kultur, göttlicher und menschli-
cher Ordnung sowie einer dämmernden Gegenwart und helleren Zukunft.275

272	 Held: Romantik, S. 64f.
273	 Vgl. Held: Romantik, S. 65.
274	 Bilstein: Ideal, Ausbeutung und Idylle, S. 71.
275	 Vgl. Held: Romantik, S. 65.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


87

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

Abb. 8: Philipp Otto Runge, Der Morgen, 1808, Öl auf Leinwand, 109 x 85,5 cm,  
Hamburger Kunsthalle, Hamburg.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


88

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Das romantische Kindheitsbild, das sich vor allem in der Literatur und Male-
rei entwickelte, unterscheidet sich jedoch fundamental von der Lebensreali-
tät der Kinder im 19. Jahrhundert.276 Die sozialgeschichtlichen Abhandlun-
gen fokussieren für diesen Zeitraum zum einen auf die bürgerliche Familie, 
die sich mehr und mehr als Norm herausbildete, zum anderen spielt der Dis-
kurs über Kinderarbeit im 19. Jahrhundert in der Kindheitsgeschichte eine 
große Rolle. Mit der bürgerlichen Kernfamilie geht die Verhäuslichung des 
Kindes einher.277 Den Kindern werden bestimmte Konsumgüter und Räu-
me, wie beispielsweise das Kinderzimmer oder der Spielplatz zugeordnet, 
und auch die Wahrnehmung der Zeit verändert sich, indem die Einteilung 
des Tages und der Woche in Schul-, Arbeits- und Familienzeiten das Leben 
strukturiert.278 Dem 19. Jahrhundert wird ein Kindheitskonzept zugeschrie-
ben, das sich auch heute noch in vielen Gesellschaften findet: das »pädago-
gische Moratorium«. Der Begriff geht auf den Erziehungswissenschaftler 
Jürgen Zinnecker zurück, der darunter eine spezifische lebensgeschichtli-
che Auszeit versteht: Mit ausgewiesenen Zeiten, Räumen, Statuspositionen 
und Diskursen beinhaltet das pädagogische Moratorium einen Rückzug auf 
Zeit aus bestimmten Verpflichtungen und Teilhaben der bürgerlichen Gesell-
schaft.279 Insbesondere die Befreiung von der Pflicht zur Erwerbsarbeit und 
Reproduktion spielen hier eine Rolle.280 Das pädagogische Moratorium soll 
Zeit und Ressourcen freisetzen, die für die Ausbildung, das Wachstum und 
das Erwachsenwerden genutzt werden sollen.281 Doch die Kindheit im päd-
agogischen Moratorium wird nicht nur als Schutz wahrgenommen, son-
dern auch als Begrenzung und Einschränkung gedeutet: »Denn die Reser-
vierung bestimmter Räume für Kinder bedeutete im Umkehrschluss auch 
den Ausschluss von Kindern aus anderen Räumen und gesellschaftlichen 
Bereichen.«282 Neben der Verhäuslichung der bürgerlichen Kindheit, die vor 

276	 Vgl. Titze: Generationen und sozialer Wandel von 1770 bis heute, S. 62.
277	 Vgl. Ullrich: Das Kind als schöpferischer Ursprung, S. 205.
278	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 84.
279	 Vgl. Jürgen Zinnecker (2000): Kindheit und Jugend als pädagogisches Moratorium. Zur 

Zivilisationsgeschichte der jüngeren Generation im 20. Jahrhundert. In: Dietrich Ben-
ner/Heinz-Elmar Tenorth (Hg.): Bildungsprozesse und Erziehungsverhältnisse im 20. Jahr-
hundert. Weinheim: Beltz, S. 38–68, S. 37.

280	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 85.
281	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 85.
282	 Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 86.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


89

Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt

allem in Abgrenzung zum bäuerlichen Leben zu verstehen ist, wurden sepa-
rate Räume für Kinder auch in der Öffentlichkeit geschaffen. Friedrich Frö-
bel entwickelte 1840 im thüringischen Blankenburg den ersten Kindergarten, 
einen Garten, in dem eine ›organische Entwicklung‹ ohne Zwang möglich 
sei.283 Nicht nur hinsichtlich der Metaphorik des Gartens war Fröbels Kon-
zept an der Romantik orientiert, auch die starke Betonung des Spiels und 
die Rolle der ›natürlichen‹ Mutter-Kind-Bindung spiegelt den Geist der Zeit. 
Dennoch finden sich auch deutliche Spuren des aufklärerischen Interesses 
an Bildung, Erziehung und Expertentum.284 Martina Winkler zeigt auf, dass 
das Konzept des Kindergartens schnell weltweit exportiert wurde:

Bürgerliche Gesellschaften, später auch sozialistische Bewegungen 
sahen den Nutzen dieser frühen Erziehungs- und Bildungsinstituti-
on ebenso wie viele Regierungen. Kindergärten gab es bald in West- 
wie in Osteuropa, in Ost- und Südostasien, Nordamerika, dem Osma-
nischen Reich und Skandinavien.285

Für das 19. Jahrhundert wird jedoch deutlich, dass sich der Besuch des Kin-
dergartens und das übergeordnete pädagogische Moratorium nur auf Kinder 
der wohlhabenden Mittelschicht bezogen.286 Es bestand ein folgenschwerer 
Konflikt zwischen dem universellen Konzept Kindheit, das als naturgegeben 
verstanden wurde und den tatsächlichen sozialen Strukturen, in denen Kin-
der der Kinderarbeit ausgesetzt waren.287 Doch anders als erwartet werden 
könnte, galt im zeitgenössischen Diskurs die Sorge nicht immer den Kin-
dern in ihrer Armut, sondern auch den armen Kindern selbst, die »bekämpft 
werden sollten und zwar mit und durch Arbeit!«288 Aus Angst vor betteln-
den Kindern, die später zu Kriminellen und Unruhestiftenden werden könn-
ten, sollte die moralisierende und sozialisierende Funktion der Arbeit ein-

283	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 95.
284	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 95.
285	 Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 96.
286	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 85.
287	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 94f.
288	 Stefan Busse (2017): Moderne Kindheit – Kindheit in der (Spät-)Moderne. In: ders./Kor-

nelia Beer (Hg.): Modernes Leben – Leben in der Moderne. Wiesbaden: Springer, S. 157–
179, S. 168.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


90

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

gesetzt werden, um Kinder sozial zu disziplinieren.289 Kinderarbeit ist kein 
spezifisches Kennzeichen des 19. Jahrhunderts, sondern der historische 
Normalfall. Die Neuerung im Umgang mit Kindern ist eher das pädagogi-
sche Moratorium, das Kinder von der Erwerbsarbeit befreit. Dass die Kin-
derarbeit als Spezifikum des 19. Jahrhunderts betrachtet wird, hängt damit 
zusammen, dass zahlreiche Hilfsorganisationen sie als Problem thematisier-
ten.290 In der Wahrnehmung, ein arbeitendes Kind sei ein Widerspruch zur 
Natur, spiegelt sich das in dieser Zeit gefestigte Bild vom Kind als natürli-
ches und unverrückbares Wesen, das zugleich zu einem emotional wirksa-
men Kampfb egriff in Diskussionen wurde.291 Dieses Verständnis von Kind-
heit ist bis heute erhalten geblieben. Neben dem pädagogischen Moratorium, 
das nun für alle Kinder gelten soll, wird die Kindheit auch in gegenwärtigen 
Debatten argumentativ eingesetzt.

Die historische Perspektive auf Konzepte der Kindheit im 18. und 19. Jahr-
hundert – geprägt von aufklärerischen und romantischen Strömungen – zeigt, 
wie einflussreich deren Ideen und Entwicklungen auf heutige Vorstellungen 
von Kindheit sind. Auf der einen Seite wird Bildung und Erziehung auch heute 
als notwendige Komponente der kindlichen Lebensphase verstanden, auf der 
anderen Seite finden sich immer noch romantische Kindheitskonzeptionen, 
die Kindern ein besonderes Verständnis für das Wahre und Gute zuschreiben. 
Beide Diskurse werden sich im Verlauf der Arbeit auch in Kindermedien, 
die religiöse Pluralität thematisieren, wiederfinden.

2.5	 Aktuelle Debatten: Reflexive Kindheit

In der Kindheitsgeschichte hat sich von der griechischen Antike bis zum 
19. Jahrhundert ein mehr oder weniger stabiler Kanon an Klassikertexten und 

-positionen herausgebildet, der sich in nahezu jeder Abhandlung über histori-
sche Kindheitsbilder findet und überwiegend auf die europäische Geschich-
te fokussiert. Ein anderes Bild ergibt sich für die Kindheitsgeschichte im 20. 
und 21. Jahrhundert – vornehmlich als ›moderne‹ und ›postmoderne‹ Kind-
heit verstanden –, in der verschiedene soziale, lokale, politische und wirt-

289	 Vgl. Busse: Moderne Kindheit – Kindheit in der (Spät-)Moderne, S. 168.
290	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 88.
291	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 93.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


91

Aktuelle Debatten: Reflexive Kindheit

schaftliche Einflüsse enger miteinander verschränkt und in Wechselwirkung 
zueinander betrachtet werden. Erklären lassen sich die pluralen Kindheits-
bilder der jüngsten Vergangenheit und Gegenwart zum einen mit einer viel-
fältigen Quellenbasis, die noch in großen Teilen zugänglich ist, zum anderen 
mit einer sich immer weiter ausdifferenzierenden Wissenschaftslandschaft, 
in der je nach Forschungsinteresse unterschiedliche Akzente gesetzt werden. 
Ein klarer Schwerpunkt der Forschung zu Kindheit im 20. Jahrhundert ist 
für die USA zu erkennen.292 Doch auch die kulturvergleichende Perspekti-
ve wird für Konzepte ›(post-)moderner‹ Kindheit bemüht, so gibt es einige 
Aufsätze zu Kindheit in Lateinamerika, Afrika oder Asien, die Kindheit als 
universalen Gegenstand infrage stellen und die Lebensumstände von Kin-
dern außerhalb Europas reflektieren.293

In diesem Unterkapitel hebe ich zwei Perspektiven der Kindheitsgeschichte 
des 20. und 21. Jahrhunderts hervor, die anschlussfähig für einen im Folgen-
den erarbeiteten kulturwissenschaftlichen Ansatz an Kindheit sind. Erstens, 
die verstärkte Reflexion über die Kindheit seit der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts: Sowohl im sozialgeschichtlichen als auch im wissenschaftlichen 
Diskurs ist eine vermehrt reflexive Position zur Kindheit ersichtlich, die das 
Verhältnis zwischen Kindern und Erwachsenen grundlegend verändert hat, 
indem Kindheit als soziales Konstrukt evident geworden ist. Zweitens, und 
mit der reflexiven Position zur Kindheit verbunden, ist seit den 1970er-Jahren 
in Deutschland eine Stärkung der Rechtsposition von Kindern zu erkennen, 
die das Verhältnis zwischen Kindern und Erwachsenen aus juristischer Per-
spektive neu formuliert. Im Anschluss thematisiere ich die Kindheit als rela-
tionales Konzept, um von der Kindheitsgeschichte zu einem kulturwissen-
schaftlichen Ansatz an Kindheit zu führen.

Die Reflexion darüber, was Kindheit ist und was sie sein soll, wird im 
20. Jahrhundert von sich verändernden Rahmenbedingungen und Familien-
strukturen begleitet. Dazu zählen zum einen die Senkung der Geburtenrate 
infolge der besseren Gesundheitsversorgung und damit einhergehenden nied-
rigeren Sterberate von Kindern sowie die Entwicklung der Antibabypille, die 
in den USA seit 1960 und in Deutschland seit 1961 vermarktet wird. Zum 

292	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 114.
293	 Vgl. dazu zum Beispiel Heinz-Herman Krüger/Cathleen Grunert (Hg.) (2002): Hand-

buch Kindheits- und Jugendforschung. Opladen: Leske + Budrich; Winkler: Kindheits-
geschichte, S. 193–212.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


92

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

anderen beeinflussen höhere Scheidungsraten, die zunehmende Erwerbs-
tätigkeit von Frauen und Lebenskonzepte, die nicht der bürgerlichen Kern-
familie entsprechen, wie alleinerziehende Eltern, Patchworkfamilien und 
homosexuelle Partnerschaften, die Neugestaltung der Familienstrukturen.294 
Mit diesen Entwicklungen gehen neue Konzepte von Elternschaft und sich 
verändernde Vorstellungen von Vater- und Mutterrollen einher, die auch 
die Konzepte von Kindheit betreffen.295 Seit dem späten 18. Jahrhundert gilt 
die Kernfamilie, in der die gemeinsame Verantwortung für die Kinder bei 
beiden Elternteilen liegt, als normatives Ideal- und Leitbild der Elternschaft, 
die einen institutionalisierten Rahmen für das Aufwachsen von Kindern bil-
det.296 Mit anders gestalteten Eltern-Kind-Beziehungen spiegeln sich Kind-
heitsbilder im öffentlichen und akademischen Diskurs vor allem in Fragen 
der Chancengleichheit und des allgemeinen Wohlbefindens der Kinder.297 
Insgesamt zeigt sich für das 20. und 21. Jahrhundert eine verstärkte Reflexion 
über das Verhältnis von Kindheit und Familie, die sich in unterschiedlichen 
kulturellen, sozialen und juristischen Kontexten ausdrückt. Der Kindheits- 
und Erziehungsdiskurs erscheint durchaus widersprüchlich; so widmen sich 
zum einen wissenschaftliche Disziplinen mehr und mehr dem Kind und 
erarbeiten pädagogisch gestützte Erziehungskonzepte. Zum anderen besteht 
gleichzeitig häufig der Wunsch nach mehr ›Natürlichkeit‹ und ›Authentizi-
tät‹, der sich in alternativen Erziehungskonzepten niederschlägt.298 Schon 
seit Beginn des 20. Jahrhunderts und vermehrt in der Nachkriegszeit wur-
den zahlreiche Ratgeber publiziert, die Hinweise zu Ernährung, Körper-
pflege und Erziehung von Kindern vermitteln. Auf der einen Seite gelten 
akademische Titel und langjährige Berufserfahrung als Garanten für eine 
fundierte Expertise, auf der anderen Seite ist sehr häufig zugleich eine rheto-
rische Entwissenschaftlichung, die beispielsweise eine ›natürliche‹ Bindung 
zwischen Müttern und Kindern annimmt, zu erkennen.299 Dieses Beispiel 

294	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 15.
295	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 115.
296	 Vgl. Liselotte Wilk (2000): Veränderte Familienformen – postmoderne kindliche Lebens-

welten? In: Alois Herlth/Angelika Engelbert/Jürgen Mansel/Christian Palentien (Hg.): 
Spannungsfeld Familienkindheit. Neue Anforderungen, Risiken und Chancen. Wies-
baden: Springer, S. 23–46, S. 28f.

297	 Vgl. Wilk: Veränderte Familienformen – postmoderne kindliche Lebenswelten?, S. 41.
298	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 119.
299	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 119.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


93

Aktuelle Debatten: Reflexive Kindheit

zeigt als eines von vielen, dass die Kindheit im öffentlichen Raum ambiva-
lent diskutiert wird und von normativen Vorstellungen der ›guten‹ Kindheit 
und ›richtigen‹ Erziehung begleitet wird. Durch die Reflexion über Lebens-
bedingungen und Erziehungsziele wird Kindheit entstandardisiert und 
erscheint im Vergleich zu den vorherigen Jahrhunderten in der Geschichts-
schreibung als individualisierte Lebensphase.

Mit den sich verändernden Familienstrukturen und der Reflexion des 
Konzeptes der Kindheit geht auch eine Neubewertung der Rechtsposition 
von Kindern einher. Das zeigt sich beispielsweise mit dem 1970 in Deutsch-
land in Kraft getretenen Gesetz über die rechtliche Stellung der nichtehelichen 
Kinder, das die Rechte unehelich geborener Kinder stärkte und die Ungleich-
heiten zwischen ehelichen und unehelichen Kindern beseitigen sollte. Auch 
die Abschaffung des Konzepts der elterlichen Gewalt zugunsten der elter-
lichen Sorge im Jahr 1980 ist für eine Stärkung der Position des Kindes inner-
halb der Familie paradigmatisch.300 Während mit der elterlichen Gewalt die 
Macht über die Kinder den Eltern obliegt, wird diesen mit der elterlichen 
Sorge ein Erziehungsauftrag gegeben und die letzte Entscheidungsgewalt auf 
den Staat übertragen. Auch in Fragen des Sorgerechts wurde das Kind in 
den Mittelpunkt gerückt, indem das Gericht nicht mehr allein auf Grund-
lage der Aussagen von Eltern und Expert:innen entscheidet, sondern Kin-
der explizit selbst anhört.301

Der akademische Diskurs ist von diesen realgeschichtlichen Ereignissen 
des späten 20. Jahrhunderts geprägt. So formierten sich in Großbritannien 
seit Beginn der 1980er-Jahre die Childhood Studies, die die Kindheit zunächst 
in den Sozialwissenschaften zu einem eigenen Forschungsgegenstand mach-
ten.302 Das interdisziplinäre Forschungsfeld hat sich inzwischen als eigen-
ständiges Fach an Universitäten und Hochschulen etabliert und schöpft aus 
vielfältigen Wissensbeständen der Soziologie, Geschichts-, Literatur- und 
Religionswissenschaft, aus Kunstgeschichte, Psychologie, Erziehungswissen-
schaft und Pädagogik. Die historische Kindheitsforschung ergänzt den viru-
lenten, vor allem soziologisch geprägten Diskurs und verdeutlicht, dass Kind-
heit ein kulturell und historisch variables Konzept ist.

300	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 117.
301	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 117.
302	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 119f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


94

Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung

Die Soziologin Doris Bühler-Niederberger blickt auf die großen Linien 
der Kindheitsgeschichte und fasst die Entwicklungen des Kindheitskonzeptes 
für Europa seit dem ausgehenden Mittelalter wie folgt zusammen: Kinder 
erhielten zunehmend eine Sonderstellung in der Gesellschaft, die durch 
Erziehungsinstitutionen wie Kindergarten und Schule offenbar wird. Mit der 
Ausgliederung aus der Erwerbsarbeit und vielen anderen sozialen Zusammen-
hängen, die verschiedene Altersgruppen auch außerhalb der Familie ver-
binden, erfährt die Kindheit eine zunehmende räumliche Separation aus der 
Gesellschaft.303 Mit der unverrückbaren Vorgabe, dass Kinder ›das höchs-
te Gut einer Gesellschaft‹ seien, erfährt die Kindheit seit dem ausgehenden 
Mittelalter eine emotionale Aufwertung.304 Dies zeigt sich sowohl in der 
rechtlichen Stärkung der Position der Kinder als auch in kulturellen Pro-
duktionen wie Musik, Literatur und Kunst. Insgesamt beobachtet Bühler-
Niederberger eine neue Relationierung des Nachwuchses zum Gesamt, eine 
Freisetzung aus der Familie und deren Ansprüchen, verbunden mit einem 
stärkeren Bezug auf die Gesellschaft.305 Für dieses Argument ist zum Bei-
spiel die Abschaffung des Konzepts der elterlichen Gewalt zugunsten der 
elterlichen Sorge tragfähig. Kinder sind nicht nur Teil der Familie, sondern 
auch ein öffentliches Gut, die Zukunft der Gesellschaft und Gegenstand von 
Kinderpolitik: »Diese sucht Kindsein als Nicht-Erwachsensein durch den 
normativen Ausschluss der Kinder von Erwerbsarbeit, politischer Beteiligung 
und Sexualität zu regulieren.«306 Mit dem stärkeren Bezug des Kindes auf 
die Gesellschaft, der sich nicht räumlich, sondern vor allem konzeptionell 
zeigt, geht auch eine Disziplinierung des Kindes, im Sinne einer Erziehung 
zur späteren Ordnungsfähigkeit, einher: »Diese Ordnungsfähigkeit hatte 
zunehmend eine intrinsische Motivation zu sein, eine Verinnerlichung der 
gesellschaftlichen Ansprüche und also einer Selbststeuerung entsprechend 
diesen Ansprüchen.«307 Gleichzeitig ist auch die Kindheit Teil der Marktver-
gesellschaftung, die Kinder als Konsument:innen und Leistungsberechtigte, 

303	 Vgl. Bühler-Niederberger: Lebensphase Kindheit, S. 69f.
304	 Vgl. Bühler-Niederberger: Lebensphase Kindheit, S. 70.
305	 Vgl. Bühler-Niederberger: Lebensphase Kindheit, S. 70.
306	 Michael-Sebastian Honig (2002): Geschichte der Kindheit. In: Heinz-Hermann Krüger/

Cathleen Grunert (Hg.): Handbuch Kindheits- und Jugendforschung. Opladen: Leske + 
Budrich, S. 309–332, S. 318.

307	 Bühler-Niederberger: Lebensphase Kindheit, S. 70.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


95

Aktuelle Debatten: Reflexive Kindheit

aber auch als Akteur:innen anspricht.308 Zusammenfassend lässt sich sagen, 
dass Kindheit als ein Muster von Relationen verstanden werden kann, etwa 
zwischen Kind und Familie, Jugend, Schule, öffentlichem Raum, politischen 
Institutionen und Arbeitsmarkt, das um die Unterscheidung von Kindern 
und Erwachsenen organisiert ist.309 Vorstellungen von Kindheit äußern sich 
in populären Medien, pädagogischen Fachzeitschriften und Erziehungsrat-
gebern, in der Gesetzgebung, Lehrplänen und Kindermedien.310

Die in den letzten vier Unterkapiteln erarbeitete historische Vertiefung des 
Konzeptes der Kindheit zeigt, dass Kindheit ein grundlegend ambivalentes 
Konzept ist. Geprägt von kulturellen, religiösen, politischen, geografischen 
und wirtschaftlichen Einflüssen, erscheint Kindheit nicht als einheitliche 
Lebensphase, sondern als höchst dynamische Relation von Kindern und 
Erwachsenen, Privatheit und Öffentlichkeit, Idealbild und Realität. Kindheit 
ist nicht nur die Phase von Geburt bis Jugend, die Entwicklung eines jun-
gen Menschen, sondern immer auch ein Gegenentwurf zum Erwachsenen, 
je nach Kontext zu Mann, Frau, Sklav:in oder Wilde:r. Die Kindheit ist nie 
wertfrei, nicht auf der Ebene des Einzelnen, und auch nicht im Hinblick auf 
die Gesamtgesellschaft. Kindheit ist stets ein normatives Konzept, das an 
der Schnittstelle von Gegenwart und Zukunft agiert und Weltbilder spiegelt. 
Doch gleichzeitig ist Kindheit nicht nur eine soziale Konstruktion, denn Vor-
stellungen davon, was Kinder sind, können oder nicht können, sind eng an 
den Körper und die geistige Entwicklung gebunden. In diesem Wechselspiel 
aus Körperlichkeit und sozialer Überformung formuliere ich im Folgenden 
einen kulturwissenschaftlichen Zugang zur Frage »Was ist ein Kind?«, der 
anschlussfähig an Sozialisationskonzepte ist und Kinder als Rezipierende 
und Figuren in Medien zu erfassen vermag.

308	 Vgl. Honig: Geschichte der Kindheit, S. 318.
309	 Vgl. Honig: Geschichte der Kindheit, S. 310.
310	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 120.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


97

3	 Kindheit als Differenzkonstrukt:  
Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

Die im vorangegangenen Kapitel entwickelte Perspektive auf die Kindheits-
geschichte verdeutlicht, dass Konzepte von Kindheit nicht per se existieren, 
sondern historischen Entwicklungen unterliegen und kulturell variabel sind. 
Kindheit ist kein deskriptiver, sondern ein normativer Begriff, der sich als 
eine Kategorie der Selbstbezüglichkeit Erwachsener und als Form des öffent-
lichen Wissens konstituiert.1 Eine kulturwissenschaftliche Betrachtungs-
weise von Kind und Kindheit diskutiert und kritisiert die Annahme, dass 
die Unterscheidung von Kindheit und Erwachsensein natürlichen Gege-
benheiten folge und somit universal gültig und historisch konstant sei.2 In 
diesem Kapitel entwickle ich einen Ansatz, der es ermöglicht, Kindheit aus 
einer kulturwissenschaftlichen Perspektive zu betrachten, um den Begriff an 
eine Untersuchung von Medien, die intendiert für Kinder produziert wer-
den, anschlussfähig zu machen. Kulturwissenschaftlich ist das im Folgen-
den skizzierte Konzept deshalb, weil es drei virulente Diskurse miteinander 
verbindet: die gesellschaftliche Konstruktion, den Körper und die norma-
tive Bestimmung von Kindheit. Eine sozialkonstruktivistische Perspektive 
auf Kindheit speist sich aus den Ergebnissen der sozialwissenschaftlichen 
Kindheitsforschung, die die Hervorbringung von Kindheit als soziale Pra-
xis versteht. Die entwicklungspsychologische Dimension berücksichtigt 
den Körper und dessen Veränderungen als eine Grundlage von Kindheit. 
Die juristische Bestimmung von Kindheit hebt die normativen Implikati-

1	 Vgl. Peter Gansen (2010): Kindheitsforschung in kulturwissenschaftlicher Sicht. In: Olaf 
Hartung/Ivo Steininger/Matthias C. Fink/ders./Roberto Priore (Hg.): Lernen und Kul-
tur. Kulturwissenschaftliche Perspektiven in den Bildungswissenschaften. Wiesbaden: 
VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 179–191, S. 182f.

2	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


98

Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

onen des Konzeptes hervor. Die Trennung der drei Ebenen ist als heuris-
tisch zu verstehen, denn die Diskurse interagieren miteinander, gewichten 
verschiedene Dimensionen unterschiedlich und legitimieren sich gegensei-
tig. Alle drei Diskurse machen deutlich, dass Konzepte von Kindheit nicht 
per se existieren, sondern gesellschaftliche Differenzkonstrukte sind und 
die Vorstellung beinhalten, dass sich Kindsein vom Erwachsensein unter-
scheidet. Diese Annahme führt zum einen dazu, dass Kindheit eine Phase 
spezifischer Anforderungen zu sein scheint, weshalb es beispielsweise einen 
expliziten Kindermedienmarkt gibt, der die Bedürfnisse der jungen Rezi-
pierenden zu berücksichtigen versucht und gleichzeitig aktiv Vorstellun-
gen von Kindheit gestaltet. Zum anderen resultiert aus der Annahme, dass 
Kindheit ein soziales Differenzkonstrukt ist, die Frage, wie die Entwick-
lung eines Kindes zum Erwachsenen gestaltet wird, was sich in Sozialisati-
onskonzepten spiegelt. Kindheit ist nicht nur ein körperlicher und psychi-
scher Zustand, auf den gesellschaftlich reagiert wird, sondern eine soziale 
Praxis, die den Unterschied zwischen Generationen herstellt und kulturell 
überformt. Mit dieser Perspektive schließt das Kapitel, indem das Verhält-
nis zwischen Kindern und Erwachsenen hinsichtlich der Wechselwirkun-
gen zwischen Individuum und Gesellschaft im Zuge von Sozialisationspro-
zessen diskutiert wird.

3.1	 Kindheit als Ergebnis generationsbildender Praxen

Die Kindheitsforschung agierte im 20. Jahrhundert überwiegend an der 
Schnittstelle von Entwicklungspsychologie und Pädagogik, die sich einer-
seits auf die Wechselwirkung von kindlicher Entwicklung und Umwelt fokus-
sierten und andererseits den praktisch-erzieherischen Umgang mit Kindern 
diskutierten. Erst seit den 1970er-Jahren konnte sich eine sozialwissenschaft-
liche Kindheitsforschung etablieren, die kindliche Alltagserfahrungen und 
Sozialbeziehungen untersuchte.3 Der Soziologe Herbert Schweizer begrün-
det die späte Entdeckung des Forschungsgegenstands Kindheit mit einer in 
der Soziologie verwendeten »modernisierungstheoretisch-entwicklungslogi-

3	 Vgl. Krüger/Grunert: Geschichte und Perspektiven der Kindheits- und Jugendforschung, 
S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


99

Kindheit als Ergebnis generationsbildender Praxen

sche[n] Methodik«4, die die theoretische Erfassung der historischen Spezi-
fik der sozialen Konstruktion von Kindheit verhindert hätte. Die normative 
methodologische Ausrichtung verunmöglichte also sowohl eine historische 
Reflexion als auch eine synchrone Untersuchung von Kindheitsdiskursen. 
Dieses Forschungsparadigma wurde in den 1990er-Jahren von konstruk-
tivistischen Ansätzen abgelöst, die Kindheit als soziales Konstrukt erfass-
ten und so eine dem Forschungsgegenstand angepasste theoretische und 
methodische Ausrichtung ermöglichten.5 Die neuere sozialwissenschaft-
liche Kindheitsforschung etablierte sich vornehmlich in der skandinavi-
schen und angelsächsischen Soziologie Ende der 1990er-Jahre in Anlehnung 
an die Frauenforschung. Sie verstand Kindheit als Teil eines Beziehungs-
geflechts: Ebenso wie Frauen nicht nur in Relation zu Männern zu unter-
suchen sind, seien Kinder auch nicht nur Anhängsel der Familie. Kindheit 
sei deshalb als unabhängige, analytische Kategorie in sozialen Strukturen 
zu erforschen.6 Leena Alanen gilt als eine der einflussreichsten soziologi-
schen Theoretikerinnen der Kindheit, die fordert, die der Kindheit »zugrun-
de liegende soziokulturelle Definition sowie deren kritische Dekonstruktion 
und ihren Stellenwert bei der Chancen- und Ressourcenverteilung zwischen 
den Generationen«7 zu thematisieren. Mit dem Konzept der generationa-
len Ordnung hebt Alanen hervor, dass die Kategorien Kinder und Erwach-
sene erst in generationsbildenden Praxen hergestellt werden.8 Diese Positi-
on bildet bis heute die Basis der kindheitssoziologischen Forschung, die von 
der Annahme ausgeht, »dass jede Gesellschaft Ausprägungen des generati-
onalen Ordnens kennt und Unterscheidungen trifft zwischen jüngeren und 
älteren Generationen.«9 Die neuere sozialwissenschaftliche Kindheitsfor-

4	 Herbert Schweizer (2007): Soziologie der Kindheit. Verletzlicher Eigen-Sinn. Wiesbaden: 
VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 49.

5	 Vgl. Krüger/Grunert: Geschichte und Perspektiven der Kindheits- und Jugendforschung, 
S. 23.

6	 Vgl. Schweizer: Soziologie der Kindheit, S. 246.
7	 Schweizer: Soziologie der Kindheit, S. 246.
8	 Vgl. Leena Alanen (2005): Kindheit als generationales Konzept. In: Heinz Hengst/Helga 

Zeiher (Hg.): Kindheit soziologisch. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 
S. 65–82, S. 79.

9	 Anne Wihstutz (2018): »Grundbegriff Kindheit«. Eine soziologische Perspektive. In: An-
drea Kleeberg-Niepage/Sandra Rademacher (Hg.): Kindheits- und Jugendforschung in 
der Kritik. (Inter-)Disziplinäre Perspektiven auf zentrale Begriffe und Konzepte. Wies-
baden: Springer, S. 91–108, S. 94.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


100

Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

schung geht also der Frage nach, wie soziale Strukturen durch Machtrela-
tionen organisiert sind und Vorstellungen von Kindheit beeinflussen. Das 
Konzept der generationalen Ordnung

wirft ein neues Licht auf die Erwachsenen-Kind-Beziehung: Das sozi-
ale Arrangement der Kategorien ›Erwachsene‹ und ›Kinder‹, mit den 
je kategorial (und komplementär) zugeteilten Rechten, Pflichten, zuge-
schriebenen Bedürfnissen und Eigenschaften wird der (ihm zuvor 
unterstellten) Naturwüchsigkeit entkleidet und erscheint zunächst 
und in erster Linie als ein Verhältnis sozialer Ungleichheit.10

Die soziologische Perspektive bezieht sich demnach nicht auf das Kind als 
ontologische Kategorie, sondern hat durchaus einen politischen Impetus, 
indem Macht- und Ungleichheitsverhältnisse aufgezeigt und problematisiert 
werden. Damit ist diese Forschungsrichtung anschlussfähig an praxisorien-
tierte Disziplinen wie die Pädagogik oder an juristische Diskurse.

Die sozialwissenschaftliche Forschung brachte neben dem Konzept der 
generationalen Ordnung eine zweite Linie hervor, die für das Beziehungs-
geflecht von Kindern und Erwachsenen relevant ist und auch mit neueren 
Sozialisationstheorien interagiert: Mit dem Konzept der agency wird Kin-
dern eine Handlungsfähigkeit zugestanden, die in den Diskursen zuvor 
nicht berücksichtigt wurde. Während Kinder in Theorien der 1970er- und 
80er-Jahre als unselbstständig und von Erwachsenen abhängig betrachtet 
wurden,11 versteht die jüngere soziologische Forschung Kindheit als eine 
Phase gesellschaftlicher Teilhabe und Kinder als Akteur:innen, die inner-
halb enger Vorgaben der generationalen Ordnung eine Handlungsfähigkeit 
besitzen.12 Die ›Akteurschaft‹ von Kindern betont, dass das Handeln von 
Kindern auch in den Interaktionen mit und zwischen Erwachsenen, das heißt 

10	 Doris Bühler-Niederberger (2015): Sozialisation in der Kindheit. In: Klaus Hurrelmann/
Ullrich Bauer/Matthias Grundmann/Sabine Walper (Hg.): Handbuch Sozialisations-
forschung. Weinheim/Basel: Beltz, S. 833–849, S. 841.

11	 Vgl. Rita Braches-Chyrek/Doris Bühler-Niederberger/Friederike Heinzel/Heinz Sünker/
Werner Thole (2011): Deutungen und Bilder von Kindern und Kindheiten. In: Promotions-
kolleg Kinder und Kindheiten im Spannungsfeld gesellschaftlicher Modernisierung (Hg.): 
Kindheitsbilder und die Akteure generationaler Arrangements. Wiesbaden: VS Verlag 
für Sozialwissenschaften, S. 9–18, S. 9.

12	 Vgl. Bühler-Niederberger: Sozialisation in der Kindheit, S. 845.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


101

Kindheit als Ergebnis generationsbildender Praxen

für Sozialität allgemein, einflussreich ist.13 Die agency wird nicht als vor-
soziale, anthropologische Eigenschaft von Kindern verstanden, sondern als 
ein Ergebnis sozialer Beziehungen.14 Mit diesem Fokus erscheint Kindheit 
nicht mehr als Teil eines von Erwachsenen konzipierten Dualismus, son-
dern als Konstrukt, das in sozialen Praxen hergestellt wird und selbst Ein-
fluss auf diese Prozesse nimmt.

Gleichzeitig existieren gesellschaftlich institutionalisierte Räume, die 
Kindheit nicht per se als soziales Konstrukt verstehen. Unter der Annahme, 
dass die Kindheit auch eine Phase ist, »die wichtige Voraussetzungen für die 
Teilhabe als Erwachsene an der Gesellschaft schafft«15, impliziert das Kon-
zept Kindheit immer auch eine Entwicklungsdimension, die im Wesent-
lichen an den Körper gebunden ist. Dieser Diskursstrang wird im Folgen-
den bearbeitet, indem der Körper als Grundlage des Konzeptes Kindheit 
diskutiert wird.

3.2	 Kindheit als Entwicklungsprozess

Mit einer langen Tradition basieren Vorstellungen über die Kindheit auf der 
Entwicklung des Körpers, der als Grundlage die Unterscheidung zwischen 
Menschen zu plausibilisieren scheint. In der Relation aus Körper und psy-
chischer Konstitution erscheint die Kindheit als eigener Lebensabschnitt. Im 
historischen Blick ist der Körper häufig der Ausgangspunkt der Differenzie-
rung zwischen Kindern und Erwachsenen. Wie in Kapitel 2 »Konzepte von 
Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung« skizziert wurde, spie-
len der Körper und die psychische Entwicklung in allen Kulturzeiträumen, 
sowohl in medizinischen und philosophischen als auch in theologischen und 
pädagogischen Kontexten, eine große Rolle für Vorstellungen von Kindheit. 
Seit Ende des 19. Jahrhunderts widmet sich auch die Entwicklungspsycholo-
gie der körperlichen Dimension der Kindheit, indem sie die Veränderungen 

13	 Vgl. Beatrice Hungerland/Helga Kelle (2014): Kinder als Akteure – Agency und Kind-
heit. Einführung in den Themenschwerpunkt. In: Zeitschrift für Soziologie der Erziehung 
und Sozialisation 34, S. 227–232, S. 228.

14	 Vgl. Florian Eßer (2014): Agency Revisited. Relationale Perspektiven auf Kindheit und 
die Handlungsfähigkeit von Kindern. In: Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und 
Sozialisation 34, S. 233–246, S. 237.

15	 Bühler-Niederberger: Sozialisation in der Kindheit, S. 845.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


102

Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

des menschlichen Lebens und Verhaltens über die gesamte Lebensspanne 
hinweg untersucht. In der in dieser Arbeit erfolgten Darstellung der Kind-
heitsgeschichte und der soziologischen Konzeption von Kindheit spielte die 
Jugend bisher eine eher marginale Rolle. Im entwicklungspsychologischen 
und juristischen Kontext wird sie als Mittelposition zwischen Kindheit und 
Erwachsensein jedoch immer wieder argumentativ herangezogen, denn der 
Blick auf die körperliche Entwicklung von Menschen verdeutlicht die Kom-
plexität des Konzeptes Kindheit, das sich nicht mehr bloß in Abgrenzung 
zum Erwachsenen verstehen lässt. Im Folgenden thematisiere ich deshalb 
nicht nur das Kind als entwicklungspsychologischen Forschungsgegenstand, 
sondern die menschliche Altersstruktur im Allgemeinen, die verdeutlicht, 
dass auch die körperliche Grundlage der Kindheit kulturell geformt wird. 
Für die Untersuchung von Medien, die explizit für Kinder produziert wer-
den, spielen entwicklungspsychologische Erkenntnisse eine bedeutsame Rol-
le, da die inhaltliche und formale Gestaltung von Medien auf die psychische 
Konstitution von Kindern reagiert.

Auf eine Darstellung verschiedener Lebensphasen und damit verbundenen 
Entwicklungsaufgaben folgt ein kulturvergleichender Blick auf den ent-
wicklungspsychologischen Diskurs der Kindheit. Unterschiedliche ent-
wicklungspsychologische Modelle bestimmen die Unterscheidung zwi-
schen Kindern, Jugendlichen und Erwachsenen auf je eigene Weise. Je nach 
Ansatz wird die menschliche Entwicklung entlang unterschiedlicher Kriterien 
beschrieben: Während Lebensabschnitte wie Kindheit, Jugend, Erwachsenen-
alter und Alter eine sehr grobe Gliederung darstellen, ist der Ansatz, die Ent-
wicklung entlang verschiedener Bereiche wie Sprache, Motorik und sozialen 
Fähigkeiten zu beschreiben, feingliederiger. In beiden Diskursen entstanden 
einige Entwicklungstheorien, wie sie beispielsweise Sigmund Freud, Jean 
Piaget oder Erik H. Erikson entwarfen.16 Da sich die Phasen- und Stufen-
modelle, die bis in die 1970er-Jahre formuliert wurden, empirisch häufig nicht 
als zutreffend erwiesen haben, wird in der neueren Forschung mit einem 
erweiterten Entwicklungsbegriff gearbeitet.17 Der erweiterte Entwicklungs-

16	 Vgl. Werner Greve/Tamara Thomsen (2018): Entwicklungspsychologie. Eine Einführung 
in die Erklärung menschlicher Entwicklung. Wiesbaden: Springer, S. 18.

17	 Vgl. Leo Montada/Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (2018): Fragen, Konzepte, 
Perspektiven. In: Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsycho-
logie. Weinheim: Beltz, S. 27–60, S. 30.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


103

Kindheit als Entwicklungsprozess

begriff bezieht sich auf die gesamte Lebensspanne und nicht nur auf eine Vor-
stellung von ›normaler‹ Entwicklung, sondern erfasst auch »Veränderungen, 
die spezifische Konstellationen oder Dispositionen voraussetzen oder die 
als Ursache oder Folge von defizitärer Entwicklung anzusehen sind.«18 Die 
aktuelle entwicklungspsychologische Forschung stellt Bezüge zwischen 
verschiedenen Funktionsbereichen und Aspekten des Verhaltens, unter-
schiedlichen Zeitskalen und altersbezogenen Veränderungen im Gehirn 
her.19 »Gegenstand der Entwicklungspsychologie sind Veränderungen und 
Stabilitäten, die in der Regel auf der Zeitachse Lebensalter registriert wer-
den.«20 Die Entwicklungspsychologen Leo Montada, Ulman Lindenberger 
und Wolfgang Schneider erarbeiteten in ihrem Sammelband Entwicklungs-
psychologie eine Darstellung der menschlichen Entwicklung, die mit der 
Fokussierung auf Entwicklungsaufgaben zum einen individuelle Verläufe 
berücksichtigt und nicht nivelliert, zum anderen aber soweit generalisiert 
ist, dass Aussagen getroffen werden können, die nicht in Relativierungen 
münden müssen. Die in Abbildung 9 präsentierte visuelle Darstellung der 
Entwicklung im Altersverlauf unterscheidet zwischen sieben Lebensphasen, 
deren Übergänge fließend sind.

Die menschliche Entwicklung wird im Folgenden entlang körperlicher, 
motorischer, kognitiver, motivational-emotionaler und sozialer Aspek-
te beschrieben. Obwohl für alle Lebensphasen alle Dimensionen relevant 
sind, werden hier nur die für die Arbeit wesentlichen Aspekte der einzel-
nen Abschnitte skizziert.

Die ersten Lebensabschnitte sind die »vorgeburtliche Entwicklung und 
früheste Kindheit«, in der sich Menschen, die zwischen null und etwa zwei 
Jahre alt sind, befinden. Die Lebensabschnitte umfassen eine Reihe von 
Fähigkeiten, die in diesem Zeitraum ausgebildet werden. Bereits in der 
Pränatalzeit entstehen wichtige Grundlagen für das Erleben und Verhalten, 

18	 Montada/Lindenberger/Schneider: Fragen, Konzepte, Perspektiven, S. 31.
19	 Vgl. Montada/Lindenberger/Schneider: Fragen, Konzepte, Perspektiven, S. 60.
20	 Montada/Lindenberger/Schneider: Fragen, Konzepte, Perspektiven, S. 41.

Abb. 9: Darstellung der menschlichen Entwicklung im Altersverlauf.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


104

Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

das Nervensystem, der Bewegungsapparat und die Wahrnehmung wer-
den zunehmend funktionstüchtig.21 Während sich im ersten Lebensjahr 
das visuell gesteuerte Greifen, vorsprachliche Denkprozesse und die eigene 
Fortbewegung entwickeln, bilden sich im zweiten Lebensjahr unter ande-
rem Sprache, die Bindung an Bezugspersonen, die Selbstregulation und die 
Sozialisationsbereitschaft aus.22

Der Lebensabschnitt zwischen drei und sechs Jahren wird als »frühe Kind-
heit« bezeichnet. Auf der Ebene der körperlichen Entwicklung verbessert 
sich die Grob- und Feinmotorik, die kognitive Entwicklung umfasst Wieder-
erkennen und freies Erinnern. Hinsichtlich der Sprache entwickelt sich vor 
allem die pragmatische Kompetenz, auf der sozialen Ebene werden in die-
sem Abschnitt Beziehungen zu Gleichaltrigen aufgebaut.23

In der »mittleren und späten Kindheit«, mit der die Lebensabschnitte 
zwischen etwa sechs und elf Jahren bezeichnet werden, steigen die Fähig-
keiten der Flexibilität und Organisation des Denkens. Die Geschwindigkeit 
der Informationsverarbeitung auf der kognitiven Ebene erhöht sich und ein 
differenziertes Selbstkonzept, das neben der körperlichen Erscheinung und 
sozialen Beziehungen nun auch beispielsweise schulische Fähigkeiten und 
das Selbstwertgefühl umfasst, entwickelt sich.24

Der Lebensabschnitt zwischen etwa zehn und zwanzig Jahren wird als 
»Jugend« bezeichnet. Der Zeitpunkt der Pubertät, die umfassende physi-
sche und psychische Veränderungen bewirkt, unterliegt erheblichen inter-
individuellen Variationen.25 Auf der psycho-sozialen Ebene sind Ent-
wicklungsaufgaben zu bewältigen, die verschiedene Kontexte innerhalb 
wie außerhalb der Familie betreffen. Neben den Fortschritten in der kogni-

21	 Vgl. Birgit Elsner/Sabina Pauen (2018): Vorgeburtliche Entwicklung und früheste Kind-
heit (0–2 Jahre). In: Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungs-
psychologie. Weinheim: Beltz, S. 163–189, S. 189.

22	 Vgl. Elsner/Pauen: Vorgeburtliche Entwicklung und früheste Kindheit (0–2 Jahre), S. 189.
23	 Vgl. Wolfgang Schneider/Marcus Hasselhorn (2018): Frühe Kindheit (3–6 Jahre). In: 

Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Weinheim: 
Beltz, S. 191–214, S. 213f.

24	 Vgl. Jutta Kray/Sabine Schaefer (2018): Mittlere und späte Kindheit (6–11 Jahre). In: 
Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Weinheim: 
Beltz, S. 215–238, S. 237.

25	 Vgl. Karina Weichold/Rainer K. Silbereisen (2018): Jugend (10–20 Jahre). In: Ulman 
Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Weinheim: Beltz, 
S. 239–263, S. 263.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


105

Kindheit als Entwicklungsprozess

tiven und identitätsbezogenen Entwicklung können sich auch psychosoziale 
Kompetenz, bürgerschaftliches Engagement und Spiritualität entfalten.26

Sowohl das »junge und mittlere Erwachsenenalter« von etwa achtzehn 
bis fünfundsechzig Jahren als auch das »höhere Erwachsenenalter« von 
etwa fünfundsechzig bis achtzig Jahren sind vor allem von sozialen Faktoren 
bestimmt. Während im erstgenannten Lebensabschnitt die Entwicklungs-
themen Beruf und Familie im Vordergrund stehen können,27 wird mit 
zunehmendem Alter die Energie in grundlegende Lebensbereiche, wie zum 
Beispiel die Gesundheit investiert.28

Der Lebensabschnitt »hohes Alter« beginnt mit etwa achtzig Jahren und 
ist insofern eine vulnerable Phase, als er von körperlichen, psychischen und 
sozialen Verlusten geprägt ist.29 Entwicklungspsychologisch ist die Phase des 
hohen Alters eine sehr bedeutsame, aber vielfach gefährdete, »in der aller-
dings eine erstaunlich hohe Widerstandsfähigkeit zur Verfügung steht, die 
erst in der Nähe des Todes an ihre Grenzen stößt.«30

Die menschliche Entwicklung im Altersverlauf kann um die Dimension 
der kulturvergleichenden Sozialisationsforschung ergänzt werden, deren 
Ergebnisse zeigen, dass für manche Phasen menschlicher Entwicklung uni-
verselle Aussagen getroffen werden können: »Insbesondere in denjenigen 
Entwicklungsabschnitten, die durch biologische Prozesse gekennzeichnet 
sind, finden sich Entwicklungsuniversalien, also Phänomene, die kultur-
übergreifend zu beobachten sind.«31 Das trifft vor allem auf die ersten 
Lebensabschnitte zu, die unabhängig von nationaler oder sozialer Herkunft, 
Geschlecht oder kulturellem Umfeld durch biologische Prozesse gekenn-
zeichnet sind. Alle Säuglinge besitzen bereits zur Geburt soziale Kompe-
tenzen mittels derer sie kommunizieren und so beispielsweise durch Signa-

26	 Vgl. Weichold/Silbereisen: Jugend (10–20 Jahre), S. 263.
27	 Vgl. Alexandra M. Freund/Jana Nikitin (2018): Junges und mittleres Erwachsenenalter. 

In: Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Wein-
heim: Beltz, S. 265–289, S. 288.

28	 Vgl. Ulman Lindenberger/Ursula M. Staudinger: Höheres Erwachsenenalter. In: ders./
Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Weinheim: Beltz, S. 291–318, S. 317.

29	 Vgl. Hans-Werner Wahl/Oliver Schilling (2018): Hohes Alter. In: Ulman Lindenberger/
Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Weinheim: Beltz, S. 319–344, S. 343.

30	 Wahl/Schilling: Hohes Alter, S. 343.
31	 Clemens Tesch-Römer/Isabelle Albert (2018): Kultur und Sozialisation. In: Ulman Linden-

berger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Weinheim: Beltz, S. 139–
159, S. 150.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


106

Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

le wie Schauen oder Lächeln, Schreien oder Weinen die Aufmerksamkeit 
ihrer sozialen Umgebung erwecken, um ihre Grundversorgung zu sichern.32

Im Gegensatz dazu konstituieren sich vor allem das junge, mittlere und 
höhere Erwachsenenalter durch soziale Aspekte, die sich je nach kulturellem 
Kontext unterscheiden können. Selbst diejenigen Faktoren, die als ›natür-
lich‹ erscheinen, wie beispielsweise Emotionen, werden durch das kulturel-
le Umfeld geprägt. Während die verschiedenen Grundemotionen wie bei-
spielsweise Angst oder Ärger universell in Erscheinung treten, unterscheidet 
sich die Art und Weise, wie Emotionen gezeigt und reguliert werden.33 Die 
kulturvergleichende Sozialisationsforschung versucht, Tendenzen herauszu-
arbeiten, die den Umgang zwischen Individuen und Kollektiven beeinflussen. 
Die Art und Weise, wie das Verhältnis zwischen Einzelpersonen und Grup-
pen imaginiert wird, beeinflusst Vorstellungen von Entwicklungsaufgaben 
und deren erfolgreicher Bewältigung. Die Befunde der kulturvergleichenden 
Sozialisationsforschung haben eine hohe Relevanz für das gesellschaftliche 
Zusammenleben, da sie kulturelle Konflikte in einer pluralen Gesellschaft 
mittels wissenschaftlicher Erkenntnisse zu begründen sucht und somit einen 
Beitrag zur Aushandlung der Konflikte leisten kann.34

Die Ergebnisse der Entwicklungspsychologie und kulturvergleichenden 
Sozialisationsforschung verdeutlichen, dass Konzepte von Kindheit an der 
komplexen Schnittstelle zwischen biologischer Ebene und soziokulturell 
geformten Vorstellungen ausgehandelt werden. Der Körper verbindet 
beide Dimensionen, indem er einerseits die Grundlage des Menschen bil-
det, andererseits aber immer in soziale und kulturelle Kontexte eingebettet 
ist. Die Erkenntnisse der Entwicklungspsychologie beeinflussen das kulturel-
le und soziale Verständnis davon, was Kinder, Jugendliche und Erwachsene 
sind, können und dürfen sollen. Diese Vorstellungen spiegeln sich in der 
juristischen Bestimmung von Menschen, deren Rechten und Pflichten, die 
im Folgenden thematisiert werden.

32	 Vgl. Tesch-Römer/Albert: Kultur und Sozialisation, S. 150f.
33	 Vgl. Tesch-Römer/Albert: Kultur und Sozialisation, S. 153.
34	 Vgl. Tesch-Römer/Albert: Kultur und Sozialisation, S. 159.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


107

Kindheit als juristisches Konzept

3.3	 Kindheit als juristisches Konzept

Aus rechtlicher Perspektive ist die Unterscheidung zwischen Kindern und 
Erwachsenen keineswegs universal. In Artikel 1 der 1989 verabschiedeten 
UN-Kinderrechtskonvention »ist ein Kind jeder Mensch, der das achtzehn-
te Lebensjahr noch nicht vollendet hat, soweit die Volljährigkeit nach dem 
auf das Kind anzuwendenden Recht nicht früher eintritt.«35 Menschen, die 
nach ihrem Heimatrecht früher als mit der Vollendung des achtzehnten 
Lebensjahres volljährig sind, sind demnach keine Kinder mehr. Die radikale 
Zäsur, die mit dem achtzehnten Geburtstag eintritt, hat einerseits entschei-
dende juristische und kulturelle Implikationen, andererseits wird sie auch 
diskutiert und aufgeweicht – sei es im Hinblick auf den Konsum von Alko-
hol, Entscheidungen über den eigenen Körper, den Abschluss von Verträ-
gen oder bestimmte Formen des Wahlrechts.36 In Deutschland unterschei-
det das Strafgesetzbuch zwischen Kindern und Jugendlichen insofern als 
mit der Vollendung des vierzehnten Lebensjahrs die Strafmündigkeit ein-
setzt.37 Doch auch diese Differenzierung ist variabel, so muss eine jugend-
liche Person in ihrer »sittlichen und geistigen Entwicklung reif genug«38 
sein, um strafrechtlich verantwortlich gemacht werden zu können. In die-
ser Hinsicht ist die juristische Bestimmung eng an die entwicklungspsycho-
logische Forschung gebunden, die die geistige Entwicklung zu beschreiben 
und einzuordnen versucht. Die sittliche Entwicklung ist vornehmlich kul-
turell konstituiert, da je nach Kontext unterschiedliche Werte und Normen 
als angemessen gelten können.

Eine kulturwissenschaftliche Konzeption der Kindheit an der Schnitt-
stelle von konstruktivistischen, entwicklungspsychologischen und juristi-
schen Diskursen zeigt die Notwendigkeit der Verschränkung der Kindheits-
entwürfe unterschiedlicher Disziplinen. Eine rein sozialkonstruktivistische 

35	 UN-Kinderrechtskonvention (1989): Kind, URL = https://www.kinderrechtskonvention.
info/kind-3401/ [15.12.2020].

36	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 14.
37	 Vgl. §19 Strafgesetzbuch in der Fassung der Bekanntmachung vom 13.11.1998 (BGBl. I 

S. 3322), das zuletzt durch Artikel 1 des Gesetzes vom 30.11.2020 (BGBl. I S. 2600) ge-
ändert worden ist.

38	 §3 Jugendgerichtsgesetz in der Fassung der Bekanntmachung vom 11.12.1974 (BGBl. I 
S. 3427), das zuletzt durch Artikel 1 des Gesetzes vom 09.12.2019 (BGBl. I S. 2146) ge-
ändert worden ist.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


108

Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

Position hält der Argumentation nicht stand, dass der Körper Vorstellungen 
von Kindern beeinflusst. Die konstruktivistische Perspektive ist aber gleich-
zeitig notwendig, um die entwicklungspsychologischen Konzepte einzu-
ordnen, denn Entwicklungsaufgaben und auch der Blick auf den Körper sind 
nicht universal konstant, sondern soziokulturell geprägt. Die Verbindung 
dieser beiden Stränge schlägt sich in der juristischen Konzeption von Kind-
heit nieder, die normativ zu erfassen versucht, was Kinder sind, sollen, dür-
fen oder auch nicht müssen. Insgesamt zeigt sich, dass Kindheit ein höchst 
kontingentes Konzept ist, dass sich nicht ontologisch erfassen lässt, sondern 
immer nur in Wechselwirkung aus historischen, sozialen, lokalen und kultu-
rellen Konzepten verstanden werden kann, die gleichzeitig auch den Stand 
der Wissenschaft beeinflussen.

3.4	 Sozialisation als Interdependenz zwischen Individuum 
und Gesellschaft

Mit dem Konzept der Sozialisation möchte ich den kulturwissenschaftli-
chen Grundgedanken, der die Phase der Kindheit als Differenzkonstrukt 
markiert, um eine Perspektive ergänzen, die Kinder als Teil der Gesellschaft 
thematisiert. Konzepte von Kindern und Erwachsenen unterscheiden sich 
zweifelsohne voneinander, doch sind Kinder im Rahmen der generationa-
len Ordnung Akteurinnen und Akteure, die nicht nur in die Gesellschaft 
›hineinwachsen‹, sondern diese auch partiell konstituieren. Dieses Wech-
selverhältnis aus vorgegebener Struktur und kindlicher agency wird im 
Folgenden beleuchtet. Der Ansatz, Sozialisation als wechselseitige Inter-
dependenz zwischen Individuum und Gesellschaft zu verstehen, nimmt 
die Ergebnisse der neueren Kindheitsforschung auf, indem Sozialisation 
als aktiver, reziproker Prozess verstanden wird. Anschließend fokussiere 
ich auf das Konzept der Mediensozialisation, das den Stellenwert medialer 
Kommunikationsprozesse als Dimension kindlicher Sozialisation berück-
sichtigt. Beide Diskurse sind anschlussfähig an Reflexionen über das Ver-
hältnis zwischen Individuen und Kollektiven und führen zu normativen 
Fragen über das Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft und die 
Aneignung von Wissens- und Denkprozessen, die für die Erforschung von 
Kindermedien zentral sind.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


109

Sozialisation als Interdependenz zwischen Individuum und Gesellschaft

Neuere Sozialisationstheorien, die insbesondere in Psychologie, Sozio-
logie und der Erziehungswissenschaft entwickelt werden, verstehen Soziali-
sation als einen nie abgeschlossenen Prozess zwischen Individuen und Kol-
lektiven und nicht als eine Entwicklungsaufgabe, die sich nur auf die Phase 
der Kindheit beschränkt. Klaus Hurrelmann, Matthias Grundmann und 
Sabine Walper vertreten diese Forschungsperspektive, die Individuen als 
Akteure begreift, und konzipieren Sozialisation als einen

Prozess durch den in wechselseitiger Interdependenz zwischen der 
biophysischen Grundstruktur individueller Akteure und ihrer sozi-
alen und physischen Umwelt relativ dauerhafte Wahrnehmungs-, 
Bewertungs- und Handlungsdispositionen auf persönlicher ebenso 
wie auf kollektiver Ebene entstehen.39

Dieser Ansatz versteht den Menschen als Subjekt in einer aktiven Rolle und 
rückt seine Handlungsfähigkeit in den Fokus, da die selbsttätige und selbstor-
ganisierte Aneignung von kulturell und sozial vermittelten Umweltangeboten 
vom Individuum ausgeht.40 Für das in der Arbeit entwickelte kulturwissen-
schaftliche Kindheitskonzept ist dieser Sozialisationsbegriff anschlussfähig, 
weil er zum einen die Ergebnisse der neueren Kindheitsforschung berück-
sichtigt und die agency in den Vordergrund rückt, zum anderen aber auch 
die soziale und physische Umwelt – in der Kindermedien zirkulieren – als 
konstitutiv anerkennt. Für den Untersuchungsfokus, welche Werte und Nor-
men in Kindermedien vermittelt werden, ist die Sozialisation ebenfalls ein 
wichtiges Konzept, da die Wechselwirkung zwischen Individuum und Kol-
lektiven immer auch normative Deutungsangebote betrifft. Die Persönlich-
keitsentwicklung im sozialen und kulturellen Kontext und das Erfassen der 
eigenen Identität sind Auswirkungen von Sozialisationsprozessen. Soziali-
sation »umfasst alle Impulse auf die Persönlichkeitsentwicklung, unabhän-
gig davon, ob sie geplant und beabsichtigt sind, und auch unabhängig davon, 
welche Dimension der Persönlichkeitsentwicklung (Wissen, Motive, Bedürf-

39	 Klaus Hurrelmann/Matthias Grundmann/Sabine Walper (2008): Zum Stand der 
Sozialisationsforschung. In: dies. (Hg.): Handbuch Sozialisationsforschung. Weinheim/
Basel: Beltz, S. 14–31, S. 25.

40	 Vgl. Klaus Hurrelmann/Ullrich Bauer (2015): Einführung in die Sozialisationstheorie. 
Das Modell der produktiven Realitätsverarbeitung. Weinheim/Basel: Beltz, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


110

Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

nisse, Handlungskompetenzen) beeinflusst wird.«41 Folglich beschreibt der 
Terminus die Auswirkungen der aktiven Prozesse einer Auseinanderset-
zung des Menschen mit sich selbst und der Umwelt, die sich in symboli-
schen Verweisen, sozialen Beziehungen und materiellen Ordnungen mani-
festiert.42 An dieser Stelle kann ein Blick auf die Medien anknüpfen, da sie 
als Teil der sozialen und physischen Umwelt Wahrnehmungs-, Bewertungs- 
und Handlungsdispositionen entscheidend beeinflussen.

Sozialisationsprozesse finden stets in der Wechselwirkung von inneren 
und äußeren Zusammenhängen des Menschen und der ihn umgebenden 
Umwelt statt. Dieses Verhältnis wird durch Kommunikationsprozesse gestaltet. 
Verstanden als »alle gegenwärtigen und vergangenen Erscheinungsformen 
von Kommunikations- und Rezeptionsmitteln einschließlich ihrer techni-
schen und sozialen Voraussetzungen und Bedingungen«43, sind Medien 
Vermittler zwischen Individuen und deren Umgebung. Dieser Zugang ist 
für eine religionswissenschaftliche Studie, die der Frage nachgeht, welche 
Gesellschaftsbilder im Hinblick auf Religion in Kindermedien existieren und 
wie sie sich verändern, nützlich, da er die Medien zum Ausgangspunkt von 
Kommunikationsprozessen macht. Medien überliefern Wissensbestände, 
sie prägen unsere Wahrnehmung, haben Einfluss auf Gefühle und formen 
dadurch Realitäten. Sie verbinden die sozial gestaltete Innenwelt von Indivi-

41	 Hurrelmann/Bauer: Einführung in die Sozialisationstheorie, S. 16.
42	 Vgl. Ralf Vollbrecht (2014): Mediensozialisation. In: Angela Tillmann/Sandra Fleischer/

Kai-Uwe Hugger (Hg.): Handbuch Kinder und Medien. Wiesbaden: Springer, S. 115–
124, S. 115.

43	 Gebhard Rusch (2002): Medientheorie. In: Helmut Schanze/Susanne Pütz (Hg.): Metz-
ler Lexikon Medientheorie – Medienwissenschaft. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 
Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 252–255, S. 253. Die theoretische Bestimmung des Begriffs 
Medien ist nicht einheitlich und lässt das Forschungsfeld zunächst unscharf erscheinen. 
In Psychologie, Soziologie, Philosophie, den Kulturwissenschaften und der Kom
munikationswissenschaft ist eine Fülle an Theorien und Perspektiven entstanden, die 
das Begriffsspektrum zu erfassen versuchen und beispielsweise auf semiotische, mate-
rielle, technische oder soziale Aspekte fokussieren. Die sich explizit dem Gegenstand 
widmenden Medienwissenschaften bearbeiten das Feld hinsichtlich der Theorie, Syste-
matik und Geschichte, die sich auf den Begriff Medium beziehen und reflektieren die 
konzeptionellen Grundlagen stets auf dem Hintergrund des vorausgesetzten Medien-
begriffs. Vgl. dazu Helmut Schanze (2002): Medienwissenschaften. In: ders./Susanne 
Pütz (Hg.): Metzler Lexikon Medientheorie – Medienwissenschaft. Ansätze – Perso-
nen – Grundbegriffe. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 260.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


111

Sozialisation als Interdependenz zwischen Individuum und Gesellschaft

duen mit ihrer Außenwelt.44 Medien beeinflussen die Sozialisation, die Inter-
aktion zwischen Menschen sowie das Gedächtnis und die Informationsver-
arbeitung. Kollektive Wissensbestände werden in Kommunikationsprozessen 
verbreitet, reproduziert und von Generation zu Generation weitergegeben.45 
Die Art und Weise, wie Wissensbestände und Erlebnisse präsentiert wer-
den, hat einen großen Einfluss auf die Verarbeitung bereits vorhandener 
Erfahrungen.46 Die visuelle und auditive Gestaltung spielt im Kontext der 
Medien eine große Rolle, denn sie beeinflusst immer auch die Wahrnehmung 
der Inhalte, die Botschaft und den Informationsgehalt.47 Medien tragen dazu 
bei, die Umwelt zu erfahren, normative Handlungsweisen zu erkennen und zu 
reflektieren. Sie sind Speicher der Kultur und gleichzeitig Werkzeuge, Kultur 
zu schaffen und durch neue Repräsentationsweisen zu verändern.48 Dieses 
große Potenzial, Veränderungen gesellschaftlicher Prozesse durch mediale 
Repräsentation zu bewirken, zeigt sich am Kindermedienmarkt, der immer 
auch als Ausdruck des Seins und Sollens einer Gesellschaft verstanden wer-
den kann. Medien offerieren Normen, Werte und Einstellungen und beein-
flussen gleichzeitig die Wahrnehmung der Gestaltung von Inhalten, die sich 
auf die Konstruktion von Realität auswirkt.49

Die Pluralisierung von Beobachtungsmöglichkeiten infolge der Diversi-
fikation von Medientechnologien führt dazu, dass unsere Wirklichkeits-

44	 Vgl. Friedrich Krotz (2017): Sozialisation in mediatisierten Welten. Mediensozialisation 
in der Perspektive des Mediatisierungsansatzes. In: Dagmar Hoffmann/ders./Wolfgang 
Reißmann (Hg.): Mediatisierung und Mediensozialisation. Prozesse – Räume – Prakti-
ken. Wiesbaden: Springer, S. 21–40, S. 24.

45	 Vgl. Siegfried J. Schmidt (2007): Medienkulturwissenschaft. In: Ansgar Nünning (Hg.): 
Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stutt-
gart/Weimar: Metzler, S. 472–474, S. 472.

46	 Vgl. Krotz: Sozialisation in mediatisierten Welten, S. 27.
47	 Vgl. Sandra Fleischer/Robert Seifert (2017): Die Ästhetik von Kinder- und Jugendmedien 

in einem globalisierten Medienmarkt. In: Sebastian Schinkel/Ina Herrmann (Hg.): Äs-
thetiken in Kindheit und Jugend. Sozialisation im Spannungsfeld von Kreativität, Kon-
sum und Distinktion. Bielefeld: Transcript, S. 219–235, S. 220.

48	 Vgl. Matthias Kettner (2004): Werte und Normen – Praktische Geltungsansprüche von 
Kulturen. In: Friedrich Jaeger/Burkhard Liebsch (Hg.): Handbuch der Kulturwissen-
schaften. Grundlagen und Schlüsselbegriffe. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 219–231, S. 222.

49	 Vgl. Dietrich Grünewald/Winfred Kaminski (1984): Kindheit, Medien und Kultur. In: 
dies. (Hg.): Kinder- und Jugendmedien. Ein Handbuch für die Praxis. Weinheim/Basel: 
Beltz, S. 3–12, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


112

Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

erfahrungen vervielfältigt, ergänzt und transformiert werden.50 Für eine 
diachron angelegte Studie, die Repräsentationen religiöser Pluralität über 
einen Zeitraum von 50 Jahren hinweg untersucht, ist dieser intermediale 
Ansatz konstitutiv. In einem intermedialen Vergleich kann reflektiert wer-
den, inwiefern sich die Repräsentation von Religion beispielsweise in einem 
Sachbuch von einem Dokumentarfilm unterscheidet und welche Aussagen 
über die Wahrnehmung von Realität getroffen werden können. An Kin-
der adressierte Inhalte werden in unterschiedlichen medialen Formen auf-
bereitet, die je nach Technologie vordergründig visuell, auditiv oder in Kom-
bination der Ebenen ihre Wirkung entfalten. Die mit unterschiedlichen 
Technologien verbundenen Wahrnehmungseffekte gilt es zu reflektieren, da 
je nach Produktionsform unterschiedliche Ansprüche an die Medien gestellt 
werden: Während von einem Roman oder einem Trickfilm vordergründig 
Unterhaltung erwartet wird, sind Dokumentarfilme oder Sachbücher mit 
der Erwartung verknüpft, Informationen über die uns umgebende Lebens-
welt zu erfahren. Je nach biografischem Hintergrund können mediale Reprä-
sentationen auch der einzige Zugang zu Annahmen über andere Menschen, 
Länder und religiöse Traditionen sein.

Bereits in frühester Kindheit werden Menschen mit Medien konfron-
tiert. Die Wirkung der Medien auf die Entwicklung der Persönlichkeit wird 
als Mediensozialisation bezeichnet:

Aus der Perspektive der Cultural Studies ist mit Mediensozialisati-
on der Prozess gemeint, in dem die in den medialen Repräsentatio-
nen bereit gestellten Subjektpositionen von den jeweils gesellschaft-
lich situierten Mediennutzern und Mediennutzerinnen übernommen 
bzw. ausgehandelt und damit zur Grundlage des immer wieder her-
zustellenden Ich- und Wir-Gefühls werden.51

Diese Begriffsbestimmung verdeutlicht den Einfluss medialer Repräsenta-
tionen auf Prozesse der Identitätsbildung. Das Verhältnis zwischen Medien 
und Rezipient:innen ist allerdings nicht unidirektional, sondern besteht in 
der Wechselwirkung aus aktiver Einflussnahme der Subjekte und der Beein-

50	 Vgl. Schmidt: Medienkulturwissenschaft, S. 472.
51	 Brigitte Hipfl (2010): Cultural Studies. In: Ralf Vollbrecht/Claudia Wegener (Hg.): Hand-

buch Mediensozialisation. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 85–91, S. 85.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


113

Sozialisation als Interdependenz zwischen Individuum und Gesellschaft

flussung der Medien als Objekte.52 Menschen sind den Medien nicht ausge-
liefert, sondern »können mit den angebotenen Medieninhalten bis hin zu 
Verweigerung selektiv umgehen. Mehr noch, sie können die Medien mitge-
stalten bzw. sich ihrer Gestaltungsfunktion als Mittler menschlicher Kom-
munikation bedienen.«53 Die Verbindungen zwischen dem Konzept der 
Medienaneignung und den neueren Sozialisationstheorien und Kindheits-
bildern sind evident: Kindern wird eine prinzipielle Handlungsfähigkeit im 
Umgang mit der sie umgebenden Welt zugeschrieben. Die Wechselwirkun-
gen zwischen Kindheitskonzepten und Medienproduktionen können in bei-
de Richtungen beobachtet werden, denn Medien spiegeln einerseits neuere 
wissenschaftliche Diskurse, andererseits bilden sich diese auf Basis gesell-
schaftlicher Entwicklungen heraus.

So gehen manche Kindermedienproduktionen, die Religion und religiö-
se Pluralität thematisieren, von einer individuellen Handlungsfähigkeit von 
Kindern aus, sprechen die Adressat:innen aktiv an und fordern auf, sich mit 
dem eigenen Standpunkt auseinanderzusetzen. Sie spiegeln ein Sozialisations-
konzept, das die Rolle der Rezipierenden nicht im Voraus festschreibt, son-
dern den Kindern ermöglicht, verschiedene Standpunkte kennenzulernen 
und den eigenen in der Aneignung der Medien erst zu finden. Andere Kinder-
medien reagieren auf einen Sozialisationsbegriff, der Kinder als Subjekte ver-
steht, die durch Lernen Wissensbestände, Werte und Normen aufnehmen 
und entsprechend handeln sollen. Während neuere Sozialisationstheorien 
die Entstehung von Wahrnehmungs-, Bewertungs- und Handlungsdis-
positionen auf persönlicher und kollektiver Ebene hinterfragen und auf das 
Individuum fokussieren, spiegeln die letztgenannten Medienkonzepte eine 
Vorstellung von Kindheit, die sich in den frühen Sozialisationstheorien, die 
um 1900 entstanden sind, findet. Diese frühen Sozialisationsansätze, wie 
beispielsweise von Émile Durkheim entwickelt, gehen der Frage nach, wel-
che Prozesse notwendig sind, damit Menschen Teil der Gesellschaft wer-
den und Werte übernehmen. Die von Durkheim geprägte Vorstellung von 
Sozialisation lässt sich in einigen Medienproduktionen des Quellenkorpus 
erahnen, da sie vor allem auf die Vermittlung von Wissen und Normen aus-

52	 Vgl. Bernd Schorb (2017): Medienaneignung. In: ders./Anja Hartung-Griemberg/Chris-
tine Dallmann (Hg.): Grundbegriffe Medienpädagogik. München: kopaed, S. 215–221, 
S. 215.

53	 Schorb: Medienaneignung, S. 217.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


114

Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

gelegt sind. Dieses Sozialisations- und Erziehungsverständnis wird deshalb 
im Folgenden kursorisch skizziert.54

In seinen 1902/1903 gehaltenen Vorlesungen Erziehung, Moral und Gesell-
schaft an der Sorbonne widmet sich der Soziologe Émile Durkheim der Ver-
gesellschaftung von Menschen. Ausgehend von der Frage, wie soziale Inte-
gration unter sich ändernden Bedingungen immer wieder hergestellt wird, 
erörtert er die Prägung der menschlichen Persönlichkeit durch das Kollek-
tiv.55 Durkheim betrachtet die Verinnerlichung gesellschaftlicher Normen, 
die als kollektives Wissen und Gewissen übernommen werden, als Träger 
sozialer Integration.56 Die Erziehung von Kindern sei dafür ein wesentliches 
Element. Durkheim versteht die Vergesellschaftung von Menschen »ledig-
lich als Nebenprodukt von Erziehung als gesamtgesellschaftlichem Prozess, 
der Stabilität gewährleistet.«57 Erziehung sei planmäßige Sozialisation und

die Einwirkung, welche die Erwachsenengeneration auf jene ausübt, 
die für das soziale Leben noch nicht reif sind. Ihr Ziel ist es, im Kin-

54	 Der Begriff Sozialisation geht auf den Soziologen Georg Simmel zurück, der den Ver-
gesellschaftungsprozess als ein permanentes Austarieren zwischen Allgemeinem und In-
dividuellem versteht. Simmel betont, dass die Gesellschaft immer schon vor dem Indi-
viduum existiert und auch nach ihm da sein wird. Das Individuum findet sich durch die 
Geburt in einer Gesellschaft wieder, in der es mehr oder weniger seinen Platz einzu-
nehmen hat und sozialisiert wird. Während Durkheim die Gesellschaft als etwas den 
Menschen Übergeordnetes betrachtet, versteht Simmel deren Konstitution als Wechsel-
wirkung. Gesellschaften seien da vorhanden, wo Individuen in ein reziprokes Verhältnis 
zueinander eintreten. Simmel versteht Vergesellschaftung als Prozess, in dem der An-
gehörige einer kleinen Gruppe freiwillig oder unfreiwillig seine Interessen mit denen der 
Gesamtheit amalgamiert, »und so werden nicht nur ihre Interessen die seinen, sondern 
auch seine Interessen die ihren.« Georg Simmel (1989): Aufsätze 1887 bis 1890. Über so-
ciale Differenzierung. Die Probleme der Geschichtsphilosophie (Über sociale Differen-
zierung. Sociologische psychologische Untersuchungen, 1892), hg. v. Heinz-Jürgen Dahme. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 145. Vgl. zum Begriff der Sozialisation bei Simmel: Georg 
Simmel (1895): The Problem of Sociology. In: The Annals of the American Academy of 
Political and Social Science 6 [3], S. 52–63, S. 54; Andreas Spengler (2018): Das Selbst 
im Netz. Zum Zusammenhang von Sozialisation, Subjekt, Medien und ihren Techno-
logien. Baden-Baden: Ergon, S. 61.

55	 Vgl. Émile Durkheim (1973): Erziehung, Moral und Gesellschaft. Vorlesung an der Sor-
bonne 1902/1903 (L’éducation morale, 1934), hg. v. Heinz Maus/Friedrich Fürstenberg/
Frank Benseler. Neuwied am Rhein/Darmstadt: Hermann Luchterhand Verlag, S. 46.

56	 Vgl. Durkheim: Erziehung, Moral und Gesellschaft, S. 43.
57	 Spengler: Das Selbst im Netz, S. 61.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


115

Sozialisation als Interdependenz zwischen Individuum und Gesellschaft

de gewisse physische, intellektuelle und sittliche Zustände zu schaf-
fen und zu entwickeln, die sowohl die politische Gesellschaft in ihrer 
Einheit als auch das spezielle Milieu, zu dem es in besonderer Weise 
bestimmt ist, von ihm verlangen.58

Durkheim erklärt die gesellschaftliche Vielfalt und deren Fortbestand dadurch, 
dass durch Erziehung in Kindern »gewisse physische und geistige Zustän-
de, welche die einzelnen sozialen Gruppen (Kaste, Klasse, Familie, Berufs-
gruppe) […] als notwendig vorhanden erachten«59, entstehen. Mit seinem 
Sozialisations- und Erziehungskonzept legt er den Fokus auf die Vermitt-
lung von Werten und Normen an weitere Generationen. Dem Kind spricht 
er dabei wenig Handlungsfähigkeit zu. Viel eher erscheinen Erziehung und 
Sozialisation als von den Erwachsenen ausgehende Einflüsse, die im Kind 
Veränderungen bewirken sollen.

Während sich neuere Sozialisationstheorien an den Individuen als 
Akteur:innen orientieren, ist Durkheims Konzept der planmäßigen Sozia-
lisation heute noch in Erziehungsdefinitionen zu finden. Im Gegensatz zu 
Durkheim orientieren sie sich allerdings nicht mehr an prädestinierten 
Milieus oder an Kindheitskonzepten, die Kinder als nicht reif für das sozia-
le Leben verstehen. Neuere Erziehungsdefinitionen betonen auch nicht die 
Einwirkungen von Erwachsenen auf Kinder, sondern den Versuch, Nei-
gungen zu beeinflussen.60 Erziehung ist Teil des Sozialisationsprozesses 
und findet zum Beispiel in der Familie, Schule oder Sozialarbeit, aber auch 
weniger direktional in Medien statt. Das Ziel von Erziehung als konstitu-
tiver Bestandteil von Lernen besteht zumeist darin, »dass Individuen und 
deren Handeln den jeweilig herrschenden kulturellen Normen gerecht wer-
den.«61 Doch Erziehung beabsichtigt nicht nur die Anpassung an bestehende 
Normen, sondern beinhaltet auch deren Reflexion und die Ausbildung 

58	 Émile Durkheim (1972): Erziehung und Soziologie (Éducation et sociologie, 1922). Düssel-
dorf: Pädagogischer Verlag Schwann, S. 30.

59	 Durkheim: Erziehung und Soziologie, S. 29.
60	 Vgl. dazu zum Beispiel Wolfgang Brezinka (1990): Grundbegriffe der Erziehungswissen-

schaft. Analyse, Kritik, Vorschläge. München/Basel: Ernst Reinhardt Verlag, S. 95.
61	 Ivo Steininger (2010): Lernen im kulturwissenschaftlichen Kontext. Zu den Zielen die-

ses Buches. In: Olaf Hartung/ders./Matthias C. Fink/Peter Gansen/Roberto Priore (Hg.): 
Lernen und Kultur. Kulturwissenschaftliche Perspektiven in den Bildungswissenschaf-
ten. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 11–20, S. 12.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


116

Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz

der Normenbegründung und -kritik.62 Normen sind Regeln, Vorschriften, 
Gebote oder Verbote, die konkrete Verhaltensanforderungen stellen.63 Sie 
können abgewandelt werden oder auch nur für eine bestimmte Gruppe gel-
ten.64 Normen unterliegen deshalb dem historisch-kulturellen Wandel und 
sind zeit- und raumspezifisch.65 Im Gegensatz zu Normen charakterisieren 
Werte »eine Leitvorstellung, etwas Attraktives (= Wahres, Gutes und Schö-
nens), auf das der Mensch sein Denken und Handeln ausrichten kann oder 
sollte.«66 Werte werden als etwas Allgemeinverbindliches verstanden, von 
dem erwartet wird, dass sie verwirklicht werden: »Wir sollen sie wollen.«67 
Im kulturvergleichenden Blick wird deutlich, dass auch Werte keinen uni-
versalen Charakter besitzen, sondern vor allem den Effekt haben, Gemein-
schaften in Identitätsprozessen als zusammengehörig hervorzubringen. Die 
Formel »Wir sollen sie wollen« beschreibt also zum einen die normativ-appel-
lative Dimension von Werten, impliziert aber gleichzeitig eine Wir-Gruppe 
als Referenz, die sich von anderen Kollektiven differenzieren kann. Die Ver-
mittlung von Werten ist demnach immer als Identitätsarbeit zu verstehen.

Das Konzept der Sozialisation beschreibt die prozesshafte Interdependenz 
zwischen Individuum und Gesellschaft. Erziehung, die von außen einzu-
wirken versucht und Bildung, die als normative Zielsetzung von Sozialisa-
tion auf einen »reflexiven Prozess des Sichbildens«68 verweist und Prozesse 
der Selbstentfaltung durch die »Auseinandersetzung mit der ökonomischen, 
kulturellen, und sozialen Lebenswelt«69 meint, fokussieren auf das Indivi-
duum als Teil einer Gesellschaft. Mit dem Begriff der Sozialisation wird die 

62	 Vgl. Eva Steinherr (2017): Werte im Unterricht. Empathie, Gerechtigkeit und Toleranz 
leben. Stuttgart: Kohlhammer, S. 27; Ludwig Duncker (2010): Kulturen im Plural: Zur 
dialektischen Rekonstruktion des Kulturbegriffes – Vorbemerkungen zum Kapitel En-
kulturation in und um Lernkulturen. In: Olaf Hartung/Ivo Steininger/Matthias C. Fink/
Peter Gansen/Roberto Priore (Hg.): Lernen und Kultur. Kulturwissenschaftliche Pers-
pektiven in den Bildungswissenschaften. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 
S. 171–177, S. 174.

63	 Vgl. Steinherr: Werte im Unterricht, S. 25.
64	 Vgl. Schlieter: Religion, Religionswissenschaft und Normativität, S. 228.
65	 Vgl. Steinherr: Werte im Unterricht, S. 26.
66	 Steinherr: Werte im Unterricht, S. 25.
67	 Kettner: Werte und Normen – Praktische Geltungsansprüche von Kulturen, S. 222.
68	 Christel Adick (2011): Bildung. In: Klaus-Peter Horn/Heidemarie Kemnitz/Winfried 

Marotzki/Uwe Sandfuchs (Hg.): Klinkhardt Lexikon Erziehungswissenschaft. Bad Heil-
brunn: Julius Klinkhardt, S. 154–156, S. 154.

69	 Klaus Hurrelmann (2014): Sozialisation. In: Günter Endruweit/Gisela Trommsdorff/ 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


117

Sozialisation als Interdependenz zwischen Individuum und Gesellschaft

Wechselwirkung zwischen Individuum und Gesellschaft hervorgehoben, 
die für mediale Repräsentationen von Religion konstitutiv ist, da sie an der 
Schnittstelle beider Bereiche operiert. Allen in diesem Kapitel vorgestellten 
Konzepten liegt die Ordnungsgröße Gesellschaft zugrunde, die als Gesamt-
heit einen Raum bezeichnet, in dem Menschen zusammenleben.70 Ich ver-
stehe Gesellschaften als imaginierte, abstrakte soziale Gefüge, die sich durch 
die fortwährende Aushandlung komplexer Identitätsprozesse konstituieren 
und weder an sprachliche noch an nationale Grenzen gebunden sind. Im fol-
genden Kapitel wird das Konzept der Identität, das diesem Verständnis von 
Gesellschaft zugrunde liegt, als theoretischer Grundbegriff näher erörtert.

Nicole Burzan (Hg.): Wörterbuch der Soziologie. Konstanz/München: UVK Verlags-
gesellschaft, S. 444–451, S. 446.

70	 Vgl. Dirk Kaesler/Matthias Koenig (2014): Gesellschaft. In: Günter Endruweit/Gisela 
Trommsdorff/Nicole Burzan (Hg.): Wörterbuch der Soziologie. Konstanz/München: 
UVK Verlagsgesellschaft, S. 152–154, S. 152.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


119

4	 Grundbegriffe zur Erforschung religiöser 
Pluralität in Kindermedien

Die Einführung in das Forschungsfeld Kindheit, Religion und Medien basiert 
auf historischen und kulturwissenschaftlichen Konzepten von Kindheit und 
reflektiert Sozialisationsprozesse an der Schnittstelle von Individuum und 
Gesellschaft. Die Auswahl der theoretischen Grundkonzepte schließt an 
dieses Verhältnis an, und diskutiert neben Identitäts- und Differenzprozes-
sen die Begriffe Religion und religiöse Pluralität sowie damit einhergehen-
den Perspektiven der Forschung. Mit diesem theoretischen Rahmen ver-
steht sich die Arbeit als Teil der Religionswissenschaft und macht religiöse 
Kommunikationsprozesse zum Ausgangspunkt der folgenden Quellenana-
lyse und -deutung.

Die Studie orientiert sich hinsichtlich der Theorie an sechs Grundkon
zepten, die eng miteinander verbunden sind und die Repräsentationen von 
Religion und religiöser Pluralität in den Quellen antizipieren: Kindermedien, 
die Religion und religiöse Pluralität thematisieren, repräsentieren mensch-
liche oder anthropomorphe Figuren. Sowohl Individuen als auch Gruppen 
und Gemeinschaften werden als diejenigen dargestellt, die im Kontext von 
Religion handeln: Sie glauben, beten, feiern, kochen, bauen, lesen oder tau-
schen sich mit anderen aus. Die Figuren vermitteln Wissen, begründen Hand-
lungen und machen die Verhältnisse untereinander implizit oder explizit 
sichtbar. Zum einen werden die Beziehungen einer Einzelfigur zu ihrem 
Umfeld thematisiert, zum anderen spielen Kollektive und deren Verhält-
nis zu anderen Gemeinschaften eine große Rolle. Aus einer kulturwissen-
schaftlichen Perspektive können diese Verbindungen zwischen Individuen 
und Kollektiven mit dem Begriff der Identität gefasst werden. Für die Arbeit 
ist das Grundkonzept in zweifacher Weise nützlich. Es ermöglicht einer-
seits die Rekonstruktion von Identitätsmerkmalen und ‑prozessen auf der 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


120

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Ebene der Repräsentation, andererseits bilden Identitätskonstrukte auch die 
Grundlage der Rezeption und der impliziten Pragmatik. Die Rezipient:in-
nen identifizieren sich mit Figuren oder grenzen sich bewusst von ihnen 
ab, sie überdenken ihren eigenen Standpunkt und bewerten das Gesehene, 
Gehörte oder Gelesene. Die Kommunikation normativer Vorstellungen, die 
die implizite Pragmatik betrifft, ist stets mit Identitätsprozessen verbunden, 
da Werte und Normen immer ein imaginiertes ›wir‹ beinhalten, das sich an 
diese normativen Ideen gebunden fühlt.

Sowohl der personalen als auch der kollektiven Identität, die in Unter-
kapitel 4.1.1 und 4.1.2 bearbeitet werden, ist die Dimension der Differenz ein-
geschrieben: Das Selbe kann ohne das Andere nicht sein, das Eigene bedingt 
das Fremde. Differenz, deren Wahrnehmung und Sichtbarkeit sowie die 
Forschungsperspektive der Intersektionalität, die die Verschränkung ver-
schiedener Identitätskategorien bezeichnet, bilden das zweite Grundkonzept. 
Identität und Differenz spielen vor allem für den Untersuchungsfokus auf 
Pluralität eine große Rolle. Das Konzept der religiösen Vielfalt kann theo-
retisch nur erfasst werden, wenn Menschen und damit verbundene religiö-
se Traditionen voneinander unterschieden werden können. Diese Differenz-
prozesse gilt es theoretisch zu reflektieren, da Unterscheidungen immer auf 
Vergleichen basieren, deren Kriterien normative Vorstellungen und Absichten 
zugrunde liegen. Die Gemeinsamkeit aller Entitäten, die zusammen als 
religiöse Pluralität verstanden werden, liegt darin, dass sie als Religionen 
bezeichnet werden. Das Grundkonzept Religion wird deshalb in Unterkapi
tel 4.3 ausgeführt.

Im Zentrum meiner Arbeit steht die Frage, welche normativen Vor-
stellungen mit der Repräsentation religiöser Motive und Symbolsysteme in 
Medien für Kinder verhandelt werden. Die Fragestellung impliziert, dass 
eine theoretische Auseinandersetzung mit Religion notwendig ist, um der 
vielfältigen Ausprägung des Themenfeldes in Kindermedien gerecht zu wer-
den. Ausgehend von einer heuristischen Unterscheidung zwischen einer 
emischen, öffentlich-medialen und wissenschaftlichen Ebene, auf denen 
religiöse Kommunikation stattfindet, wird der Religionsbegriff reflektiert 
und als ein Symbolsystem konzipiert, das Teil von Kultur ist. Diese Heran-
gehensweise berücksichtigt verschiedene Weltbilder in der theoretischen 
Annäherung an Religion, sodass sie den Blick auf Pluralität und Pluralismus 
eröffnet. Zudem ermöglicht dieser Religionsbegriff die Rekonstruktion reli-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


121

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

giöser Bedeutungen in textuellen, visuellen, auditiven und audiovisuellen 
Zeichen, die in den Quellen kommuniziert werden.

Mit den in Unterkapitel 4.4 vorgestellten Grundkonzepten Pluralität und 
Pluralismus vertiefe ich die Begriffsbestimmung von Religion und verorte 
die Fragestellung nach der Repräsentation religiöser Symbolsysteme theo-
retisch. Erst, wenn mehrere Systeme aufeinandertreffen, sich überschneiden 
oder miteinander in Konkurrenz treten, werden Definitionen und Begriffs-
bestimmungen bedeutsam. In Bezug auf Religion zeigt sich das am Kon-
zept der religiösen Pluralität. Während die Konzeption von Religion als 
Symbolsystem das Verbindende dieses kulturellen Phänomens hervorhebt, 
arbeitet der Begriff der Pluralität entlang von Grenzlinien und Differenzen. 
Der Schwerpunkt liegt in diesem Unterkapitel auf den Verschränkungen 
von Pluralität innerhalb der Gesellschaft und des Individuums sowie auf 
der mit Vielfalt verbundenen Normativität. Eine hermeneutische Reflexion 
über den verwendeten Religionsbegriff und den Vergleich von Religionen 
ist dem theoretischen Konzept von Pluralität inhärent eingeschrieben und 
findet besondere Berücksichtigung. Die vorgestellten Ansätze an Religion 
und religiöse Pluralität ermöglichen die Argumentation der Quellenauswahl 
und bieten den methodologischen Rahmen der Quellenbearbeitung. In den 
Kindermedien selbst finden sich zahlreiche Religionsbegriffe, die in der Prä-
sentation der Materialauswertung in Kapitel 7 reflektiert werden. Das Kon-
zept Religion erscheint in der Arbeit also auf unterschiedlichen Ebenen: In 
Bezug auf die wissenschaftliche Metaebene verwende ich den Begriff »Reli-
gion« im Singular, um das wissenschaftliche Konzept zu bezeichnen. Die 
Begriffe »religiöse Traditionen« und »Religionen« verwende ich im Plu-
ral, um kulturelle Phänomene zu beschreiben. In der Analyse der Quellen 
werden Begriffe wie »jüdisch«, »christlich«, »muslimisch«, »hinduistisch« 
oder »buddhistisch« in Anführungszeichen gesetzt, um den Konstruktions-
charakter dieser Zuschreibungen zu verdeutlichen.

Das Konzept des kulturellen Imaginären, das in Unterkapitel 4.5 vor-
gestellt wird, ermöglicht eine Verknüpfung aller vorangegangen theoretischen 
Grundbegriffe. Sowohl die die Identität betreffende Frage, wer wir als Gesell-
schaft sind und sein wollen, als auch die Bedeutung von Symbolen und tra-
dierten Symbolsystemen in den Quellen werden im kulturellen Imaginären 
berücksichtigt. Die Arbeitshypothese, dass Medien, die intendiert für Kin-
der produziert werden, Vorstellungen der Gesellschaft formulieren und sich 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


122

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

durch Imaginationen von Idealen des Zusammenlebens auszeichnen, wird 
mit dem kulturellen Imaginären theoretisch eingebettet, da somit das Ver-
hältnis von Normativität und Normalität ergründet werden kann.

Die Arbeit versteht Religion als Kommunikationsprozess und behandelt 
diesen auf zwei verschiedenen Ebenen. Zum einen interagiert Religion als 
Teil von Kultur immer mit anderen Bereichen der Gesellschaft. Zum anderen 
sind die Quellen Artefakte, die als gespeicherte Kommunikation unabhängig 
von Ort und Zeit ihrer Entstehung immer wieder reaktiviert werden kön-
nen. Die textuelle und (audio-)visuelle Repräsentation ist einerseits Kom-
munikation über etwas, andererseits selbst in einen Kommunikationsraum 
bestehend aus Produktion und Rezeption eingebettet. Das letzte Unterkapitel 
widmet sich diesem kommunikationstheoretischen Zugang, um die metho-
dische Bearbeitung der Quellen theoretisch einzubetten.

4.1	 Identität

Das Konzept der Identität ist für eine Studie, die religiöse Pluralität in Kin-
dermedien analysiert, sehr produktiv und anschlussfähig an theoretische 
Überlegungen zu Religion und Pluralität. Identität spielt für die vorliegen-
de Arbeit auf vier verschiedenen Ebenen eine Rolle. Hinsichtlich der Quel-
len kann Identität als Teil der Repräsentation analysiert werden: Die Rekons-
truktion von Identitätsmerkmalen und ‑prozessen auf der Figurenebene 
ermöglicht Aussagen über das Verständnis von Pluralität in den untersuch-
ten Medien. Als Teil der Persönlichkeit eines Menschen kann religiöse Zuge-
hörigkeit identitätsstiftend wirken und auch die explizite Abwendung von 
religiösen Weltdeutungen prägt das Selbstverständnis von Menschen. Die-
se Dimensionen von Identität betreffen die Produktion und Rezeption von 
Kindermedien gleichermaßen: Die Vorstellung davon, was Religion ist und 
wie sie normativ bewertet wird, kann über die Repräsentation von Religi-
on und religiösen Figuren rekonstruiert und hinsichtlich Identitätsangebo-
ten reflektiert werden. Für die Rezeption bieten Kindermedien, die religiö-
se Pluralität thematisieren, Identitätsprozesse an. Die Adressat:innen lesen, 
sehen oder hören Begegnungen zwischen Figuren, die als unterschiedli-
chen religiösen Traditionen zugehörig markiert werden und können sich 
mit ihnen identifizieren oder sich explizit von ihnen abgrenzen. In einigen 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


123

Identität

Quellen werden die Rezipierenden aufgefordert, ihren eigenen Standpunkt 
zu überdenken, andere schreiben ihnen im Voraus eine bestimmte religiö-
se Identität zu. In der Produktion und Rezeption von Kindermedien wer-
den dementsprechend immer Identitätsprozesse gestaltet. Auch im öffent-
lich-medialen Kontext spielt Identität in Bezug auf Religion eine Rolle. Die 
Fragen, wer ›wir‹ sind, was ›wir‹ wollen und wie das Zusammenleben in 
einer religiös pluralen Welt organisiert sein soll, sind eng mit Identität ver-
knüpft. Für die vorliegende Arbeit ermöglicht das Konzept also die Rekons-
truktion von Identitätsmerkmalen und ‑prozessen in den Quellen sowie den 
Anschluss normativer Fragestellungen zum Zusammenleben in einer plu-
ralen Gesellschaft.

Im Folgenden werden zwei heuristisch voneinander getrennte Ansätze 
zu Identität vorgestellt: Die personale und qualitative Identität, die in 4.1.1 
erarbeitet werden, betreffen die Persönlichkeitsbildung eines Individuums. 
Die kollektive und kulturelle Identität, die in 4.1.2 thematisiert werden, 
beziehen sich auf Gemeinschaften. Für eine Studie, die religiöse Pluralität 
in Kindermedien untersucht, sind beide Ansätze gleichermaßen zu berück-
sichtigen, da Identität in den Quellen sowie deren Produktion und Rezep-
tion auf beiden Ebenen verhandelt wird. Der personalen und qualitativen 
sowie der kollektiven und kulturellen Identität ist gemeinsam, dass sie Selbst-
bilder entwerfen. Dass diese Selbstbilder normatives Potenzial beinhalten und 
nie wertfrei sind, betonen Zugänge der Cultural Studies und Kulturwissen-
schaft. Die Sozialpsychologie hingegen untersucht Identitätsprozesse empi-
risch und versucht, Identität in ihrer Struktur zu erfassen. Beide Zugänge 
werden in diesem Unterkapitel vorgestellt, um Identität sowohl hinsicht-
lich ihrer Struktur zu verstehen und einen genauen Blick auf Selbstbilder zu 
richten als auch einen größeren, soziokulturellen Rahmen abzustecken und 
Identität als gesellschaftliches Phänomen zu betrachten.

4.1.1	 Personale und qualitative Identität
Der Begriff Identität hat seinen etymologischen Ursprung in lat. idem ›der-, 
die-, dasselbe‹ und beschreibt einen immer wieder zu bewerkstelligenden 
Prozess der Konstruktion und Revision von Selbstbildern.1 Innerhalb der 

1	 Vgl. Stefan Glomb (2013): Identität, persönliche. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler Le-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


124

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Sozial- und Geisteswissenschaften wurde eine Fülle an Identitätstheorien 
entwickelt, die unterschiedlich akzentuiert sind. Es besteht nur insofern 
Einigkeit, als Identität

als relationaler Begriff (etwas kann nur identisch mit etwas sein) 
bereits impliziert, dass sich das Bezeichnete innerhalb eines Bezie-
hungsgeflechts situiert, wobei die hierfür konstitutiven Relationen 
je unterschiedliche Facetten von I. [Identität] aufscheinen lassen: als 
überzeitliche Kontinuität, als übersituative Konsistenz, wie auch als 
Abgleich von Innen- und Außenperspektive.2

Das Beziehungsgeflecht, in dem sich Identität situiert, wird diskursiv her-
gestellt und beeinflusst sowohl das Selbstbild eines Individuums als auch 
dessen Wahrnehmung durch Andere. In Bezug auf die Identität von Indivi-
duen erscheint es sinnvoll, zwei verschiedene Ansätze zu differenzieren: Je 
nach Fragestellung spielt Identität auf der Ebene der Personen als Teil des 
Sozialgefüges mit damit verbundenen Rollen oder als Selbstbild und Selbst-
verständnis mit einzelnen ›Bausteinen‹ von Identität eine Rolle. Für meine 
Arbeit ist der erste Ansatz, Identität als »personale Identität« zu erfassen, auf 
der Ebene der Figurenanalyse notwendig. In den Quellen erscheinen Figuren 
als Individuen oder Teile einer Gruppe, die verschiedene Rollen beispiels-
weise in der Familie oder einer interreligiösen Begegnung einnehmen. Das 
Konzept der personalen Identität kann dieses Verhältnis zwischen Individu-
en und Gemeinschaften beleuchten und Zuschreibungen von außen nach-
vollziehbar machen. Der zweite Ansatz, Identität als »qualitative Identität« 
zu verstehen, kann für die vertiefte Auseinandersetzung mit dem Konzept 
der religiösen Pluralität fruchtbar gemacht werden. Die kategorialen Bau-
steine individueller Identität, wie etwa Religion, Kultur, Ethnie oder Nation 
stellen die Frage, wie Pluralität in Kindermedien verstanden wird und wel-
che Bestandteile als pluralitätskonstituierend gelten.

Die personale und qualitative Identität wurde in zahlreichen Arbeiten 
unterschiedlicher Disziplinen erfasst und spezifiziert. In diesem Unterkapitel 
vertiefe ich für die personale Identität die Zugänge des Kulturwissenschaftlers 

xikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stuttgart/Wei-
mar: Metzler, S. 306–307, S. 306f.

2	 Glomb: Identität, persönliche, S. 306f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


125

Identität

und Ägyptologen Jan Assmann sowie den Ansatz des Sozialpsychologen Jür-
gen Straub. Assmann betont den Konstruktionscharakter von Identität und 
ermöglicht damit einen Anschluss an die in Unterkapitel 4.1.2 erarbeitete 
kulturelle Identität. Straub wiederum arbeitet für die personale Identität 
drei Strukturmerkmale heraus, die das Handlungspotenzial von Individuen 
betonen und dem konstruktivistischen Zugang Assmanns die agency einer 
Person entgegenstellen. Mit diesen zwei Konzepten erscheint die personale 
Identität an der Schnittstelle von Selbstbestimmung und kulturellem Umfeld, 
zwischen Individuum und Gesellschaft. Den Aspekt der qualitativen Identi-
tät hat der Soziologe Hartmut Rosa eindrücklich herausgearbeitet, der auf 
das Selbstbild von Personen fokussiert. Dieser Ansatz arbeitet nicht entlang 
von Konstruktionsthesen, sondern stellt Identitätsmerkmale in den Mittel-
punkt. Für Fragen nach Pluralität ist diese Beziehung zwischen einer Per-
son und den Phänomenen, die als identitätsbildend gelten, sehr geeignet, 
da Pluralität immer an den Grenzlinien von Gemeinsamkeiten und Unter-
schieden erfasst wird.

Jan Assmann erarbeitet in seiner Monografie Das kulturelle Gedächtnis. 
Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen Hochkulturen ein Kon-
zept personaler Identität, das in enger Beziehung zur kollektiven Identität 
steht und den Kommunikationsprozess beider Einheiten betont. Die Tren-
nung zwischen personaler und kollektiver Identität ist lediglich heuristisch 
zu verstehen, da sich Menschen immer in Interaktionsräumen bewegen und 
ihr Selbstbild in Aushandlung mit anderen entwerfen. Assmann trägt die-
sen Kommunikationsprozessen Rechnung, indem er betont, dass Identität 
Teil eines Bewusstseins ist,

das durch Sprache und Vorstellungswelt, Werte und Normen einer 
Kultur und Epoche in spezifischer Weise geformt und bestimmt wird. 
Die Gesellschaft erscheint so […] nicht als eine dem Einzelnen gegen-
überstehende Größe, sondern als konstituierendes Element seines 
Selbst. Identität, auch Ich-Identität, ist immer ein gesellschaftliches 
Konstrukt und als solches immer kulturelle Identität.3

3	 Jan Assmann (2018): Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identi-
tät in frühen Hochkulturen. München: C. H. Beck, S. 132.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


126

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Die personale Identität bezieht sich auf die Rollen, Eigenschaften und Kom-
petenzen, die einer Einzelperson durch die Eingliederung in spezifische Kon-
stellationen des Sozialgefüges zukommen.4 Assmann argumentiert, dass ein 
Ich immer von außen nach innen ›wächst‹ und sich durch die Übernahme 
von Interaktions- und Kommunikationsmustern sowie dem Selbstbild einer 
Gruppe, zu der es sich als zugehörig wahrnimmt, konstituiert.5 Personale 
Identität ist demnach kein ontologisch verankertes Wesensmerkmal eines 
Menschen, sondern ein sozialer Prozess, der kulturell geformt wird und zwi-
schen Individuation und Sozialisation abläuft.6

Die Ansicht der kulturell konstituierten personalen Identität übernimmt 
auch Jürgen Straub, der jedoch nicht wie Assmann vordergründig die Rela-
tion von Individuen und Kollektiven bearbeitet, sondern auf das Verhält-
nis von Personen zu sich selbst fokussiert. Straub versteht Identität als Teil 
eines Aushandlungsprozesses. Sie ist immer aspirierte, angestrebte und ima-
ginierte Identität, die zur Konstitution des Handlungspotenzials einer Per-
son beiträgt und sie zu bestimmten Verhaltensweisen motiviert.7 »Identi-
tät ist ein normativer, sozialer Anspruch, den Personen an sich und andere 
stellen können, wohl wissend, dass niemand diesen Anspruch jemals zu 
erfüllen in der Lage ist.«8 Mit dieser Konzeption erscheint personale Identität 
nicht als Ist-Zustand einer Person, sondern als Selbstbild, das aktiv gestaltet 
wird. Da Identität in kommunikativen Prozessen entsteht, ist sie eine nar-
rative Selbsterzählung. Straub arbeitet drei Strukturmerkmale personaler 
Identität heraus, um sich dem Konzept zu nähern. Personale Identität kann 
strukturell hinsichtlich ihrer Kontinuität, Konsistenz und Kohärenz erfasst 
werden.9 Kontinuität bezieht sich auf die temporale oder diachrone Dimen-
sion, die personaler Identität eingeschrieben ist und fungiert als Begriff, mit 
dem »theoretisch zum Ausdruck gebracht wird, wie der biographische Zer-
fall eines Selbst in verschiedene, unabhängig voneinander […] fungieren-

4	 Vgl. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 131f.
5	 Vgl. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 130.
6	 Vgl. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 132.
7	 Vgl. Jürgen Straub (2004): Identität. In: Friedrich Jaeger/Burkhard Liebsch (Hg.): Hand-

buch der Kulturwissenschaften. Grundlagen und Schlüsselbegriffe. Stuttgart/Weimar: 
Metzler, S. 277–303, S. 280f.

8	 Straub: Identität, S. 281.
9	 Vgl. Straub: Identität, S. 284.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


127

Identität

de ›Selbste‹ oder ›Personen‹ vermieden wird.«10 Brüche oder Diskontinui-
täten in der biografischen Erfahrungsgeschichte werden nicht ungeschehen 
gemacht, sondern in den Zusammenhang einer Lebensgeschichte oder per-
sonalen Identität integriert.11 Kontinuität kann zum Beispiel durch narra-
tive Selbstthematisierungen geschaffen werden, die als Sprachhandlungen 
mit einer performativen Kraft versehen sind.12 Während mit Konsistenz 
die logische Widerspruchsfreiheit gemeint ist, beschreibt Straub mit dem 
Begriff der Kohärenz einen stimmigen Zusammenhang, »eine Struktur, die 
aus miteinander verträglichen, zueinander passenden Elementen gebildet 
wird und […] mehr oder anderes darstellt als die bloße Summe ihrer Teile.«13 
In der Konstruktion einer personalen Identität richten sich Individuen an 
bestimmten Regeln, Orientierungssystemen und moralischen Maximen aus:

Die Kriterien, die darüber entscheiden, was in kohärenter Weise gesagt 
oder getan werden kann von einer Person (im ›privaten‹ oder ›öffent-
lichen‹, jeweils nicht zuletzt durch Rollenvorgaben geregelten Leben), 
sind empirisch kontingent und keiner universalen Logik oder Wider-
spruchsfreiheit von Aussagen unterworfen. Diese Kriterien bestim-
men, welche Handlungen […] überhaupt in sinnhafter und bedeu-
tungsvoller Weise aufeinander bezogen werden und insgesamt einen 
kohärenten Zusammenhang bilden können.14

Straub argumentiert, dass unter der Prämisse von Kontinuität, Konsistenz 
und Kohärenz das Handlungspotenzial von Individuen geschaffen wird, da 
Identität die strukturelle Voraussetzung für die Autonomie eines Subjekts 

10	 Straub: Identität, S. 285.
11	 Vgl. Straub: Identität, S. 285.
12	 Vgl. Straub: Identität, S. 286. Die performative Dimension von Äußerungen bezieht sich 

darauf, wie mit Worten gehandelt wird. Mit diesem Fokus auf Sprache wird nicht nur 
untersucht, was sprachliche Äußerungen bedeuten, sondern auch, wie die Wirklichkeit 
durch sprachliches Handeln verändert wird. Vgl. dazu Manfred Pfister (2008): Performance/
Performativität. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. 
Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stuttgart: Metzler, S. 562–564, S. 563; John R. Sear-
le (1971): Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay (Speech Acts. An Essay in the Phi-
losophy of Language, 1969). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

13	 Straub: Identität, S. 287.
14	 Straub: Identität, S. 287.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


128

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

ist.15 Identität und Autonomie bedingen sich gegenseitig, sie sind historische 
und soziokulturelle regulative Ideale, die unter der Rahmenbedingung von 
Sozialisation erfolgen und »der Bildung des Subjekts Wege weisen, Horizon-
te erschließen und Grenzen setzen.«16 Das Individuum ist zwischen tota-
ler Abhängigkeit und vollkommener Eigenständigkeit verortet und kann 
»als autonome Person betrachtet werden, deren Fähigkeit zur Selbstbestim-
mung und Selbstkontrolle auf jenen Bedingungen aufruht, ohne die Men-
schen als vielfach abhängige Wesen nicht leben könnten.«17 Jürgen Straub 
legt mit dieser Konzeption einen Fokus auf die agency von Individuen, die 
durch Identität zu Subjekten werden und sich in ihrer Umwelt bewegen 
können. Das Selbstverständnis einer Person wird dabei von verschiedenen 
Einflüssen geprägt, die als Identitätsmerkmale auftreten. Diesen Kategorien, 
die als identitätsbildend gelten können, widmet sich Hartmut Rosa mit dem 
Begriff der qualitativen Identität.

Der Soziologe Hartmut Rosa beobachtet innerhalb der Identitätsforschung 
eine Entwicklung theoretischer Debatten seit den 1950er-Jahren, die eine 
sozialpsychologische Bedeutung von Identität hervorgebracht hat. Dieser 
Ansatz fokussiert auf das Verhältnis zwischen individueller Persönlichkeit 
und den diese konstituierenden Merkmalen, den ›kategorialen Bausteinen‹: 
»Erst seither ist es möglich, beispielsweise von der ›religiösen‹, ›kulturel-
len‹, ›politischen‹, ›ethnischen‹ oder ›sexuellen‹ Identität einer Person zu 
reden.«18 Der Fokus dieser als qualitative Identität bezeichneten Formie-
rung liegt auf dem spezifischen »Selbst- und Weltverhältnis sozialer Sub-
jekte. Hier geht es nicht um die Frage der äußerlichen Identifizierbarkeit 
einer Person, sondern um ihr Selbstbild und ihr Selbstverständnis.«19 Die 
kategorialen Bausteine von Identität, wie etwa Religion, Kultur, Ethnie oder 
Nation beziehen sich stets auf Kollektive, »die tatsächlich oder vermeintlich 
durch gemeinsame Erfahrungen, Praktiken, Sprachen, Vorstellungen des 
Guten etc. miteinander verbunden sind.«20 Für die vorliegende Arbeit, die 

15	 Vgl. Straub: Identität, S. 288.
16	 Straub: Identität, S. 289.
17	 Straub: Identität, S. 290.
18	 Hartmut Rosa (2007): Identität. In: Jürgen Straub/Arne Weidemann/Doris Weidemann 

(Hg.): Handbuch interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe – Theo-
rien – Anwendungsfelder. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 47–56, S. 47.

19	 Rosa: Identität, S. 47.
20	 Rosa: Identität, S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


129

Identität

Identitätsprozesse im Kontext von Pluralität zu erfassen versucht, ist dieser 
Ansatz sehr gewinnbringend, da er die grundlegende Frage aufwirft, wel-
che Kategorien in Kindermedien als identitäts- und damit pluralitätsbildend 
gedeutet werden. Im folgenden Unterkapitel wird dieser Zusammenhang 
zwischen Selbst- und Weltverhältnis mit den Konzepten »kollektive« und 
»kulturelle Identität« theoretisch erörtert.

4.1.2	 Kollektive und kulturelle Identität
Die vorgestellten Konzepte der personalen und qualitativen Identität rücken 
die Einzelnen in den Mittelpunkt der heuristischen Trennung von Individu-
en und Kollektiven in Identitätsprozessen. Die kollektive und kulturelle Iden-
tität beziehen sich hingegen auf eine Gruppe oder eine Gemeinschaft und 
die Bilder, die diese von sich entwickeln und mit denen sich ihre Mitglie-
der identifizieren.21 Kollektive Identität meint dabei die bewusst gewordene 
gesellschaftliche Zugehörigkeit eines Individuums, das heißt die Empfindung, 
zu einer bestimmten Gruppe dazuzugehören. Der Begriff der kulturellen 
Identität fokussiert auf die Differenzierung der Merkmale von Kollektiven, 
das heißt die Vorstellung, dass sich Individuen und Gruppen kulturell von-
einander unterscheiden. Im Folgenden werden beide Ansätze vorgestellt, 
wobei der Schwerpunkt des Unterkapitels auf der kulturellen Identität und 
damit verbundenen Differenzstrukturen liegt, deren Wahrnehmung für 
Pluralitätskonzepte essenziell sind. Auch in diesem Unterkapitel beziehe 
ich mich auf Ansätze der Kulturwissenschaft und Psychologie, da sie zum 
einen die Kommunikationsprozesse in den Vordergrund stellen, zum ande-
ren aber auch Sozialisierungsprozesse in Bezug auf Identität berücksichti-
gen. Jan Assmann schließt mit seinen Konzepten der kollektiven und kultu-
rellen Identität an Überlegungen zur personalen Identität an und fokussiert 
auf geteilte Symbolsysteme. Mit diesem Ansatz bietet er eine theoretische 
Grundlage, die für meine Arbeit auch hinsichtlich des Religionsbegriffs und 
Konzept der religiösen Pluralität anschlussfähig ist. Die Überlegungen zur 
kulturellen Identität, die die Psycholog:innen Joachim Thomas, Nadja Al-
Dawaf und Regina Weißmann ausführen, sind für die vorliegende Arbeit 
konstruktiv, da sie sich explizit auf Religion und Weltanschauung als kons-
titutives Merkmal kultureller Identität beziehen. Die theoretischen Zugänge 

21	 Vgl. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 132.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


130

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

zu kollektiver und kultureller Identität werden im Folgenden skizziert und 
hinsichtlich Differenzkonzepten, die im nächsten Unterkapitel ausführlich 
bearbeitet werden, reflektiert.

Kollektive Identitäten basieren auf der Identifikation von Individuen mit 
einer Gemeinschaft. Gruppen existieren nicht per se, sondern nur in dem 
Maße, in dem sich Individuen zu ihnen bekennen.22 Diejenigen, die sich als 
einem Kollektiv zugehörig wahrnehmen, haben in spezifischen Kontexten eine 
Gemeinsamkeit im Selbst- und Weltverständnis, das in übereinstimmendem 
praktischem Verhalten Ausdruck findet.23 Die Gemeinsamkeiten zwischen 
Mitgliedern einer Gruppe müssen nicht empirisch nachvollziehbar sein, 
sondern können auch imaginiert und als verbindend wahrgenommen wer-
den. Zudem sind einzelne Personen gleichzeitig Teil verschiedener Gemein-
schaften. Kollektive Identitäten sind dementsprechend keine abgeschlossenen 
Strukturen, sondern stets in Konstruktionsprozesse eingebunden. Jan Ass-
mann argumentiert, dass kollektive Identität, das heißt, das Bewusstsein 
sozialer Zugehörigkeit, »auf der Teilhabe an einem gemeinsamen Wissen 
und einem gemeinsamen Gedächtnis [beruht], die durch das Sprechen einer 
gemeinsamen Sprache oder allgemeiner formuliert: die Verwendung eines 
gemeinsamen Symbolsystems vermittelt wird.«24

Während sich die kollektive Identität auf die bewusst gewordene 
gesellschaftliche Zugehörigkeit bezieht, kann unter dem Begriff der kultu-
rellen Identität die bewusst gewordene Teilhabe an einer Kultur verstanden 
werden.25 Nicht nur die soziale Struktur von Beziehungen, sondern auch 
kulturelle Kontexte tragen zur Entwicklung von Identitäten bei.26 Die Psy-
cholog:innen Joachim Thomas, Nadja Al-Dawaf und Regina Weißmann kon-
zipieren kulturelle Identität als das breite Spektrum an Weltanschauungen 
und Verhaltensformen, das Individuen mit den Mitgliedern einer Gemein-
schaft teilen. Neben alltäglichen Praktiken spielen Moral und Religion eine 
entscheidende Rolle in der individuellen Vorstellung von kultureller Identi-

22	 Vgl. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 132.
23	 Vgl. Straub: Identität, S. 300.
24	 Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 139.
25	 Vgl. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 134.
26	 Vgl. Joachim Thomas/Nadja Al-Dawaf/Regina Weißmann (2016): How Does Experien-

cing Different Cultural Contexts Influence Identity Development? In: Kerstin Kazzazi/
Angela Treiber/Tim Wätzold (Hg.): Migration – Religion – Identität. Aspekte trans-
kultureller Prozesse. Wiesbaden: Springer, S. 211–227, S. 216.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


131

Identität

tät.27 Ebenso wie Assmann, der die gemeinsame Verwendung eines Symbol-
systems zum Ausgangspunkt kollektiver Identität macht, betonen auch die 
Psycholog:innen die Bedeutung des kulturellen Kontextes: Als lebenslanger 
Sozialisierungsprozess umfasst die Entwicklung die ständige Interaktion mit 
dem soziokulturellen Umfeld. Erst der kulturelle Kontext gibt dem wahr-
genommenen Verhalten seine Bedeutung, denn je nach Kultur kann das glei-
che Verhalten unterschiedliche Bedeutungen annehmen. Das soziale Umfeld 
konfrontiert Individuen mit spezifischen Erwartungen. Wie sich Menschen 
schließlich verhalten, wird anhand der Umgebung bewertet.28 Assmanns, 
Thomas’, Al-Dawafs und Weißmanns Verständnis der kulturellen Identität 
liegt der Ansatz, Kultur als Symbolsystem zu verstehen, zugrunde. Dieser 
Kulturbegriff wird im Folgenden kursorisch skizziert, da mit ihm zum einen 
das Konzept der kulturellen Identität erfasst werden kann, zum anderen ist 
er anschlussfähig an den in Unterkapitel 4.3 vorgestellten Religionsbegriff, 
der ebenfalls auf dem Konzept eines Symbolsystems beruht.

In den 1970er-Jahren wurde in der amerikanischen Ethnologie, maßgeb-
lich beeinflusst von Clifford Geertz, ein Kulturbegriff entwickelt, der Kultur 
als Symbolsystem begreift. Geertz argumentiert, dass menschliches Verhalten 
in erster Linie symbolisches Handeln ist, das Bedeutung trägt.29 Versponnen 
als ganze Bedeutungsgewebe, erscheint Kultur als Text, der aus öffentlich 
zugänglichen, ineinandergreifenden Systemen auslegbarer Zeichen besteht.30 
Mit diesem Kulturbegriff können die symbolisch ausgedrückte Dimension 
des sozialen Lebens erfasst und die Regeln, Mechanismen und Beziehungen 
identifiziert werden, die Handlungen mit spezifischen Bedeutungen ver-
sehen.31 Dieser Forschungszugang folgt der Prämisse, dass Differenz die 
Grundlage kultureller Bedeutung ist: Symbolische Grenzen schaffen Kon-

27	 Vgl. Thomas/Al-Dawaf/Weißmann: How Does Experiencing Different Cultural Contexts 
Influence Identity Development?, S. 218.

28	 Vgl. Thomas/Al-Dawaf/Weißmann: How Does Experiencing Different Cultural Contexts 
Influence Identity Development?, S. 216.

29	 Vgl. Clifford Geertz (2003): Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Sys-
teme (The Interpretation of Cultures. Selected Essays, 1973). Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 
S. 16.

30	 Vgl. Jörg Marschall (2012): Clifford Geertz, Thick Description. In: Claus Leggewie/ 
Darius Zifonun/Anne-Katrin Lang/Marcel Siepmann/Johanna Hoppen (Hg.): Schlüssel-
werke der Kulturwissenschaften. Bielefeld: Transcript, S. 179–181, S. 180; Geertz: Dichte 
Beschreibung, S. 9.

31	 Vgl. Robert Wuthnow/James Davison Hunter/Albert J. Bergesen/Edith Kurzweil (2010): 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


132

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

texte, in denen Denken und Handeln stattfinden und somit Sinn entstehen 
kann.32 Konzepte von kollektiver und kultureller Identität, die auf Symbol-
systemen beruhen, greifen diese Dimension von Differenz auf, beziehen sie 
auf soziale Zusammenhänge und heben Differenz als konstitutive Praxis zur 
Herstellung von Identitäten hervor.

Der Soziologe Hans-Georg Soeffner, der sich mit Identitätsprozessen 
im Kontext von Pluralitätstheorien befasst, begreift kollektive Identitäten 
als praktisch zu leistende und zu sichernde Konstruktionen, die sich stets 
transformieren und offene Grenzen haben.33 Er betont die Fragilität des 
Zusammenhalts von Gruppen, da sich innerhalb kollektiver Identitäten der 
wechselseitige Fremdheitsgrad aller Akteurinnen und Akteure auf dem Wis-
sen um die prinzipielle Andersartigkeit konstituiert.34 Die Soziologin Michèle 
Lamont prägte dafür den Begriff boundary work, der die Leistung von Grup-
pen, eine symbolische Bindung nach innen zu schaffen, beschreibt.35 Der Ter-
minus fokussiert explizit auf die inkludierende und exkludierende Arbeit, 
die geleistet wird, um Grenzen zwischen Innen und Außen herzustellen.36 
Auch Stuart Hall, der die Cultural Studies in Großbritannien mitbegründet 
hat, betont diese diskursive Arbeit, die mit Identitätsprozessen verbunden 
ist, indem die Markierung symbolischer Grenzen zur Konsolidierung eines 
Innen und Außen führt.37 Diese Unterscheidung zwischen innen und außen 
ist nicht wertfrei, sondern mit normativen Imaginationen des Eigenen und 
Anderen verbunden. Die Artikulation der Unterschiede zwischen Gruppen 
verfolgt bewusste oder unbewusste Ziele: »Gruppen bilden sich, wachsen und 
bleiben zusammen, indem sie sich eine (konstruierte, imaginierte) andere 

Cultural Analysis. The Work of Peter L. Berger, Mary Douglas, Michel Foucault, and Jür-
gen Habermas. London: Taylor & Francis, S. 259.

32	 Vgl. Wuthnow/Hunter/Bergesen/Kurzweil: Cultural Analysis, S. 260.
33	 Vgl. Hans-Georg Soeffner (2014): Fragiler Pluralismus. In: ders./Thea D. Boldt (Hg.): Fra-

giler Pluralismus. Wiesbaden: Springer, S. 207–224, S. 220.
34	 Vgl. Soeffner: Fragiler Pluralismus, S. 220.
35	 Vgl. Michèle Lamont/Marcel Fournier (1992): Introduction. In: dies. (Hg.): Cultivating 

Symbolic Boundaries. Differences and the Making of Inequality. Chicago/London: The 
University of Chicago Press, S. 1–17, S. 1.

36	 Vgl. Gritt Klinkhammer (2019): Der interreligiöse Dialog als Boundary Work. In: Zeit-
schrift für Religionswissenschaft 27 [1], S. 78–102, S. 79.

37	 Vgl. Stuart Hall (2009): Introduction: Who Needs ›Identity‹? In: ders./Paul du Gay (Hg.): 
Questions of Cultural Identity. London/Thousand Oaks/New Delhi/Singapore: Sage, 
S. 1–17, S. 4.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


133

Identität

Gruppe als negativen Vergleichs- und Kontrasthorizont hernehmen.«38 Identi-
täten werden also immer in diskursiven Formationen produziert, sind in his-
torische Kontexte eingebunden und existieren nicht als natürliche Einheiten, 
sondern als Produkt von Ausschluss- und Differenzprozessen.39 Es sind vor 
allem die Ressourcen der Geschichte, Sprache und Kultur, die genutzt wer-
den, um Identitätsprozesse zu gestalten, zu verhindern oder zu legitimieren. 
Identität ist deshalb nie ›natürlich‹ oder ›ursprünglich‹, sondern ein natura-
lisierter Prozess der »Schließung«.40 Diese Perspektive auf Identität, die die 
Kommunikationsprozesse zur Bildung von Gruppen hervorhebt, ist für die 
Analyse von Repräsentationen religiöser Pluralität in Kindermedien gewinn-
bringend. Ich orientiere mich in der Analyse der Kindermedien an identi-
tätsstiftenden Praktiken auf der textuellen, visuellen und auditiven Ebene, 
das heißt an Selbst- und Fremdbildern, die den Medienproduktionen ein-
geschrieben sind. Dazu gehören beispielsweise Darstellungen von Gemein-
schaften, die in Zugehörigkeits- oder Abgrenzungsverhältnissen zu anderen 
repräsentiert werden. Die Kriterien, die als trennend wahrgenommen wer-
den, sind Identitätsmarker, die ebenfalls Berücksichtigung finden. Die Ana-
lyse der Vorstellungen davon, was Pluralität ist und wie sie organisiert wird 
oder werden sollte, bearbeitet die Quellen entlang der Grenzlinien von Identi-
tät und Differenz, zwei Konzepten, die eng miteinander zusammenhängen 
und als Grundlage von Pluralität den Kern der vorliegenden Studie bilden.

Im folgenden Unterkapitel wird das Grundkonzept der Differenz theo-
retisch ergründet. Der Fokus liegt auf Vorstellungen des Eigenen, Anderen 
und Fremden, der Sichtbarkeit von Differenz und dem Forschungsansatz 
der Intersektionalität, der beansprucht, die Komplexität von Identitäts- und 
Differenzprozessen zu erfassen und den Blick für die Beschreibung »sozia-
ler Wirklichkeit« zu schärfen. Stuart Hall befasst sich mit dieser Dimension 
von Identität aus kulturwissenschaftlicher Perspektive und fokussiert auf 
Konstruktions- und Machtdiskurse, die im nächsten Unterkapitel besondere 
Berücksichtigung finden.

38	 Straub: Identität, S. 296.
39	 Vgl. Hall: Introduction: Who Needs ›Identity‹?, S. 3.
40	 Vgl. Hall: Introduction: Who Needs ›Identity‹?, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


134

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

4.2	 Differenz

Der Begriff Differenz hat seinen etymologischen Ursprung in lat. differentia, 
aus differe ›sich unterscheiden, auseinandertragen‹ und bezeichnet eine Ver-
schiedenheit, bisweilen auch Unstimmigkeit, die aus einem Vergleich hervor-
geht.41 Wie auch Identität ist Differenz ein dynamischer Prozess der Grenz-
ziehung.42 Stuart Hall versteht sie als ambivalent; sie kann sowohl positiv 
als auch negativ konnotiert sein und ist notwendig für die »Produktion von 
Bedeutung, die Formierung von Sprache und Kultur, für soziale Identitäten 
und ein subjektives Bewusstsein des Selbst als sexuelles Objekt.«43 Diese 
anthropologische Erklärung fokussiert darauf, dass Dingen Bedeutung gege-
ben wird, »indem ihnen unterschiedliche Positionen innerhalb eines klassi-
fikatorischen Systems zugewiesen werden. Die Kennzeichnung von ›Diffe-
renz‹ ist also die Basis der symbolischen Ordnung, die wir Kultur nennen.«44

Differenz ist notwendig, um Bedeutung zu schaffen und findet häufig Aus-
druck in binären Gegensätzen. Stuart Hall argumentiert, dass diese Gegen-
satzpaare trotz ihrer Nützlichkeit – sie vereinfachen und strukturieren – der 
Vielfalt der Welt nicht gerecht werden. Sie tendieren dazu »in ihrer rigiden 
dualen Struktur übervereinfachter Darstellung alle diese Variationen und 
Unterschiede aufzusaugen und unkenntlich zu machen.«45 Die daraus resul-
tierende Differenz wird auch eingesetzt, um Unterschiede zwischen Menschen 
nicht nur zu bezeichnen, sondern aktiv zu konstruieren, stereotypisieren 
und naturalisieren: »Die Dynamik der Grenzen ist in Konflikte und Macht-
kontexte eingebettet.«46 Dieses als soziale Differenz bezeichnete Phänomen 
und damit verknüpfte Grenzziehungsprozesse sind historisch und kontex-

41	 Vgl. Norbert Ricken/Nicole Balzer (2007): Differenz: Verschiedenheit – Andersheit – Fremd-
heit. In: Jürgen Straub/Arne Weidemann/Doris Weidemann (Hg.): Handbuch inter-
kulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe – Theorien – Anwendungs-
felder. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 56–69, S. 57.

42	 Vgl. Martin Sökefeld (2011): Religion, Grenzen, Identitäten. In: Birgit Allenbach/Urmila 
Goel/Merle Hummrich/Cordula Weißköppel (Hg.): Jugend, Migration und Religion. In-
terdisziplinäre Perspektiven. Zürich: Pano, S. 271–286, S. 283.

43	 Stuart Hall (2004): Ideologie, Identität, Repräsentation, hg. v. Juha Koivisto/Andreas Mer-
kens. Hamburg: Argument Verlag, S. 122.

44	 Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation, S. 119.
45	 Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation, S. 117.
46	 Sökefeld: Religion, Grenzen, Identitäten, S. 283.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


135

Differenz

tuell geformt und variabel.47 An den Grenzlinien von Differenz und Zuge-
hörigkeit changieren Konzepte des Eigenen, Anderen und Fremden, deren 
theoretischen Grundlagen im folgenden Unterkapitel diskutiert werden.

4.2.1	 Eigenes, Anderes, Fremdes
Im deutschsprachigen wissenschaftlichen Diskurs hat sich für die Bezeich-
nung von diskursiv hergestellten Grenzziehungsprozessen die Substanti-
vierung der Adjektive ›eigen‹ und ›fremd‹ und des Adverbs ›anders‹ zu den 
Schlüsselbegriffen ›das Eigene‹, ›Andere‹ und ›Fremde‹ etabliert. Im eng-
lischsprachigen Diskurs wird diese Grenzziehung als Othering bezeichnet, 
ein Begriff, der durch die Verlaufsform den aktiven Prozess der Herstellung 
des Anderen bereits impliziert. Im Folgenden werden die den Konzepten des 
Eigenen, Anderen und Fremden zugrundeliegenden Prämissen vorgestellt 
und hinsichtlich ihrer normativen Implikationen reflektiert.

Es liegt im Wesen der Konzepte von Eigenem und Fremdem, dass sie sich 
gegenseitig bedingen und ohne einander nicht existieren können: »So muss 
die Konstruktion des Fremden immer auch als eine Konstruktion der Sphä-
re des Eigenen – und umgekehrt – verstanden werden, insofern beide sich 
oft als Prozesse der Abgrenzung, Absonderung und Absetzung des Eigenen 
vom Fremden vollziehen.«48 Die Begriffe beschreiben keine Wesens- oder 
Persönlichkeitsmerkmale, sondern kennzeichnen Beziehungen zwischen 
Personen und Personengruppen.49 Während das Konzept des Eigenen dem 
des Fremden gegenübersteht, findet das Selbe einen Gegenpol im Anderen.50

Die Bedeutungsübergänge zwischen Anderem und Fremdem sind flie-
ßend, da mit der Betonung der Andersheit und Außerordentlichkeit des 
Anderen der Begriff in eine semantische Nähe zur Fremdheit rückt.51 Das 
Wort ›Fremde(r/s)‹ verweist nicht auf einen eindeutigen Referenten, son-
dern »bezeichnet das, was gerade nicht einfach zugänglich, vertraut, identi-
fizierbar ist. Es benennt, was es nicht konkret benennen kann, denn wäre 

47	 Vgl. Dahinden/Moret/Duemmler: Die Herstellung sozialer Differenz unter der Bedingung 
von Transnationalisierung, S. 227.

48	 Ricken/Balzer: Differenz, S. 65.
49	 Vgl. Annegret Eickhorst (2007): Interkulturelles Lernen in der Grundschule. Ziele – Kon-

zepte – Materialien. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt, S. 33.
50	 Vgl. Ricken/Balzer: Differenz, S. 65.
51	 Vgl. Ricken/Balzer: Differenz, S. 62.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


136

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

das Fremde problemlos zugänglich, ließe es sich kategorial erfassen und 
begreifen.«52 Das Fremde stellt einen Bruch in der vertrauten Welt dar, in 
der Menschen durch Sprache und Bilder Zugang zum Realen und Imaginä-
ren haben und die »Wirklichkeit« als symbolisch vermittelt erleben.53 Diese 
Konzeption impliziert, dass der Zugang zum Fremden immer auf Wissen 
und Verstehen beruht. Der Literaturtheoretiker Tzvetan Todorov reflektiert 
dieses epistemologische Verhältnis zwischen Alterität und Wissen und hebt 
insbesondere die Ebene der Repräsentation hervor:54

Wissen per se impliziert noch kein Verständnis für den Anderen. […] 
Verstehen und Anerkennung bzw. Verständnis des Anderen gehören 
nicht notwendigerweise zusammen. Aus diesem Grunde hängt sehr 
viel von der Art und Weise ab, mit der der Andere beschrieben wird.55

Die Konzepte des Eigenen, Anderen und Fremden sind also nicht wertfrei, 
sondern mit Zuschreibungen, Beurteilungen und Emotionen verbunden. Jür-
gen Straub argumentiert, dass die soziale Differenzierung, die der Gemein-
schaftsbildung, sozialen Integration und Kohäsion der eigenen Gruppenmit-
glieder dient, eine Diskriminierung sei, da die »Mitglieder (mindestens) einer 
anderen Gruppe als ›Andere‹ oder ›Fremde‹ nicht nur vom Eigenen unter-
schieden, sondern dabei abgewertet und (jedenfalls symbolisch) als Objekte 
legitimer Aggression und Gewalt kategorisiert«56 werden. In kulturwissen-
schaftlichen Forschungsansätzen hat sich – forciert durch die Postcolonial 
Studies – der Begriff Othering etabliert, um die Prozesse zu beschreiben, die 
Andere als anders oder fremd kategorisieren:

52	 Michael Wimmer (1997): Fremde. In: Christoph Wulf (Hg.): Vom Menschen. Handbuch 
Historische Anthropologie. Weinheim/Basel: Beltz, S. 1066–1078, S. 1068.

53	 Vgl. Wimmer: Fremde, S. 1068.
54	 Vgl. Tzvetan Todorov (1985): Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen (La 

conquête de l’Amérique. La question de l’autre, 1982). Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 221.
55	 Christian Wehlte (2002): Die Kultur des Fremden. In: Wolfdietrich Schmied-Kowarzik 

(Hg.): Verstehen und Verständigung. Ethnologie, Xenologie, interkulturelle Philosophie. 
Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 36–48, S. 38. Herv. i. O. Zu einer ähnlichen Posi-
tion siehe Vittorio Hösle (2019): Was sind und zu welchem Ende studiert man Geistes-
wissenschaften? In: Hans Joas/Jörg Noller (Hg.): Geisteswissenschaft – was bleibt? Zwi-
schen Theorie, Tradition und Transformation. Freiburg/München: Verlag Karl Alber, 
S. 104–134, S. 126.

56	 Straub: Identität, S. 296.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


137

Differenz

Das entscheidende Moment von Othering liegt darin, dass in einer 
wirkmächtigen Verschränkung und im Zusammenspiel von hegemo-
nialen alltäglichen, fachlichen, wissenschaftlichen und politischen Dis-
kursen und Bildern mit Mitteln der Zuschreibung, Essentialisierung 
und Repräsentation eine bestimmte Gruppe erst als solche, dann als 
Andere diskursiv hervorgebracht und identitär festgeschrieben wird.57

Konstruktionen des Eigenen, Anderen und Fremden produzieren und repro-
duzieren kulturelle Muster und Klassifikationssysteme, sie führen zu Ein- 
und Ausgrenzungen und evozieren Bilder der Identität und Normalität.58 
Diesen Prozess der Normalisierung, der in der Aushandlung von Differenz 
konstruiert wird, beleuchtet der Philosoph Michel Foucault: »Die Norm ist 
ein Spiel im Inneren der Differential-Normalitäten. Das Normale kommt 
als erstes, und die Norm leitet sich daraus ab, oder die Norm setzt sich aus-
gehend von dieser Untersuchung der Normalitäten fest und spielt ihre ope-
rative Rolle.«59 Das Verhältnis zwischen Normalem und Abweichungen 
davon ist dynamisch und relational, denn beide Kategorien beziehen sich 
nicht auf einen Zustand, sondern auf Formen von Normalisierungsprozes-
sen, »durch die Organismen wie auch Gemeinschaften versuchen, Ordnun-
gen auch dort zu konstruieren, wo die Ordnung gestört oder zerstört ist.«60 
Prozesse der Normalisierung sind in ihrer Struktur also hegemonial, indem 
das Normale und das davon Abweichende diskursiv hergestellt werden und 
nicht per se existieren.

Diese Macht, die die Art und Weise durchdringt, mit der Men-
schen beschrieben und repräsentiert werden, bezeichnet Stuart Hall als 
Repräsentationsregime. Die Macht, andere zu repräsentieren, münde häufig 
in Gewalt: »Stereotypisierung ist ein wesentlicher Bestandteil dieser Ausüb
ung symbolischer Gewalt.«61 Hall argumentiert, dass Stereotypen die wenigen, 

57	 Christine Riegel (2016): Bildung – Intersektionalität – Othering. Pädagogisches Handeln 
in widersprüchlichen Verhältnissen. Bielefeld: Transcript, S. 52. Herv. i. O.

58	 Vgl. Ricken/Balzer: Differenz, S. 65.
59	 Michel Foucault (2004): Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouverne-

mentalität I. Vorlesung am Collège de France 1977–1978 (Sécurité, territoire, population. 
Cours au Collège de France 1977–1978, 2004). Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 98.

60	 Michaela Summa (2020): Über Normalität und Abweichung: Ein responsiver Ansatz. In: 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie 68 [1], S. 79–100, S. 98.

61	 Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation, S. 145f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


138

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

anschaulichen, leicht zu erkennenden Eigenschaften einer Person erfassen, 
übertreiben und vereinfachen und die gesamte Person auf diese Merkmale 
festschreibt: »Stereotypisierung reduziert, essentialisiert, naturalisiert und 
fixiert ›Differenz‹. […] Sie klassifiziert Menschen entsprechend einer Norm 
und konstruiert die Ausgeschlossenen als ›anders‹.«62 Stereotypen beziehen 
sich sowohl auf Vorstellungen in der Fantasie als auch auf das tatsächlich 
Wahrgenommene, das wiederum durch unsere Vorstellungen geprägt ist.63 
Während Hall das Konzept der Stereotype als normativ besetzt versteht, 
argumentiert der Sozialpsychologe Henri Tajfel, dass Stereotypen lediglich 
Bemühungen des Gehirns seien, um die Vielfalt an Reizen und Eindrücken, 
die unsere Umwelt hervorbringt, zu begrenzen.64 Im Kontext meiner Arbeit 
verwende ich für Tajfels Verständnis der Reduktion der Vielfalt an Eindrücken, 
die sich in wertfreien Kategorien manifestiert, den Begriff der Typisierung. 
Die Bezeichnung »Stereotypen« hingegen verwende ich mit Halls Konno-
tation, das heißt als reduzierte, essenzialisierte Attributionen leicht erkenn-
barer Eigenschaften, auf die eine Figur festgeschrieben wird.

Die Andersartigkeit von Individuen und Gruppen erscheint vor allem 
im Kontext ethnischer, kultureller und sozialer Zuschreibungen als genera-
lisiert und homogenisiert.65 Durch gegenseitige Überlagerungen verstärke 
sich laut Soziologe Andreas Wimmer die Wahrnehmung kulturelle Unter-
schiede und ethnische Grenzen:

So lassen kulturelle Unterschiede ethnische Grenzen quasi-natürlich 
und selbstverständlich erscheinen, während soziale Schließung ent-
lang ethnischer Grenzziehungen die schon vorhandenen Unterschie-
de durch die Erfindung immer neuer kultureller Differenzmerkma-
le verstärken kann.66

62	 Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation, S. 144f.
63	 Vgl. Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation, S. 150.
64	 Vgl. Henri Tajfel (1969): Cognitive Aspects of Prejudice. In: Journal of Social Issues 25 [4], 

S. 79–97, S. 81f.
65	 Vgl. Ricken/Balzer: Differenz, S. 65.
66	 Andreas Wimmer (2010): Ethnische Grenzziehungen: Eine prozessorientierte Mehr-

ebenentheorie. In: Marion Müller/Darius Zifonun (Hg.): Ethnowissen: soziologische Bei-
träge zu ethnischer Differenzierung und Migration. Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-
wissenschaften, S. 99–152, S. 111f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


139

Differenz

Hall verwendet für diesen Prozess den Begriff der Naturalisierung als Stra-
tegie der Repräsentation, die dazu dient, Differenz festzuschreiben und zu 
sichern: »Sie ist ein Versuch, das unvermeidbare ›Entgleiten‹ von Bedeutung 
aufzuhalten und eine diskursive und ideologische ›Schließung‹ sicherzustel-
len.«67 Mit dem Begriff der Essentialisierung, der die Konstruktion der Ande-
ren als homogene Gruppe bezeichnet, werden deren inneren Differenzen 
nivelliert.68 Der Ethnologe Martin Sökefeld argumentiert, dass es auf gesell-
schaftspolitischer Ebene notwendig sei, »Essentialisierungen zu vermeiden, 
die tatsächliche Pluralität von Identitäten und Zuordnungen zur Kenntnis zu 
nehmen, sie anzuerkennen und als positive Ressource für vielfältige soziale 
Beziehungen zu fördern.«69 Identitätskonstruktionen und -politiken fußen 
also nicht auf der nüchternen Feststellung empirischer Sachverhalte, son-
dern arbeiten mit Zuschreibungen und Projektionen.70

Die Konzepte des Eigenen, Anderen und Fremden werden, wie sich 
gezeigt hat, nicht nur als analytische Kategorien benutzt, sondern auch als 
gesellschaftspolitische Instrumente, um auf Missstände in Repräsentatio-
nen hinzuweisen. Diese normative Konnotation resultiert aus den Fach-
geschichten, in denen diese Konzepte entwickelt wurden. Stuart Hall war als 
Schwarzer britisch-jamaikanischer Soziologe ein Kulturtheoretiker marxis-
tischer Orientierung, der als einer der wichtigsten Vertreter der Cultural Stu-
dies Kultur und Politik als eng miteinander verschränkt verstand.71 Hall gilt 
auch als Wegbereiter der Postcolonial Studies, einer Forschungsrichtung, die 
sich mit kolonialen Konstellationen auseinandersetzt und das ambivalente 
Kolonialerbe der Verbreitung europäischer Sprachen, Denkweisen, Wissens-
systeme und Kunstformen in nicht-europäischen Regionen der Welt kont-
rovers diskutiert.72 In beiden Fachtraditionen wird Wissenschaft nicht als 
außerhalb von der Gesellschaft stehend verstanden, sondern als Teil davon. 
Wissenschaftlicher Arbeit wird das Potenzial zugeschrieben, auf die Gesell-

67	 Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation, S. 130.
68	 Vgl. Mecheril/Thomas-Olalde: Die Religion der Anderen, S. 48.
69	 Sökefeld: Religion, Grenzen, Identitäten, S. 284.
70	 Vgl. Straub: Identität, S. 295.
71	 Vgl. Stuart Hall (2000): Cultural Studies. Ein politisches Theorieprojekt, hg. v. Nora Räth-

zel. Hamburg: Argument Verlag, S. 141.
72	 Vgl. Eberhard Kreutzer (2013): Postkolonialismus/Postkolonialität. In: Ansgar Nünning 

(Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 
Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 617–618, S. 617.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


140

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

schaft einzuwirken und diese zu verändern. Mit diesem Impetus ist die 
Repräsentation von Menschen in populären Medien, wie sie beispielsweise 
Stuart Hall in Plakaten, die Schwarze darstellen, untersucht hat, ein zentraler 
Forschungsschwerpunkt der Cultural und Postcolonial Studies.73 Meine Arbeit 
fügt sich in diesen Diskurs in zweierlei Hinsicht ein: Da religiöse Pluralität 
immer impliziert, dass mehrere, als verschieden wahrgenommene Gruppen 
repräsentiert werden, eröffnen die Darstellungen unweigerlich Fragen nach 
den Konzepten des Eigenen, Anderen und Fremden. Zudem arbeitet meine 
Forschungsfrage an einem Quellenkorpus, das als per se politisch verstanden 
werden kann. Die Frage, welche Wissensbestände, Darstellungsgewohn-
heiten und Werte hinsichtlich religiöser Pluralität an Kinder tradiert wer-
den sollen, schließt maßgebend auch Aspekte der Deutungshoheit mit ein. 
Die Konzepte des Eigenen, Anderen und Fremden werden in der Quellen-
analyse zunächst deskriptiv eingesetzt. Eng verbunden mit dem Konzept 
der Identität wird das Verhältnis zwischen als verschieden dargestellten Tra-
ditionen besonders beleuchtet: Ob die Darstellung religiöser Pluralität aus 
der Innensicht einer Tradition oder aus einer Außensicht erfolgt, bietet eine 
erste Anschlussmöglichkeit der Konzepte des Eigenen, Anderen und Frem-
den. Auch die Frage, wie religiöse Elemente, Symbole, Akteur:innen, Orte, 
Handlungen und Traditionen repräsentiert und bewertet werden, schließt 
an diese Konzepte an. In den Unterkapiteln 11.3 »Wissen als Grundlage 
von Toleranz«, 11.4 »Das Spannungsverhältnis von Toleranz und Othering-
Prozessen« und 11.5 »Die Komplexität von Religion in der Kultur als Heraus-
forderung für Kindermedien« wird das gesellschaftspolitische Potenzial der 
Kindermedien diskutiert. In dieser Synthese steht nicht mehr die Analyse 
im Vordergrund, sondern eine Deutung der Forschungsergebnisse, die sich 
durchaus als politisch verstehen lässt.

Ein entscheidendes Merkmal in den Grenzziehungsprozessen von Identität 
und Differenz ist zunächst die Sichtbarkeit von Unterschieden, Ähnlichkeiten 
und Gemeinsamkeiten. Im folgenden Unterkapitel wird dieser Zusammen-
hang näher erörtert, da er die Ebene der Repräsentation von Identitäts- und 
Differenzprozessen grundlegend betrifft.

73	 Vgl. Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation, S. 108–166.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


141

Differenz

4.2.2	 Wahrnehmung und Sichtbarkeit von Differenz
Differenzierung ist eine notwendige kognitive Operation, um Bedeutung 
herzustellen. Wie in den vorangegangenen Unterkapiteln erläutert, mani-
festiert sie sich nicht nur in der Typisierung und Klassifizierung von Din-
gen, Menschen oder Gruppen, sondern kann auch der normativen Zuschrei-
bung und Bewertung dienen.

Die Grundlage von Identitäts- und Differenzzuschreibungen wird durch 
Wahrnehmung und Sichtbarkeit geschaffen. Psychologische Zugänge ver-
stehen unter Wahrnehmung den Vorgang und das Ergebnis eines Prozesses, 
durch welchen mittels der Sinnesorgane und Verarbeitungssysteme Informa-
tionen der äußeren und inneren Umwelt aufgenommen, weitergeleitet und 
verarbeitet werden.74 Die Wahrnehmung anderer Individuen umfasst eine 
große Bandbreite von Verarbeitungsprozessen personenbezogener Infor-
mationen, wie beispielsweise die Identifikation, das Erkennen emotionaler 
Kommunikationssignale, die soziale Gruppenzugehörigkeit oder die Inter-
pretation des Aufmerksamkeitsfokus einer Person.75 Dieses Konzept der 
Wahrnehmung, das sich auf physische und neuronale Prozesse bezieht, wird 
in soziologischen Ansätzen erweitert: Das Wahrnehmen

wird immer auch durch Praktiken und kulturelle Wahrnehmungs-
schemata geformt. Dabei ist davon auszugehen, dass die Ausdiffe-
renzierung der modernen Gesellschaft in professionelle Felder, Syste-
me, Klassen und Lebensstilmilieus mit einer Pluralisierung sinnlicher 
Ordnungen korrespondiert. Die Angehörigen einer sozialen Grup-
pe teilen also nicht nur dieselbe strukturelle Position innerhalb der 
Gesellschaft; in ihren Praktiken und Interaktionen bilden sie zudem 
kollektive Wahrnehmungsschemata aus, die sie für bestimmte Details 
und Zusammenhänge sensibilisieren, während ihnen andere poten-
tiell ebenso wahrnehmbare Aspekte entgehen.76

74	 Vgl. Christian Becker-Carus (2016): Wahrnehmung. In: Uwe Tewes/Klaus Wildgrube 
(Hg.): Psychologie-Lexikon. München: Oldenbourg Wissenschaftsverlag, S. 444–446, 
S. 444.

75	 Vgl. Stefan R. Schweinberger/Dana Schneider (2014): Wahrnehmung von Personen und 
soziale Kognition. In: Psychologische Rundschau 65 [4], S. 212–216, S. 213.

76	 Sophia Prinz/Hanna Katharina Göbel (2015): Die Sinnlichkeit des Sozialen. Eine Ein-
leitung. In: dies. (Hg.): Die Sinnlichkeit des Sozialen. Wahrnehmung und materielle Kul-
tur. Bielefeld: Transcript, S. 9–49, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


142

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Die Aufnahme und Verarbeitung von Reizen erfolgen nicht in Form eines 
Spiegelbildes der Realität, sondern als »codierte Signale, aus denen das zen-
trale Nervensystem ›sein Bild‹ des Ganzen, sein Konstrukt zusammensetzt. 
So ist menschliche Wahrnehmung in hohem Maß ein ›Konstruktionspro-
zeß‹.«77 Die aufgenommenen Sinneseindrücke werden mit bereits beste-
henden Bildern und Wahrnehmungsmustern abgeglichen und nach diesen 
ergänzt.78 Die Ausbildung von Wahrnehmungsschemata und -praktiken ist 
eng mit der Materialität von Kultur verknüpft.79 Der wiederholte Umgang 
mit räumlich-architektonischen Ordnungen, Gebrauchsgegenständen im 
Alltag, wissenschaftlichen und künstlerischen Objekten oder technischen 
Geräten bildet synästhetische und senso-motorische Fähigkeiten aus, die 
in alltäglichen Interaktionen intuitiv eingesetzt werden.80 Der Soziologe 
Andreas Reckwitz betont, dass soziale Ordnungen immer auch zugleich 
sinnliche Ordnungen sind.81 Er versteht die Wahrnehmung in einem pra-
xeologischen Zusammenhang und beschreibt den Körper als Ressource für 
Kompetenzen und Wissensformen, die im Verlauf einer Praktik abgerufen 
und mobilisiert werden.82 Ein praxeologischer Zugang fokussiert darauf, wie 
Wahrnehmungsformen in einer soziokulturellen Praktik eingesetzt werden 
und welchen Stellenwert sie dort haben: »Sinnliche Wahrnehmungen und 
Handeln sind damit praxeologisch zwei Seiten der gleichen Medaille: Eine 
sozial-kulturelle Praktik organisiert das Handeln wie das Wahrnehmen auf 
eine bestimmte Weise und integriert es in einen Komplex.«83 Der Religi-
onswissenschaftler Jürgen Mohn argumentiert aus kommunikationstheo-
retischer Perspektive, dass die zwischenmenschliche Vermittlung von Zei-
chen in einem intersomatischen Wahrnehmungsprozess beschrieben werden 
kann.84 Auch er verortet Wahrnehmung in der Wechselwirkung von physi-

77	 Hubert Mohr (2005): Wahrnehmung/Sinnessystem. In: Christoph Auffarth/Jutta Bernard/
ders./Agnes Imhof/Silvia Kurre (Hg.): Metzler Lexikon Religion. Gegenwart – Alltag – Me-
dien. Stuttgart: Metzler, S. 620–633, S. 621.

78	 Vgl. Mohr: Wahrnehmung/Sinnessystem, S. 621.
79	 Vgl. Prinz/Göbel: Die Sinnlichkeit des Sozialen, S. 10.
80	 Vgl. Prinz/Göbel: Die Sinnlichkeit des Sozialen, S. 10.
81	 Vgl. Andreas Reckwitz (2015): Sinne und Praktiken. Die sinnliche Organisation des So-

zialen. In: Sophia Prinz/Hanna Katharina Göbel (Hg.): Die Sinnlichkeit des Sozialen. 
Wahrnehmung und materielle Kultur. Bielefeld: Transcript, S. 441–455, S. 446.

82	 Vgl. Reckwitz: Sinne und Praktiken, S. 448.
83	 Reckwitz: Sinne und Praktiken, S. 448.
84	 Vgl. Jürgen Mohn (2012): Religionsaisthetik: Religion(en) als Wahrnehmungsräume. In: 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


143

Differenz

schen Voraussetzungen und Sozialisierungsprozessen und fokussiert auf die 
sozial-kommunikative Bedingtheit von Wahrnehmung und den Ablauf von 
Kommunikation: »Es muss daher von einem zirkulären Verhältnis zwischen 
Wahrnehmung und Kommunikation ausgegangen werden.«85

In Bezug auf das Andere und Fremde brechen die Wahrnehmung und 
Darstellung des Fremden die vertraute Gewohnheit auf:86

Von entscheidender Bedeutung für die Wahrnehmung des Anderen 
ist, ob der vertraute kulturelle Rahmen verlassen wird, womit auch 
die vertrauten Referenzmuster der Wahrnehmung und Bewertung 
einen anderen Stellenwert erhalten oder ob der Andere in der eige-
nen Kultur wahrgenommen wird.87

Die Wahrnehmung von Differenz ist eng mit ihrer Sichtbarkeit verbunden. 
Sichtbarkeit ist ein kulturwissenschaftliches Grundkonzept, das sich in der 
Schnittstelle von politischen, epistemischen und ästhetischen Diskursen ver-
orten lässt. Die politischen und epistemischen Dimensionen überschneiden 
sich dort, wo sich Forderungen nach Sichtbarmachung auf die Repräsenta-
tion von Wissen beziehen und beanspruchen, dass bestimmte Wissenszu-
sammenhänge eingeschlossen werden.88 Die ästhetische Dimension bezieht 
sich auf die Form und die Notwendigkeit, sich damit auseinanderzusetzen, 
wie etwas dargestellt wird.89 Die Perspektive der Sichtbarkeit »ermöglicht 
Fragen danach, welche Gesellschaften wie durch welche Prozesse der Bedeu-
tungsproduktion re/produziert werden und welche Verhältnisse zwischen 

Michael Stausberg (Hg.): Religionswissenschaft. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 329–342, 
S. 330. Zum Verhältnis von Wahrnehmung und Kommunikation siehe auch Lucia Traut/
Annette Wilke (2014): Einleitung. In: dies. (Hg.): Religion – Imagination – Ästhetik. Vor-
stellungs- und Sinneswelten in Religion und Kultur. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
S. 17–69, S. 22.

85	 Mohn: Religionsaisthetik, S. 330.
86	 Vgl. Kerstin Gernig (2001): Zwischen Sympathie und Idiosynkrasie. Zur Wahrnehmung 

des anderen Körpers in kulturanthropologischer Perspektive. In: dies. (Hg.): Fremde Kör-
per. Zur Konstruktion des Anderen in europäischen Diskursen. Berlin: dahlen university 
press, S. 13–29, S. 18.

87	 Gernig: Zwischen Sympathie und Idiosynkrasie, S. 18.
88	 Vgl. Johanna Schaffer (2008): Ambivalenzen der Sichtbarkeit. Über die visuellen Struk-

turen der Anerkennung. Bielefeld: Transcript, S. 14.
89	 Vgl. Schaffer: Ambivalenzen der Sichtbarkeit, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


144

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Gruppen und Klassen einer Gesellschaft – und wie sich diese Verhältnisse 
anders produzieren lassen.«90 Sichtbarkeit fokussiert darauf, wie Subjekte 
in medialen Kommunikationsprozessen dargestellt werden, welche Normen 
der Repräsentation zugrunde liegen und unter welchen Bedingungen es Indi-
viduen und Gruppen möglich wird, wahrgenommen zu werden.91 Die der 
Sichtbarkeit vorgelagerte Repräsentation ist für die vorliegende Arbeit ein 
essenzielles Konzept, da sie zwischen Produktion und Rezeption ein wesent-
licher Bestandteil von Kommunikationsprozessen ist, die das Motiv der reli-
giösen Pluralität im öffentlich-medialen Kontext verbreitet.

Stuart Hall versteht unter Repräsentation die Produktion der Bedeutung 
mentaler Konzepte durch Sprache und Bilder.92 Der Kulturwissenschaftler 
Martin Fuchs erweitert die Bestimmung des Begriffs um alle Formen der 
Kommunikation: »Repräsentieren bedeutet, über etwas zu ›kommunizie-
ren‹, in Wort oder Bild, verbal oder non-verbal, mittels textlicher wie ande-
rer Medien, inklusive Performanz und Museen, wie es auch […] bedeutet, 
für jemanden oder an jemandes Stelle zu sprechen.«93 Repräsentation ist 
ein Akt der Vergegenwärtigung, indem etwas, das zu einer anderen Zeit 
an einem anderen Ort entstanden ist, in Erinnerung gerufen oder zur Vor-
stellung gebracht wird.94 Sie dient der Produktion von Identität und Diffe-
renz und ist eng mit wahrnehmbaren und sichtbaren Identitätsmerkmalen 
verbunden. Dazu gehören beispielsweise Sprache, Geschlecht, Alter, lokale 
Verortung, Handlungen, Kleidung oder Essgewohnheiten.95 Um als Identi-

90	 Schaffer: Ambivalenzen der Sichtbarkeit, S. 17.
91	 Vgl. Tanja Thomas/Elke Grittmann (2018): Anerkennung und Sichtbarkeit: Impulse für 

kritische Medienkulturtheorie und -analyse. In: dies./Lina Brink/Kaya de Wolff (Hg.): 
Anerkennung und Sichtbarkeit. Perspektiven für eine kritische Medienkulturforschung. 
Bielefeld: Transcript, S. 23–46, S. 25f.

92	 Vgl. Stuart Hall (2013): The Work of Representation. In: ders./Jessica Evans/Sean Nixon 
(Hg.): Representation. London/Thousand Oaks/New Delhi/Singapore: Sage, S. 1–47, S. 3.

93	 Martin Fuchs (2007): Repräsentation. In: Jürgen Straub/Arne Weidemann/Doris Weide-
mann (Hg.): Handbuch interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grund-
begriffe – Theorien – Anwendungsfelder. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 101–110, S. 101.

94	 Vgl. Fuchs: Repräsentation, S. 102.
95	 Vgl. Antonius Liedhegener (2016): Religiöse Identitäten als Problem wechselseitiger Identi-

fizierungen und Kategorisierungen. Aktuelle theoretische Konzepte und Fragen ihrer 
Operationalisierung in der empirischen Religionsforschung. In: Ines-Jacqueline Werk-
ner/Oliver Hidalgo (Hg.): Religiöse Identitäten in politischen Konflikten. Wiesbaden: 
Springer, S. 65–82, S. 77. Vgl. dazu auch Jacqueline Grigo (2015): Religiöse Kleidung. Ves-
timentäre Praxis zwischen Identität und Differenz. Bielefeld: Transcript.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


145

Differenz

tätsmarker wahrgenommen zu werden, bedarf es der stetigen Wiederho
lung von Repräsentationen. Hall argumentiert, dass Bilder erst dann eine 
Bedeutung erlangen, wenn sie im Zusammenhang miteinander gelesen wer-
den: »Sie ›bedeuten‹ also nicht aus sich selbst heraus, sondern akkumulieren 
oder spielen ihre Bedeutungen über eine Vielzahl von Texten und Medien 
hinweg gegeneinander aus.«96 Mediale Repräsentationen agieren in einem 
Feld, das sich auf der einen Seite dadurch auszeichnet, Differenz zu mar-
kieren, um Bedeutung zu schaffen und Bezüge zu bereits Bekanntem her-
zustellen. Auf der anderen Seite ist die Grenze zwischen Typisierung und 
Stereotypisierung nicht immer eindeutig zu ziehen. Diese Relation kann als 
›Repräsentationsparadox‹ bezeichnet werden, das aus der Perspektive der 
Produktion zur Auseinandersetzung mit der Frage zwingt, wie man etwas 
darstellt. Insbesondere diejenigen, die Medien für Kinder produzieren und 
über eine begrenzte Anzahl an Seiten oder Minuten verfügen sowie eine 
Reduktion der Komplexität vorsehen, müssen entscheiden, wie sie etwas 
repräsentieren.

Kindermedien tragen durch ihre weite Verbreitung im privaten und öffent-
lichen Raum zur Herstellung und Erhaltung von Bildern und Blickkulturen 
bei. Visuelle Darstellungen wirken nicht nur in der Vermittlung, sondern 
auch in der Produktion von Wissen entscheidend mit.97 Eine Blickkultur 
bezeichnet die spezifischen Formen der Wahrnehmung und Darstellung 
der Welt durch Bilder und deren Verbreitung in der Kultur.98

Zur Blickkultur gehören Erfahrungen mit Bildern, Traditionen der 
symbolischen Darstellung und die Wanderung von Bildern von einem 
gesellschaftlichen Bereich in den anderen, von einem Medium ins 
andere. Bilddiskurse strukturieren das Verhältnis von Bild und Sinn
gebung und die ästhetischen und politischen Wirkungen von Bildern.99

96	 Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation, S. 115.
97	 Vgl. Sigrid Schade/Silke Wenk (2011): Studien zur visuellen Kultur. Einführung in ein 

transdisziplinäres Forschungsfeld. Bielefeld: Transcript, S. 47.
98	 Vgl. Susanne Regener (2006): Bildgedächtnis, Blickkultur. Fotografie als intermediales 

Objekt. In: Historische Anthropologie. Kultur, Gesellschaft, Alltag 14 [1], S. 119–132, 
S. 120.

99	 Regener: Bildgedächtnis, Blickkultur, S. 120.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


146

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Die meisten menschlichen Handlungen haben visuelle Dimensionen, von 
der Sprache bis zur Herstellung von Objekten: Menschen kommunizieren 
in Bildern, verwenden Metaphern, produzieren sichtbare Gegenstände und 
konstruieren ihre Umgebung visuell.100 Bilder sind in dieser Lesart eingebet-
tet in kommunikative Prozesse. Diesen Kommunikationsraum erfasst der 
Kunsthistoriker Hans Belting in einer anthropologischen Bilddefinition: Er 
trennt die Begriffe Bild und Medium voneinander und versteht Medien als 
Träger, die von Bildern genutzt werden. Die Rolle des Körpers ist für Belting 
entscheidend für den Umgang mit Bildern: Wir benutzen ihn als Medium, 
um innere, mentale Bilder der Fantasie oder Erinnerung zu erzeugen und 
äußere, materielle Bilder zu empfangen.101 Medien schreiben sich in unse-
rer körperlichen Wahrnehmung ein, verändern diese und »steuern unsere 
Körpererfahrung durch den Akt der Betrachtung in dem Maße, wie wir an 
ihrem Modell die Eigenwahrnehmung ebenso wie die Entäußerung unserer 
Körper üben.«102 Die Begegnung mit materiellen Bildern beschreibt Belting 
als Akt der Metamorphose, indem die gesehenen in erinnerte Bilder verwan-
delt werden, die im persönlichen Bildspeicher einen Platz finden.103 »Die Bil-
der sind fortan auch an jeder neuen Wahrnehmung der Welt beteiligt, denn 
die Sinneseindrücke werden von unseren Erinnerungsbildern überlagert, an 
denen wir sie dann gewollt oder ungewollt messen.«104 Mit der Wechselwir-
kung aus materiellem Trägermedium, mentalem Konzept und dem Körper 
als Ort, an dem alle Dimensionen zusammengeführt werden, löst Belting 
das Verständnis von Bildern aus einem rein semiotischen Kontext heraus 
und fügt es in einen semiopragmatischen Kommunikationsraum, der die 
Rezeption berücksichtigt, ein.

Für die wissenschaftliche Analyse von Kindermedien spielt dieser Bild-
begriff eine wichtige Rolle, da die Repräsentation, das heißt die äußeren, 
materiellen Bilder der Zugang zu den Inhalten der Quellen ist, die inne-
ren, mentalen Bilder jedoch in der impliziten Rezeption mit dem Konzept 

100	 Vgl. Howard Morphy/Marcus Banks (1999): Introduction: Rethinking Visual Anthro-
pology. In: dies. (Hg.): Rethinking Visual Anthropology. New Haven/London: Yale Uni-
versity Press, S. 1–35, S. 21.

101	 Vgl. Hans Belting (2011): Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft. Mün-
chen: Wilhelm Fink Verlag, S. 29.

102	 Belting: Bild-Anthropologie, S. 13f.
103	 Vgl. Belting: Bild-Anthropologie, S. 21.
104	 Belting: Bild-Anthropologie, S. 66.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


147

Differenz

des kulturellen Imaginären gedeutet werden. Es stellt sich also nicht nur die 
Frage, was dargestellt wird, sondern auch wie es dargestellt wird, welche 
epistemischen Prämissen der Darstellung zugrunde liegen und in welchem 
pragmatischen Verwendungszusammenhang die Quellen rezipiert werden. 
Die Wahrnehmung und Sichtbarkeit von Differenz werden maßgeblich von 
der Repräsentation und den bereits vorhandenen mentalen Bildern beein-
flusst. In Wechselwirkung aus Vorverständnis und materiellen Bildern wer-
den durch die mediale Kommunikation Wirklichkeitserfahrungen gestaltet. 
Die mediale Darstellung von Individuen und Gruppen in Kindermedien, die 
religiöse Pluralität thematisieren, trägt zur Konstruktion und Festigung von 
Identität und Differenzmarkierungen bei. Im folgenden Unterkapitel wird 
die Komplexität von Identitäts- und Grenzziehungsprozessen mit dem Kon-
zept der Intersektionalität verbunden, das den Blick auf die Rekonstruktion 
von Identität schärft und als Theorieansatz für das Konzept der Pluralität 
essenziell ist.

4.2.3	 Intersektionalität
Identitäts- und Differenzkonstruktionen sind Prozesse, die in vielschichtige 
Bedeutungszusammenhänge verwoben sind. Diese Komplexität muss sich 
auch in den Forschungszugängen spiegeln. So fordert die Sozialwissenschaft-
lerin Minna-Kristiina Ruokonen-Engler: »Soziale Wirklichkeiten«, Zugehö-
rigkeiten und Handlungspraxen müssen

im Kontext von Migrationsprozessen, vielfältigen sozialen Wirklich-
keiten, transnationaler Vergesellschaftung, globalisierten Ökonomien, 
Handlungsbedingungen und Zugehörigkeiten, die auf gleichzeitige und 
synthetisierende Verortungen und Netzwerke über die nationalstaat-
lichen Grenzen hinaus verweisen, betrachtet und analysiert werden.105

105	 Minna-Kristiina Ruokonen-Engler (2016): »Transnational positioniert und transkulturell 
verflochten«: Zur Frage der Konstitution und Konstruktion von Zugehörigkeiten in 
Migrationsprozessen. In: Kerstin Kazzazi/Angela Treiber/Tim Wätzold (Hg.): Migra-
tion – Religion – Identität. Aspekte transkultureller Prozesse. Wiesbaden: Springer, S. 243–
262, S. 250.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


148

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Intersektionalität ist ein Konzept, das auf diesen Zusammenhang verschiede-
ner Identitätskategorien fokussiert. In den 1990er-Jahren wurde der Begriff 
Intersektionalität entwickelt, der ursprünglich auf die Verwobenheit und 
wechselseitige Durchdringung von Kategorien sozialer Ungleichheit ver-
weist.106 Den Ausgangspunkt bildet die spezifische sozioökonomische Situ-
ation Schwarzer Frauen, die aufzeigt, dass die Gleichzeitigkeit verschiedener 
Kategorien der Differenzierung zur Herausbildung sozialer Ungleichheitsver-
hältnisse führte.107 Der Gegenstand der Intersektionalität sind soziale Struk-
turen, Praktiken und Identitäten, die Macht-, Herrschafts- und Normie-
rungsverhältnisse (re)produzieren. Sie berücksichtigt nicht nur die Summe 
der sozialen Kategorien, sondern fokussiert auf deren Wechselwirkungen.108

Identitätskategorien wie Geschlecht, Alter, Nationalität oder religiö-
se Zugehörigkeit sind nicht essenzialistisch zu verstehen, dennoch »haben 
sich die Machteffekte, die diese Kategorien generieren, geschichtlich und 
gesellschaftlich tief eingeschrieben und bilden in ihren vielfältigen Über-
schneidungen die Grundlage zur Hierarchisierung von Gruppen.«109 Kim-
berlé Crenshaw, die das Konzept und den Begriff Intersektionalität 1991 eta-
blierte, verweist auf die Notwendigkeit, die Vielfalt an Identitätseinflüssen 
zu berücksichtigen.110 Das Spektrum der beachteten Kategorien wurde ste-
tig erweitert. So sind es nicht mehr nur die klassischen Felder Race, Class 
und Gender, die in den Fokus der Forschung rücken, sondern auch zum 
Beispiel Alter, körperliche (Un-)Versehrtheit, Sexualität und Religion.111 In 
Bezug auf Kinder- und Jugendmedien stellt die Literaturwissenschaftlerin 
Julia Benner fest, dass die Kategorien Alter und generationale Ordnung in 

106	 Vgl. Michaelis: Intersektionalität, S. 348.
107	 Vgl. Helma Lutz/María Teresa Herrera Vivar/Linda Supik (2013): Fokus Intersektionali-

tät – Einleitung. In: dies. (Hg.): Fokus Intersektionalität. Bewegungen und Verortungen 
eines vielschichtigen Konzeptes. Wiesbaden: Springer, S. 9–31, S. 10.

108	 Vgl. Katharina Walgenbach (2013): Postscriptum: Intersektionalität – Offenheit, interne 
Kontroversen und Komplexität als Ressourcen eines gemeinsamen Orientierungsrahmens. 
In: Helma Lutz/María Teresa Herrera Vivar/Linda Supik (Hg.): Fokus Intersektionalität. 
Bewegungen und Verortungen eines vielschichtigen Konzeptes. Wiesbaden: Springer, 
S. 265–277, S. 266.

109	 Lutz/Herrera Vivar/Supik: Fokus Intersektionalität, S. 17.
110	 Vgl. Kimberlé Crenshaw (1991): Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Poli-

tics, and Violence Against Women of Color. In: Stanford Law Review 43 [6], S. 1241–
1299, S. 1245.

111	 Vgl. Michaelis: Intersektionalität, S. 348.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


149

Differenz

der Intersektionalitätsforschung bisher vernachlässigt wurden.112 Sie kons-
tatiert, dass in Kinder- und Jugendmedien

oftmals nicht eine Figur mit einer intersektionalen Identität im Mit-
telpunkt steht, sondern sich vielmehr verschiedene, als different mar-
kierte Figuren dialogisch gegenüberstehen. Interessant ist also auch, 
dass nicht Intersektionalität gezeigt wird, sondern meist allein Diver-
sität im Sinne eines säuberlich getrennten Nebeneinanders.113

Die Identitäten, die in Kindermedien gezeigt werden, sind zumeist fiktional 
angelegt.114 Mit einem intersektionalen Ansatz kann herausgearbeitet werden, 
inwiefern Ungleichheiten »für die Handlungs- und Figurenebene konstitutiv 
sind, wie sie die Erzählung strukturieren, ob und wie sie die Sozialstruktu-
ren in der erzählten Welt hierarchisieren und welche außerdiegetischen Dis-
kurse sie aufgreifen.«115 Benner sieht den Mehrwert von Intersektionalitäts-
konzepten vor allem darin, das als normal Konstruierte sichtbar zu machen 
und die dargestellten Machtverhältnisse aufzuzeigen.116

Für die Analyse der dargestellten Identitäten in Kindermedien, die reli-
giöse Pluralität thematisieren, ist das Konzept der Intersektionalität inso-
fern konstruktiv, als es Rückschlüsse auf Identitätsmarker ermöglicht, die 
für die Repräsentation von Religion verwendet werden: Welche Kategorien 
spielen für die Darstellung der Figuren eine Rolle? Wie sind sie miteinander 
verwoben? Anhand welcher Dimensionen wird religiöse Pluralität sichtbar 
gemacht? Welche Rolle spielt Religion in der Repräsentation der Identität einer 
Figur? Inwiefern hängt Religion mit anderen Identitätsmarkern zusammen? 
Im nächsten Kapitel wird zunächst aus theoretischer Perspektive diskutiert, 
wie das Konzept Religion in seiner Wechselwirkung aus Alltagsverständnis 
und wissenschaftlichem Zugang erfasst werden kann.

112	 Vgl. Julia Benner (2016): Intersektionalität in der Kinder- und Jugendliteraturforschung. 
In: Petra Josting/Caroline Roeder/Ute Dettmar (Hg.): Immer Trouble mit Gender? Gen-
derperspektiven in Kinder- und Jugendliteratur und -medien(forschung) = kjl & m 16 
[extra], S. 29–39, S. 30.

113	 Benner: Intersektionalität in der Kinder- und Jugendliteraturforschung, S. 34.
114	 Vgl. Benner: Intersektionalität in der Kinder- und Jugendliteraturforschung, S. 32.
115	 Benner: Intersektionalität in der Kinder- und Jugendliteraturforschung, S. 38.
116	 Vgl. Benner: Intersektionalität in der Kinder- und Jugendliteraturforschung, S. 37f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


150

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

4.3	 Religion

Religion ist ein Begriff, der in vielfältigen Zusammenhängen verwendet 
wird und eine Fülle an Assoziationen evoziert. Das Wort »Religion« wird 
sowohl in einer alltäglichen Objektsprache verwendet, das heißt im privaten 
und öffentlich-medialen Gebrauch für Phänomene, die als Religion wahrge-
nommen werden, als auch in der wissenschaftlichen Metasprache, mit der 
diese Phänomene beschrieben und analysiert werden. Dieses breite Bedeu-
tungsspektrum zieht weitreichende Konsequenzen nach sich, denn je nach 
Blickwinkel und Fokussierung werden mit der Verwendung des Begriffs 
unterschiedliche Akzente gelegt, Denkweisen vorausgesetzt und Weltbil-
der konstituiert. Eine kulturwissenschaftliche Herangehensweise verankert 
Religion in der Kultur und erfasst sie als gesellschaftliche Praxis, die Ergeb-
nis und Teil kommunikativer Prozesse ist.117 Religion ist dementsprechend 
ein Begriff, dessen semantischer Gehalt nicht festgeschrieben ist, sondern 
in einem fortwährenden Kommunikationsprozess geformt, infrage gestellt 
und diskutiert wird. Eine Aufgabe der Religionswissenschaft ist es, die unter-
schiedlichen Dimensionen des Konzeptes Religion zu erkennen, seine Ein-
satzbereiche zu lokalisieren und die daraus resultierenden Bedeutungen des 
Begriffs zu reflektieren. Da das Wort »Religion« in so vielfältiger Weise ver-
wendet wird und für dessen Erforschung kein genuin wissenschaftssprachli-
ches Vokabular existiert, ist es umso notwendiger, einzuordnen, welches Ver-
ständnis von Religion vorausgesetzt wird und auf welcher Ebene der Begriff 
situativ Verwendung findet. Das Vorhaben, Darstellungen von Religion und 
religiöser Pluralität in Kindermedien zu erforschen, erfordert einerseits 
die Betrachtung der verwendeten Religionsbegriffe innerhalb der Quellen, 
andererseits muss die Herangehensweise an das Konzept aus wissenschaft-
licher Perspektive reflektiert werden, beispielsweise um das Quellenkorpus 
zu bilden oder Vergleichskategorien in der Analyse zu bestimmen. Um die-
se Trennung zu realisieren, wird Religion zunächst in einem heuristischen 
Modell verschiedener Ebenen verortet: Religion spielt sowohl in emischen 
Kontexten als auch im öffentlich-medialen Bereich und als wissenschaftli-
ches Konzept eine Rolle. Diese Dimensionen beeinflussen sich gegenseitig 
und prägen die Vorstellung davon, was unter Religion verstanden werden 

117	 Vgl. Daria Pezzoli-Olgiati (2019): Religion in der Kultur erforschen. Ein Essay. Zürich: 
Pano, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


151

Religion

kann. In Unterkapitel 4.3.1 stelle ich das heuristische Modell vor und dis-
kutiere die Bedeutung wissenschaftlicher Arbeit im Kontext von Religion. 
In Unterkapitel 4.3.2 wird der wissenschaftliche Zugang zum Konzept ver-
tieft, indem Religion als ein Symbolsystem definiert wird und als theoreti-
sche Grundlage die Analyse von Kindermedien, die religiöse Pluralität the-
matisieren, fundiert.

4.3.1	 Religion als emisches, öffentlich-mediales und wissenschaftliches 
Konzept

Innerhalb der Religionswissenschaft und damit zusammenhängenden Dis-
ziplinen, wie beispielsweise der Theologie, Soziologie, Geschichts- und Poli-
tikwissenschaft, wurde eine Fülle an Religionsbegriffen entwickelt, die ver-
suchen, das Konzept zu definieren, den Gegenstandsbereich Religion klar 
abzustecken und somit für wissenschaftliche Fragestellungen produktiv zu 
machen. Die Bemühungen um eine einheitliche Definition von Religion resul-
tieren jedoch in der Feststellung, dass bisher kein Konsens über den Religi-
onsbegriff möglich ist.118 Der Religionswissenschaftler Michael Bergunder 
verweist aber darauf, dass es durchaus ein Alltagsverständnis von Religion 
gibt, das es zu erforschen gilt.119 Dieses Alltagsverständnis wird durch eigene 
Erfahrungen, mediale Darstellungen und wissenschaftliche Positionen, die 
beispielsweise in den Medien zirkulieren, geprägt. Eine kulturwissenschaftli-
che Annäherung, die diese grundlegende Frage nach den verschiedenen Per-
spektiven auf Religion theoretisch reflektiert, entwickeln die Religionswis-
senschaftlerinnen Natalie Fritz, Anna-Katharina Höpflinger, Stefanie Knauß, 
Marie-Therese Mäder und Daria Pezzoli-Olgiati in ihrer Einführung Sicht-
bare Religion. Ob der Fülle an bestehenden Definitionen, die sich nicht in 
einer allgemeingültigen Begriffsbestimmung zusammenfassen lassen, erar-
beiten Fritz et al. einen heuristischen Zugang zu Religion, der erlaubt, eini-
ge Grundunterscheidungen zu treffen: »Im Umgang mit Religion lassen sich 
emische Blicke von involvierten Akteurinnen und Akteuren, medial-öffentli-
che Blicke auf religiöse Gemeinschaften, Traditionen und Motive sowie wis-

118	 Vgl. Michael Bergunder (2011): Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Überlegungen 
zum Gegenstand der Religionswissenschaft. In: Zeitschrift für Religionswissen-
schaft 19 [1/2], S. 3–55, S. 4.

119	 Vgl. Bergunder: Was ist Religion?, S. 55.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


152

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

senschaftliche Blicke auf Religion unterscheiden.«120 Der Fokus auf Wechsel-
wirkungen und Schnittstellen aller drei Ebenen ermöglicht einen bewussten 
und reflektierten Zugang zum Phänomen Religion. Die Unterscheidung zwi-
schen emischen und etischen Dimensionen, das heißt, Innen- und Außen-
perspektiven, ist in methodologischen Diskussionen der Ethnologie, Religi-
onswissenschaft und anderen Kultur- und Sozialwissenschaften nicht neu.121 
Doch erst die Einbeziehung der öffentlich-medialen Ebene führt dazu, Reli-
gion in ihrer Komplexität als Teil von Kommunikationsprozessen zu verste-
hen. Das vorgeschlagene Modell bietet die Gelegenheit zur hermeneutischen 
Reflexion darüber, unter welchen Prämissen wissenschaftliche Zugänge zum 
Phänomen Religion erfolgen und fokussiert auf die Position der Forscherin 
oder des Forschers im Feld.

Die emischen Blicke beziehen sich auf die Innenperspektive, das heißt 
die Bilder von Religion, Glaube, der Welt und Menschen, die Individuen und 
Gemeinschaften entwerfen.122 »Die Blicke von Religionsangehörigen auf sich 
selbst und ihre Gemeinschaften in Geschichte und Gegenwart sind nie fix 
oder eingleisig, sondern zeichnen sich durch synchrone Diversität und dia-
chronen Wandel aus.«123 Es sind nicht nur die vielfältigen Zugänge zu Reli-
gion, die Individuen auf sich selbst beziehen, sondern auch der Umgang mit 
Überzeugungen, Traditionen und Praktiken der anderen, der zur Komplexi-
tät der emischen Dimension beiträgt.124 Auch die bewusste Abgrenzung oder 
Negation von Religion wird in emischer Perspektive diskutiert, die sich durch 
eine große Variabilität und Vielfalt auszeichnet.125

Im Gegensatz dazu tendieren öffentlich-mediale Blicke auf Religion zur 
Generalisierung und Stereotypisierung: »Sie verbreiten häufig eine Eindeutig-

120	 Natalie Fritz/Anna-Katharina Höpflinger/Stefanie Knauß/Marie-Therese Mäder/Daria 
Pezzoli-Olgiati (2018): Sichtbare Religion. Eine Einführung in die Religionswissenschaft. 
Berlin/Boston: De Gruyter, S. 10. Herv. i. O.

121	 Vgl. dazu zum Beispiel Marvin Harris (1976): History and Significance of the Emic/Etic 
Distinction. In: Annual Review of Anthropology 51 [1], S. 329–350; Steven Sutcliffe 
(1998): Studying Religions Realistically. In: Method & Theory in the Study of Reli-
gion 10 [3], S. 266–274; Eckhard Frick (2017): Emisch/etisch. In: Spiritual Care 7 [1], 
S. 99–100.

122	 Vgl. Fritz/Höpflinger/Knauß/Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 10.
123	 Fritz/Höpflinger/Knauß/Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 10.
124	 Vgl. Pezzoli-Olgiati: Religion in der Kultur erforschen, S. 27.
125	 Vgl. Pezzoli-Olgiati: Religion in der Kultur erforschen, S. 29; Fritz/Höpflinger/Knauß/

Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


153

Religion

keit über Religion, die mit der Fülle der emischen Blicke kontrastiert«126 und 
via Repräsentation der Zementierung, Kritik oder Karikatur der Vorstellung 
von Religion dienen kann. Die öffentlich-mediale Darstellung zeichnet sich 
oftmals durch eine Reduktion der Komplexität aus. Da Medien wesentlich 
dazu beitragen, die Umwelt zu erfahren, prägen sie Vorstellungen von Reli-
gion maßgeblich mit: »Mediale Annäherungen an Religion in ihrer Vielfalt 
konstituieren […] einen wesentlichen gesellschaftlichen Ort der kritischen 
Auseinandersetzung mit religiösen Traditionen, Praktiken, Vorstellungen und 
Gemeinschaften.«127 Sie stehen in stetiger Wechselwirkung mit emischen Per-
spektiven, indem sie die Innensichten und Selbstwahrnehmungen von Indi-
viduen und Gemeinschaften repräsentieren, beeinflussen oder verändern.128

Von der emischen und öffentlich-medialen Ebene beeinflusst, ist auch 
die wissenschaftliche Perspektive auf Religion eingebettet in gesellschaft-
liche und kulturelle Umfelder.129 Sie umfasst Konzepte, Theorien und Defi-
nitionen, die unter dem Einfluss intellektueller, politischer, ökonomischer 
und persönlicher Diskurse entstehen:

Auch individuelle biografische Aspekte wie Gender, Herkunft, Vorbil-
dung, Alter, religiöse oder weltanschauliche Orientierung sowie poli-
tisches Engagement formen Forschungsinteressen, die zudem immer 
im Austausch mit öffentlich-medialen Vorstellungen von Religion ste-
hen. Die Religionswissenschaft ist deshalb kein einheitliches Gebil-
de, sondern eingebettet in und abhängig von kultur- und zeitspezifi-
schen Vorstellungen.130

Jeder akademische Zugang zu Religion bietet bestimmte Leistungen und 
Perspektiven, hat aber auch Grenzen, die in der wissenschaftlichen Ausei-
nandersetzung, zum Beispiel in der Wahl der theoretischen Konzepte oder 
methodischen Herangehensweisen, berücksichtigt werden müssen.131 Je nach 
Forschungsfrage und -ziel ist es möglich, Religion konzeptuell zu erfassen 
und als Grundlage einzelner Studien theoretisch einzusetzen. Das Wort Reli-

126	 Fritz/Höpflinger/Knauß/Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 13.
127	 Pezzoli-Olgiati: Religion in der Kultur erforschen, S. 32.
128	 Vgl. Fritz/Höpflinger/Knauß/Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 14.
129	 Vgl. Fritz/Höpflinger/Knauß/Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 15.
130	 Fritz/Höpflinger/Knauß/Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 15.
131	 Vgl. Pezzoli-Olgiati: Religion in der Kultur erforschen, S. 36.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


154

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

gion selbst ist eingebettet in historisch-kulturelle Kontexte, die es vor allem 
im Vergleich mit Konzepten anderer Kulturen zu reflektieren gilt. Der latei-
nische Begriff ist eine vergleichsweise junge Bezeichnung und gewinnt erst 
in der europäischen Neuzeit an Bedeutung, »nämlich genau in dem Zeit-
raum, als man sich im Okzident in wachsendem Maße mit anderen Religi-
onen als der christlichen konfrontiert sah.«132 Die wissenschaftlichen Bemü-
hungen um eine Festigung des Religionsbegriffs erfolgen seit Beginn des 
19. Jahrhunderts.133 Das Konzept wird nicht einheitlich verwendet, selbst die 
terminologische Ableitung ist umstritten: Das lateinische religio, das ›rück-
sichtsvolles Tun‹ oder ›gewissenhaftes Beobachten‹ bedeutet, kann sich auf 
die rituelle Exaktheit und das richtige religiöse Handeln beziehen. Cicero 
bestimmt es als Pflege und Verehrung der Götter und fokussiert insbeson-
dere auf das richtige rituelle Verhalten.134 Lactantius leitet religio von religa-
re ab und betont damit das semantische Feld rund um ›binden‹, ›rückbin-
den‹, ›zurückbringen‹.135

Allerdings spricht eine Reihe von Indizien für die Ableitung des Begriffs 
religio vom cultus deorum im Sinne des »richtigen Tuns«: So bezog 
sich der Gegenbegriff zu religio, die superstitio, nicht auf einen falschen 
Glauben (später: »Aberglauben«), sondern auf ein falsches Tun – falsch 
im Sinne einer inkorrekten oder auch übertriebenen, ohne Legitima-
tion und Autorisierung vollzogenen Handlung.136

Eine deutliche Akzentverschiebung erfährt der Begriff religio in der Zeit 
der Reformation, als er im Humanismus mehr und mehr auf das bezogen 
wurde, was der Volksmund als ›gemeiner christlicher Glaube‹ oder auch als 
›Bekenntnis‹ bezeichnet.137 Religion nimmt dann eine normative Funktion 
wahr – in Abgrenzung zu »Aberglaube« und »Magie« – sowie gegen das 
in den Augen der Reformatoren unrechte kultische Handeln der römisch-
katholischen Kirche.138 Die Orientierung der frühen Religionswissenschaft 

132	 Hock: Einführung in die Religionswissenschaft, S. 10.
133	 Vgl. Hock: Einführung in die Religionswissenschaft, S. 10.
134	 Vgl. Hock: Einführung in die Religionswissenschaft, S. 10.
135	 Vgl. Hock: Einführung in die Religionswissenschaft, S. 11.
136	 Hock: Einführung in die Religionswissenschaft, S. 11. Herv. i. O.
137	 Vgl. Hock: Einführung in die Religionswissenschaft, S. 11.
138	 Vgl. Hock: Einführung in die Religionswissenschaft, S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


155

Religion

an »christlichen« Vorstellungen von Religion führte zu einer Verengung der 
Blickwinkel: »Es waren die Fragen nach der Idee des Übernatürlichen, nach 
der Seele des Menschen und dem Schicksal nach dem Tode, nach ethischen 
Vorschriften, nach zeremonialen Handlungen, nach Gemeinschaft/Kirche und 
Priester/Laie.«139 Der Versuch, Begriffe so offen wie möglich zu formulieren, 
sodass sie auch auf Elemente anderer Religionen passen, wie beispielsweise 
die Ersetzung von »Gott« durch »das Heilige«, vermochte jedoch nicht, sich 
den vorgeprägten Vorstellungen von Religion zu entziehen.140 Peter Antes, der 
als Religionswissenschaftler die Bandbreite der Phänomene, die als Religion 
bezeichnet werden, in ihrer sprachlichen und kulturellen Ausprägung unter-
sucht, stellt fest, dass die begrifflichen Bezeichnungen in ganz besonderer 
Weise auf die Phänomene passen, die im eigenen Kontext im Vordergrund 
stehen.141 So findet sich im Chinesischen beispielsweise als Übersetzung für 
Religion das Wort zōngjiào, dessen Bestandteil jiào ›lehren, unterrichten‹ 
bedeutet und somit auf den Aspekt einer bestimmten Lehre fokussiert.142 Im 
Arabischen hingegen wird Religion mit dem Wort dīn übersetzt, was unter 
anderem ›Vergeltung und Belohnung‹ meint und im islamischen Kontext 
die Vorstellung eines Richters über vollzogene Taten impliziert.143

Die Erkenntnis, dass Sprache und Kultur interagieren, dass Begriffe mehr 
als nur eine Aneinanderreihung von Morphemen sind, sondern ganze Welten 
hinter Buchstaben beherbergen können, läuft der Bestrebung zuwider, exakte, 
objektive, unabhängige Aussagen treffen zu können. Ein kulturwissenschaft-
licher Ansatz an Religion verdeutlicht, dass kulturelle Phänomene nicht iso-
liert betrachtet werden können, sondern immer in Kontexte eingebettet sind. 
Wissenschaftliche Arbeit hört dann nicht bei der Unsagbarkeit auf, sondern 
beginnt mit der Reflexion der Konzepte, die uns als Fokussierung, metapho-
risch gesprochen als Brille, dienen.144 Die Literaturwissenschaftlerin Mieke Bal 

139	 Peter Antes (1979): »Religion« einmal anders. In: Temenos. Studies in Comparative Re-
ligion 14, S. 184–197, S. 186.

140	 Vgl. Antes: »Religion« einmal anders, S. 186.
141	 Vgl. Antes: »Religion« einmal anders, S. 197.
142	 Vgl. Antes: »Religion« einmal anders, S. 195.
143	 Vgl. Antes: »Religion« einmal anders, S. 191.
144	 Die Religionswissenschaftlerin Hannah Griese hat diese Metapher in ihrer Erzählung In 

der fantastischen Welt der Religionsforschung oder Eine wundersame Reise zur perfekten 
Hausarbeit ausformuliert: »Man kann sie wie eine Brille aufprobieren und wird immer 
andere Aspekte der Welt sehen. Je nach Thema und Forschungsinteresse kann Ihnen eine 
andere Brille weiterhelfen. Bedenken Sie nur, dass Sie mit keiner Brille alles erfassen kön-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


156

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

versteht Theoriekonzepte als Werkzeuge der intersubjektiven Aushandlung: 
Sie ermöglichen eine Diskussion auf der Basis einer gemeinsamen Sprache.145 
Theorien helfen bei der Analyse von Objekten, Handlungen und Zuständen. 
Da sie intersubjektiv verständlich sein sollen, ist es notwendig, sie eindeutig 
und klar zu bestimmen.146 Das Ziel einer Religionsdefinition ist nicht, All-
gemeingültigkeit zu propagieren, sondern »den Fokus der Analyse zu klä-
ren, um öffentlich-mediale, emische oder andere religiöse Diskurse sowie 
ihre Interaktionen untereinander zu erfassen.«147

Im folgenden Unterkapitel wird deshalb ein Religionsbegriff erarbeitet, 
der es ermöglicht, Darstellungen von Religion und religiöser Pluralität in 
Kindermedien zu erfassen und das Feld einzugrenzen. Um sowohl die (audio‑)
visuelle als auch die textuelle Repräsentation in die Analyse einbeziehen zu 
können und dem Konzept der Pluralität Rechnung zu tragen, wird Religion 
in dieser Studie als Symbolsystem konzipiert.

4.3.2	 Religion als Symbolsystem
Die Fragestellung, wie religiöse Pluralität in Medien für Kinder repräsentiert 
wird, fordert ein Verständnis von Religion, dass all das, was in den Quellen 
damit verbunden wird, auch als Religion wahrgenommen werden kann. Die 
Definition muss so weit gefasst sein, dass religiöse Pluralität in ihr einen Platz 
findet und sie die (audio-)visuelle und textuelle Darstellung einschließen 
kann. Doch sie muss gleichzeitig so eng sein, dass nicht alles, was repräsen-
tiert wird, als Religion verstanden werden muss. Ein kulturwissenschaftlicher 
Zugang in Anlehnung an Clifford Geertz und den Religionswissenschaftler 
Fritz Stolz kann diese Anforderungen erfüllen, indem sowohl der Verweis-
charakter als auch die performativen Dimensionen religiöser Phänomene 
berücksichtigt werden können. Der Ansatz basiert im Wesentlichen darauf, 
Religion als ein Symbolsystem zu verstehen. Clifford Geertz löst mit dieser 

nen!« Hannah Griese (2021): In der fantastischen Welt der Religionsforschung oder Eine 
wundersame Reise zur perfekten Hausarbeit. In: Verena Marie Eberhardt/dies./Anna-
Katharina Höpflinger (Hg.): Die fantastische Welt der Religionsforschung. o. O.: o. V., 
S. 12–31, S. 23f.

145	 Vgl. Mieke Bal (2009): Working with Concepts. In: European Journal of English Stud-
ies 13 [1], S. 13–23, S. 18.

146	 Vgl. Bal: Working with Concepts, S. 19.
147	 Pezzoli-Olgiati: Religion in der Kultur erforschen, S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


157

Religion

Konzeption die Kontroverse um einen substanzialistischen und funktionalis-
tischen Religionsbegriff ab, indem er Religion sowohl von inhaltlicher Seite, 
als auch hinsichtlich seiner funktionalen Leistungen definiert.148 Fritz Stolz 
adaptiert Geertz’ Ansatz, fokussiert auf das Motiv des Weltbildes und arbei-
tet es hinsichtlich des Transzendenzbegriffs aus. Das Konzept der Transzen-
denz ordne ich in diesem Unterkapitel mit Thomas Luckmann und Birgit 
Meyer ein, um es auf individueller und kollektiver Ebene erfassen zu kön-
nen und einen anthropologischen Zugang zu Transzendenz zu erarbeiten. 
Das Unterkapitel schließt mit einer Reflexion über Deutungsebenen religi-
öser Symbolsysteme in Verbindung mit einer Hermeneutik der Religions-
geschichte, die es ermöglicht, Symbole als Teil eines religiösen Symbolsys-
tems zu betrachten.

Der Ansatz zu Religion, den Clifford Geertz in seinem 1983 veröffentlichten 
Aufsatz Religion als kulturelles System vorstellt, basiert auf der Annahme, 
dass Religionen als Systeme von Bedeutungen, die sich in symbolischen 
Formen ausdrücken, beschrieben werden können. Symbole repräsentie-
ren Bedeutungen, die nicht in ihnen eingeschrieben sind, sondern nach all-
gemeinen Konventionen und Gewohnheiten interpretiert werden. Sie sind 
in Kommunikationsprozesse eingebettet, da das Repräsentierte beabsichtigt 
oder unbeabsichtigt in einem Kommunikationsraum produziert wird, in 
dem durch die Rezeption das fragmentarisch Gezeigte zu einem Ganzen 
ergänzt und in seinem Sinn verstanden werden muss. Das Konzept des Sym-
bols spielt eine tragende Rolle in Geertz’ Religionsdefinition. Er versteht 
darunter »alle Gegenstände, Handlungen, Ereignisse, Eigenschaften oder 
Beziehungen, die Ausdrucksmittel einer Vorstellung sind, wobei diese Vor-
stellung die ›Bedeutung‹ des Symbols ist.«149 Symbole und Symbolsysteme, 
das heißt das Ineinandergreifen verschiedener Symbole, verortet Geertz in 
einem intersubjektiven Bereich allgemeiner Verständigung, in den Menschen 
hineingeboren werden.150 Symbolsysteme zirkulieren, werden in Kommunika-
tionsprozessen geteilt und über die Sozialisation tradiert. Geertz nennt 
Symbolsysteme Kulturmuster, die Programme für die Anordnung der sozia-

148	 Vgl. Johann Figl (2015): Was ist Religion? – Systematische Überlegungen. In: Chibueze 
C. Udeani/Friedrich Reiterer/Klaus Zapotoczky (Hg.): Religion and Society. On the Pres-
ent-Day Religious Situation. Amsterdam/New York: Rodopi, S. 1–16, S. 8.

149	 Geertz: Dichte Beschreibung, S. 49.
150	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


158

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

len und psychologischen Prozesse vorgeben, die das öffentliche Verhalten 
steuern.151 Kulturmuster sind Modelle, die Beziehungen durch Abbildung, 
Imitation oder Simulierung nachbilden.152 Diese Modelle sind gleichzeitig 
Modelle von etwas und Modelle für etwas. Erstere »werden so konstruiert, daß 
sie das vorgegebene nichtsymbolische System möglichst genau abbilden.«153

Um es vereinfacht darzustellen: Wenn man zum Beispiel einen Mantel 
erstmalig nähen möchte, erstellt man zuerst ein Schnittmuster, das ein Modell 
für einen Mantel ist. Es ist symbolisch, zum Beispiel durch die Abbildung 
gestrichelter Linien, die darauf hinweisen, wo ein Schnitt gesetzt werden 
muss. Nach dessen Vorbild wird dann der Stoff in seiner physischen Ver-
fasstheit bearbeitet. Der genähte Mantel ist nicht symbolisch, sondern phy-
sisch existent, kann angefasst und getragen werden. Das Schnittmuster ist 
gleichzeitig das Modell von einem Mantel, weil es auf Basis von bereits 
bestehenden Vorbildern entstanden ist. Geertz versteht nun soziale Systeme 
und kulturelle Modelle ebenso wie das Beispiel des Schnittmusters in seiner 
doppelseitigen Struktur: »Sie verleihen der sozialen und psychologischen 
Wirklichkeit Bedeutung, d. h. in Vorstellungen objektivierte Form, indem 
sie sich auf diese Wirklichkeit ausrichten und zugleich die Wirklichkeit auf 
sich ausrichten.«154 Religiöse Symbole sind Vermittler zwischen dem Ethos 
einer Gesellschaft und deren Weltbild155: »Eine Religion ist nicht nur eine 
Weltauffassung – ein Modell von der Welt –, sondern auch ein Ethos, ein 
Modell für soziale Praxis.«156 Geertz’ Religionsbegriff unterscheidet sich vom 
Kulturbegriff dadurch, dass er Religionen eine umfassende Deutungsmacht 
beimisst, die die Stimmungen und Motivationen eines Menschen durch ein 
Weltbild so prägen, dass Menschen glauben, diese Stimmungen und Motiva-
tionen entsprechen der Wirklichkeit. In den Worten Clifford Geertz’:

Religion ist […] ein Symbolsystem, das darauf zielt, […] starke, umfas-
sende und dauerhafte Stimmungen und Motivationen in den Men-

151	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 51.
152	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 52. Geertz bezieht sich in seinen Ausführungen auf 

den Psychologen Kenneth Craik und dessen Schrift The Nature of Explanation.
153	 Geertz: Dichte Beschreibung, S. 52.
154	 Geertz: Dichte Beschreibung, S. 53.
155	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 47.
156	 Karsten Kumoll (2005): »From the Native’s Point of View«? Kulturelle Globalisierung 

nach Clifford Geertz und Pierre Bourdieu. Bielefeld: Transcript, S. 19–48, S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


159

Religion

schen zu schaffen, […] indem es Vorstellungen einer allgemeinen 
Seinsordnung formuliert und […] diese Vorstellungen mit einer sol-
chen Aura von Faktizität umgibt, daß […] die Stimmungen und Moti-
vationen völlig der Wirklichkeit zu entsprechen scheinen.157

Das besondere an religiösen Symbolsystemen ist, dass sie eine transzen-
dente Wahrheit annehmen, die nur über religiöse Symbole zugänglich ist.158 
»Zugleich erzeugen diese Symbole in den Menschen Stimmungen und Moti-
vationen, die sie auf genau diese Wirklichkeit hin orientieren.«159 Religiö-
se Symbolsysteme wecken Dispositionen in Menschen, die den Ablauf der 
Tätigkeiten und die Art der Erfahrung gewissermaßen vorgeben. Diese Stim-
mungen können von Begeisterung bis zu Melancholie, von Selbstvertrau-
en bis zu Selbstmitleid reichen.160 Sie können sich in ihrer Intensität verän-
dern und ergeben Sinn in Bezug auf die Bedingungen, denen sie entspringen 
sollen.161 Motivationen sind Tendenzen, gewisse Arten von Handlungen zu 
begehen und gewisse Arten von Gefühlen zu erleben.162 Sie sind gerichtet 
und benennen einen allgemeinen Verlauf, streben bestimmte Erfüllungen 
an und ergeben Sinn in Bezug auf die Ziele, zu denen sie hinführen sollen.163

Die These, dass religiöse Symbole Dispositionen in Menschen auslösen 
und allgemeine Ordnungsvorstellungen formulieren, stützt Geertz damit, dass 
Unterscheidungsmerkmale, die für religiöse Tätigkeiten oder Erfahrungen 
spezifisch sind, empirisch festgestellt werden können.164 Mittels religiö-
ser Symbole wird das Bild einer Ordnung geformt, das »Zweideutigkeiten, 
Rätsel oder Widersinnigkeiten in der menschlichen Erfahrung erklärt oder 
sogar hervorhebt.«165 Eine religiöse Perspektive impliziert den Glauben an 
und die Anerkennung einer autoritativen Instanz, die in unterschiedlicher 
Weise artikuliert werden kann.166 Mit dem Begriff ›religiöse Perspektive‹ ver-

157	 Geertz: Dichte Beschreibung, S. 48.
158	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 59.
159	 Jens Schlieter (2010): Was ist Religion? Texte von Cicero bis Luhmann. Stuttgart: Reclam, 

S. 193.
160	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 55.
161	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 57f.
162	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 56.
163	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 57f.
164	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 59.
165	 Geertz: Dichte Beschreibung, S. 72.
166	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 74.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


160

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

deutlicht Geertz, dass es auch andere Weisen gibt, das Leben zu sehen und 
die Welt zu deuten. Dazu gehört zum Beispiel die Common sense-Perspekti-
ve, die Geertz in Anlehnung an Alfred Schütz versteht und die Gegenstände 
und Prozesse als das nimmt, was sie zu sein scheinen.167

Die religiöse Perspektive unterscheidet sich von der Common sense-
Perspektive dadurch, daß sie, wie bereits angedeutet, über die Rea-
litäten des Alltagslebens hinaus zu umfassenderen Realitäten hin-
strebt, die jene korrigieren und ergänzen. Es geht ihr nicht um ein 
Einwirken auf diese umfassenden Realitäten, sondern um ihre Aner-
kennung, um den Glauben an sie. Von der wissenschaftlichen Pers-
pektive unterscheidet sie sich dadurch, daß sie die Realitäten des All-
tagslebens nicht aufgrund institutionalisierter Zweifel in Frage stellt, 
die die feststehenden Aspekte der Welt in einen Strudel probabilisti-
scher Hypothesen stürzen, sondern auf die Grundlage von Wahrhei-
ten, die nach ihrem Dafürhalten umfassender und nicht-hypotheti-
scher Natur sind. […] Von der Kunst schließlich unterscheidet sie 
sich dadurch, daß sie sich von der Frage der Faktizität nicht löst und 
nicht absichtlich eine Aura des Scheins und der Illusion erzeugt, son-
dern das Interesse am Faktischen vertieft und eine Aura vollkomme-
ner Wirklichkeit zu schaffen versucht.168

Religiöse Symbolsysteme werden laut Geertz temporär, beispielsweise durch 
die Ausführung von Ritualen, aktiviert. Menschen würden nur für Augenbli-
cke darin leben und seien den Großteil ihres Daseins in der Alltagswelt ver-
wurzelt, die durch die Common sense-Perspektive bestimmt ist.169 Durch die 
rituelle Aneignung eines religiösen Symbolsystems veränderten sich sowohl 
die Personen, die ein Ritual durchführen, als auch die Welt des Common sen-
se, »denn sie wird jetzt nur noch als Teil einer umfassenderen Wirklichkeit 
gesehen, die sie zurechtrückt und ergänzt.«170 Die Stärke dieses Konzepts 
liegt darin, dass es Menschen zugesteht, verschiedene Perspektiven in einem 
Individuum zu summieren. Es essenzialisiert religiöse Perspektiven nicht 

167	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 75f.
168	 Geertz: Dichte Beschreibung, S. 77. Herv. i. O.
169	 Vgl. Geertz: Dichte Beschreibung, S. 86.
170	 Geertz: Dichte Beschreibung, S. 90.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


161

Religion

in dem Sinne, dass ›religiöse‹ Menschen stets als solche in Erscheinung tre-
ten müssen. Doch diese strikte Trennung zwischen verschiedenen Perspek-
tiven kann durchaus auch kritisiert werden, impliziert sie doch, dass Reli-
gion immer ein Teil von Kultur sei und nicht etwa umgekehrt möglich sei, 
dass alle Handlungen als religiös gedeutet werden können.

Clifford Geertz legt mit seiner kommunikationstheoretischen Bestimmung 
von Religion einen Grundstein für diverse nachfolgende religionswissen-
schaftliche Zugänge zum Feld, die sich in der Bestimmung von Religion als 
Symbolsystem überschneiden. Das Konzept der verschiedenen Perspektiven 
greift auch der Religionswissenschaftler Fritz Stolz auf, der diese Perspek-
tiven als Weltbilder bezeichnet. Stolz’ Ansatz ist für die vorliegende Arbeit 
gewinnbringend, da er mit dem Begriff der Transzendenz religiöse Weltbilder 
als solche beschreibt und den Religionsbegriff dadurch inhaltlich füllt. Stolz 
kombiniert den Ansatz des Ethnologen Geertz mit einem soziologischen 
Deutungsansatz, der die Leistungen von Religion hervorhebt und erklärt 
damit, warum Religionen eine umfassende Orientierung anbieten können:

Weltbilder zielen auf eine Totalität, sie sollen alles umfassen, womit 
der Mensch konfrontiert ist. Dabei ist er mit Elementen ganz unter-
schiedlicher Art befasst, mit Dingen, die ihm näher oder ferner lie-
gen, solchen, die er durchschaut und beherrscht, und solchen, die er 
nicht durchschaut und die ihn beherrschen.171

In Weltbildern werden Kategorien, die die Welt als umfassendes Sinnsystem 
betreffen, ausgedrückt und geordnet, dazu gehören etwa Zeit, Raum, Kau-
salität und Zweck und die Rolle des Menschen innerhalbe dieses Gefüges.172 
Religiöse Weltbilder sind der inhaltliche Ausdruck eines religiösen Symbol-
systems: »Sie vermitteln eine kollektive Orientierung, die der Einzelne, natür-
lich in einer gewissen Variationsbreite, im Laufe der Sozialisation erwirbt 
und dann anwendet.«173 Als Ausgangspunkt religiöser Weltbilder beobach-
tet Stolz die Unterscheidung zwischen Diesseits und Jenseits, Kontrollierba-

171	 Fritz Stolz (2001): Weltbilder der Religionen. Kultur und Natur, Diesseits und Jenseits, 
Kontrollierbares und Unkontrollierbares. Zürich: Pano, S. 9.

172	 Vgl. Thomas Luckmann (2014): Die unsichtbare Religion (The Invisible Religion, 1967). 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 90.

173	 Stolz: Weltbilder der Religionen, S. 233.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


162

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

rem und Unkontrollierbarem, eine Unterscheidung, die in der abendländi-
schen Geistesgeschichte als Immanenz und Transzendenz bezeichnet wird.174 
Während andere umfassende Sinnsysteme nicht über den Alltag hinauswei-
sen, beinhalten religiöse Weltbilder einen transzendenten Bezugspunkt.175 
Religionen akzentuieren diese Transzendenzlinien auf verschiedene Wei-
se.176 Um religiöse Weltbilder miteinander zu vergleichen, arbeitet Stolz mit 
den Leitdifferenzen »Diesseits/Jenseits«, »Kultur/Natur« und »kontrollier-
bar/unkontrollierbar«. Alle Gegensatzpaare implizieren Transzendenzlinien, 
die im Folgenden genauer betrachtet werden.

Das Begriffspaar Immanenz/Transzendenz ist für die religionswissen-
schaftliche Theoriebildung von großer Bedeutung, da Phänomene, die mit-
tels immanenter Gegebenheiten wie beispielsweise Ritualen oder Texten auf 
eine sie selbst und die vorgegebene Welt überschreitende Transzendenz ver-
weisen, im Alltagsverständnis, auf öffentlich-medialer Ebene und auch in 
vielen wissenschaftlichen Konzepten als Religion bezeichnet werden.177 Der 
Begriff Transzendenz geht auf das lateinische Wort transcendere zurück, das 
›hinübersteigen‹ oder ›überschreiten‹ meint.178 Transzendenz geht immer mit 
dem Konzept der Immanenz einher, das seinen etymologischen Ursprung 
in lat. immanere ›in etwas bleiben‹, ›anhaften‹ hat und die Gegenposition 
zu Transzendenz einnimmt.179 Aus religionswissenschaftlicher Perspektive 
ist für die Erforschung religiöser Phänomene insbesondere die Gestaltung 
der Beziehung zwischen der konkreten materiellen Welt und der als trans-
zendent imaginierten aufschlussreich.180

Transzendenzen erfahren Menschen nicht nur in religiösen Kontexten, 
sondern auch in ihrem Alltag. Die alltägliche Erfahrung des Menschen stößt 

174	 Vgl. Stolz: Weltbilder der Religionen, S. 10.
175	 Vgl. Luckmann: Die unsichtbare Religion, S. 80.
176	 Vgl. Stolz: Weltbilder der Religionen, S. 10.
177	 Vgl. Niels Henrik Gregersen/Johann Figl/Michael Steinmann/Christian Danz (2015): 

Transzendenz/Immanenz. In: Hans Dieter Betz/Don S. Browning/Bernd Janowski/Eber-
hard Jüngel (Hg.): Religion in Geschichte und Gegenwart online. Leiden: Brill. DOI: 
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025165.

178	 Vgl. Wolfgang Pfeifer (1997): Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. München: 
Taschenbuch-Verlag, S. 1450.

179	 Vgl. Pfeifer: Etymologisches Wörterbuch des Deutschen, S. 573.
180	 Vgl. Robert A. Yelle/Jenny Ponzo (2021): Introduction: How to Talk about Transcend-

ence. In: dies. (Hg.): Interpreting and Explaining Transcendence. Interdisciplinary Ap-
proaches to the Beyond. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 1–24, S. 2.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


163

Religion

an Grenzen, die entweder noch innerhalb dieser Wirklichkeit überschritten 
werden können, zu anderen Wirklichkeiten hin übersprungen werden kön-
nen oder an denen die menschliche Erfahrung stehen bleibt.181 Der Sozio-
loge Thomas Luckmann führt diese Beobachtung in seiner Monografie Die 
unsichtbare Religion zusammen, indem er zwischen kleinen, mittleren und 
großen Transzendenzen unterscheidet: »[W]enn das in der gegenwärtigen 
Erfahrung angezeigte Nicht-Erfahrene grundsätzlich genau so erfahrbar ist 
wie das gegenwärtig Erfahrene, wollen wir von ›kleinen‹ Transzendenzen 
innerhalb des Alltäglichen sprechen.«182 Zu diesen kleinen Transzenden-
zen gehört beispielsweise die Vorstellung, an einem konkreten Ort zu sein. 
Auch wenn sich eine Person nicht an diesem Ort befindet, ist es durch die 
Imagination möglich, sich vorzustellen, wie es wäre, dort zu sein. Grund-
sätzlich könnte diese Transzendenz überschritten werden, da die Grenze 
zunächst nur räumlich und zeitlich ist und es prinzipiell möglich wäre, an 
diesen bestimmten Ort zu gehen.183 Für Situationen, in denen das Gegen-
wärtige grundsätzlich nur mittelbar und nie unmittelbar, aber trotzdem als 
Bestandteil der gleichen Alltagswirklichkeit erfahren wird, verwendet Luck-
mann den Begriff der mittleren Transzendenz.184 Wenn wir beispielsweise eine 
Person sehen, die eine Hand an die Wange des schmerzverzerrten Gesichts 
hält, können wir mittels Empathie nachvollziehen, dass diese Person mög-
licherweise unter Zahnschmerzen leidet. Die äußere Erscheinung dieser 
Person verkörpert ihre innere Verfassung, die als solche nicht unmittelbar 
erlebt werden kann. Aber sie wird so vertraut erfahren, dass wir den Ein-
druck haben können, »das Innen sei unmittelbar im Äußeren erlebbar.«185 
Wenn schließlich »etwas überhaupt nur als Verweis auf eine andere, außer-
alltägliche und als solche nicht erfahrbare Wirklichkeit erfaßt wird, sprechen 
wir von ›großen‹ Transzendenzen.«186 Diese großen Transzendenzen werden 
in religiösen Symbolsystemen sprachlich-symbolisch objektiviert, reflektiert 
und häufig mit anderen geteilt: »In diesem Vorgang werden also subjekti-
ve Erfahrungen von Transzendenz […] intersubjektiv rekonstruiert, indem 

181	 Vgl. Luckmann: Die unsichtbare Religion, S. 166.
182	 Luckmann: Die unsichtbare Religion, S. 167f.
183	 Vgl. Luckmann: Die unsichtbare Religion, S. 168. Herv. i. O.
184	 Vgl. Luckmann: Die unsichtbare Religion, S. 168.
185	 Luckmann: Die unsichtbare Religion, S. 168f.
186	 Luckmann: Die unsichtbare Religion, S. 168. Herv. i. O.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


164

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

sie in kommunikative Formen eingefügt werden.«187 Mit der Beobachtung, 
dass die empirisch wahrnehmbare Welt unterschiedlich weit überschritten 
wird, konkretisiert Luckmann den Begriff der Transzendenz und entzieht 
ihn dem Vorwurf der Zentrierung auf das »christliche« Religionskonzept, 
da Transzendenzen – auch große Transzendenzen – anthropologische Phä-
nomene und damit kulturübergreifend beobachtbar sind.

In der religionswissenschaftlichen Theoriebildung wird das Konzept der 
Transzendenz unterschiedlich akzentuiert, indem beispielsweise auf den 
Kommunikationsprozess zwischen Immanenz und Transzendenz fokussiert 
wird und dessen Leistung für die Bildung von Gemeinschaften hervorgehoben 
wird. Diese Perspektive möchte ich nachzeichnen, da sich die Angehörigen 
religiöser Gemeinschaften, die als miteinander verbunden wahrgenommen 
werden, dadurch auszeichnen, dass sie Transzendenzlinien in ähnlicher 
Weise gestalten. Transzendenz ist als meta-empirische Sphäre kein sich 
selbst offenbarendes Wesen, sondern ein Kommunikationsprozess, in dem 
Menschen als deutende Akteur:innen involviert sind. Religionen betonen 
die Distanz zwischen Menschen und dem Transzendenten und bieten Ver-
mittlungspraktiken an, um diese Distanz zu überbrücken und erfahrbar zu 
machen.188 Transzendenz ist also kein rein subjektives, sondern ein inter-
subjektives Phänomen, das sich sowohl auf das Bewusstsein und den Körper 
als auch auf Kommunikationsprozesse bezieht.189 In diesem Prozess spielen 
Medien eine entscheidende Rolle, da mittels Sprache, Musik oder Klängen, 
Bildern oder materiellen Objekten eine Verbindung zwischen dem Imma-
nenten und Transzendenten hergestellt wird.190 Nicht alle Symbole, die als 
religiöse Symbole gedeutet werden, haben einen direkten Bezug zu Trans-
zendenz. Während beispielsweise mit einem Gebet ein konkreter Sprechakt 
verbunden sein kann, der die Verbindung zwischen Immanenz und Tran-

187	 Luckmann: Die unsichtbare Religion, S. 171. Herv. i. O.
188	 Vgl. Birgit Meyer (2008): Religious Sensations. Why Media, Aesthetics and Power Mat-

ter in the Study of Contemporary Religion. In: Hent de Vries (Hg.): Religion. Beyond a 
Concept. New York: Fordham University Press, S. 704–723, S. 710.

189	 Vgl. Hubert Knoblauch (2014): The Communicative Construction of Transcendence: a 
New Approach to Popular Reli-gion. In: Judith Schlehe/Evamaria Sandkühler (Hg.): Re-
ligion, Tradition and the Popular. Transcultural Views from Asia and Europe. Bielefeld: 
Transcript, S. 29–50, S. 34.

190	 Vgl. Meyer: Religious Sensations, S. 711; Volkhard Krech (2012): Religion als Kommu-
nikation. In: Michael Stausberg (Hg): Religionswissenschaft. Berlin/Boston: De Gruyter, 
S. 49–63, S. 54.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


165

Religion

szendenz herstellen soll, sind andere Symbole wie bestimmte Kleidungs-
praktiken, der Adventskranz oder die Menora durch Tradierungsprozesse 
Teil religiöser Weltbilder geworden, da sie in Kontext mit den Symbolen ver-
wendet werden, die Transzendenz hervorheben. Welche Symbole als religiö-
se Symbole gedeutet werden, ist nicht festgeschrieben, sondern Teil eines 
Kommunikationsprozesses, der in unterschiedliche historische und kultu-
relle Zusammenhänge eingebettet ist und auf emischer, öffentlich-medialer 
und wissenschaftlicher Ebene verläuft. Kindermedien, die religiöse Plurali-
tät thematisieren, tragen also ebenso zur Formung religiöser Symbole bei, 
wie Enzyklopädien der Religionsgeschichte.

Eine Aufgabe der Wissenschaft ist es gemäß Fritz Stolz, religiöse Symbol-
systeme, die in verschiedenen Darstellungsebenen, wie beispielsweise denen 
des Handelns, Zeigens oder Redens Ausdruck finden, auf die Ebene der Spra-
che umzusetzen: »An die Stelle der mehrschichtigen Darstellung tritt also 
eine einschichtige.«191 Wissenschaftliche Repräsentation ist demnach immer 
eine Reduktion, die es zu benennen und zu bestimmen gilt.192 Bereits Clifford 
Geertz ist sich dieses Problems bewusst, weshalb er das Programm der dich-
ten Beschreibung entwickelt, die darauf fokussiert, »hermeneutische Rekons-
truktionen des empirisch Vorgefundenen, aufgebaut auf der Zirkularität von 
Relationen zwischen Teil und Ganzem«193 vorzunehmen. Stolz versteht Reli-
gion als Kommunikation höherer Ebene, die neben Sprache noch andere 
Kodierungen wie Bild, Handlungen, Musik oder Geruch umfasst.194 Er legt 
eine semiotische Herangehensweise an religionswissenschaftliche Forschung 
an, um religiöse Kommunikation in Anlehnung an die Sprachwissenschaft 
hinsichtlich ihrer Semantik, Syntax und Pragmatik zu analysieren. Diese Vor-
gehensweise ermöglicht es, Symbole in ihrer Bedeutung zu analysieren, sie 
in ihren Kontexten zu erfassen und schließlich ihre Verwendung zu reflek-
tieren. Die Semantik bezieht sich auf die Bedeutung, das heißt auf die Ver-
weise, die einzelne Symbole hervorrufen.195 Die Syntax religiöser Kommu-
nikation fokussiert auf die Regeln, die die Aufeinanderfolge verschiedener 
Elemente bestimmen, die in kleineren oder größeren Einheiten zusammen-

191	 Fritz Stolz (2001): Grundzüge der Religionswissenschaft. Göttingen: Vandenhoeck &  
Ruprecht, S. 226.

192	 Vgl. Stolz: Grundzüge der Religionswissenschaft, S. 226.
193	 Marschall: Clifford Geertz, Thick Description, S. 180.
194	 Vgl. Stolz: Grundzüge der Religionswissenschaft, S. 116.
195	 Vgl. Stolz: Grundzüge der Religionswissenschaft, S. 115.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


166

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

gefügt werden.196 »Schließlich ist religiöse Kommunikation, wie die Sprache, 
auf ihre pragmatische Seite hin zu bestimmen: Man überprüft, zu welcher 
Gelegenheit religiöse Botschaft verwendet wird.«197 Alle drei Ebenen sind 
konstitutiv für das Verständnis eines kohärenten Systems:

Wir gehen davon aus, daß die kommunikativen Prozesse einer Reli-
gion zusammengehören, daß sie einander wechselseitig bedingen, 
grundsätzlich verwandte Intentionen enthalten und ›Transformati-
onsleistungen‹ bewirken, daß sie immer wieder von den selben Reso-
nanzräumen Gebrauch machen. Wir betrachten die kommunikativen 
Elemente einer Religion unter der Voraussetzung, daß sie ein Sys-
tem bilden; bei der Analyse spielen die Gesichtspunkte von Syntax, 
Semantik, Pragmatik und Kodierung eine wesentliche Rolle. Aller-
dings garantiert eine solche Beschreibung noch keineswegs ein Ver-
ständnis religiöser Kommunikation; an die Analyse muß sich Inter-
pretation anschließen.198

Stolz verweist auf die emische Ebene und die Selbstinterpretationen, die es 
zusammenzutragen gilt, sowie auf die Rekonstruktion des Wissenschaftlers 
oder der Wissenschaftlerin, die davon ausgehen, dass die Gesamtheit der 
Symbole ein System bilden, das eine Logik hat und zumindest fragmenta-
risch erfasst werden kann.199 An dieser Stelle kann eine hermeneutische Her-
angehensweise einsetzen, die sich als »Kunst der sinngemäßen Auslegung, 
der Deutung, der Exegese, der Interpretation«200 versteht. Die Hermeneu-
tik als Analyse des Verstehens gehört in den Grundbereich der sprachlichen 
Kommunikation und setzt sowohl eine gewisse Fremdheit der Kommuni-
zierenden als auch die grundsätzliche Möglichkeit des Verstehens voraus.201 
Eine hermeneutische Interpretation berücksichtigt die komplexe, ergebnis-
offene und vielschichtige Vermittlung der unterschiedlichen Perspektiven, 
wobei sowohl die Interpretationshorizonte, die ineinander übergehen, beach-

196	 Vgl. Stolz: Grundzüge der Religionswissenschaft, S. 115.
197	 Stolz: Grundzüge der Religionswissenschaft, S. 116. Herv. i. O.
198	 Stolz: Grundzüge der Religionswissenschaft, S. 116f.
199	 Vgl. Stolz: Grundzüge der Religionswissenschaft, S. 117.
200	 Hiltrud Gnüg (2009): Hermeneutik/Neohermeneutik. In: Jost Schneider (Hg.): Methoden-

geschichte der Germanistik. Berlin/New York: De Gruyter, S. 225–253, S. 226.
201	 Vgl. Gnüg: Hermeneutik/Neohermeneutik, S. 225.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


167

Religion

tet werden als auch deren Unterschiede und Differenzlinien Anerkennung 
finden.202 Der Philosoph Otto Friedrich Bollnow hat die Deutung religiö-
ser Symbolsysteme in einem bereits 1979 erschienenen Aufsatz problemati-
siert. Er versteht Symbole ausschließlich als sprachlich vermittelt und regt 
dementsprechend die Anwendung der in den philologischen Wissenschaf-
ten entwickelten Methoden an.203 Schwierigkeiten ergeben sich laut ihm in 
zweierlei Hinsicht: Erstens hat die Religionswissenschaft auch mit frem-
den Symbolwelten zu tun, das heißt mit Zusammenhängen, die sich nicht 
aus der eigenen Kultur verstehen lassen. Zweitens erkennt er dort Schwie-
rigkeiten, wo die sprachliche Vermittlung unmöglich ist, etwa durch man-
gelnde Sprachkenntnisse. Für das erste Problem schlägt er die Konsultati-
on von Literatur vor. Das zweite Problem versucht er durch hypothetische 
Verfahren zu lösen: Weil ein

die verschiedenen Kulturen übergreifendes Symbolsystem möglich 
ist und weil sich in der religionswissenschaftlichen Forschung ein bei 
aller Vielfalt einheitliches Reich der Symbole ergibt, wird man aus 
dem Gelingen dieses Verstehens auf eine zugrunde liegende Einheit 
der Menschheit schließen dürfen.204

Diese Einheit der Menschen will Bollnow nicht als dogmatische Vorausset-
zung, sondern hypothetisch verstanden wissen. Die Hypothese solle durch 
das Verstehen bestätigt werden.205 Ob man ein Symbol nun richtig versteht 
oder nicht, ist jedoch nicht festgeschrieben. So zeugen zahlreiche Beispie-
le der Wissenschaftsgeschichte von Fehl- oder Umdeutungen von Symbo-
len.206 Die Deutung religiöser Symbole setzt voraus, Wissenschaft als Kom-

202	 Vgl. Douglas Allen (2005): Major Contributions of Philosophical Phenomenology and 
Hermeneutics to the Study of Religion. In: René Gothóni (Hg.): How to Do Compara-
tive Religion? Three Ways, Many Goals. Berlin/New York: De Gruyter, S. 5–28, S. 13.

203	 Vgl. Otto Friedrich Bollnow (1979): Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin. 
In: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 31 [4], S. 366–379, S. 371.

204	 Bollnow: Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin, S. 372.
205	 Vgl. Bollnow: Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin, S. 372.
206	 Vgl. zur einer Reflexion von religiösen Darstellungen zum Beispiel Paola von Wyss-

Giacosa (2006): Religionsbilder der frühen Aufklärung. Bernard Picarts Tafeln für die 
»Cérémonies et Coutumes religieuses de tous les Peuples du Monde«. Bern: Benteli.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


168

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

munikation zu verstehen, sich auszutauschen, und mit Rückgriff auf die 
Religionsgeschichte reflektierte Annäherungen an Symbolwelten zu wagen.

Neben Text und Sprache, die Bollnow im Blick hat, ist auch die visuelle 
Kultur Teil von Religion. Die Religionsforschung ist sich dieser vielfältigen 
Ausprägung von Symbolen mittlerweile bewusst. Wie Stolz festgestellt hat, 
werden multimedial vermittelte Symbole in wissenschaftlichen Arbeiten in 
sprachlicher Form ausgedrückt. Das bedeutet jedoch keineswegs, dass visuelle 
und materielle Kommunikationsformen und deren spezifischen Eigenheiten 
nivelliert werden. Viel eher ist es die Aufgabe, die wechselseitigen Prozesse 
zwischen Betrachtung einer Quelle und linearer Darstellung in Textform zu 
reflektieren. In Bezug auf das Bild verweist die Religionswissenschaftlerin 
Daria Pezzoli-Olgiati darauf, dass visuelle Kommunikation nie eindeutig und 
nie einmal für immer festgelegt ist: »In der Wahrnehmung des Bildes werden 
neue mentale Bilder geformt oder Verweise auf weitere materielle Bilder und 
andere Medien aktiviert. Je nach Ort und Zeit, je nach Betrachtenden kann 
die visuelle Kommunikation um das gleiche Bild-Medium unterschiedliche 
Sinnpotenziale entfalten.«207 Ein reflektierter Zugang zu den Quellen kann 
zum einen Clifford Geertz und Fritz Stolz folgend mit dem Anspruch einer 
dichten Beschreibung unterschiedliche Bedeutungsebenen hervorheben und 
die Quellen in ihrem kulturellen Kontext verorten. Zum anderen können die 
Erkenntnisse der Religionsgeschichte zur Deutung herangezogen werden. Die 
Religionsgeschichte ist eine Teildisziplin der Religionswissenschaft, die sich 
mit religiösen Traditionen der Vergangenheit und Gegenwart in ihrer Ent-
stehung, Entwicklung und ihrem Wandel befasst.208 Gegenstand sind Reli-
gionen im Plural, die empirisch erforscht werden und »›Religion‹ als einen 
globalen Diskurs behandeln und dessen Geschichte rekonstruieren.«209 Der 
Perspektive der allgemeinen Religionsgeschichte liegt die Idee des Vergleichs 

207	 Daria Pezzoli-Olgiati (2020): Sichtbare Religion und ihre epistemologischen Heraus-
forderungen. In: Klaus Hock (Hg.): Wissen um Religion: Erkenntnis – Interesse. Episte-
mologie und Episteme in Religionswissenschaft und interkultureller Theologie. Leipzig: 
Evangelische Verlagsanstalt, S. 251–275, S. 256.

208	 Vgl. Manfred Hutter (2015): Religionsgeschichte. In: Hans Dieter Betz/Don S. Browning/
Bernd Janowski/Eberhard Jüngel (Hg.): Religion in Geschichte und Gegenwart online. 
Leiden: Brill. DOI: http://dx.doi.org.emedien.ub.uni-muenchen.de/10.1163/2405-8262_
rgg4_COM_024584.

209	 Adrian Hermann (2015): Unterscheidungen der Religion. Analysen zum globalen Religions-
diskurs und dem Problem der Differenzierung von ›Religion‹ in buddhistischen Kontex-
ten des 19. und frühen 20. Jahrhunderts. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 441.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


169

Religion

zugrunde, indem versucht wird, erfassbare Erscheinungen wie beispiels-
weise Lehren, Handlungen oder Gemeinschaftsformen zu beschreiben. Die 
Religionsgeschichte ist nicht nur im europäischen Kontext, sondern weltweit 
durch gesellschaftliche Wandlungsprozesse bestimmt, die in der Ausbildung 
und Tradierung religiöser Symbolsysteme berücksichtigt werden müssen.210

Für die Erfassung von Repräsentationen religiöser Pluralität in Kinder-
medien ergeben die Ausführungen über das Konzept von Religion zwei 
Beobachtungen: Erstens, es gibt keinen einheitlichen Religionsbegriff, des-
sen Anwendung auf ein bestimmtes Kindermedium gewährleistet, dass es 
sich dabei um ein Kinderbuch, Hörspiel oder Video handelt, das Religion 
thematisiert. Für die Bildung eines Quellenkorpus ist die Frage nach einer 
eindeutigen Religionsdefinition relevant, doch viel eher dient das Konzept 
als Perspektive, um Repräsentationen religiöser Pluralität in Kindermedien 
zu erkennen und im intermedialen Vergleich einzuordnen. Die Darstellung 
von Religionen in Kindermedien ist eingebettet in viele Konzepte von Reli-
gion, die auf der emischen, öffentlich-medialen und wissenschaftlichen 
Ebene zirkulieren. Diese Wechselwirkungen zu erfassen, öffnet den Blick 
auf Debatten über Religion in der Öffentlichkeit, die sowohl für Pluralitäts-
vorstellungen als auch für Wertediskurse relevant sind.

Um »Religion« dennoch zu konkretisieren, wird sie zweitens, in dieser 
Studie als Symbolsystem verstanden, das als umfassendes Weltbild Orientie-
rung stiftet, indem es Transzendenzlinien akzentuiert, deutet und gestaltet. 
Diejenigen, die als religiöse Gemeinschaft zusammengehörig wahrgenommen 
werden, weisen in ihrem Umgang mit Transzendenzlinien beobachtbare 
Ähnlichkeiten auf. Mit dieser Konzeption ist Religion auf der individuellen 
und kollektiven Ebene erfassbar und kann hinsichtlich visueller, textueller 
und auditiver Symbole untersucht werden. Religion ist in dieser Auffassung 
immer eine Vergleichskategorie, zum einen hinsichtlich anderer gesellschaft-
licher Systeme, die keinen transzendenten Bezugspunkt involvieren, zum 
anderen in Abgrenzung zu religiösen Symbolsystemen, die Transzendenz-
linien anders gestalten. Dieser Religionsbegriff impliziert also auf der theo-
retischen Ebene eine Pluralität verschiedener Weltbilder, die koexistieren 
und interagieren. Im nächsten Unterkapitel wird dieses Grundkonzept theo-
retisch erarbeitet.

210	 Vgl. Burkhard Gladigow (2005): Religionswissenschaft als Kulturwissenschaft, hg. v. 
Christoph Auffarth/Jörg Rüpke. Stuttgart: Kohlhammer, S. 299.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


170

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

4.4	 Pluralität und Pluralismus

Die Debatten über den Religionsbegriff und der religionswissenschaftliche 
Teilbereich der Religionsgeschichte gehen im Wesentlichen aus der Wahr-
nehmung hervor, dass Religion kein singuläres Phänomen ist, sondern in 
unterschiedlichen historischen, regionalen und kulturellen Kontexten als 
Konzept existiert. Auf Basis des Vergleichs werden auf emischer, öffentlich-
medialer und wissenschaftlicher Ebene Phänomene als Religion bezeichnet 
oder explizit von diesem Begriff abgegrenzt, um Zugänge zu plausibilisieren, 
das Feld einzugrenzen und kulturelle Erscheinungen als religiös oder nicht-
religiös zu (de-)legitimieren. Eine religionswissenschaftliche Rekonstruktion 
des Konzeptes religiöse Pluralität steht vor der Herausforderung, Vergleiche 
zwischen religiösen Symbolsystemen herauszuarbeiten, um Pluralität über-
haupt erfassen zu können. Das Ziel eines solchen deskriptiven Vergleichs ist es, 
Modelle und Theorien zu entwickeln, mit denen Religionen besser beschrie-
ben werden können.211 Um Ähnlichkeiten und Unterschiede gleichermaßen 
zu berücksichtigen und deren Bedeutung zu reflektieren, ist eine differen-
zierte Methodologie notwendig.212 Der Soziologe Hans-Georg Soeffner, der 
sich mit dem Konzept der Pluralität aus wissenssoziologischer Perspektive 
beschäftigt, kritisiert die bisweilen mangelnde Reflexion des Religionsver-
gleichs, da in der Regel als Tertium Comparationis ein okzidental gepräg-
ter Religionsbegriff mitgedacht würde, dessen Definitionen sich zwischen 
Unschärfe und Beliebigkeit bewegten.213 Neben einer Bestimmung des Reli-
gionsbegriffs und der Berücksichtigung implizit mitgedachter Vorstellungen 
fordert er »die Reflexion auf ein ›quatrum comparationis‹: auf den eigenen 
Standpunkt.«214 Dieser eigene Standpunkt wird von soziokulturellen Fakto-
ren wie Geschlecht, Herkunft, Vorbildung, Alter, politischer, religiöser oder 
weltanschaulicher Orientierung geformt, die die wissenschaftlichen Konzep-
te und verwendeten Begrifflichkeiten beeinflussen. Als konstruktive Mög-

211	 Vgl. Oliver Freiberger (2011): Der Vergleich als Methode und konstitutiver Ansatz der 
Religionswissenschaft. In: Stefan Kurth/Karsten Lehmann (Hg.): Religionen erforschen. 
Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religionswissenschaft. Wiesbaden: Springer, 
S. 199–218, S. 201.

212	 Vgl. Freiberger: Der Vergleich als Methode und konstitutiver Ansatz der Religionswissen-
schaft, S. 206.

213	 Vgl. Soeffner: Fragiler Pluralismus, S. 209.
214	 Soeffner: Fragiler Pluralismus, S. 209.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


171

Pluralität und Pluralismus

lichkeit im Umgang mit dem epistemologischen Problem der Essentialisie-
rung von Begriffen und Vorstellungen schlägt der Religionswissenschaftler 
Oliver Freiberger ein reziprokes Vorgehen vor: »Der Ausgangspunkt einer 
Vergleichsstudie kann also eine (möglichst weite und offene) Definition der 
Begriffe sein, die den Gegenstandsbereich der Studien eingrenzen; und als 
Ergebnis des Vergleichs kann die Begrifflichkeit modifiziert und präzisiert 
werden.«215 Im Sinne einer hermeneutischen Spirale werden dann die näher 
bestimmten Begriffe wieder zum Ausgangspunkt einer neuen Vergleichs-
studie. Für wissenschaftliche Zugänge zum Thema, die im Sinne der empiri-
schen Sozialforschung Daten selbst erheben, sind diese Forderungen beson-
ders relevant. Doch auch medienanalytische Zugänge, die bereits bestehende 
Repräsentationen religiöser Pluralität untersuchen, stehen vor der Aufgabe, 
Biases im Hinblick auf den Religionsbegriff und damit verbundene Identi-
tätskonstruktionen zu berücksichtigen.

Auf der empirischen Ebene gehört Pluralität zur »sozialen Wirklichkeit«. 
Die wissenschaftliche Rekonstruktion »religiöser« Pluralität, »kultureller« 
Pluralität oder der »Pluralität von Lebensformen«, die beispielsweise fami-
liale oder partnerschaftliche Bindungen betrifft, sind heuristische Ansätze, 
um Pluralitätskonzepte voneinander zu unterscheiden. Diese Trennung ist 
jedoch lediglich theoretisch realisierbar, denn empirisch bedingen sich diese 
Dimensionen oft gegenseitig und interagieren miteinander. So sind beispiels-
weise die Auswirkungen religiöser Pluralisierung auf verschiedenen Ebenen 
erkennbar. Neben der kulturellen Ebene, die sich auf die Inhalte und Praxis 
bezieht, wirkt sich religiöse Pluralisierung auch auf der sozialen Ebene aus, 
indem beispielsweise die Größe religiöser Gemeinschaften und damit ver-
bundene Mehrheits- und Minderheitsverhältnisse weitläufige soziale Effek-
te haben.216 Obgleich die Gründe in der Modernisierung und Individuali-
sierung sowie in globalen Migrationsprozessen gesucht werden,217 zeigt der 
Blick in die europäische Religionsgeschichte, dass Pluralität schon immer 

215	 Freiberger: Der Vergleich als Methode und konstitutiver Ansatz der Religionswissen-
schaft, S. 208.

216	 Vgl. Beispiel Jörg Stolz/Martin Baumann (2007): Religiöse Vielfalt. Kulturelle, soziale 
und individuelle Formen. In: Martin Baumann (Hg.): Eine Schweiz – viele Religionen. 
Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Bielefeld: Transcript, S. 21–38, S. 30.

217	 Vgl. Gert Pickel/Alexander Yendell/Yvonne Jaeckel (2017): Religiöse Pluralisierung und 
ihre gesellschaftliche Bedeutung. Konzeptionelle Überlegungen und empirische Befunde. 
In: Heidemarie Winkel/Kornelia Sammet (Hg.): Religion soziologisch denken. Reflexio-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


172

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

der Regelfall war.218 Unter den Bedingungen der Religionsfreiheit impliziert 
Pluralität zum einen die freie Wahl eines religiösen Weltbildes, zum ande-
ren aber auch die Möglichkeit der expliziten Nicht-Religiosität. Erweiterte 
Auffassungen berücksichtigen dementsprechend auch Weltbilder, die sich 
nicht auf Transzendenzlinien beziehen, aber ebenso wie Religion in ihren 
Ausdrucksformen vielfältig sind.219

Das Konzept der Pluralität wird häufig im Kontext von Gesellschaften 
verwendet und als Vielfalt kulturgeprägter Phänomene, wie beispielsweise 
Glaubensüberzeugungen, Riten, oder Erzählungen verstanden.220 Doch 
Pluralität spielt auch auf der Ebene des Individuums eine Rolle, da sich Welt-
anschauungen, religiöse Konzepte und Wertvorstellungen, nationale Herkunft 
und sprachliche Sozialisation innerhalb eines Individuums verschränken 
können und dessen Interaktionen mit anderen prägen.221 Sich an vielfältigen 
Weltanschauungen zu orientieren und diese ›Bricolage‹ nach den eigenen 
Bedürfnissen zu bilden, ist nicht die Ausnahme, sondern der Normalfall.222 
Diejenigen, die sich innerhalb der durch und durch pluralen Welt als Teil 
eines Kollektivs wahrnehmen oder als solches wahrgenommen werden, wei-
sen hinsichtlich bestimmter Aspekte des Körpers, der Lebensführung, des 
Weltbildes oder des Selbstverständnisses Ähnlichkeiten mit den anderen auf, 
die nicht empirisch feststellbar sein müssen, sondern lediglich zugeschrieben 
sein können. Mit dem Konzept der Pluralität kann in der wissenschaftlichen 
Rekonstruktion erfasst werden, dass es in Bezug auf bestimmte Aspekte Ähn-
lichkeiten zwischen Menschen und Gruppen gibt, denn Pluralität kann nur 
dann auf kollektiver Ebene beobachtet werden, wenn sich trotz der großen 
individuellen Vielfalt Parallelen in Bezug auf Einstellungen, Lebensstile und 
Lebensgestaltung formulieren lassen.223 Pluralität ist also im Wesentlichen 

nen auf aktuelle Entwicklungen in Theorie und Empirie. Wiesbaden: Springer, S. 273–
300, S. 274.

218	 Vgl. Hans G. Kippenberg/Kocku von Stuckrad (2003): Einführung in die Religionswissen-
schaft. Gegenstände und Begriffe. München: C. H. Beck, S. 131f.

219	 Vgl. Gritt Klinkhammer/Anna Neumaier (2020): Religiöse Pluralitäten – Umbrüche in 
der Wahrnehmung religiöser Vielfalt in Deutschland. Bielefeld: Transcript, S. 12.

220	 Vgl. Stolz/Baumann: Religiöse Vielfalt, S. 28.
221	 Vgl. Soeffner: Fragiler Pluralismus, S. 207f.; Stolz/Baumann: Religiöse Vielfalt, S. 35.
222	 Vgl. Hubert Knoblauch (2009): Populäre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Ge-

sellschaft. Frankfurt a. M./New York: Campus Verlag, S. 25.
223	 Vgl. Pickel/Yendell/Jaeckel: Religiöse Pluralisierung und ihre gesellschaftliche Bedeutung, 

S. 276.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


173

Pluralität und Pluralismus

Identitätsarbeit, die gleichzeitig empirisches Faktum und Ergebnis eines 
diskursiven Prozesses ist, der Pluralität als Perspektive auf die Vielzahl und 
Unterschiedlichkeit von Menschen erst hervorbringt.

Für das Zusammenleben von Menschen, die hinsichtlich religiöser Orien-
tierung, nationaler Herkunft, Geschlecht oder sprachlicher Sozialisierung 
unterschieden werden, wird im öffentlich-medialen Diskurs häufig der 
Begriff Pluralismus verwendet. Auch auf der wissenschaftlichen Ebene wer-
den die Begriffe Pluralität und Pluralismus häufig synonym genutzt. Doch 
es gibt maßgebliche Bedeutungsverschiebungen zwischen beiden Konzep-
ten, die im Folgenden skizziert werden, da die Verwendung der Begriffe 
theoretischen Prämissen unterliegt, die für die vorliegende Arbeit von gro-
ßer Bedeutung sind.

Pluralität bedeutet Vielfalt und bezieht sich sowohl auf die empirische 
Ebene als auch auf ein wissenschaftliches Konzept, das sich mit den Ursa-
chen, Motiven und Auswirkungen von Pluralität und dem dazugehörigen 
Prozess – der Pluralisierung – beschäftigt. Das Konzept ist deskriptiv, da 
es lediglich bezeichnet, dass Vielfalt (beispielsweise hinsichtlich Weltan-
schauungen, religiöser Konzepte und Wertvorstellungen) existiert, die auf 
individueller und kollektiver Ebene beschrieben werden kann. Pluralismus 
hingegen suggeriert durch das Suffix -ismus eine Ideologie224: Der Sozio-
loge Peter L. Berger führt diesen Zugang aus und versteht unter Pluralismus

eine gesellschaftliche Situation, in der Menschen verschiedener Eth-
nien, Weltanschauungen und Moralauffassungen friedlich mitein-
ander leben und freundlich miteinander umgehen. Die zweite Satz-
hälfte ist wichtig. Es macht keinen Sinn, von Pluralismus zu sprechen, 
wenn Menschen nicht miteinander sprechen.225

Pluralismus ist in dieser Auffassung ein normatives Konzept, das mit der 
Absicht verbunden ist, Pluralität als wertvoll zu verstehen, indem diese 
dem gesellschaftlichen Zusammenhalt dient. Da mit dem Begriff Pluralis-
mus moralische und politische Werte assoziiert werden und sich die Fra-
ge aufdrängt, ob die zunehmende Vielfalt religiöser Lebensstile in einem 

224	 Vgl. Peter L. Berger (2015): Altäre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften. 
Frankfurt a. M./New York: Campus Verlag, S. 15.

225	 Berger: Altäre der Moderne, S. 16.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


174

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Land gut oder schlecht ist, lehnt die Soziologin Grace Davie den Begriff als 
wissenschaftlichen Terminus ab und schlägt für das Englische deshalb den 
Begriff diversity vor, um die große Vielfalt an Individuen, Gruppen, Organi-
sationen und Gemeinschaften, die zusammenleben, zu erfassen.226 Im Deut-
schen ist der Begriff Diversität mit dem Bedeutungsspektrum um Verschie-
denheit und Differenz konnotiert, indem Unterschiede, Ähnlichkeiten und 
Gemeinsamkeiten zwischen Menschen hervorgehoben werden. Ich verwen-
de deshalb den Terminus Pluralität, um die Vielfalt von Lebensstilen, Welt-
bildern oder Gemeinschaften zu bezeichnen, da er im Vergleich zu Plura-
lismus und Diversität weder normativ besetzt ist noch das Verhältnis von 
Zugehörigkeit und Differenz akzentuiert.

Die Begriffe Pluralität und Pluralismus werden häufig ohne Attribut 
verwendet, um die Vielfalt an Lebensformen zu bezeichnen. Mit den 
Bezeichnungen religiöse Pluralität oder religiöser Pluralismus werden die 
Dimensionen von Lebensformen hervorgehoben, die sich auf religiöse Welt-
bilder beziehen. Da Menschen miteinander interagieren und stets in kommu-
nikative Prozesse eingebunden sind, beeinflussen sie sich gegenseitig. Diese 
Einwirkungen nennt Peter L. Berger kognitive Kontamination: »Wenn Men-
schen länger miteinander sprechen, werden sie einander beeinflussen.«227 
Mehrere religiöse Weltbilder existieren also nicht isoliert nebeneinander, 
sondern werden am gleichen Ort und zur gleichen Zeit als Alternativen 
wahrgenommen. Menschen setzen sich mit sich und anderen religiösen Tra-
ditionen auseinander, nehmen Elemente anderer Weltdeutungen zum Teil 
in ihre eigenen Traditionen auf und können diese partiell überschreiben.228

Die Koexistenz und Interaktion verschiedener religiöser Weltbilder ist 
auf der einen Seite der Normalzustand, auf der anderen Seite scheinen sie 
im öffentlichen Diskurs aber mindestens erklärungsbedürftig zu sein. Da die 
Kategorien, anhand derer Pluralität erfasst werden kann, identitätskonstitutiv 
sind, ist Pluralität nicht nur ein gesellschaftliches Phänomen, sondern auch 

226	 Vgl. Grace Davie (2015): Religion in Britain. A Persistent Paradox. Hoboken: Wiley-
Blackwell, S. 155.

227	 Berger: Altäre der Moderne, S. 16.
228	 Vgl. Christoph Auffarth (2009): Mittelalterliche Modelle der Eingrenzung und Aus-

grenzung religiöser Verschiedenheit. In: Hans G. Kippenberg/Jörg Rüpke/Kocku von 
Stuckrad (Hg.): Europäische Religionsgeschichte. Ein mehrfacher Pluralismus. Göttin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 193–218, S. 193.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


175

Pluralität und Pluralismus

ein Aushandlungsort von Identität und Differenz.229 Hinsichtlich der Orga-
nisation der Gesellschaft unter staatlichen Rahmenbedingungen ergeben 
sich deshalb Fragen nach der Deutungshoheit und der Wahrnehmung reli-
giöser Weltbilder im öffentlichen Raum:

Einerseits erweitert die Differenzierung von Lebensräumen die Mög-
lichkeiten zur Ausbildung religiöser Subkulturen, andererseits muss 
der religiös neutrale Staat immer häufiger als Schiedsrichter über reli-
giöse Ansprüche in den dicht geregelten öffentlichen Räumen auftre-
ten; diese rechtliche Kommunikation wird dann wiederum massen-
medial verstärkt und greift auf andere Kommunikationsräume, ja auf 
die betroffenen Religionen selbst über.230

Die Pluralität von Religionen führt zu Aushandlungsprozessen, die grund-
sätzliche Fragen des Zusammenlebens in der Gesellschaft betreffen. Eine 
Folge der Pluralisierung ist, dass die Vielzahl an konkurrierenden, identi-
tätsstiftenden Orientierungsmustern den Kern unstrittiger Normen kleiner 
erscheinen lässt.231 Da Weltbilder normative Vorstellungen des wünschens-
werten Denkens und Tuns umfassen und alle Werte und Normen kulturell 
hervorgebracht werden, bedeutet Pluralisierung auch, dass ausgehandelt 
werden muss, welche Werte und Normen als für alle gültig anerkannt wer-
den. Die Voraussetzungen für eine demokratische und pluralistische Gesell-
schaft, die Menschenrechte gewährt und dementsprechend die Religionsfrei-
heit respektiert, werden nicht aus der Gesellschaft selbst heraus reproduziert, 
sondern müssen von jedem Mitglied der Gesellschaft erlernt werden.232 Die 
Pluralität menschlicher Lebensformen erfordert die Reflexion von Werten 
und Normen und zwingt zur Auseinandersetzung mit der Frage, was wün-
schenswert ist und wie das Zusammenleben angesichts diverser Weltbilder, 
die sich auch gegenseitig ausschließen können, gestaltet werden soll. Dieser 
Diskurs bezieht sich auf der einen Seite auf Individuen und ihre Identität, 

229	 Vgl. Bert van den Brink (2011): Pluralismus, Wahrheit, Toleranz. In: Hans-Georg Babke 
(Hg.): Pluralismus, Wahrheit, Toleranz. Frankfurt a. M.: Peter Lang, S. 13–28, S. 18.

230	 Jörg Rüpke (2007): Historische Religionswissenschaft. Eine Einführung. Stuttgart: Kohl-
hammer, S. 40.

231	 Vgl. Eva Feldmann/Thomas R. Henschel/Susanne Ulrich (2001): Toleranz. Grundlage 
für ein demokratisches Miteinander. Gütersloh: Verlag Bertelsmann Stiftung, S. 11.

232	 Vgl. Feldmann/Henschel/Ulrich: Toleranz, S. 12.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


176

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

auf der anderen Seite betrifft er auch Gemeinschaften, die sich auf der Ebe-
ne des Rechts, der Bildung oder der Politik mit der gesellschaftlichen Kohä-
sion beschäftigen. Auch populäre Medien machen sich das Thema zu eigen 
und stellen die Frage, wer ›wir‹ sind und sein wollen. Aus wissenschaftlicher 
Perspektive kann dieses Aushandlungsfeld mit dem Konzept des kulturel-
len Imaginären erfasst werden, das im folgenden Unterkapitel erörtert wird.

4.5	 Das kulturelle Imaginäre

Die Aushandlung der eigenen Identität in der Begegnung mit dem Ande-
ren, das Zusammenleben in der Gemeinschaft und die Konfrontation mit 
Lebensentwürfen, die mit den eigenen Wertvorstellungen übereinstimmen 
oder ihnen widersprechen, sind Kernpunkte menschlicher Existenz. Jede 
Gemeinschaft, die durch sich überschneidende Interessen, soziale Hinter-
gründe, familiäre Bindungen oder nationale Zuordnungen miteinander 
verknüpft ist, bildet Identitäten aus, die durchaus umkämpft sein können. 
Während die Grundvorstellungen des Zusammenlebens in Gesetzen kodifi-
ziert werden, sind lockere Bindungen wie Werte oder Normen nicht immer 
schriftlich festgehalten, sondern in der Vorstellung der Individuen veror-
tet. Da sich Gesellschaften sowohl materiell als auch symbolisch reprodu-
zieren müssen, stehen sie vor der Aufgabe, »ihre kulturellen Gehalte, ihre 
Praktiken, Sprachen, Institutionen, Normen, Werke von früheren Genera-
tionen aufzunehmen und an die nächsten Generationen weiterzugeben.«233

Das Konzept des Imaginären hat sich in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts in der Debatte um die Frage, wie sich Gesellschaften symbolisch 
und materiell reproduzieren, in Philosophie, Geistes- und Sozialwissen-
schaften etabliert und ermöglicht es, sich den komplexen Wechselwirkungen 
von Individuen und Gemeinschaften, Traditionen und Veränderungen aus 
wissenschaftlicher Perspektive zu nähern. Das Imaginäre ist eine wissen-
schaftliche Rekonstruktion eines Speichers an mentalen und materiellen Bil-
dern, der Individuen und Gruppen durch Kommunikationspraktiken mit-

233	 Bernd Auerochs (2004): Tradition als Grundlage und kulturelle Präfiguration von Er-
fahrung. In: Friedrich Jaeger/Burkhard Liebsch (Hg.): Handbuch der Kulturwissen-
schaften. Grundlagen und Schlüsselbegriffe. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 24–37, S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


177

Das kulturelle Imaginäre

einander verknüpft.234 Das Konzept betont die historische Verankerung von 
Gesellschaften, denn diese brauchen die Vergangenheit, um sich selbst als 
Gemeinschaft zu verstehen.235 Alle Gruppen, die größer als Dörfer sind, in 
denen sich alle kennen, sind imaginiert und implizieren eine in die Tiefe der 
Zeit zurückreichende Kontinuität.236 Gemeinschaften bieten durch den Ver-
weis auf die Tradition eine Orientierungsfunktion, die sowohl eine restrik-
tive als auch eine kreative Dimension hat und damit Bekanntes an nächste 
Generationen weitergibt und Neues zulässt.237

Für meine Arbeit ist das Konzept des Imaginären gewinnbringend, da 
Kindermedien, die religiöse Pluralität repräsentieren, an der Schnittstelle 
von Darstellungen der Welt und Idealvorstellungen des Zusammenlebens 
agieren. Als Medien, die von Erwachsenen für Kinder produziert werden, 
beinhalten sie die Wissensbestände und Wertvorstellungen, die an die nächs-
ten Generationen tradiert werden sollen. Da die Studie einen Vergleich der 
Repräsentationen religiöser Pluralität in 50 Jahren vornimmt, können auch 
Aussagen darüber getroffen werden, welche Symbole, Narrative und Werte 
über einen längeren Zeitraum hinweg tradiert werden und welchen Dyna-
miken die Darstellungen unterliegen. Um sowohl die zeitliche als auch die 
normative Dimension des Imaginären zu erfassen, stelle ich in diesem Unter-
kapitel verschiedene Zugänge zum Imaginären vor und ordne im Anschluss 
Kindermedien, die religiöse Pluralität thematisieren, in diese Konzepte ein.

Der erste Ansatz folgt dem Philosophen Paul Ricœur, der darauf fokus-
siert, wie gesellschaftliche Kontinuitäten in der Dialektik von Tradition und 
Innovation entstehen. Ricœur stellt mit den Begriffen Ideologie und Utopie 
zwei Konzepte vor, die das Bild der Realität infrage stellen und alternative 
Weltdeutungen anbieten. Mit diesem Fokus betont das Imaginäre das Ver-
hältnis von Ist- und Sollzuständen der Gesellschaft. Wie sich Gesellschaften 
als solche überhaupt verstehen, erarbeitet der Philosoph Cornelius Casto-
riadis, der die Kontingenz, das heißt die Möglichkeit, dass die gesellschaft-

234	 Vgl. Daria Pezzoli-Olgiati (2015): Religion in Cultural Imaginary. Setting the Scene. In: 
dies. (Hg.): Religion in Cultural Imaginary. Explorations in Visual and Material Practic-
es. Baden-Baden: Nomos, S. 9–38, S. 26.

235	 Vgl. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 132f.
236	 Vgl. Benedict Anderson (2006): Imagined Communities. Reflections on the Origin and 

Spread of Nationalism. London/New York: Verso, S. 6; Assmann: Das kulturelle Gedächt-
nis, S. 133.

237	 Vgl. Auerochs: Tradition als Grundlage und kulturelle Präfiguration von Erfahrung, S. 30.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


178

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

liche Ordnung auch ganz anders sein könnte, in den Vordergrund rückt. 
Mit diesem Blick auf das Imaginäre wird das Verhältnis von Normalität und 
Normativität hervorgehoben. Castoriadis’ Ansatz kann an Ricœurs Über-
legungen zum Imaginären angeschlossen werden, da sich beide damit aus-
einandersetzen, wie die gesellschaftliche Ordnung strukturiert ist oder sein 
könnte. Für die vorliegende Arbeit kann dieser Ansatz hinsichtlich der Rolle 
von Kindermedien, die religiöse Pluralität thematisieren, fruchtbar gemacht 
werden. Da Repräsentationen nicht nur Abbilder der Welt sind, sondern 
diese gleichzeitig mitgestalten, liegt in Kindermedien sowohl das Potenzial, 
bestehende gesellschaftliche Ordnungen zu tradieren, als auch, diese infrage 
zu stellen und zu transformieren. Auch der Philosoph Charles Taylor arbeitet 
entlang der Linie von Normalität und Normativität, betont aber Identitäts-
prozesse zwischen Individuen und Kollektiven, die sich gemeinsamen Wer-
ten verpflichtet fühlen. Die Tradierung von Werten, Normen und Wissens-
beständen im Imaginären kann mithilfe der Gedächtnis-Konzepte beschrieben 
werden, die die Kulturwissenschaftler:innen Aleida und Jan Assmann ent-
wickelt haben. Die Rolle religiöser Symbolsysteme im Imaginären hat die 
Religionswissenschaftlerin Daria Pezzoli-Olgiati reflektiert, deren Fokus auf 
die Medien für meine Studie ohne Weiteres anschlussfähig ist. Das Konzept 
des Imaginären wird im Folgenden detailliert vorgestellt und anschließend 
hinsichtlich Kindermedien eingeordnet.

Als Speicher von mentalen und materiellen Bildern rekurriert das Imagi-
näre auf Erwartungen, Repräsentationen, Geschichten und Handlungen, um 
gesellschaftliche Ordnungen als Realität wahrzunehmen. Das Imaginäre hat 
einen doppelseitigen Charakter, indem es sich einerseits auf die Reproduktion, 
Mimesis und Wiederholung bekannter Strukturen bezieht, und ihm anderer-
seits eine kreative Dimension innewohnt, die Innovation und Veränderung 
ermöglicht.238 Paul Ricœur geht von einer Dialektik von Innovation und Tra-
dition aus. Er bezeichnet Traditionen als Sedimentierungen und nimmt an, 
dass diese Überlagerung der Gedanken und des Gesagten impliziert, dass 
nur ausgehend von bereits Gesagtem etwas anderes gesagt werden kann.239 
Innovationen entstehen also nicht aus sich selbst heraus, sondern richten 
sich auf die Wirkung einer Neuanordnung von Systemen und beinhalten 

238	 Vgl. Pezzoli-Olgiati: Religion in Cultural Imaginary, S. 26.
239	 Vgl. Cornelius Castoriadis/Paul Ricœur (2016): Gespräch über die Geschichte und das 

gesellschaftliche Imaginäre. Wien: Passagen Verlag, S. 41.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


179

Das kulturelle Imaginäre

eine Abweichung oder Änderung einer bestehenden Norm.240 Ricœur argu-
mentiert, dass es selbst hinsichtlich der Brüche im Denken oder Handeln 
eine Kontinuität gibt, die menschliche Gemeinschaften bildet und auf der 
Grundlage eines überlieferten Erbes beruht.241 Das Imaginäre kann neben 
der Vorstellung von Realität auch eine Ideologie oder Utopie sein, kohäsi-
ve, aber auch destruktive soziale Ordnungen legitimieren oder eine subver-
sive Alternative von Machtstrukturen anbieten.242 Eine Ideologie lässt ein 
umgekehrtes Bild der Realität zu, in der Machtstrukturen verändert sind, 
und integriert eine Gemeinschaft in diesem Bild, wodurch sie identitäts-
stiftend wirkt.243 Auch eine Utopie ist eine Interpretation der Wirklichkeit, 
indem sie diese als eine Dimension außerhalb von Raum und Zeit entwirft, 
Machtstrukturen kritisiert und die Realität letztendlich als aufgelöst den-
ken kann.244 In diesem Wechselspiel von Tradition, Innovation, Wirklich-
keit, Ideologie und Utopie werden Ist- und Soll-Zustände ermittelt, Ideale 
formuliert und Werte und Normen ausgehandelt.

Mit der Frage, was das ›Wir‹, das heißt eine Gruppe, ein Kollektiv oder 
eine Gemeinschaft überhaupt ist, beschäftigt sich Cornelius Castoriadis. Er 
versteht ein Kollektiv mit einem semiotischen Ansatz als Symbol. Der Signi-
fikant, also beispielsweise der Name einer Nation, verweist auf zwei Signi-
fikate: »Er bezeichnet das betreffende Kollektiv, aber er bezeichnet es nicht 
bloß extensional, sondern zugleich inhaltlich als etwas mit einer Qualität 
oder Eigenschaft.«245 Das Imaginäre benutzt das Symbolische, um sich aus-
zudrücken und um überhaupt existieren zu können und nicht nur virtu-
ell zu sein.246 Castoriadis betont mit dieser Perspektive die Kontingenz von 
Gesellschaften, da Symbole nie festgeschrieben sind, sondern stets in ihrer 
Bedeutung verändert werden können. Repräsentationen von Gesellschaften 
sind nicht rein deskriptiv, sondern schließen immer auch Vorstellungen 

240	 Vgl. Klaudia Seibel (2008): Innovation. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler Lexikon Li-
teratur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stuttgart: Metzler, 
S. 319–320, S. 319.

241	 Vgl. Castoriadis/Ricœur: Gespräch über die Geschichte und das gesellschaftliche Imagi-
näre, S. 41.

242	 Vgl. Pezzoli-Olgiati: Religion in Cultural Imaginary, S. 26.
243	 Vgl. Pezzoli-Olgiati: Religion in Cultural Imaginary, S. 22.
244	 Vgl. Pezzoli-Olgiati: Religion in Cultural Imaginary, S. 22.
245	 Cornelius Castoriadis (1984): Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer poli-

tischen Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 254.
246	 Vgl. Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 218.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


180

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

über das Gezeigte ein. Castoriadis interessiert sich für die ›letzten‹ Struktu-
ren, das heißt für die Bedeutungen, die nicht für etwas anderes stehen, son-
dern die Organisationsschemata bilden, die den Rahmen möglicher Vor-
stellungen und damit die Beziehungen zwischen Individuen und Gruppen 
sowie deren Verhaltensweisen und Motivationen abstecken.247 Dass die 
Realität nicht permanent infrage gestellt und als beunruhigende Kontin-
genz wahrgenommen wird, erklärt Castoriadis mit konkreten Artikulatio-
nen. So geben beispielsweise die räumlich-architektonische Ordnung und 
die Gestaltung der materiellen Umwelt eine Struktur vor, die als Realität 
wahr- und angenommen werden.248 Die schöpferische Kraft des Imaginä-
ren liegt bei Individuen und Kollektiven, die sich die Welt als eine geschicht-
lich-gesellschaftlich bestimmte Wirklichkeit aneignen, diese hervorbringen, 
stabilisieren und verändern.249 Die stabilisierende Leistung, die das Imagi-
näre impliziert, ist einer der Kernpunkte des Zugangs zum Imaginären des 
Philosophen Charles Taylor. Er versteht das Imaginäre als die Art und Weise, 
wie sich Menschen ihre soziale Existenz vorstellen, wie sie zu anderen ste-
hen, welche Erwartungen normalerweise erfüllt werden und welche norma-
tiven Vorstellungen und Bilder diesen Erwartungen zugrunde liegen.250 Tay-
lor betont die Bedeutung des Imaginären für die Entwicklung und Stabilität 
einer Gemeinschaft, in der die Mitglieder ein Gefühl für Zugehörigkeit ent-
wickeln und gemeinsamen Werten verpflichtet sind.251 Wissen über Werte 
und Normen wird in Form von Bildern und Texten, Riten und Festen auf-
bewahrt und von einer Generation zur nächsten überliefert.252 Diese Dimen-

247	 Vgl. Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 245f.; S. 276f.
248	 Vgl. Thomas Alkemeyer/Nikolaus Buschmann/Steffen Hamborg/Jędrzej Sulmowski 

(2021): Das Imaginäre der Praxis. Kollektive Subjektivierung im Kontext nachhaltiger 
Entwicklung. In: Birgit Blättel-Mink (Hg.): Gesellschaft unter Spannung. Verhandlungen 
des 40. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie 2020, S. 2. URL = https://
publikationen.soziologie.de/index.php/kongressband_2020/article/view/1345/1611 
[01.05.2022].

249	 Vgl. Alkemeyer/Buschmann/Hamborg/Sulmowski: Das Imaginäre der Praxis, S. 3.
250	 Vgl. Charles Taylor (2004): Modern Social Imaginaries. Durham/London: Duke Uni-

versity Press, S. 23.
251	 Vgl. Annette Knaut (2014): Politische Imaginative. Vom Narrativ der Öffentlichkeit zu 

transnationalen Diskursräumen. In: Frank Gadinger/Sebastian Jarzebski/Taylan Yildiz 
(Hg.): Politische Narrative. Konzepte – Analysen – Forschungspraxis. Wiesbaden: Sprin-
ger, S. 93–117, S. 95; vgl. dazu auch Kettner: Werte und Normen – Praktische Geltungs-
ansprüche von Kulturen, S. 220.

252	 Vgl. Schlieter: Religion, Religionswissenschaft und Normativität, S. 232.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


181

Das kulturelle Imaginäre

sion des Imaginären nimmt Bezug auf Konzepte des Gedächtnisses, die die 
Kulturwissenschaftler:innen Aleida und Jan Assmann erforscht haben. Die 
gesellschaftlichen Räume, in denen Wissen, Werte und Vorstellungen über 
Identitäten tradiert werden, können mit Konzepten des kulturellen, sozialen, 
aktiven und archivierten Gedächtnisses nachvollzogen werden.

Als kulturelles Gedächtnis wird der Bestand an Texten, Bildern und 
Riten bezeichnet, den jede Gesellschaft und jede Epoche besitzt und pflegt, 
um ihr Selbstbild zu stabilisieren und einen Speicher an kollektiv geteiltem 
Wissen über die Vergangenheit zu bewahren.253 Für kulturwissenschaftliche 
Forschungsansätze ist dieses Konzept sehr produktiv, da es auf die öffent-
liche Konstruktion von Vergangenheit und kollektiver Identitätsbildung 
fokussiert und rekonstruierbar macht, welche Wissensbestände und Wert-
vorstellungen als tradierungswürdig angesehen werden.254 In welchen sozia-
len Räumen und unter welchen Bedingungen das kollektiv geteilte Wissen 
reproduziert wird, untersucht Aleida Assmann, die zwischen dem sozialen, 
aktiven und archivierten Gedächtnis unterscheidet. Das soziale Gedächt-
nis kann als synchrone Dimension der Erinnerung einer Gesellschaft ver-
standen werden. Es bezieht sich auf eine Vergangenheit, die als erfahren und 
kommuniziert wahrgenommen wird und ist sehr dynamisch und hetero-
gen.255 Das soziale Gedächtnis verändert sich nach etwa 30 Jahren spürbar, 
wenn eine neue Generation öffentliche Verantwortung übernimmt.256 Das 
aktive Gedächtnis überdauert hingegen länger, denn es bewahrt das, was 
eine Gesellschaft bewusst auswählt und als wesentlich für eine gemeinsame 
Orientierung und Erinnerung versteht. Dazu gehören Institutionen, der lite-
rarische und visuelle Kanon, Lehrpläne an Schulen, Museen, gemeinsame 
Bräuche oder Gedenktage.257 Das soziale und aktive Gedächtnis sind in der 
Öffentlichkeit im Umlauf. Das archivierte Gedächtnis hingegen ist nur für 

253	 Vgl. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 53.
254	 Vgl. Ansgar Nünning (2008): Gedächtnis, kulturelles. In: ders. (Hg.): Metzler Lexikon 

Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stuttgart: Metzler, 
S. 239–240, S. 239.

255	 Vgl. Aleida Assmann (2010): Re-framing Memory. Between Individual and Collective 
Forms of Constructing the Past. In: Karin Tilmans/Frank van Vree/Jay Winter (Hg.): Per-
forming the Past. Memory, History, and Identity in Modern Europe. Amsterdam: Am-
sterdam University Press, S. 35–50, S. 41.

256	 Vgl. Assmann: Re-framing Memory, S. 41f.
257	 Vgl. Assmann: Re-framing Memory, S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


182

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Spezialist:innen zugänglich, denn dieser Teil wissenschaftlich interpretier-
barer Informationen zirkuliert nicht als gemeinsames Wissen.258 Die Grenze 
zwischen dem archivierten und dem aktiven Gedächtnis ist in beide Rich-
tungen durchlässig, sodass Wissensbestände aus dem öffentlichen Raum 
verschwinden, aber auch in ihn integriert werden können.259 Als Dimen-
sion des Imaginären bezieht sich das kulturelle Gedächtnis vor allem auf 
den Erhalt und die Pflege von Wissen, das an nächste Generationen weiter-
gegeben werden sollen. Das Imaginäre schließt zudem den Aspekt der Kon-
tingenz mit ein, indem es Vorstellungen davon, dass die Realität auch ganz 
anders wahrgenommen werden könnte, integriert. Während sich das kultu-
relle Gedächtnis auf materielle Bilder bezieht, umfasst das Imaginäre sowohl 
materielle als auch mentale Bilder als Träger von Kultur.

Das Imaginäre bezeichnet kommunikative Praktiken im öffentlichen 
Raum an der Schnittstelle von Normalität und Normativität. Da auch reli-
giöse Bezüge im Imaginären erzeugt und weitergegeben werden und Reli-
gion auf der theoretischen Ebene als Teil von Kultur verstanden werden kann, 
schlägt die Religionswissenschaftlerin Daria Pezzoli-Olgiati den Begriff des 
kulturellen Imaginären vor, um der Ebene des kommunikativen Austausches 
innerhalb der Gesellschaft Rechnung zu tragen.260 Medien spielen in diesen 
Austauschprozessen von Wissen und Vorstellungen eine entscheidende Rolle, 
da sie im öffentlichen Raum agieren und Verbindungen zwischen Indivi-
duen und mit einer breiten Masse geteilten Inhalten schaffen.261 Für religiö-
se Traditionen sind mediale Kommunikationsprozesse aller Art konstitutiv, 
denn Religionen speisen durch Medien »eine Vielzahl an Motiven, Narrati-
ven, Praktiken, Werten, Bildern und Repräsentationen in den geteilten Fun-
dus, ins kulturelle Imaginäre einer Gruppe oder einer Gesellschaft, ein.«262

Medien, die an Kinder adressiert sind und religiöse Pluralität thematisie-
ren, agieren im kulturellen Imaginären an der Schnittstelle von Darstellungen 
der Welt und Idealvorstellungen des Zusammenlebens. Sie partizipieren an 
Imaginationen von Gesellschaft und bieten Raum für die Repräsentation und 
Diskussion von Weltbildern. Als fiktionale oder fantastische Erzählungen 

258	 Vgl. Assmann: Re-framing Memory, S. 43f.
259	 Vgl. Assmann: Re-framing Memory, S. 44.
260	 Vgl. Pezzoli-Olgiati: Religion in Cultural Imaginary, S. 27.
261	 Vgl. Pezzoli-Olgiati: Religion in Cultural Imaginary, S. 27.
262	 Fritz/Höpflinger/Knauß/Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 232.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


183

Das kulturelle Imaginäre

können Kindermedienproduktionen Grenzen der Realität überschreiten und 
ideologische oder utopische Weltbilder entwerfen. Da sie von Erwachsenen 
für Kinder hergestellt werden, beinhalten Kindermedien Wissensbestände 
und Wertvorstellungen, die als tradierungswürdig und erhaltenswert erachtet 
werden. Als materieller Teil des sozialen Gedächtnisses sind Kindermedien 
vor allem in diachroner Perspektive aufschlussreich, um punktuell Gesell-
schaftsbilder zu rekonstruieren. Tradiert im aktiven Gedächtnis können 
Kindermedien Teil des visuellen und textuellen Kanons sein, der über Jahr-
zehnte hinweg überliefert wird.

Die Grundlage des Konzepts des kulturellen Imaginären ist eine kommu
nikationstheoretische: Menschen kommunizieren in privaten und öffentlichen 
Räumen miteinander, teilen sich über Medien mit und verwenden sprachliche 
oder visuelle Zeichen, um sich auszudrücken. Von Kindheit an erleben wir die 
Welt als medial vermittelt. Die Vorstellungen, die wir von fremden Ländern, 
anderen Völkern und Kulturen haben, basieren im Wesentlichen auf media-
len Konstruktionen und werden im Laufe des Lebens durch Erfahrung und 
persönliches Erleben ergänzt, revidiert oder konsolidiert. Um diese Perspek-
tive meiner Arbeit theoretisch zu stützen, wird im folgenden Unterkapitel ein 
kommunikationstheoretischer Zugang zu Kindermedien entwickelt.

4.6	 Kultur als Kommunikation

Die in den vorangegangenen Unterkapiteln vorgestellten Grundkonzepte 
finden ihre Schnittmenge mit Kindermedien, die religiöse Pluralität thema-
tisieren und dieser Studie als Quellengrundlage dienen, darin, dass sie auf 
Kommunikation basieren. Die im Kern der Arbeit stehenden Kindermedi-
en sind gespeicherte Kommunikation über religiöse Pluralität und in einen 
Kommunikationsraum eingebettet, indem sie produziert werden, öffentlich 
verfügbar sind und gelesen, angesehen oder gehört werden können. Auch 
die Theoriekonzepte fußen auf kommunikationstheoretischen Grundlagen: 
Individuen entwickeln ihr Selbstbild in der kommunikativen Aushandlung 
mit dem Anderen und schaffen Kontinuität durch narrative Selbstthemati-
sierungen. Kollektive nutzen gemeinsame Symbolsysteme zur Festigung der 
gruppenbezogenen Identität. Identität und Differenz können als relationale 
Grenzziehungsprozesse erfasst werden, die in kommunikativen Praktiken 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


184

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

hergestellt werden. Auch Religion ist ein Ergebnis kommunikativer Prozes-
se, die auf unterschiedlichen Ebenen ablaufen. Als wissenschaftliches Kon-
zept ist Religion als Symbolsystem eingebunden in Kommunikation, indem 
Symbole durch einen gemeinsam geteilten Sinnhorizont verstanden werden 
und Transzendenz in kommunikativen Praktiken durch immanente Mittel 
erfahrbar gemacht wird. Pluralität und Pluralismus wären ohne Kommuni-
kation gar nicht zu denken, da religiöse Symbolsysteme und damit verbun-
dene Weltbilder immer miteinander interagieren und zum Aushandlungsort 
von Identität und Differenz werden. Das kulturelle Imaginäre ist als all diese 
Dimensionen umspannender Rahmen ein kommunikativ geteilter Pool an 
mentalen und materiellen Bildern, in dem neben der emischen und öffent-
lich-medialen Ebene auch die wissenschaftliche Ebene verortet ist.

Eine erste Annäherung an die Frage, wie Religion in Kindermedien erfasst 
werden kann, besteht nun darin, die Quellen und deren wissenschaftliche 
Bearbeitung hinsichtlich der vorgestellten Ebenen, auf denen religiöse Kom-
munikation stattfindet, einzuordnen (Abb. 10).263 Im Anschluss daran wird 
mit dem Circuit of Culture ein methodologisches Raster vorgestellt, das es 
ermöglicht, die Produktion kultureller Bedeutung zu erfassen und Repräsen-
tationen von Religion als Ergebnis kommunikativer Prozesse zu verstehen. 
Mit dem Konzept der Semiopragmatik wird in Ergänzung zum Circuit of 
Culture ein Modell diskutiert, das die intendierte Rezeption miteinschließt. 
Die Arbeit trägt damit der Frage nach normativen Konzepten, die mit der 
Repräsentation religiöser Pluralität verbunden sind, Rechnung, da die Frage 
nach zu vermittelnden Werten und Normen nicht allein durch eine quellen-
immanente Analyse beantwortet werden kann, sondern in pragmatischen 
Verwendungszusammenhängen gedeutet werden muss.

Die in Abbildung 10 dargestellten Ebenen, auf denen Kommunikation 
über Religion in der Erforschung von Kindermedien stattfindet, werden heu-
ristisch voneinander getrennt, um zu verdeutlichen, dass Vorstellungen von 
Religion im kulturellen Imaginären einer Gesellschaft gedeutet werden kön-
nen. Kindermedien, die Religion und religiöse Pluralität thematisieren, prä-
sentieren häufig emische Blicke auf Religion, die in dokumentarischer Form 
oder als fiktiver emischer Blick erfundener Figuren gezeigt werden. Zu die-
sen emischen Blicken gehören Beschreibungen der eigenen Vorstellung von  

263	 Vgl. dazu auch Eberhardt: Religiöse Repräsentationen in Medien für Kinder, S. 13f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


185

Kultur als Kommunikation

Ab
b.

 10
: D

ar
st

el
lu

ng
 d

er
 E

be
ne

n,
 a

uf
 d

en
en

 R
el

ig
io

n 
in

 d
er

 E
rf

or
sc

hu
ng

 v
on

 re
lig

iö
se

r P
lu

ra
lit

ät
 in

 K
in

de
rm

ed
ie

n 
th

em
at

is
ie

rt
 w

ird
.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


186

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Religion, Darstellungen von Figuren, die mit anderen kommunizieren und 
Interaktionen von Figuren mit Objekten. Auch Themen, die in der Theo-
logie, Philosophie oder Religionswissenschaft erforscht werden, wie beispiels-
weise der Ursprung und die Funktion von Religion, die Theodizee oder ethi-
sche Fragen, werden in den Quellen diskutiert. In der Thematisierung dieser 
Konzepte wird besonders deutlich, dass Kindermedien in Aushandlung mit 
wissenschaftlichen Blicken auf Religion entstehen, da häufig Begrifflichkeiten 
und Inhalte aus wissenschaftlichen Diskursen in Kindermedien vorgestellt 
werden. Vor allem auf der visuellen Ebene repräsentieren Kindermedien 
Symbole und Objekte, die vielfach in öffentlich-medialen Diskursen mit 
Religion assoziiert werden. Dazu gehören beispielsweise die Silbe ॐ (Om), 
die Fotografie einer Chanukkia oder eine gezeichnete Buddha-Statue. Diese 
Darstellungen werden in ähnlicher Weise fortwährend wiederholt und for-
men so Vorstellungen von religiösen Traditionen. Die (fiktiven) emischen 
Blicke, (theologische) Konzepte und öffentlich-medial verbreiteten Sym-
bole thematisieren Religion auf der Ebene der Quellen. Die Publikation als 
Buch, Hörspiel oder Film transferiert diese Perspektiven auf eine öffentlich-
mediale Ebene und verbreitet sie dort. Erst durch die mediale Distribution 
werden die Inhalte in öffentlich zugängliche Kommunikationsprozesse ein-
gespeist und als Teil des kulturellen Imaginären tradiert. Die wissenschaft-
liche Rekonstruktion, die ich vornehme, erfasst die Repräsentation von 
Akteur:innen, Traditionen, Handlungen und Konzepten in den Quellen, die 
durch die Distribution auf dem Kindermedienmarkt zugänglich sind. Als 
Arbeitsdefinition ist ein Religionsbegriff nützlich, der Religion als Symbol-
system versteht, da damit die unterschiedlichen symbolischen Vermittlungs-
formen wie Text, Bild oder Ton erfasst, und verschiedene Weltbilder sowie 
die daraus resultierende Pluralität berücksichtigt werden können. Sowohl die 
mediale als auch die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Religion ist 
Teil des kulturellen Imaginären, das alle Vorstellungen von Religion, damit 
verbundene Werte und Normen sowie Erwartungen, Geschichten und Ideen, 
umfasst. Die verschiedenen Ebenen, auf denen Kommunikation über Reli-
gion stattfindet, bedingen sich gegenseitig und können nur heuristisch von-
einander getrennt werden. Da auch wissenschaftliche Perspektiven immer in 
kulturelle Umfelder eingebettet sind und nie als objektive Außenperspektive 
existieren, prägen emische und öffentlich-mediale Blicke die Vorstellungen 
von Religion, die Wissenschaftler:innen auf ihren Gegenstand haben. Gleich-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


187

Kultur als Kommunikation

zeitig beeinflussen wissenschaftliche Erkenntnisse und Perspektiven Kinder-
medien, sowohl implizit, in dem Autor:innen in der Recherche beispielsweise 
auf Fachbücher zurückgreifen, als auch explizit, wenn Wissenschaftler:innen 
aktiv am Entstehungsprozess von Kindermedien beteiligt sind, als Expert:in-
nen auftreten oder diese sogar selbst verfassen. Die mediale Verbreitung 
verbindet die Positionen in den Quellen mit den wissenschaftlichen Pers-
pektiven, indem sie Religion als Thema von Kindermedien im öffentlichen 
Raum platziert, Inhalte verfügbar macht, Darstellungen von Religion dis-
kutiert, festigt und verbreitet. Medien spielen für die gesellschaftliche Kons-
truktion von »Wirklichkeit« eine entscheidende Rolle, da sie die Öffentlich-
keit mitgestalten, Ideen davon, was Realität ist, beeinflussen und in Bezug 
auf Religion Vorstellungen davon prägen, was Religion ist, wie Religionen 
interagieren und welche normativen Vorstellungen mit der Koexistenz von 
Religionen verbunden sind.264

Um Repräsentationen von Religion in Kindermedien zu erforschen, und 
zu rekonstruieren, wie Bedeutung in Bezug auf Religion hergestellt wird, ver-
mag es ein kommunikationstheoretischer Rahmen, methodologisch reflek-
tierte Zugänge zur Bearbeitung der Quellen zu schaffen. Religiöse Kom-
munikation kann als Teil von Kultur mit dem von Stuart Hall und Paul Du 
Gay entwickelten Circuit of Culture betrachtet werden, der verdeutlicht, wie 
Bedeutung in kommunikativen Praktiken hergestellt wird (Abb. 11). Hall und 
Du Gay verstehen Kultur als Produktion und Austausch von Bedeutungen, die 
durch verschiedene Prozesse und Praktiken, die in wechselseitiger Beziehung 
zueinanderstehen, zirkuliert und transformiert werden.265 Der Circuit of Cul-
ture stellt schematisch dar, wie Bedeutung durch die Gleichzeitigkeit von 
Repräsentation, Produktion, Rezeption, Identität und Regulierung erzeugt 
wird. Dieser Ansatz ist für meine Arbeit besonders aufschlussreich, da Kinder-
medien als öffentlich-mediale Produkte Religionen repräsentieren und die 
mit der Repräsentation verbundenen Vorstellungen von Religion durch die 

264	 Vgl. David Morgan (2011): Mediation or Mediatisation: The History of Media in the 
Study of Religion. In: Culture and Religion. An Interdisciplinary Journal 12 [2], S. 137–
152, S. 151; Matthias Rath (2006): Medienforschung zwischen Sein und Sollen: Wissen-
schaftstheoretische Überlegungen zu einem komplexen Verhältnis. In: Gudrun Marci-
Boehncke/ders. (Hg.): Jugend – Werte – Medien: Der Diskurs. Weinheim/Basel: Beltz, 
S. 183–199, S. 191.

265	 Vgl. Stuart Hall (2013): Introduction. In: ders./Jessica Evans/Sean Nixon (Hg.): Rep-
resentation. London/Thousand Oaks/New Delhi/Singapore: Sage, S. xvii–xxvi, S. xix.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


188

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

mediale Vermittlung an die nächsten Generationen weitergeben. Da mein 
Zugang zu den Quellen über die Darstellung von religiösen Motiven und 
Narrativen erfolgt, ist Repräsentation ein Schlüsselkonzept meiner Arbeit.

Mit der Repräsentation wird im Circuit of Culture auf die Gestaltung, 
Materialität und den Verweischarakter des Dargestellten fokussiert. Die 
Welt wird durch Repräsentation nicht nur abgebildet, sondern auch gebildet, 
weshalb Repräsentationen immer auch eine soziale Dimension implizieren, 
denn »auf welche Art und Weise repräsentiert wird, entscheiden unter ande-
rem Gruppen, Individuen oder Institutionen mit ihren je spezifischen Inte-
ressen.«266 Als Teil kommunikativer Prozesse sind Repräsentationen »keine 
Einzelakte, sondern stehen in einem Verweisungszusammenhang unter-
einander.«267 Hall verdeutlicht die wichtige Rolle, die der Repräsentation in 
der Konstruktion von »Wirklichkeit« zukommt: Wir geben Dingen Bedeutung 
durch die Art und Weise, wie wir sie repräsentieren – welche Wörter wir 
verwenden, um sie zu beschreiben, die Geschichten, die wir über sie erzäh-

266	 Fritz/Höpflinger/Knauß/Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 34.
267	 Fuchs: Repräsentation, S. 103.

Abb. 11: Der Circuit of Culture nach Stuart Hall und Paul Du Gay.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


189

Kultur als Kommunikation

len, die Bilder, die wir von ihnen produzieren, die Emotionen, die wir mit 
ihnen assoziieren sowie die Werte, die wir ihnen zuschreiben.268 Die Elemen-
te, die kulturelle Bedeutungen tragen, sind Teil der natürlichen oder mate-
riellen Welt, wie beispielsweise Wörter, Geräusche, Gesten oder Kleidung.269 
Da sie Bedeutungen transportieren und auf andere Sinngehalte verweisen, 
funktionieren die Elemente als Symbole, haben aber keinen intrinsischen 
Wert, sondern werden mit Bedeutungen versehen, die sie repräsentieren.270 
Durch die Tradierung von Generation zu Generation erscheinen die kul-
turell festgelegten Elemente als natürlich und immer schon da gewesen.271 
Hall nimmt Bezug auf das kulturelle Imaginäre und argumentiert, dass die 
einzelnen Elemente von Kultur, die ein System bilden, mit unseren mentalen 
Repräsentationen korrelieren, indem sie ihnen beispielsweise entsprechen, 
sie ergänzen oder überschreiben.272 Bedeutung ist demnach in erster Linie 
abhängig von diesem System von Begriffen und Bildern, das die Welt reprä-
sentiert und sich sowohl auf die Dinge innerhalb als auch auf die außerhalb 
unserer mentalen Vorstellungen bezieht.273

Eine gemeinsam geteilte Sprache ermöglicht es uns, die gedanklichen Kon-
zepte in Wörter, Geräusche oder Bilder zu übersetzen und sie zu benutzen, 
um Bedeutungen auszudrücken und mit anderen Menschen zu kommuni-
zieren.274 Bedeutung ist jedoch nie endgültig festgeschrieben, sodass jeder 
semiotische Forschungsansatz einen Interpretationsprozess beinhalten muss.275 
Daraus resultiert auch, dass der Sprache, die als Kommunikationsform für 
Wissenschaft dient, eine unvermeidliche Ungenauigkeit innewohnt.276 Umso 
notwendiger ist es, die theoretischen Konzepte und Methoden eindeutig zu 
bestimmen und die Quellen im Sinne einer dichten Beschreibung in ihrem 
kulturellen Kontext einzubetten, um den Forschungsprozess und die Ergeb-
nisse intersubjektiv nachvollziehbar zu gestalten. Da der Circuit of Culture 

268	 Vgl. Hall: Introduction, S. xix.
269	 Vgl. Hall: Introduction, S. xxi.
270	 Vgl. Hall: Introduction, S. xxi.
271	 Vgl. Hall: The Work of Representation, S. 7.
272	 Vgl. Hall: The Work of Representation, S. 3.
273	 Vgl. Hall: The Work of Representation, S. 3.
274	 Vgl. Hall: The Work of Representation, S. 4.
275	 Vgl. Hall: The Work of Representation, S. 17.
276	 Vgl. Hall: The Work of Representation, S. 17.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


190

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

die Entstehung kultureller Bedeutung als Interaktion auffasst, sind Produk-
tion und Rezeption zwei wichtige, sich gegenseitig bedingende, Dimensionen.

Auf der Ebene der Produktion werden kulturelle Phänomene hinsicht-
lich ihres Kontextes und der Diskurse, in denen sie entstehen, analysiert. 
Die Rezeption fokussiert auf die Rolle derjenigen, die der Repräsentation 
in bestimmten Kontexten begegnen, sie wahrnehmen und mit Bedeutung 
versehen. Die Ebene der Identität bezieht sich auf die Zugehörigkeiten und 
Abgrenzungen, die durch Kommunikationsprozesse bekräftigt oder ver-
unmöglicht werden.277 Der Begriff der Regulierung fokussiert auf Diffusions-
prozesse: »Von welchen materiellen, räumlichen, technischen, sozialen, 
politischen, institutionellen Bedingungen hängt die Möglichkeit ab, auf 
eine Repräsentation zu stoßen? Wie wird der Zugang zu den Quellen regu-
liert?«278 Der Mehrwert des Circuit of Culture als methodologisches Raster 
kommt dann zum Tragen, wenn die verschiedenen Ebenen nicht als von-
einander getrennte Sphären, sondern als Interaktionsräume betrachtet wer-
den. Für meine Arbeit spielen alle Dimensionen des Circuit of Culture eine 
Rolle, besonders aussagekräftig ist im Kontext der Fragestellung jedoch das 
Verhältnis von Produktion, Rezeption und Repräsentation.

Die Stärke eines kulturwissenschaftlichen Zugangs zu kulturellen Phänome-
nen wie Religion liegt darin, dass Religion als kommunikatives System sowohl 
hinsichtlich seiner materiellen Dimension als auch in Bezug auf symbolische 
Formen und deren Bedeutungen untersucht werden kann. Veränderungen, 
wie sie beispielsweise durch neue mediale Repräsentationssysteme erscheinen, 
können ebenso erfasst werden, wie diachrone Tradierungsprozesse von Reli-
gion. Um die Zeichen, die kulturelle Bedeutung tragen, mit der Rezeption 
zu verbinden, also den Menschen, die Repräsentationen annehmen, konsu-
mieren und sich zu eigen machen, entwickelte der Film- und Medienwissen-
schaftler Roger Odin einen semiopragmatischen Ansatz, der in der grund-
legenden Annahme besteht, dass die Bedeutung medialer Repräsentationen 
in der Rezeption entsteht. Dieser semiopragmatische Ansatz ist im Kontext 
der Fragestellung meiner Arbeit, welche normativen Konzepte mit der Reprä-
sentation religiöser Motive und Symbolsysteme in Medien verhandelt werden 
deshalb notwendig, weil die Frage nach Werten und Normen nicht allein durch 

277	 Vgl. Fritz/Höpflinger/Knauß/Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 35.
278	 Fritz/Höpflinger/Knauß/Mäder/Pezzoli-Olgiati: Sichtbare Religion, S. 35.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


191

Kultur als Kommunikation

eine quellenimmanente, semiotische Analyse beantwortet werden kann, son-
dern in pragmatischen Verwendungszusammenhängen gedeutet werden muss.

Gemäß Roger Odin agieren die Produktion, Rezeption und Repräsenta-
tion in einem Kommunikationsraum, der die Produktion und Rezeption durch 
die Repräsentation miteinander verbindet. Odin bezieht sich in seinen Aus-
führungen auf audiovisuelle Medien, insbesondere auf den Film, doch sein 
Konzept ist ebenso auf andere mediale Formen wie Texte, Bilder oder Hör-
spiele anwendbar. Den Aushandlungsprozess zwischen der filmischen Reprä-
sentation und den Rezipierenden nennt Odin »Lektüre«, die »das Resultat einer 
dem Film externen Operation«279 ist. Odin verweist darauf, dass durch die Art 
und Weise, wie Filme produziert werden, in der Rezeption unterschiedliche 
Lektüremodi evoziert werden. So werden Filme, die als fiktivisierend gelesen 
werden, nur als Diegese wahrgenommen und der Film nicht als von einer Ins-
tanz hergestellt gedacht.280 In einem Film, der als dokumentarisch gelesen wird, 
konstruieren die Zuschauer:innen auf Basis textexterner und ‑interner Zeichen 
eine als real vorausgesetzte Aussageinstanz, die Odin Enunziator nennt.281 Die 
Lektüremodi sind in der Repräsentation angelegt und intendieren eine spezi-
fische Deutung. Wenn beispielsweise erklärende Kommentare, Schemata oder 
Grafiken gezeigt werden, die gefilmten Personen in die Kamera blicken oder 
die Kamera verwackelt ist, nehmen Rezipierende eine dokumentarische Lek-
türe an.282 Auch die Produzierenden eines Films verwenden dieses Wissen, um 
in nicht-dokumentarischen Filmen dokumentarische Lesarten zu evozieren.283 
Analog zu filmischen Repräsentationen können beispielsweise die Verwendung 
von Fotografien in Büchern oder Hintergrundgeräuschen in Hörspielen eine 
dokumentarisierende Lektüre hervorrufen und den Eindruck erwecken, dass 
nicht-fiktive, emische Perspektiven auf Religion präsentiert werden.

279	 Roger Odin (1998): Dokumentarischer Film – dokumentarisierende Lektüre. In: Eva 
Hohenberger (Hg.): Bilder des Wirklichen. Texte zur Theorie des Dokumentarfilms. Ber-
lin: Vorwerk 8, S. 286–340, S. 289.

280	 Vgl. Alexander Böhnke (2007): Paratexte des Films. Über die Grenzen des filmischen 
Universums. Bielefeld: Transcript, S. 144.

281	 Vgl. Odin: Dokumentarischer Film – dokumentarisierende Lektüre, S. 291.
282	 Vgl. Odin: Dokumentarischer Film – dokumentarisierende Lektüre, S. 296.
283	 Vgl. Markus Kuhn (2009): Gibt es einen Ich-Kamera-Film? Überlegungen zum filmi-

schen Erzählen mit der subjektiven Kamera und eine exemplarische Analyse von Julian 
Schnabels Le Scaphandre et le Papillon. In: Hannah Birr/Maike Sarah Reinerth/Jan-
Noël Thon (Hg.): Probleme filmischen Erzählens. Berlin: Lit, S. 59–83, S. 61.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


192

Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien

Roger Odin verortet mit dem semiopragmatischen Ansatz die Frage nach 
der Bedeutung und Aussage eines Gegenstands im Gegensatz zur Semiotik 
außertextuell und verlagert sie in den Lektüremodus der Rezipierenden:284

Die Semio-Pragmatik zeigt, dass nie ein Text von Sender zu Empfän-
ger übertragen wird, sondern dass die Text-Produktion ein doppelter 
Prozess ist: der eine spielt sich im Raum der Herstellung ab, der ande-
re in dem der Lektüre. Je mehr von den Determinationen, durch die 
die Aktanten dieser beiden Räume konstruiert werden, ihnen gemein-
sam sind, desto mehr Chancen bestehen, dass die beiden Textproduk-
tionen (die beiden Texte) dicht beieinander liegen. Ziel der Semio-
Pragmatik ist es, einen theoretischen Rahmen bereitzustellen, der die 
Frage nach der Art und Weise, wie sich die Texte konstruieren, sowohl 
im Raum der Herstellung, als auch in dem der Lektüre, und die nach 
den Wirkungen dieser Konstruktion ermöglicht.285

Die Religionswissenschaftlerin Marie-Therese Mäder erweitert Odins Ansatz 
der Kommunikationsräume um den Raum der Distribution und den der 
Medienkommunikation.286 Jeder dieser Räume ruft spezifische Fragen her-
vor. Für den Produktionsraum könnte das die Frage nach den Produzieren-
den oder die Art der eingesetzten Repräsentationsstrategien betreffen. Der 
Raum der Distribution bezieht sich auf die Verbreitung und fragt nach den 
Orten und Zugängen zur Medienrepräsentation. Für den Medienkommu-
nikationsraum könnte man fragen, an welches Publikum die Quelle adres-
siert ist oder welches kommunikative Ziel verfolgt wird.287

Auf Basis des Circuit of Culture und Odins Ansatz – erweitert durch 
Marie-Therese Mäder – kann die vorliegende Arbeit der Frage nachgehen, 

284	 Vgl. Andy Räder (2019): Poesie des Alltäglichen. Ulrich Theins Regiearbeiten für das 
Fernsehen der DDR (1963–1976). Wiesbaden: Springer, S. 34.

285	 Roger Odin (2002): Kunst und Ästhetik bei Film und Fernsehen. Elemente zu einem 
semio-pragmatischen Ansatz. In: montage AV. Zeitschrift für Theorie und Geschichte 
audiovisueller Kommunikation 11 [2], S. 42–57, S. 42. Herv. i. O.

286	 Vgl. Monika Glavac/Marie-Therese Mäder (2023): Dokumentarfilme als Kommunikations-
räume religiöser Identitäten. In: Anke Offerhaus (Hg.): Medienvielfalt – Religionsviel-
falt. Facetten der Transformation von Medien und Religion. Wiesbaden: Springer, S. 241–
262, S.  245; Marie-Therese Mäder (2015): Documentary Media and Religious 
Communities. In: Journal for Religion, Film and Media 1, S. 31–35, S. 32.

287	 Vgl. Mäder: Documentary Media and Religious Communities, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


193

Kultur als Kommunikation

welche normativen Konzepte mit der Repräsentation religiöser Pluralität 
verbunden sind. Da meine Studie auf die Repräsentation und Produktion 
von Kindermedien fokussiert und nicht etwa Kinder befragt werden, wie sie 
eine Quelle rezipieren, dient der semiopragmatische Ansatz dazu, zu rekons-
truieren, welche Lektüremodi in der Repräsentation angelegt sind, an wel-
ches Publikum die Medien adressiert sind und welche pragmatischen Ver-
wendungszusammenhänge intendiert sein könnten.

Die in diesem Unterkapitel vorgestellte Perspektive auf Religion als Teil 
gesellschaftlicher Kommunikationsprozesse verdeutlicht, dass Vorstellungen 
von Religion als emische, öffentlich-mediale und wissenschaftliche Blicke 
im kulturellen Imaginären verankert sind und sich gegenseitig beeinflussen. 
Der Circuit of Culture fokussiert auf die Frage, wie Bedeutungen von Religion 
hergestellt und zirkuliert werden und bietet eine methodologische Orientie-
rung für die Quellenanalyse. Die Fokussierung auf die Ebene der Distribution 
ist für die Analyse von Kindermedien, die religiöse Pluralität thematisieren 
insofern zielführend, als sich aus diachroner Perspektive über 50 Jahre hin-
weg die Bedingungen der Verbreitung und die Repräsentationsformen ver-
ändert haben. Die Kategorie der Identität spielt für die Arbeit sowohl hin-
sichtlich des Themas der religiösen Pluralität eine Rolle, als auch in Bezug 
auf die Adressat:innen, da Kindermedien als Teil von Sozialisationsprozessen 
Zugehörigkeits- und Abgrenzungsdiskurse beeinflussen. Die Kategorien Pro-
duktion, Rezeption und Repräsentation sind grundlegend für meine Studie, 
da Kommunikation über Religion über diese Dimensionen stattfindet. Mit 
dem Fokus auf die Repräsentation werden die ausgewählten Quellen ana-
lysiert, um sie anschließend zu vergleichen und Motive der Darstellung reli-
giöser Pluralität herauszuarbeiten. Mittels eines semiopragmatischen Ansatzes, 
der die intendierte Rezeption berücksichtigt, gehe ich im Anschluss an die 
Quellenanalyse der Frage nach, welche normativen Vorstellungen mit der 
Repräsentation religiöser Pluralität verbunden sind.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


195

5	 Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

Das Themenfeld Kindheit, Medien und Religion ist im akademischen Dis-
kurs bisher überwiegend in der Religionspädagogik und der Literaturwis-
senschaft bearbeitet worden. Die Verdienste der literaturwissenschaftlichen 
Forschung spiegeln sich in der Erforschung der Frage, wie Medienproduk-
tionen auf Kinder und deren gesellschaftlichen Status reagieren. Die Leis-
tungen der religionspädagogischen Forschung zeigen sich insbesondere in 
der Betrachtung von Religion in Medien für Kinder. Dieses Kapitel skizziert 
den Forschungsstand zu Religion in Kindermedien und verdeutlicht, dass 
sich religiöse Pluralität im Laufe der vergangenen 50 Jahre zu einem zuneh-
mend bedeutenden Themenfeld in Medien für Kinder etabliert hat. Unterka-
pitel 5.1 widmet sich der Bestimmung von Kindermedien und schließt an die 
in Kapitel 3 vorgestellten Ansätze zum Konzept der Kindheit an. In Unter-
kapitel 5.2 wird der Forschungsstand zu Religion in Kindermedien, der sich 
insbesondere auf die Religionspädagogik stützt, skizziert. Während sich die 
literaturwissenschaftliche und religionspädagogische Forschung hauptsäch-
lich auf die Darstellung »christlicher«, vereinzelt auch »jüdischer« und »isla-
mischer« Traditionen bezieht, blieb die Repräsentation religiöser Vielfalt bis-
her nahezu unerforscht. Deshalb wird im letzten Unterkapitel der Zugang 
dieser Arbeit zu religiöser Pluralität diskutiert.

5.1	 Bestimmung von Kindermedien

Die Erforschung von Kindermedien speist sich im zeitgenössischen akademi-
schen Diskurs im Wesentlichen aus Ansätzen der Literatur-, Medien-, Sozial- 
und Kulturwissenschaft, aus Psychologie und Pädagogik. An der Schnittstel-
le von Materialität und Visualität, Kindheitskonzepten und postkolonialen 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


196

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

Theorien agiert die Kindermedienforschung in einem inter- und transdiszi-
plinären Wissenschaftsfeld.1 Neben einer maßgebend literaturwissenschaft-
lich ausgerichteten Kindermedienforschung entstand auch ein Diskurs, der 
sich Kindermedien aus pädagogischer Perspektive nähert und Fragen nach 
der Bedeutung und dem Umgang mit einer mediatisierten Kindheit nach-
geht.2 In diesem Unterkapitel fokussiere ich auf die literaturwissenschaft-
lich ausgerichtete Kindermedienforschung, da sie ermöglicht, zwei für die 
Arbeit konstitutive Diskurse miteinander zu verbinden: Zum einen bezie-
hen sich literaturwissenschaftliche Forschungsansätze auf die Medienpro-
duktionen selbst und entwickeln Theorien und Methoden, um Kinderme-
dien zu erforschen. Es geht also weniger um die Wirkung der Medien auf 
die Adressat:innen, als um medienimmanente Themen. Für eine Studie, die 
Repräsentationen von Religion und religiöser Pluralität erforscht, ist dieser 
Ansatz gewinnbringend, da er auf die Quellen und deren Produktionsme-
chanismen zugreift. Die Literaturwissenschaft setzt sich auch mit der Frage 
auseinander, anhand welcher Kriterien ein Kindermedienkorpus überhaupt 
gebildet werden kann, was für die Auswahl der der Arbeit zugrunde liegen-
den Quellen relevant ist. Zum anderen knüpft die literaturwissenschaftliche 
Kindermedienforschung an kulturwissenschaftliche Fragestellungen an und 
reflektiert Kindermedien als kulturelles Produkt, das Machtasymmetrien 
zwischen Kindern und Erwachsenen gestalten und aufrechterhalten kann. 
Mit diesem Ansatz greife ich das in Kapitel 3 skizzierte Kindheitskonzept 
auf, das Kindheit als Differenzkonstrukt erfasst.

Die Kindermedienforschung ist ein relativ junger Wissenschaftszweig, 
der sich erst am Ende des 20. Jahrhunderts als akademische Disziplin aus-
gehend von der Kinder- und Jugendliteraturforschung etabliert hat. Erste 
Ansätze einer kritischen Auseinandersetzung mit Kinder- und Jugendliteratur 
entwickelte der Reformpädagoge Heinrich Wolgast, der in seiner 1896 ver-
öffentlichten Monografie Das Elend unserer Jugendliteratur. Ein Beitrag zur 
künstlerischen Erziehung der Jugend den Zweck der Unterhaltung als trivial 
kritisiert und eine ästhetisch anspruchsvolle Literatur fordert:

1	 Für eine literaturwissenschaftliche Einführung in die Kindermedienforschung siehe Ute 
Dettmar/Caroline Roeder/Ingrid Tomkowiak (Hg.) (2019): Schnittstellen der Kinder- und 
Jugendmedienforschung. Aktuelle Positionen und Perspektiven. Stuttgart: Metzler.

2	 Für eine pädagogische Einführung in die Kindermedienforschung siehe Angela Tillmann/
Sandra Fleischer/Kai-Uwe Hugger (Hg.) (2014): Handbuch Kinder und Medien. Wies-
baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


197

Bestimmung von Kindermedien

Es handelt sich darum, aus dem Schatze unserer Nationalliteratur und 
der Weltliteratur dasjenige auszuwählen, das geeignet ist, die Jugend 
im Ablauf ihrer Entwicklung zum wahlfreien und unbeschränkten 
Genuß dieses gesamten Schatzes zu führen. Die spezifische dichte-
rische Jugendschrift können wir aus Gründen der Kunst sowohl wie 
aus Gründen der Pädagogik nicht anerkennen.3

Wolgast prägte in seiner Rolle als Literaturpädagoge die Ende des 19. Jahr-
hunderts einsetzende ›Schundliteratur-Debatte‹, die vermeintlich minder-
wertige Literatur zu bekämpfen versuchte. Bis in die 1960er-Jahre zog sich 
diese idealistische, geistesgeschichtlich ausgerichtete Kinder- und Jugendli-
teraturforschung fort.4 Mit dem Aufkommen neuer theoretischer Konzepte 
und Methoden, wie beispielsweise marxistisch-materialistischer Gesellschafts- 
und Literaturanalysen, der Inhaltsanalyse und Erkenntnissen der Kindheits-
geschichte, entwickelte sich in den 1970er-Jahren eine Kinder- und Jugend-
literaturforschung, die als Grundlage heutiger Fachdiskurse gelten kann. 
Unter der Prämisse, dass populärkulturelle Erzeugnisse den literarischen 
und musikalischen Geschmack mehrerer Generationen ebenso prägen wie 
die der ›Hochkultur‹ zugeordneten Werke, etablierte sich die wissenschaftli-
che Auseinandersetzung mit der populären Kultur im Allgemeinen.5 Auch 
die systematische Erforschung medialer Produktionen für Kinder erfolgt 
in diesem Diskurs der Popular Cultural Studies.6 Die Untersuchung von 
Kindermedien beschränkte sich zunächst auf Literatur. Von einer akademi-
schen Disziplin der Kinder- und Jugendliteraturforschung kann frühestens 
seit den 1980er-Jahren gesprochen werden.7 Doch die wissenschaftliche 
Beschäftigung mit Kinderliteratur ist noch immer in Legitimationskämpfe 
verwickelt, da ihr aufgrund ihres als zu populär wahrgenommenen Gegen-

3	 Heinrich Wolgast (1922): Das Elend unserer Jugendliteratur. Ein Beitrag zur künstlerischen 
Erziehung der Jugend. Leipzig: Verlag Ernst Wunderlich, S. 218.

4	 Vgl. Malte Dahrendorf (1988): Kinder- und Jugendliteratur-Forschung in der Bundes-
republik Deutschland. In: Germanic Review 63 [1], S. 6–12, S. 10.

5	 Vgl. Jürgen Straub (2007): Kultur. In: ders./Arne Weidemann/Doris Weidemann (Hg.): 
Handbuch interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe – Theo-
rien – Anwendungsfelder. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 7–24, S. 8.

6	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 155.
7	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 155.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


198

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

stands Einfachheit und Eindimensionalität vorgeworfen werden.8 Erst mit 
der Erkenntnis, dass in Kinderliteratur Normen und Weltbilder verhandelt 
werden, die zur Festigung nationaler, sozialer und geschlechtsbezogener 
Identität beitragen, etabliert sich das Forschungsfeld.9 Neben der Kinder-
medienforschung befasst sich auch die Kindheitsforschung mit Medien für 
Kinder und thematisiert das Verhältnis von Kindheit und Erwachsensein, 
sowohl immanent in medialen Repräsentationen, als auch als soziale Pra-
xis, die Machtrelationen herstellt. Mit diesem Fokus geht zunächst die Fra-
ge einher, wie sich Kindermedien von Produktionen für Erwachsene unter-
scheiden und anhand welcher Kriterien Kindermedien als solche bestimmt 
werden können.

Hinsichtlich der Unterscheidung zwischen Kindermedienproduktionen 
und Medien für Erwachsene orientiere ich mich an Debatten der Literatur-
wissenschaft, die sich dieselbe Frage nach der Definition und Einordnung 
von Kinder- und Jugendliteratur stellt. Die gängigsten Ordnungsversuche 
stützen sich auf die Rezeption, Produktion und Ästhetik. Mit dem Kriterium 
der Rezeption wird die Literatur, die von Kindern und Jugendlichen gelesen 
wird, als Kinder- und Jugendliteratur bezeichnet. Für diesen Ausschnitt aus 
dem literarischen Gesamtangebot hat sich auch der Terminus Kinder- und 
Jugendlektüre eingebürgert.10 Mit Fokus auf die Produktion wird Literatur 
dann als intentionale Kinder- und Jugendliteratur gefasst, wenn Texte aus 
dem literarischen Gesamtangebot für Kinder und Jugendliche eigens heraus-
gegeben und zur Lektüre empfohlen werden.11 Die Produktionen, die von 
vornherein für Kinder und Jugendliche geschaffen werden und als poten-
zielle Kinder- und Jugendlektüre gedacht sind, werden als spezifische Kin-
der- und Jugendliteratur bezeichnet.12 Die Perspektive, die die Ästhetik zum 
Ausgangspunkt macht, erkennt wiederum Produktionen, die bestimmten 
Erwartungen hinsichtlich grafischer und typografischer Gestaltung ent-

08	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 155f.; Dahrendorf: Kinder- und Jugendliteratur-
Forschung in der Bundesrepublik Deutschland, S. 6.

09	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 156.
10	 Vgl. Hans-Heino Ewers (2000): Literatur für Kinder und Jugendliche. Eine Einführung 

in grundlegende Aspekte des Handlungs- und Symbolsystems Kinder- und Jugendliteratur. 
Mit einer Auswahlbibliographie Kinder- und Jugendliteraturwissenschaft. München: Wil-
helm Fink Verlag, S. 16.

11	 Vgl. Ewers: Literatur für Kinder und Jugendliche, S. 18.
12	 Vgl. Ewers: Literatur für Kinder und Jugendliche, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


199

Bestimmung von Kindermedien

sprechen, als Kinder- und Jugendliteratur an.13 Der Literaturwissenschaftler 
Hans-Heino Ewers problematisiert die Vorstellung, man könne Kinder- und 
Jugendliteratur als abgeschlossenen Korpus definieren und verschiebt die 
Frage der Systematisierung von der Textebene zu den Akteur:innen. Ewers 
versteht die Bildung eines Textkorpus als eine literaturbezogene Handlung: Je 
nach Perspektive, die eher die Rezeptions- oder Produktionsseite fokussiert, 
lässt sich der Korpus von Kinder- und Jugendliteratur unterschiedlich defi-
nieren.14 Mit diesem Ansatz trägt Ewers den vielfältigen und unterschied-
lich akzentuierten Fragestellungen, die rund um Kinder- und Jugendliteratur 
erforscht werden, Rechnung.

Für eine Studie, die Repräsentationen religiöser Pluralität in Kinder-
medien untersucht, erscheint es sinnvoll, Kindermedien aus der Perspek-
tive der Produktion zu klassifizieren, da die Arbeit darauf fokussiert, wel-
che Imaginationen von Religion und religiöser Pluralität an Kinder tradiert 
werden sollen. Die in der vorliegenden Arbeit untersuchten Medien wer-
den als spezifische Kindermedien definiert und damit als Bücher, Hörspiele, 
Filme, Spiele oder Webseiten, die explizit für Kinder produziert und heraus-
gegeben werden. Jedes Etikett ›Kindermedien‹ ist letztlich willkürlich und 
bringt die kulturellen Konstruktionen dessen, was ein Kind ist, lesen soll 
und darf, zum Ausdruck.15 Mit Fokus auf die Produktionsabsicht ist diese 
Feststellung insofern aufschlussreich, als in der Analyse der Quellen Rück-
schlüsse auf implizite Kindheitsbilder gezogen werden können.

Die gestalterische und narrative Inszenierung von Themen und Motiven 
in Medien, die explizit für Kinder produziert werden, impliziert, dass sich 
Kinder wesentlich von Erwachsenen unterscheiden. Kindermedien können 
als Diskussionsort verstanden werden, an dem zum Ausdruck gebracht wird, 
was ein Kind ist, soll und darf.16 Diese relative Unbestimmtheit der Kate-
gorien Kind und Jugendliche:r spiegelt sich in der Literatur- und Medien-
forschung wider, beispielsweise in der Frage, ob und inwiefern Kinder- und 
Jugendmedien theoretisch voneinander unterschieden werden können. Die 
Abgrenzung zwischen Kinder- und Jugendliteratur erfolgt häufig in Bezug 

13	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 158. Dazu auch Hans-Heino Ewers (2012): Kinder- 
und Jugendliteratur – Begriffsdefinitionen. In: Günter Lange (Hg.): Kinder- und Jugend-
literatur. Ein Handbuch. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 3–12, S. 12.

14	 Vgl. Ewers: Literatur für Kinder und Jugendliche, S. 25.
15	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 158.
16	 Vgl. dazu Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 158.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


200

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

auf die Themenwahl, die angesprochenen Motive und Probleme sowie die 
Komplexität der Darstellung.17 Entscheidend für die Gestaltung von Medien 
ist die Annahme, dass es Unterschiede zwischen Kindern, Jugendlichen und 
Erwachsenen gibt. Mit diesen gesellschaftlich konstituierten Ungleichheits-
verhältnissen sind Erwartungen, wie Kinder sind und sein sollen, verknüpft. 
Diese Erwartungen spiegeln sich in Kindermedien, die zum einen Modelle 
von Kindheit offerieren, zum anderen Modelle für Kindheit sind. Medien 
tragen sowohl bezüglich ihrer Form als auch im Hinblick auf den Inhalt 
dazu bei, Vorstellungen von Kindern und Kindheit zu tradieren, bisweilen 
auch zu transformieren. Die Medien, die bereits für sehr junge Leser:innen 
gestaltet werden, wie beispielsweise Bilderbücher, dienen der Aneignung 
von Weltwissen und der Unterstützung der sprachlichen Grundbildung.18 
Sie bieten erste Deutungsangebote der Umwelt an und treffen durch die Ent-
scheidung, welches Thema bearbeitet wird, eine Auswahl dessen, was Kinder 
aneignen – oder auch bewusst nicht aneignen – sollen. Kindermedien reagie-
ren auf die Erkenntnisse der Entwicklungspsychologie, so stand zum Bei-
spiel zur Debatte, ob Zeichnungen in Bilderbüchern für sehr kleine Kinder 
Umrisslinien bedürfen, um kognitiv überhaupt erfasst werden zu können.19

Da Kindermedien von Erwachsenen hergestellt werden, reproduzieren sie 
das Verhältnis zwischen Kindern, Jugendlichen und Erwachsenen. Kinder-
medien bieten immer einen Aushandlungsraum zwischen den Rezipient:innen 
als Individuen und dem Kollektiv, das durch die Repräsentation gesellschaft-
licher Diskurse imaginiert wird. Bücher, Filme, Hörspiele, Spiele oder Web-
seiten nehmen eine zentrale Rolle in Sozialisationsprozessen ein, da sie an 
der Repräsentation und Vermittlung von Weltbildern, die als kollektives Wis-
sen angeeignet werden, partizipieren. Medien für Kinder geben Auskunft 

17	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 158.
18	 Vgl. Alexandra Ritter/Michael Ritter (2015): Du groß, ich klein?! Bilderbucherkundungen 

zwischen Faszination und Normierung. In: Ricarda Freudenberg/Petra Josting (Hg.): Nor-
men und Normüberschreitung in der Kinder- und Jugendliteratur und ihren Institutio-
nen = kjl & m 2015 [extra], S. 127–141, S. 127.

19	 Vgl. Jens Thiele (2001): Kunst für Kinder? Zur Bedeutung des Bilderbuchs in der bildne-
risch-literarischen Sozialisation des Kindes. In: Jörg Steitz-Kallenbach (Hg.): Kinder- und 
Jugendliteraturforschung interdisziplinär. Beiträge der Ringvorlesung »Aktuelle Forschungs-
perspektiven zur Kinder- und Jugendliteratur und zu Kinder- und Jugendmedien« der 
Forschungsstelle für Kinder- und Jugendliterar (OlFoKi) der Carl von Ossietzky Uni-
versität Oldenburg. Oldenburg: Bibliotheks- und Informationssystem der Carl von Ossietz
ky Universität Oldenburg (BIS), S. 31–57, S. 36.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


201

Bestimmung von Kindermedien

über den vorgestellten Sinn des Abschnitts Kindheit, seine Funktion für die 
Erwachsenenwelt und offerieren immer auch Weltdeutungsangebote.20 Sie 
ändern sich im Lauf der Zeit und behandeln gesellschaftliche Diskurse. Die 
Literaturwissenschaftlerin Maria Nikolajeva erforscht das Verhältnis zwischen 
Kinderliteratur und Weltbildern und stellt fest, dass Kinderliteratur in ihrer 
Weltanschauung tendenziell konservativer als der gesellschaftliche Main-
stream ist, da sie im Vergleich zu den intendierten Adressat:innen mindes-
tens von der vorherigen Generation geschaffen wurde.21 Diese Forschungs-
perspektive, die das Verhältnis zwischen Kindern und Erwachsenen in 
Medien thematisiert, hat sich vor allem in der britischen und skandinavi-
schen Literaturwissenschaft verbreitet. Eine der bekanntesten Theoretike-
rinnen ist in dieser Hinsicht die Literaturwissenschaftlerin Jacqueline Rose. 
Rose zufolge spiegelt, schafft und erhält Kinderliteratur dadurch, dass sie 
von Erwachsenen geschrieben, produziert, ausgewählt und gekauft wird, 
die Machtasymmetrie zwischen Kindern und Erwachsenen: »Kinderbücher 
manipulieren, disziplinieren, kontrollieren und kolonisieren Kinder. Kinder-
literatur bildet einen Machtdiskurs, in dem Erwachsene ihre Fantasien von 
Kindern und Kindheit ausleben können.«22 Das asymmetrische Verhältnis 
zwischen Erwachsenen und Kindern, das die Kindheitsforschung für alle 
Bereiche des sozialen Lebens konstatiert, wird durch Kindermedien verstärkt, 
indem sie nicht nur passiv Wissenskonzepte und gesellschaftliche Normen 
spiegeln, sondern sie aktiv gestalten.23 Kindermedien werden nicht nur auf 
der Ebene der Produktion von Erwachsenen bestimmt, sondern auch hin-
sichtlich ihrer Rezeption: Sie müssen immer auch den Vorstellungen davon 
entsprechen, was Erwachsene für geeignet halten.24 Je nach Alters- und Ziel-
gruppe entspricht demnach die Repräsentation inhaltlich und gestalterisch 
auch den Erwartungen derer, die Kindermedien kaufen. Sie sind nicht nur 
Kulturgut zur Unterhaltung und Wissensvermittlung, sondern auch Wirt-

20	 Vgl. Folkart Wittekind (2001): Kinderwelten – Deutungswelten. Theologische Über-
legungen zur (Geschichte der) Kinderliteratur. In: Journal for the History of Modern Theo-
logy 8 [1], S. 73–95, S. 89.

21	 Vgl. Maria Nikolajeva (2013): Children’s Literature. In: Paula S. Fass (Hg.): The Routledge 
History of Childhood in the Western World. London/New York: Routledge, S. 313–327, 
S. 323.

22	 Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 171.
23	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 172.
24	 Vgl. Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 170.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


202

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

schaftsgut, mit dem Handel getrieben und Gewinn gemacht wird.25 Diese 
Perspektive auf die Produktion und Distribution richtet den Blick auf die 
Prämissen, unter denen Kindermedien Teil der Kultur sind. Eingebettet in 
gesellschaftliche Diskurse, werden Kindermedien immer entsprechend den 
Vorstellungen der Erwachsenen gestaltet.

Am Beispiel der Kinder- und Jugendliteratur im Kulturtransfer, das heißt 
durch Übersetzungen in andere sprachliche und kulturelle Kontexte, zei-
gen Gina Weinkauff und Gabriele von Glasenapp auf, dass Kinderliteratur 
auch die Aufgabe zugeschrieben wird, die Gesellschaft der Zukunft posi-
tiv mitzugestalten. Von der unmittelbaren Nachkriegszeit bis in die frühen 
1960er-Jahre entstanden zahlreiche kinderliterarischen Werke, die sich dem 
zukünftigen Weltfrieden verschrieben haben: »Durch den internationalen 
Austausch von Kinderliteratur, so hoffte man, würde sich bei den Lesern ein 
positives Bild der Herkunftsländer der Übersetzungen einstellen, so dass die 
Welt mit dem Heranwachsen neuer Generationen allmählich etwas fried-
licher und toleranter würde.«26 In der Verknüpfung einer aufklärerischen 
und romantischen Kindheitsutopie, Kinder seien »aufgrund ihrer Vor-
urteilslosigkeit und naturwüchsigen Vertrautheit mit dem kulturell Ande-
ren«27 prädestiniert, die Hoffnungsträger für eine bessere Zukunft zu sein, 
spiegelt diese Form der Kinderliteratur Wünsche, Bedürfnisse und Utopien 
der Erwachsenen. Maria Nikolajeva hebt das Spezifikum der Kinderliteratur, 
utopisch zu sein, hervor, indem sie betont, dass Kindheit in Medien nicht 
als das, was sie ist, repräsentiert wird, sondern so, wie erwachsene Autor:in-
nen sie erinnern oder wie sie in Zukunft sein könnte. Nicht zuletzt wird in 
Kindermedien eine Welt dargestellt, von der sich Autor:innen wünschen, 
dass Kinder glauben sollten, dass sie so ist.28

Die in Kindermedien repräsentierten Inhalte hängen eng mit Weltbildern 
und der Rolle des Menschen innerhalb seiner Umgebung zusammen. Hin-
sichtlich der Diskurse, die Kinder als Hoffnung für eine friedliche Zukunft 
betrachten und mit Blick auf den aktuellen Medienmarkt ist auch das Themen-
feld Religion und religiöse Pluralität äußerst präsent. In den letzten Jahren 

25	 Vgl. Gudrun Marci-Boehncke/Matthias Rath (2006): Einführung: Jugend – Werte –  
Medien. In: dies. (Hg.): Jugend – Werte – Medien: Der Diskurs. Weinheim/Basel: Beltz, 
S. 9–17, S. 14.

26	 Weinkauff/von Glasenapp: Kinder- und Jugendliteratur, S. 192f.
27	 Weinkauff/von Glasenapp: Kinder- und Jugendliteratur, S. 195.
28	 Vgl. Nikolajeva: Children’s Literature, S. 321.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


203

Bestimmung von Kindermedien

sind zahlreiche Bilder- und Sachbücher, Romane und Hörspiele, Spiele und 
Webseiten entstanden, die Religion thematisieren, religiöse Pluralität erklären 
und zu Toleranz mit verschiedenen religiösen Weltbildern auffordern. Die 
Forschung reagierte auf die Produktion dieser Kindermedien mit Arbeiten 
zur Darstellung einzelner religiöser Traditionen, Reflexionen über Identi-
tätsangebote und didaktischen Überlegungen. Im folgenden Unterkapitel 
wird der Forschungsstand zum Feld Religion in Medien für Kinder skizziert, 
um ihn anschließend als Grundlage der vorliegenden Arbeit zu reflektieren.

5.2	 Religion in Kindermedien

Im deutschsprachigen Diskurs basieren wissenschaftliche Beiträge zu Religi-
on in populären Kindermedien in weiten Teilen auf den Erkenntnissen der 
katholischen und evangelischen Religionspädagogik sowie auf Arbeiten der 
Literaturwissenschaft. Der Kindermedienmarkt widmete sich in den letzten 
30 Jahren zunehmend dem Thema Religion, was zur Folge hat, dass das Feld 
auch im akademischen Diskurs bearbeitet wird. Zudem entsteht seit dem 
Ende der 1990er-Jahre eine Fülle an Kindermedienproduktionen, die reli-
giöse Vielfalt thematisieren. Dieses Feld wurde im akademischen Diskurs 
bisher jedoch kaum bearbeitet. Das Forschungsdesiderat ist darauf zurück-
zuführen, dass in der Religionspädagogik und Literaturwissenschaft häufig 
nicht klar ist, wie Religion als Theoriekonzept erfasst und in Kindermedien 
erforscht werden kann. An dieser Stelle knüpfe ich mit einem religionswis-
senschaftlichen Ansatz an, der Religion und religiöse Pluralität als Konzep-
te bearbeitet und dadurch einen theoriebasierten Zugang zum Forschungs-
feld ermöglicht.

In der Religionswissenschaft wurden Kindermedien bisher nicht systema-
tisch erforscht. Während sich das Themenfeld »Religion und Schule« in Form 
einiger Publikationen,29 eines Arbeitskreises der Deutschen Vereinigung für 
Religionswissenschaft und der schweizerischen Zeitschrift für Religionskunde 

29	 Vgl. dazu zum Beispiel Wanda Alberts (2019): Religious Education as Small ›i‹ Introduc-
tion: How European Countries Struggle with a Secular Approach to Religion in Schools. 
In: CEPS Journal 9 [4], S. 53–72; Christina Wöstemeyer (2018): Säkular-weltanschauliche 
Diversität in religionsbezogenen Schulbüchern in Niedersachsen. In: Zrinka Štimac/Riem 
Spielhaus (Hg.): Schulbuch und religiöse Vielfalt – Interdisziplinäre Perspektiven. Göt-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 137–161.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


204

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

etabliert hat, blieb die Repräsentation von Religion und religiöser Pluralität 
in populären Medien für Kinder ein Forschungsdesiderat.30 Das Themen-
feld Pluralität und Pluralismus konstituiert sich hingegen sehr umfangreich 
mit zahlreichen Publikationen in der deutschsprachigen und internationalen 
Religionswissenschaft.31 Sowohl die Debatten über den Religionsbegriff als 
auch die Überlegungen zu religiöser Vielfalt dienen mir als Grundlage für die 
Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien, da die Begriffe zum einen 
in den Quellen thematisiert werden, zum anderen aber auch den theoreti-
schen Rahmen der Arbeit bilden und in der wissenschaftlichen Metasprache 
Verwendung finden. Zunächst werden die wesentlichen Aspekte des Feldes 
Kindermedien und Religion vorgestellt. Die Darstellung des Forschungs-
standes orientiert sich zuerst an den religionspädagogischen und literatur-
wissenschaftlichen Arbeiten, anschließend wird die thematische Entwicklung 
der Kindermedienproduktionen zu Religion skizziert.

Die wissenschaftliche Betrachtung von Religion in Medien, zunächst in 
Literatur für Kinder, erfolgt seit Ende der 1960er-Jahre und fokussiert auf 
einzelne Traditionen, wie beispielsweise »das Christentum« in Deutschland.32 
Einen Überblick über Forschungen der Religionspädagogik und Literatur-
wissenschaft zur Repräsentation »christlicher« Traditionen liefert der katho-
lische Religionsdidaktiker Georg Langenhorst.33 In der Religionspädagogik 

30	 Udo Tworuschka stellt in einem Aufsatz einige seit 2002 entstandene Kinderbücher, die 
Religionen thematisieren, vor und deutet die Publikationen in Relation zur Adressat:in-
nengruppe. Vgl. Udo Tworuschka (2005): Religionen werden vorgestellt. In: Jürgen Heu-
mann (Hg.): Über Gott und die Welt. Religion, Sinn und Werte im Kinder- und Jugend-
buch. Frankfurt a. M.: Peter Lang, S. 201–215.

31	 Vgl. dazu zum Beispiel Stolz/Baumann: Religiöse Vielfalt. Kulturelle, soziale und indivi-
duelle Formen; Klinkhammer/Neumaier: Religiöse Pluralitäten – Umbrüche in der Wahr-
nehmung religiöser Vielfalt in Deutschland; Auffarth: Mittelalterliche Modelle der Ein-
grenzung und Ausgrenzung religiöser Verschiedenheit; Mark Silk (2007): Defining 
Religious Pluralism in America: A Regional Analysis. In: The Annals of the American 
Academy of Political and Social Science 612 [1], S. 64–81; Karsten Lehmann (2021): Re-
ligiöse Vielfalt an Wiener Schulen der Zwischenkriegszeit. Begleitheft zur ZwieKrie-Aus-
stellung. Wien/Krems: Kirchliche Pädagogische Hochschule.

32	 Vgl. Anneliese Werner (1982): Die Diskussion um religiöse Jugendliteratur im Kontext 
der Jugendliteraturforschung. In: dies. (Hg.): Es müssen nicht Engel mit Flügeln sein. Re-
ligion und Christentum in der Kinder- und Jugendliteratur. München: Kaiser, S. 9–24, 
S. 9.

33	 Vgl. Georg Langenhorst (2011): Religion in der Kinder- und Jugendliteratur? Epochen 
und Ertrag der Forschung. In ders. (Hg.): Gestatten: Gott! Religion in der Kinder- und 
Jugendliteratur der Gegenwart. München: Verlag Sankt Michaelsbund, S. 7–24.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


205

Religion in Kindermedien

stellen sich vor allem Fragen danach, wie ein Korpus der religiösen Kin-
der- und Jugendliteratur gebildet werden kann, welche Themen bearbeitet 
werden und inwiefern sie Einfluss auf religiöse Identitätsbildungsprozesse 
haben. In der Literaturwissenschaft wird Religion entweder themenspezi-
fisch bearbeitet – beispielsweise in einem von Gabriele von Glasenapp, Clau-
dia Maria Pecher und Martin Anker herausgegebenen Sammelband über 
die Reformation in der Kinder- und Jugendliteratur – oder als Feld, an das 
deutschdidaktische Perspektiven angeschlossen werden können, wie es bei-
spielsweise Bastian Priemer in seiner Dissertation tut.34 Mit der Etablie-
rung des Themenfelds und der Pluralisierung medialer Produktionsformen 
erweiterten sich auch die wissenschaftlichen Untersuchungszugänge: Wäh-
rend sich der Großteil der Forschung nach wie vor auf Literatur bezieht, rück-
ten seit den 2000ern auch andere mediale Formen, insbesondere Film und 
Fernsehen in den Blickpunkt. Der evangelische Religionspädagoge Manfred L. 
Pirner untersucht in einem 2012 veröffentlichten Aufsatz populäre Fernseh-
serien, Kinofilme und Computerspiele und stellt fest, dass explizite religiö-
se Bezüge kaum oder nur sehr am Rande vorkommen.35 Auch die evangeli-
sche Religionspädagogin Inge Kirsner untersucht Kinder- und Jugendfilme, 
kommt jedoch in ihrer nur ein Jahr nach Pirners Aufsatz veröffentlichten 
Habilitationsschrift zum Ergebnis, dass Religion in vielfältigen Formen the-
matisiert wird. Kirsner bezieht sich dabei auf biblische Geschichten sowie 
transformierte religiöse Motive.36 Auch der Medienpädagoge Friedemann 
Schuchardt untersucht Filme zur Bibel, die im Kinderkanal KiKA gezeigt 

34	 Vgl. Gabriele von Glasenapp/Claudia Maria Pecher/Martin Anker (Hg.) (2018): Die Re-
formation in der Kinder- und Jugendliteratur. Beiträge zur literaturhistorischen und liter-
arästhetischen Praxis. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren; Bastian Priemer 
(2021): Religion im Jugendroman. Deutschdidaktische Perspektiven. Hamburg: Verlag 
Dr. Kovač. Auf aktuelle Spurensuche, die auch Pluralität thematisiert, begibt sich Torsten 
Mergen (2019): Religiöse Spuren in der aktuellen Kinder- und Jugendliteratur. Bei-
spiele – Formen – Didaktische Potenziale. In: Manfred Oberlechner/Franz Gmainer-
Pranzl/Anne Koch (Hg.): Religion bildet. Diversität, Pluralität, Säkularität in der Wissens-
gesellschaft. Baden-Baden: Nomos, S. 95–108.

35	 Vgl. Manfred L. Pirner (2012): Religiöse Mediensozialisation. Wie die Medien die Religiosi-
tät von Kindern und Jugendlichen beeinflussen. In: Rudolf Englert/Helga Kohler-Spie-
gel/Elisabeth Naurath/Bernd Schröder/Friedrich Schweitzer (Hg.): Gott googeln? Multi-
media und Religion. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlagsgesellschaft, S. 59–69, S. 60.

36	 Vgl. Inge Kirsner (2013): Kirchenbilder und Menschenbildung. Religionspädagogische 
Studien im Spannungsfeld von Medien, Bildung und Religion. Leipzig: Evangelische Ver-
lagsanstalt Leipzig.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


206

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

werden.37 Dennoch sind Untersuchungen zu anderen Medienformen als 
Literatur noch immer selten. Dieser Umstand kann damit erklärt werden, 
dass im Verhältnis zu anderen Produktionsarten Kinder- und Jugendliteratur 
den Großteil der Medien zum Thema Religion ausmachen.

Im Folgenden wird die Darstellung von Religion in Kindermedien, ins-
besondere in Literatur, in ihrer historischen Entwicklung seit 1950 skiz-
ziert. Angesichts der ersten Forschungen zu Religion in Kindermedien 
aus den 1960er-Jahren erscheint es sinnvoll, Darstellungen von Religion in 
Kindermedien in diesem Zeitraum, also seit etwa 1950 zu betrachten.38 Die 
Literaturwissenschaftlerin Ottilie Dinges stellt fest, dass die religiöse Kinder- 
und Jugendliteratur der 1950er und 60er-Jahre in erzählender Form auf Vor-
stellungen des »Christentums« mit Unterweisungen, der Vorbereitung auf die 
Sakramente sowie auf Kenntnisse des Kirchenjahrs und religiösen Brauch-
tums fokussierte.39 Jenseits eindeutig ausgewiesener katechetischer Literatur 
spielte Religion im Kinder- und Jugendbuch kaum eine Rolle: »Die religiöse 
Kinder- und Jugendliteratur der 1950er, 1960er und 1970er Jahre war weder 
ästhetisch, noch pädagogisch, geschweige denn theologisch oder ethisch auf 
der Höhe der Zeit.«40 In öffentlichen Bibliotheken hat das Thema Religion 
Ende der 1970er-Jahre und damit erst dann an Bedeutung gewonnen, seit es 
sich nicht mehr hauptsächlich auf das »Christentum«, sondern auf neue reli-
giöse Bewegungen bezog.41 Diesem Motiv, das sich seit den 1980er-Jahren 
vor allem in der Jugendliteratur etablierte, widmet sich die Literaturwissen-
schaftlerin Nicolette Bohn in ihrer Dissertation Im Bann der Seelenfänger. 
Jugendbücher über Sekten (1981–2000).42 Die literarisch verarbeiteten New-

37	 Vgl. Friedemann Schuchardt (2006): Mehr als »Daily Soap«. Warum der KI.KA Filme zur 
Bibel produziert. In: Klaus-Dieter Felsmann (Hg.): Buckower Mediengespräche. Die Me-
dien und die Gretchenfrage. München: kopaed, S. 127–131.

38	 Schon Johann Amos Comenius stellt in seinem 1653 veröffentlichten Orbis sensualium pic-
tus verschiedene Religionen dar: Johann Amos Comenius (1991): Orbis sensualium pictus. 
Die sichtbare Welt (Orbis sensualium pictus, 1653). Dortmund: Harenberg, S. 294–303.

39	 Vgl. Dinges: Religion, S. 374.
40	 Georg Langenhorst (2013): Religiöse Spurensuche in der KJL der Gegenwart. Wegmarken 

und aktuelle Tendenzen. URL = https://www.erzbistum-koeln.de/export/sites/ebkportal/
kultur_und_bildung/koeb/.content/.galleries/downloads/Langenhorst_Beitrag_Dioeze 
santag_2013.pdf [30.09.2020], S. 6.

41	 Vgl. George: Mein Gott – dein Gott…Religion für Kinder und Jugendliche in Bibliotheken, 
S. 49.

42	 Vgl. Nicolette Bohn (2004): Im Bann der Seelenfänger. Jugendbücher über Sekten (1981–
2000). Frankfurt a. M.: Peter Lang.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


207

Religion in Kindermedien

Age-Bewegungen beziehen sich überwiegend auf Gruppierungen, die sich 
»christlich-spiritistischen«, »okkultistischen« und »satanistischen« Kontex-
ten zurechnen lassen.43 Für die gleiche Zeit – die 1980er-Jahre – kann auf 
dem deutschsprachigen Kindermedienmarkt die vermehrte Verhandlung von 
Engeln beobachtet werden. Die Literatur- und Erziehungswissenschaftlerin 
Gundel Mattenklott deutet dies als Anzeichen für ein neues Interesse an 
»jüdischen« und »christlichen« Traditionen.44 In den 1990er-Jahren folgte 
ein Trend, den die Bibliothekarin Friederike George auch in der Erziehung 
zu beobachten meint: »Man bemühte sich, den Kindern Religion schmack-
haft zu machen.«45 Auch Mattenklott konstatiert für die folgenden Jahre 
einen »Boom der Religion in der Kinder- und Jugendliteratur.«46 Langen-
horst deutet diese Entwicklung als Teil des religious turns, der insgesamt in 
der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur wahrgenommen wird.47 Darü-
ber hinaus spricht er der vermehrten Verhandlung von Religion in Kinder- 
und Jugendliteratur auch eine Funktion zu:

Der radikale Traditionsabbruch im Blick auf Religionsausübung und 
Glaubensweitergabe sorgt in der postmodernen Gesellschaft dafür, 
dass viele Eltern und Erziehende das Bedürfnis verspüren, Kinder und 
Jugendliche eben doch nicht so ganz ohne religiöses Wissen und im 
weitesten Sinne spirituelle Erfahrungen aufwachsen zu lassen. Lite-
ratur kann und soll hier vor allem kompensatorisch wirken, zumin-
dest wird das von ihr erwartet.48

Neben dem katholischen Religionsdidaktiker Georg Langenhorst deutet auch 
der evangelische systematische Theologe Folkart Wittekind die Zunahme 

43	 Vgl. Bohn: Im Bann der Seelenfänger, S. 39.
44	 Vgl. Gundel Mattenklott (2011): G.Ott, einer neuer Protagonist in der Kinder- und Jugend-

literatur. In: Georg Langenhorst (Hg.): Gestatten: Gott! Religion in der Kinder- und Jugend-
literatur der Gegenwart. München: Verlag Sankt Michaelsbund, S. 27–38, S. 32.

45	 George: Mein Gott – dein Gott…Religion für Kinder und Jugendliche in Bibliotheken, 
S. 49f. Herv. i. O.

46	 Mattenklott: G.Ott, einer neuer Protagonist in der Kinder- und Jugendliteratur, S. 31.
47	 Vgl. Georg Langenhorst (2017): »Was, wenn Gott einer, keiner oder viele ist?« Religion 

in der aktuellen Kinder- und Jugendliteratur. In: Arbeitsgemeinschaft Jugendliteratur und 
Medien (AJuM) der GEW (Hg.): Luther & Co. – Religion(en) in der Kinder- und Jugend-
literatur = kjl & m 17 [4], S. 3–9, S. 7.

48	 Langenhorst: »Was, wenn Gott einer, keiner oder viele ist?«, S. 7f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


208

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

informierender Literatur über Religionen als Beleg dafür, dass das Vorkom-
men von Religion im Leben der Kinder abgenommen habe und die Kennt-
nis über Religionen durch Wissen vermittelt werden müsse.49

Die These eines geringeren Stellenwerts von Religion kann vor allem im 
institutionalisierten Kontext von Religion nachvollzogen werden, zum Beispiel 
hinsichtlich Zahlen der Kinder und Jugendlichen, die die Erstkommunion 
oder Konfirmation empfangen haben, Bar oder Bat Mizwa werden oder in 
Statistiken zum Besuch von Religions- und Ethikunterricht. So zeigt ein 
Vergleich der Statistik zum Religionsunterricht der Kultusminister Konfe-
renz Deutschland, dass im Schuljahr 2015/16 an allgemeinbildenden Schu-
len im Primar- und Sekundarbereich I 33,6 % der Schüler:innen den katho-
lischen Religionsunterricht, 35,2 % den evangelischen Religionsunterricht 
und 15,2 % den Ethikunterricht besucht haben.50 Im Schuljahr 2019/20 nah-
men hingegen nur noch 28,3 % am katholischen Religionsunterricht und 
32,5 % am evangelischen Religionsunterricht teil, hingegen 21,6 % am Ethik-
unterricht.51 Diese Fächer sind die drei am häufigsten besuchten im Feld 
der Religionsunterrichte, Ethik und weiteren Ersatzunterrichte. Die Zahlen 
der Besuche anderer Religionsunterrichte waren zudem leicht steigend, so 
besuchten 2015/16 beispielsweise 0,4 % der Schüler:innen den islamischen 
Religionsunterricht, im Schuljahr 2019/20 waren es bereits 0,6 %.52 Über reli-

49	 Vgl. Folkart Wittekind (2009): Religion im Kinder- und Jugendbuch. In: Arbeitsgemein-
schaft Jugendliteratur und Medien (AJuM) der GEW (Hg.): Über Gott und die Welt: Re-
ligion als Thema der KJL = kjl & m 09 [1], S. 11–19, S. 12.

50	 Vgl. Sekretariat der Ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder in der Bundes-
republik Deutschland (2016): Auswertung Religionsunterricht Schuljahr 2015/16. Teil-
nehmende Schülerinnen und Schüler allgemeinbildender Schulen in öffentlicher Träger-
schaft nach Schularten (aufgegliedert nach Religionsunterrichten, Ethik und weiteren 
Ersatzunterrichten) für den Primar- und Sekundarbereich I, S. 7. URL = https://www.kmk.
org/fileadmin/Dateien/pdf/Statistik/AW_Religionsunterricht_II_2015_16.pdf [19.04.2022].

51	 Vgl. Sekretariat der Ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder in der Bundes-
republik Deutschland (2021): Auswertung Religionsunterricht Schuljahr 2019/20. Teil-
nehmende Schülerinnen und Schüler allgemeinbildender Schulen in öffentlicher Träger-
schaft nach Schularten (aufgegliedert nach Religionsunterrichten, Ethik und weiteren 
Ersatzunterrichten) für den Primar- und Sekundarbereich I, S. 7. URL = https://www.kmk.
org/fileadmin/Dateien/pdf/Statistik/Dokumentationen/AW_Religionsunterricht_II_ 
2019_20.pdf [19.04.2022].

52	 Vgl. Sekretariat der Ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder: Auswertung 
Religionsunterricht Schuljahr 2015/16, S. 7; Sekretariat der Ständigen Konferenz der 
Kultusminister der Länder: Auswertung Religionsunterricht Schuljahr 2019/20, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


209

Religion in Kindermedien

giöse Weltbilder im Allgemeinen sagen Statistiken zu Unterricht und Auf-
nahme- oder Bestätigungsritualen in religiösen Gemeinschaften wenig aus, 
da Religion nicht nur im institutionalisierten Kontext Teil einer Biografie 
sein kann, sondern auch ganz individuell gestaltet wird. Doch verdeutlicht 
die vermehrte Produktion von Kindermedien zu Religion und religiöser 
Pluralität, dass die Vielfalt religiöser (und explizit nicht-religiöser) Weltbil
der als gesellschaftlicher Diskurs virulent ist.

Mit der zunehmenden Wahrnehmung der Pluralisierung von Religion und 
der Etablierung des Themenfelds Religion in der deutschsprachigen Kinder- 
und Jugendliteratur gewinnt auch die Darstellung der Vielfalt an Religio-
nen an Bedeutung. Friedrich Hahn, der als evangelischer Religionspädagoge 
einer der ersten war, der sich mit Religion in Kinder- und Jugendliteratur 
beschäftigte, beobachtet in einer bereits 1968 erschienenen Monografie mora-
lisierende und heroisierende Tendenzen in der Darstellung anderer, »nicht-
christlicher« Religionen: »Parallel damit gehen oft selbstsichere, abstoßend 
selbstgerechte Urteile über andere Völker, andere Religionen, auch ande-
re Konfessionen«53 einher. Hahn stellt fest, dass sich nur wenige Autor:in-
nen mit »jüdischen« Traditionen auseinandersetzen, insbesondere der »in 
bürgerlichen Kreisen bereits vor dem Nationalsozialismus weit verbreitet[e] 
Antisemitismus«54 würde nicht thematisiert. Sein Blick auf religiöse Vielfalt 
in Kinder- und Jugendliteratur bleibt für lange Zeit eine Ausnahme. Weder 
Kindermedien noch die Forschung bearbeiteten das Thema systematisch. 
Noch in den 1980er-Jahren »sind in Westdeutschland kaum Kinder- und 
Jugendbücher bekannt, die sich den Themen der großen Weltreligionen in 
Selbst- und Fremddarstellungen widmen.«55

Eine verstärkte Annäherung an das Motiv des kulturell Anderen erfolgt 
ab den 1970er-Jahren angesichts der Anwerbeabkommen ausländischer 
Arbeitskräfte. Zunächst erscheinen Kinder- und Jugendbücher, die kultu-
relle Vielfalt thematisieren:

53	 Friedrich Hahn (1968): Zwischen Verkündigung und Kitsch. Weinheim/Berlin: Beltz, 
S. 88.

54	 Hahn: Zwischen Verkündigung und Kitsch, S. 47.
55	 Christine Reents/Marie-Luise Ehrhardt (1982): Der Islam als ein Thema neuerer religiö-

ser Kinder- und Jugendliteratur. In: Anneliese Werner (Hg.): Es müssen nicht Engel mit 
Flügeln sein. Religion und Christentum in der Kinder- und Jugendliteratur. München: 
Kaiser, S. 204–211, S. 205.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


210

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

In den meisten Fällen ging es in diesen in den 1980er- und 1990er 
Jahren entstandenen Texten darum, den in der Fremde aufwachsen-
den Kindern die Heimat der Eltern näherzubringen und die erzähl-
ten Geschichten und Abenteuer auch dort anzusiedeln.56

Das Motiv der Vielfalt wird vor allem in der Literaturwissenschaft erforscht. 
Ausgehend von einer Schilderung des kulturell Anderen rückt dann allmäh-
lich auch Religion, häufig verbunden mit Gender, in den Blick. So untersucht 
beispielsweise die Literaturwissenschaftlerin Dagmar Grenz in einem 1992 
erschienenen Aufsatz die Darstellung ausländischer, insbesondere »musli-
mischer« Mädchen im Kinder- und Jugendbuch.57 Auch Gina Weinkauff 
nimmt sich dieses Themas an und konstatiert:

Viele dieser Erzählungen kreisen um die stereotypisierte Figur eines 
türkischen Mädchens auf der Suche nach seiner Identität zwischen 
den vom Kopftuch symbolisierten überlieferten Werten der Her-
kunftskultur und den progressiv-emanzipatorischen Rollenangebo-
ten des Einwanderungslandes. Die Logik dieser Erzählungen grün-
det auf der Prämisse, dass die deutsche Kultur grundsätzlich positiv 
bewertet wird und zugleich das Maß angibt für die Bewertung der 
Herkunftskultur (Diese gilt als positiv in den Grenzen ihrer Verein-
barkeit mit den Normen der Zielkultur).58

Erzählungen der 1980er und 1990er-Jahre, die sich dem Leben als Gastarbei-
ter:innenkind widmen, thematisierten zunehmend auch »islamische« Tradi-
tionen des Herkunftslandes, die als Gegensatz zum »christlich« verstandenen 
Deutschland wahrgenommenen wurden. Laut der Literaturwissenschaftle-
rin Karin Yeşilada kommt »Islam als eigene Thematik«59 jedoch erst seit den 
2000er-Jahren vornehmlich in Sachbüchern vor: »Die literarische, d. h. fik-

56	 Karin Yeşilada (2017): Islam in der (interkulturellen) Kinder- und Jugendliteratur. In: 
Arbeitsgemeinschaft Jugendliteratur und Medien (AJuM) der GEW (Hg.): Luther & 
Co. – Religion(en) in der Kinder- und Jugendliteratur = kjl & m 17 [4], S. 19–26, S. 20.

57	 Vgl. Dagmar Grenz (1992): Die Darstellung ausländischer Mädchen im Kinder- und 
Jugendbuch. In: JuLit 2 [92], S. 57–71, S. 57.

58	 Weinkauff: Kulturelle Vielfalt (in) der deutschsprachigen Kinder- und Jugendliteratur, 
S. 42.

59	 Yeşilada: Islam in der (interkulturellen) Kinder- und Jugendliteratur, S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


211

Religion in Kindermedien

tionale Gestaltung der Islam-Thematik aus der (muslimischen) Innensicht 
brauchte dagegen noch ein Jahrzehnt länger bis zu ihrer Etablierung in der 
Kinder- und Jugendliteratur.«60 Die Literaturwissenschaftlerin Nazli Hodaie 
widmet sich in ihrer Dissertation Der Orient in der deutschen Kinder- und 
Jugendliteratur. Fallstudien aus drei Jahrhunderten der Selbst- und Fremd-
wahrnehmung in Bezug auf Religion, insbesondere mit Fokus auf Relationen 
von »Islam«, »Christentum« und »Judentum« und verortet Repräsentationen 
»islamischer« Traditionen damit schon in älterer Kinder- und Jugendlitera-
tur, wie beispielsweise Tausendundeine Nacht und Karl Mays Orient-Zyklus.61

Der Darstellung »jüdischer« Traditionen hat sich die Literaturwissen-
schaftlerin Gabriele von Glasenapp angenommen. Sie stellt fest, dass in 
Erzählungen eine eindimensionale und idealisierte Repräsentation sowohl 
»jüdischer« Religion als auch »jüdischer« Figuren dominiere.62 Diese dienen

als Sprachrohr ihrer Religion und ihr vordringlichstes Ziel besteht dar-
in, sich durch ihr Handeln und durch ihre Äußerungen ihrer Fremdheit 
gleichsam zu entledigen, indem sie das Verbindende, das Gemeinsame 
der beiden bzw. der drei monotheistischen Religionen hervorheben.63

Von Glasenapp problematisiert, dass sich die Frage nach der Darstellung 
»jüdischer« Religion, Figuren und Themen in der nach 1945 erschienenen 
Kinder- und Jugendliteratur ausschließlich an das Textkorpus der »nicht-
jüdischen« Literatur richte:

Das aber bedeutet, dass die Darstellung jüdischer Religion im wei-
testen Sinne aus einer Außenperspektive erfolgt, d. h. dass Autoren, 
welcher konfessionellen Herkunft auch immer, jüdische Themen in 
Texten behandeln, deren Zielgruppe fast ausschließlich aus implizi-

60	 Yeşilada: Islam in der (interkulturellen) Kinder- und Jugendliteratur, S. 20.
61	 Vgl. Nazli Hodaie (2008): Der Orient in der deutschen Kinder- und Jugendliteratur. Fall-

studien aus drei Jahrhunderten. Frankfurt a. M.: Peter Lang.
62	 Vgl. Gabriele von Glasenapp (2009): Religiöse Aspekte des Judentums in der Kinder- und 

Jugendliteratur. In: Arbeitsgemeinschaft Jugendliteratur und Medien (AJuM) der GEW 
(Hg.): Über Gott und die Welt: Religion als Thema der KJL = kjl & m 09 [1], S. 29–37, 
S. 34.

63	 Von Glasenapp: Religiöse Aspekte des Judentums in der Kinder- und Jugendliteratur, S. 34.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


212

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

ten nichtjüdischen Lesern besteht und genau deren Leserolle ist den 
Texten auch eingeschrieben.64

Die »jüdische« Identität nach der Shoah als Thema der Kinder- und Jugend-
literatur untersucht die katholische Religionspädagogin Birgitt Kokemül-
ler und reflektiert den Einsatz der Bücher hinsichtlich interreligiöser Per-
spektiven auf das »Judentum« im katholischen Religionsunterricht.65 Die 
Absicht der interkulturellen und interreligiösen Erziehung durch Kinder- und 
Jugendliteratur erkundet auch der Pädagoge Herbert Ossowski, der zahlrei-
che Publikationen unter dem Aspekt der Eignung für den unterrichtlichen 
Einsatz bespricht.66 Auch der katholische Theologe Christoph Gellner fokus-
siert in einem 2012 veröffentlichten Beitrag auf interreligiöse Fragestellungen 
im zeitgenössischen Kinder- und Jugendbuch.67 Die Arbeiten Kokemüllers, 
Ossowskis und Gellners reflektieren Repräsentationen diverser Religionen 
aus pädagogischer Perspektive und richten den Blick auf den Einsatz der 
Medien in interreligiösen Lernumgebungen sowie im Religionsunterricht.

Obwohl in den letzten zwanzig Jahren eine Fülle an Kinder- und Jugend-
medien erschienen ist, die religiöse Vielfalt thematisieren, wird Pluralität 
im wissenschaftlichen Diskurs außerhalb theologischer Perspektiven bis-
her kaum berücksichtigt. Auch Wittekind erachtet Pluralität in der Kinder-
medienforschung als Desiderat und konstatiert: »[D]ie Pluralisierung von 
Religion zu thematisieren, bedeutet eine untergründige Frage nach dem, 
was eigentlich Religionen als Religion funktionieren lässt.«68 In einem 2009 
erschienen Aufsatz stellt er fest, dass niemand wisse, was ›die Religion‹ sei, 
nach der die Frage nach der Religion in der Kinder- und Jugendliteratur 

64	 Von Glasenapp: Religiöse Aspekte des Judentums in der Kinder- und Jugendliteratur, S. 31.
65	 Vgl. Birgitt Kokemüller (2003): Jüdische Identität nach der Shoah als Thema in aus-

gewählten Kinder- und Jugendbüchern. Inhaltliche Analyse und didaktische Unter-
suchungen auf deren Verwendbarkeit im Katholischen Religionsunterricht der Sekundar-
stufe I. Frankfurt a. M./Berlin/Bern/Brüssel/New York/Oxford/Wien: Lang.

66	 Vgl. Herbert Ossowski (2000): Interkulturelle (und interreligiöse) Erziehung durch Kin-
der- und Jugendbücher. In: Kurt Franz/Günter Lange/Franz-Josef Payrhuber (Hg.): Kin-
der- und Jugendliteratur zur Jahrtausendwende. Autoren – Themen – Vermittlung. Balt-
mannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 175–195.

67	 Vgl. Christoph Gellner (2012): Mein Gott und ich. In: Buch & Maus 2 [12], S. 13–15.
68	 Wittekind: Religion im Kinder- und Jugendbuch, S. 16. Herv. i. O.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


213

Religion in Kindermedien

suche.69 Wittekind skizziert den Zugang der Forschung anhand zweier kon-
trastierender Diskurse:

Für die einen lässt die seit ungefähr 40 Jahren erarbeitete Ausweitung 
und daraus resultierende Unidentifizierbarkeit von Religion nur noch 
eine Rückkehr zur gegenständlichen Religionsauffassung zu: Nur dort 
darf der Ausleger der Literatur von Religion sprechen und nur dort 
ist es wirklich religiöse Literatur, wo Religion als Religion themati-
siert wird, wo also in der Tat von Glaube, Gebet und Gottvertrauen, 
von Heil und Erlösung die Rede ist. Für die Gegenpartei gilt jetzt erst 
recht ein ganz anderer hermeneutisch-theologischer Grundsatz: Alle 
Literatur, alle Kunst, jeder schöpferische Umgang des Menschen mit 
sich selbst und jede Bemühung um Selbstdeutung ist religiös imprä-
gniert. Transzendenzen können überall sein, wo sich der Mensch von 
der gegenständlichen Wirklichkeit loslöst und ein verstehend-deu-
tendes Verhältnis zu ihr aufbaut.70

Die Mitte dieser Positionen stelle die Sichtweise dar, die eine Gotteswirk-
lichkeit zum Ausgangspunkt mache: »Eine moderne Ontologie, d. h. ein auf 
ein absolutes, unverfügbares Sein als Grundlage der Schöpfungswirklichkeit 
und des Bewusstseins gerichtete Lesart ersetzt den fraglichen Religionsbe-
griff.«71 Wittekind plädiert für eine historische Bearbeitung der Zusammen-
hänge: »Nicht eine abstrakte Vorweg-Definition von Religion, sondern ihr 
realer geschichtlicher Wandel in der Gegenwart auf dem Hintergrund der 
jeweiligen kulturellen Geschichte ist bei der Beschreibung des Themas lei-
tend.«72 Er argumentiert, dass die Medien, die in Hinblick auf Themen, his-
torische Kontexte, Symbole oder Traditionen Zusammenhänge mit Religi-

69	 Vgl. Wittekind: Religion im Kinder- und Jugendbuch, S. 11. Diese Frage stellt sich auch 
der evangelische Religionspädagoge Jürgen Heumann in der Einleitung seines Sammel-
bandes zu Religion im Kinder- und Jugendbuch. Vgl. Jürgen Heumann (2005): Einleitung 
oder – Was ist »religiös« in Kinder- und Jugendliteraturen? In: ders. (Hg.): Über Gott und 
die Welt. Religion, Sinn und Werte im Kinder- und Jugendbuch. Frankfurt a. M.: Peter 
Lang, S. 9–17.

70	 Wittekind: Religion im Kinder- und Jugendbuch, S. 11.
71	 Vgl. Wittekind: Religion im Kinder- und Jugendbuch, S. 11.
72	 Wittekind: Religion im Kinder- und Jugendbuch, S. 11f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


214

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

onen erkennen lassen, als religiöse Kinder- und Jugendliteratur bezeichnet 
werden können.73

Auch Langenhorst erachtet es als notwendig, Religion in Kinder- und 
Jugendliteratur neu zu konzipieren:

Nicht allgemein ›das, was uns unbedingt angeht‹ (Paul Tillich) ist 
Gegenstand der Forschung, sondern in erster Linie speziell die Lite-
ratur, in der religiöse, über sich selbst und das empirisch Messbare 
hinausweisende Fragen aufbrechen und in welche Antworten oder 
zumindest Perspektiven eingespielt werden, die aus den grossen reli-
giösen Stromsystemen der gegenwärtigen religiösen Landschaft stam-
men oder von dort her weiterentwickelt werden.74

Den Konzeptionen Folkart Wittekinds und Georg Langenhorsts möchte ich 
mich anschließen und sie theoretisch untermauern. Wittekind und Lang-
enhorst blicken von der Peripherie ins Zentrum und versuchen zu erfassen, 
was noch als Religion gilt, um ein Quellenkorpus zum Thema Religion in 
Kinder- und Jugendliteratur einzugrenzen. Meine Herangehensweise blickt 
vom Zentrum in die Peripherie: Was wird in der Mehrheit der Kinderme-
dien als Religion verstanden? Wie wird Religion in Bild und Text repräsen-
tiert? Auf welchen Ebenen stellen die Medien Religion dar? Die Grundla-
ge bilden Quellen, die Religion im Rahmen religiöser Vielfalt bearbeiten. 
Ausgehend von einer heuristischen Unterscheidung der emischen, öffent-
lich-medialen und wissenschaftlichen Ebene, auf denen Religion behandelt 
wird, erarbeite ich mit einer kulturwissenschaftlichen Religionsdefinition 
und dem Anschluss an das Konzept des kulturellen Imaginären einen theo-
retischen Rahmen, um Religion und religiöse Pluralität in Medien für Kin-
der zu erforschen. Im folgenden Unterkapitel wird dieser Zugang zu religiö-
ser Pluralität in Kindermedien im Hinblick auf bisherige Ansätze reflektiert.

73	 Vgl. Wittekind: Religion im Kinder- und Jugendbuch, S. 12.
74	 Georg Langenhorst (2012): Religion boomt im Kinder- und Jugendbuch. In: Buch & Maus 

2 [12], S. 2–4, S. 4.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


215

Religiöse Pluralität in Kindermedien

5.3	 Religiöse Pluralität in Kindermedien

In den vorangegangenen Kapiteln wurde der Zugang zum Forschungsfeld 
Kindheit, Religion und Medien aus fünf verschiedenen Perspektiven beleuch-
tet: Kindheit ist ein Konzept, das erheblichen historischen Veränderungen 
unterliegt. Kulturelle, religiöse, politische, geografische und wirtschaftliche 
Einflüsse prägen Vorstellungen von Kindheit und Erwachsensein, die immer 
zwischen Idealbild und Realität changieren. Aus einer kulturwissenschaftli-
chen Perspektive kann Kindheit als Differenzkonstrukt konzipiert werden, 
das drei heuristisch unterschiedene Dimensionen von Kindheit miteinan-
der verbindet: An der Schnittstelle von konstruktivistischen Ansätzen, die 
Kindheit als Ergebnis generationsbildender Praxen verstehen, dem Körper 
als Grundlage und der juristischen Bestimmung zeichnen sich Konzepte von 
Kindheit vor allem als Gegenfolie zum Erwachsensein aus. Dieses Verhält-
nis spiegelt sich auch in der Produktion von Medien, deren Gestaltung der 
Annahme unterliegen, dass es Unterschiede zwischen Kindern und Erwach-
senen gibt. Medien werden aktiv eingesetzt, um Weltbilder und kollektives 
Wissen zu vermitteln, sie unterstützen Sozialisationsprozesse und beeinflus-
sen Wert- und Normvorstellungen. Kindermedien bringen zum Ausdruck, 
was ein Kind ist, soll und darf und stellen die Welt dar, in die ein Kind hin-
einwachsen soll. Auch in Bezug auf Religion dienen Medien der Wissens-
vermittlung, denn normative Vorstellungen vom Zusammenleben in einer 
pluralen Welt werden in medialen Repräsentationen diskutiert. Religiöse 
Pluralität hat sich im Laufe der vergangenen 50 Jahre zu einem zunehmend 
bedeutenden Themenfeld in Medien für Kinder etabliert. Während sich die 
literaturwissenschaftliche und religionspädagogische Forschung hauptsäch-
lich auf die Darstellung »christlicher«, vereinzelt auch »jüdischer« und »isla-
mischer« Traditionen bezieht, blieb die Repräsentation religiöser Vielfalt 
bisher nahezu unerforscht. Die religionswissenschaftliche Forschung zum 
Thema beruht im Wesentlichen auf Pluralität im religionskundlichen, das 
heißt schulischen Kontext.

Ein grundlegendes Desiderat bildet eine theoretische Bestimmung von 
Religion, um populäre Kindermedien hinsichtlich dieser Kategorie zu unter-
suchen. Die bisherigen Ansätze kreisten dabei zumeist um die Frage, wie 
religiöse Kindermedien definiert werden können und implizierten die Suche 
nach einem Abgrenzungsprinzip, ob ein Buch oder ein Film noch oder schon 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


216

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

religiös sind. Ähnlich wie Hans-Heino Ewers die Bildung eines Textkorpus 
Kinder- und Jugendliteratur als literaturbezogene Handlung versteht, ver-
hält es sich auch mit Religion in Kindermedien. Es gibt kein eindeutiges, 
universell gültiges Kriterium, das bestimmt, ob eine Quelle religiös ist oder 
Religion behandelt. Diese Frage spielt lediglich für die Argumentation der 
Auswahl eines Quellenkorpus eine Rolle. Denn mit der Bestätigung, dass 
ein Hörspiel oder ein Bilderbuch Religion behandeln oder als religiös ver-
standen werden können, geht eine Vielzahl an Prämissen des Religionsbegriffs 
und weiterführenden Fragen zur Bearbeitung einher. Die Bestimmung der 
Grenzen des Feldes erscheint deshalb wenig fruchtbar für anschließende 
Fragestellungen. Viel notwendiger ist die Reflexion über theoretische Vor-
annahmen zu Religion und die Berücksichtigung des Forschungsziels. Je 
nach Fragestellung, Quellen und damit verbundenen Methoden, Theorie-
horizonten und Absichten können unterschiedliche Religionsdefinitionen 
notwendig sein und wirksam gemacht werden. Die vorliegende Arbeit geht 
der Frage nach, welche normativen Konzepte mit der Repräsentation reli-
giöser Pluralität in Medien für Kinder verhandelt werden und wie sich diese 
in einem Zeitraum von 50 Jahren verändern. Die Grundlage der Studie bil-
den Kindermedien, das heißt Produktionen, die mittels textueller, visueller, 
auditiver und audiovisueller Zeichen Vorstellungen von Religion repräsen-
tieren. Diese Konzeption legt einen kulturwissenschaftlichen Religions-
begriff nahe, der ermöglicht, die vermittelten Zeichen zu beschreiben, ein-
zuordnen und zu deuten. Das Zeichensystem ist eingebettet in diachrone 
und synchrone Kommunikationsprozesse. Auf der einen Seite sind religiö-
se Zeichen in historische Kontexte – die Religionsgeschichte – eingebettet, 
die religiöse Systeme tradieren und legitimieren. Auf der anderen Seite fin-
det religiöse Kommunikation in der Gegenwart auf vielfältigen Ebenen 
statt, beispielsweise in Medien, die bestimmte Zeichen als religiös konno-
tiert deuten und zirkulieren. Mit diesem kulturwissenschaftlichen Ansatz 
wird es möglich, religiöse Symbole in Kindermedien zu untersuchen. Im 
Fokus der Quellenbearbeitung stehen neben der Rekonstruktion von Reli-
gion als Phänomen in Kindermedien die Darstellung des Verhältnisses zwi-
schen dem Eigenen und dem Fremden sowie die Repräsentation religiöser 
Pluralität. Die Grundlage bildet eine intersektionale Betrachtungsweise, um 
auch sichtbar zu machen, was im Kontext der Quellen als normal konstru-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


217

Religiöse Pluralität in Kindermedien

iert wird.75 Im folgenden Kapitel werden die methodischen Überlegungen, 
die die Quellenanalyse begleiten, vorgestellt und im Hinblick auf die Frage-
stellung reflektiert.

75	 Vgl. Benner: Intersektionalität in der Kinder- und Jugendliteraturforschung, S. 37f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


219

6	 Quellenkorpus und methodische Überlegungen

Im Zentrum der vorliegenden Arbeit steht die Frage, welche normativen Kon-
zepte mit der Repräsentation religiöser Pluralität in Kindermedien verhan-
delt werden und wie sich diese in einem Zeitraum von 50 Jahren, von 1970 
bis 2020, verändert haben. Das Ziel der methodischen Bearbeitung der als 
Quellen ausgewählten Produktionen besteht darin, die Diskurse zu ermitteln, 
die die Darstellung religiöser Pluralität in Kindermedien bestimmen und im 
kulturellen Imaginären zirkulieren. Die Querlektüre einzelner Diskurssträn-
ge ermöglicht Aussagen über normative Konzepte, die mit der Repräsentati-
on religiöser Pluralität einhergehen und gesellschaftliche Debatten über Reli-
gion und Vielfalt widerspiegeln und rekonfigurieren. Unter einem Diskurs 
verstehe ich in Anlehnung an Reiner Keller »einen Komplex von Aussage-
ereignissen und darin eingelassenen Praktiken, die über einen rekonstruier-
baren Strukturzusammenhang miteinander verbunden sind und spezifische 
Wissensordnungen der Realität prozessieren.«1 Dieser Diskursbegriff erfasst 
als Teil von Symbolsystemen »Prozesse der gesellschaftlichen Objektivierung 
von symbolischen Ordnungen«2 und ist, eingebettet in einen wissenssozio-
logischen Hintergrund, anschlussfähig an mediale Produktionen, die sym-
bolische Ordnungen teilen, in gesellschaftliche Kommunikation einbringen 
und dadurch zur sozialen Praxis werden. Während Diskurse einen gesamten 
Komplex von Aussageereignissen und Praktiken bezeichnen, meine ich mit 
dem Begriff »Diskursstrang« thematisch einheitliche Verläufe eines Diskur-
ses, die als Teil eines Gesamtdiskurses erfasst werden können.3

1	 Reiner Keller (2011): Wissenssoziologische Diskursanalyse. Grundlegung eines Forschungs-
programms. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 233.

2	 Keller: Wissenssoziologische Diskursanalyse, S. 11.
3	 Vgl. dazu auch Waldemar Czachur (2020): Diskursstrang. In: Stefan J. Schierholz (Hg.): 

Wörterbücher zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft (WSK) Online. Berlin/Bos-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


220

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

In diesem Kapitel beleuchte ich ebenso die Kriterien, die zur Auswahl 
der Quellen geführt haben, wie das Vorgehen in der Einzelmedienanalyse 
und bei Vergleichen. Die Analyse erfolgt in einem dreistufigen Verfahren: 
Im ersten Schritt werden visuell, textuell und auditiv wahrnehmbare Motive 
und Symbolsysteme rekonstruiert, in Bezug auf Konstellationen und Dar-
stellungen einer pluralen Gesellschaft sowie hinsichtlich Wertediskursen 
analysiert. Dafür wurden die Quellen mithilfe der QDA-Software ATLAS.ti 
kodiert, wobei die Codes aus dem Material selbst generiert wurden. Der zweite 
Schritt der Analyse fokussiert auf die Produktionskontexte der Medien und 
die Adressat:innen. Die Produktions- und intendierten Rezeptionskontexte 
werden nur bei den Quellen ermittelt, die in der Arbeit explizit diskutiert 
werden. Im dritten Schritt arbeite ich vergleichend und beleuchte Tenden-
zen der Darstellung sowie intermediale Wechselwirkungen, die sich durch 
unterschiedliche Medienformen wie Bücher, Hörspiele, Filme, Spiele oder 
Webseiten ergeben. Diachrone Dynamiken der Repräsentation religiöser 
Pluralität über 50 Jahre hinweg werden herausgearbeitet, indem die Tenden-
zen der Darstellung nicht nur wie im ersten Vergleichsansatz intermedial 
beleuchtet, sondern in einer chronologischen Ordnung betrachtet werden.

6.1	 Kriterien der Quellenauswahl

Die schiere Menge an Medienproduktionen, die für die Erforschung von reli-
giöser Pluralität in Kindermedien relevant sein könnten, macht es unweiger-
lich notwendig, Kriterien zu definieren, die die Anzahl potenzieller Quellen 
eingrenzen. Auf der einen Seite muss das Quellenkorpus anhand eindeuti-
ger Voraussetzungen zusammengestellt sein, um eine intersubjektive Nach-
vollziehbar- und Vergleichbarkeit herzustellen und die möglichen Quellen 
auf eine handhabbare Menge zu reduzieren. Auf der anderen Seite soll das 
Quellenkorpus so groß sein, dass verschiedene Diskursstränge, die paral-
lel verlaufen, erkannt und reflektiert werden können. Um die in der Arbeit 
erforschten Quellen auszuwählen und von anderen, potenziellen Quellen 
abzugrenzen, stellen sich Überlegungen zu Thema, Adressat:innen, medialer 
Produktionsform, Sprache und Zeitraum als notwendig heraus. Mit der Aus-

ton: De Gruyter. URL = https://www-degruyter-com.emedien.ub.uni-muenchen.de/data 
base/WSK/entry/wsk_id8b896401-f9e1-4a37-acf8-5c106fb97ae0/html [17.01.2023].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


221

Kriterien der Quellenauswahl

wahl der Quellen gehen grundlegende Prämissen der Ausrichtung der Stu-
die einher, weshalb die einzelnen Kriterien vorgestellt und diskutiert werden.

6.1.1	 Thema
Als ein entscheidendes Kriterium der Quellenauswahl erweist sich das The-
ma, das im Wesentlichen aus dem Forschungsinteresse, das meiner Arbeit 
zugrunde liegt, resultiert. Alle ausgewählten Medienproduktionen themati-
sieren religiöse Pluralität. Da die Studie vordergründig vom Interesse gelei-
tet ist, Imaginationen des Zusammenlebens zu rekonstruieren, themati-
sieren die meisten Medienproduktionen religiöse Symbolsysteme, die im 
gesellschaftlichen Diskurs als Religionen diskutiert werden. Die im Zent-
rum der Studie stehenden Quellen lassen sich also insofern leicht identifi-
zieren, als sie religiöse Pluralität explizit als solche benennen. Insbesondere 
im historischen Blick werden jedoch auch Randbereiche deutlich, beispiels-
weise dann, wenn religiöse Weltbilder nur auf visueller und nicht zusätzlich 
auf textueller Ebene zusammentreffen oder wenn kulturelle Vielfalt thema-
tisiert wird und religiöse Symbolsysteme nicht explizit aufgegriffen werden. 
In diesen Fällen habe ich die Medienproduktionen nur dann in das Quel-
lenkorpus integriert, wenn Bezüge zu religiösen Traditionen über die Reli-
gionsgeschichte rekonstruierbar sind.

6.1.2	 Adressat:innen
Die Auswahl der Quellen orientiert sich hinsichtlich der Adressat:innen an 
Vorstellungen von Kindheit, da die Studie beabsichtigt, Vorstellungen von 
religiöser Pluralität zu rekonstruieren, die an nächste Generationen bereits 
in frühen Lebensabschnitten tradiert werden sollen. Die untersuchten Medi-
en werden als spezifische Kindermedien verstanden, da sie Bücher, Hörspiele, 
Filme, Zeitschriften, Spiele und Webseiten umfassen, die explizit für Kinder 
produziert und herausgegeben werden. Die Grenzen zwischen Kindheit und 
Jugend sind fließend, für die Auswahl der Quellen habe ich Medienproduk-
tionen berücksichtigt, die seitens der Verlage oder der Autor:innen für Kin-
der bis etwa dreizehn Jahre empfohlen werden.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


222

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

6.1.3	 Mediale Produktionsform
Die medialen Produktionsformen, in denen religiöse Pluralität für Kinder 
entfaltet und erläutert werden, sind vielfältig und reichen von Literatur und 
Hörmedien über Filme und Spiele bis zu Webseiten. In meiner Arbeit wer-
den all diese Formate berücksichtigt, um neben der inhaltlichen Gestaltung 
auch darstellen zu können, über welche Medien Imaginationen von religiö-
ser Pluralität distribuiert werden. All die medialen Formen, die in der Pro-
duktion rekonstruierbare Akteur:innen aufweisen, werden im Quellenkor-
pus berücksichtigt. Unter Akteur:innen verstehe ich neben Autor:innen und 
Regisseur:innen auch Verlage, die einzelne Werke einer breiten Öffentlich-
keit zur Verfügung stellen. Während Webseiten durch die explizite Benen-
nung von Betreiber:innen im Impressum nachvollziehbar machen, wer eine 
Seite unterhält und dementsprechend Teil des Quellenkorpus sind, werden 
Social Media-Plattformen, bei denen einzelne User:innen nicht identifizier-
bar sind, nicht berücksichtigt. Alle Quellen sind Teil der Populärkultur und 
Medien, die für den Gebrauch außerhalb von Institutionen, wie beispiels-
weise der Schule, konzipiert sind. Neben Schulbüchern werden also auch 
religiöse Quellentexte, wie beispielsweise Kinderbibeln oder eine Kinder
tora nicht berücksichtigt.

6.1.4	 Sprache
Alle Medienproduktionen, die als Quellen im Untersuchungskorpus berück-
sichtigt werden, sind in deutscher Sprache verfügbar. Angepasst an gegen-
wärtige Vertriebsstrukturen vor allem durch Online-Bestellungen im Inter-
net, erscheint es sinnvoll, die Sprache als Kriterium zu wählen und nicht 
das Produktionsland eines Werkes. Insbesondere Bücher und Filme werden 
häufig übersetzt und weltweit distribuiert. Die Herkunftsländer der Quellen 
werden insofern berücksichtigt, als sie anzeigen können, aus welcher Pers-
pektive die Sachverhalte dargestellt werden. Auch die Ergebnisse von Such-
maschinen sind länderspezifisch, weshalb das Land für die Recherche von 
Webseiten relevant ist. Die im Quellenkorpus integrierten Webseiten wer-
den alle in Deutschland bereitgestellt, auch der im folgenden Unterkapitel 
diskutierte Zeitraum, in dem die Quellen erschienen sind, bezieht sich auf 
die Wirtschafts- und Sozialgeschichte in Deutschland.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


223

Kriterien der Quellenauswahl

6.1.5	 Zeitraum
Über den Zeitraum der ausgewählten Quellen werden die Größe des gesam-
ten Korpus bestimmt und der Horizont des diachronen Vergleichs abgesteckt. 
Als Grundlage der Eingrenzung dienen Entwicklungen der deutsch-deut-
schen Wirtschafts- und Sozialgeschichte sowie Veränderungen innerhalb 
der deutschsprachigen Kindermedienproduktion, die einen Zeitraum von 
1970 bis 2020 plausibilisieren.

Zwischen 1955 und 1973 wurden als Maßnahme gegen einen extremen 
Arbeitskräftemangel infolge des schnellen Wirtschaftswachstums nach dem 
Zweiten Weltkrieg etwa 14 Millionen Menschen als ›Gastarbeiter:innen‹ 
angeworben und in der Bundesrepublik Deutschland beschäftigt.4 Die 
staatlich organisierten Anwerbeabkommen erfolgten »1955 mit Italien, 1960 
mit Spanien und Griechenland, 1961 mit der Türkei, 1963 mit Marokko, 1964 
mit Portugal, 1965 mit Tunesien und 1968 mit Jugoslawien.«5 Neben den 
meist männlichen Gastarbeitern sind ebenso Frauen und in einzelnen Regio-
nen auch Familien mit Kindern nach Deutschland migriert.6 Als 1973 die 
Anwerbung ausländischer Arbeitskräfte beendet wurde, kehrten etwa elf 
Millionen Menschen wieder zurück. Für die Verbliebenen bot die Familien-
zusammenführung eine Möglichkeit, gemeinsam in Deutschland zu leben.7 
Die verwehrte Option, nach dem Anwerbestopp erneut in die Bundesrepublik 
einzureisen, »bewegte einen großen Teil der türkischen Arbeitsmigranten als 

4	 Vgl. Jochen Oltmer (2012): Einführung: Migrationsverhältnisse und Migrationsregime 
nach dem Zweiten Weltkrieg. In: ders./Axel Kreienbrink/Carlos Sanz Díaz (Hg.): Das 
»Gastarbeiter«-System. Arbeitsmigration und ihre Folgen in der Bundesrepublik Deutsch-
land und Westeuropa. München: Oldenbourg Verlag, S. 9–21, S. 11.

5	 Mathilde Jamin (1999): Fremde Heimat. Zur Geschichte der Arbeitsmigration aus der 
Türkei. In: Jan Motte/Rainer Ohliger/Anne von Oswald (Hg.): 50 Jahre Bundesrepu
blik – 50 Jahre Einwanderung. Nachkriegsgeschichte als Migrationsgeschichte. Frankfurt 
a. M./New York: Campus Verlag, S. 145–164, S. 146.

6	 Vgl. Jan Motte/Rainer Ohliger (2004): Einwanderung – Geschichte – Anerkennung. Auf 
den Spuren geteilter Erinnerungen. In: dies. (Hg.): Geschichte und Gedächtnis in der Ein-
wanderungsgesellschaft. Migration zwischen historischer Rekonstruktion und Erinnerungs-
politik. Essen: Klartext Verlag, S. 17–49, S. 19.

7	 Vgl. Oltmer: Einführung: Migrationsverhältnisse und Migrationsregime nach dem Zwei-
ten Weltkrieg, S. 11; Rainer Ohliger/Dokumentationszentrum und Museum über die Mi-
gration aus der Türkei e. V. (2004): Chronologie der Einwanderung nach Deutschland seit 
1945. In: Jan Motte/Rainer Ohliger (Hg.): Geschichte und Gedächtnis in der Einwanderungs-
gesellschaft. Migration zwischen historischer Rekonstruktion und Erinnerungspolitik. 
Essen: Klartext Verlag, S. 323–332, S. 326.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


224

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

wichtigste vom Anwerbestopp betroffenen Nationalität dazu, ihre Familien-
angehörigen so weit wie möglich nachzuholen.«8 Mit der Entscheidung, in 
Deutschland zu bleiben, gingen viele Festlegungen einher: Die Kinder wur-
den in Deutschland eingeschult und wuchsen in einem Umfeld auf, das für 
manche Familien als durchaus kontrovers beschrieben wird:

Gleichzeitig wurden sie [die Eltern, V.E.] damit konfrontiert, dass 
in der Schule Normen und Werte vertreten wurden, die von denje-
nigen des Elternhauses massiv abwichen. […] Sie mussten abwägen 
zwischen der Notwendigkeit, die Kinder auf die Gesellschaft vorzu-
bereiten, und der Angst, dass die Kinder ihnen auf Grund eines ande-
ren Werteumfelds fremd werden könnten.9

Zwischen 1960 und 1983 sind in Deutschland 492.910 Kinder türkischer Eltern 
geboren.10 Die Einwanderung türkischer Menschen in die Bundesrepublik 
hatte auch zur Folge, dass religiöse Pluralität im öffentlichen Raum sichtba-
rer geworden ist, etwa mit seit den 1980er-Jahren gegründeten Moscheege-
meinden und dem Bau von Moscheegebäuden.11

Lange Zeit wurde das Thema Migration politisch nicht anerkannt und 
zukunftsweisend geregelt, erst 2001 »führte die Einsetzung der Süssmuth-
Kommission und die Debatte um ein Zuwanderungsgesetz erstmals zu einer 
offenen, engagierten und kontroversen Auseinandersetzung über die Aus-
gestaltung der Einwanderungsgesellschaft.«12 Mit Zuwanderungs- und Auf-
enthaltsgesetz traten am 01. Januar 2005 Gesetze in Kraft, die neben Auf-

08	 Jenny Pleinen (2016): Ein Europa von Sonderfällen? Überlegungen zu einer Migrations-
geschichte der Bundesrepublik in europäischer Perspektive. In: Sonja Levsen/Cornelius 
Torp (Hg.): Wo liegt die Bundesrepublik? Vergleichende Perspektiven auf die westdeutsche 
Geschichte. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 255–273, S. 271.

09	 Werner Schiffauer (2004): Opposition und Identifikation – zur Dynamik des »Fußfassens«. 
Von der »Gastarbeit« zur Partizipation in der Zivilgesellschaft. In: Jan Motte/Rainer Oh-
liger (Hg.): Geschichte und Gedächtnis in der Einwanderungsgesellschaft. Migration zwi-
schen historischer Rekonstruktion und Erinnerungspolitik. Essen: Klartext Verlag, S. 89–
98, S. 91.

10	 Vgl. Jamin: Fremde Heimat, S. 156.
11	 Vgl. Kippenberg/von Stuckrad: Einführung in die Religionswissenschaft, S. 126.
12	 Jan Motte/Rainer Ohliger (2004): Geschichte und Gedächtnis in der Einwanderungsgesell-

schaft. Einführende Beobachtungen. In: dies. (Hg.): Geschichte und Gedächtnis in der 
Einwanderungsgesellschaft. Migration zwischen historischer Rekonstruktion und Er-
innerungspolitik. Essen: Klartext Verlag, S. 7–16, S. 8.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


225

Kriterien der Quellenauswahl

enthalt auch Arbeitserlaubnis und Maßnahmen wie Sprachförderung und 
Integrationskurse regelten.13

Die Einwanderung ausländischer Familien hatte schon bald Auswirkungen 
auf die Produktion von Kinder- und Jugendliteratur, die »im Zusammenhang 
mit der Wahrnehmung der neuen Minderheiten, also der seit Mitte der 1950er-
Jahre angeworbenen Arbeitsmigranten, der Flüchtlinge und Spätaussiedler«14 
allmählich diversifiziert wurde: »Den Rahmen gibt überwiegend der Text-
verwendungstypus Problembuch ab.«15 Insbesondere in den 1970er-Jahren 
findet eine Öffnung der Kinder- und Jugendliteratur gegenüber politischen 
Themen, zum Zeitgeschichtlichen und zu individuellen Lebensumständen 
statt, eine Entwicklung, die sich auch im Kinderfernsehen widerspiegelte.16 
Der Zugang der Kinder- und Jugendliteratur der 1970er-Jahre zum Politi-
schen kann nicht nur in Produktionen der Bundesrepublik beobachtet wer-
den, sondern auch in Werken von DDR-Schriftsteller:innen, die eine wichti-
ge Funktion ihrer Texte darin sahen, »gesellschaftliche Probleme öffentlich 
zu machen. Einer sozialen Gemeinschaft sollte mit einer fiktiven Welt der 
Spiegel vorgehalten werden: zur Warnung und mit der Aufforderung ver-
bunden, die reale Welt zu verändern.«17

Die Entwicklungen der Wirtschafts- und Sozialgeschichte und die 
Reaktion der Kinder- und Jugendmedien auf diese gesellschaftlichen Dis-
kurse plausibilisieren die Berücksichtigung von Quellen, die zwischen 1970 
und 2020 publiziert wurden. Der Zeitraum von 50 Jahren ermöglicht einen 
diachronen Vergleich aller Quellen, um Veränderungen und Kontinuitäten 
in der Repräsentation religiöser Pluralität zu rekonstruieren.

13	 Vgl. Aufenthaltsgesetz in der Fassung der Bekanntmachung vom 25. Februar 2008 (BGBl. I 
S. 162), das zuletzt durch Artikel 4a des Gesetzes vom 23. Mai 2022 (BGBl. I S. 760) ge-
ändert worden ist.

14	 Weinkauff: Kulturelle Vielfalt (in) der deutschsprachigen Kinder- und Jugendliteratur, 
S. 38. Herv. i. O.

15	 Weinkauff: Kulturelle Vielfalt (in) der deutschsprachigen Kinder- und Jugendliteratur, 
S. 38. Herv. i. O.

16	 Vgl. Malte Dahrendorf (1984): Kritik und Förderung von Kinder- und Jugendmedien. In: 
Dietrich Grünewald/Winfred Kaminski (Hg.): Kinder- und Jugendmedien. Ein Hand-
buch für die Praxis. Weinheim/Basel: Beltz, S. 13–27, S. 14; Susanne Heinke/Beate Rabe 
(2012): Kinderfilm. In: Günter Lange (Hg.): Kinder- und Jugendliteratur der Gegenwart. 
Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 421–446, S. 431f.

17	 Karin Richter (1995): Entwicklungslinien in der Kinder- und Jugendliteratur der DDR. 
Vorüberlegungen für eine neue literaturhistorische Betrachtung des kinderliterarischen 
Schaffens von 1945–1989. In: Zeitschrift für Germanistik 5 [2], S. 290–300, S. 297.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


226

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

6.2	 Ausgewählte Quellen

Die Sammlung der Medienproduktionen für das Quellenkorpus erfolgte in 
verschiedenen Verfahren. Neben Recherchen in den Kinder- und Jugendab-
teilungen großer Stadtbibliotheken, der Internationalen Jugendbibliothek in 
Schloss Blutenburg und der Bibliothek für Jugendbuchforschung der Goethe 
Universität Frankfurt wurden Quellen auf Online-Marktplätzen und durch 
Empfehlungskataloge des Arbeitskreises für Jugendliteratur e. V. gefunden. 
Das von Georg Langenhorst herausgegebene Papier Religiöse Spurensuche 
in der KJL der Gegenwart. Wegmarken und aktuelle Tendenzen diente eben-
falls der Recherche von Quellen.18 Passende Kinderliteratur der DDR wur-
de auf der von der Buchhändlerin Heike Arlt herausgegebenen Webseite 
DDRBuch.de recherchiert. Ausgehend von Autor:innen und Verlagen, die 
bereits Medienproduktionen passend zum Quellenkorpus veröffentlichten, 
wurden weitere Publikationen zum Thema gesucht. Das Quellenkorpus 
umfasst 142 einzelne Medienproduktionen. Bei mehreren Auflagen wurde, 
sofern dies möglich war, die erste und letzte Auflage analysiert, um quellen-
immanente Veränderungen berücksichtigen zu können.

Alle Quellen wurden mit der QDA-Software ATLAS.ti hinsichtlich Moti-
ven und Narrativen, Konstellationen und Werten, die im Kontext von reli-
giöser Pluralität repräsentiert und diskutiert werden, analysiert. Der inter-
mediale Vergleich der Medienproduktionen ermöglicht es, Tendenzen der 
Darstellung zu ermitteln und die Quellen zu identifizieren, die in Bezug auf 
die inhaltliche Gestaltung von den anderen abweichen. Für eine ausführli-
che Besprechung in der Arbeit habe ich einerseits die Quellen ausgewählt, 
die virulente Diskurse abbilden und somit repräsentativ für viele andere 
Medienproduktionen stehen könnten. Andererseits werden auch Quellen 
diskutiert, die in der Darstellung religiöser Pluralität von den Motiven und 
Narrativen anderer Produktionen abweichen. Im Gesamten wurde darauf 
geachtet, Beispiele aus allen Jahrzehnten von 1970 bis 2020 und Quellen diver-
ser medialer Produktionsformen (Sachbuch, Bilderbuch, Roman, Kurzge-
schichte, Hörspiel, Dokumentarfilm und Trickfilm) auszuwählen, um Reprä-
sentationsstrategien diachron und intermedial vergleichen zu können. Da 
die Mehrzahl der Quellen Sachbücher, Bilderbücher, Romane und Kurzge-
schichten sind, finden sich diese medialen Produktionsformen vermehrt in 

18	 Vgl. Langenhorst: Religiöse Spurensuche in der KJL der Gegenwart.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


227

Ausgewählte Quellen

der Auswahl der besprochenen Quellen. Das Quellenkorpus, das sich aus 
den in Unterkapitel 6.1 genannten Kriterien ergibt, ist in der Bibliografie in 
chronologischer Reihenfolge der Veröffentlichung aufgeführt. Die zur detail-
lierten Besprechung ausgewählten Quellen werden im Folgenden chronolo-
gisch geordnet nach medialer Produktionsform dargestellt.

Roman und Kurzgeschichte

Bosch, Martha-Maria (1980): Judith. 2. Aufl.(1963) Stuttgart: Spectrum.
Schulz, Hermann (2002): Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt. 1. Aufl. Wupper-

tal: Peter Hammer Verlag.
Zöller, Elisabeth (2006): Lara Lustig und der liebe Gott = LeseStar. Illustr. v. Lisa 

Althaus. 1. Aufl. München: cbj.
Krabbe, Victoria (2008): Sara will es wissen. Eine Geschichte über die 5 Weltreligionen. 

Illustr. v. Constanze Guhr. 1. Aufl. München: Pattloch.
Laube, Sigrid (2011): Erklär mir deinen Glauben. Die fünf Weltreligionen. Illustr. v. 

Monika Zünd. 2. Aufl.(2005) Wien/München: Annette Betz.
Drechsler, Bärbel Manaar (2016): Bismillah. Islamische Alltagsgeschichten für Klein 

und Groß. Illustr. v. Katharina Smetek. 1. Aufl. Bremen: Atfaluna Verlag.

Sachbuch

Bentzien, Hans (1984): Jagdzauber und Totemtier. Illustr. v. Konrad Golz. 1. Aufl. 
Berlin: Der Kinderbuchverlag.

Brown, Alan/Andrew Langley (1999): Woran wir glauben. Religionen der Welt – von 
Kindern erzählt. Illustr. v. Teri Gower. Übers. v. Daniela Nußbaum-Jacob (UK, 
What I Believe. A Young Person’s Guide to the Religions of the World). 1. Aufl. 
Lahr: Ernst Kaufmann.

Schulz-Reiss, Christine (2004): Was glaubt die Welt? Die fünf großen Religionen. 
Illustr. v. Werner Tiki Küstenmacher. 1. Aufl. Bindlach: Loewe.

Mai, Manfred (2008): Rund um die Weltreligionen = 66 Fragen und Antworten. 
Illustr. v. Rolf Bunse. 1. Aufl. Freiburg i. Br.: Herder.

Lindenfors, Patrik (2012): Gott gibt es wohl nicht. Illustr. v. Vanja Schelin. Übers. v. 
Rainer Lippold (SWE, Gud finns nog inte). 1. Aufl. Aschaffenburg: Alibri.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


228

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

Bilderbuch

Gürz Abay, Arzu (2016): Leyla und Linda feiern Ramadan. Leyla ve Linda ramazani 
kutluyorlar. Illustr. v. Sibel Demirtaş. Übers. v. Arzu Gürz Abay (TR). 2. Aufl.(2011) 

Hannover: Talisa.
Torabi, Hamidreza (2017): Die magischen Minarette der Blauen Moschee. Illustr. v. 

Behnam Berenji/Mansoreh Maleki Jahan. 1. Aufl. Hamburg: Islamische Aka-
demie Deutschland.

Beese, Karin (2018): Nelly und die Berlinchen. Rettung auf dem Spielplatz. Illustr. v. 
Mathilde Rousseau. 2. Aufl.(2016) Berlin: HaWandel.

Marquardt, Vera (2018): Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen. Illustr. 
v. Manfred Tophoven. 1. Aufl. Kevelaer: Butzon & Bercker.

Hörspiel

Weinhold, Angela (2003): Unsere Religionen = Wieso? Weshalb? Warum? Hörspiel. 
1. Aufl. Ravensburg: Ravensburger Buchverlag Otto Maier.

Haderer, Kurt (2013): Weltreligionen/Die Bibel = Was ist was. Hörspiel. 1. Aufl. Nürn-
berg: Tessloff.

Dokumentarfilm

Kinder erklären ihre Religion (Calle Overweg, DE 2003).

Computeranimationsfilm

Azur und Asmar (Michel Ocelot, Azur et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006).

Webseite

Buchczik, Claudia: Das Religionen der Welt-Spezial. Kidsweb. URL = https://web.
archive.org/web/20080914143050/https://www.kidsweb.de/religionen_spezial/
religionen_spezial.html.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


229

Einzelmedienanalyse

6.3	 Einzelmedienanalyse

Die Untersuchung der Repräsentation religiöser Pluralität mit Fokus auf nor-
mative Dimensionen in einem medial heterogenen Quellenkorpus, das aus 
Büchern, Hörspielen, Zeitschriften, Spielen, Filmen und Webseiten besteht, 
stellt hohe Anforderungen an das methodische Vorgehen. Um den Quel-
len in der ihr eigenen medialen Produktionsform gerecht zu werden, wer-
den sie jeweils in einer medienspezifischen Einzelanalyse untersucht. Die 
Einzelmedienanalyse unterstützt einen anschließenden intermedialen Ver-
gleich, dessen Ergebnisse hinsichtlich Kontinuitäten und Entwicklungen 
reflektiert werden, um Tradierungsprozesse und deren Transformationen 
in der betrachteten Zeitspanne von 1970 bis 2020 rekonstruieren zu können.

Die Auswertung des Quellenmaterials wird anhand des Circuit of Cul-
ture mit Fokus auf die Bereiche Repräsentation, Produktion und Rezeption 
organisiert. Ausgehend von der quellenimmanenten Analyse wird der prag-
matische Verwendungszusammenhang erarbeitet, um Wertediskurse sowie 
Identitäts- und Differenzprozesse in den Blick zu nehmen. Um Repräsenta-
tionen religiöser Pluralität erfassen zu können, führen folgende Leitfragen 
durch die Bearbeitung der Quellen:

Hinsichtlich der Repräsentation stellt sich die Frage, welche Elemente, 
Symbole, Akteur:innen, Orte, Handlungen und Traditionen repräsentiert 
werden: Auf welche Bedeutungen verweisen die repräsentierten Motive? 
Folgt die Repräsentation einer typischen Darstellungskonvention? In wel-
che Diskurse im Hinblick auf Religion und Gesellschaft fügt sich die Quelle 
ein? Inwiefern werden durch die Repräsentation Identitäts- und Differenz-
prozesse gestaltet?

In Bezug auf die Produktion werden folgende Fragen berücksichtigt: Wer 
hat die Quelle produziert? In welchem zeitlichen, kulturellen und weltanschau-
lichen Kontext ist sie entstanden? Gibt es Verweise zu anderen Produktionen 
im Werk des Autors oder der Autorin? Mit welcher Absicht erfolgt die Publi-
kation? Welcher Lektüremodus wird intendiert? Über welche Kanäle werden 
die Medien distribuiert? Mit Blick auf die Rezeption werden Verwendungs-
kontexte, die die Quelle nahelegt sowie die Adressat:innen rekonstruiert.

Die Grundlage der Studie bilden Medien, die mittels sprachlicher, visueller, 
auditiver und audiovisueller Zeichen Vorstellungen von religiöser Pluralität 
repräsentieren. Alle Quellen werden geleitet vom Circuit of Culture in ihrem 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


230

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

Verhältnis von Inhalt (histoire) und Darstellungsweise (discours) analysiert.19 
Die Repräsentation religiöser Pluralität wird demnach als kommunikativer 
Akt verstanden, der ausgewählte Inhalte durch bestimmte Darstellungs-
weisen gestaltet und präsentiert. In den folgenden Unterkapiteln werden 
die medienspezifischen Eigenheiten der Quellen vorgestellt, um die Einzel-
medienanalyse je nach Produktionsform anzupassen.

6.3.1	 Roman und Kurzgeschichte
Die Analyse und Interpretation von Romanen und Kurzgeschichten erfolgt 
in dieser Arbeit mittels einer Erzähltextanalyse, die das Verhältnis von Inhalt 
(histoire) und Darstellungsweise (discours) bestimmt.20 Alle ausgewählten 
Romane und Kurzgeschichten sind narrative Texte, die sich durch eine tempo-
rale Struktur und Veränderungen eines Zustandes in der Zeit auszeichnen.21 
Hinsichtlich des discours werden die Erzählinstanz und deren ontologische 
Bestimmung im Geschehen, Erzählebenen wie Rahmen- oder Binnenerzäh-
lungen und Zeitlogiken wie retrospektives, gleichzeitiges oder prospektives 
Erzählen analysiert. Die (Un-)Zuverlässigkeit der Erzählinstanz spielt eben-
so eine Rolle wie die Reden und mentalen Prozesse der Figuren sowie der 
Stil auf Wort- und Satzebene. Hinsichtlich der histoire werden Motive und 
Themen, die Handlung und die darin vorkommenden Figuren, der erzählte 
Raum und die erzählte Zeit untersucht. Neben der textinternen Mikroana-
lyse werden auch Paratexte wie Titel und Klappentexte sowie auf der Mak-
roebene die Distribution durch Verlage und die Rezeption im Sinne impli-
ziter Leser:innen berücksichtigt.

Romane und Kurzgeschichten, die religiöse Pluralität thematisieren, ste-
hen in der Dialektik von realistischer Erzählweise und fiktionaler Erzählung, 
da sie sich häufig auf Phänomene beziehen, die als Teil der Alltagswelt wahr-
genommen werden und gleichzeitig fiktive Texte mit erfundenen Handlungs-

19	 Vgl. Rolf Kloepfer (2008): Histoire vs. discours. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler Lexi-
kon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stuttgart: Metz-
ler, S. 287f.

20	 Vgl. Karin Kress (2009): Narratologie. In: Jost Schneider (Hg.): Methodengeschichte der 
Germanistik. Berlin/New York: De Gruyter, S. 507–528, S. 508f.

21	 Vgl. Wolf Schmid (2014): Elemente der Narratologie. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 2;  
Tobias Kurwinkel (2017): Bilderbuchanalyse. Narrativik – Ästhetik – Didaktik. Tübingen: 
A. Francke Verlag, S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


231

Einzelmedienanalyse

räumen und Figuren sein können. Die Analyse der Quellen erfolgt unter der 
Annahme, dass realistisches Erzählen die Welt nicht so abbildet, wie sie ist, 
sondern dass dieser Effekt entsteht, indem der literarische »Text der jewei-
ligen Realitätsauffassung des Publikums entspricht und diese zugleich mit-
bestimmt.«22 Realistisch erzählte Romane und Kurzgeschichten speisen sich 
also aus dem Wissen, das über Religion im kulturellen Imaginären zirkuliert, 
und gleichzeitig adaptieren und reformulieren sie diese Vorstellungen. Der 
Fokus der Erzähltextanalyse wird neben den Fragen nach religiösen Moti-
ven, Narrativen und Identitätskonstruktionen auf das Verhältnis von rea-
listischer Erzählweise und fiktionaler Erzählung gelegt, um die Themati-
sierung von Pluralität in Romanen und Kurzgeschichten im intermedialen 
Vergleich mit Sachbüchern und dokumentarischen Filmen hervorzuheben.

6.3.2	 Sachbuch
Während Romane und Kurzgeschichten als narrative Texte häufig durch 
Fiktionalitätsmarker wie den Zusatz »Roman« oder eine die Geschichte ver-
mittelnde Erzählinstanz gekennzeichnet sind, werden Texte und Bilder in 
Sachbüchern als non-fiktionale, faktuale »Wirklichkeit« inszeniert.23 Die 
abgebildete »Wirklichkeit« ist dabei immer als eine gestaltete zu verstehen, 
eine »Wirklichkeit«, die verdichtet wird und in einen visuellen und sprach-
lichen Rahmen eingebettet ist.24 Kindersachbücher verbinden auf dem 
ihnen – in der Regel im Umfang geringen – vorgegebenen Raum unterschied-
liche Phänomene, sie stellen Erscheinungen nebeneinander und gegenüber, 
die empirisch so nicht zur gleichen Zeit am gleichen Ort geschehen. Diese 
Darstellungsweise komprimiert und bündelt Inhalte, sie verdichtet sie auf 
das, was als wesentlich für die Repräsentation wahrgenommen wird.

Der Fokus der Analyse liegt also vorrangig auf der histoire, auf der Aus-
wahl von Motiven und Themen, auf Raum und Zeit. Wie Romane und Kurz-
geschichten auch, werden Sachbücher hinsichtlich des discours mit Fokus 

22	 Weinkauff/von Glasenapp: Kinder- und Jugendliteratur, S. 75.
23	 Vgl. Jörg Steitz-Kallenbach (2005): Bildersachbücher und Sachgeschichten. Wissensver-

mittlung durch Bild und Text. In: Kurt Franz/Günter Lange (Hg.): Bilderbuch und Illus-
tration in der Kinder- und Jugendliteratur. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohen-
gehren, S. 32–52, S. 34. Zu vermittelten und unvermittelten narrativen Texte s. Schmid: 
Elemente der Narratologie, S. 8.

24	 Vgl. Steitz-Kallenbach: Bildersachbücher und Sachgeschichten, S. 33; S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


232

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

auf die Aussageinstanz analysiert. Da Kindersachbücher sowohl mit sprach-
lichen als auch mit visuellen Zeichen operieren, werden Schrifttexte und 
Bildtexte in der Analyse gleichermaßen berücksichtigt. Ich gehe von einer 
Narrativität der Bilder aus, die einen eigenen Bedeutungsgehalt in sich tra-
gen und in Wechselwirkung zum Schrifttext stehen, eine Verbindung, die 
besonders in den Blick genommen wird.25 Auch die Produktionsverfahren 
der Bilder spielen eine Rolle für Sachbücher, denn je nachdem, ob es sich 
um Fotografien, Fotomontagen, Zeichnungen, Karten oder Tabellen han-
delt, differiert die Wirkung der Inszenierung einer non-fiktionalen, faktua-
len »Wirklichkeit«.26

In Kindersachbüchern werden Erkenntnisse und Reflexionen, die häufig 
auch in einem wissenschaftlichen Umfeld zirkulieren, in eine allgemeinver-
ständliche Sprache »übersetzt« und für interessierte Laiinnen und Laien auf-
bereitet.27 Alle Sachbücher werden in der Analyse als Medien der Wissensver-
mittlung untersucht, sowohl in Bezug auf die Auswahl der Themen als auch 
hinsichtlich der Repräsentationsstrategien und Identitätskonstruktionen. Es 
stellt sich also immer die Frage, was als Wissen über Religion und religiöse 
Pluralität dargestellt wird. Gleichzeitig vermitteln Kindersachbücher »nicht 
nur Wissen über die Welt, sondern zeigen auch Handlungsmuster für das 
Verhalten in der Welt.«28 Das Verhältnis von Wissen, Normen und Werten 
wird also besonders in den Blick genommen, da die Frage nach normativen 
Konzepten, die mit der Repräsentation religiöser Pluralität in Medien für 
Kinder verhandelt werden, die Grundlage der Studie bildet.

25	 Vgl. Anna-Katharina Höpflinger (2013): Arnfasts Adler und Thors Fuß. Die Narrativität 
von Bildern am Beispiel des Runensteins von Altuna. In: Gabriela Brahier/Dirk Johann-
sen: Konstruktionsgeschichten. Narrationsbezogene Ansätze in der Religionsforschung. 
Würzburg: Ergon, S. 381–394, S. 390.

26	 Vgl. Ekkehard Ossowski/Herbert Ossowski (2012): Sachbücher für Kinder und Jugend-
liche. In: Günter Lange (Hg.): Kinder- und Jugendliteratur der Gegenwart. Ein Handbuch. 
Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 364–388, S. 381.

27	 Vgl. Ossowski/Ossowski: Sachbücher für Kinder und Jugendliche, S. 366.
28	 Steitz-Kallenbach: Bildersachbücher und Sachgeschichten, S. 34.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


233

Einzelmedienanalyse

6.3.3	 Bilderbuch
Die in der Arbeit diskutierten Bilderbücher zeichnen sich durch eine wech-
selseitige Beziehung von Bildtext und Schrifttext aus, die gleichzeitig auf-
treten, jedoch sequenziell durch Betrachten und Lesen erfasst werden. Der 
Bildtext, der simultan – je nach Seitenaufteilung auch sequenziell – gele-
sen wird, besteht aus mehreren Bild- und Bedeutungsebenen, die etwa über 
Form, Farbe oder Stil decodiert werden. Der Schrifttext, der linear erfasst 
wird, enthält eigene Bedeutungsgehalte, er ergänzt oder konterkariert den 
Bildtext. Das Seitenformat bleibt in der Regel konstant, doch die Seitenauf-
teilung wird ein Teil der Inszenierung, weshalb die Materialität für Bilder-
bücher eine besondere Rolle spielt.

Die Analyse erfolgt hinsichtlich des Schrifttextes mit einer Erzähltextana-
lyse, wie sie auch für Romane und Kurzgeschichten eingesetzt wird. Große 
Aufmerksamkeit kommt den Bildern, deren Komposition und der inter-
modalen Dimension, das heißt dem Verhältnis von Schrifttext und Bildtext 
zu. Ich verstehe Bilder als eigenständige Handlungsträger, die mit den ihnen 
eigenen Mitteln wie, Form, Farbe, Komposition, Technik und Stil seman-
tische Verknüpfungen herstellen.29 Das Erzählen einer Handlungsabfolge 
erfolgt im Schrifttext beispielsweise durch Temporaladverbien, im Bildtext 
durch die Abbildung mehrerer ausgewählter Augenblicke. Die narrativen 
Leerstellen werden während der Betrachtung durch die Rezipient:innen 
assoziativ aufgefüllt.30 Sie werden ebenso wie der vorhandene Bildtext in der 
Analyse berücksichtigt, um herauszuarbeiten, welche Motive in der Themati-
sierung von religiöser Pluralität explizit gezeigt werden und welche Elemen-
te von den Leser:innen selbst hinzugefügt werden sollen. Die Bilderbuch-
analyse, wie sie beispielsweise die Literaturwissenschaftler Michael Staiger 
oder Tobias Kurwinkel entwickeln, arbeitet sowohl hinsichtlich des Schrift-
textes, als auch in Bezug auf den Bildtext mit den Kategorien histoire und 
discours. Dieses Modell ist für eine Bilderbuchanalyse geeignet, weil es das 
Bild als eigenständigen Bedeutungsträger anerkennt und nicht davon ausgeht, 
dass Bilder lediglich der Illustration von Texten dienen. Gleichzeitig kön-

29	 Vgl. Hermann Hinkel (1984): Bilderbuch. In: Dietrich Grünewald/Winfred Kaminski 
(Hg.): Kinder- und Jugendmedien. Ein Handbuch für die Praxis. Weinheim/Basel: Beltz, 
S. 45–58, S. 45.

30	 Vgl. Kurwinkel: Bilderbuchanalyse, S. 48. Zu mono- und pluriszenischen Bildern siehe 
Jens Thiele (2003): Das Bilderbuch. Ästhetik – Theorie – Analyse – Didaktik – Rezeption. 
Bremen/Oldenburg: Aschenbeck & Isensee, S. 57.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


234

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

nen die spezifischen Eigenschaften der Einzelmedien sowie ihr Zusammen-
spiel berücksichtigt werden.31

Auf der Ebene der histoire wird untersucht, welche Handlung, Figu-
ren, Motive und Themen in Bild- und Schrifttext erzählt werden. Auch die 
erzählte Zeit und der erzählte Raum werden berücksichtigt.32 Hinsichtlich 
des discours wird untersucht, wie die Handlung, die Erzählzeit und erzäh-
lende Räume in Bild- und Schrifttext inszeniert werden.33

Wie auch das Sachbuch zeichnen sich Bilderbücher durch eine Ver-
dichtung von Inhalten aus, da sie häufig an junge Rezipient:innen adressiert 
sind, einen geringen Seitenumfang haben und eine starke pädagogische Ein-
gebundenheit erkennen lassen.34 Durch die Kombination aus Bildtext und 
Schrifttext entwerfen Bilderbücher

einen offenen Deutungsraum, der die multimodale Struktur des Wer-
kes aufnehmen und konstruktiv ausdeuten und aneignen hilft. Gera-
de die sehr verschiedenen Codes der prozesshaften Verbalsprache und 
der auf Simultaneität und Momentgebundenheit ausgelegten Bildspra-
che gelten in ihrem literarischen Zusammenspiel seit langem als ide-
ales Medium der Sozialisation in der frühen Kindheit.35

Die intermodale Dimension und der Prozess der Verdichtung finden in der 
Analyse besondere Berücksichtigung, um rekonstruieren zu können, wel-
che Motive und Narrative als ›Kristallisat‹ in der Repräsentation religiöser 
Pluralität angesehen werden.

31	 Vgl. Kurwinkel: Bilderbuchanalyse, S. 52. Siehe für ein ähnliches Modell zur Analyse von 
Bilderbüchern Michael Staiger (2014): Erzählen mit Bild-Schrifttext-Kombinationen. Ein 
fünfdimensionales Modell der Bilderbuchanalyse. In: Julia Knopf/Ulf Abraham (Hg.): Bil-
derBücher. Theorie. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 12–23, S. 13.

32	 Vgl. Kurwinkel: Bilderbuchanalyse, S. 52.
33	 Vgl. Kurwinkel: Bilderbuchanalyse, S. 52.
34	 Vgl. Ritter/Ritter: Du groß, und ich klein?!, S. 127; Winkler: Kindheitsgeschichte, S. 167.
35	 Michael Ritter (2017): Fremde Federn – neues Land. Eigenart und Fremdheit in neuen 

Bilderbüchern – Spannungsverhältnisse (inter)kulturellen Lernens. In: Robert Kruschel 
(Hg.): Menschenrechtsbasierte Bildung. Inklusive und Demokratische Lern- und Er-
fahrungswelten im Fokus. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt, S. 239–251, S. 241.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


235

Einzelmedienanalyse

6.3.4	Hörspiel
Das zentrale Ausdruckselement des Hörspiels sind neben Musik und Geräu-
schen die Sprache als stimmlich realisierter gesprochener Wortlaut und deren 
semantischer Gehalt.36 Die Stimme gibt in der Hörspielanalyse »als facet-
ten- und optionsreicher Bedeutungsträger«37 auf der Ebene des discours über 
verbale, paraverbale und nonverbale Signale Auskunft über Figuren, deren 
Stimmung, Herkunft, potenzielles Geschlecht und Alter.38 Die Geräusche, die 
neben bestimmten Motiven auch nähere Angaben zu Zeit und Ort machen 
können, werden ebenso in den Blick genommen wie die Musik, die entwe-
der eine begleitende Funktion im narrativen Gesamtgefüge übernehmen 
kann, syntaktisch als Gliederungselement dient oder semantisch zusätzliche 
Bedeutungsebenen enthält.39 Die auditiv wahrnehmbaren Elemente Spra-
che, Stimme, Geräusche und Musik werden in der Montage zusammenge-
fügt, die als eigene Kategorie analysiert wird, denn »die Verfahren der Stu-
diotechnik erlangen selbst semiotische Qualität, d. h. sie tragen maßgeblich 
zur Aussage und Wirkung der ästhetischen Gesamttextur bei.«40

Auch im Hörspiel werden auf der Ebene der histoire Motive und Themen, 
die Handlung und die darin vorkommenden Figuren, der erzählte Raum 
und die erzählte Zeit analysiert.

6.3.5	 Dokumentarfilm
Die audiovisuellen Quellen der Arbeit zeichnen sich durch eine Kombina-
tion von visuellen und akustischen Zeichen aus, die weitgehend gleichzei-
tig auftreten und dadurch über eine große semiotische Komplexität und 

36	 Vgl. Matthias Preis (2021): Hörmedien für Kinder- und Jugendliche. Ästhetische und di-
daktische Perspektiven. In: Petra Josting/ders. (Hg.): Klangwelten für Kinder und Jugend-
liche. Hörmedien in ästhetischer, didaktischer und historischer Perspektive = kjl&m 21 
[extra], S. 17–54, S. 30.

37	 Preis: Hörmedien für Kinder- und Jugendliche, S. 30.
38	 Vgl. Götz Schmedes (2002): Medientext Hörspiel. Ansätze einer Hörspielsemiotik am Bei-

spiel der Radioarbeiten von Alfred Behrens. Münster/München: Waxmann, S. 74f.
39	 Vgl. Preis: Hörmedien für Kinder- und Jugendliche, S. 31; Elke Huwiler (2005): Erzähl-

ströme im Hörspiel. Zur Narratologie der elektroakustischen Kunst. Paderborn: Mentis, 
S. 61; Karla Müller (2012): Hörmedien für Kinder und Jugendliche. In: Günter Lange 
(Hg.): Kinder- und Jugendliteratur der Gegenwart. Baltmannsweiler: Schneider Verlag 
Hohengehren, S. 447–464, S. 454.

40	 Preis: Hörmedien für Kinder- und Jugendliche, S. 34.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


236

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

eine hohe Dichte von Sinneseindrücken und Informationen verfügen.41 
Um Filme in ihrer mehrschichtigen, komplexen Struktur untersuchen zu 
können, bedarf es eines Analysemodells, das sowohl die visuelle und akus-
tische Ebene berücksichtigt, als auch deren Eingebundenheit in eine diege-
tische Struktur. Der für die Diskussion ausgewählte Dokumentarfilm wird 
deshalb auf der Ebene der histoire hinsichtlich der filmischen Diegese, das 
heißt der »räumlichen und zeitlichen Bedingungen sowie [der] kausalen 
Beziehungen der Handlungen und [der] Figurenbeziehungen«42 analysiert. 
Neben Handlung, Figuren, Zeit und Raum spielt auch die Erzählposition 
eine Rolle. Eine filmische Diegese entsteht erst durch die Montage, deren 
Techniken in der Analyse berücksichtigt werden, um Aussagen über Nar-
ration und Wirkung auf die Rezipierenden treffen zu können. Auf der Ebe-
ne des discours wird neben der Montage auch die Ästhetik der Oberfläche 
analysiert, das heißt die Bildebene mit Kamera (Einstellungsgröße, Bewe-
gung und Position) und die mise-en-scène mit Fokus auf Licht, Farbe, Bild-
format und Komposition. Auch die Tonspur mit Sprache, Geräuschen und 
Musik wird als Teil der Ästhetik der Oberfläche analysiert.

Literarische Erzähltexte vermitteln durch eine Erzählinstanz zwischen 
Text und Rezipient:innen. Bei Filmen wird diese Instanz Enunziator genannt, 
da er »als Ausgangspunkt der filmischen Kommunikation angenommen 
wird.«43 Die Bedeutung von Filmen wird demnach nicht als im Film angelegt 
gesehen, sondern in der Kommunikation zwischen Film und Rezipierenden. 
Diesen Aushandlungsprozess nennt der Film- und Medienwissenschaftler 
Roger Odin »Lektüre«.44 In dokumentarisch gelesenen Filmen konstruieren 
die Rezipierenden aufgrund von unterschiedlichen Anzeichen einen als real 
präsupponierten Enunziator.45 Zuschauende entwickeln beispielsweise dann 
eine dokumentarisierende Lektüre, wenn das Bild verschwommen ist, sich 
stark bewegt oder »verwackelte Travellings, zögernde Panoramaschwenks, 
abrupte Zooms, brutale Schnitte im Ablauf der Szenenfolge [oder] mangel-

41	 Vgl. Jens Eder (2009): Zur Spezifik audiovisuellen Erzählens. In: Hannah Birr/Maike Sarah 
Reinerth/Jan-Noël Thon (Hg.): Probleme filmischen Erzählens. Berlin/Münster: Lit, S. 7–31, 
S. 14.

42	 Rainer Rother (1997): Diegese. In: ders. (Hg.): Sachlexikon Film. Reinbek bei Hamburg: 
Rowohlt, S. 58.

43	 Odin: Dokumentarischer Film – dokumentarisierende Lektüre, S. 287.
44	 Vgl. Odin: Dokumentarischer Film – dokumentarisierende Lektüre, S. 289.
45	 Vgl. Odin: Dokumentarischer Film – dokumentarisierende Lektüre, S. 291.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


237

Einzelmedienanalyse

hafte Ausleuchtung«46 erkennbar sind. Wenden sich die Figuren der filmen-
den Person hinter der Kamera zu, nehmen Betrachter:innen an, diese Per-
son sei der reale Enunziator, blicken sie direkt in die Kamera, kann diese als 
solcher anerkannt werden.47 Auch auf der Ebene des Tons werden dokumen-
tarische Lektüren evoziert, beispielsweise dann, wenn Lärm oder der spezi-
fische Klang des Originaltons hörbar sind.48 Auch Produzent:innen eines 
Films verwenden dieses Wissen, um dokumentarische oder im Gegensatz 
dazu fiktivisierende Lesarten zu evozieren. Die filminternen Zeichen wer-
den durch den Paratext erweitert. Wenn beispielsweise Schauspieler:innen 
bereits im Vorspann genannt werden, verhindert dieses Wissen die Annahme 
der Figuren als reale Enunziatoren.49

Die unterschiedlichen Lesarten, die im Film angelegt und in der Rezep-
tion aufgenommen werden, finden in der Filmanalyse Berücksichtigung. 
Je nachdem, ob der Film – ähnlich wie ein Sachbuch – eine non-fiktionale 
Wirklichkeit inszeniert oder selbstreflexiv seinen Konstruktionscharakter 
hervorhebt, unterschiedet sich die Wahrnehmung der Zuschauenden, den 
Film als Zeugnis religiöser Praxis bei Kindern oder als fiktive Erzählung 
eines Regisseurs oder einer Regisseurin zu sehen.

6.3.6	Computeranimationsfilm
Während im Dokumentarfilm die bildgebenden Mittel vor allem durch rea-
le Räume und Personen bestimmt sind, entsteht der Computeranimations-
film digital »aus piktografischen Zeichen und Typosignalen, […] mit Hilfe 
von Grafik-Programmen beim interaktiven Kommunikationsprozeß zwi-
schen Anwender und Grafik-System.«50 Trotz der unterschiedlichen Pro-
duktionsweisen können Computeranimationsfilme wie auch Dokumentar-
filme zunächst hinsichtlich der histoire im Sinne der filmischen Diegese mit 
Fokus auf Handlung, Figuren, Erzählposition, Zeit und Raum analysiert wer-
den. Auch die Ästhetik der Oberfläche als discours mit virtueller Kamera 
und Aspekten der mise-en-scène, wie Licht, Farbe, Bildformat und Kompo-

46	 Vgl. Odin: Dokumentarischer Film – dokumentarisierende Lektüre, S. 297.
47	 Vgl. Odin: Dokumentarischer Film – dokumentarisierende Lektüre, S. 297.
48	 Vgl. Odin: Dokumentarischer Film – dokumentarisierende Lektüre, S. 297.
49	 Vgl. Kuhn): Gibt es einen Ich-Kamera-Film?, S. 61.
50	 Bernd Willim (1989): Leitfaden der Computer Grafik. Visuelle Informationsdarstellung 

mit dem Computer. Grundlagen, Verfahren, Einsatzbereiche. Berlin: Drei-R-Verlag, S. 34.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


238

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

sition sowie Ton und Editing durch Schnitt und Montage finden Berücksich-
tigung. Computeranimationen greifen »auf mehrere artistische Methoden 
und Techniken zurück, was Konzepte von Malerei, Zeichnung, Fotografie, 
Bildhauerei, Schauspielerkunst, manchmal auch Tanz und Musik«51 betrifft. 
Die Verweise auf artistische Methoden werden in der Filmanalyse beson-
ders berücksichtigt, um Verbindungen zu gesellschaftlichen Diskursen durch 
Repräsentationsstrategien aufzuzeigen.

Der Fokus der Analyse liegt auf den Figuren und der Handlung, um Dar-
stellungen von religiöser Pluralität in dezidiert fiktivem Rahmen hervorzu-
heben.

6.3.7	 Webseite
Webseiten kombinieren Schrifttexte, Bildtexte und Multimediaelemente wie 
Audiodateien, Spiele und audiovisuelles Material und können methodisch 
ähnlich wie Erzähl- und Sachtexte, Bilder, Hörspiele, Spiele und Filme ana-
lysiert werden. Die spezifische Eingebundenheit in einen interaktiven digi-
talen Raum und die intermodale Dimension stehen bei der Webseitenanaly-
se immer im Vordergrund. Der inhaltliche Zusammenhang von Webseiten 
ergibt sich durch aufeinander verweisende Seiten, die mit Hyperlinks verbun-
den sind. Neben der Auswahl an Themen und deren inhaltlicher Gestaltung 
wird also auch berücksichtigt, wie einzelne Seiten miteinander vernetzt sind, 
welche Themen an der Oberfläche präsentiert werden und welche Inhalte in 
der Tiefenstruktur eingebettet sind.

Da Webseiten der ständigen Veränderung unterworfen sind und Inhal-
te unauffällig hinzugefügt oder entfernt werden können, stellen sie für eine 
wissenschaftliche Quellenanalyse eine Herausforderung dar. Um der Dyna-
mik von Webseiten Rechnung zu tragen, greife ich auf das Webtool Way-
back Machine zurück, ein digitales Archiv, in dem gespeicherte Webseiten zu 
unterschiedlichen Zeitpunkten abgerufen werden können. So wurden einzel-
ne Seiten der für die Diskussion ausgewählten Quelle zwischen ihrem Go-
Live und 2020 – dem Ende des Erhebungszeitraumes – insgesamt 179 Mal 
mit einem Zeitstempel versehen und archiviert. Da nie alle Unterseiten einer 

51	 Klaus Kohlmann (2007): Der computeranimierte Spielfilm. Forschungen zur Inszenierung 
und Klassifizierung des 3-D-Computer-Trickfilms. Bielefeld: Transcript, S. 82.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


239

Einzelmedienanalyse

Webseite gleichzeitig gespeichert werden, kann kein Status Quo zu einem 
bestimmten Zeitpunkt festgehalten werden, sondern nur ein Zeitraum erfasst 
werden. Da die Zeitpunkte der Archivierung transparent sind und sich alle 
im Erhebungszeitraum von 1970 bis 2020 befinden, sind unterschiedliche 
Archivierungszeitpunkte für die Analyse unerheblich.

6.4	 Vergleich

Die in der Einzelmedienanalyse untersuchten Quellen stehen inhaltlich, 
bezüglich ihrer medialen Produktionsform und zeitlich in engem Zusam-
menhang und lassen es in ihrer Gesamtheit zu, Vorstellungen von religiö-
ser Pluralität in Kindermedien, die zwischen 1970 und 2020 entstanden sind, 
zu rekonstruieren. Um Repräsentationsstrategien zu eruieren, Veränderun-
gen in der Zeitspanne von 50 Jahren zu beobachten und die Quellen hin-
sichtlich der normativen Vorstellungen, die die Repräsentationen beglei-
ten, zu reflektieren, bedarf es des Vergleichs auf unterschiedlichen Ebenen. 
Zunächst werden Parallelen und Diskrepanzen auf inhaltlicher und media-
ler Ebene durch einen intermedialen Vergleich herausgearbeitet. Anschlie-
ßend werden die Quellen auf der diachronen Ebene verglichen, um Verän-
derungen in der Repräsentation religiöser Pluralität über 50 Jahre hinweg 
zu reflektieren. Während durch die Einzelmedienanalysen die Quellen in 
ihrer spezifischen Eigenheit berücksichtigt worden sind, zielen die beiden 
Formen des Vergleichs auf eine Querlektüre, die ganze Diskursstränge und 
diachrone Transformationen betont.

6.4.1	 Intermedialer Vergleich
Die Ergebnisse der Einzelmedienanalyse werden im intermedialen Vergleich 
verdichtet und bilden die Grundlage einer Perspektive, die auf typische Dar-
stellungskonventionen und Tendenzen im Hinblick auf semantische Verweise, 
ihre Verbindungen und Konstellationen fokussiert. Dazu wurden die Codes, 
die aus dem Material generiert wurden, in Gruppen zusammengefasst, um 
die einzelnen Quellen anschließend zuzuordnen und die Produktionen zu 
identifizieren, die repräsentativ für andere stehen könnten und diejenigen 
herauszuarbeiten, die von der konventionellen Darstellungsweise abweichen. 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


240

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

Die aus den Codes gebildeten Gruppen betreffen Klassifizierungen wie bei-
spielsweise große Religionen, Buchreligionen oder Weltreligionen und die 
Vergleichskategorien Geschichte, Personen und Figuren, Schriften, Regeln, 
Gebote, Verbote, Gebet, Todesvorstellungen, Symbole, Architektur, Feste, 
Essen, Kleidung und Sprache. Auch Darstellungen des Eigenen als zu einer 
Gemeinschaft zugehörig oder unbestimmt sowie des Anderen als interes-
sant oder unbekannt und seltsam wurden im intermedialen Vergleich her-
ausgearbeitet. Hinsichtlich der Kategorien Pluralität und Pluralismus konnte 
die Bearbeitung des Themas als Notwendigkeit, Bereicherung oder Norma-
lität identifiziert werden. Unterschiedliche Wertungen, Zugänge zu Wissen, 
Wissenschaft und Werten zeichneten sich als Kategorien des intermedialen 
Vergleichs ebenso ab wie Voraussetzungen der Adressat:innen und rekons-
truierbare Kindheitsbilder.

Intermediale Wechselwirkungen, wie durch Quellen, die im Medienver-
bund entstanden sind (zum Beispiel ein Hörspiel und ein zugehöriges Sach-
buch), und Veränderungen innerhalb von Quellen in überarbeiteten Auf-
lagen werden ebenso bedacht, wie spezifische mediale Produktionsformen, 
die für unterschiedliche thematische Schwerpunkte eingesetzt werden. Der 
intermediale Vergleich betont auch Kommunikations- und Übersetzungs-
prozesse von Schrifttext, Bildtext, akustischen und audiovisuellen Zeichen, 
die häufig auf dasselbe Signifikat referieren, durch ihre mediale Bedingt-
heit jedoch nicht vollständig ineinander aufgehen.52 Auf den Ergebnissen 
des intermedialen Vergleichs basiert die Quellendiskussion in Kapitel 7, 8 
und 9, die einzelne Diskursstränge hervorhebt. Der in Kapitel 10 behandelte 
diachrone Vergleich wird im folgenden Unterkapitel methodisch erläutert.

6.4.2	Diachroner Vergleich
Da ein wesentliches Ziel der Arbeit darin besteht, Dynamiken in der Darstel-
lung religiöser Pluralität darzustellen, werden die Quellen diachron vergli-
chen und in ihrem zeitlichen Entstehungskontext eingebettet. Der diachro-
ne Vergleich fokussiert auf die Repräsentation verschiedener Religionen und 

52	 Vgl. zu Übersetzungsprozessen Wolfgang Bock (2009): Intermedialitätsforschung. In: Jost 
Schneider (Hg.): Methodengeschichte der Germanistik. Berlin: De Gruyter, S. 255–268, 
S. 260.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


241

Vergleich

die Vorstellung von religiöser Pluralität im Laufe der zeitlichen Entwicklung 
von 50 Jahren und ermöglicht auch Rückschlüsse darauf, wie Motive über die 
Zeit transformiert werden. Dazu werden Kontinuitäten und Entwicklungen, 
die über die Jahrzehnte hinweg beobachtbar sind, herausgearbeitet und dis-
kutiert. Mit dem diachronen Vergleich wird auch reflektiert, dass die Men-
ge an medialen Produktionen zum Thema kontinuierlich zugenommen hat. 
Aus den Jahren 1970 bis 1979 gibt es beispielsweise nur eine einzige Quelle; 
sie muss als weniger repräsentativ gelten als die diskutierten Quellen, die 
zwischen 2010 und 2020 entstanden sind.

6.5	 Vorgehen und Präsentation der Quellenauswertung

In der Diskussion der Ergebnisse kommen die Erkenntnisse aus der Einzel-
medienanalyse und dem intermedialen Vergleich unter Berücksichtigung der 
Fragestellung und der theoretischen Konzepte zum Tragen. Aus der Analyse 
ergeben sich drei Themenbereiche, die für die Fragestellung und das Ziel der 
Arbeit konstitutiv sind, da sie die wesentlichen Aspekte betreffen: Konzepte 
von Religion, Selbst- und Fremdbilder sowie religiöse Pluralität und Plura-
lismus erweisen sich als ertragreiche Felder in der Repräsentation religiöser 
Pluralität und damit verbundenen normativen Konzepten. Diese drei The-
men werden in je einem Kapitel bearbeitet: Kapitel 7 widmet sich Konzep-
ten von Religion mit Fokus auf Zeitkonzepte, dem Verhältnis von Religion 
und Wissenschaft und der Klassifizierung von Religionen als Weltreligio-
nen. Die Ebenen und Vergleichskategorien, anhand derer Religionen reprä-
sentiert werden, spielen in diesem Kapitel ebenso eine Rolle wie implizite 
und explizite Wertungen von Religion. Kapitel 8 fokussiert auf Selbst- und 
Fremdbilder, Identität und Differenz und betont Stereotypen und Othering-
Prozesse. Kapitel 9 schließlich widmet sich der Darstellung religiöser Plu-
ralität und Pluralismus, die in den Quellen ganz unterschiedlich verhandelt 
werden. Die Auswahl der Themen erfolgt aus der Querlektüre der Einzel-
medienanalyse und nimmt virulente Diskursstränge ebenso wie auffällige 
Ausnahmen in den Blick.

Für die Diskussion der Quellenauswertung werden einzelne Kinder-
medien ausgewählt, die auf unterschiedliche Weise repräsentativ sind: Man-
che Quellen können als repräsentatives Beispiel angesehen werden und zei-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


242

Quellenkorpus und methodische Überlegungen

gen exemplarisch, wie ein bestimmter Diskursstrang formuliert wird. Andere 
Quellen bilden eher Ausnahmen, da sie bestimmte Motive und Narrati-
ve auf ganz andere Weise als andere Quellen darstellen. Diese Medien ste-
hen dann zwar repräsentativ für einen gesellschaftlichen Diskurs, nehmen 
als Einzelerscheinungen im Quellenkorpus jedoch eine Sonderstellung ein. 
Für jedes Kapitel wurden mehrere Quellen ausgewählt, die in exemplari-
schen Einzelanalysen vorgestellt werden, sich ergänzen oder konterkarieren. 
Von den spezifischen Einzelanalysen aus wird der Blick hin zum gesamten 
Quellenkorpus geöffnet, um die Quellen darin zu verorten. Bei der Auswahl 
der Quellen wurde neben der inhaltlichen Gestaltung darauf geachtet, jede 
mediale Produktionsform einzubinden und Quellen aus allen Jahrzehnten 
des ausgewählten Zeitraumes zu berücksichtigen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


243

7	 Im Spiegel der Weltreligionen:  
Konzepte von Religion

Die Repräsentation religiöser Pluralität in Kindermedien geht in allen Quel-
len mit einer impliziten oder expliziten Charakterisierung von Religion als 
Phänomen einher. Manche Quellen greifen dazu auch dezidiert auf Religi-
onskonzepte zurück, die in der Wissenschaft diskutiert werden. Die meis-
ten Kindermedien vergleichen Religionen miteinander, das Tertium Com-
parationis wird je nach Quelle indirekt vorausgesetzt oder direkt benannt.

In diesem Kapitel rekonstruiere ich die Konzepte von Religion und zeige 
wesentliche Tendenzen der Darstellung auf: Religion wird in den meisten 
Kindermedien als temporales Phänomen konzipiert, das sich auf eine ver-
gangene Zeit bezieht, die sich auf gegenwärtige, sich stets wiederholende, 
Praktiken auswirkt. Die unterschiedlichen Zeitkonzepte werden in Unter-
kapitel 7.1.1 diskutiert, da sie wesentlich zum Verständnis von Religion 
innerhalb der Quellen beitragen. Viele der untersuchten Kindermedien 
diskutieren zudem das Verhältnis von Glaube und Wissen, Religion und 
Wissenschaft. Diese Kategorien werden häufig entweder gegenübergestellt, 
als sich ergänzend beziehungsweise unvereinbar verstanden oder als Fort-
schrittsgeschichte geschrieben. Die Interrelationen von Religion und Wissen-
schaft werden in Unterkapitel 7.1.2 beleuchtet; sie tragen entscheidend zum 
Verständnis von Religion in der Gesellschaft bei. Mit der Diskussion von 
Glaube und Wissen, Religion und Wissenschaft gehen in den Quellen Wer-
tungen von Religion als positiv-bereicherndes oder negativ-irrationales Phä-
nomen einher, die in Unterkapitel 7.1.3 beleuchtet werden.

Auf welchen Ebenen Religionen repräsentiert und wie sie miteinander 
verglichen werden, ist Inhalt von Unterkapitel 7.2.1. In diesem Teil wird 
auch reflektiert, was der Vergleich für Konzepte von Religion bedeutet. 
Unterkapitel 7.2.2 widmet sich der Konzeption von Religionen als Gemein-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


244

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

schaften, die als »Weltreligionen« klassifiziert werden. Das Paradigma der 
Weltreligionen dient in fast allen Quellen als Grundlage des vergleichenden 
Blicks und wird gleichzeitig in der religionswissenschaftlichen Forschung 
stark kritisiert. Die Blickwinkel und Effekte, die mit der Konzeption von 
Religionen als Weltreligionen einhergehen, werden in diesem Kapitel dis-
kutiert, da sie eng mit Identitäts- und Alteritätsprozessen verbunden sind, 
die im anschließenden achten Kapitel behandelt werden.

7.1	 Religion als Phänomen in Kindermedien

7.1.1	 Verschränkungen verschiedener Zeitkonzepte

Die Mehrzahl der Medienproduktionen des gesamten Quellenkorpus the-
matisiert Religion und religiöse Pluralität in Form von Sachbüchern, die aus-
gewählte Traditionen – in der Regel geordnet als »Weltreligionen« – gegen-
überstellen und anhand von diversen Kategorien vergleichen. Die Historizität 
von Religionen erscheint dabei als Ausgangspunkt für das Verständnis von 
Religion: Durch den Rückgriff auf mythologische Erzählungen und histo-
rische Entwicklungen werden gegenwärtige Glaubens-, Kleidungs-, Feier-, 
Speise- und Gebetspraktiken erklärt und Religion als ein über Generationen 
tradiertes, identitätsstiftendes Phänomen imaginiert. Ein lineares Zeitkon-
zept mit Blick in die Vergangenheit wird mit einem zyklischen Zeitverständ-
nis kombiniert, das die tägliche, wöchentliche oder jährliche Wiederholung 
religiöser Handlungen betont. Im Folgenden werden diese Beobachtungen 
exemplarisch an den Kapiteln »Das glauben die Buddhisten« und »Das glau-
ben die Juden« im Sachbuch Was glaubt die Welt? Die fünf großen Religio-
nen ausgeführt, um Zeitkonzepte in Bezug auf Religion näher zu beleuch-
ten und hinsichtlich ihrer Wirkung zu reflektieren.

Das Sachbuch Was glaubt die Welt? Die fünf großen Religionen ist im Jahr 
2004 in erster Auflage im Loewe Verlag in Bindlach erschienen. Es beschreibt 
auf 145 Seiten mit faktualen Texten Ursprünge, Weltbilder, Todesvorstellungen, 
Gebote und Verbote, Feste, Gottesvorstellungen und Kleidungspraktiken von 
»Hindus«, »Buddhist:innen«, »Jüdinnen und Juden«, »Christ:innen«, »Musli-
minnen und Muslimen«. Die farbigen Illustrationen stehen zu den Informa-
tionen aus dem Text in einem symmetrischen Verhältnis; sie illustrieren das 
Geschriebene visuell. Was glaubt die Welt? ist durch diese inhaltliche Struk-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


245

Religion als Phänomen in Kindermedien

tur und den deskriptiven Sprachmodus eine Quelle, die repräsentativ für 
viele andere Sachbücher steht, die Religion in ganz ähnlicher Weise reprä-
sentieren.1 Zudem ist das Sachbuch im Hinblick auf den Verlag zur breiten 
Distribution auf dem Kindermedienmarkt ausgerichtet.

Die 1956 geborene Autorin Christine Schulz-Reiss hat Germanistik, 
Geschichte, Politik- und Kommunikationswissenschaften studiert und arbeitet 
freiberuflich als Journalistin. Zu ihrem Werk gehören auch Kinderbücher wie 
Marie Curie – eine Frau verändert die Welt, Die geheimnisvolle Welt des Leo-
nardo da Vinci oder Einfach erklärt. Politik – Demokratie – Deine Rechte. Der 
Illustrator Werner Tiki Küstenmacher, geboren 1953, hat evangelische Theo-
logie studiert, wurde Pfarrer und arbeitet seit 1991 als freiberuflicher Karika-
turist und Autor. Er hat zahlreiche Illustrationen angefertigt, die die Inhalte 
des Sachbuchs visuell aufbereiten. Das Buch ist in fünf Abschnitte gegliedert 
und parallelisiert entsprechend des Untertitels »die fünf großen Religionen« 
durch die Kapitelstruktur »Das glauben die Hindus«, »Das glauben die Bud-
dhisten«, »Das glauben die Juden«, »Das glauben die Christen« und »Das 
glauben die Muslime«.2 Das Sachbuch wurde für Kinder im Alter von neun 
bis elf Jahren produziert und beschreibt gemäß dem Klappentext »die Wur-
zeln, Rituale und Glaubensinhalte der fünf großen Religionen und zeigt, dass 
es nicht nur Unterschiede, sondern auch viele Gemeinsamkeiten gibt.«3 Die 
Perspektive, mit der auf Religionen geschaut werden soll, wird bereits im Titel-
bild des Buchs deutlich,das zwei Figuren im Korb eines Heißluftballons zeigt, 
die von oben auf anthropomorph gestaltete Gebäude blicken, die als Syna-
goge, Mandir, Stupa mit Buddhastatue, Moschee und Kirche erkennbar sind 
(Abb. 12). Die Buddha-Statue steht im Zentrum aller Gebäude, sie wurde dem 
Stupa entnommen – wohl um ihn als »buddhistisch« zu kennzeichnen. Es 
kann davon ausgegangen werden, dass diese visuelle Gestaltung der Annahme 
geschuldet ist, die Adressat:innen würden einen Stupa nicht als solchen 
erkennen und einordnen können. Alle Gebäude haben einen Eingang, der in 

1	 Vgl. zum Beispiel Monika Tworuschka/Udo Tworuschka (2017): Die Weltreligionen Kin-
dern erklärt. Illustr. v. Guido Wandrey. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus; Georg Schwi-
kart (2018): Die Religionen der Welt den Kindern erklärt. Illustr. v. Cornelia Kurtz. Ke-
velaer: Butzon & Bercker.

2	 Vgl. Christine Schulz-Reiss (2004): Was glaubt die Welt? Die fünf großen Religionen. Il-
lustr. v. Werner Tiki Küstenmacher. Bindlach: Loewe.

3	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


246

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Richtung der Betrachtenden 
weist, eine Einladung, ein-
zutreten. Kurioserweise ist 
auch die Buddha-Nische des 
Stupas als Eingang hervor-
gehoben und wird dadurch 
seinem ursprünglichen Kon-
text – eine nicht-begehbare 
Stätte zur Aufbewahrung von 
Reliquien – entzogen. Alle 
Gebäude repräsentieren eine 
der »fünf großen Religionen«, 
doch die unterschiedlichen 
Funktionen der Räume wer-
den durch die Türen visuell 
homogenisiert. Neben dem 
Stupa, der durch die vor 
ihm stehende Buddhastatue 
als »buddhistisch« gekenn-
zeichnet wird, ist auch ein 
mit Davidstern bemalter 
Teppich vor der Synagoge ein 

Anzeichen dafür, dass Religion sichtbar gemacht wurde, um religiöse Moti-
ve überhaupt als solche zu erkennen.

Durch die kompositorische Anordnung von Figuren und architektonischen 
Räumen scheint das Sachbuch eine Außenperspektive einzunehmen und Reli-
gionen im vergleichenden Blick zu beschreiben. Dass diese Außenperspektive 
lediglich visuell auf dem Cover und durch die Einteilung der Kapitel artiku-
liert wird, wird bei einer näheren Betrachtung des Textes deutlich. So ver-
gleicht beispielsweise das Kapitel »Das glauben die Juden« den Zeitpunkt des 
Pessachfestes mit Ostern: »Pessach ist immer am ersten Frühjahrs-Vollmond, 
also ungefähr dann, wenn bei uns Ostern ist.«4 Durch die Verwendung des 
Reflexivpronomens »uns« wird deutlich, dass angenommen wird, den Adres-
sat:innen sei bekannt, wann Ostern ist und dass sie sich als Teil einer Gemein-
schaft verstehen, für die Ostern in religiöser oder kultureller Hinsicht von 

4	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 79.

Abb. 12: Auf dem Buchcover sind Religionen als anth-
ropomorph gestaltete Gebäude dargestellt, Schulz-
Reiss/Küstenmacher: Was glaubt die Welt? Die fünf 
großen Religionen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


247

Religion als Phänomen in Kindermedien

Relevanz ist. Das Sachbuch charakterisiert durch den Vergleich also die Adres-
sat:innen und bezieht sich auf einen Referenzrahmen aus dem Alltag der inten-
dierten Rezipient:innen. Die Vergleiche zwischen als bekannt Vorausgesetztem 
und Unbekanntem bestimmen die Repräsentation von Religionen und religiö-
ser Pluralität auch im weiteren Verlauf des Buchs und bergen Identifikations-
potenzial für die Leser:innen. Auch die Verschränkung verschiedener Zeit-
konzepte, die in diesem Unterkapitel diskutiert wird, ist im Wesentlichen als 
identitätsstiftende Repräsentation religiöser Gemeinschaften zu verstehen.

In das Kapitel »Das glauben die Buddhisten« führt ein kurzer Text über 
Katharina ein. Sie wird als Kind beschrieben, das alles habe und doch unglück-
lich sei, illustriert mit einer Zeichnung, die ein gelangweiltes Mädchen zeigt. 
Es liegt bäuchlings auf dem Fußboden des Kinderzimmers, und stützt das 
Gesicht in die Hände. Mit dieser Charakterisierung stellt Was glaubt die Welt? 
Siddharta Gautama vor, der »vor 2 500 Jahren im hinduistischen Indien«5 
gelebt habe und dem es wohl ähnlich wie Katharina gegangen sei. Das Sach-
buch versteht die Geschichte des »Buddhismus« als »die Geschichte von Sid-
dhartha«6 und berichtet aus dieser Perspektive über das Nirwana, über Sidd-
harta, der seiner Mutter Maya als weißer Elefant im Traum erschien und die 
vier Ausfahrten, die ihn zur Erkenntnis gebracht hätten, dass alles Leben lei-
den sei. Vor diesem Hintergrund werden die »vier edlen Wahrheiten«, der 
»achtfache Pfad« und das »Rad der Lehre« als Lehren Buddhas vorgestellt und 
auf das Leben sowohl der »Buddhist:innen« als auch der Lesenden bezogen. 
So sei die »buddhistische Lehre« für viele Menschen im alten Indien ver-
lockend gewesen, »weil sie als Hindu keine Chance hatten, aus eigener Kraft 
ihr Leben zu verbessern«7, und auch heute, 2 500 Jahre später, »versuchen 
auf der ganzen Welt über 300 Millionen Menschen, nach seiner Lehre zu 
leben.«8 Für die Lesenden sei die Geschichte des »Buddhismus« auch dann 
relevant, wenn sie in der Schule Mandalas und Meditationsübungen ver-
wendeten: »Vielleicht hat ja auch deine Lehrerin schon mal mit Mandalas 
dafür gesorgt, dass ihr zur Ruhe kommt. Dann habt ihr nichts anderes als 
eine Meditationsübung aus dem Buddhismus gemacht!«9 Die Repräsenta-

5	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 39.
6	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 39.
7	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 53.
8	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 41.
9	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 45.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


248

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

tion einer religiösen Tradition beruht in diesem Sachbuch, wie auch in vie-
len anderen, auf tradierten Erzählungen über den ›Ursprung‹ einer Religion 
und deren Einfluss auf gegenwärtige Weltbilder, Lebensstile und Praktiken. 
Die Erzählungen und Inhalte religiöser Texte tragen identitätsstiftendes 
Potenzial in sich: Indem sie zum einen als Geschichte der »Buddhist:in-
nen« repräsentiert, zum anderen aber auch auf die Lebenswelt der Rezipie-
renden bezogen werden, prägen die Ausführungen sowohl Selbst- als auch 
Fremdbilder. Die Adressat:innen werden nicht als »Buddhist:innen« imagi-
niert, sondern als Kinder, die in der Schule Mandalas malen und Achtsam-
keitsübungen machen und die religiösen Hintergründe dieser Praktiken 
nicht kennen. Der Einfluss der Lehren Buddhas auf das Leben »buddhisti-
scher« Menschen wird hervorgehoben und visuell bekräftigt mit Illustratio-
nen des Rads der Lehre und drei Körben, die das Tripitaka darstellen. Das 
Sachbuch repräsentiert Religion in diesem Kapitel als Phänomen, das durch 
Erzählungen und Lehren eine Kontinuität vom ›Ursprung‹ bis heute aufweist 
und sich – global ausgebreitet – auf den Alltag diverser Menschen auswirkt.

Auch das Kapitel »Das glauben die Juden« ist hinsichtlich der Ver-
flechtungen von Zeitkonzepten interessant, da sämtliche religiöse Prakti-
ken und Vorstellungen auf die »jüdische« Identität eines gleichzeitig mytho-
logischen, historischen und zeitgenössischen »Volkes« bezogen werden. Im 
Abschnitt »Ein Vater, ein Volk« wird Abraham als Stammvater der »Jüdin-
nen und Juden« charakterisiert:

Die Juden sind nicht nur eine Gemeinschaft von Menschen, die das 
Gleiche glauben. Sie sind alle noch heute – egal wo sie leben – mit-
einander verwandt. Ihr gemeinsamer Stammvater ist Abraham. Der 
lebte vor 4 000 Jahren in Mesopotamien, dem heutigen Irak, und war 
ein Nomade. […] Abraham war der erste Mensch, der sich von der 
Vielgötterei der anderen Menschen abgewandt hat. Er glaubte ganz 
fest: Es gibt nur einen Gott! […] Das Judentum ist aus der Geschich-
te von Abrahams Volk entstanden.10

Die Gestalt des Abraham, die trotz intensiver Forschungsbemühungen dem 
historischen Zugriff entzogen bleibt,11 wird als erster Mensch mit einer mono-

10	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 68.
11	 Vgl. Erhard Blum/Harold W. Attridge/Gary A. Anderson/Joseph Dan/Tilman Nagel (2005): 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


249

Religion als Phänomen in Kindermedien

theistischen Gottesvorstellung präsentiert. Bekannt ist jedoch, dass bereits der 
ägyptische König Amenophis IV., später Echnaton, eine erste monotheistische 
Religion im Nilland mit dem Gott Aton im Mittelpunkt einführte.12 Das Sach-
buch verfolgt hier eine Auslegung der Tora, die Abraham durch seinen Bund 
mit Gott (Bereschit 17,1–4) erste monotheistische Vorstellungen zuschreibt, 
eine Lesart, die aus emischer Perspektive, aber auch aus »christlicher« und 
»muslimischer« Sicht im Hinblick auf das Narrativ der »monotheistischen Reli-
gionen« eine identitätsstiftende und gemeinschaftsbildende Wirkung haben 
kann.13 Es ist der deskriptive Sprachmodus des Sachbuchs, der die Leseerwar-
tung der Rezipierenden auf die Wiedergabe von Informationen lenkt. Der his-
torische Gehalt der Ausführungen bleibt jedoch aus, da es keine Quellen jen-
seits des religiösen Textes gibt, die Abraham als historische Person bestätigen.

»Jüdinnen und Juden« werden im Buch an ihrer Abstammung festgemacht, 
wodurch eine »jüdische« Identität als an den Körper gebunden erscheint. Auf 
der folgenden Buchseite wird diese Beobachtung insofern relativiert, als sich 
die Abstammung von Abraham nun als eine Form des Glaubens abzeichnet:

Auch die 14 Millionen Juden, die heute auf der Erde leben, glauben, 
dass sie die Nachfahren ihres Ur-Ur-Ur-Ur-Ur-Ur-Ur-Ur und unend-
liche Mal mehr Ur-Großvaters Abraham sind. Es waren mal viel, viel 
mehr. Doch die wurden von den Deutschen vor und während des 
Zweiten Weltkrieges grausam umgebracht. Jude ist automatisch jeder, 
der eine Frau jüdischer Abstammung zur Mutter hat. Dabei ist es egal, 
ob diese an den einen Gott glaubt oder nicht. Dem Volk der Juden, 
also dieser riesengroßen Familie, gehört sie trotzdem an. Die Juden 

Abraham. In: Religion in Geschichte und Gegenwart online. Leiden: Brill. DOI: http://
dx.doi.org.emedien.ub.uni-muenchen.de/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_00073.

12	 Vgl. Hermann A. Schlögl (2005): Amenophis IV. In: Hans Dieter Betz/Don S. Browning/
Bernd Janowski/Eberhard Jüngel (Hg.): Religion in Geschichte und Gegenwart online. 
Leiden: Brill. DOI: http://dx.doi.org.emedien.ub.uni-muenchen.de/10.1163/2405-8262_
rgg4_SIM_00568.

13	 Vgl. Die heilige Schrift Bd. 1. Tora/Fünfbuch (1954), übers. v. Naftali Hirts Tur-Sinai. Je-
rusalem: The Jewish Publishing House, S. 44f.: »Abram war neunundneunzig Jahre alt, da 
erschien der Ewige Abram und sprach zu ihm: ›Ich bin der gewaltige Gott (El-Schaddai), 
wandle vor mir und sei untadelig. * Und ich will meinen Bund setzen zwischen mir und 
dir, und ich will dich mehren über die Maßen.‹ * Da fiel Abram auf sein Angesicht, und 
Gott redete mit ihm und sprach: * ›Ich, sieh, mein Bund besteht mit dir, und du wirst wer-
den zum Vater eines Heers von Völkern.‹«

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


250

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

erlauben inzwischen zwar auch, dass jemand anders sich ihrer Religi-
on anschließt, wenn er das will. Er wird dadurch aber kein Ur-Enkel 
von Abraham, sondern ein Mensch jüdischen Glaubens.14

Mit diesen Ausführungen zeigt das Buch auf, dass »jüdisch« zu sein, eine 
Zuschreibung ist, die zwischen den Ordnungskategorien familiäre Abstam-
mung und Glaube changiert. Im ersten Satz wird die Abkunft von Abraham 
als Glaube beschrieben und deren historische Aussagekraft dadurch in Zwei-
fel gezogen. Im letzten Satz des Zitates impliziert die Möglichkeit, zu einer 
»jüdischen« Gemeinschaft beizutreten, aber trotzdem kein Nachkomme von 
Abraham zu sein, dass diejenigen, die sich nicht ausdrücklich anschließen 
müssen, Abrahams Nachfahren seien. Das Zitat verdeutlicht die Komple-
xität, religiöse Zugehörigkeit an bestimmten Kriterien festzumachen und 
unterscheidet »Menschen jüdischen Glaubens« von »Juden«, deren Mutter 
eine Frau »jüdischer« Abstammung ist.

Die halachische Regel, dass Menschen dann »Jüdin« oder »Jude« sind, 
wenn sie eine »jüdische« Mutter haben, hat sich zwischen dem Ende des 
1. Jahrhunderts n. Chr. und dem Anfang des 2. Jahrhunderts n. Chr. entwickelt 
und ist in einigen Gemeinschaften auch heute geltendes rabbinisches Recht.15 
Wie auch die mythologische Erzählung um Abraham hat das Mutterprinzip 
vor allem eine identitätsstiftende Funktion, indem

dem matrilinearen Prinzip, das bis heute Bestand hat, eine zentra-
le Position eingeräumt wird, das durch die Sorge der Mütter gerade 
für die frühe religiöse Erziehung der Kinder noch weiter ausgebaut 
wird [,] denn Jüdischkeit setzt sich eben aus zwei wesentlichen Fak-
toren zusammen: Abstammung und kulturelle Prägung, und beide 
werden über die Mutter weitergegeben.16 

Die neben dem Text abgebildete metaphorische Illustration verweist auf 
Abraham als Stammvater, der am Fuß eines Baums steht, dessen Zweige weit 
verästelt sind (Abb. 13). Durch die Kombination von Schrifttext und Bildtext 

14	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 69.
15	 Vgl. Anna-Dorothea Ludewig (2012): Das Bild der Jüdischen Mutter zwischen Schtetl 

und Großstadt. In: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 64 [1], S. 48–58, S. 53.
16	 Ludewig: Das Bild der Jüdischen Mutter zwischen Schtetl und Großstadt, S. 54.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


251

Religion als Phänomen in Kindermedien

wird die Verbindung zwischen einem als 
homogen imaginierten »jüdischen Volk« 
und Abraham verdichtet. Das »jüdische 
Volk« wird als große Familie dargestellt, 
die weit verbreitet ist, jedoch immer wieder 
auf denselben, als »Stammvater« bezeich-
neten, ›Ursprung‹ zurückgeht. Die Reprä-
sentation des »jüdischen Volkes« als Baum 
naturalisiert zudem eine Bindung an den 
Raum, die sich in den weiteren Ausfüh-
rungen über Israel als das »Gelobte Land«17 
wiederfindet.

Auf den folgenden Seiten werden gegen-
wärtige Praktiken wie der Sabbat, die Beschneidung und das Sedermahl an 
Pessach mit Erzählungen aus der Tora, wie dem Schöpfungsmythos (Bere-
schit 1–2), der Bindung Isaaks (Bereschit 22) und dem Auszug aus Ägyp-
ten (Schemot) gegenübergestellt und erklärt.18 Das Sachbuch betont durch 
die Verbindung von gegenwärtig gefeierten Festen und Ritualen mit Erzäh-
lungen aus religiösen Texten eine diachrone Dimension von Religion, die 
auf Erinnerung und Konservierung beruht sowie eine zyklische Zeit, da die 
Feste jedes Jahr von Neuem gefeiert werden. Mythologische Zeitkonzepte 
werden mit der Gegenwart verknüpft und als fortlaufende Tradition erzählt.

Die Verflechtung verschiedener Zeitkonzepte kann auch problematisch 
werden, beispielsweise im Abschnitt »Vertrieben, verfolgt, umgebracht«, der 
mythologische und historische Zeitkonzepte verschränkt und dadurch in einer 
kritischen Lesart die Shoah als vorherbestimmt und gottgegeben andeutet:

Ob es ein Vorzeichen war, dass Gott sich einen Nomaden für sein Bünd-
nis ausgesucht hat? Kein Volk der Erde musste im Lauf der Geschich-
te so oft seine Heimat aufgeben. Kein anderes Volk wurde so häufig 
vertrieben und verfolgt, viele seiner Angehörigen wurden auch umge-
bracht. […] Die damals regierenden Nationalsozialisten unter Adolf 
Hitler teilten die Menschen in Rassen ein und erklärten die Juden für 
nicht lebenswert. Sie mussten an der Kleidung den Judenstern tragen. 

17	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 76.
18	 Vgl. Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 70–79.

Abb. 13: Metaphorische Darstellung 
Abrahams als Stammvater, Schulz-
Reiss/Küstenmacher: Was glaubt  
die Welt?, S. 69.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


252

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Auch Behinderte, Sinti, Roma, Homosexuelle und Leute, die gegen ihn 
waren, ließ Hitler ermorden. Die Juden wollte er ganz ausrotten. Wer 
nicht fliehen konnte, wurde in Konzentrationslager gebracht, muss-
te dort unter unmenschlichen Bedingungen leben und arbeiten oder 
wurde gleich ermordet. Diese Massenvernichtung von Menschen wird 
Holocaust oder Shoah genannt. Damit sich so etwas Unmenschliches 
nie mehr wiederholen kann, gaben die Staaten der Welt den Juden in 
ihrer alten Heimat ein eigenes Land: den Staat Israel.19

Auch wenn die Verfolgung und Ermordung durch die Nationalsozialist:in-
nen konsequent missbilligt und verurteilt wird, schreibt die Einführung in 
diesen Abschnitt durch die Suggestivfrage, ob die nomadische Lebenswei-
se Abrahams ein Vorzeichen gewesen sei, den Opfern der Shoah aus einer 
Außenperspektive eine Form des eigenen Schicksals der historischen Ereig-
nisse zu. Diese Konsequenz resultiert daraus, dass verschiedene Zeitkon-
zepte verflochten werden, indem Abraham als ›Ursprung‹ des »jüdischen 
Volkes« beschrieben wird, dessen Lebensstil aber noch im 20. Jahrhundert 
Einfluss auf das Leben der Menschen gehabt haben könnte.

Die Analyse der Kapitel »Das glauben die Buddhisten« und »Das glau-
ben die Juden« verdeutlicht, dass Religionen im Sachbuch Was glaubt die 
Welt? als Phänomene verstanden werden, die konstitutiv für Verständnisse 
von Zeit sind, etwa dann, wenn Erzählungen über die ›Ursprünge‹ eine Ver-
bindung zwischen Vergangenheit und Gegenwart herstellen. Der Blick in die 
Geschichte dient zum einen dazu, Religionen als lange tradierte Gebilde zu 
verstehen, zum anderen werden so gegenwärtige Praktiken wie Feste und 
Rituale erklärt. Das Sachbuch macht keinen Unterschied zwischen Geschichts-
schreibungen, die auf historischer Quellenarbeit beruhen, und Blicken in 
eine Vergangenheit, die auf religiösen Texten basieren. Es handelt sich also 
um Repräsentationen von Religion, die vor allem Identitäts- und Alteritäts-
prozesse anstoßen, da einzelne Gruppierungen und ihre Praktiken als Mani-
festationen überdauerter Zeiten präsentiert werden, die sich von anderen 
Gemeinschaften nicht nur durch ihre gegenwärtigen Glaubensvorstellungen 
und Handlungen, sondern auch durch die Imagination der Vergangenheit 
unterscheiden. Religion wird dadurch naturalisiert, mit Fokus auf familiä-
re Tradierungen an den Körper gebunden und als zeitübergreifendes Phä-

19	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 87f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


253

Religion als Phänomen in Kindermedien

nomen repräsentiert. Die Analyse zeigt auch auf, dass der Versuch, religiöse 
Zugehörigkeit an bestimmten Kriterien festzumachen, erhebliche Schwierig-
keiten nach sich zieht und in Relativierungen mündet. So wird Religion im 
Sachbuch einerseits als in Familien weitergegebenes Phänomen beschrieben, 
das großen Einfluss auf soziale Beziehungen nimmt, zum anderen aber auch 
als eine Form des individuellen Glaubens. Das folgende Kapitel vertieft die-
ses Motiv des Glaubens, und widmet sich der häufig formulierten Gegen-
überstellung von Glaube und Wissen, Religion und Wissenschaft.

7.1.2	 Das Verhältnis von Glaube und Wissen, Religion und Wissenschaft
Das Verhältnis von Glaube und Wissen, Religion und Wissenschaft wird 
in Kindermedien, die religiöse Pluralität thematisieren, häufig verhandelt, 
da viele der Quellen Religion mit dem Konzept Glaube gleichsetzen und 
dadurch ein Spannungsverhältnis von »Rationalität und Wahrheit« auf der 
einen Seite und »Illusion und Imaginativem« auf der anderen Seite erzeu-
gen.20 Die Vorstellungen von Glaube beziehen sich in der Regel auf trans-
zendente Figuren wie einen Gott oder Götter, in manchen Quellen auch auf 
fluide Konzepte von »Energie« oder »Kraft«, die auf unterschiedliche Wei-
se von Menschen anerkannt und als einflussreich auf das Leben verstanden 
würden.21 Insbesondere Sachbücher sehen sich als faktuale Formate in der 
Verantwortung, Modelle von Glaube nachzuzeichnen und in Vorstellungen 
von einer zeitgenössischen, als aufgeklärt repräsentierten Gesellschaft ein-
zuordnen. Daraus ergeben sich Wertungen von Religion hinsichtlich ihrer 
Plausibilität und Einschätzungen zum gleichzeitigen Bestehen von religiösen 
und wissenschaftlichen Weltbildern. Für dieses Unterkapitel habe ich zwei 
Kinderbücher – ein Sachbuch aus dem Jahr 1984 und eine Erzählung mit 

20	 Zu Kindermedien, die Religion und Glaube synonym verwenden, siehe zum Beispiel Peter 
Spier (1981): Menschen. Übers. v. Irene Heß (US, People). Stuttgart/Wien: Thienemann, 
S. 21f.; Ignatz Bubis (1995): Ich bin, was ich bin, ein Jude. Jüdische Kinder in Deutsch-
land erzählen. Köln: Kiepenheuer & Witsch, S. 29; Arzu Gürz Abay (2015): Lara und die 
Stadt der Geheimnisse. Lara ve Sirlar Ṣehri. Illustr. v. Sernur Işik. Übers. v. Arzu Gürz 
Abay (TR). Wassenberg: Anadolu, S. 10.

21	 Vgl. Iva Procházková (2000): Vinzenz fährt nach Afrika. Illustr. v. Silke Tessmer. Ham-
burg: Heinrich Ellermann, S. 20; Lilo Almstadt/Heinz Meyer (2009): Ich bin Fredo, wer 
bist du? Ein interkulturelles Mitmachbuch. Illustr. v. Gabriele Halang. Bremen: Edition 
Temme, S. 50.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


254

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Sachanteilen aus dem Jahr 2011 – ausgewählt, die das Verhältnis von Glaube 
und Wissen, Religion und Wissenschaft auf unterschiedliche Weise beschrei-
ben und zwei in der Gesellschaft virulente Diskursstränge aufnehmen: Das 
1984 erschienene Sachbuch Jagdzauber und Totemtier zeichnet eine Entwick-
lungsgeschichte von »Zauber« und »Aberglaube« über Religion hin zu Wis-
senschaft nach und vertritt damit einen evolutionistschen Ansatz zu Religi-
on, der vornehmlich in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Politik und 
Wissenschaft diskutiert wurde. Die 2011 erschienene Erzählung Erklär mir 
deinen Glauben. Die fünf Weltreligionen geht in der Frage nach dem Verhält-
nis von Religion und Wissenschaft einen anderen Weg und betont die fort-
währende Gleichzeitigkeit beider Konzepte, die unterschiedliche Funktio-
nen hätten und sich gegenseitig beeinflussten. Im Folgenden werden beide 
Bücher in Bezug auf das Verhältnis von Glaube und Wissen, Religion und 
Wissenschaft diskutiert, um Repräsentationen von Religion als Phänomen 
in Kindermedien zu rekonstruieren.

Das Sachbuch Jagdzauber und Totemtier wurde im Jahr 1984 im Kinder-
buchverlag Berlin in der Deutschen Demokratischen Republik veröffent-
licht. Der 1927 geborene Autor Hans Bentzien arbeitete zunächst als Lehrer, 
hat dann Geschichte studiert und war von 1961 bis 1965 Minister für Kultur 
in der DDR.22 Während des Nationalsozialismus war Bentzien Mitglied der 
Nationalsozialistischen Deutschen Arbeiterpartei (NSDAP), später trat er der 
Kommunistischen Partei Deutschlands (KPD) bei und 1946 der Sozialisti-
schen Einheitspartei Deutschlands (SED). Der Autor war auf kommunaler 
und staatlicher Ebene im Kultur- und Bildungssektor tätig und verfasste wei-
tere Kinder- und Jugendbücher zu Wirtschafts- und Gesellschaftsordnungen, 
wie Ein Buch vom Kommunismus. Für junge Leute; Meister, Meister, zeig 
uns Arbeit und Wohin die Reise geht. Letztere beiden Titel bilden mit Jagd-
zauber und Totemtier eine dreiteilige Reihe zu »weltanschaulichen Fragen 
unserer Zeit.«23 Die Ausrichtung der politischen Arbeit des Autors spiegelt 
sich im diskutierten Sachbuch wider, in dem Bentzien laut Klappentext mit 
zahlreichen Beispielen aus der Geschichte belegt, »wie im Verlaufe vieler 
Jahrtausende zauberkundige Häuptlinge zu Priestern wurden und Totem-

22	 Vgl. Helmut Müller-Enbergs (2010): Bentzien, Hans. In: ders. (Hg.): Wer war wer in der 
DDR? Ein Lexikon ostdeutscher Biographien Bd. 1. Berlin: Links, S. 96f., S. 96.

23	 Hans Bentzien (1979): Meister, Meister, zeig uns Arbeit. Illustr. v. Konrad Golz. Berlin: 
Der Kinderbuchverlag.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


255

Religion als Phänomen in Kindermedien

tiere Göttern weichen mussten.«24 
Illustriert mit Bildern vom 1936 
geborenen Gestalter und Grafi-
ker Konrad Golz, beschreibt das 
Buch eine Entwicklung von religi- 
ösen zu wissenschaftlichen Welt- 
bildern und kombiniert diese 
Vorstellungen mit Gesellschafts- 
modellen seiner Zeit. Auffällig ist 
das zum Text teils kontrapunk-
tische Bildprogramm des Sach-
buchs, das bereits auf dem Titel-
bild und den Vorsatzblättern 
mehrere ikonografische Referen-
zen verknüpft, die konzeptuell 
nicht zusammengehörig scheinen. 
Der auf dem Titelbild abgebildete 
Totempfahl und menschliche Figu-
ren mit Tiermaske und einfacher 
Kleidung (Abb. 14) sowie masken-
ähnliche Gesichter auf dem vor-
deren und hinteren Vorsatzblatt 

(Abb. 15) greifen Vorstellungen von »Jagdzauber und Totemtier« in exoti-
sierender Weise visuell auf.

Ohne Kontext zu den anderen Bildern und zum Schrifttext verbleiben 
die Illustration eines Mischwesens mit Menschen- und Löwenkopf, die ein 
im späthethitischen Stil geschaffenes Relief zum Vorbild hat (Abb. 16) sowie 
ein Mischwesen aus Mensch und Adler auf der letzten Seite des Buchs.25 Die 
Illustrationen werden weder in anderen Bildern noch im Schrifttext wieder-
aufgenommen, sie betonen jedoch die Verbindung von Mensch und Tier, 
entfalten eine historisierende Wirkung und scheinen die Ausführungen des 
Sachbuchs in einen geschichtlichen Kontext zu stellen.

24	 Hans Bentzien (1984): Jagdzauber und Totemtier. Illustr. v. Konrad Golz. Berlin: Der 
Kinderbuchverlag.

25	 Vgl. zum Vorbild der Illustration eines Mischwesens in Abb. 15 Ekrem Akurgal (1966): 
Orient und Okzident. Die Geburt der griechischen Kunst. Baden-Baden: Holle Verlag, S. 108.

Abb. 14: Das Buchcover stellt einen Totempfahl 
und die im Titel genannten »Totemtiere« in 
exotisierender Weise dar, Bentzien/Golz:  
Jagdzauber und Totemtier.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


256

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Das Verhältnis von Glaube und Wissen wird im Sachbuch in einem 
chronologischen Ablauf in argumentativem Sprachmodus als Fortschritts-
geschichte erzählt und bereits auf den ersten Seiten des Buchs thematisiert:

Abb. 15: Vorderes und hinteres Vorsatzblatt mit anthropomorphen Figuren und Masken, 
Bentzien/Golz: Jagdzauber und Totemtier.

Abb. 16: Illustration eines 
Mischwesens nach späthetiti-
schem Vorbild, Bentzien/Golz:  
Jagdzauber und Totemtier, S. 2.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


257

Religion als Phänomen in Kindermedien

Immer wieder machen sich die Menschen Gedanken darüber, woher 
die Welt, woher Erde, Wasser, Luft, Pflanzen, Tiere und die Menschen 
kommen. In unserem Jahrhundert können die Wissenschaftler diese 
Frage beantworten. Wir wissen von ihnen, daß sich alle Dinge entwi-
ckelt haben, die Lebewesen von einfachen Formen bis zu den Gestal-
ten, die wir heute kennen. Aus unbelebter Natur entstand die belebte 
Natur, wenn auch nur sehr langsam. Da der Entwicklungsprozeß für 
unser Auge fast unmerklich vorangeht, sahen ihn die Menschen frü-
herer Jahrhunderte ohne Gerätschaften und wissenschaftliche Unter-
suchungsmethoden nicht. Sie glaubten, die Welt sei immer so gewesen, 
wie sie ihnen bekannt war. Veränderungen nahmen sie ganz selten wahr, 
deshalb nahmen sie an, die Welt sei statisch, sei so erschaffen worden, 
wie sie sich darbot. Aber von wem geschaffen? Menschen konnten es 
nicht gewesen sein, deren Fähigkeiten kannten sie. Mit Hilfe ihrer Phan-
tasie erfanden die Menschen dafür übersinnliche Wesen, die sie mit all-
mächtigen Fähigkeiten und Kräften ausstatteten, die Götter. Nach und 
nach bildeten sich Geschichten um die Götter, die zwar niemand gese-
hen hatte, von denen aber jedermann annahm, daß sie existierten. […] 
Millionen Menschen besitzen heute eine wissenschaftliche Weltanschau-
ung. Aber auch das 20. Jahrhundert kennt den Glauben an Götter.26

Religiöse Weltbilder erscheinen in diesen Ausführungen als Erklärungsrahmen 
für Fragen, die sich Menschen in früheren Zeiten nicht beantworten konnten, 
die jedoch allmählich durch wissenschaftlichen Fortschritt enträtselt wurden. 
Gleichzeitig räumt der Autor ein, dass es auch im 20. Jahrhundert den Glau-
ben an Götter gebe. Er schließt mit dem Schöpfungsmythos der Hebräischen 
Bibel unter der Überschrift »Hat ein Gott Himmel und Erde erschaffen?« an. 
Die Auswahl des Mythos weist darauf hin, dass die Geschichte als den Adres-
sat:innen bekannt vorausgesetzt wird, um sie anschließend als von Menschen 
erfunden einzuordnen und zu entfremden. Die Nacherzählung beginnt mit 
den Worten »Elohim schuf zuerst den Himmel und die Erde.«27 Die Verwen-
dung des hebräischen Begriffs »Elohim« für »Gott« ist auffällig, ist sie doch 
in deutschen Übersetzungen der Tora nicht gebräuchlich, sondern allen-

26	 Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 4f.
27	 Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


258

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

falls Teil eines philologischen 
Diskurses um den Gottesna-
men in den Tora-Studien und 
Bibelwissenschaften.28 Es ent-
steht ein distanzierender Effekt 
gegenüber dem Schöpfungs-
mythos, indem Elohim nicht 
als ›der‹ Gott bezeichnet, son-
dern zu einer Figur neben vielen 
anderen wird. Diese Konzeption 
wird durch den Bildtext durch-
brochen, der vom Illustrator mit 
den Worten »Und Gott schuf die 
Welt in sieben Tagen« übertitelt 
ist (Abb. 17).

Im Unterschied zu anderen 
Kindersachbüchern und Erzäh-
lungen, die das Sujet ebenfalls 
aufnehmen, wird die mytho-
logische Geschichte Israels in 
diesem Sachbuch in die marxis-
tische Theorie eingebettet und 
erscheint dadurch im Spiegel 
der politischen und wirtschaft-
lichen Ordnung der DDR:

Die im Alten Testament enthaltenen Erzählungen aus dem Leben der 
judäischen Stämme der Ackerbauern und Viehzüchter geben uns heu-
te noch interessante Nachrichten aus einer Zeit, in der die klassenlo-
se Gesellschaft zu Ende ging und sich durch das entstehende Privat-
eigentum zersetzte.29

28	 Vgl. Erhard Blum (2015): Grundfragen der historischen Exegese. Methodologische, philo-
logische und hermeneutische Beiträge zum Alten Testament, hg. v. Wolfgang Oswald/
Kristin Weingart. Tübingen: Mohr Siebeck, S. 133–154.

29	 Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 12.

Abb. 17: Darstellung des Schöpfungsmythos mit 
der Überschrift »Und Gott schuf die Welt in  
sieben Tagen«, Bentzien/Golz: Jagdzauber und 
Totemtier, S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


259

Religion als Phänomen in Kindermedien

Das Selbstbild der DDR, eine klassenlose Gesellschaft zu sein, kommt in der 
Verfassung der Deutschen Demokratischen Republik sowie im SED-Partei-
programm zum Ausdruck und spiegelt sich hier im Kindersachbuch, das 
sich bereits an die Jüngsten der Gesellschaft richtet.30 Die Entwicklung von 
einer klassenlosen zu einer Klassengesellschaft wird im Sachbuch mit einer 
evolutionistischen Sicht auf Religion kombiniert, und dadurch historisiert. 
Für die darauffolgenden Kapitel wird ein Rückblick auf »die Anfänge der 
Menschheitsgeschichte«31 angekündigt, um zu erklären, wie Menschen Göt-
ter geschaffen haben und von einer klassenlosen Gesellschaft zur Klassen-
ordnung gelangten. Von Steinzeitmenschen, deren Tierbilder in Höhlenma-
lereien als Jagdzauber gedeutet werden, geht das Buch über zu »Stämmen«, 
die noch heute, beispielsweise in Südafrika, Zentralafrika und in Südviet-
nam, gottähnliche Totemtiere hätten.32 Die Benennung einzelner »Völker« 
und »Stämme«, wie beispielsweise »[d]ie Mandingo im Westsudan […]. Die 
Joruba in Nigeria«33, erweckt den Eindruck präziser ethnografischer Nach-
zeichnung, wodurch die Beschreibungen einen wissenschaftlichen Gehalt 
einzufordern scheinen.

Die weiteren Kapitel führen »Zauber« und »Aberglaube« als Denkformen 
aus der Urzeit des Menschen auf, die von abwertenden, auf Othering-Prozesse 
ausgerichteten, Beschreibungen begleitet werden: »Zauber und Aberglaube 
sind weiterlebende Reste des Denkens aus der Urzeit der Menschen. […] 
Bei den Naturvölkern Afrikas übt der Häuptling die Funktion eines Pries-
ters oder Zauberers aus.«34 Unter evolutionistischer Prämisse wird eine Ent-
wicklung vom Opfer zu Spenden dargestellt, die nicht mehr von Zauberern, 

30	 Zum DDR-Selbstbild einer klassenlosen Gesellschaft siehe Heike Solga (1995): Auf dem 
Weg in eine klassenlose Gesellschaft? Klassenlagen und Mobilität zwischen Generationen 
in der DDR. Berlin: Akademie Verlag, S. 13. Zur politischen Theorie der Klassengesell-
schaft siehe Friedrich Engels (1990): Der Ursprung der Familie, des Privateigenthums 
und des Staats. Im Anschluss an Lewis H. Morgan’s Forschungen, hg. v. Joachim Herr-
mann/Hansulrich Labuske/Christian Mileta/Ursula Peters = Karl Marx Friedrich Engels 
Gesamtausgabe (Mega) Bd. 29. Berlin: Akademie Verlag. Zur Rolle der Kinder- und 
Jugendliteratur in der DDR siehe Kathleen Grimm (2013): Die Suche nach Identität und 
Gemeinschaft in der Kinder- und Jugendliteratur der DDR. Intertextueller Vergleich unter 
ästhetischen und gesellschaftspolitischen Aspekten. Hamburg: Diplomica Verlag, S. 15.

31	 Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 13.
32	 Vgl. Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 14f.
33	 Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 15.
34	 Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 16.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


260

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

sondern von Priestern entgegengenommen würden: »Aus den Opfern wur-
den Spenden, Geschenke für die Götter, die an Stelle der Gottheiten die 
Priester, wie jetzt die Zauberer genannt werden, entgegennahmen. Aus die-
sen Geschenken wurden nach und nach feste Abgaben, die wie Steuern an 
die Priester entrichtet wurden.«35 Am Beispiel der Pharaonen führt Bent-
zien aus, dass Religion nun nicht mehr »allein die Machtlosigkeit der Men-
schen im Kampf mit der Natur«36 widerspiegle, sondern Unterdrückung und 
Ausbeutung gerechtfertigt habe. In zwei abschließenden Kapiteln über den 
griechischen Götterhimmel entfaltet das Sachbuch die These, in der Zeit der 
Auflösung der klassenlosen Urgesellschaft hin zu einer Klassengesellschaft, 
das heißt im »alten Griechenland«, seien anthropomorphe Gottheiten ent-
standen.37 Mit der Entwicklung von Tier- zu Menschengöttern hätte die 
Gesellschaft einen großen Schritt getan und

eine veraltete Produktionsweise verlassen, die Urgesellschaft, und 
war zu einer höheren Produktionsweise, der Sklaverei, übergegangen. 
Auf ihrer Grundlage entwickelten sich Wissenschaft, Handwerk und 
Kunst. […] Vom Jagdzauber und vom Totemtier rückten die Menschen 
ab, nachdem sie erfahren hatten, daß mit Zauber und Beschwörung 
das Leben nicht zu verbessern war. Sie studierten die Natur, erkann-
ten ihre Gesetze und gewannen ein neues Bewußtsein eigener Stärke 
und Fähigkeiten. […] Das, was heute jeder Schüler lernt, wußten die 
Menschen damals noch nicht. Sie begannen aber, und jede Genera-
tion setzte diesen Weg fort, sich von Aberglauben und Götterkulten 
frei zu machen und der Wissenschaft freie Bahn zu geben.38

Das Sachbuch schließt mit dieser Konzeption an ein evolutionistisches Gesell-
schaftsbild an, das im ausgehenden 19. Jahrhundert und in der ersten Hälf-
te des 20. Jahrhunderts sowohl in politischen als auch in wissenschaftlichen 
Debatten wiederholt diskutiert wurde.

In seinem 1884 erschienenen Werk Der Ursprung der Familie, des Privat
eigenthums und des Staats beschreibt beispielsweise der Gesellschafts-

35	 Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 17.
36	 Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 22f.
37	 Vgl. Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 27.
38	 Bentzien: Jagdzauber und Totemtier, S. 38f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


261

Religion als Phänomen in Kindermedien

theoretiker Friedrich Engels die Entwicklung von »Wildheit« über »Barba-
rei« zu verschiedenen Familienformen, die grundlegend für die Entstehung 
des Staates seien.39 Der russische Politiker und marxistische Theoretiker Wla-
dimir Iljitsch Lenin übernimmt diese Gedanken in seiner 1919 gehaltenen 
Vorlesung Über den Staat und zeichnet die Entstehung des Staates ebenfalls 
seit der ›Urgeschichte‹ nach, um eine ›ursprüngliche‹ Form des Kommunis-
mus als ›natürliche‹ Lebensform zu postulieren:

Wenn ihr ein beliebiges Werk über die Kultur der Urmenschen zur 
Hand nehmt, stets werdet ihr auf mehr oder minder bestimmte 
Beschreibungen, Hinweise und Erinnerungen daran stoßen, daß es 
eine Zeit gegeben hat, die dem Urkommunismus, als es keine Tei-
lung der Gesellschaft in Sklavenhalter und Sklaven gab, mehr oder 
minder ähnlich war.40

Das Kindersachbuch Jagdzauber und Totemtier nimmt die Positionen Engels 
und Lenins auf und verbindet sie mit einem Religionsverständnis, das Anfang 
des 20. Jahrhunderts mit ganz ähnlicher Argumentationsweise aufscheint. 
Evolutionistische Ansätze an Kultur, Religion und die Errichtung des Staa-
tes entstanden in einem kolonialen Diskursfeld und sind Antworten der 
aufkommenden Kultur- und Sozialwissenschaften auf die Evolutionstheo-
rien, wie sie etwa Charles Darwin formuliert.41 Es sind beispielsweise der 
Anthropologe Edward Burnett Tylor und der Ethnologe James George Fra-
zer, die evolutionistische Theorien in die Religionsforschung einbringen und 
nach Entwicklungsstufen von »Barbarei« zur »Zivilisation« suchen. Edward 
Tylor versucht aus Reiseberichten über afrikanische, asiatische und ameri-
kanische »Stammesgesellschaften« eine mögliche Urform von Religion zu 
rekonstruieren.42 Ausgehend von der Grundfrage, ob es eine kulturelle Evo-
lution gegeben habe, entwirft er den Begriff des »Animismus« für eine frü-
he Form des Glaubens an geistige Wesen:

39	 Vgl. Engels: Der Ursprung der Familie, des Privateigenthums und des Staats, S. 13–41.
40	 Wladimir Iljitsch Lenin (1938): Die theoretischen Grundlagen des Marxismus = Aus-

gewählte Werke Bd. 11. Moskau: Verlagsgenossenschaft ausländischer Arbeiter in der 
UdSSR, S. 380.

41	 Vgl. Kippenberg/von Stuckrad: Einführung in die Religionswissenschaft, S. 62.
42	 Vgl. Schlieter: Was ist Religion?, S. 111.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


262

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Are there, or have there been, tribes of men so low in culture as to 
have no religious conceptions whatever? […] Animism characteri-
zes tribes very low in the scale of humanity, and thence ascends, dee-
ply modified in its transmission, but from first to last preserving an 
unbroken continuity, into the midst of high modern culture.43

Die Annahme, es habe Entwicklungen von »primitiven« zu »zivilisierten« 
Kulturformen gegeben, führt auch den Ethnologen James Frazer zu einer 
evolutionistischen Religionstheorie. Ihm dient das Studium von Mythen als 
Grundlage für seine Thesen. Frazer beschreibt in seinem seit 1890 heraus-
gegebenen, vielbeachteten Werk The Golden Bough eine Entwicklung von 
Magie über Religion zu Wissenschaft: »In magic man depends on his own 
strength to meet the difficulties and dangers that beset him on every side. 
He believes in a certain established order of nature on which he can surely 
count, and which he can manipulate for bis own ends.«44 Als der Mensch 
schließlich bemerkt hätte, seine Vorstellung, die Natur zu manipulieren, 
sei rein imaginär gewesen, wurde die Magie laut Frazer nach und nach 
von Religion abgelöst, die Naturphänomene nun mit dem Willen geistiger, 
dem Menschen überlegenen Wesen, erklärt.45 Es seien schließlich schlaue 
Köpfe gewesen, die für die verbleibenden Mysterien des Universums eine 
Lösung suchten und die religiösen Erklärungsansätze als unzulänglich ver-
warfen. Durch sorgfältige Beobachtung der Natur und ihrer Regelmäßig-
keiten sei Religion letztendlich als Erklärungsansatz von der Wissenschaft 
verdrängt worden.46

Das Kindersachbuch Jagdzauber und Totemtier nimmt diese Diskurse des 
späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts auf, um Religion und »Aberglaube« 
als überkommen, und den Fortschritt der Wissenschaft als zeitgemäß dar-
zustellen. Die Repräsentation von wissenschaftlichen Weltbildern als für die 
»Moderne« angemessen, findet sich in weiteren DDR-Kinderbüchern, die 
insbesondere die wissenschaftlichen Leistungen der Sowjetunion hervor-

43	 Edward Burnett Tylor (2010): Primitive Culture. Researches into the Development of My-
thology, Philosophy, Religion, Art, and Custom Bd. 1. Cambridge: Cambridge Universi-
ty Press, S. 377; S. 385.

44	 James George Frazer (1990): The Golden Bough. London: Palgrave Macmillan, S. 711.
45	 Vgl. Frazer: The Golden Bough, S. 711.
46	 Vgl. Frazer: The Golden Bough, S. 712.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


263

Religion als Phänomen in Kindermedien

heben.47 Hinsichtlich der dezidierten Auseinandersetzung mit Religion und 
religiöser Pluralität bildet das besprochene Sachbuch jedoch eher eine Aus-
nahme auf dem DDR-Kinderbuchmarkt.

Auch jüngere Kindermedien, die in der Bundesrepublik publiziert wur-
den, messen der Wissenschaft – die inhaltlich oder hinsichtlich ihrer epis-
temologischen Prämissen nicht weiter bestimmt wird – in Abgrenzung zu 
Religion die Deutungshoheit über die Welt bei. So argumentiert etwa das von 
Patrik Lindenfors 2012 veröffentlichte Sachbuch Gott gibt es wohl nicht – eine 
Übersetzung aus dem Schwedischen – ähnlich wie Bentziens Jagdzauber 
und Totemtier: »Früher einmal, vor sehr langer Zeit, als die Menschen noch 
nicht viel über die Welt wussten und es keine Wissenschaften gab, da konn-
ten manche Dinge tatsächlich am besten durch Götter erklärt werden.«48 
Auch der aus dem Französischen übersetzte, 2001 erschienene Roman Ich, 
Gott und Onkel Frederic sieht die »großen Fragen der Menschheit« mit der 
Wissenschaft beantwortet:

»Nein, mein Kleiner, es gibt keinen Beweis. Die Wissenschaft hat für 
die meisten Fragen, die wir uns stellen, wie zum Beispiel ›Wie wur-
de die Welt erschaffen?‹, Antworten geliefert. Was Gott anbelangt, so 
trifft jeder für sich die Entscheidung, ob er an Gott glaubt oder nicht. 
Diejenigen, die Gottvertrauen besitzen, haben den Glauben.«49

Gleichzeitig gibt es auch einige Kindermedien, die das Verhältnis von Religi-
on und Wissenschaft anders bestimmen und religiöse Weltbilder als durch-
aus plausibel betrachten. Im Begleittext des Memoryspiels Anders als du 
glaubst. Religionen und Weltanschauungen, das 2018 vom Landesjugendring 
Brandenburg herausgegeben wurde, heißt es etwa:

47	 Vgl. zum Beispiel Günter Domdey/Kurt-Friedrich Nebel (1978): Menschen, Städte, 
Freundesland. Illustr. v. Lutz Lüders. Berlin: Der Kinderbuchverlag, S. 31: »Sowjetische 
Wissenschaftler, Ingenieure und Techniker erarbeiten die Pläne für das gesamte Vorhaben. 
die Sowjetunion stellt auch alle erforderlichen Arbeitskräfte und liefert wichtige für den 
Bau erforderliche Maschinen und Anlagen.«

48	 Patrik Lindenfors (2012): Gott gibt es wohl nicht. Illustr. v. Vanja Schelin. Übers. v. Rai-
ner Lippold (SWE, Gud finns nog inte). Aschaffenburg: Alibri, S. 29.

49	 Marie Desplechin (1998): Ich, Gott und Onkel Frederic. Übers. v. Rosemarie Griebel-
Kruip (FR, Et dieu dans tout ça?). Würzburg: Arena, S. 34.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


264

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Der Sinn des Lebens, die Entstehung unserer Erde, die Rolle des Men-
schen in der Welt, die letzten Dinge – uns bewegen viele Fragen, die 
wir mit den Mitteln naturwissenschaftlicher Forschung nicht oder 
nur ungenügend klären können. Religion und Philosophie bieten 
Antworten auf diese Fragen und geben uns Hilfe bei der Sinnsuche 
und Lebensgestaltung: Säkulare Weltanschauungen bieten weltim-
manente Erklärungsansätze, Religionen verweisen auf transzenden-
te Ursachenzusammenhänge.50

In diesen Ausführungen scheinen Theorieansätze zu Religion durch, wie sie 
beispielsweise der Soziologe Niklas Luhmann formuliert hat, der unter der 
Annahme einer Ausdifferenzierung der Gesellschaft argumentiert, »dass 
viele Aufgaben, die früher von Religion übernommen wurde[n], nun Leis-
tungen anderer gesellschaftlicher Systeme sind – vor allem natürlich der 
Wissenschaft. Religion hat sich aber zugleich zu einem eigenständigen Sub-
system entwickelt, das bestimmte gesellschaftliche Aufgaben erfüllt.«51 Reli-
gion stellt gemäß Luhmann Zugänge zu Transzendenz in Aussicht, um mit 
dem Kontingenten, Ungewissen umzugehen.52 Im Begleittext zum Memo-
ryspiel wird dieser Gedanke aufgenommen und dem Transzendenten eine 
eigene Kausalität mit Einfluss auf das Leben zugeschrieben. Es seien religi-
öse oder philosophische Ansätze, die die Sinnsuche und Fragen der Lebens-
gestaltung unterstützen könnten. Religiöse und wissenschaftliche Weltbilder 
bestünden demnach gleichzeitig und hätten unterschiedliche Funktionen.

Die gleichzeitige Anerkennung von wissenschaftlichen und religiösen 
Weltbildern sowie der Rückgriff auf die Philosophie als Deutungsansatz 
zeichnen sich auch im Kinderbuch Erklär mir deinen Glauben. Die fünf Welt-
religionen, einer Erzählung mit Sachanteilen, ab. Im Folgenden möchte ich 
diskutieren, wie mit religiösen und wissenschaftlichen Weltbildern nicht 
wie bei Jagdzauber und Totemtier als Fortschrittsgeschichte, sondern als sich 
gegenseitig ergänzende Kategorien umgegangen wird.

50	 Landesjugendring Brandenburg e. V. (2018): Memo-Spiel Anders als du glaubst. Religio-
nen und Weltanschauungen. o. O.: o. V.

51	 Schlieter: Was ist Religion?, S. 241. Herv. i. O.
52	 Vgl. Niklas Luhmann (2000): Die Religion der Gesellschaft, hg. v. André Kieserling. Frank-

furt a. M.: Suhrkamp, S. 150.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


265

Religion als Phänomen in Kindermedien

Die Erzählung Erklär mir deinen Glauben ist 2005 im Annette Betz Ver-
lag erschienen und thematisiert »die fünf großen Religionen« auf 102 Seiten 
aus der Perspektive von Schulkindern, die unterschiedlichen Gemeinschaften 
angehören: »Sie erzählen über die wichtigen Rituale, Feste und Glaubens-
inhalte und zeigen, dass es Unterschiede, aber auch viele Gemeinsamkeiten 
zwischen den einzelnen Glaubensrichtungen gibt.«53 Für die Analyse liegt 
die 2. Auflage aus dem Jahr 2011 vor, das empfohlene Lesealter ist ab sechs 

53	 Sigrid Laube (2011): Erklär mir deinen Glauben. Die fünf Weltreligionen. Illustr. v. Mo-
nika Zünd. Wien/München: Annette Betz.

Abb. 18: Das Buchcover ordnet fünf Figuren durch ihre Kleidung fünf Religionen zu, 
Laube/Zünd: Erklär mir deinen Glauben.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


266

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Jahren. Veröffentlicht im Annette Betz Verlag, ist das Buch zur breiten Dis-
tribution auf dem Kindermedienmarkt ausgerichtet. Die Autorin Sigrid 
Laube ist 1953 geboren und hat Rechtswissenschaften und Geschichte stu-
diert. Zu ihrem Werk gehören auch Kinderbücher mit Titeln wie Sisi, das 
Kind der Sonne, Und jenseits liegt kein Paradies. Eine Reise ins nördliche Eis-
meer oder Der Zoo macht Spaß. Illustriert wurde Erklär mir deinen Glau-
ben von Monika Zünd, die diplomierte Textilentwerferin ist und zahlreiche 
Kinder- und Bilderbücher wie Sankt Martin, Der heilige Nikolaus oder Har-
lekin gestaltet hat.

Abb. 19: Die Kinder sprechen mit einem emeritierten Philosophieprofessor  
über Religion, Laube/Zünd: Erklär mir deinen Glauben, S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


267

Religion als Phänomen in Kindermedien

Die fiktional angelegte Erzählung Erklär mir deinen Glauben handelt von 
fünf Kindern, die sich aus einer Klassengemeinschaft kennen und Referate 
über ihre jeweilige Religion vorbereiten sollen. Sie treffen sich in ihrer Frei-
zeit und erzählen einem älteren Mann, der sich als emeritierter Philosophie-
professor erweist, von der Geschichte ihrer religiösen Gemeinschaften, ihren 
Glaubensinhalten und Festen. Auffällig ist die visuelle Gestaltung der Kin-
der, die auf dem Coverbild des Buchs (Abb. 18) stereotyp gekleidet sind, in 
der Erzählung selbst jedoch Alltagskleidung tragen (Abb. 19). 

Auf dem Titelbild trägt das »Hindu«-Mädchen Lhalita einen roten Sal-
war Kamiz mit lilafarbenem Dupatta, der »muslimische« Junge Ali ist mit 
einem grünen, gemusterten Kurta-Hemd und einer Takke bekleidet. Die 
»Christin« Katja trägt einen gemusterten Rock mit Bluse und Cardigan, als 
religiöses Symbol hat sie einen Kreuzanhänger an einer Halskette. Der »bud-
dhistische« Junge Sonam trägt ein orangefarbenes Kesa, seine Haare sind 
kurz rasiert. Simon wird mit Kipa und Tallit als »jüdisch« markiert, seine 
Kleidung ist in Weiß und Blau gehalten. Während die Jungenfiguren auf 
dem Titelbild optisch deutlich voneinander unterschieden werden können, 
erscheinen sie in der Erzählung selbst visuell sehr ähnlich. Der Philosophie-
professor entspricht dem Stereotyp des Wissenschaftlers, meint man doch 
Ähnlichkeiten mit Albert Einstein zu erkennen.54 Die unterschiedlichen Dar-
stellungsweisen der Kinder auf dem Titelbild und in der Erzählung deuten 
auf zwei gleichzeitig geführte Diskurse hin: Das Buchcover betont die Viel-
falt von Religionen, die durch Kleidung, Haare und Kopfbedeckung visu-
ell markiert wird. Die Unterschiede zwischen den Kindern werden hervor-
gehoben. Innerhalb der Erzählung versuchen die Bilder und der Schrifttext, 
die Unterschiede zu egalisieren und die Gemeinsamkeiten zwischen den 
Schüler:innen zu betonen.

Hinsichtlich der Struktur folgt das Buch dem Konzept vieler non-fiktio-
nal ausgerichteter Sachbücher, indem gerahmt zwischen einer Einführung 
und einem Schlussteil fünf Religionen besprochen werden: »Was ist eine 

54	 Zu populären Wissenschaftler:innen-Bildern siehe Petra Pansegrau (2009): Zwischen Fakt 
und Fiktion – Stereotypen von Wissenschaftlern in Spielfilmen. In: Bernd Hüppauf/Peter 
Weingart (Hg.): Frosch und Frankenstein. Bilder als Medium der Popularisierung von 
Wissenschaft. Bielefeld: Transcript, S. 373–386. Mit Pansegraus Typeneinteilung könnte 
der hier dargestellte Philosophieprofessor als eine Mischung aus »schrulligem« und »pro-
fessionellem Wissenschaftler« eingeordnet werden.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


268

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Religion?«, »Judentum«, »Christentum«, »Islam«, »Hinduismus«, »Buddhis-
mus« und zum Abschluss das Kapitel »Ausblick auf andere Religionen«. 
Die Kapitelstruktur stellt die »fünf Weltreligionen«, wie sie im Untertitel 
benannt werden, nebeneinander, eine Konzeption, die sich auch in der 
Erzählinstanz widerspiegelt. Die Geschichte wird aus der Perspektive einer 
heterodiegetischen Aussageinstanz erzählt. Die stellenweise interne Foka-
lisierung der Figur Katja dient zugleich der Identifikation mit der »christ-
lichen« Figur, die somit zur Repräsentation des Eigenen wird.

Während die Kinder Religion aus einer diachronen Perspektive mit mytho-
logischen Geschichten, Gründungsfiguren und historischen Ereignissen vor-
stellen und daraus zeitgenössische Praktiken wie Gebetsformen, Feste und 
Umgangsregeln ableiten, ordnet die Erzählung Religion mit dem Philosophie-
professor aus vergleichender Perspektive ein. Der alte Mann wird als Figur 
inszeniert, die Wissen und Weisheit verkörpert und Religion als Phänomen 
versteht, das eine Wahrheit hinter dem Offensichtlichen verbirgt. Der Profes-
sor erscheint bereits zu Beginn der Geschichte und wird wie folgt vorgestellt:

Der alte Mann lächelte freundlich. »Wer bist du eigentlich?«, erkun-
digte sich Katja nun ein wenig misstrauisch. Alte Männer saßen nicht 
einfach so auf einem Kinderspielplatz herum. Der Weißhaarige schlug 
ein Bein über das andere. »Ich bin ein Nachdenker«, sagte er. »Ein 
Weiser aus dem Morgenland?«, erkundigte sich Katja lachend. »Nicht 
wirklich.« […] »Was machen Weise?«, wollte Ali wissen. »Sie lau-
schen, sie grübeln. Sie möchten klug werden. Und sie versuchen Din-
ge zu verstehen, die manchen verschlossen bleiben.« »Keine leichte 
Arbeit«, meinte Simon beeindruckt. […] »Dich kenne ich!«, rief er. 
»Du bist doch dieser komische Professor. Du wohnst zwei Stockwer-
ke über uns und unterrichtest an der Uni.« »Mhmm«, brummte der 
Alte. »Ich habe unterrichtet, Philosophie. Jetzt bin ich in Rente und 
habe endlich Zeit zum Nachdenken.«55

Die Rolle des reflektierten Philosophen erfüllt der Mann über das gesamte 
Buch hinweg. Er begleitet den Austausch der Kinder, stellt Fragen und erklärt. 
In den Kapiteln »Judentum«, »Christentum«, »Islam«, »Hinduismus« und 
»Buddhismus« berichten die Schüler:innen zwar souverän über ihre jewei-

55	 Laube: Erklär mir deinen Glauben, S. 9f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


269

Religion als Phänomen in Kindermedien

ligen religiösen Traditionen, dennoch ist es immer wieder der Professor, der 
sich als umfassend gebildet mit allen religiösen Gemeinschaften auszuken-
nen scheint. Er unterstützt die Kinder, wenn sie nicht weiterwissen: »›Unse-
re Religion – das Judentum – gehört zu den ältesten der ganzen Welt, die 
nur an einen Gott glaubt. Beeindruckend, was? Mono…monoth…‹ Simon 
geriet ins Stottern. ›Monotheistisch nennt man das‹, half der Alte weiter.«56 
Religion wird von den Kindern als Glaube an verschiedene Gottheiten ver-
standen, der in Erzählungen und Wertvorstellungen, Ritualen und Festen 
Ausdruck findet. Die Schüler:innen repräsentieren als Individuen je eine der 
Gemeinschaften, die als »Weltreligionen« beschrieben werden. Gleichzeitig 
ordnet der Professor die Berichte der Kinder ein, reichert sie durch Fachwis-
sen an und erklärt Zusammenhänge zwischen allen Religionen.

Ein spannungsvolles Verhältnis von Glaube und Wissen wird bereits zu 
Beginn im Kapitel über das »Judentum« angedeutet, indem die Erzählung 
über den Bund zwischen Gott und Abraham als Märchen antönt. Simon 
sagt: »Gott hat sich schon vor langem mit unserem Stammvater Abraham 
geeinigt, daran ist nicht mehr zu rütteln. Man kann darüber in der Bibel 
lesen – es klingt wie ein tolles Märchen…«57 Das Motiv des Märchens fin-
det sich auch in vielen anderen Kindermedien zu religiöser Pluralität, die 
Religion mit Glaube assoziieren und »irrational« wirkende Erzählungen und 
Narrative als Märchen einordnen. Diese Gattung wird als den kindlichen 
Adressat:innen bekannt vorausgesetzt, weshalb sie sich als Hintergrund-
folie für das Themenfeld Glaube und Religion anzubieten scheint, indem 
eine vergleichbare Struktur von Glaube und Märchen zugrunde gelegt wird. 
Sowohl das Märchen als auch religiöse Erzählungen werden als Gattungen 
imaginiert, die auf dem Fantastischen und Wundersamen beruhen und der 
Unterhaltung dienen. Gleichzeitig wird der Begriff »Märchen« für Religion 
in einigen Kindermedien benutzt, um religiöse Weltbilder zu delegitimieren 
und Religion als überkommen darzustellen.58

56	 Laube: Erklär mir deinen Glauben, S. 13.
57	 Laube: Erklär mir deinen Glauben, S. 13.
58	 Siehe zum Beispiel Bärbel Manaar Drechsler (2010): Der kleine Hassan. Illustr. v. Linni 

Lind. Freiburg i. Br.: Salam Kinder- und Jugendbuch Verlag; Procházková: Vinzenz fährt 
nach Afrika; Michael Schmidt-Salomon (2007): Wo bitte geht’s zu Gott? fragte das klei-
ne Ferkel. Ein Buch für alle, die sich nichts vormachen lassen. Illustr. v. Helge Nyncke. 
Aschaffenburg: Alibri.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


270

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Im letzten Kapitel des Sachbuchs wird Religion vom Professor als über-
greifendes Phänomen aus funktionalistischer Perspektive mit Fokus auf 
Kontingenzbewältigung, Moral, Praktiken und soziale Effekte eingeordnet:

»Viele Menschen hoffen, durch ihren Glauben Antworten zu bekom-
men auf eine Menge Fragen, die sie sich stellen. Wie soll ich leben, 
was erwartet mich nach meinem Tod? Was ist überhaupt der Mensch 
und wozu ist er auf dieser Welt? […] Und viele Menschen finden in 
ihrer Religion eine Antwort. Manche Religionen stimmen in einigen 
Antworten überein und in anderen sind sie unterschiedlicher Auffas-
sung. Religionen erklären, wie die Welt und ihre Wirklichkeit ausse-
hen, sie erzählen von verschiedenen Göttern oder von einem Gott, 
sie schildern, wie die Welt entstanden ist und wie die Menschen dar-
auf ihr Glück finden können. So geben sie uns auch Regeln mit auf 
den Weg, die uns helfen sollen, uns richtig zu benehmen, weise und 
gut zu werden. Religionen haben Feste, und die Menschen lieben Fei-
ern. Die Gläubigen gehören einer großen Gruppe an – einer Gemein-
schaft also – und müssen sich daher nicht einsam und verlassen füh-
len. Religionen erfüllen viele kluge und gute Zwecke.«59

Religion wird also als positives Phänomen dargestellt, das Orientierung bie-
tet und soziale Beziehungen organisiert. Der Ausführung darüber, dass Reli-
gionen sich über die Zeit hinweg verändern, Untergruppen gebildet werden 
und Menschen Dinge hinterfragen, folgt ein Abschnitt, der das Verhältnis 
von Religion und Wissenschaft anspricht:

»Man kann ja auch nicht immer über alles einer Meinung sein«, mein-
te Ali. »Ja.« Der Alte schien nachdenklich. »›Alles fließt‹, hat einmal 
ein gescheiter Denker gesagt. Nichts im Leben und in der Natur bleibt 
unverändert. Die Menschen mögen immer schlauer werden, die Wis-
senschaften immer raffinierter. Viele Fragen wird man nicht beantwor-
ten können, sondern es werden immer neue Fragen daraus entstehen. 
Und so werden die Menschen sich noch lange mit dem beschäftigen, 
wofür sie noch keine Lösung wissen. Sie werden sich immer wieder 
uneins sein und sich vielleicht manchmal streiten. Aber man muss 

59	 Laube: Erklär mir deinen Glauben, S. 103; S. 106.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


271

Religion als Phänomen in Kindermedien

hoffen, dass sie alle dazu beitragen, dass man auf unserer Welt ganz 
gut miteinander leben kann, ohne sich in die Haare zu geraten.«60

Wissenschaft und Religion stehen hier in einem kausalen Verhältnis zuein-
ander, indem davon ausgegangen wird, dass wissenschaftlicher Fortschritt 
neue Fragen hervorruft, auf die Religionen Antworten finden. Beiden Fel-
dern wird eine sinnstiftende Funktion beigemessen, die den Menschen zu 
Antworten auf ihre Fragen und Lösungen ihrer Probleme verhelfen. Gleich-
zeitig wird davon ausgegangen, dass wissenschaftliche und vielfältige reli-
giöse Weltbilder in Widerspruch geraten und Meinungsverschiedenheiten 
evozieren können. Das Buch schließt mit der als Hoffnung formulierten 
Aufforderung, gut miteinander umzugehen und gemeinsam dafür zu sor-
gen, Konflikte zu überwinden. Dieser Ansatz findet sich bereits im Vorwort 
der Autorin, das mit den Worten endet: »Vielleicht kann dieses Buch zum 
gegenseitigen Verständnis und Respekt beitragen, das wäre schön.«61 Reli-
gion und Wissenschaft werden in diesem Sachbuch nicht wie etwa in Jagd-
zauber und Totemtier fortschrittsparadigmatisch verstanden, sondern als 
gleichzeitig vorhandene Weltdeutungsoptionen, die sich gegenseitig beein-
flussen und nähren.

Der Blick auf das Verhältnis von Glaube und Wissen, Religion und Wissen-
schaft ermöglicht den Rückschluss, dass Religion und Wissenschaft in Kinder-
medien häufig aus funktionalistischer Perspektive als sinnstiftend charakte-
risiert werden. Während Jagdzauber und Totemtier Religion die sinnstiftende 
Funktion nur in einer gewissen Phase bis zum Übergang zu wissenschaft-
lichen Weltbildern zugesteht, erkennt Erklär mir deinen Glauben religiöse wie 
wissenschaftliche Deutungshorizonte als gleichzeitig verfügbar an. Obwohl 
nicht näher charakterisiert wird, was Wissenschaft ist und welche episte-
mologischen Prämissen dem Erkenntnisgewinn zugrunde liegen, erachten 
beide untersuchten Medien die Wissenschaft fraglos als zeitgenössischen 
Status Quo der Weltdeutung. Religion hingegen wird im DDR-Kinderbuch 
als überkommen dargestellt und auch die Erzählung aus dem Jahr 2011 deu-
tet an, dass Religion eine Form des Glaubens ist, die nicht für alle Menschen 
eine Rolle spielt. Während Religion und Wissenschaft explizit in ein Ver-
hältnis zueinander gestellt werden, erscheint die Beziehung von Glaube und 

60	 Laube: Erklär mir deinen Glauben, S. 107.
61	 Laube: Erklär mir deinen Glauben.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


272

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Wissen weniger eindeutig. Während Jagdzauber und Totemtier Glaube als 
Anerkennung des »Irrationalen«, »Unsinnigen« versteht, macht Erklär mir 
deinen Glauben keine deutliche Unterscheidung von Glaube und Wissen, 
sondern erläutert die sinnstiftenden, moralischen und lebenspraktischen 
Funktionen von Religion. Die Analyse der beiden Quellen deutet bereits 
an, dass Religionen in Kindermedien häufig Wertungen ausgesetzt sind, sei 
es als Bereicherung und positiver Mehrwert für das eigene Leben oder als 
gewaltbringendes Übel. Im folgenden Unterkapitel werden Wertungen von 
Religion reflektiert und eingeordnet.

7.1.3	 Wertungen von Religion
Im Gegensatz zu vielen anderen Themen, die Kindermedien bearbeiten, 
scheint Religion als Gegenstand angesehen zu werden, der der normati-
ven Einordnung durch Autor:innen und Produzierende bedarf. Mit der 
Repräsentation von Religion und religiöser Pluralität gehen in vielen Quel-
len implizite und explizite Wertungen von Religion als Phänomen, religiö-
sen Gemeinschaften oder einzelnen Praktiken einher. In diesem Unterka-
pitel möchte ich zwei Quellen – das Sachbuch Gott gibt es wohl nicht und 
das Hörspiel Unsere Religionen – diskutieren, die Religion auf unterschied-
liche Weise bearbeiten und explizit normative Aussagen treffen. Die Ana-
lyse verdeutlicht, wie konträr Religion im öffentlichen Raum wahrgenom-
men wird und welche Inhalte und Werte den Kindermedien zufolge zum 
Nachdenken anstoßen sollen.

Das Sachbuch Gott gibt es wohl nicht von Patrik Lindenfors ist 2012 im 
Alibri Verlag in Aschaffenburg erschienen und für Kinder und Jugendliche 
zwischen elf und vierzehn Jahren produziert worden. Lindenfors arbeitet 
als Evolutionsbiologe an der Universität Stockholm und publizierte neben 
dem diskutierten Sachbuch keine weiteren Kinderbücher. Für die visuel-
le Gestaltung zeichnet die Illustratorin Vanja Schelin verantwortlich. Mit 
Michael Schmidt-Salomons Erzählung Wo bitte geht’s zu Gott? fragte das 
kleine Ferkel, das 2007 im selben Verlag erschienen ist und einen ähnlichen 
Kerngedanken verfolgt, bildet Lindenfors Sachbuch hinsichtlich der radikalen 
Ablehnung religiöser Weltbilder eine Ausnahme im Quellenkorpus.62 Zudem 

62	 Für das Kinderbuch Wo bitte geht’s zu Gott? fragte das kleine Ferkel von Michael Schmidt-
Salomon und Helge Nyncke wurde noch im Jahr seiner Erscheinung vom Bundes-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


273

Religion als Phänomen in Kindermedien

wird das Buch nicht im Sortiment gängiger Buchhandlungen geführt, son-
dern ist nur über den Verlag und große Onlineversandhändler erhältlich. 
Der Alibri Verlag publiziert laut Webseite »Texte von Autor:innen, die für 
Selbstbestimmung, Emanzipation, Aufklärung und Wissenschaft eintreten 
und sich für einen säkularen, solidarischen und rationalen Blick auf die 
Welt stark machen.«63 Dieser Grundsatz findet sich auch in Gott gibt es wohl 
nicht, das Kindern auf 87 Seiten laut Klappentext hilft, »sich über die ver-
schiedenen Religionen zu informieren, und zeigt, dass es ein Stück Frei-
heit bedeuten kann, an gar keine höheren Wesen zu glauben.«64 Bereits auf 
dem Klappentext wird die Leseerwartung, einen faktualen Text vorliegen 
zu haben, angestoßen. Auch die formale Gestaltung unterstützt den Ein-
druck eines unterhaltenden Sachbuchs: Schaubilder wie auch der deskriptive 
Sprachmodus des Textes, teilweise sogar mit Fußnoten, suggerieren die Ver-
mittlung von erwiesenen Informationen.

Auf dem Buchcover ist Gott mit langem grauem Bart auf einer Wolke 
abgebildet, der durch eine Gedankenblase selbstreflexiv anmerkt, dass es ihn 
wohl nicht gebe (Abb. 20). Während die meisten Kindersachbücher des Kor-
pus mit Glaube und Religion als Phänomen einsteigen, argumentiert Lin-
denfors ex negativo und stellt die Frage, was es bedeute, nicht zu glauben:

Einmal fiel es jemandem wohl schwer, Phantasie und Wirklichkeit zu 
trennen. Oder jemand gab vielleicht damit an, dass er eine Zauberkraft 
auf seiner Seite habe. Die erste Person, die auf die Idee kam, dass es 
einen Gott gibt, machte gleichzeitig alle anderen zu Nichtgläubigen.65

ministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend ein Antrag auf Indizierung bei der 
Bundesprüfstelle für jugendgefährdende Medien eingereicht. Grund dafür waren Be-
schreibungen und Illustrationen eines Rabbiners, die gemäß dem Antrag antisemitische 
Tendenzen aufweisen. Der Antrag wurde 2008 von der Bundesprüfstelle abgelehnt, da 
alle drei dargestellten Religionen gleichermaßen angegriffen würden. 2018 wurde im sel-
ben Verlag eine Verteidigungsschrift des Autors, Illustrators und Verlagsgründers ver-
öffentlicht, die das Buch Seite für Seite kommentiert, eine Stellungnahme des Verlags ent-
hält und den Fall zusammenfasst. Michael Schmidt-Salomon/Helge Nyncke/Gunnar 
Schedel (2018): Die Rettung des kleinen Ferkels. Warum auch Kinder über Religion la-
chen dürfen. Aschaffenburg: Alibri.

63	 Alibri Verlag GmbH: Über uns. Alibri. Forum für Utopie und Skepsis. URL = https://www.
alibri.de/Verlag/%C3%9Cber-uns [26.12.2022].

64	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht.
65	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


274

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Mit der Trennung von »Fantasie« und 
»Wirklichkeit« erzeugt Lindenfors be-
reits zu Beginn des Sachbuchs eine 
Dialektik, die die Beschreibung und 
Bewertung von Religion durchgehend 
begleiten wird. Der Autor verschreibt 
sich der »Wirklichkeit«, bezieht sich in 
seinen Ausführungen jedoch auf »die 
erste Person, die an Gott glaubte«, ein 
Gedankenexperiment, dass sich jeg-
licher historischer Reflexion entzieht. 
Religion erscheint als anthropogenes 
Phänomen, von dem sich diejenigen, 
die nicht an Gott glauben, emanzipie-
ren müssten. Im Abschnitt »Geschich-
ten über die Wirklichkeit« wird deutlich, 
dass das Sachbuch eine funktionalisti-
sche Perspektive auf Religion einnimmt, 
indem es darauf fokussiert, welche Leis-
tungen Religion – repräsentiert als »Göt-
ter« – zugeschrieben werden, wie bei-

spielsweise die Schöpfung. Gleichzeitig werden religiöse Weltbilder nicht als 
plausible Deutungen anerkannt:

Es gibt viele verschiedene Geschichten darüber, wie Götter die Welt 
erschaffen haben. Einige davon stehen in Büchern wie der Bibel und 
dem Koran. Wenn man nicht an Götter glaubt, meint man auch, dass 
keine dieser Geschichten wahr ist. Stattdessen will man herausfinden, 
wie die Welt wirklich funktioniert. […] (Woher wissen wir denn, dass 
die Wirklichkeit tatsächlich wirklich ist? Das ist eine schwere Frage, 
die eine lange Antwort erfordert. Ungefähr genauso lang wie dieses 
Buch. Aber einfach gesagt ist Wirklichkeit das, was wir einander zei-
gen können.)66

66	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 16.

Abb. 20: Das Buchcover zeigt Gott,  
der seine Existenz selbstreferenziell 
bezweifelt, Lindenfors/Schelin:  
Gott gibt es wohl nicht.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


275

Religion als Phänomen in Kindermedien

Mit dieser Ankündigung, in der Länge 
des Buchs zu zeigen, was Wirklichkeit 
sei, – nämlich die Inexistenz »höhere[r] 
Wesen«67 – steigt das Sachbuch in eine 
Abhandlung über »Die drei größten Reli-
gionen der Welt« ein. Während die ersten 
Absätze zu »Christentum«, »Islam« und 
»Hinduismus« jeweils Glaubensvorstel-
lungen in monolithischer Weise verallge-
meinern, enden die Ausführungen jeweils 
mit dogmatischen Aussagen, die sich aus 
den Glaubensvorstellungen ableiten ließen. 
So würden diejenigen, die nicht glaubten, 
Jesus sei Gottes Sohn gewesen oder sei-
ne Existenz überhaupt anzweifelten, »in 
aller Ewigkeit in der Hölle brennen. Auch 
wenn sie sonst gute Menschen waren.«68 Auf die Aussage »Nach den Hadit-
hen müssen alle, die Muslime gewesen sind, aber später Atheisten wurden, 
geköpft werden«69 folgt unvermittelt der Satz »Manche Muslime halten es 
für sehr wichtig, dass Frauen nicht ihre Haare zeigen«70, der mit zwei Figuren, 
die eine Burka und einen Niqab tragen, visualisiert wird (Abb. 21). Über der 
linken Figur ist eine Sprechblase mit den Worten »Süßes oder Saures?« einge-
fügt, eine Phrase, die von meist kostümierten Kindern an Halloween verwen-
det wird. Burka und Niqab werden also vom Buch nicht als Kleidung, son-
dern als Kostüme für »muslimische« Frauen angesehen. Auch der Abschnitt 
über den »Hinduismus« äußert sich kritisch, indem Vorstellungen der Wie-
dergeburt problematisiert werden: »Und weil das, was man in dem einen 
Leben getan hat, darüber entscheidet, als was man im nächsten Leben wie-
dergeboren wird, ist es nach dem Hinduismus auch nur gerecht, wenn man 
als Behinderter geboren wird – daran ist man eben selbst schuld.«71 Religion 
wird in diesen Abschnitten diffamierend als dogmatischer Glaube verstan-

67	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht.
68	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 19.
69	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 20.
70	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 20.
71	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 23.

Abb. 21: Zwei muslimische Frauen
figuren mit Burka und Niqab, Linden-
fors/Schelin: Gott gibt es wohl nicht, 
S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


276

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

den, der auf einer maximalisierenden, wört-
lichen Lektüre religiöser Texte beruht. Das 
Kapitel schließt mit dem Paradoxon, dass 
alle Religionen behaupteten, wahr zu sein, 
dass aber nicht alle Religionen gleichzei-
tig recht haben könnten.72 Auf den folgen-
den 25 Seiten hinterfragt das Buch, warum 
Menschen an Gott glauben, und dekonst-
ruiert sämtliche Argumente, die für einen 
Glaube an Gott sprechen würden. Während 
substanzialistische Ansätze an Religion, die 
von der Existenz einer Gottheit ausgehen, 
ohne weiteres als irrational zurückgewiesen 
werden, findet das Sachbuch für funktio-
nalistische Zugänge, die die soziale Funk-

tion von Religion hervorheben, äquivalente Kontingenzbewältigungsstrate-
gien. So heißt es im letzten Absatz des Abschnittes »Gott als Trost«: »Leider 
gibt es nicht hinter allem, was geschieht, auch einen tieferen Sinn. Wenn dir 
etwas Schlimmes zustößt, dann versuche daran zu denken, dass es immer 
noch Licht, Liebe und Leben in der Welt gibt. Sie verschwinden nicht, auch 
wenn es sich vielleicht manchmal so anfühlt.«73 Auch für die religiöse Ethik, 
die nur davon handle »Vorschriften zu befolgen. Manchmal sind diese Vor-
schriften gut, aber ziemlich oft sind sie schlecht«74 findet das Buch alter-
native Werte, die es als nicht religiös einordnet: »Gut und richtig sollte so 
etwas sein wie Freundlichkeit, Hilfsbereitschaft, Rücksicht, Mitgefühl und 
so weiter. Handlungen, die das Leiden in der Welt verringern.«75 Das Buch 
schließt mit einer Doppelseite zum Thema »Nicht zu glauben ist Freiheit!« 
und bekennt sich zur »Freiheit, nicht an die von anderen erfundenen Super-
wesen glauben zu müssen. Freiheit von einer ewigen Strafe, die andere erfun-
den haben. Freiheit zu denken, was man will.«76 Eine Illustration von zwei 
anthropomorph gestalteten abstrakten Figuren, die eine Burka und eine 

72	 Vgl. Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 24.
73	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 45.
74	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 86.
75	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 86.
76	 Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 92.

Abb. 22: Zwei Figuren entledigen sich 
ihrer Burka und Bibel, Lindenfors/
Schelin: Gott gibt es wohl nicht, S. 93.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


277

Religion als Phänomen in Kindermedien

Bibel wegwerfen und damit hinter sich lassen, unterstützt die Botschaft des 
Schrifttextes (Abb. 22).

Religion wird in diesem Kindersachbuch als Opposition zur »Wirklich-
keit« entworfen, wobei die Vorstellungen sowohl von Religion als auch von 
»Wirklichkeit« deutlich limitiert sind: Das Buch identifiziert Religion mit 
dem Glauben an eine Gottheit und der wörtlichen Auslegung religiöser Texte, 
wodurch der Blick auf religiöse Weltbilder bereits sehr verengt wird. Auch 
wenn an einzelnen Stellen eingeräumt wird, dass religiöse Menschen nicht 
alle Vorschriften einhalten würden, beruhen sämtliche Argumente auf einer 
wortgetreuen Lektüre religiöser Texte.77 Diese Behauptungen entbehren jeder 
empirischen Grundlage, sind es doch gerade theologische Fächer, die die Aus-
legung religiöser Texte untersuchen. Und gerade dann, wenn »Wirklichkeit« 
wie im Sachbuch zur Kategorie für Plausibilität wird, wäre es notwendig zu 
reflektieren, dass »Wirklichkeit« ein kontingentes Konzept ist, das der Deu-
tung durch Menschen bedarf.78 Das Kindersachbuch zielt durch die norma-
tive Repräsentation von Religion auf die Emanzipation von religiösen Welt-
bildern und wertet Religion pauschal als unsinnig, dogmatisch und gefährlich 
ab, während Wissenschaft als rational und objektiv imaginiert wird. Die viel-
fältigen Methoden und Zugänge wissenschaftlicher Weltdeutungen werden 
jedoch nicht in den Blick genommen, wodurch das Buch die Wissenschaft 
unspezifisch als Instrument der Erkenntnisgewinnung homogenisiert. So 
simplifiziert Lindenfors Religion und Wissenschaft gleichermaßen, doch 
die Wissenschaft wird als Beobachtung der »Wirklichkeit« positiv assoziiert, 
während Religion als irrationaler Glaube abgewertet wird.

Eine gänzlich konträre Perspektive auf Religion nimmt das Hörspiel Unse-
re Religionen ein, das den Mehrwert von Religion in einer Erzählung dar-
zustellen sucht. Das Hörspiel ist im Jahr 2003 in erster Auflage im Ravens-
burger Verlag als Teil eines Medienverbundes mit einem gleichnamigen 
Sachbuch erschienen. Das Konzept, der Text und die Illustrationen auf dem 
CD-Cover stammen von Angela Weinhold, die 1955 geboren ist und Visu-
elle Kommunikation studiert hat. Zu Weinholds Portfolio gehören weitere 
Sachbücher, die ebenfalls im Ravensburger Verlag erschienen sind, wie bei-

77	 Vgl. Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 55.
78	 Vgl. Wolf Krötke (2005): Wirklichkeit. In: Religion in Geschichte und Gegenwart online. 

Leiden: Brill. DOI: http://dx.doi.org.emedien.ub.uni-muenchen.de/10.1163/2405-8262_
rgg4_SIM_224308.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


278

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

spielsweise Wir entdecken Insekten, Bei den Indianern und Die Dinosaurier. 
Das Hörspiel Unsere Religionen ist an Kinder zwischen vier und sechs Jah-
ren adressiert und handelt von sechs fiktiven kindlichen Figuren, die sich 
als »evangelisch«, »katholisch«, »jüdisch«, »muslimisch«, »hinduistisch« und 
»buddhistisch« verstehen und gemeinsam mit Robert, einem erwachsenen 
Mann, von ihren religiösen Traditionen berichten. Bereits auf dem Cover-
bild der CD wird deutlich, dass die Darstellung von Religion der Idee der 
»Weltreligionen« folgt, indem je ein Kind als »hinduistisch« mit Bindi und 
Dupatta, »buddhistisch« mit Kesa und kurzgeschorenen Haaren, »jüdisch« 
mit Tallit und Kipa, »christlich« mit Kreuzanhänger und »muslimisch« mit 
Takke und Koran markiert wird (Abb. 23). Das Hörspiel beabsichtigt gemäß 
CD-Cover, zu erzählen, wie die Kinder »feiern, beten und ihren Glauben 
leben. Zusammen lernen sie Gemeinsamkeiten und Unterschiede ihrer Reli-
gionen kennen und laden die Hörer zu einem großen Friedensfest ein.«79

79	 Angela Weinhold (2003): Unsere Religionen = Wieso? Weshalb? Warum? Hörspiel. Ravens-
burg: Ravensburger Buchverlag Otto Maier.

Abb. 23: Das CD-Cover ordnet fünf Figuren durch Kleidung und Objekte  
fünf Religionen zu, Weinhold: Unsere Religionen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


279

Religion als Phänomen in Kindermedien

Das Hörspiel umfasst eine Gesamtspielzeit von etwa einer Stunde und 
zwanzig Minuten, die in vierzehn Kapitel unterteilt sind. Zwei Figuren, 
Maja und Jonas, lernen durch die Teilnahme an Ritualen und in Form von 
Gesprächen mit ihren Mitschüler:innen verschiedene religiöse Traditionen 
kennen. Die fiktiven Begegnungen werden durch Dialoge sprachlich im 
Hörspiel präsentiert und mit Geräuschen und Musik untermalt. Zu Beginn 
besuchen Maja und Jonas gemeinsam mit Robert eine Kirche und denken 
über ihre Religionen – Maja ist evangelisch, Jonas katholisch – nach. Bereits 
in den ersten Dialogen wird deutlich, dass Religion als »schön« charakte-
risiert wird:

Robert: 	Und? Wie hat euch der Gottesdienst gefallen?
Maja: 	 Ich fand es schön, dass wir so viel gesungen haben. Obwohl 

Jonas ganz schön falsch singt.
Jonas: 	 Dafür kann ich schon das Vaterunser auswendig. Das konn-

te ich schon mitsprechen und Maja nicht.
Maja: 	 Na und, was hat dir denn gut gefallen, Robert?
Robert: 	Mir hat auch die Predigt sehr gut gefallen. Der Pfarrer hat 

ja von Nächstenliebe gesprochen, davon, dass wir uns nicht 
immer so viel streiten, sondern lieber füreinander da sein 
sollen.

Jonas: 	 Stimmt, das war auch schön.80

Das Narrativ der Nächstenliebe findet sich nicht nur im diskutierten Hör-
spiel, sondern zieht sich in Repräsentationen religiöser Pluralität im gesamten 
Quellenkorpus als wichtiger Wert des »Christentums« durch.81 Im folgenden 
Gespräch werfen die Kinder die Frage auf, ob es auch Menschen gebe, die an 
nichts glauben. Robert, dessen Verhältnis zu den Kindern unklar bleibt, der 
aber wie der Philosophieprofessor in der diskutierten Erzählung Woran wir 
glauben als erklärender erwachsener Mann auftritt, antwortet mit den Worten

80	 Weinhold: Unsere Religionen, 00:01:12−00:01:40.
81	 Vgl. zum Beispiel Anna Wills (2017): Das Wimmelbuch der Weltreligionen. Illustr. v. Nora 

Tomm. Weinheim/Basel: Beltz & Gelberg; Christa Holtei (2011): Das große Familienbuch 
der Weltreligionen. Feste und Bräuche aus der ganzen Welt. Illustr. v. Tilman Michalski. 
Mannheim: Sauerländer, S. 61.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


280

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

»Natürlich gibt es auch Menschen, die nicht glauben wollen oder kön-
nen. Das bleibt jedem Menschen selbst überlassen. Die meisten Men-
schen finden es aber schön, einen Glauben zu haben, ihre Religion ist 
wie eine große Familie für sie. Sie fühlen sich darin geborgen, finden 
Trost und Rat und ihre Religion hilft ihnen, sich im Alltag zurechtzu-
finden. […] Religionen funktionieren zum einen ein bisschen so wie 
Verkehrsregeln, sie sagen den Menschen, wie sie leben sollen, damit 
ihr Leben und das Zusammenleben mit anderen besser gelingt. Zum 
anderen verbindet der gemeinsame Glaube Menschen. Manchmal 
sogar über Ländergrenzen und Kontinente hinweg.«82

Religion wird in diesen Ausführungen als durchweg positives Phänomen 
beschrieben und mit dem idealisierten Motiv der Familie – in der sich der 
Mensch verbunden, geborgen und getröstet fühle – verglichen. Maja und 
Jonas wiederholen Roberts Aussage und bestätigen deren Gehalt: »Wie eine 
große Familie, die über die ganze Welt verstreut ist und überall haben wir 
Freunde. […] Dann haben wir mit so vielen anderen Menschen auf der Welt 
etwas gemeinsam, das finde ich schön.«83

Religion wird im Verlauf des Hörspiels als Besonderheit und Bereicherung 
für den Menschen und die Welt dargestellt, was sich im Kapitel »Woher 
kommt Religion?« vor allem durch die Geräusche widerspiegelt. Kapitel 2 
beginnt mit Vogelgezwitscher und der Gesangsstimme von Maja, Jonas und 
Robert, die das Lied »Weißt du, wie viel Sternlein stehen« des evangelischen 
Pfarrers Wilhelm Hey singen. In den folgenden Dialogen erzählt Robert den 
Schöpfungsmythos der Hebräischen Bibel, der von Geräuschen untermalt 
wird: Die Zuhörer:innen nehmen Meeresrauschen wahr, durch Baumkronen 
wehenden Wind, das Piepsen von Mäusen, Quaken von Fröschen und viele 
weitere Tiergeräusche, die in Kinderlachen aufgehen.84 Die Inszenierung 
der Erzählung betont die Vielfalt von Menschen und Tieren auf der Welt, 
die von Maja kommentiert wird: »Ja, alles ist so bunt und wunderschön.«85

In den folgenden Kapiteln lernen die Kinder die religiösen Traditionen 
ihrer Mitschüler:innen kennen, um am Ende des Hörspiels ein gemeinsames 

82	 Weinhold: Unsere Religionen, 00:04:10−00:04:50.
83	 Weinhold: Unsere Religionen, 00:04:50−00:05:06.
84	 Vgl. Weinhold: Unsere Religionen, 00:07:55−00:13:27.
85	 Weinhold: Unsere Religionen, 00:13:27−00:13:29.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


281

Religion als Phänomen in Kindermedien

Friedensfest zu feiern: »Wie wär’s, wenn wir morgen einfach unser eigenes 
religiöses Fest feiern? Mhm? Jeder bringt dann mit, was zu seinem Lieb-
lingsfest gehört. Leckeres Essen oder andere typische Sachen, mhm vielleicht 
könnt ihr uns auch ein Lied beibringen oder eine Geschichte erzählen.«86 
Das Schöne und Positive an Religion manifestiert sich in gemeinsamen Fei-
ern, Dekorationen, besonderem Essen, Liedern und Geschichten, die als 
konstitutiv für Religion dargestellt werden. Die Figuren feiern ein Friedens-
fest, obwohl zuvor nicht erwähnt wird, warum religiöse Pluralität Streit oder 
Konflikte evozieren könnte, die Frieden als Konzept überhaupt notwendig 
machen. Die Wertung von Religion als Konfliktpotenzial erfolgt also implizit 
und wird lediglich angedeutet, beispielsweise dann, wenn die »christlichen« 
Figuren Maja und Jonas die Beschneidung des »jüdischen« Jungen Aaron 
als »schlimm« und schmerzend bezeichnen.87 Die abschätzige Reaktion der 
als »christlich« vorgestellten Figuren formt Wir- und Sie-Gruppen und bie-
ten für die Hörenden Anknüpfungspotenzial, der Praxis der Beschneidung 
ebenfalls mit Argwohn zu begegnen. In allen anderen Dialogen erscheinen 
Religion und damit verbundene Praktiken als wertvoll und besonders und 
finden die Anerkennung und Bewunderung der anderen Figuren.

Während das mit dem Hörspiel veröffentlichte Sachbuch durch Schau-
bilder und einen erklärenden Sprachmodus die Wiedergabe von Informa-
tionen markiert, erscheint das Hörspiel durch die Begegnung verschiedener 
Rollen und die dramaturgische Gestaltung nicht nur als wissensvermittelndes, 
sondern auch als unterhaltendes Medium. Es sind vor allem die Szenen des 
Hörspiels, die nicht der Präsentation von Sachinhalten gewidmet sind, son-
dern die zwischenmenschlichen Momente präsentieren, die die positive Wer-
tung von Religion ermöglichen und stützen.

Die Analysen des Sachbuchs Gott gibt es wohl nicht und des Hörspiels Unse-
re Religionen verdeutlichen, dass Religion trotz der vordergründigen Absicht, 
›Sachwissen‹ darzustellen, häufig gewertet wird. Die normative Einordnung 
reicht von Religion als dogmatisches und gefährliches Gräuel, das am besten 
keine Rolle im Leben von Kindern spielen sollte, bis zu positiven Deutungen 
als schön, besonders und der Idee der Familie ähnlich. In der Gesamtschau 
sind es vor allem letztere Positionen, die sich in der Mehrheit der Quellen 
wiederfinden. Die explizite Ablehnung und Vermittlung atheistischer Welt-

86	 Weinhold: Unsere Religionen, 01:08:35−01:08:52.
87	 Vgl. Weinhold: Unsere Religionen, 00:43:41−00:44:09.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


282

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

bilder bilden im Quellenkorpus eher die Ausnahme, finden sich jedoch auch 
in öffentlichen Debatten über den Stellenwert von Religion in Sozialisations-
prozessen, beispielsweise im Hinblick auf den Religionsunterricht.

7.2	 Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

7.2.1	 Repräsentationsebenen und Vergleichskategorien

In Unterkapitel 7.1 wurde Religion als Phänomen in Kindermedien unter-
sucht, um nachzuvollziehen, welche Vorstellungen von Religion der Reprä-
sentation religiöser Pluralität zugrunde liegen. Die Quellen konstruieren 
Religion als Phänomen, das Zeitverständnisse konstituiert. In der Beschrei-
bung von und Erzählung über Religion werden mythologische, historische 
und gegenwärtige Zeitkonzepte häufig miteinander verschränkt. Die Tra-
dierung von Religion über die Zeit hinweg gilt als konstitutiv, um heutige 
Praktiken zu erklären und zu begründen. Einige Kindermedien eröffnen ein 
Spannungsfeld von Glaube und Wissen, Religion und Wissenschaft, das auf 
die Ordnungsfelder »Wahrheit und Imagination«, »Rationalität und Irratio-
nales« rekurriert und deren Verhältnisbestimmung diskutiert. Religion wird 
in der Regel mit dem Konzept Glaube gleichgesetzt, der sich in voneinander 
unterscheidbaren Gruppierungen, den »Weltreligionen«, manifestiert. Mit 
der Absicht, Gemeinsamkeiten zu betonen und Unterschiede zu benennen, 
um Differenz zwischen Menschen zu überwinden, stellen die Kindermedi-
en Religionen in Form eines Vergleichs nebeneinander. In diesem Unter-
kapitel möchte ich, um den inhaltlichen Zugang der Quellen zu religiöser 
Pluralität nachzuzeichnen, diskutieren, welche Repräsentationsebenen den 
Vorstellungen von Religion zugrunde liegen und welche Kategorien in Kin-
dermedien als Tertium Comparationis für den Vergleich ausgewählt werden.

Die Repräsentation religiöser Pluralität erfolgt in den meisten der unter-
suchten Kindermedien in Form eines Nebeneinanders von Gemeinschaften, 
die als in sich geschlossen dargestellt werden, sodass sie von anderen Religio-
nen abgegrenzt werden können. In diesem Unterkapitel diskutiere ich zwei 
Kindermedien, die beide von eindeutig unterscheidbaren Religionen aus-
gehen, durch ihre Produktionsform jedoch unterschiedliche Schwerpunkte 
setzen: Das Sachbuch Rund um die Weltreligionen steht repräsentativ für viele 
andere Sachbücher, die religiöse Pluralität in ähnlicher Form bearbeiten. In 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


283

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

der Darstellung von fünf »Weltreligionen« werden Gemeinsamkeiten und 
Unterschiede hervorgehoben und je nach religiöser Tradition spezifische 
Inhalte hinzugefügt. Einen anderen Zugang findet der Dokumentarfilm 
Kinder erklären ihre Religion, der ebenfalls fünf »Weltreligionen« zeigt, 
mit der Begleitung von fünf Kindern jedoch einen individualisierten Zugang 
sucht. Die Analyse beider Quellen fokussiert auf die Repräsentationsebenen 
von Religion und Vergleichskategorien, die der Darstellung von Pluralität 
zugrunde liegen. Das Kindersachbuch Rund um die Weltreligionen wurde 
2008 von Manfred Mai im Herder Verlag in Freiburg im Breisgau veröffent-
licht. Das empfohlene Lesealter liegt bei acht bis zehn Jahren. Der Autor 

Abb. 24: Das Buchcover ordnet fünf Figuren durch ihre Kleidung 
fünf Religionen zu, Mai/Bunse: Rund um die Weltreligionen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


284

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Manfred Mai ist 1949 geboren, arbeitete als Lehrer und publizierte zahl-
reiche Bücher für Kinder und Erwachsene, unter anderem Meine schönsten 
Tiergeschichten, Eine Gruselnacht im Zelt und Ausländer bei uns. Die Illust-
rationen in Rund um die Weltreligionen stammen von Rolf Bunse, der 1953 
geboren ist und Grafikdesign studiert hat. Sein Werk umfasst Illustrationen 
in Büchern wie Worauf wir bauen können. Rund um die Erstkommunion, Das 
Schulgespenst und Hilfe, ich bin Prinzessin.

Bereits auf dem Coverbild des diskutierten Sachbuchs wird die Intention, 
»Weltreligionen« darzustellen, deutlich. Kinder, die spezifische Kleidung und 
Accessoires tragen sowie ein Davidstern, ein Kreuz, ein Hilal, ein Rad der 
Lehre und die Silbe Om, markieren Religionen visuell (Abb. 24). Diese Ein-
teilung spiegelt sich auch in der Kapitelstruktur wider. Auf eine Einleitung 
folgen die Abschnitte »Rund um das Judentum«, »Rund um das Christen-
tum«, »Rund um den Islam«, »Rund um den Hinduismus« und »Rund um 
den Buddhismus«. Die Repräsentationsebenen, auf denen Religion als Phä-
nomen entfaltet wird, beabsichtigen, Religion sichtbar zu machen und Prak-
tiken sowie materielle Objekte hervorzuheben.

Als Vergleichskategorien lassen sich die Historizität von Religion und 
Beschreibungen eines ›Ursprungs‹ mit mythologischen Erzählungen, 
Gründungsfiguren und frühen Gemeinschaften, religiöse Texte, die als »Hei-
lige Schriften« bezeichnet werden, innere Gruppendifferenzen, Todesvor-
stellungen sowie Feste im Jahreskreis und Lebenslauf ausmachen. All diese 
Themen werden in allen Kapiteln besprochen. Sowohl die Kapitelstruktur des 
Buchs als auch der Text, der Parallelen explizit hervorhebt, vergleichen Reli-
gionen miteinander. Die Suche nach Ähnlichkeiten und Gemeinsamkeiten 
zieht sich durch das gesamte Sachbuch, um Religion zu verstehen und Frem-
des in bereits Bekanntes einzuordnen. So heißt es etwa im Abschnitt »Haben 
die Muslime eine Heilige Schrift?«: »Wusstest du schon, dass im Koran und in 
der Bibel manche Geschichten sehr ähnlich sind? […] Für Juden und Chris-
ten gehören Abraham, Isaak und Jakob zu den Vätern des Volkes Israel.«88 
Die Vergleiche erfolgen im Sachbuch zwischen »Judentum«, »Christentum« 
und »Islam«, die als »Abrahamsreligionen« bezeichnet und als ähnlich reprä-
sentiert werden. Implizite Vergleichskategorien werden dann offensichtlich, 
wenn das Buch Praktiken ex negativo beschreibt, beispielsweise im Abschnitt 

88	 Manfred Mai (2008): Rund um die Weltreligionen = 66 Fragen und Antworten. Illustr. v. 
Rolf Bunse. Freiburg i. Br.: Herder, S. 56.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


285

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

»Was hat ein Teppich mit Beten zu tun?«, der mit den Worten »[d]ie Gebete 
der Muslime sind keine Bittgebete. Muslime beten ausschließlich, um die 
Größe Gottes zu preisen«89 eingeführt wird. Abgesehen davon, dass diese 
Aussage inhaltlich falsch ist, gibt es doch sehr wohl die als Duʿa bezeichneten 
individuellen Bittgebete90, impliziert die Formulierung, dass die Vergleichs-
kategorie für Gebete das Bittgebet sei, das als bekannt angenommen wird. 
Diese implizierte Nähe zur Lebenswelt der Adressierten findet sich auch im 
Hinblick auf den nationalen und geografischen Raum, da häufig ein Bezug 
zu Deutschland gesucht wird. So endet das Kapitel »Rund um das Judentum« 
mit der Frage »Leben heute Juden in Deutschland?«91, die mit der Shoah und 
der nach dem Nationalsozialismus gegründeten Gemeinden und Rabbiner-
seminaren beantwortet wird. Das Kapitel zum »Christentum« thematisiert 
nicht, ob diese Tradition eine Rolle in Deutschland spiele, sondern, welche 
Rolle das »Christentum« dort habe. Beantwortet wird diese Frage mit dem 
Grundgesetz der Bundesrepublik, das mit den Worten »Im Bewusstsein sei-
ner Verantwortung vor Gott und den Menschen…«92 abgebildet wird. Es 
seien »Christen aller Konfessionen am Aufbau unseres Landes«93 beteiligt 
gewesen, wodurch Deutschland zum einen politisch, zum anderen aber 
auch historisch als »christliches« Land repräsentiert wird. Die Verwendung 
des Possessivpronomens »unseres« zeigt zudem an, dass Autor und Adres-
sat:innen als Teil Deutschlands imaginiert werden. Im Kapitel »Rund um 
den Islam« wird die Frage nach Muslim:innen in Deutschland bemerkens-
werterweise nicht besprochen, was den Eindruck vermittelt, islamische Tra-
ditionen spielten dort gegenwärtig keine Rolle. Das Kapitel endet mit der 
Wertschätzung »islamischer« Wissenschaften und dem Einfluss des Arabi-
schen auf die Sprache, der sich in heute verwendeten Wörtern wie »Apri-
kose«, »Magazin« oder »Ziffer« wiederfinde.94 Das Kapitel »Rund um den 
Hinduismus« stellt die Frage, ob es auch außerhalb Indiens »Hindus« gibt 
und beantwortet diese mit Fokus auf Deutschland und den größten Tempel 
Europas in Hamm in Nordrhein-Westfalen. Im letzten Kapitel »Rund um den 

89	 Mai: Rund um die Weltreligionen, S. 61.
90	 Vgl. Muneer Goolam Fareed (2016): Duʿa. In: Richard C. Martin (Hg.): Encyclopedia of 

Islam and the Muslim World. Farmington Hills: Gale Cengage Learning, S. 309f.
91	 Mai: Rund um die Weltreligionen, S. 32.
92	 Mai: Rund um die Weltreligionen, S. 50.
93	 Mai: Rund um die Weltreligionen, S. 50.
94	 Vgl. Mai: Rund um die Weltreligionen, S. 65.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


286

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Buddhismus« erwähnt das Sachbuch Kung Fu-Schulen, die auch in Deutsch-
land verbreitet seien. Deutschland wird jedoch nicht als Lebensraum »bud-
dhistischer« Menschen angegeben. Es zeigt sich also, dass die Vergleiche häu-
fig eine Nähe zu den Adressat:innen implizieren, für die Deutschland und 
das »Christentum« als Referenzpunkte des Eigenen repräsentiert werden.

Auch wenn viele religiöse Phänomene kulturspezifisch sind und sich 
nicht direkt vergleichen lassen, hält das Sachbuch um der Klassifizierung 
willen dennoch an fünf »Weltreligionen« fest. In den Ausführungen über 
den »Hinduismus« wird diese Problematik deutlich:

Der Hinduismus entstand anders als die anderen Religionen. Es gibt 
keinen Gründer, der von Gott einen Auftrag erhalten hat, so wie Abra-
ham, Mose, Jesus und Mohammed. Das ist einer der Gründe, warum 
sich der Hinduismus zu keiner einheitlichen Religion entwickelt hat, 
sondern eine Vielzahl unterschiedlicher Glaubensrichtungen umfasst. 
Insofern ist es eigentlich nicht ganz korrekt, von »dem Hinduismus« 
zu sprechen. Weil es aber trotz aller Unterschiede auch grundlegen-
de Gemeinsamkeiten gibt, bleiben wir bei dieser Bezeichnung und 
fangen ganz vorne an.95

Zum einen impliziert das Zitat, alle anderen religiösen Traditionen seien ein-
heitliche Religionen, was empirisch so nicht beobachtbar ist, zum anderen 
wird im Text deutlich, dass es in der Beschreibung von Religion im Sachbuch 
nicht um vereinzelte Einblicke in verschiedene Traditionen geht, sondern 
um eine Vereinfachung um der Klassifizierung willen, die den Anspruch hat, 
große Tendenzen darzustellen. Das Sachbuch blickt − wie viele andere Kin-
dermedien auch − darüber hinweg, dass Religion ein Phänomen sein kann, 
das Menschen als Einzelpersonen betrifft und sich deshalb auch in indivi-
dualisierten Formen findet. Dieser Zugang zu Religion wird lediglich ange-
deutet in der visuellen Gestaltung einzelner Kapitel, indem beispielsweise 
verschiedene, betende Menschen im Abschnitt »Welches ist das wichtigste 
Gebet der Christen?« abgebildet sind (Abb. 25). Die Illustration soll die Viel-
falt von Menschen darstellen, um gleichzeitig die Unterschiede im Schrifttext 
zu egalisieren: »Ob reformiert oder katholisch oder orthodox, alle christli-
chen Kirchen berufen sich auf Jesus Christus, die frühchristlichen Glau-

95	 Mai: Rund um die Weltreligionen, S. 68.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


287

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

bensbekenntnisse und die Bibel. Die Gemeinsamkeit zeigt sich auch in dem 
Gebet, das von allen Christen gebetet wird.«96 Mittels Kleidung und Symbo-
len, unterschiedlichen Haut- und Haarfarben, Geschlechtern, Größen und 
Altersrepräsentationen zeigt die Illustration Diversität. Die Gemeinsamkeit 
zwischen den Figuren wird im Text hervorgehoben und visuell durch eine 
ähnliche Körperhaltung aller im Gebet repräsentiert.

Der Einblick in das Kindersachbuch Rund um die Weltreligionen ver-
deutlicht, dass die Repräsentationsebenen und Vergleichskategorien in der 

96	 Mai: Rund um die Weltreligionen, S. 43.

Abb. 25: Visuelle Darstellung von Vielfalt innerhalb des »Christentums«, Mai/Bunse:  
Rund um die Weltreligionen, S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


288

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

überblickshaften Darstellung von Religion religiöse Phänomene stark simpli-
fizieren. Religionen werden verglichen, um Identifikationsprozesse der Adres-
sat:innen zu ermöglichen: Zum einen wird ersichtlich, dass die Repräsenta-
tion von Religion möglichst nah an die Lebenswelt von Kindern anschließen 
soll, weshalb insbesondere Praktiken wie Gebete, Feste und sichtbare Objek-
te wie Textilien, Gebäude oder rituelle Gegenstände beschrieben und illus-
triert werden. Zum anderen intendiert der Vergleich ein näheres Kennen-
lernen von anderen, was das Sachbuch auch im Klappentext widerspiegelt: 
»Ein Sachbuch für alle, die über den eigenen Tellerrand hinausschauen und 
die Religionen der Welt entdecken wollen.«97 Die Darstellung hat zur Folge, 
dass Religionen trotz der Erwähnung von Gruppendifferenzen als homo-
genisierte Einheiten erscheinen, die wenig miteinander verschränkt sind, 
sondern eher nebeneinander existieren. Pluralität wird in Form von großen 
Tendenzen repräsentiert und auch das Kennenlernen anderer und Entdecken 
der »Religionen der Welt« wird durch monolithische Darstellungen religiö-
ser Traditionen erschwert. Wie viele andere Sachbücher auch, motiviert das 
Buch durch argumentative Sprachmuster einen dokumentarischen Lektüre-
modus. Die sprachliche Gestaltung wie auch die schaubildhaften Illustratio-
nen vermitteln den Eindruck, es handle sich um eine beschreibende, histo-
risch rekonstruierbare Perspektive auf religiöse Pluralität. Die Komplexität, 
die religiöse Vielfalt als gesellschaftliches Phänomen mit sich bringt, bleibt 
durch die Repräsentation von »Weltreligionen« jedoch gänzlich aus. Das 
Sachbuch verdichtet Imaginationen von Religion, indem es Praktiken, Objek-
te und Vorstellungen aus unterschiedlichen kulturellen und historischen 
Kontexten gleichzeitig nebeneinanderstellt und diese Sammlung als Wis-
sen über Religion präsentiert.

Einen ergänzenden Blick auf die Kategorisierung von Religionen als »Welt-
religionen« liefert der Dokumentarfilm Kinder erklären ihre Religion 
(Calle Overweg, DE 2003), dessen einzelne Kapitel wöchentlich in der Sen-
dung mit der Maus im Westdeutschen Rundfunk ausgestrahlt wurden. Zum 
filmischen Werk des Regisseurs Calle Overweg, der 1962 geboren ist, gehören 
weitere Kinderfilme wie Die Villa und Da kann noch viel passieren. In 
fünf Kapiteln, die jeweils etwa fünf bis sechs Minuten umfassen, begleitet 
der Regisseur, der gleichzeitig der Kameramann des Films ist, in Kinder 
erklären ihre Religion fünf Kinder und deren Familien, die jeweils als 

97	 Mai: Rund um die Weltreligionen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


289

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

einer religiösen Tradition zugehörig repräsentiert werden. Der Begriff »Welt-
religionen« wird im Film selbst nicht verwendet, doch die Struktur der Kapi-
tel und die Beschreibung des Films auf dem Umschlag der DVD verweisen auf 
diese Einteilung. Der Film evoziert durch die Abbildung von Realpersonen 
und die erklärende Stimme der Kinder aus dem Off eine dokumentarische 
Lektüre. Unterstützt wird dieser Eindruck von der leicht wackelnden Kame-
ra und der schlichten Montage mit wenigen, harten Schnitten.

Pro Kapitel werden verschiedene Szenen zusammengeschnitten, die die 
Kinder in explizit religiösen Settings wie einer Kirche, einer Synagoge oder 
im Tempel zeigen. Doch die Kamera begleitet die Kinder auch in ihrer All-
tagswelt, die mit religiösen Konzepten verknüpft wird. So sieht man etwa 
den katholischen Jungen Max Maria Moser beim Traktorfahren (Abb. 26). In 
Form eines inneren Monologs erfahren wir: »Gott ist eigentlich überall. Sogar 
beim Bulldog-Fahren. Der Opa lässt mich ganz allein die Wiese abziehen. Er 
vertraut Gott, dass nichts passiert. Na, und mir vertraut er auch.«98

Das Konzept der Beichte wird in diesem Kapitel ebenso erläutert wie Vor-
stellungen eines Schutzengels. Der Junge fährt mit dem Fahrrad auf einer 

98	 Kinder erklären ihre Religion (Calle Overweg, DE 2003), 00:02:14−00:02:37.

Abb. 26: Max denkt beim Traktorfahren über Vertrauen nach, Szenenbild. 
Kinder erklären ihre Religion, 00:02:40.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


290

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Straße, durch einen Schnitt wird gezeigt, dass von der anderen Richtung 
ein Auto naht. Der Zusammenprall wird durch die Montage mit mehreren 
Schnitten zwischen Junge und Auto angedeutet, die Kamera schwenkt nach 
oben und zeigt den Himmel. Auf der Tonspur sind die Altarschellen aus dem 
Gottesdienst vom Anfang und Kirchenglocken zu hören, wodurch der ver-
hinderte Unfall transzendiert und der Schutzengel, von dem Max spricht, 
medial dargestellt wird.99 Das Kapitel schließt mit einer Szene im Kinder-
zimmer, in dem der Junge mit seiner Mutter ein Gebet betet. Die Kamera 
zeigt ein Kreuz mit einer Jesusfigur und schwenkt dann auf ein Poster des 
Fußballtorwarts Oliver Kahn (Abb. 27). Die Szene vermittelt den Eindruck 
eines humorvollen Umgangs des Films mit Religion, der durch die Worte des 
Jungen verstärkt wird. Auf der Tonspur ist Max’ innerer Monolog zu hören: 
»Abends beim Beten schauen wir immer den Jesus da an. Manchmal muss 
ich da zum Oli Kahn schauen.«100

Bereits im ersten Kapitel  wird deutlich, dass Religion in diesem 
Dokumentarfilm als Teil der Lebenswelt von Kindern verstanden wird und 

099	 Vgl. Kinder erklären ihre Religion, 00:03:39−00:03:59.
100	 Kinder erklären ihre Religion, 00:04:23−00:04:32.

Abb. 27: Ein Kreuz und ein Poster von Oliver Kahn an der Wand  
des Kinderzimmers, Szenenbild. Kinder erklären ihre Religion, 00:04:28.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


291

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

mit populärkulturellen Bezügen verschränkt ist. Gleichzeitig werden die reli-
giösen Praktiken im Einzelnen vorgestellt und beschrieben, wodurch ersicht-
lich wird, dass sie als besonders und den Adressat:innen des Films nicht ver-
traut imaginiert werden. Auch die Auswahl der Themen und die expliziten 
religiösen Bezüge in jeder Szene erwecken bereits im ersten Kapitel des 
Films den Eindruck, dass es sich hinsichtlich der filmischen Gestaltung um 
eine Dokumentation handelt, die Inhalte jedoch stark vorbestimmt wurden.

Die Koexistenz verschiedener Symbole und Weltbilder innerhalb einer 
religiösen Tradition verdeutlicht das zweite Kapitel, das den jüdischen Jun-
gen Lenny begleitet. Lenny feiert mit seiner Familie den Sabbat. Zunächst 
erläutert er:

Ich glaube, manche Gesetze haben sich Menschen ausgedacht. Des-
wegen muss man darüber nachdenken, welche heute noch gelten. 
Zum Beispiel der Sabbat, der jüdische Ruhetag. […] Eigentlich glau-
ben wir, dass die Welt langsam entstanden ist. So, wie die Wissen-
schaft das sagt. Und trotzdem feiern wir den Ruhetag, den Sabbat.101

101	 Kinder erklären ihre Religion, 00:08:46−00:09:35.

Abb. 28: Eine Ikone mit Maria und Jesusfigur im Hintergrund  
einer Sabbat-Szene, Szenenbild. Kinder erklären ihre Religion, 00:09:45.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


292

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Auf der Bildebene sieht man den Großvater, der Lenny und seinem kleinen 
Bruder Wein in einem Kelch reicht. Im Hintergrund ist neben anderen Bil-
dern eine Ikonenmalerei zu erkennen, die Maria und eine Jesusfigur dar-
stellt (Abb. 28). In der Gesamtwirkung von gesprochenem Text und Bild 
wird also deutlich, wie interdependent und vielfältig religiöse Zugehörig-
keiten sein können. Sowohl die wissenschaftliche Deutung der Entstehung 
der Welt als auch eine Ikonenmalerei von Jesus und Maria werden in ein 
»jüdisches« Weltbild integriert. Der Film charakterisiert Religion im doku-
mentarischen Stil als Konglomerat von Glaubensvorstellungen, Handlun-
gen und Orten. Die Beobachtung der Lebenswelt einzelner Kinder erweckt 
den Eindruck, einen intimen Einblick in das religiöse Leben Einzelner zu 
gewinnen. Gleichzeitig stellte sich im Gespräch mit dem Regisseur heraus, 
dass Calle Overweg für den Film ein Buch geschrieben hat und bestimmte 
Vorstellungen davon hatte, was er in einem Kurzfilm über fünf Religionen 
zeigen möchte.102 Der dokumentarische Stil wird an mehreren Stellen, wie 
beispielsweise in der Szene mit dem Schutzengel, aufgebrochen, doch auch 
die anderen Teile des Films erwecken lediglich den Eindruck, die Lebens-
realität eines Kindes kurzzeitig mitzuverfolgen. Auch diesem Film liegt eine 
Vorstellung davon zugrunde, was es bedeutet, religiös zu sein. Dazu gehören 
in dieser Darstellung Gebäude wie Kirchen, Synagogen und Tempel, Gebe-
te und Meditation, Feste, Kleidung und gemeinsame Speisen. Auch die Rol-
le der Sprache wird im Film besonders deutlich, indem Gebete und Gesän-
ge in unterschiedlichen Sprachen vorgetragen werden. Das Nebeneinander 
der Kinder innerhalb ihrer Familien und Gemeinden betont, dass Religion 
dem Film zufolge ein Phänomen ist, das vom Individuum ausgehend in der 
Gemeinschaft gelebt und so zu einer kollektiven Identität beitragen kann. 
Das folgende Unterkapitel vertieft diese Verschränkung von Individuen und 
Gemeinschaften und diskutiert die Annahmen, die damit einhergehen, Reli-
gionen als Gemeinschaften zu repräsentieren.

102	 Calle Overweg war zu Gast bei der Tagung Zwischen Differenz und Zugehörigkeit. Religi-
on(en) in Kinder- und Jugendmedien, die von 06. bis 07. Oktober 2021 in München statt-
fand.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


293

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

7.2.2	 Religiöse Gemeinschaften als »Weltreligionen«
Im intermedialen Vergleich wird deutlich, dass die meisten Quellen Religio-
nen als Gemeinschaften konzipieren, deren Mitglieder als zusammengehörig 
dargestellt werden. Individuelle Weltbilder einzelner Figuren spielen selten 
eine Rolle, stattdessen steht die Vermittlung von Wissen über verschiedene 
Gruppierungen im Vordergrund. Das Ziel vieler Kindermedien im Korpus 
ist es, Gemeinsamkeiten und Unterschiede herauszuarbeiten, um anschlie-
ßend zu wertschätzendem Verhalten gegenüber anderen Gemeinschaften 
aufzufordern. In diesem Unterkapitel diskutiere ich, inwiefern Religionen 
als religiöse Gemeinschaften repräsentiert werden, wie die Medien das Ver-
hältnis von Individuen und Kollektiven bestimmen und welche Auswirkun-
gen die Kategorisierung von religiösen Traditionen als »Weltreligionen« hat.

Den Ausgangspunkt der Analyse bilden zwei Quellen, die beide von 
»Weltreligionen« ausgehen, jedoch unterschiedliche Schwerpunkte setzen: 
Die Webseite kidsweb.de präsentiert auf den Seiten »Das Religionen der 
Welt-Spezial« »die sechs Weltreligionen«103 mit Sachanteilen, Ausmalbildern, 
Rezepten und Spieleanleitungen. Die Quelle wurde für dieses Unterkapitel 
ausgewählt, weil sie »Weltreligionen« als Kollektive versteht und andere 
Formen religiöser Weltbilder, wie beispielsweise die Esoterik, von Religion 
abgrenzt. Die Analyse der Webseite trägt dazu bei, Religion als Phänomen 
in Kindermedien nachzuzeichnen und aufzuzeigen, wie Religion von ande-
ren Konzepten unterschieden wird. Ein Verständnis von »Weltreligionen« 
ausgehend vom Individuum findet sich im 1999 erschienen Sachbuch Woran 
wir glauben. Religionen der Welt – von Kindern erzählt, das zu den ersten 
Kindermedien im Quellenkorpus gehört, die den Begriff »Weltreligionen« 
durch die Formulierung »Religionen der Welt« anklingen lassen. In die-
sem Sachbuch begleiten die Lesenden Figuren, die sich als einer Religion 
zugehörig verstehen, sodass das Verhältnis von Individuum und Kollektiv 
näher beleuchtet werden kann. In diesem Unterkapitel wird diskutiert, wel-
che Prämissen das Konzept der »Weltreligionen« voraussetzt und welche 
Konsequenzen damit einhergehen.

Die Webseite kidsweb.de wurde von Claudia Buchczik entworfen und 1998 
online gestellt. Als Betreiberin der Seite fungiert heute die CommonMedia 

103	 Claudia Buchczik: Glaube und Religion. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/web/ 
20080917172604/http://www.kidsweb.de/religionen_spezial/glaube_religion.html 
[20.12.2022].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


294

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

GmbH, eine Agentur für Online-Marketing. Im Impressum stellt Buchczik 
sich selbst folgendermaßen vor:

Ich bin über meinen schon erwachsenen Sohn zum Computern gekom-
men. Und vom Computern zu dem Projekt Telcom der Uni-Erlangen. 
Nachdem ich selbst einen Kurs als begeisterte Teilnehmerin absolviert 
habe, begleite ich die Berliner Telcom-Gruppe als Tutorin. […] Da 
ich in meinem ganz normalen Leben eine begeisterte Familien- und 
Kinderexpertin bin, und die Netkultur für Kinder im allgemeinen [sic] 
ziemlich schrecklich fand ( es hat sich schon viel geändert :-), wurde 
also kidsweb.de geboren. Hier soll in Zusammenarbeit mit Kindern 
und Eltern eine kindgerechte Site erstellt werden. Kinder werden die 
zukünftigen Nutzer des Internets sein. Es liegt also auf der Hand sich 
mit den Kindern gemeinsam auf den Weg zu begeben.104

Neben diversen Ausmalbildern, Quizzen, Basteltipps, Experimenten und 
Leseempfehlungen umfasst die Webseite Spezialbereiche, die verschiedene 
Themen durch beschreibende Texte vertiefen. Dazu gehören beispielswei-
se das »Kartoffel-Spezial«, das »Dinosaurier-Spezial«, das »Frosch-Spezial« 
oder das »ABC-Spezial«, seit dem Jahr 2008 auch das »Religionen der Welt-
Spezial«, das die Grundlage der folgenden Analyse bildet.105

»Das Religionen der Welt-Spezial« präsentiert auf der ersten Ebene eine 
Übersicht über fünfzehn Themenbereiche, die Religion als Phänomen cha-
rakterisieren (»Glaube und Religion«, »Glaubenswelten«, »Glaubenssachen«), 
einzelne religiöse Traditionen thematisieren (»Der Buddhismus«, »Das 
Christentum«, »Die Chinesische Religion«, »Der Hinduismus«, »Der Islam«, 
»Das Judentum«, »Der Glaube der Indianer«) oder handlungsbezogene 
Angebote beinhalten, wie »Quiz zu den Weltreligionen«, »Jakobsleiter bas-
teln« oder »Mandalas der Weltreligionen«.106 Während für die Übersichts-

104	 Buchczik: Impressum. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/web/20081216170343/
http://www.kidsweb.de/autor.htm [20.12.2022].

105	 Vgl. Buchczik: kidsweb-Spezial. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/web/200812 
17013516/ http://www.kidsweb.de/schule/kidsweb_spezial/kidsweb_spezial.html 
[21.12.2022].

106	 Vgl. Buchczik: Das Religionen der Welt-Spezial. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/
web/20081217165304/http://www.kidsweb.de/religionen_spezial/religionen_spezial.html 
[21.12.2022].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


295

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

themen zu Religion digitale Zeich-
nungen von Figuren angefertigt 
wurden, sind die »Weltreligionen« 
mit Symbolen wie dem Rad der 
Lehre, einem Kreuz, einem Taijitu 
und der Silbe Om versehen (Abb. 29).

Unter der Überschrift »Was ist 
Religion?« wird der Begriff mit einer 
falschen etymologischen Herleitung 
vorgestellt und mit dem Konzept 
Glaube gleichgesetzt:

Das Wort Religion stammt 
aus dem Lateinischen und 
bedeutet übersetzt »Gottes-
furcht« und meint damit die 
Verehrung von etwas Heili-
gem, dass [sic] sowohl ein 
Gott als auch Gottheiten oder 

etwas Göttliches sein kann. In der Religion folgen die Menschen einem 
festgelegten Glauben – z. B. an einen Gott – und bekennen sich zu 
diesem Glauben durch die Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft von 
Gläubigen, mit Gebeten, Gottesdiensten, Festen und anderen Ritua-
len. Schriften und Lehren einer Religion erklären die Welt und geben 
Regeln für den Alltag, das Zusammenleben der Menschen und zum 
Umgang mit der Erde vor. […] Es gibt etwa 10.000 Religionen auf der 
ganzen Welt. Dazu gehören kleine Stammesreligionen, wie sie die Indi-
aner und Völker vor allem in Afrika, Südasien und Südamerika auch 
heute noch ausüben und die sechs Weltreligionen, die viele Gläubi-
ge und einen großen Einfluss haben. Seit Mitte des 19. Jahrhunderts 
haben sich außerdem weltweit viele neue Religionen gegründet, die 
Abspaltungen von traditionellen Religionen sind.107

107	 Buchczik: Glaube und Religion. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/web/200809 
17172604/ http://www.kidsweb.de/religionen_spezial/glaube_religion.html [21.12.2022]. 
Zur etymologischen Herleitung von Religion siehe Hock: Einführung in die Religions-
wissenschaft, S. 10.

Abb. 29: Darstellungen der »Weltreligionen« 
mit Symbolen, Buchczik: Kidsweb.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


296

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Auffällig ist die Verbindlichkeit, die mit Religion assoziiert wird, indem der 
Text davon ausgeht, dass Menschen »in der Religion« einem festgelegten 
Glauben folgten, der sich in Praktiken wie Gebeten, Gottesdiensten, Fes-
ten oder Ritualen ausdrücke. Mit dieser Argumentation findet eine Homo
genisierung von Glaube und Religion statt, die empirisch so nicht beobacht-
bar ist.108 Religionen werden auf der Webseite klar voneinander abgegrenzt 
und erscheinen als stabile Entitäten, die nicht von Menschen organisiert sind, 
sondern von feststehenden Schriften und Lehren herrührten. Die Quanti-
fizierung von »10.000 Religionen« scheint die These zu stützen, Religionen 
seien fixe, zählbare Gebilde. Wie in vielen anderen Quellen auch, bindet die 
Webseite Religion an den Raum, wenn beispielsweise die Rede von »Stam-
mesreligionen« in Afrika, Südasien oder Südamerika die Rede ist. Abgese-
hen davon, dass die Beschreibungen auf Othering-Prozesse ausgerichtet sind 
und das Fremde explizit hervorheben, basiert die Aussage, diese »Stammes-
religionen« würden auch heute noch ausgeübt und die Menschen glaubten 
»auch heute noch an Geister, Götter und die Kräfte der Natur«109, auf einer 
evolutionistischen Idee von Religion. Die sechs »Weltreligionen« »Hindu-
ismus«, »Chinesische Religion«, »Buddhismus«, »Judentum«, »Christen-
tum« und »Islam« werden von anderen religiösen Formen abgetrennt und 
als einflussreich und mitgliederstark präsentiert. Religionen werden durch 
diese Betonung von Mehrheiten- und Minderheitenverhältnissen hinsicht-
lich ihrer Relevanz gewertet. Starke Abgrenzungsprozesse begleiten die Tren-
nung von »Stammes-« und »Weltreligionen« und führen im folgenden Bei-
spiel zu einer Homogenisierung von »Christentum« auf der einen Seite und 
»indianischem Glauben« auf der anderen Seite:

Die indogenen [sic] Völker, die der Vertreibung und Ausrottung ent-
kommen sind, entwickelten eine religiöse Mischung aus Christen-
tum und indianischem Glauben. Die heute noch lebenden Indianer 
und Eskimos versuchen ihren Kindern und Enkeln indianischen [sic] 
Werte und Vorstellungen zu vermitteln. Dabei geht es nicht nur um 

108	 Zahlreiche (religions-)wissenschaftliche Studien verdeutlichen individuelle Ver-
schränkungen von verschiedenen Weltdeutungen und religiösen Traditionen, siehe zum 
Beispiel Melissa M. Wilcox (2012): »Spiritual Sluts«: Uncovering Gender, Ethnicity, and 
Sexuality in the Post-Secular. In: Women’s Studies 41 [6], S. 639–659, S. 655.

109	 Buchczik: Glaubenswelten. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/web/20080917172615/
http://www.kidsweb.de/religionen_spezial/glaubenswelten.html [21.12.2022].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://web.archive.org/web/20090123064029/http:/kidsweb.de/schule/kidsweb_spezial/indianer_spezial/indianer_voelker.htm
https://web.archive.org/web/20090123064029/http:/kidsweb.de/schule/kidsweb_spezial/indianer_spezial/indianer_voelker.htm
https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


297

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

Religiosität, sondern vor allem um die indianischen Wurzeln und das 
indianische Selbstbewusstsein.110

Der Blick auf die einzelnen auf der Webseite thematisierten Traditionen zeigt 
auf, dass den Beschreibungen von Religionen implizit ein Vergleich zugrunde 
liegt, ein Tertium Comparationis, das nicht (explizit) benannt wird. So heißt 
es beispielsweise: »Der Hinduismus hat keinen Gründer wie Jesus von Naza-
reth oder Muhammad. Sie [sic] ist vielmehr ein Glaube, der aus unzähligen 
Traditionen und Überlieferungen besteht. Strenge Vorgaben darüber, was 
und wie ein Hindu zu glauben hat, gibt es im Hinduismus nicht«111, »[i]m 
Buddhismus gibt es hingegen keinerlei Götter, obwohl ihr Begründer Sidd-
harta Gautama mancherorts wie ein Gott verehrt wird«112 oder »[d]ie tradi-
tionellen Religionen der Indianer gehören ebenfalls zu den Stammes- oder 
Naturreligionen. Diese Religionen haben meistens keine heiligen Schriften.«113 
Die Grundlagen des Vergleichs sind also eine Gründungsfigur, Glaubensre-
geln, Gottheiten und religiöse Texte. Diese Elemente werden vorausgesetzt, 
um Religion als System zu verstehen und von dort aus auf die anderen zu 
blicken. Es liegt nahe, davon auszugehen, dass die Vergleichskategorien als 
der eigenen Religion zugehörig verstanden werden, davon abgeleitet sind 
und das Eigene dadurch als Norm produzieren.

Diese Beobachtungen in der Analyse der Webseite schließen an die Aus-
führungen der Religionswissenschaftlerin Tomoko Masuzawa an, die das 
Konzept der »Weltreligionen« problematisiert und erklärt:

The so-called great religions of the world – though what makes them 
›great‹ remains unclear – are often arranged by means of one or the 
other of various systems of classification, with binary, tripartite, or 
even more multifarious divisions. What these systems do, regardless 

110	 Buchczik: Götter, Geister, Träume und Bärentanz – der Glaube der Indianer. Kidsweb, 
URL = https://web.archive.org/web/20090123064029/http://kidsweb.de/schule/kidsweb_
spezial/indianer_spezial/indianer_glauben.htm [21.12.2022].

111	 Buchczik: Der Hinduismus. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/web/20090101143107/
http://www.kidsweb.de/religionen_spezial/hinduismus/der_hinduismus.html [21.12.2022].

112	 Buchczik: Glaubenswelten. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/web/20080917172615/
http://www.kidsweb.de/religionen_spezial/glaubenswelten.html [21.12.2022].

113	 Buchczik: Glaubenswelten. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/web/20080917172615/
http://www.kidsweb.de/religionen_spezial/glaubenswelten.html [21.12.2022].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


298

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

of the variation, is to distinguish the West from the rest, even though 
the distinction is usually effected in more complicated ways than the 
still frequently used, easy language of ›East and West‹ suggests.114

Die Religionswissenschaftlerin Catherine Bell wiederum zeichnet das Kon-
zept der »Weltreligionen« historisch nach und zeigt auf, dass die Kategori-
sierung im Kontext der frühen Religionswissenschaft entstanden ist, indem 
auf der Suche nach der ›Urform‹ von Religion das »Christentum« als Pro-
totyp angenommen wurde, der den Ausgangspunkt für Vergleiche mit dem 
anderen bildet.115

Die Idee der »Weltreligionen« findet sich heute noch in Kindermedien, 
wohl mit dem Ziel, Ordnung zu schaffen und Religion als Phänomen zu 
verstehen. Die Inklusions- und Exklusionsprozesse, die damit einhergehen, 
werden offensichtlich, wenn wir die Quellen im intermedialen Vergleich 
betrachten. So ist nicht klar, wie viele »Weltreligionen« es überhaupt geben 
soll und nach welchen Kriterien sie ausgewählt werden. Die Anzahl reicht 
von fünf »Weltreligionen« bis zu acht; als Voraussetzung der Auswahl brin-
gen viele Kindermedien an, dass die »Weltreligionen« die meisten Anhän-
ger:innen hätten, geografisch am weitesten verbreitet seien (»wie Christen-
tum, Islam und Buddhismus«116) oder eine besondere Bedeutung für ein 
Volk hätten (»wie Judentum und Hinduismus«117) und von da aus auf ande-
re Völker einwirkten.118 Das Konzept schränkt demnach stark ein, was unter 
Religion verstanden werden soll, denn auf all diese Kategorien kann je nach 
Blickwinkel unterschiedlich geantwortet werden. Zunächst stellt sich die 
Frage, was es bedeutet, einer Religion anzugehören. Innerhalb der Quel-
len wird »Glaube« als zentral erachtet, doch wie kann dieser erfasst wer-
den? Die Kommunikation über Glaube bedarf der Sprache, in die die eige-

114	 Tomoko Masuzawa (2005): The Invention of World Religions. Or, How European Uni-
versalism Was Preserved in the Language of Pluralism. Chicago: University of Chicago 
Press, S. 2.

115	 Vgl. Catherine Bell (2006): Paradigms behind (And before) the Modern Concept of Re-
ligion. In: History and theory 45 [4], S. 27–46, S. 33. Zu einer kritischen Einordnung des 
Konzepts siehe auch Ulrich Berner (2020): Religionswissenschaft (historisch orientiert). 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 11–14.

116	 Hermann-Josef Frisch (2002): Himmelleitern. Religionen der Welt in Bildern. Illustr. v. 
Markus Humbach. Düsseldorf: Patmos, S. 6.

117	 Frisch: Himmelleitern, S. 6.
118	 Vgl. zum Beispiel Holtei: Das große Familienbuch der Weltreligionen, S. 4.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


299

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

nen Vorstellungen übersetzt werden, sodass jeglicher Zugang zu Glaube 
ein mediatisierter ist. Sprache setzt eine gegenseitige Verständigung voraus, 
doch es ist nicht zweifelsfrei klar, ob Menschen, die dieselben Vokabeln nut-
zen, die gleichen Empfindungen mit ihren Worten ausdrücken.119 Ein ande-
rer Zugang könnte für religiöse Zugehörigkeit eine Mitgliedschaft in einer 
Institution voraussetzen. Das würde implizieren, dass alle Religionen ins-
titutionell organisiert sind, sodass Mitgliedschaften gezählt werden könn-
ten. Empirisch entbehren auch diese Annahmen jeder Grundlage. Die geo-
grafische Verbreitung von Religionen als Grundlage der Kategorisierung 
legt wiederum nahe, dass religiöse Weltbilder zunächst an eine homogen 
gedachte Gruppe gebunden wären und sich von dort aus ausgeweitet hätten. 
Religionen werden dadurch als global gedachte Einheiten konstruiert und 
jegliche Kulturspezifik ignoriert. Und schließlich ist offensichtlich, dass die 
»besondere Bedeutung« mancher Religionen für ein Volk und andere Völ-
ker eine deutliche Konstruktion von Identität ist.

Die Idee der »Weltreligionen« beruht auf der Vorstellung der Welt als 
großer Gemeinschaft, einer Menschheit, die mittels weniger, stereotyp dar-
gestellter Gruppierungen repräsentiert werden kann. Auf der Webseite kids-
web.de wird das insbesondere am »Mandala der Weltreligionen« deutlich 
(Abb. 30), das neun Kinder darstellt, die im Kreis um eine stilisierte Erd-
kugel angeordnet sind und sich an der Hand halten.120 Zwischen den Figu-
ren sind religiöse Symbole und Herzen eingefügt. Die religiösen Symbole 
betonen die Differenz zwischen den Figuren, da sie implizieren, dass unter-
schiedliche religiöse Traditionen durch je ein Symbol repräsentiert werden 
können. Die Zuordnung von Figuren und Symbolen geschieht durch die 
räumliche Anordnung und Nähe zwischen beiden Elementen. Während die 
religiösen Symbole Differenz markieren, stellen die Herzen eine Verbindung 
der Kinder untereinander her und heben die Imagination einer großen, welt-
umspannenden Gemeinschaft hervor. Die Stereotypisierung, die mit der Idee 
der Weltreligionen einher geht, fällt besonders in der kolorierten Version 
des Mandalas auf (Abb. 31), das unter anderem eine mit Kegelhut bekleidete 

119	 Zur Mediatisierung von Glaube siehe David Morgan (2010): Religion and Material Cul-
ture. The Matter of Belief. London/New York: Routledge, S. 1−7.

120	 Die Verwendung des Begriffs »Mandala« ist vor dem Hintergrund dieser Arbeit besonders 
auffällig. Das Mandala wird seinem spezifischen religiösen Kontext entzogen und zum 
omnipräsenten Sammelbegriff für sämtliche runde Ausmalbilder.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


300

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Figur mit gelber Hautfarbe darstellt. Die Kombination aus Kleidung und 
Hautfarbe referiert auf das rassistische Motiv des »gelben Chinesen«. Die-
ser Stereotyp geht zurück auf die Rassentheorien des 18. Jahrhunderts, in 
deren Kontext der Philosoph Immanuel Kant chinesische Menschen als 
die »Gelben« typologisiert, um sie von anderen »Rassen« abzugrenzen.121 
Das kolorierte »Mandala der Weltreligionen« impliziert auf der einen Seite, 
die Welt sei eine große, pluralistische Gemeinschaft, auf der anderen Seite 
reproduziert es virulente Stereotypen, die auf einer Unterscheidung von Men-
schen in »Rassen« beruht und eine problematische Form des Otherings ist. 

121	 Vgl. Walter Demel (1992): Wie die Chinesen gelb wurden. Ein Beitrag zur Frühgeschichte 
der Rassentheorien. In: Historische Zeitschrift 255 [3], S. 625–666, S. 649.

Abb. 30: Ausmalbild »Mandala der Weltreligionen«, Buchczik: Kidsweb.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


301

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

Die visuelle Gestaltung der »Weltreligionen« durch Symbole und Figuren, 
die unterschiedliche, aber doch stereotype Kleidung, Haut- und Haarfarbe 
haben, homogenisiert Religionen und schreibt diese komplexen kulturellen 
Phänomene an einzelnen Figuren und Symbolen fest.

Die auf der Webseite skizzierte Vorstellung von »Weltreligionen« homo-
genisiert vielschichtige religiöse Traditionen zu einer einheitlichen, erklär- und 
klassifizierbaren Religion. Diese Beobachtung kann im Abschnitt »Glaubens-
sachen« vertieft werden, der erläutert, dass vor allem seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts neue Gemeinschaften aus den »Weltreligionen« entstanden seien, 
etwa die Adventisten, Mormonen und die Zeugen Jehovas aus dem »Christen-
tum«.122 Diese Formulierung setzt voraus, dass es das »Christentum« als 
monolithische Einheit gibt, von dem sich kleinere Gruppen absplittern kön-
nen. Auffällig für Konzepte von Religion innerhalb der Quellen ist zudem ein 
Absatz über Esoterik, die explizit nicht als Religion klassifiziert wird: »Eso-

122	 Vgl. Buchczik: Glaubenssachen. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/web/2009060 
1133358/http://www.kidsweb.de/religionen_spezial/glaubenssachen.html [21.12.2022].

Abb. 31: Das kolorierte »Mandala der Weltreligionen« rekurriert auf 
das rassistische Motiv des »gelben Chinesen«, Buchczik: Kidsweb.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


302

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

terik ist keine Religion, sondern die Wissenschaft des Geheimen, der Magie, 
der Alchemie, der Astrologie oder des Okkultismus. Dazu gehört der Glaube 
an übernatürliche oder übersinnliche Kräfte, die das Leben der Menschen 
beeinflussen.«123 Mit der Idee der Weltreligionen geht auf der Webseite also 
ganz klar einher, was Religionen sind – nämlich Gemeinschaften, deren Mit-
glieder an dieselbe Gottheit glauben, die gemeinsame Rituale durchführen 
und religiöse Texte als Grundlage für Lebensregeln verwenden. Jegliche 
Abweichungen von dieser Form werden stets als solche erwähnt. Gleichzeitig 
werden religiöse Traditionen homogenisiert und in stereotyper, teilweise 
auch rassistischer Weise visuell repräsentiert. Die Webseite fokussiert auf 
Religionen als Kollektive und klammert individuelle Blicke auf Religion aus.

Ein anderer Zugang findet sich im Sachbuch Woran wir glauben. Religio-
nen der Welt – von Kindern erzählt, das im Folgenden diskutiert wird, um 
das Verhältnis von Individuen und Kollektiven zu beleuchten. Das Kinder-
sachbuch Woran wir glauben ist 1999 im Verlag Ernst Kaufmann in Lahr 
erschienen und wird für Kinder zwischen acht und zwölf Jahren empfoh-
len. Der Titel der englischsprachigen Originalausgabe, die bei Transedition 
Limited & Fernleigh Books in Großbritannien publiziert wurde, lautet What 
I Believe. A Young Person’s Guide to the Religions of the World. Der Autor Alan 
Brown publizierte mehrere Bücher zu religiösen Themen, dazu gehören bei-
spielsweise die Bibelkunde Sacred Texts. The Bible and Christianity, der Rat-
geber Sex Education: Guidelines for Church School Governors und das Schul-
buch Encounter Christianity. In Questions about Jesus. Andrew Langley, der 
Co-Autor, veröffentlichte mehrere Kinder- und Erwachsenensachbücher zu 
Themen wie Medieval Life. Discover Medieval Europe − from Life in a Country 
Manor to the Streets of a Growin, Natural Disasters: Hurricanes, Tsunamis & 
Other Destructive Forces und Ancient Medicine. Illustriert wurde Woran wir 
glauben von Teri Gower, zu deren Portfolio insbesondere Wimmelbücher 
wie 1001 Things to Spot Long Ago oder 1001 petites bêtes à trouver gehören. 

Auf 60 Seiten stellt das Kindersachbuch Woran wir glauben eingerahmt 
in einführende Kapitel zu Religion als Phänomen und ein Abschlusskapitel 
zum Thema »Wir sind alle eine große Familie« kindliche Figuren vor, die 
einer religiösen Gemeinschaft angehören: »Das Judentum«, »Das Christen-
tum«, »Der Islam«, »Der Hinduismus«, »Der Buddhismus«, »Die Religion 

123	 Buchczik: Glaubenssachen. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/web/20090601133358/
http://www.kidsweb.de/religionen_spezial/glaubenssachen.html [21.12.2022].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


303

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

der Sikhs«, »Der Schintoismus«, »Der Daoismus« und »Andere Religionen«.124 
Die acht Figuren, die die Lesenden durch die einzelnen Kapitel begleiten, 
sind auf dem Buchcover abgebildet und teilweise durch ihre Kleidung reli-
giös codiert (Abb. 32). So trägt das »muslimische« Mädchen ein Hidschāb, 
das »Sikh«-Kind einen Patka, der »jüdische« Junge eine Kipa, der »buddhis-
tische« Junge einen Pullover mit dem Rad der Lehre und das »christliche« 

124	 Vgl. Alan Brown/Andrew Langley (1999): Woran wir glauben. Religionen der Welt – von 
Kindern erzählt. Illustr. v. Teri Gower. Übers. v. Daniela Nußbaum-Jacob (UK, What I 
Believe. A Young Person’s Guide to the Religions of the World). Lahr: Ernst Kaufmann.

Abb. 32: Das Buchcover stellt acht Figuren dar, die teilweise durch Symbole 
religiösen Traditionen zugeordnet werden können, Brown/Langley/Gower: 
Woran wir glauben.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


304

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

Mädchen eine Halskette mit Kreuzanhänger. Wie auch auf der Website kids-
web.de und in vielen anderen Quellen, werden einzelne »Weltreligionen« mit 
Symbolen verbunden, die auf dem Buchcover und in der Einführung jedes 
Kapitels wieder aufkommen.125 Religiöse Traditionen werden durch die Sym-
bole als in sich geschlossen und vergleichbar repräsentiert, da jede Religion 
mit einem Symbol dargestellt wird.

Im ersten Kapitel »Woran wir glauben« stellen kurze Beschreibungen 
die fiktiven Kinder vor, so zum Beispiel: »Ich heiße Koko und bin ein japa-
nisches Mädchen. Wir Japaner sind Schintoisten. Zu unserem Glauben 
gehört die Verehrung unserer Ahnen. Ich wohne mit meinem Bruder, mei-
nen Eltern, Großeltern und einer Tante zusammen.«126 Auch im Kapitel »Der 
Schintoismus« ist Koko die homodiegetische Erzählinstanz, die in kurzen 
Sachtexten in ihre Religion einführt. Das Mädchen wird durch diese narrati-
ve Gestaltung zur Identifikationsfigur für die Lesenden. Das Kapitel kombi-
niert die Textanteile mit Illustrationen von Koko, Koko mit ihren Freundin-
nen unter einem Kirschbaum, einem Schrein und einem Bild von Männern, 
die einen Behälter in einem See versenken. Zwei Fotografien transferieren die 
fiktiven Erzählungen in die reale Lebenswelt, wodurch den Ausführungen 
Plausibilität verliehen wird.

Die Beschreibungen der einzelnen religiösen Traditionen wirken durch 
die Figuren individuell, doch gleichzeitig werden in diesem Buch die glei-
chen Inhalte über den »Schintoismus« und die anderen »Weltreligionen« 
zirkuliert, wie in anderen Kindermedien auch.127 Religionen werden auch 
in diesem Kindersachbuch als Gemeinschaften verstanden, die in sich eher 
geschlossen sind, was sich zudem in Formulierungen wie »Wir Japaner sind 
Schintoisten« widerspiegelt. Aufgebrochen wird diese Homogenität durch 
die Fotografien. Die Auswahl der Motive verdeutlicht die Intention, Religion 

125	 Weitere Quellen, die religiöse Symbole prominent verwenden sind zum Beispiel Lilo 
Almstadt/Heinz Meyer (2006): So leben und glauben wir in Deutschland. Illustr. v.  
Gabriele Halang. Bremen: Schünemann; Emma Damon (2002): Gott, Allah, Buddha. 
Und woran glaubst du? Übers. v. Katharina Ebinger (UK, All Kinds of Beliefs). Stuttgart: 
Gabriel; Stephan Schlensog (2019): Komm mit, wir entdecken die Weltreligionen. Illustr. 
v. Carmen Hochmann. Stuttgart: Gabriel.

126	 Brown/Langley: Woran wir glauben, S. 5.
127	 Vgl. zu sehr ähnlichen Darstellungen des »Schintoismus« zum Beispiel Monika Two-

ruschka/Udo Tworuschka (2003): Lexikon Weltreligionen Kindern erklärt. Illustr. v. Rü-
diger Pfeffer. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


305

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

sichtbar zu machen. So werden konkrete Menschen, Orte und Handlungen 
abgebildet und mit einer Bildlegende versehen, um die Ausführungen im 
Text visuell darzustellen oder um eigene Bedeutungen zu ergänzen (Abb. 33).

Bereits in der Analyse der Webseite kidsweb.de wurde deutlich, dass das 
Weltreligionenparadigma religiöse Traditionen klassifiziert und hinsichtlich 
ihrer Relevanz wertet. Diese Beobachtungen treffen auch auf das Sachbuch 
Woran wir glauben zu, das allein durch die Verteilung von Platz ›wichtige‹ 
von ›weniger wichtigen‹ Religionen unterscheidet: Während dem »Juden-
tum«, »Christentum« und »Islam« je fünf Doppelseiten zugestanden wer-
den, umfassen die Kapitel zu »Hinduismus«, »Buddhismus« und der »Reli-
gion der Sikhs« jeweils nur zwei Doppelseiten. Die Kapitel zu »Shintoismus« 
und »Daoismus« beschränken sich auf je nur eine Doppelseite und auf der 
Doppelseite »Andere Religionen« bestehen »Der Jainismus«, »Der Bahais-
mus«, »Die Rastafari-Bewegung«, »Der Parsismus« und »Neue Religionen« 
aus je nur einem kurzen Absatz. Die Wertung von Religionen zeigt sich nicht 
nur im Umfang der Seiten, sondern auch in der Anordnung, da »Judentum«, 

Abb. 33: Fotografie einer Nonne, die mit Kindern musiziert, Brown/Langley/Gower:  
Woran wir glauben, S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


306

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

»Christentum« und »Islam« als erstes präsentiert werden und zusätzlich auf 
der jeweils letzten Kapitelseite ein Ausblick auf die ganze Welt geworfen 
wird: So unterscheidet etwa der Abschnitt »Der Islam auf der ganzen Welt« 
»Sunniten« von »Schiiten«, stellt Sufis vor und erläutert den »Islam in Euro-
pa und Amerika«.128 »Christliche Gemeinschaften«, die neben der »römisch-
katholischen«, »orthodoxen« und »evangelischen« Kirche existieren, werden 
ebenso erwähnt wie »sephardische Jüdinnen und Juden«, »Aschkenasi« und 
»Chassidim«.129 Die Gruppendifferenz und Kulturspezifik, die »Judentum«, 
»Christentum« und »Islam« zugestanden werden, anderen religiösen Tradi-
tionen jedoch nicht, verdeutlichen zwei Sprechweisen, die die Erziehungs-
wissenschaftler Paul Mecheril und Oscar Thomas-Olalde »individualisie-
rende Aneignung« und »identitäres Schicksal« nennen.130 Während dem 
Eigenen eine sehr komplexe, interdependente Identität zugeschrieben wird, 
die sich in kultureller Spezifität und einer individualisierten Abgrenzung von 
anderen Gruppen ausdrückt, wird das Andere als gleichförmig und homo-
gen konstruiert. »Judentum«, »Christentum« und »Islam« werden im Sach-
buch Woran wir glauben als konstitutiv für die eigene Identität dargestellt, 
während die nachfolgenden Traditionen als »Weltreligionen« Erwähnung 
finden, jedoch weniger ausführlich und als einheitliche Gebilde präsentiert 
werden. Das Sachbuch vermittelt also neben einer Vorstellung von deskriptiv 
präsentiertem Sachwissen vor allem identitätsstiftende Ansätze, die sugge-
rieren, dass für die Adressat:innen »Judentum«, »Christentum« und »Islam« 
von besonderer Bedeutung sind.

Die Rekonstruktion der Konzepte von Religion, die in der Repräsenta-
tion religiöser Pluralität verhandelt werden, verdeutlicht die Tendenz von 
Kindermedien, Religionen als homogene, einheitliche Gebilde darzustellen. 
Die Verknüpfung unterschiedlicher Zeitkonzepte betont die diachrone Pers-
pektive auf Religion, die über die Zeit hinweg tradiert und dadurch als identi-
tätsstiftende Kategorie als auch heute noch einflussreich repräsentiert wird. 
Mit dem Verständnis, Religion sei der Glaube an Gottheiten, eröffnen einige 
Kindermedien ein Spannungsverhältnis zwischen Glaube und Wissen, das 
sich in der Diskussion um Deutungshoheiten von Religion und Wissenschaft 

128	 Vgl. Brown/Langley: Woran wir glauben, S. 40f.
129	 Vgl. Brown/Langley: Woran wir glauben, S. 20; S. 30f.
130	 Vgl. Mecheril/Thomas-Olalde: Die Religion der Anderen, S. 38−45.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


307

Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich

manifestiert. Mit diesem Dualismus geht in manchen Quellen eine Abwertung 
religiöser Weltbilder als überkommener Glaube an das »Irrationale« einher. 
Der Großteil der analysierten Medien repräsentiert Religion jedoch als posi-
tives, gemeinschaftsbildendes Phänomen, das Orientierung stiftet. Im zwei-
ten Teil des Kapitels wurde deutlich, dass die Kategorisierung von Religionen 
als »Weltreligionen« nicht nur Ordnung schafft, sondern auch identitäts-
stiftendes Potenzial in sich trägt, das häufig auch genutzt wird, um auf die 
adressierten Leser:innen einzugehen. Gerade die Medien, die beanspruchen, 
Sachwissen zu vermitteln, konstruieren in der Auswahl und Präsentation der 
Themen implizit und explizit Identitäten der Adressat:innen und verstehen 
das Eigene häufig als deutsch und »christlich«. Auffällig ist, dass die Anzahl 
und Auswahl der als »Weltreligionen« bezeichneten Traditionen unterschied-
lich ist. Auf der Webseite kidsweb.de werden »Judentum«, »Christentum«, 
»Islam«, »Hinduismus«, »Buddhismus« und die »Chinesische Religion« als 
sechs »Weltreligionen« klassifiziert. Im britischen Sachbuch Woran wir glau-
ben hingegen ist von acht »Weltreligionen« die Rede, es ergänzt die »Religion 
der Sikhs« und den »Schintoismus« und bezeichnet das, was auf der Webseite 
als »Chinesische Religion« benannt wird, als »Daoismus«. Die Ergänzung 
dieser Traditionen lässt den Schluss zu, dass sie in Großbritannien als ein-
flussreich für das Selbstverständnis von religiöser Pluralität in der eigenen 
Gesellschaft verstanden werden. Die Klassifizierung von »Weltreligionen« 
folgt also der Imagination einer lokalen pluralen Gesellschaft, die je nach 
historischem, geografischem oder kulturellem Hintergrund unterschied-
liche Traditionen als nennenswert betrachtet.

In der Wechselwirkung aus Selbstverständnis der Adressat:innen und kol-
lektiver Identität bewegen sich auch die Titel der Kindermedien, die »Welt-
religionen« zum Gegenstand haben. Einige Quellen richten den Blick nach 
außen und fragen Was glaubt die Welt? Die fünf großen Religionen oder tra-
gen Informationen Rund um die Weltreligionen zusammen. In dieser Tradi-
tion stehen auch Titel, die sich Zugänge zu Religion von kindlichen Prota-
gonist:innen erklären lassen, beispielsweise Erklär mir deinen Glauben. Die 
fünf Weltreligionen oder Kinder erklären ihre Religion. Andere Quel-
len fokussieren im Titel auf eine kollektive, integrative Dimension von Reli-
gion, beispielsweise Woran wir glauben. Religionen der Welt – von Kindern 
erzählt oder Unsere Religionen. Ebenjener Medienverbund, Unsere Religionen, 
ein Sachbuch und Hörspiel aus dem Jahr 2003, wurde in der zweiten Auf-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


308

Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion

lage 2014 mit Religionen der Welt übertitelt, was darauf schließen lässt, dass 
der Blick nun von einer Innen- zu einer Außenperspektive wechselt. Doch 
die Inhalte des Sachbuchs und Hörspiels sind unverändert geblieben. Durch 
die Überarbeitung des Titels verbinden die zwei Medienproduktionen reli-
giöse Pluralität mit »Weltreligionen« und deuten weg vom Individuum hin 
auf einen globalen Blick auf Religion. Ähnliche Bedeutungsverschiebungen 
sind auch in Übersetzungsprozessen beobachtbar. Während der deutsche 
Titel Woran wir Glauben. Religionen der Welt – von Kindern erzählt das Kol-
lektiv im Fokus hat, stellt der englische Titel des Sachbuchs What I Believe. 
A Young Person’s Guide to the Religions of the World das Individuum in den 
Mittelpunkt. Der in Englisch knapp gehaltene Titel Religion eines ande-
ren Sachbuchs wird im Deutschen zu Die großen Religionen der Welt. Lehre, 
Mythen, Glaubenspraxis, eine Überschrift, die die Idee der »Weltreligionen« 
aufgreift. Und auch das Bilderbuch All Kinds of Beliefs erfährt im Deutschen 
eine Bedeutungsverschiebung, da der Titel Gott, Allah, Buddha. Und woran 
glaubst du? direkt auf drei religiöse Traditionen verweist und durch den Unter-
titel von der beschreibenden Version der englischen Ausgabe hin zu einer 
Formulierung führt, die die Adressat:innen direkt anspricht. Auch wenn 
die Titel der Quellen auf unterschiedliche Perspektiven, in der Regel Innen- 
und Außenblicke, fokussieren, wählen alle genannten Kindermedien einen 
ähnlichen Zugang zu religiöser Pluralität. Die Betonung einer Innen- oder 
Außenperspektive ist also lediglich ein Label, das für Vertriebsprozesse ein-
flussreich sein kann, da die Titel unterschiedliche Rezeptionserwartungen 
ansprechen. Dennoch zeichnen sich Kindermedien, die religiöse Pluralität 
thematisieren, durch eine starke Konventionalisierung aus, die sich neben 
der inhaltlichen Auswahl der Themen und deren Präsentation auch auf die 
visuelle Gestaltung bezieht. Im folgenden Kapitel wird diese Beobachtung 
vertieft, indem Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identi-
tät und Differenz untersucht werden.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


309

8	 Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte 
von Identität und Differenz

Die Darstellung von Religion in Kindermedien geht, wie in Kapitel 7 deut-
lich wurde, mit Repräsentationen von fiktiven und realen Individuen und 
Gemeinschaften einher. Einzelnen Figuren werden religiöse Identitäten zuge-
schrieben, die auch Identifikationspotenzial für die Adressat:innen enthal-
ten können. Viele Kindermedien stoßen durch die Auswahl der Themen, die 
visuelle Repräsentation und die Erzählperspektive Identitäts- und Differenz-
prozesse an. In diesem Kapitel werden deshalb Selbst- und Fremdbilder als 
Aushandlungsorte von Identität und Differenz beleuchtet, die die Darstel-
lung religiöser Pluralität begleiten. Die Diskussion der Quellen orientiert 
sich in Unterkapitel 8.1.1 an der Darstellung des Anderen; in Unterkapitel 
8.1.2 spiegeln die Medien vor allem das Eigene. Von vier Einzelanalysen aus-
gehend, diskutiere ich in Unterkapitel 8.2 in einem intermedialen Vergleich 
Stereotypen und Othering-Prozesse, um im anschließenden neunten Kapi-
tel auf Repräsentationen religiöser Pluralität und Pluralismus einzugehen.

8.1	 Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

8.1.1	 Das Andere kennenlernen

Die Trennung von Eigenem, Anderem und Fremdem ist, wie bereits in der 
theoretischen Annäherung an die Konzepte deutlich wurde, als heuristisch 
zu verstehen. Das Eigene bedingt als diskursive Gegenfolie immer eine Vor-
stellung vom Anderen, und auch das Fremde, das nicht vertraut und zugäng-
lich ist, kann ohne das Eigene nicht gedacht werden. In diesem und dem 
folgenden Unterkapitel werden vier Quellen mit fokussiertem Blick auf das 
Andere und Eigene diskutiert, da diese Perspektiven explizit in den Quel-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


310

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

len angelegt sind und zur Reflexion darüber anregen, wie religiöse Plurali-
tät als Koexistenz und Interaktion verschiedener Weltbilder, aber eben auch 
verschiedener Individuen und Kollektive, in Kindermedien gespiegelt wird.

Religiöse Pluralität wird im Großteil der Quellen als gegenseitiges Kennen-
lernen und Verstehen konzipiert. Beide Zugänge münden in der Betonung 
von Toleranz als Grundlage friedlichen Zusammenlebens in einer viel-
fältigen Gesellschaft. In Kapitel 7 wurde bereits deutlich, dass der Vorstellung, 
man müsse das Andere kennenlernen, die konsequente Trennung von reli-
giösen Gemeinschaften zugrunde liegt. Die Unterscheidung von Gemein-
schaften ist nicht nur deskriptiv, sondern in vielen Fällen normativ, indem 
ein ›wir‹ und ›die Anderen‹ konstruiert und diese Gruppen als vertraut oder 
fremd imaginiert werden. In diesem Unterkapitel wird anhand einer Erzäh-
lung und eines Bilderbuchs vertieft, wie das Eigene und Andere in Kinder-
medien markiert werden und welche Kategorien als identitätsstiftend in der 
Abgrenzung zu einem imaginierten Anderen wirksam sind. Die Auswahl der 
Quellen orientiert sich an den Erzählperspektiven, die das Andere und Frem-
de auf unterschiedliche Weisen darstellen. In der Erzählung Lara Lustig und 
der liebe Gott blicken wir als Leser:innen mit einer Figur, die sich selbst als 
»evangelisch« bezeichnet, auf je ein »katholisches«, »jüdisches« und »mus-
limisches« Kind. Die Erzählperspektive verändert sich im Lauf der Erzäh-
lung nicht, sodass die Identitäts- und Abgrenzungsprozesse einer fiktiven 
Figur in der Begegnung mit anderen religiösen Traditionen nachvollzogen 
werden können. Die zweite Quelle, das Bilderbuch Leyla und Linda feiern 
Ramadan. Leyla ve Linda ramazani kutluyorlar, zeichnet sich durch einen 
Wechsel der internen Fokalisierung aus, wodurch Identitäts- und Alteritäts-
prozesse aus zwei Perspektiven beleuchtet werden können.

Im Jahr 2006 veröffentlichte Elisabeth Zöller den Roman Lara Lustig 
und der liebe Gott bei cbj in München. Zöller ist 1945 geboren und hat 
Deutsch, Kunstgeschichte, Pädagogik und Französisch studiert. Sie arbeitete 
als Gymnasiallehrerin und ist seit 1989 als freie Schriftstellerin tätig. Neben 
zahlreichen Kinderromanen, Kurzgeschichten und Jugendbüchern publi-
zierte die Autorin weitere Romane, die die Protagonistin Lily und ihre Leh-
rerin Lara Lustig behandeln, wie Lara Lustig und der große Klassenzauber 
und Lara Lustig und die Sache mit der Liebe. Lara Lustig und der liebe Gott 
handelt von Lily und ihren Mitschüler:innen, die sich gegenseitig von ihren 
religiösen Traditionen berichten. Der Roman enthält einige Illustrationen, 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


311

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

die von Lisa Althaus angefertigt wurden. Althaus hat an der Akademie der 
Bildenden Künste in München studiert, ihr Werk umfasst zahlreiche Ani-
mationen, Zeichnungen, Gemälde, Objekte und Drucke.

Lara Lustig und der liebe Gott wird Kindern zwischen acht und elf Jah-
ren empfohlen und beschreibt auf 117 Seiten die Erlebnisse von Lily, einer 
Grundschülerin, die in fünf Kapiteln die religiösen Praktiken, Feste und 
Schriften ihrer Klassenkameraden Cornelius, Joscha und Bilal kennen-
lernt und mit ihren Mitschüler:innen und der Klassenlehrerin über Reli-
gion diskutiert. Das Nachdenken über Religion als mögliche Antwort auf 
Fragen nach den Dingen, die »unseren Verstand übersteigen und über das 
Beweisbare hinausgehen. Sie sind unergründlich und geheimnisvoll wie der 
Sternenhimmel über uns«1 findet sich bereits auf dem Buchcover, das auf das 

1	 Elisabeth Zöller (2006): Lara Lustig und der liebe Gott = LeseStar. Illustr. v. Lisa Althaus. 
München: cbj, S. 116.

Abb. 34: Das Buchcover nimmt Bezug auf das 
Kapitel »Sternennacht«, Zöller/Althaus:  
Lara Lustig und der liebe Gott.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


312

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

letzte Kapitel »Sternennacht« rekurriert und Teile der Klasse und die Leh-
rerin zeigt (Abb. 34). Religion erscheint im gesamten Roman als besonders, 
geheimnis- und wertvoll, eine Zuschreibung, die sich auch in Identitäts- und 
Alteritätsprozessen ausdrückt. Lily ist, so erfahren wir bereits auf der ersten 
Seite, »evangelisch«: »Die meisten von uns sind evangelisch, so wie ich. Nur 
vier sind katholisch und Cornelius ist einer von ihnen.«2 Beim Besuch sei-
ner Erstkommunion beobachtet und bewundert Lily, die homodiegetische 
Erzählinstanz mit interner Fokalisierung, die Kleidung und Kerzen der 
Kommunionkinder:

Alle waren sehr schön angezogen: die Mädchen in langen weißen 
Kleidern, mit Blumen und Blumenkränzchen im Haar, die Jungen in 
dunklen Anzügen. Und jedes Kind trug eine weiße, schön geschmück-
te Kerze. Da wurden wir fast neidisch, weil wir in unserer Kirche kein 
solches Fest haben.3

Im weiteren Verlauf des Kapitels hört Lily der Predigt zu, beobachtet die 
anderen Menschen und betrachtet den Kirchenraum. Als der Gottesdienst 
mit Fürbitten zu Ende geht, denkt sie: »Das war schön, und obwohl ich nicht 
ganz dazugehörte, fühlte ich mich seltsam aufgehoben. Wie zu Hause.«4 Die 
Erlebnisse in der Kirche beschreibt Lily als feierlich und stimmungsvoll, ins-
besondere die musikalische Inszenierung mit der Orgel empfindet sie als 
»mächtig und jubelnd«5. Die Beschreibungen betonen die Andersartigkeit 
des Gottesdienstes, der Kleidung und Dekoration, sodass der »katholische« 
Junge und seine Gemeinde als außergewöhnlich erscheinen, während Lily 
ihre Erfahrungen aus der »evangelischen« Kirche als normal wahrnimmt. 
Die Schwärmerei, die Lily für Cornelius hegt, tut ihr Übriges zu dieser Wir-
kung. Trotz aller Betonung des Anderen erscheint Lily die »katholische« Kir-
che vertraut, sie fühlt sich geborgen und »zu Hause«.

2	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 7.
3	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 10.
4	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 14.
5	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


313

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

Dieser Blick auf das Andere ändert sich im Verlauf des Buchs, als Lily 
ihre Mitschüler:innen aufzählt und den »jüdischen« Jungen Joscha vorstellt:

Dabei fällt mir ein…fast hätte ich Joscha vergessen! Joscha gehört 
zwar nicht direkt zu unserem Kreis, aber Cornelius und Joscha ver-
stehen sich sehr gut und unterhalten sich oft miteinander. Joscha ist 
nämlich Jude und das ist für uns ein bisschen geheimnisvoll.6

Das Reflexivpronomen »uns« verdeutlicht, dass sich die Wahrnehmung 
des Eigenen und Anderen je nach Kontext verschiebt. Während Cornelius 
und die drei weiteren »katholischen« Mitschüler:innen zunächst noch als 
das Andere im Abgleich mit den »evangelischen« Schüler:innen erschei-
nen, nimmt Lily nun alle außer Joscha als vertraut wahr, der nun nicht nur 
als anders, sondern in exotisierender Weise auch als fremd dargestellt wird. 
Weil Joscha »ja der jüdischen Religion angehört«7, wurde er von Cornelius 
lediglich zum anschließenden Fest eingeladen, nicht jedoch in die Kirche. 
Die religiöse Zugehörigkeit zeichnet sich in dieser Bemerkung also nicht nur 
als identitätsstiftendes Merkmal ab, sondern wird zum Ausgrenzungsprin-
zip für diejenigen, die als nicht in die Gruppe integriert verstanden werden. 
Die Abgrenzung zu »jüdischen« Traditionen setzt sich fort, als Cornelius’ 
Tante Clara die Geschichte des »Christentums« erzählt:

»Der Gott der Juden, so wie er im Alten Testament dargestellt wird, 
war ein sehr strenger, ja man kann sagen ein ›rächender‹ Gott, der 
die Menschen oft grausam für ihre Missetaten bestraft hat. Denkt nur 
an Adam und Eva, die er aus dem Paradies vertrieben hat – damit hat 
der ganze Schlamassel ja überhaupt angefangen −, oder an die Sint-
flut. Das alles sind natürlich Geschichten, aber sie zeigen, wie Gott 
früher war. Gott musste erst einmal als Kind auf die Welt kommen 
und mit den Menschen unter einem Dach wohnen, um von Jesus zu 
lernen und von einem strengen zu einem barmherzigen Gott, einem 
Gott der Liebe zu werden.«8

6	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 16.
7	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 16.
8	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


314

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

Die Ausführungen enthalten identitätsstiftendes Potenzial für diejenigen, die 
sich als »Christinnen« und »Christen« verstehen, doch gleichzeitig bewir-
ken die Grenzziehungsprozesse eine Abwertung »jüdischer« Traditionen, 
indem der »jüdische« Gott als grausam und rächend dargestellt wird. Die 
Feste Rosch Ha-Schana, Jom Kippur, Sukkot, Chanukka, das Pessachfest 
und Purim werden von Mitschüler Louis als »komische Wörter«9 bezeich-
net und der Schofar von Nikolai belustigend imitiert.10 Auch der Blick auf 
Lilys »muslimische« Mitschüler:innen bleibt nicht wertfrei, sondern ist von 
Stereotypen und Othering-Prozessen begleitet. So heißt es einführend:

Und als dann Achmed aus der Parallelklasse auf dem Schulhof herum-
tönte, Frauen müssten alle verhüllt herumlaufen, sonst gehörten sie 
bestraft, platzte Lara Lustig nicht nur der Kragen, sondern sie meinte, 
dass wir jetzt wirklich auch über die dritte große Religion, den Islam, 
sprechen müssten. Schließlich seien in unserer Schule und in unse-
rer Klasse Moslems, Juden und Christen vertreten. Da müsste jeder 
wenigstens in Grundzügen über die anderen Religionen Bescheid 
wissen. Nur so könne man einander auch verstehen.11

»Islamische« Traditionen werden bereits in der ersten Erwähnung mit der 
Unterdrückung von Frauen assoziiert, eine Verknüpfung, die mediale Dis-
kurse über den »Islam« aufnimmt und virulente Vorurteile reproduziert. 
Die Intention, andere kennenzulernen und zu verstehen, wird durch die-
se stereotypen Darstellungen und expliziten Konstruktionen des Anderen 
und Fremden nahezu verunmöglicht, da der Blick auf die »muslimischen« 
Mitschüler:innen bereits im Voraus von Abneigung geprägt ist. Das Kapi-
tel »Bilal und die Blumen des Korans« beginnt mit den Worten »Bilal spricht 
sehr gut Deutsch. Seine Eltern sind schon in Deutschland geboren und zur 
Schule gegangen. Sein Vater arbeitet in einem technischen Büro.«12 Als Mig-
rant dritter Generation kann es als selbstverständlich gelten, dass Bilal sehr 
gut Deutsch spricht, die explizite Betonung seiner sprachlichen Fähigkeiten 
markiert Bilal bereits im Voraus als Anderen, der nicht zur Gruppe des Eige-

09	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 53.
10	 Vgl. Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 54.
11	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 85f.
12	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 87.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


315

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

nen dazugehört. Auch die Erwähnung der beruflichen Tätigkeit des Vaters ist 
auffällig, denn die Berufe der Eltern anderer Figuren werden nicht benannt, 
sodass Bilals Vater als ›nützlich‹ für die Gesellschaft erscheint, ein Diskurs, 
der sich in der Darstellung »muslimischer« Figuren auch in anderen Quellen 
findet.13 Die Repräsentation Bilals changiert im gesamten Kapitel zwischen 
einem exotisierenden Faszinationsdiskurs und einer hegemonialen Sprech-
weise, die Praktiken und Werte Bilals und anderer »muslimischer« Figuren 
abwertet. So wird er als »bescheuert«14 beschimpft, weil Bilal im Ramadan 
fastet. Eine explizite Kritik erfolgt erneut an der Rolle der Frauen, die von 
Bilals Vater, der den Unterricht besucht, um über den »Islam« zu referieren, 
als problematisch und gleichzeitig normal eingeordnet wird:

»Aber im Koran steht auch«, fügte Bilals Vater hinzu, »›die Frau steht 
eine Stufe unter dem Mann.‹ Und das nutzen viele Muslime aus, um 
die Frauen zu unterdrücken.« Er seufzte. »Ich will ehrlich sein. In der 
Familie haben die Männer das Sagen, das lässt sich nicht bestreiten.« 
Er schaute sogar ein bisschen schuldbewusst drein, und ich dachte bei 
mir, vielleicht ist es bei ihnen daheim anders, jedenfalls hoffte ich das.15

Daraufhin meldet sich Jadi, eine »muslimische« Mitschülerin und sagt: »Frau-
en müssen vieles aufholen.«16 Sie sei die einzige in der Klasse, die ein Kopf-
tuch trage und deshalb häufig ausgelacht worden. Auf die Frage, warum sie 
ein Kopftuch trage, antwortet das Mädchen: »Ich trag es, weil mein Vater das 
will.«17 Lily vermutet daraufhin, Jadi würde sich das Tuch beinahe vom Kopf 
reißen wollen. Die Diskussion um das Tragen eines Kopftuchs wird von Bilals 
Vater beendet, indem er die Klasse dazu auffordert, darüber nachzudenken, 
dass Frauen zwar geachtet werden sollen, jedoch nicht zum Preis von Unter-
drückung und Zwang. Im intermedialen Vergleich mit anderen Quellen fällt 
auf, dass »islamische« Traditionen und damit verbundene Praktiken insbe-
sondere in der Interdependenz von Religion und Gender deutlich stärker 
kritisiert und als fremd repräsentiert werden, als andere religiöse Traditio-

13	 Vgl. zum Beispiel Ursula Kirchberg (1978): Selim und Susanne. Übers. v. Yüksel Pazar-
kaya (TR, Selim ile Susanne). München: Heinrich Ellermann.

14	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 87f.
15	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 104.
16	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 104.
17	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 104.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


316

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

nen.18 Das Kinderbuch nimmt einen virulenten gesellschaftlichen Diskurs 
über den »Islam« auf, der sich in Auseinandersetzungen über das Verhält-
nis von Religion und Rechtsstaatlichkeit sowie demokratische Werte mani-
festiert.19 Gleichzeitig hebt der Roman in exotisierender Weise die Faszina-
tion hervor, die Lily für ihren Mitschüler Bilal empfindet:

Ob Bilal und sein Vater das alles genau abgesprochen hatten? Die bei-
den waren ja total verzaubert und begeistert von ihrer Religion. […] 
Diese Überzeugung, die keinen Zweifel zuließ, dieses völlige Aufge-
hen in der Religion hatten wir bisher nicht gekannt. Die beiden lieb-
ten ihre Religion nicht nur, sie lebten sie auch.20

Auch diese Beschreibungen markieren die »muslimische« Figur als anders, 
Religion wird essenzialisiert und Bilal auf eine eindimensionale »muslimi-
sche« Identität festgeschrieben. Beide Sprechweisen – die negativ-kritisie-
rende wie auch die positiv-faszinierte – stereotypisieren die Figuren und 
stellen sie im Verhältnis zu den Mitschüler:innen als anders dar. Religion 
erscheint im gesamten Roman als wesentliche identitätsstiftende Kategorie, 
die im Fall der »evangelischen« und »katholischen« Kinder das Gefühl von 
Zugehörigkeit impliziert, in Bezug auf den »jüdischen« Mitschüler und die 
»muslimischen« Figuren jedoch abgrenzend vom Eigenen, das als »christ-
lich« imaginiert wird, erscheint.

Einen anderen Zugang zu einer interreligiösen Begegnung findet das 
Bilderbuch Leyla und Linda feiern Ramadan. Leyla ve Linda ramazani kut-
luyorlar, das mit der internen Fokalisierung zweier Figuren unterschiedliche 
Blickwinkel auf das Eigene, Andere und Fremde wirft. Das zweisprachig 
deutsch-türkische Bilderbuch ist 2016 von Arzu Gürz Abay im Talisa Verlag 
in Hannover erschienen. Das empfohlene Lesealter liegt bei fünf bis acht Jah-
ren. Abay ist 1972 geboren und veröffentlichte zahlreiche Kinderbücher, unter 
anderem Wir sind schon zu zweit. Ya somos dos, Mara und Mark haben Hun-
ger und Lara und die Stadt der Geheimnisse. Lara ve Sirlar Ṣehri. Das Bilder-

18	 Vgl. zum Beispiel Ingrid Kötter (1989): Die Kopftuchklasse. Illustr. v. Dietrich Lange. 
Würzburg: Arena; Ulrich Janßen/Ulla Steuernagel (2003): Die Kinder-Uni. Forscher er-
klären die Rätsel der Welt. Illustr. v. Klaus Ensikat. Stuttgart/München: Deutsche Verlags-
Anstalt.

19	 Vgl. Mecheril/Thomas-Olalde: Die Religion der Anderen, S. 40f.
20	 Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 94; S. 100.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


317

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

buch Leyla und Linda feiern Ramadan entstand nach Angaben der Autorin 
»aus dem Wunsch heraus, ihren eigenen Kindern ihre türkische Kultur in den 
deutschen Alltag zu bringen.«21 Das Buch wurde von Sibel Demirtaş illust-
riert, zu deren Portfolio Bücher wie Chipani’s Island African Song gehören.

Auf 30 Seiten erfahren die Lesenden in Leyla und Linda feiern Rama-
dan von Leyla, einem Mädchen, das in Deutschland lebt und seine Fami-
lie in der Türkei besucht. Linda, Leylas Freundin, macht mit ihrer Mutter 
zunächst Urlaub in Griechenland und besucht Leyla dann während des 
Ramadans in der Türkei. Beide Mädchen gehen in Deutschland gemeinsam 
in den Kindergarten, der Schauplatz der Handlung ist die literarisierte türki-
sche Hafenstadt Ayvalık. Diese ist mit den Mädchen im Vordergrund auch 
auf dem Titelbild des Buchs im naiv-naturalistischen Stil als digitale Zeich-
nung abgebildet (Abb. 35). Leyla und Linda halten sich in den Armen, sie 
sind einander zugeneigt und weisen sehr ähnliche Gesichtszüge auf. Beide 
Figuren sind gleich groß, sie unterscheiden sich lediglich hinsichtlich Fri-
sur und Haarfarbe, die visuell zum wesentlichen Differenzmerkmal beider 
Figuren wird. Linda hat blondes Haar, Leyla ist brünett. Sie wird als Mig-
rantin zweiter Generation in Deutschland beschrieben und ist Teil einer 
»muslimischen« Familie. Über Linda ist zu Beginn des Buchs zunächst nur 
bekannt, dass sie in Deutschland in den Kindergarten geht. Der Eindruck, 
Linda repräsentiere ein deutsches, »christliches« Mädchen wird neben der 
visuellen Gestaltung – der intermediale Vergleich stellt heraus, dass sämt-
liche »christlichen« Figuren blonde Mädchen sind – und einer späteren 
Erwähnung, Linda feiere Weihnachten, im Bildaufbau einer Doppelseite in 
der Mitte des Buchs gestützt: Das Titelbild zeigt einen gespiegelten Ausschnitt 
einer Doppelseite in der Mitte des Buchs. Im Vollformat der als Titelbild 
verwendeten Illustration sind in der linken Bildhälfte das Ufer der griechi-
schen Insel Lesbos und die Agios Stephanos Kirche abgebildet. Die Insel wird 
bildlich mit einer Fähre mit der rechten Hälfte der Doppelseite verbunden, 
die die Stadt Ayvalık mit einer nicht näher identifizierbaren Moschee zeigt. 
Im Vordergrund des Bildes sind mittig Leyla und Linda, wie auch auf dem 
Buchtitel, zu sehen. Aus dem Schrifttext wird deutlich, dass Linda mit ihrer 
Mutter mit der Fähre von Lesbos – repräsentiert mit einer Kirche – nach 
Ayvalık – repräsentiert mit einer Moschee – gereist ist. Die visuellen Unter-

21	 Lina Brünig: Arzu Gürz Abay. Friedrich-Bödecker-Kreis Nordrhein-Westfalen e. V. URL = 
https://www.boedecker-kreis-nrw.de/arzu-guerz-abay [28.12.2022].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


318

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

schiede bei gleichzeitiger Ähnlichkeit leiten im gesamten Bilderbuch durch 
die Erzählung, die das Unbekannte erkundet und es benennet, um es mit 
dem Bekannten zu verknüpfen.

Als Erzählperspektive lässt sich eine heterodiegetische Erzählinstanz aus-
machen, die zunächst eine interne Fokalisierung Leylas verfolgt. Wie jedes Jahr 
reist Leyla in die Türkei, um ihre Familie zu besuchen. Sie fühle sich in Ayvalık 
wohl und hätte dort viele Freundschaften mit Nachbarskindern geschlossen.22 
Die visuelle Gestaltung der Figuren verdeutlicht, dass Leyla ein Teil der Gemein-
schaft ist, denn sie fällt neben den anderen Menschen dort nicht auf (Abb. 36).

Umso deutlicher erscheinen Linda und ihre Mutter als anders, werden 
sie doch beide mit gelb-blonden Haaren dargestellt und dadurch visuell von 

22	 Vgl. Arzu Gürz Abay (2016): Leyla und Linda feiern Ramadan. Leyla ve Linda ramazani 
kutluyorlar. Illustr. v. Sibel Demirtaş. Übers. v. Arzu Gürz Abay (TR). Hannover: Talisa, 
S. 2−4.

Abb. 35: Das Buchcover zeigt Leyla und Linda an ihrem Urlaubsort Ayvalık, Gürz Abay/
Demirtaş: Leyla und Linda feiern Ramadan.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


319

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

den anderen abgegrenzt. Mit der Ankunft Lindas wechselt die interne Foka-
lisierung, sodass nun ihre Beobachtungen und Fragen offenkundig werden. 
Linda erscheint als neugierig und wissbegierig und fragt viel bei Leylas Groß-
vater nach. In einer visuellen Binnenerzählung beschreibt der Großvater reli-
giöse Traditionen, wie beispielsweise den Haddsch nach Mekka (Abb. 37).

Die Erzählperspektive und Auswahl der Themen implizieren, dass wir 
uns als Lesende vor allem mit Linda identifizieren sollen, die wenig über den 
Ramadan und damit verbundene Traditionen weiß. Unterstützt wird dieser 
Eindruck auf einer Doppelseite, die Linda als Einzige mit erschrockenem 
Gesichtsausdruck zeigt, da sie von einem Kanonenschuss, der das Ende der 

Abb. 36: Leyla besucht mit ihrer Mutter einen Wochenmarkt; sie wird visuell als Teil einer 
Gemeinschaft inszeniert, Gürz Abay/Demirtaş: Leyla und Linda feiern Ramadan, S. 5.

Abb. 37: Leylas Großvater erzählt Linda vom Haddsch, Gürz Abay/Demirtaş: Leyla und Linda 
feiern Ramadan, S. 20f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


320

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

Fastenzeit ankündigt, überrascht wird. Während Linda auf der Bild- und 
Textebene als verwirrt dargestellt wird, ist für Leyla »das alles normal.«23 
Das Buch schließt mit einer Illustration von Linda und ihrer Mutter auf der 
Fähre; das Bild wird begleitet vom Schrifttext, der ihre Erlebnisse mit bereits 
Bekanntem vergleicht: »Für Linda waren die zwei Tage abenteuerlich und 
aufregend. Ihre Teilnahme an dem Ramadan-Fest erwärmte ihr Herz. Es 
erinnerte sie an die Weihnachtszeit, die sie mit ihrer eigenen Familie ver-
bringt.«24 Die detaillierte Erläuterung der Traditionen, die in Leylas Familie 
erinnert und gelebt werden, verdeutlicht, dass der Ramadan und damit ver-
bundene Praktiken als unbekannt, anders und fremdartig verstanden wer-
den. Die Weihnachtszeit hingegen wird lediglich erwähnt und damit davon 
ausgegangen, dass den Rezipierenden bekannt ist, wie Weihnachten gefeiert 
wird. Der Vergleich des Ramadan mit Weihnachten stellt also nicht nur auf 
inhaltlicher Ebene eine Verknüpfung beider Feste her, sondern charakte-
risiert auch implizit die Adressat:innen, die das Gefühl, das sie mit Weih-
nachten verbinden, auch auf den Ramadan übertragen können. Obwohl das 
Buch zweisprachig verfasst ist – die Inhalte sind auf Deutsch und Türkisch 
dieselben –, liegt das größere Identifikationspotenzial in der Figur der Linda, 
deren Sichtweisen über weite Teile der Erzählung verfolgt werden. Auch der 
Handlungsort trägt zu dieser Wirkung bei, da die Ramadanfeierlichkeiten 
gerade nicht in Lindas und Leylas Lebensraum in Deutschland stattfinden, 
sondern bei Leylas Großeltern in Ayvalık.

Die Analysen des Romans Lara Lustig und der liebe Gott und des Bilder-
buchs Leyla und Linda feiern Ramadan verdeutlichen, dass die Repräsenta-
tion von Religion und religiöser Pluralität mit Vorstellungen des Eigenen, 
Anderen und Fremden einhergeht. Im Roman verschiebt sich die Wahr-
nehmung des Eigenen und Anderen in der Auseinandersetzung mit »jüdi-
schen« und »muslimischen« Figuren, die im Vergleich zum »katholischen« 
Mitschüler als fremd repräsentiert werden. Deren Weltbilder, Wertvor-
stellungen und Praktiken sind der Protagonistin nicht vertraut, sie ist gleich-
zeitig verwundert und fasziniert. Im Bilderbuch birgt der Wechsel der inter-
nen Fokalisierung Identifikationspotenzial zunächst mit Leyla und nach ihrer 
Ankunft mit Linda, für die die Ramadanfeierlichkeiten fremd sind. Durch 

23	 Gürz Abay: Leyla und Linda feiern Ramadan, S. 24.
24	 Gürz Abay: Leyla und Linda feiern Ramadan, S. 30.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


321

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

Beobachtungen und Erklärungen lernt Linda die Traditionen immer bes-
ser kennen, was am Ende des Buchs zum Vergleich mit Weihnachten führt, 
das als bekannt und vertraut wahrgenommen wird.

Beiden Büchern liegt der Ansatz zugrunde, das Andere und Fremde 
kennenzulernen, Unterschiede zu benennen und Gemeinsamkeiten zu beto-
nen, um Differenz zu überbrücken. Gleichzeitig reproduzieren beide Quellen 
Stereotypen, sei es in Bezug auf die visuelle Gestaltung, die deutsche, »christ-
liche« Figuren blond und türkische, »muslimische« Figuren brünett darstellt, 
oder hinsichtlich der Auswahl der Themen, beispielsweise mit dem Motiv 
des bevormundeten türkischen, »muslimischen« Mädchens, das nur auf 
Wunsch des Vaters ein Kopftuch trägt. Die Repräsentationen rekurrieren auf 
virulente gesellschaftliche Diskurse über Religion und gestalten gleichzeitig 
Vorstellungen von Religion mit. Trotz der Darstellung diverser Figuren, die 
für sämtliche Lesende Identifikationspotenzial bieten könnten, führen die 
Erzählpositionen, Illustrationen und Themen zur Repräsentation des Eige-
nen als deutsch und »christlich«, während das Andere in nationaler, sprach-
licher und religiöser Hinsicht davon abgegrenzt wird. Die Darstellung von 
Differenz auf Basis dieser Kategorien scheint zunächst unproblematisch zu 
sein, zielt aber dann auf Othering-Prozesse, wenn kulturelle Argumente vor-
gebracht werden. So naturalisiert beispielsweise das Motiv der Unterdrückung 
»muslimischer« Frauen Religion und schreibt »muslimische« Menschen auf 
ein einheitliches, problembehaftetes Fremdbild fest. In diesem Unterkapitel 
wurde der Fokus auf das Andere und Fremde gelegt, im Folgenden möchte 
ich als Gegenfolie Konstruktionen des Eigenen beleuchten.

8.1.2	 Spiegelungen des Eigenen
In Unterkapitel 8.1.1 wurden zwei Kindermedien analysiert, die repräsentativ 
für viele andere Quellen stehen können: Das Eigene wird sehr häufig als deutsch 
und »christlich« repräsentiert, während das Andere in unterschiedlichen Aus-
prägungen national, kulturell und religiös von ebendiesen Kategorien abweicht. 
Für dieses Unterkapitel habe ich zwei Quellen ausgewählt, die im Quellenkor-
pus der Studie eher Ausnahmen bilden: Die Erzählung Bismillah. Islamische 
Alltagsgeschichten für Klein und Groß konstruiert eine muslimische Innenper-
spektive, die so nur in einem weiteren Werk derselben Autorin aufkommt. 
Mit anderen Adressat:innen geht auch ein anderer Blick auf »islamische« 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


322

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

Traditionen und »muslimische« 
Identitäten einher. Auch die 
Erzählung Wenn dich ein Löwe 
nach der Uhrzeit fragt weicht von 
den gängigen Perspektiven auf 
das Eigene ab, indem der Pro-
tagonist sich erst auf die Suche 
nach einer religiösen Identität 
begibt und dies in léger-komi-
scher Weise ausdrückt. Beide 
Quellen ergänzen die Repräsen-
tation von Selbst- und Fremdbil-
dern und betonen den Konstruk-
tionscharakter dieser Kategorien.

Bärbel Manaar Drechslers 
Erzählung Bismillah. Islamische 
Alltagsgeschichten für Klein und 
Groß ist 2016 im Atfaluna Verlag 
in Bremen erschienen. Drechs-
ler ist 1943 geboren, arbeitete als 
Erzieherin und verfasste mehre-

re Kinderbücher, wie beispielsweise Der kleine Hassan, Yusuf, der Prophet 
und Geschichten über Tiere im Koran. Die Illustrationen der Erzählung stam-
men von Katharina Smetek, die als Illustratorin und Autorin auch Bücher 
wie Wer ist Allah? Lerne die Namen und Eigenschaften Allahs mit Noah und 
Mein großes Ramadan Mit-Mach-Buch veröffentlichte. Bismillah – für Kin-
der ab sieben Jahren – handelt von Karim, einem »muslimischen« Jun-
gen, der mit seinem »christlichen« Freund Volker diverse Abenteuer erlebt. 
Laut Klappentext »ist es verständlich, daß die Kinder viele Fragen haben 
und Unterschiede sowie Gemeinsamkeiten zwischen den beiden Religio-
nen erkennen.«25 Die beiden Figuren werden auf dem Buchcover abgebildet 
und durch ihre Haut- und Haarfarbe visuell voneinander unterschieden 
(Abb. 38). Wie bereits in Kapitel 8.1.1 am Bilderbuch Leyla und Linda feiern 
Ramadan als Gestaltungskonvention verdeutlicht wurde, ist auch in diesem 

25	 Bärbel Manaar Drechsler (2016): Bismillah. Islamische Alltagsgeschichten für Klein und 
Groß. Illustr. v. Katharina Smetek. Bremen: Atfaluna Verlag.

Abb. 38: Buchcover mit den Protagonisten Volker 
und Karim, Drechsler/Smetek: Bismillah. 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


323

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

Kinderbuch die Haarfarbe ein entscheidendes Differenzmerkmal zwischen 
beiden Figuren. Zusätzlich ist Karim, die »muslimische« Figur, mit dunkle-
rer Hautfarbe abgebildet als sein »christlicher« Freund Volker. Die Erzähl-
instanz ist heterodiegetisch mit einer Nullfokalisierung, sodass sie auf das 
Innenleben der Figuren hinweist und Gedankenprozesse sowohl von Karim 
als auch von Volker skizziert, wobei ersterem deutlich mehr Raum in der 
Erzählung gegeben wird. Das Buch beginnt mit dem Kapitel »Lügen haben 
kurze Beine«, in dem Karim von seinen Mitschüler:innen beschuldigt wird, 
Bonbons entwendet zu haben. Da er widerspricht, wird er zusätzlich des 
Lügens bezichtigt. Neben dieser expliziten ersten Charakterisierung sind es 
Volkers Gedanken, die die Lesenden Karim einschätzen lassen:

Volker, Karims bester Freund, schaut die Kampfhähne entgeistert an. 
Er weiß nicht, was er von der Situation halten soll. Einerseits kann er 
sich nicht vorstellen, dass sein Freund stiehlt und nun gar schwindeln 
sollte. Aber er ist wirklich der einzige [sic], der während der Pause 
an seinem Platz geblieben ist.26

Nachdem zusätzlich die Lehrerin ausdrückt, dass sie enttäuscht von Karim 
sei und mit diesem Verhalten nicht gerechnet hätte, geht Karim betrübt 
nach Hause, wo ihn seine Mutter empfängt. Mutter und Sohn führen ein 
Gespräch über Lügen und Stehlen:

»Egal, ob im Islam oder nicht, es ist etwas ganz Schlechtes. Lügen 
und stehlen passen überhaupt nicht zum islamischen Verhalten. […] 
Lügen lohnt sich nicht. Ich will damit sagen: Im Diesseits wie auch 
im Jenseits verlierst du deswegen viel und bist übel dran. In deinem 
Leben im Diesseits verlierst du vielleicht Freunde, und im Jenseits ist 
Gott dir nicht gewogen, denn Er weiß alles und kennt darum auch 
deine Lügen.«27

Das Kapitel endet auf dem Schulhof, auf dem einem Mitschüler das Bonbon-
papier aus der Tasche fällt, was Karim entlastet. Die letzten vier Zeilen der 
Buchseite sind nicht in schwarzer, sondern in grüner Schriftfarbe gedruckt 

26	 Drechsler: Bismillah, S. 4.
27	 Drechsler: Bismillah, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


324

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

und zitieren extradiegetisch einen Koranvers und einen Hadith, die Recht-
schaffenheit und Lügen einordnen (Abb. 39).

Das Gespräch zwischen Karim und seiner Mutter verdeutlicht, dass 
sich beide als »Muslime« verstehen und mit dieser Identitätskonstruktion 
bestimmte Wertvorstellungen einhergehen. Die Mutter bringt ihrem 
Sohn Regeln, Glaubensvorstellungen und Jenseitserwartungen in einem 
erzieherischen Gespräch nahe. Durch die extradiegetische Ergänzung des 
Koranverses und Hadiths gewinnen die Werte der Rechtschaffenheit und 
Ehrlichkeit an Legitimation und sollen auch den Lesenden vermittelt werden.

Im intermedialen Vergleich wird durch Bismillah ersichtlich, dass sich 
Selbst- und Fremddarstellungen »muslimischer« Figuren sehr unterscheiden. 
So betont das analysierte Kinderbuch die Leistungen »islamischer« Wissen-
schaften, die einen großen Einfluss auf das mittelalterliche Europa gehabt 
hätten. Nach einem Fahrradunfall lernt Karim Christian kennen, der als Arzt 
arbeitet. Er versorgt Karims Bein und erzählt ihm von der »islamischen Heil-
kunst«28, mit der er sich im Rahmen eines Auslandaufenthalts beschäftigt 
habe. Christian zeigt Karim alte medizinische Instrumente (Abb. 40) und 
erzählt, dass es schon vor etlichen Jahrhunderten »im ganzen Orient«29 viele 
gut ausgestattete Krankenhäuser gegeben habe:

28	 Drechsler: Bismillah, S. 50.
29	 Drechsler: Bismillah, S. 50.

Abb. 39: Ein Koranvers und Hadith in grüner Schriftfarbe, Drechsler/Smetek: Bismillah, S. 8.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


325

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

»Dagegen boten Hospi-
täler in Europa, die wäh-
rend der gleichen Zeit von 
Mönchen betreut wurden, 
den Kranken keine richti-
ge medizinische Versor-
gung, höchstens Schutz 
und Verpflegung. Nur 
wenige verstanden sich 
auf Heilung. Ausgebil-
dete Ärzte gab es kaum. 
Auch Universitäten wur-
den erst viel später errich-
tet. Die Kranken wurden 
mehr schlecht als recht 
mit Kräutern und vielen 
Gebeten behandelt. Ent-
weder die Patienten erhol-
ten sich aus eigener Kraft, 
oder sie starben. Wur-
den sie gesund, konnten 
sie sich freuen, starben sie, 

dann war es eben Gottes Wille!« »Also hast du es den islamischen 
Medizinern und Wissenschaftlern zu verdanken, dass du ein guter 
Arzt sein kannst?«30

Das Kapitel »Der Doktor« zeichnet eine Dichotomie vom mittelalterlichen 
Europa als rückständig und unterentwickelt und dem »Orient« als modern 
und fortschrittlich. Bismillah ist damit eines der wenigen Kinderbücher im 
gesamten Quellenkorpus, das diese Perspektive einnimmt und die Leistun-
gen »islamischer« Wissenschaft so explizit hervorhebt.31 Während in vie-
len Quellen Europa tendenziell als fortschrittlich hervorgehoben wird und 
der Rest der Welt als unterentwickelt gilt, werden diese Zuschreibungen 

30	 Drechsler: Bismillah, S. 50.
31	 Der Einfluss »islamischer« Wissenschaften auf Europa findet sich auch in Mai: Rund um 

die Weltreligionen, S. 65.

Abb. 40: Der Arzt Christian erläutert Karim medi-
zinische Geräte, Drechsler/Smetek: Bismillah, 
S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


326

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

hier genau umgedreht.32 Christian wird als deutscher Arzt als Fürsprecher 
der »islamischen« Wissenschaft inszeniert, um deren Bedeutung für eine 
homogenisierte europäische Gesellschaft hervorzuheben. Unterschiede in 
der Selbst- und Fremddarstellung »muslimischer« Figuren finden sich auch 
hinsichtlich des Fastens im Ramadan. In den meisten Kindermedien wird der 
Ramadan als eine der »Fünf Säulen des Islam« erklärt, und dessen Legitimi-
tät häufig bezweifelt, indem der Ramadan als schwierig, zu streng, ungesund 
oder überkommen bezeichnet wird. Doch in Bismillah erscheint das Fasten 
in einem ganz anderen Licht: Das Leitmotiv der »Fünf Säulen des Islam« 
kommt im gesamten Buch nicht auf, sodass der Ramadan nicht als strenge 
Pflicht wahrgenommen wird, sondern als besondere Zeit im Jahr.33 Karim 
verschenkt Äpfel an Kindergartenkinder und begutachtet mit Volker seine 
Sadaqa-Moschee, eine gebastelte Moschee mit einem Schlitz, in die er Zettel 
mit seinen guten Taten hineinsteckt: »Es ist ein wichtiger Charakterzug eins 
Muslims – ach, was sage ich, eigentlich für jeden Menschen! −, jemandem 
etwas zu schenken, zu spenden oder einfach nur freundlich zu sein.«34 Im in 
Kapitel 7 diskutierten Dokumentarfilm Kinder erklären ihre Religion ist 
eine ähnliche Szene zu beobachten, als das »muslimische« Mädchen Bahar 
manche ihrer Kinderbücher verkauft, um Spenden für ärmere Menschen zu 
sammeln. Auf der Spardose steht mükellefiyet, das Bahar mit ›Verantwor-
tung‹ übersetzt.35 Das Selbstbild »muslimischer« Menschen, das in diesem 
Kinderbuch und Dokumentarfilm entwickelt wird, unterscheidet sich also 
deutlich von den Darstellungen des Ramadans in anderen Kindermedien.

Die explizite Konstruktion von Selbst- und Fremdbildern innerhalb 
der Erzählung Bismillah wird in der interreligiösen Begegnung mit ande-
ren Festen offensichtlich. Karim erhält von Volker eine Einladung zu einem 
gemeinsamen Weihnachtsessen. Zunächst freut er sich, dann ist er plötz-
lich besorgt: »Weihnachten ist doch aber ein christliches Fest!«36 Die Mut-
ter erzählt Karim daraufhin Geschichten über den Propheten Mohammed, 
der zu allen Menschen, unabhängig von ihrer Religion, gut gewesen sei: »Er 

32	 Vgl. zu diesem Motiv auch Monika Tworuschka (2001): Der geheimnisvolle Besucher. Il-
lustr. v. Heribert Schulmeyer. Düsseldorf: Patmos, S. 7.

33	 Zu skeptischen Positionen gegenüber dem Ramadan siehe zum Beispiel Janßen/Steuer-
nagel: Die Kinder-Uni, S. 172; Weinhold: Unsere Religionen, 00:50:21−00:51:30.

34	 Drechsler: Bismillah, S. 12.
35	 Vgl. Kinder erklären ihre Religion, 00:13:46−00:14:58.
36	 Drechsler: Bismillah, S. 31.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


327

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

hat uns gezeigt, dass man mit allen, die uns nicht feindlich gesinnt sind, in 
Frieden leben kann. […] Auch wir sollten Andersgläubigen unseren Res-
pekt zeigen und an ihrem Leben teilhaben.«37 Da von der Geburt Jesu auch 
im Koran erzählt wird, sei eine gemeinsame Weihnachtsfeier für »muslimi-
sche« Menschen kein Problem:

»Wir Muslime ehren Jesus als einen großen Propheten Gottes, aber 
nicht als den Sohn Gottes, wie im christlichen Glauben. Deshalb, und 
weil Muslime keine Geburtstage feiern, kennt der Islam kein Weih-
nachten. Aber dennoch verbindet Jesus Christen und Muslime in 
Anerkennung seines Prophetentums.«38

»Christen« und »Muslime« werden trotz Differenzen hinsichtlich der Ausle-
gung der Rolle Jesu als miteinander verbunden dargestellt. Eine andere Wen-
dung nimmt die Begegnung mit »christlichen« Traditionen, als sie sich nicht 
mit den Ideen des Eigenen vereinbaren lassen und Karim über den Osterha-
sen nachdenkt. Er wisse genau, »was er von diesem Ammenmärchen vom 
Osterhasen halten soll. Aber dennoch hat Volker ihn völlig verwirrt mit sei-
nem Geplapper vom Hasen, der die Eier versteckt.«39 Selbst Volkers Mut-
ter halte nichts »von diesem Getue um Ostern«40, sie würde die Eier ledig-
lich verstecken, um ihrem Kind eine Freude zu machen. Im Gespräch mit 
Karims Vater ordnet dieser Ostern aus seiner Perspektive ein: »Ostern! Wir 
Muslime feiern nun mal kein Ostern! Ostern ist etwas für Christen. Denn 
sie feiern in dieser Zeit die Auferstehung Jesu’ [sic]. Sie glauben, dass er am 
Kreuz gestorben sei. Das ist aber nicht wahr.«41 Die Mutter schlägt vor, die 
Wiedergeburt der Natur mit Zweigen eines Kirschbaums zu feiern: »Allah 
ist eben der Beste [sic] Gestalter und Natur muss man nicht mit künstli-
chen [sic] Schmuck noch schöner machen«42, woraufhin der Vater beipflich-
tet: »Auf alle Fälle viel schöner als die Plastikeier, die in vielen Gärten hän-
gen!«43 In den folgenden Ausführungen erläutern die Eltern die Traditionen, 

37	 Drechsler: Bismillah, S. 31.
38	 Drechsler: Bismillah, S. 32.
39	 Drechsler: Bismillah, S. 43.
40	 Drechsler: Bismillah, S. 43.
41	 Drechsler: Bismillah, S. 43f.
42	 Drechsler: Bismillah, S. 44.
43	 Drechsler: Bismillah, S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


328

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

die mit Ostern verbunden werden, aus kulturhistorischer Perspektive und 
erklären, dass der Ursprung des Osterfestes in der Verehrung einer Frucht-
barkeitsgöttin liege, ein Brauch, der von der Kirche umgedeutet worden 
sei.44 Die kulturhistorische Einordnung intendiert offenbar, die Feierlich-
keiten nachzuvollziehen und anzuerkennen, gleichzeitig wird der »christli-
che« Hintergrund als unwahr abgewertet. Das Kinderbuch konstruiert eine 
starke Vorstellung einer eigenen, »muslimischen« Identität, die sich deut-
lich vom Anderen, dem »Christlichen« unterscheidet. Im Falle von Weih-
nachten ist die Anerkennung der Geburt Jesu kein Problem, da über sie auch 
im Koran berichtet wird. Da die Auferstehung Jesu jedoch nicht als eigene 
Glaubensvorstellung verstanden wird, werden Dekoration und die Intenti-
on des Osterfestes als geschmacklos und falsch abgewertet.

Die Analyse der Erzählung Bismillah zeigt insbesondere auf dem Hinter-
grund der zuvor diskutierten Quellen Lara Lustig und der liebe Gott und Leyla 
und Linda feiern Ramadan, dass die Repräsentation von Religion und religiö-
ser Pluralität in hohem Maße identitätsstiftendes Potenzial in sich trägt. Je 
nach Erzählperspektive, Auswahl der Themen und Figuren bieten die Kinder-
medien Ansatzpunkte, sich mit religiösen Traditionen zu identifizieren oder 
davon abzugrenzen. Alle Bücher intendieren, das Andere kennenzulernen, 
zu verstehen und in gegenseitiger Wertschätzung zusammenzuleben. Je nach 
Perspektive werden in der Darstellung der eigenen und anderen Traditionen 
aber auch Wertungen evident, die das Eigene als besonders positiv hervor-
zuheben versuchen und anderes abwerten. Diese Dichotomie von Eigenem 
und Anderem durchbricht der Roman Wenn dich ein Löwe nach der Uhr-
zeit fragt, in der eine eigene religiöse Identität erst im Entstehen begriffen ist.

Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt ist 2002 von Hermann Schulz 
im Peter Hammer Verlag in Wuppertal veröffentlicht worden. Hermann 
Schulz ist der Sohn eines deutschen Missionars in Ostafrika, leitete den Peter 
Hammer Verlag und publizierte zahlreiche Kinderbücher wie Ein Apfel für 
den lieben Gott, Die schlaue Mama Sambona und Lady Happy und der Zau-
berer von Ukerewe. Der Roman Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt 
wird Kindern ab acht Jahren empfohlen und wurde 2003 für den Deutschen 
Jugendliteraturpreis nominiert.

Auf 117 Seiten erzählt eine autodiegetische Erzählinstanz mit interner 
Fokalisierung eine Episode aus dem Leben Thomas’, der von den meisten 

44	 Vgl. Drechsler: Bismillah, S. 45f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


329

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

Temeo genannt wird, und mit seiner Familie in Kigoma in Tansania lebt. 
Der zwölfjährige Temeo hat sieben Geschwister, die fünf Schwestern Emi-
lie, Martha, Erna, Alice und Alwine und die Brüder Karl und Adolf.45 Eines 
Tages erleidet der Vater Egon Friedrich Kirschstein, der Geologe ist, in sei-
ner Diamantmine einen Unfall. Mama Masiti, Temeos Mutter, schickt ihren 
Sohn in die Grube, um nachzufragen, wie der Unfall passiert sei. Temeo, der 
seinen Vater Mister King nennt, fährt auf dem Weg zur Unfallstelle an der 
Hütte des Heilers Papa Whoopy vorbei:

Ohne genau zu wissen, was mit Mister King los war, könnte er mit 
seinem Zauber ja doch nicht helfen. Mama Masiti würde außerdem 
sauer werden, wenn sie erfuhr, dass ich mich mit dem Heiler beraten 
hatte. Sie findet Papa Whoopy ganz in Ordnung. […] Aber mit Zau-
berei will sie nichts zu tun haben. Behauptet sie wenigstens. Ich habe 
dazu eine andere Einstellung. Alle Leute gehen zum Heiler, wenn sie 
krank sind. Vor allem wenn sie den normalen Doktor nicht bezah-
len können.46

Angekommen in der Grube, wird Temeo mit weiteren religiösen Weltbil-
dern konfrontiert. Papa Sosthenes, ein »frommer Mann« und Vorarbeiter 
des Vaters, erzählt von den Reaktionen auf das Unglück Egon Kirschsteins:

»Gott hat ihn gerettet. […] Ich habe Gott gerufen, er möge ihn ret-
ten. Der alte Ali Kagwaya hat zu Allah gerufen, er möge ihn retten. 
Hinterher, als wir ihn endlich draußen hatten, hat sich Ali niederge-
kniet und gebetet. Die Heiden haben auch was gerufen und geweint, 
ich habe es nicht verstanden. Weil sie alle Waha sind.«47

Im Peritext vor dem Inhaltsverzeichnis erläutert Hermann Schulz einige 
Begriffe auf Kisuaheli, unter anderem die Bezeichnung Ha (Waha) für ein 
Volk in den Bergen von Uha am Tanganjika-See. Bereits auf den ersten Sei-

45	 Die Auswahl des Namens »Adolf« ist in einem 2002 erschienen Kinderbuch vor dem 
Hintergrund der deutschen Geschichte mindestens gewöhnungsbedürftig.

46	 Hermann Schulz (2002): Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt. Wuppertal: Peter 
Hammer Verlag, S. 21f.

47	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


330

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

ten des Romans wird die Bevölkerung Kigomas und auch Temeos Familie 
als religiös divers dargestellt, ein Umstand, der Temeo ins Grübeln bringt. 
Neben dem »Christ« Papa Sosthenes seien die meisten Arbeiter seines Vaters 
»Muslime«, »oder sonst etwas Geheimnisvolles. Manche nennen sie Heiden. 
Mama Masiti war Muslime. […] Meine Schwester Erna war katholisch. […] 
Ich bin Heide, soviel ich weiß«48 Für Temeo ist seine religiöse Identität viel 
weniger entscheidend als das Erscheinungsbild der Hautfarbe, so konsta-
tiert er, dass sein Vater Weiß sei, seine Nichten und Neffen jedoch Schwarz: 
»Wie es sich für Afrikaner gehört. Nicht anders als die meisten Kinder hier in 
Kigoma. Nur meine Geschwister sind ein bisschen heller, so wie ich auch.«49 
In der Reflexion über die religiösen Zugehörigkeiten seiner Familienmitglie-
der verknüpft Temeo Religion mit der Hautfarbe und denkt:

Mister King ist auch Heide, obwohl er ein Weißer ist. Das hat man 
selten. Trotzdem will er immer mit der ganzen Familie Weihnachten 
feiern. […] Meine Brüder Karl und Adolf sind schon vor Jahren evan-
gelisch geworden. Das ist eine bestimmte Sorte bei den Christen.50

Obwohl Religion für Temeo selbst nicht relevant zu sein scheint, konfron-
tiert sein Umfeld – beispielsweise sein Bruder Adolf – ihn immer wieder 
damit, sich auch endlich zu entscheiden, »etwas zu werden.«51 Alle bisher 
diskutierten Kindermedien repräsentieren Religion als von der Familie tra-
diert. Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt führt durch die Gestaltung 
einer diversen Familie zur Frage, was religiöse Identität überhaupt bedeutet. 
Temeo verwendet zunächst nicht den Begriff Religion, sondern Gruppenbe-
zeichnungen wie »Christ«, »Muslim« oder »Heide«. Religion erscheint als 
eine Art Club, zu dem man gehören kann oder eben nicht: »Jedenfalls hatte 
ich beschlossen, irgendwo mitzumachen, wenn auch nicht sofort. Aber wo, 
das wusste ich jetzt noch nicht. Man soll so etwas nicht überstürzen.«52 Im 
Verlauf der Erzählung werden die Zugehörigen religiöser Gemeinschaften 
explizit und implizit charakterisiert. So denkt Temeo »Christen sind ehr-

48	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 26.
49	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 21.
50	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 26.
51	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 26.
52	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 28.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


331

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

lich. Das hatte ich von Adolf gehört. Mama Masiti konnte darüber nur höh-
nisch lachen«53 oder »Inder sind weder Christen noch Muslime, aber auch 
keine richtigen Heiden, dachte ich. Sie haben ihre eigene Religion aus Indi-
en mitgebracht.«54

Da der Familie das Geld knapp zu werden droht, schickt Mama Masiti 
Temeo zu verschiedenen Menschen in der Umgebung, um zu erzählen, dass 
der Vater eine Goldader entdeckt hätte. In diesem Zug solle Temeo nach 
Geld fragen, um den Arzt für den Vater zu bezahlen. Temeo bricht auf und 
besucht Bekannte und Freunde, die der Familie helfen könnten. Er kommt 
bei Reverend Wilhelm, einem Missionar, und Margret, dessen Frau, vorbei. 
Die Familie kann ihm kein Geld anbieten, jedoch ein Schwein, das sie eben 
geschlachtet hätte. Der Reverend bringt Temeo und das Fleisch in Begleitung 
seiner Tochter mit dem Motorrad zurück nach Kigoma, eine Szene, die auf 
dem Coverbild des Buchs visualisiert wurde (Abb. 41). Inmitten der Fahrt 
fällt Temeo ein, dass seine Mutter »Muslima« ist und kein Schweinefleisch 
isst. Kurzerhand machen sie mit folgender Intention bei Zauberer Whoopy 
Halt: »›Er kann im Handumdrehen…Ziegenfleisch daraus machen. Durch 
Zauber‹«55 äußert Temeo. Der Missionar legt Temeo nahe, das Schweine-
fleisch einfach als Ziegenfleisch auszugeben. Der Junge schlägt diesen Vor-
schlag aus und denkt darüber nach, dass »christliche« Missionare wohl doch 
nicht so ehrlich seien, wie er angenommen hatte. Der Heiler scheint Temeo 
eine gute Anlaufstelle zu sein, schließlich hätte er »schon davon gehört, dass 
die Doktoren auch mit den Heilern arbeiten, wenn sie mit ihrem studierten 
Doktorzeugs nicht weiter wissen.«56 Der Zauberer weist mit dem linken Zeige-
finger auf den Sack und murmelt etwas. Temeo hält die Hand auf den Sack, 
um die Veränderung des Fleisches wahrzunehmen, er spürt jedoch nichts. 
Der Junge bringt das Fleisch nach Hause, wo es von der Familie als Ziegen-
fleisch gegessen wird. In dieser Episode werden religiöse Vorstellungen, Prak-
tiken und Erwartungen an als religiös repräsentierte Menschen explizit aus-
formuliert. Das Weltbild des Jungen, »christliche« Missionare seien ehrlich, 
wird infrage gestellt, dem Heiler und Zauberer Whoopy vertraut er jedoch, 
ohne eine physische Veränderung wahrzunehmen, dass dieser Schweine-

53	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 32.
54	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 62.
55	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 77.
56	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 78.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


332

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

fleisch zu Ziegenfleisch wandeln 
könne. Dieser Teil des Romans 
schneidet das Spannungsverhält-
nis von Zauberei, Wissenschaft 
und Medizin an, und schreibt 
dem Heiler einen hohen Stellen-
wert in der Gemeinschaft zu.

Im weiteren Verlauf unter-
hält sich Temeo mit dem Rek-
tor der Schule und äußert, dass 
er sich noch nicht entschieden 
habe, ob er »bei den Musli-
men oder den Christen mit-
mache.«57 Der Rektor entgegnet 
daraufhin ungehalten: »Für Kin-
der von Doktor Kirschstein ist 
unsere Religion nicht geeignet. 
Frag mal deinen Papa. Der gibt 
dir was hinter die Ohren, wenn 
du mit dem Islam ankommst!«58 
Bis zum Ende des Romans bleibt 
offen, wie sich Temeo entscheidet. 
Auf dem Sterbebett nimmt er sei-
nem Vater das Versprechen ab, 

mit Alicia und Alwine den Berg Namlagira, einen Vulkan, zu besuchen. Nach 
dem Tod des Vaters stellt Temeo sich vor, mit den Schwestern auf dem Berg 
zu sein, sich den Himmel anzuschauen und neben Mister King zu stehen.59 
Diese Imagination ist einer der wenigen Momente im Roman, in dem Tran-
szendenz explizit illustriert wird, doch gerade diese Vorstellung wird nicht 
als religiös gedeutet. Der Vater wird von Reverend Wilhelm nach evange-
lischem Ritus beerdigt und die Familie verlässt Kigoma. Der Roman endet 
mit einer Aufzählung derer, von denen Temeo sich verabschiedet: »Eigent-
lich wollte ich mich noch bei Schwester Frida für Religion anmelden. Dazu 

57	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 92.
58	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 92.
59	 Vgl. Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 118.

Abb. 41: Das Buchcover zeigt Temeo,  
den Missionar Reverend Wilhelm und  
dessen Tochter Margret, Schulz/Pieper:  
Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


333

Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden

war jetzt keine Zeit mehr. Man soll solche Dinge auch nicht übers Knie bre-
chen, wie Mister King immer sagte.«60

Mit Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt hat Hermann Schulz einen 
Kinderroman verfasst, der die religiöse Zugehörigkeit des Protagonisten 
Temeo offenlässt. Die Diversität der Familie lässt Religion für Temeo und die 
Lesenden als Zugehörigkeit zu einem Club erscheinen, der weder mit reli-
giösen Weltbildern noch explizit mit bestimmten Praktiken zu tun hat. Zwar 
wird im Verlauf des Romans klar, dass »Muslim:innen« kein Schweinefleisch 
essen würden und von »Christ:innen« Ehrlichkeit erwartet würde, doch eine 
genaue Vorstellung davon, was Religion sein könnte, hat Temeo bis zum Ende 
nicht. Viel eher scheinen für ihn stereotype Vorstellungen von Nationalität 
und Hautfarbe Identitätsmarker zu sein. So bezweifelt er, dass man einem 
»kranken Goldsucher mit einer schwarzen Familie«61 Geld leihen würde, wäh-
rend seine Mutter die Mitarbeiter des Vaters als »faule Afrikaner« bezeichnet 
und Mister King einem Schwarzen, der seine Frau nicht gut behandle, Schlä-
ge mit einer Nilpferdpeitsche androht.62 Es sind also Interdependenzen von 
nationaler Herkunft und kultureller Zuschreibung, Hautfarbe und religiöser 
Zugehörigkeit, die im Roman die Figuren charakterisieren. Das Buch ver-
stärkt durch die Beziehungsverhältnisse der Figuren und Figurengruppen 
Stereotypen, rassistische und kolonialistische Strukturen, etwa dann, wenn 
der Weiße Geologe und Minenbesitzer einem Schwarzen Gewalt mit der Peit-
sche androht und dessen Frau als »du schöne Schwarze«63 bezeichnet.

Das Eigene wird in Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt als deut-
lich wechselhafter und komplexer dargestellt als in vielen anderen Kinder-
erzählungen. Gleichzeitig reproduziert der Roman starke Stereotypen über 
den Zauberer, die »Heiden«, Weiße, Schwarze, »Christ:innen« und »Mus-
lim:innen« und ist getragen von Temeos Selbstbild, Sohn eines wichtigen 
und einflussreichen Mannes zu sein.

60	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 124.
61	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 51.
62	 Vgl. Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 39f.; S. 45.
63	 Schulz: Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt, S. 38.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


334

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

8.2	 Stereotypen und Othering-Prozesse

Stereotypen erfassen die wenigen, oberflächlich erkennbaren Eigenschaften 
einer Person, auf die sie selbst und Menschen, die einer ähnlichen Gruppe 
anzugehören scheinen, festgeschrieben werden. Die Repräsentation religiö-
ser Pluralität beruht in Kindermedien überwiegend auf der Einteilung gro-
ßer Religionsgemeinschaften. Die Darstellung von Individuen, die diesen 
Gemeinschaften angehören, zeichnet sich durch eine intermedial beobacht-
bare Standardisierung aus. In diesem Unterkapitel wird die Typisierung und 
Stereotypisierung religiöser Figuren anhand eines Vergleichs visueller Dar-
stellungen diskutiert, um Konventionen der Repräsentation herauszuarbeiten.

Die Charakterisierung von Eigenem, Anderem und Fremdem beruht je 
nach medialer Produktionsform auf sprachlichen, zum Teil auditiv wahr-
nehmbaren, Beschreibungen und visuell erfassbaren Merkmalen. Da Kinder-
medien Inhalte wesentlich über Illustrationen und Fotografien kommunizie-
ren, werden diese explizit in den Blick genommen. Ich möchte dabei einerseits 
auf die visuelle Repräsentation der »Weltreligionen« eingehen, andererseits 
die Quellen hervorheben, die eine interreligiöse Begegnung zwischen zwei 
Figuren inszenieren. Beide Herangehensweisen an den Umgang mit religiö-
ser Pluralität sind mit Othering-Prozessen verbunden, die ebenso Gegen-
stand dieses Unterkapitels sind.

Wie bereits in Unterkapitel 7.2 deutlich wurde, beschreiben die meisten 
Kindermedien im Quellenkorpus religiöse Pluralität als Koexistenz und Inter-
aktion religiöser Gemeinschaften. Je nach Quelle werden Gemeinschaften 
als homogene Kollektive dargestellt oder Individuen in den Vordergrund 
gerückt, die sich als zu einer dieser Gruppierungen zugehörig verstehen. 
Im intermedialen Vergleich fällt auf, dass Figuren innerhalb einer Gemein-
schaft sehr ähnlich dargestellt werden. Diese Parallelen sind insbesondere bei 
»hinduistischen«, »buddhistischen«, »jüdischen« und »christlichen« Figu-
ren augenfällig. Allein der Blick auf die Coverbilder einiger Sachbücher und 
Erzählungen zeigt, dass es gemeinsame Vorstellungen davon gibt, wie reli-
giöse Menschen aussehen und ihren Glauben in Kleidungs- und Körper-
praktiken ausdrücken (Abb. 42–47).

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


Abb. 42−47: Visuelle Repräsentation der »Weltreligionen«, Weinhold: Religionen 
der Welt; Meyer/Janocha/Reckers: Wie ist das mit den Religionen?; Mai/Bunse: 
Rund um die Weltreligionen; Laube/Zünd: Erklär mir deinen Glauben;  
Wetscher: Weltreligionen; Präkelt/Wehner: Ach, du lieber Gott!https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37

Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


336

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

So ist auffällig, dass die Figuren, die als »hinduistisch« dargestellt wer-
den, alle weiblich sind und einen Sari oder einen Salwar Kamiz mit Dupat-
ta in Rot-, Orange-, Pink- und Lilatönen tragen. Auch das Bindi, der rote 
Punkt zwischen den Augen, ist häufig zu sehen. Während die »Hindu«-Figu-
ren Mädchen sind, sind sämtliche »buddhistischen« Figuren Jungen und mit 
Kesa und rasierten Haaren als Mönche imaginiert. Auch die »jüdischen« 
Figuren sind in der Regel männlich, sie tragen immer eine Kipa, häufig auch 
einen Tallit. Am meisten Diversität hinsichtlich der visuellen Gestaltung 
wird männlichen »muslimischen« Figuren beigemessen, die je nach Aus-
führung Kurta-Hemd, Thawb, Takke und Kufiya oder eine Hose mit Pullo-
ver tragen. Wenn letzteres der Fall ist, markieren Accessoires wie ein Gebets-
teppich oder der Koran die Figuren als »muslimisch«. Auffällig ist, dass die 
»christlichen« Figuren – alle weiblich – blond sind, Alltagskleidung tragen, 
wie sie in weiten Teilen der Welt verbreitet ist, und einen Kreuzanhänger an 
einer Kette um den Hals haben. Während »Juden«, »Buddhisten«, »Musli-
me« und »Hindus« durch ihre Kleidung als religiös markiert werden, schei-
nen »Christinnen« ihrem Glauben lediglich mit einem Symbol Ausdruck zu 
verleihen. Die figurale Inszenierung der »Weltreligionen« typisiert die Figu-
ren nicht nur, sondern stereotypisiert sie, da sie eine Normalisierungspraxis 
unterstützt, die das »Christentum« als bekannt und alltäglich begreift. Die 
übrigen Figuren werden durch ihre Kleidung als außergewöhnlich, anders 
und besonders markiert, Religion rückt in den Vordergrund. Die Verteilung 
der »Weltreligionen« auf männliche und weibliche Figuren folgt bestimmten 
Konventionen, welche Inhalte für welche religiöse Tradition als relevant 
angenommen werden und unterliegen der Prämisse, Religion müsse sicht-
bar sein. So sind die »jüdischen« Figuren in der Regel männlich, da an ihnen 
Kleidungspraktiken wie Kipa, Tallit und Tefillin expliziert werden können 
und die Beschneidung ebenso wie die Bar Mitzwa erklärt werden. Ähnlich 
verhält es sich mit »buddhistischen« Figuren, die meistens Mönche sind, und 
mit kurzgeschnittenen Haaren und Kesa weit verbreitete Imaginationen des 
»Buddhismus« abbilden. Auch wenn »buddhistische« Nonnen häufig ähn-
liche Körper- und Kleidungspraktiken verfolgen, werden in den meisten 
Kindermedien stets männliche Figuren gezeigt. »Buddhistische« Figuren, 
die keine Mönche oder Nonnen sind, spielen auch viel seltener eine Rolle 
als Figuren, die Teil eines Ordens sind. Diese Beobachtungen lassen auf eine 
verkürzte Rezeption des »Buddhismus« schließen, der im kulturellen Ima-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


337

Stereotypen und Othering-Prozesse

ginären wohl vordergründig mit dem Dalai Lama und ähnlich aussehenden 
Personen verknüpft ist. Die »hinduistischen« Figuren, in bunten Gewändern 
gekleidete Mädchen, repräsentieren Imaginationen rund um Tanz, Schmuck, 
und Farbenpracht, die auch in den zugehörigen Texten wieder aufgenommen 
werden. Neben der Vielfalt von Gottheiten wird der »Hinduismus« in der 
Regel mit üppig geschmückten Hausaltären, dem Farbenfest Holi, dem durch 
Kühe verursachten Chaos auf indischen Straßen und mit reich verzierten 
Tempeln assoziiert. Die Repräsentation »christlicher« Figuren, die als blon-
de Mädchen mit Kreuzanhänger an Halsketten visualisiert werden, folgt 
der Auffassung, Schmuck sei ein typisch weibliches Accessoire. Unter der 
Annahme, man würde eine »christliche« Jungenfigur als solche nicht identi-
fizieren können, sind es stets Mädchen, die mit der Kreuzkette das »Christen-
tum« darstellen. Dieser Repräsentation liegen neben der Standardisierung 
von Religion also gleichzeitig Genderstereotypen zugrunde, da das Tragen 
von Schmuck nur Mädchen-, nicht aber Jungenfiguren zugeschrieben wird.

Die Darstellung des Eigenen als Weiße, blonde Figuren, ist nicht nur im 
Kontext der »Weltreligionen« evident, sondern auch in der interreligiösen 
Begegnung zweier Figuren. So sind zahlreiche Bilderbücher entstanden, 
die durch die visuelle Gestaltung aufzeigen, welche Religionen die Figuren 
repräsentieren (Abb. 48–50). Alle Figuren, die in den Abbildungen 48 bis 50 
das Eigene repräsentieren, sind blond, während die Figuren, die das Ande-
re hinsichtlich Nationalität, Sprache, Kultur oder Religion darstellen, brau-
ne oder schwarze Haare haben.

Vor dem Hintergrund visueller Stereotypisierungen ist eine quellen-
immanente Veränderung der Illustrationen in Georg Schwikarts erzählen-
dem Sachbuch Julia und Ibrahim erwähnenswert. In der ersten Auflage aus 
dem Jahr 1995 betonen die Haarfarben von Julia und Ibrahim die Differenz 
zwischen beiden Figuren, denn Julia hebt sich mit ihren gelb-blonden Haa-
ren deutlich vom mit schwarzen Haaren gezeichneten Ibrahim und dessen 
türkischer Familie ab (Abb. 51). Dreizehn Jahre später gleichen die Illust-
rationen der zweiten Auflage Julia und Ibrahim optisch an, denn nun sind 
alle Figuren brünett (Abb. 52).

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


338

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

Abb. 48−50: Stereotype Repräsentation des Eigenen und Anderen, Kirchberg: Selim und 
Susanne; Yu-Dembski/Leberer: Lili und das chinesische Frühlingsfest; Maar/Ballhaus: 
Neben mir ist noch Platz.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


339

Stereotypen und Othering-Prozesse

Beide Zeichnungen illustrieren dieselbe Szene. Die Neugestaltung der Figu-
ren integriert Julia jedoch in Ibrahims Familie und hebt das gemeinsame 
Essen hervor, während Julia in der Abbildung aus dem Jahr 1995 noch als 
auffallend anders markiert wird. Diese Entwicklung lässt darauf schließen, 
dass die Darstellung der interreligiösen Begegnung in der Ausgabe aus 
dem Jahr 2008 nicht mehr darauf ausgelegt ist, Differenz zu markieren und 
Unterschiede sichtbar zu machen, sondern das Miteinander in den Vorder-
grund zu rücken.

Auch das Sachbuch Wie heißt dein Gott eigentlich mit Nachnamen? Kinder-
fragen zu fünf Weltreligionen von Jan von Holleben und Jane Baer-Krause 
weist ein außergewöhnliches Bildprogramm auf, das ausgenommen von Sym-
bolen wie einem Hilal, Rad der Lehre, Davidstern, Kreuz oder Om-Zeichen 
keine visuellen Zuschreibungen reproduziert. Stattdessen illustrieren foto-
grafierte Objekt-Collagen verschiedene Zugänge zu Religion (Abb. 53–54). 
Die Fotografie eines Mädchens in einem Kostüm aus Spiegeln bebildert das 
Kapitel »Wie sieht Gott aus?«, sodass zum einen unterschiedliche Perspek-
tiven betont werden, zum anderen diejenigen, die in den Spiegel blicken, 
sich selbst beobachten können, wodurch die Vorstellung Gottes einen indi-
vidualisierten Zugang erhält.

Abb. 51: Julia und Ibrahim werden  
durch ihre Haarfarbe als unter- 
schiedlich markiert. Julia fällt in  
Ibrahims Familie als anders auf,  
Schwikart/ Witt: Julia und Ibrahim,  
S. 37.

Abb. 52: Julia erscheint als Teil einer Gemein-
schaft, Schwikart/Kurtz: Julia und Ibrahim,  
S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


340

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

Auch die in Kapitel »Haben alle Men-
schen ein Karma?« abgebildete Foto-
collage einer imaginierten Maschine, 
in die zwei Kinder Objekte wie Her-
zen oder Elektroschrott werfen, betont 
die Individualität religiöser Welt- und 
Menschenbilder. Übertitelt ist die Dar-
stellung mit den Worten »Was raus-
kommt, bestimmst du selbst!« Das 
Sachbuch bildet mit diesem Bildkon-
zept eine Ausnahme im Quellenkorpus.

Das Klappbilderbuch Gott, Allah, 
Buddha. Und woran glaubst du? von 
Emma Damon aus dem Jahr 2002 zeich-
net sich ebenfalls durch eine untypische 
visuelle Gestaltung aus und betont die 
Wahrnehmung religiöser Identitäten 
durch Kleidungspraktiken.64 Auf einer 
Doppelseite sind sechs Kinderfiguren 
abgebildet. Dasselbe Gesicht repräsen-
tiert jeweils zwei religiöse Figuren, die 
durch Kleidung, Kopfbedeckungen und 

Accessoires als unterschiedlichen Traditionen zugehörig markiert sind. Mittels 
einer Pappklappe, die auf der Seite angebracht ist, kann die Figur verändert 
werden. Die charakteristischen Merkmale beider Identitäten sind aufeinander 
bezogen, eine Kette mit einem Kreuz einer »christlichen« Figur – das Buch 
zeigt sowohl einen Jungen als auch ein Mädchen mit Kreuzkette – wird nach 
dem Umklappen zu einer Kette mit einem Davidstern, die eine »jüdische« 
Figur zeigt. Auch auf der Textebene wird die Individualität religiöser Men-
schen hervorgehoben, da jeder Satz mit »manche« beginnt, beispielsweise 
»[m]anche Sikh-Jungen haben lange Haare und tragen einen Turban.«65 Das 
Bilderbuch hebt hervor, dass Religion in Kleidungspraktiken Ausdruck fin-

64	 Vgl. Damon: Gott, Allah, Buddha. Für eine ausführliche Besprechung des Bilderbuchs 
siehe Eberhardt: Religiöse Repräsentationen in Medien für Kinder, S. 19–21.

65	 Damon: Gott, Allah, Buddha.

Abb. 53: Die Fotografie eines Mädchens, 
das ein Kostüm aus Spiegeln trägt,  
illustriert das Kapitel »Wie sieht Gott 
aus?«, Von Holleben/Baer-Krause: Wie 
heißt dein Gott eigentlich mit Nach
namen?, S. 39.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


341

Stereotypen und Othering-Prozesse

den kann. Die Gesichter bleiben jedoch immer dieselben und repräsentie-
ren erst durch die Kleidung Figuren, die sich unterschiedlichen religiösen 
Traditionen zugehörig verstehen. Die Sichtbarkeit von Religion wird durch 
die Verschränkung von inhaltlicher Gestaltung und der Materialität der Sei-
ten zum zentralen Thema des Buchs.

Der Repräsentation religiöser Pluralität in Kindermedien liegt, wie in 
diesem Unterkapitel gezeigt wurde, in der Regel die Idee zugrunde, Reli-
gion sei sichtbar an Haut- und Haarfarbe, Kleidung und Accessoires zu 
erkennen. Diese Darstellung ist deshalb problematisch, weil sie häufig in der 
intermodalen Dimension mit dem Schrifttext durch Erzählpositionen und 
lokale Verortungen Vorstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden evo-
ziert, das Eigene normalisiert und Othering-Prozesse anstößt, die das Ande-
re exotisieren. Die Vorstellung, Religion sei stets sichtbar, wird auch dem 
Anspruch der Kindermedien, andere kennenzulernen, nicht gerecht. Durch 
Inkorporierung wird Religion essenzialisiert und mit wenigen Merkmalen 
an der äußeren Erscheinung von Figuren festgeschrieben. Diese Repräsen-

Abb. 54: Die Fotocollage einer imaginierten Maschine, die Kinder mit Gegenständen  
befüllen, illustriert das Kapitel »Haben alle Menschen ein Karma?«, Von Holleben/ 
Baer-Krause: Wie heißt dein Gott eigentlich mit Nachnamen?, S. 50f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


342

Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz

tationen verunmöglichen trotz der Intention, Diversität darzustellen, das 
Kennenlernen von Menschen, da sie immer mit Erwartungen und deren 
Abgleich mit empirischen Beobachtungen einhergehen. Das Andere wird 
durch Stereotypisierungen zuerst diskursiv hergestellt und somit Teil eines 
Repräsentationsaktes, der Differenz aufbaut. Paradoxerweise versuchen 
die Kindermedien, die produzierten Unterschiede im selben Moment wie-
der einzureißen, indem sie betonen, dass Menschen Gemeinsamkeiten ent-
decken und wertschätzend miteinander umgehen sollen. In Kapitel 9 wer-
den drei Zugänge zu religiöser Pluralität in Kindermedien beleuchtet, um 
diese Akzentuierung von Gemeinsamkeiten und Unterschieden zu vertiefen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


343

9	 Notwendig, bereichernd oder doch normal? 
Religiöse Pluralität und Pluralismus

In den Kapiteln 7 und 8 wurden erste Zugänge zu religiöser Pluralität in 
Kindermedien dargelegt, die aufzeigen, wie Religion als Phänomen ima-
giniert wird und welche Grenzziehungsprozesse mit der Bestimmung reli-
giöser Gemeinschaften als weitgehend homogene Kollektive einhergehen. 
Kapitel 9 widmet sich nun explizit der Darstellung religiöser Pluralität und 
untersucht, wie die Koexistenz oder Interaktion religiöser Symbolsysteme 
repräsentiert wird.

Pluralität kann im Rahmen der Studie auf zwei verschiedenen Ebenen, 
einer formalen und einer inhaltlichen, ausgemacht werden. Formal fällt auf, 
dass es eine große Bandbreite an Schreibweisen der gleichen Begriffe gibt, die 
je nach sprachlichem oder kulturellem Kontext unterschiedlich transkribiert 
werden. So finden sich beispielsweise Chanukka und Channukka, Diwali und 
Divali oder Eid El-Fitr und Id al-fitr als Bezeichnungen für die jeweils glei-
chen Feste. Auch die Verwendung der Begriffe heilige Schriften, heilige Texte 
und heilige Bücher für dasselbe Bezeichnete – die Tora, die Bibel, den Koran, 
die Veden und das Tripitaka – zeigt, dass die beschriebenen religiösen Phä-
nomene in vielfältigen Kontexten auftreten und je nach sprachlichem oder 
regionalem Hintergrund in unterschiedlicher Weise ins Deutsche übertragen 
werden. Auffällig ist dabei, dass die Begriffe leicht voneinander abweichen 
können, die inhaltliche Bedeutung jedoch häufig gleich ist und starken Kon-
ventionen in der Auswahl und Repräsentation folgt.

Auf der inhaltlichen Ebene stellt der intermediale Vergleich heraus, dass 
Pluralität mit unterschiedlichen, aufeinander rekurrierenden Narrativen ver-
knüpft ist, die im Folgenden vertieft werden. Die Repräsentation religiöser 
Pluralität in Kindermedien folgt drei virulenten Diskursen, die in den Unter-
kapiteln 9.1 bis 9.3 skizziert werden. Ich trenne in diesem Kapitel die Kon-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


344

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

zepte Pluralität und Pluralismus voneinander, um auf unterschiedliche Ent-
wicklungen hinzuweisen: Eine erste Darstellungsweise geht davon aus, dass 
es religiöse Pluralität als gesellschaftliches Phänomen gibt und es unter die-
sen Umständen notwendig ist, in einer pluralistischen, friedlichen Ordnung 
zusammenzuleben. Pluralität wird in dieser Auffassung als potenziell konflikt-
behaftet repräsentiert. Ein zweiter Diskursstrang wird von Medien gebildet, 
die Pluralität, das heißt die Koexistenz und Interaktion religiöser Symbol-
systeme, als Bereicherung wahrnehmen. Der pluralistische Gedanke ist in 
dieser Darstellung bereits integriert. Im Fokus steht hier die Vielfalt von Reli-
gionen, die als entdeckungswürdig geschätzt wird. Eine dritte Entwicklung 
betrachtet Pluralismus als Normalität, sodass weder betont wird, wie wich-
tig es ist, in Frieden zusammenzuleben, noch eine besonders bereichernde 
Dimension von Pluralität hervorgehoben wird, sondern Pluralismus als all-
gemeiner Zustand der Gesellschaft verstanden wird.

In sieben Einzelanalysen werden Repräsentationen von Pluralität und 
Pluralismus in diesem Kapitel diskutiert, um im anschließenden zehnten 
Kapitel eine diachrone Perspektive anzulegen, die auf Dynamiken der Dar-
stellung im Wandel der Zeit fokussiert.

9.1	 Pluralismus als Notwendigkeit

Mit der Repräsentation religiöser Pluralität geht in vielen Kindermedien 
die Absicht einher, Wissen über Religionen zu vermitteln, um andere ken-
nenzulernen, zu verstehen und in Frieden zusammenleben zu können. Die-
ses Narrativ impliziert die Annahme, dass religiöse Pluralität potenziell zu 
Konflikten führen kann. Einige Quellen heben deshalb explizit hervor, dass 
es notwendig sei, Pluralität in Form von Pluralismus zu gestalten. Für die-
ses Unterkapitel habe ich einen Roman und ein Bilderbuch ausgewählt, die 
diesen Gedanken transportieren und darauf insistieren, in Frieden zusam-
menzuleben. Der Roman Judith thematisiert Pluralität während des Natio-
nalsozialismus und vermittelt mit der Verschränkung unterschiedlicher erzäh-
lerischer Zeitkonzepte die Unverzichtbarkeit von Pluralismus. Im Bilderbuch 
Die magischen Minarette der Blauen Moschee ist es neben der Erzählung ins-
besondere das Vorwort des Autors, das die Notwendigkeit eines friedlichen 
Zusammenlebens betont. Das Unterkapitel schließt mit einer Filmanaly-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


345

Pluralismus als Notwendigkeit

se des Computeranimationsfilms Azur 
und Asmar, in dem es den Figuren nur 
durch Kooperation gelingt, ein Aben-
teuer zu bestehen. Während die ersten 
beiden Produktionen auf Pluralismus 
als gesellschaftliches Phänomen fokus-
sieren, hebt der Film die Unverzichtbar-
keit von Pluralismus für das Erreichen 
eines Ziels hervor.

Martha-Maria Bosch, eine 1917 ge-
borene Schriftstellerin, veröffentlichte 
im Jahr 1963 den Roman Judith in der 
Erstauflage, der in einer weiteren Auf-
lage 1980 im Spectrum Verlag in Stutt-
gart publiziert wurde. Bosch verfasste 
überwiegend Kinder- und Jugend-
literatur, unter anderem Ulrike meis-
tert ihr Schicksal, Die Afrikanerin und 
Der tapfere Frieder. Auf 153 Seiten ent-

faltet Judith die Geschichte der Freundschaft zwischen einer autodiegetischen 
Erzählinstanz, die namentlich nicht erwähnt wird, und Judith, einem »jüdi-
schen« Mädchen. Die Erzählung läuft auf zwei Ebenen, einer Rahmen-
erzählung, die die Begegnung der Erzählinstanz mit Cora und Sabine, Judith 
und Mirjam beschreibt und einer Binnenerzählung, die durch die Figuren-
rede von Judith und der Erzählinstanz die Erlebnisse beider im literarisier-
ten Deutschland zwischen 1932 und 1945 darstellt. Es ist vermutlich auch 
die junge Judith, die – durch Farb- und Formgebung als bekümmertes Mäd-
chen – auf dem Coverbild des Romans abgebildet ist (Abb. 55). Die erzähl-
te Zeit der Rahmenerzählung umfasst vier Tage, die Handlung der Binnen-
erzählung über 40 Jahre.

Der Roman beginnt mit einem Anruf, in dem die Erzählinstanz – cha-
rakterisiert als vermutlich ältere Frau – erfährt, dass ihre frühere Nachbarin 
und Schulfreundin Judith Ginsberg nach über 20 Jahren zu Besuch kommen 
möchte. Die Arbeitskolleginnen Cora und Sabine verfolgen das Telefon-
gespräch und bitten die Erzählinstanz, von Judith und ihrer Freundschaft 
zu berichten. Die jungen Frauen besuchen die Erzählinstanz daraufhin zu 

Abb. 55: Das Buchcover stellt Judith  
als Kind dar, Bosch: Judith.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


346

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

Hause.1 In Form von Erinnerungen setzt die Binnenerzählung ein, die 
vom Deutschland der 1930er-Jahre handelt. Judith, die Didi genannt wird, 
und ihre Familie sind Nachbarn der Erzählinstanz, über die sie eines Tages 
erfährt, dass sie »jüdisch« seien. In Form eines inneren Monologes wird deut-
lich, dass der Erzählinstanz zunächst nicht bewusst war, was »Jude« zu sein, 
bedeutet: »Einen Juden, einen Juden? ging es mir im Kopf herum. Ich konn-
te mir überhaupt nichts darunter vorstellen. Was war denn ein Jude? Der 
Doktor von nebenan sah doch wie ein richtiger Mensch aus. Er war Didis 
Vater.«2 Wenig später fragt die Erzählinstanz bei Judith nach, ob ihre Fami-
lie etwas Böses getan hätte, dass sie »Juden« sein müssten und nicht »Chris-
ten« wie die meisten hier seien.3 Judith entgegnet daraufhin: »›Die Chris-
ten lügen auch, und viele von ihnen sind böse. Wir sind eben Juden. Daran 
ist gar nichts zu ändern, ich weiß es genau. Ihr glaubt an euren Jesus, und 
wir warten auf den Messias‹«4 Das Mädchen erklärt, dass sie nirgendwo 
wirklich willkommen seien, lediglich geduldet, aber nicht gemocht oder gar 
anerkannt würden.5 Die Erzählinstanz denkt daraufhin im inneren Mono-
log über das Gespräch nach und fragt sich, warum »Christen« in »Juden« 
nicht ihre Nächsten sähen, obwohl sie genauso Menschen seien »und ein 
Recht zu leben hatten wie die Protestanten, wie die Katholiken und die, die 
an einen anderen Gott glaubten.«6 Im Verlauf der Binnenerzählung werden 
die Restriktionen für Judiths Familie immer schlimmer, sie resultieren in Ver-
achtung und Verfolgung, weshalb Judith nach London ins Exil gebracht wird.

In der Rahmenerzählung diskutieren Cora und Sabine über die Zeit des 
Nationalsozialismus und die Rolle der »Christ:innen«. Cora überdenkt das 
»christliche« Selbstbild im Spiegel der historischen Ereignisse:

»[I]ch verstehe nicht die Christen, die Frommen, die es doch sicher 
gegeben hat. Nein, die haben entsetzlich versagt. Ihre Pflicht wäre es 
doch vor allem gewesen, jeden Menschen zu achten, der eine andere 
Religion oder eine andere Rasse hat. Entweder gab es damals keinen 
einzigen Christen mehr, oder aber sie waren alle so feige, daß man 

1	 Vgl. Martha-Maria Bosch (1980): Judith. Stuttgart: Spectrum, S. 17.
2	 Bosch: Judith, S. 22f.
3	 Vgl. Bosch: Judith, S. 25.
4	 Bosch: Judith, S. 26.
5	 Vgl. Bosch: Judith, S. 27.
6	 Bosch: Judith, S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


347

Pluralismus als Notwendigkeit

das Wort Christentum gar nicht mehr mit gutem Gewissen ausspre-
chen kann.«7

Sabine spricht die Rolle der jungen Menschen angesichts der Geschehnisse 
an und sagt: »Wir Jungen müssen eben dafür sorgen, daß sich so etwas nicht 
wiederholt.«8 In diesem Duktus verläuft der restliche Roman, der immer 
wieder betont, dass so etwas nie wieder passieren dürfe.

Judith und die Erzählinstanz begegnen sich schließlich nach über 20 Jahren 
in einem Hotel wieder. In Dialogen, die von Judith dominiert werden, erfahren 
die Leser:innen die Erlebnisse der Figur aus ihrer Zeit in England. Heute, gut 
zwanzig Jahre später, würde sie mit ihrer Familie ins ersehnte Israel reisen, um 
sich dort niederzulassen. Sie äußert ihre Ängste über Flucht und Vertreibung, 
die sie immer noch begleiten: »Würde man uns Juden eines Tages auch von dort 
vertreiben? Die Araber haben es oft versucht und versuchen es immer noch, 
und ihnen ist durch uns Israelis in der ersten Zeit viel Unrecht geschehen.«9

Es sind insbesondere die inneren Monologe der Erzählinstanz, die ein plu-
ralistisches Zusammenleben eindringlich fordern. So würdigt sie die »Werte 
des heutigen Lebens«10 und ist froh, dass ihre jüngeren Kolleginnen Cora 
und Sabine die Gewaltverbrechen der Nationalsozialist:innen verachten und 
eine biografische Herangehensweise an »jüdisches Leben« erfahren: »›Lass 
sie nur alles wissen‹, sagte meine Freundin, und ich hatte das Gefühl, als 
freute sie sich ein klein wenig, daß es in Deutschland junge Menschen gab, 
die von ihrem Schicksal, von dem Schicksal einer Jüdin erfahren wollten.«11 
Zum Ende des Romans werden Cora, Sabine und Mirjam – Judiths Toch-
ter – Freundinnen und tragen die Erinnerungen an die Zeit des National-
sozialismus und die Versöhnung zwischen »Christ:innen« und »Jüd:innen« 
in der nächsten Generation fort.

Mit Judith hat Martha-Maria Bosch einen Roman verfasst, der die Not-
wendigkeit eines pluralistischen Zusammenlebens vor dem Hintergrund der 
historischen Ereignisse hervorhebt. Sabine und Cora bieten als junge Figu-
ren, die das Deutschland der 1930er und 40er-Jahre nicht miterlebt haben, 

07	 Bosch: Judith, S. 41.
08	 Bosch: Judith, S. 43.
09	 Bosch: Judith, S. 148.
10	 Bosch: Judith, S. 76; S. 156.
11	 Bosch: Judith, S. 152.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


348

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

ein großes Identifikationspotenzial für junge Lesende. Das religiöse Selbst-
verständnis der Figuren führt zudem zur Reflexion darüber, was »christ-
liche« Werte damals und heute sein könnten.

Auch das Bilderbuch Die magischen Minarette der Blauen Moschee, das 
2017 von Hamidreza Torabi bei der Islamischen Akademie Deutschland ver-
öffentlicht wurde, betont intra- und extradiegetisch die Notwendigkeit eines 
pluralistischen Zusammenlebens. Ich habe diese Quelle ausgewählt, weil sie 
so deutlich wie keine andere im Paratext dazu auffordert, den Dialog zwi-
schen Religionen zu suchen. Gleichzeitig ist das Bilderbuch kontextuell mit 
einer politischen Kontroverse verbunden: Das Buch ist 2017 in Kooperation 
mit dem Islamischen Zentrum Hamburg e. V. erschienen, das seit 1993 unter 
der Beobachtung des Landesamtes für Verfassungsschutz Hamburg steht.12 
In einem 2021 veröffentlichten Bericht des Verfassungsschutzes heißt es:

Seit der durch den Ayatollah Ruhollah Musawi Khomeini initiier-
ten sogenannten »islamischen Revolution« entwickelte sich das IZH 
zunehmend zum strategischen Außenposten des Teheraner Regimes 
in Europa. Über das IZH und dessen prägende Mitgliedschaft in zahl-
reichen Vereinigungen versucht der Iran, religiösen und politischen 
Einfluss auf in Deutschland und Europa wohnende Schiiten zu neh-
men. Dieser Führungsanspruch erstreckt sich nicht nur auf iranische 
Staatsangehörige, sondern auf alle Schiiten. […] Nach Erkenntnissen 
des Verfassungsschutzes steht das IZH weiterhin für ein islamistisches 
Regime, das mit den Werten des Grundgesetzes nicht vereinbar ist.13

Das Islamische Zentrum Hamburg ist Träger der Imam-Ali-Moschee, die 
als »Blaue Moschee«, wie das Zentrum auch genannt wird, im Kinderbuch 
Die magischen Minarette der Blauen Moschee zum Schauplatz der Erzählung 
wird. Das Buch lässt starke religiöse Überzeugungen erkennen, weist jedoch 
keine islamistischen Tendenzen oder Inhalte, die nicht mit der freiheitlichen 
demokratischen Grundordnung vereinbar wären, auf.

12	 Vgl. Landesamt für Verfassungsschutz Hamburg (2021): IZH. Außenposten des Tehera-
ner Regimes. Augen auf Hamburg. URL = https://www.hamburg.de/contentblob/15263774/
e9cee39187a321fab70c4f5f24bfee85/data/izh-neue-erkentnisse.pdf [09.03.2023].

13	 Landesamt für Verfassungsschutz Hamburg: IZH. URL = https://www.hamburg.de/cont-
entblob/15263774/e9cee39187a321fab70c4f5f24bfee85/data/izh-neue-erkentnisse.pdf 
[09.03.2023].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


349

Pluralismus als Notwendigkeit

Der Autor des Bilderbuchs, Hamidreza Torabi, ist 1973 geboren und isla-
mischer Theologe. Er gründete und leitete bis 2019 die Islamische Akademie 
Deutschland e. V. in Hamburg. In diesem Rahmen wurde auch das Bilder-
buch veröffentlicht. Illustriert wurde Die magischen Minarette der Blauen 
Moschee von Behnam Berenji und Mansoreh Maleki Jahan.

Die Erzählung handelt von einer Schulkasse, die als religiös divers kon-
zipiert ist. Die Schülerinnen Fatemeh, Emilia und Laura, die, sich an den 
Händen haltend oberhalb der Blauen Moschee, auch auf dem Coverbild des 
Buchs abgebildet sind (Abb. 56), werden zu Beginn charakterisiert: Fatemeh 
ist »ein gutherziges Mädchen aus einer muslimischen Familie, ihre Mutter 
ist eine Iranerin und ihr Vater ein Deutscher.«14 Laura ist die Protagonis-
tin der Erzählung und wird als fröhlich und gut gelaunt beschrieben, über 

14	 Hamidreza Torabi (2017): Die magischen Minarette der Blauen Moschee. Illustr. v. Beh-
nam Berenji/Mansoreh Maleki Jahan. Hamburg: Islamische Akademie Deutschland, S. 7.

Abb. 56: Das Buchcover zeigt Fatemeh, Laura und Emilia als Freundinnen 
im Himmel, Torabi/Berenji/Maleki Jahan: Die magischen Minarette der 
Blauen Moschee.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


350

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

ihre religiöse Zugehörigkeit ist nichts bekannt. Lauras beste Freundin Emi-
lia komme aus einer »jüdischen« Familie, ihre Mutter sei deutscher Her-
kunft und ihr Vater komme – nicht näher spezifiziert – aus Afrika.15 Die 
Schulklasse besucht im literarisierten Hamburg die Blaue Moschee. Reli-
gion erscheint als positives Phänomen, das den Menschen erst zu einem 
solchen mache. So sagt der Moscheeführer Jaffar Elsner: »Vergiss nicht, 
dass der Mensch ohne den Glauben an Gott nur all den anderen materiel-
len Dingen gleicht, dass der Mensch mit dem Glauben an Gott aber höhere, 
immaterielle Dinge wahrnimmt.«16

Bereits im Bus erzählt Laura, dass sie traurig sei, weil ihre Mutter krank 
sei und nicht mehr gesund werden würde.17 Nach dem Gespräch in der 
Moschee löst sie sich von der Gruppe und klettert auf eines der Minarette: 
»Ich glaube, hier oben auf dem Minarett bin ich Gott ganz nahe, sagt Laura 
zu sich und spürt tatsächlich eine ihr bisher unvertraute Nähe zu Gott.«18 Das 
Mädchen betet für seine Mutter und schläft darüber ein. Im Traum klettert 
sie eine Pflanze, die aus dem Minarett ragt, hinauf in den Himmel, um bei 
Gott um die Genesung der Mutter zu bitten. Oben angekommen, begegnet 
sie ihrer Mitschülerin Fatemeh und einem Engel (Abb. 57). Fatemeh erzählt, 
sie komme jeden Tag in den Himmel, um für alle Menschen auf der Welt zu 
beten: »Vor allem für die Kinder, die im Krieg leiden, deren Häuser bombar-
diert, die ihre Mutter oder ihren Vater oder auch beide verloren haben, und 
für die Kinder, die kaum etwas zu essen und zu trinken haben.«19 Die bei-
den Mädchen beten gemeinsam für Lauras Mutter. Laura erwacht aus ihrem 
Traum. Als sie wieder unten an der Moschee angekommen ist, stürmt die 
Mutter auf Laura zu und berichtet von einer erneuten medizinischen Unter-
suchung, die ergeben habe, dass sie bald wieder gesund würde. Das Buch 
endet mit einem Brief an Laura, in dem der interreligiöse Dialog der Figuren 
positiv hervorgehoben wird: »[I]hr drei habt zusammengehalten und dein 
Gebet wurde erhört. Deine jüdische Freundin Emilia ermutigte dich und 
deine muslimische Freundin Fatemeh rief ›amin‹ zum Gebet für deine Mut-
ter. […] Um Gott nahezukommen, sollte man seinen Mitmenschen gegen-

15	 Vgl. Torabi: Die magischen Minarette der Blauen Moschee, S. 7.
16	 Torabi: Die magischen Minarette der Blauen Moschee, S. 17.
17	 Vgl. Torabi: Die magischen Minarette der Blauen Moschee, S. 10.
18	 Torabi: Die magischen Minarette der Blauen Moschee, S. 26.
19	 Torabi: Die magischen Minarette der Blauen Moschee, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


351

Pluralismus als Notwendigkeit

über fürsorglich und hilfsbereit sein und Gutes tun.«20 Der Glaube an Gott 
und damit verbundene Praktiken wie das Gebet schließen im Bilderbuch 
ein Heilsversprechen ein, das sich in der Genesung der Mutter ausdrückt. 
Religion wird nicht nur als Kontingenzbewältigung, sondern auch als wirk-
sam für das Leben der Figuren repräsentiert.

Die Erzählung hebt hervor, wie bereichernd die Freundschaft der drei 
Mädchen sei und dass es wichtig sei, sich Gott anzuvertrauen, um ein Pro-
blem zum Besseren zu wenden. Im Vorwort betont der Autor zusätzlich, 
dass ein pluralistisches Zusammenleben von äußerster Notwendigkeit sei. 
Torabi schreibt:

20	 Torabi: Die magischen Minarette der Blauen Moschee, S. 41.

Abb. 57: Laura und Fatemeh begegnen sich auf einer Wolke, Torabi/ 
Berenji/Maleki Jahan: Die magischen Minarette der Blauen Moschee, 
S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


352

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

Ich weiß nicht, ob du schon daran gedacht hast, wie sehr doch die 
Propheten in unserer Mitte fehlen. Könnten wir doch bloß noch ein-
mal Moses, Jesus und den Gesandten Gottes Muhammad unter uns 
haben. Wären sie da, würden sie gewiss alle dasselbe sagen: »Wir sind 
alle die Botschafter eines einzigen Gottes. O ihr Menschen, respektiert 
die Wahrheit. Führt durch das Gottesgedenken ein schönes und rei-
nes Leben. Seid lieb zu anderen Menschen. Es macht keinen Unter-
schied, wie ihr euch nennt. Wichtiger ist, dass ihr gemäß dem Rich-
tigen handelt, damit die Welt aus der katastrophalen Lage, in der sie 
sich befindet, wieder herauskommt. Auf dass nicht mehr irgendwo 
in dieser kleinen Welt ein Kind vor Hunger sterben muss, kein Kind 
mehr sein Zuhause im Krieg verliert, kein Waisenkind mehr wegen 
seiner toten Mutter weint, kein Flüchtling mehr vor Kälte zittert und 
so weiter. Und auf dass auf der anderen Seite der Welt niemand mehr 
einsam, frustriert und hoffnungslos sein muss und sein Leben nicht 
mehr ohne Sinn wahrnimmt sowie sich nicht als ein modernes Tier 
ansieht, sondern seine menschliche und göttliche Identität erkennt. 
Dadurch kann man sich mit Gott vertraut machen und ein Leben in 
Ruhe und Zufriedenheit führen.«21

Religion wird hier auf zwei Ebenen charakterisiert. Die individuelle Dimen-
sion hebt hervor, dass der Mensch erst durch Gott zu einem solchen würde 
und sein Leben durch den Glauben verbessern könne. Auf der gesellschaftli-
chen Ebene wird davon ausgegangen, dass Pluralität zu Konflikten führe, die 
in Kriegen endeten, Kindern die Mütter nähmen und Flüchtlinge heimatlos 
ließen. Es sei umso notwendiger, die Gemeinsamkeiten im Glauben an Gott 
zu erkennen, um in Frieden miteinander zu leben. Pluralismus wird in der 
Erzählung und im Vorwort an Religion gebunden, andere, nicht-religiöse 
Weltbilder erscheinen als Ursache für Konflikte, Krieg und Gewalt, die erst 
durch eine Hinwendung zu Gott überwunden werden könnten.

Sowohl Judith als auch Die magischen Minarette der Blauen Moschee 
heben hervor, dass ein wertschätzender, friedlicher Umgang mit allen Men-
schen notwendig sei, um in Frieden zusammenzuleben. Auch im Computer-
animationsfilm Azur und Asmar sind Kommunikation und Kooperation 
zwischen den Protagonisten das entscheidenden Mittel zur Bewältigung 

21	 Torabi: Die magischen Minarette der Blauen Moschee, S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


353

Pluralismus als Notwendigkeit

eines Problems. Pluralismus wird hier nicht auf der gesellschaftlichen Ebene 
relevant, sondern für zwei Figuren, die gemeinsam eine Gefangene befreien.

Der Computeranimationsfilm Azur und Asmar (Michel Ocelot, Azur 
et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006) des 1943 geborenen Trickfilmmachers Michel 
Ocelot erzählt in 99 Minuten die Kindheitsgeschichte und ein gemeinsames 
Abenteuer der Hauptfiguren Azur und Asmar. Die beiden Jungen wach-
sen wie Brüder im Haushalt von Azurs Vater unter der Obhut von Asmars 
Mutter Janane auf. Diese ist gleichzeitig Azurs Amme. Bereits in der ersten 
Szene wird durch ein Bildzitat, das ikonografisch auf Maria und Jesus refe-
riert, die mütterliche Beziehung zu beiden Kindern verdeutlicht (Abb. 58). 
Azur und Asmar sind visuell sehr unterschiedlich gestaltet. Azur hat helle 
Haut, blonde Haare und strahlend blaue Augen. Asmar hingegen hat dunkle 
Haut, braune Haare und braune Augen. Beide Figuren repräsentieren unter-
schiedliche kulturelle, sprachliche, geografische und religiöse Räume, die im 
Verlauf der Geschichte bedeutsam werden.

Janane erzählt den Kindern die Legende von der Fee der Djinn, die 
gefangen sei und eines Tages von einem schönen Prinzen mit drei magischen 
Schlüsseln befreit werden würde. Als Asmar fragt, was die Djinn seien, ant-
wortet Janane: »Das sind kleine Männchen, die sich um unsere Welt küm-
mern. Manchmal sind sie nett, und manchmal böse.«22 Als Azur fragt, ob 

22	 Azur und Asmar (Michel Ocelot, Azur et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006), 00:03:45–00:03:52.

Abb. 58: Azur und Asmar als Kleinkinder auf dem Schoß Jananes, Azur und Asmar, 00:01:50.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


354

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

es die Djinn auch »bei uns« gebe, bestätigt Janane dies und erläutert, dass 
man sie hier Elfen nenne.

Das Land der Djinn sei auf der anderen Seite des Meeres, dort schei-
ne immer die Sonne, es dufte nach Blumen und die Häuser seien weiß und 
blau getüncht.23 Dieses Land erscheint nicht nur in der Beschreibung Jana-
nes als Gegensatz zu Azurs und Asmars Heimat, sondern auch auf der Bild-

23	 Vgl. Azur und Asmar, 00:05:50–00:06:00.

Abb. 59: Die Burg Azurs Vater im gotischen Stil, Azur und Asmar, 00:08:58.

Abb. 60: Jananes Palast im mozarabischen Stil, Azur und Asmar, 00:38:03.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


355

Pluralismus als Notwendigkeit

ebene durch Form- und Farbgebung. Die Burg von Azurs Vater mutet mit 
gotischen Fenstern und Wandmalereien als Repräsentation des mittelalter-
lichen Europas an (Abb. 59). Der Palast Jananes hingegen, der im Verlauf 
des Films gezeigt wird, ist im mozarabischen Stil gebaut und mit Mosaiken 
verziert (Abb. 60).

Die Bewohner:innen des »anderen Landes« sprechen arabisch, die Klei-
dung der Figuren, die Esskultur, wie auch der Baustil, erinnern an Marok-
ko. Die Verortung von Raum und Zeit erfolgt im Film vor allem anhand der 
visuellen Gestaltung; der Film referiert in der Figurenrede weder auf eine 
bestimmte Epoche noch auf einen konkreten Ort.

Azurs Vater wird als wohlhabend und streng repräsentiert. Er fordert für 
seinen Sohn eine Grundausbildung in Tanzen, Reiten, Fechten und Latein. 
Zur weiteren Ausbildung wird der junge Azur unter Protest in die Stadt zu 
einem Privatlehrer geschickt. Der Vater entlässt Janane, die ohne Besitz mit 
Asmar zurück in ihr Heimatland gehen muss. Als Azur erwachsen geworden 
ist, kündigt er an, das Land »jenseits der Meere«24 aufzusuchen, um die Fee 
der Djinn zu befreien. Der Vater verurteilt diese Entscheidung und beschimpft 
Azur mit den Worten: »Das Gift dieser Sarazenin ist immer noch in deinen 
Adern. Ich hätte sie niemals einstellen dürfen.«25 Die Bezeichnung »Saraze-
nin« verstärkt neben der gotischen Burg den Eindruck eines mittelalterlichen 
Settings des Films. Der Begriff »Sarazenen« wurde von mittelalterlichen, 
»christlichen« Gelehrten verwendet, um einen arabischen, »muslimischen« 
Volksstamm zu bezeichnen, der bedrohliche Angriffe auf »Christ:innen« aus-
geführt haben soll.26 Die Abgrenzungsprozesse, die mit der Verwendung des 
Begriffs verbunden sind, sind evident. Die Verweise auf die Geschichte, die 
auf der Bildebene und in der Figurenrede vorkommen, tragen zur Wirkung 
eines orientalistisch-kolonialistischen Settings des Films bei: Es ist Azurs 
Vater, der als einflussreich und wohlhabend präsentiert wird, während Janane 
ihm zunächst als Magd und Amme seines Sohnes untersteht. Azur erhält 
eine gute Ausbildung bei einem Privatlehrer, während sein Freund Asmar 
mit seiner Mutter zurück in deren Heimatland geschickt wird. Diese Herr-

24	 Azur und Asmar, 00:14:10.
25	 Azur und Asmar, 00:14:19–00:14:22.
26	 Vgl. Hans-Werner Goetz (2009): Sarazenen als »Fremde«? Anmerkungen zum Islambild 

in der abendländischen Geschichtsschreibung des frühen Mittelalters. In: Conrad Law-
rence/Benjamin Jokisch/Ulrich Rebstock (Hg.): Fremde, Feinde und Kurioses. Innen- und 
Außenansichten unseres muslimischen Nachbarn. Berlin: De Gruyter, S. 39–66, S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


356

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

schaftsstrukturen, die im ersten Teil des Films reproduziert werden, ver-
ändern sich, als Azur gegen den Willen des Vaters sein Heimatland verlässt. 
Sein Schiff erleidet in einem Sturm Schiffsbruch, weshalb der junge Mann 
am Strand angespült wird. Das Land wirkt öd und karg, anders als in Jana-
nes Beschreibungen. Doch die Bewohner:innen sprechen arabisch, woran 
Azur erkennt, dass er sein Ziel erreicht hat. Die Menschen sind arm und flie-
hen vor Azur, da sie sich vor seinen hellblauen Augen – bezeichnet als »böser 
Blick« – fürchten. Azur gibt sich in der Folge als blind aus, er schließt die 
Augen und geht in Begleitung des Bettlers Crapoux, der ebenfalls die Fee der 
Djinn sucht, in die Stadt. Die beiden kommen an zwei Gebäuden vorbei, in 
denen Azur durch Geschick und Gespür zwei magische Schlüssel sammelt. 
In der Stadt angekommen, hört er die Stimme seiner Amme und wird von ihr 
in ihren Palast eingeladen. Im weiteren Verlauf des Films öffnet Azur seine 
Augen wieder, denn Janane verurteilt die Vorstellung eines bösen Blickes als 
»Aberglaube«. Azur begegnet Asmar, der ihm zunächst feindlich gesinnt ist, 
habe sein Geburtsland ihm doch so viel Unglück gebracht. Auch er ist auf 
der Suche nach der Fee der Djinn, um sie zu befreien, wie sich später heraus-
stellt, hat er den dritten magischen Schlüssel. Azur holt sich zunächst Rat bei 
Yadoa, dem Weisen. Dieser wird als gelehrter Jude repräsentiert: Ein David-
stern ist in die Wand eingelassen, eine Torarolle, eine Armillarsphäre und 
ein Stundenglas charakterisieren die Figur als weise und gebildet (Abb. 61).

Azur, Asmar und Crapoux machen sich auf den Weg zur Fee der Djinn. 
Im Verlauf der Reise werden auf der visuellen Ebene mehrere Bezüge zur 
Religionsgeschichte deutlich: Die Gruppe kommt an einem zerstörten 
Gebäude vorbei, in dessen Kuppel die Ikone des Christus Pantokrator aus 
der Hagia Sophia zu sehen ist (Abb. 62). Am Boden eines zerstörten Tem-
pels liegt der Kopf einer Statue, die dem Poseidon vom Kap Artemision 
gleicht (Abb. 63).

An diesem Ort werden Azur, Asmar und Crapoux von Kriegern angegriffen. 
Einen roten Löwen bändigt Azur auf Ruinen, die die altpersische Stadt Perse-
polis darstellen. Die zerstörten religiösen Stätten verweisen auf Konflikte und 
Kriege, die im Namen von Religion geführt wurden. Der geografische Raum 
des Films wird durch diese Szenen erweitert, da die Schauplätze auf Elemen-
te der griechisch-altorientalischen antiken Welt referieren. Die Kooperation 
der beiden Protagonisten, die notwendig ist, um das Ziel zu erreichen, wird 
durch die zerstörten Orte umso stärker hervorgehoben. 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


Abb. 61: Der weise Yadoa wird als jüdischer Gelehrter inszeniert, Azur und Asmar, 
00:46:32.

Abb. 62: Darstellung des Christus Pantokrator aus der Hagia Sophia, Azur und Asmar, 
01:03:43.

Abb. 63: Darstellung des Poseidon vom Kap Artemision, Azur und Asmar, 01:04:56.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


358

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

Azur und Asmar befreien sich gegenseitig aus Gefahren und schaffen es 
mit den drei magischen Schlüsseln, die beide gesammelt haben, bis zur Fee 
der Djinn vorzudringen. Laut der Legende verliebe sich die Fee in denjenigen, 
der sie befreie. Die Fee fragt deshalb, wer sie befreit hätte, und beide schrei-
ben dem anderen diese Errungenschaft zu. Der Film endet mit einem Tanz, 
in dem sich die Fee der Djinn in Azur verliebt, die Cousine der Fee, die Fee 
der Elfen, ist Asmar zugeneigt.

Der Film Azur und Asmar erzählt eine Geschichte, die ihr positives Ende 
nur deshalb nimmt, weil alle Figuren zusammenarbeiten und sich gegenseitig 
unterstützen. Die vielen anderen Menschen, die die Fee der Djinn erfolglos 
zu befreien versuchten, wie auch die Darstellung zerstörter religiöser Orte 
implizieren, dass der pluralistische Zugang zu Vielfalt der Einzige ist, der 
mit Erfolg für alle gekrönt ist. Der Computeranimationsfilm verbindet auf 
der visuellen Ebene verschiedene Gattungen der Bildenden Künste, dies ist 
insbesondere an den aufwändigen Hintergrundgestaltungen zu erkennen, 
die an Mosaike erinnern sowie an ikonografische Bezügen zu Malerei und 
Architektur des mittelalterlichen Europas. Die farbenprächtige Gestaltung 
verleiht dem Film den Eindruck, er inszeniere ein Märchen. Diese Dar-
stellungsweise korreliert mit der Erzählung, die neben einer Heldenreise des 
Protagonisten mit Figuren wie der Fee der Djinn auch transzendente Wesen 
enthält und eine moralische Botschaft transportiert.

Die Erzählungen Judith und Die magischen Minarette der Blauen Moschee 
erachten Pluralismus im Kontext einer friedlichen Gesellschaft als not-
wendig. Im Film wird der pluralistische Zugang auf die individuelle Ebene 
übertragen, indem gezeigt wird, dass Kooperation und Überwindung von 
Unterschieden zum Erreichen eines Ziels benötigt werden. Die meisten Quel-
len, die Pluralität als Bereicherung und Pluralismus als Normalität ansehen, 
beruhen auf dieser Idee einer pluralistischen Gesellschaft. Im Folgenden 
werden Zugänge zu beiden Diskurssträngen rekonstruiert.

9.2	 Pluralität als Bereicherung

Während die Repräsentation von Pluralismus als Notwendigkeit auf der 
Prämisse beruht, religiöse Pluralität sei potenziell konfliktär, propagiert der 
Zugang, der Pluralität als Bereicherung ansieht, eine neugierige und wert-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


359

Pluralität als Bereicherung

schätzende Haltung gegenüber religiöser Vielfalt. Die Quellen in Unter
kapitel 9.1 fokussieren auf eine Verbesserung der Gesellschaft oder das Errei-
chen eines Ziels durch Wertschätzung und Zusammenhalt. Die Quellen, 
die Pluralität als Bereicherung ansehen, beziehen sich eher auf eine Erwei-
terung des individuellen Blickfeldes. In diesem Unterkapitel bespreche ich 
zwei Kindermedien, die Pluralität als Bereicherung wahrnehmen. Sowohl 
im Bilderbuch Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen als auch im 
Hörspiel Was ist was Weltreligionen erscheint Pluralität, verknüpft mit dem 
Motiv der Reise und des Entdeckens anderer Lebenswelten, als Erweiterung 
des eigenen Horizonts.

Abb. 64: Das Buchcover versammelt Figuren, Gebäude und Symbole, 
die verschiedene Religionen repräsentieren, Marquardt/Tophoven: 
Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


360

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen wurde 2018 von Man-
fred Tophoven als Illustrator und Vera Marquardt als Autorin der Texte bei 
Butzon & Bercker in Kevelaer veröffentlicht. Tophoven ist 1967 geboren, hat 
Visuelle Kommunikation studiert und zahlreiche Kinderbücher illustriert, wie 
Das kleine Wutmonster oder Die spannendsten Ritter- und Drachengeschichten. 
Marquardt hat einige Bücher zu religiösen Themen publiziert, wie Mein gro-
ßes Wimmelbuch von der Arche Noah und Meine liebste Bilderbibel.

Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen wird für Kinder ab drei 
Jahren empfohlen und besteht aus fünf Doppelseiten, die je eine der »Welt-
religionen« behandeln. Die erste Doppelseite widmet sich dem »Hinduis-
mus«, gefolgt von »Buddhismus«, »Judentum«, »Christentum« und »Islam«. 
Kurze Texte ergänzen die Wimmelbilder und ordnen die religiösen Tradi-
tionen im Stil von Sachwissen ein. Zusätzlich zum Buch gibt es ein Plakat, 
das die »Weltreligionen« in Form von spezifisch gekleideten Kinderfiguren 
abbildet sowie eine Weltkarte, die durch farbliche Markierungen aufzeigt, 
wo wie viele Angehörige einer der Religionen leben. Auf die Rückseite des 
Posters ist das Titelbild des Buchs gedruckt (Abb. 64). Während die einzel-
nen Doppelseiten je eine Tradition abbilden, werden sie auf dem Buchco-
ver als gleichzeitig vorhanden gezeigt. Am unteren Bildrand sind fünf Figu-
ren abgebildet, die durch ihre Kleidung und Accessoires als Vertreter:innen 
der »Weltreligionen« charakterisiert sind, sich an der Hand halten und 
zusammen tanzen.

Neben dieser Darstellung weist bereits der Klappentext darauf hin, dass 
Pluralität positiv wahrgenommen wird: »Dieses farbenfroh illustrierte Wim-
melbuch lädt schon die Kleinsten dazu ein, die fünf großen Religionen spiele-
risch zu entdecken: Welche Bräuche, Feste und Rituale gibt es im Hinduismus, 
Buddhismus, Judentum, Christentum und Islam?«27 Die Intention, Religio-
nen zu entdecken, fällt mit der visuellen Gestaltung des Buchs zusammen. 
Die großformatigen, pluriszenischen Bilder zeigen mehrere Aktivitäten von 
Figuren gleichzeitig. Am oberen Bildrand jeder Doppelseite sind zusätz-
lich je sechs Objekte abgebildet, die im Wimmelbild gesucht werden kön-
nen (Abb. 65).

27	 Vera Marquardt (2018): Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen. Illustr. v. Man-
fred Tophoven. Kevelaer: Butzon & Bercker.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


361

Pluralität als Bereicherung

Die Vorstellung von Pluralität, die dem Wimmelbuch zugrunde liegt, ist 
auffällig, denn jede Doppelseite gestaltet durch Darstellungen der Natur und 
spezifische Architektur einen Raum, in dem Religion gedacht wird. So zeigt 
das Kapitel zum »Hinduismus« einen Baum, Palmen und einen Mandir, das 
Kapitel zum »Christentum« ist mit einer Wiese und Kirchen illustriert. An 
jedem dieser Orte werden Praktiken gezeigt und Symbole dargestellt, die 
den »Weltreligionen« zugeordnet sind. Im Kapitel über den »Islam« tragen 
die meisten Frauenfiguren einen Hidschāb, Derwische tanzen, ein Kamel ist 
ebenso zu sehen wie betende Männer in einer Moschee. Das Buch konstru-
iert religiöse Pluralität als Nebeneinander in sich geschlossener Welten. Der 
entdeckende Blick ist der eines Touristen oder einer Touristin, die aus einer 
Außenperspektive nicht nur beobachten, was die Figuren tun, sondern auch, 
wie sie ihren Lebensraum gestalten. Die Repräsentation ist in großen Teilen 
sehr stereotyp, grenzt unterschiedliche religiöse Traditionen voneinander 
ab und erweckt so den Eindruck, Religionen seien an bestimmte Gemein-
schaften und an einen spezifischen geografischen Ort gebunden.

Die kurzen Sachtexte und die Weltkarte auf dem Poster unterstreichen 
diesen Eindruck. So heißt es über den »Hinduismus«, er würde vorder-

Abb. 65: Wimmelbild zum »Buddhismus«, Marquardt/Tophoven:  
Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


362

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

gründig in Indien gelebt, die meisten »Buddhist:innen« lebten in Asien und 
»Jüd:innen« in Israel und den USA. Das Kapitel zum »Christentum« ist weni-
ger eindeutig an einen geografischen Raum gebunden, so heißt es, dass es 
»weltweit die meisten Anhänger«28 hätte. Auch im Kurztext zum »Islam« 
wird keine geografische Verortung vorgenommen, diese erfolgt jedoch im 
Bildtext, der Moscheen und ein Kamel auf wüstenartigem Gebiet zeigt. Auf 
der Weltkarte sind unterschiedliche Regionen farblich markiert, um zu zei-
gen, wo religiöse Menschen überwiegend leben würden. Die inhaltliche und 
visuelle Gestaltung regt die Erwartung an, es handle sich um ein faktuales 
Format. Gleichzeitig geht das Buch sehr eindimensional mit Vielfalt um, da 
geschlossene Lebensräume nebeneinander gestellt und die Betrachtenden 
wie Tourist:innen durch die Doppelseiten geführt werden.

Der Blick auf Pluralität als Bereicherung wird durch den Text auf der 
Karte und die Abbildung der fünf Figuren unterstützt. In der Einführung 
zur Karte steht:

Über deinen eigenen Glauben weißt du wahrscheinlich schon rich-
tig gut Bescheid. Viele Kinder auf der Welt gehören jedoch zu einer 
anderen Religion und es ist sehr spannend, mehr über sie zu erfah-
ren. In allen Religionen gibt es verschiedene Feste, Traditionen und 
Bräuche. Hier kannst du einige von ihnen etwas näher kennenlernen.29

Die Figuren unterschiedlicher religiöser Gemeinschaften begegnen sich nur 
auf dem Buchcover, in den Doppelseiten erscheinen Religionen als geschlos-
sene Gruppierungen in einem abgegrenzten Raum. Pluralität wird in dieser 
Quelle durch die parallele Inszenierung von Religionen im Rahmen einer 
globalen Gesellschaft gedacht. Die Welt erscheint dadurch als nahbar und 
voller Geheimnisse, die es nur zu entdecken gilt.

Einen ähnlichen Zugang entwickelt das Hörspiel Weltreligionen der Reihe 
Was ist was, das durch Sprechstimmen, Geräusche und Musik den Eindruck 
einer Weltreise erweckt. Das Hörspiel ist Teil der 2013 erschienen Doppel-
CD Weltreligionen/Die Bibel, für deren Text Kurt Haderer, Autor für Funk, 
Fernsehen und Printmedien, verantwortlich ist. In etwa 34 Minuten begleiten 
die Hörer:innen die drei Hauptfiguren Theo, Tess und Quentin, ein Frage-

28	 Marquardt: Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen.
29	 Marquardt: Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


363

Pluralität als Bereicherung

zeichen, Ausrufezeichen und einen Punkt auf ihrer Reise. Die zwölf Kapi-
tel des Hörspiels werden jeweils mit einem Musikintro und einem Sach-
wissensbeitrag eines Erzählers eingeleitet.

Die Einführung der drei Protagonist:innen endet in einer Melodie im 
elektronischen Stil mit dem Geräusch von Herzklopfen. Die Figuren tau-
schen sich über den Duft von Räucherstäbchen aus, Trommeln sind zu 
hören. Theo ordnet die Geräusche und Gerüche ein: »Ich muss schon sagen, 
dieser feine Duft und die schöne Musik! Ich komm mir vor, wie in einer 
Puja. […] Eine Puja ist eine Art Gottesdienst bei den Hindus. Der Hinduis-
mus ist übrigens eine der fünf Weltreligionen.«30 Als Tess bekundet, eine 
Götterstatue Ganeshas kaufen zu wollen, schlägt Theo vor, mit einem flie-
genden Teppich – eine populäre Referenz auf die Erzählungen aus Tausend-
undeiner Nacht – nach Indien zu fliegen. Indien sei »6000 Kilometer östlich 
von hier«31, weshalb davon ausgegangen werden kann, dass sich die Figu-
ren zunächst in Deutschland befinden. Auf dem Hintergrund der Musik 
einer Sitar, die den »Hinduismus« in Indien verortet, erläutert der Erzäh-
ler Glaubensvorstellungen, ›Ursprung‹ und Etymologie der »Hindus«. Ein 
Zischen markiert die Reise der Protagonist:innen, die zunächst Autos, Hupen 
und die Laute einer Kuh wahrnehmen. Sie erfahren, dass Kühe in Indien 
heilig seien, beobachten einen Yogin und sprechen gemeinsam ein Mantra. 
An jeder Ecke scheint es etwas Neues zu entdecken zu geben. Sie flüchten 
sich vor Farbbeuteln, mit denen sie im Rahmen des Holi-Festes beworfen 
werden, in ein Gebäude, das durch die Erläuterung Theos und das Läuten 
einer Glocke als »buddhistischer« Stupa charakterisiert wird.32 Auch das 
CD-Cover bildet einen solchen Stupa ab, der sich allerdings nicht wie das 
Hörspiel suggeriert, in Indien befindet, sondern in Myanmar (Abb. 66). Die 
Verwendung einer Fotografie der Shwezigon-Pagode in Bagan-Nyaung U 
lässt darauf schließen, dass ein Coverbild gewählt wurde, dass die Anders-
artigkeit der zu entdeckenden religiösen Traditionen hervorhebt, die durch 
die Kleidung der Mönche, die Architektur und die goldene Farbe der Pago-
de als außergewöhnlich und prächtig erscheinen.

30	 Kurt Haderer (2013): Weltreligionen/Die Bibel = Was ist was. Hörspiel. 1. Aufl. Nürnberg: 
Tessloff, 00:02:06–00:02:24.

31	 Haderer: Weltreligionen, 00:05:39.
32	 Vgl. Haderer: Weltreligionen, 00:12:55–00:13:05.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


364

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

Der Übergang von Kapitel 4 zu Kapitel 5 erfolgt mittels atmosphäri-
scher Klänge, vor deren Hintergrund der Erzähler über Siddharta Gautama 
berichtet. Die Figuren beobachten ein Ritual zu Ehren Buddhas Geburts-
tag und erfahren im Erzählteil vom Lebensrad mit acht Speichen, die den 
achtfachen Pfad symbolisieren. Die Anzahl der Speichen erinnert Tess an 
einen bestimmten Leuchter, weshalb die Reise weiter zum »Judentum« geht. 
Angekommen in Jerusalem, hören Theo, Tess und Quentin jemanden auf Heb-
räisch Texte rezitieren; sie beobachten eine Frau, die die Kerzen einer Meno-
ra anzündet und Theo erklärt den Bund zwischen Gott und den »Jüd:innen«, 
der durch Abraham geschlossen worden sei. Nach einer weiteren Wissens-
einheit über die Tora, deren Ähnlichkeiten mit dem »christlichen« Alten 
Testament und Erläuterungen über das Fest Chanukka und den Hintergrund 
des Davidsterns reisen die Figuren weiter nach Rom in den Petersdom. Das 
Läuten von Kirchenglocken erweckt den Eindruck, Tess, Theo und Quen-
tin stünden vor dem Dom, den sie beeindruckt bewundern: »Wow, ist der 
Petersdom riesig. Dieser große Steintisch da vorne, für was braucht man 
den denn?«33 Theo beschreibt den Altar, dass man ihn für das Sakrament des 

33	 Haderer: Weltreligionen, 00:24:58–00:25:04.

Abb. 66: Das CD-Cover bildet die Shwezigon-Pagode in Bagan-
Nyaung U, Myanmar ab, Haderer: Weltreligionen/Die Bibel.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


365

Pluralität als Bereicherung

Abendmahls benutze und erzählt die Geburtsgeschichte Jesu. Sie erfahren 
vom Leben Jesu, seinen Wundertaten und seinem Tod am Kreuz. Die letz-
te Reise führt sie nach Mekka zur Kaaba, wo der Gebetsruf eines Muezzins 
zu hören ist. Theo, Tess und Quentin beobachten Kinder, die zur Koran-
schule gehen, erfahren von Mohammed und dem Symbol des »Islam«, dem 
Stern mit Halbmond. Das Hörspiel endet mit der Rückreise auf dem Tep-
pich, alle Figuren lachen.

Wie auch in Mein großes Wimmelbuch der Weltreligionen wird religiöse 
Pluralität im Hörspiel Weltreligionen als große Entdeckungsreise inszeniert, 
auf der man durch Geräusche, Gerüche und Beobachtungen wahrnehmen 
kann, wie unterschiedlich Menschen Religion leben. Die Inhalte orientie-
ren sich an Wissen über Religion, das so auch in Kindersachbüchern ver-
mittelt wird. Wie im Wimmelbuch wird Religion auch im Hörspiel an spezi-
fische Orte gebunden, die als repräsentativ für bestimmte Traditionen gelten. 
Das Motiv der Reise wird mit Bewunderung und Faszination für das Ande-
re verbunden, wodurch religiöse Pluralität als Bereicherung für den eige-
nen Horizont erscheint.

9.3	 Pluralismus als Normalität

Die Repräsentationen von Pluralität und Pluralismus als Notwendigkeit oder 
Bereicherung, wie sie in den Unterkapiteln 9.1 und 9.2 beschrieben wurden, 
macht den Großteil des Umgangs mit religiöser Vielfalt in Kindermedien aus. 
Dennoch ist zu beobachten, dass es vereinzelt auch Tendenzen gibt, Plura-
lismus nicht als Besonderheit, sondern als Normalität aufzufassen. Für die-
ses Unterkapitel habe ich zwei Quellen ausgewählt, die diesen Zugang ver-
folgen und im Umgang mit Differenz wie im Fall des Romans Sara will es 
wissen. Eine Geschichte über die 5 Weltreligionen die individuelle Dimensi-
on von Religion hervorheben oder wie in Nelly und die Berlinchen gar nicht 
auf religionsbezogene Unterschiede eingehen.

Der Roman Sara will es wissen. Eine Geschichte über die 5 Weltreligionen 
wurde 2008 von Victoria Krabbe im Pattloch Verlag in München veröffent-
licht. Zu Krabbes Werk gehören weitere Kinderbücher wie Der große Xenos-
Meeresatlas für Kinder und Bommes Bagger. Die Illustrationen in Sara will es 
wissen stammen von Constanze Guhr, die zahlreiche Kinderbücher, Alben und 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


366

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

Mitmachbücher, wie Engel für alle 
Fälle und Mein allerliebstes Lieb-
lingsbuch: Zum Ausmalen, zum 
Einkleben, zum Träumen, zum 
Kritzeln illustrierte. Das empfoh-
lene Lesealter des Romans Sara 
will es wissen ist zwischen zehn 
und zwölf Jahren, die Erzählung 
umfasst 103 Seiten. Das Coverbild 
des Buchs zeigt Sara, eine Zehn-
jährige, die nach dem Tod ihrer 
Großmutter einen Brief erhält 
(Abb. 67).

Der Klappentext des Romans 
fasst die Handlung der Erzählung 
zusammen und illustriert im letz-
ten Satz den Zugang des Buchs zu 
religiöser Pluralität:

Wer war eigentlich Bud-
dha? Warum soll Gott auf 
einem Dach sitzen? Und 
was bedeuten die zehn 

Gebote? Mit dem Tod der Großmutter stellen sich für die zehnjähri-
ge Sara mit einem Mal viele Fragen. Die vier besten Freunde von Oma 
Fee, ein Jude, eine Muslime, ein Hindu und eine Buddhistin, geben 
dem Mädchen mögliche Antworten. Sie machen ihr vor allem eines 
klar: Jeder Mensch glaubt auf seine Weise, und jede Religion erzählt 
ihre eigenen Geschichten!34

Die Bearbeitung der fünf »Weltreligionen« ist eingebettet in ein einführen-
des Kapitel, das die erste Zeit nach dem Tod der Großmutter beschreibt und 
dem abschließenden Kapitel »Gott sitzt auf dem Dach«, das alle Perspektiven 
zusammenbringt. Der Anhang stellt die »Weltreligionen« in einem Sachwis-

34	 Victoria Krabbe (2008): Sara will es wissen. Eine Geschichte über die 5 Weltreligionen. Il-
lustr. v. Constanze Guhr. 1. Aufl. München: Pattloch.

Abb. 67: Das Buchcover zeigt Sara mit dem Brief 
ihrer Großmutter, Krabbe/Guhr: Sara will es 
wissen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


367

Pluralismus als Normalität

senteil vergleichend gegenüber und fragt nach Gemeinsamkeiten und Unter-
schieden der religiösen Traditionen. Am Tag der Beerdigung von Oma Fee 
erhält Sara einen Brief von dieser. Sie fordert das Mädchen dazu auf, all ihre 
Bekannten, den Nachbarn »Herr Salomon, meine Freundin Gundi, Ayla aus 
dem Gemüseladen und Aarun, de[n] Blumenhändler«35 zu besuchen. Von 
ihrem Cousin, mit dem sie sich im Kapitel »Tommy und das Christentum« 
trifft, erhält Sara ein Holzkreuz mit der Aufmunterung, dass der Tod nicht 
das Ende sei, denn alle hätten die Möglichkeit, in den Himmel zu kommen.36 
Im Kapitel »Herr Salomon und das Judentum« unterhält Sara sich über Vor-
stellungen des Gottes Jahwe und bekommt von Herrn Salomon ein Buch, um 
ihre Erinnerungen zu notieren.37 Beim Treffen mit Gundi erfährt Sara vom 
Glauben an eine Wiedergeburt und erhält den Rat: »Hör auf, daran zu den-
ken, was du verloren hast oder was du haben willst. Ärger dich nicht darüber, 
sonst geht es dir und allen um dich herum nicht gut. Lass alles los, konzent-
riere dich einfach nur darauf, was du in diesem Moment tust.«38 Der nächste 
Besuch führt Sara zu Ayla, der Besitzerin eines Gemüseladens, die als »mus-
limisch« repräsentiert wird. Sie gibt Sara ihren alten Gebetsteppich mit, um 
sich stets daran zu erinnern, was ihre Oma gewusst haben soll, nämlich dass 
Gott viele Namen habe.39 Im vorletzten Kapitel »Aarun und der Hinduis-
mus« besucht Sara einen Blumenhändler, der mit ihrer Großmutter befreun-
det war. Wie auch schon Gundi erzählt Aarun von seinem Glauben an eine 
Wiedergeburt und erläutert das Prinzip von Karma. Das Buch schließt mit 
einem Kapitel, in dem Sara in ihr Notizbuch schreibt:

Gott sitzt auf dem Dach. Wer zu ihm will, der muss raufklettern. Einer 
nimmt dafür die Leiter. Ein paar Leute bauen eine Treppe. Und ande-
re klettern an einem Seil hoch oder an einer langen Stange. Wie jeder 
aufs Dach kommt, ist egal. Das Wichtigste ist: Es gibt nicht nur einen 
Weg, um zu Gott zu kommen, sondern ganz viele. Jeder versucht es 
anders. Jeder macht es so, wie er es am besten kann. Jetzt muss ich 
nur noch rausfinden, wie ICH es am besten mache.40

35	 Krabbe: Sara will es wissen, S. 21.
36	 Vgl. Krabbe: Sara will es wissen, S. 26.
37	 Vgl. Krabbe: Sara will es wissen, S. 44.
38	 Krabbe: Sara will es wissen, S. 63.
39	 Vgl. Krabbe: Sara will es wissen, S. 82.
40	 Krabbe: Sara will es wissen, S. 96.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


368

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

Der Roman Sara will es wissen repräsentiert religiöse Pluralität in einem 
pluralistischen Sinne als Koexistenz individueller Glaubensvorstellungen 
der einzelnen Figuren, die sich in unterschiedlichen religiösen Traditionen 
verortet sehen. Für Sara, die auf den ersten Seiten als »Christin« beschrieben 
wird, stellt sich nicht die Frage, wie Menschen trotz ihrer Unterschiedlich-
keit zusammenleben können, viel eher begegnet sie verschiedenen Zugängen, 
die ihr bei der Bewältigung des Todes ihrer Großmutter helfen sollen. Plu-
ralismus im Rahmen der »Weltreligionen« wird als Normalität und Religion 
als individuelle Wahl dargestellt, indem verschiedene Perspektiven gezeigt 
werden und gleichzeitig darauf verwiesen wird, dass Sara ihren eigenen Weg 
im Umgang mit dem Tod der Großmutter finden muss.

Eine auffällige Unbedarftheit im Umgang mit Pluralität findet das Bilder-
buch Nelly und die Berlinchen. Rettung auf dem Spielplatz, das durch seine 
Konzeption im äußeren Grenzbereich des Quellenkorpus liegt, da es religiö-
se Pluralität nicht spezifisch thematisiert. Ich habe es deshalb in die Quellen-
sammlung aufgenommen und zur Diskussion ausgewählt, weil es religiöse 
Pluralität nicht offensichtlich bearbeitet, sondern implizit durch lediglich 
einen Hinweis in einem Bild und die Wahl der Figurennamen. Das Bilder-
buch steht für einen Diskurs, der so ähnlich schon in einer der ersten Quel-
len aus dem Jahr 1978, in Selim und Susanne von Ursula Kirchberg aufkommt: 
Religiöse Identitäten werden in beiden Bilderbüchern nur durch Kleidungs-
praktiken, mit einem Hidschāb der Mutterfiguren, angedeutet, spielen aber 
sonst in den Erzählungen keine Rolle. Während in den 1970er-Jahren das 
Fremde über die nationale Herkunft (Selim ist in der Türkei geboren) im 
Schrifttext explizit hervorgehoben wird, stellt Nelly und die Berlinchen Diversi-
tät hauptsächlich im Bildtext dar. Pluralität erscheint dadurch als Normali-
tät, da sie repräsentiert, aber nicht erklärt oder gedeutet wird. Im Kontext 
des gesamten Quellenkorpus ist diese Art der Darstellung religiöser Viel-
falt sehr selten, birgt jedoch großes Potenzial im Umgang mit dem Thema.

Das Buch erschien beim HaWandel Verlag in Berlin, der seit 2015 »Diversity 
Kinderbücher«41 publiziert. Die Texte stammen von Karin Beese, der Verlags-
gründerin, die seit 2006 in den Bereichen Kommunikation, Umweltschutz 
und internationale Zusammenarbeit tätig ist. Mathilde Rousseau illustrier-
te das Buch, sie arbeitet als Grafikdesignerin und Illustratorin. Nelly und die 
Berlinchen ist Teil einer Bilderbuchreihe für Kinder von drei bis sechs Jah-

41	 HaWandel: Willkommen bei HaWandel. URL = https://hawandel.de/ [03.01.2023].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


369

Pluralismus als Normalität

ren, die inzwischen drei Ausgaben umfasst. Das Buch erschien 2016 und 
erhielt den Sonderpreis im Projektwettbewerb Respekt gewinnt! des Bünd-
nisses Berliner Ratschlag für Demokratie. Für die Analyse liegt die 2. Auf-
lage aus dem Jahr 2018 vor.

Auf 13 Doppelseiten erzählt Nelly und die Berlinchen. Rettung auf dem 
Spielplatz in Reimform eine fiktional angelegte Episode der Protagonistinnen 
Nelly, Hannah und Amina. Die drei Figuren werden auf der ersten Seite im 
Stil eines Polaroidfotos vorgestellt (Abb. 68). Auf der rechten Seite ist eine 
Spiegelfolie angebracht, sodass die Lesenden sich selbst erkennen können 
und sich als Teil der Gruppe verstehen. Das Bilderbuch handelt von einem 
Streit zwischen Amina und ihrem Bruder Samir, der dem Mädchen einen 
Teddybären aus der Hand reißt. Samir und seine Freunde haben den Bären 
auf das Dach eines Spielturms gelegt und bewachen diesen, sodass Amina 
ihr Kuscheltier nicht erreichen kann. Amina und Hannah lenken die Jun-
gen ab, sodass Nelly auf den Spielturm klettern kann. Der Teddybär rutscht 
ihr aus der Hand, Samir fängt ihn auf und läuft damit davon. Samirs Freund 
Oscar wirft das Kuscheltier erneut, diesmal auf einen höheren Turm. Nun 
versucht Amina, den Bären zu holen, sie klettert auf den Turm und stürzt 
mit dem Kuscheltier in der Hand ab:

Abb. 68: Im vorderen Vorsatzblatt werden die Protagonistinnen vorgestellt. Die Lesenden 
spiegeln sich selbst, Beese/Rousseau: Nelly und die Berlinchen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


370

Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus

Sie fällt – es wär schlimm ausgegangen, / doch wird sie dreifach aufge-
fangen! / »Mensch Kleine – was machst du für Sachen? / Das ist nun 
gar nicht mehr zum Lachen. // Klar wollte ich mich an dir rächen, / 
doch sollst du dir nicht die Knochen brechen! / Wir sind doch sonst 
nicht so gemein. / Jetzt lasst uns wieder Freunde sein!«42

Das Buch endet mit einer Doppelseite, die Nelly schlafend in ihrem Kin-
derzimmer zeigt. Das hintere Vorsatzblatt bildet wie schon das vordere die 
Figuren im Polaroidfoto-Stil ab, diesmal sind jedoch die Familien der Figu-
ren zu sehen, wie schon im vorderen Vorsatzblatt ist Platz für ein eigenes 
Familienfoto (Abb. 69).

Die Illustrationen zeigen Familien, die als divers dargestellt werden. So 
ist Nellys Mutter Weiß, sie selbst, ihr Bruder und ihr Vater sind Schwarz. 
Hannah scheint bei ihrer alleinerziehenden Mutter aufzuwachsen und der 
Hidschāb der Mutter sowie die arabischen Namen Samir und Amina – der 
Name der Mutter des Propheten Mohammeds – suggerieren, Aminas Fami-
lie könnte »muslimisch« sein. Für die Identität der Figuren im Buch spielen 
aber weder Hautfarbe, noch familiäre Lebenssituation oder religiöse Zuge-

42	 Karin Beese (2018): Nelly und die Berlinchen. Rettung auf dem Spielplatz. Illustr. v. Mathil
de Rousseau. Berlin: HaWandel.

Abb. 69: Das hintere Vorsatzblatt zeigt die Familien der Protagonistinnen, Beese/ 
Rousseau: Nelly und die Berlinchen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


371

Pluralismus als Normalität

hörigkeit eine Rolle. Das Buch repräsentiert Pluralität und Pluralismus als 
Normalität, sodass sämtliche Identitätsmarker, die in vielen anderen Kinder-
medien erwähnt werden, in der Freundschaft der Mädchen aufgehen.

Die Analyse der Repräsentationen von Pluralität und Pluralismus als 
Notwendigkeit, Bereicherung und Normalität zeigt, dass religiöse Vielfalt 
von den Produzierenden unterschiedlich gestaltet wird. Allen diskutierten 
Quellen liegt die Absicht zugrunde, Pluralität darzustellen und einzuordnen, 
sei es mit der Aufforderung, in Frieden zusammenzuleben, den Blick auf 
andere als bereichernd für das eigene Leben zu empfinden oder davon aus-
zugehen, dass es ganz normal und daher nicht erklärungsbedürftig ist, dass 
Menschen unterschiedlich sind. Pluralität wird in den diskutierten Beispielen, 
wie auch in den anderen Quellen des Korpus, anhand mehrerer identitäts-
konstitutiver Merkmale repräsentiert. Dazu gehört in allen Quellen primär 
der Körper der Figuren, der durch die Wahl der Haut-, Augen- und Haar-
farbe Unterschiede zwischen Figuren teilweise in stereotyper Weise markiert. 
Der Körper wird stets durch Kleidung gestaltet, die in vielen untersuchten 
Kindermedien Rückschlüsse auf die repräsentierten religiösen Traditionen 
ermöglichen soll. Neben dem Körper und dessen Inszenierung sind es ins-
besondere Sprache, Lebensräume und Praktiken, die Pluralität konstituie-
ren. Unterschiedliche Zugänge zu Transzendenz spielen mit Ausnahme des 
Romans Sara will es wissen in den diskutierten Quellen eine eher unter-
geordnete Rolle, viel eher werden sichtbare Unterschiede zwischen Figu-
ren in ihrer Lebenswelt hervorgehoben. Während die Darstellung religiö-
ser Pluralität in diesem Kapitel auf einem intermedialen Vergleich beruht, 
der auf ähnliche Tendenzen der Repräsentation basiert, wird im folgenden 
Kapitel herausgearbeitet, welche Dynamiken in der Repräsentation religiö-
ser Pluralität aus diachroner Perspektive rekonstruierbar sind.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


373

10	 Repräsentationen religiöser Pluralität  
im Wandel der Zeit

In den Kapiteln 7, 8 und 9 wurden Zugänge zu Repräsentationen von Reli-
gion und religiöser Pluralität in Kindermedien anhand von rekurrierenden 
Motiven und Narrativen diskutiert. Der intermediale Vergleich zielte darauf, 
Tendenzen der Darstellung abzubilden und repräsentative Medienproduk-
tionen, die auch für andere stehen könnten, wie auffällige Ausnahmen des 
Quellenkorpus zu besprechen. Die Dynamiken in der Repräsentation reli-
giöser Pluralität zwischen 1970 und 2020 werden nun im diachronen Ver-
gleich akzentuiert.

Sowohl die Forschungsfrage als auch die Sammlung der Quellen zielen 
darauf, die Studie in einen diachronen Kontext zu stellen. Die Eingrenzung 
des Quellenkorpus ab 1970 wurde mit Entwicklungen der Wirtschafts- und 
Sozialgeschichte in der Bundesrepublik Deutschland und Veränderungen 
der Kinder- und Jugendliteratur in den 1970er-Jahren begründet. Die Frage-
stellung, welche normativen Konzepte mit der Repräsentation religiöser 
Pluralität in Medien für Kinder verhandelt werden und wie sich diese in 
einem Zeitraum von 50 Jahren verändern, intendiert den expliziten Fokus 
auf einen Wandel der Darstellung. Die Einzelanalysen in den Kapiteln 7, 8 
und 9, wie auch der diachrone Vergleich der Produktionen des gesamten 
Quellenkorpus zeigen, dass sich in den Darstellungsweisen weniger Ver-
änderungen ausmachen lassen als viel mehr Dynamiken. Diese Dynamiken 
in Form von Kontinuitäten und Entwicklungen werden in diesem Kapitel dis-
kutiert: Zunächst lässt sich beobachten, dass die Repräsentation religiöser 
Pluralität in Kindermedien über die Zeit hinweg große Kontinuitätslinien 
aufweist. Diese werden in Unterkapitel 10.1 hervorgehoben. Im zeitlichen 
Verlauf des Quellenkorpus können dann aber Entwicklungen ausgemacht 
werden, die erst in bestimmten Jahrzehnten aufkommen. Diese werden in 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


374

Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit

Unterkapitel 10.2 diskutiert. Da das Quellenkorpus einen Zeitraum umfasst, 
der von großen medialen Veränderungen bestimmt ist, schließt Unterkapitel 
10.2 mit dem Blick auf Repräsentationsweisen, Leitmedien und Überlegungen 
zur visuellen Darstellung religiöser Pluralität.

10.1	 Kontinuitäten

Ein diachroner Vergleich aller Quellen mit Fokus auf Motive und Narra-
tive zeigt auf, dass es in der Repräsentation religiöser Pluralität Kontinui-
täten gibt, die sich über die Zeit hinweg nicht oder nur unmerklich verän-
dert haben. Mit Blick auf die Einzelwerke, die alle zwischen 1978 und 2020 
erschienen sind, sowie der am häufigsten vergebenen Codes in der QDA-
Software ATLAS.ti, kristallisieren sich vier Themenbereiche heraus, die mit 
Darstellungen religiöser Pluralität in 43 Jahren maßgeblich einhergehen: Ers-
tens werden Religionen über die gesamte Dauer hinweg als Gruppierungen 
verstanden, die auf gleichem Glaube an transzendente Wesen, in der Regel 
Gottheiten, beruhen. Die Einteilung von Religionen in Gruppen resultiert 
zweitens im Vergleich als Grundverfahren des Darstellens von Pluralität. 
Drittens wird religiöse Vielfalt von Beginn des Quellenkorpus an auch mit 
Gewalt assoziiert. Und viertens lässt sich beobachten, dass das Themenfeld 
Gender und Religion in sämtlichen Quellen zwischen 1978 und 2020 impli-
zit oder explizit thematisiert wird. Diese vier Kontinuitätslinien stelle ich 
im Einzelnen vor und dokumentiere sie kursorisch im vergleichenden Blick 
anhand von Beispielen.

Bereits Unterkapitel 7.1, das Religion als Phänomen in Kindermedien 
zum Thema hat, verdeutlicht, dass Religionen im Großteil der Quellen als 
Glaube konzipiert und auf dieser Grundlage religiöse Gemeinschaften grup-
piert werden. Diese Beobachtung stellt eine der stärksten Kontinuitätslinien 
im gesamten Quellenkorpus dar. Individuelle religiöse Weltbilder spielen 
nur in wenigen Ausnahmen eine Rolle. Viel eher liegt der Schwerpunkt der 
Repräsentation religiöser Pluralität auf der Einteilung von Gemeinschaften, 
die sich in typisierten Darstellungsweisen durch Ähnlichkeiten in Bezug 
auf Glaubensvorstellungen, Praktiken und religiöse Selbstverständnisse 
auszeichnen. Glaubensvorstellungen beziehen sich in den Kindermedien 
auf Transzendenz in Form personifizierter Wesen und auf verschiedene 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


375

Kontinuitäten

Menschenbilder mit Blick auf den Tod. Die Rolle des Menschen in seiner 
Umwelt wird mit einer Deutung guten und bösen Verhaltens verbunden, 
das in religiösen Weltbildern Einfluss auf ein Leben nach dem Tod habe. 
Die ausgemachten religiösen Gruppierungen werden quellenübergreifend 
mit bestimmten Merkmalen in Verbindung gebracht. Dazu gehören neben 
religiösen Texten, Geboten und Verboten auch Praktiken wie Gebete oder 
Feiern. Insbesondere sichtbare Elemente wie Architektur, Kleidung, Spei-
sen, Statuen sowie Bildnisse von Gottheiten und wichtigen Figuren werden 
gezeigt. Kulturspezifische Eigentümlichkeiten, individuelle Zugänge und 
Differenzen innerhalb von Gruppen rücken zugunsten einer Standardisie-
rung und Homogenisierung eher in den Hintergrund.

Die Konzeption von Religion als Glaube manifestiert sich in der Quellen-
analyse in den zwei am häufigsten vergebenen Codes »Gott« und »Gebet«. 
Sämtliche Kindermedien intendieren auf der Textebene und in der visu-
ellen Gestaltung, Praktiken sichtbar zu machen und zu zeigen, wie Men-
schen Zugang zu einer Gottheit suchen. Die Darstellungen reichen von der 
schlichten Abbildung realer Personen und illustrierten Figuren im Gebet 
bis zu Anleitungen, wie ein Gebet erfolgen und körperlich ausgedrückt wer-
den könnte. So gibt es seit einer der ersten Quellen aus dem Jahr 1982 über 
das gesamte Quellenkorpus hinweg zahlreiche Darstellungen betender Kin-
der (Abb. 70–73). Obwohl Religionen als Gruppierungen konzipiert werden, 
wird der Zugang zum Gebet häufig individuell gestaltet. Es gibt nur wenige 
Erwähnungen von feststehenden Gebeten – in der Regel das Schma Jisrael 
und Vaterunser – und noch weniger Quellen, die festgelegte Gebetstexte 
vorstellen. Religionen treten durch diese Darstellungsweise an der Schnitt-
stelle von Individuum und Kollektiv auf. Zum einen werden verbreitete Texte 
nicht wiedergegeben, sondern das Gebet als individuelle Angelegenheit ver-
standen, zum anderen macht Religion jedoch scheinbar übergreifend die 
Bitte um Fürsprache einer Gottheit aus.

Mit der Repräsentation von Religionen als eher geschlossene Gemein-
schaften geht der Vergleich als Grundverfahren des Darstellens religiöser 
Pluralität einher. Sämtliche Kindermedien seit 1978 thematisieren Vielfalt, 
indem sie einzelne Figuren oder ganze Gruppen gegenüberstellen und nach 
Ähnlichkeiten und Gemeinsamkeiten suchen, die Unterschiede aushaltbar 
machen oder gar überbrücken würden. Die Gemeinsamkeiten reichen von 
»[ü]berall wird erzählt und gelacht, gegessen und getrunken, gefeiert und 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


376

Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


377

Kontinuitäten

Abb. 70–73: Darstellungen betender Kinder und Figuren, Becker/Niggemeyer: meine  
religion, deine religion, S. 135; Frisch: Felix reist zum Dach der Welt, S. 30; Damon:  
Gott, Allah, Buddha; Rosenstock/Suetens: Weltreligionen, S. 31.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


378

Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


379

Kontinuitäten

gesungen«1 über »[a]lle sind besondere Kinder. Die aus meiner Klasse. Und 
die Flüchtlingskinder auch«2 bis zu »Muslime glauben an denselben Gott wie 
Juden und Christen.«3 Sowohl die Struktur von Kapiteln, die je eine Reli-
gion präsentieren, als auch die Auswahl der vorgestellten Themen basiert auf 

1	 Myriam Halberstamm (Hg.) (2016): Starke Geschichten für alle Kinder dieser Welt = Lese-
maus. Hamburg: Carlsen.

2	 Matthias Morgenroth (2015): Fröhliche Weihnachten, Yara! Eine Adventskalendergeschichte 
über Freundschaft und Toleranz. Illustr. v. Manfred Tophoven. Lahr: Kaufmann, S. 51.

3	 Georg Schwikart (1995): Julia und Ibrahim. Christen und Muslime lernen einander ken-
nen. Illustr. v. Gretje Witt. Düsseldorf: Patmos, S. 11.

Abb. 74–77: Vergleichende Gegenüberstellungen von Religionen, Jones: Woran glaubst du?, 
S. 22f.; Wimmer: Weltreligionen entdecken; Krabbe/Guhr: Sara will es wissen, S. 105;  
Laube/Zünd: Erklär mir deinen Glauben, S. 109.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


380

Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit

einem vergleichenden Blick. Einige Quellen stellen Religionen auch visu-
ell direkt gegenüber, um die Vergleichbarkeit hervorzuheben (Abb. 74–77).

Der Vergleich von Religionen unterstützt in vielen Medien den Gedanken, 
das Eigene und Andere kennenzulernen, zu verstehen und deshalb in gegen-
seitiger Toleranz zusammenzuleben. Die Inhaltsangaben und Werbetexte 
auf den Buchumschlägen, in begleitenden Filmheften, auf CD-Hüllen und 
Spielekartons machen diese Absicht deutlich. So fordert Petra Probsts Spiel-
buch Kinder aus aller Welt. Zum Ausschneiden, Anziehen und Spielen aus dem 
Jahr 2003 dazu auf, Kleidungsstücke verschiedener Figuren auszuschneiden, 
unterschiedliche Moden auszuprobieren und so Kulturen kennenzulernen: 
»Mit diesem Anziehpuppenbuch, Schere und Klebestift können Kinder 
bastelnd verschiedene Kulturen kennen lernen und spielend zu einer Ent-
deckungsreise rund um die Welt aufbrechen.«4 Das Kennenlernen reicht 
in den untersuchten Medien von Kleidungsstücken über Musik und Tanz 
hin zu Festen und Speisen, was sich in stetigen Vergleichen mit als bekannt 
Vorausgesetztem zeigt. So werden chinesische Jiaozi mit Ravioli und Maul-
taschen verglichen5, Rosch ha-Schana sei »keine ausgelassene Feier wie in 
unserem Land Silvester«6, während Chanukka wiederum ein Lichterfest 
ähnlich wie der Advent sei.7 Die Funktion der Vergleiche erstreckt sich von 
der Vermittlung religionskundlichen Wissens hin zur Identifikation mit den 
Figuren und Traditionen.

Die Absicht der Autor:innen, Wissen, Wertschätzung und Toleranz zu 
vermitteln, findet sich in Quellen aller Jahrzehnte. Bereits im Jahr 1978 heißt 
es im Bilderbuch Selim und Susanne von Ursula Kirchberg:

Auch bei uns gibt es Kinder, die aus einem anderen Land kommen. 
Sie sprechen eine Sprache, die ihr nicht versteht, und haben vielleicht 
eine andere Hautfarbe als ihr. Bei euch fühlen sie sich zuerst fremd 
und allein, aber schon bald können sie auch eure Sprache sprechen. 

4	 Petra Probst (2003): Kinder aus aller Welt. Zum Ausschneiden, Anziehen und Spielen. 
Witzenhausen: Grätz Verlag.

5	 Vgl. Dagmar Yu-Dembski (2016): Lili und das chinesische Frühlingsfest. Illustr. v. Sigrid 
Leberer. In: Myriam Halberstamm (Hg.): Starke Geschichten für alle Kinder dieser Welt = 
Lesemaus. Hamburg: Carlsen.

6	 Christian Butt (2014): Was glaubst du? Eine kleine Religionskunde illustriert von Kin-
dern für Kinder. Stuttgart: Calwer Verlag, S. 22.

7	 Vgl. Tworuschka: Ist das nicht Sara?, S. 74.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


381

Kontinuitäten

Dann laßt sie erzählen, wie es bei ihnen zu Hause ist, und ihr könnt 
einander besser verstehen.8

Auch im Jahr 2019 ruft Sarah Theels und Franziska Harveys Nathan der Wei-
se. Neu erzählt nach Gotthold Ephraim Lessing »zu einem friedlichen Mit-
einander und mehr Toleranz auf.«9 Kindermedien repräsentieren Reli-
gionen und religiöse Pluralität also implizit oder explizit als Felder, denen 
eine grundsätzliche Tendenz zu Konflikten und Gewalt innewohnt. Diese 
Beobachtung wird zunächst in diesem Unterkapitel zu Kontinuitäten veran-
schaulicht, da Gewalt in nahezu allen Quellen der 1970er, 80er und in vie-
len Produktionen der 90er-Jahre eine Rolle spielt. Ab den 2000er-Jahren 
verschiebt sich der Fokus explizit auf Terrorismus, Fanatismus und Funda-
mentalismus, weshalb diese Formen von Gewalt in Unterkapitel 10.2 »Ent-
wicklungen« vertieft werden.

Die Darstellungen von Gewalt folgen drei Diskursen, die im Einzelnen 
und in der Gesamtschau den Eindruck vermitteln, Religionen und deren 
Vielfalt an einem spezifischen Ort zur gleichen Zeit führe zwangsläufig zu 
Konflikten aufgrund unterschiedlicher Wertvorstellungen, Streit und dar-
aus folgend physischer Gewalt als Angriffe auf die körperliche Integrität. Die 
Ursachen und Motivationen dafür werden nur selten benannt, falls doch, 
begründen die Kindermedien Gewalt mit Unwissenheit über das Ande-
re, erfolglosen Missionsbestrebungen oder unterschiedlichen Glaubens-
vorstellungen und Wahrheitsansprüchen.10 In den meisten Quellen wird 
jedoch nicht deutlich, warum Religion und religiöse Pluralität zu Konflik-
ten führe, wodurch Religion in abstrakter Weise mit Gewalt assoziiert wird. 
Gleichzeitig heißt es, Gewalt hätte »mit dem Sinn und Ziel der Religionen 
nichts zu tun«11 oder »[d]ie Religionen wollen die Liebe und den Frieden, 
aber die Menschen sind bisher nicht fähig gewesen, die Spannung zu lösen 

08	 Kirchberg: Selim und Susanne.
09	 Sarah Theel (2019): Nathan der Weise. Neu erzählt nach Gotthold Ephraim Lessing. Il-

lustr. v. Franziska Harvey. Hamburg: Jumbo.
10	 Vgl. zum Beispiel Butt: Was glaubst du?, S. 2; Antoinette Becker/Elisabeth Niggemeyer 

(1982): meine Religion, deine Religion. Ein erzählendes Sachbuch mit Fotografien. Für 
Kinder, Jugendliche und alle, die mehr von den Religionen wissen wollen. Ravensburg: 
Otto Maier Verlag, S. 34; Schmidt-Salomon: Wo bitte geht’s zu Gott? fragte das kleine Fer-
kel.

11	 Butt: Was glaubst du?, S. 2.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


382

Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit

zwischen dem, was die Religion von den Menschen fordert, und der Wirk-
lichkeit der Welt, in der wir leben.«12 Religion, dargestellt als monolithische 
Einheit, wird durch diese scheinbaren Entlastungen nicht mehr als kulturel-
les Phänomen verstanden, sondern als Kategorie sui generis, die vom Men-
schen losgelöst ist. Unabhängig davon, wie Religion und Gewalt zusammen-
hängen, wird diese Verbindung quellenübergreifend und über Jahrzehnte 
hinweg produziert und reproduziert: Eine erste Darstellungsweise betrifft 
Gewalt als historische Erscheinung, indem in der Rekapitulation der Ent-
wicklung religiöser Gemeinschaften Streitigkeiten, Konflikte und Kriege als 
religiös motiviert vorgestellt werden. Dazu gehören beispielsweise die Aus-
einandersetzung um die rechtmäßige Nachfolge Mohammeds, der byzanti-
nische Bilderstreit oder die Kreuzzüge.13

Die zweite Linie bezieht sich insbesondere auf die Darstellung türkischer, 
»muslimischer« Gruppen und erzählt von Gewalt innerhalb der Familie. Im 
1980 erschienenen Roman Die Friedenstorte des Autors Fakir Baykurt klagt 
beispielsweise der Onkel des Protagonisten Mustafa den gewalttätigen Vater 
an, nachdem dieser die Mutter geschlagen hat:

»Ohne zu fragen und zu verstehen, schlägst du einfach drauflos. Was 
du in der Türkei nicht gemacht hast, mußt du hier tun! Bist du nach 
Deutschland gekommen, um deine Frau zu schlagen? Sind wir hier 
nicht schon genug in Verruf? Soll man uns auch noch deshalb schlecht-
machen?«14

Diese Darstellungsweise impliziert die Vorstellung, dass die Verbindung 
von Religion und Gewalt milieuspezifisch auftrete, denn in der Repräsenta-
tion von Familien, die national, religiös und kulturell nicht als türkisch und 
»muslimisch« konzipiert werden, wird Gewalt innerhalb der Familie in den 
Quellen nie erwähnt.

12	 Becker/Niggemeyer: meine Religion, deine Religion, S. 10.
13	 Vgl. Mai: Rund um die Weltreligionen, S. 55; Becker: meine Religion, deine Religion, 

S. 143f.; Zöller: Lara Lustig und der liebe Gott, S. 41.
14	 Fakir Baykurt (1980): Die Friedenstorte. Übers. v. Petra Kappert (TR, Barış Çöreği). Stutt-

gart: Ararat, S. 31. Zu weiteren Darstellungen von Gewalt innerhalb türkischer Familien 
siehe Anja Tuckermann (2008): Ein Buch für Yunus. Eine deutsch-türkische Geschichte. 
Illustr. v. Hildegard Müller. München: dtv, S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


383

Kontinuitäten

Bei der dritten Linie handelt es sich um Darstellungen von Gewalt auf-
grund von religiöser Pluralität, die anders als im ersten Fall nicht als histo-
risch beschrieben werden, sondern innerhalb einer Quelle zeitgenössisch 
auftreten. Dazu gehören beispielsweise Angriffe auf Asylunterkünfte, reli-
giöse Spezialisten unterschiedlicher Traditionen, die um die Wahrheit rin-
gen, und durchgehend auch Konflikte und gewalttätige Handlungen auf-
grund des Tragens eines Hidschābs durch muslimische Mädchenfiguren.15 
Dieser letzte Diskurs interagiert mit einer Sprechweise, die Gender und Reli-
gion stets in Verbindung bringt und die letzte Kontinuitätslinie in diesem 
Unterkapitel bildet.

Die Repräsentation religiöser Pluralität geht im gesamten Zeitraum der 
Quellen mit der Verhältnisbestimmung von Gender und Religion einher. 
Die Medienproduktionen verknüpfen beide Felder zum einen hinsicht-
lich bestimmter Rollenbilder, die in religiösen Symbolsystemen gestaltet 
und eingeübt werden, zum anderen in Bezug auf Ungleichbehandlung und 
Benachteiligung insbesondere »muslimischer« Frauen. Viele Kindermedien, 
die Einblicke in das religiöse Leben ihrer Figuren geben, begleiten doku-
mentarisch oder fiktiv ein Kind in seinem privaten Lebensraum. Die Fami-
lie wird häufig als Ort der religiösen Sozialisation präsentiert, in der nicht 
nur Glaubensvorstellungen, der Umgang mit religiösen Gegenständen oder 
dem eigenen Körper vermittelt werden, sondern auch Geschlechterrollen. 
So zündet quellen- und zeitübergreifend die »jüdische« Mutter die Sabbat-
kerzen an, während der Vater am Sederabend aus der Haggada vorliest, die 
Trennung von Geschlechtern in Moscheen und Synagogen findet ebenso 
Erwähnung wie die Vorbereitung auf ein mönchisches Leben »buddhisti-
scher« Jungen.16 In all diesen Darstellungen werden Geschlechterrollen 
als religiös motiviert präsentiert und als Tradition stabilisiert. Gleichzeitig 
kritisieren sämtliche Quellen seit 1980 den Umgang mit Frauen und miss-
billigen Benachteiligung und Unterdrückung, die religiös begründet wird. 

15	 Vgl. zum Beispiel Manfred Mai (1993) Ausländer bei uns = Warum Geschichten. Illustr. 
v. Dagmar Geisler. Bindlach: Loewe; Paul Maar (1993): Neben mir ist noch Platz. Illustr. 
v. Verena Ballhaus. München: dtv; Schmidt-Salomon: Wo bitte geht’s zu Gott? fragte das 
kleine Ferkel; Kötter: Die Kopftuchklasse; Adis Šerifović (2013): Abenteuer von Elif und 
Clara. Der geheime Schlüssel. Wien: Al Hamra.

16	 Vgl. zum Beispiel Tworuschka: Ist das nicht Sara?, S. 96; Halberstamm: Starke Geschich-
ten für alle Kinder dieser Welt; Becker/Niggemeyer: meine Religion, deine Religion, S. 3; 
Wills: Das Wimmelbuch der Weltreligionen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


384

Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit

Auch wenn bisweilen erwähnt wird, dass die »katholische« und »orthodoxe« 
Kirche keine Priesterinnen erlaube, während es in Synagogen schon Rabbi-
nerinnen gebe, bezieht sich die Kritik an Frauenbildern vornehmlich auf als 
Kollektivsingular verstandene »islamische« Gesellschaften:17

Es gibt keine Weltreligion, die nicht ursprünglich die Frauen benach-
teiligt hat. In der katholischen Kirche sind noch immer keine weibli-
chen Priester erlaubt. Die Weltgemeinschaft unterstützt den Kampf 
der islamischen Frauen um echte Gleichberechtigung. Denn der Islam 
ist die Religion, die hier noch am meisten aufzuholen hat.18

Die Debatte um Gleichberechtigung und Unterdrückung verdichtet sich in 
sämtlichen Quellen am Tragen eines Hidschābs. So wird das Kopftuch als 
Relikt und Überbleibsel aus alten Zeiten bezeichnet; es sei ein Symbol der 
Unterdrückung und des Zwangs.19 Gleichzeitig trügen einige Frauen die 
Kopfbedeckung freiwillig, und auch so manche Figur in Erzählungen will, 
dass »die Leute sehen, dass ich ein gutes muslimisches Mädchen bin!«20 Häu-
fig spiegeln andere Figuren das Motiv der unterdrückten »muslimischen« 
Frau durch auf Othering ausgerichtete Vorurteile, wie beispielsweise ein 
deutscher Nachbar in Ayşe Bosses Pembo, der Pembos türkischen Vater sug-
gestiv fragt: »›Na, ihr Muselmänner seht eure Frauen doch auch am liebsten 
in der Küche, stimmts, mein Lieber?«21 Einige Mädchenfiguren widerspre-
chen dem Vorwurf der Unterdrückung explizit und beharren auf der Frei-
willigkeit ihrer Kleidungswahl, andere wiederum geben beschämt zu, dass 
sie den Hidschāb auf Wunsch des Vaters oder Großvaters tragen.22 Die ste-

17	 Der Begriff »Kollektivsingular« bezeichnet die Monolithisierung und damit einhergehende 
Reduzierung komplexer gesellschaftlicher Zusammenhänge und Traditionen in einem 
Begriff, wie beispielsweise »der Islam«. Vgl. dazu Reinhart Koselleck (1972): Einleitung. 
In: Otto Brunner/Werner Conze/ders. (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches 
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland Bd. 1. Stuttgart: Klett, S. XIII–
XXVII, S. XVIIf.

18	 Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 138f.
19	 Vgl. Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 137.
20	 Tworuschka: Der geheimnisvolle Besucher, S. 40.
21	 Ayşe Bosse (2020): Pembo. Halb und halb macht doppelt glücklich. Illustr. v. Beyoğlu Cey-

lan. Hamburg: Carlsen, S. 155.
22	 Vgl. zum Beispiel Šerifović: Abenteuer von Elif und Clara, S. 30; Kötter: Die Kopftuch-

klasse, S. 64.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


385

Kontinuitäten

tige Thematisierung des Kopftuchs versagt »muslimischen« Mädchen und 
Frauen die eigene Deutung ihrer Kleidungspraxis und stilisiert sie damit zu 
Opfern. Die zeit- und quellenübergreifende Thematisierung unterdrückter 
»muslimischer« Frauen erweckt den Eindruck, dass das prekäre Verhältnis 
von Gender und Religion im Alltag nur im »Islam«, der als monolithische 
Einheit gedacht wird, eine Rolle spielt. Diese Perspektive verengt den Blick, 
stereotypisiert »muslimische« Menschen und verunmöglicht gleichzeitig 
einen Diskurs, der Benachteiligung, Unterdrückung und Gewalt an Men-
schen in Bezug auf Gender aufzeigt.

Die Kontinuitätslinien, die in der Repräsentation religiöser Pluralität 
in Kindermedien rekonstruiert werden können, sind zum einen auf der 
chronologischen Achse beobachtbar, da sie sich über fünf Jahrzehnte hinweg 
abzeichnen. Zum anderen sind die Motive und Narrative auch intermedial 
weit verbreitet und werden insgesamt häufig repräsentiert. Im Verlauf der Jahr-
zehnte werden diese Kontinuitätslinien durch einige neu hinzukommende Dis-
kurse ergänzt. Im folgenden Unterkapitel werden diese Entwicklungen, die ins-
besondere in den 1990er, und 2000er-Jahren in Erscheinung treten, vorgestellt.

10.2	Entwicklungen

Die Repräsentation religiöser Pluralität, die in Kindermedien rekonstruiert 
werden kann, zeigt quellenübergreifend viele Ähnlichkeiten und über die 
Jahre hinweg große Kontinuitäten auf. Die Entwicklungen, die in diesem 
Unterkapitel diskutiert werden, fügen sich in bestehende Diskurse ein, sie 
akzentuieren und heben bestimmte Motive hervor, doch gleichzeitig zeigen 
sie auch, wie stabil Imaginationen von Religion und religiöser Vielfalt in der 
Gesellschaft sind. So richten die Kindermedien schon in den 1980er-Jahren 
den Blick vergleichend auf Religionen, doch ab der Mitte der 1990er-Jahre 
wird der Begriff »Weltreligionen« zur feststehenden Wendung, die bis heute 
im Einsatz ist. Wie bereits in Unterkapitel 10.1 deutlich wurde, ist der Zusam-
menhang von Religion und Gewalt seit den 1970er-Jahren ein Thema, ab den 
2000ern befassen sich die Kindermedien jedoch explizit mit Fanatismus, Ter-
rorismus und Fundamentalismus. Schon Bentziens Jagdzauber und Totem-
tier aus dem Jahr 1984 übt Kritik an Religion, ab Mitte der 2000er-Jahre tun 
dies auch in der Bundesrepublik Kindermedien, die eine unmissverständlich 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


386

Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit

atheistische Position vertreten. Da 50 Jahre Repräsentationsgeschichte auch 
50 Jahre Mediengeschichte sind, die eine Vielfalt neuer Produktionsformen 
hervorgebracht hat, schließt das Unterkapitel mit einem Blick auf Leitmedi-
en und Darstellungsweisen von religiöser Pluralität für Kinder.

Eine der deutlichsten und weitreichendsten Entwicklungen, die sich im 
gesamten Quellenkorpus ausmachen lässt, ist die Verwendung des Begriffs 
»Weltreligionen« ab der Mitte der 1990er-Jahre. Die erste Medienproduktion 
im Korpus, die in dieser Tradition steht, ist das von Monika und Udo Two-
ruschka – beide sind Religionswissenschaftler:innen – veröffentlichte Sach-
buch Die Weltreligionen Kindern erklärt, das 1996 erschienen ist. Sämtliche 
Sachbücher, einige Erzählungen, Zeitschriften, Spiele, Filme und Bilder-
bücher folgen dieser Konzeption, die stets in einzelnen Kapiteln je eine 
Religion vorstellt und mit einem vergleichenden Blick schließt. Während 
in früheren Produktionen der 1970er und 80er-Jahre Vielfalt auf religiöses 
Leben und Miteinander in Deutschland fokussierte, erscheint Religion mit 
dem Konzept der »Weltreligionen« als globales Phänomen. Einzelne große 
religiöse Gemeinschaften stehen nun stellvertretend für religiöse Plurali-
tät unter Menschen. Religionen erscheinen häufig in sich abgegrenzt und 
an einen bestimmten geografischen Raum gebunden. Mit dem Konzept der 
Weltreligionen ziehen deshalb Karten in Kindermedien ein, die durch farbi-
ge Markierungen verdeutlichen, wie sich Religionen auf der Welt verteilen 
(Abb. 78–80). Die Kolorationen sind auffällig unterschiedlich, so gleicht 
keine Karte der anderen, obwohl alle mitunter die Kategorien »Judentum«, 
»Christentum«, »Islam«, »Hinduismus« und »Buddhismus« verwenden. In 
den Abbildungen 78 bis 80 wird die unterschiedliche Verteilung von Reli-
gion zum Beispiel mit Blick auf Nord- und Südamerika deutlich. Während 
in Abbildung 79 gesamt Amerika dem »Christentum« zugeordnet ist, zeich-
nen die Abbildungen 78 und 80 ein heterogeneres Bild, das jedoch genauso 
undifferenziert ist. Die weißen Stellen in Abbildung 78 werden gar nicht ein-
geordnet, in Abbildung 80 ist die rot-blaue Schraffur mit »Andere Religio-
nen« wiedergegeben. Die Darstellung von Religionen und religiöser Plurali-
tät unter der Prämisse der Weltreligionen anhand von Karten, stereotypen 
Illustrationen und Beschreibungen führt zu einer Standardisierung von Reli-
gion und einer Indifferenz gegenüber individuellen religiösen Weltbildern, 
Gruppendifferenzen und Kulturspezifiken, die dem komplexen Phänomen 
Religion nicht gerecht werden.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


Abb. 78–80: Darstellungen der globalen Verteilung von Religionen, Mai/Bunse: Rund um 
die Weltreligionen, S. 8f.; Gorgas: Religionen, S. 7; Schwikart/Kurtz: Julia und Ibrahim, S. 16f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


388

Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit

Der globale Blick auf Religion manifestiert sich nicht nur im Konzept der 
»Weltreligionen«, sondern auch im Verhältnis von Religion und Gewalt, das 
ab den 2000er-Jahren in den Quellen als weltumfassendes Problem wahr-
genommen wird. Während in den 1970er, 80er und 90er-Jahren Gewalt auf 
individueller Ebene eine Rolle spielt, nimmt das Phänomen mit Terrorismus, 
Fanatismus und Fundamentalismus in dieser Zeit eine neue Dimension an. 
Einige Kindermedien ordnen die Begriffe ein, indem sie in einfachen Wor-
ten zu erklären versuchen, wie Religion und Gewalt zusammenhängen. So 
heißt es beispielsweise in Anne Kostrzewas Sachbuch Nasengruß & Wan-
genkuss. So macht man Dinge anderswo aus dem Jahr 2017:

Manche Gläubigen sind sogar davon überzeugt, dass man die Dinge 
nur so sehen kann, wie ihre Religion es lehrt. Das nennt man Fun-
damentalismus oder Fanatismus. Religiöse Gruppen, die so denken, 
wollen alle bestrafen, die anders leben als sie. Sie fangen Kriege an 
und sperren Andersgläubige ins Gefängnis. Immer wieder verüben 
sie auch schreckliche Anschläge, bei denen Menschen sterben. Sie 
haben nicht verstanden, dass keine Religion besser, wichtiger oder 
richtiger ist als eine andere. Jeder Mensch darf glauben, woran er 
möchte und was sich für ihn richtig anfühlt. In vielen Ländern steht 
das sogar im Gesetz.23

Mit der Einordnung von Fundamentalismus und Fanatismus stellt das Sach-
buch eine Verknüpfung von Religion und Politik her und vermittelt zentrale 
Werte wie allgemeine Menschenrechte und Religionsfreiheit.

Auch das Audiofeature Religionen der Welt aus dem Jahr 2010, das im 
Rahmen der Kindernachrichtensendung logo! entstanden ist, stellt die Ver-
knüpfung von Religion und Gewalt breit dar, indem Streit zwischen »Hindus« 
und »Muslimen« in Bombay, der Angriff »katholischer« Kinder durch »Pro-
testanten«, die Anschläge am 11. September 2001 auf das World Trade Center 
und Konflikte zwischen Israelis und Palästinensern gleichermaßen erwähnt 
werden.24 Alle anderen Quellen, die Terrorismus und Fanatismus ansprechen, 

23	 Anne Kostrzewa (2017): Nasengruß & Wangenkuss. So macht man Dinge anderswo. Il-
lustr. v. Inka Vigh. Frankfurt a. M.: Fischer Sauerländer.

24	 Vgl. Swantje Zorn/Meike Laaff (2010): Religionen der Welt = logo! Wissen zum Hören. 
Hörspiel. München: Der Hörverlag, Track 11, 00:01:10–00:01:50.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


389

Entwicklungen

ordnen das Themenfeld im Kapitel zum »Islam« ein und reproduzieren 
damit die bereits seit den 1970er-Jahren bestehende Verbindung zu Gewalt. 
Während der »Islamische Staat« nur in einer Quelle genannt wird, sind es 
in sämtlichen Kindermedien die Anschläge vom 11. September 2001 in den 
USA, die als Beispiel für Terrorismus und Fundamentalismus erwähnt wer-
den.25 Dazu gehören zum Beispiel persönliche Eindrücke, wie sie Ali ver-
mittelt, der von der Autorin Lilo Almstadt im Sachbuch So leben und glau-
ben wir in Deutschland interviewt wird, und von seinen Mitschüler:innen 
infolge des Terrorakts bedroht wird: »›Du bist Moslem, wir bringen dich 
um.‹«26 Auch andere Quellen betonen, dass das Ansehen der »Muslim:in-
nen« deshalb leide und befürchtet wird, »dass der Islam im Westen nur noch 
als eine böse Religion wahrgenommen und verfolgt wird.«27 Insbesondere 
in Bezug auf Terrorismus trennen die Produzierenden von Kindermedien 
Religion explizit von den Menschen ab: »In Wahrheit sind es natürlich nie 
die Religionen, die etwas Böses tun, sondern immer die Menschen. Egal, 
welcher Religion sie angehören.«28 Der Sinn der Religion liege darin, Frie-
den und Liebe zu stiften und gerecht zu sein, so stünde es in den heiligen 
Büchern: »[N]icht die Religionen stiften Unfrieden, sondern die Menschen 
benützen die Religion, um Unfrieden zu stiften.«29 Umso notwendiger sei 
es, religiöse Texte in ihrem geschichtlichen Zusammenhang zu deuten und 
an heutige Kontexte anzupassen. Die untersuchten Kindermedien assoziie-
ren also einerseits den »Islam« mit Gewalt, andererseits repräsentieren sie 
Muslim:innen als Opfer von Diskriminierung und versuchen, Religion vom 
Menschen loszulösen. Mit dieser Konzeption reagieren die Kindermedien auf 
einen virulenten Diskurs über Islamismus, Gewalt und die Rolle von Religion 
in der Gesellschaft, wobei Religion in Kindermedien positiv gewertet wird.

Mit dem Motiv der religiös motivierten Gewalt kommt Mitte der 2000er-
Jahre eine Entwicklung in den Kindermedien auf, die Religion explizit ablehnt 
und atheistische Positionen vorstellt. Während das DDR-Sachbuch Jagd-

25	 Zum Islamischen Staat siehe Rosemarie Wetscher (2015): Weltreligionen = GEOlino extra. 
Hamburg: Gruner + Jahr. Zur Erwähnung der Anschläge vom 11. September 2001 siehe 
zum Beispiel Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 84f; Janßen/Steuernagel: Die Kinder-
Uni, S. 181; Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 140.

26	 Almstadt/Meyer: So leben und glauben wir in Deutschland, S. 28.
27	 Janßen/Steuernagel: Die Kinder-Uni, S. 181.
28	 Janßen/Steuernagel: Die Kinder-Uni, S. 181.
29	 Zorn/Laaff: Religionen der Welt, Track 11, 00:03:17–00:03:45.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


390

Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit

zauber und Totemtier aus den 1980er-Jahren eine evolutionistische Perspek-
tive anlegt und Religion von der Wissenschaft abgelöst sieht, rückt in den 
späten 2000er-Jahren die Freiheit des Individuums in den Mittelpunkt. Das 
prominenteste Beispiel für explizite Religionskritik ist sicherlich das Bilder-
buch Wo bitte geht’s zu Gott? fragte das kleine Ferkel. Ein Buch für alle, die sich 
nichts vormachen lassen aus dem Jahr 2007, das von Michael Schmidt-Salo-
mon und Helge Nyncke publiziert wurde. Ein Rabbiner, ein Bischof und ein 
Mufti geraten in Streit, da sie sich nicht auf eine Wahrheit einigen können.30 
Das Buch endet mit den zwei Protagonisten, einem Schwein und einem 
Igel, die für sich entscheiden, die Existenz des »Herrn Gott« zu bezweifeln 
und lieber ohne Glaube zu leben. Auch das in Unterkapitel 7.1.3 diskutierte 
Sachbuch Gott gibt es wohl nicht von Patrik Lindenfors aus dem Jahr 2012 
schreibt sich in diesen Diskurs ein und versteht nicht zu glauben als Frei-
heit.31 Der Animationsfilm Knietzsche und die Religion (vision x, DE 
2017) unterstützt eine ähnliche – wenn auch eher agnostische Position – und 
plädiert auf individuelle Weltbilder: »Also glaub’ einfach das, was dir richtig 
erscheint!«32 Die explizite Kritik an Religion findet sich in Kindermedien 
dennoch eher selten, die überwiegende Mehrzahl aller Quellen im Korpus 
folgt dem Prinzip, Religionen vorzustellen, Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede zu benennen und Wissen zu vermitteln.

Da der Vergleich der analysierten 142 Medienproduktionen sowohl einen 
großen Zeitrahmen als auch verschiedene Produktionsformen umfasst, bli-
cke ich abschließend auf Repräsentationsweisen, die Darstellungen religiöser 
Pluralität zwischen 1970 und 2020 prägen. Die Menge an Kindermedien, die 
religiöse Pluralität thematisieren, hat zwischen 1970 und 2020 kontinuierlich 
zugenommen. Während für die 1970er-Jahre nur zwei Quellen ausgemacht 
werden konnten, sind zwischen 2010 und 2020 in erster oder erneuerter 
Auflage 69 Einzelwerke erschienen, die im Quellenkorpus gesammelt wur-
den. Die Pluralität von Religionen wird offenbar als aktuelles und wichtiges 
Thema wahrgenommen, dem Raum und Potenzial im Kindermedienmarkt 
zugesprochen wird. 50 Jahre Repräsentationsgeschichte sind auch 50 Jahre 
Mediengeschichte, die eine Vielfalt neuer Produktionsformen hervorgebracht 
hat, an denen sich Repräsentationsweisen von religiöser Pluralität teilweise 

30	 Vgl. Schmidt-Salomon: Wo bitte geht’s zu Gott? fragte das kleine Ferkel.
31	 Vgl. Lindenfors: Gott gibt es wohl nicht, S. 92.
32	 Knietzsche und die Religion (vision x, DE 2017), 00:02:19–00:03:00.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


391

Entwicklungen

orientiert haben. So entstehen neben Sachbüchern und Romanen zahlreiche 
Aufklapp-, Falt- und Bilderbücher, Wimmelbücher, Spielbücher zum Aus-
schneiden und Ausmalen, Zeitschriften, Memoryspiele, Quizboxen, Filme, 
Webseiten und Hörspiele. Comicstrips stellen mythologische Geschichten 
dar, in Abenteuerspielbüchern kann man durch richtige oder falsche Ent-
scheidungen den Verlauf einer Erzählung selbst bestimmen.33 Trotz neuer 
medialer Produktionsformen bleibt die inhaltliche Gestaltung über Jahr-
zehnte hinweg sehr ähnlich und weist eine deutliche Standardisierung auf. 
Der Großteil aller Produktionen enthält Sachwissensanteile, die bebildert 
werden und darauf zielen, Wissen zu vermitteln. Die Menge an Bildern pro 
Seite hat in Sachbüchern seit den 1980er-Jahren zugenommen. Religion und 
religiöse Pluralität werden also immer mehr als sichtbare Phänomene ima-
giniert, sind aber auch Themen, die nicht nur Wissen vermitteln, sondern 
zusätzlich unterhalten sollen. Die visuelle Gestaltung besteht in der Regel aus 
Illustrationen von Figuren, architektonisch geformten Räumen und Objekten, 
die für religiöse Praktiken genutzt werden. Die Mal- und Zeichenstile sind 
vielfältig und reichen von Aquarellmalerei und Comicbildern über Radie-
rungen hin zu kolorierten Konturenzeichnungen. Die Mehrheit der Illust-
rationen ist in naiv-naturalistischem Stil gehalten und referiert auf Räume 
der Lebenswelt. Einige Sachbücher werden mit Fotografien bebildert, die 
die Ausführungen der Texte in eine empirisch erfahrbare Wirklichkeit zu 
transferieren scheinen. Hinsichtlich der Motive gibt es keine großen Unter-
schiede zwischen Illustrationen und Fotografien: Kindermedien stellen Figu-
ren und bekannte Persönlichkeiten, Gebäude und Objekte sowohl illustriert 
als auch fotografiert dar. Lediglich die Repräsentationen von Transzendenz 
unterscheiden sich: Während beispielsweise Götter oder Engel illustriert 
werden, wird Transzendenz in Fotografien durch Abbildungen des Himmels 
oder Licht repräsentiert. Mit diesen Motiven referieren die Kindermedien 
auf eine gängige Praxis der europäischen Kunstgeschichte.

Auch wenn mit Quizboxen oder Memorykarten neue Formen hinzu-
kommen, ändert sich die Absicht der Produzierenden in Spielen nicht. Statt 

33	 Vgl. Volker Präkelt (2012): Ach, du lieber Gott! Warum wir Sehnsucht nach dem Glau-
ben haben und warum es unterschiedliche Religionen gibt. = Baff! Wissen. Illustr. v. Katja 
Wehner. Würzburg: Arena; Wetscher: Weltreligionen; Monika Tworuschka (1998): Kin-
der erleben die Weltreligionen. Ein Abenteuerspielbuch Bd. 1. Gütersloh: Gütersloher 
Verlagshaus.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


392

Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit

Wissen in Aussagesätzen zu vermitteln, werden die Inhalte als Fragen for-
muliert, die Sachwissen über religiöse Traditionen prüfen. Webseiten bieten 
ähnliche Verfahren als Online-Quiz an, Filme begleiten Kinder, die ihre Reli-
gion vorstellen, audiovisuell. Den meisten Medien im Quellenkorpus liegt der 
Gedanke zugrunde, dass Wissen über Religionen ein Teil der Wertebildung 
ist und dazu beiträgt, religiöse Pluralität in Zukunft besser zu gestalten. Im 
abschließenden Kapitel der Arbeit wird diese Verbindung zwischen Wissen 
und Werten diskutiert.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


393

11	 Religiöse Pluralität in Kindermedien  
zwischen Wissens- und Wertevermittlung

Diese Untersuchung fokussiert auf die Imaginationen von Religion und 
religiöser Pluralität, die Kindern in spezifisch für sie produzierten Medi-
en weitergegeben werden sollen und fragt nach normativen Vorstellun-
gen, die damit verbunden sind. Die Studie gründet auf der Annahme, dass 
Medien nicht nur Träger von Informationen sind, sondern Bilder von Reli-
gion formen und kommunizieren. Um herauszuarbeiten, wie die Pluralisie-
rung religiöser Weltbilder und Zugehörigkeiten medial gestaltet wird und 
welchen Veränderungen und Dynamiken Imaginationen des Zusammen-
lebens unterliegen, wurden Repräsentationen religiöser Pluralität in Kin-
dermedien ausgewählt, die zwischen 1970 und 2020 im deutschsprachigen 
Raum produziert wurden.

In diesem Schlusskapitel möchte ich einerseits die Ergebnisse der Studie 
konzis rekapitulieren und andererseits auf Probleme und Aufgaben für die 
künftige Produktion von Kindermedien zu diesem Thema hinweisen. Mit 
einem breiten Blick auf das Konzept der Kindheit erarbeitete ich zunächst 
historische Zugänge zum Feld. Die anschließende kulturwissenschaftliche 
Perspektive auf Kindheit an der Schnittstelle von generationsbildenden 
Praxen, entwicklungspsychologischen Dimensionen und juristischen Ein-
ordnungen verdeutlichte, dass Kindheit in erster Linie als ein Differenz-
konstrukt betrachtet werden kann, das je nach kulturellem Kontext mit 
unterschiedlichen Vorstellungen von Bedürfnissen und Erwartungen ver-
knüpft ist. Medien, die Kinder adressieren, nehmen Kindheitsbilder nicht 
nur auf, sie reproduzieren und gestalten Imaginationen der Kindheit mit. 
Solche Prozesse der Produktion von Bedeutungen können mit dem Konzept 
des kulturellen Imaginären gedeutet werden, in das bestimmte Konzepte der 
Kindheit eingebettet sind. Sowohl diese Annahmen als auch das Quellen-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


394

Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung

korpus bekräftigten die Arbeitshypothese, dass Medien, die intendiert für 
Kinder produziert werden, Vorstellungen der Gesellschaft formulieren und 
sich durch Imaginationen von Idealen des Zusammenlebens auszeichnen.

Im ersten Teil des Kapitels reflektiere ich die Auswahl und methodische 
Bearbeitung der Quellen vor dem Hintergrund der Fragestellung. Die Wahl 
der theoretischen Konzepte wird in ihrer Bedeutung für die Ergebnisse ein-
geordnet. In Unterkapitel 11.2 gehe ich auf die Arbeitshypothese in Bezug auf 
das Konzept der Kindheit in den untersuchten Kindermedien ein und ver-
binde sie mit den vorgestellten historischen Kindheitsbildern, die in Kapi-
tel 2 erörtert wurden.

Die Diskussion der Quellen wie auch der diachrone Vergleich fokus-
sieren unter Berücksichtigung der Theoriekonzepte auf Tendenzen in der 
Repräsentation religiöser Pluralität im Zeitraum von 1970 bis 2020. Quellen- 
und zeitübergreifend ist zu beobachten, dass Kindermedien das Themenfeld 
Pluralität in ähnlicher Weise bearbeiten, indem sie Informationen über Reli-
gionen in Form von Sachwissen distribuieren. Die Präsentation der Wissens-
bestände birgt gleichzeitig ein großes identitätsstiftendes Potenzial, da sich 
die Lesenden, Zuhörenden oder Zuschauenden mit den vorgestellten Figu-
ren und religiösen Gemeinschaften identifizieren oder sich explizit davon 
abgrenzen können – eine Perspektive, die häufig schon in der Repräsenta-
tion angelegt ist. In Unterkapitel 11.3 diskutiere ich deshalb, was unter Wis-
sen über Religionen in den besprochenen Kindermedien verstanden wird 
und wie diese Form von Wissen mit Identitäts- und Alteritätsprozessen ver-
knüpft ist. Wissen spielt in den Quellen eine zentrale Rolle. Die untersuchten 
Kindermedien thematisieren religiöse Pluralität als eine Form von Wissen, 
die als Bedingung für eine offene Grundeinstellung zu unterschiedlichen 
religiösen Ausrichtungen bestimmt wird. Wissen wird mit einer moralisch 
konnotierten Haltung verknüpft, es soll eine bestimmte Interpretation der 
Lebenswelt begründen. Unter der Annahme, Wissen führe zu Verstehen, 
ist in vielen Quellen angelegt, einen Beitrag zur Wertebildung bei Kindern 
zu leisten. Religiöse Pluralität führe – so wird in den Quellen explizit oder 
implizit argumentiert – zu Konflikten und Gewalt, weshalb es notwendig sei, 
andere kennenzulernen und sich Wissen anzueignen, damit ein auf gegen-
seitigem Respekt gründendes Zusammenleben möglich ist. In Unterkapitel 
11.4 gehe ich dem Spannungsverhältnis von Toleranz und Othering-Prozesse 
nach, das sich aus den spezifischen Repräsentationsweisen, die in der Arbeit 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


395

Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung

diskutiert wurden, ergibt. Die Arbeit schließt mit einer Reflexion über die 
Komplexität von Religion in der Kultur, die sich für Kindermedien durch-
aus als Herausforderung erweist.

11.1	 Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

Die zentrale Frage der Untersuchung, die auf normative Konzepte in der 
Repräsentation religiöser Pluralität in Kindermedien fokussierte, wurde 
anhand von drei Schwerpunkten geschärft, die sich auf die Struktur der 
Arbeit, die Wahl der theoretischen Grundbegriffe und die methodische Bear-
beitung der Quellen auswirkten: erstens die Art der Repräsentation religiöser 
Pluralität, zweitens die Hervorhebung normativer Konzepte der Repräsen-
tation und drittens, der intermediale und diachrone Vergleich der Quellen.

Der Fokus auf Kindermedien und die Analyse von Quellen, die religiö-
se Pluralität thematisieren, erwiesen sich in zweifacher Weise als aufschluss-
reich. Zum einen zeigte sich, dass Kindermedien unmissverständlich formu-
lieren, wie Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft gelingen könne: 
Man müsse das Andere kennenlernen und sich Wissen aneignen, um es zu 
verstehen und in Offenheit und mit gegenseitigem Respekt zusammenzu-
leben. Religiöse Pluralität wird in den meisten Quellen also als Phänomen 
geschildert, das grundsätzlich konfliktbeladen ist und deswegen deutlich 
reguliert werden muss. Zum anderen wurde mit der Arbeit deutlich, dass das, 
was in Kindermedien als Religion verstanden wird, über Jahrzehnte hinweg 
standardisiert ist und durch konventionalisierte Bestimmungen umrissen 
wird. Aus dem intermedialen und diachronen Vergleich resultiert, dass die 
Repräsentation von Pluralität auf der Vorstellung beruht, Religionen seien 
homogene Gemeinschaften, ihre Mitglieder würden jeweils an dieselbe Gott-
heit glauben und dieser Glaube würde in Festen, Kleidungspraktiken und 
Gebeten Gestalt annehmen. Mit der Suche nach Ähnlichkeiten, Gemeinsam-
keiten und Unterschieden wird Pluralität als Nebeneinander weniger Gemein-
schaften dargestellt, das die Komplexität religiöser Identitäten und sozialer 
Beziehungen übergeht. Die Auswahl der repräsentierten Gruppen unterliegt 
deutlich umrissenen Konventionen. So werden stets mindestens »Judentum«, 
»Christentum« und »Islam« dargestellt, meistens auch »Hinduismus« und 
»Buddhismus«, je nach lokaler Verortung der Autor:innen und Verlage kön-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


396

Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung

nen auch »Sikhismus«, »Daoismus« oder »Shintoismus« thematisiert wer-
den. Mit der Perspektive der Erzähl- und Aussageinstanzen, der Auswahl 
der einer Repräsentation würdigen Gemeinschaften und Traditionen sowie 
der visuellen und sprachlichen Gestaltung werden Imaginationen des Eige-
nen, Anderen und Fremden geprägt, die Identifikations- und Abgrenzungs-
möglichkeiten für die Rezipierenden anbieten.

Identitäts- und Alteritätsprozesse spielen in der Repräsentation von 
Pluralität eine große Rolle, etwa in der Bestimmung von Religion als Kon-
zept, das in der Regel ausgehend von einem »christlichen« Religionsbegriff 
gedacht wird und Kategorien wie Gottesverständnis, religiöse Texte und 
Spezialist:innen umfasst. Kindermedien, die religiöse Pluralität thematisie-
ren, entwerfen in Text und Bild Wir- und Sie-Gruppen, die Identifikations-
potenzial, aber auch Ab- und Ausgrenzungsmechanismen für die Adres-
sat:innen anbieten. Die Rezipierenden werden durch Erzählpositionen und 
Vergleiche implizit charakterisiert, in bestimmte Gemeinschaften integriert 
und von anderen distanziert. Die Darstellung des Eigenen, Anderen und 
Fremden ist nicht wertfrei. Dies zeigt sich beispielsweise an der Normalisie-
rung des »Christentums« als das Eigene oder an der Betonung von Gewalt 
und Unterdrückung im »Islam« als das Andere und Fremde.

Die Repräsentation des Eigenen und Anderen wird prominent durch die 
visuelle Gestaltung zum Ausdruck gebracht. Nicht nur die Texte, sondern 
vor allem die visuelle Gestaltung der untersuchten Medien stand deshalb im 
Fokus dieser Studie. Das Bildprogramm in der Visualisierung von Religio-
nen weist deutliche Tendenzen zur Homogenisierung und Monosemierung 
auf, denn Religionen werden in der Regel anhand einzelner Figuren ent-
faltet, die durch ihren Körper – Haut‑, Haar- und Augenfarbe sowie Klei-
dung und Accessoires – in stereotyper Weise als einer Religion zugehörig 
markiert sind. Die intersektionale Perspektive, die die Analyse der Quellen 
prägte, hob deutlich hervor, dass die Überkreuzung verschiedener Identi-
tätsmarker in der Repräsentation von Religionen von Bedeutung ist. Inter-
sektionale Identitäten werden in den Quellen selten skizziert, viel eher ste-
hen sich Figuren gegenüber, die Differenz markieren. Auf dieser Linie wird 
Pluralität als Nebeneinander von diversen Figuren in einer additiven Weise 
erfasst. Die Bilder prägen unseren Blick auf Religionen und sind hinsicht-
lich der Rezeption von hoher Relevanz, auch weil viele der untersuchten 
Medien so gestaltet sind, dass man sie auch nur durch das Anschauen der 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


397

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

Fotos und Illustrationen verwenden kann. Einige der Quellen, die für jün-
gere Kinder bis etwa sechs Jahren empfohlen werden, zeichnen sich deshalb 
durch einen höheren Bild- als Schrifttextanteil aus.

Die beobachtete Standardisierung der Repräsentation lässt aus Rezeptions-
sicht den Schluss zu, religiöse Menschen seien an ihrer äußerlichen Erschei
nung als solche zu erkennen. Die Sichtbarkeit von Religion weist einerseits 
auf das Bedürfnis hin, Religionen zu ordnen und zu klassifizieren, um mit 
der Komplexität des Phänomens umzugehen. Andererseits wird religiöse 
Pluralität überwiegend an der Differenz der dargestellten Figuren illustriert. 
Letztere Beobachtung ist besonders bedeutsam. Angesichts der Tatsache, 
dass der menschliche Körper individuell spezifisch ist und sich deswegen 
grundsätzlich von den anderen unterscheidet, fällt auf, dass die Kinder-
medien religiöse Pluralität nicht mit der konstanten, intrinsischen und kon-
tingenten Vielfalt des Menschen verbinden, sondern durch die Bildung von 
Gruppen homogener, gleichaussehender Figuren, die durch ihre Religion 
klassifiziert werden.

Die Repräsentation religiöser Pluralität gründet wesentlich auf unter-
schiedlichen medialen Formen, die sich intermedial ergänzen, sich aber 
auch widersprechen können. Dies wurde beispielsweise im untersuchten 
Dokumentarfilm Kinder erklären ihre Religion ersichtlich, der Religio-
nen im Vergleich zu den rekurrierenden Stereotypen der fiktionalen Erzäh-
lungen und Sachbücher vielfältiger darstellt. Letztere inszenieren durch 
deskriptive und argumentative Sprachmodi zwar eine an der Lebenswelt 
orientierte »Wirklichkeit«, gestalten ihre Inhalte jedoch deutlich stereotyper 
als der Dokumentarfilm. Umso auffälliger ist, dass im gesamten Quellen-
korpus nur ein Dokumentarfilm enthalten ist, jedoch über 60 Sachbücher. 
Diese Feststellung und die Standardisierung der Repräsentation lassen den 
Schluss zu, dass das Themenfeld religiöse Pluralität hinsichtlich der Pro-
duktion und Rezeption mit spezifischen Erwartungen verbunden ist. Dazu 
gehört neben der Vermittlung von Wissen und Werten auch die Repräsen-
tation spezifischer Inhalte, die im Dokumentarfilm nicht im Voraus fest-
legbar sind, sondern kontingent sein können. Der intermediale Vergleich 
der ausgewählten Quellen führte dementsprechend zu wichtigen Erkennt-
nissen über die Repräsentation religiöser Pluralität. Damit wurden Tenden-
zen der Darstellung festgestellt und der Vergleich erlaubte es, auffällige Aus-
nahmen in den Darstellungsweisen zu erkennen. Zu den signifikantesten 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


398

Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung

Abweichungen gehörten beispielsweise die Medien, die Religion kritisch vor-
stellen und atheistische Positionen deutlich markieren oder Kinderbücher, 
die ein gänzlich anderes Bildprogramm aufweisen und religiöse Pluralität 
nicht an stereotyp repräsentierten Figuren explizieren.

Die Auswahl der Quellen deckte den Zeitraum von 1970 bis 2020 ab, 
eine Zeitspanne, die durch grundlegende medien- und sozialgeschichtliche 
Transformationen geprägt ist. Zum einen ist in den 1970er-Jahren eine Öff-
nung der Kinder- und Jugendliteratur zum Politischen und Zeitgeschicht-
lichen zu beobachten, zum anderen spielten Migration und gesellschaftliche 
Mobilität, kulturelle und religiöse Vielfalt mit dem Ende der Arbeitsanwerbe
abkommen in der Bundesrepublik Deutschland vermehrt eine Rolle. Alle 
Medienproduktionen, die als Quellen im Untersuchungskorpus berücksichtigt 
wurden, sind in deutscher Sprache verfügbar. Angepasst an gegenwärtige 
Vertriebsstrukturen erschien es sinnvoll, die Sprache als Kriterium zu wäh-
len und nicht das Produktionsland eines Werkes. Anders als bei Büchern 
und Filmen, die ohnehin häufig übersetzt und weltweit distribuiert werden, 
sind Suchmaschinen zur Recherche von Webseiten länderspezifisch. Die im 
Quellenkorpus integrierten Webseiten werden alle in Deutschland bereit-
gestellt und auch der Zeitraum, in dem die Quellen erschienen sind, bezieht 
sich auf die Wirtschafts- und Sozialgeschichte in Deutschland.

Dieser Zeitraum von 50 Jahren erwies sich hinsichtlich der zur Verfügung 
stehenden Quellen, aber auch als Grundlage eines diachronen Vergleichs als 
aufschlussreich. Die älteste Quelle im Korpus stammt aus dem Jahr 1978. Erst 
in den 80er-Jahren, vor allem aber ab den 1990er-Jahren, stieg die Zahl der 
Medienproduktionen zum Thema merklich an. Diese Entwicklung lässt den 
Schluss zu, dass religiöse Pluralität als immer wichtiger und einflussreicher 
für das Leben der Adressat:innen wahrgenommen wird. Das Quellenkorpus 
spiegelt auch die Erkenntnisse der religionspädagogischen Forschung, die 
die Thematisierung von Religion in populären Kindermedien der Bundes-
republik ebenfalls erst ab den 1970er-Jahren beobachtet. Die Quellen, die in 
der Deutschen Demokratischen Republik publiziert wurden, weisen hin-
gegen einen anderen Zugang zu religiöser Pluralität auf. Insgesamt wur-
den nur wenige DDR-Kindermedien publiziert, die religiöse Pluralität als 
solche thematisieren. Doch gibt es durchaus Kinderbücher, die Legenden 
und Mythen einzelner Völker und Kulturen erzählen und dadurch Plurali-
tät ersichtlich werden lassen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


399

Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen

Die methodische Bearbeitung des Quellenkorpus orientierte sich an der 
Repräsentation einzelner Motive, der Verknüpfung der einzelnen seman-
tischen Elemente zu Narrativen und deren Einbettung in die Produktions- 
und intendierten Rezeptionskontexte. Die normativen Vorstellungen, die 
mit der Darstellung religiöser Pluralität verbunden sind, konnten also nicht 
nur auf der Ebene des Inhalts rekonstruiert werden, sondern auch in Bezug 
auf ihre Produktion und die intendierte Rezeption. Diese ist wesentlich von 
dem Gedanken geleitet, dass sich Kinder von Erwachsenen unterscheiden 
und deshalb spezifischer Medien bedürfen, die neben unterhaltendem Poten-
zial auch Wissen und Werte vermitteln. Der Blick auf religiöse Pluralität ist 
demnach eingebettet in Kommunikationsprozesse, die über die bloße The-
matisierung von Motiven und Narrativen hinausgehen. Dieses komple-
xe Verhältnis zwischen Repräsentation, Produktion und Rezeption wurde 
methodologisch mit dem Circuit of Culture beschrieben, mit dem sich kultu-
relle Bedeutungsprozesse und ihre vielfältigen Dynamiken methodologisch 
ordnen lassen. Kombiniert mit einem semiopragmatischen Zugang, der die 
Quellen in den Kontexten ihrer Verwendung betrachtet, konnten die spezi-
fischen Produktions- und intendierten Rezeptionskontexte der Quellen im 
Verhältnis zueinander analysiert werden, um der Frage nach den normati-
ven Vorstellungen auch hinsichtlich der impliziten Pragmatik nachgehen zu 
können. Dieses Modell trägt dem Forschungsdesign der Studie Rechnung, 
das nicht Kinder befragt, wie sie die Quellen verstehen, sondern untersucht, 
welche Rezeptionsweisen in der Repräsentation angelegt sind.

 Die Frage nach Religion und religiöser Pluralität zu erforschen, bedarf 
einer theoretischen Reflexion auch des Konzepts »Religion«, worauf zum einen 
die Auswahl der Quellen und zum anderen die Rekonstruktion der in den 
Kindermedien entworfenen Religionsbegriffe beruhen. Aus diesem Grund 
habe ich ein Religionskonzept formuliert, das Religionen nicht im Voraus als 
solche festschreibt, sondern zunächst auf die unterschiedlichen Ebenen, auf 
denen Kommunikation über Religion stattfindet, fokussiert. In der Wechsel-
wirkung von Repräsentationen von Religion in den Quellen, deren öffentlich-
medialer Verbreitung und der wissenschaftlichen Perspektive auf Religion, ist 
religiöse Kommunikation Teil des kulturellen Imaginären. Wie in Kapitel 7 
diskutiert, umreißen Kindermedien Religion auf vielfältige Art und Weise: 
Religiöse Weltbilder seien (nicht) vereinbar mit wissenschaftlichen Weltbildern, 
Religion sei ein zu überwindendes Übel oder biete familiäre Geborgenheit, 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


400

Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung

Religionen könnten miteinander verglichen werden, Religionen könnten in 
»Weltreligionen« zusammengefasst, oder als Gemeinschaften von Menschen 
verstanden werden, die an dieselbe Gottheit glauben. Damit spiegeln die Quel-
len Repräsentationen von Religion wider, die ähnlich auch in wissenschaft-
lichen, politischen oder medialen Kontexten rekurrieren. Kindermedien tra-
gen also wesentlich dazu bei, Bilder von Religion mitzugestalten, zu festigen 
und zu verbreiten. Diese Beobachtung wurde insbesondere an der Reflexion 
der Konventionen in der Repräsentation religiöser Pluralität deutlich.

Mit einem Religionsbegriff, der Religion als Symbolsystem konzipiert, 
das als umfassendes Weltbild Orientierung stiftet, indem es Transzendenz-
linien akzentuiert, deutet und gestaltet, wurde es möglich, symbolische Ver-
weise auf Religion in den Blick zu nehmen, die sich in der Repräsentation 
von Religion in Kindermedien in vielerlei Hinsicht finden lassen. Dieser am 
Konzept des Weltbilds orientierte Religionsbegriff öffnete auch den Blick auf 
religiöse Pluralität. Religiöse Pluralität wurde als heuristische Perspektive auf 
die Vielfalt und Kontingenz von Menschen verstanden und ist im Wesent-
lichen als Identitätsarbeit konzipiert worden, da Pluralität gleichzeitig empi-
risches Faktum und Ergebnis eines diskursiven Prozesses ist, der Pluralität 
als Perspektive auf die Vielzahl und Unterschiedlichkeit von Menschen erst 
hervorbringt. Diese Identitätsarbeit trat in der Analyse der Quellen deut-
lich hervor. Die Kindermedien spiegeln Vielfalt durch die Klassifizierung der 
»Weltreligionen«, die Repräsentation unterschiedlicher Figuren und Räume 
und die Suche nach Gemeinsamkeiten und Unterschieden. Gleichzeitig 
schreiben sie die Figuren auf eine religiöse Identität fest. Die beobachteten 
Ähnlichkeiten in der Repräsentation religiöser Pluralität können mit einem 
Konzept von Kindheit erklärt werden, das auf Idealbildern der Aufklärung 
und Romantik beruht. Im folgenden Unterkapitel wird diese Verbindung 
zwischen Repräsentationsweise und Kindheitskonzepten näher beleuchtet.

11.2	 Das Konzept der Kindheit in Kindermedien

Kindermedien sind als Kulturprodukte in gesellschaftliche Diskurse ein-
gebettet. Sie behandeln Themen, von denen angenommen wird, dass sie 
das Zielpublikum interessieren, was auch mit wirtschaftlichen Zielen stra-
tegisch verbunden ist. Die vermehrte Produktion von Medien, die sich mit 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


401

Das Konzept der Kindheit in Kindermedien

religiöser Pluralität befassen und auf dem Kindermedienmarkt distribuiert 
werden, zeigt auf, dass Pluralität als gegenwärtig relevantes Thema und die 
Darstellung von Vielfalt als bedeutsam für die Gesellschaft wahrgenom-
men wird. Verlage sowie Inhaltsangaben und Werbetexte auf Buchumschlä-
gen, CD-Covers und Spielekartons betonen stets die Aktualität des Themas, 
doch die Repräsentation von Pluralität zwischen 1970 und 2020 weist – wie 
im diachronen Vergleich deutlich wurde – erstaunlich viele Kontinuitäten 
auf: Sämtliche Kindermedien vergleichen über Jahrzehnte hinweg religiöse 
Gemeinschaften, um Ähnlichkeiten und Gemeinsamkeiten zu betonen und 
dadurch Unterschiede zu überbrücken. Sie appellieren an ihre Rezipient:in-
nen, das Andere mit Interesse kennenzulernen, um es verstehen und respek-
tieren zu können. In diesem Unterkapitel wird deshalb der Frage nachgegan-
gen, warum Kindermedien religiöse Pluralität intermedial und diachron auf 
immer ähnliche Weise bearbeiten, weshalb zunächst auf das Konzept von 
Kindheit fokussiert wird, das den Quellen zugrunde liegt.

Kindermedien sind ein Raum des Imaginären und Utopischen. Sie ent-
werfen auf der inhaltlichen Ebene eines Textes, Films oder Hörspiels fiktio-
nale Szenarien, und konstruieren und rekonstruieren fortwährend Ist- und 
Soll-Zustände des Zusammenlebens. Doch damit unterscheiden sie sich nicht 
von anderen Medienproduktionen, die dasselbe Potenzial haben und nutzen. 
Kindermedien sind nicht nur auf der Ebene der Repräsentation ein Raum 
des Imaginären und Utopischen, sondern auch – und vor allem – in Bezug 
auf ihre intendierte Rezeption. Denn sie gestalten aufgrund der Annahme, 
Kinder eigneten sich kollektive Wissensbestände und Werteorientierungen 
medial an, umfassende Weltbilder. Durch den Anspruch, leicht nachvollzieh-
bar und gering im Umfang zu sein, verdichten Kindermedien auf das, was 
als wesentlich wahrgenommen wird. Dieser Verdichtung der Inhalte liegt 
eine starke Vereinfachung komplexer Phänomene zugrunde. In Bezug auf 
Religion und religiöse Pluralität besteht in nahezu allen Quellen Konsens, 
dass Wissen über Religionen einer pluralistischen Gesellschaft zuträglich ist. 
Kinder werden in den Medienproduktionen als Teil »der sie umgebenden 
gesellschaftspolitischen Wirklichkeit angesehen«1, eine Entwicklung, die 
auf einer veränderten Sicht auf die Kindheit ab dem Ende der 1960er-Jah-
re beruht und zur Folge hat, dass Kindern eine aktive Rolle im Umgang mit 

1	 Weinkauff/von Glasenapp: Kinder- und Jugendliteratur, S. 83.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


402

Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung

Religion und Pluralität zugesprochen wird. Das Bild, das Medien von ihren 
Adressat:innen skizzieren, ist dabei durchaus Veränderungen unterworfen. 
So schreibt das Sachbuch meine Religion, deine Religion aus dem Jahr 1982 
den Lesenden noch explizit eine religiöse Identität zu und schlussfolgert:

[F]ür dich ist deine Religion die richtige, und du hältst an ihr fest, so 
ist das auch für die anderen. […] Deine Religion ist gut, gut für dich 
und deine Familie. Das sollte dich nicht dazu verleiten, andere Reli-
gionen zu verachten, nur weil sie anders sind, weil du sie nicht kennst 
und du deshalb nichts von ihnen verstehst.2

Drei Jahrzehnte später ist eine zunehmende Individualisierung der Adres-
sat:innen zu beobachten. So fragen einige Quellen nach, woran die Lesenden 
glauben und andere rufen dazu auf, an das zu glauben, was man selbst für 
richtig hält.3 Die aktive Rolle, die Kindern als Adressat:innen zugeschrie-
ben wird, besteht darin, über die eigene Anschauung der Welt nachzuden-
ken und sich mit Interesse auf das Andere einzulassen, um es zu verstehen, 
respektieren und wertzuschätzen. Kinder erscheinen dann nicht mehr nur 
als Rezipient:innen von Kindermedien, sondern gleichzeitig als Hoffnung 
für eine friedliche Zukunft.

Die Imaginationen, die mit den kindlichen Adressat:innen und den 
Figuren in den Quellen verbunden werden, sind nicht neu, finden sich 
ähnliche Ansätze schon in der Aufklärung und in der Romantik. Romanti-
sche Kindheitsutopien spiegeln die Medien vordergründig an den Figuren, 
die sich intrinsisch am Richtigen – dem Interesse am Anderen, der Wert-
schätzung von Vielfalt und einem Zusammenleben in Frieden und Harmo-
nie – orientieren. So wird ein »klarer kindlicher Blick«4, den die Protagonis-
tinnen in der Erzählung Abenteuer von Elif und Clara hätten, als Möglichkeit 
beschrieben, »einen Schritt weiterzugehen und sich im Zusammenleben auf 
das Gemeinsame zu besinnen.«5 Das Ausmalbuch So bunt ist Deutschland 
hält Kinder für Vorbilder, an denen sich Erwachsene orientieren können: 

2	 Becker/Niggemeyer: meine Religion, deine Religion, S. 8f.
3	 Vgl. Damon: Gott, Allah, Buddha; Albert Biesinger/Helga Kohler-Spiegel (2015): Gibt’s 

Gott? Die großen Themen der Religion. Kinder fragen − Forscher und Forscherinnen ant-
worten. Illustr. v. Mascha Greune. München: Kösel; Knietzsche und die Religion.

4	 Šerifović: Abenteuer von Elif und Clara, S. 72.
5	 Šerifović: Abenteuer von Elif und Clara, S. 72.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


403

Das Konzept der Kindheit in Kindermedien

»Die Erwachsenen in unserem Land können sich ein Beispiel an den Kin-
dern nehmen: Kinder stecken Menschen nicht in Schubladen – sie malen 
einfach drauf los und bilden ab, was sie sehen.«6 Das Kind ist in diesen 
Zuschreibungen das Sinnbild für das moralisch Richtige, es erkennt die Werte 
der Gleichberechtigung, Vorurteilslosigkeit und des Respekts als ›ursprüng-
lich‹ und ›natürlich‹ an und wird als der erwachsenen Gesellschaft über-
legen dargestellt. Diese Sprechweise über Kindheit rekurriert auf Ideale der 
Romantik, die in literarischen und künstlerischen Auseinandersetzungen 
einen kindlichen ›Genius‹ stilisiert, der Kindern die Fähigkeit zuschreibt, 
intuitiv, ohne einen von Vorurteilen und Ressentiments getrübten Blick, 
auf die Welt zu schauen. Mit der Hoffnung, diese Eigenart beizubehalten 
und auch als erwachsene Menschen empfänglich für die Lebensweisen und 
Weltbilder der anderen zu sein, tragen Kindermedien, die religiöse Plurali-
tät thematisieren, diese Ideale in die Zukunft.

Die Aussicht auf eine bessere, friedlichere, pluralistische Gesellschaft 
besteht aus der Perspektive der Quellen durch die Repräsentation von Viel-
falt und Vermittlung von Wissensbeständen, die dazu beitragen sollen, ande-
re kennenzulernen und zu verstehen. Diese Imagination trägt einen auf-
klärerischen Impetus in sich, der Kinder als kulturelles Kapital erkennt, sie 
in Werten und Normen bildet und Wissen als oberste Prämisse inszeniert. 
»Toleranz gegenüber dem ›guten‹, dem ›edlen‹ Andersdenkenden gilt der 
Kinder- und Jugendliteratur seit der Aufklärung als ein hoher Wert.«7 Die 
intellektuelle und sittliche Bildung des Kindes als Garant für einen tugend-
haften erwachsenen Menschen findet sich in zahlreichen Abhandlungen 
über Kindheit der (Früh-)Aufklärung, die bekanntesten sind sicherlich John 
Lockes Some Thoughts Concerning Education und Jean-Jacques Rousseaus 
Émile, ou de l’éducation. Kindermedien, die religiöse Pluralität thematisie-
ren, widerspiegeln demnach nicht nur Kindheits-, sondern auch Menschen-
bilder, indem sie einen offenen, interessierten und gebildeten erwachsenen 
Menschen als ideales Vorbild präsentieren. Der vorbildhafte Mensch, der in 
den Kindermedien nähergebracht wird, eignet sich Wissen an, eine Konzep-

6	 Anna Laura Jacobi (2017): So bunt ist Deutschland. Ein Malbuch für die Vielfalt. Berlin: 
GoVolunteer e. V.

7	 Christine Reents (1982): Merkmale religiöser Kinder- und Jugendliteratur in ihrer Ge-
schichte seit der Aufklärung. In: Anneliese Werner (Hg.): Es müssen nicht Engel mit Flü-
geln sein. Religion und Christentum in der Kinder- und Jugendliteratur. München: Kai-
ser, S. 24–50, S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


404

Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung

tion, die hinsichtlich eines solch komplexen Phänomens wie Religion zu dis-
kutieren ist, stellt sich doch die Frage, was Wissen über Religion überhaupt 
ist. Im Folgenden wird deswegen das Konzept des Wissens in Kindermedien 
eruiert und anschließend mit den darin diskutierten Werten, vornehmlich 
dem Wert der Toleranz, verknüpft.

11.3	 Wissen als Grundlage von Toleranz

Um sich dem komplexen Phänomen Religion zu nähern, schaffen Kinder-
medien Ordnung in einem nahezu unüberblickbaren Feld, indem sie Reli-
gionen klassifizieren und vergleichen – beispielsweise als »Weltreligionen«, 
»Naturreligionen«, »abrahamitische Religionen« oder »Buchreligionen«. Die 
Art und Weise des Vergleichs ist in Sachbüchern, auf Webseiten, in Spielen, 
Dokumentarfilmen und erzählenden Texten mit Sachanteilen immer ähn-
lich: Kindermedien fragen nach der Anzahl und geografischen Verteilung 
von Gläubigen, nach verehrten Gottheiten und Glaubensvorstellungen, sie 
interessieren sich für religiöse Texte, Lehren, wichtige Personen und Ereig-
nisse, Versammlungsorte, religiöse Spezialist:innen, Symbole und Feiern.8 
Diese Kategorien entsprechen homogenisierten Vorstellungen des »Chris-
tentums« als Urtyp von Religion. Dieser Blick auf Religionen weist durchaus 
absolutistische Züge auf, versteht er Religion doch zunächst als »Christen-
tum« und überträgt die dafür konstitutiven Kategorien wie Gottesverständ-
nis, religiöse Texte und Spezialist:innen auf andere Lebensformen und Welt-
bilder, um sie ebenfalls als Religion einzuordnen oder davon abzugrenzen. 
Kindermedien bearbeiten die Zugänge zu den einzelnen Bereichen in Tex-
ten und Bildern, sie standardisieren, stellen vergleichend gegenüber und 
geben diese Kategorien als Kern von Religionen aus.9

Die untersuchten Medien charakterisieren die Inhalte textextern in Vor-
worten und Klappentexten und textintern in Dialogen und Sachtexten als 
Wissen über Religion und verknüpfen dessen Aneignung mit Werten:

08	 Ein vergleichender Blick, der fünf »Weltreligionen« tabellarisch gegenüberstellt, findet 
sich zum Beispiel in Präkelt: Ach, du lieber Gott!, S. 60–61. Für kursorische, vergleichende 
Übersichten siehe auch Krabbe: Sara will es wissen, S. 102–108; Wetscher: Weltreligionen.

09	 Zur Klassifizierung von Religionen und damit verbundenen Machtdimensionen siehe 
auch Jonathan Z. Smith (2004): Relating Religion. Essays in the Study of Religion. Chica-
go/London: The University of Chicago Press, S. 160–178.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


405

Wissen als Grundlage von Toleranz

Es ist wichtig, nicht nur die eigene Religion und Weltanschauung zu 
kennen, sondern auch Kenntnisse über andere Religionen und Welt-
anschauungen zu haben. Dieses Wissen erschließt uns die Welt und 
trägt zugleich dazu bei, Ängste und Vorurteile abzubauen.10

Die Kindermedien versehen Wissen über die Lebensweisen anderer Men-
schen also vordergründig mit einer Orientierungsleistung. Auf der einen Seite 
soll Wissen Ordnung schaffen, auf der anderen Seite soll Verstehen als Vor-
aussetzung für Toleranz gegenüber dem Anderen erwirkt werden. Mit der 
Repräsentation religiösen Wissens sind auch Identitäts- und Alteritätspro-
zesse verbunden, da die Quellen das Unbekannte mit Bekanntem – in der 
Regel »christliche« Ideen und Praktiken – in Verbindung bringen, dadurch 
Wir- und Sie-Gruppen herstellen und das Eigene normalisieren.

In den analysierten Kindermedien wird Religion als ein Gegenstand prä-
sentiert, der objektivierbar ist und in Form von Wissen angeeignet werden 
kann. Unterstützt wird diese Objektivierung religiösen Wissens durch zwei 
Strategien: Die Wissenschaft wird häufig als Legitimationsinstanz für Exper-
tise und die Richtigkeit der Aussagen herangezogen. So gibt es Hinweise in 
Sachbüchern auf Wissenschaftler (männlich), die belegten, dass Moham-
meds Lehren, die erst nach seinem Tod aufgeschrieben wurden, tatsäch-
lich von ihm stammten oder Berichte darüber, Wissenschaftler (ebenfalls 
männlich) hätten herausgefunden, dass die Wurzeln des Hinduismus über 
4 000 Jahre alt seien.11 Manche Kindermedien seien »[i]n enger Zusammen-
arbeit mit Experten entstanden«12 und »bekannte Forscherinnen und For-
scher«13 antworteten auf Kinderfragen zu Gott und den Religionen. Einige 
Autor:innen der Quellen sind auch selbst in der Wissenschaft tätig und arbei-
ten als Religionswissenschaftler:innen oder Theolog:innen in Universitäten, 
Kirchen und Akademien.14 Die Reputation der Wissenschaft als Deutungs-

10	 Landesjugendring Brandenburg: Memo-Spiel Anders als du glaubst.
11	 Vgl. Janßen/Steuernagel: Die Kinder-Uni, S. 164; Schulz-Reiss: Was glaubt die Welt?, S. 29.
12	 Susan Schädlich (2017): Woran Menschen glauben. Religionen, Weltanschauungen, Hinter-

gründe. Illustr. v. Alexander von Knorre. Hamburg: Carlsen. Vgl. dazu auch Jan von Hol-
leben/Jane Baer-Krause (2015): Wie heißt dein Gott eigentlich mit Nachnamen? Kinder-
fragen zu fünf Weltreligionen. Stuttgart: Gabriel.

13	 Biesinger/Kohler-Spiegel: Gibt’s Gott?
14	 Vgl. zum Beispiel die Kindermedienpublikationen der Religionswissenschaftler:innen 

Barbara Janocha, Monika Tworuschka und Udo Tworuschka sowie der Theolog:innen 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


406

Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung

Abb. 81–85: Ältere Männer erklären Kindern Religion, Laube/Zünd: Erklär mir deinen  
Glauben, S. 11; Brown/ Langley/Gower: Woran wir glauben, S. 8; Vellguth/Witzig:  
Gemeinsam im Gelobten Land, S. 28f.; Staszewski/Stachuletz/Blumenthal: Mona  
und der alte Mann, S. 7; Gürz Abay/Demirtaş: Leyla und Linda feiern Ramadan, S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


407

Wissen als Grundlage von Toleranz

hoheit, erkenntnisgenerierend, objektiv und neutral, wird von Kindermedien 
textintern und für die Werbung genutzt, um die Qualität der Inhalte und 
Repräsentationsweisen zu garantieren und zu legitimieren.15

Eine zweite Strategie der Objektivierung von Wissen liegt in der Konzep-
tion von Akteuren, die textintern als Wissensvermittler auftreten: Die Quel-
len repräsentieren häufig in Texten und Bildern sowie als Stimme in Hör-
spielen erwachsene Männer, die als Gelehrte inszeniert werden (Abb. 81–85). 
Die Abbildungen zeigen die erwachsenen Figuren in Aktion, sie gestikulie-
ren und erklären, während die Kinderfiguren passiv sind, zuhören und auf-
nehmen. Die Kindermedien betonen dadurch ein Wissensgefälle zwischen 
Kindern und Erwachsenen und reproduzieren historisch verankerte Rollen-
bilder, die dem erwachsenen Mann den Zugang zu Wissen, Wahrheit und 
Weisheit beimessen.16

Kindermedien, die religiöse Pluralität thematisieren, betonen stets die 
Wechselwirkung zwischen Wissen und Werten. Wissen über Religionen wird 
mit einer normativen Dimension verbunden: Im Dreischritt aus Kennen-
lernen, Verstehen und Toleranz Ausüben heben viele Medienproduktionen 
hervor, einen Beitrag zu einer friedlichen, pluralistischen Gesellschaft leisten 
zu wollen. Diese Vorstellung wird jedoch durch ein Repräsentationsparadoxon 
konterkariert, das im folgenden Unterkapitel vorgestellt und diskutiert wird.

11.4	 Das Spannungsverhältnis von Toleranz  
und Othering-Prozessen

Mit der Repräsentation religiöser Pluralität verbinden Kindermedien die 
Annahme, Religion sei ein Konfliktfeld, das sich in der Pluralisierung unter-
schiedlicher Weltbilder verstärke. Diese Position wird einerseits explizit ver-
treten, indem Konflikte und Gewalt als solche benannt werden, andererseits 

Albert Biesinger, Hermann-Josef Frisch, Karlo Meyer, Roland Rosenstock, Stephan Schlen-
sog, Georg Schwikart, Helga Kohler-Spiegel, Hamidreza Torabi und Klaus Vellguth.

15	 Zu populären Wissenschaftsbildern siehe Bernd Hüppauf/Peter Weingart (2009): Wissen-
schaftsbilder – Bilder der Wissenschaft. In: dies. (Hg.): Frosch und Frankenstein. Bilder 
als Medium der Popularisierung von Wissenschaft. Bielefeld: Transcript, S. 11–43.

16	 Vgl. Ulrike Brunotte/Rainer Herrn (2008): Statt einer Einleitung. Männlichkeiten und 
Moderne – Pathosformeln, Wissenskulturen, Diskurse. In: dies. (Hg.): Männlichkeiten 
und Moderne. Geschlecht in den Wissenskulturen um 1900. Bielefeld: Transcript, S. 1–23.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


408

Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung

auch implizit artikuliert, wenn Medien zu Toleranz auffordern. Toleranz ist 
jedoch ein umstrittener Begriff, denn auf der einen Seite beschreibt er die 
Intention, Konflikte, die aufgrund widersprüchlicher Werte und Normen 
oder konkurrierender Interessen entstehen, gewaltfrei zu lösen.17 Auf der 
anderen Seite verweist der Begriff durch seine etymologische Herkunft (lat. 
tolerare ›ertragen, erdulden‹) und durch seine historische Verwendung auf 
paternalistische, repressive Machtstrukturen.18 Toleranz impliziert also ein 
Hierarchieverständnis, nämlich dass jemand jemanden erträgt oder duldet 
und damit nicht jede Person als Teil desselben Systems anerkannt wird. In 
diesem Kontext erhärtet der Begriff eine gesellschaftlich ausgeprägte Diffe-
renz zwischen Menschen.

Wie der diachrone Vergleich der Quellen verdeutlicht, benennen Kinder-
medien selten die Ursache von religiös motivierten Konflikten, sodass die 
Werte, Normen oder Interessen, die in Widerspruch geraten könnten, oft 
gar nicht bekannt sind. Der Hinweis auf Toleranz findet sich jedoch häufig 
in Untertiteln, Klappentexten, Vorworten und Schlusskapiteln. Angesichts 
dieser starken Betonung von Toleranz als Grundlage gesellschaftlichen 
Zusammenlebens sind hier einige Bemerkungen notwendig. Die prekäre 
Argumentationsweise, die sich in den Quellen findet, basiert auf der Annahme, 
Kinder als primäre Adressat:innen sollten das ihnen Unbekannte, Andere 
und Fremde kennenlernen, um es zu verstehen und respektieren zu kön-
nen. Doch Verstehen führt nicht automatisch zu Anerkennung, und Wis-
sen impliziert auch nicht automatisch Verständnis für das Andere. Viel ent-
scheidender für den Umgang mit dem Anderen ist die Art und Weise, wie 
es beschrieben und repräsentiert wird.

An dieser Stelle wird deutlich, dass Kindermedien, die religiöse Pluralität 
thematisieren, einem Repräsentationsparadoxon unterliegen. Auf der einen 
Seite fordern sie, das Andere kennenzulernen, ihm gegenüber offen zu sein 
und sich zu bemühen, andere Weltbilder und Lebensformen zu verstehen. Auf 
der anderen Seite werden Religionen und Figuren, die einer religiösen Tradi-
tion zugeschrieben werden, derart stereotyp dargestellt, dass die Repräsenta-
tion beinahe verunmöglicht, einen individualisierten Zugang zu Menschen 

17	 Vgl. Feldmann/Henschel/Ulrich: Toleranz, S. 15.
18	 Vgl. Rainer Forst (2012): Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines 

umstrittenen Begriffs. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 675f.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


409

Das Spannungsverhältnis von Toleranz und Othering-Prozessen

zu finden. So suggerieren die Darstellungen der Figuren, dass ein Jude gar 
kein Jude ist, wenn er keine Kipa trägt, eine Hindu auf jeden Fall am Haus-
altar beten müsste, um eine solche zu sein, ein Muslim, der die fünf Säulen 
des Islam nicht ausführt, könnte in seiner religiösen Identität angezweifelt 
werden und nicht zuletzt wäre ein Mensch gar nicht religiös, wenn er nicht 
an Gott glaubt. Die Standardisierung und Stereotypisierung von Religionen, 
insbesondere unter dem Etikett »Weltreligionen« beschreiben nicht nur Unter-
schiede von Menschen, sie stellen sie selbst im Akt der Repräsentation her.

Menschen unterscheiden sich in vielerlei Hinsicht voneinander. Diese 
Unterschiede anzuerkennen und nicht zu nivellieren, ist notwendig, da Dis-
kriminierung allzu häufig aufgrund von inkorporierten Differenzkategorien 
erfolgt. Doch die Repräsentation von Religionen als monolithische Gebilde, 
die als Konglomerat von fixen Vorstellungen und Praktiken gedacht wer-
den, wird der Komplexität von Diversität nicht gerecht. Die Repräsentation 
des Eigenen, Vertrauten auf der einen Seite und des Anderen, Fremden auf 
der anderen Seite führt zu Othering-Prozessen, die religiöse Menschen mit 
Vorannahmen und Wertungen assoziieren, die diese weder erfüllen kön-
nen noch müssen.

Die Komplexität von Religion in der Kultur zu erfassen, stellt für Kinder-
medien eine große Herausforderung dar, sind sie doch mit der Erwartung 
verbunden, die Vielschichtigkeit der Welt zu reduzieren und Zusammen-
hänge in einfachen Worten nachzuzeichnen. Gleichzeitig ist der Anspruch, 
umfassende Aussagen über religiöse Weltbilder und Lebensformen in einer 
globalen, vielfältigen Welt zu treffen, nicht erfüllbar. Im letzten Unterkapitel 
werden deshalb einige kritische Bemerkungen zur Repräsentation religiöser 
Pluralität in Kindermedien getroffen.

11.5	 Die Komplexität von Religion in der Kultur  
als Herausforderung für Kindermedien

Ein kritischer Blick auf die Repräsentation religiöser Pluralität in Kinder-
medien verdeutlicht, dass die Annahme, Wissen bilde die Grundlage von 
Toleranz, in Abgrenzungsprozessen zwischen Religionen als monolithisch 
gedachten Einheiten resultiert, deren inneren Differenzen weitgehend nivel-
liert werden. Mit der Klassifizierung von Religionen gehen Othering-Prozes-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


410

Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung

se einher, die Identifikations- und Abgrenzungspotenzial für die Rezipieren-
den enthalten. Damit wird Pluralität mehrheitlich nicht als gesellschaftlicher 
Normalzustand repräsentiert, sondern als umkämpftes Konfliktfeld der eige-
nen Identität. Die vereindeutigte Repräsentation des Eigenen und Anderen ist 
weder auf individueller noch auf kollektiver Ebene adäquat, sie schafft Ord-
nung in einem Feld, das sich nicht in binären Oppositionen begreifen lässt. 
Kindermedien ringen in der Repräsentation von Pluralität paradoxerweise 
mit ihrem eigenen Gegenstand, denn sie halten die Pluralität von Weltbil-
dern und Lebensformen nicht aus, sie gleichen sie gegenseitig an und suchen 
Ähnlichkeiten und Gemeinsamkeiten, um Unterschiede zu überbrücken.

Religion ist ein kulturelles Phänomen, es ist dynamisch und spezifisch, 
betrifft menschliche Beziehungen zu sich selbst, zu anderen, zu Objekten 
und transzendenten Zeit- und Raumkonzepten. Gleichzeitig wird Religion 
von Menschen beobachtet, gedeutet und mit Sinn versehen. Kindermedien, 
die religiöse Pluralität thematisieren, zielen darauf, das vielschichtige und 
kontingente Phänomen in eine Eindeutigkeit zu überführen, zu mono-
semieren und zu universalisieren. Sie neigen durch die Vereinheitlichung 
und Kategorisierung religiöser Traditionen zur Objektivierung von Religion 
und damit auch zur Objektivierung von Menschen, was sich in stereotypen 
(visuellen) Darstellungen des Eigenen und Anderen ausdrückt.

Kindermedien erreichen als populärkulturelle Erzeugnisse eine breite 
Rezeptionsgruppe, dazu gehören nicht nur Kinder, sondern auch vorlesende, 
mitschauende oder erklärende Erwachsene, die die Inhalte ebenfalls rezi-
pieren und weiterverbreiten. Die Medien diffundieren materielle Bilder im 
öffentlichen Raum, die als mentale Konzepte von Individuen aufgenommen 
und als Teil des kulturellen Imaginären gedeutet werden können. Die Reprä-
sentation von Religion und religiöser Pluralität wirkt in der Produktion von 
Wissen, Identitäten und Orientierungen mit, sie prägt Blickkulturen und 
formt Realitäten. Diese Deutungsmacht der Welt ist nicht nur Privileg, mit 
ihr ist auch der Auftrag verbunden, sich des Einflusses von Worten und Bil-
dern bewusst zu sein.

Kindermedien beschreiben religiöse Pluralität häufig als Nebeneinander 
verschiedener Figuren und Gemeinschaften, die sich in Bezug auf ihren 
Glauben, ihre Sprache, ihr Aussehen und ihre geografische oder nationale 
Herkunft voneinander unterscheiden. Treffen die als unterschiedlich mar-
kierten Figuren aufeinander, so interagieren sie miteinander und suchen 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


411

Die Komplexität von Religion in der Kultur als Herausforderung

Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Diese finden sie in der Geschichte 
ihrer Religion, in Lebensweisen, Glaubensvorstellungen, Ritualen und ver-
wendeten Gegenständen. Im Anschluss an Erzählungen über ihre Religion 
feiern und essen die Figuren gemeinsam, sie singen zusammen und füh-
len sich den anderen nahe und vertraut, haben sie doch viele Gemeinsam-
keiten entdeckt und Unterschiede überbrückt. Kindermedien beschreiben 
das Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft in Erzählungen und 
Sachtexten, in filmischen Repräsentationen und Hörspielen als beständiges 
Staunen und Entdecken, begleitet vom Aufruf in Klappentexten, Vorworten 
und Schlusskapiteln, gemeinsam für ein friedliches Miteinander zu sorgen, 
in Toleranz zusammenzuleben und die Vielfalt der Menschen zu schätzen. 
Doch gleichzeitig reduzieren Kindermedien Vielfalt auf wenige, mono-
lithisch gestaltete Gruppierungen und verstehen Anerkennung, Respekt 
und Wertschätzung nicht als universale Werte. Friedliches Zusammenleben 
beschreiben Kindermedien auf der Grundlage des Verstehens des Anderen. 
Die gemeinsame Erkenntnis, dass sowohl »christliche« als auch »muslimi-
sche« Menschen pilgerten, »Hindus« und »Buddhist:innen« nicht an den 
einen Gott glaubten und eine Synagoge, Kirche und Moschee den gleichen 
Zweck erfüllten, werden als Grundlagen des Wissens über andere präsen-
tiert. Es gelte, die Weltbilder, Handlungen und Ideale des anderen zu ver-
stehen, um nachvollziehen zu können, warum Menschen unterschiedlich 
sind und anzuerkennen, dass die Welt vielfältig sei. Doch auch dann, wenn 
wir Menschen nicht verstehen und sie ihr Leben – unter der Prämisse der 
Einhaltung der Menschenrechte – so gestalten, dass wir Handlungen und 
Ideale nicht nachvollziehen können, steht es jedem Menschen zu, mit Res-
pekt behandelt zu werden.

In einer pluralen Gesellschaft ist es notwendig, miteinander zu kommu-
nizieren und sich um Verständigung zu bemühen. Das fordert Kompromis-
se in Situationen, die konfliktbeladen sind und entstehen, wenn unterschied-
liche Weltbilder aufeinandertreffen und deshalb Werte und Normen diskutiert 
und ausgehandelt werden müssen. In einer demokratischen Gesellschaft fußt 
Pluralismus auf dem Ansinnen, Konflikte ohne Gewalt zu lösen. Zur gewalt-
freien Lösung von Konflikten gehört auch, sich der Machtposition, die mit 
Repräsentationspraktiken verbunden sind, bewusst zu sein und zu reflektie-
ren, dass Worte und Bilder, die Menschen darstellen, auf Menschen wirken.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


413

12	 Verzeichnisse

12.1	 Gesamtes Quellenkorpus

– in chronologischer Reihung –

Domdey, Günter/Kurt-Friedrich Nebel (1978): Menschen, Städte, Freundesland. 
Illustr. v. Lutz Lüders. 1. Aufl. Berlin: Der Kinderbuchverlag.

Kirchberg, Ursula (1978): Selim und Susanne. Übers. v. Yüksel Pazarkaya (TR, Selim 
ile Susanne). 1. Aufl. München: Heinrich Ellermann.

Baykurt, Fakir (1980): Die Friedenstorte. Übers. v. Petra Kappert (TR, Barış Çöreği). 
1. Aufl. Stuttgart: Ararat.

Bosch, Martha-Maria (1980): Judith. 2. Aufl.(1963) Stuttgart: Spectrum.
Spier, Peter (1981): Menschen. Übers. v. Irene Heß (US, People) 1. Aufl. Stuttgart/

Wien: Thienemann.
Becker, Antoinette/Elisabeth Niggemeyer (1982): meine religion, deine religion. Ein 

erzählendes Sachbuch mit Fotografien. Für Kinder, Jugendliche und alle, die 
mehr von den Religionen wissen wollen. 1. Aufl. Ravensburg: Otto Maier Verlag.

Bentzien, Hans (1984): Jagdzauber und Totemtier. Illustr. v. Konrad Golz. 1. Aufl. 
Berlin: Der Kinderbuchverlag.

Kötter, Ingrid (1989): Die Kopftuchklasse. Illustr. v. Dietrich Lange.1 Aufl. Würz-
burg: Arena.

Weymann, Frank (1989): Im glühenden Rachen des Sonnengottes. Bilder aus Tune-
sien. 1. Aufl. Berlin: Der Kinderbuchverlag.

Maar, Paul (1993): Neben mir ist noch Platz. Illustr. v. Verena Ballhaus. 1. Aufl. Mün-
chen: dtv.

Mai, Manfred (1993) Ausländer bei uns = Warum Geschichten. Illustr. v. Dagmar 
Geisler. 1. Aufl. Bindlach: Loewe.

Bubis, Ignatz (1995): Ich bin, was ich bin, ein Jude. Jüdische Kinder in Deutschland 
erzählen. 1. Aufl. Köln: Kiepenheuer & Witsch.

Hölsbeck-Grunder, Katja (1995): Anna und Sadek. Illustr. v. Astrid Leson. 1. Aufl. 
Kevelaer/Lahr: Butzon & Bercker/Ernst Kaufmann.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


414

Verzeichnisse

Schwikart, Georg (1995): Julia und Ibrahim. Christen und Muslime lernen einander 
kennen. Illustr. v. Gretje Witt. 1. Aufl. Düsseldorf: Patmos.

Schwikart, Georg (1996): Gott hat viele Namen. Kinder aus aller Welt erzählen von 
ihrem Glauben. Illustr. v. Markus Humbach. 1. Aufl. Düsseldorf: Patmos.

Tworuschka, Monika/Udo Tworuschka (1996): Die Weltreligionen Kindern erklärt. 
Wie andere leben – was andere glauben. Illustr. v. Rüdiger Pfeffer. 1. Aufl. Güters-
loh: Gütersloher Verlagshaus.

Ganeri, Anita (1997): Unter dem weiten Regenbogen. Biblische Geschichten und 
Mythen aus den Religionen der Welt. Illustr. v. Jackie Morris. Übers. v. Gudrun 
Böckermann/Markus Fels/Wolfgang Hein (UK, Out of the Ark. Stories from the 
World’s Religions). 1. Aufl. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk.

Kötter, Ingrid (1997): Die Kopftuchklasse. Illustr. v. Dietrich Lange. 5. Aufl.(1989) 
Würzburg: Arena.

Staszewski, Noemi (1997): Mona und der alte Mann. Ein Kinderbuch zum Juden-
tum. Illustr. v. Barbara Stachuletz/Ami Blumenthal. 1. Aufl. Düsseldorf: Patmos.

Desplechin, Marie(1998): Ich, Gott und Onkel Frederic. Übers. v. Rosemarie Grie-
bel-Kruip (FR, Et dieu dans tout ça?). 1. Aufl. Würzburg: Arena.

Frisch, Hermann-Josef (1998): Felix reist zum Dach der Welt. Begegnung mit Hinduis-
mus und Buddhismus. Illustr. v. Markus Humbach. 1. Aufl. Düsseldorf: Patmos.

Sís, Peter (1998): Tibet. Das Geheimnis der roten Schachtel. Übers. v. Michael Krüger 
(US, Tibet. Through the Red Box). 1. Aufl. München/Wien: Carl Hanser Verlag.

Tworuschka, Monika (1998): Kinder erleben die Weltreligionen. Ein Abenteuerspiel-
buch Bd. 1. 1. Aufl. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

Abdel-Qadir, Ghazi (1999): Das Geschenk von Großmutter Sara. Illustr. v. Harmen 
van Straaten. 1. Aufl. Aarau/Frankfurt a. M./Salzburg: Sauerländer.

Brown, Alan/Andrew Langley (1999): Woran wir glauben. Religionen der Welt – von 
Kindern erzählt. Illustr. v. Teri Gower. Übers. v. Daniela Nußbaum-Jacob (UK, 
What I Believe. A Young Person’s Guide to the Religions of the World). 1. Aufl. 
Lahr: Ernst Kaufmann.

Siege, Nasrin (1999): Shirin. 2. Aufl.(1996) Weinheim/Basel: Beltz & Gelberg.
Weiss, Ruth (1999): Sascha und die neun alten Männer. Illustr. v. Susanne Janssen. 

1. Aufl. Wuppertal: Peter Hammer Verlag.
Tworuschka, Monika (1999): Kinder erleben die Weltreligionen. Ein Abenteuerspiel-

buch Bd. 2. 1. Aufl. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.
Fröhliche Weihnachten, Rachid (Sam Gabarski, Joyeux Noël, Rachid, BE/FR 2000).
Procházková, Iva (2000): Vinzenz fährt nach Afrika. Illustr. v. Silke Tessmer. 1. Aufl. 

Hamburg: Heinrich Ellermann.
Tworuschka, Monika (2001): Der geheimnisvolle Besucher. Illustr. v. Heribert Schul-

meyer. 1. Aufl. Düsseldorf: Patmos.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


415

Gesamtes Quellenkorpus

Damon, Emma (2002): Gott, Allah, Buddha. Und woran glaubst du? Übers. v. Katha-
rina Ebinger (UK, All Kinds of Beliefs). 1. Aufl. Stuttgart: Gabriel.

Frisch, Hermann-Josef (2002): Himmelsleitern. Religionen der Welt in Bildern. Illustr. 
v. Markus Humbach. 2. Aufl.(1999) Düsseldorf: Patmos.

Schulz, Hermann (2002): Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt. 1. Aufl. Wupper-
tal: Peter Hammer Verlag.

Smith, David J. (2002): Wenn die Welt ein Dorf wäre. Illustr. v. Shelagh Armstrong. 
Übers. v. Hildegard Gärtner (CA, If the World Were a Village. A Book about the 
World’s People). 1. Aufl. Wien: Jungbrunnen.

Janßen, Ulrich/Ulla Steuernagel (2003): Die Kinder-Uni. Forscher erklären die Rät-
sel der Welt. Illustr. v. Klaus Ensikat. 3. Aufl.(2003) Stuttgart/München: Deutsche 
Verlags-Anstalt.

Kinder erklären ihre Religion (Calle Overweg, DE 2003).
Kindersley, Barnabas/Anabel Kindersley (2003): Kinder aus aller Welt. Übers. v. Anne 

Braun (UK, Children Just Like Me). 8. Aufl.(1995) Bindlach: Loewe.
Probst, Petra (2003): Kinder aus aller Welt. Zum Ausschneiden, Anziehen und Spie-

len. 1. Aufl. Witzenhausen: Grätz Verlag.
Schwikart, Georg (2003): QUIZ Parade Religion. Spiel – Spaß – Spannung. 1. Aufl. 

Kevelaer: Butzon & Bercker.
Tworuschka, Monika/Udo Tworuschka (2003): Lexikon Weltreligionen Kindern 

erklärt. Illustr. v. Rüdiger Pfeffer. 1. Aufl. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.
Weinhold, Angela (2003): Unsere Religionen = Wieso? Weshalb? Warum? 1. Aufl. 

Ravensburg: Ravensburger Buchverlag Otto Maier.
Weinhold, Angela (2003): Unsere Religionen = Wieso? Weshalb? Warum? Hörspiel. 

1. Aufl. Ravensburg: Ravensburger Buchverlag Otto Maier.
Langley, Myrtle (2004): Die großen Religionen der Welt. Lehre, Mythen, Glaubens-

praxis = Sehen Staunen Wissen. Übers. v. Margot Wilhelmi (UK, Eyewitness 
Guides: Religion). 2. Aufl.(1997) Hildesheim: Gerstenberg.

Schulz-Reiss, Christine (2004): Was glaubt die Welt? Die fünf großen Religionen. 
Illustr. v. Werner Tiki Küstenmacher. 1. Aufl. Bindlach: Loewe.

Vellguth, Klaus (2004): Gemeinsam im Gelobten Land. Unterwegs mit Judith, Chris-
toph und Mustafa. Illustr. v. Bärbel Witzig. 1. Aufl. Freiburg i. Br.: Herder.

Wimmer, Stefan Jakob (2005): Weltreligionen entdecken. Judentum, Christentum 
und Islam. 1. Aufl. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk.

Almstadt, Lilo/Heinz Meyer (2006): So leben und glauben wir in Deutschland. Illustr. 
v. Gabriele Halang. 1. Aufl. Bremen: Schünemann.

Azur und Asmar (Michel Ocelot, Azur et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006).
Kubler, Michel/Katia Mrowiec/Antoine Sfeir (2006): Gott, Jahwe, Allah. Die großen 

Fragen zu den drei Religionen. Illustr. v. Olivier André/Gaëtan Évrard/Stéphane 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


416

Verzeichnisse

Girel/Philippe Poirier. Übers. v. Christoph Arndt (FR, Dieu, Yahweh, Allâh). 
1. Aufl. München: Pattloch.

Reiss, Benoît (2006): Schöpfungsgeschichten der Welt. Illustr. v. Alexios Tjoyas. 
Übers. v. Rosemarie Griebel-Kruip (FR, Aux origins du monde. Contes). 1. Aufl. 
Düsseldorf: Patmos.

Rosenstock, Roland (2006): Fragen zu Gott, der Welt und den großen Religionen = 
Frag doch mal…die Maus! Illustr. v. Antje von Stemm. 2. Aufl.(2006) München: cbj.

Zöller, Elisabeth (2006): Lara Lustig und der liebe Gott = LeseStar. Illustr. v. Lisa 
Althaus. 1. Aufl. München: cbj.

Meyer, Karlo/Barbara Janocha (2007): Wie ist das mit…den Religionen. Illustr. v. 
Sandra Reckers. 1. Aufl. Stuttgart/Wien: Gabriel.

Schmidt-Salomon, Michael (2007): Wo bitte geht’s zu Gott? fragte das kleine Fer-
kel. Ein Buch für alle, die sich nichts vormachen lassen. Illustr. v. Helge Nyn-
cke. 1. Aufl. Aschaffenburg: Alibri.

Berger, Ulrike (2008): Welcher Gott gehört zu wem? Verblüffende Antworten über 
die großen Religionen = Was Kinder wissen wollen. Illustr. v. Detlef Kersten. 
1. Aufl. Freiburg i. Br.: Velber.

Krabbe, Victoria (2008): Sara will es wissen. Eine Geschichte über die 5 Weltreligionen. 
Illustr. v. Constanze Guhr. 1. Aufl. München: Pattloch.

Mai, Manfred (2008): Rund um die Weltreligionen = 66 Fragen und Antworten. 
Illustr. v. Rolf Bunse. 1. Aufl. Freiburg i. Br.: Herder.

Schwikart, Georg (2008): Gott hat viele Namen. Kinder aus aller Welt erzählen von 
ihrem Glauben. Illustr. v. Kristin Labuch. 2. Aufl.(1996) Düsseldorf: Patmos.

Schwikart, Georg (2008): Julia und Ibrahim. Christen und Muslime lernen einander 
kennen. Illustr. v. Cornelia Kurtz. 2. Aufl.(1995) Düsseldorf: Patmos.

Tuckermann, Anja (2008): Ein Buch für Yunus. Eine deutsch-türkische Geschichte. 
Illustr. v. Hildegard Müller. 2. Aufl.(1997) München: dtv.

Almstadt, Lilo/Heinz Meyer (2009): Ich bin Fredo, wer bist du? Ein interkulturelles 
Mitmachbuch. Illustr. v. Gabriele Halang. 1. Aufl. Bremen: Edition Temme.

Çelik, Aygen-Sibel (2009): Fußball, Gott und echte Freunde. 1. Aufl. Würzburg: Arena.
Stalfelt, Pernilla (2009): Und was kommt dann? Das Kinderbuch vom Tod. Übers. 

v. Birgitta Kicherer (SWE, Dödenboken). 9. Aufl.(2000) Frankfurt a. M.: Moritz.
Drechsler, Bärbel Manaar (2010): Der kleine Hassan. Illustr. v. Linni Lind. 1. Aufl. 

Freiburg i. Br.: Salam Kinder- und Jugendbuch Verlag.
Rosenstock, Roland (2010): Weltreligionen = Frag doch mal…die Maus! Illustr. v. 

Clara Suetens. 2. Aufl.(2006) München: cbj.
Smith, Shoham (2010): Ein Tag in Jerusalem. Illustr. v. Aya Gordon-Noy. Übers. v. 

Eldad Stobezki (ISR, A Day in Jerusalem). 1. Aufl. München: Pattloch.
Zorn, Swantje/Meike Laaff (2010): Religionen der Welt = logo! Wissen zum Hören. 

Hörspiel. 1. Aufl. München: Der Hörverlag.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


417

Gesamtes Quellenkorpus

Holtei, Christa (2011):Das große Familienbuch der Weltreligionen. Feste und Bräuche 
aus der ganzen Welt. Illustr. v. Tilman Michalski. 1. Aufl. Mannheim: Sauerländer.

Laube, Sigrid (2011): Erklär mir deinen Glauben. Die fünf Weltreligionen. Illustr. v. 
Monika Zünd. 2. Aufl.(2005) Wien/München: Annette Betz.

Schwikart, Georg (2011): Viele Wege führen zum Himmel. Die Religionen der Welt 
den Kindern erklärt. Illustr. v. Cornelia Kurtz. 1. Aufl. Kevelaer: Butzon & Bercker.

Jabornegg Altenfels, Markus/Hans-Jürgen Böhm/Bahadır Başol (2012): Neue Nach-
barn, neue Freunde. Yeni komşular, yeni arkadaşlar. Illustr. v. Tatiana Demido-
va. 1. Aufl. Langenhagen/Hannover: Talisa.

Jones, Aled (2012): Woran glaubst du? Entdecke die Welt der Religionen. Übers. v. 
Christiane Wagler (UK, What do you believe?). 1. Aufl. München: Dorling Kin-
dersley.

Lindenfors, Patrik (2012): Gott gibt es wohl nicht. Illustr. v. Vanja Schelin. Übers. v. 
Rainer Lippold (SWE, Gud finns nog inte). 1. Aufl. Aschaffenburg: Alibri.

Menke, Franz (2012): Die Religionen der Welt den Kindern erklärt. Illustr. v. Cor-
nelia Kurtz. 4. Aufl.(1998) Kevelaer: Butzon & Bercker.

Präkelt, Volker (2012): Ach, du lieber Gott! Warum wir Sehnsucht nach dem Glauben 
haben und warum es unterschiedliche Religionen gibt. = Baff! Wissen. Illustr. v. 
Katja Wehner. 1. Aufl. Würzburg: Arena.

Gorgas, Martina (2013): Religionen. Woran wir glauben = Was ist was. 1. Aufl. Nürn-
berg: Tessloff.

Haderer, Kurt (2013): Weltreligionen/Die Bibel = Was ist was. Hörspiel. 1. Aufl. Nürn-
berg: Tessloff.

Langley, Myrtle (2013): Religionen = memo Wissen entdecken. Übers. v. Margot Wil-
helmi (UK, Eyewitness Religion). 1. Aufl. München: Dorling Kindersley.

Neudek, Andrea (2013): Ro-BAD & die große Frage. 1. Aufl. Grävenwiesbach: patu 
Verlag.

Šerifović, Adis (2013): Abenteuer von Elif und Clara. Der geheime Schlüssel. 1. Aufl. 
Wien: Al Hamra.

Butt, Christian (2014): Was glaubst du? Eine kleine Religionskunde illustriert von 
Kindern für Kinder. 1. Aufl. Stuttgart: Calwer Verlag.

Weinhold, Angela (2014): Religionen der Welt = Wieso? Weshalb? Warum? 2. Aufl.(2003) 

Ravensburg: Ravensburger Buchverlag Otto Maier.
Weinhold, Angela (2014): Religionen der Welt = Wieso? Weshalb? Warum? Hörspiel. 

2. Aufl.(2003) Hamburg: Ravensburger Buchverlag Otto Maier.
Biesinger, Albert/Helga Kohler-Spiegel (2015): Gibt’s Gott? Die großen Themen der 

Religion. Kinder fragen − Forscher und Forscherinnen antworten. Illustr. v. 
Mascha Greune. 7. Aufl.(2007) München: Kösel.

Five (Katina Mercadante, US 2015).

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


418

Verzeichnisse

Gürz Abay, Arzu (2015): Lara und die Stadt der Geheimnisse. Lara ve Sirlar Ṣehri. 
Illustr. v. Sernur Işik. Übers. v. Arzu Gürz Abay (TR). 1. Aufl. Wassenberg: Anadolu.

Morgenroth, Matthias (2015): Fröhliche Weihnachten, Yara! Eine Adventskalender-
geschichte über Freundschaft und Toleranz. Illustr. v. Manfred Tophoven. 1. Aufl. 
Lahr: Kaufmann.

Von Holleben, Jan/Jane Baer-Krause (2015): Wie heißt dein Gott eigentlich mit Nach-
namen? Kinderfragen zu fünf Weltreligionen. 1. Aufl. Stuttgart: Gabriel.

Wetscher, Rosemarie (2015): Weltreligionen = GEOlino extra. 1. Aufl. Hamburg: 
Gruner + Jahr.

Gürz Abay, Arzu (2016): Leyla und Linda feiern Ramadan. Leyla ve Linda ramazani 
kutluyorlar. Illustr. v. Sibel Demirtaş. Übers. v. Arzu Gürz Abay (TR). 2. Aufl.(2011) 

Hannover: Talisa.
Drechsler, Bärbel Manaar (2016): Bismillah. Islamische Alltagsgeschichten für Klein 

und Groß. Illustr. v. Katharina Smetek. 1. Aufl. Bremen: Atfaluna Verlag.
Halberstamm, Myriam (Hg.) (2016): Starke Geschichten für alle Kinder dieser Welt = 

Lesemaus. 1. Aufl. Hamburg: Carlsen.
Hübner, Franz (2016): Mein Gott, dein Gott, unser Gott. Illustr. v. Giuliano Ferri. 

1. Aufl. Freiburg i. Br.: Herder.
Mai, Manfred (2016): Wir leben alle unter demselben Himmel. Die 5 Weltreligionen 

für Kinder. Illustr. v. Marine Ludin. 1. Aufl. München: Carl Hanser Verlag.
Orosz, Susanne (2016): Die Welt bei uns zu Hause. Vorlesegeschichten über andere 

Kulturen. Illustr. v. Stefanie Scharnberg. 1. Aufl. Hamburg: Heinrich Ellermann.
Spier, Peter (2016): Menschen. Übers. v. Irene Heß (US, People). 3. Aufl.(1981) Stutt-

gart/Wien: Thienemann.
Stalfelt, Pernilla (2016): So bin ich und wie bist du? Ein Buch über Toleranz. Übers. 

v. Birgitta Kicherer (SWE, Vem är du?). 3. Aufl.(2014) Leipzig: Klett.
Deutscher Kinderschutzbund Landesverband NRW e. V. (2017): Das Ohr vom Opa & 

andere Geschichten. Kinder erzählen von ihrer Heimat ‒ der alten und der neuen. 
Illustr. v. Dirk Uhlenbrock. 1. Aufl. Essen: Edition Schmitz.

Jacobi, Anna Laura (2017): So bunt ist Deutschland. Ein Malbuch für die Vielfalt. 
1. Aufl. Berlin: GoVolunteer e. V.

Knietzsche und die Religion (vision x, DE 2017).
Kostrzewa, Anne (2017): Nasengruß & Wangenkuss. So macht man Dinge anderswo. 

Illustr. v. Inka Vigh. 2. Aufl.(2017) Frankfurt a. M.: Fischer Sauerländer.
Little ART e. V. München/Elena Janker (2017): Ich glaube an mich! Kinder auf der 

ganzen Welt malen und erzählen, woran sie glauben. 1. Aufl. München: Süd-
deutsche Zeitung Edition.

Maar, Paul (2017): Neben mir ist noch Platz. Illustr. v. Verena Ballhaus. 3. Aufl.(1993) 
München: dtv.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


419

Gesamtes Quellenkorpus

Saunders, Catherine/Sam Priddy/Katy Lennon (2017): Kinder aus aller Welt. Mit 
einem Vorwort von UNICEF. Übers. v. Christiane Wagler (UK, Children Just 
Like Me). 1. Aufl. München: Dorling Kindersley.

Schädlich, Susan (2017): Woran Menschen glauben. Religionen, Weltanschauungen, 
Hintergründe. Illustr. v. Alexander von Knorre. 1. Aufl. Hamburg: Carlsen.

Torabi, Hamidreza (2017): Die magischen Minarette der Blauen Moschee. Illustr. v. 
Behnam Berenji/Mansoreh Maleki Jahan. 1. Aufl. Hamburg: Islamische Aka-
demie Deutschland.

Tworuschka, Monika/Udo Tworuschka (2017): Die Religionen der Welt Kindern 
erklärt. Illustr. v. Guido Wandrey. 3. Aufl.(2013) Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

Tworuschka, Monika/Udo Tworuschka (2017): Die Weltreligionen Kindern erklärt. 
Illustr. v. Guido Wandrey. 3. Aufl.(1996) Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

Wills, Anna (2017): Das Wimmelbuch der Weltreligionen. Illustr. v. Nora Tomm. 
1. Aufl. Weinheim/Basel: Beltz & Gelberg.

Wolf, Wilma (2017): Mali und Mäh. Mali will auch an etwas glauben. 1. Aufl. Ber-
lin: Holm Keller.

Beese, Karin (2018): Nelly und die Berlinchen. Rettung auf dem Spielplatz. Illustr. v. 
Mathilde Rousseau. 2. Aufl.(2016) Berlin: HaWandel.

Biesinger, Albert/Helga Kohler-Spiegel/Simone Hiller (2018): Warum haben wir 
sonntags frei? Wissen rund um religiöse Feste = Kinder fragen − Forscher und 
Forscherinnen antworten. Illustr. v. Mascha Greune. 1. Aufl. München: Kösel.

Çelik, Aygen-Sibel (2018): Fußball, Gott und echte Freunde. 2. Aufl.(2009) Würzburg: 
Arena.

Gilani-Williams, Fawzia (2018): Jaffa und Fatima. Schalom, Salām. Illustr. v. Chiara 
Fedele. Übers. v. Myriam Halberstamm (US, Jaffa and Fatima. Shalom, Salaam). 
1. Aufl. Berlin: Ariella.

Hoffman, Mary (2018): Du gehörst dazu. Das große Buch der Familien. Illustr. v. 
Ros Asquith. Übers. v. Stephanie Menge (UK, The Great Big Book of Families). 
5. Aufl.(2010) Frankfurt a. M.: Fischer Sauerländer.

Landesjugendring Brandenburg e. V. (2018): Memo-Spiel Anders als du glaubst. Reli-
gionen und Weltanschauungen. 2. Aufl.(2018) o. O.: o. V.

Mai, Manfred (2018): Wir leben alle unter demselben Himmel. Die 5 Weltreligionen 
für Kinder, Illustr. v. Marine Ludin. 2. Aufl.(2016) München: Carl Hanser Verlag.

Marquardt, Vera (2018): Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen. Illustr. 
v. Manfred Tophoven. 1. Aufl. Kevelaer: Butzon & Bercker.

Meyer, Karlo/Barbara Janocha (2018): Wie ist das mit den Religionen? Illustr. v. San-
dra Reckers. 2. Aufl.(2007) Stuttgart: Thienemann.

Scheffler, Ursel (2018): Gemeinsam beten. Ein Kindergebetbuch für christliche und 
muslimische Kinder. Illustr. v. Tina Nagel. 1. Aufl. Lahr: Ernst Kaufmann.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


420

Verzeichnisse

Schwikart, Georg (2018): Die Religionen der Welt den Kindern erklärt. Illustr. v. Cor-
nelia Kurtz. 5. Aufl.(1998) Kevelaer: Butzon & Bercker.

Tuckermann, Anja (2018): Alle da! Unser kunterbuntes Leben. Illustr. v. Tine Schulz. 
6. Aufl.(2014) Leipzig: Klett.

Liebers, Andrea (2019): Das Schulschwein. Illustr. v. Susanne Göhlich. 1. Aufl. Wupper-
tal: Peter Hammer Verlag.

Özdemir, Betül (2019): Meryem feiert im Kindergarten das Ramadanfest. Illustr. v. 
Atiye Bayram. 1. Aufl. Frankfurt a. M.: Main-Donau-Verlag.

Schlensog, Stephan (2019): Komm mit, wir entdecken die Weltreligionen. Illustr. v. 
Carmen Hochmann. 1. Aufl. Stuttgart: Gabriel.

Schneider, Antonie (2019): Wem gehört der Schnee? Eine Ringparabel. Illustr. v. Pei-
Yu Chang. 1. Aufl. Zürich: NordSüd.

Schwikart, Georg (2019): Die Weltreligionen. Quiz-Box. Illustr. v. Cornelia Kurtz. 
1. Aufl. Kevelaer: Butzon & Bercker.

Schwikart, Georg (2019): Weltreligionen. Quiz. Illustr. v. Eva Zeidler/Manfred Rohr-
beck. 1. Aufl. Lahr: Ernst Kaufmann.

Theel, Sarah (2019): Nathan der Weise. Neu erzählt nach Gotthold Ephraim Lessing. 
Illustr. v. Franziska Harvey. 1. Aufl. Hamburg: Jumbo.

Bosse, Ayşe (2020): Pembo. Halb und halb macht doppelt glücklich. Illustr. v. Beyoğlu 
Ceylan. 1. Aufl. Hamburg: Carlsen.

Tworuschka, Monika (2020): Der vertauschte Buddha. Eine Geschichte zum Buddhis-
mus. 1. Aufl. Stuttgart: Calwer Verlag.

Tworuschka, Monika (2020): Ist das nicht Sara? Eine Geschichte zum Judentum. 
1. Aufl. Stuttgart: Calwer Verlag.

Wernecke, Maren (2020): Was ist das? Christentum und Islam. Hörspiel. 1. Aufl. 
München: Audio Media.

Buchczik, Claudia: Das Religionen der Welt-Spezial. Kidsweb. URL = https://web.
archive.org/web/20080914143050/https://www.kidsweb.de/religionen_spezial/
religionen_spezial.html

Cosmos Media UG: Die großen Weltreligionen. Helles Köpfchen. URL = https://
web.archive.org/web/20150217130206/https://www.helles-koepfchen.de/kinder-
seiten/weltreligionen

Deutsches Kinderhilfswerk e. V.: Die 5 großen Weltreligionen. Kindersache. URL = 
https://web.archive.org/web/20201027211359/https://www.kindersache.de/
bereiche/wissen/andere-laender/die-5-grossen-weltreligionen

GbR religionen-entdecken: Religionen entdecken. URL = https://web.archive.org/
web/20201113034854/https://www.religionen-entdecken.de/

Hessischer Rundfunk (HR): Was glaubst du denn? Das Funkkolleg für Kinder im 
Trialog der Kulturen. URL = https://web.archive.org/web/20120109013721/https://
www.kinderfunkkolleg-trialog.de/

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


421

Gesamtes Quellenkorpus

Mitteldeutscher Rundfunk (MDR)/Der Kinderkanal von ARD und ZDF: Schnitzel-
jagd im Heiligen Land. URL = https://web.archive.org/web/20150405212257/
http://www.kika.de/schnitzeljagd-im-heiligen-land/buendelgruppe1526.html

Südwestrundfunk (SWR): Weltreligionen. Kindernetz. URL = https://web.archive.
org/web/20150509193903/https://www.kindernetz.de/infonetz/laenderundkul 
turen/weltreligionen/-/id=23528/1dq3s5d/index.html

Westdeutscher Rundfunk (WDR): Woran glaubst du? Die Seite mit der Maus. URL = 
https://web.archive.org/web/20170916142541/https://www.wdrmaus.de/extras/
mausthemen/glaube/index.php5

12.2	 Diskutierte Quellen
Almstadt, Lilo/Heinz Meyer (2006): So leben und glauben wir in Deutschland. Illustr. 

v. Gabriele Halang. Bremen: Schünemann.
Almstadt, Lilo/Heinz Meyer (2009): Ich bin Fredo, wer bist du? Ein interkulturelles 

Mitmachbuch. Illustr. v. Gabriele Halang. Bremen: Edition Temme.
Baykurt, Fakir (1980): Die Friedenstorte. Übers. v. Petra Kappert (TR, Barış Çöreği). 

Stuttgart: Ararat.
Becker, Antoinette/Elisabeth Niggemeyer (1982): meine Religion, deine Religion. 

Ein erzählendes Sachbuch mit Fotografien. Für Kinder, Jugendliche und alle, 
die mehr von den Religionen wissen wollen. Ravensburg: Otto Maier Verlag.

Beese, Karin (2018): Nelly und die Berlinchen. Rettung auf dem Spielplatz. Illustr. v. 
Mathilde Rousseau. Berlin: HaWandel.

Bentzien, Hans (1984): Jagdzauber und Totemtier. Illustr. v. Konrad Golz. Berlin: 
Der Kinderbuchverlag.

Biesinger, Albert/Helga Kohler-Spiegel (2015): Gibt’s Gott? Die großen Themen der 
Religion. Kinder fragen − Forscher und Forscherinnen antworten. Illustr. v. 
Mascha Greune. München: Kösel.

Bosch, Martha-Maria (1980): Judith. Stuttgart: Spectrum.
Bosse, Ayşe (2020): Pembo. Halb und halb macht doppelt glücklich. Illustr. v. Beyoğlu 

Ceylan. Hamburg: Carlsen.
Brown, Alan/Andrew Langley (1999): Woran wir glauben. Religionen der Welt – von 

Kindern erzählt. Illustr. v. Teri Gower. Übers. v. Daniela Nußbaum-Jacob (UK, 
What I Believe. A Young Person’s Guide to the Religions of the World). Lahr: Ernst 
Kaufmann.

Bubis, Ignatz (1995): Ich bin, was ich bin, ein Jude. Jüdische Kinder in Deutschland 
erzählen. Köln: Kiepenheuer & Witsch.

Buchczik, Claudia: Glaube und Religion. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/
web/20080917172604/http://www.kidsweb.de/religionen_spezial/glaube_religion. 
html.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


422

Verzeichnisse

Butt, Christian (2014): Was glaubst du? Eine kleine Religionskunde illustriert von 
Kindern für Kinder. Stuttgart: Calwer Verlag.

Damon, Emma (2002): Gott, Allah, Buddha. Und woran glaubst du? Übers. v. Katha-
rina Ebinger (UK, All Kinds of Beliefs). Stuttgart: Gabriel.

Desplechin, Marie (1998): Ich, Gott und Onkel Frederic. Übers. v. Rosemarie Grie-
bel-Kruip (FR, Et dieu dans tout ça?). Würzburg: Arena.

Domdey, Günter/Kurt-Friedrich Nebel (1978): Menschen, Städte, Freundesland. 
Illustr. v. Lutz Lüders. Berlin: Der Kinderbuchverlag.

Drechsler, Bärbel Manaar (2010): Der kleine Hassan. Illustr. v. Linni Lind. Freiburg 
i. Br.: Salam Kinder- und Jugendbuch Verlag.

Drechsler, Bärbel Manaar (2016): Bismillah. Islamische Alltagsgeschichten für Klein 
und Groß. Illustr. v. Katharina Smetek. Bremen: Atfaluna Verlag.

Frisch, Hermann-Josef (1998): Felix reist zum Dach der Welt. Begegnung mit Hinduis-
mus und Buddhismus. Illustr. v. Markus Humbach. Düsseldorf: Patmos.

Frisch, Hermann-Josef (2002): Himmelsleitern. Religionen der Welt in Bildern. Illustr. 
v. Markus Humbach. Düsseldorf: Patmos.

Gorgas, Martina (2013): Religionen. Woran wir glauben = Was ist was. Nürnberg: 
Tessloff.

Gürz Abay, Arzu (2015): Lara und die Stadt der Geheimnisse. Lara ve Sirlar Ṣehri. 
Illustr. v. Sernur Işik. Übers. v. Arzu Gürz Abay (TR). Wassenberg: Anadolu.

Gürz Abay, Arzu (2016): Leyla und Linda feiern Ramadan. Leyla ve Linda ramaza-
ni kutluyorlar. Illustr. v. Sibel Demirtaş. Übers. v. Arzu Gürz Abay (TR). Han-
nover: Talisa.

Haderer, Kurt (2013): Weltreligionen/Die Bibel = Was ist was. Hörspiel. Nürnberg: 
Tessloff.

Halberstamm, Myriam (Hg.) (2016): Starke Geschichten für alle Kinder dieser Welt = 
Lesemaus. Hamburg: Carlsen.

Holtei, Christa (2011): Das große Familienbuch der Weltreligionen. Feste und Bräu-
che aus der ganzen Welt. Illustr. v. Tilman Michalski. Mannheim: Sauerländer.

Jacobi, Anna Laura (2017): So bunt ist Deutschland. Ein Malbuch für die Vielfalt. 
Berlin: GoVolunteer e. V.

Janßen, Ulrich/Ulla Steuernagel (2003): Die Kinder-Uni. Forscher erklären die Rätsel 
der Welt. Illustr. v. Klaus Ensikat. Stuttgart/München: Deutsche Verlags-Anstalt.

Jones, Aled (2012): Woran glaubst du? Entdecke die Welt der Religionen. Übers. v. 
Christiane Wagler (UK, What do You Believe?). München: Dorling Kindersley.

Kirchberg, Ursula (1978): Selim und Susanne. Übers. v. Yüksel Pazarkaya (TR, Selim 
ile Susanne). München: Heinrich Ellermann.

Kostrzewa, Anne (2017): Nasengruß & Wangenkuss. So macht man Dinge anders-
wo. Illustr. v. Inka Vigh. Frankfurt a. M.: Fischer Sauerländer.

Kötter, Ingrid (1989): Die Kopftuchklasse. Illustr. v. Dietrich Lange. Würzburg: Arena.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


423

Diskutierte Quellen

Krabbe, Victoria (2008): Sara will es wissen. Eine Geschichte über die 5 Weltreligionen. 
Illustr. v. Constanze Guhr. München: Pattloch.

Landesjugendring Brandenburg e. V. (2018): Memo-Spiel Anders als du glaubst. Reli-
gionen und Weltanschauungen. o. O.: o. V.

Laube, Sigrid (2011): Erklär mir deinen Glauben. Die fünf Weltreligionen. Illustr. v. 
Monika Zünd. Wien/München: Annette Betz.

Lindenfors, Patrik (2012): Gott gibt es wohl nicht. Illustr. v. Vanja Schelin. Übers. v. 
Rainer Lippold (SWE, Gud finns nog inte). Aschaffenburg: Alibri.

Maar, Paul (1993): Neben mir ist noch Platz. Illustr. v. Verena Ballhaus. München: dtv.
Mai, Manfred (1993) Ausländer bei uns = Warum Geschichten. Illustr. v. Dagmar 

Geisler. Bindlach: Loewe.
Mai, Manfred (2008): Rund um die Weltreligionen = 66 Fragen und Antworten. 

Illustr. v. Rolf Bunse. Freiburg i. Br.: Herder.
Marquardt, Vera (2018): Mein großes Wimmelbuch von den Weltreligionen. Illustr. 

v. Manfred Tophoven. Kevelaer: Butzon & Bercker.
Meyer, Karlo/Barbara Janocha (2018): Wie ist das mit den Religionen? Illustr. v. San-

dra Reckers. Stuttgart: Thienemann.
Morgenroth, Matthias (2015): Fröhliche Weihnachten, Yara! Eine Adventskalender-

geschichte über Freundschaft und Toleranz. Illustr. v. Manfred Tophoven. Lahr: 
Kaufmann.

Azur und Asmar (Michel Ocelot, Azur et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006).
Kinder erklären ihre Religion (Calle Overweg, DE 2003).
Präkelt, Volker (2012): Ach, du lieber Gott! Warum wir Sehnsucht nach dem Glauben 

haben und warum es unterschiedliche Religionen gibt. = Baff! Wissen. Illustr. v. 
Katja Wehner. Würzburg: Arena.

Probst, Petra (2003): Kinder aus aller Welt. Zum Ausschneiden, Anziehen und Spie-
len. Witzenhausen: Grätz Verlag.

Procházková, Iva (2000): Vinzenz fährt nach Afrika. Illustr. v. Silke Tessmer. Ham-
burg: Heinrich Ellermann.

Rosenstock, Roland (2010): Weltreligionen = Frag doch mal…die Maus! Illustr. v. 
Clara Suetens. München: cbj.

Schädlich, Susan (2017): Woran Menschen glauben. Religionen, Weltanschauungen, 
Hintergründe. Illustr. v. Alexander von Knorre. Hamburg: Carlsen.

Schlensog, Stephan (2019): Komm mit, wir entdecken die Weltreligionen. Illustr. v. 
Carmen Hochmann. Stuttgart: Gabriel.

Schmidt-Salomon, Michael (2007): Wo bitte geht’s zu Gott? fragte das kleine Fer-
kel. Ein Buch für alle, die sich nichts vormachen lassen. Illustr. v. Helge Nyn-
cke. Aschaffenburg: Alibri.

Schulz, Hermann (2002): Wenn dich ein Löwe nach der Uhrzeit fragt. Wuppertal: 
Peter Hammer Verlag.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


424

Verzeichnisse

Schulz-Reiss, Christine (2004): Was glaubt die Welt? Die fünf großen Religionen. 
Illustr. v. Werner Tiki Küstenmacher. Bindlach: Loewe.

Schwikart, Georg (1995): Julia und Ibrahim. Christen und Muslime lernen einander 
kennen. Illustr. v. Gretje Witt. Düsseldorf: Patmos.

Schwikart, Georg (2008): Julia und Ibrahim. Christen und Muslime lernen einan-
der kennen. Illustr. v. Cornelia Kurtz. Düsseldorf: Patmos.

Šerifović, Adis (2013): Abenteuer von Elif und Clara. Der geheime Schlüssel. Wien: 
Al Hamra.

Spier, Peter (1981): Menschen. Übers. v. Irene Heß (US, People). Stuttgart/Wien: 
Thienemann.

Stalfelt, Pernilla (2014): So bin ich und wie bist du? Ein Buch über Toleranz. Übers. 
v. Birgitta Kicherer (SWE, Vem är du?). Leipzig: Klett Kinderbuch.

Staszewski, Noemi (1997): Mona und der alte Mann. Ein Kinderbuch zum Judentum. 
Illustr. v. Barbara Stachuletz/Ami Blumenthal. Düsseldorf: Patmos.

Theel, Sarah (2019): Nathan der Weise. Neu erzählt nach Gotthold Ephraim Lessing. 
Illustr. v. Franziska Harvey. Hamburg: Jumbo.

Torabi, Hamidreza (2017): Die magischen Minarette der Blauen Moschee. Illustr. 
v. Behnam Berenji/Mansoreh Maleki Jahan. Hamburg: Islamische Akademie 
Deutschland.

Tuckermann, Anja (2008): Ein Buch für Yunus. Eine deutsch-türkische Geschichte. 
Illustr. v. Hildegard Müller. München: dtv.

Tworuschka, Monika (1998): Kinder erleben die Weltreligionen. Ein Abenteuerspiel-
buch Bd. 1. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

Tworuschka, Monika (2001): Der geheimnisvolle Besucher. Illustr. v. Heribert Schul-
meyer. Düsseldorf: Patmos.

Tworuschka, Monika (2020): Ist das nicht Sara? Eine Geschichte zum Judentum. 
Stuttgart: Calwer Verlag.

Tworuschka, Monika/Udo Tworuschka (2003): Lexikon Weltreligionen Kindern 
erklärt. Illustr. v. Rüdiger Pfeffer. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

Vellguth, Klaus (2004): Gemeinsam im Gelobten Land. Unterwegs mit Judith, Chris-
toph und Mustafa. Illustr. v. Bärbel Witzig. Freiburg i. Br.: Herder.

Von Holleben, Jan/Jane Baer-Krause (2015): Wie heißt dein Gott eigentlich mit Nach-
namen? Kinderfragen zu fünf Weltreligionen. Stuttgart: Gabriel.

Weinhold, Angela (2003): Unsere Religionen = Wieso? Weshalb? Warum? Hörspiel. 
Ravensburg: Ravensburger Buchverlag Otto Maier.

Weinhold, Angela (2014): Religionen der Welt = Wieso? Weshalb? Warum? Ravens-
burg: Ravensburger Buchverlag Otto Maier.

Wetscher, Rosemarie (2015): Weltreligionen = GEOlino extra. Hamburg: Gruner + Jahr.
Wills, Anna (2017): Das Wimmelbuch der Weltreligionen. Illustr. v. Nora Tomm. 

Weinheim/Basel: Beltz & Gelberg.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


425

Diskutierte Quellen

Wimmer, Stefan Jakob (2005): Weltreligionen entdecken. Judentum, Christentum 
und Islam. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk.

Knietzsche und die Religion (vision x, DE 2017).
Yu-Dembski, Dagmar (2016): Lili und das chinesische Frühlingsfest. Illustr. v. Sig-

rid Leberer. In: Myriam Halberstamm (Hg.): Starke Geschichten für alle Kin-
der dieser Welt = Lesemaus. Hamburg: Carlsen.

Zöller, Elisabeth (2006): Lara Lustig und der liebe Gott = LeseStar. Illustr. v. Lisa 
Althaus. München: cbj.

Zorn, Swantje/Meike Laaff (2010): Religionen der Welt = logo! Wissen zum Hören. 
Hörspiel. München: Der Hörverlag.

12.3	 Weitere genannte Kindermedien
Abraham, Peter (2013): Das Schulgespenst. Illustr. v. Rolf Bunse. Ravensburg: Ravens-

burger Verlag.
Ayoub, Umm/Katharina Smetek (2020): Mein großes Ramadan Mit-Mach-Buch. 

Bremen: Atfaluna Verlag.
Bentzien, Hans (1976): Ein Buch vom Kommunismus. Für junge Leute. Illustr. v. 

Rudolf Schultz-Debowski. Berlin: Der Kinderbuchverlag.
Bentzien, Hans (1979): Meister, Meister, zeig uns Arbeit. Illustr. v. Konrad Golz. Ber-

lin: Der Kinderbuchverlag.
Bentzien, Hans (1980): Wohin die Reise geht. Illustr. v. Konrad Golz. Berlin: Der 

Kinderbuchverlag.
Bosch, Martha-Maria (1953): Ulrike meistert ihr Schicksal. Ein Buch für Mädchen. 

Freiburg i. Br.: Verlag Kreuz.
Bosch, Martha-Maria (1955): Die Afrikanerin. Geschichte eines fremden Mädchens. 

Illustr. v. Walter Rieck. Stuttgart: D. Gundert Verlag.
Bosch, Martha-Maria (1958): Der tapfere Frieder. Illustr. v. Walter Rieck. Stuttgart: 

Oncken Verlag.
Brezina, Thomas C. (2005): Hilfe, ich bin Prinzessin = Unser Geheimnis. Illustr. v. 

Rolf Bunse. Ravensburg: Ravensburger Verlag.
Brown, Alan (1993): Sex Education: Guidelines for Church School Governors. West-

minster: Church House Publishing.
Brown, Alan (2003): Sacred Texts. The Bible and Christianity. Collingwood: Smart 

Apple Media.
Brown, Alan/Alison Seaman (2002): Encounter Christianity. In Questions about 

Jesus. Westminster: Church House Publishing.
Da kann noch viel passieren (Calle Overweg, DE 2008).
Die Villa (Calle Overweg, DE 2004).

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


426

Verzeichnisse

Doherty, Gillian (2006): 1001 Things to Spot Long Ago. Illustr. v. Teri Gower. Lon-
don: Usborne.

Drechsler, Bärbel Manaar (2011): Geschichten über Tiere im Koran. Bergheim: 
Moschee-Verlag.

Drechsler, Bärbel Manaar (2011): Yusuf, der Prophet. Illustr. v. Oliver Streich. Frei-
burg i. Br.: Salam Kinder- und Jugendbuch Verlag.

Emontzpohl, Peter H./Julia Knop/Ursula Nothelle-Wildfeuer (2009): Worauf wir 
bauen können. Rund um die Erstkommunion. Der Vorbereitungskurs. Illustr. 
v. Rolf Bunse. Freiburg i. Br.: Herder.

Grosche, Erwin (2011): Engel für alle Fälle. Illustr. v. Constanze Guhr. Stuttgart: Gabriel.
Guhr, Constanze (2018): Mein allerliebstes Lieblingsbuch: Zum Ausmalen, zum Ein-

kleben, zum Träumen, zum Kritzeln. München: dtv.
Gürz Abay, Arzu (2018): Wir sind schon zu zweit. Ya somos dos. Illustr. v. Elif Cansu 

Özen. Köln: Fizzy Lemon Publishing.
Gürz Abay, Arzu (2020): Mara und Mark haben Hunger. Köln: Fizzy Lemon Publishing.
Helbrough, Emma/Susanna Davidson (2018): 1001 petites bêtes à trouver. Illustr. v. 

Teri Gower. London: Usborne.
Krabbe, Victoria (2005): Der große Xenos-Meeresatlas für Kinder. Illustr. v. Hans 

G. Schellenberger. Hamburg: Xenos Verlag.
Krabbe, Victoria (2012): Bommes Bagger. Illustr. v. Michael Bayer. Potsdam: Tan-

dem Verlag.
Künzler-Behncke, Rosemarie (2006): Sankt Martin. Illustr. v. Monika Zünd. Wien/

München: Annette Betz.
Langley, Andrew (2008): Natural Disasters: Hurricanes, Tsunamis & Other Destruc-

tive Forces. New York: Kingfisher Books.
Langley, Andrew (2011): Medieval Life. Discover Medieval Europe − from Life in a 

Country Manor to the Streets of a Growin. London: Dorling Kindersley.
Langley, Andrew (2012): Ancient Medicine = Medicine Through the Ages. Ports-

mouth: Heinemann.
Laube, Sigrid (2001): Der Zoo macht Spaß. Illustr. v. Maria Blazejovsky. Wien: Jung-

brunnen.
Laube, Sigrid, (2004): Sisi, das Kind der Sonne. Wien: Jungbrunnen.
Laube, Sigrid, (2004): Und jenseits liegt kein Paradies. Eine Reise ins nördliche Eis-

meer. München: cbj.
Lückel, Kristin (2014): Die spannendsten Ritter- und Drachengeschichten. Illustr. v. 

Manfred Tophoven. Lahr: Ernst Kaufmann.
Mai, Manfred (2019): Meine schönsten Tiergeschichten. Illustr. v. Ana Weller. Ravens-

burg: Ravensburger Verlag.
Mai, Manfred (2020): Eine Gruselnacht im Zelt. Illustr. v. Christian Zimmer. Frank-

furt a. M.: Fischer.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


427

Weitere genannte Kindermedien

Marquardt, Vera (2019): Mein großes Wimmelbuch von der Arche Noah. Illustr. v. 
Manfred Tophoven. Kevelaer: Butzon & Bercker.

Marquardt, Vera/Burkhard Eidens (2018): Meine liebste Bilderbibel. Illustr. v. Gise-
la Dürr. Kevelaer: Butzon & Bercker.

Pouesi, Daniel (2022): Chipani’s Island African Song. Illustr. v. Sibel Demirtaş. o. O.: 
o. V.

Schulz, Hermann (2004): Ein Apfel für den lieben Gott. Illustr. v. Dorota Wünsch. 
Wuppertal: Peter Hammer Verlag.

Schulz, Hermann (2007): Die schlaue Mama Sambona. Illustr. v. Tobias Krejtschi. 
Wuppertal: Peter Hammer Verlag.

Schulz, Hermann (2016): Lady Happy und der Zauberer von Ukerewe. Illustr. v. Bar-
bara Yelin. Hamburg: Aladin Verlag.

Schulz-Reiss, Christine (2019): Die geheimnisvolle Welt des Leonardo da Vinci. Illustr. 
v. Paolo Friz. Berlin: Kindermann Verlag.

Schulz-Reiss, Christine (2022): Einfach erklärt. Politik – Demokratie – Deine Rech-
te. Illustr. v. Ole Häntzschel. Bindlach: Loewe.

Schulz-Reiss, Christine (2022): Marie Curie – eine Frau verändert die Welt. Illustr. 
v. Regina Kehn. Berlin: Kindermann Verlag.

Schwarz, Britta (2004): Das kleine Wutmonster. Illustr. v. Manfred Tophoven. Wien/
München: Annette Betz.

Smetek, Katharina/Mayoumi Biletski (2016): Wer ist Allah? Lerne die Namen und 
Eigenschaften Allahs mit Noah. Bremen: Atfaluna Verlag.

Weinhold, Angela (2002): Bei den Indianern = Wieso? Weshalb? Warum? Ravens-
burger Verlag.

Weinhold, Angela (2008): Die Dinosaurier = Wieso? Weshalb? Warum? Ravens-
burger Verlag.

Weinhold, Angela (2020): Wir entdecken Insekten = Wieso? Weshalb? Warum? 
Ravensburger Verlag.

Zöller, Elisabeth (2004): Lara Lustig und der große Klassenzauber. Illustr. v. Lisa 
Althaus. München: cbj.

Zöller, Elisabeth (2005): Lara Lustig und die Sache mit der Liebe. Illustr. v. Lisa Alt-
haus. München: cbj.

Zünd, Monika (2004): Der heilige Nikolaus. Wien/München: Annette Betz.
Zünd, Monika (2004): Harlekin. Wien/München: Annette Betz.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


428

Verzeichnisse

12.4	Sekundärliteratur
§3 Jugendgerichtsgesetz in der Fassung der Bekanntmachung vom 11.12.1974 (BGBl. 

I S. 3427), das zuletzt durch Artikel 1 des Gesetzes vom 09.12.2019 (BGBl. I 
S. 2146) geändert worden ist.

§19 Strafgesetzbuch in der Fassung der Bekanntmachung vom 13.11.1998 (BGBl. I 
S. 3322), das zuletzt durch Artikel 1 des Gesetzes vom 30.11.2020 (BGBl. I S. 2600) 
geändert worden ist.

Adick, Christel (2011): Bildung. In: Klaus-Peter Horn/Heidemarie Kemnitz/Win-
fried Marotzki/Uwe Sandfuchs (Hg.): Klinkhardt Lexikon Erziehungswissen-
schaft. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt, S. 154–156.

Akurgal, Ekrem (1966): Orient und Okzident. Die Geburt der griechischen Kunst. 
Baden-Baden: Holle Verlag.

Alanen, Leena (2005): Kindheit als generationales Konzept. In: Heinz Hengst/Helga 
Zeiher (Hg.): Kindheit soziologisch. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-
schaften, S. 65–82.

Alberts, Wanda (2007): Integrative Religious Education in Europe. A Study-of-
Religions Approach. Berlin/New York: De Gruyter.

Alberts, Wanda (2019): Religious Education as Small ›i‹ Introduction: How Euro-
pean Countries Struggle with a Secular Approach to Religion in Schools. In: 
CEPS Journal 9 [4], S. 53–72.

Alefeld, Yvonne-Patricia (1996): Göttliche Kinder. Die Kindheitsideologie in der 
Romantik. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Alibri Verlag GmbH: Über uns. Alibri. Forum für Utopie und Skepsis. URL = https://
www.alibri.de/Verlag/%C3%9Cber-uns [26.12.2022].

Alkemeyer, Thomas/Nikolaus Buschmann/Steffen Hamborg/Jędrzej Sulmowski (2021): 
Das Imaginäre der Praxis. Kollektive Subjektivierung im Kontext nachhaltiger 
Entwicklung. In: Birgit Blättel-Mink (Hg.): Gesellschaft unter Spannung. Ver-
handlungen des 40. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie 2020. 
URL = https://publikationen.soziologie.de/index.php/kongressband_2020/article/ 
view/1345/1611 [01.05.2022].

Allen, Douglas (2005): Major Contributions of Philosophical Phenomenology and Her-
meneutics to the Study of Religion. In: René Gothóni (Hg.): How to Do Compar-
ative Religion? Three Ways, Many Goals. Berlin/New York: De Gruyter, S. 5–28.

Amberg, Lucia (2004): Wissenswerte Kindheit. Zur Konstruktion von Kindheit in 
deutschsprachigen Enzyklopädien des 18. Jahrhunderts. Bern: Peter Lang.

Anderson, Benedict (2006): Imagined Communities. Reflections on the Origin and 
Spread of Nationalism. London/New York: Verso.

Antes, Peter (1979): »Religion« einmal anders. In: Temenos. Studies in Comparative 
Religion 14, S. 184–197.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


429

Sekundärliteratur

Ariès, Philippe (1990): Geschichte der Kindheit (L’enfant et la vie familiale sous l’an-
cien régime, 1960). München: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Aristoteles (1991): Politik I. Über die Hausverwaltung und die Herrschaft des Herrn 
über Sklaven (Politiká), hg. v. Hellmut Flashar. Übers. v. Eckart Schütrumpf. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Aristoteles (2005): Politik VII/VIII. Über die beste Verfassung (Politiká), hg. v. Hell-
mut Flashar. Übers. v. Eckart Schütrumpf. Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft.

Arnold, Klaus (2018): Familie und Kindheit zur Zeit der Reformation. In: Gabriele 
von Glasenapp/Claudia Maria Pecher/Martin Anker (Hg.): Die Reformation in 
der Kinder- und Jugendliteratur. Beiträge zur literaturhistorischen und literar-
ästhetischen Praxis. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 1–21.

Assmann, Aleida (2010): Re-framing Memory. Between Individual and Collective 
Forms of Constructing the Past. In: Karin Tilmans/Frank van Vree/Jay Winter 
(Hg.): Performing the Past. Memory, History, and Identity in Modern Europe. 
Amsterdam: Amsterdam University Press, S. 35–50.

Assmann, Jan (2018): Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische 
Identität in frühen Hochkulturen. München: C. H. Beck.

Auerochs, Bernd (2004): Tradition als Grundlage und kulturelle Präfiguration von 
Erfahrung. In: Friedrich Jaeger/Burkhard Liebsch (Hg.): Handbuch der Kultur-
wissenschaften. Grundlagen und Schlüsselbegriffe. Stuttgart/Weimar: Metz-
ler, S. 24–37.

Aufenthaltsgesetz in der Fassung der Bekanntmachung vom 25. Februar 2008 (BGBl. I 
S. 162), das zuletzt durch Artikel 4a des Gesetzes vom 23. Mai 2022 (BGBl. I 
S. 760) geändert worden ist.

Auffarth, Christoph (2009): Mittelalterliche Modelle der Eingrenzung und Aus-
grenzung religiöser Verschiedenheit. In: Hans G. Kippenberg/Jörg Rüpke/Kocku 
von Stuckrad (Hg.): Europäische Religionsgeschichte. Ein mehrfacher Pluralis-
mus. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 193–218.

Augustine, Saint, Bishop of Hippo (1991): On Genesis, Two Books on Genesis Against 
the Manichees and on the Literal Interpretation of Genesis (De Genesis contra 
Manichaeos, 389 n. Chr.; De Genesi ad litteram inperfectus liber, 393 n. Chr.), hg. u. 
übers. v. Roland J. Teske. Washington: The Catholic University of America Press.

Aurelius Augustin, Bishop of Hippo: A Treatise on the Merits and Forgiveness of 
Sins, and on the Baptism of Infants (De peccatorum meritis et remissione et de 
baptismo parvulorum, 411 n. Chr.) 24 [XIX], hg. v. Philipp Schaff. URL = https://
ccel.org/ccel/schaff/npnf105/npnf105.x.iii.html [08.02.2022].

Aurelius Augustinus (2007): Bekenntnisse. Confessiones I (Confessiones, 397 n. Chr.), 
hg. v. Jörg Ulrich. Übers. v. Joseph Bernhart. Frankfurt a. M.: Verlag der Welt-
religionen.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


430

Verzeichnisse

Bal, Mieke (2009): Working with Concepts. In: European Journal of English Stu-
dies 13 [1], S. 13–23.

Baumgarten, Roland (2006): Familie und Kindheit. Griechenland. In: Johannes 
Christes/Richard Klein/Christoph Lüth (Hg.): Handbuch der Erziehung und 
Bildung in der Antike. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 29–35.

Becker-Carus, Christian (2016): Wahrnehmung. In: Uwe Tewes/Klaus Wildgrube 
(Hg.): Psychologie-Lexikon. München: Oldenbourg Wissenschaftsverlag, S. 444–
446.

Bell, Catherine (2006): Paradigms behind (And before) the Modern Concept of Reli-
gion. In: History and theory 45 [4], S. 27–46.

Belting, Hans (2011): Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft. Mün-
chen: Wilhelm Fink Verlag.

Benner, Julia (2016): Intersektionalität in der Kinder- und Jugendliteraturforschung. 
In: Petra Josting/Caroline Roeder/Ute Dettmar (Hg.): Immer Trouble mit Gen-
der? Genderperspektiven in Kinder- und Jugendliteratur und -medien(for-
schung) = kjl & m 16 [extra], S. 29–39.

Berger, Peter L. (2015): Altäre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften. 
Frankfurt a. M./New York: Campus Verlag.

Bergunder, Michael (2011): Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Überlegungen 
zum Gegenstand der Religionswissenschaft. In: Zeitschrift für Religionswissen-
schaft 19 [1/2], S. 3–55.

Berner, Ulrich (2020): Religionswissenschaft (historisch orientiert). Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht.

Bilstein, Johannes (2013): Ideal, Ausbeutung und Idylle: Imaginationen von Kind-
heit im 19. Jahrhundert. In: Matthias Winzen (Hg.): Kindheit. Eine Erfindung 
des 19. Jahrhunderts. Oberhausen: Athena, S. 69–91.

Bleisch, Petra/Ariane Schwab (2021): The ›World Religions Paradigm‹ as the Organ-
ising Principle of Didactic Action – a Case Study. In: British Journal of Religious 
Education. DOI: https://doi.org/10.1080/01416200.2021.1960486.

Blum, Erhard (2015): Grundfragen der historischen Exegese. Methodologische, philo-
logische und hermeneutische Beiträge zum Alten Testament, hg. v. Wolfgang 
Oswald/Kristin Weingart. Tübingen: Mohr Siebeck, S. 133–154.

Blum, Erhard/Harold W. Attridge/Gary A. Anderson/Joseph Dan/Tilman Nagel 
(2005): Abraham. In: Religion in Geschichte und Gegenwart online. Leiden: 
Brill. DOI: http://dx.doi.org.emedien.ub.uni-muenchen.de/10.1163/2405-8262_
rgg4_COM_00073.

Bobou, Olympia (2018): Representations of Children in Ancient Greece. In: Sally 
Crawford/Dawn M. Hadley/Gillian Shepherd (Hg.): The Oxford Handbook of 
the Archaeology of Childhood. Oxford: Oxford University Press, S. 352–375.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.1080/01416200.2021.1960486
https://doi.org/10.1080/01416200.2021.1960486
https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


431

Sekundärliteratur

Bock, Wolfgang (2009): Intermedialitätsforschung. In: Jost Schneider (Hg.): Methoden-
geschichte der Germanistik. Berlin: De Gruyter, S. 255–268.

Bodendörfer, Judith (2023): Gegen »die heiligen Gesetze der Logik«. Friedrich Max 
Müllers »Science of Religion« und die theosophische Vernunftkritik. Baden-
Baden: Tectum.

Bohn, Nicolette (2004): Im Bann der Seelenfänger. Jugendbücher über Sekten (1981–
2000). Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Böhnke, Alexander (2007): Paratexte des Films. Über die Grenzen des filmischen 
Universums. Bielefeld: Transcript.

Bollnow, Otto Friedrich (1979): Religionswissenschaft als hermeneutische Disziplin. 
In: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 31 [4], S. 366–379.

Braches-Chyrek, Rita/Doris Bühler-Niederberger/Friederike Heinzel/Heinz Sün-
ker/Werner Thole (2011): Deutungen und Bilder von Kindern und Kindheiten. 
In: Promotionskolleg Kinder und Kindheiten im Spannungsfeld gesellschaft-
licher Modernisierung (Hg.): Kindheitsbilder und die Akteure generationaler 
Arrangements. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 9–18.

Brezinka, Wolfgang (1990): Grundbegriffe der Erziehungswissenschaft. Analyse, Kri-
tik, Vorschläge. München/Basel: Ernst Reinhardt Verlag.

Bründel, Heidrun/Klaus Hurrelmann (2017): Kindheit heute. Lebenswelten der jun-
gen Generation. Weinheim/Basel: Beltz.

Brünig, Lina: Arzu Gürz Abay. Friedrich-Bödecker-Kreis Nordrhein-Westfalen e. V. 
URL = https://www.boedecker-kreis-nrw.de/arzu-guerz-abay [28.12.2022].

Brunotte, Ulrike/Rainer Herrn (2008): Statt einer Einleitung. Männlichkeiten und 
Moderne – Pathosformeln, Wissenskulturen, Diskurse. In: dies. (Hg.): Männ-
lichkeiten und Moderne. Geschlecht in den Wissenskulturen um 1900. Biele-
feld: Transcript, S. 1–23.

Bühler-Niederberger, Doris (2011): Lebensphase Kindheit. Theoretische Ansätze, 
Akteure und Handlungsräume. Weinheim/München: Juventa Verlag.

Bühler-Niederberger, Doris (2015): Sozialisation in der Kindheit. In: Klaus Hurrel-
mann/Ullrich Bauer/Matthias Grundmann/Sabine Walper (Hg.): Handbuch 
Sozialisationsforschung. Weinheim/Basel: Beltz, S. 833–849.

Busse, Stefan (2017): Moderne Kindheit – Kindheit in der (Spät-)Moderne. In: ders./
Kornelia Beer (Hg.): Modernes Leben – Leben in der Moderne. Wiesbaden: 
Springer, S. 157–179.

Cancik, Hubert (2021): Humanismus. In: ders./Burkhard Gladigow/Karl-Heinz 
Kohl (Hg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe III. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 173–185.

Caruso, Marcelo (2019): Geschichte der Bildung und Erziehung. Medienentwicklung 
und Medienwandel. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


432

Verzeichnisse

Castoriadis, Cornelius (1984): Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer 
politischen Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Castoriadis, Cornelius/Paul Ricœur (2016): Gespräch über die Geschichte und das 
gesellschaftliche Imaginäre. Wien: Passagen Verlag.

Colloseus, Cecilia (2014): Das göttliche Kind. Die romantische Verklärung der Kind-
heit. In: Michael Simon/Wolfgang Seidenspinner/Christina Niem (Hg.): Episte-
me der Romantik. Volkskundliche Erkundungen. Münster: Waxmann, S. 81–90.

Comenius, Johann Amos (1991): Orbis sensualium pictus. Die sichtbare Welt (Orbis 
sensualium pictus, 1658). Dortmund: Harenberg.

Cooney Williams, Jessica (2018): Portrait of a Palaeolithic Family: Art, Ornamen-
tation, and Children’s Relationship with their Community. In: Sally Crawford/
Dawn M. Hadley/Gillian Shepherd (Hg.): The Oxford Handbook of the Archae-
ology of Childhood. Oxford: Oxford University Press, S. 315–337.

Coonin, Arnold Victor (1995): Portrait Busts of Children in Quattrocento Florence. 
In: Metropolitan Museum Journal 30, S. 61–71.

Crenshaw, Kimberlé (1991): Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Pol-
itics, and Violence Against Women of Color. In: Stanford Law Review 43 [6], 
S. 1241–1299.

Czachur, Waldemar (2020): Diskursstrang. In: Stefan J. Schierholz (Hg.): Wörterbücher 
zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft (WSK) Online. Berlin/Boston: 
De Gruyter. URL = https://www-degruyter-com.emedien.ub.uni-muenchen. 
de/database/WSK/entry/wsk_id8b896401-f9e1-4a37-acf8-5c106fb97ae0/html 
[17.01.2023].

Dahinden, Janine/Joëlle Moret/Kerstin Duemmler (2011): Die Herstellung sozialer 
Differenz unter der Bedingung von Transnationalisierung. Religion, Islam und 
boundary work unter Jugendlichen. In: Birgit Allenbach/Urmila Goel/Merle 
Hummrich/Cordula Weißköppel (Hg.): Jugend, Migration und Religion. Inter-
disziplinäre Perspektiven. Zürich: Pano, S. 225–248.

Dahrendorf, Malte (1984): Kritik und Förderung von Kinder- und Jugendmedien. 
In: Dietrich Grünewald/Winfred Kaminski (Hg.): Kinder- und Jugendmedien. 
Ein Handbuch für die Praxis. Weinheim/Basel: Beltz, S. 13–27.

Dahrendorf, Malte (1988): Kinder- und Jugendliteratur-Forschung in der Bundes-
republik Deutschland. In: Germanic Review 63 [1], S. 6–12.

Darm, Ricarda (2020): Das Weltreligionenparadigma. Zentrale Probleme des Kons-
trukts für den inklusiven Werte- und Normen-Unterricht. In: Schule inklusiv 8, 
S. 41–44.

Davie, Grace (2015): Religion in Britain. A Persistent Paradox. Hoboken: Wiley-
Blackwell.

De Bougainville, Louis-Antoine (1999): Reise um die Welt 1766–1769 (Voyage autour 
du monde, 1771), hg. v. Detlef Brennecke. Stuttgart: Edition Erdmann.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


433

Sekundärliteratur

De Carvajal, Gaspar (1996): Das Tagebuch des Gaspar de Carvajal (Relación del 
nuevo descubrimiento del famoso río Grande que descubrió por muy gran ven-
tura el capitán Francisco de Orellana, 1542). In: Evamaria Grün (Hg.): Die Ent-
deckung von Peru 1526–1712. Die Eroberung des Inkareiches durch Pizarro und 
andere Conquistadoren. Die Augenzeugenberichte von Celso Gargia, Gaspar 
de Carvajal, Samuel Fritz. Stuttgart: Edition Erdmann, S. 216–260.

De Pizan, Christine (1986): Das Buch der Stadt der Frauen (Le livre de la cité des dames, 
1405), hg. u. übers. v. Margarete Zimmermann. Berlin: Orlanda-Frauenverlag.

De Pizan, Christine (1996): Der Schatz der Stadt der Frauen. Weibliche Lebensklug-
heit in der Welt des Spätmittelalters (Le trésor de la cité des dames, 1405), hg. v. 
Claudia Opitz. Übers. v. Claudia Probst. München: Herder.

DeMause, Lloyd (1980): Evolution der Kindheit (The Evolution of Childhood, 1974). 
In: ders. (Hg.): Hört ihr die Kinder weinen. Eine psychogenetische Geschichte 
der Kindheit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 12–111.

Demel, Walter (1992): Wie die Chinesen gelb wurden. Ein Beitrag zur Frühgeschichte 
der Rassentheorien. In: Historische Zeitschrift 255 [3], S. 625–666.

DeMolen, Richard L. (1975): Childhood and the Sacraments in the Sixteenth Cen-
tury. In: Archiv für Reformationsgeschichte 66, S. 49–71.

Dettmar, Ute/Caroline Roeder/Ingrid Tomkowiak (Hg.) (2019): Schnittstellen der 
Kinder- und Jugendmedienforschung. Aktuelle Positionen und Perspektiven. 
Stuttgart: Metzler.

Die heilige Schrift Bd. 1. Tora/Fünfbuch (1954), übers. v. Naftali Hirts Tur-Sinai. Jeru-
salem: The Jewish Publishing House.

Dinges, Ottilie (1984): Religion. In: Dietrich Grünewald/Winfred Kaminski (Hg.): 
Kinder- und Jugendmedien. Ein Handbuch für die Praxis. Weinheim/Basel: 
Beltz, S. 373–384.

Duncker, Ludwig (2010): Kulturen im Plural: Zur dialektischen Rekonstruktion 
des Kulturbegriffes – Vorbemerkungen zum Kapitel Enkulturation in und um 
Lernkulturen. In: Olaf Hartung/Ivo Steininger/Matthias C. Fink/Peter Gansen/
Roberto Priore (Hg.): Lernen und Kultur. Kulturwissenschaftliche Perspekti-
ven in den Bildungswissenschaften. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-
schaften, S. 171–177.

Durkheim, Émile (1972): Erziehung und Soziologie (Éducation et sociologie, 1922). 
Düsseldorf: Pädagogischer Verlag Schwann.

Durkheim, Émile (1973): Erziehung, Moral und Gesellschaft. Vorlesung an der Sor-
bonne 1902/1903 (L’éducation morale, 1934), hg. v. Heinz Maus/Friedrich Fürsten-
berg/Frank Benseler. Neuwied am Rhein/Darmstadt: Hermann Luchterhand 
Verlag.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


434

Verzeichnisse

Eberhardt, Verena Marie (2020): Religiöse Repräsentationen in Medien für Kinder. 
Pluralismus als Normalität, Notwendigkeit und Bereicherung. In: Zeitschrift 
für Religionskunde 8, S. 9–28.

Eberhardt, Verena Marie (2021): Geschlechterrollen, Religion und Identität in Kinder-
literatur. Intersektionale Perspektiven auf Ingrid Kötters Roman Die Kopftuch-
klasse. In: Anna-Katharina Höpflinger/Ann Jeffers/Daria Pezzoli-Olgiati (Hg.): 
Handbuch Gender und Religion. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 475–
489.

Eder, Jens (2009): Zur Spezifik audiovisuellen Erzählens. In: Hannah Birr/Maike 
Sarah Reinerth/Jan-Noël Thon (Hg.): Probleme filmischen Erzählens. Berlin/
Münster: Lit, S. 7–31.

Eickhorst, Annegret (2007): Interkulturelles Lernen in der Grundschule. Ziele – Kon-
zepte – Materialien. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

Elsner, Birgit/Sabina Pauen (2018): Vorgeburtliche Entwicklung und früheste Kindheit 
(0–2 Jahre). In: Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungs-
psychologie. Weinheim: Beltz, S. 163–189.

Engels, Friedrich (1990): Der Ursprung der Familie, des Privateigenthums und des 
Staats. Im Anschluss an Lewis H. Morgan’s Forschungen, hg. v. Joachim Herr-
mann/Hansulrich Labuske/Christian Mileta/Ursula Peters = Karl Marx Fried-
rich Engels Gesamtausgabe (Mega) Bd. 29. Berlin: Akademie Verlag.

Eßer, Florian (2014): Agency Revisited. Relationale Perspektiven auf Kindheit und die 
Handlungsfähigkeit von Kindern. In: Zeitschrift für Soziologie der Erziehung 
und Sozialisation 34, S. 233–246.

Ewers, Hans-Heino (1989): Kindheit als poetische Daseinsform. Studien zur Ent-
stehung der romantischen Kindheitsutopie im 18. Jahrhundert. Herder, Jean 
Paul, Novalis und Tieck. München: Wilhelm Fink.

Ewers, Hans-Heino (2000): Literatur für Kinder und Jugendliche. Eine Einführung 
in grundlegende Aspekte des Handlungs- und Symbolsystems Kinder- und 
Jugendliteratur. Mit einer Auswahlbibliographie Kinder- und Jugendliteratur-
wissenschaft. München: Wilhelm Fink Verlag.

Ewers, Hans-Heino (2012): Kinder- und Jugendliteratur – Begriffsdefinitionen. In: 
Günter Lange (Hg.): Kinder- und Jugendliteratur. Ein Handbuch. Baltmanns-
weiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 3–12.

Fareed, Muneer Goolam (2016): Duʿa. In: Richard C. Martin (Hg.): Encyclopedia of 
Islam and the Muslim World. Farmington Hills: Gale Cengage Learning, S. 309f.

Feldmann, Eva/Thomas R. Henschel/Susanne Ulrich (2001): Toleranz. Grundlage 
für ein demokratisches Miteinander. Gütersloh: Verlag Bertelsmann Stiftung.

Ferraro, Joanne M. (2013): Childhood in Medieval and Early Modern Times. In: 
Paula S. Fass (Hg.): The Routledge History of Childhood in the Western World. 
London/New York: Routledge, S. 61–77.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


435

Sekundärliteratur

Figl, Johann (2003): Einleitung Religionswissenschaft – Historische Aspekte, heuti-
ges Fachverständnis und Religionsbegriff. In: ders. (Hg.): Handbuch Religions-
wissenschaft. Religionen und ihre zentralen Themen. Innsbruck: Tyrolia, S. 17–80.

Figl, Johann (2015): Was ist Religion? – Systematische Überlegungen. In: Chibue-
ze C. Udeani/Friedrich Reiterer/Klaus Zapotoczky (Hg.): Religion and Society. 
On the Present-Day Religious Situation. Amsterdam/New York: Rodopi, S. 1–16.

Fleischer, Sandra/Robert Seifert (2017): Die Ästhetik von Kinder- und Jugendmedien 
in einem globalisierten Medienmarkt. In: Sebastian Schinkel/Ina Herrmann 
(Hg.): Ästhetiken in Kindheit und Jugend. Sozialisation im Spannungsfeld von 
Kreativität, Konsum und Distinktion. Bielefeld: Transcript, S. 219–235.

Forst, Rainer (2012): Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines 
umstrittenen Begriffs. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Fossheim, Hallvard J. (2017): Aristotle on Children and Childhood. In: Reidar Aas-
gaard/Cornelia Horn/Oana Maria Cojocaru (Hg.): Children in History. Per-
ceptions of Children in the Ancient and Medieval Worlds. London: Routledge, 
S. 37–55.

Foucault, Michel (2004): Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der 
Gouvernementalität I. Vorlesung am Collège de France 1977–1978 (Sécuri-
té, territoire, population. Cours au Collège de France 1977–1978, 2004). Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Francke, August Hermann (1726): Catechismus-Predigten. Darinnen Die V. Haupt-
stücke des kleinen Catechismi Lutheri, zu gründlicher Erbauung im wahren thä-
tigen Christenthum, abgehandelt sind. Halle: Wäysenhaus.

Francke, August Hermann (1885): A. H. Francke’s Pädagogische Schriften nebst der 
Darstellung seines Lebens und seiner Stiftungen. Langensalza: Beyer.

Frazer, James George (1990): The Golden Bough. London: Palgrave Macmillan.
Freiberger, Oliver (2011): Der Vergleich als Methode und konstitutiver Ansatz der 

Religionswissenschaft. In: Stefan Kurth/Karsten Lehmann (Hg.): Religionen 
erforschen. Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religionswissenschaft. 
Wiesbaden: Springer, S. 199–218.

Freund, Alexandra M./Jana Nikitin (2018): Junges und mittleres Erwachsenenalter. 
In: Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. 
Weinheim: Beltz, S. 265–289.

Frick, Eckhard (2017): Emisch/etisch. In: Spiritual Care 7 [1], S. 99–100.
Fritz, Natalie (2018): Von Rabenvätern und Übermüttern. Das religionshistorische 

Motiv der Heiligen Familie im Spannungsfeld zwischen Religion, Kunst und 
Film. Marburg: Schüren.

Fritz, Natalie/Anna-Katharina Höpflinger/Stefanie Knauß/Marie-Therese Mäder/
Daria Pezzoli-Olgiati (2018): Sichtbare Religion. Eine Einführung in die Religions-
wissenschaft. Berlin/Boston: De Gruyter.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


436

Verzeichnisse

Fuchs, Martin (2007): Repräsentation. In: Jürgen Straub/Arne Weidemann/Doris 
Weidemann (Hg.): Handbuch interkulturelle Kommunikation und Kompe-
tenz. Grundbegriffe – Theorien – Anwendungsfelder. Stuttgart/Weimar: Metz-
ler, S. 101–110.

Gansen, Peter (2010): Kindheitsforschung in kulturwissenschaftlicher Sicht. In: Olaf 
Hartung/Ivo Steininger/Matthias C. Fink/ders./Roberto Priore (Hg.): Lernen 
und Kultur. Kulturwissenschaftliche Perspektiven in den Bildungswissenschaf-
ten. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 179–191.

Gebhard, Ludwig (2021): Handkommentar zur Verfassung des Deutschen Reichs 
vom 11. August 1919. Berlin/Boston: De Gruyter.

Geertz, Clifford (2003): Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller 
Systeme (The Interpretation of Cultures. Selected Essays, 1973). Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Gellner, Christoph (2012): Mein Gott und ich. In: Buch & Maus 2 [12], S. 13–15.
George, Friederike (2009): Mein Gott – dein Gott…Religion für Kinder und Jugend-

liche in Bibliotheken. In: Arbeitsgemeinschaft Jugendliteratur und Medien 
(AJuM) der GEW (Hg.): Über Gott und die Welt: Religion als Thema der KJL = 
kjl & m 09 [1], S. 49–52.

Gernig, Kerstin (2001): Zwischen Sympathie und Idiosynkrasie. Zur Wahrnehmung 
des anderen Körpers in kulturanthropologischer Perspektive. In: dies. (Hg.): 
Fremde Körper. Zur Konstruktion des Anderen in europäischen Diskursen. 
Berlin: dahlen university press, S. 13–29.

Gestrich, Andreas (2004): Ehe, Familie, Kinder im Pietismus. Der ›gezähmte Teu-
fel‹. In: Martin Brecht/Klaus Deppermann/Ulrich Gäbler/Hartmut Lehmann 
(Hg.): Geschichte des Pietismus IV. Glaubenswelt und Lebenswelten. Göttin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 498–521.

Gladigow, Burkhard (2005): Religionswissenschaft als Kulturwissenschaft, hg. v. 
Christoph Auffarth/Jörg Rüpke. Stuttgart: Kohlhammer.

Glavac, Monika/Marie-Therese Mäder (2023): Dokumentarfilme als Kommunikations-
räume religiöser Identitäten. In: Anke Offerhaus (Hg.): Medienvielfalt – Religions-
vielfalt. Facetten der Transformation von Medien und Religion. Wiesbaden: 
Springer, S. 241–262.

Glomb, Stefan (2013): Identität, persönliche. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler Lexi-
kon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stutt-
gart/Weimar: Metzler, S. 306–307.

Gnüg, Hiltrud (2009): Hermeneutik/Neohermeneutik. In: Jost Schneider (Hg.): 
Methodengeschichte der Germanistik. Berlin/New York: De Gruyter, S. 225–253.

Goetz, Hans-Werner (2009): Sarazenen als »Fremde«? Anmerkungen zum Islam-
bild in der abendländischen Geschichtseschreibung des frühen Mittelalters. In: 
Conrad Lawrence/Benjamin Jokisch/Ulrich Rebstock (Hg.): Fremde, Feinde 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


437

Sekundärliteratur

und Kurioses. Innen- und Außenansichten unseres muslimischen Nachbarn. 
Berlin: De Gruyter, S. 39–66.

Gregersen, Niels Henrik/Johann Figl/Michael Steinmann/Christian Danz (2015): 
Transzendenz/Immanenz. In: Hans Dieter Betz/Don S. Browning/Bernd Janow-
ski/Eberhard Jüngel (Hg.): Religion in Geschichte und Gegenwart online. Lei-
den: Brill. DOI: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_025165.

Grenke, Wolfgang (2013): Zum Geleit. In: Matthias Winzen (Hg.): Kindheit. Eine 
Erfindung des 19. Jahrhunderts. Oberhausen: Athena, S. 6–17.

Grenz, Dagmar (1992): Die Darstellung ausländischer Mädchen im Kinder- und 
Jugendbuch. In: JuLit 2 [92], S. 57–71.

Greve, Werner/Tamara Thomsen (2018): Entwicklungspsychologie. Eine Einführung 
in die Erklärung menschlicher Entwicklung. Wiesbaden: Springer.

Griese, Hannah (2021): In der fantastischen Welt der Religionsforschung oder Eine 
wundersame Reise zur perfekten Hausarbeit. In: Verena Marie Eberhardt/dies./
Anna-Katharina Höpflinger (Hg.): Die fantastische Welt der Religionsforschung. 
o. O.: o. V., S. 12–31.

Grigo, Jacqueline (2015): Religiöse Kleidung. Vestimentäre Praxis zwischen Identi-
tät und Differenz. Bielefeld: Transcript.

Grimm, Kathleen (2013): Die Suche nach Identität und Gemeinschaft in der Kinder- 
und Jugendliteratur der DDR. Intertextueller Vergleich unter ästhetischen und 
gesellschaftspolitischen Aspekten. Hamburg: Diplomica Verlag.

Grünewald, Dietrich/Winfred Kaminski (1984): Kindheit, Medien und Kultur. In: 
dies. (Hg.): Kinder- und Jugendmedien. Ein Handbuch für die Praxis. Wein-
heim/Basel: Beltz, S. 3–12.

Haage, Bernhard Dietrich (2013): Naturphilosophische Grundlagen der Pflanzen-
heilkunde im Mittelalter. In: Mediaevistik. Internationale Zeitschrift für inter-
disziplinäre Mittelalterforschung 26, S. 13–30.

Hahn, Friedrich (1968): Zwischen Verkündigung und Kitsch. Weinheim/Berlin: Beltz.
Hall, Stuart (2000): Cultural Studies. Ein politisches Theorieprojekt, hg. v. Nora Räth-

zel. Hamburg: Argument Verlag.
Hall, Stuart (2004): Ideologie, Identität, Repräsentation, hg. v. Juha Koivisto/And-

reas Merkens. Hamburg: Argument Verlag.
Hall, Stuart (2009): Introduction: Who Needs ›Identity‹? In: ders./Paul du Gay 

(Hg.): Questions of Cultural Identity. London/Thousand Oaks/New Delhi/Sin-
gapore: Sage, S. 1–17.

Hall, Stuart (2013): Introduction. In: ders./Jessica Evans/Sean Nixon (Hg.): Repre-
sentation. London/Thousand Oaks/New Delhi/Singapore: Sage, S. xvii–xxvi.

Hall, Stuart (2013): The Work of Representation. In: ders./Jessica Evans/Sean Nixon 
(Hg.): Representation. London/Thousand Oaks/New Delhi/Singapore: Sage, 
S. 1–47.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


438

Verzeichnisse

Hamilton, Richard (1984): Sources for the Athenian Amphidromia. In: Greek, Roman 
and Byzantine Studies 25 [3], S. 243–251.

Hanawalt, Barbara A. (2002): Medievalists and the Study of Childhood. In: Specu-
lum 77 [2], S. 440–460.

Hansmann, Otto (1995): Kindheit und Jugend zwischen Mittelalter und Moder-
ne. Ein Lese-, Arbeits- und Studienbuch. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Harrington, Nicola (2018): A World Without Play? Children in Ancient Egyptian Art 
and Iconography. In: Sally Crawford/Dawn M. Hadley/Gillian Shepherd (Hg.): 
The Oxford Handbook of the Archaeology of Childhood. Oxford: Oxford Uni-
versity Press, S. 539–556.

Harris, Marvin (1976): History and Significance of the Emic/Etic Distinction. In: 
Annual Review of Anthropology 51 [1], S. 329–350.

HaWandel: Willkommen bei HaWandel. URL = https://hawandel.de/ [03.01.2023].
Heinke, Susanne/Beate Rabe (2012): Kinderfilm. In: Günter Lange (Hg.): Kinder- 

und Jugendliteratur der Gegenwart. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohen-
gehren, S. 421–446.

Held, Heinz-Georg (2003): Romantik. Literatur, Kunst und Musik 1790–1840. Köln: 
DuMont Literatur und Kunst Verlag.

Henzel, Christoph (2012): Kind und Kindheit in der Musik. Wandel in der Klavier-
musik vom 18. zum 20. Jahrhundert. In: Barbara Busch/ders. (Hg.): Kindheit im 
Spiegel der Musikkultur. Eine interdisziplinäre Annäherung. Augsburg: Wiß-
ner-Verlag, S. 57–66.

Hermann, Adrian (2015): Unterscheidungen der Religion. Analysen zum globalen 
Religionsdiskurs und dem Problem der Differenzierung von ›Religion‹ in bud-
dhistischen Kontexten des 19. und frühen 20. Jahrhunderts. Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht.

Herrmann, Ulrich (1988): Kind und Familie im 18. Jahrhundert. In: Johannes Oehme 
(Hg.): Das Kind im 18. Jahrhundert. Beiträge zur Sozialgeschichte des Kindes. 
Lübeck: Hansisches Verlagskontor H. Scheffler, S. 9–22.

Herrmann, Ulrich (2005): Erziehung und Bildung. In: Notker Hammerstein/ders. 
(Hg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte II. 18. Jahrhundert. Vom 
späten 17. Jahrhundert bis zur Neuordnung Deutschlands um 1800. München: 
C. H. Beck, S. 97–133.

Herrmann, Ulrich (2005): Familie, Kindheit, Jugend. In: Notker Hammerstein/ders. 
(Hg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte II. 18. Jahrhundert. Vom 
späten 17. Jahrhundert bis zur Neuordnung Deutschlands um 1800. München: 
C. H. Beck, S. 69–96.

Herrmann, Ulrich (2005): Kulturelles Leben und seine Medien. Kinder- und Jugend-
literatur. In: Notker Hammerstein/ders. (Hg.): Handbuch der deutschen Bildungs-

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


439

Sekundärliteratur

geschichte II. 18. Jahrhundert. Vom späten 17. Jahrhundert bis zur Neuordnung 
Deutschlands um 1800. München: C. H. Beck, S. 485–498.

Heumann, Jürgen (2005): Einleitung oder – Was ist »religiös« in Kinder- und Jugend-
literaturen? In: ders. (Hg.): Über Gott und die Welt. Religion, Sinn und Werte 
im Kinder- und Jugendbuch. Frankfurt a. M.: Peter Lang, S. 9–17.

Heywood, Colin (2018): A History of Childhood. Children and Childhood in the 
West from Medieval to Modern Times. Cambridge: Polity Press.

Hinkel, Hermann (1984): Bilderbuch. In: Dietrich Grünewald/Winfred Kaminski 
(Hg.): Kinder- und Jugendmedien. Ein Handbuch für die Praxis. Weinheim/
Basel: Beltz, S. 45–58.

Hipfl, Brigitte (2010): Cultural Studies. In: Ralf Vollbrecht/Claudia Wegener (Hg.): 
Handbuch Mediensozialisation. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 
S. 85–91.

Hjarvard, Stig (2011): The Mediatisation of Religion. Theorising Religion, Media and 
Social Change. In: Culture and Religion. An Interdisciplinary Journal 12 [2], 
S. 119–135.

Hobsbawm, Eric J. (2017): Das imperiale Zeitalter 1875–1914 (The Age of Empire: 
1875–1914, 1987). Darmstadt: Theiss.

Hobsbawm, Eric J. (2017): Die Blütezeit des Kapitals 1848–1875 (The Age of Capital: 
1848–1875, 1975). Darmstadt: Theiss.

Hobsbawm, Eric J. (2017): Europäische Revolutionen 1789–1848 (The Age of Revolu-
tion: Europe 1789–1848, 1962). Darmstadt: Theiss.

Hock, Klaus (2006): Einführung in die Religionswissenschaft. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft.

Hodaie, Nazli (2008): Der Orient in der deutschen Kinder- und Jugendliteratur. Fall-
studien aus drei Jahrhunderten. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Hofmeister, Adolf (1926): Puer, iuvenis, senex. Zum Verständnis der mittelalter-
lichen Altersbezeichnungen. In: Albert Brackmann (Hg.): Papsttum und Kaiser-
tum. Forschungen zur politischen Geschichte und Geisteskultur des Mittelalters. 
München: Verlag der Münchner Drucke, S. 287–316.

Honig, Michael-Sebastian (2002): Geschichte der Kindheit. In: Heinz-Hermann 
Krüger/Cathleen Grunert (Hg.): Handbuch Kindheits- und Jugendforschung. 
Opladen: Leske + Budrich, S. 309–332.

Höpflinger, Anna-Katharina (2013): Arnfasts Adler und Thors Fuß. Die Narrativi-
tät von Bildern am Beispiel des Runensteins von Altuna. In: Gabriela Brahier/
Dirk Johannsen: Konstruktionsgeschichten. Narrationsbezogene Ansätze in der 
Religionsforschung. Würzburg: Ergon, S. 381–394.

Hösle, Vittorio (2019): Was sind und zu welchem Ende studiert man Geisteswissen-
schaften? In: Hans Joas/Jörg Noller (Hg.): Geisteswissenschaft – was bleibt? 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


440

Verzeichnisse

Zwischen Theorie, Tradition und Transformation. Freiburg/München: Verlag 
Karl Alber, S. 104–134.

Hoyer, Timo (2015): Sozialgeschichte der Erziehung. Von der Antike bis in die Moder-
ne. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Hungerland, Beatrice/Helga Kelle (2014): Kinder als Akteure – Agency und Kind-
heit. Einführung in den Themenschwerpunkt. In: Zeitschrift für Soziologie der 
Erziehung und Sozialisation 34, S. 227–232.

Huntley, Katherine V. (2018): Children’s Graffiti in Roman Pompeii and Herculane-
um. In: Sally Crawford/Dawn M. Hadley/Gillian Shepherd (Hg.): The Oxford 
Handbook of the Archaeology of Childhood. Oxford: Oxford University Press, 
S. 376–386.

Hüppauf, Bernd/Peter Weingart (2009): Wissenschaftsbilder – Bilder der Wissen-
schaft. In: dies. (Hg.): Frosch und Frankenstein. Bilder als Medium der Popu-
larisierung von Wissenschaft. Bielefeld: Transcript, S. 11–43.

Hurrelmann, Klaus (2014): Sozialisation. In: Günter Endruweit/Gisela Tromms-
dorff/Nicole Burzan (Hg.): Wörterbuch der Soziologie. Konstanz/München: 
UVK Verlagsgesellschaft, S. 444–451.

Hurrelmann, Klaus/Matthias Grundmann/Sabine Walper (2008): Zum Stand der 
Sozialisationsforschung. In: dies. (Hg.): Handbuch Sozialisationsforschung. 
Weinheim/Basel: Beltz, S. 14–31.

Hurrelmann, Klaus/Ullrich Bauer (2015): Einführung in die Sozialisationstheorie. 
Das Modell der produktiven Realitätsverarbeitung. Weinheim/Basel: Beltz.

Hutter, Manfred (2015): Religionsgeschichte. In: Hans Dieter Betz/Don S. Browning/
Bernd Janowski/Eberhard Jüngel (Hg.): Religion in Geschichte und Gegen-
wart online. Leiden: Brill. DOI: http://dx.doi.org.emedien.ub.uni-muenchen.
de/10.1163/2405-8262_rgg4_COM_024584.

Huwiler, Elke (2005): Erzählströme im Hörspiel. Zur Narratologie der elektro-
akustischen Kunst. Paderborn: Mentis.

Isidorus Hispalensis (2008): Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla (Etymologi-
ae, um 623 n. Chr.), hg. u. übers. v. Lenelotte Möller. Wiesbaden: Marixverlag.

Jamin, Mathilde (1999): Fremde Heimat. Zur Geschichte der Arbeitsmigration aus 
der Türkei. In: Jan Motte/Rainer Ohliger/Anne von Oswald (Hg.): 50 Jahre 
Bundesrepublik – 50 Jahre Einwanderung. Nachkriegsgeschichte als Migrations-
geschichte. Frankfurt a. M./New York: Campus Verlag, S. 145–164.

Kaesler, Dirk/Matthias Koenig (2014): Gesellschaft. In: Günter Endruweit/Gisela 
Trommsdorff/Nicole Burzan (Hg.): Wörterbuch der Soziologie. Konstanz/Mün-
chen: UVK Verlagsgesellschaft, S. 152–154.

Keller, Reiner (2011): Wissenssoziologische Diskursanalyse. Grundlegung eines 
Forschungsprogramms. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


441

Sekundärliteratur

Kettner, Matthias (2004): Werte und Normen – Praktische Geltungsansprüche von 
Kulturen. In: Friedrich Jaeger/Burkhard Liebsch (Hg.): Handbuch der Kultur-
wissenschaften. Grundlagen und Schlüsselbegriffe. Stuttgart/Weimar: Metz-
ler, S. 219–231.

King, Margaret L. (2013): Children in Judaism and Christianity. In: Paula S. Fass 
(Hg.): The Routledge History of Childhood in the Western World. London/
New York: Routledge, S. 39–60.

Kippenberg, Hans G./Kocku von Stuckrad (2003): Einführung in die Religions-
wissenschaft. Gegenstände und Begriffe. München: C. H. Beck.

Kirsner, Inge (2013): Kirchenbilder und Menschenbildung. Religionspädagogische 
Studien im Spannungsfeld von Medien, Bildung und Religion. Leipzig: Evan-
gelische Verlagsanstalt Leipzig.

Klinkhammer, Gritt (2019): Der interreligiöse Dialog als Boundary Work. In: Zeit-
schrift für Religionswissenschaft 27 [1], S. 78–102.

Klinkhammer, Gritt/Anna Neumaier (2020): Religiöse Pluralitäten – Umbrüche 
in der Wahrnehmung religiöser Vielfalt in Deutschland. Bielefeld: Transcript.

Kloepfer, Rolf (2008): Histoire vs. discours. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler Lexi-
kon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stutt-
gart: Metzler, S. 287f.

Kluge, Markus (2021): Kindheit in der Kindheitsforschung. Empirische Problem-
felder – Deleuze’sche Antworten. Wiesbaden: Springer.

Knaut, Annette (2014): Politische Imaginative. Vom Narrativ der Öffentlichkeit zu 
transnationalen Diskursräumen. In: Frank Gadinger/Sebastian Jarzebski/Tay-
lan Yildiz (Hg.): Politische Narrative. Konzepte – Analysen – Forschungspraxis. 
Wiesbaden: Springer, S. 93–117.

Knoblauch, Hubert (2009): Populäre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesell-
schaft. Frankfurt a. M./New York: Campus Verlag.

Knoblauch, Hubert (2014): The Communicative Construction of Transcendence: a 
New Approach to Popular Religion. In: Judith Schlehe/Evamaria Sandkühler 
(Hg.): Religion, Tradition and the Popular. Transcultural Views from Asia and 
Europe. Bielefeld: Transcript, S. 29–50.

Koch, Anne (2021): Dringender Nachholbedarf. Der Anachronismus ›Welt-
religionen‹ in der Didaktik religiösen Pluralismus. In: Österreichisches Religions-
pädagogisches Forum 29 [1], S. 275–291.

Kohlmann, Klaus (2007): Der computeranimierte Spielfilm. Forschungen zur 
Inszenierung und Klassifizierung des 3-D-Computer-Trickfilms. Bielefeld: 
Transcript.

Kokemüller, Birgitt (2003): Jüdische Identität nach der Shoah als Thema in aus-
gewählten Kinder- und Jugendbüchern. Inhaltliche Analyse und didaktische 
Untersuchungen auf deren Verwendbarkeit im Katholischen Religionsunterricht 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


442

Verzeichnisse

der Sekundarstufe I. Frankfurt a. M./Berlin/Bern/Brüssel/New York/Oxford/
Wien: Lang.

Koselleck, Reinhart (1972): Einleitung. In: Otto Brunner/Werner Conze/ders. (Hg.): 
Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Spra-
che in Deutschland Bd. 1. Stuttgart: Klett, S. XIII–XXVII.

Kray, Jutta/Sabine Schaefer (2018): Mittlere und späte Kindheit (6–11 Jahre). In: 
Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. 
Weinheim: Beltz, S. 215–238.

Krech, Volkhard (2012): Religion als Kommunikation. In: Michael Stausberg (Hg): 
Religionswissenschaft. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 49–63.

Kress, Karin (2009): Narratologie. In: Jost Schneider (Hg.): Methodengeschichte der 
Germanistik. Berlin/New York: De Gruyter, S. 507–528.

Kreutzer, Eberhard (2013): Postkolonialismus/Postkolonialität. In: Ansgar Nün-
ning (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Perso-
nen – Grundbegriffe. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 617–618.

Krötke, Wolf (2005): Wirklichkeit. In: Religion in Geschichte und Gegenwart online. 
Leiden: Brill. DOI: http://dx.doi.org.emedien.ub.uni-muenchen.de/10.1163/2405-
8262_rgg4_SIM_224308.

Krotz, Friedrich (2017): Sozialisation in mediatisierten Welten. Mediensozialisation 
in der Perspektive des Mediatisierungsansatzes. In: Dagmar Hoffmann/ders./
Wolfgang Reißmann (Hg.): Mediatisierung und Mediensozialisation. Prozes-
se – Räume – Praktiken. Wiesbaden: Springer, S. 21–40.

Krüger, Heinz-Hermann/Cathleen Grunert (2010): Geschichte und Perspektiven 
der Kindheits- und Jugendforschung. In: dies. (Hg.): Handbuch Kindheits- 
und Jugendforschung. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 11–40.

Krüger, Heinz-Hermann/Cathleen Grunert (Hg.) (2002): Handbuch Kindheits- und 
Jugendforschung. Opladen: Leske + Budrich.

Kuhn, Markus (2009): Gibt es einen Ich-Kamera-Film? Überlegungen zum filmi-
schen Erzählen mit der subjektiven Kamera und eine exemplarische Analyse 
von Julian Schnabels Le Scaphandre et le Papillon. In: Hannah Birr/Maike 
Sarah Reinerth/Jan-Noël Thon (Hg.): Probleme filmischen Erzählens. Berlin: 
Lit, S. 59–83.

Kumoll, Karsten (2005): »From the Native’s Point of View«? Kulturelle Globali-
sierung nach Clifford Geertz und Pierre Bourdieu. Bielefeld: Transcript, S. 19–48.

Kurwinkel, Tobias (2017): Bilderbuchanalyse. Narrativik – Ästhetik – Didaktik. Tübin-
gen: A. Francke Verlag.

Lamont, Michèle/Marcel Fournier (1992): Introduction. In: dies. (Hg.): Cultivating 
Symbolic Boundaries. Differences and the Making of Inequality. Chicago/Lon-
don: The University of Chicago Press, S. 1–17.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


443

Sekundärliteratur

Landesamt für Verfassungsschutz Hamburg (2021): IZH. Außenposten des Tehe-
raner Regimes. Augen auf Hamburg. URL = https://www.hamburg.de/content 
blob/15263774/e9cee39187a321fab70c4f5f24bfee85/data/izh-neue-erkentnisse.
pdf [09.03.2023].

Langenhorst, Georg (2011): Religion in der Kinder- und Jugendliteratur? Epochen 
und Ertrag der Forschung. In: ders. (Hg.): Gestatten: Gott! Religion in der Kin-
der- und Jugendliteratur der Gegenwart. München: Verlag Sankt Michaels-
bund, S. 7–24.

Langenhorst, Georg (2012): Religion boomt im Kinder- und Jugendbuch. In: Buch & 
Maus 2 [12], S. 2–4.

Langenhorst, Georg (2013): Religiöse Spurensuche in der KJL der Gegenwart. Weg-
marken und aktuelle Tendenzen. URL = https://www.erzbistum-koeln.de/
export/sites/ebkportal/kultur_und_bildung/koeb/.content/.galleries/downloads/ 
Langenhorst_Beitrag_Dioezesantag_2013.pdf [30.09.2020].

Langenhorst, Georg (2017): »Was, wenn Gott einer, keiner oder viele ist?« Religion 
in der aktuellen Kinder- und Jugendliteratur. In: Arbeitsgemeinschaft Jugend-
literatur und Medien (AJuM) der GEW (Hg.): Luther & Co. – Religion(en) in 
der Kinder- und Jugendliteratur = kjl & m 17 [4], S. 3–9.

Lehmann, Karsten (2021): Religiöse Vielfalt an Wiener Schulen der Zwischenkriegs-
zeit. Begleitheft zur ZwieKrie-Ausstellung. Wien/Krems: Kirchliche Pädagogi-
sche Hochschule.

Leiste, Susanne (1985): Studien zur Darstellung des Kindes und der Kindheit in der 
bildenden Kunst des ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit. Dis-
sertationsschrift, o. O.: o. V.

Lenin, Wladimir Iljitsch (1938): Die theoretischen Grundlagen des Marxismus = 
Ausgewählte Werke Bd. 11. Moskau: Verlagsgenossenschaft ausländischer Arbei-
ter in der UdSSR.

Leppin, Hartmut (2015): Einführung in die Alte Geschichte. München: C. H. Beck.
Liedhegener, Antonius (2016): Religiöse Identitäten als Problem wechselseitiger 

Identifizierungen und Kategorisierungen. Aktuelle theoretische Konzepte und 
Fragen ihrer Operationalisierung in der empirischen Religionsforschung. In: 
Ines-Jacqueline Werkner/Oliver Hidalgo (Hg.): Religiöse Identitäten in politi-
schen Konflikten. Wiesbaden: Springer, S. 65–82.

Lindenberger, Ulman/Ursula M. Staudinger: Höheres Erwachsenenalter. In: ders./
Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Weinheim: Beltz, S. 291–318.

Loch, Werner (2004): Pädagogik am Beispiel August Hermann Franckes. In: Martin 
Brecht/Klaus Deppermann/Ulrich Gäbler/Hartmut Lehmann (Hg.): Geschichte 
des Pietismus 4. Glaubenswelt und Lebenswelten. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, S. 264–308.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


444

Verzeichnisse

Locke, John (2020): Gedanken über Erziehung (Some Thoughts Concerning Education, 
1693), hg. v. Dirk Schuck. Übers. v. Heinz Wohlers. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Löhmer, Cornelia (1989): Die Welt der Kinder im fünfzehnten Jahrhundert. Wein-
heim: Deutscher Studien Verlag.

Lövheim, Mia/Gordon Lynch (2011): The Mediatisation of Religion Debate: An Intro-
duction. In: Culture and Religion. An Interdisciplinary Journal 12 [2], S. 111–117.

Luckmann, Thomas (2014): Die unsichtbare Religion (The Invisible Religion, 1967). 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ludewig, Anna-Dorothea (2012): Das Bild der Jüdischen Mutter zwischen Schtetl und 
Großstadt. In: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 64 [1], S. 48–58.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, hg. v. André Kieserling. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lutz, Helma/María Teresa Herrera Vivar/Linda Supik (2013): Fokus Intersektionali-
tät – Einleitung. In: dies. (Hg.): Fokus Intersektionalität. Bewegungen und Ver-
ortungen eines vielschichtigen Konzeptes. Wiesbaden: Springer, S. 9–31.

Lux, Rüdiger/Andreas Kunz-Lübcke (2006) (Hg.): »Schaffe mir Kinder …« Beiträge 
zur Kindheit im alten Israel und in seinen Nachbarkulturen. Leipzig: Evange-
lische Verlagsanstalt.

Mäder, Marie-Therese (2015): Documentary Media and Religious Communities. In: 
Journal for Religion, Film and Media 1, S. 31–35.

Mäder, Marie-Therese (2020): Mormon Lifestyles. Communicating Religion and 
Ethics in Documentary Media. Baden-Baden: Nomos.

Marci-Boehncke, Gudrun/Matthias Rath (2006): Einführung: Jugend – Werte – Medien. 
In: dies. (Hg.): Jugend – Werte – Medien: Der Diskurs. Weinheim/Basel: Beltz, 
S. 9–17.

Marschall, Jörg (2012): Clifford Geertz, Thick Description. In: Claus Leggewie/Darius 
Zifonun/Anne-Katrin Lang/Marcel Siepmann/Johanna Hoppen (Hg.): Schlüssel-
werke der Kulturwissenschaften. Bielefeld: Transcript, S. 179–181.

Masuzawa, Tomoko (2005): The Invention of World Religions. Or, How European 
Universalism Was Preserved in the Language of Pluralism. Chicago: University 
of Chicago Press.

Mattenklott, Gundel (2011): G.Ott, einer neuer Protagonist in der Kinder- und 
Jugendliteratur. In: Georg Langenhorst (Hg.): Gestatten: Gott! Religion in der 
Kinder- und Jugendliteratur der Gegenwart. München: Verlag Sankt Micha-
elsbund, S. 27–38.

Mecheril, Paul/Oscar Thomas-Olalde (2011): Die Religion der Anderen. Anmerkungen 
zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart. In: Birgit Allenbach/Urmila Goel/
Merle Hummrich/Cordula Weißköppel (Hg.): Jugend, Migration und Religion. 
Interdisziplinäre Perspektiven. Zürich: Pano, S. 35–66.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


445

Sekundärliteratur

Mergen, Torsten (2019): Religiöse Spuren in der aktuellen Kinder- und Jugend-
literatur. Beispiele – Formen – Didaktische Potenziale. In: Manfred Oberlech-
ner/Franz Gmainer-Pranzl/Anne Koch (Hg.): Religion bildet. Diversität, Plurali-
tät, Säkularität in der Wissensgesellschaft. Baden-Baden: Nomos, S. 95–108.

Meyer, Birgit (2008): Religious Sensations. Why Media, Aesthetics and Power Mat-
ter in the Study of Contemporary Religion. In: Hent de Vries (Hg.): Religion. 
Beyond a Concept. New York: Fordham University Press, S. 704–723.

Michaelis, Beatrice (2013): Intersektionalität. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler 
Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 
Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 348.

Mohn, Jürgen (2012): Religionsaisthetik: Religion(en) als Wahrnehmungsräume. 
In: Michael Stausberg (Hg.): Religionswissenschaft. Berlin/Boston: De Gruy-
ter, S. 329–342.

Mohr, Hubert (2005): Wahrnehmung/Sinnessystem. In: Christoph Auffarth/Jutta Ber-
nard/ders./Agnes Imhof/Silvia Kurre. (Hg.): Metzler Lexikon Religion. Gegen-
wart – Alltag – Medien. Stuttgart: Metzler, S. 620–633.

Montada, Leo/Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (2018): Fragen, Konzepte, 
Perspektiven. In: Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungs-
psychologie. Weinheim: Beltz, S. 27–60.

Morgan, David (2010): Religion and Material Culture. The Matter of Belief. Lon-
don/New York: Routledge.

Morgan, David (2011): Mediation or Mediatisation: The History of Media in the 
Study of Religion. In: Culture and Religion. An Interdisciplinary Journal 12 [2], 
S. 137–152.

Morphy, Howard/Marcus Banks (1999): Introduction: Rethinking Visual Anthro-
pology. In: dies. (Hg.): Rethinking Visual Anthropology. New Haven/London: 
Yale University Press, S. 1–35.

Motte, Jan/Rainer Ohliger (2004): Einwanderung – Geschichte – Anerkennung. Auf 
den Spuren geteilter Erinnerungen. In: dies. (Hg.): Geschichte und Gedächtnis 
in der Einwanderungsgesellschaft. Migration zwischen historischer Rekonst-
ruktion und Erinnerungspolitik. Essen: Klartext Verlag, S. 17–49.

Motte, Jan/Rainer Ohliger (2004): Geschichte und Gedächtnis in der Einwanderungs-
gesellschaft. Einführende Beobachtungen. In: dies. (Hg.): Geschichte und 
Gedächtnis in der Einwanderungsgesellschaft. Migration zwischen histori-
scher Rekonstruktion und Erinnerungspolitik. Essen: Klartext Verlag, S. 7–16.

Müller, Friedrich Max (1874): Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft. 
Vier Vorlesungen im Jahre MDCCCLXX an der Royal Institution in London 
gehalten nebst zwei Essays »Über falsche Analogien« und »Über Philosophie 
der Mythologie«. Strassburg: Verlag von Karl. J. Trübner.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


446

Verzeichnisse

Müller, Karla (2012): Hörmedien für Kinder und Jugendliche. In: Günter Lange (Hg.): 
Kinder- und Jugendliteratur der Gegenwart. Baltmannsweiler: Schneider Ver-
lag Hohengehren, S. 447–464.

Müller-Enbergs, Helmut (2010): Bentzien, Hans. In: ders. (Hg.): Wer war wer in der 
DDR? Ein Lexikon ostdeutscher Biographien Bd. 1. Berlin: Links, S. 96f.

Nikolajeva, Maria (2013): Children’s Literature. In: Paula S. Fass (Hg.): The Rout-
ledge History of Childhood in the Western World. London/New York: Rout-
ledge, S. 313–327.

Nünning, Ansgar (2008): Gedächtnis, kulturelles. In: ders. (Hg.): Metzler Lexikon 
Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stuttgart: 
Metzler, S. 239–240.

O. A. (2011): Phratries [Gk. phratriai, ›brotherhoods‹]. In: Margaret C. Howatson 
(Hg.): The Oxford Companion to Classical Literature. Oxford: Oxford Uni-
versity Press. URL = https://www-1oxfordreference-1com-10012af0b072a.emedia1. 
bsb-muenchen.de/view/10.1093/acref/9780199548545.001.0001/acref-9780 
199548545-e-2395 [14.12.2021].

Odin, Roger (1998): Dokumentarischer Film – dokumentarisierende Lektüre. In: Eva 
Hohenberger (Hg.): Bilder des Wirklichen. Texte zur Theorie des Dokumentar-
films. Berlin: Vorwerk 8, S. 286–340.

Odin, Roger (2002): Kunst und Ästhetik bei Film und Fernsehen. Elemente zu 
einem semio-pragmatischen Ansatz. In: montage AV. Zeitschrift für Theorie 
und Geschichte audiovisueller Kommunikation 11 [2], S. 42–57.

Ohliger, Rainer/Dokumentationszentrum und Museum über die Migration aus der 
Türkei e. V. (2004): Chronologie der Einwanderung nach Deutschland seit 1945. 
In: Jan Motte/Rainer Ohliger (Hg.): Geschichte und Gedächtnis in der Ein-
wanderungsgesellschaft. Migration zwischen historischer Rekonstruktion und 
Erinnerungspolitik. Essen: Klartext Verlag, S. 323–332.

Oltmer, Jochen (2012): Einführung: Migrationsverhältnisse und Migrationsregime 
nach dem Zweiten Weltkrieg. In: ders./Axel Kreienbrink/Carlos Sanz Díaz (Hg.): 
Das »Gastarbeiter«-System. Arbeitsmigration und ihre Folgen in der Bundes-
republik Deutschland und Westeuropa. München: Oldenbourg Verlag, S. 9–21.

Oosterwijk, Sophie (2018): Adult Appearances? The Representation of Children and 
Childhood in Medieval Art. In: Sally Crawford/Dawn M. Hadley/Gillian Shep-
herd (Hg.): The Oxford Handbook of the Archaeology of Childhood. Oxford: 
Oxford University Press, S. 590–607.

Orme, Nicholas (2017): Perceptions of Children in Medieval England. In: Reidar 
Aasgaard/Cornelia Horn/Oana Maria Cojocaru (Hg.): Children in History. 
Perceptions of Children in the Ancient and Medieval Worlds. London: Rout-
ledge, S. 318–333.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


447

Sekundärliteratur

Ossowski, Ekkehard/Herbert Ossowski (2012): Sachbücher für Kinder und Jugend-
liche. In: Günter Lange (Hg.): Kinder- und Jugendliteratur der Gegenwart. Ein 
Handbuch. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 364–388.

Ossowski, Herbert (2000): Interkulturelle (und interreligiöse) Erziehung durch 
Kinder- und Jugendbücher. In: Kurt Franz/Günter Lange/Franz-Josef Payrhu-
ber (Hg.): Kinder- und Jugendliteratur zur Jahrtausendwende. Autoren – The-
men – Vermittlung. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 175–195.

Pansegrau, Petra (2009): Zwischen Fakt und Fiktion – Stereotypen von Wissen-
schaftlern in Spielfilmen. In: Bernd Hüppauf/Peter Weingart (Hg.): Frosch und 
Frankenstein. Bilder als Medium der Popularisierung von Wissenschaft. Biele-
feld: Transcript, S. 373–386.

Patterson, Cynthia (1985): »Not Worth the Rearing«. The Causes of Infant Expo-
sure in Ancient Greece. In: Transactions of the American Philological Asso-
ciation 115, S. 103–123.

Peters Auslander, Diane (2005): Victims or Martyrs: Children, Anti-Judaism, and 
the Stress of Change in Medieval England. In: Albrecht Classen (Hg.): Child-
hood in the Middle Ages and the Renaissance. The Results of a Paradigm Shift 
in the History of Mentality. Berlin/New York: De Gruyter, S. 105–134.

Pezzoli-Olgiati, Daria (2015): Religion in Cultural Imaginary. Setting the Scene. In: 
dies. (Hg.): Religion in Cultural Imaginary. Explorations in Visual and Materi-
al Practices. Baden-Baden: Nomos, S. 9–38.

Pezzoli-Olgiati, Daria (2019): Religion in der Kultur erforschen. Ein Essay. Zürich: 
Pano.

Pezzoli-Olgiati, Daria (2020): Sichtbare Religion und ihre epistemologischen Heraus-
forderungen. In: Klaus Hock (Hg.): Wissen um Religion: Erkenntnis – Interes-
se. Epistemologie und Episteme in Religionswissenschaft und interkultureller 
Theologie. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, S. 251–275.

Pfeifer, Wolfgang (1997): Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. München: 
Taschenbuch-Verlag.

Pfister, Manfred (2008): Performance/Performativität. In: Ansgar Nünning (Hg.): 
Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grund-
begriffe. Stuttgart: Metzler, S. 562–564.

Pickel, Gert/Alexander Yendell/Yvonne Jaeckel (2017): Religiöse Pluralisierung und 
ihre gesellschaftliche Bedeutung. Konzeptionelle Überlegungen und empiri-
sche Befunde. In: Heidemarie Winkel/Kornelia Sammet (Hg.): Religion sozio-
logisch denken. Reflexionen auf aktuelle Entwicklungen in Theorie und Empi-
rie. Wiesbaden: Springer, S. 273–300.

Pigg, Daniel (2015): Children and Childhood in the Middle Ages. In: Albrecht Clas-
sen (Hg.): Handbook of Medieval Culture. Fundamental Aspects and Conditions 
of the European Middle Ages. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 149–158.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


448

Verzeichnisse

Pirner, Manfred L. (2012): Religiöse Mediensozialisation. Wie die Medien die Religiosi-
tät von Kindern und Jugendlichen beeinflussen. In: Rudolf Englert/Helga Koh-
ler-Spiegel/Elisabeth Naurath/Bernd Schröder/Friedrich Schweitzer (Hg.): Gott 
googeln? Multimedia und Religion. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlags-
gesellschaft, S. 59–69.

Platon (2016): Theaitetos, Sophistes (Der Sophist), Politikos (Der Staatsmann) 

(Theaitētos, Sophistēs, Politikos, 4. Jahrhundert v. Chr.), hg. v. Peter Stauda-
cher. Übers. v. Friedrich Schleiermacher. Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft.

Pleinen, Jenny (2016): Ein Europa von Sonderfällen? Überlegungen zu einer 
Migrationsgeschichte der Bundesrepublik in europäischer Perspektive. In: Sonja 
Levsen/Cornelius Torp (Hg.): Wo liegt die Bundesrepublik? Vergleichende Per-
spektiven auf die westdeutsche Geschichte. Göttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht, S. 255–273.

Pörksen, Gunhild/Uwe Pörksen (1980): Die ›Geburt‹ des Helden in mittelhoch-
deutschen Epen und epischen Stoffen des Mittelalters. In: Euphorion. Zeitschrift 
für Literaturgeschichte 74, S. 257–286.

Preis, Matthias (2021): Hörmedien für Kinder- und Jugendliche. Ästhetische und 
didaktische Perspektiven. In: Petra Josting/ders. (Hg.): Klangwelten für Kinder 
und Jugendliche. Hörmedien in ästhetischer, didaktischer und historischer Per-
spektive = kjl&m 21 [extra], S. 17–54.

Priemer, Bastian (2021): Religion im Jugendroman. Deutschdidaktische Perspekti-
ven. Hamburg: Verlag Dr. Kovač.

Pries, Ludger (2010): Transnationalisierung. Theorie und Empirie grenzüber-
schreitender Vergesellschaftung. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Prinz, Sophia/Hanna Katharina Göbel (2015): Die Sinnlichkeit des Sozialen. Eine 
Einleitung. In: dies. (Hg.): Die Sinnlichkeit des Sozialen. Wahrnehmung und 
materielle Kultur. Bielefeld: Transcript, S. 9–49.

Räder, Andy (2019): Poesie des Alltäglichen. Ulrich Theins Regiearbeiten für das 
Fernsehen der DDR (1963–1976). Wiesbaden: Springer.

Rath, Matthias (2006): Medienforschung zwischen Sein und Sollen: Wissenschafts-
theoretische Überlegungen zu einem komplexen Verhältnis. In: Gudrun Marci-
Boehncke/ders. (Hg.): Jugend – Werte – Medien: Der Diskurs. Weinheim/Basel: 
Beltz, S. 183–199.

Reckwitz, Andreas (2015): Sinne und Praktiken. Die sinnliche Organisation des 
Sozialen. In: Sophia Prinz/Hanna Katharina Göbel (Hg.): Die Sinnlichkeit des 
Sozialen. Wahrnehmung und materielle Kultur. Bielefeld: Transcript, S. 441–455.

Reents, Christine (1982): Merkmale religiöser Kinder- und Jugendliteratur in ihrer 
Geschichte seit der Aufklärung. In: Anneliese Werner (Hg.): Es müssen nicht 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


449

Sekundärliteratur

Engel mit Flügeln sein. Religion und Christentum in der Kinder- und Jugend-
literatur. München: Kaiser, S. 24–50.

Reents, Christine/Marie-Luise Ehrhardt (1982): Der Islam als ein Thema neuerer 
religiöser Kinder- und Jugendliteratur. In: Anneliese Werner (Hg.): Es müssen 
nicht Engel mit Flügeln sein. Religion und Christentum in der Kinder- und 
Jugendliteratur. München: Kaiser, S. 204–211.

Regener, Susanne (2006): Bildgedächtnis, Blickkultur. Fotografie als intermediales 
Objekt. In: Historische Anthropologie. Kultur, Gesellschaft, Alltag 14 [1], S. 119–
132.

Richter, Dieter (1987): Das fremde Kind. Zur Entstehung der Kindheitsbilder des 
bürgerlichen Zeitalters. Frankfurt a. M.: S. Fischer.

Richter, Karin (1995): Entwicklungslinien in der Kinder- und Jugendliteratur der 
DDR. Vorüberlegungen für eine neue literaturhistorische Betrachtung des kin-
derliterarischen Schaffens von 1945–1989. In: Zeitschrift für Germanistik 5 [2], 
S. 290–300.

Ricken, Norbert/Nicole Balzer (2007): Differenz: Verschiedenheit  –  Anders-
heit – Fremdheit. In: Jürgen Straub/Arne Weidemann/Doris Weidemann 
(Hg.): Handbuch interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grund-
begriffe – Theorien – Anwendungsfelder. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 56–69.

Riegel, Christine (2016): Bildung – Intersektionalität – Othering. Pädagogisches Han-
deln in widersprüchlichen Verhältnissen. Bielefeld: Transcript.

Ritter, Alexandra/Michael Ritter (2015): Du groß, ich klein?! Bilderbucherkundungen 
zwischen Faszination und Normierung. In: Ricarda Freudenberg/Petra Josting 
(Hg.): Normen und Normüberschreitung in der Kinder- und Jugendliteratur 
und ihren Institutionen = kjl & m 2015 [extra], S. 127–141.

Ritter, Michael (2017): Fremde Federn – neues Land. Eigenart und Fremdheit in 
neuen Bilderbüchern – Spannungsverhältnisse (inter)kulturellen Lernens. In: 
Robert Kruschel (Hg.): Menschenrechtsbasierte Bildung. Inklusive und Demo-
kratische Lern- und Erfahrungswelten im Fokus. Bad Heilbrunn: Julius Klink-
hardt, S. 239–251.

Rosa, Hartmut (2007): Identität. In: Jürgen Straub/Arne Weidemann/Doris Weide-
mann (Hg.): Handbuch interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grund-
begriffe – Theorien – Anwendungsfelder. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 47–56.

Rother, Rainer (1997): Diegese. In: ders. (Hg.): Sachlexikon Film. Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt.

Rousseau, Jean-Jacques (1998): Emil oder Über die Erziehung (Émile ou de l’éduca-
tion, 1762), hg. v. Ludwig Schmidts. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Ruokonen-Engler, Minna-Kristiina (2016): »Transnational positioniert und trans-
kulturell verflochten«: Zur Frage der Konstitution und Konstruktion von Zuge-
hörigkeiten in Migrationsprozessen. In: Kerstin Kazzazi/Angela Treiber/Tim 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


450

Verzeichnisse

Wätzold (Hg.): Migration – Religion – Identität. Aspekte transkultureller Pro-
zesse. Wiesbaden: Springer, S. 243–262.

Rüpke, Jörg (2007): Historische Religionswissenschaft. Eine Einführung. Stuttgart: 
Kohlhammer.

Rusch, Gebhard (2002): Medientheorie. In: Helmut Schanze/Susanne Pütz (Hg.): Metz-
ler Lexikon Medientheorie – Medienwissenschaft. Ansätze – Personen – Grund-
begriffe. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 252–255.

Sánchez Romero, Margarita (2018): Care and Socialization of Children in the Euro-
pean Bronze Age. In: Sally Crawford/Dawn M. Hadley/Gillian Shepherd (Hg.): 
The Oxford Handbook of the Archaeology of Childhood. Oxford: Oxford Uni-
versity Press, S. 338–351.

Schade, Sigrid/Silke Wenk (2011): Studien zur visuellen Kultur. Einführung in ein 
transdisziplinäres Forschungsfeld. Bielefeld: Transcript.

Schaffer, Johanna (2008): Ambivalenzen der Sichtbarkeit. Über die visuellen Struk-
turen der Anerkennung. Bielefeld: Transcript.

Schanze, Helmut (2002): Medienwissenschaften. In: ders./Susanne Pütz (Hg.): Metz-
ler Lexikon Medientheorie – Medienwissenschaft. Ansätze – Personen – Grund-
begriffe. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 260.

Schiffauer, Werner (2004): Opposition und Identifikation – zur Dynamik des »Fuß-
fassens«. Von der »Gastarbeit« zur Partizipation in der Zivilgesellschaft. In: Jan 
Motte/Rainer Ohliger (Hg.): Geschichte und Gedächtnis in der Einwanderungs-
gesellschaft. Migration zwischen historischer Rekonstruktion und Erinnerungs-
politik. Essen: Klartext Verlag, S. 89–98.

Schlieter, Jens (2010): Was ist Religion? Texte von Cicero bis Luhmann. Stuttgart: 
Reclam.

Schlieter, Jens (2012): Religion, Religionswissenschaft und Normativität. In: Michael 
Stausberg (Hg.): Religionswissenschaft. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 227–240.

Schlögl, Hermann A. (2005): Amenophis IV. In: Hans Dieter Betz/Don S. Brow-
ning/Bernd Janowski/Eberhard Jüngel (Hg.): Religion in Geschichte und Gegen-
wart online. Leiden: Brill. DOI: http://dx.doi.org.emedien.ub.uni-muenchen.
de/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_00568.

Schmedes, Götz (2002): Medientext Hörspiel. Ansätze einer Hörspielsemiotik am 
Beispiel der Radioarbeiten von Alfred Behrens. Münster/München: Waxmann.

Schmid, Wolf (2014): Elemente der Narratologie. Berlin/Boston: De Gruyter.
Schmidt, Siegfried J. (2007): Medienkulturwissenschaft. In: Ansgar Nünning (Hg.): 

Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grund-
begriffe. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 472–474.

Schmidt-Salomon, Michael/Helge Nyncke/Gunnar Schedel (2018): Die Rettung des 
kleinen Ferkels. Warum auch Kinder über Religion lachen dürfen. Aschaffen-
burg: Alibri.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


451

Sekundärliteratur

Schneider, Wolfgang/Marcus Hasselhorn (2018): Frühe Kindheit (3–6 Jahre). In: 
Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. 
Weinheim: Beltz, S. 191–214.

Schöner, Erich (1964): Das Viererschema in der antiken Humoralpathologie. Wies-
baden: Franz Steiner Verlag.

Schorb, Bernd (2017): Medienaneignung. In: ders./Anja Hartung-Griemberg/Christine 
Dallmann (Hg.): Grundbegriffe Medienpädagogik. München: kopaed, S. 215–221.

Schuchardt, Friedemann (2006): Mehr als »Daily Soap«. Warum der KI.KA Filme zur 
Bibel produziert. In: Klaus-Dieter Felsmann (Hg.): Buckower Mediengespräche. 
Die Medien und die Gretchenfrage. München: kopaed, S. 127–131.

Schuck, Dirk (2020): Einleitung. In: John Locke, Gedanken über Erziehung (Some 
Thoughts Concerning Education, 1693), hg. v. dems. Übers. v. Heinz Wohlers. 
Hamburg: Felix Meiner Verlag, S. VII–XLVII.

Schweinberger, Stefan R./Dana Schneider (2014): Wahrnehmung von Personen und 
soziale Kognition. In: Psychologische Rundschau 65 [4], S. 212–216.

Schweizer, Herbert (2007): Soziologie der Kindheit. Verletzlicher Eigen-Sinn. Wies-
baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Searle, John R. (1971): Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay (Speech Acts. An 
Essay in the Philosophy of Language, 1969). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Seibel, Klaudia (2008): Innovation. In: Ansgar Nünning (Hg.): Metzler Lexikon 
Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stuttgart: 
Metzler, S. 319–320.

Seidenspinner, Wolfgang (2014): Romantik und Kulturanthropologie. In: Michael 
Simon/ders./Christina Niem (Hg.): Episteme der Romantik. Volkskundliche 
Erkundungen. Münster: Waxmann, S. 9–19.

Sekretariat der Ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder in der Bundes-
republik Deutschland (2016): Auswertung Religionsunterricht Schuljahr 2015/16. 
Teilnehmende Schülerinnen und Schüler allgemeinbildender Schulen in öffent-
licher Trägerschaft nach Schularten (aufgegliedert nach Religionsunterrichten, 
Ethik und weiteren Ersatzunterrichten) für den Primar- und Sekundarbereich I. 
URL = https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/Statistik/AW_Religions-
unterricht_II_2015_16.pdf [19.04.2022].

Sekretariat der Ständigen Konferenz der Kultusminister der Länder in der Bundes-
republik Deutschland (2021): Auswertung Religionsunterricht Schuljahr 2019/20. 
Teilnehmende Schülerinnen und Schüler allgemeinbildender Schulen in öffent-
licher Trägerschaft nach Schularten (aufgegliedert nach Religionsunterrichten, 
Ethik und weiteren Ersatzunterrichten) für den Primar- und Sekundarbereich I. 
URL = https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/Statistik/Dokumentatio-
nen/AW_Religionsunterricht_II_2019_20.pdf [19.04.2022].

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


452

Verzeichnisse

Shahar, Shulamith (2003): Kindheit im Mittelalter (Childhood in the Middle Ages, 
1990). Düsseldorf: Patmos.

Silk, Mark (2007): Defining Religious Pluralism in America: A Regional Analysis. 
In: The Annals of the American Academy of Political and Social Science 612 [1], 
S. 64–81.

Simmel, Georg (1895): The Problem of Sociology. In: The Annals of the American 
Academy of Political and Social Science 6 [3], S. 52–63.

Simmel, Georg (1989): Aufsätze 1887 bis 1890. Über sociale Differenzierung. Die 
Probleme der Geschichtsphilosophie (Über sociale Differenzierung. Sociologi-
sche psychologische Untersuchungen, 1892), hg. v. Heinz-Jürgen Dahme. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Smith, Jonathan Z. (2004): Relating Religion. Essays in the Study of Religion. Chi-
cago/London: The University of Chicago Press.

Soeffner, Hans-Georg (2014): Fragiler Pluralismus. In: ders./Thea D. Boldt (Hg.): 
Fragiler Pluralismus. Wiesbaden: Springer, S. 207–224.

Sökefeld, Martin (2011): Religion, Grenzen, Identitäten. In: Birgit Allenbach/Urmi-
la Goel/Merle Hummrich/Cordula Weißköppel (Hg.): Jugend, Migration und 
Religion. Interdisziplinäre Perspektiven. Zürich: Pano, S. 271–286.

Solga, Heike (1995): Auf dem Weg in eine klassenlose Gesellschaft? Klassenlagen 
und Mobilität zwischen Generationen in der DDR. Berlin: Akademie Verlag.

Spengler, Andreas (2018): Das Selbst im Netz. Zum Zusammenhang von Sozialisa-
tion, Subjekt, Medien und ihren Technologien. Baden-Baden: Ergon.

Staffner S. J., Hans (1957): Die Lehre des hl. Augustinus über das Wesen der Erb-
sünde. In: Zeitschrift für katholische Theologie 79 [4], S. 385–416.

Staiger, Michael (2014): Erzählen mit Bild-Schrifttext-Kombinationen. Ein fünf-
dimensionales Modell der Bilderbuchanalyse. In: Julia Knopf/Ulf Abraham (Hg.): 
BilderBücher. Theorie. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 12–23.

Steinherr, Eva (2017): Werte im Unterricht. Empathie, Gerechtigkeit und Toleranz 
leben. Stuttgart: Kohlhammer.

Steininger, Ivo (2010): Lernen im kulturwissenschaftlichen Kontext. Zu den Zielen 
dieses Buches. In: Olaf Hartung/ders./Matthias C. Fink/Peter Gansen/Rober-
to Priore (Hg.): Lernen und Kultur. Kulturwissenschaftliche Perspektiven in den 
Bildungswissenschaften. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 11–20.

Steitz-Kallenbach, Jörg (2005): Bildersachbücher und Sachgeschichten. Wissensver-
mittlung durch Bild und Text. In: Kurt Franz/Günter Lange (Hg.): Bilderbuch 
und Illustration in der Kinder- und Jugendliteratur. Baltmannsweiler: Schnei-
der Verlag Hohengehren, S. 32–52.

Štimac, Zrinka/Riem Spielhaus (2018) (Hg.): Schulbuch und religiöse Vielfalt – Inter-
disziplinäre Perspektiven. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


453

Sekundärliteratur

Stollberg-Rilinger, Barbara (2011): Die Aufklärung. Europa im 18. Jahrhundert. Stutt-
gart: Reclam.

Stolz, Fritz (2001): Grundzüge der Religionswissenschaft. Göttingen: Vandenho-
eck & Ruprecht.

Stolz, Fritz (2001): Weltbilder der Religionen. Kultur und Natur, Diesseits und Jen-
seits, Kontrollierbares und Unkontrollierbares. Zürich: Pano.

Stolz, Jörg/Martin Baumann (2007): Religiöse Vielfalt. Kulturelle, soziale und indi-
viduelle Formen. In: Martin Baumann (Hg.): Eine Schweiz – viele Religionen. 
Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Bielefeld: Transcript, S. 21–38.

Straub, Jürgen (2004): Identität. In: Friedrich Jaeger/Burkhard Liebsch (Hg.): Hand-
buch der Kulturwissenschaften. Grundlagen und Schlüsselbegriffe. Stuttgart/
Weimar: Metzler, S. 277–303.

Straub, Jürgen (2007): Kultur. In: ders./Arne Weidemann/Doris Weidemann 
(Hg.): Handbuch interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grund-
begriffe – Theorien – Anwendungsfelder. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 7–24.

Summa, Michaela (2020): Über Normalität und Abweichung: Ein responsiver Ansatz. 
In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 68 [1], S. 79–100.

Sutcliffe, Steven (1998): Studying Religions Realistically. In: Method & Theory in the 
Study of Religion 10 [3], S. 266–274.

Tajfel, Henri (1969): Cognitive Aspects of Prejudice. In: Journal of Social Issues 
25 [4], S. 79–97.

Taylor, Charles (2004): Modern Social Imaginaries. Durham/London: Duke Uni-
versity Press.

Tenorth, Heinz-Elmar/Rudolf Tippelt (Hg.) (2007): Beltz Lexikon Pädagogik. Wein-
heim: Beltz.

Tesch-Römer, Clemens/Isabelle Albert (2018): Kultur und Sozialisation. In: Ulman 
Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Weinheim: 
Beltz, S. 139–159.

Thiele, Jens (2001): Kunst für Kinder? Zur Bedeutung des Bilderbuchs in der bild-
nerisch-literarischen Sozialisation des Kindes. In: Jörg Steitz-Kallenbach (Hg.): 
Kinder- und Jugendliteraturforschung interdisziplinär. Beiträge der Ringvor-
lesung »Aktuelle Forschungsperspektiven zur Kinder- und Jugendliteratur und 
zu Kinder- und Jugendmedien« der Forschungsstelle für Kinder- und Jugendli-
terar (OlFoKi) der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg. Oldenburg: Biblio-
theks- und Informationssystem der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg 
(BIS), S. 31–57.

Thiele, Jens (2003): Das Bilderbuch. Ästhetik – Theorie – Analyse – Didaktik – Rezep-
tion. Bremen/Oldenburg: Aschenbeck & Isensee.

Thomas von Aquino (1985): Summe der Theologie I. Gott und Schöpfung (Summa 
theologiae, 1265–1273), hg. v. Joseph Bernhart. Stuttgart: Kröner.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


454

Verzeichnisse

Thomas von Aquino (1985): Summe der Theologie II. Die sittliche Weltordnung 
(Summa theologiae, 1265–1273), hg. v. Joseph Bernhart. Stuttgart: Kröner.

Thomas von Aquino (1985): Summe der Theologie III. Der Mensch und das Heil 
(Summa theologiae, 1265–1273), hg. v. Joseph Bernhart. Stuttgart: Kröner.

Thomas, Joachim/Nadja Al-Dawaf/Regina Weißmann (2016): How Does Experi-
encing Different Cultural Contexts Influence Identity Development? In: Kers-
tin Kazzazi/Angela Treiber/Tim Wätzold (Hg.): Migration – Religion – Identität. 
Aspekte transkultureller Prozesse. Wiesbaden: Springer, S. 211–227.

Thomas, Tanja/Elke Grittmann (2018): Anerkennung und Sichtbarkeit: Impulse für 
kritische Medienkulturtheorie und -analyse. In: dies./Lina Brink/Kaya de Wolff 
(Hg.): Anerkennung und Sichtbarkeit. Perspektiven für eine kritische Medien-
kulturforschung. Bielefeld: Transcript, S. 23–46.

Tillmann, Angela/Sandra Fleischer/Kai-Uwe Hugger (Hg.) (2014): Handbuch Kin-
der und Medien. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Titze, Hartmut (2019): Generationen und sozialer Wandel von 1770 bis heute. Eine 
Einführung. Weinheim/Basel: Beltz Juventa.

Todorov, Tzvetan (1985): Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen (La 
conquête de l’Amérique. La question de l’autre, 1982). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Traut, Lucia/Annette Wilke (2014): Einleitung. In: dies. (Hg.): Religion – Imagina-
tion – Ästhetik. Vorstellungs- und Sinneswelten in Religion und Kultur. Göt-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 17–69.

Tworuschka, Udo (2005): Religionen werden vorgestellt. In: Jürgen Heumann (Hg.): 
Über Gott und die Welt. Religion, Sinn und Werte im Kinder- und Jugendbuch. 
Frankfurt a. M.: Peter Lang, S. 201–215.

Tylor, Edward Burnett (2010): Primitive Culture. Researches into the Development 
of Mythology, Philosophy, Religion, Art, and Custom Bd. 1. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Ullrich, Heiner (1999): Das Kind als schöpferischer Ursprung. Studien zur Genese 
des romantischen Kindbildes und zu seiner Wirkung auf das pädagogische Den-
ken. Bad Heilbrunn: Julius Klinkhardt.

UN-Kinderrechtskonvention (1989): Kind, URL = https://www.kinderrechtskon-
vention.info/kind-3401/ [15.12.2020].

Van den Brink, Bert (2011): Pluralismus, Wahrheit, Toleranz. In: Hans-Georg Babke 
(Hg.): Pluralismus, Wahrheit, Toleranz. Frankfurt a. M.: Peter Lang, S. 13–28.

Van Dülmen, Richard (1990): Kultur und Alltag in der Frühen Neuzeit I. Das Haus 
und seine Menschen. 16.–18. Jahrhundert. München: C. H. Beck.

Vollbrecht, Ralf (2014): Mediensozialisation. In: Angela Tillmann/Sandra Fleischer/
Kai-Uwe Hugger (Hg.): Handbuch Kinder und Medien. Wiesbaden: Springer, 
S. 115–124.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


455

Sekundärliteratur

Von Glasenapp, Gabriele (2009): Religiöse Aspekte des Judentums in der Kinder- und 
Jugendliteratur. In: Arbeitsgemeinschaft Jugendliteratur und Medien (AJuM) 
der GEW (Hg.): Über Gott und die Welt: Religion als Thema der KJL = kjl & 
m 09 [1], S. 29–37.

Von Glasenapp, Gabriele/Claudia Maria Pecher/Martin Anker (Hg.) (2018): Die Refor-
mation in der Kinder- und Jugendliteratur. Beiträge zur literaturhistorischen 
und literarästhetischen Praxis. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren.

Von Kortzfleisch, Urte (1988): Schulbildung im 18. Jahrhundert. Anspruch und Wirk-
lichkeit. In: Johannes Oehme (Hg.): Das Kind im 18. Jahrhundert. Beiträge zur 
Sozialgeschichte des Kindes. Lübeck: Hansisches Verlagskontor H. Scheffler, 
S. 43–54.

Von Weizsäcker, Richard (1993): Ansprache von Bundespräsident Richard von Weiz-
säcker bei der Eröffnungsveranstaltung der Tagung der Bundesarbeitsgemein-
schaft Hilfe für Behinderte. 01.07.1993, URL = https://www.bundespraesident.
de/SharedDocs/Reden/DE/Richard-von-Weizsaecker/Reden/1993/07/19930701_
Rede.html [02.11.2020].

Von Wyss-Giacosa, Paola (2006): Religionsbilder der frühen Aufklärung. Bernard 
Picarts Tafeln für die »Cérémonies et Coutumes religieuses de tous les Peuples du 
Monde«. Bern: Benteli.

Vorpahl, Daniel (2022): Geschlechterhabitus und religiöse Identität in gegenwärtiger 
jüdischer Jugendliteratur. In: Paragrana. Internationale Zeitschrift für Histori-
sche Anthropologie 31 [1], S. 172–184.

Wahl, Hans-Werner/Oliver Schilling (2018): Hohes Alter. In: Ulman Lindenberger/
Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Weinheim: Beltz, S. 319–
344.

Walgenbach, Katharina (2013): Postscriptum: Intersektionalität – Offenheit, interne 
Kontroversen und Komplexität als Ressourcen eines gemeinsamen Orientierungs-
rahmens. In: Helma Lutz/María Teresa Herrera Vivar/Linda Supik (Hg.): Fokus 
Intersektionalität. Bewegungen und Verortungen eines vielschichtigen Konzep-
tes. Wiesbaden: Springer, S. 265–277.

Weber, Max (1919): Wissenschaft als Beruf. München/Leipzig: Duncker & Humblot.
Wehlte, Christian (2002): Die Kultur des Fremden. In: Wolfdietrich Schmied-Kowar-

zik (Hg.): Verstehen und Verständigung. Ethnologie, Xenologie, interkulturelle 
Philosophie. Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 36–48.

Weichold, Karina/Rainer K. Silbereisen (2018): Jugend (10–20 Jahre). In: Ulman 
Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.): Entwicklungspsychologie. Wein-
heim: Beltz, S. 239–263.

Weinkauff, Gina (2013): Kulturelle Vielfalt (in) der deutschsprachigen Kinder- und 
Jugendliteratur. In: Petra Josting/Caroline Roeder (Hg.): »Das ist bestimmt 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


456

Verzeichnisse

was Kulturelles«. Eigenes und Fremdes am Beispiel vom Kinder- und Jugend-
medien = kjl & m 13 [extra], S. 33–52.

Weinkauff, Gina/Gabriele von Glasenapp (2010): Kinder- und Jugendliteratur. Pader-
born: Ferdinand Schöningh.

Weiss, Christoph (2018): Das Bußsakrament im Kontext der sakramentalen Ini-
tiation von Kindern. Eine historisch-theologische Studie. Regensburg: Verlag 
Friedrich Pustet.

Weisse, Christian Felix (1767): Lieder für Kinder. Leipzig: M. G. Weidmanns Erben 
und Reich.

Werner, Anneliese (1982): Die Diskussion um religiöse Jugendliteratur im Kontext 
der Jugendliteraturforschung. In: dies. (Hg.): Es müssen nicht Engel mit Flü-
geln sein. Religion und Christentum in der Kinder- und Jugendliteratur. Mün-
chen: Kaiser, S. 9–24.

Wihstutz, Anne (2018): »Grundbegriff Kindheit«. Eine soziologische Perspektive. In: 
Andrea Kleeberg-Niepage/Sandra Rademacher (Hg.): Kindheits- und Jugend-
forschung in der Kritik. (Inter-)Disziplinäre Perspektiven auf zentrale Begriffe 
und Konzepte. Wiesbaden: Springer, S. 91–108.

Wilcox, Melissa M. (2012): »Spiritual Sluts«: Uncovering Gender, Ethnicity, and Sexu-
ality in the Post-Secular. In: Women’s Studies 41 [6], S. 639–659.

Wilk, Liselotte (2000): Veränderte Familienformen – postmoderne kindliche Lebens-
welten? In: Alois Herlth/Angelika Engelbert/Jürgen Mansel/Christian Palen-
tien (Hg.): Spannungsfeld Familienkindheit. Neue Anforderungen, Risiken und 
Chancen. Wiesbaden: Springer, S. 23–46.

Willim, Bernd (1989): Leitfaden der Computer Grafik. Visuelle Informations-
darstellung mit dem Computer. Grundlagen, Verfahren, Einsatzbereiche. Ber-
lin: Drei-R-Verlag.

Wimmer, Andreas (2010): Ethnische Grenzziehungen: Eine prozessorientierte Mehr-
ebenentheorie. In: Marion Müller/Darius Zifonun (Hg.): Ethnowissen: sozio-
logische Beiträge zu ethnischer Differenzierung und Migration. Wiesbaden: VS 
Verlag für Sozialwissenschaften, S. 99–152.

Wimmer, Michael (1997): Fremde. In: Christoph Wulf (Hg.): Vom Menschen. Hand-
buch Historische Anthropologie. Weinheim/Basel: Beltz, S. 1066–1078.

Winkler, Angela (2000): Das romantische Kind. Ein poetischer Typus von Goethe 
bis Thomas Mann. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Winkler, Martina (2017): Kindheitsgeschichte. Eine Einführung. Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht.

Winter, Matthias (1984): Kindheit und Jugend im Mittelalter. Freiburg: Hochschul-
Verlag.

Winzen, Matthias (2013): Das Kind als Zukunft. In: ders. (Hg.): Kindheit. Eine 
Erfindung des 19. Jahrhunderts. Oberhausen: Athena, S. 111–125.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


457

Sekundärliteratur

Wittekind, Folkart (2001): Kinderwelten – Deutungswelten. Theologische Über-
legungen zur (Geschichte der) Kinderliteratur. In: Journal for the History of 
Modern Theology 8 [1], S. 73–95.

Wittekind, Folkart (2009): Religion im Kinder- und Jugendbuch. In: Arbeitsgemein-
schaft Jugendliteratur und Medien (AJuM) der GEW (Hg.): Über Gott und die 
Welt: Religion als Thema der KJL = kjl & m 09 [1], S. 11–19.

Wolgast, Heinrich (1922): Das Elend unserer Jugendliteratur. Ein Beitrag zur künst-
lerischen Erziehung der Jugend. Leipzig: Verlag Ernst Wunderlich.

Wöstemeyer, Christina (2013): Darstellung religiöser Diversität im Schulbuch: Integ-
rations- oder Konfliktpotential? In: Peter Antes/Arvid Deppe/Dagmar Füg-
mann/Steffen Führding/Anna Neumaier (Hg.): Konflikt – Integration – Reli-
gion. Religionswissenschaftliche Perspektiven. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, S. 141–158.

Wöstemeyer, Christina (2018): Säkular-weltanschauliche Diversität in religions-
bezogenen Schulbüchern in Niedersachsen. In: Zrinka Štimac/Riem Spielhaus 
(Hg.): Schulbuch und religiöse Vielfalt – Interdisziplinäre Perspektiven. Göt-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 137–161.

Wuthnow, Robert/James Davison Hunter/Albert J. Bergesen/Edith Kurzweil (2010): 
Cultural Analysis. The Work of Peter L. Berger, Mary Douglas, Michel Foucault, 
and Jürgen Habermas. London: Taylor & Francis.

Yelle, Robert A./Jenny Ponzo (2021): Introduction: How to Talk about Transcenden-
ce. In: dies. (Hg.): Interpreting and Explaining Transcendence. Interdisciplinary 
Approaches to the Beyond. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 1–24.

Yeşilada, Karin (2017): Islam in der (interkulturellen) Kinder- und Jugendliteratur. 
In: Arbeitsgemeinschaft Jugendliteratur und Medien (AJuM) der GEW (Hg.): 
Luther & Co. – Religion(en) in der Kinder- und Jugendliteratur = kjl & m 17 [4], 
S. 19–26.

Young, Norman H. (1990): The Figure of the Paidagōgos in Art and Literature. In: 
Biblical Archaeologist 53 [2], S. 80–86.

Zinnecker, Jürgen (2000): Kindheit und Jugend als pädagogisches Moratorium. Zur 
Zivilisationsgeschichte der jüngeren Generation im 20. Jahrhundert. In: Diet-
rich Benner/Heinz-Elmar Tenorth (Hg.): Bildungsprozesse und Erziehungsver-
hältnisse im 20. Jahrhundert. Weinheim: Beltz, S. 38–68.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


458

Verzeichnisse

12.5	 Abbildungsverzeichnis

Abb. 1:	 Attischer Terracotta-Krater, ca. 750–735 v. Chr., The Metropolitan Muse-
um of Art, New York, 14.130.14. URL = https://www.metmuseum.org/art/
collection/search/248904.

Abb. 2: 	 Terracotta-Figur, spätes 5. Jahrhundert v. Chr., The British Museum, Lon-
don, 1864,1007.1288. URL = https://www.britishmuseum.org/collection/ 
image/1613160401.

Abb. 3: 	 Attische Pyxis, 440–415 v. Chr., The British Museum, London, 1874,0512.1. 
URL = https://www.britishmuseum.org/collection/image/875181001.

Abb. 4: 	 Bronze-Statuette des William of Hatfield, Ende 14. Jahrhundert, St. Edward’s 
Chapel, Westminster Abbey, London. URL = https://www.westminster-
abbey.org/de/abbey-commemorations/royals/william-of-hatfield.

Abb. 5: 	 Grabdenkmal des Friedrich von Castell († 1325), Kirche St. Peter und Paul, 
Rüdenhausen. URL = http://www.karnold-kitzingen.de.

Abb. 6: 	 Kindergrabsteine der Familie von Crailsheim, 2. Hälfte des 16. Jahrhun-
derts, Pfarrkirche Marien, Altenschönbach. URL = http://www.karnold-
kitzingen.de.

Abb. 7: 	 Giotto di Bondone, Ognissanti Madonna, um 1310, Tempera auf Holz, 
325 × 204 cm, Uffizien, Florenz, 00284545. URL = https://de.wikipedia. 
org/wiki/Ognissanti-Madonna#/media/Datei:Giotto,_1267_Around-1337_- 

_Maest%C3%A0_-_Google_Art_Project.jpg.
Abb. 8: 	 Philipp Otto Runge, Der Morgen, 1808, Öl auf Leinwand, 109 × 85,5 cm, 

Hamburger Kunsthalle, Hamburg, HK-1022. URL = https://de.wikipe-
dia.org/wiki/Der_Morgen_(Gem%C3%A4lde)#/media/Datei:Runge,_ 
Philipp_Otto_-_Der_Morgen_-_1808.jpg.

Abb. 9: 	 Darstellung der menschlichen Entwicklung im Altersverlauf. Eigene 
Grafik nach Ulman Lindenberger/Wolfgang Schneider (Hg.) (2018): Ent-
wicklungspsychologie. Weinheim: Beltz, S. 163–344.

Abb. 10: 	 Visuelle Darstellung der Ebenen, auf denen Religion in der Erforschung 
von religiöser Pluralität in Kindermedien thematisiert wird. Eigene Dar-
stellung.

Abb. 11: 	 Der Circuit of Culture nach Stuart Hall und Paul Du Gay. Eigene Darstel-
lung nach Stuart Hall (2013): Introduction. In: ders./Jessica Evans/Sean 
Nixon (Hg.): Representation. London/Thousand Oaks/New Delhi/Singa-
pore: Sage, S. xvii–xxvi, S. xviii.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


459

Abbildungsverzeichnis

Abb. 12: 	 Buchcover. Christine Schulz-Reiss (2004): Was glaubt die Welt? Die fünf 
großen Religionen. Illustr. v. Werner Tiki Küstenmacher. 1. Aufl. Bindlach: 
Loewe.

Abb. 13: 	 Metaphorische Darstellung Abrahams als Stammvater. Christine Schulz-
Reiss (2004): Was glaubt die Welt? Die fünf großen Religionen. Illustr. v. 
Werner Tiki Küstenmacher. 1. Aufl. Bindlach: Loewe, S. 69.

Abb. 14: 	 Buchcover. Hans Bentzien (1984): Jagdzauber und Totemtier. Illustr. v. Kon-
rad Golz. 1. Aufl. Berlin: Der Kinderbuchverlag.

Abb. 15: 	 Vorderes und hinteres Vorsatzblatt mit anthropomorphen Figuren und 
Masken. Hans Bentzien (1984): Jagdzauber und Totemtier. Illustr. v. Kon-
rad Golz. 1. Aufl. Berlin: Der Kinderbuchverlag.

Abb. 16: 	 Illustration eines Mischwesens nach späthetitischem Vorbild. Hans Bent-
zien (1984): Jagdzauber und Totemtier. Illustr. v. Konrad Golz. 1. Aufl. Ber-
lin: Der Kinderbuchverlag, S. 2.

Abb. 17: 	 Visuelle Darstellung des Schöpfungsmythos. Hans Bentzien (1984): Jagd-
zauber und Totemtier. Illustr. v. Konrad Golz. 1. Aufl. Berlin: Der Kinder-
buchverlag, S. 6.

Abb. 18: 	 Buchcover. Sigrid Laube (2011): Erklär mir deinen Glauben. Die fünf Welt-
religionen. Illustr. v. Monika Zünd. 2. Aufl.(2005) Wien/München: Annette 
Betz.

Abb. 19: 	 Kinder sprechen mit einem emeritierten Philosophieprofessor über Reli-
gion. Sigrid Laube (2011): Erklär mir deinen Glauben. Die fünf Weltreligi-
onen. Illustr. v. Monika Zünd. 2. Aufl.(2005) Wien/München: Annette Betz, 
S. 11.

Abb. 20: 	 Buchcover. Patrik Lindenfors (2012): Gott gibt es wohl nicht. Illustr. v. 
Vanja Schelin. Übers. v. Rainer Lippold (SWE, Gud finns nog inte) 1. Aufl. 
Aschaffenburg: Alibri.

Abb. 21: 	 Zwei muslimische Frauenfiguren mit Burka und Niqab. Patrik Lindenfors 
(2012): Gott gibt es wohl nicht. Illustr. v. Vanja Schelin. Übers. v. Rainer 
Lippold (SWE, Gud finns nog inte) 1. Aufl. Aschaffenburg: Alibri, S. 21.

Abb. 22: 	 Zwei Figuren entledigen sich ihrer Burka und Bibel. Patrik Lindenfors 
(2012): Gott gibt es wohl nicht. Illustr. v. Vanja Schelin. Übers. v. Rainer 
Lippold (SWE, Gud finns nog inte) 1. Aufl. Aschaffenburg: Alibri, S. 93.

Abb. 23: 	 CD-Cover. Angela Weinhold (2003): Unsere Religionen = Wieso? Wes-
halb? Warum? Hörspiel. 1. Aufl. Ravensburg: Ravensburger Buchverlag 
Otto Maier.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


460

Verzeichnisse

Abb. 24: 	 Buchcover. Manfred Mai (2008): Rund um die Weltreligionen = 66 Fra-
gen und Antworten. Illustr. v. Rolf Bunse. 1. Aufl. Freiburg i. Br.: Herder.

Abb. 25: 	 Visuelle Darstellung von Vielfalt innerhalb des »Christentums«. Manfred 
Mai (2008): Rund um die Weltreligionen = 66 Fragen und Antworten. 
Illustr. v. Rolf Bunse. 1. Aufl. Freiburg i. Br.: Herder, S. 43.

Abb. 26: 	 Max denkt beim Traktorfahren über Vertrauen nach, Szenenbild.  
Kinder erklären ihre Religion (Calle Overweg, DE 2003), 00:02:40.

Abb. 27: 	 Ein Kreuz und ein Poster von Oliver Kahn an der Wand des Kinderzim-
mers, Szenenbild. Kinder erklären ihre Religion (Calle Overweg, DE 
2003), 00:04:28.

Abb. 28: 	 Eine Ikone mit Maria und Jesusfigur im Hintergrund einer Sabbat-Szene, 
Szenenbild. Kinder erklären ihre Religion (Calle Overweg, DE 2003), 
00:09:45.

Abb. 29: 	 Darstellungen der »Weltreligionen« mit Symbolen. Claudia Buchczik: Das 
Religionen der Welt-Spezial. Kidsweb. URL = https://web.archive.org/
web/20080914143050/https://www.kidsweb.de/religionen_spezial/religi-
onen_spezial.html.

Abb. 30: 	 Ausmalbild »Mandala der Weltreligionen«. Claudia Buchczik: Das 
Religionen der Welt-Spezial. Kidsweb. URL  = https://web.archive. 
org/web/20080914143050/https://www.kidsweb.de/religionen_spezial/ 
religionen_spezial.html.

Abb. 31: 	 Koloriertes »Mandala der Weltreligionen«. Claudia Buchczik: Das 
Religionen der Welt-Spezial. Kidsweb. URL  = https://web.archive. 
org/web/20080914143050/https://www.kidsweb.de/religionen_spezial/ 
religionen_spezial.html.

Abb. 32: 	 Buchcover. Alan Brown/Andrew Langley (1999): Woran wir glauben. Reli-
gionen der Welt – von Kindern erzählt. Illustr. v. Teri Gower. Übers. v. 
Daniela Nußbaum-Jacob (UK, What I Believe. A Young Person’s Guide to 
the Religions of the World). 1. Aufl. Lahr: Ernst Kaufmann.

Abb. 33: 	 Fotografie einer Nonne, die mit Kindern musiziert, Alan Brown/Andrew 
Langley (1999): Woran wir glauben. Religionen der Welt – von Kindern 
erzählt. Illustr. v. Teri Gower. Übers. v. Daniela Nußbaum-Jacob (UK, What 
I Believe. A Young Person’s Guide to the Religions of the World). 1. Aufl. Lahr: 
Ernst Kaufmann, S. 23.

Abb. 34: 	 Buchcover. Zöller, Elisabeth (2006): Lara Lustig und der liebe Gott = Lese
Star. Illustr. v. Lisa Althaus. 1. Aufl. München: cbj.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


461

Abbildungsverzeichnis

Abb. 35: 	 Buchcover. Arzu Gürz Abay (2016): Leyla und Linda feiern Ramadan. Ley-
la ve Linda ramazani kutluyorlar. Illustr. v. Sibel Demirtaş. Übers. v. Arzu 
Gürz Abay (TR). 2. Aufl.(2011) Hannover: Talisa.

Abb. 36: 	 Leyla besucht mit ihrer Mutter einen Wochenmarkt; sie wird visuell als 
Teil einer Gemeinschaft inszeniert. Arzu Gürz Abay (2016): Leyla und Lin-
da feiern Ramadan. Leyla ve Linda ramazani kutluyorlar. Illustr. v. Sibel 
Demirtaş. Übers. v. Arzu Gürz Abay (TR). 2. Aufl.(2011) Hannover: Talisa, 
S. 5.

Abb. 37: 	 Leylas Großvater erzählt Linda vom Haddsch. Arzu Gürz Abay (2016): 
Leyla und Linda feiern Ramadan. Leyla ve Linda ramazani kutluyorlar. 
Illustr. v. Sibel Demirtaş. Übers. v. Arzu Gürz Abay (TR). 2. Aufl.(2011) Han-
nover: Talisa, S. 20f.

Abb. 38: 	 Buchcover. Bärbel Manaar Drechsler (2016): Bismillah. Islamische Alltags-
geschichten für Klein und Groß. Illustr. v. Katharina Smetek. 1. Aufl. Bre-
men: Atfaluna Verlag.

Abb. 39: 	 Ein Koranvers und Hadith in grüner Schriftfarbe. Bärbel Manaar Drechs-
ler (2016): Bismillah. Islamische Alltagsgeschichten für Klein und Groß. 
Illustr. v. Katharina Smetek. 1. Aufl. Bremen: Atfaluna Verlag, S. 8.

Abb. 40: 	 Der Arzt Christian erläutert Karim medizinische Geräte. Bärbel Manaar 
Drechsler (2016): Bismillah. Islamische Alltagsgeschichten für Klein und 
Groß. Illustr. v. Katharina Smetek. 1. Aufl. Bremen: Atfaluna Verlag, S. 51.

Abb. 41: 	 Buchcover. Hermann Schulz (2002): Wenn dich ein Löwe nach der Uhr-
zeit fragt. 1. Aufl. Wuppertal: Peter Hammer Verlag.

Abb. 42: 	 Visuelle Repräsentation der »Weltreligionen«. Angela Weinhold (2014): 
Religionen der Welt = Wieso? Weshalb? Warum? 2. Aufl.(2003) Ravensburg: 
Ravensburger Buchverlag Otto Maier.

Abb. 43: 	 Visuelle Repräsentation der »Weltreligionen«. Karlo Meyer/Barbara 
Janocha (2018): Wie ist das mit den Religionen? Illustr. v. Sandra Reckers. 
2. Aufl.(2007) Stuttgart: Thienemann.

Abb. 44: 	 Visuelle Repräsentation der »Weltreligionen«. Manfred Mai (2008): Rund 
um die Weltreligionen = 66 Fragen und Antworten. Illustr. v. Rolf Bunse. 
1. Aufl. Freiburg i. Br.: Herder.

Abb. 45: 	 Visuelle Repräsentation der »Weltreligionen«. Sigrid Laube (2011): Erklär 
mir deinen Glauben. Die fünf Weltreligionen. Illustr. v. Monika Zünd. 
2. Aufl.(2005) Wien/München: Annette Betz.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


462

Verzeichnisse

Abb. 46: 	 Visuelle Repräsentation der »Weltreligionen«. Rosemarie Wetscher (2015): 
Weltreligionen = GEOlino extra. 1. Aufl. Hamburg: Gruner + Jahr.

Abb. 47: 	 Visuelle Repräsentation der »Weltreligionen«. Volker Präkelt (2012): Ach, 
du lieber Gott! Warum wir Sehnsucht nach dem Glauben haben und war-
um es unterschiedliche Religionen gibt. = Baff! Wissen. Illustr. v. Katja 
Wehner. 1. Aufl. Würzburg: Arena.

Abb. 48: 	 Stereotype Repräsentation des Eigenen und Anderen. Ursula Kirchberg 
(1978): Selim und Susanne. Übers. v. Yüksel Pazarkaya (TR, Selim ile Susan-
ne). 1. Aufl. München: Heinrich Ellermann.

Abb. 49: 	 Stereotype Repräsentation des Eigenen und Anderen. Dagmar  Yu-
Dembski (2016): Lili und das chinesische Frühlingsfest. Illustr. v.  
Sigrid Leberer. In: Myriam Halberstamm (Hg.): Starke Geschichten für alle 
Kinder dieser Welt = Lesemaus. 1. Aufl. Hamburg: Carlsen.

Abb. 50: 	 Stereotype Repräsentation des Eigenen und Anderen. Paul Maar (1993): 
Neben mir ist noch Platz. Illustr. v. Verena Ballhaus. München: dtv.

Abb. 51: 	 Julia fällt in Ibrahims Familie als anders auf. Georg Schwikart (1995): Julia 
und Ibrahim. Christen und Muslime lernen einander kennen. Illustr. v. 
Gretje Witt. 1. Aufl. Düsseldorf: Patmos, S. 37.

Abb. 52: 	 Julia erscheint als Teil einer Gemeinschaft. Georg Schwikart (2008): Julia 
und Ibrahim. Christen und Muslime lernen einander kennen. Illustr. v. 
Cornelia Kurtz. 2. Aufl.(1995) Düsseldorf: Patmos, S. 43.

Abb. 53: 	 Die Fotografie eines Mädchens, das ein Kostüm aus Spiegeln trägt, illust-
riert das Kapitel »Wie sieht Gott aus?«. Jan von Holleben/Jane Baer-Krau-
se (2015): Wie heißt dein Gott eigentlich mit Nachnamen? Kinderfragen 
zu fünf Weltreligionen. 1. Aufl. Stuttgart: Gabriel, S. 39.

Abb. 54: 	 Die Fotocollage einer imaginierten Maschine, die Kinder mit Gegenstän-
den befüllen, illustriert das Kapitel »Haben alle Menschen ein Karma?«. 
Jan von Holleben/Jane Baer-Krause (2015): Wie heißt dein Gott eigentlich 
mit Nachnamen? Kinderfragen zu fünf Weltreligionen. 1. Aufl. Stuttgart: 
Gabriel, S. 50f.

Abb. 55: 	 Das Buchcover stellt Judith als Kind dar. Martha-Maria Bosch (1980): 
Judith. 2. Aufl.(1963) Stuttgart: Spectrum.

Abb. 56: 	 Das Buchcover zeigt Fatemeh, Laura und Emilia als Freundinnen im 
Himmel. Hamidreza Torabi (2017): Die magischen Minarette der Blauen 
Moschee. Illustr. v. Behnam Berenji/Mansoreh Maleki Jahan. 1. Aufl. Ham-
burg: Islamische Akademie Deutschland.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


463

Abbildungsverzeichnis

Abb. 57: 	 Laura und Fatemeh begegnen sich auf einer Wolke. Hamidreza Torabi 
(2017): Die magischen Minarette der Blauen Moschee. Illustr. v. Behnam 
Berenji/Mansoreh Maleki Jahan. 1. Aufl. Hamburg: Islamische Akademie 
Deutschland, S. 32.

Abb. 58: 	 Azur und Asmar als Kleinkinder auf dem Schoß Jananes. Azur und Asmar 
(Michel Ocelot, Azur et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006), 00:01:50.

Abb. 59: 	 Die Burg Azurs Vater im gotischen Stil. Azur und Asmar (Michel  
Ocelot, Azur et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006), 00:08:58.

Abb. 60: 	 Jananes Palast im mozarabischen Stil. Azur und Asmar (Michel Ocelot, 
Azur et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006), 00:38:03.

Abb. 61: 	 Der weise Yadoa wird als jüdischer Gelehrter inszeniert. Azur und Asmar 
(Michel Ocelot, Azur et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006), 00:46:32.

Abb. 62: 	 Darstellung des Christus Pantokrator aus der Hagia Sophia. Azur und 
Asmar (Michel Ocelot, Azur et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006), 01:03:43.

Abb. 63: 	 Darstellung des Poseidon vom Kap Artemision, Azur und Asmar  (Michel 
Ocelot, Azur et Asmar, FR/BE/ES/IT 2006), 01:04:56.

Abb. 64: 	 Buchcover. Vera Marquardt (2018): Mein großes Wimmelbuch von 
den Weltreligionen. Illustr. v. Manfred Tophoven. Kevelaer: Butzon &  
Bercker.

Abb. 65: 	 Wimmelbild zum »Buddhismus«. Vera Marquardt (2018): Mein großes 
Wimmelbuch von den Weltreligionen. Illustr. v. Manfred Tophoven. Keve-
laer: Butzon & Bercker.

Abb. 66: 	 CD-Cover. Kurt Haderer (2013): Weltreligionen/Die Bibel = Was ist was. 
Hörspiel. 1. Aufl. Nürnberg: Tessloff.

Abb. 67: 	 Buchcover. Victoria Krabbe (2008): Sara will es wissen. Eine Geschichte 
über die 5 Weltreligionen. Illustr. v. Constanze Guhr. 1. Aufl. München: 
Pattloch.

Abb. 68: 	 Im vorderen Vorsatzblatt werden die Protagonistinnen vorgestellt. Die 
Lesenden spiegeln sich selbst. Karin Beese (2018): Nelly und die Ber-
linchen. Rettung auf dem Spielplatz. Illustr. v. Mathilde Rousseau.  
2. Aufl.(2016) Berlin: HaWandel.

Abb. 69: 	 Das hintere Vorsatzblatt zeigt die Familien der Protagonistinnen. Karin 
Beese (2018): Nelly und die Berlinchen. Rettung auf dem Spielplatz. Illustr. 
v. Mathilde Rousseau. 2. Aufl.(2016) Berlin: HaWandel.

Abb. 70: 	 Darstellung eines betenden Kindes. Antoinette Becker/Elisabeth Nigge-
meyer (1982): meine Religion, deine Religion. Ein erzählendes Sachbuch 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


464

Verzeichnisse

mit Fotografien. Für Kinder, Jugendliche und alle, die mehr von den Reli-
gionen wissen wollen. Ravensburg: Otto Maier Verlag, S. 135.

Abb. 71: 	 Darstellung eines betenden Kindes. Hermann-Josef Frisch (1998): Felix 
reist zum Dach der Welt. Begegnung mit Hinduismus und Buddhismus. 
Illustr. v. Markus Humbach. 1. Aufl. Düsseldorf: Patmos, S. 30.

Abb. 72: 	 Darstellung betender Figuren. Emma Damon (2002): Gott, Allah, Bud-
dha. Und woran glaubst du? Übers. v. Katharina Ebinger (UK, All Kinds 
of Beliefs). 1. Aufl. Stuttgart: Gabriel.

Abb. 73: 	 Darstellung einer betenden Figur. Roland Rosenstock (2010): Weltreligio-
nen = Frag doch mal…die Maus! Illustr. v. Clara Suetens. 2. Aufl.(2006) Mün-
chen: cbj, S. 31.

Abb. 74: 	 Vergleichende Gegenüberstellungen von Religionen. Aled Jones (2012): 
Woran glaubst du? Entdecke die Welt der Religionen. Übers. v. Christi-
ane Wagler (UK, What do you believe?). 1. Aufl. München: Dorling Kin-
dersley, S. 22f.

Abb. 75: 	 Vergleichende Gegenüberstellungen von Religionen. Stefan Jakob Wim-
mer (2005): Weltreligionen entdecken. Judentum, Christentum und Islam. 
1. Aufl. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk.

Abb. 76: 	 Vergleichende Gegenüberstellungen von Religionen. Victoria Krabbe (2008): 
Sara will es wissen. Eine Geschichte über die 5 Weltreligionen. Illustr. v. 
Constanze Guhr. 1. Aufl. München: Pattloch, S. 105.

Abb. 77: 	 Vergleichende Gegenüberstellungen von Religionen. Sigrid Laube (2011): 
Erklär mir deinen Glauben. Die fünf Weltreligionen. Illustr. v. Monika 
Zünd. 2. Aufl.(2005) Wien/München: Annette Betz, S. 109.

Abb. 78: 	 Darstellungen der globalen Verteilung von Religionen. Manfred Mai (2008): 
Rund um die Weltreligionen = 66 Fragen und Antworten. Illustr. v. Rolf 
Bunse. 1. Aufl. Freiburg i. Br.: Herder, S. 8f.

Abb. 79: 	 Darstellungen der globalen Verteilung von Religionen. Martina Gorgas 
(2013): Religionen. Woran wir glauben = Was ist was. 1. Aufl. Nürnberg: 
Tessloff, S. 7.

Abb. 80: 	 Darstellungen der globalen Verteilung von Religionen. Georg Schwikart 
(2008): Julia und Ibrahim. Christen und Muslime lernen einander ken-
nen. Illustr. v. Cornelia Kurtz. 2. Aufl.(1995) Düsseldorf: Patmos, S. 16f.

Abb. 81: 	 Ein älterer Mann erklärt Kindern Religion. Sigrid Laube (2011): Erklär mir 
deinen Glauben. Die fünf Weltreligionen. Illustr. v. Monika Zünd. 2. Aufl.(2005) 

Wien/München: Annette Betz, S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


465

Abbildungsverzeichnis

Abb. 82: 	 Ein Mann erklärt Kindern Religion. Alan Brown/Andrew Langley (1999): 
Woran wir glauben. Religionen der Welt – von Kindern erzählt. Illustr. v. 
Teri Gower. Übers. v. Daniela Nußbaum-Jacob (UK, What I Believe. A 
Young Person’s Guide to the Religions of the World). 1. Aufl. Lahr: Ernst 
Kaufmann, S. 8.

Abb. 83: 	 Ein älterer Mann erklärt Kindern Religion. Klaus Vellguth (2004): Gemein-
sam im Gelobten Land. Unterwegs mit Judith, Christoph und Mustafa. 
Illustr. v. Bärbel Witzig. 1. Aufl. Freiburg i. Br.: Herder, S. 28f.

Abb. 84: 	 Ein älterer Mann erklärt einem Kind Religion. Noemi Staszewski (1997): 
Mona und der alte Mann. Ein Kinderbuch zum Judentum. Illustr. v. Bar-
bara Stachuletz/Ami Blumenthal. 1. Aufl. Düsseldorf: Patmos, S. 7.

Abb. 85: 	 Ein älterer Mann erklärt einem Kind Religion. Arzu Gürz Abay (2016): 
Leyla und Linda feiern Ramadan. Leyla ve Linda ramazani kutluyorlar. 
Illustr. v. Sibel Demirtaş. Übers. v. Arzu Gürz Abay (TR). 2. Aufl.(2011) Han-
nover: Talisa, S. 21.

 

https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748916291, am 30.07.2024, 09:45:37
Open Access –  - https://www.nomos-elibrary.de/agb

https://doi.org/10.5771/9783748916291
https://www.nomos-elibrary.de/agb

	9783748916291
	Cover

	Titelblatt_Belegexemplare
	9783748916291
	1 Medien als Repräsentationsräume von Religion
	1.1 Repräsentationen religiöser Pluralität in Kindermedien: Fragestellung
	1.2 Imaginationen des Zusammenlebens erforschen: Ziel und Bedeutung der Arbeit
	1.3 Im Forschungsfeld Kindheit, Religion und Medien: Aufbau der Arbeit

	2 Konzepte von Kindheit im Wandel: Eine historische Sondierung
	2.1 Historische Kindheitsforschung an der Schnittstelle interdisziplinärer Zugänge
	2.2 Einblicke in die klassische Antike: Kindheit im oikos
	2.3 Einblicke in das europäische Mittelalter: Kindheit im Spiegel theologischer Debatten
	2.3.1 Der Verlauf der menschlichen Entwicklung
	2.3.2 Das sündhafte Kind
	2.3.3 Kindheitsbilder auf der Grundlage eschatologischer Erwartungen
	2.3.4 Jesus als Vorbild visueller Kindheitsdarstellungen

	2.4 Einblicke in Aufklärung und Romantik: Kindheit als Gegenwelt
	2.4.1 Das Kind als tabula rasa
	2.4.2 Kindheit zwischen Natur und Kultur
	2.4.3 Kinder als Adressat:innen der Musik und Literatur
	2.4.4 Das Kind als Sinnbild des Ursprünglichen

	2.5 Aktuelle Debatten: Reflexive Kindheit

	3 Kindheit als Differenzkonstrukt: Ein kulturwissenschaftlicher Ansatz
	3.1 Kindheit als Ergebnis generationsbildender Praxen
	3.2 Kindheit als Entwicklungsprozess
	3.3 Kindheit als juristisches Konzept
	3.4 Sozialisation als Interdependenz zwischen Individuum und Gesellschaft

	4 Grundbegriffe zur Erforschung religiöser Pluralität in Kindermedien
	4.1 Identität
	4.1.1 Personale und qualitative Identität
	4.1.2 Kollektive und kulturelle Identität

	4.2 Differenz
	4.2.1 Eigenes, Anderes, Fremdes
	4.2.2 Wahrnehmung und Sichtbarkeit von Differenz
	4.2.3 Intersektionalität

	4.3 Religion
	4.3.1 Religion als emisches, öffentlich-mediales und wissenschaftliches Konzept
	4.3.2 Religion als Symbolsystem

	4.4 Pluralität und Pluralismus
	4.5 Das kulturelle Imaginäre
	4.6 Kultur als Kommunikation

	5 Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen
	5.1 Bestimmung von Kindermedien
	5.2 Religion in Kindermedien
	5.3 Religiöse Pluralität in Kindermedien

	6 Quellenkorpus und methodische Überlegungen
	6.1 Kriterien der Quellenauswahl
	6.1.1 Thema
	6.1.2 Adressat:innen
	6.1.3 Mediale Produktionsform
	6.1.4 Sprache
	6.1.5 Zeitraum

	6.2 Ausgewählte Quellen
	6.3 Einzelmedienanalyse
	6.3.1 Roman und Kurzgeschichte
	6.3.2 Sachbuch
	6.3.3 Bilderbuch
	6.3.4 Hörspiel
	6.3.5 Dokumentarfilm
	6.3.6 Computeranimationsfilm
	6.3.7 Webseite

	6.4 Vergleich
	6.4.1 Intermedialer Vergleich
	6.4.2 Diachroner Vergleich

	6.5 Vorgehen und Präsentation der Quellenauswertung

	7 Im Spiegel der Weltreligionen: Konzepte von Religion
	7.1 Religion als Phänomen in Kindermedien
	7.1.1 Verschränkungen verschiedener Zeitkonzepte
	7.1.2 Das Verhältnis von Glaube und Wissen, Religion und Wissenschaft
	7.1.3 Wertungen von Religion

	7.2 Vom Singular zum Plural: Religionen im Vergleich
	7.2.1 Repräsentationsebenen und Vergleichskategorien
	7.2.2 Religiöse Gemeinschaften als »Weltreligionen«


	8 Selbst- und Fremdbilder als Aushandlungsorte von Identität und Differenz
	8.1 Darstellungen des Eigenen, Anderen und Fremden
	8.1.1 Das Andere kennenlernen
	8.1.2 Spiegelungen des Eigenen

	8.2 Stereotypen und Othering-Prozesse

	9 Notwendig, bereichernd oder doch normal? Religiöse Pluralität und Pluralismus
	9.1 Pluralismus als Notwendigkeit
	9.2 Pluralität als Bereicherung
	9.3 Pluralismus als Normalität

	10 Repräsentationen religiöser Pluralität im Wandel der Zeit
	10.1 Kontinuitäten
	10.2 Entwicklungen

	11 Religiöse Pluralität in Kindermedien zwischen Wissens- und Wertevermittlung
	11.1 Religiöse Pluralität in Kindermedien erforschen
	11.2 Das Konzept der Kindheit in Kindermedien
	11.3 Wissen als Grundlage von Toleranz
	11.4 Das Spannungsverhältnis von Toleranz und Othering-Prozessen
	11.5 Die Komplexität von Religion in der Kultur als Herausforderung für Kindermedien

	12 Verzeichnisse
	12.1 Gesamtes Quellenkorpus
	12.2 Diskutierte Quellen
	12.3 Weitere genannte Kindermedien
	12.4 Sekundärliteratur
	12.5 Abbildungsverzeichnis


	Leere Seite
	Leere Seite



