
 

 

Mythmaker Japan: Japanische Kunstpolitik in Zeiten 

wirtschaftlicher Krisen und das Erbe des Imperial Gaze von 

der Meiji-Restauration bis heute 

 

 

Inaugural‐Dissertation 

zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie 

der Ludwig‐Maximilians‐Universität 

München 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

vorgelegt von 

Bangmi Kim 

Geburtsort Tokio, Japan  

 

2024 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Referent: Prof. Dr. Wolfgang Augustyn 

Korreferentin: Prof. Dr. Christine Tauber 

Tag der mündlichen Prüfung: 18.01.2024 

 



 

 

 

Danksagung 

 

 

 

Diese Dissertation wäre nicht möglich gewesen ohne die Hilfe und Unterstützung vieler Menschen, 

denen ich von Herzen danken möchte. Sie haben mich auf meinem Weg begleitet und mir Mut 

gemacht, auch in schwierigen Zeiten nicht aufzugeben. 

Ein ganz herzlicher Dank geht an Prof. Dr. Wolfgang Augustyn, der meine Arbeit als Erstgutachter 

übernommen und betreut hat. Er hat mir nicht nur fachlich wertvolle Anregungen gegeben, sondern 

auch menschlich viel Verständnis entgegengebracht, als ich aus gesundheitlichen Gründen eine 

Auszeit nehmen musste und keinen Betreuer mehr hatte. Er hat mir die Möglichkeit gegeben, meine 

Arbeit fortzusetzen und erfolgreich abzuschließen, ohne seine vertrauensvolle und liebevolle 

Begleitung in dieser schwierigen Zeit wäre ein solcher Arbeitsaufwand niemals möglich gewesen. 

Ich bin auch Frau Prof. Dr. Christine Tauber sehr zu Dank verpflichtet, die sich freundlicherweise 

als Zweitgutachterin bereit erklärt hat und mein Thema mit Interesse verfolgt hat. 

Ein herzlicher Dank geht auch an Martin Thierer, der mir als Kollege und guter Freund immer zur 

Seite stand. Er hat meine Arbeit aufmerksam gelesen und mir viele hilfreiche Hinweise gegeben. Er 

hat sich besonders um die sprachliche Korrektur der Arbeit gekümmert, da ich Deutsch nicht als 

Muttersprache spreche. Seine persönliche Unterstützung und Freundschaft waren für mich sehr 

wichtig und ich bin ihm dafür sehr dankbar. 

Zum Schluss möchte ich mich bei der kompetenten Lektorin Frau Ingeborg Hagedorn bedanken, die 

den Haupttext dieser Arbeit in kurzer Zeit gründlich und sorgfältig korrigiert hat. 

Ich bin meiner Mutter unendlich dankbar und verbunden, ohne ihre liebevolle Unterstützung hätte 

ich nicht in Deutschland meine Arbeit abschließen können. 

 

 

München 2023 

Bangmi Kim



Inhaltsverzeichnis 

1 

 

 

 

Inhaltsverzeichnis 

Inhaltsverzeichnis ................................................................................................................................. 1 

I. Einführung ........................................................................................................................................ 3 

1.1. Hinführung ................................................................................................................................. 3 

1.2. Vorgehensweise der Arbeit ........................................................................................................ 12 

1.3. Forschungsstand ....................................................................................................................... 15 

1.4. Zu den japanischen Namen ....................................................................................................... 19 

1.5. Das Kalendersystem „Gengô“ in Japan..................................................................................... 20 

II. Historischer Hintergrund ............................................................................................................... 22 

2.1. Christliche Kultur und Überseehandel im 17. Jahrhundert ...................................................... 22 

2.2. Europäische Wissenschaft in Japan .......................................................................................... 27 

2.3. Perspektive aus Europa ............................................................................................................ 30 

2.4. Bürgerliche Kultur in Edo ........................................................................................................ 32 

2.5. Die Kunstschaffenden in der Edo-Zeit ...................................................................................... 34 

2.5.1. Kunstschaffende in Kyoto ..................................................................................................... 34 

2.5.2. Der westliche Einfluss auf die Kunstschaffenden in Edo ......................................................... 39 

2.5.3. Kritische Betrachtungen zur Edo-Zeit .................................................................................... 49 

III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ .............................................................................. 56 

3.1. Die Meiji-Restauration und die ausländischen Experten........................................................... 56 

3.2. Die Weltausstellungen und der Japonismus .............................................................................. 60 

3.3. Die Begriffsbestimmung der Kunst im 19. Jahrhundert ............................................................ 65 

3.4. Kunstsammeln nach westlichem Vorbild................................................................................... 70 

3.5. Die Auswirkungen der Meiji-Restauration auf die japanische Kunst ........................................ 74 

3.6. Cool Japan und die Meiji-Restauration .................................................................................... 79 

3.6.1. Japan as Number One/Exotic Japan ....................................................................................... 79 

3.6.2. Die verlorenen 30 Jahren und die Geschichtsrevision.............................................................. 83 

3.6.3. Cool Japan und die Meiji-Restauration .................................................................................. 88 

IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze .............................................................................................. 90 

4.1. Die Übernahme der fremden Vorurteile .................................................................................... 90 

4.2. Bushidô und Teeismus als japanische Spiritualität .................................................................... 94 

4.3. Shintôismus und Buddhismus ................................................................................................. 104 

4.4. „Spirituelle Intellektuelle“ und Nippon-Kaigi ........................................................................... 111 

4.4.1. Shintôismus und die politische Landschaft Japans ................................................................ 111 

4.4.2. Die „Spirituellen Intellektuellen“ und die esoterische Kultur nach 1945 ................................. 112 

4.5. Der imperiale Blick ................................................................................................................. 120 

4.5.1. Der Berg Fuji ..................................................................................................................... 120 



Inhaltsverzeichnis 

2 

 

4.5.2. Die Geisha als Cosplayer .................................................................................................... 124 

V. Mythmaker................................................................................................................................... 133 

5.1. Spiritualismus und Positivismus ............................................................................................. 133 

5.1.1. Westlicher Spiritualismus als neuer Impuls für den Topos des Übernatürlichen in der japanischen 

Kunst.......................................................................................................................................... 133 

5.1.2. Dekorationen für die Götter ................................................................................................ 137 

5.2. Shintôistische Fantasien in japanischen Publikationen ........................................................... 141 

5.3. Techno-Animismus und Techno-Orientalismus ....................................................................... 151 

5.3.1. Techno-Animismus ............................................................................................................ 151 

5.3.2. Techno-Orientalismus ........................................................................................................ 154 

5.4. Murakami Takashi.................................................................................................................. 161 

5.5. Mori Mariko ........................................................................................................................... 172 

5.6. Sugimoto Hiroshi .................................................................................................................... 179 

5.6.1. Vita ................................................................................................................................... 179 

5.6.2. Natur und Religion bei Sugimoto ........................................................................................ 182 

5.6.3. History bei Sugimoto .......................................................................................................... 187 

5.7. Versuche der Grenzüberwindung im globalen Kunstmarkt .................................................... 191 

5.7.1. Globaler Kunstmarkt und japanische Kunstidentität nach 1945.............................................. 191 

5.7.2. Shiota Chiharu ................................................................................................................... 198 

5.7.3. Ikeda Ryoji ........................................................................................................................ 205 

5.7.4. Der Einfluss des westlichen Positivismus auf die japanische Kunst bis heute.......................... 213 

VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt .......................................................................................... 216 

6.1. Les Magiciens de la Terre 1989 ................................................................................................ 216 

6.2. Gegenkultur in der japanischen Kunst – Kreativität und Kommerz ....................................... 225 

6.3. Gegenmacht im Kapitalismus ................................................................................................. 238 

6.3.1. Warenfiktion und Schöpferische Zerstörung – Motoren des Kapitalismus .............................. 238 

6.3.2. Der Freiheitsbegriff im Kapitalismus und der „Tourist Gaze“ oder „Freier Konsum“ als neue 

Gegenmacht ................................................................................................................................ 242 

6.3.3. Kreative Arbeit, Staat und Unternehmen – die Institutionalisierung der Gegenmacht .............. 246 

6.3.4. Schmerz im Kapitalismus ................................................................................................... 252 

6.4. „Big Other“ im Überwachungskapitalismus ........................................................................... 255 

6.5. Murakami Haruki: Underground (1997) ................................................................................. 267 

VII. Conclusio ................................................................................................................................... 273 

VIII. Literaturverzeichnis ................................................................................................................. 282 

VIIII. Abbildungen ........................................................................................................................... 323 

X. Abbildungsnachweis ..................................................................................................................... 371 

 

  



I. Einführung 

3 

 

I. Einführung 

 

„Und jetzt will ich mal die Sache auf den Kern bringen. Weil jedes Mal, wenn ein 

demokratischer Prozess an den wirklichen Nerv der Umgestaltung der Gesellschaft 

heranrangt, die Machtverhältnisse beim Geld jeden echt demokratischen Versuch 

unterlaufen. Also, die Macht des Geldes muss gebrochen werden. Heute ist Geld eine 

Ware, die handelbar ist. Man kann damit spekulieren. Das heißt Geld ist im 

Wirtschaftsbereich ein Wesen, das nicht Ware sein darf. Da es aber Ware ist, muss dieser 

Charakter in eine demokratische Totalität überführt werden.“ 

Joseph Beuys1 

 

1.1. Hinführung 

 

Als 1868 nach dem Aufstand der westjapanischen Satchô-Allianzen2 durch die spätere Meiji-

Restauration ein komplett neuer Zentralstaat gründet wurde, wurden nicht nur das westliche 

Politiksystem als unabdingbares Vorbild für ein modernes Land, sondern auch die Notwendigkeit 

einer Staatsreligion durch eine eigens eingesetzte Kommission untersucht und in die staatsbildenden 

Maßnahmen mit einbezogen.3 Zunächst setzte die neue Regierung den Kaiser (jap. Tennô), der nach 

etwas mehr als 700 Jahren Herrschaft des Shôgunats (Militärregierung unter Leitung des 

Kriegeradels) für die meisten Japaner:innen eine völlig unbekannte Persönlichkeit war, wieder als 

nationale Identifikationsfigur ein und inszenierte seine neue Bedeutung geradezu übermäßig. Um 

die Autorität der Revolutionsarmee aus Westjapan in der neuen östlichen Hauptstadt Tokio zu 

untermauern, wurde in der Figur des Kaisers ein gottgleiches, heiliges Wesen geschaffen, um deren 

absoluten Machtanspruch zu legitimieren.4 

Um die Ausrichtung des Landes an westlichen Vorbildern, die ihre Nationalstaatwerdung auch erst 

in der jüngeren Vergangenheit begonnen oder aber schon abgeschlossen hatten, weiter 

voranzutreiben, wurden zunächst Rituale des schon lange verwurzelten, aber regional höchst 

unterschiedlich ausgeprägten animistischen Glaubens (später Shintô) modifiziert und in Eile, in 

 
1 Vgl. Kufus/Veiel 2017. 
2 Vgl. Kapitel 2.6. der vorliegenden Arbeit. 
3 Vgl. Sheid 2012: 96ff, in: Prohl, Inken, Nelson, John K. 2012. 
4 Allerdings wurde der Tennô, auch wenn er keine politische Macht besaß, im 16. Jahrhundert von den Jesuiten als 

König anerkannt. Der Tennô als gekröntes Haupt und das Shôgunat als die wahren Herrscher waren etabliert. Vgl. 

Arano 1995: 127-152, in: Tanaka; Takeo 1995. 



I. Einführung 

4 

 

Anlehnung an die europäischen christlich-absolutistischen Monarchien, eine fiktive Mythologie der 

Kaiserfamilie erdacht.5 

Zeitgleich wurden strategisch technische Neuerungen, wie beispielsweise die Eisenbahn, mit den 

neu implementierten staatsbildenden Maßnahmen verknüpft und so konnte recht schnell ein 

regelrechter Tourismus zu den mit neuer Bedeutung belegten Shintô-Schreinen verzeichnet werden. 

Seit dieser Zeit versucht Japan konsequent, spirituelle Werte mit seinem auf den globalen Handel 

ausgerichteten Kapitalismus zu verknüpfen. Die Modernisierung der neuen Nation begann also 

bereits mit der Instrumentalisierung ihrer spirituellen Mythen. 

 

Um eine Neuverhandlung der sogenannten Ungleichen Handelsverträge (jap. fubyôdôjôyaku) mit 

den westlichen Mächten erfolgreich führen zu können,6 wurden eine intellektuelle 

Auseinandersetzung mit westlichen Werten wie Kunst, Philosophie und Literatur ebenso für 

notwendig erachtet wie der Erwerb einer modernen Militärtechnik und die Erforschung des 

internationalen Justizverwaltungssystems. Dafür wurden, trotz einer schweren Finanznotlage, über 

3.000 ausländische Experten angeworben und die Strategien der internationalen Großmächte 

analysiert. Die durch eine straffe Kulturpolitik unterstützte Selbsterhöhung des jungen Staates war 

in kurzer Zeit erfolgreich und fruchtbar. Das bedeutet, dass der Begriff „Kunst“ in Japan erst 

zeitgleich mit Gründung der neuen Nation eingeführt wurde.7 

 

Für die weitere Instrumentalisierung der spirituellen Traditionen Japans wurden als effektvoll 

erachtete Bilder, Konzepte und Rituale, wie zum Beispiel die Teezeremonie, der Samurai-Kodex, 

der Berg Fuji oder die Kirschblüte herausgegriffen und neu besetzt. Die romantisierte Propagierung 

dieser als nützlich erkannten und gezielt ausgewählten japanischen Bräuche, welche zunächst für 

die Außenwahrnehmung der jungen Nation gedacht war, wurde zuerst in englischer Sprache 

publiziert, gelangte dann aber schnell auch ins Bewusstsein der japanischen Bevölkerung und wird 

seither, im Vergleich zu ihrer ursprünglichen Bedeutung, übermäßig betont. So wurden diese nun 

neu festgeschriebenen Traditionen der autoritären Nation8 auch für eine neue Kriegsphilosophie zur 

 
5 Die neue Regierung konnte die Ideologie des neuen Kaiserreiches am Anfang noch nicht vollkommen durchsetzen. 

Die Vertreibung der westlichen Handelsmächte aus dem eigenen Einflussgebiet durch die Aneignung gleichwertiger und 

gleichberechtigter Strukturen war zunächst das vorrangige Ziel der geplanten „Verwestlichung“ der Nation. Ausführlich 

siehe Kapitel 2.5. der vorliegenden Arbeit. 
6 Siehe Kapitel 2.6. in der vorliegenden Arbeit. 
7 Vgl. Aoki, Shigeru/Sakai, Tadayasu 1991. Zum Begriff der „Kunst“ sowie zu den Weltausstellungen und zum 

internationalen Japonismus wird in Kapitel 2.7. der vorliegenden Arbeit referiert. 
8 Besonders Hannah Arendt setzt sich mit dem Begriff der Tradition und der Autorität des Staates kritisch in ihren 

Büchern Fragwürdige Traditionsbestände im politischen Denken der Gegenwart: vier Essays (1957) und Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft (2011 [1964]) auseinander. Und auch vgl. Hobsbawm, Eric, Ranger, Terence, The Invention 

of Tradition, New York 2012 [Erstveröff. 1983]. 



I. Einführung 

5 

 

Formung der jungen Soldaten herangezogen.9 Zum Beispiel wurde eine Stelle des Samurai-Kodex, 

der zufolge Soldaten „lieber jung und schön, wie die kurzlebige Kirschblüte“ sterben sollten, als 

neues Ideal propagiert. 

Diesem Muster folgend wurden auch andere Teile des kulturellen Erbes zur Förderung des eigenen 

Nationalprestiges medial verbreitet. Dies diente sowohl als Basis für den angestrebten 

gleichberechtigten Handel mit den Großmächten als auch der Schaffung eines einheitlichen 

Nationalgefühls im neuen Japan. 

Dieses neue, politisch konstruierte Japan-Bild wurde vornehmlich aus dem „okzidentalen 

Orientalismus“ extrahiert und es fungierte fortan auch als überzeugendes Selbstbild in der 

Eigenwahrnehmung.10 

 

Obgleich die Ideologie des ,Großen Kaiserreiches‘ nach 1945 mit dem Potsdamer-Abkommen 

beendet wurde, überlebten die zwischenzeitlich mythologisch aufgeladenen Implantate als 

nunmehr ,echte‘ japanische Traditionen und blieben, vor allem in der Wahrnehmung der westlichen 

Kunstwelt, seither unverändert, da der inzwischen populäre Japan-Mythos bereits zu umfangreich in 

der wissenschaftlichen Literatur, der Kunst selbst, aber auch in den Verwaltungen der 

Kunstsammlungen auf internationaler Ebene rezipiert wurde. 

 

Nach dem Friedensabkommen in San Francisco 1951 wurde Japan als antikommunistischer 

Verbündeter dem kapitalistischen Westen unterstellt. Aus diesem Anlass wurden 178 altertümliche 

Kunstwerke aus Japan im M. H. de Young Museum in San Francisco ausgestellt, um das negative 

Japan-Bild, welches nach dem Krieg in den USA vorherrschte, zu verbessern. Diese Ausstellung 

zeichnete, als Mittel direkter Politik, ein neues Japan-Bild als friedliche Nation mit buddhistischen 

Wurzeln und einer bedeutenden Kulturgeschichte. Seit dieser Ausstellung ist das neue Japan-Bild 

vor allem in den USA mit dem Buddhismus assoziiert, und wurde später durch die New Age-

Bewegung nochmals neu interpretiert.11 Da der angestrebte Imagewandel dank des Erfolgs der 

Ausstellung äußerst schnell und sehr erfolgreich gelang, wurden internationale Kunstausstellungen 

von der japanischen Regierung als wirksames politisches Instrument erkannt und weiterhin 

gefördert. Diese Form der Kulturdiplomatie wird heute noch durch zeitgenössische japanische 

 
9 Der deutsche Japanologe Thomas Pekar erstellte eine ausführliche Begriffsgeschichte der japanischen 

Traditionsbegriffe ab dem 19. Jahrhundert. Vgl. Pekar, Thomas 2003: 88. 
10 Vgl. Ivy, Marilyn 2005: Kindle-Positionen 606 und 631. 
11 Die Kunstforschende Kameda Kazuko weist darauf hin, dass diese Ausstellung im De Junge Museum 1951 nicht nur 

das Image Japans verbesserte, sondern auch das Selbstbildnis der jungen Amerikaner beeinflusste, die sich mit dem neu 

entdeckten Buddhismus unter anderem gegen Atomwaffen einsetzten. Vgl. Kameda, Kazuko 2013: 75. 



I. Einführung 

6 

 

Kunstschaffenden unterstützt und reproduziert, sie werden in der vorliegenden Arbeit als 

sogenannte ‚Mythmaker‘ vorgestellt. 

 

Die Auseinandersetzung mit der eigenen Andersartigkeit im Vergleich zur westlich geprägten Kunst 

wurde ab den 1990er-Jahren in der rasanten Entwicklung der globalen Kunstmärkte unter dem 

Aspekt eines vermeintlichen ,Multikulturalismus‘ positiv gesehen und schnell von den japanischen 

Kunstschaffenden als Alleinstellungsmerkmal erkannt und gezielt eingesetzt. 

Utopische Konzepte wie ,Global Village‘ oder ,Global Communications Network‘, die in der 

japanischen Kunst immer wieder aufscheinen, begleiten den Kosmopolitismus der international 

agierenden japanischen Großkonzerne seit den 1960er-Jahren als linksorientierte Gegenkultur, eine 

Deutung, die ebenfalls unkritisch in der Kunstwelt übernommen wurde.12 

Die uneingeschränkte globale Dominanz der euro- und US-amerikanisch-geprägten 

Unternehmenskultur brachte wiederum den Wunsch nach Dezentralisierung, beziehungsweise nach 

Re-Regionalisierung in den nicht westlichen Kulturen, hervor, was in Japan die Tendenz zur 

Selbstmystifizierung der eigenen Kunst, getrieben durch den Blickwinkel ausländischer 

Kuratierende, noch verstärkte.13 

 

In der Ausstellung Magiciens de la Terre im Jahr 1989 im Centre Georges Pompidou in Paris ließ 

sich die Erblast des Kolonialismus in der europäischen Kunst deutlich zeigen. Die nicht westlichen 

Kunstschaffenden, die ,Magier‘, wurden mit ihrer vermeintlich mystischen Andersartigkeit als 

Inspirationsquelle für westliche Kunstströmungen, wie etwa die Land Art, identifiziert.14 

Japan hatte 1989 sein höchstes Wirtschaftswachstum bereits hinter sich und ließ zu diesem 

Zeitpunkt keine Darstellung eines tatsächlichen Exotismus zu. So wurden in der Japan-Sektion der 

Ausstellung nur die im Westen erfolgreichen Kunstschaffenden ausgestellt, was die marktorientierte 

Anpassungsfähigkeit im westlichen Kontext deutlich bestätigt.15 Die japanische Wirtschaft geriet 

nach diesem Zeitpunkt hingegen in eine immer tiefere Krise. Das internationale Interesse an 

japanischer Kunst ließ mit dem steten Niedergang der japanischen Unternehmen allmählich nach.16 

 
12 1989 wurde der Begriff „global“ zum ersten Mal in Art in America verwendet. Zur Globalisierung der Kunst mehr in: 

Weibel, Peter, Das digitale Weltmuseum, in: Kunstforum International, Bd. 269, Aug.-Sep. 2020. 
13 Ralph Rugoff bezeichnete 1999 den Kunsttourismus der Kuratierende als „Jet-set flâneur“. Diese Form der 

Internationalisierung wurde nur durch westliche Konzipierungen verbreitet. Vgl. Rugoff 1999: 47ff, in: O'Neil, Paul: 

2012: 73. 
14 Vgl. Araeen, Rasheed 1989: 4f. 
15 Die japanischen Künstler, die in dieser Ausstellung vertreten waren, waren Kawara On, Miyajima Tatsuo, Kawaguchi 

Tatsuo und Teshigawara Hiroshi. Vgl. Lewison, Jeremy 1989. 
16 Die entscheidenden Faktoren, welche schlussendlich zum Platzen der sogenannten „Bubble Economy“ führten, lagen 

im Plaza-Abkommen von 1985 und dem Basler-Ausschuss von 1988 begründet. Eine ausführliche Darstellung der 

Zeitkultur der „Lost Decades“ wird bei Tipton ausführlich gegeben. Vgl. Tipton, Elise K. 2002: 210-228. 



I. Einführung 

7 

 

Diese bis dahin schlimmste aller Wirtschaftskrisen wurde im Jahr 2000 als „Lost Decade“ (jap. 

ushinawareta jûnen) bezeichnet, und als direkte Folge ging 2001 das rechtspopulistische Kabinett 

Koizumi aus den Wahlen siegreich hervor. Daraufhin wurden die Kulturgüter und die 

Industrietechnik Japans auf Betreiben der neuen Regierung, abermals geradezu theatralisch 

propagiert, was aber kein Interesse mehr auf den internationalen Märkten entfachen konnte. Unter 

Koizumi wurde auch der Tourismus mit der Visit Japan Campaign gefördert, um ausländische 

Kaufkraft zu gewinnen.17 Diese Nationalpropaganda schlug sich in der Kulturpolitik vor allem im 

neu erdachten Slogan Cool Japan nieder, welcher seither populäre Elemente der überlieferten 

japanischen Kultur mit den am Ende des 19. Jahrhunderts implementierten „erfundenen 

Traditionen“18 zu einem erfolgreichen Exportgut vermischt. Die auch weiterhin betriebene 

Selbstmystifizierung der japanischen Kunstschaffenden hängt seither mit diesem von Japans 

rechtspopulistischer Regierung geschaffenen Konstrukt zusammen. 

 

Da internationale Kunstausstellungen immer durch Unternehmen und staatliche Institutionen 

gefördert werden, muss das touristenfreundliche Japan-Bild der Doktrin aufrechterhalten werden, 

welches ja bereits als ,authentische‘ Geschichte Japans weltweit erfolgreich eingeführt wurde. Die 

Inszenierung Japans als touristisches Wunschziel in der Werbung wurde nicht nur für ausländische 

Touristen, sondern auch für die Japaner:innen selbst betrieben. Das Hervorheben gegensätzlicher 

Konzepte, wie zum Beispiel das der als exotisch angesehenen ,Traditionen‘ im Gegensatz zur 

modernen Großstadtkultur Tokios oder das eines seriösen Konservatismus in Politik, Familie und 

Unternehmenskultur gegenüber der vermeintlichen Revolutionshaltung der dystopischen 

Cyberpunk-Bewegung sind typische Beispiele, welche mittlerweile in den ausländischen Medien 

als authentische Kultur Japans aufgefasst und reproduziert werden. Mit der erfolgreichen Kampagne 

Cool Japan in der Werbung konnten die verschiedenen Strömungen der japanischen Subkulturen 

kollektiv als globale Gegenkultur vermarktet werden, was beispielsweise erfolgreiche westliche 

Popstars wie Björk, RZA, Wu-Tang Clan, Gwen Steffani, Kanye West, Nicki Minaj, Billie Eilish, u. 

v. a. in ihre Arbeiten aufnahmen. Dabei stand wohl ein Gefühl der Freiheit im Vordergrund, welches 

in dieser neuen Gegenkultur – nach Rock’n‘Roll, Punk, usw. – gesehen wurde. Dabei sind die 

eigentlich beachtenswerten Eigenheiten der japanischen Gegenkunst ihre Funktion als 

Konsumartikel und ihre Entstehungsgeschichte. Die Kommerzialisierung der japanischen 

 
17 Vgl. Gebhardt, Lisette 2008: 2. 
18 Die britischen Historiker Eric Hobsbawm und Terence Osborn Ranger publizierten 1983 gemeinsam The Invention of 

Tradition. In dieser Arbeit untersuchen Sie die im 19. Jahrhundert erfundenen „Fiktiven Traditionen“, die sowohl in 

Europa als auch in Indien und Afrika nach dem europäischen Wertsystem geschaffen wurden, um neue, die 

kolonialistischen Systeme begünstigenden Machtstrukturen zu implementieren. Vgl. Hobsbawm, Eric, Ranger, Terence, 

The Invention of Tradition, New York 2012 [Erstveröff. 1983]. 



I. Einführung 

8 

 

Gegenkultur wird oft mit der Bürgerkultur der Edo-Zeit (1603-1868) in Verbindung gebracht, in der 

die antiautoritäre Haltung der Bevölkerung in beliebten Geschichten beschrieben wurde, die als 

Farbholzdruck oder als Theaterstück große Verbreitung fanden.19 Jedoch darf der westliche Einfluss 

auf die japanische Populärkultur spätestens seit dem 19. Jahrhundert nicht außer Acht gelassen 

werden.20 Nicht nur die Hochkultur und die angesehene Kunst wurden aus dem Westen 

übernommen, auch jegliche Subkulturen wurden zum Konsum für die Mittelschicht nach Japan 

importiert, welche dann rasch nachgeahmt und reproduziert wurden.21 Der westliche Einfluss seit 

dem 19. Jahrhundert veränderte sowohl die japanische Kultur, als auch die gesellschaftliche Moral 

drastisch. Naturalismus und Positivismus aus dem Westen wurden Anfang des 20. Jahrhunderts mit 

altchinesischer Philosophie verbunden und von damaligen Intellektuellen zur Form des Zen-

Buddhismus weiterentwickelt, ähnlich wie später New Age eine Neuinterpretation des Ur-Shintô 

(jap. koshintô) darstellte.22 

Auch die vermeintliche Originalität der in Japan favorisierten Edo-Kultur wurde ursprünglich von 

der christlichen, sowie der alt-chinesischen Kunst mehrfach beeinflusst. Der Außenhandel dieser 

Zeit war aufgrund des mangelnden Kapitals zwar eingeschränkt, aber das Land war nicht ganz 

abgeschottet, ähnlich allen anderen asiatischen Ländern in der damaligen Zeit.23 Daher erscheint die 

japanische Kunst der Edo-Zeit bis heute im Westen zwar exotisch, bleibt aber durch die 

wiederholten Einflüsse der Westkultur auch außerhalb Japans verständlich. So verkauften sich 

beispielsweise die bekannten Ukiyo-e-Malereien im Westen gut, waren jedoch für die Mehrheit der 

Japaner:innen der damaligen Zeit bei Weitem zu skurril und inakzeptabel.24 

 

Die bereits in den 1930er-Jahren einsetzende und zunehmend fortschreitende Kommerzialisierung 

der noch gezielt als Gegenkultur konzipierten Kunstströmungen entwickelte allmählich neue 

dystopische Ästhetiken in Literatur, Anime und Film sowie in der zeitgenössischen Kunst. So 

verband sich ab den 1980er-Jahren zum Beispiel die Cyberpunk-Ästhetik mit den Ideen des Ur-

Shintô, was einen als japanspezifisch wahrgenommenen Kosmos mit dystopischer Weltsicht schuf, 

 
19 Die Popularität der Edo-Kultur war ein Ergebnis der Ausstellung The Great Japan Exhibition, Art of the Edo Period 

1600 – 1868 in der Royal Academy of Arts, London (1981). Seither wird diese Periode in England verstärkt erforscht 

und alle 10 Jahre wird in London das „Japan Festival“ veranstaltet. Vgl. Mori Art Museum 30.10.2020. 
20 Vgl. Azuma, Hiroki 2001: 20f. 
21 Der westliche Einfluss auf die japanische Literatur sowie die moralische Haltung wird von der Japanologin Lisette 

Gebhardt ausführlich erläutert. Vgl. Gebhardt 1999: 115-120. Siehe auch Kapitel IV der vorliegenden Arbeit. 
22 Vgl. Shimazono, Susumu 1996: 6f. 
23 Zur Geschichte der Außenpolitik Japans mit asiatischen und auch westlichen Ländern ab dem 19. Jahrhundert siehe: 

Tanaka, Takeo 1995. 
24 Vgl. Mabuchi 2017: 14-17, in: Hakamata, Hiroyo 2017. 



I. Einführung 

9 

 

der immer stärker nicht nur einsame Jugendliche, sondern die „Verlassenen“25 aller Altersgruppen 

und Kulturkreise faszinierte und vereinte. Dies steht beispielsweise in starkem Gegensatz 

zur ,Heile-Welt-Ästhetik‘ des Disney Konzerns, welche die westlichen medialen Erzeugnisse nach 

1945 signifikant prägte und prägt. 

 

In den 1980er-Jahren wurden die Fans der unterschiedlichen Nieschenkulturströmungen in Japan 

noch als „Otaku“ verspottet, was am Ehesten mit den Anglizismen „Nerd“ oder „Geek“ übersetzt 

werden kann. Diese erste Otaku-Generation wurde während des hohen Wirtschaftswachstums 

geboren und lebte in den 1980er-Jahren ihre kindlichen Fantasien aus. Sie versenkten sich derart in 

die Fantasiewelt der Manga und Anime, dass sie sich nicht mehr der realen Gesellschaft anpassen 

wollten.26 Der japanische Kritiker Ôtsuka Eiji erklärte dieses Phänomen als „entsozialisierte 

Selbstverwirklichung“, in der ungestillte Anerkennungsbedürfnisse befriedigt werden können.27 

Da die auch international immer stärker wachsende Gruppe der Fiktionskonsumenten durch die 

immer weiter fortschreitende Fraktalisierung der Medieninhalte keine konsequente Handlung mehr 

erwarten, nehmen sie nur noch Versatzstücke wahr, was vom japanischen Philosophen Azuma 

Hiroki als „Datenbankenkonsum“ beschrieben wird. Er bezeichnete sie als „Database-Animals“ der 

Postmoderne.28 

In den 1980ern entstanden zudem mehrere neue Religionen, die ein dystopisches Weltende oder 

eine spirituelle Zukunft als Erlösung vorhersagten, aber mit einer „ziemlich kruden, fast 

lächerlichen Geschichte“ zu überzeugen versuchten und die in den Fiktionskonsumenten 

 
25 In der vorliegenden Arbeit wird der Begriff der „Verlassenen“ im Sinne Hannah Arendts verwendet. Arendt erklärt 

den Unterschied zwischen verlassen und einsam sein wie folgt: „In der Verlassenheit sind Menschen wirklich allein, 

nämlich verlassen nicht nur von anderen Menschen und der Welt, sondern auch von dem Selbst. […] In dieser 

Verlassenheit gehen Selbst und Welt, und das heißt echte Denkfähigkeit und echte Erfahrungsfähigkeit, zugleich 

zugrunde. An der Wirklichkeit, die keiner mehr verlässlich bestätigt, beginnt der Verlassene mit Recht zu zweifeln; denn 

diese Welt bietet Sicherheit nur, insofern sie und von anderen mit garantiert ist.“ Vgl. Arendt, Hannah 2019: 977. Die 

Wirtschaftswissenschaftlerin Shoshana Zuboff übernahm die Diskussion von Arendt als Warnung vor einem neuen 

Totalitarismus im Überwachungskapitalismus: „Wo sie den Weg von der frustrierten Individualität hin zur 

totalisierenden Ideologie nachzeichnete. Ihr zufolge war es die Erfahrung von Bedeutungslosigkeit, Verzichtbarkeit, 

politischer Isolation und Verlassenheit, die die Feuer totalitären Terrors schürten.“ Zuboff beschrieb dies auch als „Big 

Other“. Vgl. Zuboff, Shoshana 2019: Kindle-Position: 1222. Siehe auch Kapitel 5.4. in der vorliegenden Arbeit. 
26 Die Anime-/Manga-Kultur beeinflusste den Künstler Murakami Takashi besonders stark. Mit seinem Schlagwort 

„superflat“ setzte er die altjapanische Kunst und die zweidimensionalen Animes gleich und vereinigte damit zwei 

unterschiedliche Konzepte, die vorher nicht miteinander in Verbindung standen. Murakami betont dabei, dass sich die 

Kunst am Kapitalismus orientiert und seine Arbeiten deswegen erfolgreich seien. Vgl. Mori Art Museum, Kaikai Kiki, 

Co., Ltd,"STARS" Exhibition-Related Program Artist Talk “MY WORK” - Takashi Murakami, 15.12.2020. und siehe 

auch Kapitel 4.4. der vorliegenden Arbeit. 
27 Vgl. Ôtsuka 2012: 96-100 und 274. 
28 Er publizierte 2001 Die zum Tier machende Postmoderne. Die japanische Gesellschaft vom Otaku aus gesehen (jap. 

Dobutsuka-suru Postmodern). Vgl. Azuma 2001. 



I. Einführung 

10 

 

scharenweise Anhänger fanden.29 In diesen Organisationen war man plötzlich nicht mehr Underdog, 

sondern Teil eines heiligen Privilegs. Eine solche Selbsterhöhung durch Dystopie, Shintô und 

Cyberpunk hatte nicht nur das Potenzial, soziale Minderheiten aus der ganzen Welt miteinander zu 

verbinden, sie konnte auch schnell als populistische Propaganda missbraucht werden,30 was heute 

beispielsweise Cool Japan beweist. Der „Mythos Japan“ wird auf dem internationalen Markt als 

Konsumartikel verkauft und oft als „imaginäre Heimat“ aller „Verlassenen“ gesehen.31 

 

Unter dem Schlagwort Global Art wird in letzter Zeit verstärkt Kunst aus unterschiedlichen 

Kulturkreisen, westlichen und nicht westlichen, in Bezug zueinander gesetzt, sei es in groß 

angelegten Ausstellungen, Kolloquien oder Publikationen. Im Westen geschieht dies eher aus dem 

Bedürfnis heraus, die postkoloniale Ära vollends zu überwinden und eine authentische Annäherung 

an ,das Fremde‘ zu suchen, wohingegen die nicht westlichen Positionen meist Anschluss an den 

internationalen Kunstmarkt suchen. So finden sich in den meist von westlichen Kuratierenden 

konzipierten Schauen gerade die Werke nicht westlicher Kunstschaffenden, die auf 

diesen ,Exotenfaktor‘ zielen, um eine Marktnische zu finden. Japan befindet sich wegen seiner 

imperialistischen Vergangenheit und seines immer noch anhaltenden wirtschaftlichen Erfolgs in 

einer Grauzone. Kulturpolitisch soll der Exotismus als Besonderheit weiterhin bestehen, 

gleichzeitig ist die Position japanischer Kunstschaffenden im internationalen Kunstmarkt derart 

gefestigt, dass nicht mehr von einer Außenseiterrolle gesprochen werden kann. So wird die oben 

bereits beschriebene japanische Kommerzialisierung der mystifizierten Kulturinszenierung in der 

Kunstgeschichte immer noch nicht hinterfragt und diese Form der Selbstinszenierung als 

vermeintliche Gegenposition zur westlichen Kunst weiterhin akzeptiert. 

Während die anderen, nicht westlichen Länder mit dem Postkolonialismus kritisch umgehen, 

versucht Japan, die alte Erfolgsgeschichte des 19. Jahrhunderts neu zu beleben, um die so 

produzierte Kunst und Kultur konsumgünstig und touristisch zu nutzen. Eine derartige 

Anpassungsfähigkeit, die schnell positive Reaktionen in einem kulturkreisfremden Publikum, also 

Konsumenten, auslöst, wird in der aktuellen wissenschaftlichen Diskussion oft unter den Inklusion 

suggerierenden Begriffen „Resonanz“, „Horizontverschmelzung“, „universelle Werte“ oder auch 

 
29 Der Schriftsteller Murakami Haruki verglich die Sektenmitglieder der neuen Religionen mit den Soldaten des Großen 

Kaiserreichs Japan im Zweiten Weltkrieg. Vgl. Murakami, Haruki 2002: 309. In Kapitel 5.5 der vorliegenden Arbeit 

wird seine Anmerkung erläutert. 
30 Seit den 1990er-Jahren wurde die Kulturpropaganda mit der rechtspopulistischen Ideologie eskaliert. Zur Entstehung 

der Slogans „Cool Japan“ und „Discover Japan“ siehe Kapitel 2.11. der vorliegenden Arbeit. 
31 Klasen erläutert: „‚Japan‘ wird zum fiktiven Mittelpunkt ihrer fantasyscape. Es ist imaginärer Treffpunkt eines 

transkulturellen Netzes von Gleichgesinnten mit ihren Lieblingsfiguren. Japan ist so weniger die Idee eines 

essenzialisierten ‚pure‘ Japan, sondern ein imaginary homeland, auf das die Sehnsüchte der Jugendlichen projiziert 

werden.“ Vgl. Klasen 2013: 301, in: Mae 2013. 



I. Einführung 

11 

 

„erweiterte Renaissance 2.0“ diskutiert. Und das, obwohl die anscheinend erkannten 

Gemeinsamkeiten nur existieren, da die Kunstschaffenden, die Mythmaker, internationale 

Kompatibilität – bewusst oder unbewusst – produzieren und die zu vergleichenden Werke auf einer 

anderen Ebene wahrgenommen werden, als die Kunst der ,ursprünglichen‘ Kulturkreise.32  

Der große kommerzielle und intellektuelle Erfolg der Mythmaker beruht also auf dieser 

internationalen Zusammenarbeit. Die offensichtliche Fremdartigkeit scheint die einzige 

Erfolgsstrategie der nicht westlichen Kunst auf dem westlich dominierten Markt zu sein. In der 

heutigen globalen, Algorithmen-geprägten Bewertungsgesellschaft werden solche 

Alleinstellungsmerkmale absichtlich noch verstärkt,33 was andere Aspekte dieser Kunst zunehmend 

in den Hintergrund drängt und allmählich verschwinden lässt. 

 

Schließlich soll hier auch aufgezeigt werden, warum sowohl Japan als Nation wie auch die 

japanischen Kunstforschenden heute immer noch im „Imperial Gaze“ gefangen sind und sich stetig 

bemühen, negative Vorurteile gegen Japan abzubauen.34 Wie die Bewertungsökonomie mit Big Data 

die kreativen Ideen und die Andersartigkeit der nicht westlichen Kulturen schnell abwerten kann, 

wird in der Diskussion des Überwachungskapitalismus aufgezeigt. Ein interessanter Punkt, der hier 

zu bemerken ist, ist, dass die nationale Präsenz Japans in den internationalen Märkten durch die 

weltweite Verbreitung der japanischen Kultur allmählich geschwächt wurde. Das Bild Japans als 

Produkt der Mythmaker beweist somit die „Weltlosigkeit“ der Konsumenten im Sinne Hannah 

Arendts, also ihren Verlust jeglichen Interesses am öffentlichen, politischen Raum, insofern, als 

dass die „gefälschte“ Geschichte einer Nation „unsere geschichtliche Realität auf Kosten der 

Wirklichkeit“ vernichtet.35 Die Handlungen des „Homo faber“ haben die Vernichtung der eigenen 

Geschichte zur Folge, was wiederum die „Weltlosigkeit“ des „Animal laborans“ erzeugt;36 das 

Animal laborans fungiert hier sowohl als Konsument wie auch als „Verlassener“ des Kapitalismus. 

 
32 Bei der internationalen Ausstellung Century City in der Tate Modern (2001) wurde der Begriff 

„Resonanz“ eingeführt, was die japanische kuratierende Tomii Reiko im Zusammenhang mit internationalen 

Kunstausstellungen bis heute für relevant hält. Vgl. Tomii, Reiko 30.10.2020. 

In „Horizonte – „Grundbegriffe” einer globalen Kunst- und Bildwissenschaft, Internationale Tagung des Instituts für 

Kunstgeschichte der LMU München, anlässlich des 100-jährigen Bestehens des Instituts München, 12. bis 14. 

November 2009“ wurde der Begriff „Horizontverschmelzung“ von H.-G. Gadamer angesprochen. Vgl. Krass, Urte 

04.02.2010. Peter Weibel betrachtet die neue Technik als Möglichkeit der „der Renaissance 2.0“ positiv. Vgl. Weibel , 

Peter 2016: 304. 
33 Siehe Kapitel 5.4 der vorliegenden Arbeit. 
34 In der post-kolonialen Diskussion wurde Imperial Gaze ab den 1990er-Jahren mit dem Tourismus in Verbindung 

gebracht. 1992 stellte Mary Louise Pratt mit ihrer Publikation „Imperial Eyes“ das Machtverhältnis zwischen Reisenden 

und Empfängerländern zur Diskussion. Der imperiale Blick nach E. Ann Kaplan infantilisiert und trivialisiert das 

Verhalten der „Kolonialisierten“. Und der Beobachter weigert sich, seine Macht und Privilegien anzuerkennen. Mishra 

Vijay erforscht die Bollywood-Filme in Hinsicht auf den Imperial Gaze. Vgl. Vijay, Mishra 2001: 245 und vgl. Pratt, 

Mary Luise 1992: 4f. 
35 Vgl. Arendt, Hannah 2019: 39f. 
36 Vgl. Arendt 2020: 139. 



I. Einführung 

12 

 

Auch wenn Japans politische Präsenz in der Weltpolitik noch mehr verblassen sollte, so würde die 

Attraktivität der alten Mythen für die wachsende Gruppe der Verlassenen dennoch weiter verstärkt. 

Es überleben also diese konstruierten Mythen seit dem 19. Jahrhundert in der Geschichte und 

Kunstgeschichte und bedienen weiterhin die Fantasie und Bedürfnisse unterschiedlichster Gruppen 

weltweit.37 Da die fremde, in diesem Fall japanische Kunst und Kultur zunächst nur als 

konsumierbares Narrative existiert und nur ihr fortwährender Konsum eine ,Verbesserung‘ des 

Lebens der Verlassenen verspricht, werden durch diese stete Präsenz die im Narrativ enthaltenen 

dystopischen Agenden allmählich zur politischen Realität. 

Die westlichen Medien und Kulturveranstalter dürfen die Mythen des Fremden nicht einfach als 

adäquate Möglichkeit der Grenzüberwindung interpretieren, sondern müssen die Mechanismen 

ihrer Entstehung im kapitalistischen System, das immer auf der Prämisse des Wachstums und damit 

unweigerlich auch auf Ausbeutung aufbaut, erkennen und mitdenken. Japan als Mythmaker ist ein 

gutes Beispiel für die Arendt’sche „Weltlosigkeit“, stellt aber bei weitem keine Ausnahme unter den 

im Westen als fremd wahrgenommenen Kulturen dar.  

 

1.2. Vorgehensweise der Arbeit 

 

Um die komplexen Mechanismen der beschriebenen Selbstexotisierung und damit letztendlich auch 

die touristische Nationalpropaganda, auf der auch „Cool Japan“ aufbaut, nachvollziehen zu können, 

müssen zunächst die historischen Hintergründe geklärt werden. Die verklärte Fremd- und 

Selbstwahrnehmung Japans soll mit den historischen Tatsachen abgeglichen und die teils großen 

Diskrepanzen dazwischen sollen kritisch analysiert werden. Dabei werden die westliche Dominanz 

und ihre Definitionsmacht gegenüber Japan sowohl im Außenhandel wie auch in der Kunst und 

Kultur deutlich sichtbar. 

Beginnend mit den Reiseberichten der ersten Europäer wird die Außenwahrnehmung mit den 

Ereignissen im Land parallel verfolgt und die permanente Fremdbeeinflussung der japanischen 

Kultur aufgezeigt. Von den ersten portugiesischen Händlern bis zu den großen Weltausstellungen 

Anfang des 20. Jahrhunderts ist dies ein stets anhaltender Prozess, der jedoch von den 

kapitalistischen Narrativen konsequent negiert wird. Anhand zahlreicher Beispiele, vor allem aus 

dem schon früh einsetzenden Kunsthandel zwischen Japan und Europa, wird die prägende Rolle 

 
37 Arendt äußerte sich zur Weltlosigkeit wie folgt: „Weltlosigkeit kann zu einem politischen Phänomen nur werden, 

wenn sie dem Glauben entspringt, daß die Welt vergehen muß; wo dieser Glaube vorherrscht, ist es allerdings nahezu 

unvermeidlich, daß Weltlosigkeit in dieser oder jener Form sich des politischen Raumes bemächtigen wird.“ Vgl. ebd.: 

68. 



I. Einführung 

13 

 

zunächst Europas und später auch Amerikas auf die japanische Kunst deutlich. (II. „Historischer 

Hintergrund“) 

 

Im Kapitel „Diskurs Japan“ (III) wird die Entstehung des spirituellen Kulturbegriffs in Hinsicht auf 

die japanische Expansionspolitik mit Ziel eines ,Großen Kaiserreich Japan‘ ab dem 19. Jahrhundert 

verdeutlicht. Anhand der im Westen bekanntesten, jedoch oft falsch verstanden Konzepte und 

Symbole, wie die der Teezeremonie, des Samurai-Kodexes, der Kirschblüte, des Bergs Fuji, der 

Geisha oder der Unterschiede von Shintôismus und Buddhismus, wird ausführlich gezeigt, wie 

diese traditionellen Konzepte politisch und kommerziell instrumentalisiert und umgedeutet 

wurden.38 Das Kapitel zeigt die allgemeinen Hintergründe der zeitgenössischen Bildsprache in 

Kunst und Populärkultur auf, die zum Verständnis der im nächsten Kapitel analysierten 

„Mythmaker“ unerlässlich sind. 

 

Als „Mythmaker“ (IV) werden die auf der internationalen Ebene erfolgreichen Kunstschaffenden 

eingeführt und die prominentesten Vertreter mit ihrer Biografie vorgestellt. Die renommierten 

Anime- und Manga-Autoren werden als Vorgänger der international kommerziell erfolgreichen 

Kunstschaffenden im Zusammenhang mit einem japanspezifischen Okkultismus und dem Thema 

der Dystopie genannt. Zur weiteren Ästhetisierung der japanischen Populärkultur trugen auch die 

westlichen Interpretationen in Bezug auf Japan bei. Cyberpunk und Techno-Orientalismus in 

Literatur und Film erschufen ein neuartiges Japan-Bild, und zwar das einer dystopischen Fantasie in 

naher Zukunft, in der Außenseiter die Protagonisten des Narrativs sind, was für Jugendliche und 

eine Anzahl gesellschaftlicher Minoritäten besonders anziehend wirkt. Auch andere kulturelle 

Phänomene, wie beispielsweise die Techno-afro-Futuristen der USA, sind ähnlich erklärbar. 

Es wird weiter gezeigt, wie sich aufgrund der bewusst gelenkten Kommerzialisierung der Ästhetik 

der Gegenkultur seit Anfang des 20. Jahrhunderts diese marktorientierte Bildsprache der 

japanischen Kunstschaffenden bei Jugendlichen und Minderheiten weltweit etablieren und damit 

auch den internationalen Kunstmarkt beeinflussen konnte. Dies wird anhand von konkreten 

Beispielen, wie den international sehr erfolgreichen Kunstschaffenden Murakami Takashi, Mori 

Mariko und Shiota Chiharu, die alle stark von der kultischen Anime/Manga-Kultur geprägt wurden, 

erläutert. 

 
38 Der Begriff „Tradition“ trat verstärkt erst im 19. Jahrhundert und dann ab der Mitte des 20. Jahrhunderts in den 

Vordergrund des wissenschaftlichen Interesses. Die Erkenntnis, dass die meisten „Traditionen“ sowohl in den 

Industrieländern und auch in den Kolonialstaaten erfunden, ständig erneuert und ökonomisiert wurden. Vgl. 

Hobsbawm, Eric, Ranger, Terence, The Invention of Tradition, New York 2012 [Erstveröff. 1983]. 



I. Einführung 

14 

 

Am Beispiel des ebenfalls sehr erfolgreichen Künstler Sugimoto Hiroshi werden des Weiteren die 

Einflüsse des westlichen Positivismus und des Mythos von der technischen Überlegenheit Japans 

aufgezeigt. Bei Ikeda Ryoji steht zudem noch die wissenschaftliche Spitzenforschung als weiteres 

Legitimationsprinzip im Vordergrund. Das beliebte techno-orientalistische sowie futuristische 

Image seit Cyberpunk unterstützt die künstlerische Autorität der jeweiligen Kunstschaffenden als 

„global“ und es scheint die Nationalgrenze zu überwinden.39 

Im Kapitel „Anderssein (Otherness)“40 im globalen Kunstmarkt (V) wird beschrieben, wie das 

Abgrenzen der „Anderen“ in der Geschichte des Kapitalismus instrumentalisiert wurde und wie 

der ,Multikulturalismus‘ die Ungleichheit der Welt weiter vergrößert hat, anstatt sie zu verkleinern.  

Verdeutlicht wird dies an diversen Ausstellungskonzepten, beginnend 1989 mit Les Magiciens de la 

Terre. Die Analyse der kuratorischen Entscheidungen zeigt eindeutig, dass die postkolonialistischen 

Machtsysteme bis in unsere Zeit nachwirken und immer noch nicht genug reflektiert werden. 

Shoshana Zuboff postulierte, dass im Zeitalter des Überwachungskapitalismus permanent „radikale 

Indifferenz“ durch das „große Andere“ (Big Other) erzeugt wird.41 Diese These leitet über zur 

vertieften Diskussion der kapitalistischen Bewertungsgesellschaft nach Cathy O’Neil und der 

Dystopie als Heimat für die „Verlassenen“ im Sinne Hannah Arendts. Diese Dystopie manifestiert 

sich sowohl in japanischen Anime-Filmen und Manga wie auch in den Arbeiten der 

zeitgenössischen Kunstschaffenden als „Heimat“. Diese fiktive Dystopie wirkt auf die Heimat- und 

Sinn-Losen, die „Verlassenen“, einladend und fördert ihren Konsum.42 Aber auch 

Verschwörungstheoretiker und Sektierer finden hier Ankerpunkte, weshalb eine Verharmlosung 

dieses ,sicheren Hafens für Außenseiter‘ unterbleiben sollte, was am Beispiel des Schriftstellers 

Murakami Haruki gezeigt wird. 

Die in der vorliegenden Arbeit vorgestellten Kunstschaffenden erlebten alle einerseits die 

traumhafte Vision eines hochentwickelten Japans während des sagenhaften Wirtschaftswachstums 

der 1960er- bis 1980er-Jahre, anderseits nahmen sie die Mechanismen der gnadenlosen 

Bewertungsgesellschaft wahr. Sie entwickelten ihre Rolle als Mythmaker als eine 

Überlebensstrategie, was letztendlich eine Reaktion auf den ,Imperial Gaze‘ der westlichen Kultur 

darstellt, der besonders im Tourismus der kapitalistischen Welt fortlebt.43 

 

 
39 Ulrich Beck verdeutlichte, dass Globalismus eine de-zentralisierte, re-regionalisierte Lokalisierung der „Fremde“ für 

sein Wachstum benötigt und so auch das Verhältnis zwischen Reichtum und Armut festgelegt wird. Vgl. Beck 

2007:249ff. 
40 Vgl. Månsson, Maria 2020: 45, 153-160. 
41 Vgl. O'Neil, Cathy 2017: 11f. 
42 Vgl. Kroll, Andy 2018: CLOAK AND DATA, 22-68. 
43 Vgl. Zuboff 2019: Kindle-Position 8987. 



I. Einführung 

15 

 

1.3. Forschungsstand 

 

Mit den Gesandtschaften der Jesuiten begann im 16. Jahrhundert eine weltweite interkulturelle 

Auseinandersetzung, in deren Verlauf diese, gemeinsam mit den Ostindischen Kompanien 

verschiedener Länder, ganz Asien für ihren wachsenden Welthandel erschlossen. Eine der 

bedeutendsten Abhandlungen zur japanischen Kulturgeschichte des 16. Jahrhundert ist die Historia 

de Japam von Luís Fróis,44 der als portugiesischer Missionar der Gesellschaft Jesu nach Japan 

entsandt wurde. Im Auftrag der Jesuiten schrieb Luís Fróis die Geschichte der Mission in Japan von 

1549 bis 1589. Er protokollierte nicht nur die Missionsfortschritte, sondern übermittelte 

ausführliche Chroniken der japanischen Politik, Kultur und Religionen der damaligen Zeit, die auch 

heute noch in der japanischen Geschichtsforschung als relevante Quellen zur mittelalterlichen 

Geschichte herangezogen werden. Als einflussreicher Außenstehender begegnete Fróis den 

mächtigsten Herrschern Japans seiner Zeit Oda Nobunaga und Toyotomi Hideyoshi. Fróis berichtet 

über ihre unberechenbaren, gewalttätigen Persönlichkeiten und ihre politischen Strategien. Auch die 

Unterschiede zwischen den regionalen Sitten (Shintô) und dem Buddhismus der Oberschicht 

werden von ihm ausführlich behandelt. 

Neben frühen Sammler- und Reiseberichten aus dem18. Jahrhundert, zählen zu den frühesten 

kunsthistorischen Monografien über die japanische Kunst die Werke Die japanische Kunst und das 

japanische Land (1896) und Japans Kunst (1909), beide von Oskar Münsterberg. Der Autor 

versucht in diesen Werken mit zahlreichen Abbildungen einen Abriss über die japanische Kunst und 

das japanische Handwerk von der Antike bis ins 19. Jahrhundert. Am Beispiel von Ukiyo-e und der 

zeitgleichen Hofmalerei der Kanô-Schule zeigt er erstmals den Wahrnehmungsunterschied auf, der 

zwischen dem Ursprungsland der Kunstwerke, nämlich Japan, und Europa besteht. 

Die Monografien des Kunstforschenden und Asienexperten Otto Kümmel aus den Dreißigerjahren 

des vorigen Jahrhunderts sind nicht nur von großer kunsthistorischer Bedeutung für die damalige 

Zeit, sondern sie verdeutlichen auch die politischen Ziele der Kunstdiplomatie zwischen 

Deutschland und Japan. Anlässlich des Antikominternpakts zwischen dem Deutschen Reich und 

dem Japanischen Kaiserreich von 1936 organisierte Kümmel eine Ausstellung altjapanischer Kunst 

in den Staatlichen Museen zu Berlin, die auch von Hitler besucht wurde und die als Großereignis in 

den Medien beider Länder groß inszeniert wurde.45 

 
44 Vgl. Frois, P. Luis, Die Geschichte Japans (1549-1578), nach der Handschrift der Ajudabibliothek in Lissabon 

übersetzt und kommentiert von G. Schurhammer und Ernst Arthur Voretzsch, Leipzig 1928. 
45 Vgl. Grabowski, Jörn, Winter, Petra (Hg.) 2013. Und auch: Vgl. Yasumatsu, Miyuki 2016: 36ff. 



I. Einführung 

16 

 

In Der Japan-Diskurs im westlich Kulturkontext (1860-1920)46 sammelt Thomas Pekar die 

umfangreichen Reiseberichte und Schriften damaliger Reisender, Geschäftshändler und 

Kunstschaffenden, sowohl aus Europa wie auch aus Japan. Er analysierte nicht nur die in Europa 

weitverbreiteten nationalistisch geprägten Vorurteile gegen Japan und alles japanisch Anmutende im 

Gegensatz zum vom Japonismus verklärten imaginierten Japan Bild, sondern auch die japanische 

Nationalpropaganda der damaligen intellektuellen Elite des Landes, die sich wiederum dieses 

imaginären Bildes bediente und es für ihre Zwecke instrumentalisierte. 

Für eine kritische Auseinandersetzung mit der japanischen Kulturpolitik ist eine Analyse der 

sogenannten „Teepolitik“ relevant. Der Japanologe Tim Cross verdeutlicht die Entwicklung der 

japanischen Nationalidentität anhand der Entwicklung der Teekultur in seiner Monografie 

Ideologies of Japanese Tea: Subjectivity, Transience and National Identity (2009).47 Diese 

Vorgehensweise lässt sich noch auf andere nationale Sinnbilder übertragen. 

Kristin Surak vertieft in ihren Schriften die Kritik an der japanischen Kulturpolitik und auch die tief 

in der japanischen Kultur verwurzelte Diskriminierung gegen Frauen. Auch der versteckte 

Militarismus in der Teekultur vom Mittelalter bis heute wird bei Cross und Surak veranschaulicht. 

Die historischen japanischen Quellen aus dem 19. Jahrhundert wurden im Verlag Iwanamishoten 

unter dem Titel nihon-kindai-shisou-taikei (Übers. d. Verf. Das japanische ideologische System im 

vormodernen Japan) von 1988 bis 1992 in einer zwölfbändigen Edition zusammengefasst und 

herausgegeben. Darin finden sich Vorträge politisch wichtiger Persönlichkeiten, die 

Dokumentationen der Regierung, sowie Monografien zur japanischen Kunst, Wirtschaft und 

Religion, alles in eigenen Rubriken thematisch geordnet. Zur japanischen Religionsgeschichte sind 

die Monografhien von Shimazono Susumu bekannt. Um seine kritischen Anmerkungen zur 

japanischen Religionsgeschichte im Zusammenhang mit der japanischen Expansionspolitik zu 

untermauern, beleuchtet dieser die gesamte Religionsgeschichte Japans.48 Durch diese 

allumfassende Betrachtung zeichnet er eine Entwicklungsgeschichte, in der die mythologisierten 

Inszenierungen der Kulturpolitik deutlich sichtbar werden. 

In deutscher Sprache äußert sich Inken Prohl zur japanischen Religionsgeschichte. Sie betrachtet 

die japanische Modernisierung im Kulturkontext aus einem kritischen Blickwinkel. 

 

 
46 Pekar, Thomas, Der Japan Diskurs im westlichen Kulturkontext (1860 – 1920): Reiseberichte-Literatur-Kunst, 

München 2003. 
47 Cross, Tim, Ideologies of Japanese Tea, Subjectivity, Transience and National Identity, Leiden 2009. 
48 Shimazono, Susumu, nihonjinron to shûkyô, (Ü. d. V. Japan Theory and Religion: Inter-nationalization and the 

National Identity of the Japanese] Tokio 1996. 



I. Einführung 

17 

 

In Bezug auf die Literaturgeschichte sind die Monografien von Lisette Gebhardt bedeutsam.49 Sie 

analysiert nicht nur die im Westen bekannte japanische Literatur, sondern auch die nur in Japan oder 

Asien beliebten Texte im soziokulturwissenschaftlichen Kontext. Vor allem ihre Anmerkung zur 

„Selbsterhöhungsfunktion“ der Kunst und Literatur in Japan betreffen nicht nur die vormoderne 

Kultur in Japan, sondern auch die zeitgenössische Kultur. 

Zu Manga und Anime äußern sich die amerikanischen Japanologinnen Marilyn Ivy, Anne Allison 

und Susan Napier ab den 1990er-Jahren mit relevanten Beiträgen. Sie beobachten jeweils die 

Funktion japanischer Topoi im westlichen Kontext. Im Vergleich zu beispielsweise deutschen 

Japanologen haben die amerikanischen Kulturanalysten sich trotz ihrer durchaus kritisch geprägten 

Auseinandersetzung bisweilen aus einer Art „Fan“-Perspektive gegenüber der japanischen Kultur 

heraus geäußert. Die US-Monografien fokussieren hauptsächlich darauf, wie die japanische 

Populärkultur in den USA rezipiert wird und dort nachwirkt. 

Die neueste Auseinandersetzung mit der japanischen Kunst der Vormoderne wird jedoch von 

japanischen Kunstforschenden geleistet. Kritische Ansichten zu rechtspopulistischen 

Kunstdarstellungen wurden von Mabuchi Akiko, Inaga Shigemi, Iwabuchi Koichi, Iwai Shigeki 

verfasst. Vor allem ist die von Inaga initiierte Zusammenarbeit mit internationalen Historikern zur 

erweiterten Forschung über die japanische Kunstgeschichte sehr bedeutend.50 

Überblicke zur allgemeinen Kultur- und Kunstgeschichte Japans sind in den Werken von Ienaga 

Saburô (1913-2002) zu finden. Er folgt dem kulturgeschichtlichen Ansatz und setzt die 

Kunstgeschichte in einen Zusammenhang mit der Bürgergeschichte der jeweiligen Zeit. 

Die aktuellsten wichtigen Diskussionen über die zeitgenössische japanische Kunst wurden 

2020/2021 im Rahmen einer Vortragsreihe im Mori Art Museum in Tokio mit prominenten 

Kunstforschenden und Kunsthandeltreibenden geführt. Als erfolgreicher repräsentativer 

Kunstschaffende Japans berichtete auch Murakami Takashi seine Erfolgsgeschichte im Hinblick auf 

den globalen Kapitalismus.51 Diese Vorträge verdeutlichen die tatsächlichen Erfahrungen im 

westlich konnotierten Ausstellungsbetrieb nach 1945 bis heute.  

Wie die Themen „Fremde“ und „Andersartigkeit“ im internationalen Kunstmarkt ab den 1940er-

Jahren durch die Veränderung der Arbeitssituation und neuer Reisemöglichkeiten konsumiert 

wurden, wurde bereits durch mehrere Wirtschaftswissenschaftler erforscht. 

 
49 Vor allem verweise: Christentum, Religion, Identität, Ein Thema der modernen japanischen Literatur, Frankfurt am 

Main 1999. Und Phantastik aus Japan, Nô-Theater, Manga und Nobelpreisträger, Eine Exkursion in japanische 

Anderswelten, Literarischen Symposion der Phantastischen Bibliothek Wetzlar, Japanologie der Goethe-Universität 

Frankfurt a.M., 2012. Vgl. Gebhardt, Lisette 1999 und 2012. 
50 Vgl. Inaga, Shigemi 2005 und 2010. 
51 Vgl. Mori Art Museum "STARS" Exhibition-Related Program Talk Session “From Japan to Overseas: The Art 

Market” 2020/2021. 



I. Einführung 

18 

 

Die Rolle der Kreativität im Kapitalismus diskutiert Joseph Schumpeter 1942 im Zusammenhang 

mit seinem Begriff der „Schöpferischen Zerstörung“.52 Deren Schattenseite wurde 1944 wiederum 

von Karl Polanyi als „Warenfiktion“ des Kapitalismus kritisch beleuchtet.53 Ab den 1950er-Jahren 

setzte sich Hannah Arendt mit der Ausbeutung der kreativen Arbeit von der Antike bis zur 

modernen Konsumgesellschaft auseinander. Darüber hinaus forschen auch die 

Wirtschaftswissenschaften schon lange zur Rolle der kreativen Tätigkeiten in einer Gesellschaft mit 

hoher sozialer Ungleichheit.54 

Ab den 1980er-Jahren wurden dann die fremden Kulturen im Zusammenhang mit dem modernen 

Medientourismus erforscht. Nach dem Hochgefühl der zunehmenden Globalisierung der 1970er 

und 1980er-Jahre begannen Soziologen, Kulturwissenschaftler und Wirtschaftswissenschaftler zu 

zweifeln und die Vergrößerung der Ungleichheit wahrzunehmen, was damals aber noch nicht in der 

Kunstszene zu beobachten war. Vor allem entlarvt The Condition of Postmodernity (1989) von 

David Harvey die Rolle, die der modernen Kunst im Kapitalismus und des damit verbundenen 

Kulturkonsums zukommt.55 Als Künstler lenkte der pakistanisch-britische Künstler Rasheed Araeen 

mit seiner Publikation Third Text den Blick auf die immer noch vorherrschende eurozentristische 

Fixierung bei der Ausstellung Les Magiciens de la Terre. Seitdem bietet diese Zeitschrift bis heute 

durch regelmäßige Publikationen die aktuellsten Diskussionen über nicht westliche Kunst. 

Die US-amerikanische Wirtschaftswissenschaftlerin Shoshana Zuboff übernahm in ihren 

Überlegungen die kritischen Beobachtungen von Hannah Arendt. In dem von ihr geprägten Begriff 

des „Überwachungskapitalismus“ wird deutlich, warum menschliche Eigenheit und Kreativität 

durch „Big Data“ vernichtet wird.56  

Die Problematiken des Kulturkonsums im globalisierten Markt werden seit den 1980er-Jahren 

diskutiert. Der japanische Kritiker Ôtsuka Eiji schrieb Anfang der 1980er-Jahre zu den japanischen 

Subkulturen und ihren Verbindungen zu den japanischen vormodernen Kulturen. Selbst Teil der 

ersten Otaku-Generation, geht er kritisch auf die japanischen Subkulturen ein.57 Parallel zu Ôtsuka 

entwickelt der Philosoph Azuma Hiroki sein Konzept des „Database-Animal“.58 Sowohl Ôtsuka als 

auch Azuma leisten wichtige Beiträge zur Diskussion über die postmoderne Konsumgesellschaft in 

 
52 Vgl. Schumpeter, Joseph [Erstveröff. 1942] 2018:113. 
53 Vgl. Polanyi, Karl 1978: 106ff. 
54 Vgl. Arendt [englisch. Erstveröff. 1958] 2020. 
55 Vgl. Harvey, David 1990: 63 und 348. 
56 Das Konzept „Überwachungskapitalismus“ wurde 2014 mit dem Titel The Secrets of Surveillance Capitalism in der 

Frankfurter Allgemeine Zeitung erstmals veröffentlicht. Vgl. Zuboff F.A.Z. 15.09.2014.2018 veröffentlichte sie The Age 

of Surveillance Capitalism in englischer Sprache. 
57 Vgl. Ôtsuka, Eiji 2004 und 2012. 
58 Vgl. Azuma, Hiroki 2001. 



I. Einführung 

19 

 

Japan. Der Soziologe Ôsawa Masachi forschte in den 1980er-Jahren zur Otaku-Kultur.59 Er 

verbindet die Themen der Dystopie, der Konsumgesellschaft und der anhaltenden 

Geschichtsrevision seit dem 19. Jahrhundert. 

Auch einige Werk des weltweit gefeierten Schriftstellers Murakami Haruki müssen in diesem 

Zusammenhang genannt werden. Ôtsuka sieht bei ihm durch seine großen fiktiven Geschichten mit 

ihren fiktiven Chroniken einen Beitrag zu der von ihm angeprangerten Geschichtsverfälschung,60 

und auch sein problematisches Frauenbildnis wurde mehrfach heftig kritisiert.61 Dennoch setzt 

Murakami Haruki sich mit der ,Fiktion‘ des „Großjapanischen Kaiserreichs“, die seit dem 19. 

Jahrhundert medial propagiert wurde, aufrichtig auseinander, was ihn von den sonstigen 

zeitgenössischen japanischen Prosaautoren unterscheidet. Für Underground (2002) führte er 

Interviews sowohl mit den Opfern der Giftgasangriffe des Tokioter Anschlags von 1989 als auch 

mit den Tätern, die der Aum-Sekte angehörten. Er vergleicht die Anführer der Sekte mit den 

japanischen Eliten des Pazifikkriegs. Dadurch wird die moderne Dystopie der Kontrollgesellschaft 

offensichtlich, die wegen des heute herrschenden Überwachungskapitalismus weder ein 

japanspezifisches Problem noch ein Überbleibsel des Zweiten Weltkriegs ist. Obwohl Murakami 

sich trotz oder wegen seiner Berühmtheit sehr lange nicht politisch äußerte, fing er nach 

„Underground“ an, seine Verantwortung für eine moderne Gesellschaft deutlicher zu zeigen. In Die 

Ermordung des Commendatore (2017) setzt er sich mit dem Geschichtsrevisionismus Japans 

auseinander. Dabei verfälscht Murakami nicht die wahren Gegebenheiten zugunsten des 

kommerziellen Kulturmarkts.62 

 

1.4. Zu den japanischen Namen 

 

In der japanischen Namensordnung wird der Familienname zuerst und der Vorname danach 

genannt, so wie in allen anderen ostasiatischen Ländern auch. Da die japanischen Namen der 

Kunstschaffenden vor dem 20. Jahrhundert auch in der westlichen Literatur nach der japanischen 

Namensordnung geschrieben wurden, die modernen- und zeitgenössischen Kunstschaffenden 

Japans jedoch ihren Nachnamen, wie in Europa, meist nach dem Vornamen schreiben, ist in der 

westlichen Literatur die Nennung der Namen der japanischen Kunstschaffenden meist nicht 

 
59 Vgl. Ôsawa, Masachi 2007: 25-39. 
60 Vgl. Ôtsuka 2009: 137-140. 
61 Die Japanologin Gebhardt wies auch auf Murakamis Misogyne hin, dass seine Protagonistin „in letzter Konsequenz 

als schwache Weibchen erscheinen lässt, die auf die Hilfe der männlichen Beschützer angewiesen sind (…).“ Vgl. 

Gebhardt 2011: 473. 
62 Vgl. Murakami, Haruki 2018. 



I. Einführung 

20 

 

einheitlich. Um diese Komplikation zu vermeiden, werden in der vorliegenden Arbeit die 

japanischen Namen vom 17. Jahrhundert bis heute in der japanischen Namensordnung genannt. So 

ist beispielsweise bei „Murakami Takashi“ „Murakami“ der Familienname und so weiter. Die 

westlichen Namen in dieser Arbeit werden nach der westlichen Namensordnung genannt. 

Bei den Kunstschaffenden der Edo-Zeit steht der Nachname für die Malschule oder den Malstil. 

Daher wurden diese Kunstschaffenden früher oft nur bei ihrem Vornamen genannt. Sowohl im 

Westen als auch in Japan ist beispielsweise „Katsushika Hokusai“ nur als „Hokusai“, also unter 

seinem Vornamen, bekannt. Zu seiner Zeit war ein offizieller Nachname nur für die angesehenen 

sozialen Schichten der Samurai und für Adlige erlaubt. Ab dem 19. Jahrhundert wurden 

Familiennamen dann für jeden Bürger erlaubt und auch registriert. 

Wenn heutzutage Asiaten mit einem westlichen Gesprächspartner kommunizieren, wird der 

Vorname oft zuerst genannt, um Missverständnis zu vermeiden. 

 

1.5. Das Kalendersystem „Gengô“ in Japan 

 

Seit 1872 wird der westliche christlich-julianische Kalender parallel zur japanischen Zeitrechnung 

„Gengô“ angewendet, entsprechend einem Regierungserlass im Rahmen des Anpassungsprozesses 

an das westliche Justizsystem zur Revision der sogenannten „Ungleichen Verträge“ mit den 

westlichen Großmächten, die neu ausgehandelt werden sollten. Diese zwei unterschiedlichen 

Kalendersysteme sind bis heute offiziell in Japan rechtsgültig. So ist die japanische Zeitrechnung 

bis 2022 in 248 „Gengô“ aufgeteilt. Um den Zeitverlauf übersichtlich darzustellen, wird in der 

vorliegenden Arbeit hauptsächlich der westliche Kalender verwendet. Nur wenn der Name einer 

bestimmten Ära auch im westlichen kunsthistorischen Kontext häufig thematisiert wird und 

dadurch bereits geläufig ist, wird er hier genannt. Zum Beispiel werden im Westen die Edo- (ca. 

1603-1868) oder die Meiji-Zeit (ca. 1868-1912) jeweils als geschlossene Ära angenommen. Aber 

allein in der Edo-Zeit, welche die gesamte Herrschaft der Tokugawa-Familie umspannt, gab es 35 

„Gengô“. 

Von 1872 bis 1945 wurde ein „Gengô“ mit der Herrschaftszeit des jeweiligen Tennô bemessen. Da 

seit 1945 der Tennô offiziell nicht mehr herrscht, entspricht ein „Gengô“ nun offiziell der Amtszeit 

eines Tennô, die normalerweise mit seinem Tod endet, was trotz harter Kritik bis heute gesetzlich 

aufrechthalten wird.63 

 
63 Vgl. Ida, Atsuhiko 20.08.2018.: 91-102. 



I. Einführung 

21 

 

Im Gegensatz zur chinesischen Auffassung hingen die japanischen „Gengô“ vor 1872 weder von 

den herrschenden Dynastien noch von den jeweiligen Herrschern ab. Es waren vielmehr einzelne 

historische Ereignisse, wie beispielsweise Naturkatastrophen, welche die Zeitrechnung veränderten. 

Daher ist die „Gengô“-Zeitrechnung nicht unbedingt geeignet, um kulturpolitische Charakteristika 

einer Zeit darzustellen, was oft im Westen missverstanden wird.64 Mit der Verfassungsreform des 

Jahres 1947 wurden die „Gengô“, die es seit der Meiji-Zeit gab, abgeschafft. 1979 aber wurde 

„Gengô“ erneut als gesetzlich anerkannte, offizielle Zeitrechnung bestimmt. So wird 

„Gengô“ parallel zum westlichen Kalendersystem bis heute angewendet. Die Dominanz der 

westlichen Zeitrechnung wurde manchmal aufgrund der Kolonialpolitik des 19. Jahrhunderts 

kritisiert. Dennoch ist die heutige „Gengô“-Zeitrechnung erst seit 1979 offiziell gesetzlich 

eingeführt und mit der Lebenslänge des Tennôs verknüpft. Insoweit ist „Gengô“ keine historisch 

konsequente Zeitrechnung. 

 

 
64 Die chinesische Regierungsdevise diente als ideologisches Vorbild der japanischen „Gengô“-Zeitrechnung. Ebd.: 96. 

Im 19. Jahrhundert wurde der japanische Äraname auch bei den westlichen Reisenden und Kunstforschenden geachtet 

und verwendet. Zum Beispiel in The Pictorial Arts of Japan (1886) von William Anderson, The ornamental arts of 

Japan Volume I & II” (1882/1884) von George Ashdown Audsley oder Die japanische Kunst und das japanische Land 

(1896) von Oskar Münsterberg. Vergleiche die Kapitel 2.6 bis 2.9 in der vorliegenden Arbeit. 



II. Historischer Hintergrund 

22 

II. Historischer Hintergrund 

Sowohl die Kunsthandeltreibenden als auch die Kunstschaffenden im 19. Jahrhundert greifen die 

alten Handwerkskünste und Sitten des 17. Jahrhunderts als ,japanische Traditionen‘ auf. Diese 

Werke gelangen wiederum durch den schwunghaften Handel zwischen West und Ost nach Europa 

und prägen das frühe Japanbild der westlichen Hemisphäre. Daher wird für das bessere Verständnis 

zunächst der historische Hintergrund erläutert, so lässt sich die internationale Vermarktung der 

japanischen „Traditionen“ vom 19. Jahrhundert bis heute vergleichen. 

 

2.1. Christliche Kultur und Überseehandel im 17. Jahrhundert 

 

Mit der Ankunft des portugiesischen Jesuiten Francisco de Xavier 1549 veränderten sich für Japan 

der Blick auf die Landkarte und die Perspektive auf die Welt. Die Jesuiten kamen über Indien aus 

der damaligen portugiesischen Kolonie Goa. Ihre Aufgabe war nicht nur die Missionierung, sondern 

auch die Ausweitung des Handelsgeschäfts.65 Japan befand sich noch in der Zeit der „streitenden 

Reiche“ (jap. sengoku jidai 1467-1568) und das Land war durch die ständigen Kriege schwer 

verwüstet. Die Missionare brachten den regionalen Herrschern neuartige, exotische Geschenke.66 

So wurden Überseehandelswaren wie Gewürze, Tabak und Seide und westliche Produkte wie 

Brillen, Hosen, Stühle, Uhren, Fernrohre und Waffen durch die portugiesischen Missionare nach 

Japan gebracht.67 Ihre Karten und ihr astronomisches Wissen erweiterten die Definition der 

„Welt“ an sich.68 Das geografische Wissen in Japan vergrößerte sich durch die Missionare weit über 

China und Indien hinaus bis nach Europa und Afrika.69 Diese progressiven und innovativen 

kulturellen Neuerungen wurden damals vor allem vom mächtigsten der Samurai-Krieger, Oda 

Nobunaga (1534-1582), und den damaligen Bürgern mit Erstaunen und Begeisterung 

 
65 Vgl. Ienaga 1959: 163-202. 
66 Francisco de Xavier wurde 1549 zunächst ein Treffen mit dem regionalen Herrscher Shimazu Takashisa in Satsuma 

gewährt. Die Mission wurde von Shimazu genehmigt. Danach versuchte Xavier auch den Tennô (japanischer Kaiser) 

kennenzulernen, aber wegen der politischen Unruhen kam es nicht dazu. Der Tennô und das Shôgunat wurden von den 

Missionaren damals als König und Adelssystem interpretiert. Vgl. Fróis 1928. 2-7. Daraufhin strebte Xavier 1551 ein 

Treffen mit dem Herrscher in Suou (heute Yamaguchi) Ôuchi Yoshitaka an. Ôuchi erlaubte die Mission und überließ 

ihm einen Tempel für seine Mission. Die damalige Kultur Japans wurde von Luis Fróis (1532-1597) in seiner Historia 

de Japam ziemlich ausführlich beschrieben. Diese Geschichtsfassung ist selbst japanischen Historikern hilfreich, um die 

japanische Kultur der Zeit zu erforschen. Vgl. Matsuda 1981: 218-222. in: Kuwata 1981 und Vgl. Fróis 1928. 
67 Vgl. Haneda/Oka 2019: 199-203. 
68 Der Missionar Luís Fróis zeigte dem damaligen Herrscher Oda Nobunaga die Erdkugel und klärte ihn über die 

Gestalt der Welt auf. Auf der damaligen Weltkarte ist bereits eine Erdkugel dargestellt mit Nordpol. Vgl. Iwao 1966: 

456-464. 
69 Vgl. Matsuda 1981: 238, in: Kuwata: 1981.  



II. Historischer Hintergrund 

23 

aufgenommen.70 Oda spielt nicht nur wegen seiner genialen Kriegstechnik, sondern auch wegen 

seiner weitsichtigen Kulturpolitik für die kommenden Zeiten in der Geschichte Japans eine 

entscheidende Rolle. Er belohnte seine leistungsfähigen Untertanen mit wertvollem Porzellan oder 

Kunstwerken. In seiner Zeit wurde auch die Teezeremonie als Privileg des Kriegers eingeführt.71 

Die Genehmigung für die Veranstaltung einer Teezeremonie wurde durch Odas Kulturpolitik das 

bedeutendste Statussymbol für Samurai-Krieger.72 Die aktive Kultivierung seiner Krieger macht 

Odas hierarchisierte Machtstruktur sichtbar. Da er seine Untertanen nicht mehr mit Grund und 

Boden belohnen musste, konnte Oda sein Herrschaftsgebiet halten und stabilisieren. Diese 

kapitalistische Kulturpolitik wurde vom nächsten Herrscher, Toyotomi Hideyoshi (1537-1598), 

übernommen und weiter verfeinert. Die Zeit der zwei Herrschaften von Oda und Toyotomi nennt 

man auch Azuchi-Momoyama-Periode. Die Abläufe und Objekte der „Teepolitik“ dieser Periode 

wurden im 19. Jahrhundert sowohl als Teil der Kulturpropaganda Japans, aber auch als 

Sammelobjekte für industrielle Kriegsgewinnler aus den vielen Konflikten der Zeit bedeutsam.73 

Heute gelten sie sie als geschätzte Besonderheit der japanischen Traditionen, ein Bild, welches auch 

durch die zeitgenössischen Kunstschaffenden repräsentiert wird. 

Für das starke Wachstum des japanischen Außenhandels spielte die Entdeckung von Gold- und 

Silberminen auf japanischem Boden eine entscheidende Rolle. Durch die ebenfalls im 16. 

Jahrhundert unter Oda und Toyotomi neu organisierte Währung in Silber und Gold vergrößerte sich 

der Warenverkehr mit dem Rest der bekannten Welt und vor allem mit Europa enorm.74 

Schusswaffen aus Portugal wurden für die herrschenden Klassen unerlässlich, um den künftigen 

Machtausbau zu sichern. Vor der Währungsreform wurde der Außenhandel hauptsächlich mit China 

geführt. Ab dem 16. Jahrhunderte herrscht ein portugiesisches Handelsmonopol im japanischen 

Außenhandel.75 Die westlichen Produkte und Sitten verbreiteten sich schnell, zusammen mit dem 

Christentum.76 Es wurden christliche Schulen, die seminário, gebaut. Für die Gläubigen wurden 

 
70 Der portugiesische Missionar Luís Fróis (1532-1597) besuchte den damaliger Herrscher Oda Nobunaga mehr als 30-

mal und brachte ihm viele Geschenke. Oda war allerdings nicht am Christentum interessiert. Aber die Schusswaffen 

und Pferde begeisterten ihn. Somit wurde die Mission genehmigt. Vgl. Kuwata 1981: 218-224. 
71 Vgl. Kuwata 1971: 111-121. 
72 Die Politik mit Mitteln der Teezeremonie wird im Japanischen onchanoyu-goseidô (dt. Teepolitik) genannt. 
73 Vgl. Hayashiya 1965: 141-146. 
74 Nach 1538 wurde das neue Verfahren der Kupellation zur Läuterung von Edelmetallen aus Korea eingeführt. Durch 

die so möglichen neuen Gold- und Silberwährungen entwickelte sich der Außenhandel. Vgl. Haneda/Oka 2019: 158f. 
75 Portugiesische Händler kamen mit den Jesuiten über Malakka im heutigen Malaysia und sicherten sich den 

exklusiven Alleinhandel für chinesische Seide, die unter japanischen Händler sehr begehrt war. Allerdings wurde der 

Außenhandel unter der chinesischen Ming-Dynastie streng kontrolliert, so instituierten die portugiesischen Jesuiten 

einen Prokurator für Handelsangelegenheiten in China, damit der Handel reibungslos ablaufen konnte. Die Spanier 

kamen erst nach 1584 in Japan an, um ihren Markt in Asien zu vergrößern. Erst unter der Herrschaft von Tokugawa 

Ieyasu wurde der Handel mit Spanien richtig begonnen. Ieyasu war derjenige, der das Kupellationsverfahren für 

Edelmetalle, das Spanien in Mexiko geradezu industrialisierte, nach Japan holte. Vgl. Haneda/Oka 2019: 171, 176, 178f 

und 200. 
76 Vgl. Ienaga 1982: 173. 



II. Historischer Hintergrund 

24 

auch Arztpraxen gegründet. So verbreitete sich die westliche Kultur aktiv über das neue 

Bildungssystem.77 Und somit beeinflusste sie wiederum die japanischen Kunstschaffenden dieser 

Zeit, deren Arbeiten dann bis ins 18. Jahrhundert nachgeahmt wurden. Die christliche Kultur wurde 

hierbei, wie so oft bei der Missionierung, mit den traditionellen Kunstwerken Japans verbunden. 

Der Hofmaler Kanô Eitoku (1543-1590) malte zum Beispiel christliche Bilder für eine neu gebaute 

Kirche.78 Seine Auseinandersetzung mit dem neuen Malstil war so sensationell und exzentrisch, 

dass er gerade deswegen von den damaligen Herrschern unterstützt wurde. Seine Arbeiten werden 

heute von Kunstschaffenden wie Sugimoto Hiroshi oder Murakami Takashi zitiert.79 Das damals 

gebräuchlichste künstlerische Ausdrucksmittel war die Malerei auf Wandschirmen. Überlieferte 

Darstellungen aus der Zeit vermitteln uns heute die Begeisterung, die über die Ankunft der neuen 

ausländischen Kultur herrschte. Eine Wandschirmmalerei, die Kano Naizen um 1600 auf Goldgrund 

malte und die sich heute im Kobe Museum befindet (Abb. 1), ist ein gutes Beispiel dafür, wie 

versucht wurde, die exotische Atmosphäre bildlich auszudrücken: Das Fremde manifestiert in Form 

des mythologischen Wesens ‚Maraka‘, in einem chinesisch anmutenden Schrein. Nur ein Elefant ist 

realistisch dargestellt. Es ist zu vermuten, dass die bei diesem Tier eingesetzten Schattierungen, die 

für die japanische Malerei dieser Zeit untypisch sind, speziell zur Betonung der Fremdheit 

verwendet wurden.80 Die Wandschirmmalerei war eine beliebte Form der Hofmalerei, die von den 

herrschenden Eliten beauftragt wurde, um ihre neuen Schlösser zu schmücken. Die Kanô-Schule 

gilt als Hauptvertreterin der damaligen Hofmalerei und wurde nach der chinesischen sowie der 

buddhistischen Tradition geführt. Der portugiesische Kunstforschende Alexandra Curvelo erläutert 

dazu wie folgt: „Die Neugierde, die im Rahmen der frühen Kontakte zwischen Portugal und Japan 

sofort auf beiden Seiten erwachte, kommt einerseits in den europäischen Schriften und andererseits 

in den japanischen Namban-Wandschirmen zum Ausdruck. Neben typisch japanischen Themen 

wurden die Namban-jin (dt. Barbaren des Südens) in kurzer Zeit zum Darstellungsgegenstand einer 

der wichtigsten jener Schulen japanischer Malerei, die traditionsgemäß für die herrschende Elite 

arbeiteten. Die Namban galten als ein barbarisches Volk aus dem Süden. Die Kano-Schule nahm als 

erste dieses neue Repertoire in Angriff, das bald zum bevorzugten Thema eines Publikums wurde, 

 
77 Brüll schreibt wie folgt: „Damals zeigte Japan nicht nur eine große Empfänglichkeit für die materiellen, sondern auch 

für die geistige Kulturgüter des Abendlandes“. Vgl. Brüll 1978: 322. in: Pekar 2003: 52. 
78 Eitoku war aber kein Christ. So übernahm er nicht nur den christlichen Malstil, sondern studierte auch chinesische 

und japanische Malerei. Vgl. Yamane 1967: 77-82. 
79 Das Unternehmen von Murakami heißt ‚Kaikai Kiki‘ und ist ein Begriff, den Kanô Eitoku bereits im 16. Jahrhundert 

geprägt hat. Vgl. Lubow 2005 und Murakami 2006. Sugimoto ist ebenfalls von dieser Zeit begeistert und verfolgte das 

verschollene Bild von Kanô Eitoku azuchijôno zu-byôbu bis nach Rom, welches durch den Jesuit Alessandro Valignano 

an Papst Gregor XIII als Geschenk gelangte. Vgl. Hasumi 2019. 
80 In der damaligen Wandschirmmalerei erkennt man nicht konsequent Schattierungen, vielmehr wurde nur ein Teil des 

Objekts schattiert, wie zum Beispiel wurden die Kleidung der Portugiesen oder ein Mast eines Schiffs. Vgl. Sakamoto 

1977: 17-49. Was den Elefant angeht, wurde er von den Spaniern Toyotomi Hideyoshi geschenkt und als „Don 

Pedro“ bekannt. Vgl. Suntory Museum of Art/Kobe City Museum, Nikkei. Inc. 2012: 226f. 



II. Historischer Hintergrund 

25 

das sich für die Exotik dieser Menschen und für das, was mit ihnen ins Land gelangte, 

interessierte.“81 Die Bedeutung des Begriffs „Namban“ wandelte sich also mit der Zeit vom sehr 

spezifischen „barbarisches Volk aus dem Süden“ hin zu „Exotismus“ oder „die Vorliebe für das 

Exotische“ im Allgemeinen.82 

Der bekannteste buddhistische Hofmaler dieser Zeit ist Hasegawa Tôhaku (1539-1610), der mit 

dem Teemeister Sen no Rikyû (1522-1591) befreundet war.83 Er und andere Maler dieser Zeit 

schufen für die herrschenden Schôgun großformatige Wandschirmmalereien, für die große Mengen 

an Goldfarbe verwendet wurden. Die bereits erwähnte Entdeckung mehrerer Gold- und Silberminen 

in ganz Japan hatte also nicht nur Auswirkungen auf das Finanzsystem. Die zentrale Verwaltung der 

Edelmetallförderung ermöglichte es, den teuren Goldlack reichlich auf den neuen Kunstwerken 

anzuwenden.84 Nicht nur prominente Hofmaler, sondern auch unbekannte Kunstschaffende stellten 

die Wandschirmmalereien her. In den Darstellungen erkennt man die damalige Kultur, die Mode 

und die Sehnsucht nach exotischen fernen Orten. Es gibt Darstellungen, wie christliche Missionare 

die japanischen Theater besuchen oder Japaner einen Rosenkranz bei sich führen und die 

portugiesische Bekleidung als gängige Mode getragen wird.85 Auch in den traditionellen 

Handwerken ist der Einfluss der portugiesischen Mode zu erkennen. Die Portugiesen und ihre 

Kultur waren also als Zeitgeschmack weit verbreitet.86 Ab dieser Zeit wurden auch Weltkarten mit 

einer korrigierten Weltansicht gezeichnet.87 (Abb. 2) Vereinfacht kann man sagen, dass die 

Wandschirmmalerei durch zwei große Schulen beeinflusst wurde. Die Kanô-Shule wurde weiterhin 

vom Shôgunat offiziell mit der Schaffung der Hofmalerei beauftragt. Daneben beschäftigten sich 

die Kunstschaffenden aus der theologischen Schule in Nagasaki mit christlicher Kunst und Malerei. 

Durch diese intensive Auseinandersetzung mit dem Westen stand die japanische Kunst unter mehr 

internationalem Einfluss als jemals zuvor. 

Unabhängig davon, ob die Kunstschaffenden zur favorisierten Kanô-Schule gehörten oder ob sie 

unbekannte gewerbliche Kunstschaffende waren, die Produktion wertvoller Malereien wurde in 

dieser Zeit massiv gesteigert. Damals war es noch nicht üblich, die Wandschirmmalerei mit dem 

 
81 Vgl. Curvelo 2007: 275-279, in: Kraus/Ottomeyer 2007. 
82 Vgl. Haneda/Oka 2019: 196. 
83 In dieser Zeit entwickelten sich gleichzeitig die prächtige dekorative Kunst einerseits und anderseits die 

minimalistische Darstellung unter dem Einfluss von Sen no Rikyû. Vgl. Takashina 1991: 46. 
84 Vgl. Watanabe 1981: 18-22, in: Kuwata:1981. 
85 Vgl. Okamoto 1965: 75-80. 
86 Der Sammler Nagami Tokutarô (1890-1950) sammelte die Kunst aus Nagasaki. In seiner Sammlung finden sich 

besonders viele Porzellane und Schnitzarbeiten, auf denen die Portugiesen abgebildet sind. Vgl. Mitsukoshi henshû 

1928. 
87 Die Weltkarte des italienischen Priesters Matteo Ricci (Kunyu Wanguo Quantu) wurde später auch nach Japan 

gebracht. Der älteste Atlas Theatrum Orbis Terrarum wurde den japanischen Christen als Geschenk überreicht. Durch 

diese Weltkarten haben Japaner:innen die Welt „entdeckt“. Vgl. Miyoshi 2009: 137-159. 



II. Historischer Hintergrund 

26 

Autorennamen zu signieren.88 Der Kunstforschende Takashina beschreibt die Bedeutungslosigkeit 

der künstlerischen Signatur in der damaligen Kunstszene in Japan, was zur Folge hat, dass die 

Namen der Kunstschaffenden bis heute unbekannt bleiben.89 Die Genrebilder aus dieser Zeit 

werden als Beginn des Ukiyo-e verstanden.90 Während die Kanô-Schule nach der chinesischen 

Technik der Tuschmalerei mit Goldfarbe und Tinten malte, entwickelten die Kunstschaffenden aus 

der christlichen Schule mit den Techniken der Schattierung und der Perspektive einen dynamischen 

Malstil.91 Es wird vermutet, dass viele Kunstschaffenden im christlichen seminário Malerei 

studierten und die dort vorhandenen Kupferstiche, vor allem diejenigen von Marten de Vos, von 

ihnen als Vorbilder übernommen wurden.92 (Abb. 3) Aber auch die meisten Autoren aus der 

christlichen Schule bleiben bis heute ebenso unbekannt wie die japanischen Meister der 

traditionellen Schule.93  

Trotz des großen Erfolgs im Austausch mit der westlichen Kultur mussten Anfang des 17. 

Jahrhunderts die außenpolitischen Maßnahmen eingeschränkt werden, da das Handelsdefizit enorm 

gestiegen war. Die damaligen Transaktionen wurden hauptsächlich mit Gold-Silberstandard 

gehandelt. Durch die in Südamerika neu entdeckten Silberminen wurde eine Silberinflation 

verursacht, was dazu führte, dass die Portugiesen einen größeren Silbervorrat benötigten. Aufgrund 

der so gestiegenen Nachfrage waren die Silber-Minen Japans bald leer, und der Vorrat wurde knapp. 

Die dringendsten Aufgaben waren demnach Sparmaßnahmen im Überseehandel und in der Ausgabe 

von Silber. Der Außenhandel wurde fortan streng kontrolliert.94 Infolgedessen wurde 1636 in 

Nagasaki eine künstliche Insel namens Dejima aufgeschüttet, um hauptsächlich die portugiesischen 

Händler und das Christentum kontrolliert ins Land zu lassen.95 Die Regierung führte immer wieder 

strenge Vorsichtsmaßnahmen gegen den Einfluss des Christentums aus Portugal und Spanien ein. 

Dennoch gab es immer mehr Ausnahmen von diesen Maßnahmen, da Japan damals noch die Waren 

aus diesen Auslandsgeschäften benötigte. Nach dem Versiegen der Silberminen wurden Gold und 

Kupfer als alternative Währung ausgegeben.96 

 
88 Vgl. Yamane: 1967: 18. 
89 Die minimalisierten Darstellungen der Wandschirmmalereien wurden im westlichen Kontext als 

„dekorativ“ verstanden. Nach Takashina wurde die Realität der Stadt in der Wandschirmmalerei meist ziemlich explizit 

und korrekt dargestellt. Der Realitätsbegriff in der Kunst wurde anders verstanden als im Westen. Vgl. Takashina 1991: 

44f. 
90 Im 17. Jahrhundert entwickelten sich Druckereien und Verlage. Dadurch konnten sich die Genrebilder als Ukiyo-e 

verbreiten. Vgl. Nagata 2000: 14f. 
91 Vgl. Okamoto 1965: 139f. 
92 Vgl. Suntory Museum of Art/Kobe City Museum, Nikkei. Inc. 2012: 227. 
93 Vgl. Okamoto 1965: 83f. 
94 Vgl. ebd: 13ff. 
95 Das Leben auf Dejima war den Berichten nach nicht angenehm. Die Händler und Diplomaten bekamen nur ein sehr 

kleines Haus zugeteilt und wurden streng überwacht. Vgl. Iwao 1966: 369-401. 
96 Vgl. Okamoto 1965: 15. 



II. Historischer Hintergrund 

27 

Nagasaki lag günstig für den Überseehandel aus Südasien. Insofern wuchs der 

Handelsbilanzüberschuss besonders in der südwestlichen Kyûshû-Region. Der damalige Herrscher 

Toyotomi Hideyoshi fürchtete den Machtausbau der christlichen Händler und charismatischen 

Missionare aus dem Westen, und der unerwartet einflussreiche christliche Glaube wurde allmählich 

als Unsicherheitsfaktor angesehen. Das Christentum und die Missionierung wurden daher mehrmals 

verboten. Der Außenhandel war jedoch unter der Toyotomi-Herrschaft noch erlaubt.97 

Die sogenannte „Abschließungspolitik“ (jap. sakoku) während der Edo-Zeit wurde also aus zwei 

Gründen durchgeführt: Wie bereits erwähnt, musste zum einen der Außenhandel aufgrund der 

leeren Silberminen kontrolliert werden, zum anderen war das Christentum unter den Bauern im 

Westen des Landes inzwischen weit verbreitet, und diese christianisierten Bauern führten 

wiederholt Bauernaufstände an.98 Die Halbinsel Shimabara war damals das größte Zentrum des 

Christentums. Aus diesem Grund wurden die Bauern und Samurai dieser Region durch eine strenge 

Steuerpolitik unterdrückt. 1637 brach daraufhin der Shimabara-Aufstand aus, der sich zum größten 

Aufstand in der japanischen Geschichte entwickelte.99 Das Tokugawa-Shôgunat stellte eine 120 000 

Mann starke Samurai-Armee auf und schickte diese nach Shimabara. Dazu bekam der Shôgun 

zusätzliche militärische Ausrüstung von der niederländischen Ostindien-Kompanie und besiegte so 

1638 den Aufstand. (Abb. 5) Aus diesem Anlass beschloss das Tokugwa-Shôgunat, christlichen 

Missionaren und Händlern aus Portugal die Einreise zu untersagen. Schließlich wurde der 

eingeschränkte Überseehandel umstrukturiert und anstelle der Portugiesen übernahmen die 

Niederländer den Handel mit Japan, vor allem, weil sie das Schôgunat militärisch unterstützt hatten 

und den Handel nicht mit missionarischer Arbeit verknüpften. In der Zeit danach war 

Überseehandel ausschließlich mit China, den Niederland, Ryûkyû (heute Okinawa) und Ezochi 

(heute Hokkaidô) genehmigt.100 

 

2.2. Europäische Wissenschaft in Japan 

 

 
97 1596 wurde ein spanisches Handelsschiff in Tosa an Land getrieben (Incidente del San Felipe). Die portugiesischen 

Missionare überzeugten Hideyoshi, dass es sich um spanische Missionare handle, die zum Zweck der Kolonialpolitik in 

Japan missionieren wollten. Daraufhin wurden die ,versteckten Christen’ hingerichtet. Vgl. Kuwata 1981: 243. 
98 Gegen das Christentum wurden im 17. Jahrhundert strenge Vorsichtsmaßnahmen erlassen. Ab dem 18. Jahrhundert 

(1701) wurde das Verbot des Christentums gemildert und stattdessen vermehrt gegen illegalen Außenhandeln und 

Piraterie ermittelt, was dem Tokugawa-Shôgunat später den Beinamen „sakoku“ (geschlossenes Land) einbrachte. Vgl. 

Yamamoto 1995: 64f, in: Tanaka 1995. Siehe auch 2.5.3. in der vorliegenden Arbeit. Über die Einschränkung des 

Außenhandels in ganz Asien siehe: Haneda/Oka 2019: 214-217. 
99 Vgl. Toda 1988:18-28. 
100 Die Nordinsel Hokkaidô und die südliche Inselgruppe Okinawa waren damals noch nicht von Japan besetzt. 



II. Historischer Hintergrund 

28 

Mit dem neuen Handelsmonopol der Niederlande kam vermehrt die niederländische Kultur und 

Wissenschaft anstelle der portugiesischen nach Japan, obwohl die Regierung des Tokugawa-

Shôgunats noch vorsichtig mit der fremden Kultur umgehen wollte. Die Texte der neuen 

Wissenschaften wie Medizin, Astronomie, Physik, Vermessungskunde und Chemie wurden so meist 

aus dem Holländischen ins Japanische übersetzt. So kam es, dass die holländische Sprache 

bevorzugt von neugierigen, fortschrittlichen japanischen Wissenschaftlern studiert wurde. 

Medizinische Fachbücher, die hauptsächlich aus Deutschland stammten, wurden ebenso über das 

Holländische ins Japanische übertragen.101 Die neue Wissenschaft hieß „Rangaku“ (dt. 

„Hollandkunde“). Sie schuf die Basis für die Expansionspolitik Japans und war maßgeblich 

verantwortlich dafür, dass sich in Japan die modernen westlichen Wissenschaften überhaupt weiter 

etablierten.102  

Unter den vermeintlich ,holländischen‘ Wissenschaftlern waren auch die deutschen Mediziner 

Engelbert Kaempfer, Carl Peter Thunberg und Philipp Franz von Siebold.103 Sie wurden als die 

„drei Ärzte in Dejima“ bekannt, und trotz aller Einschränkungen erforschten sie die japanische 

Kultur und berichteten über die „exotische“ Kultur Japans.104 Ihre Reiseberichte und 

Kulturrezensionen gaben den Anlass zur Einführung japanspezifischer Wissenschaften.105 Die 

holländischen und deutschen Wissenschaftler forschten in Japan hauptsächlich auf dem Gebiet der 

Kartografie und der Naturwissenschaften. Allerdings waren die Weitergabe und Ausfuhr des 

japanischen Kartenmaterials aus Sicherheitsgründen streng verboten.106 Aber die Forscher schlossen 

Freundschaft mit den japanischen Wissenschaftlern und konnten allmählich die existierenden 

Karten Japans ergänzen und verbessern. Trotz der Einschränkung ihres Tätigkeitsbereichs mussten 

die drei deutschen Reisenden regelmäßig beim Schôgunat in Edo ihre Berichte und exotische 

Geschenke abgeben. Während einer Reise von Nagasaki nach Edo dokumentierten die drei 

 
101 Anatomische Tabellen von Johann Adam Kulmus wurde 1722 in Danzig publiziert und 1734 ins Holländische 

übertragen. Die japanische Übersetzung aus dem Holländischen wurde 1774 angefertigt. Vgl. Abe, Kuniko 2000: 43-56. 
102 Unter der Herrschaft von Tokugawa Yoshimune (1684-1751) wurde die Zulassung westlicher Wissenschaften 

erweitert. Das Interesse am westlichen Positivismus begann zuerst in China und wurde als ausländische Wissenschaft 

weiter nach Japan gebracht. Vgl. Haneda/Oka 2019: 315-319. 
103 Vgl. Pekar 2003: 52 
104 Pekar erläutert, dass das Wort „Exotik“ 1712 zum ersten Mal in Deutschland in der von dem Japan-Reisenden 

Engelbert Kaempfer verfassten Reiseberichte Amoentitates exoicae aufgetaucht sein soll. Vgl. ebd.: 27. 
105 Kaempfer berichtet ausführlich über die shintoistischen Sitten in Japan. Zum Beispiel: „Der shintoistische 

Götterdienst“ habe einen „besonderen Aspekt […] der Reinheit.“ Vgl. Haberland 1999, in: Bischoff: 1999. 
106 Die Kartografie wurde auch durch Kaempfer ergänzt. Ebd. Am Ende einer Dienstreise wurde das Schiff von Siebold 

durch einen Taifun an die Küste zurückgetrieben. Dadurch wurde bekannt, dass er eine Landkarte mitgenommen hatte 

und seine japanischen Mithelfer wurden körperlich bestraft oder in Haft gestorben. Siebold wurde lebenslange aus 

Japan verbannt. Der Fall ist als Siebold-Affäre bekannt. 1858 schloss Japan mit Holland einen neuen Handelsvertrag. 

Danach durfte Siebold wieder nach Japan einreisen. Vgl. Henker1993: 113ff. 



II. Historischer Hintergrund 

29 

Deutschen die japanische Kultur und sammelten unterwegs botanische Proben.107 Der Ruhm der 

drei Ärzte sowie der Leistungen der modernen Medizin wurden in Japan zunehmend geschätzt und 

viele einheimische Medizinstudenten lernten bei ihnen. Diese Schüler begründeten die moderne 

medizinische Praxis in Japan.108 Da die Vorteile der westlichen Erfindungen, wie beispielsweise der 

modernen Medizin und Waffentechnik, sofort erkannt wurden, wurden mit der Zeit nicht nur 

holländische Wissenschaftler, sondern auch solche aus anderen westlichen Ländern ins Land 

gelassen. Mit der Verbreitung der westlichen Wissenschaften wurde der westliche Positivismus 

gegenüber dem traditionellen Konfuzianismus gestärkt. Vor allem die ausführliche Beschäftigung 

mit der Kartografie und die vielen neuen naturwissenschaftlichen Beobachtungen in der ganzen 

Welt erweckten das Bedürfnis nach der Definition Japans als eine moderne Nation. Die 

Notwendigkeit einer nationalen Geschichtserfassung für die Nation Japan führte dazu, dass auch die 

Geschichtswissenschaften Einzug hielten.109 

Aus Sorge, dass das Christentum zu mächtig werden könnte, führte das Tokugawa-Shôgunat die 

konfuzianische Lehre ein. Es wurden also der regionale Animismus, der heute als Shintô bekannt 

ist, und der Konfuzianismus vereint und als japanische „traditionelle Spiritualität“ in der nationalen 

Geschichtsschreibung verankert.110 Es gab in dieser Zeit also zwei widersprüchliche Ansprüche bei 

den Wissenschaftlern, nämlich einerseits dem westlichen Positivismus und andererseits dem 

konfuzianistischen Shintôismus gerecht zu werden.111 

1657 wurde damit begonnen, die 397-bändigen Gesichtsbücher Dai-nihon-shi (dt. Große 

Geschichte Japans) zusammenzustellen. Nach der konfuzianischen Tradition wurden sie mit 

chinesischen Schriftzeichen geschrieben. Diese Bücher wurden 1906 endlich fertiggestellt. Die 

Geschichtswissenschaftler, die an der Dai-nihon-shi arbeiteten, beeinflussten später im 19. 

Jahrhundert die patriotische Ideologie sonnô-jôi (dt. Wiedereinsetzung des Kaisers und die 

Vertreibung der Ausländer).112 Obwohl eine dem Positivismus zugewandte Methodik propagiert 

 
107 Die Publikationen sind: Nippon: Archiv zur Beschreibung von Japan und dessen Neben- und Schutzländern Yezo mit 

den südlichen Kurilen, Sachalin, Korea und den Liukiuinseln, nach japanischen und europäischen Schriften und eigenen 

Beobachtungen bearbeitet. Ausgegeben unter dem Schutze Seiner Majestät des Königs der Niederlande. Selbstverlag, 

Leiden/ J. Muller, Amsterdam/ C. C. van der Hoek, Leiden 1832 [–1858]. (7 Teile). Philipp Franz von Siebold, Joseph 

Gerhard Zuccarini: Flora Japonica sive Plantae quas in imperio Japanico coll., descripsit, ex parte in ipsis locis 

pingendas curavit: [Lugduni Batavorum apud auctorem 1835-1870]. Vgl. Deutsch-Japanische Gesellschaft in Bayern 

(Hg.), Philipp Franz von Siebold, Gedenkschrift zur 100. Wiederkehr seines Todestages am 18. Oktober München 1966. 
108 Die Modernisierung der Anatomie in Japan ist von Yourou Takeshi gut zusammengefasst. In: Yourou, Takeshi 1996: 

189-222, in: Takashina 1996. 
109 Motoori Norinaga begründete kokugaku, was als „Wissenschaft der Nation“ übersetzt werden kann. Seine Ideologie 

beeinflusste maßgeblich die japanischen Politiker im 19. Jahrhundert. Vgl. Shimazono 1996: 5ff. 
110 Der Religionswissenschaftler Shimazono fasste die Religionsgeschichte aus kritischer Perspektive zusammen. Vgl. 

Shimazono 1996. Der Geschichtswissenschaftler Ienaga beschrieb den Urshintô ausführlich, so auch dass dieser sich 

nur in Dorffesten manifestiere und in jeder Region unterschiedlich gefeiert würde. Es ging also nicht um die 

„hohe“ Spiritualität oder das Philosophieren über die Seele. In: Ienaga 1959: 27-30. 
111 Vgl. Katô 1990: 353. 
112 Vgl. Ienaga 1977. 



II. Historischer Hintergrund 

30 

wurde, fing die dort aufgezeichnete Geschichte mit dem fiktiven Kaiser Jinmu-Tennô an, einer 

Figur aus der Mythologie, in der Japan zum auserwählten Land Gottes erklärt wird. 

Motoori Norinaga (1730-1801) gilt als einer der bedeutendsten Wissenschaftler seiner Zeit. Er war 

Schriftsteller, Geschichtswissenschaftler und auch Arzt. Er vertrat die Ansicht, dass die japanische 

Kultur und der japanische Geist ihre Reinheit in der alten Mythologie von Amaterasu und in der 

alten japanischen Sprache (jap. kogo) des Urshinto bewahrt hätten. Er war daher ein Befürworter 

des neuen Restaurations-Shintô (jap. fukko-shintô). Sein Hauptforschungsobjekt war das Kojiki, die 

älteste Reichschronik Japans. Er suchte nach dem „Ursprung“ der japanischen Kultur, die seiner 

Meinung nach noch frei von chinesischen Einflüssen war.113 Er beschrieb die Überlegenheit der 

japanischen Spiritualität als Yamato-gogoro (japanischer Geist), und während der Expansionspolitik 

ab dem Ende des 18. Jahrhunderts wurde auf seine Schriften verwiesen.114 

 

2.3. Perspektive aus Europa 

 

Wie bereits erwähnt, wurde schon im 17. Jahrhundert die christliche Kunst durch die 

portugiesischen Missionare in Japan eingeführt. Gleichzeitig gab die Jesuiten-Gesellschaft bei den 

japanischen Kunstschaffenden den Auftrag, christliche Kunstwerke für die Missionierung zu 

schaffen, da die Verbreitung des Christentums in Japan schneller stattfand als erwartet. Die neue 

Kirche benötigte dringend christliche Kunstwerke, zu schnell, als dass sie langsam auf dem Seeweg 

aus Europa geliefert werden konnten. Der Missionar Luís Fróis (1532-1592) schrieb 1584, dass 

50.000 Werke aus Europa bestellt wurden.115 Die damaligen japanischen Maler, Handwerker und 

Auszubildenden fertigten daraufhin unter Anleitung des italienischen Kunstlehrers Giovanni 

Niccoló (1560-1626)116 in ihrem eigenen Stil Kunstwerke für die Kirche. Niccoló wurde 1583 aus 

Rom im Auftrag von Alessandro Valignano (1539-1606) nach Japan geschickt.117 Valignano war bei 

den Jesuiten für die Verbreitung der Mission in Japan zuständig. Er studierte die japanischen Sitten 

und die Kultur, um so eine speziell für Japan passende Form der Missionierung zu entwickeln.118 

Die meisten Bilder für die christlichen Auftragswerke wurden aus Europa importiert, und 

japanische Lackkunst-Schaffenden fertigten daraus Tabernakel. Ein Beispiel für ein solches Werk 

 
113 Chinesische Literatur wurde viel publiziert und beeinflusste so die japanische „traditionelle“ Literatur, nicht nur bei 

Kojiki, sondern auch bei Genji Monogatari (um 11. Jahrhundert), Tsuretsuregusa (14. Jh.) und Taiheiki (14. Jh.) ist 

dieser Einfluss erkennbar. Vgl. Haneda/Oka 2019: 320f. 
114 Vgl. Shimazono 1996: 6. 
115 Vgl. Alan 2016: 174f. 
116 Giovanni Nicolao war auch Uhrmacher sowie Organtechniker gewesen. Vgl. Okamoto 1965: 120ff. 
117 Giovanni Niccoló reiste mit Watano Mancio, Mancio João und Pedro João. Einige ihrer japanischen Schüler fahren 

mit den Missionaren weiter nach Macau. Vgl. Alan 2016: 174f. 
118 Vgl. Suntory Museum of Art/Kobe City Museum, Nikkei.Inc. 2012: 10f. 



II. Historischer Hintergrund 

31 

ist das Kajûjûchôjû-makie-raden-seigan“, welches als Tabernakel mit japanischer Lackkunst und 

Perlmutt-Arbeit gefertigt wurde. (Abb. 4) Der Autor des Bildes ist unbekannt, es wird aber als 

südspanische Ölmalerei eingeschätzt.119 Man erkennt die traditionellen Motive der Lackkunst, wie 

Hirsche, Zitrusfrüchte und Kamelien an den Türen. Um das Bild herum wurde auf den inneren 

Rahmen das Motiv eines halben Rades graviert, welches seit der Heian Periode (794-1185) als 

traditionelles Muster in der japanischen Kunst verwendet wurde. Japanische Historiker wiesen 

darauf hin, dass es sich bei den in Japan hinzugegeben Teilen bereits um interkulturelle Hybriden 

handelt. Die Verwendung des Perlmutts beispielsweise ist keine ostasiatische Handwerkstechnik, 

sondern ein Handwerk, das ursprünglich aus Gujarat in Nordwestindien stammt.120 Was für diese 

Zeit spezifisch ist, ist das geometrische Muster, welches den Tabernakel umrahmt. Über dem Kreuz 

wurde auch ein „INRI“-Schild angebracht.121 Solche Werke wurden später Namban-bijutsu genannt 

und sowohl durch die Jesuiten selbst als auch durch Händler nach Europa exportiert.122  

Die Darstellung von Perspektive und das Chiaroscuro der christlichen Malerei beeindruckten die 

japanischen Kunstschaffenden damals zutiefst, und so wurden diese neuen Maltechniken auch nach 

dem Verbot der christlichen Schulen in Japan weiter erlernt und verfeinert. Bei der Entwicklung der 

perspektivischen Darstellung wurde diese auch mit Elementen der traditionellen chinesischen 

Malerei verknüpft. In der für die Kirche gefertigten Kunst wurden so der Himmel und die Berge in 

der neuen Perspektive nachgebildet, was dann im 18. Jahrhundert von den Ukiyo-e-

Kunstschaffenden wiederum nachgeahmt wurde. 

Die authentischste und verbreitetste Malschule in diese Zeit war jedoch die Kanô-Schule (jap. 

Kanô-ha). Dort setzte man sich mit der traditionellen japanischen Malerei und der westlichen 

Gedankenwelt auseinander. Die dort hervorgebrachten künstlerischen Leistungen spielten eine 

große Rolle für die nachfolgenden Generationen. 

Die Gründungen der christlichen Schulen brachten auch ein komplett neues Bildungssystem nach 

Japan, das bis heute in den japanischen Schulen übernommen wird. Die neuartigen Studienfächer 

waren Gymnastik, Musikunterricht, Kunst und Latein. An Weihnachten und Ostern wurden 

Theateraufführungen und Konzerte gespielt. Am Wochenende wurden Picknicks veranstaltet.123 Um 

die Schulbücher und Bibeln herzustellen, wurden Buchdruckereien betrieben. So wuchs die Zahl 

der christlichen Gläubigen rasch bis auf 150 000.124 Bis zum endgültigen Verbot des Christentums 

 
119 Vgl. Bunka-chô/ Kokuritsu-jôhôgaku-kenkyûsho, Cultural Heritage Online, ohne Datum. 
120 Die Perlmutt-Arbeiten der japanischen Lackkunst sollen zudem auch noch von koreanischen Arbeiten aus der Yi-

Dynastie (1392-1897) beeinflusst worden sein. Vgl. Haneda/Oka 2019:197f. 
121 Vgl. Suntory Museum of Art/Kobe City Museum, Nikkei.Inc.: 220. 
122 Damals wurde jeder Ausländer als Südlicher-Barbaren verstanden. Vgl. Okamoto 1965: 13f. 
123 Kunstunterricht, Weihnachtsfeste und Theaterspiel wurden nicht nur in den christlichen Schule übernommen, 

sondern sind bis heute Teil der meisten Schulen, unabhängig vom Glauben. Vgl. Okamoto 1965. 
124 Vgl. Kuwata 1981: 236-241. 



II. Historischer Hintergrund 

32 

im Jahr 1614 wurden insgesamt 524 christliche Schule gebaut. Die Verbreitung der christlichen 

Kultur konzentrierte sich im Westen Japans. Das Leben im christlichen Umfeld wurde als 

angenehm empfunden.125 

Trotz der Beliebtheit des christlichen Glaubens verschwand dieser durch die zunehmenden 

Kontrollen allmählich wieder aus der Öffentlichkeit. Dennoch wurde die neuartige Lackkunst 

weiterhin für die christliche Kirche produziert und nach Europa exportiert126 und christliche Bilder 

wurden auch trotz des Verbotes heimlich bei Gläubigen versteckt und blieben so in Japan. Auch 

wenn die christliche Thematik verboten war, wurde unter anderem die perspektivische Darstellung 

unabhängig vom Christentum als Malstil in der nächsten Generation übernommen.127 Auch die 

naturwissenschaftlichen Werke, wie beispielsweise Historiae naturalis de quadrupedibus libri, cum 

aeneis figuris von Johannes Jonston, die damals über niederländische Händler ins Land gebracht 

wurden, beeinflussten die japanischen Kunstschaffenden im 18. Jahrhundert.128 

Auch die Abbildungen aus den Lexika von exotischen Pflanzen und Tieren wurden von 

interessierten Kunstschaffenden nachgeahmt.129 

Die Naturdarstellungen aus den westlichen Büchern wurden von den japanischen Kunstschaffenden 

den traditionellen Naturdarstellungen aus China gegenübergestellt. Erwähnenswert ist auch, dass 

die Perspektive bei der Naturdarstellung aus China anders konzipiert war als die westliche. Diese 

unterschiedlichen Perspektiven entstanden in der Edo-Zeit und wurden als neuer Stil fusioniert. 

 

2.4. Bürgerliche Kultur in Edo 

 

Der Begriff ,Edo-Zeit‘ (jap. edo-jidai) bezeichnet die Herrschaft der Tokugawa-Familie von 1603 

bis 1868, entsprechend heißt diese Zeit auch ,Tokugawa-Zeit‘. Die damals neue Hauptstadt Edo 

heißt heute Tokio.130 Die Kultur der Edo-Zeit erstreckte sich aber über ganz Japan. In dieser Zeit 

wurden die Kriegsstrategie und die feudalistische Staatsentwicklung verbessert, und dies brachte 

langanhaltenden Frieden in Japan. Durch kontrollierte Wirtschaftsmaßnahmen und einen 

eingeschränkten Überseehandel wurde einerseits die materielle Unabhängigkeit vom Ausland 

 
125 Vgl. Okamoto 1965. 
126 Ebd.: 89-119. 
127 Unter der versteckten christlichen Kunst wurden auch Stücke christlicher Kunst aus China gefunden. Die Skulpturen 

der Maria sehen aus wie Darstellungen der buddhistischen Göttin Kannon. Diese Skulpturen Konten wegen ihrer 

buddhistischen Erscheinung vor den Aufsichtsbehörden gegen des Christentum gerettet werden. Vgl. Miyakawa 2020: 

25-38. 
128 Vgl. Takashina 1997. History of Japan (1727) von Kämpfer und Memoirs of a Captivity in Japan 1811-1813. Vol. 3 

With Observations on the Country and the People (1819) von Captain Golownin prägten Japonismus aus. Vgl. Hugh 

1961: 208f. 
129 Vgl. Tsuji 1993: 99. 
130 Das Konzept einer Hauptstadt gab es damals noch nicht. Erst 1950 wurde Tokio als Hauptstadt begriffen. 



II. Historischer Hintergrund 

33 

verwirklicht,131 andererseits passte die Regierung das neue Warenwirtschaftssystem nicht mehr dem 

alten Feudalismus an, was schließlich im 19. Jahrhundert in einem Staatsstreich endete. Unter der 

Tokugawa-Herrschaft entwickelte sich der Verkehr zwischen Osaka, Kyoto und Edo zu Wasser und 

zu Land. Wohlhabende Geschäftsleute, die frei von der feudalistischen Hierarchie waren, waren das 

Ergebnis. Sie wurden Mäzene für die Kunstschaffenden. Das Zentrum der Wirtschaft befand sich 

nicht nur in der östlichen Großstadt Edo, sondern auch im westlichen Handelszentrum Osaka. Der 

Tennô war damals machtlos und residierte in Kyoto, was diese Stadt zum Zentrum der Hofkunst 

und der adligen Literatur machte. Auch wenn das Machtzentrum sich in Edo befand, blieben Osaka 

und Kyoto als kulturell bedeutende Städte in Japan hoch angesehen. 

In Edo entfaltete sich im 17. und 18. Jahrhundert eine prächtige bürgerliche Kultur. Durch die 

stabilisierte Handelswirtschaft wurde die Herrschaft der Samurai-Hierarchie allmählich 

unterminiert.132 Bei den erfolgreichen Bürgern war eine unprätentiösere Kunst und Kultur 

erwünscht. Die Moral der Samurai-Philosophie lautete damals noch Duldsamkeit und 

Unterdrückung der Emotion, was in Edo als altmodisch empfunden wurden.133 Emotionale 

Liebesgeschichten, Gedichte und Komödien wurden geschrieben und in Form von Zeitschriften 

publiziert. Die Einrichtung des Kabuki-Theaters symbolisierte die Macht der Geschäftsleute.134 Es 

war vor der Edo-Zeit unvorstellbar, dass mehrere Theater für die Bürger gebaut wurden. Die 

perspektivische Darstellung des Kabuki-Theaters in den Ukiyo-e war damals sensationell und 

kündigte den Anfang der bürgerlichen Kunst an. (Abb. 6) Bei der perspektivischen Darstellung 

wurde auf den Einfluss des chinesisch-westlichen Malstils aus Suzhou hingewiesen, der durch die 

Handelsaktivitäten der Geschäftsleute eingeführt wurde.135 In Japan wurden Nachahmungen alter 

Drucke aus Suzhou gefunden. (Abb. 7, 8).136 In China hatte man sich schon früher mit der 

westlichen Kunst auseinandergesetzt als in Japan, was sich, wie gewöhnlich, bald auf die japanische 

Kunst auswirkte. Mit der verbesserten Lebensqualität der wohlhabenden Bürger stieg auch die 

Nachfrage nach der neuartigen Kultur aus China und dem Westen. Textilkunst, wertvolle Lackkunst 

und Porzellan florierten wie niemals zuvor. 

 
131 Durch das Tokugawa-Shôgunat wurde das Finanzsystem und die Straßeninstandhaltung landesweit organisiert. Vgl. 

Haneda/Oka 2019:255-259. 
132 Der Feudalismus brachte das Frieden und eine andere Machtstruktur in Edo. Vgl. Takahashi 1964: S. 15ff. 
133 Vgl. Ienaga 1959: 192. 
134 Das Kabuki-Theater bedeutete für die Bürger als Resistance gegen die Feudalgesellschaft. Vgl. Ikegami 2015: 337-

349. 
135 Der frühe Ukiyo-e-Künstler Okumura Masanobu (1686-1764) ist mit der perspektivischen Darstellung des Kabuki-

Theater bekannt. Er gab sich auch selber als Anfänger der modernen, perspektivischen Darstellung (jap. ukiekongen), 

an. Vgl. Inaga 1999: 73. Die frühe Erläuterung im westlichen Kontext dazu und Abbildungen findet man zum Beispiel 

in: Vgl. Einstein 1955: 6ff. Der Einfluss aus westlicher Perspektive war nicht nur direkt aus Holland, sondern aus China 

übermittelt, das bereits aus Christentum und westlichen Händler beeinflusst wurde. Vgl. Inaga 2005:13ff. 
136 Die perspektivische Darstellung des Theaters wurde in Perspectiva pictorum et architectorum (ita. 1693, chinesisch 

1723) von Andrea Pozzo zu sehen, was mit Jesuiten nach China gebracht wurde. Vgl. ebd.: 14ff. 



II. Historischer Hintergrund 

34 

2.5. Die Kunstschaffenden in der Edo-Zeit 

 

2.5.1. Kunstschaffende in Kyoto 

 

Während also die bürgerliche Kunst in der östlichen Großstadt Edo gedieh, wurde in der westlichen 

Kulturstadt Kyoto die traditionelle Kunst noch durch die Adligen sowie die kaiserliche Familie (jap. 

Tennô) unterstützt. Auch wenn der Tennô nur bis ins 12. Jahrhundert politische Macht besaß,137 

konzentrierte sich die Herstellung authentischer traditioneller japanischer Kunst weiter in Kyoto. In 

Kyoto entwickelten sich vor allem die edlen Handwerke für die religiösen Veranstaltungen in den 

buddhistischen Tempeln. Die japanspezifische traditionelle Malerei wird als Yamato-e bezeichnet. 

Das Wort yamato bedeutet Japan. In Yamato-e wurde die chinesische Hofkultur aus der Sui-

Dynastie sowie der Tang-Dynastie Chinas bewusst adaptiert. Als edle Tradition der Yamato-e gelten 

Naturdarstellungen unter dem Einfluss der traditionellen chinesischen Kunst. Bis ins 18. 

Jahrhundert, solange die Stadt noch als authentisches Kulturzentrum galt, lebten die meisten 

Kunstschaffenden Japans in Kyoto. Am Anfang der Edo-Zeit studierten die Kunstschaffenden noch 

den traditionellen Malstil aus Kyoto. Die anerkanntesten Hofmalschulen dort waren die Tosa- und 

die Kanô-Schule, jeweils benannt nach der sie prägenden Familie.138 Während die Tosa-Schule die 

japanspezifische adlige Hofkultur seit dem 10. Jahrhundert repräsentierte, verbreitete sich die Kanô-

Schule ab dem 15. Jahrhundert bis ins 19. Jahrhundert durch die Unterstützung der zeitlich gesehen 

jeweils mächtigsten Samurai-Familien, wie das Muromachi-Shôgunat im 15. Jahrhundert und Oda 

Nobunaga und Toyotomi Hideyoshi ab dem 16. Jahrhundert. Auch durch die Unterstützung des 

Tokugawa-Shôgunats in der Edo-Zeit war die Kanô-Schule als offizielle Hofmalerei anerkannt, und 

durch die stete Vergrößerung der Schule war deren Malstil bald in ganz Japan verbreitet. Einer der 

bekanntesten Kunstschaffenden der frühen Edo-Zeit ist Kanô Tanyû (1602-1674). Er modernisierte 

die als Yamato-e bekannte traditionelle Malerei und kombinierte sie mit chinesischer Tuschmalerei. 

Sein neuer Malstil beeinflusste die nachfolgenden Generationen sogar noch über seinen Tod 

hinaus.139 Ein ebenfalls bis heute bekannter Kunstschaffender ist Kanô Sansetsu (1590-1651), der 

 
137 Tennô lässt sich wörtlich als ,himmlischer Herrscher’ übersetzen und ist wohl nach der chinesischen Mythologie 

benannt. 1185 wurde die Politische Macht durch die Samurai Krieger übernommen. Durch wiederholte Kriege verteilte 

sich die japanische Kultur im ganzen Japan. Dennoch bleibt Kyoto ein Symbol für die Hofkultur bis heute. Vgl. Ienaga 

1955: 237. 
138 Zum Begriff der Yamato-e siehe Yoshida 1963: 1963, S. 34-37. Nach Yoshida entstand der Begriff yamato-e zur 

Bezeichnung eines eigenständigen Stils und als Abgrenzung zur chinesischen Malerei. Der Historiker Ienaga weist 

darauf hin, dass die japanische Schrift parallel zu Yamato-e entwickelt wurde. Vgl. Ienaga 1964: 26. 
139 Vgl. Tsuji 1994: 28. 



II. Historischer Hintergrund 

35 

die konfuzianische Perspektive der Intellektuellen erforschte und seinen eigenen Stil entwickelte.140 

Sugimoto Hiroshi und Murakami Takashi zitieren beispielsweise bewusst seine Arbeiten.141 Nach 

chinesischer Tradition fasste Sansetsu die japanische Kunstgeschichte in seinen Schriften 

zusammen, was ihn nicht nur als Kunstschaffender besonders macht, sondern ihn auch als einen 

Intellektuellen seiner Zeit kenntlich macht. Sowohl seine kunsthistorischen Beiträge als auch seine 

künstlerischen Werke wurden jedoch zu seinen Lebzeiten nicht besonders hoch bewertet. 

Aufmerksam auf ihn wurde man in Japan erst durch den Kunstforschenden Tsuji Nobuo in den 1970 

Jahren.142 Die Malerei Rôbai-du-fusuma (1645, engl. The old plum tree) von Sansetsu auf einer 

Schiebetür wurde von Tsuji entdeckt. Später inspirierte dieses Werk von Sansetsu auch Murakami 

Takashi.143 (Abb. 9) Auch die Kanô-Schule legte prinzipiell Wert auf die traditionelle Malerei, 

dennoch wuchs die Kanô-Familie schnell und verbreitete sich in ganz Japan, sodass immer wieder 

neue Einflüsse aus dem Zeitgeist sowohl aus Japan als auch aus China übernommen wurden.144 Ein 

repräsentativer Pionier für diese Zeit ist Kanô Eitoku (1543-1590). Wie bereits oben erwähnt, malte 

er christliche Themen parallel zur traditionellen Malerei. So widmete der Jesuit Alessandro 

Valignano das Bild azuchijôno zu-byôbu von Eitoku als Geschenk an Papst Gregor XIII.145 Eitoku 

malte für die damaligen Herrscher eine große Zahl an Wandmalereien in den bekannten 

Schlössern.146 Beachtlich ist, dass er als prominenter Kunstschaffender zum ersten Mal die 

westliche Kunst mit der traditionellen Kunst Japans in Verbindung brachte.147 

In Kyoto entwickelte sich neben der Kanô-Schule ein weiterer, international geschätzter Malstil, der 

als „Rimpa“ bekannt ist. 1971 verhalf die Ausstellung RIMPA: Masterworks of the Japanese 

Decorative School in der Japan-Hause-Gallery in Los Angeles und anschließend ebenfalls 1971 im 

Tokyo-National-Museum (jap. Tokyo-kokuritsu-hakubutsukan) diesen Werken endgültig zu 

Weltruhm und wurde namengebend. Seitdem heißt dieser Malstil, welcher von Honami Kôetsu 

 
140 Die Theorie der Perspektive wurde durch den chinesischen Maler Guo Xi (1020-1090) als Konstrukt aus 

„Höhenferne“, „Tiefenferne“ und „Weitenferne“ etabliert, was von Sansetsu übernommen wurde. Vgl. Nakatani 2014: 

45-50. 
141 Vergleiche Kapitel IV in der vorliegenden Arbeit. 
142 Vgl. Tsuji 1970: 65-93. 
143 Vgl. Murakami 2010: 109. 
144 Um in der Kanô-Schule ausgebildet werden zu dürfen, musste man strenge Voraussetzungen erfüllen und großartige 

Geschenke erbringen. So entstanden parallel auch „freie“ Künstler. Vgl. Aoki 1991: 443-446. 
145 Dieses Bild ist leider in Rom verschollen. Der Künstler Hiroshi Sugimoto verfolgt die Geschichte dieses Bildes. Vgl. 

Klein 1993: 29-31. Damals war das Geschenk einer hochwertigen Wandschirmmalerei ein guter diplomatischer 

Schachzug. Über Indien wurden viele Bilder aus Japan nach Portugal und Rom gehandelt. Vgl. Haneda/Oka 2019: 194f. 
146 Die Berichte von der Gesellschaft Jesu, allen voran von den Patres Luis Frois (1532-1597) und Joã Rodeigues Tçuzu 

(1559-1633) erlauben historisch bedeutsame Einblicke in die japanische Geschichte, Kultur, Politik, Völkerkunde u.a. 

aus der Murayama-Zeit. Vgl. Klein 1992: 29f. 
147 Ebd. 



II. Historischer Hintergrund 

36 

(1558-1637) und Tawaraya Sôtatsu (1624–1644) entwickelt wurde, auch in Japan Rimpa.148 Rimpa 

ist heute als „Rimpa-Schule“ (engl. Rimpa School) bekannt, obgleich es keine solche Schule im 

klassischen Sinn gab. Die unter dem Begriff zusammengefassten Kunstschaffenden kannten sich 

vermutlich nicht einmal persönlich. Im Gegensatz zur Kanô-Schule finden sich bei Rimpa keine 

Kurse oder Lehrbücher zum Erlernen des Stils. Daher ist es fraglich, ob Rimpa überhaupt als 

eigenständiger Stil aufzufassen ist. Der auch in Europa bekannte Maler Ogata Kôrin (1658-1716) 

kopierte beispielsweise die Bilder von Kanô Tanyû (1602-1674), und so wurde Rimpa als Stil allein 

durch pure Nachahmung von Kunstschaffendem zu Kunstschaffendem übernommen.149 Diese 

wurden bis 1971 Ogata-ryû, Kôetsu-ha, Sôtatsu-Kôetsu-ha oder Kôrin-ha genannt. Die jeweiligen 

Namen beziehen sich auf die repräsentativen Kunstschaffenden, deren Stil als Vorbild gedient 

hatte.150 Die Begriffe „-ryû“ oder „-ha“ können sowohl als ‚Schule‘ oder aber auch als 

‚Malstil‘ verstanden werden.  

Rimpa wurde als prächtiger Malstil bekannt, es wurde viel Goldlack in großformatigen Malereien 

verwendet. Ein besonderes Merkmal von Rimpa ist, dass es sich parallel zu den alltäglichen 

Handwerkskünsten, wie Fächerproduktion oder Porzellankunst, entfaltete. Die Rimpa-Werke 

wurden im westlichen Kontext zunächst als rein dekorative Kunst wahrgenommen, und so wurde 

Rimpa im 19. Jahrhundert auch in Japan bedeutungsgleich mit „Dekorativ“ verwendet. Dieser 

Begriff wurde in Eile mit sôshoku-geijutsu neu übersetzt, und diese „dekorative Kunst“ wurde als 

neues Exportgut geschaffen.151 Allerdings war die Tradition der Goldfarbe bereits in der 

japanischen Hofmalerei Yamato-e gegeben. Dennoch wurde der leuchtende Goldlack bei den 

Kunstschaffenden der Rimpa-Schule mit dem Aufblühen der Handwerke neu ästhetisiert. Die so 

verzierten Stücke erfreuten sich bei den Händlern großer Beliebtheit. Die Farbe Gold symbolisierte 

damals das „Reine Land“.152 Die im westlichen Kontext als ,dekorativ‘ und als ‚typisch 

 
148 Vgl. Tamamushi 2005: 193, in: Inaga/Fister 2007. Und siehe auch MOA Art Museum 1995. „Rimpa“ wurde durch 

den japanischen Kunstforschende Kobayashi Tadashi auch in Japan bekannt gemacht. Vgl. Kobayashi 1978, in: Moa 

Art Museum 2015: 147. 
149 Vgl. Yasuda 2003: 103. 
150 Vgl. ebd.: 106. 
151 Der ,Rimpa-Schule’ wurde im 19. Jahrhundert in Japan erneut hohe Bewertung zuteil. Da sie im Europa mit großer 

Begeisterung aufgenommen wurde, wurde sie als nationaler Schatz quasi ,reimportiert’. Vgl. Tamamushi 2005: 190ff, 

in: Inaga/Fister 2007. „Dekorativ“ als Wort wird seither mit „sôshoku“ übersetzt und die „Dekorative Kunst“ wird 

sôshoku-geijutsu genannt. Vgl. Ichikawa 2020: 25-32. 
152 Die Geschichte der dekorativen Kunst in Japan beschreibt der Kunstforschende Tsuji im Zusammenhang mit den 

shintoistischen Festen zur Verehrung der Götter. Vgl. Tsuji 1991: 570. Die Kunstforschende Tamamushi untersucht 

hingegen die Spuren der „Dekorativen“ japanischer Kunst in Europa. Der Kunstkritiker Louis Gonse (1846-1921) war 

Herausgeber des Katalogs „L’art Japonais“ und dort im 6. Kapitel beschreibt er die Werke von Kôrin als „vulgäre 

Kunst“. („Epoque de Genrokou—Kôrin. Éclosion de l'Ecole Vulgaire" und beurteilt sie als “lois de la décoration”. 1885 

verfasste der britische Sammler George A. Audsley „The Ornamental Arts of Japan“. Die Begriffe „Ornamental“ und 

„Dekorativ“ im Zusammenhang mit japanischer Kunst wurden somit im 19. Jahrhundert in Europa etabliert. Vgl. 

Tamamushi 1999: 10. 



II. Historischer Hintergrund 

37 

japanisch‘ angesehen Kunstwerke sind meistens Werke der Rimpa-Schule.153 Bei Rimpa verbindet 

sich der traditionelle Malstil aus China mit den klassischen Motiven der Kanô-Schule. Als Väter des 

Rimpa-Stils gelten die auch im Westen berühmten Künstler Tawaraya Sôtatsu (1624–1644) und 

Ogata Kôrin (1658-1716). Große dekorative Wandschirme und Fächer waren die Spezialität von 

Sôtatsu, und mit seiner neu definierten Eleganz erhielt er auch Aufträge vom Kaiserhof. Er 

übernahm die Tradition der adeligen Kultur in Kyoto und die Ornamentik der Porzellankunst und 

kreierte einen neuen Stil.154 Bei Sôtatsu ist bemerkenswert, dass er nur Elemente und Motive aus 

den bekannten Kunstwerken des 14. bis 16. Jahrhunderts in seinen Arbeiten verwendete und 

keinerlei neue Figuren entwarf. Die Menschen und alle anderen Objekte im Bild werden bei ihm als 

Dekoration der Bildfläche wiedergegeben.155 

Seine eigenartigen Kompositionen müssen auf seine Zeitgenossen großen Einfluss ausgeübt haben. 

Eine seiner bekanntesten Arbeiten, Fûjin-Raijin-du (1624), ist eine Darstellung einer schweren 

Naturkatastrophe mit den Göttern des Gewitters und des Windes, was nicht nur in Japan ein 

klassisches Bildthema darstellte, sondern überhaupt in ganzes Asien als Kunstmotiv zu finden ist. 

Auf dem großformatigen, zweiteiligen Wandschirm (zweimal 154,5 x 169,8 cm) sind die zwei 

Götter sich gegenüber dargestellt, der Hintergrund wurde dramatisch mit Goldlack überzogen. 

(Abb. 10) Diese Komposition wurde von einem seiner Nachfolger, Ogata Kôrin, mehrmals 

nachgeahmt. Kôrin wiederum malte, davon inspiriert, Kakitsubata-zu byôbu (dt. Schwertlilien) und 

„Kôhaku-zu byôbu“ (dt. Rote und Weiße Pflaumen).156 (Abb. 11, 12) 

Ogata Kôrin wurde als Sohn des Besitzers des angesehenen Stoffhandelshauses Kariganeya in 

Kyoto geboren und war so von früh an für Mode sensibilisiert. Er war sowohl in der Tuschmalerei 

als auch in der Kalligrafie und auch im Kunstgewerbe talentiert. Er bekam Aufträge nicht nur von 

der kaiserlichen Familie, sondern auch von wohlhabenden Geschäftsleuten.157 Mit urbanem Gespür 

entwickelte er seine Maltechnik auf Basis einer neuen Mischung des Goldlacks auf der Bildfläche. 

Der Goldlack wird hierfür mit Gelatine vermischt, was es ermöglicht, die Bildfläche einheitlich zu 

bemalen. Trotz des großen kommerziellen Erfolgs war sein ,dekorativer‘ Stil in Japan weniger 

geschätzt als im Westen - beispielsweise soll seine Technik die einheitlichen goldenen Hintergründe 

Gustav Klimts beeinflusst haben.158  Durch Ermangelung eines ,Heimatmarktes‘ wurden ihm seine 

 
153 Vgl. Hashiki 2006: 40. 
154 Vgl. Ienaga 1955: 167ff. 
155 Tsuji versteht die Dekorationen von Sôtatsu als intellektuelles Spiel. Vgl. Tsuji 1988:285ff. 
156 Vgl. Shirasaki 1978: 55-92. 
157 Kôrin konnte wegen des erfolgreichen Unternehmens seiner Familie wohlhabende Kunde kennenlernen. Vgl. 

Shirasaki 1978: 100-111. 
158 Kunstforschende Johannes Wieninger weist darauf hin, dass Klimt nur durch den Katalog Kôrin-hyaku-zu die Werke 

des Rimpa-Stils gekannt haben kann. Der Begriff Rimpa war bei Klimt, Matisse und Pierre Bonnard nicht bekannt. Vgl. 

Wieninger 2006: 70-160. in: Tôkyô Kokuritsu Kindai Bijutsukan: 2006. 



II. Historischer Hintergrund 

38 

Werke durch die westlichen Kunsthandeltreibenden günstig abgekauft und nach außerhalb Japans 

exportiert, ohne dass im eigenen Land ein Gefühl des Verlusts entstanden wäre.159 Sein jüngerer 

Bruder Ogata Kenzan (1663-1747) modernisierte wiederum die Porzellankunst, deren Motive 

scheinbar von seinem Bruder Kôrin entworfen wurden. Kenzan malte ornamentale Muster, die er 

aus der Formensprache des niederländischen Porzellans übernahm, und seine Arbeiten wurden als 

modernes Porzellan für die Teezeremonie sehr beliebt.160 Die Weiterentwicklung der ornamentalen 

Kunst ist bei Honami Kôetsu (1558-1637) zu sehen. Er war ein Meister der Tuschmalerei sowie 

Handwerker für Porzellan. Sein Einfluss auf die Teekultur und andere dekorative 

Kulturinszenierungen war enorm. Sein Stil wurde später in Edo von Sakai Hôitsu (1761-1829) als 

Edo-Rimpa weiterentwickelt. Hôitsu studierte zunächst an der Kanô-Schule, um sich später mit der 

modernen chinesischen Malerei, die in Japan als Nanpin-Schule bekannt war, 

auseinanderzusetzen.161 Er entdeckte die damals noch unbekannten Gemälde von Ogata Kôrin und 

stellte 1815 einen Katalog namens Kôrin-hyaku-zu (dt. Hundert Blätter von Kôrin) zusammen, als 

Hommage zum hundertsten Todestag von Kôrin.162 Dieser Katalog gelangte nach Europa, und so 

wurde Ogata Kôrin posthum in Europa berühmt. Europas so intensive Auseinandersetzung mit 

dieser ,dekorativen' Kunst Japans begann mit Kôrin-hyaku-zu.163 Die japanischen Kunstschaffenden 

des 19. Jahrhunderts beobachteten diese Begeisterung für Ogata Kôrin, und viele begannen 

daraufhin, seinen Malstil zu imitieren.164  

So wurde zum Beispiel Sakai Hôitsu beauftragt, auf die Rückseite einer berühmten Kopie des oben 

bereits erwähnten Bildes Fûjin-Raijin-du (1624), das ursprünglich von Tawaraya Sôtatsu entworfen 

wurde, die von Ogata Kôrin ausgeführt wurde, ein neues Bild mit dem Titel Natsuakikusa-zu-byôbu 

(engl. Flowering Plants of Summer and Autumn) zu malen. (Abb. 13) Er malte die nach einem 

Gewitter feuchten Pflanzen vor ruhigem Hintergrund. Der ruhige, grau-tonige Fond bildet einen 

bewussten Kontrast zur goldfarbenen, hoch dynamischen Götterdarstellung Sôtatsus auf der 

Vorderseite.165 Dabei wurde das Silber bewusst als Gegensatz zur prächtigen, goldfarbenen 

Vorderseite verwendet. Silberfarbe wurde damals verwendet, um räumliche Tiefe auf der Bildfläche 

 
159 Zur historischen Diskussion, inwieweit Kôrin an dem Porzellan von Kenzan beteiligt war, siehe: Shirasaki 1978: 7-

37. 
160 Der Rimpa-Stil ist eine Reaktion auf den neuen Kundenkreis aus reichen Geschäftsleuten für die traditionelle 

Hofkunst und stellt ihre Weiterentwicklung dar. Die ornamentalen Muster des niederländischen Porzellans wurden in 

Pusan in Korea herstellt. Im 19. Jahrhundert wurden die Werke von Kenzan von wohlhabenden Kaufleuten gesammelt. 

Vgl. Hayashiya 1965: 87-94. 
161 Vgl. Yasumura 2011: 11f. 
162 Vgl. Yasuda 2003: 106. 
163 Die dekorative Kunst wird oft als Ukiyo-e verstanden. Aber die Dekoration ist in Kyoto bei Rimpa bekannt, was eher 

mit der traditionellen Hofmalerei entwickelte. Vgl. Hashimoto 2006: 40. 
164 Japanische Künstler studierten damals in der französischen Akademie und die Kunst von Ogata Kôrin begegnet. Vgl. 

Sakaguchi 2006: 33. 
165 Vgl. Tamamushi 2003: 53-75, in: Lillehoj 2003. 



II. Historischer Hintergrund 

39 

anzudeuten. Objekte und Szenerien vor großen Hintergrundflächen in der japanischen Kunst 

wurden oft als zweidimensionale Dekorationskunst verstanden, was Murakami Takashi und die 

Populisten heute als ,superflat‘ karikieren und als Schlüsselqualität der alten japanischen Kunst 

verstehen. Aber die Idee der räumlichen Tiefe befand sich damals bereits in der Farbe, wenn man 

die Bildflächen genau betrachtet. Die Silberfarbe symbolisiert die Tiefe des Raums und gleichzeitig 

den Mondschein, Herbst und Winter sowie das Licht, das durch die Wolken dringt.166 Das 

vermeintlich Dekorative war also aus der Idee des intellektuellen Spiels heraus entwickelt worden. 

Die ersten Nachahmungen im sogenannten Rimpa-Stil waren also bereits Zitate, die aus 

bewunderten traditionellen Kunstwerken übernommen wurden. Diese Kunstform des Zitierens 

kommt aus der Literaturgeschichte. In den kurzen Gedichten des Mittelalters, den tanka, wurde die 

Natur als Metapher für die Liebe verwendet. Die bekannten Gedichte wurden dann wiederum zitiert 

und die Metaphern so weitergegeben. Diese Kultur war vor allem in Kyoto, dem Ursprungsort der 

japanischen Hofkultur, sehr ausgeprägt. 

 

2.5.2. Der westliche Einfluss auf die Kunstschaffenden in Edo 

 

In der Großstadt Edo gedieh die bürgerliche Kultur. Die Kunstschaffenden produzierten Kunst als 

Konsumartikel, wobei die Kanô- und Rimpa-Künstler, wie dargelegt, unter dem starken Einfluss der 

traditionellen Yamato-e Kunst standen. Generell aber waren die Künstler in Edo weniger stark dem 

alten Stil verpflichtet und konnten sich aufgrund der reichlichen finanziellen Unterstützung durch 

die mächtigen Geschäftsleute innovativen Ideen zuwenden. Die häufigsten Motive der Ukiyo-e-

Kunst waren Landschaft, schöne Damen, beliebte Schauspieler, Theater, überhaupt das Stadtleben, 

Pornografie und spirituelle Geistergeschichten. Auch moralisierende Kindergeschichten zu 

Erziehungszwecken wurden im Ukiyo-e produziert. Puppenhäuser, Anziehpuppen aus Papier, 

Würfel-Brettspiele und Kinderbücher wurden in großer Zahl von ihnen erstellt.167 Die Spielzeuge 

für wohlhabende Kinder wurden in dieser Zeit im Ukiyo-e weiterentwickelt.168 Der 

Anthropozentrismus in der Edo-Kultur kann als Wendepunkt in der japanischen Kunst betrachtet 

werden.169 

Beliebte Geschichten wurden auch im Theater gespielt. Das Puppentheater (jap. ningyô-jôruri), das 

Nô-Theater mit Masken und Tanz, sowie auch Kabuki erfreuten sich immer größerer Beliebtheit.170 

 
166 Vgl. Tamamushi 1998: 90ff, in: Tsuji: 1998. 
167 Vgl. Sakai 1992: 501. 
168 Vgl. Takahashi 1992: 88-116. 
169 Vgl. Inaga 1999115f. 
170 Japanische Künstler studierten damals in der französischen Akademie und die Kunst von Ogata Kôrin begegnet. Vgl. 

Sakaguchi 2006: 33. 



II. Historischer Hintergrund 

40 

Im bürgerlichen Theater wurden mehr oder weniger immer die gleichen Geschichten in 

unterschiedlichen Versionen aufgeführt.171 Die Ukiyo-e-Künstler Katsukawa Shunei (1762-1819), 

Utagawa Kunimasa (1773-1810) und Utagawa Toyokuni (1769-1825) waren vor allem bei den 

Kabuki-Liebhabern sehr beliebt. Der durch seinen eigenwilligen Stil bekannte Maler Tôshûsai 

Sharaku (1763-1820) schuf mit den deformierten Gesichtsdarstellungen der berühmten Schauspieler 

eine neue Ästhetik.172 Durch die neu entwickelte Drucktechnik entstanden neue Zeitschriften, 

Theater- und Farbholzschnitte, welche beim westlichen Publikum anfangs wenig Begeisterung 

hervorriefen.173 

 

Die bürgerlichen Genre- und Sittenbilder fanden dafür aber als Ukiyo-e in ganz Japan Verbreitung. 

Hishikawa Moronobu (1618-1694) gilt als Gründer des Ukiyo-e-Stils. Er erhob die bürgerliche 

Ausdrucksform des Ukiyo-e zur wertvollen Kunst, indem er damals noch sehr kostspielige Farben 

für seine Drucke verwendete. Durch seine Werke bekam Ukiyo-e eine neue Bedeutung als Kunst.174 

Das heißt, dass die bürgerliche Kultur mit der hochwertigen traditionellen Kunst gleichgesetzt 

wurde.175 Hishikawa ließ seine Arbeiten auch als Bücher binden und verkaufte diese als 

Luxusartikel.176 In der freigeistigen bürgerlichen Handelskultur wurde der Einfluss der westlichen 

Perspektive schnell in Ukiyo-e übernommen.177 Der Begriff ukiyo wird in der deutschen Literatur 

 
171 Zur Wahrnehmung japanischer Geschichten als „Tatsache“ erwähnte Pfeiffer, dass die emotionale Fiktion in der 

japanischen Literatur und im Kabuki-Theater sich mit historischer Realität vermischt und vertatsächlicht wird. Vgl. 

Pfeiffer 2009: 26-29. 
172 Sharaku fertigte große Mengen an Ukiyo-e und nikuhitsuga. Ob er alles selber malte ist bis heute nicht klar und 

macht die Forschung über Sharaku schwierig. Die Monografie von Julius Kurth ist auch in Japan bekannt und dadurch 

wurde Sharaku auch für die Japaner:innen wieder bedeutsam. Vgl. Kurth 2010. Eine gewisse Zeit hielten sich Gerüchte, 

dass Kurth in seiner Monografie Sharaku mit Rembrandt und Velázquez verglichen habe und als die „drei historischen 

Porträtkünstler“ bezeichnet hätte. Diese Gerüchte wurden 2011 auch in einem Ausstellungskatalog zu Sharaku im 

Nationalmuseum Tokyo im Begrüßungstext aufgegriffen. Der Kunstforschende Takai veröffentlichte über diese 

Gerüchte ein ganzes Buch. Vgl. Takai 2016. 
173 Vgl. Münsterberg 1923. Der als ausländischer Experte bekannte Amerikaner Fenollosa konnte die Bedeutung von 

Ukiyo-e nicht verstehen. Ebenso wenig verstand er die europäischen Impressionisten. Vgl. Alki 1989: 480. Otto 

Kümmel behauptete noch, dass die japanische Populärkunst wie Holzschnitte und Porzellan nicht mit der Hofmalerei 

gleichgesetzt werden dürfen. Vgl. Kümmel 1929: 181. Die massenhaft reproduzierbare japanische Kunst wurde als 

„Gebrauchs- und Zweck-Kunst bezeichnet. Vgl. Bernoulli 1923:18, in: Pekar 2003: 232. Der deutsche Japanologe Karl 

Florenz schreibt beispielsweise über die japanischen „Tanka“ Gedichte recht abwertend: sie seien „einschnürend“, eine 

„Worttändelei“ und „Renga“, die spielerische und häufig praktizierte Form des Kettengedichts sei „eine [die] 

Dichtkunst degradierende Spielerei“. in: Florenz 1906: 362, 268 und 287, in: Pekar 2003: S. 205ff. 
174 Vgl. Takahashi 1966: 18. 
175 Hishikawa Moronobu wollte nicht als ,vulgärer’ Ukiyo-e-Künstler bezeichnet werden, vielmehr stellte er seine 

Malerei in die Tradition des Yamato-e und damit in die Nähe der authentischen Hofkultur, obgleich er die Motive der 

Hofmalerei ins Banale herabzog. In seinen Bildern erkennt man aber tatsächlich die Motive der adligen Tosa-Schule. 

Vgl. Abiko 2009: 12-31. 
176 Vgl. Fujikake 1924: 27f. 
177 In den perspektivischen Darstellungen von Masanobu kann der Einfluss der Publikation Perspektiva Pivttorum et 

Architectorum (2 vol. Rome: 1693-1709) von Andrea Pozzo (1642-1709) erkannt werden, die damals aus dem 

Chinesischen ins Japanischen übertragen wurde. Vgl. Inaga 2005: 14f. 



II. Historischer Hintergrund 

41 

oft als „fließende-vergängliche Welt“178 übersetzt. Der Begriff ukiyo wurde damals aber eher als 

„neumodisch“ verstanden.179 Das Antonym für ukiyo wäre „Jenseits“. Somit hieß ukiyo auch die 

Gegenwärtigkeit. Die Ukiyo-e-Darstellungen gelangten aber nicht nur in die Welt der Hochkunst, 

sondern waren auch in den Zeitungen zu finden, die auch ukiyo genannt wurden. Die Neuigkeiten 

der Stadt wurden zur Berichterstattung in Ukiyo-e dargestellt.180 In der mittelalterlichen Literatur 

vor dem 17. Jahrhundert wurde ukiyo noch als traurige und schmerzhafte Welt verstanden.181 So 

blieben in den bürgerlichen Geschichten auch oft Themen wie Vergänglichkeit und die 

menschlichen Dramen präsent und waren beliebt. Die massenhaft produzierten erotischen 

Malereien Shunga stehen im Zusammenhang mit den Geschichten, die humorvoll über die Liebe 

berichteten. Die erotischen Darstellungen in Shunga wurden damals nicht nur als Pornografie, 

sondern auch als humorvolle Komödie zum Lachen verstanden.182 

Neue, innovative Maltechniken und Ideen wurden dann von Katsushika Hokusai (1760-1849) 

publiziert. Die fünfzehnbändigen Vorlagenbücher namens Hokusai-Manga werden oft falsch 

interpretiert als „Anfang des japanischen Mangas“.183 Diese Bücher waren vielmehr als Vorlage für 

die Kunstlernenden gedacht und wurden auch in dieser Absicht publiziert.184 Das Wort Manga 

 
178 Der erste Direktor des Museums für Kunst und Gewebe in Hamburg, Justus Brinkmann, übersetzte den Begriff ukiyo 

als „diese elende Welt“, im Sinne des trügerischen irdischen Lebens. Vgl. Brinckmann 1889: 197. Shinya Hashizume 

deutet ihn wiederum folgendermaßen: „der momentanen, augenblicklichen Genuß in der fließenden flüchtigen 

Unvorhersagbarkeit des menschlichen Lebens [zeigt].“ Vgl. Pekar 2003: 80. Die Definition des deutschen 

Kunstforschenden Carl Einstein lautet wie folgt: „Die Japaner nennen eine Schule der Malerei Ukiyo-e und hierzu 

gehören die farbigen Holzschnitte. Ukiyo heißt fließende oder unglückliche Welt, und so sind diese Ukiyoe Bilder aus 

dieser vergänglichen Welt.“ Vgl. Einstein 1955: 6. Der Japanologe Thomas Pekar zitierte Shinya Hashizumes 

Übersetzung für Ukiyo-e. Er gibt die Definition der Ukiyo im Zusammenhang mit der Badekultur wie folgt: „Ukiyo war 

das Schlüsselwort für die allgemeine Neigung, den Genuß des Augenblicks zu suchen und aus den Härten und 

Belastungen des Alltagslebens zu fliehen. (…). Vgl. Hashizume 1995: 20f. Und Vgl. Pekar 2003: 81. 
179 Ienaga 1959: 196f. 
180 Eilige Nachrichten wie über Erdbeben, Unfälle, Todesanzeigen und Krieg wurden gleich als Farbholzschnitt 

gedruckt und verteilt, was auch zu den Ukiyo-e gezählt wurde. Vgl. Takahashi 1992: 120-132, 
181 Seit dem 11. Jahrhundert wurde ukiyo als übersetztes Wort aus der chinesischen Literatur in der japanischen Literatur 

angewendet. Bis ins 18. Jahrhundert wurde der Begriff negativ für die schmerzhafte, unglückliche Welt gebraucht. Vgl. 

Daijirin, 3. Aufl. Tokio 2006. 
182 Die pornographischen Bilder shunga wurden auch warai-e genannt. Warai bedeutet Lachen. Die bekanntesten 

Autoren für diese humorvollen Liebesgeschichten waren Chikamatsu Monzaemon und Ihara Saikaku. In diesen 

Liebesgeschichten wurde die gesellschaftliche Hierarchie ignoriert und jede Geschichte hat humorvolle Elemente. 

Ienaga 1959. 
183 Im Ausstellungskatalog Hokusai X Manga, japanische Popkultur seit 1680 (2016 in Hamburg) wurden Manga und 

Ukiyo-e in Zusammenhang gebracht. Sabine Schulze äußerte sich im Vorwort wie folgt: „Der entschiedene Ansatz der 

Ausstellungskonzeption ist daher die Einordnung des japanischen Holzschnitts als kommerziell ausgerichtetes 

Massenmedium und serieller Konsumartikel der Vormoderne und seine damit eng verbundene Geschichte als 

historischer Ausgangspunkt einer populärkulturellen Verbreitung und Rezeption von traditionellen Genres und Sujets, 

die bis in die Gegenwart reicht. In diesem Sinne schlägt die Ausstellung einen Bogen von historischen Objekten aus 

dem 17., 18., und 19. Jahrhundert zu den visuellen Massenmedien des modernen Japans: Manga-Comics und 

Vorzeichnungen, Anime-Film und Cosplay-Kostüme, Computerspiele, Fanartikel, und zeitgenössische 

Holzschnitte.“ Vgl. Schulze 2016: 6f. Aber der Begriff Manga bedeutete damals etwas ganz anders als heute, siehe Vgl. 

Nagata 1990: 146. 
184 Takahashi weist darauf hin, dass das „man“ aus Manga zwar ,Verbreitung’ bedeutet, aber niemals Comics in 

Massenprodukt gemeint hat, wie es heutzutage verwendet wird. Vgl. Takahashi 1992: 44-49. 



II. Historischer Hintergrund 

42 

stammt aus dem Chinesischen und beschreibt in Japan „essayistisch umherschweifende, 

miszellenartige Texte“.185 Außerdem war der Begriff Manga noch nicht in Japan verbreitet, und die 

Hokusai-Manga wurden außergewöhnlich teuer verkauft, so dass nicht jeder diese Vorlage ohne 

Weiteres kaufen konnte.186 Somit war das Hokusai-Manga in seiner Entstehungszeit noch nicht Teil 

der weitverbreiteten Massenkultur. Unter dem Überbegriff ukiyo wurde sämtliches modisches 

Geschehen subsumiert, was sich aber nicht unbedingt immer jedermann auch leisten konnte. 

Erwähnenswert ist noch, dass Ukiyo-e sich nicht nur Holzschnitte bezog, sondern auch auf die 

direkt mit Tusche gemalten Bilder, die als nikuhitsgu-ga bezeichnet wurden.187 Wegen deren 

Einmaligkeit wurden die nikuhitsu-ga zu hohen Preisen verkauft.188 Die Kunstschaffenden des 

Ukiyo-e versuchten, ihre Bilder auf alle möglichen Materialien aufzubringen. Wie bereits erwähnt, 

gehörte auch die Fertigung von Spielzeug für Kinder zu Ukiyo-e.189 Die oft schwierige Finanzlage 

der Kunstschaffenden wurde von den Kunsthandeltreibenden häufig ausgenützt: Was sich gut 

verkaufte, mussten die Ukiyo-e-Kunstschaffenden in großer Stückzahl und zu günstigen 

Einkaufspreisen produzieren.190 

Der deutsche Kunsthistoriker Oskar Münsterberg verwehrte sich daher dagegen, die 

Farbholzschnitte als „hohe Kunst“ zu erachten.191 1901 beschrieb er die Situation der Ukiyo-e wie 

folgt: „Schließlich sind für die allgemeine Wertschätzung einige zufällige Momente von großem 

Einflug gewesen, indem die Farbenholzschnitte in Japan selbst von den Gebildeten niemals 

ernsthaft beachtet wurden und für wenige Pfennige an das Volk verkauft wurden, während der 

europäische Markt gern bereit war, für diese eigenartigen, eines fremdländischen Reizes nicht 

entbehrenden Blätter einen viel höheren Preis zu bewilligen. So wurden Farbdrucke ein großer 

Exportartikel und sind in Japan selbst kaum mehr auffindbar. Die große Masse von Blättern und die 

bedeutende Differenz zwischen dem Einkaufspreis in Japan und dem Verkaufspreis in Europa 

veranlasste viele Händler, sich um den Vertrieb der Blätter zu bemühen, und gestattete 

Reklamespesen von solchem Umfange, dass selbst in denjenigen Kreisen, welche sonst für 

 
185 Die Japanologin Jaqueline Berndt erklärt das Missverständnis zum Begriff Manga ausführlich. Sie schildert, wie 

Manga im Kontext der ,Tradition’ instrumentalisiert wurde. Vgl. Berndt 2015: 33-63. 
186 Vgl. Nagata 1990: 146. 
187 Vgl. Yoshida 1969: 28f. 
188 Vgl. Ienaga 1959: 196. 
189 Die Kinderbücher und Spielzeuge kosteten damals ungefähr 8 Mon. Eine Nudelsuppe kostete damals 16 Mon, der 

Besuch des Friseur kostete 32 Mon. Das bedeutet, dass sich jeder Spielzeuge leisten konnte. Vgl. Takahashi 1992: 88-

116. 
190 Vgl. Sakai 1992: 501-503. 
191 Münsterberg war kritisch gegenüber der Ukiyo-e. Aber er brachte die Geschichte der Tuschemalerei nach 

Deutschland. In der Ausstellung in Berlin 1939 wurde Fûtôzu von Sesson Shûkei (1492-1589) als großes Meisterwerk 

aus Japan vorgestellt. Dabei spielte auch Otto Kümmel eine wesentliche Rolle. Vgl. Yasumatsu 2018:117-223. 



II. Historischer Hintergrund 

43 

Produkte fremdländischen Kunstfleißes gar kein Interesse besitzen, Liebhaberei für solche Blätter 

wachgerufen wurde.“192 

„Die Werke keines anderen japanischen Kunstgewerbes sind so vortrefflich und vollständig in 

Europa und Amerika durchgearbeitet wie die des Holzschnittes. Es ist das einzige Objekt, das im 

Auslande vielleicht besser als in Japan selbst studiert werden kann, da der Japaner erst unter dem 

Einfluß der europäischen Mode Holzschnitte zu sammeln begann.“193 

Münsterberg schrieb zwar, dass er „gewisse Qualitäten in den Farbholzschnitten“ schätze, sie aber 

nicht „als gleichwertig den Werken einer ,hohen Kunst‘“ erachte.194 

Aus seiner Beschreibung der Ukiyo-e wird deutlich, dass dieser eigentlich bürgerlichen 

Kunstbewegung damals nicht von jedem Japaner:innen Begeisterung entgegengebracht wurde. Den 

meisten erschien der neue Stil zu neumodisch und seltsam. 

Ukiyo-e entstand aus der aktiven interkulturellen Auseinandersetzung mit fremdländischen 

Einflüssen. Die in China entwickelten neuen Kunsttendenzen wurden durch holländische Kaufleute 

nach Japan gebracht. Aus Europa brachten sie allerdings kaum zeitgenössische Kunst nach Japan, 

sondern vielmehr aktuelle Fachbücher der Naturwissenschaften mit ihren als schön geltenden 

Abbildungen.195 Diese im 17. Jahrhundert importierten Wissenschaften regten die Imagination der 

Kunstschaffenden der Edo-Zeit in hohem Masse an. Wegen der erheblichen Bedeutsamkeit der 

westlichen Wissenschaft und Technik für das Land, wurde 1720 das Verbot gegen die Bücher aus 

den Niederlanden zum Zweck der Modernisierung der Wissenschaft offiziell aufgehoben. Da die 

westliche Wissenschaft über das Handelsmonopol der Holländer vermittelt wurde, wurden diese 

„Hollandstudium“ (jap. rangaku) genannt. 

Durch die neu eingeführten Drucktechniken wurden die naturwissenschaftlichen Bücher, die durch 

die niederländischen Geschäftsleute in großer Zahl aus Europa nach Japan gebracht wurden, in 

Massen vor Ort nachgedruckt. Der bekannte Künstler Hiraga Gennai (1728-1780) war ein Mann 

vieler Talente. Er betätigte sich als Arzt, Schriftsteller, Künstler und Forscher auf dem Gebiet der 

Elektrik und Erfinder. Er studierte sowohl chinesische als auch die neue westliche Medizin. Er 

bemühte sich, Holländisch zu lernen und holländische Texte zu übersetzen. Gennai und seine 

Schüler begannen, die Abbildungen aus den westlichen naturwissenschaftlichen Fachbüchern zu 

kopieren. In Gennais Bibliothek findet man zum Beispiel De Historia piscium von Francis 

Willughby und Historiae naturalis de quadrupedibus libri, cum aeneis figuris von Johannes 

 
192 Vgl. Münstreberg 1904: 5.  
193 Ebd.: Japanische Kunstgeschichte III, 1904: 249. 
194 Ebd. 
195 Vgl. Takashina 1997. 



II. Historischer Hintergrund 

44 

Jonston.196 Seine Kenntnisse über die westliche Medizin basierten auf den naturwissenschaftlichen 

Büchern aus den Niederlanden, vor allem aus Die moderne Pharmakologie aus Huishoudelyk 

woordboek (1743) von Noël Chomel und aus Nieuw en Volkomen Woordenboek (1768-93) von 

Egbert Buys.197 Nach mehrjährigen Forschungen von Gennai und seinen Schülern wurde ein 

sechsbändiger pharmakologischer Katalog (jap. butsurui-hinmoku) publiziert.198. Dadurch begriff er 

das Konzept für die Perspektive in der westlichen Kunst auf seine Art und Weise, was den neuen 

Stil der japanischen Kunst mitprägte.199 Als Gennai als Ingenieur in die nordjapanische Stadt Akita 

eingeladen wurde, um die Bergbauindustrie zu erschließen, lernte er dort den jungen Künstler 

Odano Naotake (1750-1780) kennen, der sein Schüler wurde. Odano Naotake erlernte zunächst 

nach der Vorlage der Abbildungen der westlichen Medizinbücher die neue Maltechnik. Er 

entwickelte daraufhin die Perspektive und das Chiaroscuro in seiner Malerei weiter. (Abb. 19) 

Naotake arbeitete mit Aquarellfarbe. Bei Gennai und Naotake lernte auch der bedeutendste Künstler 

der Zeit, Shiba Kôkan (1747-1818), der ebenfalls an der westlichen Kunst sowie an den neuen 

Wissenschaften interessiert war. Eine der wichtigsten künstlerischen Leistungen von Kôkan bestand 

darin, dass er die Technik der Ölmalerei im Ukiyo-e einführte und somit wichtige neue Impulse für 

die damalige Kunstszene gab.200 Seine Forschung richtete sich nicht nur auf diese neuartige 

westliche Maltechnik, sondern auch auf die Astronomie und die Geowissenschaften.201 So wie die 

klassischen Intellektuellen im Konfuzianismus sowohl Kunst wie auch Wissenschaft beherrschten, 

so versuchten die damaligen Intellektuellen Japans, ihre vielseitigen Interessen an allen universellen 

Wissenschaften und in der bildenden Kunst gleichzeitig zu entwickeln, ähnlich den Anhängern der 

Aufklärung in Europa.202 Gennai, Naotake und Kôkan adaptierten die Landschaftsmalerei und die 

detailgenaue Darstellung der Natur aus den westlichen Kunst- und Medizinbüchern in sehr kurzer 

Zeit. Kôkan besaß, wie Gennai, das aus den Niederlanden importierte Buch Het menselyk bedryf 

von Jan Luyken und seinem Sohn Casper Luyken und bezog sich auf die Bilder daraus.203 (Abb. 14) 

Diese neue Kunstrichtung, die durch Nachahmung der westlichen Bücher erlernt wurde, 

 
196 Vgl. Tsuji 1989: S. 2-13. 
197 Vgl. Inaga 1999:105. 
198 Seine Kataloge Butsurui-hinmoku wurde 1763 publiziert. Vgl. Tsuji 1989: 12f. 
199 Anatomische Tabellen von Johann Kulms (1722) wurden damals ins Japanische übersetzt. Die Abbildungen dafür 

wurden von Odano Naotake nachgezeichnet. Vgl. Abe 2020: 43-56, Abe 2021: 35-52 und Takashina 1996.  
200 Vgl. Takashina 1997. 
201 Vgl. Asakura 1994. 
202 Kôkan betonte damals die Überlegenheit der westlichen Wissenschaft und ihrer Zeichnungen, da diese wirklich 

nützlich seien. Vgl. Shiba 1927. Jedoch rührt sein Wissen über die westliche Wissenschaft nur aus holländischen 

Fachbüchern. In den Abbildungen dieser Bücher musste er die Realität der westlichen „Kunst“ erkennen. Sein 

Kunstverständnis sowie sein Missverständnis führten auf jeden Fall zu einer Wende in der japanischen vormodernen 

Kunst. Vgl. Asakura 1994. 
203 Zum Beispiel hat Naotake de Zeeman ziemlich genau nachgezeichnet. Vgl. Takashina 1991 47. Siehe auch Luiken 

1718. 



II. Historischer Hintergrund 

45 

wurde ,Akita-ranga‘ genannt, was so viel wie „die niederländische Kunst (jap. ranga) in der 

nördlichen Provinz Akita“ bedeutet. Die unverwechselbare Ansicht des Berges Fuji sowie auch 

Brücken-Darstellungen sind bei Naotake und Kôkan wiederholt auftretende Themen.204 Diese 

Motive wurden auch von anderen berühmten im Ukiyo-e-Stil Arbeitenden übernommen, um 

Perspektive darzustellen. In ihren Werken wurde die Raumtiefe durch eine große Brücke betont. 

Diesen zwei Künstlern war nicht bewusst, dass ihre so innovative Perspektive im Westen ganz und 

gar nicht „westlich“ erschien. Ihr größtes Interesse galt der realitätsgetreuen Darstellung, doch 

lernten sie die Ideen der westlichen Malerei nur durch Nachahmung und Kopie. So entstand eine 

japan-spezifische Auffassung der Perspektive in der Malerei, die mit Elementen der traditionellen 

Malerei aus China kombiniert wurde. Bei mehreren Kopien von Bildern von Kôkan erkennt man, 

dass ein großer Baum im Vordergrund hinzugefügt wurde, obwohl die Bildvorlage aus Holland 

keinen Baum zeigt.205 Einen Baum im Vordergrund zu platzieren, ist in der traditionellen asiatischen 

Kunst ein Mittel, Perspektive darzustellen. Der Ursprung dieses Motivs stammt aus der indischen 

Mythologie über die Yakshini, die in Erzählungen als Naturgeister bzw. Götter dargestellt wurden. 

Diese Auffassung wurde bereits in der Tang-Dynastie in China (618-907) übernommen und kam im 

8. Jahrhundert dann auch nach Japan.206 Seitdem war es ein beliebtes Stilmittel der Hofmalerei, 

einen Baum im Vordergrund des Bildes zu zeigen. Bei Kôkan wurde die chinesische Kunsttradition 

vermutlich noch für ein absolut notwendiges Mittel gehalten, um Perspektive richtig zu 

inszenieren.207 Diese neue, eigene Form der Perspektive beeinflusste die Kunstschaffenden in Edo. 

Katsushika Hokusai (1760-1849) und Utagawa Hiroshige (1797-1858) übernahmen aktiv Kôkans 

Idee der Perspektive in ihren Arbeiten. Aus der bekannten Serie 36 Ansichten des Bergs Fuji ist Die 

große Welle vor Kanagawa oki nami ura (um 1830) am bekanntesten und sie wird heute auch im 

Zusammenhang mit dem westlichen Einfluss auf die Werke von Naotake untersucht.208 (Abb. 18. a, 

b, c und 19) Im Holzschnitt Kameido-tenjin-keidai (1857) mit der bekannten Brücke Taiko-bashi 

von Utagawa Hiroshige wurde durch die Darstellung der Brücke die Perspektive in der Landschaft 

betont.209 (Abb. 16) In diesen Bildern ist zu erkennen, dass die Idee der Perspektive nicht mit den 

Mitteln in der bestehenden Tradition der Malschule wiedergegeben wurde, sondern vermutlich unter 

 
204 Vgl. Abe, Kuniko 2021: 35-52. 
205 Vgl. Naruse 1991: 109f, in: C.I.H.A. Tokyo Colloquium 1991. 
206Die japanische Gesandtschaft (jap. kentôshi) nach China an den Tang-Hof wurde als Tribut zwischen 630 und 894 

aufrechterhalten. Wegen der politischen Unruhen in China und auch wegen des heftigen Aufstandes von Huang Chao 

(nach 874) wurde die Gesandtschaft allerdings zurückgezogen. Durch diese Gesandtschaft in China lernte Japan 

Kulturen aus der ganzen Welt kennen. Vgl. Tôno 1999: 142-152. 
207 Vgl. Inaga 1999: 105f. 
208 Der Kunstforschende Tsuji schreibt über das Motiv des Berges Fuji, dass es bereits in den Designbüchern Imayou 

sekkin hinagata von 1823 zu finden ist. Der Verlag Eijûdô publizierte auch Farbholzschnitte von Hiroshige. Der Fuji als 

Motiv wurde traditionell von mehreren Künstlern thematisiert. Yamaguchi 1993: 110f. Vgl. Tsuji 1993. 
209 Vgl. Naruse 1997: 171-185, in Takashina 1997. Hokusai malte dieselbe Brücke als Kameidotennjinnbai (1884/85). 

Hier wurde jedoch nicht die Perspektive betont. 



II. Historischer Hintergrund 

46 

dem Einfluss von Naotake geschaffen wurde.210 (Abb. 15, 16, 17, 18) Naotake und Kôkan malten 

direkt auf die Wandschirme und konnten dort die perspektivischen Darstellungen recht gut 

nachahmen. Diese von ihnen entwickelte Form der Perspektive war aber im Holzschnitt nur schwer 

zu realisieren. Die meisten Holzschnitte haben ein Format, das nicht größer ist als maximal 30 bis 

40 cm, da sie meistens aus Kirschholz geschnitten wurden. In diesem kleinen Rahmen war eine 

Darstellung mit dieser Form der Perspektive kaum möglich. Hiroshige entwickelte daraufhin die 

Technik weiter. Seine perspektivischen Darstellungen sind nicht nur aus dem menschlichen 

Blickwinkel auf Augenhöhe angelegt, sondern auch aus dem der Pflanzen oder Vögel. Zum Beispiel 

wurde in Horikiri no hanashoubu No.64 von 1857 die Perspektive der Menschen auf die Höhe der 

Pflanzen abgesenkt, so als ob man zwischen den Pflanzen hindurch heraus- und hinaufblicken 

würde. (Abb. 15) Der Kulturwissenschaftler Inaga Shigemi zeigt auf, dass bei Hiroshige die großen 

Elemente des Vordergrundes ohne Mittelgrund dargestellt wurden. Somit scheint der Vordergrund 

direkt mit der Landschaft in der Ferne verbunden.211 Diese uns in der heutigen Zeit sehr vertraute 

Perspektive, vor allem wegen der Fernsehkameras mit ihren großen Teleobjektiven, muss für die 

damaligen Betrachter überraschend neu gewirkt haben. In Asakusakinnryûsan (dt. Der Kinryûsan 

Tempel in Asakusa) von 1856 findet man sogar zwei unterschiedliche Perspektiven. Ein Blickwinkel 

wurde auf menschlicher Augenhöhe festgelegt, die zweite Perspektive wurde von oben aus der 

Laterne nach unten blickend dargestellt.212 (Abb. 17) Da Schattierungen als Technik beim 

Holzschnitt nicht umzusetzen sind,213 wurden die Ideen der westlichen Kunst im Farbholzschnitt 

nur in einer Art „japanisierter" Form übernommen. Im schon erwähnten kleinen Format musste die 

Darstellung der Perspektive daher raffiniert ersonnen werden. Hokusai und Hiroshige übernahmen 

aber nicht nur neue Formen der Perspektive in ihrer Kunst, sie verwendeten auch neue Farben aus 

Europa. Damals wurde eine neue blaue Farbe über holländische Händler aus Deutschland 

importiert, die als „Preussisch Blau“ bekannt wurde. Diese Farbe mit dem japanischen Namen 

aizuri war einzigartig, und konnte zum Druck nicht durch Mischen hergestellt werden. Die 

Verwendung dieser unbekannten Farbe in der Druckgrafik erschien dem damaligen Publikum 

fremd. Daher galten die Arbeiten von Hokusai und Hiroshige bei den damaligen Japaner:innen als 

 
210 Der Einfluss durch die perspektivische Darstellung der Brücke von Odano Naotake ist bei Hiroshige deutlich zu 

erkennen. Vgl. Takashina 1996: 152-185. 
211Vgl. Inaga 1999: 87-125. 
212Vgl. Hori 2006:66. 
213Vgl. Takahasi 1992: 37ff. 



II. Historischer Hintergrund 

47 

eher „europäisch“.214 Japanische Kunstforschenden betrachteten noch bis in die 1940er-Jahre die 

Werke von Hokusai und Hiroshige als „impressionistisch“.215 

In der Edo-Zeit waren die chinesische Kultur und Wissenschaften noch von großer Bedeutung für 

die japanischen Akademiker.216 Die damalige intellektuelle Elite in Japan malte die sogenannten 

bunjinga (chine. nán zōng huà oder wén rén huà, dt. Literaten-Malerei, engl. The Southern School), 

die unter dem Einfluss der chinesischen Malerei entwickelte wurde. Sie wurde in Japan gelehrt, um 

Bescheidenheit und erlesenen Geschmack auszudrücken. Die Kunst, Leere und Lücke im 

Hintergrund darzustellen, wurde ebenfalls aus der chinesischen Malerei übernommen.217 Aber auch 

China wurde von christlichen Missionaren besucht. Giuseppe Castiglione (1688-1766) etwa, ein 

italienischer Jesuit und ausgebildeter Maler, missionierte in China. Er wurde von drei Kaisern der 

Qing-Dynastie, Kangxi, Yongzheng und Qianlong, als Hofmaler sowie Architekt mit Aufträgen 

bedacht. So entwickelte sich auch bei den chinesischen Kunstschaffenden unter dem europäischen 

Einfluss ein neuer Stil, der ebenfalls seinen Weg nach Japan fand.218 

Der Einfluss dieser bereits europäisierten chinesischen Kunst auf die japanische Malerei ist 

besonders bei Itô Jakuchû (1716-1800) zu erkennen. Seine Gemälde wurden erst 1970 durch den 

japanischen Kunstforschenden Nobuo Tsuji in dessen Buch Kisô no Keifu (engl. Lineage of 

Eccentrics) und dem 1988 erschienenen, ebenso erfolgreichen Nachfolgeband Kisô no Zufu 

(Übersetzt. d. V. Exzentrische Bilder) vorgestellt. Mittlerweile ist Jakuchû zu einem der beliebtesten 

Kunstschaffenden Japans geworden.219 Tsuji nach ist Jakuchû sowohl von den modernen westlichen 

Lexikon-Illustrationen der Naturwissenschaften wie auch vom überlieferten Gemäldekatalog Senna-

gafu (Chin. Xuanhe Huapu, um 1120) des Huizong Hofes (1082-1135) in China beeinflusst 

worden.220 Die Werke Jakuchûs thematisieren hauptsächlich die Flora und Fauna. Die meisten Tier- 

und Pflanzenarten, die in seinen Werken auftauchen, waren damals noch nicht in Japan verbreitet. 

Daher wird vermutet, dass er seine Motive aus den Büchern nahm.221 Sein „exzentrischer“ Malstil 

drückt sich besonders in seinen eigenwilligen Bildkompositionen aus. Auf den großformatigen 

Bildflächen erscheinen Tiere und Pflanzen beinahe zu ornamentalen Mustern arrangiert und sehr 

eng aneinanderstehend dargestellt. Auch wenn zum Beispiel nur ein Vogel im Zentrum der 

 
214 Vgl. ebd.: 43f. Und siehe auch Haase 2015: 290-295, in: Kunstforum Bd. 230. 
215 Vgl. Hori 2006: 65. Kunstforschende Yashiro Yukio war Anfang des 20. Jahrhundert als Kunstforschende in den 

USA sowie Europa. Er schätzte die Landschaftsmalerei von Hokusai sowie Hiroshige nicht. Er äußerte sich, dass die 

zwei Künstler für Europäer leicht zu verstehen waren. Vgl. Yashiro: 1988 [EV 1948]: 155. 
216Vgl. Ienaga 1959: 213. 
217Vgl. Tsuji 1983. 93ff. 
218 Vgl. Takashina 1979: 233-249. 
219 Vgl. Nobuo Tsuji, kisô no keifu, Tokio 1970. 
220 Senna-gafu ist ein 20-bändiger Katalog, der unter der Herrschaft des 8. chinesischen Kaisers Song Huizong 

herausgegeben wurde. Er enthält 6396 Gemälde von 231 Künstlern. 
221 Vgl. Tsuji 1989: 133-154. 



II. Historischer Hintergrund 

48 

Darstellung steht, kann man nur schwer den Fokus des Bildes ausmachen, da die Details um den 

Vogel, beispielsweise Pflanzen oder andere Tiere, ebenso ausführlich und auch sehr eigenartig 

gezeichnet wurden.(Abb. 42, 43) Diese Form der Bildkomposition war zu dieser Zeit zu 

unkonventionell. Deswegen wurde Jakuchû damals und sogar noch bis in die 70er-Jahre des 20. 

Jahrhunderts nicht als professioneller Künstler angesehen.222 Jakuchû studierte tatsächlich nicht an 

einer bestimmten Malschule, vielmehr verbesserte er als Autodidakt nur durch das Kopieren aus 

Büchern und Katalogen seine Technik. Zusätzlich wird von einigen Kunstforschenden auf den 

Einfluss des chinesischen Malers Shen Quan (1682-1762) bei ihm hingewiesen. Shen Quan wurde 

vom Tokugawa-Shôgunat als Hofmaler berufen. Seine Arbeiten galten als besonders gelungene 

Beispiele des repräsentativen Malstils der prächtigen chinesischen Kultur des 12. Jahrhunderts, der 

von Tokugawa Yoshimune präferiert wurde.223 Der Kunstforschende Kôno weist darauf hin, dass 

Shen Quan bereits in China der westlichen Kunst begegnete. Es gäbe einige Zeichnungen von Shen 

Quan, die der Malerei des Jesuiten Giuseppe Castiglione ähnlich seien.224 Auch wurden von ihm 

einige Bilder von Shen Quan von Jakuchû und Kôkan kopiert.225 Shen Quan wurde in Japan 

„Nanpin“ genannt, daher trägt seine Malschule den Namen Nanpin-Schule. 

Die Kunstschaffenden und Forschenden in Edo interessierten sich hauptsächlich für die 

Gegenwärtigkeit und die Realität, also ukiyo. Die Illustrationen in den Schulbüchern der Anatomie 

oder in den Lexika der Naturwissenschaften wurden als „real“ angesehen. So wurden zum Beispiel 

Darstellungen menschlicher Skelette aus den übersetzten Ausgaben der „Anatomische 

Tabellen“ von Johann Adam Kulmus übernommen.226 Abbildungen von Skeletten sind etwa aus der 

Utagawa-Shule bekannt. Das berühmte Werk Souma no furudairi (1845-1846) von Utagawa 

Kuniyoshi (1798-1861) zeigt große Skelette, die anatomisch genau bezeichnet sind. (Abb. 20) Dies 

beweist wiederholt das große Interesse an den westlichen Wissenschaften und deren Darstellungen. 

Kuniyoshi, als ein Zeitgenosse von Utagawa Hiroshige und Katsushika Hokusai, erweiterte die 

Themenwelt der „Realität“. Die aus Europa mitgebrachte Idee von der Erde als Kugel wurde als 

neue Idee in Shinagawa-yûkyô no zu (o.J.) von Utagawa Toyokuni (1769-1825) aufgegriffen. Die 

Horizontlinie des Meeres wurde dabei rund wie die Erdkugel dargestellt.227 (Abb. 21) Der Globus 

war bereits im 16. Jahrhundert von den Jesuiten eingeführt worden, aber nicht jeder konnte die 

 
222 Ebd. 
223 Vgl. Kôno, Motoaki 1997: 239-263, in: Takashina 1996. 
224 Vgl. ebd.: 248. 
225 Vgl. ebd. 
226 Anatomische Tabellen von Johann Adam Kulmus beeinflussten den japanischen Mediziner Sugita Genpaku (1732-

1817). Er übersetzte das Buch ins Japanische. Anatomische Abbildungen wurden daraufhin eine Mode. Vgl. Takahashi 

1992.12f. 
227 Vgl. Takahashi 1992: 143. 



II. Historischer Hintergrund 

49 

Logik der runden Erde nachvollziehen. Erst im 18. Jahrhundert wurde dieses Faktum dann durch 

übersetzte Texte aus dem Westen und die Weiterentwicklung der Kartografie bestätigt.228 

In Opposition zur Gegenwärtigkeit des Ukiyo-e entstand parallel eine neue buddhistische Kunst, 

welche die chinesische buddhistische Malerei und den japanischen Animismus in einer 

Kunstrichtung vereinte, die sich jenseits des modischen Geschehens verortete. Der berühmte 

buddhistische Maler Hakuin Ekaku (1686-1769) ließ die Lehren des berühmten Zen-Buddhisten 

Fûgai Ekun (1568-1650) in seine Arbeit einfließen. Er wollte sich von der Fixierung auf die banale 

Weltlichkeit der Edo-Zeit befreien und verzichtete absichtlich auf den beliebten Malstil der Zeit.229 

Seine Bilder erschienen somit eher bedrohlich und kraftvoll. Der historische Buddhist Bodhidharma 

(um 440-528) heißt in Japan daruma und wurde von Hakuin mehrmals gemalt. Bodhidharma wurde 

nicht nur von Hakuin thematisiert, sondern auch von mehreren buddhistischen Kunstschaffenden in 

unterschiedlichen Versionen dargestellt. Diese Darstellungen wurden wiederum später von 

Murakami Takashi kopiert.230 (Abb. 22) Soga Shôhakus (1730-1781) dynamische Bilder wurden 

von Hakuin Ekaku beeinflusst, zusätzlich beschäftigte er sich auch mit chinesischer Tuschmalerei. 

Jedoch war sein Stil ebenfalls sehr individuell. Er wurde ebenfalls von Tsuji Nobuo, wie auch 

Jakuchû, als Künstler der Kisô no Zufu in seinem Buch besprochen und erreichte dadurch erst Ende 

des 20. Jahrhunderts größere Bekanntheit. Murakami Takashi ließ sich von 

Tsujis ,Exzentrikern‘ inspirieren und entwickelte daraus seine kommerziell orientierte Kunst.231  

 

2.5.3. Kritische Betrachtungen zur Edo-Zeit 

 

Als Kompensation für die ab den 1990er-Jahren immer stärker hervortretende Wirtschaftskrise in 

Japan, die sich in einem deutlichen Rückgang des Technologieabsatzes niederschlug, wurde 

verstärkt versucht, die japanische Kultur als ,Exportartikel‘ auf den Weltmärkten zu etablieren. Die 

Kampagne Cool Japan steht für diesen Versuch, der bis heute auf gute Resonanz stößt. Eines der 

beliebtesten Themen dieser ökonomischen Eigenpropaganda war es, zu betonen, dass die beliebten 

europäischen Impressionisten oder der Jugendstil seinerzeit stark durch die japanische Kunst 

beeinflusst wurden.232 Dass viele der asiatischen Einflüsse, die damals als vorwiegend japanisch 

 
228 Vgl. Itakura 1993: 27f. 
229 Vgl. Tsuji 1989: 162-192. 
230 Murakami Takashi zeichnete zwischen 2005 und 2015 Gohyaku-Rakan-zu, die als buddhistisches Motiv in der 

japanischen Kunstgeschichte mehrmals thematisiert wurden. Im großformatigen Bild (1601x3510) findet man die 

nachgebildeten berühmten Bilder. Die Serie Daruma von Hakuin wurde ebenfalls von Murakami in neuer Technik 

gemalt und als buddhistische Serie ausgestellt. Vgl. Murakami 2007. 
231 Der Kunstforschende Nobuo Tsuji entdeckte die Künstler, die beinahe aus der Geschichte verschwunden wären 

wieder. Durch seine Bücher wurden diese Künstler auch außerhalb des Ukiyo-e bekannt. Vgl. Tsuji 1970. 
232 Vgl. Mae 2013: 23-25. 



II. Historischer Hintergrund 

50 

angesehen wurden, ursprünglich aus China kamen, blieb dabei meistens unerwähnt, es schien so, als 

wäre Japan der einzige wertvolle exotische Impulsgeber dieser Zeit gewesen. So wurde die 

japanische Kultur als Quelle der beliebtesten Kunstrichtungen des 20. Jahrhunderts gedeutet und 

damit eine gewisse Überlegenheit vonseiten Japans suggeriert.233 Obwohl die Kultur der Edo-Zeit 

von Kulturen aus der ganzen Welt stark beeinflusst wurde, wurde auf diese interkulturelle 

Ausprägung kaum eingegangen. Vielmehr wurde das Bild vermittelt, als hätte die vom Shôgunat 

angeordnete Abschließung des Landes bei der kulturellen Entwicklung zu einer von fremden 

Einflüssen befreiten Einzigartigkeit Japans geführt. Wie jedoch bereits in dieser Arbeit erwähnt, war 

das Land niemals ganz von der Außenwelt isoliert, allein schon wegen des fehlenden 

Silberstandards musste der Außenhandel im eingeschränkten Rahmen weitergeführt werden; so 

konnten westliche Handelswaren in Japan durchgehend bezogen werden.234 Ohne die durch die 

portugiesischen Jesuiten eingeführte Kunstausbildung sowie ohne den Einfluss der holländischen 

Händler wäre der als einzigartig wahrgenommene Malstil der japanischen Kunstschaffenden im 17. 

und 18. Jahrhundert nicht möglich gewesen. Mit den Niederlanden, China, Korea, Ryûkyû (heute 

Okinawa) und Hokkaido herrschte stets ein aktiver Kunst- und Kulturaustausch.235 Daher ist die 

Betonung der Abschließungs- oder Isolationspolitik keine zutreffende Beschreibung für das 

Land.236 Der heute dafür verwendete Begriff sakoku ist eine Übersetzung des von einem deutschen 

Reisenden geprägten Begriffs „Abschließung“.237 Es kann natürlich nicht übersehen werden, dass 

der Druck durch die westlichen Großmächte, was die Handelseinschränkungen anbelangt, in dieser 

Zeit langsam stärker wurde und damit die Entwicklung eines eigenen Nationalismus in Japan 

gefördert wurde.238 Im 18. Jahrhundert entwickelte sich auch die Infrastruktur für das 

 
233 Hardach-Pinke analysiert, dass der militärische Erfolg das Nationalbewusstsein Japans verstärkte und beschreibt wie 

folgt: „[…] das lebhafte Nationalgefühl, jener brennende Patriotismus, der in der Form leicht verletzter Eitelkeit oder 

nativistischer Überhebung wohl lästig unangenehm wirken kann.“ Vgl. Hardach-Pinke 1990: 25f. 
234 Die chinesische Qing-Dynastie sah sich mit demselben Problem wie Japan konfrontiert beschränkte den 

internationalen Überseehandel von 1757 bis 1843 auf den Hafen in Guangzhou. Auch die anderen asiatischen Ländern 

übernahmen diese Schutzmaßnahmen. Vgl. Po, Chung-yam 2018: 172ff und 200f. 
235 Okinawa und Hokkaido gehörten damals nicht zu Japan. Erst im 19. Jahrhundert wurden sie Japan durch Besatzung 

eingegliedert. Vgl. Ienaga 1977: 174 und 192f. 
236 In Deutschland wird oft noch die vermeintliche „Isolation“ Japans als Begründung für die stake Neugier der 

Japaner:innen im 19. Jahrhundert beschrieben. Zum Beispiel schreibt Beate Marks-Hansen: „Nach der-

Jahrhundertelangen Isolation interessierten sich viele Japaner für die ins Land strömenden >Langnasen< und deren 

exotische Sitten und Gebräuche. Während die westliche Welt sich für die japanische Kunst und Kultur begeisterte, 

wuchs die Faszination der Japaner für europäische und amerikanische Technologien, Handelsgüter und Kunstwerke“. 

in: Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland, 2015. Zur Geschichte des japanischen Außenhandels 

siehe ausführlich in: Tanaka 1995. 
237 Der Begriff sakoku entstand erst im 19. Jahrhundert als übersetztes Wort. Der deutsche Mediziner Kaempfer 

beschrieb die außenpolitische Situation Japans als „Abschlusspolitik“ in seiner „Abhandlung zur Landesabschließung“, 

welche die harmonische japanische Gesellschaft von äußeren Einflüssen schützen sollte. Dieser Text wurde von Shizuki 

Tadao 1801 als sakoku übersetzt. Vgl. Kokuritsu Minzokugaku Hakubutsukan [engl. National Museum of Ethnology] 

1991: 131. 
238 Der Handel mit den Ostindien-Kompanien war vor allem ein militärisches Unterfangen. Vgl. Graeber 2011: 440. Das 

Handelsdefizit mit den westlichen Händlern verursachte Konflikte in Japan. Vgl. Ienaga 1977:56f. 



II. Historischer Hintergrund 

51 

Distributionsnetz der Logistikindustrie innerhalb Japans. Die Zahl der Einwohner in Edo wuchs zu 

dieser Zeit bereits auf mehr als eine Million. Man kann sich leicht vorstellen, dass in einer 

derartigen Metropole viele Güter internationalen Ursprungs gehandelt wurden.239 

Bemerkenswert ist, dass die heute wieder zu erkennende Vorliebe für die Edo-Zeit nicht nur auf 

einen generell gesteigerten Patriotismus zurückzuführen ist, sondern ihr Ursprung auch im 

Erstarken des Neoliberalismus im Japan der 1990er-Jahren zu suchen ist. Die finnische Japanologin 

Valaskivi weist darauf hin, dass die Edo-Kultur, die generell als „Anti-Power“ gegen die 

feudalistische Hierarchie gedeutet werden kann, sich gerade in einem starken Bürgertum großer 

Beliebtheit erfreut. Diese antiautoritäre Kultur der frühen Edo-Zeit wird als iki bezeichnet. Der 

Begriff „iki“ lässt sich mit „stilvoll" oder „geschmackvoll“ übersetzen. Diese Ästhetisierung einer 

antiautoritären Haltung, iki, des 17. Jahrhunderts wird heute noch in verschiedenste Medien 

übertragen und wird in Literatur, Manga oder Film thematisiert. Die so in den Medien dargestellte 

antiautoritäre Bürgerkultur legitimierte beispielsweise auch die Meiji-Restauration im 19. 

Jahrhundert sowie die spätere aggressive Expansionspolitik Japans.240 Als alle Japaner:innen in den 

1970er-Jahren ein Mittelklassenbewusstsein gewannen, wurde die antiautoritäre Bürgerkultur der 

Edo-Zeit erneut als eine eigene Philosophie angesehen. Durch Cool Japan wurde diese in der Edo-

Zeit verwurzelte Gegenkultur dann derart medial manipuliert, dass sie schließlich als exportfertiger 

Konsumartikel in Manga, Anime, Film und Literatur als „traditionell japanisch“ verkauft wurde. 

Dennoch zeigt der japanische Geschichtswissenschaftler Ienaga in seinen Schriften mehrfach auf, 

dass die antiautoritäre Einstellung der japanischen Bürger sich nicht, wie im Westen oft geschehen, 

grundsätzlich und gegebenenfalls auch revolutionär gegen das feudalistische System wendete, 

sondern nur als emotionale Idee im Theater oder in Büchern konsumiert wurde.241 

Diese Neuausrichtung der japanischen Kultur in der Edo-Zeit wurde nicht von allen 

Kunstliebhabern akzeptiert. Sowohl westliche Kunstforschende als auch die japanischen Sammler 

von damals waren nicht unbedingt von Ukiyo-e überzeugt,242 was viel negative Kritik zur 

„primitiven“ und „exotischen“ Kultur Japans mit sich brachte, was wiederum heutzutage undenkbar 

erscheint. Aber trotz der großen Annäherung an die westlichen Standards bleibt die Betonung der 

Andersartigkeit bestehen, als Ersatz für den früher gerne hervorgehobenen Exotismus. 

Es ist leicht nachvollziehbar, dass sich Falschannahmen über eine fremde Kultur einfach aus 

Mangel an Information leicht verbreiten. Wenn aber Japan solche falschen Vermutungen auf dem 

 
239 Vgl. Takashina 1996: 11-17. 
240 Valaskivi analysiert die emotionale Veränderung der japanischen antiautoritären Haltung ab dem 17. Jahrhundert bis 

heute. Sie beschreibt Cool Japan als „emotional capitalism, counterculture by youth post-war rebellion“. Vgl. Valaskivi 

2016: 27-32. 
241 Ienaga 1982: 197-202. 
242 Vgl. Mabuchi 2017: 14-17, in: Hakamata 2017. 



II. Historischer Hintergrund 

52 

internationalen Markt absichtlich nicht korrigiert und das so verzerrte Bild sich letztendlich auch als 

das eigene Selbstbild manifestiert, so erklärt das, warum ein derartiges Zerrbild bis heute überleben 

kann. 

Ebenso wie Kunstwerke, die als durch japanische Kunst inspiriert gelten, beispielsweise solche von 

van Gogh oder Claude Monet, für Japaner:innen überhaupt nicht japanisch erscheinen, waren auch 

die Werke von Hokusai, Hiroshige und Utamaro für die zeitgenössischen Japaner:innen zu westlich 

und fremdartig. Jedoch scheint es umgekehrt plausibel, dass die „versteckten“ westlichen Elemente 

in diesen Arbeiten mit ein Grund dafür waren, dass Ukiyo-e im Westen so gut ankam. Dieser für 

den westlichen Geschmack leicht zu konsumierende Exotismus wurde in Europa als 

„authentische“ japanische Kunst verkauft, was wiederum den Verkauf enorm beflügelte.243. Die 

Beschäftigung mit dem Thema des Exotismus wurde tatsächlich damals als ein produktives Mittel 

„zur Neubelebung des westlichen Denkens“ beschrieben.244 Durch das idealisierte Japan-Bild 

wurden die Naturdarstellungen des „typisch Japanischen“, welche, wie zuvor gezeigt, wiederum 

von den westlichen wissenschaftlichen Illustrationen geprägt waren, für den Jugendstil neu 

interpretiert.245 Darüber hinaus wurde die japanische „naturalistische“ Kunst246 als eine „Tendenz 

zur Abstraktion“ interpretiert.247 Und dies, obgleich die japanischen Kunstschaffenden sich um eine 

Darstellung der Realität und Gegenwärtigkeit als „ukiyo“ bemühten. 

Die Ukiyo-e-Kunstwerke blieben unter den Bürgern in Edo unbedeutende Konsumartikel. Die 

Kunstforschende Mabuchi bezieht sich auf eine Beschreibung des japanischen Schriftstellers Nagai 

Kafû (1879-1959) über den Hokusai-Boom in Europa. Dieser Malstil wirkte auf manche 

Japaner:innen wohl entsetzlich übertrieben und inakzeptabel, und sein innovatives Element galt als 

europäisiert.248 Das erklärt, warum Hokusais Arbeiten bei den europäischen Impressionisten besser 

ankamen als in seiner Heimat Japan.249 Der westliche Einfluss auf Hokusai ist in den Sammlungen 

von Philipp Franz von Siebold gut zu erkennen. Hokusai schuf im Auftrag von Siebold eine große 

Zahl von Ukiyo-e.250 Siebold besuchte 1839 selbst das Atelier von Hokusai und bestimmte dort 

ziemlich genau die Thematik der beauftragten Bilder. Er wollte das bürgerliche Leben von der 

 
243 Der Japansammler Julius Kurth verwendet den Begriff „primitiv“ als Gegensatz zu Manet und Rafael in seiner 

Monografie in: DIE PRIMITIVEN DES JAPANHOLZSCHNITTS IN AUSGEWÄHLTEN BLÄTTERN, Dresden 1922 

wie folgt, „Der Ausdruck ‚Primitive‘ ist seiner Relativität wegen allerdings ein schwankender; gegen einen Manet ist 

Rafael ein Primitiver, und primitiv sein Wollende gleichen abgelebten Greisen im Knabenkittel“. Vgl. Kurth 1922: 12. 
244 Als ausländischer Experte war Fenollosa an der Genese des Bildes vom exotischen Japan beteiligt. Vgl. Fenollosa 

1908/1963: 224 in: Pekar 2003: 29. 
245 Vgl. ebd.: 224-255.  
246 Vgl. Dauthendey 1913: II 34 f, in: Ebd.: 253. 
247 Vgl. Becker 1997:17. Vgl. ebd.: 254. 
248 Mabuchi 2017: 14-17, in: Hakamata 2017. 
249 Vgl. Clark 2017: 82-91. 
250 1837 wurden sämtliche Sammlungen von Siebold durch die Niederlande angekauft und im Rijks Ethnographisch 

Museum ausgestellt. Vgl. Narazaki 1987: 13. 



II. Historischer Hintergrund 

53 

Geburt bis zum Tod in der Form der emaki illustriert haben. Emaki ist eine Bildrolle, auf der die 

illustrierten Erzählungen von rechts nach links laufen.251 Ähnliche Bildbestellungen wurden auch 

von den holländischen Geschäftsleuten aufgegeben. Derartige Thematiken in einer Bildrolle 

darzustellen, war in Japan bis dato konzeptuell überhaupt nicht möglich; hier manifestiert sich 

vielmehr die westliche Fantasie über solche japanischen Bildrollen.252 Dennoch akzeptierte Hokusai 

diese neue Aufgabe von seinen Kunden aus dem Westen. Hokusai war immer bereit für neue 

Herausforderungen. Es ist heute bekannt, dass Hokusai von seinen Schülern die westliche Malerei 

imitieren ließ.253 Er übernahm also bewusst ständig innovative Ideen der Zeit in seine Arbeiten, um 

dem europäischen Geschmack und Markt zu gefallen. 

Hokusai interessierte sich auch für die Ölmalerei im westlichen Stil, die er jedoch nie 

verwirklichte.254 In seinem Buch Ehon-saishiki-tsu von 1848 äußerte er sich zur westlichen Kunst: 

So seien die westlichen Maltechniken wie Perspektive oder Chiaroscuro und die japanische 

Maltechnik eigentlich als zwei Seiten der gleichen Medaille zu verstehen.255 Weil die im Ukiyo-e-

Stil Arbeitenden für den neuesten Zeitgeschmack sensibilisiert waren und perspektivische Bilder 

schufen, die als uki-e oder megane-e bekannt sind, arbeitete auch Hokusai an vielen uki-e.256 Das 

Wort uki bedeutet hier schwebend. Das Bild erschien also durch die perspektivische Konstruktion 

„schwebend“. Megane-e wurden die Bilder für Zograscope genannt, die aus den Niederlanden über 

China nach Japan gekommen waren.257 Die bereits oben genannten Kunstschaffenden Kôkan und 

Naotake erstellten vielerlei megane-e Bilder.258 Sowohl bei Hokusai als auch bei Hiroshige findet 

man sehr ähnliche Bilder wie bei Kôkan und Naotake.259 Aufgrund dessen ist der Hinweis von 

Mabuchi nachzuvollziehen, dass Hokusai wegen seiner „europäischen“ Inhalte in Europa besser 

akzeptiert gewesen wäre. Der deutsche Kunstforschende Otto Kümmel beschrieb 1919 die 

japanische traditionelle Hofmalerei der Kanô-Shule als „blutlose Kunst“. Seiner Meinung nach 

 
251 Vgl. Haneda/Oka 2019: 197f. 
252 Siebold versprach bei der Bestellung 150 Goldmünzen. Aber bei Übergabe wollte er nur 75 Goldmünzen bezahlen. 

Hokusai erwiderte, dass solche Bildrollen für Japaner:innen uninteressant wären und keiner sie kaufen würde. Die 

holländischen Händler haben daraufhin später den Preis ausgeglichen. Vgl. Nagata 2000: 76ff. 
253 Ein Überblick über die Sammlungen von Siebold ist in Philipp Franz von Seibolds Ukiyo-e Collection I, II, III zu 

sehen. Im dritten Band sind ukiyo-e im westlichen Stil zu finden. Vgl. Narazaki 1978. 
254 Vgl. Narazaki 1978. 
255 In Ehon-saishiki-tsu wurde die Maltechnik mit Abbildungen und Texten zusammengefasst. Dieses Buch wurde 2017 

im British Museum ausgestellt. Vgl. Clark 2017: 316. Inhalte in: 

https://www.britishmuseum.org/collection/object/A_1979-0305-0-465-1, Stand in: 09.11.2020. 
256 Vgl. Kôno 1996:280f, in: Takashina 1996. 
257 Vgl. Abe 2021: S. 35-52 und auch Matsue/Mende 2003: 65-70. 
258  
259 Kôno erklärt, dass die Zograscope zunächst aus den Niederlanden nach China gebracht wurden. In China wurden 

daraufhin ähnliche Geräte produziert und diese gelangten dann nach Japan. Vgl. ebd.: 250. Zusätzlich anzumerken ist, 

dass die Druckereien welche die japanischen Holzschnitte druckten auch die Übersetzungen der westlichen Druckwerke 

herstellten. Vgl. Kôno 1996: 280. in: Takashina 1996. 1855 wurde zudem ein Forschungsinstitut für westliche Kunst  

begründet. Vgl. Aoki 1991: 446. 



II. Historischer Hintergrund 

54 

zeigen die Hinweise der japanischen Kunstforschenden, dass Hokusai den zeitgenössischen 

Japaner:innen nicht so japanisch vorkam, wie man ihn heute empfindet. 260 

Kümmel beschreibt die damalige Kunstszene wie folgt: „Das offizielle Kunstleben der Hauptstadt 

Edo wird von der gänzlich unfruchtbaren Kano-Schule beherrscht. Das von politischen Einflüssen 

ferngehaltene, zum Teil sehr wohlhabende, daher keineswegs machtlose und in seiner 

ungefährlichen Vergnügungssucht eher bestärkte Bürgertum flüchtete sich vor der verheerenden 

Langweile dieser blutlosen Kunst in die ziemlich oberflächliche Anmut des voll entwickelten 

Ukiyoë.“261 

Mabuchi schreibt, dass Ukiyo-e durch den europäischen Japonismus seine Kunstwürdigkeit zuerst 

in Europa erhielt und nicht in Japan. Der deutsche Ethnologe sowie ostasiatische Kunstforschende 

Ernst Grosse (1862-1927) war zwischen 1884 und 1906 bereits mit dem japanischen 

Kunsthandeltrebenden Hayashi Tadamasa per Briefe in Kontakt.262 Hayashi, der Japaner, erkannte 

damals nicht, dass Ukiyo-e in Europa erfolgreich sein würde. Aber durch die Freundschaft mit 

Grosse sowie mit Samuel Bing in Berlin fing Hayashi an, Ukiyo-e zu sammeln.263 Und da der 

kunsthistorische Hintergrund in Europa nicht hinterfragt wurde, galt Hokusai dort schnell als der 

bedeutendste Kunstschaffenden Japans.264 Zur Kunstwürdigkeit schriebt die Kunstforschende Kigi, 

dass Hokusai zu seiner Zeit in Japan als vulgär erachtet wurde und man sich niemals getraut hätte, 

seine Arbeiten in den eigenen vier Wänden zu zeigen. Hokusai starb daher auch in extremer 

Armut.265 Der renommierte Ukiyo-e-Forscher Yoshida sprach 1974 in seiner Publikation die 

Kunstwürdigkeit des Ukiyo-e an und sagt, dass die Holzschnitte nach der modernen Kunstdefinition 

nicht als Kunst zu verstehen wären, während die einmaligen Malereien nikuhitsu-ga, die von den 

Kunstschaffenden selbst gefertigt wurden, als Kunstwerke mehr wert seien.266 Das heißt, dass die 

Holzschnitte noch in der Zeit vor den 1970er-Jahren in Japan nicht als kunstwürdig betrachtet 

wurden. Nach Yoshida war das Ziel der Ukiyo-e nicht Kunstwürdigkeit, sondern kurzlebige Freude 

für die bürgerlichen Betrachter. 

Der japanische Kunstforschende Kida stellt einen Bezug zum Kolonialismus in Japan her. Folgt 

man seinen Ausführungen, hätten die Japaner:innen das Sammelfieber der Europäer als 

 
260 Vgl. Kümmel 1919: 181. 
261 Ebd. 
262 Vor der Reise nach China und Japan vertiefte Grosse sein Wissen in Deutschland und unterrichtete in Freiburg über 

Japan. Vgl. Ab. 1908 hielt sich Grosse selbst in Peking und Tokyo auf. Vgl. Stockhausen 2018: 20-26. Er war nicht nur 

an Ukiyo-e interessiert, sondern auch an der traditionellen Tuschmalerei in Japan und China und bemühte sich, in 

Europa die Bedeutsamkeit der monochromen Tuschmalerei bekannt zu machen. Vgl. Grosse 1922/1923. 
263 Vgl. Yasumatsu 2018: 22f. 
264 Zur Kunstwürdigkeit der Ukiyo-e siehe Mabuchi 2017: 17f, in: Hakamata 2017. Mabuchi erklärte die Beliebtheit der 

japanischen Handwerke sowie der Ukiyo-e so, dass japanische Kunst zur Dekonstruktionsstrategie des 

Republikanismus passe. Vgl. Mabuchi 1997. 
265 Vgl. Kigi 2017: 72, in: Hakamata 2017. 
266 Vgl. Yoshida 1974: 46f. 



II. Historischer Hintergrund 

55 

Statussymbol der Großmächte angesehen und diese Sitte imitiert, um dem neuen Selbstbild als 

vorherrschende Großmacht Asiens gerecht zu werden.267 Trotz der großen Beliebtheit des 

Japonismus in Europa gibt es immer wieder kritische Stimmen. So schreibt der Reiseschriftsteller 

Victor Ottmann 1905 wie folgt: „Japan hat keine Kunst erhabenen Stils und von hoher Identität, es 

hat weder geniale Malereien noch monumentale Bauten und Skulpturen; alles künstlerische Können 

und aller Geschmack erschöpfen sich in der liebevollen Hingabe ans Kleine und Zierliche und in 

der ästhetischen Durchgeistigung der gewöhnlichsten Alltagsdinge.“268 

Im 19. Jahrhundert fingen daraufhin die patriotischen Intellektuellen Japans an, das negative Japan-

Bild mit dem „umfangreichen philosophisch-religiösen“-Kontext zu verteidigen, indem die 

Spiritualität und Exotik noch zusätzlich betont wurden, was wiederum auch ökonomische Vorteile 

ergeben sollte.  

 
267 Vgl. Kida 2012: 10f. 
268 Vgl. Ottmann 1905: 101, in: Pekar 2003: 203. Der Japanologe Pekar stellte 2003 diesen Empfindungsunterschied 

gegenüber dem Kunstschaffen aus damaligen Reiseberichten dar. Der Mangel an „Tiefe“ und die „Seelenlosigkeit“ in 

der japanischen Kunst und auch Literatur werden darin ausgesprochen. Der deutsche Mediziner Bälz interpretierte wie 

folgt: „Die japanische Kunst befasst sich überhaupt nicht mit der detaillierten, sozusagen photographisch 

gewissenhaften Darstellung der Gegenstände, sondern sie begnügt sich mit Umrissen, es dem Besucher überlassend, die 

Lücken in seinem Sinn auszufüllen und das Ganze zu beleben“. Vgl. ebd.: 205. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

56 

III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

 

3.1. Die Meiji-Restauration und die ausländischen Experten 

 

Im 19. Jahrhundert wurde die seit 1639 bestehende Kontrolle des Überseehandels beendet, nicht 

zuletzt wegen des anhaltenden Drucks durch die Vereinigten Staaten, welcher 1858 zu dem für 

Japan ungünstigen Harris-Vertrag führte.269 Diese außenpolitischen Veränderungen und die sich 

schon seit längerer Zeit aufstauenden innenpolitischen Probleme führten schließlich 1868 zum 

gewaltsamen Ende des Tokugawa-Schôgunats. Diese lange Herrschaftszeit, die oft als Zeit des 

Friedens angesehen wird, ging zu Ende, da das Überwachungssystem, welches die Macht der 

feudalistischen Herrscher lange geschickt gesichert hatte, nicht mehr funktionierte. Nicht nur die 

Bauern, sondern auch die für das Schôgunat kämpfenden Samurai waren durch ein strenges 

Steuersystem schwer belastet worden, was den Tokugawa lange Zeit als Instrument der 

Machtkontrolle diente, indem es potenziellen Gegnern keinen finanziellen Spielraum für mögliche 

aufrührerische Tätigkeiten ließ. Die Samurai auf dem Land und die Bauern litten zu stark und zu 

lange unter der extremen Armut. So kam es ab 1860 in ganz Japan zu Bauernaufständen, in denen 

teilweise die Samurai zusammen mit den Bauern gegen das Tokugawa-Schôgunat kämpften.270 Das 

Shôgunat, das sich bereits wegen des mangelnden Silberstandards in finanziellen Schwierigkeiten 

befand, war am Ende seiner Macht angekommen. Die wiederholten Konflikte und Kriege gipfelten 

1868 im Aufstand der westjapanischen Satchô-Allianzen durch den das Shôgunat endgültig seinen 

Herrschaftsanspruch verlor. Die siegreichen Satchô waren ein Zusammenschluss von Samurai der 

regionalen Lehnsfürstentümer aus Süd-west-Japan, die sich unter der Devise sonnô-jôi (Verehrt den 

Kaiser und vertreibt die Barbaren) militarisierten und dem später folgenden Imperialismus Vorschub 

leisteten.271 Diese Samurai stammten aus Satsuma und Chôshû, den heutigen Städten Kagoshima 

und Yamaguchi. Die Satchô-Allianz setzte sich in der späteren neuen Regierung für eine eigene 

japanische Expansionspolitik ein. Die Allianz wurde durch England militärisch unterstützt, 

wohingegen die teilweise noch unter Tokugawa-Führung stehenden anderen Lehnsfürstentümer aus 

Frankreich und Preußen Waffen bezogen.272 

 
269 Vgl. Tipton 2002: 22-29. 
270 Vgl. Ienaga 1977: 103-108. 
271 Vgl. Handô/Hosaka 2015: 23-54. 
272 Der britische Waffenhändler Thomas Blake Glover von Jardine Matheson Holdings unterstützte die Satchô Allianz, 

während England und Frankreich eigentlich gegen diese Allianz kämpften. Der französische Militäroffizier Charles 

Sulpice Jules Chanoine unterstützte das Tokugawa-Shôgunat mit 6 Millionen Dollar Kredit. Als Gegenleistung wurde 

die Begründung eins Handelsunternehmens genehmigt. Das bedeutete ein Handelsmonopol für Frankreich. Vgl. Ienaga 

1977: 74 und 113ff. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

57 

Auch wenn das bereits geschwächte alte Shôgunat zum großen Teil vertrieben war und sich sein 

Einflussgebiet nur noch im Norden des Landes befand, war man doch inzwischen zu der klaren 

Erkenntnis gelangt, dass die bewaffneten ausländischen „Barbaren“ nicht zu vertreiben waren, und 

so wurden die ausländischen Importe auch in diesen Landesteilen verstärkt. So kam es, dass auf 

japanischem Boden verschiedene ausländische Mächte mit eigenen politischen Agenden ihre 

Konflikte in Bürgerkriegen ausfochten, indem sie unterschiedliche politische Gruppierungen 

unterstützten. Um diesen Einflussnahmen zu entgehen, wurde versucht, das japanische 

Nationalbewusstsein zu stärken, indem die Person des Kaisers verstärkt in den Mittelpunkt gestellt 

wurde. Der Kaiser war zu diesem Zeitpunkt bei vielen Japaner:innen noch nicht sehr bekannt.273 

Kaiser heißt auf Japanisch Tennô, was so viel wie „Himmlischer Herrscher“ bedeutet. Wegen ihrer 

bisherigen Machtlosigkeit lebte die Familie der Tennô lange außerhalb des öffentlichen Interesses, 

fast versteckt und sparsam in Kyoto. Der damals 15-jährige Tennô, der wegen seiner religiösen 

Bedeutung trotz seiner Unbekanntheit von den Satchô für nützlich erachtet wurde, wurde aus der 

westlichen Stadt Kyoto nach Edo übergesiedelt. Die Wiederherstellung der kaiserlichen Macht 

wurde 1868 mit seiner Ankunft in Edo, dass fortan Tokio hieß, besiegelt und somit das 260 Jahre 

lang herrschende Shôgunat endgültig zu Ende gebracht. Die Satchô-Allianz wurde nach der langen 

Herrschaft des Tokugawa-Shôgunats von den meisten Japaner:innen allerdings zunächst als eine 

Gruppe von Eindringling gesehen, ja, sogar fast mit den „barbarischen“ Ausländern gleichgesetzt. 

Um ihre Machtposition schnell zu festigen, leitete die neue Regierung etliche Maßnahmen ein, die 

unter der Bezeichnung „Meiji-Restauration“ bekannt wurden. Dafür wurde der Shintô als 

Staatsreligion neu definiert. Der Jinmu-Tennô, eine bis dato nur aus der Mythologie bekannte 

Persönlichkeit, wurde als der Begründer des japanischen Staats festgeschrieben. Der 15-jährige 

Meiji-Tennô wurde zum Nachkommen der seit unzähligen Generationen ununterbrochenen 

Verwandtschaftslinie des Jinmu-Tennô erklärt und damit als Gottkaiser legitimiert,274 da der Jinmu-

Tennô der Nachkomme der Sonnengöttin Amaterasu sei.275 

 
273 Im animistischen Shintoismus wurde geglaubt, dass Gewinn und Glück durch den Glauben kommen. So wurde die 

Ankunft des göttlichen Tennô geschickt von Steuerermäßigungen und Grundstücksverteilungen begleitet. Vgl. Fujitani 

1994: 8-11. 
274 Die Mythologie des Jinmu-Tennô wurde 720 in Kojiki und Nihonshoki niedergeschrieben. Damals wurde die erste 

zentralisierte Nation nach dem chinesischen Staatssystem begründet. Und die neue Mythologie wurde zur Sicherung der 

Autorität der neuen Herrschaft erschaffen. Eine ähnliche Mythologie und verwandte Erzählungen findet man auch auf 

anderen asiatischen und südpazifischen Inseln. Vgl. Ienaga 1959: 18-39. 
275 Das Geschlecht von Amaterasu wurde erst nach der Meiji-Restauration als Göttin, also als Frau bestimmt. Vgl. Satô 

2000: 9. Diejenigen Wissenschaftler, die sich gegenüber der neu erfundenen Mythologie kritischen äußerten, wie 

beispielsweise Kume Kunitake (1839-1931) und Tsuda Sukichi (1873-1961), wurden politisch unterdrückt, sanktioniert 

und verloren ihre Stellen als Wissenschaftler. Vgl. Mishima 2015: 151-165. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

58 

Während Japan noch immer von politischen Unruhen beherrschte wurde, folgten schnell weitere 

Ungleiche Handelsverträge, diesmal mit europäischen Ländern.276 Um der von den westlichen 

Mächten angestrebten Kolonisierung zu entkommen, begann die neue Regierung mithilfe 

ausländischer Experten, die radikale Umgestaltung des Landes, genannt „Meiji-Restauration“ (jap. 

meiji-ishin). 

 

Um die Industrialisierung und den Ausbau des Militärs besser vorantreiben zu können, reisten 107 

hochrangige Mitglieder der neuen Regierung von 1871 bis 1873 durch Europa und die USA. Diese 

Reisegruppe hieß Iwakura-Mission (jap. iwakura shisetsu-dan). Deren Leiter, Iwakura Tomomi 

(1825-1883) und Itô Hirobumi (1841-1909), konzipierten daraufhin 1889 die neue japanische 

Verfassung des Kaiserreiches Japans, die auf der Bismarck’schen Reichsverfassung von 1871 

basierte.277 Ursprünglich war das Ziel dieser Reise die Revision der Ungleichen Handelsverträge. 

Dieses Ziel der Mission wurde aber in den westlichen Ländern zunächst nicht ernst genommen, da 

die japanische Justizverwaltung noch nicht dem westlichen System angepasst und auch das 

Währungssystem noch nicht mit dem neuen internationalen Standard kompatibel war.278 

Mit dem Ziel, sich schnellstmöglich aus der ungleichen Abhängigkeit von den westlichen 

Großmächten zu befreien, schickte die Regierung, trotz der finanziellen Notlage, für 

Forschungszwecke 3.209 japanische Studierende nach Europa sowie in die USA. Gleichzeitig 

wurden mindestens 2.690 Experten aus den verschiedensten Ländern nach Japan eingeladen.279 Die 

Besonderheit an der staatlich gelenkten Modernisierung Japans ist, dass nicht nur die westliche 

Militarisierung und Industrialisierung erforscht wurden, sondern auch das Verstehen der westlichen 

Philosophie, Musik und Kunst für unerlässlich erachtet wurde, um die Mentalität des Westens zu 

verstehen und um bald von den westlichen Großmächten als gleichberechtigt behandelt zu werden. 

Den Empfehlungen der westlichen Experten folgend, wurden neue Hochschulen begründet, deren 

Lehrstühle zunächst meist von ausländischen Experten besetzt wurden. Für wichtige Positionen in 

der Regierung wurden auch Ausländer aus unterschiedlichen Ländern ausgewählt, sodass zunächst 

zwar ständig Sprachprobleme auftauchten, diese aber mit der Zeit gelöst werden konnten. 

 
276 Ungleichen Handelsverträge wurden mit Holland, England, Frankreich, Preußen, Schweiz, und Österreich-Ungarn 

geschlossen. Vgl. Ienaga 1977: S. 22-32. 
277 Vgl. Takashina 1996: 2f. 
278 Zu den Währungsproblemen: „Da Japan seine Goldwährung nicht der Weltwährung angeglichen hatte, konnten 

ausländische Kaufleute, die Silbergeld einführten und es in Gold umtauschten, aufgrund des in Japan günstigen 

Tauschkurses enorme Gewinne machen. Silber war in Japan im Verhältnis zu Gold dreimal so hoch bewertet wie in der 

übrigen Welt“. Vgl. Pekar 2003: 61. 
279 Zwischen 1868 und 1889 waren 2690 Experten in Japan. Bis 1990 waren über 8000 Experten nach Japan 

gekommen. Vgl. Jones 1980. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

59 

Um die Revision der Ungleichen Verträge endlich zu realisieren, wurde das Justizsystem ebenfalls 

neu konzipiert.280 Trotz der angespannten finanziellen Lage, investierte die Regierung viel, um die 

Verwestlichung des Landes schnell voranzutreiben.281 Das Einkommen der jeweiligen Experten 

betrug oft mehr als doppelt so viel wie das von hochrangigen japanischen Politikern und 

Angehörigen der Kaiserfamilie.282 Bis 1887 wurden diese Maßnahmen so weit implementiert, dass 

die eurozentristischen Denkweisen von den japanischen Eliten teils bereits übernommen worden 

waren. Dies ging so weit, dass die Japaner:innen sich selbst als „Okzidentale“ definierten, um sich 

gegen die anderen Asiaten, die „Orientalen“, abzugrenzen. Ähnlich wie die westlichen 

Kolonialmächte, begann Japan, die anderen asiatischen Länder als „vorzivilisatorisch“ zu 

betrachten und ein eigenes Überlegenheitsempfinden zu kultivieren.283 Um noch enger mit den 

westlichen Großmächten zusammenzurücken, wurde auch die Zeitrechnung geändert: vom 

chinesischen Mondkalender zum westlichen julianischen Sonnenkalender.284 

Im Rahmen der Forschungsreisen durch Europa der japanischen Politiker wurden auch die 

bürgerlichen Revolutionen in Frankreich und Deutschland untersucht. Aus dieser Erfahrung heraus 

entschieden sich die japanischen Politiker, Deutschland als politisches Vorbild zu betrachten, 

obwohl Japan bis zu diesem Zeitpunkt noch französische Experten in Fragen der Militarisierung 

beschäftigte. Nach der Reise verhielten sich die führenden Politiker der neuen Regierung Japans 

wie Bismarck.285 Bei der anstehenden Veränderung der Militärstrategie wurde auf die deutsche 

Kartografie umgestellt und die bis dahin verbreitete französische Kartografie mit deren 

unterschiedlichen Farben wurde abgeschafft.286  

Mit dem raschen Voranschreiten der Maßnahmen verloren die ausländischen Experten allmählich 

ihre Bedeutung. Auch wenn sie teils große Beiträge für die Modernisierung Japans geleistet hatten 

und das Land inzwischen zu lieben gelernt hatten, mussten sie nach und nach ihre wichtigen 

Positionen aufgeben.287 

 

 
280 Vgl. Ienaga 1959: 187f. Das Leben der ausländischen Experten ist ausführlich in: Umetani 2007. 
281 Vgl. Um die Schulden zu begleichen wurden erste japanische Kolonien in Korea und Taiwan errichtet. Ienaga 1977: 

192-199. 
282 Eine Aufstellung über die Einkommen der ausländischen Experten und deren Fachgebiete findet sich in: Johnes 

1980. 
283 Vgl. Shimada 2006: 73ff. 
284 Die Zeitumstellung wurde erst 1873 geführt. Zunächst entstand eine zeitliche Verwirrung, da ein Jahr zunächst nach 

dem Mondkalender mit 383 Tagen berechnet wurde. Vgl. Ienaga 1977: 189. 
285 Vgl. Ienaga 1977: 195. 
286 Der japanische Künstler Kawakami Tôgai (1828-1881) wurde von der Regierung als Kartograf beschäftigt. Nach 

einer Veränderung der politischen Einstellung wurde er fälschlich als Spion beschuldigt und zum Selbstmord 

gezwungen. Vgl. Aoki 1992: 452f. 
287 Zur Bedeutung der ausländischen Experten sowie den Meinungsunterschieden zwischen diesen und den japanischen 

Politikern siehe ausführlich: Jones 1980: 107-130. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

60 

3.2. Die Weltausstellungen und der Japonismus 

 

Die Weltausstellung 1873 in Wien war für die Japaner:innen insofern entscheidend, als dass es die 

erste Gelegenheit war, die rasch voranschreitende Modernisierung Japans den westlichen Ländern 

zu präsentieren und Japan als gleichberechtigtes Mitglied der Großmächte einzuführen. Der von der 

japanischen Regierung engagierte deutsche Wissenschaftler Gottfried Wagener (1831-1892), der 

mit der japanischen Außendarstellung gegenüber den westlichen Mächten beauftragt war, sprach 

sich dagegen aus, zeitgenössische Kunst zu zeigen. Er hielt die japanischen Wissenschaften und die 

Industrietechnik noch nicht für überzeugend genug, um den Fortschritt Japans hin zu westlichen 

Standards endgültig belegen zu können.288 Deswegen wurde für die Ausstellung eher traditionelle 

japanische Kunst ausgewählt, die in den Augen Wageners für die westlichen Besucher durch ihre 

exotische Anmutung von Interesse sein würde. Er wählte hier vor allem Porzellan, Gartenkunst, 

Papier und Holzarchitektur, also eher kunsthandwerkliche Arbeiten. 

Wagener spielte bei der Modernisierung in Japan die bedeutendste Rolle unter den ausländischen 

Experten. Sowohl als Naturwissenschaftler wie auch als Ingenieur erforschte er das japanische 

Porzellan und entwickelte neue Techniken für eine modernere, verbesserte Ware.289 Seinem 

Vorschlag folgend, wurden die ersten Museen nach westlichem Vorbild in Japan errichtet. Er war als 

Lehrer und Professor im Bereich der Naturwissenschaften, sowie der Ingenieurwissenschaft tätig 

und baute die Basis des japanischen Universitätswesens mit auf.290 Er empfahl also, möglichst 

„traditionelle“ und besonders „exotisch“ anmutende Werke für die Weltausstellung in Wien 

auszuwählen. Obwohl traditionelle japanische Kunstwerke bereits 1862 in London und auch 1867 

in Paris ausgestellt wurden und dies unter anderem die japanischen Holzschnitte international 

bekannt gemacht hatte,291 war der Erfolg der vorhergehenden Teilnahmen nicht derart 

durchschlagen wie der in Wien, wo sich Japan erstmals als vereinigtes Land präsentierte.292 

Außerdem waren die in London gezeigten Kunstwerke Leihgaben des britischen Diplomaten 

Rutherford Alcock und wurden nicht von Japan selbst gewählt und präsentiert.293 Für die Wiener 

Präsentation reiste Wagener persönlich durch das ganze Land und suchte die hochwertigsten 

 
288 Vgl. Aoki 1991: 458. 
289 Vgl. Takechi 2008: 19-25, in: Kindai nihon no sohzohshi 2008. 
290 Vgl. Iida 1989: 480ff. 
291 Vgl. Pekar 2003: 78ff. 
292 Vor Wien bestand das heutige Japan noch aus drei konkurrierenden Domänen, die um die Vormacht kämpften und 

getrennt ausstellten, dem Shôgunat Edo, der Domäne Satsuma und der Domäne Saga. Vgl. Aoki 1991: 455. Für das 

europäische Publikum war dies irritierend, da es nichts vom japanischen Bürgerkrieg wusste. Vgl. Pavlicek 1982: 123, 

in: Perkar 2003: 79. 
293 Rutherford Alcock, der 1858 zum britischen Konsul in Japan ernannt wurde, initiierte eine Reise von 36 

hochrangigen japanischen Politikern nach Europa (Takenouchi-Mission), um die Japaner:innen von der Notwendigkeit 

des Ausbaus ihrer internationalen Beziehungen und der weiteren Öffnung des Landes zu überzeugen. Vgl. Iwata 2006: 

19-31. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

61 

Kunstwerke für die Weltausstellung aus. Zusätzlich wurden ein japanischer Garten und ein 

shintôistischer Schrein für die Ausstellung gebaut. Wagener setzte auf eine groß angelegte 

Inszenierung, sodass die Ausstellung Japans viel Aufmerksamkeit erregen würde.294 Nachdem 

Wagener nach seiner Reise nun einen besonders guten Eindruck von der traditionellen japanischen 

Kunst hatte, überzeugte er die japanische Regierung von der Notwendigkeit einer fundierten 

Kunstausbildung sowie von der wissenschaftlichen Untersuchung der traditionellen Kunst. 

Japan investierte, trotz finanzieller Notlage, 500.000,- Yen in diese Weltausstellung. Eine 

Investition, die sich lohnte: Die von Wagener ausgewählten Kunstwerke und sogar der von ihm 

initiierte japanische Garten, verkauften sich hervorragend.295 Der Erfolg in Wien war so unerwartet 

groß, dass die japanische Regierung sofort erkannte, dass man durch die Massenproduktion von 

Werken in besonders west-affinen, doch alten traditionellen Stilen große Summen an Devisen 

verdienen konnte.296 Die daraufhin einsetzende Kunstproduktion wurde somit ein wichtiger Teil der 

Industrieförderung. Das Kunsthandwerk nach altem Stil wurde mehr und mehr kontrolliert in den 

Westen exportiert.297 

Zusätzlich erklärte die neue Meiji-Regierung den Shintôismus zur Staatsreligion. In diesem Zuge 

wurden auch wertvolle buddhistische Kunstwerke abgebaut und in den Westen zu guten Preisen 

verkauft.298 

 

Wagener wurde ebenfalls für die Weltausstellung 1876 in Philadelphia als Berater engagiert. Seine 

Strategie, Japan als respektiertes Land voller Traditionen zu inszenieren, wurde später von der 

japanischen Regierung weiter übernommen. Hierbei wurden der im Westen gerade populäre 

Exotismus genutzt und weiter gefördert.299 Nach den erfolgreichen Präsentationen bei den 

Weltausstellungen war es klar, dass diese für die Expansionspolitik sehr positiv zu bewerten waren, 

und weitere Beteiligung an Weltausstellungen wurden als unerlässlich angesehen. 

Vor diesen Ausstellungen gab es noch kein japanisches Wort für „Kunstgewerbe“. Im Programm der 

Weltausstellung in Wien gab es eine Sektion, die der „Darstellung der Wirksamkeit der 

Kunstgewerbe-Museen“ gewidmet war. Das Wort „Kunstgewerbe“ wurde hierbei im Japanischen 

als bijutsu übersetzt, was so viel bedeutet wie „schöne Kunstfertigkeit“. Die englischen und 

französischen Übersetzungen im selben Programm lauteten: „Representation of the Influence of 

 
294 Ebd.: 454-460. 
295 Der Garten wurde für den Londoner Alexandra Palace and dessen Park gekauft. Die Gärtner und Botaniker wurden 

gleich mit nach London „verkauft“, um in der Fremde die Form des Gartens beibehalten zu können. Vgl. ebd. 
296 Vgl. Satô 1999: 76-121. 
297 Vgl. ebd.: 90f. 
298 Vgl. Ienaga 1977: 159. 
299 Vgl. Satô 1999: 96f. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

62 

Museums of fine Arts applied to Industry“ und „Exposition des Musées des Beaux-Arts appliqués á 

l'industrie“. Dem Kunstforschenden Kitazawa zufolge soll diese Umdeutung von der französischen 

sowie der englischen (Fehl-)Übersetzung für „Kunstgewerbe“ herrühren, da „Kunstgewerbe“ im 

Französischen mit „Beaux-Arts“ und im Englischen mit „Fine Arts“ übersetzt wurde, wohingegen 

es im Französischen wohl „arts décoratifs“ und im Englischen eher „applied arts“ oder „decorative 

arts“ geheißen haben müsste.300 Das Wort bijutsu bedeutet daher ebenfalls „bildende Kunst“ oder 

„schöne Künste“. Somit ist eine Unterscheidung der Bedeutungen im Japanischen schwer zu leisten, 

zumal das Konzept der Trennung zwischen Kunsthandwerk und bildender Kunst in Japan nicht 

nachvollzogen werden konnte.301 

Auch die wirtschaftliche Entwicklung profitierte vom neu entfachten Interesse an japanischen 

Produkten. Politiker und Händler gründeten Handelsunternehmen, um die industriellen Waren im 

Ausland zu verkaufen. So gründete der ehrgeizige Kunsthandeltreibende Hayashi Tadamasa (1853-

1906), ein Mitglied des Kommissariats für die Weltausstellung in Paris und Berater der Regierung, 

eine Firma und verkaufte im Anschluss an den großen internationalen Erfolg japanische 

Holzschnitte sowie Kunsthandwerk nach Europa. Hayashi verfasste als Eigenwerbung Beiträge in 

der Zeitschrift Paris Illustré, die das idealisierte Japan-Bild in Paris und Europa weiter festigten. So 

wurde seine Firma zum Zentrum des europäischen Japonismus.302 Durch seine Beiträge entstand 

auch das Missverständnis über die Ukiyo-e-Holzschnitte, was zu deren enormer Popularität in 

Europa beitrug.303 So wurde auch der in Edo weniger geachtete Maler Sharaku durch die Geschäfte 

von Hayashi in Europa bekannt und beliebt.304 Obgleich Hayashi nur ein Händler war, wurde er 

wegen seiner erfolgreichen Geschäftsführung für die Weltausstellung in Paris 1900 zum 

Generalkommissar auserkoren. Dazu verfasste Hayashi 1900 den Ausstellungskatalog Histoire de 

l'art du Japon, ohne selbst tiefere kunsthistorische Kenntnisse zu besitzen.305 Diese Weltausstellung 

war für die Japaner:innen, die Gewinner des Chinesisch-Japanischen Kriegs von 1895, von 

besonders entscheidender Bedeutung, um sich endgültig als eine der Großmächte zu präsentieren. 

Im Ausstellungskatalog wurden die lange Geschichte und Tradition Japans propagiert, indem 

Skulpturen von Grabsteinen des 3. Jahrhunderts, buddhistische Skulpturen, Lackkunst und Werke 

 
300 Vgl. Kitazawa 2000: 9f. 
301 1871 wurde die erste Ausstellung der neuen Industrietechniken, die nach westlichem Vorbild organisiert wurde, in 

Kyoto veranstaltet. (jap. Kyoto-hakurankai). Dort wurden japanspezifische Mineralien, Pflanzen, Tierarten, 

Vermessungsmaschinen, medizinischer Geräte, Keramik und alte Kunstobjekte ausgestellt. Damit einher ging auch der 

Beginn der Erforschung der japanischen Altkunst. Vgl. Aoki 1991: 455f. 
302 Vgl. Pekar 2003: 78-81. 
303 Durch seine Sammlung zeitgenössischer europäischer Kunst in Japan, glaubten die Japaner:innen wiederum, dass die 

Malerei der Impressionisten typisch europäisch sei. Vgl. Miura 2015: 22f, in: Kunst- und Ausstellungshalle der 

Bundesrepublik Deutschland 2015. 
304 Vgl. Nakayama 1995: 45f. 
305 In von Hayashi verfassten Ausstellungskatalogen wurden prähistorisches Porzellan, buddhistische Kunst, 

Tuschmalerei und auch Lackkunst gelistet. Vgl. Hayashi 1900. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

63 

des Ukiyo-e ausgewählt wurden, die künstlich mit der Geschichte der Kaiserfamilie verbunden 

wurden.306 Somit geriet dieser Katalog zur reinen Propaganda für das neue Kaiserreich.307 Dieser 

Katalog wurde 1916 aus dem Französischen ins Japanische übersetzt und in Japan als Kôhon nihon 

teikoku bijutsu ryakushi publiziert, um die eigene Kultur als die wichtigste der asiatischen Welt 

darzustellen.308 Ohne Hayashi wäre das Phänomen des Japonismus nicht möglich gewesen. Seine 

vereinfachte, mystifizierte Illusion einer homogenen japanischen Kunst machte ihn zum 

erfolgreichen Galeristen und Geschäftsmann. Durch seine fortwährende Inszenierung der 

japanischen Kultur wurden beispielsweise kostengünstige Holzschnitte von Hokusai oder Utamaro, 

die er zu hohen Margen weiterverkaufen konnte, im Westen als repräsentative Kunst Japans 

wahrgenommen.309 

Aber nicht nur japanische Händler spielten in der Mission, die Beliebtheit der japanischen Kunst zu 

steigern, eine gewichtige Rolle. So hatte auch der bedeutende Pariser Kunsthandeltreibenden 

Siegfried Bing (1838-1905) ebenfalls großen Einfluss. Er reiste durch die asiatischen Länder und 

kaufte Kunstwerke. Seine Zeitschrift Le Japon artistique: documents d'art et d'industrie trug viel 

zur Popularität des Japonismus bei.310 Ein anderer einflussreicher Kunstsammler sowie 

Kunstforschenden war Louis Gonse (1846-1921). Er publizierte seine Version der japanischen 

Kunstgeschichte in dem zweibändigen Katalog L'art japonais (1886). Gonse bezeichnete die Kunst 

der Edo-Zeit als „Époque de Genrokou—Kôrin. Éclosion de l'École Vulgaire“. Er schloss, dass die 

japanische Kunst vor allem nach den Gesetzen des Dekorativen („lois de la décoration“) geschaffen 

wurde.311 Die Kunstforschende Tamamushi wies darauf hin, dass die japanische Kunst durch die 

französischen Kunstforschenden Bing und Gonse in Europa als „Dekorative 

Kunst“ wahrgenommen und charakterisiert wurde, da gerade die „Dekorative Kunst“ seinerzeit im 

Westen als neue Kunsttendenz viel Aufmerksamkeit hervorrief.312 Gonse sah die japanischen 

„Dekorationen“ im Zusammenhang mit der prächtigen Barockkunst aus der Ära von Ludwig XIV., 

 
306 Die damals in Europa geschätzten Porzellane der Edo-Zeit wurden in großer Menge ausgestellt. Vgl. Hayashi 1900: 

270. 
307 Satô sieht die Propaganda Japans als zu durchsichtig und deswegen als nicht umfassend erfolgreich. Vgl. Satô 1998: 

218f. 
308 Die französische Ausgabe hieß Histoire de l'art du Japon: Commission Impériale du Japon à l'Exposition 

Universelle de Paris, 1900. Paris. Darauf basierend entstand 1901 der Entwurf von Kôhon nihon teikoku bijutsu 

ryakushi, der von der Meiji-Regierung in Auftrag gegeben wurde und der 1916 als gekürztes Buch publiziert wurde. 

Vgl. Tamamushi 2005: 189, in: Inaga/Fister 2007. 
309 Vgl. Kigi 2017: 72, in: Hakamata 2017. 
310 Vgl. Pekar 2003: 81. 
311 Vgl. Tamamushi 1990: 9f. 
312 Da die „Dekorative Kunst” unter Akademikern nicht unbedingt akzeptiert wurde, wurde auch negative Kritik zur 

„dekorativen japanischen Kunst“ geäußert. Zum Beispiel wurde die bürgerliche Kunst in der Edo-Zeit in „The Pictorial 

Arts of Japan“ (1886) von William Anderson negativ bewertet. Vgl. Tamamushi 1990: 9-12. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

64 

was für Japaner:innen in keiner Weise nachvollziehbar ist.313 Zwischen 1882 und 1884 verfasste der 

britische Architekt George Ashdown Audsley (1838-1925) in zwei Bänden The ornamental arts of 

Japan, die in London und New York publiziert wurden314 und bereits 1885 in Japan als Nihon-

soushokushi übersetzt und veröffentlicht wurden. Diese westliche Begeisterung für die japanische 

Kunst und die vereinfachte, inkorrekte und von kaufmännischen Interessen gesteuerte 

Wahrnehmung derselben als rein dekorative Kunst oder reines Ornament beeinflusst die japanische 

Kunstgeschichte bis heute, ganz so, als ob es „Dekorative Kunst“ in Japan als kunsthistorische 

Kategorie überhaupt jemals gegeben hätte. 

Der Japonismus oder die Japonaiserie wurde also durch die Kunsthandeltreibenden aus rein 

ökonomischen Zwecken propagandistisch verbreitet. Durch diese geschäftstüchtigen 

Kunsthandeltreibenden wurde die Kunstgeschichte Japans falsch vermittelt, was bis heute noch 

nicht ganz korrigiert wurde.315 Der westliche Japonismus kann daher als ein inszeniertes Produkt 

der japanischen Regierung und der Kaufleute verstanden werden.316 Durch die Wertschätzung und 

die neue Sichtweise im westlichen Kontext wurden bereits bekannte Kunstwerke und -stile in Japan 

neu bewertet. Rimpa wurde durch den Erfolg im europäischen Japonismus in Japan unterstellt, rein 

„Dekorative Kunst“ zu sein.  

In den Weltausstellungen von Paris wurden 1878 die Lackkunst Yatsuhashi makie suzuri-bako 

(Abb. 23) und 1900 die für europäische Verhältnisse extrem querformatigen Bilder Shiki souka 

zukan (dt. Die vier Jahreszeiten von 1705) von Ogata Kôrin317 ausgestellt. Da die Werke Kôrins die 

im Westen populäre „dekorative Kunst“ repräsentieren sollten, wurden seine frühen Werke 

ausgestellt.318 Daraufhin stieg Ogata Kôrin, knapp 200 Jahre, nachdem er das Bild gemalt hatte, zu 

einem der wichtigsten Kunstschaffenden der Meiji-Regierung auf. Bei dieser Wiederentdeckung 

von Kôrins Kunst spielte der bedeutende japanische Kunstforschende Okakura Kakuzô (1863-1913) 

eine entscheidende Rolle. Okakura erkannte frühzeitig die Bedeutung und Beliebtheit der 

 
313 Ernest Francisco Fenollosa kritisierte die Wahrnehmung der japanischen Kunst als rein dekorativ. Auch der 

ausschließliche Fokus des Westens auf die Genroku-Kultur der Edo-Zeit lehnte er ab. Vgl. ebd. 
314 Vgl. Audsley Volume I. 1882 in London, Volume II. 1884 in New York veröffentlicht. Siehe dazu auch Tamamushi 

1990: 11. 
315 Bing wurde als „one of the most powerful figures in diffusing Japanese art and the taste for Japanism“ bewertet. Vgl. 

Meech/Weisberg 1990 22f, in: Pekar 2003: 81. 
316 Der französische Sammler Philippe Burty schrieb 1872 ein Artikel, in dem das Wort „Japonisme“ verwendet wurde. 

Der Begriff Japonismus erfreute sich danach schnell an großer Popularität. Als der wahre Begründer des Japonismus 

wird oft Félix Bracqemond genannt, der die Hokusai Manga „entdeckte“. Vgl. Pekar 2003: 78. Doch auch dies ist zu 

korrigieren, denn die Hokusai-Manga fanden sich bereits 1832 in der Publikation „Japonica“, die von Siebold 

veröffentlicht wurde. Vgl. Nagata 1990: 52. 
317 Das Shiki souka zukan wurde 1705 ursprünglich im Format einer Bildrolle (75.8×356.2cm groß) gefertigt, die 

vermutlich dem Territorialfürst Tsugaru geschenkt wurde. Die Bildrolle wurde nach 1957 als vierteiliges Bild 

restauriert. Vgl. Emura 21.03.2017: 185. 
318 In „shiki souka zukan“ (1705) wurde die typische Technik „tarashikomi“ angewandt. Diese Technik wurde bei Sakai 

Hôitsu entwickelt und von Kôrin übernommen. Im westlichen kunsthistorischen Kontext wurde sie als „Merkmal“ der 

Rimpa-Schule verstanden. Vgl. Carpenter 2012: 18 und 22. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

65 

„dekorativen“, angewandten Kunst im Westen und propagierte daraufhin die japanische Kunst als 

„dekorative Kunst“. Im 19. Jahrhundert wurde durch seine Schriften das dekorative Element als 

Eigenschaft der authentischen japanischen Kunst identifiziert, auch wenn kaum ein japanischer 

Kunstschaffender die Bedeutung des Wortes „dekorative Kunst“ begrifflich verstand.319 1903 wurde 

von der Meiji-Regierung ein prächtiger Katalog über die Rimpa-Kunstschaffenden publiziert.320 

1930 folgte eine große Ausstellung japanischer Kunst im Palazzo delle Esposizioni von Rom, in der 

200 Werke aus Japan als Nationalpropaganda ausgestellt wurden. Diese Ausstellung wurde als 

Vorbereitung für den Dreimächtepakt veranstaltet.321 1939 fand eine Ausstellung altjapanischer 

Kunst in den Staatlichen Museen in Berlin statt, in der die gerade frisch als authentische „Tradition" 

identifizierte Kunstwerke aus Japan als Nationalschatz ausgestellt wurden.322 Für den 

bevorstehenden Dreimächtepakt wurde auch der Ausstellungsbesuch Hitlers medial weit verbreitet. 

Die noch ziemlich fremde Kultur aus Japan wurde in Berlin also positiv aufgenommen. Die 

Ausstellung hatte 70 000 Besucher.323 

 

3.3. Die Begriffsbestimmung der Kunst im 19. Jahrhundert 

 

Im Prozess der Verwestlichung des Landes im 19. Jahrhundert wurde auch das Vokabular der 

westlichen Geisteswissenschaften neu eingeführt. Der japanische Philosoph Nishi Amane (1829-

1897) studierte von 1862 bis 1865 in den Niederlanden die Grundlagen der westlichen 

Wissenschaften. Die westlichen Fachbegriffe, die vor allem im Bereich der Geisteswissenschaften 

benötigt wurden, wurden von Nishi Amane daraufhin ins Japanische übersetzt. Durch ihn wurde ein 

neuer philosophischer Wortschatz in die Sprache eingeführt. Nishi forderte die japanische 

Regierung auf, eine japanische Universalenzyklopädie nach westlicher Art in Auftrag zu geben. 

Bereits in der Edo-Zeit wurden westliche Enzyklopädien und Lexika ins Japanische übersetzt, aber 

die für das neue Projekt erforderlichen japanspezifischen Inhalte mussten erst nach den 

erforderlichen Standards erforscht und beschrieben werden. 

 
319 Nach der Untersuchung von Tamamushi wurde die Tatsache aufmerksam, dass Okakura „dekorative Kunst“ mit 

japanischer mittelalterlicher Kunst in Verbindung brachte. Seitdem ist die „dekorative“ Kunst als japanische Kunst in 

Japan verallgemeinert. Vgl. Ichikawa 2020: 25-32. 
320 Vgl. Tamamushi 2005: 189, in: Inaga/Fister 2007. 
321 1928 wurde die große Ausstellung der italienischen modernen Kunst als Kunstdiplomatie in Tokio organisiert, die 

von Mussolini selber vorgeschlagen wurde. Die Ausstellung aus Japan (1930) wurde weiter in Prag, Berlin und die USA 

organisiert. Vgl. Ishii 2013: 105-123. In der Kunstzeitschirift Ars Nipponica leistete sich Mussolini extra, sich seine 

Begeisterung zu japanischer Kunst äußerte. Vgl. Sabattoli 2007: 112. 
322 Antikominternpakt von 1936 soll der Anlass dieser Ausstellung gewesen sein. Vgl. Schulz 2013. 
323 Die Ausstellung wurde von Kümmel kuratiert. Siehe: Mitteilungen der Gesellschaft für Ostasiatische Kunst in: OZ, 

N. F. 5. Jg. 2. Heft, März-April 1929: 94. Vgl. Yasumatsu 2018: 36ff. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

66 

Die aus dem Deutschen stammenden Begriffe, wie beispielsweise „bildende Kunst“, „schöne 

Künste“ oder „Kunstgewerbe“, wurden zunächst, wie schon erwähnt, im Zuge der Weltausstellung 

in Wien aus dem Deutschen ins Japanische mit dem Wort bijutsu übersetzt. In diesem neuen 

Kunstbegriff wurden die traditionelle Kalligrafie und die Musik vorerst aus der Definition 

„Kunst“ ausgeklammert. Auch die traditionelle Tuschmalerei in Verbindung mit Kurzgedichten 

wurde so zu „minderwertiger“ Kunst degradiert, hingegen galt sie bis dahin als edelster Beweis der 

Erhabenheit der japanischen Kunst seit Entstehung der japanischen Zivilisation.324 China trat als 

Vorbild für künstlerisches Schaffen mehr und mehr in den Hintergrund, da auch die chinesische 

Kultur durch die Kolonialisierung zunehmend unter westlichen Einfluss geriet.325 Zu dieser Zeit 

wurde unter den japanischen Intellektuellen noch heftig darüber diskutiert, welche Definition von 

Ästhetik für die kommenden Expansionsvorhaben sinnvoll zu nutzen wäre.326 Nach der 

Weltausstellung in Wien wurden europäische Philosophie und Kunstwissenschaft von westlichen 

Experten unterrichtet und der Inhalt ihrer Vorträge wurde publiziert.327 Vor allem wurden deutsche 

Philosophie, Medizin und Jurisprudenz als Kern des modernen Staatswesens gesehen, was bis heute 

auf die japanischen Wissenschaften Einfluss hat.328 Der amerikanische Philosoph Ernest Francisco 

Fenollosa (1853-1908) war als ausländischer Experte aktiv an der Modernisierung der japanischen 

Kunstszene beteiligt, obwohl er keine Erfahrung im Bereich der Kunst hatte. Während der deutsche 

Experte Gottfried Wagener mit seinem Fachwissen seinen Beitrag zur Begründung der Museologie 

leisten konnte, ging Fenollosa dagegen intuitiv mit der japanischen Kunst um. Er hielt 1882 einen 

Vertrag, der als Bijutsu-shinsetsu (ü. d. V. Die wahre Theorie der Kunst) publiziert und sehr 

einflussreich wurde.329 In seinem Vortrag versuchte er, westliche Ölmalerei herabzuwürdigen und 

die Kanô-Schule als beste Malschule hervorzuheben, obwohl die Kanô-Schule zu dieser Zeit 

aufgrund ihrer langjährigen konservativen Ausrichtung beinahe in Vergessenheit geraten war. Seine 

Vorträge fanden großen Anklang bei den Ultranationalisten Japans. Fenollosa begeisterte sich vor 

allem für Kanô Hougai (1828-1888) und versuchte sogar, dessen Arbeit zu beeinflussen. Die 

Kunstschaffenden der Kanô-Schule, die sich bis dahin von der neumodischen Ölmalerei und den 

 
324 Vgl. Satô 1996: 121, in: Takashina 1996. 
325 Vgl. Aoki 1991: 405. 
326 Kommentierte Originaltexte zu den damaligen Diskussionen über Kunst und Ästhetik finden sich in: Aoki 1992: 3-

153. 
327 Die deutsch beeinflusste Fachterminologie im Bereich der Medizin und Philosophie ist bis heute in Japan erhalten 

geblieben. Pekar weist jedoch darauf hin, dass der „deutsche Einfluss auf Japan“ zu stark betont sei. Ihm zufolge waren 

mehr Engländer als Deutsche in Japan angestellt. Vgl. Pekar 2003: 65. Uemura führt aber aus, dass die Mehrheit der 

englischen Enxperte aus ‚kostengünstigen‘ Ingenieuren und Matrosen bestand. Im Vergleich betrug Ihr Einkommen nur 

43.6% von dem der Deutschen. Vgl. Uemura 2008: 8-24. 
328 Vgl. Aoki 1992: 472f. 
329 Vgl. Aoki 1992: 472f. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

67 

einflussreichen Literatenmalern bedroht gefühlt hatten, wurden durch deren Abwertung durch 

Fenollosa wieder bestärkt. 

Fenollosa betonte die Bedeutung der historischen japanischen Kunst und bewahrte viele 

buddhistische Skulpturen und Kunstwerke vor der Zerstörung durch die Meiji-Restauration.330 Er 

bezeichnete Werke der alt-japanischen Kultur als „national treasures“ und fing an, diese zu 

untersuchen.331 Die Bedeutung der alt-japanischen Kunstwerke war damals kunsthistorisch gänzlich 

unerforscht, da diese häufig nur noch von machtlosen Buddhisten oder intellektuellen Adligen aus 

privater Leidenschaft bewahrt wurden. Die Kategorisierung und Registrierung wertvoller Kunst 

durch den Staat war etwas Neues. Patriotismus und Kommerzialisierung der Kunst wurden mit 

dieser offiziellen Erfassung der Kunstwerke gefördert. Die damals ausgesprochenen 

Einschätzungen werden bis heute noch oft unverändert geteilt. 

Auch der patriotische Kunstforschende Okakura Kakuzô bewunderte die Vorträge von Fenollosa 

und fing an, gemeinsam mit Fenollosa die japanische Kultur in ganz Japan zu untersuchen. Sie 

waren die ersten Kunstforschenden, die traditionelle Kunstwerke aus ganz Japan sammelten und 

registrierten.332 Nach dieser großen Unternehmung war es nicht mehr möglich, nun als wertvoll 

erachtete historische Kunstwerke zu günstigen Preisen in den Westen zu verkaufen. Die bis dahin 

durch die Einführung des Staats-Shintô stark gefährdeten buddhistischen Kunstwerke und Tempel 

wurden nun als wertvoll für die eigene Kunstgeschichte und Geschichtsschreibung erachtet und 

dadurch staatlich geschützt.333 Nach dem ersten Japanisch-Chinesischen Krieg 1894/95, aus dem 

Japan siegreich hervorging, wurde in Japan nicht mehr nur allein die japanische Kunstgeschichte, 

sondern, unter dem Anspruch, nun die in Asien führende Nation zu sein, die ganze asiatische 

Kunstgeschichte erforscht und dokumentiert.334 

Da Fenollosa kein klassisch ausgebildeter Kunstwissenschaftler war und eher intuitiv agierte, 

konnte er die tatsächliche Entwicklung der japanischen Kunst nicht vollständig nachvollziehen.335 

Fenollosa und Okakura reisten für ihre Forschungen nicht nur durch Japan, sondern 1886 auch 

durch Europa und die USA. Als die zwei von ihrer großen Reise zurückkamen, korrigierten sie ihre 

Meinung. Sie trugen vor, dass der asiatischen Kunst als Basis neue westliche Maltechniken 

hinzugefügt werden sollten, um zu einer international anerkannten „traditionellen Malerei“ zu 

finden. Die japanische Kunst der Zukunft müsse zuallererst traditionell sein, dabei aber gleichzeitig 

 
330 Vgl. Ienaga 1977: 159. 
331 Damalige Vorträge von Fenollosa stehen in: Aoki 1992: 35-84. 
332 Ebd.: 470-482. 
333 Die japanischen Historiker waren hauptsächlich damit beschäftigt, eine neue Geschichtsauffassung zu 

implementieren, welche die ununterbrochene kaiserliche Linie (jap. kôkokushikan) ins Zentrum der Entwicklung und 

Entfaltung des Staates stellt. Vgl. Satô 1999: 134f. 
334 Vgl. Aoki 1991: 495f und vgl. Satô 1999: 124ff. 
335 Vgl. Yasumura 1992: 34ff, in: Tsuji 1992. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

68 

international geschätzt werden.336 Diese neue Theorie konnte kaum ein Kunstschaffender 

nachvollziehen, doch Kanô Hôgai nahm die Herausforderung an, da seine Kunst und seine Karriere 

einst von Fenollosa durch dessen Zuspruch gerettet worden waren.337 Er entwickelte eine neue 

Kunstrichtung, die nach seinem Tod unter anderem auch für die Kriegspropaganda verwendet 

wurde.338 In seiner neuen Landschaftsmalerei wurde die japanische traditionelle Malerei mit den 

westlichen Techniken der Perspektive und des Chiaroscuro verbunden. In den „neuen“ Arbeiten von 

Hôgai sind buddhistische Götter und mythologische Themen dargestellt, die 

„traditionell“ erscheinen, gleichzeitig aber verwendete er die westlichen Maltechniken, was 

Fenollosa begeisterte. (Abb. 24) Dieser neue Malstil sollte die japanische Kunstausbildung in den 

darauffolgenden Jahren nachhaltig verändern. 

Während sich Fenollosa und Okakura der Erforschung des Wesens der japanischen Kunst 

widmeten, arbeitete der deutsche Experte Gottfried Wagener daran, neue Präsentationsformen für 

Kunst zu entwickeln und die kunsthandwerklichen Industrieprodukte zu verbessern und neu zu 

kategorisieren. Er hielt mehrere Vorträge, die jedes Mal ins Japanische übersetzt wurden. Auf seinen 

Rat hin wurden neue Museen und Ausstellungen konzipiert und 1876 eine neue Kunstfachschule 

(jap. Kôbu bijutsu gakkou) gegründet.339 Für diese modernisierte Kunstausbildung wurden drei 

italienische Kunstlehrer eingeladen.340 Die Schule musste jedoch 1883 wegen des wachsenden 

japanischen Nationalismus schon wieder schließen. Die ehemaligen Studierenden begründeten 

allerdings 1889 einen neuen Verein (jap. Meiji-bijutsu-kai), um weiter europäische Kunst studieren 

zu können. Auch wenn die Wirkungszeit der Wagener’schen Schule kurz war, so förderte sie doch 

ein großes Interesse an der westlichen Kunst. Der neue Verein konkurrierte mit der 1887 

gegründeten Kunstfachschule Tokio-bijutsu-gakkou, die von Fenollosa und Okakura konzipiert 

wurde. In dieser Schule wurde ein westlicher Kunstunterricht vorerst nicht angeboten.341 Mit dem 

internationalen Voranschreiten der Moderne wurde aber ab 1896 der westliche Malstil aktiv in der 

Schule unterrichtet. Die steten Wirren zwischen Orientierung am Westen und nationalistischem 

 
336 Vgl. Satô 1996: 116. 
337 Kanô Hôgai war ursprünglich als Hofmaler erfolgreich. Nach der Meiji-Restauration geriet er aber in Armut. Als er 

Fenollosa kennenlernte war er 54 Jahre alt und schwer erkrankt. Fenollosa brachte die Bilder von Hôgai zu Itô 

Hirobumi, dem bedeutendsten Politiker der Meiji-Restauration und überzeugte ihn von der Bedeutung Hôgais. So 

bekam er wieder Aufträge und konnte seine Kunst weiterentwickeln. Vgl. Aoki 1992: 479. 
338 Vgl. Satô 1996: 121, in: Takashina 1996. 
339 Seine Berichte finden sich in: Aoki 1992: 408-418. 
340 Antonio Fontanesi (1818-1882) war als Professor für Ölmalerei tätig. Er war von François-Auguste Ravier und der 

École de Barbizon beeinflusst. Er unterrichtete nicht nur Ölmalerei, sondern appellierte auch an die Resilienz seiner 

Schüler, deren schwierige Situation als Künstler er erkannte.  Seine Persönlichkeit und sein Malstil begeisterten die 

Studenten und seine Ausbildungsmethoden wurden weiter in die nächste Generation übernommen. Vincenzo Ragusa 

(1841-1927) unterrichtet Bildhauerei. Giovanni Vincenzo Cappelletti (1843-1887) unterrichtete Architektur und entwarf 

als Mitglied der neuen Regierung die neuen Gebäude für die politischen Institutionen. Vgl. Arayashiki 1996: 106, in: 

Takashina 1996. 
341 Vgl. Aoki 1992: 480-484. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

69 

Patriotismus im 19. Jahrhundert hinterließ bleibende Spuren in der japanischen Kunstausbildung. 

Auch wenn das politische System des Kaiserreiches in Japan nach dem Zweiten Weltkrieg 

abgeschafft wurde, besteht diese Zerrissenheit in der Kunstausbildung dennoch bis heute.342 

Für Fenollosa und Okakura sollte die traditionsbewusste Kunstausbildung mit modernen Techniken 

als Beweis für eine fortgeschrittene Zivilisation fungieren, aber die westlichen Kunstschaffenden 

und Kunsthandeltreibende interessierten sich damals nach wie vor nur für die „exotischen“ Ukiyo-e 

und die traditionellen Handwerke. Kunstwerke, die deutlich durch westliche Einflüsse geprägte 

waren, waren für den Westen uninteressant und es bestand keine Nachfrage.343 

Im 20. Jahrhundert identifizierte sich Japan durch die voranschreitende Industrialisierung als 

„okzidentales Kaiserreich“ und begann, Kolonialpolitik zu betreiben. Aufgrund dessen wurden 

„exotisch“ anmutende Kunstwerke für den Export nicht mehr von der Regierung gefördert. 

Stattdessen mussten die Kunstschaffenden sich mit der „modernen“ sogenannten Kriegskunst (jap. 

saikanhôkoku) beschäftigen, um ein idealisiertes Japan-Bild zu schaffen.344 Dieses idealisierte 

Japan-Bild war nicht für den Westen bestimmt, sondern es war vielmehr Propaganda für die 

Japaner:innen selbst. Als Themen wurden wieder Mythen über Kriegshelden und andere 

fantastische Themen bevorzugen. 

Mit dem Erstarken des Nationalismus wurde allmählich damit begonnen, das Handwerk von der 

bildenden Kunst zu unterscheiden.345 Die Kunstausbildung fokussierte zunehmend auf die westliche 

Idee der „bildenden Kunst“. Dafür wurden die vom Nationalstaat vorgegebenen Traditionen und 

dieses westliche Konzept miteinander vereint. Auch nach dem Zweiten Weltkrieg wurde diese 

Verbindung als ein Ideal in der japanischen Kunstausbildung weitergeführt. Landschaften und 

mythologische Darstellungen gelten seitdem als nationale, „romantische“ Themen.346 1903 

publizierte Okakura im britischen Verlag John Murray, London sein Buch The ideals of the east 

with special reference to the art of Japan, mit dem Ziel, Japan im Westen zu propagieren.347 In 

diesem Buch wurde die Überlegenheit der asiatischen Kultur gegenüber der des Westens postuliert. 

Okakura sah zudem alle Vorzüge der asiatischen Kunst in der japanischen Kunst versammelt.348 

Sein Slogan „Asia is one“ wurde im Pazifikkrieg als „Groß-ostasiatische Wohlstandssphäre“ (jap. 

 
342 Vgl. Satô 1996: 19. 
343 Vgl. Aoki 1992: 480. 
344 Vgl. Satô 1996: 121, in: Takashina 1996. Und vgl. Amano 1995: 101, in: Kitazawa 1999. 
345 Vgl. Kitazawa 2000: 294f. 
346 Vgl. Kitazawa 1996: 111-114, in: Takashina 1996. 
347 John Murray publizierte damals auch ausführliche Reisebücher wie zum Beispiel A handbook for travellers in Japan 

(1901, 1903 und 1907) von Basil Hall Chamberlain und A Handbook for travellers in central & northern Japan, being a 

guide to Tōkiō, Kiōto, Ōzaka, Hakodate, Nagasaki, and other cities; the most interesting parts of the main island, 

ascents of the principal mountains; descriptions of temples; and historical notes and legends (1884) von Ernest Mason 

Satow und A. G. S. Hawes. 
348 Vgl. Okakura 1905: S.1. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

70 

daitôa-kyôwa-ken) neu konzipiert, um die japanischen Kolonialisierungen zu rechtfertigen. Viele 

seine Schüler wurden später offizielle Kriegskünstler und propagierten durch Kriegsmalerei das 

Kaiserreich Japan.349 Okakura Yoshisaburô war der Bruder von Okakura Kakuzô und ist heute als 

Englischlehrer bekannt, der die Methode des Englischunterrichts in Japan entwickelte. Yoshisaburô 

engagierte sich aber ebenso leidenschaftlich wie sein Bruder dafür, das propagandistische Japan-

Bild im Westen zu verbreiten.350 In seinem patriotischen Buch The Japanese Spirit erläutert er, wie 

das Land Japan von der Sonnengöttin Amaterasu begründet wurde und daher Japan das „Land der 

Götter“ sei.351  

 

3.4. Kunstsammeln nach westlichem Vorbild 

 

1889 wurden mit der Ausrufung der Verfassung des Kaiserreiches Groß-Japan (jap. 

dainihonteikokukenpou) die Kunstsammlungen der neu gegründeten Museen ins kaiserliche 

Hofministerium integriert. Das kaiserliche Hofministerium unterstützte Kunstschaffende, die die 

neuen politischen Institutionen in ihren nach westlichem Vorbild errichteten Bauten angemessen 

„ausschmücken“ konnten. Trotz finanzieller Notlage wurde Architektur nach Vorbild der westlichen 

Moderne gefördert. Um diese modernen Bauten zu entwerfen, wurden hauptsächliche italienische 

Architekten verpflichtet.352 

Mit der Einführung des modernen Kapitalismus wurden die staatlichen Kunstsammlungen als 

Statussymbol einer erfolgreichen Großmacht immer wichtiger. So wurde auch das Sammelfieber bei 

den wirtschaftlichen Aufsteigern entfacht. In der Zeit des europäischen Japonismus wurden 

wertvolle Kunstwerke durch geschäftstüchtige mit Kunst Handelnde günstig eingekauft und in den 

Westen exportiert. Die Wahrnehmung der japanischen Kunstgeschichte in Europa wurde durch 

diese Händler und Sammler geprägt. Auch waren die von der japanischen Regierung engagierten 

ausländischen Experten nicht nur als Lehrer in Japan tätig, sie waren meist auch gleichzeitig 

Kunstsammler ohne spezielles Fachwissen auf diesem Gebiet, die zur Verbreitung des exotisierten 

Japan-Bildes in der westlichen Welt beitrugen. Die ausländischen Experten und Sammler waren 

 
349 Vgl. Satô 1998: 122-126. 
350 Yoshisaburô gab einige Schulbücher für den Englischunterricht in Japan heraus. In seinem Buch The global readers 

schreibt er: „What is Japan? It is an empire in Asia. What are France and Germany? They are countries in Europe. What 

is Japan sometimes called? It is sometimes called the England of the East.” Vgl. Yoon 2005: 42. 
351 Okakura kennzeichnet allerdings die mythologischen Erzählungen auch als Mythologie und betrachtet sie nicht, wie 

andere, als wahre Gegebenheiten. Die alten Erzählungen sollen vielmehr die Autorität der japanischen Nation 

untermauern. Vgl. Okakura 1905: 8-20 und 32ff. 
352 In seinem Tagebuch beschriebt Bälz, wie die Italiener zur modernen Hofarchitekturen beitrugen. Vgl. Kitazawa 

1996: 112, in: Takashina: 1996. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

71 

meist Naturwissenschaftler, Ärzte, Anthropologen und Ingenieure.353 Wichtige Sammler japanischer 

Kunst waren zum Beispiel William Anderson (1842-1900), der sich als Arzt in Japan aufhielt. Seine 

Sammlung befindet sich heute im British Museum.354 Auch Edoardo Chiossone (1883-1898), der 

als Druckkünstler die japanischen Banknoten entwarf und das offizielle Porträt des Meiji-Tennô 

malte, sammelte in großem Stil.355 So auch Erwin Bälz (1849-1913), der als Arzt in Japan arbeitete 

und Reiseberichte über Asien schrieb. Seine Sammlung gehört heute dem Linden-Museum in 

Stuttgart. Edward S. Morse war Zoologe und Archäologe und entdeckte die Altkultur der Jômon-

Periode (ca. von 14.000 bis 300 v. Chr.) durch Ausgrabungen in alten Grabhügeln. Er sammelte die 

Keramiken der Frühzeit und erforschte die japanische Kultur dieser Zeit. Außerdem brachte er die 

Evolutionstheorie nach Japan. Seine Kunstsammlung befindet sich heute im Museum of Fine Arts 

in Boston und im Peabody-Essex-Museum, in dem er selbst als Direktor tätig war. Ernest F. 

Fenollosa kam als Philosoph nach Japan und beeinflusste die japanischen Kunstschaffenden 

nachhaltig. Seine Sammlung gehört heute ebenfalls dem Museum of Fine Arts in Boston, wie die 

von William Sturgis Biegelow, einem weiteren Arzt, der in Japan tätig war. Philipp Franz von 

Siebold (1796-1866) erforschte Japan als Naturwissenschaftler, Arzt und Ethnologe. Sein 

Interessengebiet deckte ganz Japan ab bis nach Korea. Über die damals in Japan nicht geachtete 

Kultur von Okinawa bis Hokkaidô sammelte er viele Daten sowohl aus dem 

kulturwissenschaftlichen als auch dem naturwissenschaftlichen Bereich, obgleich seine 

Bewegungsfreiheit eingeschränkt und überwacht war. Er stellte als erster die koreanische Sprache 

systematisch in Europa vor. Seine Beiträge als Naturwissenschaftler, Arzt und 

Kulturwissenschaftlicher über Japan waren für die japanischen Wissenschaftler von großer 

Bedeutung. Große Teile seiner Sammlung befinden sich heute im Museum Volkenkunde in 

Leiden.356 

 

 
353 Kunstforschende äußerten sich zu den Sammlungen der ausländischen Experten insofern, als dass diese wegen ihrer 

naturwissenschaftlichen Ansichten die gezeigten menschlichen Verhaltensweisen in Ukiyo-e für wertvoll erachten 

konnten, was in Japan selbst nicht als hohe Kunst anerkannt war. Vgl. Narazaki 1978: 16. 
354 William Anderson untersuchte die japanische Kunstgeschichte und publizierte seine Ergebnisse in The pictorial arts 

of Japan, With a brief historical sketch of the associated arts, and some remarks upon the pictorial art of the Chinese 

and Koreans (1886). Vgl. Anderson 1886. 
355 Dieses Porträt wurde fotografiert und ab 1890 zusammen mit dem kaiserlichen Erziehungsedikt an alle Schulen 

Japans verteilt, um fortan die Kinder zu Untertanen des Kaisereiches zu erziehen. Vgl. Aoki 1991: 493. Chiossone 

brachte auch die Technik des Kupferstichs und ihre praktische Anwendung nach Japan. Er portraitierte die 

bedeutendsten japanischen Politiker für die neuen Geldscheine. Er erforschte die japanischen Kunstwerke noch früher 

als Fenollosa oder Okakura. Seine politische Bedeutung kann an seinem Gehalt abgelesen werden. Sein japanischer 

Mitarbeiter dokumentierte, dass das monatliche Einkommen seiner Mitarbeiter nur die Hälfte des Tageseinkommens 

von Chiossone betrug. Vgl. Sakai 1991: 526ff. 
356 Okinawa und Hokkaidô wurden damals eher als Ausland angesehen. Deswegen wurde die dortige Kultur nicht 

erforscht. Insofern waren die Aufzeichnungen Siebolds für japanische Wissenschaftler bedeutsam. Vgl. Gulik 1978:17-

28, in: Narazaki 1978. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

72 

Die meisten Sammlungen japanischer Kunst der damaligen Zeit wurden nach dem Geschmack und 

der Intuition der jeweiligen Sammler zusammengetragen. Es wurde keine zuverlässige 

Hintergrundgeschichte der Kunstwerke erfragt und dokumentiert.357 In den Sammlungen von 

Fenollosa und Biegelow erkennt man jedoch, dass sie die japanische Geschichte möglichst genau 

betrachten wollten.358 Es bleibt dabei aber dennoch Tatsache, dass der von Fenollosa und Okakura 

angestrebte Kulturschutz zwar einerseits den Marktwert der traditionellen Kunst deutlich erhöhte, 

die beiden aber anderseits immer noch große Mengen an wertvollen Kunstwerken ins Ausland 

verkauften.359 Okakura sammelte aus seiner okzidentalen Sicht asiatische Kunst und brachte sie in 

die USA, um seine persönlichen Geldprobleme zu lösen.360 Er publizierte dazu in englischer 

Sprache Bücher, um sein idealisiertes Japan-Bild zu propagieren. 1903 und 1904 wurden zuerst The 

Ideals of the East-with special reference to the art of Japan und dann The Awakening of Japan in 

London und 1905 The Book of Tea in New York publiziert. In diesen Büchern wurde die 

Spiritualität der Asiaten als Besonderheit gegenüber dem Westen herausgestellt. 

Im industrialisierten Japan gab es immer mehr erfolgreiche Geschäftsleute, die zusammen mit der 

Regierung an Macht und Ansehen gewannen. Ihr Aufstieg und die Verquickung von öffentlichen 

und privaten Interessen in der Wirtschaftspolitik führten zur Bildung neuer Hierarchien, die diesen 

Familien ungeahnte Privilegien sicherten.361 Diese mächtigen Geschäftsleute fingen an, selbst 

Kunstsammlungen anzulegen. Der Kunsthistoriker Kida Takuya weist darauf hin, dass Japan, das 

im Begriff war, sich durch massive Militarisierung zum Herrscher Asiens aufzuschwingen, nach 

westlichem Vorbild damit begann, „orientalistische“ Kunstsammlungen anzulegen.362 So wurde 

unter Japans totalitärem Regime in den besetzten Ländern Okinawa, Korea und Taiwan auch von 

Anfang an die Art von selbstmystifizierender Kunstausbildung durchgesetzt, die auf Export-Kunst 

ausgerichtet war.363 

Ab 1900, nach der Weltausstellung in Paris, in diesem Jahr, ließ das Interesse an japanischer Kunst 

im Westen jedoch nach. Die „modernen“ japanischen Kunstwerke, die von Fenollosa und Okakura 

favorisiert wurden, wurden in Europa nicht mehr als interessant erachtet.364 Stattdessen wurden nun 

wieder in den westlichen Ländern chinesische Kunstwerke erfolgreich gehandelt. Da Japan sich 

 
357 Vgl. Satô 1998: 206-209. 
358 Vgl. Satô 1998: 208. 
359 Als Fenollosa seine Stellung in Japan verlor, geriet er in Finanznot. Um dieser zu entkommen, verkaufte er zunächst 

seine Sammlungen aus Japan an das Museum of Fine Arts in Boston. Dort wurden 1888 die Sammlungen von Fenollosa 

und Biegelow erstmals ausgestellt, die bis heute noch als Japan Collection gezeigt werden. Vgl. Kuga 1999: 82-91 und 

vgl. Takashima 2008: 156. 
360 So erhielt das Museum reichlich japanische Kunstwerke. Über die Japan Collection findet man Informationen auf 

der offiziellen Webseite des Fine Art Museum, Boston: Vgl. https://www.mfa.org/news/japan. (Stand 11.03.2011) 
361 Vgl. Nakamura 1992: 279f. 
362 Vgl. Honda 2012: 10-14. 
363 Vgl. Bauer-Zhao 2020: 23. 
364 Vgl. Sato 1998: 219f und auch Jones/Cort 2020: 214. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

73 

durch die nach westlichem Vorbild vollzogene Modernisierung als dem Okzident zugehörig 

definierte, fingen die erfolgreichen Geschäftsleute also auch mit dem Sammeln von chinesischen 

und koreanischen Kunstwerken an. Gleichzeitig wurden auch altes Kunsthandwerk aus Japan sowie 

westliche Kunst gesammelt, so wie die westlichen Händler es taten.365 Die „privaten“ Sammler in 

Japan waren nicht wirklich unabhängig von der Regierung. Geschäftsleute und Regierung waren in 

dieser Zeit, der konfuzianischen Tradition folgend, als „Schicksalsgemeinschaft“ verbunden.366 Die 

oberflächliche Verwestlichung der japanischen Kultur führte bei manchen Kunstschaffenden zu 

Orientierungslosigkeit. Asai Chû (1856-1907) beispielsweise studierte zunächst bei Antonio 

Fontanesi westliche Malerei. Als er sich zu diesem Zweck in Paris aufhielt, begegnete er der Art 

Nouveau sowie dem Jugendstil. Aus dieser Erfahrung heraus fing er an, den Rimpa-Stil in seine 

Arbeit zu übernehmen. So malte er unter anderem das Bild der Pflaume aus der Bildersammlung 

Kôrin-hyaku-zu von Sakai Hôitsu auf Porzellan.367 (Abb. 25) Bei Asai sind die Blütenblätter der 

Pflaume als abstrakte Kugel dargestellt. Dies kann als direkter Einfluss der Art Nouveau gesehen 

werden. Die Wechselwirkung zwischen West und Ost war in dieser Zeit ein ständiger Austausch. 

Der geschäftstüchtige Kunsthändler Hayashi Tadamasa sammelte auch die Werke der 

Impressionisten aus Paris. Er tauschte seine Sammlung aus Japan gegen Werke von Monet, Degas, 

Renouard, Sisley, Renoir, Berthe Morisot und Pissarro, mit denen Hayashi befreundet war. Als diese 

Sammlung nach Japan kam, beeinflussten diese Bilder einmal mehr die japanischen 

Kunstschaffenden.368 

Während der Zeit des Japonismus wurde die Art und Weise der Kunstherstellung in Japan durch die 

Kunsthandeltreibenden manipuliert. Die Kunstschaffenden des Ukiyo-e produzierten massiv nach 

Bedarf neue Werke, die sowohl bei ausländischen Händlern als auch bei japanischen 

Geschäftsleuten gefragt waren. 

Am Anfang der Meiji-Restauration mussten die Ukiyo-e-Kunstschaffenden, um zu überleben, dort 

arbeiten, wo die meiste Nachfrage bestand, also beispielsweise Abbildungen für die neuesten 

Nachrichten liefern oder Kinderspielzeug herstellen.369 Wenn Ukiyo-e damals in Japan nicht so 

günstig gewesen wäre, hätte die Wahrnehmung der japanischen Kunstgeschichte in Europa anders 

ausgesehen. Wie bereits erwähnt, starb Hokusai völlig verarmt, obwohl er zahllose Arbeiten 

 
365 Vgl. Kida 2012: 11-40. 
366 Eigennutz privater Unternehmer wurde, der konfuzianistischen Lehre folgend, als „unsolides Geschäft“ negativ 

beurteilt. Erst die Verbindung mit der Politik zum Wohle aller war schicklich. Vgl. Nakamura 1988: 470. 
367 Bei Asai sind die Blütenblätter der Pflaume abstrahiert. Vgl. Sakaguchi 2006: 36. Tamamushi merkt an, dass die im 

Buch gesammelten Skizzen der alten Meister auf schon seit dem Mittelalter in Lehrbüchern weitergegebenen Motiven 

beruhen und auch schon auf früherer Lackkunst abgebildet waren. Vgl. Tamamushi 2005:201f, in: Inaga/Fister 2007. 
368 Vgl. Miura 2015: 14-27, in: Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland 2015. 
369 Vgl. Sakai 1992: 501ff, in: Aoki 1992. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

74 

produziert hatte.370 Nicht nur Hokusai, sondern auch andere prominente Kunstschaffende in dieser 

Zeit verdienten nur wenig. Sowohl die Kunstschaffenden, als auch die Kaufleute wurden von der 

Regierung ausgenützt: die einen zur Verbreitung der regierungskonformen kulturellen Einheit, die 

anderen zur Beschaffung von Devisen. So war die Situation der Kunstschaffenden, auch wenn die 

von ihnen dargestellten Thematiken ihrer Holzschnitte das Publikum begeisterten, wie ländliche 

Landschaften oder der Alltag der unkomplizierten Bürger, in keiner Weise glücklich.371  

 

3.5. Die Auswirkungen der Meiji-Restauration auf die japanische Kunst 

 

Anfang des 19. Jahrhunderts war das Ziel der Modernisierung des Landes, Unabhängigkeit von den 

westlichen Großmächten zu erreichen und die sogenannten Ungleichen Handelsverträge (jap. 

fubyôdôjôyaku) neu zu verhandeln. Jedoch veränderten sich die Modernisierungsmaßnahmen 

ständig mit den wechselnden Anforderungen. Diese ständigen Wechsel der Prämisse spiegeln sich 

vor allem in der Kunstausbildung wider. Die Einführung und Förderung der wissenschaftlichen 

Kunstgeschichte folgte dem wachsenden imperialistischen Anspruch der Regierung, da mit einer 

historisch fundierten Kunsttradition der Herrschaftsanspruch des Landes zusätzlich unterstrichen 

werden konnte. 

Trotz der anfangs noch unorganisierten neuen Kunstausbildung waren die jungen japanischen 

Kunstschaffenden von den neuen Aspekten der westlichen Kunst fasziniert. Die eilig ins Land 

geholten westlichen Kunstprofessoren und ausländischen Experten waren meistens 

leidenschaftliche Lehrer und sehr beliebt, wie beispielsweise Gottfried Wagener. Nachdem es aber 

Japan am Ende des 19. Jahrhunderts gelungen war, die angestrebte Handelsvertragsrevision mit den 

westlichen Ländern zu erwirken, und die dafür geplanten Modernisierungsmaßnahmen realisiert 

waren, wurden die ausländischen Experten von ihren Posten freigestellt. Nachdem Japan dann noch 

aus dem Ersten Chinesisch-Japanischen Krieg 1895 siegreich hervorging, war das japanische 

Selbstbewusstsein derart gestärkt, dass man nun den eigenen Fähigkeiten vertraute und daraufhin 

 
370 Vgl. Mabuchi 2017: 14-17, in: Hakamata 2017. 
371 Nach der Meiji-Restauration trug die Ukiyo-e einiges zur Kriegspropaganda bei. Das am Westen orientierte Bild des 

Kaisers wurde als günstiger Farbholzschnitt bei Festumzug zu Ehren des neuen Tennô als Magazin verbreitet. Mit der 

Zeit wurde ihm ein immer militärischeres, maskulineres Image von der Regierung gegeben. Der Ukiyo-e-Künstler 

Yôshû Chikanobu (1838-1912) schuf den Holzschnitt Der Festumzug des Tennôs. Darauf erkennt man den Kaiser in 

westlicher Militäruniform. Aus der Utagawa-Schule ist Utagawa Kunimasa (u.a. als Baidô Kokunimasa, Lebenszeit 

umstritten) für seine Kriegsbilder bekannt. Seine Holzschnitte zeigen den Chinesisch-Japanischen Krieg (1894-1895), 

den Russisch-Japanischen Krieg von 1905 und auch das Bildnis des Meiji-Tennôs in dramatischer Pose. Vgl. Suzuki 

2009: 64-79. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

75 

die meisten Ausländer aus der Regierung entließ.372 Die an westlichen Vorbildern orientierte 

imperialistische Modernisierung Japans wurde im Westen allerdings eher negativ bewertet, denn 

das „niedliche und humorige“ Japan zeigte allmählich auch seine kriegerische Gestalt.373 

Als Frankreich im Deutsch-Französischen Krieg von 1870 bis 1871 verloren hatte, wurde alles, was 

bisher aus Frankreich übernommen wurde, angefangen von der Waffentechnik und der Kartografie 

bis hin zur Kunstgeschichte, aus der Staatsstrategie entfernt. Deutschland wurde das neue Vorbild 

für einen erfolgreichen Staat und somit auch führend in der Kunstausbildung in Japan.374  

Die neuen Institutionen der Kunst und Kultur wurden nach westlichem Vorbild aufgebaut. Aber der 

europäische Akademismus wurde nur oberflächlich imitiert.375 

Dank der neuen, westlich geprägten akademischen Ausbildung entwickelte eine Gruppe der 

intellektuellen Kunstschaffenden ein unabhängiges künstlerisches Selbstverständnis und politisches 

Bewusstsein, was etwas Neues war und damit einen Unsicherheitsfaktor in der innenpolitischen 

Entwicklung darstellte.376  

Die Geschäftsleute und hochrangigen Politiker konnten durch die rasche Modernisierung des 

Landes ihre Macht weiter festigen, und so vergrößerte sich die Ungleichheit im Bürgertum. Das 

neue Steuersystem und die harten Rekrutierungsgesetze unterdrückten besonders die ärmeren 

Bürger und die Bauern.377 Dies führte zu Unruhen.378 

Die Aufgabe der Kunstschaffenden wurde nach wie vor darin gesehen, propagandistische 

Darstellungen mutiger Kriegshelden und Mythologien zu schaffen. Die verstärkte 

 
372 Zunächst wurde die Zahl der ausländischen Experten auf 100 Personen reduziert und die entlassenen wieder in ihre 

Heimatländer zurückgeschickt. Manche der Experten entschieden sich jedoch, in privaten Unternehmen anzuheuern 

oder selbst Unternehmer zu werden. Wagener arbeitete beispielweise weiter für private Unternehmen. Vgl. Nakamura 

1992: 430f. 
373 Pekar zeigt einige Beispiele, wie das veränderte Japan-Bild damals in den Medien vermittelt wurde. „Es entstand ein 

gesteigertes Bedürfnis nach Informationen, besonders über das moderne, 

industrialisierte, ,ernsthafte‘ und ,kriegerische‘ Japan“. und „Einen Tiefenpunkt der Beziehungen bedeutete dann 1914 

die Kriegserklärung Japans an Deutschland. Mann begriff diese Kriegserklärung in Deutschland als ,schnöden 

Undank‘ (Smolle 1909: 116) Japans gegenüber seinem vor allem militärischen ,Lehrmeister‘ Deutschland, ja 

sogar ,Dolchstoß‘ in die unbewehrte Brust (Schmiedel 1920: 333)“. Vgl. Pekar 2003: 69-77. 
374 Mori Ôgai (1862-1922) war ein Militärarzt, Schriftsteller und Politiker, der in Deutschland zwischen 1884 und 1888 

Medizin studierte. Ôgai kritisierte das damals frisch ins Japanische übersetzte Buch L'Esthétique von Eugène Véron, da 

er mehr von der rationalen Philosophie Eduard von Hartmanns überzeugt war. So wurde beispielsweise der Künstler 

Kawakami Tôgai (1828-1881), der in der Tusch- und Literatenmalerei erfolgreich war, aber wegen seiner raffinierten 

Maltechnik vor allem in der französisch geprägten Kartografie beschäftigt wurde, fälschlicherweise als Spion 

beschuldigt und in den Selbstmord getrieben. Vgl. Aoki 1992: 452f. 
375 Die in Europa ausgebildeten Künstler begründete eine neue Akademie namens Meiji-bijutsukai, deren Vorbild die 

westlichen Akademien waren. Der traditionellen Kanô-Schule fehlten zwar die Ausstellungsgelegenheiten, da sie nur 

für wenige mächtige Auftraggeber arbeiteten, sie bot aber nach wie vor eine fundierte Kunstausbildung, wohingegen in 

der neuen Künstlervereinigung Nihonbijutsukyôkai die Ausbildung der Künstler noch nicht stattfand. Sein Vorbild war 

die Royal Akademie in England. Vgl. Ôkuma 1996: 118, in: Takashina 1996. 
376 Der italienische Kunstlehrer Antonio Fontanesi habe seinen Studenten „Widerstandgeist“ beigebracht. Vgl. 

Arayashiki 1996: 106f, in Takashina 1996. 
377 Vgl. Ienaga 1977 (4): 200-206 
378 Im 19. Jahrhundert führte weltweit das erwachende Rechtsgefühl der Arbeiterschaft zu Unruhen. Vgl. Polanyi 1977: 

184f. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

76 

Auseinandersetzung mit der nationalistischen Mythologie wurde den Kunstschaffenden nicht 

aufgezwungen, vielmehr förderten die politischen Unruhen eine Sehnsucht nach einer 

übernatürlichen Mythologie, was dem zu diesem Zeitpunkt im Westen verstärkten Interesse an 

Esoterik, Spiritismus, Schauerliteratur und Okkultismus entsprach. Dazu kamen noch die 

bahnbrechenden Ideen von Sigmund Freud und Carl Gustav Jung, deren Schriften ebenfalls zeitnah 

übersetzt wurden. Diese Tendenzen wurden nicht nur in den bildlichen Kunstwerken der Zeit 

evident, sondern auch in der Literatur.379 Parallel zur mythologischen Thematik wurde auch der 

Surrealismus unter den Intellektuellen diskutiert und gewann an Einfluss. Aber die Surrealisten 

wurden, im Gegensatz zu den Anhängern der romantischen Mythologie, welche mit dem 

vorherrschenden Ultranationalismus besser vereinbar war,380 als provokant und antiautoritär 

angesehen und, wie die Kommunisten, letztendlich staatlich verfolgt.381 

Der britische Schriftsteller Patrick Lafcadio Hearn (1850-1904), der unzählige Reiseberichte und 

Rezensionen über Japan verfasste, sammelte diese Erzählungen, in denen es um Übernatürliches 

ging.382 Die von ihm publizierten Texte wurden nicht nur in Japan, sondern auch in westlichen 

Ländern veröffentlicht. Durch seine Publikationen wurde erneut ein klischeehaftes Bild von Japan 

als einem „romantisch-ländlichen, vorindustrielle“ Land verbreitet.383 Obwohl er selbst im Land 

lebte, veröffentlichte er in seinen Schriften auch seine Vorurteile gegenüber den Japanern.384 Hearn 

übersetzte auch die Werke von Pierre Loti, dem erfolgreichen Schriftsteller und Marineoffizier, aus 

dem Französischen ins Englische und förderte so die Verbreitung der teils noch bis heute in der 

Öffentlichkeit bestehenden Vorurteile gegenüber Japan bis in die USA.385 

 
379 Vgl. Ôkuma 1996: 23, in Takashina 1996. 
380 Das starke Interesse an mythologischen Themen lässt sich auf vielseitige Einflüsse aus der westlichen Kultur 

zurückführen. Der Kunstforschende Shioe weist auf den Einfluss des britischen Künstlers William Blake in Japan hin. 

Blakes Name war damals in ganz Japan bekannt. Vgl. Shioe 1991: 139, in: Takashina 1991. 
381 Die Surrealisten wurden für Kommunisten gehalten und festgenommen, so auch ihr Hauptvertreter Takiguchi Shûzô. 

Vgl. Kozawa 2016: 238-242. Takiguchi war nach dem Zweiten Weltkrieg eine zentrale Figur der provokativen 

Kunstbewegung und unterstützte junge Künstler. Unter diesen Künstlern waren auch beispielsweise Kawara On und 

Kusama Yasoi dabei. Kusama war damals noch eine unbekannte Kunststudentin, aber durch große Anstrengungen von 

Takiguchi wurden Werke von Kusama und On 1955 im Brooklyn Museum vorgestellt. Daraufhin zogen die beiden 

Künstler 1957 nach New York. Vgl. Brief von Kusama an Takiguchi, in: Geijutsushinchô 1961: 127. 
382 Auch wenn das Japan-Bild im Zentrum des Japan-Diskurses oft kritisch diskutiert wurde, empfand Okakura Kakuzô 

das mystifizierte Japan-Bild von Hearn als sinnvoll. Vgl. Pekar 2003: 97f und 159f. 
383 Der Japanologe Pekar merkt an, dass Roland Barthes, Kurt Singer und auch Hearn „zu den wohl herausragendsten 

Vertretern einer ‚sympathisierenden Japanliteratur‘ [gehörten], die sicherlich dazu neigt, ihr ‚Liebesobjekt‘ Japan zu 

überschätzen“. Er merkt noch an, dass Barthes, im Gegensatz zu Singer und Hearn, sich der Fiktionalität seines Japan-

Bildes durchaus bewusst war. Vgl. Pekar 2003: 31f. 
384 Ebd.: 128f. 
385 Pierre Loti war Marineoffizier und war auch als Schriftsteller tätig, der zahllose orientalistische Romane publiziert 

hat. In seinen Büchern Madame Chrysanthème (1887) und Japoneries d’automne (1889) wurden Japaner:innen aus der 

kolonialistischen Perspektive beschrieben. Seine Werke waren im 19. Jahrhundert Bestseller. Für eine der englischen 

Ausgabe von Loti Impression (1898) gelang es Hearn sogar, ein Vorwort von Henry James verfassen zu lassen. Hearn 

spielte somit eine große Rolle bei der Verbreitung des exotischen Japan-Bilds durch die Literatur. Vgl. Lavelle 2018: 

337f. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

77 

Darstellungen aus den übernatürlichen mythologischen Erzählungen waren bereits in der Edo-Zeit 

populär und wurden in Ukiyo-e thematisiert, somit aber auch nur im Bereich der leichten 

Unterhaltungswelt wahrgenommen. Nach den Unruhen des 19. Jahrhunderts steigerte sich aber, wie 

gesagt, das Interesse an diesen Themen. Die Kunstschaffenden thematisierten nun vermehrt 

mystifizierte Kriegsgeschichten.386 Ein Hauptmerkmal der Kunst dieser Zeit ist die Verbindung von 

westlichen Maltechniken mit mythischen Themen. Indô Matate (1861-1941) malte beispielsweise 

den Kriegshelden Katô Kiyomasa, der im Invasionskrieg des 16. Jahrhunderts in Korea erfolgreich 

kämpfte. Dieses Thema eignete sich nach Ansicht der Meiji-Regierung, um die beabsichtigte 

Kolonialisierung Koreas und Taiwans zu bewerben. Sakuma Bungo wiederum malte den 

Kriegshelden Wakenokiyomaro (733-799) aus dem 8. Jahrhundert, der in der alten Erzählung 

Shoku-nihongi treu für den Kaiser gekämpft hätte. Seine mythische Geschichte wurde zum Symbol 

der Loyalität gegenüber dem Tennô. Wakenokiyomaro wurde so 1868 von der Regierung zum 

offiziellen Kriegshelden erklärt, um den Führungsanspruch des Kaisers weiter zu stärken.387 

Als einer der bedeutendsten Maler dieser Zeit muss Takahashi Yuichi (1828-1924) genannt werden. 

Er malte 1879 im Auftrag des Kaiserhofs das Porträt des Meiji-Tennô, um die erfundene göttliche 

Herkunft des Tennô noch besser zu unterstreichen. Mit der zu dieser Zeit schon gebräuchlichen 

Fotografie konnte diese Botschaft nicht entsprechend transportiert werden.388 Auf gleiche Weise, 

wie dieses überhöhte Porträt besser als die realistische Fotografie für die nationalistischen 

Absichten genutzt werden konnte, wurde auch die neu geschriebene japanische Mythologie in den 

Schulen als die wahre Geschichte Japans unterrichtet.389 Die rasche Etablierung des Staats-Shintô 

als neue nationale Religion war sofort erfolgreich, was sich zum einen mit der Verbreitung der 

neuen nationalen Heldengeschichten und zum anderen mit der im Land gut vermittelbaren 

Spiritualität der Naturgötter des Shintôs erklären lässt. Letzteres war auch dem internationalen 

 
386 Vgl. Ôkuma 1996: 118, in: Takashina 1996. 
387 Ôkuma wies darauf hin, dass das die Tradition des Nachahmens von Meisterwerken auf den Lehren der Kanô-Schule 

basiert. Seiner Ansicht nach liegt das Fehlen jeglichen Ausdrucks der Lebendigkeit bei den dargestellten 

mythologischen Personen im westlichen Stil an der japanischen Tradition der Nachahmung, da die Künstler eben nur 

den Stil imitierten, ohne den kulturellen Hintergrund der realistischen Malerei aus Europa zu studieren. Vgl. ebd.: 119f. 

Sakuma Bungo malte Ôkuma zu Folge auch den Helden Wakenokiyomaro (733-799) aus dem 8. Jahrhundert, der in der 

alten Erzählung Shoku-nihongi für den Kaiser gekämpft hätte. Seine mythische Geschichte wurde als Symbol der 

Loyalität zum Tennô dargestellt. Somit wurde Wakenokiyomaro 1868 von der Regierung zum Kriegshelden ernannt. 

Sakuma malte 1890 Wakenokiyomaro- sôshinkyô-zu, in dessen Darstellung die Macht des Tennô durch einen Brief von 

Wakenokiyomaro bestätigt wird. Auf diesem Bild wurde der Einfluss der niederländischen Malerei des 18. Jahrhunderts 

erkannt. Die wirklichkeitsnahe Darstellung wurde jedoch meistens durch die oberflächliche Nachahmung aus den 

westlichen Büchern erlernt und diente der weiteren Mythologisierung der nationalen Geschichte. Vgl. ebd. 
388 Vgl. Utada 1994: 6. Im Jahr 1872 erhielt der Fotograf Uchida Kuichi (1844-1875) die seltene Gelegenheit, den 

Meiji-Tennô zu porträtieren. Takahashi, ein bekannter Maler, übertrug das Foto in ein Gemälde, das den Meiji-Tennô in 

seiner ganzen Würde und Autorität zeigte. Vgl. Nishino 21.10.2001. 
389 Vgl. Satô 1999: 233-241. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

78 

Zeitgeist geschuldet, der sich über Kunst und Literatur bereits im Land etabliert hatte.390 Den Tennô 

als Gott zu sehen, wurde in der Schule gelehrt. 

Während der Expansionspolitik bestand die Aufgabe der Kunstschaffenden hauptsächlich darin, 

patriotische Kriegskunst zu produzieren. Die Möglichkeiten der realistischen Darstellung durch die 

westlichen Maltechniken waren für die Kriegspropaganda besonders geeignet. Die Bedeutung einer 

möglichst realistischen Darstellung erhöhte sich noch, wenn es um Entwürfe für die 

Waffenindustrie ging.391 

Sowohl die bildende Kunst wie auch die Literatur der Zeit sollten die Bürger auf den 

bevorstehenden Krieg vorbereiten. Während des dann hereinbrechenden Pazifikkriegs wurde ein 

Wettbewerb für Kriegskunst veranstaltet.392 200 Maler wurden zum Kriegsdienst verpflichtet und 

propagierten in ihren Arbeiten den „heiligen“ Krieg. Unter diesen Kriegsmalern waren auch 

prominente Schüler der Tokyo-bijutsu-gakkô (heute: Tokyo Geijutsu Daigaku), der von Okakura 

und Fenollosa begründeten Kunstakademie. Sie wandten die westlichen Maltechniken an, um ihre 

dramatischen Kriegsbilder herzustellen. Léonard Tsugouharu Foujita (1868-1968) war nach seinen 

ersten künstlerischen Erfolgen in Paris nach Japan zurückgekehrt und dort als Kriegskünstler tätig. 

In seinen Bildern werden die Kriegsszenen in dramatischem Licht- und Schatten-Spiel dargestellt. 

Ein bekanntes Gemälde von Miyamoto Saburô (1905-1974) ist Yamashita, pâshibaru ryô shireikan 

kaiken-zu (dt. Yamashita und Percival bei der Übergabe von Singapur), auf dem der japanische 

Befehlshaber Yamashita als mutiger großer Mann gezeigt wird, während der Kommandant von 

Singapur und seine Delegation geschwächt wirken. (Abb. 26).  

Yokoyama Taikan (1868-1958) war einer der beliebtesten und populärsten Nationalkünstler und 

ebenfalls im Kriegsdienst tätig.393 Sein Gemälde Tachi-aoi (dt. Stockrose) wurde Mussolini und das 

Bild Asahi-reihô (dt. Morgenröte) Hitler geschenkt, um den Dreimächtepakt im Pazifikkrieg zu 

feiern. Taikan erlernte während seiner Ausbildung die chinesische Landschaftsmalerei, mit der er 

später sogar die Kolonialpolitik des Kaiserreiches Japan gegenüber China propagierte.394 

Alle diese beliebten Kunstschaffende wurden nach der Kapitulation Japans als Kollaborierende 

verurteilt. Im Lauf der Zeit wurde die Mitwirkung der Kunstschaffenden am Kriegsgeschehen 

jedoch nicht mehr intensiv diskutiert. Manche von ihnen, die nach 1945 als Kriegsverbrecher 

gebrandmarkt wurden, gerieten in Vergessenheit und schafften es nicht mehr, an ihren früheren 

 
390 Vgl. Shimazono. 1996: 6f und Prohl 2002: 171. 
391 Die genauen Beschreibungen der Waffen und Flugzeuge im 19. Jahrhundert wurde weiter in Anime und Manga 

übernommen. Vgl. Ôtsuka 2005: 51-60. 
392 Vgl. Nakajima: 2016. 
393 Taikan versuchte, asiatische Thematiken in einem japanischen Stil zu vereinigen. Die dahinterstehenden Motive der 

Kolonialpolitik sind deutlich zu erkennen. Vgl. Satô 1998: 126ff. 
394 Vgl. Ikeda 2018: 42f. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

79 

Ruhm anzuknüpfen.395 Einige schafften es allerdings, wieder zu Ehren zu gelangen. Sie gelten bis 

heute als angesehene Künstler und haben in der japanischen Kunstgeschichte einen festen Platz.396 

 

3.6. Cool Japan und die Meiji-Restauration 

3.6.1. Japan as Number One/Exotic Japan 

 

Im 19. Jahrhundert wurde das exotische Japan-Bild zunächst durch die westlichen Reisenden 

verbreitet. Auch von den japanischen Exportunternehmern wurde dieses lange als unabdingbares 

ökonomisches Werbemittel angesehen. Die kommerzielle Selbst-Orientalisierung verschwand 

allerdings, als sich Japan 1905 nach dem Sieg im Russisch-Japanischen Krieg als ein Mitglied der 

okzidentalen Großmächte verstand.397 So wandelte sich die japanische Kunst seit Beginn des 20. 

Jahrhunderts von einer rein finanzpolitischen Handelsware zu einem Instrument der globalen 

Inszenierung von „Groß-Japan“. Nachdem ein tiefer historischer Hintergrund für „Groß-

Japan“ nicht existierte, wurde in der spirituellen Tradition nach einem verbindenden Element 

gesucht und Kunstwerke, die diesen Geist zu verkörpern schienen, wurden zu begehrten 

Sammelobjekten. So verstärkte sich die Suche nach Mystik und Tradition in der japanischen Kunst. 

Dies wiederum führte im Ausland zur Wahrnehmung einer gesteigerten „Exotik“. Im Folgenden 

wird die Weiterentwicklung des Konzepts der „Exotik“ nach dem Zweiten Weltkrieg 

veranschaulicht. 

 

Das großjapanische Kaiserreich wurde mit der Potsdamer Erklärung beendet. Nach einer 

Entscheidung des GHQ wurde der Tennô nicht als Kriegsverbrecher angeklagt, sondern zu einem 

rechtlosen Symbol der japanischen Nation außerhalb von Politik und Gesellschaft erklärt.398 Durch 

den Friedensvertrag von San Francisco wurden den USA Militärstützpunkte in Japan gewährt, die 

 
395 Zum Beispiel wurde Fujita Tsuguharu durch das GHQ als Kriegsverbrecher sanktioniert. Deswegen zog er nach 

Paris zurück und blieb dort bis zu seinem Tod. Dagegen wurde Yokoyama Taikan freigesprochen. Der Kunstforschende 

Shibasaki sieht allerdings keinen Unterschied zwischen diesen zwei Kriegskünstlern. Taikan habe lediglich das Personal 

des GHQ in ein teures japanisches Restaurant mit Geishas eingeladen und sich so mit dem GHQ gutgestellt. Vgl. 

Shibasaki 2011: 160. 
396 1946 wurden 153 Malereien wegen Verdacht auf Kriegspropaganda durch das GHQ (Abk. für General Headquarters, 

the Supreme Commander for the Allied Powers) beschlagnahmt und 1970 in Form einer unbefristeten Leihgabe an das 

National Museum of Modern Art, Tokyo gegeben wo sie bis heute aufbewahrt werden. Vgl. Ikeda 2018: 1-7. Und siehe 

auch Nakajima 2016. 
397 Bemerkenswert ist, dass Japan bereits nach dem Sieg im Russisch-Japanischen Krieg (1904-1905) die nicht 

westlichen Länder begeisterte und deren „Stolz“ anregte. William Edward Burghardt „W. E. B.“ Du Bois, der als einer 

der Begründer des Civil Rights Movement in den USA gilt, nennt dies beispielsweise „[a] worldwide eruption of colored 

pride“. Vgl. Jones/Cort 2020: 211. 
398 Vgl. Lipton 2002: 143-151. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

80 

etwas später im Koreakrieg von besonderer Wichtigkeit waren. Dieser Sonderbedarf der USA im 

Koreakrieg (1950 bis 1953) sowie auch im Vietnamkrieg (1964-1975) brachte Japan enormen 

ökonomischen Gewinn und wirtschaftlichen Aufschwung. Durch die neue Freihandelspolitik erholte 

sich die komplett darniederliegende Wirtschaft extrem schnell. Im Bereich der technischen 

Innovationen galt der amerikanische Lebensstil, der durch Hollywood-Filme und durch Walt Disney 

verbreitet wurde, als ideales Vorbild.399 Auch westliche Kunst wurde in Japan nach und nach immer 

mehr im Original ausgestellt, und die Bevölkerung konnte erstmals sehen, was vor 1945 meistens 

nur durch Abbildungen bekannt gewesen war.400 In den 1960er-Jahren waren 

Haushaltselektrogeräte wie Waschmaschine und Kühlschrank oder Autos unerlässlich für ein 

ideales Leben. Japanische Unternehmen begannen, eigene Marken für Haushaltsgeräte zu 

entwickeln. Durch den günstigen Kurs des Yen entwickelte sich wieder eine starke Exportindustrie, 

diesmal vor allem im Bereich der elektronischen Waren. 

Gegen Ende der 60er-Jahre verliehen die große soziale Ungleichheit und die starke 

Umweltverschmutzung der Studentenbewegung, die auch in Japan Fuß gefasst hatte, eine starke 

Motivation. Auch die amerikanische Antikriegsbewegung gegen den Vietnamkrieg spielte hier eine 

Rolle.401 Die jungen Kunstschaffenden, die den großen Krieg meist selbst noch erlebt hatten, 

thematisierten in ihren Arbeiten zum einen die Sehnsucht nach dem amerikanischen Lifestyle, zum 

anderen aber auch ihre politische Abneigung gegenüber dem früheren Feind. Shinohara Ushio 

(1935-) schuf die Serie Imitation, in der er berühmte Kunstwerke der amerikanischen Pop Art 

imitierte und damit ironisch kommentierte. So kopierte er Coca-Cola Plan von Robert 

Rauschenberg (1925-2008).von 1958 gleich zehnmal. Diese Imitationen wurden sogar unter dem 

gleichen Titel 1964 als Coca-Cola Plan präsentiert.402 (Abb. 78, 79) Im gleichen Jahr schuf Kojima 

Nobuaki eine Skulptur namens Ritsuzô (dt. stehende Figur). Ein weiß-rot gestreifter Stoff, der an 

das bekannte Bild der Fahne von Jasper Johns erinnert, bedeckt eine männliche Figur und könnte 

als ironischer Kommentar zur sich selbst spiegelnden amerikanischen Kunst der Zeit gesehen 

werden. 

 
399 Die Japanologin Ivy äußert sich zum Hintergrund des japanischen Konsumverhaltens im Zusammenhang mit den 

amerikanischen Medien wie folgt: „America and American products were the salient symbols of status and wealth, 

imported goods intrinsically valuable. The second generation grew up in the rapidly expanding economy of the 1960s, 

in which western products already occupied standard niches.“ Vgl. Ivy 1995: 55-70. 
400 1950 wurde eine viel beachtete Ausstellung des bekannten Designers und Künstlers Isamu Noguchi (1904-1988) 

veranstaltet. 1951 wurden dann die originalen Werke von Picasso, Matisse und Braque (Salon de Mai) präsentiert, die 

bis dahin nur in Büchern zu sehen waren. 1954 kamen ausgewählte Werke des Louvre als Sonderleihgaben nach Tokio. 

Usw. Vgl. Takashina 1976: 200f, in: Yamada 1976. 
401 Die Einflüsse der Studentenbewegung bei gleichzeitig rascher Industrialisierung in den 1960er und 70er-Jahren 

wurde mit der industriellen Revolution im 18. und 19. Jahrhundert in Europa verglichen. Japan habe die Revolution 

„nachgeholt“. Vgl. Nakaoka 2015:218ff, in: Asao 2015. 
402 Vgl. Ikegami, in: Mori Art Museum 20.12.2020. Siehe auch Morgan 2015: 27. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

81 

Diese ironischen Ansätze bei jungen Kunstschaffenden wie Yokoo Tadanori, Shinohara Ushio und 

Tanaami Keiichi wurden zunächst in der internationalen Kunstszene als eher banale, kommerzielle 

Designs abgetan. Nach den 2000er-Jahren erlebten sie aber eine neue Wertschätzung auf 

internationaler Ebene, indem man ihre eigenartige Modernität in einem neuen Licht sah.403 Diese 

junge Künstler setzten die populäre Kunst bereits im Rahmen der Gegenkultur humorvoll und 

ironisch ein.404 

1970 wurde die Weltausstellung Expo ʼ70 in Osaka veranstaltet, welche vor allem die Fortschritte 

des eigenen Landes zur Schau stellen sollte. Dafür entstand der Slogan „Discover Japan“, welcher 

von der staatlichen Bahngesellschaft geprägt wurde,405 der an die erfolgreiche amerikanische 

Werbung „Discover America“ der United Airlines von 1967 erinnert.406 Der Begriff des „American 

Way“ verkörperte einen idealisierten Lebensstil, vor allem bei den jungen Leuten in Japan, und galt 

als Symbol der Freiheit. 

Neben „Discover Japan“ wurde auch der Slogan „Schönes Land und Ich“ populär.407 Auf die 

Anlehnung an den Titel der Rede des Schriftstellers Kawabata Yasunari aus Anlass der 

Literaturnobelpreis-Verleihung Japan, the Beautiful, and Myself, (jap. utsukushii nihon no watasi, 

sono josetsu) wurde hingewiesen.408 Es ist fraglich, ob seine Ästhetisierung der japanischen Kunst 

und Kultur in den internationalen Übersetzungen verstanden wurde. Er thematisierte jedenfalls 

schon damals den okzidentalen Orientalismus des 19. Jahrhunderts. Bemerkenswert daran ist, dass 

sein erzählendes Ich eine okzidentale Identität annimmt und so die mystifizierte Tradition Japans 

entdeckt.409 Kawabatas Rede „Schönes Land“ beim Nobelpreis und der Werbeslogan „Discover 

Japan“ der Tourismusbranche teilen die gleiche, damals vorherrschende Sichtweise. Auch in den 

internationalen Kunstausstellungen der folgenden Jahre findet man diesen okzidentalen 

 
403 Vgl. Fujioka 2010. 
404 Vgl. Morgan 2015: 27. 
405 Auch im 19. Jahrhundert gab es bereits Werbung der Bahngesellschaft, die den Exotismus instrumentalisierte. Zur 

Geschichte dieser Werbungen im Spiegel der damaligen Plakate siehe Karasawa 2015. 
406 Die Anmerkung zur Ähnlichkeit mit „Discover America“ wurde durch den Werbetexter Fujioka selbst jedoch 

verneint. Vgl. Ivy 2005: Kindle Position 491, und sein Kommentar zu diesem Text in: Fujioka 2010. 
407 Das Manuskript sowie der Vortrag Kawabatas zur Preisverleihungszeremonie wurden simultan von Edward George 

Seidensticker übersetzt. Vgl. Ooki 11.29.2014. Der Werbetexter Fujioka äußerte sich in einem Interview, wie er 

zunächst „Discover Myself“ als Idee hatte. Wegen der Ähnlichkeit mit dem Titel der Rede des Nobelpreisträgers, 

besuchte Fujioka Kawabata. Kawabata gestattete ihm die Verwendung des Slogans „Schönes Land und Ich“. Vgl. 

Fujioka 2010. 
408 Vgl. Kawabata 1968. Kawabatas kritische Ansichten zur politischen Kultur und zur Naturdarstellung als 

Nationalpropaganda wird bei Tim Corss ausführlich erläutert. Vgl. Cross 2009: 138-153. 
409 Zu den Werbeslogans „Exotic Japan” und „Discover Japan“ erläutert Ivy wie folgt: „There is thus a literal inversion 

of Discover Japan, with its search for the authentic. Exotic Japan's advertising rhetoric focused on the non-Japanese 

Orient. But to marketing strategists, Exotic Japan refers to more than just Indic or Sinic influences. For the generation 

born after 1955, Japan itself, they insist, has become exotic. What is familiar to this generation is Americanized life 

itself. Rather than equating the unfamiliar with the imported - with the classically exotic - this younger generation, 

reared in the lap of westernized luxury, finds the thrill of the unfamiliar in lost aspects of Japanese life.” Vgl. Ivy 2005: 

Kindle-Positionen 635-636. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

82 

Orientalismus. Die Kunstforschende Tamamushi Satoko zog dafür die Ausstellungen der Rimpa-

Schule in New York und in Tokio 1971/1972 als Vergleich heran. Sie zeigt in ihrer Arbeit, dass die 

japanische Kunst des 17. und 18. Jahrhunderts erst durch Reimporte im 20. Jahrhundert als 

traditionell anerkannt wurde und diese nach westlichem Geschmack getroffene Auswahl als 

authentische Kunstgeschichte Japans etabliert wurde. 1972 wurde die größte Retrospektive der 

Rimpa-Schule im Tokyo National Museum ausgestellt. Es war die Übernahme einer Ausstellung der 

Japan Society in New York mit dem Titel Rimpa: Masterworks of the Japanese Decorative School, 

die im Jahr zuvor dort gezeigt worden war. Die New Yorker Ausstellung wurde gleich 1971 in einer 

japanischen Zeitschrift (jap. Geijutsushinchô) vom Kunstsammler Joe D. Price ausführlich 

besprochen. Seiner Ansicht nach war diese Rimpa-Ausstellung wichtig für die Präzisierung der 

Vorstellung von der japanischen Kunst der Vormoderne.410 Der Blick von außen und die Bewertung 

durch das Ausland war in den 1970er-Jahren in Japan immer noch das wichtigste 

Beurteilungskriterium für die eigene Kultur. Während die japanische Kunst durch die Unternehmen 

und den Staat weiterhin absichtlich exotisiert wurde, mussten die japanischen Kunstschaffenden 

weiterhin gegen die Vorurteile dieses verzerrten Japan-Bildes kämpfen. Aus Anlass der Ausstellung 

The New Japanese Painting and Sculpture von 1966 bis 1967 im MoMA in New York wurden die 

japanischen Kunstwerke als bloße Nachahmung der westlichen Moderne kritisiert.411 Viele 

Kunstschaffende sahen in den 1960er-Jahren noch die Notwendigkeit, sich mit den Jahren der 

staatlich propagierten Kriegskunst auseinanderzusetzen. Aber diese Versuche wurden in der immer 

internationaler werdenden Kunstszene entweder ignoriert oder überhaupt nicht in den 

kunsthistorischen Fokus gestellt. Diese Aufarbeitung ist bis heute nicht geschehen. 

Ende der 1970er-Jahre vollzog sich ein erneuter Wandel in der internationalen Wahrnehmung 

Japans. Die Wertschätzung der japanischen Wirtschaft in den USA prägte das Image Japans, und 

dieses positive Image wurde von vielen Japaner:innen als eigene Identität verstanden und 

unreflektiert übernommen.412 Die Erfolgsgeschichte des hohen Wirtschaftswachstums wurde 1979 

von Ezra F. Vogel in Japan as Number One: Lessons for America beschrieben. Das Buch wurde in 

Japan ein Bestseller, auch wenn die darin skizzierte Geschichte ohne konkrete Forschung über die 

japanische Gesellschaft geschrieben wurde.413 Der Mythos der fleißigen Japaner:innen wurde mit 

 
410 Vgl. Tamamushi 2005: 194f, in: Inaga/Fister 2007. 
411 Die Kuratierende Mitsuyama Kiyoko äußerte sich zum Dilemma von damals. Japanische Kunstwerke wurden 

entweder als Nachahmung oder als Selbstorientalisierung nach der Zeit des Japonismus betrachtet. Somit wurden die 

einzelnen Werke nicht richtig verstanden. Vgl. Mori Art Museum 17.10.2020. 
412 Tomii Reiko kuratierte als Kunstforschende mehreren Ausstellungen in New York. Sie versuchte stetig, die 

hartnäckigen Vorurteile auszuräumen. Vgl. ebd. 
413 Vogel begründet den wirtschaftlichen Erfolg Japans mit der fleißigen Mentalität der Japaner:innen. Auch eine gut 

organisierte Schulausbildung und die japanspezifische Unternehmenskultur werden als Gründe angeführt. Zum Beispiel 

würden Japaner:innen viel mehr Bücher und Magazine für ihre Allgemeinbildung lesen, als Amerikaner das täten. Vgl. 

Vogel 1979: 29-31. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

83 

dem Schlagwort „Japan as Number One“ weltweit etabliert.414 In den 1980er-Jahren war zudem der 

Slogan „Exotik Japan“ in der Werbung wieder ein Trend. Auch die Sichtweise der Ausländer auf 

Japan als interessantes und einzigartig empfundenes Land, wurde als Selbstwahrnehmung vor allem 

von den jungen Japaner:innen übernommen. Dies verdeutlichte die amerikanische Anthropologin 

Marilyn Ivy bereits 1995. In dieser Zeit wurden auch die großen japanischen Modemarken wie 

Issey Miyake, Yohji Yamamoto oder Comme des Garçons international sehr erfolgreich.415 

In den 80er-Jahren konzipierte der damalige Ministerpräsident Ôhira Masayoshi (1910-1980) die 

Industrialisierung der Kultur als „Zeitalter der Kultur“ (jap. bunka no jidai). Der Soziologe Volker 

Grassmuck schreibt zur „Wiederentdeckung der Japanizität“ unter dem Kabinett Ôhira in den 

1980er-Jahren wie folgt: „Anders als die Vorkriegsdebatte strebt das ,Zeitalter der Kultur‘ nicht 

nach einer ,Überwindung der Moderne‘, sondern geht vielmehr von einer Meisterung 

oder ,Eroberung der Moderne‘ aus, die in den späten 70er-Jahren abgeschlossen worden sei. Nach 

Erreichen dieses Etappenziels gehe es in der neuen Zeit um die Installation einer 

echten ,umfassenden japanischen Kultur‘, darum, in das Volk die Überlegenheit von spezifischen 

kulturellen Werten ,einzupflanzen‘. Für die Konfrontation mit dem Ende der Modernisierung sei es 

notwendig, die ,besondere Qualität von Japans Kultur‘ systematisch neu zu bewerten.“416 

Das nationale Branding „Cool Japan“ basiert auf dem Bestreben, das Bild Japans als 

Wirtschaftswunderland auch im Angesicht der Krise aufrecht zu erhalten.417 

 

3.6.2. Die verlorenen 30 Jahren und die Geschichtsrevision 

 

Am Anfang der 1990er-Jahre wurde die beginnende wirtschaftliche Krise deutlich spürbar. Nach 

dem Plaza-Abkommen von 1985 mit den G5 verlor die japanische Währung an Stabilität und geriet 

außer Kontrolle. 1988, nach einer Tagung des Basler Ausschusses, mussten die Schulden der 

Banken ausgeglichen werden. Die Medien berichteten nicht rechtzeitig über die schlechten, hoch 

spekulativen Investitionen in Grundstücke und Aktien. Durch das Platzen der sogenannten „Bubble 

Economy“ wurden wichtige Banken sowie große und auch kleinere Unternehmen in nur wenigen 

Jahren in eine tiefe Krise gestürzt. Dieses Szenario steht am Anfang der „Lost Decade“, zu der 

mittlerweile auch die nächsten 20 Jahre gezählt werden und die als die „Lost 30 Years" bezeichnet 

 
414 Morley & Robins kritisieren die japanische Selbst-Orientalisierung mit gleichzeitig okzidentaler Identität. Der 

wirtschaftliche Erfolg und der Narzissmus durch die international wahrgenommene Hochtechnologie und Kultur 

verbinden diese Autoren mit einer Vision einer unmenschlichen Zukunft, die von der Technologie dominiert wird. Sie 

warnen davor Japan as Number One als Vorbild für die Amerikaner zu verwenden. Vgl. Morley & Robins 1995: 164-

168. 
415 Vgl. Ivy 1995: Kindle Position 610. 
416 Vgl. Grassmuck 2002: 372. 
417 Vgl. Valaskivi 2016: 104-107. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

84 

werden. Zusätzlich ereigneten sich 1995 das große Erdbeben in Kobe und der Giftgasanschlag der 

Aum-Sekte in der Tokioter U-Bahn, welche die unsichere Stimmung im Land noch zusätzlich 

vergrößerten.418 Die aussichtslose wirtschaftliche Lage führte zu häufigen Regierungswechseln. 

2001 schließlich entstand das populistische Kabinett Koizumi. Der damalige Ministerpräsident 

Koizumi Junichirô verwendete den Begriff „Cool Japan“ zwar noch nicht. Jedoch fing Koizumi an, 

die japanische Kultur in aller Welt zu propagieren. Er betonte die Überlegenheit der japanischen 

Technik sowie die fleißige Mentalität der japanischen Bevölkerung, um die Leistungsfähigkeit des 

Landes darzustellen und zu steigern. Durch mangelnden Patentschutz aber verlor Japan zusätzlich 

an Konkurrenzfähigkeit gegenüber den anderen asiatischen Ländern.419 Es wurden einzelne 

Errungenschaften in großen Kampagnen weltweit lanciert, um den Führungsanspruch der 

japanischen Technologie aufrechtzuerhalten. So wurde beispielsweise 1999 der Roboterhund Aibo 

von SONY als neue technische Meisterleistung gefeiert. Aibo steht für Artificial Intelligence Robot 

und repräsentierte das neue futuristische Leben in Japan.420 

In der Koizumi-Ära wurde zunächst, wie bereits schon häufiger in der japanischen Geschichte 

geschehen und bewährt, auf die populären Kulturgüter Japans als Exportware zurückgegriffen. 2003 

wurde die Visit Japan Campaign gestartet, um durch den Tourismus Devisen zu gewinnen. Der 

damalige Außenminister Asô Tarô bezeichnete sich dabei selbst als Manga-Experten und förderte 

die Kulturpolitik als „Soft Power“ nach Joseph Nye.421 

2002 erschien der Artikel Japan's Gross National Cool von Douglas McGray in der Washington 

Post und in Newsweek. McGray beobachtet darin: 

„Japan is reinventing superpower -- again. Instead of collapsing beneath its widely reported political 

and economic misfortunes, Japan's global cultural influence has quietly grown. From pop music to 

consumer electronics, architecture to fashion, and animation to cuisine, Japan looks more like a 

cultural superpower today than it did in the 1980s, when it was an economic one.“422 

 
418 Vgl. Gebhardt 2008: 1f. 
419 Das japanische Wirtschaftsministerium argumentierte, dass Japan mit der künstlichen Aufwertung der Währung 

Investitionen der anderen entwickelten Länder fördere und damit allgemein den asiatischen Unternehmen half und nicht 

den eigenen Exportvorteil verspiele. Vgl. Keizaisangyôshô 2014. 
420 Eine beispielhafte Rezension zu Aibo: „This field has long been of interest because of the potential effect its 

products may have on the world, but in the past it has been lacking in aesthetic criteria.“ Vgl. The Museum of Modern 

Art 2007: 182. Die Medienforscherin Kusahara Michiko, die sowohl auf die digitale Medienkultur in den USA, wie 

auch in Japan spezialisiert ist, erläuterte den Zusammenhang zwischen Aibo und Ukiyo-e mit der „japanischen 

Tradition“. Vgl. Kusahara 2001: 299-302. 
421 „Soft Power“ wurde vom US-Politikwissenschaftler Joseph Nye als Gegenbergriff zu „Hard Power“ konzipiert und 

meint besonders die kulturelle Diplomatie. Nye zufolge soll eine „powerful“ Nation nicht nur mit militärischer und 

ökonomischer Stärke („Hard Power“), sondern auch mit kultureller Attraktivität („Soft Power“) operieren. Vgl. Nye 

2008: 94-109. Der Kunstforschende Kida Takuya wies darauf hin, dass zum US-japanischen Kulturaustauch Jahren 

nach dem Friedensvertag von San Francisco ab den 1950er besonders John Davison Rockefeller III (1906-78) und seine 

Frau Blanchette Ferry Rockefeller (1909-92) beigetragen haben. Vgl. Kida 2012: 381. 
422 Vgl. McGray 2002. Der Text wurde 2003 in der japanischen Zeitschrift Chuou-kouron vorgestellt. Vgl. Chuou-

kouron Mai 2003: 130-40. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

85 

Sein Text wurde 2003 ins Japanische übersetzt, und daraufhin erfand man den Slogan Cool Japan, 

der noch heute im Rahmen der politischen Strategie Anwendung findet. Auch wenn McGray bis 

heute in Japan ein Unbekannter ist, wurde sein „Lob“ relevant, da er in einer amerikanischen 

Zeitschrift Japan Anerkennung geschenkt hatte.423 Der Titel Japan's Gross National Cool war als 

Parodie von Cool Britannia gedacht, was in den 1990er-Jahren eine vor allem unter Tony Blair 

konzipierte politische Strategie des Vereinigten Königreichs war. Auch wenn der Slogan sich nicht 

groß außerhalb von Japan verbreitete, so gilt Cool Japan auch heute noch als eine wichtige 

Strategie der japanischen Ökonomie. Japan sollte, nach dem Vorbild Hollywoods, durch eine 

international populäre Kultur eine wettbewerbsfähige Exportindustrie aufbauen. Die erhoffte 

Steigerung des Wirtschaftswachstums blieb jedoch aus.424 

 

Die in den andauernden Wirtschaftskrisen entstandene Frustration zeigte sich in 

rechtspopulistischen Tendenzen in Politik und Medien. Die extrem konservative Ausrichtung der 

regierenden LDP war zwar schon immer bekannt, jedoch war diese bis dato nur sehr undeutlich und 

abstrahiert geäußert worden. So geriet die ultranationalistische Ideologie ab den 1990er-Jahren 

allmählich immer stärker in den Vordergrund der politischen Diskussion. Berichte über die 

gescheiterte Expansionspolitik bis hin zum Zweiten Weltkrieg wurden in den Medien als 

„selbstquälerische Sicht auf die Geschichte“ (jap. jigyaku-shikan) bezeichnet und revisionistische 

Geschichtsbücher wurden als Schulbücher zugelassen.425 

 

Ab den 1990er-Jahren wurden unter dem Begriff Japanizität (jap. nihonjin-ron) japanspezifische 

Besonderheiten diskutiert.426 Was Japanizität, japanische Identität, Spiritualität und Tradition sein 

sollen, wurde breit in den Medien gezeigt und übertragen. In der Kunstszene geriet die Edo-Kultur 

wieder in Mode. Warum diese Zeit und deren Kultur wieder „Cool“ sei, wurde außergewöhnlich oft 

in den Medien besprochen. Zu diesem „Edo-Boom“ unter Cool Japan merkt der japanische 

Philosoph Azuma Hiroki kritisch an, dass die Japaner:innen die Erinnerung an den amerikanischen 

Einfluss auf die japanische Kultur vergessen wollten und daher die Edo-Zeit und das heutige Japan 

 
423 Der japanische Philosoph Azuma Hiroki kritisiert die Konzipierung von Cool Japan, da McGray tatsächlich nichts 

über Japan wusste. Azuma lernte McGray 2005 kennen und berichtet, dass McGray selbst überrascht gewesen wäre, 

dass sein Artikel in Japan so großes Echo fand. Vgl. Azuma 2013. 
424 Die staatliche Unterstützung zur „Industrialisierung“ der kreativen Produkte wie Manga und Anime wurde 

fokussiert. Außerdem sollten japanische Mode und Design, japanische Lebensmittel, der Tourismus usw. besonders 

beworben werden. Vgl. Oyama 2018: 324f, in: Hjorth/Khoo 2018. 
425 Ländern angeprangert. Dadurch erhöhte sich die nationalistische Stimmung in Japan noch zusätzlich. Der damalige 

Ministerpräsident Mori postulierte darauf sogar, dass Japan „das Land Gottes“ sei. Vgl. Tipton 2002: 226f. Der 

Historiker Ienaga Saburô verklagte die japanische Regierung, da seine Schulbücher mit den Beschreibungen des 

Zweiten Weltkriegs durch die Regierung nicht mehr zugelassen wurden. Vgl. Namimoto 1995: 363-373. in: Asao 1995. 
426 Vgl. Morikawa 2013. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

86 

in einer ununterbrochenen Linie verbunden sehen wollen.427 Wie in der vorliegenden Arbeit 

dargestellt, war die Edo-Zeit jedoch bereits stark durch die westliche und chinesische Kultur 

geprägt, was aber weiterhin überwiegend ignoriert wird. 

Was die anhaltende Popularität der Edo-Zeit in Japan selbst anbelangt, so lässt sich dies mit deren 

Beliebtheit im westlichen Japonismus erklären, in dem die Japaner:innen die Wertschätzung des 

Westens für die japanische Kultur gespiegelt sehen wollen. 

Am Zenit des Edo-Booms veröffentlichte der Künstler Murakami Takashi 2000 sein Manifest 

Superflat, in dem Japanizität aus den Meisterwerken traditioneller japanischer Kunstschaffender 

abgeleitet wird. Die Entdeckung und Nutzung der Japanizität für seine Kunst war die entscheidende 

künstlerische Strategie während seines Aufenthalts in den USA.428 

Kritische Ansichten zur rechtspopulistischen Kulturdebatte wurden ab den 1990er-Jahren schnell 

negiert, und wer sich einen kritischen Kommentar leistete, wurde schnell als 

„antijapanisch“ gebrandmarkt, ähnlich wie zu Zeiten des Zweiten Weltkriegs. 

2010 wurde dann endgültig die Cool-Japan-Initiative im Ministerium für Wirtschaft, Handel und 

Industrie (jap. keizai-sangyô-shô) aus der Taufe gehoben. Wegen der wirtschaftlichen Krise seit den 

1990er-Jahren sollte das Staatsdefizit mit den Devisen der Touristen und den Einkünften aus der 

Vermarktung der Populärkultur ergänzt werden.429 Es wurde täglich in den Medien berichtet, wie 

die japanische Technik und die Professionalität der Japaner:innen weltweit geschätzt werden. In der 

Realität aber konnte Japan die Wirtschaftskrise nicht mehr mit seiner industriellen Technik 

überwinden. Es wurden mehrmals aus der Regierung Richtlinien für die Schönes Land Japan-

Kampagne erlassen, mit deren Hilfe durch Kultur, Kunst und Tourismus ökonomischer Erfolg 

generiert werden sollte.430 Dabei wurde betont, dass das negative Image Japans, vor allem aus den 

Zeiten des Pazifikkriegs, in den ausländischen Medien korrigiert werden sollte. 2013 wurde der 

Cool Japan Fund Inc. als Staatsfond begründet, um die japanische Kultur strategisch im Ausland zu 

bewerben und zu verkaufen. 2015 wurde dann ein „Verein für japanische Schönheit“ (jap. nihon no 

bi sôgô Project kondan-kai) von Ministerpräsident Abe begründet. Als Vorsitzender des Vereins 

wurde der rechtspopulistische Schauspieler Tsugawa Masahiko (1940-2018) gewählt, der laut 

eigener Aussage die Ideologie des Yasukuni-Schreins431 und Kamikaze verehrte. Tsugawa 

veranstaltete unter anderem 2018 die Ausstellung Japonismes in Paris, in der „traditionelle 

 
427 Vgl. Azuma 2001: 35. 
428 Vgl. Murakami 2000: 8-22. 
429 Vgl. Soumushô (Ministry of Public Management、Home Affairs、Posts and Telecommunications), hyôka no kekka, 

18.05.2018. 
430 Vgl. Sakuta 2020. 
431 Im Yasukuni-Schrein wurden die Kriegsgefallen als Götter verehrt. Ausführlich in: Kapitel 3.4. der vorliegenden 

Arbeit.  



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

87 

japanische Kunst und Kultur“ vorgestellt wurden.432 Als wichtigster Berater der japanischen 

Regierung in diesen Angelegenheiten ist David Atkinson (1965-) zu nennen. Er entwarf als Ökonom 

und Japanologe neue Konzepte für das zukünftige Wirtschaftswachstum. Er versteht Kunst und 

Kultur als Quelle für Kapital und schlug vor, diese durch die Förderung des nationalen und 

internationalen Tourismus noch weiter zu ökonomisieren. Durch Atkinson wurde die Bedeutung der 

Kultur in der Wirtschaftsstrategie weiter verstärkt und sogar ein neues Gesetz zur Ökonomisierung 

der Kulturgüter konzipiert.433 Es ist anzumerken, dass dabei seine Kulturdefinition im 19. 

Jahrhundert stehen geblieben zu sein scheint. So ist er nach wie vor davon überzeugt, dass Japan 

allein durch die altjapanische Kultur Touristen anlocken und darauf sein Wirtschaftswachstum im 

21. Jahrhundert gründen kann.434 

Die Konzipierung von Cool Japan sowie die Ökonomisierung des mystifizierten Japan-Bildes 

wurden unter dem Kabinett Abe weiter ausgestaltet, vor allem, in dem man ein positives Japan-Bild 

propagierte und negative Ansichten über Japan konsequent negierte. Ein negatives Japan-Bild 

wurde nicht nur dementiert, sondern sogar sanktioniert. Die internationale Aichi-Triennale 2019 in 

der Präfektur Aichi hatte „Meinungsfreiheit in Kunstausstellungen“ zum Thema, was der 

Konzeption von Cool Japan widersprach. An der Ausstellung beteiligten sich insgesamt 79 

Kunstschaffende aus der ganzen Welt mit unterschiedlichen Installationen, Filmen und 

Performances. Es wurde zudem eine kleine Ausstellung über Kunstzensur in Japan organisiert. In 

dieser Ausstellung wurde die Statue einer koreanischen Zwangsprostituierten während des 

Pazifikkriegs, einer sogenannten Trostfrau (jap. ianfu), ausgestellt. Im gleichen Raum wurde zudem 

noch ein Film vorgeführt, in dem das Porträt von Kaiser Hirohihito verbrannt wurde. Daraufhin 

widerrief das japanische Amt für Kunst und Kultur (jap. Bunkachô) die finanzielle Unterstützung 

für diese Veranstaltung.435 Danach wurde dann das Gesetz zur Kulturunterstützung nachwirkend 

verändert, um diese finanzielle Sanktionierung zu legitimieren. Seitdem ist die „Gemeinnützigkeit 

der Kunst“ als Voraussetzung für die finanzielle Unterstützung gesetzlich vorgeschrieben.436 Diese 

Klausel erlaubt es dem Amt seither, durch Sanktionen die Meinungsfreiheit der Kunstschaffenden 

zu beeinflussen. 

 
432 Dieser Verein plante auch die Japan Cultural Expo 2020 die zeitglich mit den Olympischen Spielen stattfinden sollte. 

Aber wegen der Pandemie wurde auch sie verschoben. In Paris wurde die Japan Expo seit dem Jahr 2000 regelmäßig 

veranstaltet und populäre japanische Kultur präsentiert. Vgl. Japan Expo 03.03.2020. 
433 David Atkinson wurde zunächst als Berater für den früheren japanischen Ministerpräsident Suga Yoshihide 

engagiert. Nach seinem Entwurf wurde das Gesetz für Kunst und Kultur (jap. bunka-geijutsu-kihonhô) reformiert. Vgl. 

Sakuta 2020. 
434 Atkinson ist seit 2011 der Vorstandsvorsitzender von Konishi-bijutsu-kôgeisha (engl. Konishi Dekorative Arts & 

Crafts). Dieses Unternehmen übernimmt die Restaurierungen der nationalen Kulturgüter. Vgl. Konishi-bijutsu-kôgeisha 

[o.J.]. 
435 Vgl. Neidhart 08.05.2019. Über die Geschichte der Trostfrau siehe ausführlich: Japan in Transformation, 1945-2020 

in: Kingston 2022, 47ff. Und siehe auch Tsukamoto 2022. 
436 Vgl. Sakuta 2020. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

88 

3.6.3. Cool Japan und die Meiji-Restauration 

 

In den letzten 30 Jahren war die konservative Regierung bemüht, das negative Bild der Meiji-Zeit 

zu revidieren. Die Regierungspartei LDP (jap. Jiyûminshutô, dt. Liberaldemokratische Partei) 

versuchte vielmehr, die Meiji-Restauration sogar als Vorbild für das heutige Japan zu 

implementieren. 2018 wurde das 150-jährige Jubiläum der Meiji-Restauration begangen, und der 

damalige Ministerpräsident Abe Shinzô (1954-2022) äußerte in seiner Rede zum Festakt die 

Ansicht, dass man den Geist der Meiji-Restauration neu denken müsse.437 Abes Großvater Kishi 

Nobusuke (1896-1987) wurde nach dem Zweiten Weltkrieg als Hauptkriegsverbrecher zum Tode 

verurteilt und inhaftiert. Doch kurz vor der Vollstreckung des Urteils wurde Kishi für unschuldig 

erklärt.438 Kishi war ein Nachkomme der politischen Elite Chôshû-Lehns,439 welche, zusammen mit 

Satsuma-Lehn den Kern der Satchô-Allianz bildete und die Meiji-Restauration durch die 

turbulenten Anfangsjahre führten. Abe verteidigte also als direkter Nachfahre der Verantwortlichen 

die „Leistungen“ der Meiji-Restauration und die seiner Familie. Seiner Auffassung nach habe die 

Meiji-Restauration Japan aus der Nationalkrise geführt, und ohne diese nationalistische 

Neuausrichtung wäre Japan höchstwahrscheinlich selbst kolonialisiert worden. Abes Darstellung 

zufolge führte die Meiji-Restauration unter anderem zu einer gleichberechtigten Ausbildung für alle 

Bürger, was Chancengleichheit und den Abbau der Hierarchien zur Folge gehabt hätte.440 Die 

Aggressionskriege des imperialistischen Systems wurden dagegen von Abe bis zu seinem Tod und 

von seiner politischen Gefolgschaft bis heute vollständig negiert.441 Viele Parteimitglieder der LDP 

halten außerdem daran fest, dass die fiktive Geschichte des Jinmu-Tennô der Wahrheit entspräche, 

so wie es im Rahmen der Meiji-Restauration festgeschrieben wurde. Auf Betreiben der LDP wurden 

im Jahr 2015 „19 Stätten der industriellen Revolution während der Meiji-Zeit“ zum UNESCO-

Weltkulturerbe erklärt. Dass dort Zwangsarbeiter aus Korea und China tätig waren, wurde nicht 

 
437 Vgl. Abe 2018. 
438 Obwohl Kishi im Zentrum der Kolonialpolitik stand, sind seine Unschuld sowie seine potenziellen Kriegsverbrechen 

bis heute nicht wirklich geklärt. Vgl. Nakamura 1995: 4-18. Vgl. Asao: 1995. In mehreren Biografien über Kishi wird 

als Grund für das Fallenlassen der Anklagepunkte angeführt, dass er wohl Informant für die amerikanische Botschaft 

war. Vgl. Nojiri 2015. Für die Etablierung seiner späteren politischen Macht arbeitete er mit der damals noch neuen, 

ursprünglich aus Südkorea stammenden Moon-Sekte (jap. Tôitsukyôkai) zusammen. Diese Zusammenarbeit wurde 

auch von Abe Shinzô, Kishis Enkel, übernommen. Die Sekte half den LDP-Politikern beim Wahlkampf und konnte 

dadurch ihren Status als Religion unter den japanischen Gläubigen festigen. Vgl. McNeill 15.09.2022 und Uchida 

15.09.2022. 
439 Chôshû-Lehn war eine Domäne in Westjapan, die sich auf dem Gebiet der heutigen Präfektur Yamaguchi befand. 

Chôshû-Lehn führte, gemeinsam mit den Kräften der Satsuma-Lehn, als Satchô Allianzen den erfolgreichen Aufstand 

gegen das Tokugawa-Shôgunat. Vgl. Tipton 2002: 29-35. 
440 Anzumerken ist, dass die Ausbildungen nicht kostenlos waren und nur 20 Prozent der Jugendlichen und etwa 10 

Prozent der Mädchen konnten die Schulen besuchen. Vgl. Ienaga 1977: 168ff. 
441 Seine Rede vom 03.11.2018 wurde auf der offiziellen Internetseite der japanischen Regierung veröffentlicht. In: Abe: 

2018. 



III. Von der Meiji-Restauration bis „Cool Japan“ 

89 

thematisiert.442 Im gleichen Jahr wurden die chinesischen Dokumente über das von den 

Japaner:innen verübte Nanking-Massaker als „Memory of the World“ in die UNESCO 

aufgenommen. Daraufhin stellte Japan seine Zahlungen an die UNESCO für das Jahr 2016 ein, um 

seine Protesthaltung zu unterstreichen.443 

Zwar wurde, wie bereits erwähnt, das bis dahin bestehende Feudalsystem durch die Meiji-

Restauration abgeschafft, stattdessen aber wurde eine absolute Monarchie eingeführt, in der der 

Kaiser (Tennô) als Gott verehrt werden musste. Die so zum ersten Mal zusammengefassten 

einzelnen Domänen wurden nun als Nation definiert und die Bevölkerung wurde gezwungen, ihr 

Leben der Macht des Kaisers zu unterwerfen.444 Im Namen der Modernisierung wurden die 

Menschenrechte noch weiter eingeschränkt. Während die mächtigen Geschäftsleute mit der 

Regierung gemeinsame Sache machten und als privilegierte Klasse Sonderrechte und ökonomische 

Erfolge genießen konnten, wurden die einfachen Menschen nur ausgebeutet.445 So hatten die Armen 

und die Frauen keine Stimme in der neuen Regierung. Japan führte zudem zahlreiche Angriffskriege 

und traumatisierte vor allem die asiatischen Nachbarländer durch seine brutalen Überfälle. Durch 

den kultischen Glauben an das „Gottesland Japan“ wurde der Tod im Krieg im Yasukuni-Schrein 

geheiligt und gerechtfertigt. 

Der Geschichtsrevisionismus der 1990er-Jahren und die wirtschaftliche Aussichtslosigkeit führten 

dazu, dass Intellektuelle, die sich rein auf die spirituellen Wurzeln des Landes beriefen, ohne den 

historischen Tatsachen Rechnung zu tragen, den Zeitgeschmack diktierten.446 Diese 

Meinungsmacher tauchten ständig in den Medien auf und sprachen die Spiritualität der 

Japaner:innen im Kulturkontext an, was im ersten Augenblick harmlos erscheint. Diese Äußerungen 

wurden aber schnell als Mittel des Rechtspopulismus weiter instrumentalisiert. 

In den Arbeiten von Sugimoto Hiroshi, Murakami Takashi oder Mori Mariko erkennt man diese 

vom neuen Spiritualismus geprägte Ästhetik. Diese „neue Spiritualität“ kam vor allem in dem noch 

immer vom New Age geprägten Westen der USA gut an, sie wurde dort auch nicht kritisch 

hinterfragt.447 So hat sich der neue Japonismus nach dem Zweiten Krieg hauptsächlich in den USA 

entwickelt. 

  

 
442 Vgl. Gunkel: 2015. 
443 Vgl. Belz 2016. 
444 Vgl. Tipton 2002: 55-71. 
445 Der konfuzianistischen Moral zufolge sollten sich private Unternehmen zusammen mit dem Staat harmonisch 

entwickeln. So wurde das nationale Interesse als Eigeninteresse verstanden. Vgl. Nakamura 1992: 480. 
446 Vgl. Shimazono 1996: 247. 
447 Vgl. Kameda 2013: 1-14. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

90 

IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

 

4.1. Die Übernahme der fremden Vorurteile 

 

Als die Jesuiten im 16. Jahrhundert auf der Insel Satsuma anlandeten, fand der kulturelle Austausch 

zunächst durch gegenseitige Beobachtungen statt, um sowohl die Mission als auch die 

Handelsgeschäfte gleichermaßen voranzutreiben.448 Die Jesuiten und Japaner:innen übernahmen 

schnell Teile der jeweils fremden Kultur und verbanden sie mit ihrer eigenen. So entstand aus der 

Zusammenarbeit etwas Neuartiges, wie beispielsweise die neue Kunstform Namban.449 Die Jesuiten 

trafen auf ihren Weltreisen von Portugal aus über Afrika und Indien nach China und Japan auf die 

unterschiedlichsten Kulturen und brachten so Teile davon auch mit nach Japan. Diese 

Transkulturalität beeinflusst seitdem die japanische Kunst.450 Als Japan ab 1854 mit den westlichen 

Großmächten die Ungleichen Handelsverträge abschloss, befand sich das Land in einer machtlosen 

Position. Seither orientiert sich das japanische Wertesystem am Imperial Gaze der westlichen 

Mächte, und die Richtlinien der japanischen Expansionspolitik orientieren sich an deren Idealen.451 

Im 16. Jahrhundert brachten Schusswaffen aus Portugal und die modernen Wissenschaften den 

regionalen Herrschern der miteinander im Streit liegenden Reiche Vorteile. Die fremde Kultur 

bedeutete auch für die Bevölkerung zunächst eine Verbesserung sowohl der Lebensqualität als auch 

der Kriegstechnik, und sie brachte ein neues Wissen über die Welt mit sich. 

Ab dem 19. Jahrhundert wurde die nationale Kultur als ökonomisches Mittel angesehen und das 

fiktive Japan-Bild wurde zunächst nur im westlichen Kontext quasi als Ware konsumiert. Diese 

 
448 Luis Fróis beobachtete 10 Jahre lang die japanische Gesellschaft, Kultur und Religion und veröffentlichte seine 

Beobachtungen in seinem chronologischen Geschichtsbuch Historia de Iapam (dt. Die Geschichte Japans). Man 

erkennt, dass er die fremde Kultur nicht stereotypisiert. Somit ist dieses Buch auch in Japan als wichtige Quelle zur 

eigenen Geschichte anerkannt. Vgl. Fróis 1929. 

Alexandra Curvelo beschreibt wie folgt: „An diesem Ort, der von den Höfen Lissabons und Madrids und vom 

päpstlichen Rom so weit entfernt lag, wie es nur irgend möglich war, in einem Land, in dem die Portugiesen nirgends je 

volle Souveränität genossen und in dem sie sich während eines von politischen und diplomatischen Unklarheiten und 

Konflikten geprägten Jahrhunderts (1543 – 1640) aufhielten, entstand eine der interessantesten, reichhaltigsten und 

langlebigsten Strömungen der luso-asiatischen Künste, die Namban-Kunst.“ Vgl. Curvelo, Alexandra 2007: 275-279, 

in: Kraus/Ottomeyer 2007. 
449„[…] im Sinne der ‚Anpassungsstrategie‘ [verfasste] Valignano [mit] seinen Advertimentos e avisos acerca dos 

costumes e catangues de Japão (1582), [einen] Kodex und praktischen Führer für den Alltag der Missionare, […] nach 

der Consultant im Jahr 1580“ Seine Berichte unterstützten die Mission und gaben den Europäern einen Einblick in die 

japanischen Sitten und Gebräuche. So hielt er auch fest: „Die christlichen Gotteshäuser folgten in ihrer Architektur 

mehrheitlich japanischen Vorbildern, wobei natürlich das Innere im Wesentlichen mit Altarvorsätzen aus bestickter 

Seide und mit Altarbildern geschmückt war.“ Vgl. ebd.: 280. 
450 Japan erkannte nicht gleich das Risiko des Währungsunterschiedes im Außenhandel. Vgl. Okamoto 1965: 15. 
451 Der Begriff Imperial Gaze wurde 1992 von Mary Louise Pratt geprägt. Aspekte zum Tourismus in Verbindung mit 

dem Imperial Gaze wurden von John Urry und Jonas Larsen unter „the Tourist Gaze“ zusammengefasst. Das exotische 

Japan wurde hier durch westliche Reisende „entdeckt“ und bewertet. Vgl. Pratt 1992 in: Urry/Larsen 2011:158. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

91 

Vorgehensweise wurde aber von den Japaner:innen von Anfang an billigend in Kauf genommen.452 

Erst aufgrund dieser fiktiven kulturellen Identität wurde die japanische Kunst in Japan als spezifisch 

japanisch identifiziert.453  

Hierbei treten deutlich die ungleichen Machtverhältnisse zwischen Westen und Osten zutage. 

Solange Japan die Ungleichen Verträge mit den westlichen Großmächten nicht korrigieren konnte, 

wurde das exotisierte Japan-Bild als Exportgut weiter produziert.454 Japan war bis Anfang des 20. 

Jahrhunderts ein „Musterschüler des Westens“.455 Die japanische Kultur wurde zusehends als 

unmoralisch und primitiv bewertet, während die westliche Kultur die gute Moral und die 

verheißungsvolle Moderne darstellte.456 

Unter den westlichen Japanologen wurde die westliche Einstellung, also das exotisierte Japan-Bild 

ab den 1990er-Jahren kritisch diskutiert. Der Japanologe Joseph Kreiner beispielsweise bemerkt 

zum klischeehaften Japan-Bild, dass das Selbstbild der Japaner:innen nicht von den Japaner:innen, 

sondern von der Außenperspektive bestimmt wurde.457 Diese aus dem 19. Jahrhundert stammenden 

Fantasien sind teils heute noch gültig. 

Es gab sowohl negative Berichte wie auch idealisierte Fantasien über Japan.458 Diese können nach 

Stephan Greenblatt „die Analyse der europäischen Repräsentationspraktik“ selbst459 darstellen und 

können als Teil der „social history of the imagination “ nach Cliffort Geertz 460 verstanden werden. 

Die japanischen Intellektuellen des 19. Jahrhunderts empfanden die westlichen Vorurteile oft als 

beleidigend.461 Trotzdem waren sie nicht in der Lage, sich gegen diese Herabwürdigungen zur Wehr 

zu setzen. Gleichzeitig wurde das imaginäre Japan-Bild durch die Geschäftsleute adaptiert und 

reproduziert und von den Japaner:innen dann teilweise als Selbstbild angenommen.462 Die Strategie, 

um gegen diese Vorurteile anzugehen, war es, eine andere fiktive Geschichte Japans zu idealisieren. 

So entstanden The Book of Tea von Okakura Kakuzô sowie Bushidô - Der Ehrenkodex der Samurai 

 
452 Shimada beschreibt die Übernahme der fremden Sicht. Vgl. Shimada 2006: 21. 
453 Pekar sammelt Beispiele zur Geschichte der Japan-Bilder, wie die Vorurteile und Klischees gegen Japan als eigenes 

Bild in die japanische Identität übernommen und dann wieder kommerzialisiert wurden. Vgl. Pekar 2003: 335-345. 
454 Zur wichtigsten Voraussetzung zum Abbau von Vorurteilen schreibt A. Thomas: „Der ökonomische und soziale 

Status der miteinander in Kontakt tretenden Personen muss gleich oder sehr ähnlich sein.“ Vgl. Thomas, A 1994: 227-

237. 
455 Vgl. Hardach-Pinke 1990: 15. 
456 Die Japanologin Hardach-Pinke fordert eine kritische Auseinandersetzung mit den westlichen Einstellungen des 19. 

Jahrhunderts. Vgl. ebd.: 26. 
457 Vgl. Kreiner 1989:32, in: Pekar 2003. 
458 Zum Beispiel erläutert Max Dauthendey: „Ich möchte, dass es in Europa so werde wie im fernen Osten, wo mehr 

Verinnerlichung und mehr Verständnis für die Weltbilde, für Naturleben und für Freude am Weltall herrscht, und wo 

mehr Nutzen und Freude vom Lebensfest geerntet wird.“ Vgl. Dauthendy 1913: I 106f, in: Pekar 2003: 264. 
459 Vgl. Greenblatt 1991/1994:13, in: Pekar 2003: 22f. 
460 Vgl. Geertz 1976: 1498, in: Pekar 2003: 22f. 
461 Das negative Japan-Bild damals führte Okakura zum „Teeismus“. Vgl. Pekar 2003: 179-185. 
462 Pekar referiert das „Orientalismus-Konzept Edward W. Saids, der darunter den westlichen "Stil der Herrschaft, 

Umstrukturierung und des Autoritätsbesitzes über den Orient“ verstehet, der zu Anfang des Ersten Weltkriegs 

kulminiert sei“. (Said 1978/1981:10). Vgl. Pekar 2003: 22f. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

92 

von Nitobe Inazô, die beide zunächst in englischer Sprache publiziert wurden. In diesen Büchern 

wurde die Einzigartigkeit der japanischen Spiritualität propagiert und es wurde Nicht-Japaner:innen 

die Kompetenz zum Nachempfinden dieser einzigartigen Qualitäten abgesprochen, was bis heute 

noch im Alltag und auch in den Medien kolportiert wird. Auch wenn dieses neue imaginäre Japan-

Bild sowohl im westlichen als auch im japanischen Kontext gleichsam schnell adaptiert wurde, so 

verbleibt der Wahrnehmungsunterschied zwischen äußerer und innerer Perspektive bis heute. Und 

obwohl der Staats-Shintô nach der Niederlage 1945 abgeschafft wurde, entwickelten die 

japanischen Nationalisten weiter ein mystifiziertes Japan-Bild mit schintoistischer Göttergeschichte. 

Um den verinnerlichten Unterlegenheitsgefühlen gegenüber dem Westen zu begegnen, wurde daher 

eine mit spirituellen sowie religiösen Inhalten unterfütterte Selbsterhöhung entwickelt.463 

Erst nach der wirtschaftlichen Krise, die etwa ab 1991 für jeden spürbar wurde, wurde die 

Politisierung der Kultur offensichtlicher. Mit der Internationalisierung der japanischen Anime-

Kultur wurden Teekultur, Zen-Buddhismus und die Samurai-Kultur fusioniert. Diese 

schintoistischen Fantasien zielten auf ein junges Publikum ab, das leicht davon zu überzeugen war, 

dass es sich um „Traditionen“ Japans handle.464 Ob die vermeintliche Religiosität des Landes, die 

vielmehr einer allgemeinen Stimmungslage entspricht, sich aus dem Zen-Buddhismus entwickelt 

hat oder tatsächlich eine schintoistische Tradition ist, wird in der populären Kultur nicht hinterfragt. 

Die meisten international erfolgreichen Kunstschaffenden rekurrieren in ihren Arbeiten auf diese 

erfundene „Tradition“, die mittlerweile in den westlichen Medien als wahrhaftig referiert wird.465 

Das dystopische Japan-Bild der 1980er-Jahre in den Romanen von William Gibson wie 

Neuromancer (1984) und Idoru (1996) oder der Erfolg des Films Blade Runner (1982) wurden von 

japanischen Kunstschaffenden schon bald als Selbstbild übernommen.466 Dieses neue Klischee über 

 
463 A. Thomas deutet in seiner Kontakthypothese zweier fremder Kulturen die meist resultierende 

„Abwehrfunktion“ wie folgt: „Sie dient dem Schutz vor einem allzu negativen Selbstbild und der Abwehr von 

Schuldgefühlen, innerpsychischen Konflikten und von Selbstkritik. Erreicht wird diese positive Selbstschätzung auf 

Kosten anderer Personen oder Gruppen, die abgewertet, und diskriminiert werden“. Die 

„Selbstdarstellungsfunktion“ sieht er folgendermaßen: „Sie besteht darin, daß man sich vor anderen mitbestimmten, 

meist sozial erwünschten Einstellungen identifiziert und im Zuge eines Selbstdarstellungsvorgangs vor der sozialen 

Umwelt zur Bildung eines positiven Images gegenüber den anderen beiträgt“. Vgl. Thomas 1994: 229. 
464 Der prominente Anime-Regisseur Hayao Miyazaki produzierte ab den 1990er-Jahren shintoistische Filme wie 

„Chihiros Reise“ (2001) in denen die Tradition und die technischen Fortschritte betont wurden. Vgl. Glaubitz 2009: 36. 
465 Kößler/Schiel verdeutlichten die Tradition als „geheiligtes Erbe“ in Bezug auf Nationalstaaten im Allgemeinen wie 

folgt: „Tradition wurde erfunden, und sie wird weiterhin erfunden, (…) Tradition ist daher eine schöpferische Antwort 

aus Wandel, (…) gerade weil Tradition sich so hartnäckig auf ewige, umwandelbare Werte beruft, die von keinem noch 

so einschneidenden Umbruch berührt werden können, ist sie gewiß kein „ewiges zeitloses Erbe“, sondern eine 

spezifische Reaktion der Selbstvergewisserung in solchen Situationen. (…) gerade mit dem emphatischen Rückgriff auf 

ʻTradition‘ aber wird die moderne ,Nation‘ enthistorisiert. Sie wird ihres geschichtlich gewordenen Charakters 

entkleidet und zu etwas Unwandelbarem, Immer-Schon-Dagewesenem umgedeutet.“ Vgl. Kößler/Schiel 1994: 6ff. 
466 Julie Ha Tran führt als Beispiel für die Selbstorientalisierung den japanischen Literaturkritiker Tatsumi Takayuki an: 

„In Tatsumi’s example, Japanese authors find in the U.S. cyberpunks’ techno-Orientalist visions of future Japan a 

literary representation of present-day Japan that is strangely accurate. For the Japanese authors, these Americans’ 

distorted mimicries capture confusing postmodern Japan better than literary realism, which results in mutual borrowings 

and mimicries from both sides.“ Vgl. Tran 2015:140, in: Roh u.a. 2015. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

93 

Japan wurde als sogenannter Techno-Orientalismus zunächst in den USA ästhetisiert. Der 

Videokünstler Nam June Paik verband Zen-Buddhismus mit moderner Technologie in seiner 

Installation TV-Buddha (1974) zuerst in den USA. (Abb. 32) Der Techno-Orientalismus in der 

zeitgenössischen Kunst ist also zunächst das Produkt der Zusammenarbeit von asiatischen 

Kunstschaffenden und der amerikanischen Unterhaltungsindustrie. Auch wenn die Kritik gegenüber 

dieser Strömung ab den 1990er-Jahren erhöht wurde, griffen die zeitgenössischen Kunstschaffenden 

Japans wie Sugimoto Hiroshi, Murakami Takashi oder Mori Mariko sie auf, so wie auch der 

Buddhismus in moderner Interpretation durch sie in die Kunstwelt Eingang fand. Dieses Japanbild 

wurde auch im Kunstfilm Drawing Restraint 9 (2005) von Matthew Barney (Abb. 27) weiter 

erzeugt und weltweit ausgestellt. 

 

Teils geradezu als fanatisch zu bezeichnende Anime-Fans auf der ganzen Welt betrachten Japan als 

„imaginäre Heimat“. Für sie ist es uninteressant, ob das Japan-Bild, dem sie anhängen, echt ist oder 

ein Produkt politischer Intention.467 Das „Imaginäre Japan“ wird als „utopian 

alternative“ verstanden, wie Susan Napier darlegt.468 

Jedoch entstammt die japanische „Tradition“, die in der zeitgenössischen Kunst sowie in Anime und 

Manga repräsentiert wird, tatsächlich ursprünglich der Kriegspropaganda. 

Im Folgenden wird das im Westen vermittelte Japan-Bild genauer analysiert und kritisch beleuchtet. 

Die Vorstellungen über die japanischen Religionen, die Teekultur und den Verhaltenskodex der 

Samurai, deren Ideen erst nach dem 19. Jahrhundert auch bei den Japaner:innen zwangsweise 

etabliert wurden, wurden bis heute nur wenig korrigiert. Auch wenn die Japanologen teilweise 

scharfe Kritik an der weiteren Mystifizierung der „erfundenen Tradition“ in Japan üben, 

wiederholen die Medien immer wieder dieses fantastische Japan-Bild mit seiner 

traditionsbewussten Mentalität. Da diese fiktiven Traditionen bereits als Konsumartikel ökonomisch 

eine wichtige Rolle spielen, wird nach dem Hintergrund dieser „Traditionen“ nicht mehr gefragt. 

Außerdem verharrt Japan nach wie vor in der Selbstwahrnehmung einer Kolonialmacht des 20. 

Jahrhunderts. Für Japan ist heute noch wichtig, wie das westliche Publikum die japanische Kultur 

beurteilt.469 Die im Westen seit dem 19. Jahrhundert populärsten „Traditionen“ werden im 

Folgenden aufgezeigt.  

 
467 Charles Park verdeutlicht, dass Nam June Paik das techno-orientalistische Image über Japan in seinen Arbeiten 

wiedergab. Vgl. Park 2015: 211. 
468 Japan muss als „das Andere“ fremd bleiben, um seine utopische Rolle auf dem Weltmarkt spielen zu können. Vgl. 

Napier 1998: 27f. 
469 Ann Kaplan schreibt zur postkolonialen Diskussion wie folgt: „The imperial gaze reflects the assumption that the 

white western subject is central much as the male gaze assumes the centrality of the male subject." Vgl. Kaplan 2006: 

514. in: Waugh 2006. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

94 

4.2. Bushidô und Teeismus als japanische Spiritualität 

 

Durch ihre aggressive Expansionspolitik des frühen 20. Jahrhunderts sahen sich die Japaner:innen 

mit negativen Reaktionen konfrontiert. Um diese zu überwinden, wurde zunächst in englischer 

Sprache über die japanische Spiritualität geschrieben. Die hohe Spiritualität der japanischen Kultur 

musste als Lösung fungieren, um das negative Image der Japaner:innen zu verändern. Wie bereits 

im Kapitel zum historischen Hintergrund erwähnt, verfasste der japanische Kunsthandeltreibende 

Hayashi Tadamasa 1900 zur Weltausstellung in Paris den Ausstellungskatalog Histoire de l'art du 

Japon, um die Geschichtsschreibung der Traditionen Japans, dabei den westlichen Idealen folgend, 

zu formen. Die Kunstpropaganda des bald folgenden Pazifikkriegs trieb die Darstellung der 

Überlegenheit der japanischen Kultur weiter voran, deren wichtigste Symbole bis heute fest mit 

dem vorherrschenden Japan-Bild verknüpft sind. So versinnbildlichte die Kirschblüte, die heute als 

typisch japanisches Symbol verstanden wird, in der Meiji-Zeit wegen ihrer Kurzlebigkeit das Ideal 

des früh sterbenden Soldaten.470 Die Teezeremonie, die bereits im 16. Jahrhundert von den 

Shôgunen eingeführt worden war, und später der Samurai-Kodex wurden in der Meiji-Restauration 

zu den wichtigsten Propagandainstrumenten, sowohl innen- wie auch außenpolitisch. Durch die 

massive Propaganda wurde Tee so zum wichtigsten Exportgut Japans.471 

Die Teezeremonie sowie das idealisierte Samurai-Bild werden bis heute in den japanischen Manga 

und Anime immer wieder als Epitom der japanischen Ästhetik präsentiert. So wurde die propagierte 

Spiritualität der japanischen Kultur in der populären Kultur etabliert.472 Beispielsweise baute der 

weltweit bekannte Künstler Sugimoto Hiroshi (1948- ) 2014 sein The Glass House of Mondrian für 

die Architekturbiennale in Venedig, für das er unterschiedliche Versatzstücke japanischer Teehaus-

Architektur kombinierte.473 (Abb. 62) Die Mystifizierung der Tempelzeremonien und des 

Shintôismus wurde von Matthew Barney in seinem Kunstfilm Drawing Restraint 9 (2005) 

weitergeführt.474 (Abb. 27) Warum diese Themen bis heute in der Japanrezeption internationaler 

Kunstschaffender gegenwärtig sind, soll im Folgenden dargestellt werden. 

 

 
470 Der Künstler Takashi Murakami zeigte eine übergroßformatige Malerei mit dem Berg Fuji und Kirschblüten im Mori 

Art Museum, um den Menschen in der Corona-Krise Trost zuzusprechen. Die Ausstellung hieß Stars: Six 

Contemporary Artists from Japan to the World von 01.07.2020 bis 03.01.2021. Vgl. https://www.mori.art.museum/jp/, 

Stand: 20.10.2020. 
471 Vgl. Fujimori 1997. 
472 Beispiele für Anime und Manga, die von Samurai und Shintoismus handeln und auch in Europa und USA erfolgreich 

sind, sind zum Beispiel Kamui (seit 1964), Rurou ni Kenshin (seit 1994), Mugen no Junin (1993), Inuyasha (seit 1996), 

Samurai Champloo (1994) oder Demon Slayer (Seit 2016). Die jeweiligen Animes haben alle mit dem shintoistischen 

Animismus zu tun. 
473 Das Tea House von Sugimoto wurde 2018 im Bassin du Plat-Fond im Park von Versailles und 2020 im Kyocera 

Museum in Kyoto ausgestellt. Vgl. König: 2015. 
474 Vgl. Bellon/Gladstone 2005. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

95 

1899 verfasste Nitobe Inazo (1862-1933) Bushido – the Soul of Japan in englischer Sprache und 

versuchte darin, die Moralvorstellungen der Samurai-Gesellschaft als Ritterlichkeit darzustellen und 

die japanischen Tugenden mit den westlichen Tugenden gleichzusetzen, obwohl es die Samurai zu 

dieser Zeit längst nicht mehr gab. Spätestens seit 1867 war der private Besitz eines Schwertes 

verboten und die Samurai wurden als Untertanen des Kaiserreiches „gleichberechtigt“ wie die 

anderen Bürger in das Staatssystem integriert.475 Trotzdem versuchte Nitobe, die japanischen Sitten 

und Moralvorstellungen gegenüber dem Westen aufzuwerten, indem er die sublime Spiritualität der 

Samurai hervorhob. 

Nitobe wuchs in seiner Kindheit unter starkem christlichem Einfluss in Hokkaidô auf und war auch 

christlich getauft. Er studierte ab 1884 Wirtschaftswissenschaft an der Johns Hopkins University in 

Baltimore. Als Austauschstudent studierte er auch drei Jahre lang an Universitäten in Deutschland 

und schließlich an der Universität Halle, wo er einen Doktortitel erwarb. 1891 heiratete Nitobe die 

Amerikanerin Mary Elkinton in Philadelphia. Sein Leben war also eher von der westlichen Kultur 

geprägt als von der japanischen. Aus dieser westlichen Denkwelt heraus schrieb er sein idealisiertes 

Japan-Bild über die Samurai.476 Diese Propaganda in eigener Sache war für Nitobe wichtig, da er 

sich in den westlichen Ländern mit negativen Vorurteilen gegenüber seinem Heimatland 

konfrontiert sah und sich diskriminiert fühlte.477 Seine Japan-Verteidigungs-Strategie bestand in der 

Ästhetisierung des Kriegers, nämlich des Samurai. Dies passte zur japanischen Expansionspolitik, 

welche nach dem Chinesisch-Japanischen Krieg international zusehends negativ bewertet wurde.478 

Er beschrieb die Spiritualität der Samurai als Teil des Yamato-Damashii (dt. japanischer Volksgeist) 

und verband ihre Ritterlichkeit mit dem Shintôismus, der eine der christlichen Kultur ähnelnde 

Umdeutung erfuhr.479 Durch diese Ästhetisierung einer fiktiven Ritterlichkeit wollte Nitobe die 

 
475 Die Privilegien der Samurai wurden 1870 abgeschafft. Bis dahin durften Samurai unabhängig vom Gesetz den Tod 

eines Bürgers bestimmen. Danach mussten auch die Frisur und die Bekleidung dem westlichen Stil angepasst werden. 

Vgl. Ienaga 1977: 166ff. Dennoch schrieb Nitobe damals wie folgt: „Bushidô hat das Schwert zum Emblem seiner 

Macht und Entschlossenheit erhoben“. Nitobe 1889: Kindle Position 1251 (Übersetzt durch Landgraf). 
476 Die idealisierte Männlichkeit der japanischen Männer wurde in vielen Aspekten mit der westlichen Kultur 

entwickelt. Im Manga-Magazine Shônen-Club (1914 bis 1962) wurde in den 1930er-Jahren zur Kriegspropaganda durch 

Manga aufgefordert. Nach der Kapitulation 1945 wurde in den Manga Männlichkeit mit dem US-amerikanischen 

Baseball-Sport verbunden, der mit dem japanischen Bushidô in Verbindung gebracht wurde. So überlebte der 

Militarismus des Bushidô in den Baseball-Mangas sehr lange. Vgl. Uchida 2012: 75-82.  
477 Nitobe schrieb, dass er nicht nur wegen des Sprachproblems, sondern auch wegen seines als hässlich empfundenen 

Aussehens diskriminiert wurde. Vgl. Sawada 2019: 25-56. Über die Hässlichkeit der „Schlitzaugen“ wurde damals von 

mehreren Autoren wie Erwin Bälz, Wolfgang Kirchbach, Pierre Lotti, Moritz Kaisenberg usw. geschrieben. Vgl. Pekar 

2003: 152ff. 
478 Als Japan Ende der 80er-Jahre des 19. Jahrhunderts endlich die ungleichen Verträge mit den westlichen 

Großmächten revidieren konnte, wurde dies kritisch betrachtet, z.B.: „War die Umwandlung Japans unerhört, die 

Jurisdiktion über Staatsangehörige des Okzidents einzuräumen“. Vgl. Rathgen 1905/1911: 81, in: Pekar 2003: 66f. 
479 Nitobe ästhetisierte „the Soul of Yamato” wie folgt: „The Yamato spirit is not a tame, tender plant, but a wild — in 

the sense of natural — growth; it is indigenous to the soil; its accidental qualities it may share with the flowers of other 

lands, but in its essence, it remains the original, spontaneous outgrowth of our clime. But its nativity is not its sole claim 

to our affection. The refinement and grace of its beauty appeal to _our_ aesthetic sense as no other flower can.” Vgl. 

Nitobe 1900: 52. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

96 

Gleichberechtigung mit den westlichen Großmächten aufzeigen. Vor allem aber wollte er beweisen, 

dass die Japaner:innen auch eine im Westen gültige Moral besaßen.480 Doch war der Feudalismus 

der Samurai in Wirklichkeit auf übermäßiger Gewalt und Überwachung aufgebaut.481 Gewalt und 

Ehre waren bei den Samurai eng miteinander verbunden und wurden als Moral legitimiert. 

Gesellschaftliche Hierarchien waren damals nicht zu überwinden und waren mit dem Kastenwesen 

in Indien zu vergleichen.482 Dies führte zu den bereits erwähnten Aufständen und letztendlich zur 

Überwindung des alten Systems. 

Der Begriff Bushidô entstand im 17. Jahrhundert und bezeichnet den Ehrenkodex der Samurai, der 

aber nicht konsequent als Bushidô verbreitet war. Die darin enthaltene Philosophie über den Tod 

und das Leben des Kriegers wurde schon damals durch einige Autoren diskutiert. Das bekannteste 

Werk über den Verhaltenskodex der Samurai ist das Hagakure von Yamamoto Tsunetomo (1659-

1719), in dem der Tod als Schicksal des Kriegers ästhetisiert wird.483 Das bekannteste Zitat aus dem 

Hagakure ist: „Bushido, der Weg des Samurai, so habe ich herausgefunden, liegt im Sterben.“484 So 

wurden die Samurai zur Opferbereitschaft aufgefordert. Der Schriftsteller Mishima Yukio (1925-

1970) verstand das Hagakure jedoch als den „utopischen Opportunismus eines Aktivisten“ (U. d. 

V.).485 Mishima nach habe Tsunetomo mit dem Hagakure gegen die prächtige sowie luxuriöse 

Kultur der Geschäftsleute vorgehen wollen, da der ursprüngliche Verhaltenskodex bereits im 

friedlichen 18. Jahrhundert untergegangen war.486 Insoweit ist die Seriosität des Busihdô von 

Tsunetomo komplett verschieden vom Bushidô Nitobes aus dem kriegerischen 19. Jahrhundert. Das 

Hagakure in Nitobes Interpretation wurde im Pazifikkrieg von Soldaten als Pflichtlektüre gelesen, 

obgleich die kaiserlichen Soldaten keine Samurai waren. Bushi ist gleichbedeutend mit Samurai und 

do bedeutet Weg, was im Konfuzianismus als Verhaltenskodex zu verstehen ist. Der von Nitobe 

 
480 Nitobe wurde in den USA oft gefragt, ob man als Japaner:in überhaupt die im Westen konfigurierte Moral verstehen 

könne. Vgl. Taoka 2016. Pekar gibt das folgende Beispiel für das Image-Problem Japans wieder: „Immer wieder 

berichteten westliche Reisende über das unbefangene sexuelle Verhalten der Japaner:innen und warfen ihnen ,unmoral‘, 

z.B. bei der Duldung der Prostitution, vor“. Vgl. Pekar 2003: 86 
481 Zur erzwungenen Gewalt sowie den Selbstmord (seppuku) bei den Samurai schreibt Maurie Pinguet ausführlich. 

Vgl. Pinguet 1991: 145-178. 
482 Die Gewalterfahrungen ereigneten sich nicht nur im Kampf. Die Samurai waren durch die Erfahrung sexueller 

Gewalt seit ihrer Kindheit verbunden. Die „familiäre“ Liebe unter Samurai überraschte schon immer die westlichen 

Reisenden. Als Francisco de Xavier 1549 den damaligen Herrscher in Suou (heute Yamaguchi) Ôuchi Yoshitaka 

besuchte, kritisierte Xavier die homosexuellen Beziehungen in Japan. Xavier wurde deswegen zunächst abgewiesen. 

1551 erhielt er aber aufgrund seiner prächtigen Geschenke die Genehmigung für die Mission. Ein ausführlicher 

Vergleich zwischen der westlichen Ritterlichkeit und der Moral der Samurai findet sich in: Ikegami Eiko 1995. 
483 Laut Hagakure soll „der Krieger mit dem Tod verschmelzen“ und verinnerlichen „daß Bushidô Tod bedeutet. Vor die 

Alternative gestellt, kann man nur den Tod wählen. Das ist alles. Auf ein Scheitern hin zu sterben, heißt töricht sterben“. 

Vgl. Pinguet 1991: 165. 
484 Vgl. Pekar 2014: 222f. 
485 Vgl. Mishima 1955: 106f, in Mishima 1982. 
486 Mishima beschriebt den Tod von Tunetomo als „Unglück eines Aktivisten“, weil er keinen Selbstmord begehen 

durfte. Tsunetomo starb an Altersschwäche. Vgl. Mishima 1955: 110, in Mishima 1982. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

97 

kreierte Begriff Bushidô wird noch heute in Japan als Philosophie des japanischen Volksgeistes 

verstanden.487 

Die Umdeutung des Symbols der Kirschblüte ist unter anderem auch auf Nitobes Buch 

zurückzuführen. In seinem Bushidô wird die Kirschblüte zur Metapher für den japanischen Geist 

erklärt.488 Die Kirschblüte wurde tatsächlich traditionell in den Gedichten als Bild für die 

vergängliche Schönheit verwendet.489 Im 18. Jahrhundert hatten die Veranstaltungen und Feste zur 

Zeit der Kirschblüte einen friedlichen Hintergrund. Ab dem 19. Jahrhundert aber, als Nitobe sein 

Bushidô publiziert hatte, symbolisierte die Kirschblüte den ehrenhaften Tod. 1869 wurden 

Kirschbäume im Yasukuni-Schrein gepflanzt, dort, wo man fortan die Kriegsgefallenen als Götter 

verehrte. Ab 1870 wurde die Kirschblüte auf der Medaille der Marine abgebildet. Anschließend 

wurde die Kirschblüte auch auf das Schwert, die Kragenabzeichen und Kokarden geprägt. Der 

Künstler Indô Matate schuf 1897 ein Bild mit blühendem Kirschbaum, Yozakura, welches sich 

schnell großer Beliebtheit erfreute. Die Kirschblüte wurde bis ins 19. Jahrhundert wegen ihrer 

Kurzlebigkeit absichtlich nicht für Familienwappen von Kriegern verwendet.490 Ab dem 19. 

Jahrhundert aber wurde das kurze Leben der Soldaten wie das der Kirschblüte ästhetisiert.491 In 

Kriegsliedern wurde das Sterben wie das einer Kirschblüte als höchste Ehre besungen.492 Das 

Kirschblütenthema in Verbindung mit dem Tod wurde sogar als Kinderlied im Kindergarten 

besungen und in Schulbüchern abgedruckt. Auch bei der Kolonialisierung wurden Kirschbäume in 

Korea und in der Mandschurei angepflanzt, um die Sitten des Kaiserreiches zu etablieren.493 Der 

Satz „Kirschblüten sind gefallen“ stand damals in den Todesanzeigen der Soldaten.494 Die 

Abschnitte über die Kirschblüte im Bushidô gehören also zur Kriegspropaganda. Der Japanologe 

Antoni beschreibt das Bushidô wie folgt: „[…] nicht nur von außen her ein Blick auf Japan durch 

 
487 Nitobe beschreibt die Spiritualität der Japaner:innen wie folgt: „The Precepts of Knighthood begun at first as the 

glory of the elite, became in time an aspiration and inspiration to the nation at large; and though the populace could not 

attain the moral height of those loftier souls, yet Yamato Damashii, the Soul of Japan, ultimately came to express the 

Volksgeist of the Island Realm“. Vgl. Nitobe 1900: 85. 
488 Nitobe schildert wie folgt: “the sakura has for ages been the favorite of our people and the emblem of our character. 

Mark particularly the terms of definition which the poet uses, the words the wild cherry flower scenting the morning 

sun“. Vgl. Nitobe 1990: 85. 
489 Kirschblüten wurden allerdings als Symbole der vergänglichen Schönheit sowie der Liebe in der Literatur 

verwendet. Vgl. Miya 1990: 60-64. 
490 Auf Familienwappen wurden durchaus Blumen verwendet. Beim hochrangigen Adler sowie der Kaiserfamilie 

wurden Chrysanthemen gewählt. Der legendäre Krieger Kusunoki Masashige aus dem 14. Jahrhundert wurde auch mit 

Chrysantheme dargestellt. Kusunoki war das Vorbild der Kamikaze-Piloten, da er laut Legende siebenmal neu geboren 

wurde. Vgl. Morris 1989: 352 und 378. 
491 Ein kurzes Gedicht eines 22-jährigen Kamikaze-Piloten lautet beispielsweise wie folgt: „Können wir fallen, wie 

Kirschblüten im Frühling – so rein und strahlend“. Die Übersetzung steht in: Morris 1989: 335. 
492 Vgl. Tsujita 2014: 20f. 
493 Nitobe war besorgt, dass sich die Japaner:innen bei der Besetzung Koreas und Taiwans arrogant und gewaltig 

verhielten und dies Auswirkungen darauf haben könnte, wie die Amerikaner:innen die japanischen Emigranten 

behandeln würden. Vgl. Satô 1985: 188ff. 
494 Vgl. Morris 1989:389 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

98 

die Brille von Stereotypen und Klischees […], sondern daß [damit auch] eine solche 

stereotypisierende Sicht […] in Japan selbst im Hinblick auf die eigene Kultur vertreten und – dies 

ist ganz entscheidend – nach außen vermittelt wird.“495 

Der japanische Volksgeist wurde auch von Okakura Kakuzô zunächst in englischer Sprache 

beschrieben. Sein bekanntestes Buch ist The Book of Tea von 1906, das in New York publiziert 

wurde.496 Allerdings schrieb er ironisch, dass die Japaner erst durch den grausamen Krieg in der 

Mandschurei international anerkannt wurden. Damit verringerte er die Bedeutung Bushidô.497 Aber 

auch hinter der Teekultur von Okakura steht der überhöhte Kulturnationalismus des 19. 

Jahrhunderts.498 Auch sind die Ursprünge der Teezeremonie mit den Waffengeschäften des 16. 

Jahrhunderts verbunden, als die portugiesischen Missionare zum ersten Mal Schusswaffen nach 

Japan brachten.499 

Okakura wollte durch die Teekultur die Überlegenheit der japanischen Spiritualität verdeutlichen, 

indem er der Teekultur mit dem Teeismus eine eigene Philosophie verlieh.500 Als Japan den Handel 

mit den Vereinigten Staaten und anderen Ländern in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts stark 

erweiterte, wurde japanischer Tee zu einem wichtigen Exportartikel. Die Teeherstellung wurde 

daraufhin landesweit ausgeweitet.501 Die japanische Teekultur zu bewerben, war also auch aus 

ökonomischen Aspekten relevant, und die erfolgreichen Unternehmer genossen gerne eine 

Teezeremonie.502 Die Teezeremonie wurde auch an den Mädchenschulen als Pflichtfach eingeführt, 

 
495 Vgl. Antoni 1993: 17f, in Pekar 2003: 343. 
496 Vgl. Okakura 1906. Ins Japanische wurde das Werk erst 1929 durch seinen Bruder Okakura Yoshisaburô übersetzt 

und publiziert. 
497 Er schreibt wie folgt: „The average Westerner, in his sleek complacency, will see in the tea ceremony but another 

instance of the thousand and one oddities which constitute the quaintness and childishness of the East to him. He was 

wont to regard Japan as barbarous while she indulged in the gentle arts of peace: he calls her civilized since she began 

to commit wholesale slaughter on Manchurian battlefields. Much comment has been given lately to the Code of the 

Samurai, the Art of Death which makes our soldiers exult in self-sacrifice; but scarcely any attention has been drawn to 

Teaism, which represents so much of our Art of Life. Fain would we remain barbarians, if our claim to civilization were 

to be based on the gruesome glory of war. Fain would we await the time when due respect shall be paid to our art and 

ideals. Vgl. Okakura 1905: in Kindle Position 37-40. 
498 Zen-Buddhisten sowie Teemeister arbeiteten beide für den Kulturnationalismus des 19. Jahrhunderts. Vgl. Iwai , 

Shigeki 2006: 49f. 
499 1534 wurden Schusswaffen zum ersten Mal auf die Insel Tanegashima gebracht. Ab 1571 wurden dann 

Schusswaffen dem portugiesischen Model nachgeahmt und in Japan selbst produziert. Der Teemeister Sen no Rikyû 

war auch als Waffenhändler der Regierung tätig. Vgl. Kuwata 1981: 238f. 
500 everyday existence. It inculcates purity and harmony, the mystery of mutual charity, the romanticism of the social 

order. It is essentially a worship of the Imperfect, as it is a tender attempt to accomplish something possible in this 

impossible thing we know as life“. Vgl. Okakura 1905: Kindle-Position 17-19. 
501 1853 wurde japanischer Tee von niederländischen Geschäftsfrauen aus Nagasaki verkauft. Durch Händler wurde 6 

Tonnen Tee für die USA bestellt. Der Teeanbau breitete sich während der Meiji-Zeit aus. Ab 1879 wurden Teeplantagen 

durch die Meiji-Regierung gefördert. 1916 wurden 30.102 Tonnen Tee exportiert. Vgl. Horikawa 2012: 50f. 1859 gab es 

noch keinen direkten Exportweg nach Europa und in die USA. So wurden die Waren zunächst über Schanghai und 

Hongkong exportiert. Genaueres zu den gefragten Exportwaren findet sich bei: Ômameuda 1995: 311-327, in Tanakna 

1995. 
502 Die Teekultur wurde durch diese kolonialen Unternehmer mit dem Kunstsammeln verbunden. Zur 

Unternehmenskultur während des Zweiten Weltkriegs vgl. Nakamura 1988: 476-478. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

99 

um die Schicklichkeit einer gut erzogenen Frau beweisen zu können. Teezeremonien waren bis zum 

19. Jahrhundert nur den männlichen hochrangigen Samurai erlaubt.503 Dennoch war die reale 

Teekultur von Zeit zu Zeit sehr verschieden. Okakuras Teeismus wurde 1929 ins Japanische 

übersetzt, und seine Philosophie wurde dann auch in Japan schnell als ureigene Tradition 

verstanden. Diese Umschreibung der ursprünglichen Tradition war deswegen möglich, da die 

meisten Japaner noch keiner Teezeremonie beigewohnt hatten.504 Tee war schon im Mittelalter als 

Getränk oder Medizin verbreitet. Der Teeismus oder die Teezeremonie als Philosophie und Ritual 

waren beim einfachen Volk jedoch unbekannt.505 Im Folgenden wird die Assoziation der 

Kriegspolitik mit der Teekultur kurz erläutert, um den Teeismus von der Teekultur des 19. 

Jahrhunderts unterscheiden zu können. 

Die Teekultur wurde ursprünglich aus China durch die Buddhisten überliefert und unter den Adligen 

als „chinesischer Geschmack“ in Teegesellschaften genossen.506 Im 13. Jahrhundert wurde die 

Teekultur durch den Zen-Buddhisten Eisai (1141-1215) erneut aus China eingeführt, danach aber 

eher als Medizin verstanden, da die Buddhisten die Rolle der Mediziner übernahmen. Mit der Zeit 

wurde der Buddhismus in der Teekultur nicht mehr als Religion, sondern als eher als Mode 

verstanden, während die reichen Adligen prächtige Teegesellschaften veranstalteten, um die 

chinesische Hofkultur zu imitieren, die sehr beliebt war. In der langen Zeit der streitenden Reiche 

(1467–1568, jap. sengoku-jidai) entwickelte sich die Teekultur zusammen mit der repräsentativen 

Kultur der Krieger. Die Krieger inszenierten ihre Stärke durch besondere Kostüme sowie durch 

ausgefallenes Verhalten, vielleicht dem heutigen „Punk“ vergleichbar, was basara genannt wurde. 

Der Begriff basara entstammt dem Sanskrit, wo vajra die Härte des Diamanten bezeichnet, und 

bedeutet in Japan in etwa so viel wie Luxus. Stärke und luxuriöse Pracht wurden unter dem Begriff 

basara als Mode für Krieger verbreitet. Der berühmteste Krieger Oda Nobunaga (1534-1582) war 

auch für sein einzigartiges Modebewusstsein bekannt. Er fing an, durch Kultur die Wirtschaft und 

Politik zu gestalten. Unter seiner Herrschaft wurde der Überseehandel mit China und Portugal 

erfolgreich erweitert. So wurden die Handelsstädte Sakai (heute Osaka) und Hakata zu bedeutsamen 

Kulturzentren. Oda sammelte wertvollen Schätze und Kunstwerke. Die berühmtesten Teemeister 

 
503 Surak betrachtet japanische Teezeremonie als Gender Studies. Wie ein ideales Frauenbild im 19. Jahrhundert in 

Japan definiert wurde, wird hier deutlich. Vgl. Surak 2012:163-171. Ienaga zeigte auf, dass Kimono und Teekultur die 

Frauenrechte in der Vormoderne stark beschränkten. Vgl. Ienaga 1959: 197. 
504 Vgl. Iwai 2006: 46f. 
505 Die bekannten Begriffe wabi und sabi wurden später zur Tradition erklärt und mit der Teekultur assoziiert. Sie sind 

heute als Philosophie der Teekultur bekannt. Wabi allein kann etwa als „elend“ oder „einfach“ verstanden werden. Dies 

wurde vom mittelalterlichen Geschäftsmann und Teemeister Takeno Jôô (1502–1555) für seine Teephilosophie 

ästhetisiert. Aber wabi wurde damals noch nicht mit sabi zusammen angewendet. Sabi kann etwa als „Patina“ oder „alt 

und geschmackvoll“ gelesen werden. Wabi-sabi als zentrale Teephilosophie begann erst unter dem Einfluss westlicher 

Architekten auf die japanische Architektur wie Le Corbusier. Vgl. Iwai 2006: 30-42. 
506 Vgl. Kuwata 1971: 13-33. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

100 

dieser Zeit stammten aus den erfolgreichen Händlerfamilien, die den Sammlungen des Herrschers 

neue Werke zuführen konnten. Unter der Herrschaft Odas verloren die erfolgreichen Geschäftsleute 

jedoch nach und nach ihre Privilegien und mussten dem Herrscher dienen. Sie kümmerten sich um 

die Verwaltung der Sammlungen und gleichzeitig um die Organisation der Waffenindustrie. In Sakai 

wurden Schusswaffen nach portugiesischem Vorbild geschmiedet. Die historischen Teemeister Imai 

Sôkyû (1520-1591) und Sen no Rikyû (1521-1591) stilisierten die Teezeremonie unter den 

Aspekten der Zen-Philosophie, die ursprünglich von Murata Shukô (1422-1502) entworfen worden 

war. Sie trugen damit auch zur Politisierung der Teekultur bei, denn zu dieser Zeit wurde der Zen-

Buddhismus noch nicht als Religion, sondern eher als ein geschmackvoller Lebensstil 

verstanden,507 und die berühmten Teemeister waren, wie bereits erwähnt, gleichzeitig große 

Waffenhändler für die Kriege ihres Herrn.508 

Oda und sein Nachfolger Toyotomi Hideyoshi (1537-1598) instrumentalisierten gemeinsam die 

Teekultur als politisches Mittel. Die leistungsfähigsten Krieger wurden mit wertvollen Kunstwerken 

belohnt und ihnen wurde die Veranstaltung der Teezeremonie genehmigt. Die Teezeremonie wurde 

in der Zeit von Oda Nobunaga und Toyotomi Hideyoshi ein Statussymbol, das die Macht des 

Kriegers zeigen sollte und nicht jedem erlaubt wurde. Diese Instrumentalisierung der Teekultur 

wurde oncha no yu goseidô (Ü. d. V. Teepolitik) genannt.509 Teezeremonie und Krieg waren daher 

unzertrennlich. Sen no Rikyû war der raffinierteste Teemeister und gewann vor allem die Gunst von 

Toyotomi Hideyoshi. Er wurde mit seiner stilvollen Inszenierung der Teezeremonie politisch immer 

wichtiger, und gerade wegen seiner überhöhten politischen Bedeutung wurde ihm der ritualisierte 

Suizid (jap. seppuku) befohlen,510 der von Okakura begeistert beschrieben wurde.511 Hier wurde der 

von Motoori Norinaga beschworene „japanische Geist“ ebenfalls wieder mit der Kirschblüte in 

Zusammenhang gebracht, wie im Bushidô von Nitobe.512 

Unter Sen no Rikyû entwickelten sich die Herstellung des Porzellans und die Kunst des 

Blumenarrangierens (jap. ikebana, kadô) im minimalisierten Stil. Rikyû bevorzugte koreanische 

und japanische Porzellane, welche vor seiner Zeit gegenüber den chinesischen Porzellanen als 

minderwertig betrachtet wurden.513 In der darauffolgenden friedlichen Edo-Zeit entwickelte sich in 

 
507 Vgl. Hayashiya 1965: 14-22. 
508 In der Handelsstadt Sakai wurden die Schusswaffen nachgebaut. Das benötigte Schießpulver konnte allerdings ohne 

Überseehandel nicht besorgt werden. Darum arbeiteten die Geschäftsleute eng mit den Kriegern zusammen. Vgl. 

Kuwata 1981: 246f. 
509 Vgl. Kuwata 1981: 264ff. 
510 Warum Sen no Rikyû zum Selbstmord gezwungen wurde, wird unterschiedlich begründet. Der wahre Grund war 

aber wohl seine zu groß gewordene politische Macht. Vgl. Kuwata 1981: 258f. 
511 Vgl. Okakura 1905: Kindle-Position 795-812. 
512 Das Gedicht von Okakura: „Wem wohl der Geist Yamatos, Mag zu vergleichen sein? Dem Duft der Kirschblüte im 

Sonnenaufgangsschein“. (Zit. Nach Hauser 1904: 41), Vgl. Pekar 2003: 89. 
513 Vgl. Kuwata 1981: 261f. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

101 

den westlichen Handelsstädten wie Kyoto, Nara und Osaka eine prunkvolle Porzellankunst nach 

chinesischem und niederländischem Vorbild, und die Teekultur war unter den Adligen und 

erfolgreichen Geschäftsleuten beliebt. In der östlichen Stadt Edo entstand einerseits eine bürgerliche 

Teekultur, anderseits wurde die neue Teekultur auch von den regionalen Territorialfürsten (jap. 

daimyô-cha), allerdings unterschiedlich übernommen. 

Im 19. Jahrhundert wurde Tee dann ein wichtiges Exportprodukt, und der merkantilistische 

Teeismus von Okakura wurde als japanische Tradition eingeführt.514 Die Teezeremonie mit 

wertvollen Porzellanen und formalisiertem Ablauf fand jedoch meistens nur im geschlossenen Kreis 

der Privilegierten statt.515 Nach der Meiji-Restauration veräußerten viele Adlige von hohem Rang 

aus Geldnot ihr wertvolles Porzellan auf dem freien Markt, und die Kriegsgewinnler, die damals im 

Ausland Geschäfte machten, sammelten diese wertvolle Keramiken der verarmten Adligen und 

veranstalten damit die inzwischen neu definierte Teezeremonie. Für die Weltausstellungen wurden 

klassische Porzellane neu produziert und anschließend im Westen erfolgreich verkauft. Zudem 

wurde die neue Teezeremonie als japanische „Tradition“ präsentiert.516 Somit passte die 

kapitalistische Teezeremonie sehr gut zum Expansionismus der Zeit. Die Gründer großer 

Unternehmen wie Mitsui, Mitsubishi und Sumitomo sammelten das wertvolle Porzellan für ihre 

Teezeremonien, in deren Rahmen sie auch ihre neuen Kunstwerke präsentierten.517 Mit dem immer 

stärker werdenden Kapitalismus wurde die Teezeremonie zur Bühne des inszenierten Reichtums.518 

Doch trotz des Sammelfiebers fehlten bei den Kapitalisten die Grundkenntnisse über das wertvolle 

Porzellan. Sie, die sich ihrem Selbstverständnis nach als Angehörige des Okzidents identifizierten, 

wollten vor allem den orientalistischen Geschmack genießen.519 Okakura verband die Teekultur 

dann endgültig und ernsthaft mit der Zen-Philosophie, obwohl diese in der bisherigen Teekultur nur 

als modischer Aspekt unter den Adligen konsumiert wurde.520 Durch den esoterisch klingenden 

Begriff „Zen-Buddhismus“ wurde auch die „spirituelle Qualität“ der Teekultur, die sofort damit in 

Zusammenhang gebracht wurde, nochmals gesteigert. 

 
514 Teezeremonie sowie Porzellankunst als erfundene Tradition wurden bereits mit der Diskussion über die Mingei-

Bewegung im 19. Jahrhundert angesprochen. Durch die Wiederbelebung des Kulturnationalismus mit Cool Japan heute 

leben diese erfundenen Traditionen in Japan wieder auf. Vgl. Navarro 2005: 274-278. 
515 In der Edo-Zeit entwickelte sich eine multikulturelle Porzellankunst, die von niederländischen sowie chinesischen 

Porzellanen beeinflusst wurde. Der deutsche Händler Zacharias Wagner trug maßgeblich zur Gestaltung des Imari -

Porzellans bei, als er im Dienst der niederländischen Ostindien-Kompanie die Idee für das Muster entwarf. Dieses 

Porzellan wurde nach der Meiji-Restauration als eine der teuersten Ware gehandelt. Vgl. Hayashiya 1965: 95. 
516 Vgl. Hayashiya 1965: 141. 
517 Vgl. Hayashiya 1965: 140-145. 
518 Vgl. Iwai 2006: 29-50. 
519 Vgl. Kida 2012: 11-14. 
520 Der Kulturwissenschaftler Iwai Shigeki zeigte an Beispielen aus Quellen über die Teekultur, dass Sen no Rikyû und 

seine Philosophie wabi-sabi in Hinsicht auf die Zen-Philosophie nicht typisch japanisch waren. Vielmehr wurde sie erst 

im 20. Jahrhundert populär. Vgl. Iwai 2006: 10-26. Die Teekultur wurde ursprünglich nur von hochrangigen 

Adelsmitgliedern und Politikern als chinesische Tradition genossen. Vgl. Hayashiya 1965. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

102 

Am Ende des Teebuchs von Okakura wurde die Zeremonie des Seppuku, die als erzwungener 

Suizid auch oft als Harakiri beschrieben ist, als Privileg dargestellt. Der Seppuku von Sen no Rikyû 

wurde als ideale Zeremonie des stolzen Todes beschrieben.521 Auch wenn er den Bushidô ironisch 

beschreibt, idealisiert Okakura die Todesstrafe für den Teemeister, so als ob der Suizid ein Beweis 

für seine geistige Stärke wäre.522 Der Bruder von Okakura Kakuzô, Okakura Yoshisaburô, brachte 

Seppuku und Bushidô zusammen, indem er behauptete, dass durch das Aufschlitzen des Bauches 

die Reinheit eines Samurai bewiesen wird, da der Bauch als „Heimstätte des Innersten der 

Menschen“ anzusehen sei.523 Die Verbindung zwischen Ultranationalismus und der Teekultur als 

einer erfundenen Tradition wurde bisher vielseitig diskutiert. Tim Cross verdeutlicht sehr direkt, 

wie die Teekultur und der Militarismus im Zweiten Weltkrieg durch die Kriegselite als Propaganda 

für den Ultranationalismus instrumentalisiert wurden. Er zeigt als Beispiel ein Lehrbuch Chadô no 

gen-i (Ü. d. V. Der Ursprung der Teezeremonie) des Teemeisters Sansenke 1873, welcher ein 

direkter Nachkomme von Sen no Rikyû war. Obwohl er für die Weltausstellung in Wien 1873 für 

das westliche Publikum die Teekultur auf innovative Art und Weise inszenierte,524 verbreitete er in 

Japan diese Teekultur als Tradition, die heute noch in der japanischen Kulturszene großen Einfluss 

hat, da die Teekultur ab dem 19. Jahrhundert auch in Japan als authentische Tradition verstanden 

wurde.525 Auf Sansenkes Schriften basiert die bis heute gelehrte Form der Teezeremonie in ganz 

Japan, die damit eigentlich aus dem 19. Jahrhundert stammt. Cross zeigte die Ähnlichkeit des 

Teebuchs von Sansenke mit der Publikation Kokutai no hongi (Ü. d. V. Die Grundbedeutung des 

Staatswesens) von 1937.526 Die Kulturausbildung und die Expansionspolitik waren damals als 

untrennbare Ideologie gesehen. Sen no Rikyû konnte seine Teekultur mit den militärischen 

 
521 Sen no Rikyû (1522-1599) philosophierte Teezeremonie und deswegen mystifiziert. Er wurde von damaligem 

Herrscher Toyotomi Hideyoshi zum Selbstmord beurteilt. Sen no Rikyû veranstaltete vor seinem Selbstmord eine 

Teezeremonie und er schnitt selber seinen Bauch. Diese Ritualisierung des Todes wurde von Okakura begeistert. Seine 

Beschreibung lautet wie folgt: The ceremony is over; the guests with difficulty restraining their tears, take their last 

farewell and leave the room. One only, the nearest and dearest, is requested to remain and witness the end. Rikiu then 

removes his tea-gown and carefully folds it upon the mat, thereby disclosing the immaculate white death robe which it 

had hitherto concealed. Tenderly he gazes on the shining blade of the fatal dagger (…). With a smile upon his face Rikiu 

passed forth into the unknown. Vgl. Okakura 1905. 
522 Der Suizid war das Privileg des Samurais verstanden. Obwohl Sen no Rikyû kein Samurai war, durfte sich selber 

umbringen. Das nannte Okakura als „Privileg” eines stolzen Samurai. Okakura schrieb wie folgt: „One privilege alone 

was granted to the condemned—the honour of dying by his own hand“. Vgl. Okakura 1905: Kindle-Position 799. 
523 Okakura, Yoshisaburô 1905: 103. und Siebold beschrieb Harakiri als „Heroismus, Ritterlichkeit und Ehre“. Und 

„Japaner waren und sind viele noch von Ritterlichkeit des harakiri ganz furchgedrungen, ja sie betrachten es als die 

einzige entscheidende Probe ihrer Mannhaftigkeit, die ihrem Namen Unsterblichkeit garantiert. Vgl. Siebold 1876: 27, 

in: Pekar 2003: 171. 
524 Er hat Stehplatz für westlichen Besucher erschaffen, die damals auch in Japan sehr kritisiert wurde. Vgl. Hayashiya 

1965: 141. 
525 Vgl. Iwai 2006: 29-53. 
526 Cross erläuterte dazu ausführlich, wie die Harmonie und Frieden mit der Teekultur inszeniert wurde und dies im 

Kriegspropaganda ausgenützt wurde. Vgl. Cross 2009: 66-96. Der Begriff kokutai wurde erst 1686 von Kuriyama 

Senpô (1671-1706), der als konfuzianistischer Autor der Mito-Schule bekannt ist, in seinem Buch Houkentaiki 

angewendet. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

103 

Herrschern Oda Nobunaga und Toyotomi Hideyoshi ausprägen. Die Zen-Philosophie von Sen no 

Rikyû unterstützte die kulturelle Selbstinszenierung der militärischen Herrscher. Aufgrund dessen 

ist es kein Wunder, dass die Zen-Philosophie für den Militarismus des 19. Jahrhunderts erneut 

aufgegriffen wurde. Die britische Kulturwissenschaftlerin Kristin Surak vertiefte die Diskussion 

über die Teekultur in Japan, die als „national-work“ Japans etabliert wurde.527 Die 

Japanizitätsbildung mit Tee ist nach Surak deswegen etwas Besonderes, da die Teekultur die 

nationale Identität nicht nur in einer nationalen Krise, sondern auch in Friedenszeiten unterstützt. 

Diese Form der Spiritualität kann tatsächlich durchgehend weiter in der japanischen Kunst und 

Literatur als eine Form der Selbsterhöhung instrumentalisiert werden.528 

Das Kokutai no hongi wurde auch in der Kolonialpolitik in Korea und Taiwan als Lehrbuch 

angewendet. Okakura publizierte 1903 noch vor seinem Teebuch The Ideals of the East with Special 

Reference to the Art of Japan in der englischen Sprache. Er beschrieb darin Japan als Herrscher 

über ganz Asien und rechtfertigte die Kolonialisierung durch Japan. Sein bekannter Satz „Asia is 

one“ bedeutete nicht, dass jede asiatische Kultur gleichberechtigt ist. Vielmehr wurde die asiatische 

Kultur Okakura zufolge in Japan gesammelt und entwickelt. Darum könne man ausschließlich in 

Japan die wahrhaft erhabene Kunst sehen.529 Er schilderte seine patriotische Ideologie als 

Ultranationalist und begeisterte damit seine Zeitgenossen.530 

 
527 Surak übernahm den Begriff „Nation Work“ von Timothy Brook von Andre Schmid und entwickelte die Diskussion 

über den Kulturnationalismus mit Teezeremonie in Japan. Vgl. Brook, Schmid 2000. 
528 Der Soziologe Grassmuck setzte mit der Theorie von Alexandre Kojév, nämlich das Introduction á la lecture de 

Hegel (Paris 1962) auseinander und erläuterte wie folgt: „Der posthistorischer Weg Japans sei dem ,american 

way‘ diametral entgegengesetzt. Der „Snobismus im Reinzustand“ habe dort Formen wie das Nô-Theater, das Tee-

Zeremoniell und das Ikebana hervorgebracht, die weder ,natürlich‘, noch aus der ,historischen‘ Tat hervorgegangen 

seien. Zwar handelt es sich bei diesen Formen um Privilegien der Adligen und Reichen. „Dennoch sind, in Absehung 

von fortbestehender sozialer und ökonomischer Ungleichheit, alle Japaner ohne Ausnahme wirklich in der Lage, gemäß 

vollkommen formalisierter Werte zu leben, das heißt gemäß Werten, die ganz von allem humanen Inhalt (in der 

Bedeutung ,historisch‘) entleert sind. So ist zur Not jeder Japaner prinzipiell fähig, aus reinem Snobismus bis zu einem 

ganz und gar selbstlosen Suizid zu gehen […], der nichts zu tun hat mit dem Riskieren des Lebens in einem Kampf, 

geführt um willen ,historischer‘ Werte sozialen oder politischen Inhalts. Was zu erlauben scheint, daß man in Zeiten 

neuerdings verstärkter Interaktion zwischen Japan und der westlichen Welt glauben darf, daß diese Interaktion letzten 

Endes nicht zu einer Rebarbarisierung der Japaner, sondern zu einer ,Japanisierung‘ der Okzidentalen […] führen wird. 

Vorausgesetzt also, daß kein Tier ein Snob sein kann, wäre jede posthistorische ,japanisierte‘ Epoche spezifisch 

menschlich“. Vgl. Grassmuck 2002: 389. Der japanische Philosoph Azuma Hiroki wurde auch von Kojév beeinflusst. 

Er verfasste Dôbutsuka suru Postmodern. Otaku kara mita Nihonshakai, [dt. Die zum Tier machende Postmoderne. Die 

japanische Gesellschaft vom Otaku ausgesehen]. Vgl. Azuma 2001: 29. 
529 Vgl. Okakura 1903: 1. Okakuras okzidentale Identität und seine Einstellung als Sammler steht in: Vgl. Kida 2012: 

10f. 
530 Sein Buch fängt wie folgt an: „Asia is one. The Himalayas divide, only to accentuate, two mighty civilisations, the 

Chinese with its communism of Confucius, and the Indian with its individualism of the Vedas. But not even the snowy 

barriers can interrupt for one moment that broad expanse of love for the Ultimate and Universal, which is the common 

thought-inheritance of every Asiatic race, enabling them to produce all the great religions of the world, and 

distinguishing them from those maritime peoples of the Mediterranean and the Baltic, who love to dwell on the 

Particular, and to search out the means, not the end, of life.“ Vgl. Okakura 1903: 1. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

104 

Sowohl Nitobe als auch Okakura erlebten als Asiaten in den westlichen Ländern Diskriminierung 

und Verspottung.531 Ein Grund, weshalb sie es als notwendig erachteten, die natürliche Autorität der 

Japaner:innen zu belegen. Auch wenn sie nicht direkt am Krieg beteiligt waren, trugen sie viel zur 

Konzeptualisierung des großen Kaiserreiches Japan bei. Sie äußerten auch niemals Reue nach der 

Kapitulation am Ende des Pazifikkriegs. Vor allem Okakura Kakuzô ist in Japan nach wie vor eine 

beliebte Figur, da er nach Meinung vieler als stolzer Japaner die japanische Kunst bewahrte und 

eine angesehene Kunsthochschule begründete. Aber als er seine Stellung in Japan verlor, brachte er 

viele japanische Kunstwerke in die USA und machte damit ein Vermögen. Insoweit war er ein 

typischer Kriegsgewinnler des 19. Jahrhunderts.532 Er wird noch heute als angesehener 

Kunstforschende in den Medien zitiert, da er die japanische Kunst und Kultur als Träger der 

Spiritualität der Japaner:innen gut in den Westen verkaufte. Daher wird die Tragödie des Krieges in 

Japan nicht im Kontext von Okakura diskutiert, obwohl die Studierenden seiner Kunstfachschule 

Kriegskunst als Propagandakunst für das Kaiserreich schaffen mussten. Und obwohl die 

Vergangenheit Japans im westlichen Kontext kritischer betrachtet wird, werden die Teezeremonie 

und die Samurai-Tugenden teils noch immer positiv als das Traditionsbewusstsein der „höflichen 

Japaner“ interpretiert.533 Diese erfundenen Traditionen des 19. Jahrhunderts wurden ab den 1990er-

Jahren durch die zeitgenössischen Kunstschaffenden erneut als japanische Eigentümlichkeit 

präsentiert. Sowohl die shintôistischen Rituale als auch die Authentifizierung der alten Religionen 

im 19. Jahrhundert wurden während der dynamischen Auseinandersetzung mit den 

unterschiedlichen buddhistischen Sekten, dem westlichen Christentum und dem herkömmlichen 

Konfuzianismus herausgebildet.534 

 

4.3. Shintôismus und Buddhismus 

 

Im 18. Jahrhundert wurden Forschungen zur Erhabenheit der japanischen Geschichte angeregt, 

während die westlichen Wissenschaften begierig von den japanischen Medizinern und Forschern 

übernommen wurden und die traditionellen Wissenschaften ihre Autorität verloren. Durch die 

westliche Perspektive erhöhte sich der Patriotismus unter den klassischen Wissenschaftlern, was die 

Expansionspolitik der kommenden Zeit weiter förderte. Dieser feudalistische Patriotismus entstand 

 
531 Nitobe beschrieb die Traurigkeit der Ignoranz der Amerikaner wie folgt: „It argues a sad defect of information 

concerning the Far East, when so erudite a scholar as Dr. George Miller did not hesitate to affirm that chivalry, or any 

other similar institution, has never existed either among the nations of antiquity or among the modern Orientals. Such 

ignorance, however, is amply excusable, as the third edition of the good Doctor’s work (…).“ Vgl. Nitobe 1900: 11f. 
532 Der Kunsthandel und Ideologisierung des Kaiserreiches Japans war eins. Vgl. Satô 1999: 134-136. 
533 Über Okakura steht auch in Schulbücher als moralische Figur Japans. Vgl. Kato 2002:23. 
534 Vgl. Sueki 2011: 12-15. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

105 

im friedlichen 18. Jahrhundert. Zur Stärkung der souveränen Nation wurde eine systematische 

Geschichtserfassung Japans für notwendig erachtet. Einer der ersten spezifischen Japanforscher war 

Motoori Norinaga (1730-1801). Seine Japanizitätsforschung wurde im 19. Jahrhundert die Basis für 

den Staats-Shintô und den Ultranationalismus ab den 1980er-Jahren. Motoori ging davon aus, dass 

die wahre Japanizität aus den Ursprüngen Japans herrührt, als das Land weder durch China noch 

durch Korea oder die westlichen Kulturen beeinflusst war. Die ursprüngliche Japanizität wurde von 

Motoori als Yamato-gogoro bezeichnet.535 Diese wurde nach Motoori durch das Wirken des 

Konfuzianismus und Buddhismus verzerrt. Yamato bedeutet Japan und gogoro kann mit Geist, 

Gefühl und auch Gedanke übersetzt werden. So bezog er sich auf das Kojiki, das im 8. Jahrhundert 

als Mythologie des japanischen Ursprungs verfasst wurde. Er betrieb seine Forschungen in einer 

Spanne von 35 Jahren und veröffentlichte eine 44-bändige Interpretation des Kojiki. Ihm zufolge 

wurde Japan einst durch die Sonnengöttin Amaterasu536 beherrscht, und die Regierung des Tennô, 

der ein direkter Nachkomme von Amaterasu sei, sei eine friedliche Ordnung der Naturgesetze.537 

Trotz der langjährigen Forschungen Motooris ist heute bekannt, dass das Kojiki aus der 

hinduistischen Mythologie stammt und kein ureigenes Werk Japans ist. Der Verlauf der Geschichte 

des Kojiki folgt beinahe identisch der Handlung des Ramayana, und Amaterasu ist vergleichbar mit 

dem Gott Brahma. Die polytheistischen Götter des Kojiki haben fast alle eine Entsprechung im 

Ramayana.538 Sprachliche Ähnlichkeiten zwischen Tamil und Japanisch in der Urzeit wurden 

bereits nachgewiesen, was Motoori jedoch damals noch nicht wissen konnte. Die Mythologie dieser 

fiktiven Kaisergeschichte wurde bereits zwischen 1657 und 1906 durch die Mito-Schule als Teil der 

Dai-nihon-shi (Ü. d. V. Große Geschichte Japans) publiziert. Während der Japanizitäts-Diskurs von 

Motoori die gesellschaftliche Moral am Ur-Shintô festmacht, sah die Mito-Schule die Autorität des 

Kaisers hingegen im Konfuzianismus begründet. Wie bereits erwähnt, führten diese zwei 

Forschungsrichtungen im 19. Jahrhundert zur ultranationalistischen Ideologie sonnô-jôi (Ü. d. V. 

Wiedereinsetzung des Kaisers und die Vertreibung der Ausländer). In der Edo-Zeit existierte noch 

Forschungsfreiheit, und dies führte teilweise zu sehr unterschiedlichen Ergebnissen. Außerdem war 

die Japanizitätsforschung noch nicht unbedingt zentrales Interesse der jeweiligen Herrscher.539 

 
535 Auch die japanspezifische Form der Ästhetik monono-aware gehört zu yamato-gogoro. Unter dem Konzept monono-

aware versteht man die Sensibilisierung für die Schönheit der Vergänglichkeit. Vgl. Suzuki 1995: 245. 
536 Amaterasu ist in den frühesten Quellen ohne Geschlechtsangabe und wird eher als männlich gelesen, davon zeugen 

frühe Skulpturen und Bilder. Satô 2000: 9. 
537 Der Religionswissenschaftler Shimazono zeigte auf, dass die Japanizitätsforschung schon immer mit der Religion 

verbunden wurde. Vgl. Shimazono 1996: 6. Satô Hiroo erläuterte, dass Amaterasu im Altertum keine friedliche Figur 

war, sondern als ziemlich bösartiger Charakter die Familie des Tennô verfluchte und Unglück oder sogar Tod brachte. 

Aus Angst davor wurden die jingi Rituale durchgeführt. Vgl. Satô 2000: 127-132. 
538 Vgl. Yamashita 1977: 27-38. 
539 Im 18. Jahrhundert unterschied sich das Herrschaftskonzept des Tokugawa-Shôgunats noch deutlich von Motoori 

oder der Mito-Shule. Vielmehr planten die regionalen Lehnsfürsten ihre Koalition untereinander, die teilweise nicht von 

langer Dauer waren. Vgl. Yasumaru 1992:490ff. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

106 

Der regionale Animismus oder Schamanismus des Altertums wird heute unter dem Überbegriff des 

Shintô zusammengefasst. Vor dem 19. Jahrhundert war das Gesamtbild des Shintôs jedoch eher 

undefiniert.540 Der heute als Shintô bekannte Glaube meinte ursprünglich die animistischen Rituale 

und wurde jingi (dt. Götterverehrung) genannt.541 Naturgötter waren Steine, Bäume und Tiere 

selbst, die oft in Form von Naturkatastrophen bösartig in Erscheinung traten. Die regionalen Rituale 

und Feste, die abgehalten wurden, um den bösartigen Fluch der Naturgötter zu beruhigen, bildeten 

die erste lose Form der heutigen Religion. Diese Zeremonien wurden im Stil vom Kenmitsubukkyô 

(dt. exoterischer und esoterischer Buddhismus) durchgeführt.542 Dieser mit dem Animismus 

fusionierte Buddhismus des Altertums unterschied sich aber signifikant vom Shintô des 19. 

Jahrhunderts und der späteren Zeit.543 Der animistische Shintô, der im 19. Jahrhundert definiert 

wurde, wurde nach 1945 als urjapanische Volksreligion seit dem Altertum medial verbreitet und 

bewusst vom Staats-Shintô der Meiji-Restauration unterschieden. So wurde das Image Japans als 

Aggressor nach 1945 in Richtung eines naturliebenden Land korrigiert.544 Somit wurde in der 

Folgezeit die Überlegenheit des japanischen Naturglaubens mit dem Tourismus und populären 

Kulturen inszeniert. 

Diese Verschiebung wurde auch von den westlichen Reisenden bemerkt. Buddhismus und 

Shintôismus schienen für sie nicht „ausreichend“ zu sein, um „eine religiös-sittliche Basis zu 

bieten“.545 Das Konzept „Religion“ entstand in Japan tatsächlich erst ab dem 19. Jahrhundert, um 

die Macht der Religion nach dem Vorbild der westlichen Länder politisch instrumentalisieren zu 

können,546 was, wie schon ausgeführt, zur Gründung des Staats-Shintô führte. Die Religiosität des 

Buddhismus war in Japan, ebenso wie die des Shintô, unklar definiert, da der Buddhismus nicht 

deutlich vom Animismus oder Schamanismus unterschieden war. Buddhismus und Konfuzianismus 

wurden ursprünglich im 6. Jahrhundert als Teil der geschätzten höfischen Kultur Chinas über Korea 

 
540 Vgl. Shimazono 17.08.2018 
541 Als etwa vom 10. Jahrhundert v. Chr. bis ins 3. Jahrhundert n. Chr. der Reisanbau vom Kontinent auf die japanischen 

Inseln übertragen wurde, kamen Schamanen auf, mit deren Hilfe rituell um eine gute Ernte gebeten wurde. In den 

chinesischen Geschichtsbüchern Sânguó Zhì (dt. Die Chroniken der Drei Reiche) aus dem 3. Jahrhundert werden diese 

Rituale und die Schamanen in Japan erwähnt. Vgl. Ienaga 1982: 24ff. 
542 Vgl. Shimazono 17.08.2018. 
543 Vgl. Murakami 1971: 19-37. 
544 An der Unterscheidung des altertümlichen Animismus vom Shintoismus dem heutigen Verständnis nach, arbeiteten 

die Religionswissenschaftler Kuroda Toshio und Inoue Hiroshi. Die dem Staats-Shintô kritisch gegenüberstehenden 

Wissenschaftler versuchten, den japanischen Imperialismus nach der Meiji-Restauration zu kritisieren und gleichzeitig 

japanspezifische Besonderheiten ohne westliche Einflüsse zu entdecken. Dieser neue nationalistische Intellektualismus 

wurde von den Rechtspopulisten ausgenützt. Vgl. Shimazono 17.08.2018 und Shinagawa 2008: 399f. 
545 Pekar fasst die damaligen Berichte über den japanischen Shintoismus und Buddhismus zusammen. Vgl. Dalton 

1895: 15. Die shintoistischen Götter der Fruchtbarkeit, die mit Phallus-Skulpturen dargestellt wurden, wurden durch die 

westlichen Reisenden stark abgelehnt. Vgl. Pekar 224. 
546 Vgl. Miyachi 1992: 565-592. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

107 

eingeführt. Das einfache Volk verstand damals den Buddhismus als Gott der Fremden. Die 

Übernahme solch „fremder“ Götter in die eigenen Sitten und Rituale nennt man in Japan suijaku.547 

Der Buddhismus war bis ins Mittelalter als eigener Glauben nicht in die Gesellschaft integriert.548 

Nur für die Herrschenden war der Buddhismus als chinesische Hochkultur bedeutsam und 

repräsentierte das zivilisierte Staatswesen. Ab dem 13. Jahrhundert übernahm die Familie des Tennô 

aktiv die buddhistische Kultur, um die eigene Autorität, die im 12. Jahrhundert, der Krieger-Zeit, 

gelitten hatte, wiederzugewinnen.549 Dennoch unterschied sich der Buddhismus in Japan zu dieser 

Zeit bereits sehr von dem auf dem Kontinent. Zwar wurden die buddhistischen Tempel im 8. 

Jahrhundert nach chinesischen sowie koreanischen Vorbildern erbaut, aber der Inhalt des 

japanischen Buddhismus war nach wie vor durch animistische Rituale geprägt, die heute in Form 

von schintoistischen Zeremonien noch immer existieren.550 Die typisch buddhistischen 

Philosophien, wie die Offenbarung oder das spirituelle Erwachen (jap. satori), waren für adlige 

Buddhisten weniger von Interesse als der Schamanismus. Sie baten nach wie vor die Naturgötter 

um eine Beruhigung der Naturkatastrophen, allerdings erfolgte dies nun in buddhistisch stilisierten 

Tempeln, damit die Macht der Kaiserfamilie erhalten blieb.551 Da die buddhistische Kultur Japans 

durch die Macht des Tennô repräsentiert wurde, entwickelte sich in Nara und Kyoto eine besonders 

prächtige Kultur, deren Zeugnisse bis heute die attraktivsten Höhepunkte des Tourismus bilden. Die 

buddhistischen Skulpturen von damals waren nach chinesisch-buddhistischen Vorbildern 

geschaffen, welche sogar griechischen Einfluss zeigten, der schon früh über Indien und die 

Seidenstraße ins Land gekommen war.552 Das sogenannte archaische Lächeln der griechischen 

Skulpturen ist bei den japanischen Skulpturen der damaligen Zeit deutlich ausgeprägt. Auch die 

Ähnlichkeiten mit der griechischen Architektur kann zum Beispiel bereits am berühmten Tempel 

Tôshôdaiji aus dem 8. Jahrhundert nachgewiesen werden. So war die japanische Kultur schon 

damals multikulturell entwickelt, und die japanischen Religionen wurzeln in dieser gemischten 

 
547 Satô 2007: 225-229. 
548 Vgl. Ienaga 1959: 27.  
549 Der Religionswissenschaftler Satô Hiroo verdeutlichte, dass der animistische Gott Amaterasu nur für den Tennô 

bestimmt war und nicht für die normalen Bürger. Aber unter dem stärkenden Einfluss der Samurai-Krieger ab dem 12. 

Jahrhundert wurde der Buddhismus einflussreicher. So musste der Tennô den ihn bis dahin tragenden Shintô mit der 

neuen starken Religion, dem Buddhismus fusionieren (jap. honchisuijaku). Vgl. Satô 2007: S. 211-234 und 2000: 132. 
550 Zur Unschärfe zwischen japanischem Buddhismus und Animismus erklärte Satô, dass der japanische Synkretismus 

(jap. shinbutsu-shûgô oder suijaku) im Mittelalter nicht klar definiert war, sondern der Buddhismus nur im 

animistischen Konzept angenommen wurde. Vgl. Satô 2000: 57. Der Missionar Luis Fróis schrieb ebenfalls über die 

Undeutlichkeit der japanischen Religion. Der damalige Herrscher Oda Nobunaga glaubte an keinen Gott und zerstörte 

ständig die buddhistischen Tempel, um die mächtigen Buddhisten zu schwächeren. Vgl. Fróis 1929: 74 und 256. 
551 Vgl. Ienaga 1955: 51-57. 
552 Ebd.: 66. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

108 

Transkulturalität. Es herrscht in Japan ein Synkretismus der buddhistischen und der shintôistischen 

Götter (jap. shinbutsu-shûgô).553 

In der Meiji-Restauration wurde der neue Staats-Shintô dann mit der alten Mythologie des Kojiki 

vereinigt, um die Heiligkeit des Tennô mit der seit unzähligen Generationen ununterbrochenen 

Verwandtschaftslinie des japanischen Kaiserhauses zu legitimieren. Der Tennô als Nachkomme der 

Sonnengöttin Amaterasu wurde, wie bereits erwähnt, so zum Kaiser der Welt deklariert. Durch die 

Regierung wurde die Geschichte Japans auf die Geburt der Sonne bezogen. Die Regimentsfahne 

erhielt das Symbol der strahlenden Sonne und wurde 1984 letztendlich zur Nationalflagge 

bestimmt. Sie ist das Symbol des göttlichen Tennô.554 Beim Staats-Shintô dient der Polytheismus 

des Ur-Shintô nicht mehr als authentischer Glaube.555 Stattdessen wurden die unterschiedlichen 

Feste und Rituale unter dem Konzept des Staats-Shintô (jap. kokka-shintô) gesetzlich vereint.556 

Um eine gewisse Ursprünglichkeit des neu geschaffenen Shintôismus zu kreieren, musste der 

Shintôismus gesetzlich vom Buddhismus getrennt werden (jap. shinbutsubunri).557 Dafür wurden 

zahllose Tempel und wertvolle Kunst aus den buddhistischen Tempeln zerstört oder als Exportgut 

aus dem Land geschafft.558 Diese anti-buddhistische Kampagne wurde durch Okakura Kakuzô und 

Ernest Fellonosa im Namen des Kulturschutzes verurteilt.559 Unter dem Staats-Shintô war zunächst 

auch das Christentum verboten, jedoch wurde dieses Verbot bald wieder aufgehoben, damit die 

westlichen Experten in Japan frei leben konnten.560 

 
553 Die „fremden“ Götter des Buddhismus wurden durch den Begriff shinbutsu-shûgô oft als japanspezifisches 

Phänomen verstanden. Diese Übernahme wurde auch honchisuijaku (dt. Offenbarung des Buddhas in der Gestalt der 

Gottheit) genannt. Eine solche Umgestaltung eines göttlichen Wesens wurde auch beispielsweise in China angewendet, 

um den Konfuzianismus in Indien zu verbreiten. Vgl. Satô 2007: 229. 
554 Die japanische Nationalfahne von heute entstand zunächst als das Zeichen des Schiffs von Satsuma. Vgl. Ienaga 

1977: 189. Die Vergöttlichung der Nationalfahne, nämlich als Symbol des Tennôs, wurde nach 1910 gesetzlich 

vorgeschrieben. Vgl. Shimazono 2016 und Shimazono 31.05.2021. 
555 Nicht jedes Regierungsmitglied war damals vom Staats-Shinto überzeugt. Kume Kunitake (1839-1931) war als 

angesehener Wissenschaftler Teil der Iwakura-Mission in die USA und nach Europa und hinterließ bedeutsame 

Berichte. Er verfasste 1892 seine Kritik zum neuen Staats-Shintô. Daraufhin verlor er seine Stelle. Mori Ôgai (1862-

1922) schrieb 1914 seinem Roman Kanoyouni und kritisierte darin, dass der Tennô zum Gott erklärt wurde. Im Roman 

wird das politisches System Deutschlands aus diesem kritischen Gesichtspunkt heraus als dem japanischen Staats-

Shinto überlegen dargestellt. Vgl. Mishima 2015: 151-158. 
556 Mit der Ermächtigung wurde der Shintoismus wegen seiner polytheistischen Eigenschaft zunächst noch mehr 

diversifiziert. 1881 intervenierte der Meiji-Tennô dann direkt in die Religionspolitik. Vgl. Miyachi 1988: 587ff. 
557 Gott heißt auf Japanisch kami. Kami ist stark als buddhistisches Wort ausgeprägt. Daher wurde das Wort kami eine 

Weile nicht verwendet, solange, bis der Staats-Shintô etabliert war. Vgl. ebd. 
558 Diese anti-buddhistische Bewegung heißt haibutsukishaku. Die euphorisierten Bürger und Shintôisten feierten eine 

neue „göttliche“ Zeit des Shintô. In diesem rausch wurden viele buddhistischen Kunst- und Bauwerke zerstört. Vgl. 

Murakami 1968: 29-38. In Satsuma (heute Kagoshima), woher später die Krieger stammten, die das Tokugawa-

Shôgunat mit Hilfe britischer Waffen besiegten, wurden 1616 die buddhistischen Tempel zerstört. Glocken und 

Skulpturen wurde in Waffen umwandelt. Der wahre Grund für diese Zerstörung war also das Schaffen neuen 

Kriegsmaterials. Vgl. Ukai 2018: 54ff. 
559 Der Wechselkurs zwischen Japan und den USA sowie Europa war sehr unterschiedlich. So wurde die japanische 

Altkunst im westlichen Kunstmarkt sehr preisgünstig verkauft. Vgl. Satô 1996: 208. 
560 Vgl. Yasumaru 1992: 512-527. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

109 

1879 wurde der Yasukuni-Schrein als Hauptstätte zur Verehrung der Kriegsgefallenen bestimmt. 

Die Toten wurden im Schrein zu Helden erhoben und als Götter verehrt. Nach dem Russisch-

Japanischen Krieg von 1905 versammelten sich die Hinterbliebenen der Kriegsgefallenen vor dem 

Yasukuni-Schrein. Über diese Zusammenkunft wurden in den Medien mit großer Dramatik 

berichtet. Die Bilder hatten große Wirkung in der einfachen Bevölkerung, und das kriegerische 

Gebaren der eigenen Nation stieß auf große Zustimmung.561 Die Nation Japan nahm sich als 

Familie wahr, was sich in dem Wort für Staat kokka (dt. Nation als Familie) ausdrückt. Aber auch 

dieser Begriff ist, wie so oft, ein Import aus dem Altchinesischen und nicht japanspezifisch. 

Im Laufe der Expansionskriege feierte man von nun an immer am Yasukuni-Schrein, um die 

Gefallenen als Helden zu verehren. Die Mütter der Soldaten wurden „Mütter von 

Yasukuni“ genannt, die ihre Söhne dem Krieg opfern sollten.562 Die Bedeutung dieses Schreins 

wurde nach dem Tod des Meiji-Tennô 1912 noch mehr erhöht. Obwohl die Familie des Tennô 

spätestens seit dem 6. Jahrhundert die buddhistischen Rituale übernahm, wurde der Tennô als ein 

Symbol der kolonialen Macht Japans in ganz Asien etabliert. Bei der Beerdigung des Tennô 

säumten 30 000 Soldaten in moderner Uniform die Straßen, wie bei einer britischen Militärparade, 

wohingegen das Gefolge des Tennô in alte traditionelle Gewänder gekleidet war, um die große 

„Tradition“ Japans zu inszenieren.563 Wie bereits erwähnt, war die Familie des Tennô lange Zeit 

buddhistisch. Ihre Beerdigungen waren daher auch im buddhistischen Stil gehalten. Den meisten 

Japaner:innen war diese Tatsache aber unbekannt, und es war kein Allgemeinwissen, wie ein Tennô 

zu dieser frühen Zeit beerdigt wurde und wie die traditionellen Gewänder aussahen, da der Tennô 

bis vor Kurzem noch eine unbekannte Persönlichkeit gewesen war. Die Beerdigung des Meiji-

Tennô wurde trotz dieser Unstimmigkeiten als erhabene shintôistische Tradition in Japan verbreitet, 

um die Nationalidentität der Japaner:innen weiter zu stärken. Durch den Synergieeffekt der 

kollektiven Trauer zog es die Menschen zu den Schreinen. Somit wurde nebenbei auch der 

Bahntourismus mit der Einführung des Staats-Shintô belebt.564 

1920 wurde schließlich der Meiji-Schrein (jap. Meiji-jingu) gebaut.565 Wie schon die Beerdigung 

des Meiji-Tennô, so wurde auch die Einweihung des Schreins mit einem großen Fest und feierlich-

dramatischem Zeremoniell begangen.566 Der Volkskundler Yanagita Kunio (1875-1962), der sich 

 
561 Vgl. Shimazono 2016. 
562 Die meisten Kamikaze-Piloten wurden, trotz anderem Versprechen, unter starkem Vorbehalt im Yasukuni-Schrein 

verehrt. Vgl. Morris 1989: 386. 
563 Vgl. Fujitani 1994: 123-129. 
564 Der Bahntourismus bewarb die Rituale im Schrein. Auch bei der voranschreitenden Urbanisierung spielte der Staats-

Shintô eine große Rolle. Vgl. Hirayama 2016: 33. 
565 Vgl. Murakami 1968: 88ff. 
566 Vgl. Fujitani 1994: 121-136. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

110 

daran störte, dass die Feiern am Schrein zu ausgelassen waren, gab damals den Rat, dass 

traditionelle Trauer angemessen begangen werden sollte.567 

Durch die erneute Fokussierung auf das Trauern erlangte der Schrein durch die folgenden 

Kriegsjahre eine immer größere Bedeutung. Die steigende Todeszahl junger Soldaten vereinte die 

Japaner:innen als Untertanen des Kaiserreiches.568 Die shintôistischen Festumzüge, die im Laufe 

des 19. Jahrhunderts zu Militärparaden umfunktioniert worden waren, um die Bekanntheit des 

Meiji-Tennô zu steigern, und die rasche Verbreitung der Eisenbahn und der Massenmedien machten 

den Meiji-Tennô zum Symbol für Festivitäten jeglicher Art.569 Da die stete Modernisierung 

kapitalistischen Regel folgte, wurde dieser zur Schau gestellte Militarismus rasch als Entertainment 

akzeptiert. 

In dieser Zeit wurde in ganz Japan der regional unterschiedlich entstandene Animismus nicht als 

Religion verstanden. Der Begriff „Religion“ (jap. shûkyô) wurde zunächst als Synonym für das 

Christentum verstanden. Die damaligen Politiker in Japan nahmen an, dass der Monotheismus des 

Christentums den Etatismus zusätzlich verstärken könnte, mehr als die polytheistischen 

Glaubensrichtungen der Asiaten. So wurde der Meiji-Tennô auch noch zu einem monotheistischen 

Gott erklärt, um so Religion und Etatismus in einer Person zu vereinigen.570 

Nach 1945 wurden Religionsfreiheit und Demokratie vom Oberkommandierender für die Alliierten 

Mächte (engl. Supreme Commander for the Allied Powers, SCAP) vorgeschrieben. Dadurch wurde 

der Shintôismus zum ersten Mal von der Politik getrennt, bis Ministerpräsident Nakasone ab 1985 

begann, den Yasukuni-Schrein regelmäßig zu besuchen. Wie oben beschrieben, ist der Besuch des 

Yasukuni-Schreines deswegen heikel, da dort Kriegsverbrecher noch heute als Götter verehrt 

werden, was eine politische Kontroverse aufwirft.571 Es bleibt anzumerken, dass der Unterschied 

zwischen Shintôismus und Buddhismus bis heute in der breiten japanischen Gesellschaft noch 

unklar ist.  

 
567 Vgl. Shimazono 2018. 
568 Vgl. ebd. 
569 Um den bis 1868 völlig unbekannten Meiji-Tennô als göttliches Wesen zu präsentieren, leitete er bereits 1872 die 

erste Militärparade. Die mediale Berichterstattung über den Schrein und die moderne Eisenbahn brachte der 

Bahngesellschaft großen ökonomischen Gewinn. Vgl. Fujitani 1994: 146. 
570 Der Erfolg der westlichen Mächte, alles gläubigen Christen, galt als durch die Geschichte bewiesen. Der 

Buddhismus wurde zwar zunächst als Instrument gegen den wachsenden Einfluss des Christentums wieder gestärkt, 

aber der buddhistische Mönch Shimaji Mokurai, der ebenfalls Teil der Iwakura-Mission in Europa war, vertrat die 

Überzeugung, der Monotheismus sei für Japan doch von hoher Wichtigkeit. Sein Rat beeinflusste die Meiji-Regierung. 

Vgl. Yasumaru 1992: 542f. 
571 In den Tokio-Prozessen (1946-48) wurden die Oberbefehlshaber, der Ministerpräsident sowie die Offiziere von 

Einheit 731 in der Mandschurei und etliche andere zum Tode verurteilt. Sie werden dennoch als Kriegshelden in 

Yasukuni verehrt. Die politische Debatte darüber wird bis heute fortgesetzt. Vgl. Nakajima 1995: 227-258. Aber nicht 

jeder Kriegsgefallene wird in Yasukuni verehrt. Die Kriegsgefallenen aus Chôshû-Lehen (heute Präfektur Yamaguchi) 

wurden bevorzugt. Die provinziellen Lehnsfürsten, die vor der Meiji-Restauration gegen Chôshû kämpften, wurden 

demnach als einfache Soldaten zur Fronlinie geschickt und nicht in Yasukuni verehrt. Vgl. Handô 2015: 35-40. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

111 

4.4. „Spirituelle Intellektuelle“ und Nippon-Kaigi 

 

4.4.1. Shintôismus und die politische Landschaft Japans 

 

Die rechtspopulistischen Politiker in Japan besuchen immer wieder den Yasukuni-Schrein und 

spenden große Summen.572 Damit zeigen sie ihre politische Einstellung.573 Ein ebenfalls 

bedeutsamer Schrein für den Shintôismus ist der Ise-Schrein in Mie. Dort wird die Sonnengöttin 

Amaterasu als Ursprung der Tennô-Familie verehrt. Der Kunstforschende Fujioka Hiroyasu merkte 

dazu kritisch an, dass der Ise-Schrein erst seit Anfang des 20. Jahrhunderts als japanspezifische 

Architektur anerkannt wurde, nachdem der deutsche Architekt Bruno Taut wiederholt seine 

Begeisterung über die Schreinarchitektur geäußert hatte.574 Über die Besonderheit des Japanischen 

wurde noch auf der Weltausstellung 1937 in Paris heftig diskutiert.575 Der Architekt Isozaki Arata 

merkte an, dass der Ise-Schrein im 6. Jahrhundert gegründet wurde, zeitgleich zu den 

Geschichtsmythen Kojiki und Nihonshoki.576 Der Kunstforschende Inga Shigemi wies außerdem 

darauf hin, dass diese fiktive Tradition einer „angesehenen“ Nation im Hinblick auf die 

chinesischen Dynastien erdacht werden musste. Daher wurde der Ise-Schrein im buddhistischen Stil 

mit taoistischer Ideologie gestaltet. Dafür wurden die besten Baumeister des Festlands verpflichtet. 

Fujioka, Isozaki und Inaga sehen darin den Versuch, die Reinheit der Japanizität gegenüber dem 

Ausland zu inszenieren. Nach den langen Kriegszeiten geriet der Ise-Schrein jedoch sehr lange in 

Vergessenheit. Als Oda Nobunaga um 1585 den Wiederaufbau des Ise-Schreins entwarf, existierte 

das ursprüngliche Bauwerk der chinesischen Architekten nicht mehr.577 

 
572 Um die politischen Konflikte mit asiatischen Ländern zu vermeiden, spendete der ehemalige Ministerpräsident Abe 

Shinzô zunächst nur Geld (jap. tamagushiryô) für Rituale. Nach seinem Rücktritt besuchte er aber gleich den Yasukuni-

Schrein persönlich. 
573 Der erste Ministerpräsident, der den Yasukuni-Schrein während seiner Amtszeit besuchte, war Nakasone Yasuhiro, 

der als Marineoffizier noch selbst aktiv am Pazifikkrieg beteiligt war. Sein Besuch 1985 wurde mit der Glaubensfreiheit 

gerechtfertigt. Der rechtspopulistischer Politiker Koizumi Junichirô besuchte den Schrein häufig und wurde dafür heftig 

von China und Korea kritisiert. Er besuchte auch Nordkorea um die Rückkehr entführter Japaner:innen zu verhandeln. 

Somit wurde er als Nationalheld propagiert. Die Gefahr Nordkoreas wurde ebenfalls für die Remilitarisierung Japans 

angeführt. Vgl. Kido 2008: 125-144. 
574 Der Ise- Schrein wurde alle 20 Jahren komplett neu gebaut (jap. shikinen senguû). Taut äußerte sich zum Beispiel in 

seinem Werk Das japanische Haus und sein Leben von 1935 wie folgt: „Die Verfeinerung des Vorübergehenden, die 

Projizierung des Augenblicks ins Universum und nicht die Herabziehung des Universums zum schwachen Menschen, 

zu seinem Werk“. Vgl. Taut 1936/1997: 143f, in: Elsesser 2021: 162f. Der Kunstforschende Higashi Kunimasa erkennt 

den Einfluss von Taut auf den japanischen Nationalismus in den damaligen Schriften. Architekten vor dem 20. 

Jahrhundert fanden den Ise-Schrein „kindisch“ und hielten ihn nicht für „modern“. Durch die Ansätze von Taut wurde 

die „Einfachheit“ des Schreins als moderner Rationalismus interpretiert. Vgl. Higashi 2003: 153-158. Der Architekt 

Isozaki erwähnte, dass Taut möglicherweise als politischer Flüchtling in Japan eine politisierte Ästhetik erfand. Vgl. 

Isozaki/Hino 2006: 147-157. U.a., Ishimoto/Isozaki 1987: 3-6. 
575 Vgl. Fujioka 1990: 174. 
576 Vgl. Inaga 2016:128, in: Takemoto 2020.174.   
577 Vgl. ebd. 125. Inaga erläuterte, dass Ise trotz der Zusammenarbeit mit den ausländischen Fachleuten die Einfluss von 

ausländischen Kulturen verbarg. Vgl. ebd.: 128. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

112 

Während des Pazifikkriegs wurde der Ise-Schrein vor allem als ein Symbol für die Ehrfurcht vor 

den Göttern und die Verehrung der Ahnen (jap. keishin-sonnô) besucht.578 Er befindet sich in Mie, 

über 500 Kilometer entfernt von Tokio. 2016 veranstaltete der damalige Ministerpräsident Abe 

Shinzô den G7-Gipfel auf der Insel Ise. Der Ise-Schrein wurde zum Zentrum des Shintôismus des 

20. Jahrhunderts und wurde zum Symbol des „Gottesland Japan“. Nach dem Zweiten-Weltkrieg 

wurde der Ise-Schrein so auch Sammelpunkt für die Ultranationalisten.579 Mit der Einladung an den 

Ise-Schrein hat Abe als G7-Gastgeber die Veranstaltung an diesem Ort benutzt, um die 

internationale Gemeinschaft dazu zu bewegen, die Wiederbelebung des „Gottesland Japan“ zu 

unterstützen.580 

Das Problem des aktuellen Religions-Diskurses in Japan ist, dass kaum Kritik an den 

Ultranationalisten möglich ist, die ein großes Feld der Spiritualität für sich beanspruchen, und somit 

der Inhalt jeglicher Diskussion von vorn herein verunklart wird. Sowohl der Ise-Schrein als auch 

der Yasukuni-Schrein gehören zur Jinja-Honchô (dt. Vereinigung der Shintô-Schreine), in der ca. 80 

000 Schreine in Japan vereinigt sind. Die Jinja-Honchô unterstützt die japanische 

ultranationalistische Organisation Nippon-Kaigi, die die Wiederherstellung der Moral des 

Kaiserreiches Japan zum Ziel hat.581 Nippon-Kaigi hat ungefähr 40 000 Mitglieder, wovon eine 

große Zahl LPD-Politiker sind. Das Problem des Jinja-Honchô sowie Nippon-Kaigi in Bezug zur 

Kunst ist, dass diese shintôistischen und gleichzeitig ultranationalistischen Organisationen sich 

aktiv an der Kunstpolitik beteiligen. Zum besseren Verständnis dieser Problematik wird im 

Folgenden der Zusammenhang zwischen shintôistischen Organisationen und den sogenannten 

„Spirituellen Intellektuellen" sowie der spirituellen Kultur in Japan aufgezeigt.582 

 

4.4.2. Die „Spirituellen Intellektuellen“ und die esoterische Kultur nach 1945 

 

Die Anfänge der japanischen Volkskunde gehen auf Yanagita Kunio (1875-1962) zurück. Bereits 

früh untersuchte Yanagita die explizite Japanizität regional vorhandener Mythologien. Er war ein 

guter Freund von Nitobe Inazô, der das Bushidô verfasst hatte. Nach dem Zweiten Weltkrieg 

 
578 Der Besuch am Ise-Schrein wurde vor allem bei Schülern gefördert. Nicht nur japanische Schulen, sondern 125 

Schulen aus Korea veranstalteten Reisen zum Ise-Schrein, solange Korea unter der Besetzung Japans stand. Vgl. Ôta 

2013: 283-301. 
579 Vgl. Miyashima 2016. Am Anfang des 20. Jahrhundert war der Staats-Shintô bereits etabliert. Die japanischen 

Politiker und Architekten der damaligen Zeit empfanden aber die Tatami-Matten und Schiebetüren in der Villa Katsura 

und dem Ise-Shrein als altmodisch. Im Briefwechsel mit Gropius äußerte sich der damalige Architekt Ikuta Tsutomo 

abfällig, während Gropius in Japan die Zen-Ästhetik erforschte. Vgl. Delank 1996: 175ff.  
580 Vgl. Tanaka, Hiroki 2021: 15 (587).  
581 Vgl. Larsson 2017: 227-252. Und siehe auch Sheid 2012: 82, in Prohl/Nelson 2012. 
582 Der Begriff „Spirituelle Intellektuelle“ wurde von Prohl als Übersetzung für reiseiteki-chishikijin eingeführt. Prohl 

nach ist der Begriff vom japanischen Religionswissenschaftler Shimazono Susumu vorgegeben. Vgl. Prohl 2000:10. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

113 

distanzierte sich Yanagita allerdings von der fiktiven Geschichte von Amaterasus. Stattdessen 

sammelte er spirituelle Erzählungen aus Nordjapan, Hokkaido und von der südlichen Inselgruppe 

Okinawa, welche nach der Meiji-Restauration zwangsweise Japan angegliedert wurde. Yanagitas 

„positivistischer“ Ansatz stand stark unter dem Einfluss des westlichen Spiritualismus des 

beginnenden 20. Jahrhunderts. In seiner narrativen Dokumentation schildert er die ländlichen 

Erzählungen, darunter auch Geistergeschichten, die er verharmloste und die seither mehr als eine 

Art Volksmärchen gelesen werden. Sein Interesse am Übernatürlichen lässt sich vielleicht damit 

erklären, dass zu seiner Zeit der Spiritualismus aus Europa eingeführt und die neue Wissenschaft 

der Psychologie mit den Hauptwerken von Carl Gustav Jung und Sigmund Freud zeitnah ins 

Japanische übersetzt wurde.583 Darüber hinauswurden Yanagita und seine Mitforscher vom 

marxistischen Proletariat inspiriert. Der Versuch, die Erforschung der Subkulturen zur Wissenschaft 

zu erheben, war damals geradezu eine Modeerscheinung.584 Der Religionswissenschaftler Kawase 

sieht die Einstellung von Yanagita als okzidental, vor allem, da die Forschung über die 

kolonialisierten Orte im Rahmen der Kolonialpolitik für das Kaiserreich geleistet wurde.585 In 

dieser Zeit wurden große Mengen westlicher Literatur ins Japanische übersetzt. Neuartige Konzept 

wie der Postnaturalismus, der in Ästhetische Zeitfragen (1894) von Johannes Volkelt vorgestellt 

wurde, oder der Symbolismus von William Blake erschienen den damaligen japanischen 

Kunstschaffenden und Dichtern eng verwandt mit den mystischen Erzählungen und Kunstwerken 

ihrer Heimat. Die mittelalterliche Ästhetik der Teezeremonie und des Nô-Theaters, wie wabi-sabi 

und yûgen, wurden in diesem metaphysischen Kontext erneut als Modernität interpretiert.586 Der 

Begriff wabi-sabi stammt ursprünglich aus der buddhistischen Lehre und wird heute so verstanden, 

dass bescheidene Einfachheit und offensichtliche Patina die japanische Ästhetik ausmachen. Yûgen 

ist als unergründliche Tiefe und Mystik zu verstehen, was, wie gezeigt, seit dem 19. Jahrhundert bis 

heute als Essenz der japanischen Kultur propagiert wird.587 Was diese neumodische Esoterik und 

die Mystifizierung der Tradition anbelangt, merkte der Literaturwissenschaftler Ôwada an, dass der 

Gedanke des Vitalismus aus dem Westen in der japanischen Kunst und Literatur die Irrationalität 

 
583 Die Spirituellen Intellektuellen in Japan entwickelten den Animismus zusammen mit ihrer Metapsychologie. Vgl. 

Iwasaki 1989: 126-146. 
584 Durch die japanischen Volkskundler wurde die Manga-Kultur zur Nationalstrategie umwandelt. Vgl. Otsuka 2005: 

78. 
585 Vgl. Kawase 2015: 69-75. 
586 Der Literaturwissenschaftler Suzuki Sadami erwähnt dazu, dass Okakura Kakuzô die von Hegel übersetzten Begriffe 

wie „Unendlichkeit“ (jap. mugen), „Symbol“ (jap. shôchô) und „Stimmung“ (jap. kibun) in seinem patriotischen 

Geschichtsbuch Tôyô no bijutsu (dt. Kunst in Asien) angewendete, um die Überlegenheit der asiatischen Kunst 

gegenüber dem Westen zu betonen. Ein französischer Priester Noël Péri verstand das Nô-Theater als Symbolismus. Vgl. 

Suzuki 2012: 36. 
587 Vgl. Iwai 2006: 92-97. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

114 

dieser Mythologisierung legitimierte. So wurde auch die Mythologie über den Tennô als Realität 

betrachtet.588 

Angst und inneres Leid wurden in der japanischen Literatur und Kunst als eine neue Ästhetik 

entwickelt, und die Kunstschaffenden thematisierten sie auch nach dem Krieg weiter.589 Nach den 

1950er-Jahren entstanden Gruppen wie Jikken-Kôbô und Gutai, die durch den europäischen 

Surrealismus und die Psychologie beeinflusst wurden. Kawara On (1933-2014) schuf die groteske 

Serie Yokushitsu (dt. Badezimmer, 1953-1954) in den 1950er-Jahren, die klare Einflüsse des 

Spiritualismus dieser Zeit erkennen lässt. 590 (Abb. 28) Die Betonung der grotesken Körperlichkeit 

und Erotik war bereits in den 1930er-Jahren in der Literatur und bei den Kunstschaffenden als 

Gegenkultur in Japan verbreitet.591 Außerdem findet man auch die Einflüsse von Hans Driesch, 

Henri Bergson und William James als Erscheinungen des Zeitgeists in Japan. Vor allem wurde das 

Konzept der Entelechie nach Driesch von den japanischen Kunstschaffenden schöpferisch 

interpretiert. Die Verallgemeinerung der beweisbaren Energie des Universums oder das universelle 

Verständnis in Bezug auf die Weltordnung wurden als bewiesene, absolute Wahrheit von den 

japanischen Kunstschaffenden und den auf dem Gebiet der Philosophie Forschenden abstrahiert und 

mystifiziert.592 Besonders einflussreiche Konzepte waren außerdem der Neovitalismus von Hans 

Driesch, der Begriff élan vital von Henri Bergson und der Pragmatism von William James, die auch 

nach dem Zweiten Weltkrieg die Vorstellungskraft der Kunstschaffenden in Japan erregten. Der 

Vitalismus als Konzept wurde in Japan zur kosmologischen Philosophie ausgeweitet, schließlich 

kamen noch mystische Interpretationen hinzu, die auch sexuelle Darstellungen ab den 1950er-

Jahren als „Vitalität des Lebens“ oder als „Realismus der modernisierten Kunst“ beinhalteten.593 

Die spirituellen Erzählungen wurden ab den 1960er-Jahren immer wieder aufgegriffen und in den 

1970er-Jahren von der Hippie-Bewegung aufgenommen. Besonders affin zeigten sich die 

 
588 Vgl. Ôwada 252f: in: Suzuki 2012. 
589 Die Japanologin Gebhardt betrachtet die Religion in Japan als „spirituelle Selbsthilfe“ als Trost und Bereicherung in 

den „Zeiten eines wachsenden Individualismus“. Sie erläutert wie folgt: „Das ‘Übernatürliche’ ist anderseits eine 

Notwendigkeit, denn in den Zeiten eines wachsenden Individualismus wird auch die Angst des Ich vor der 

Desintegration größer. Die spirituelle Vision des Jenseits bietet einen zeitgemäßen Trost mit einer naturwissenschaftlich 

deutbaren Nachwelt“. Vgl. Gebhardt 1999: 224f. 
590 Kawara On verwerte sich lebenslang vehement, seine Arbeiten nur mit Japan oder sonst einem bestimmten Land 

oder Kulturbereich assoziiert zu sehen. Der Kunstkritiker Minemura war persönlich mit Kawara in Kontakt und äußerte, 

dass in seinen Date Paintings die japanische Zeitdefinition zu spüren wären. In Japan hätte sich Reiseliteratur, wie das 

mittelalterliche Tagebuch Izayoinikki (13. Jahrhundert) und die Kurzgedichte von Matsuo Basho (1644-1694) aus der 

Edo-Zeit, entwickelt. Die lineare Zeit, in der die Menschen leben, wird fortlaufend geschrieben und sie fließt entlang 

des Landes, in dem sie reisen. Vgl. Minemura 2006. Zur Zeitdefinition im Spiritualismus Vgl. Suzuki 2012: 17. 
591 Tipton weist darauf hin, dass einerseits die Konsumkultur ab den 1930er-Jahren wuchs, anderseits aber eine 

deprimierende Stimmung die Stadtkultur beherrschte. So entstand der japanglische Slogan ero-gro-nansensu, der eine 

Abkürzung von „erotic, grotesque, non-sense“ darstellt. Vgl. Tipton 2002: 108ff. 
592 Die Philosophen der Kyoto Schule waren verantwortlich für die Ästhetisierung der westlichen Philosophie und die 

Japnisierung des Vitalitätskonzepts. Vgl. Suzuki 2012: 13. Die Ästhetisierung der Spiritualität diente der 

Sichtbarmachung der japanischen Überlegenheit. Vgl. Iwai 2006: 92-97. 
593 Vgl. Suzuki 1995: 6-13.  



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

115 

japanischen Spiritualisten gegenüber der internationalen Modeerscheinung New Age. In den 

1980er-Jahren tauchten dann die sogenannten „Spirituellen Intellektuellen“ in den Medien auf.594 

Die Japanologin Inke Prohl schreibt dazu: „Die intellektuelle Landschaft Japans hat sich in den 

1970er-Jahren verändert. Bis zu dieser Zeit wurde sie von marxistisch oder sozialistisch 

beeinflussten Intellektuellen mitgestaltet, deren visionäre Kraft sich zusehends auflöste. An ihre 

Stelle traten konservative Intellektuelle. Die Rolle, überzeugende Bilder von der Zukunft zu 

zeichnen, konnte von den „Spirituellen Intellektuellen“ übernommen werden.595 

Im Hintergrund des japanischen New Age spielte auch die sogenannte Kyoto-Schule eine Rolle, die 

vom Philosophen Nishida Kitaro (1870-1945) theoretisch begründet wurde. Nishida und seine 

Mitforscher studierten zunächst westliche Philosophie, vor allem in Deutschland, und brachten die 

deutsche Philosophie später mit dem Zen-Buddhismus in Zusammenhang.596 Nishida war der 

Schulfreund des bekannten Religionswissenschaftlers Suzuki Daisetsu (1870-1966), und beide 

halfen durch ihre Schriften, eine vermeintliche Überlegenheit der japanischen Spiritualität für die 

Expansionspolitik zu konzipieren. Suzuki Daisetsu war als D.T. Suzuki in den USA unter den 

spirituellen Buddhisten bekannt. Sein Streben, den japanischen Buddhismus im westlichen Kontext 

anerkannt zu sehen, soll sich zusammen mit Nishida während des Pazifikkriegs entwickelt haben.597 

Sein Nachfolger Umehara Takeshi (1925-2019) übernahm die Ideologie von Nishida und verband 

sie mit dem Ur-Shintô aus der Jômon-Periode, um die Japanizität und den Naturalismus zu 

vergöttlichen.598 Während des Pazifikkriegs wurde die Notlage Japans immer spürbarer und das 

Interesse an Spiritualität, Religion und mittelalterlichen Traditionen nahm enorm zu.599 

In den 1980er-Jahren erstarkte der nach 1945 tabuisierte Ultranationalismus in Japan wieder. In den 

Medien wurde diskutiert, wie das negative Japan-Bild verbessert und die japanische Identität 

gestärkt und zudem mehr mit der Religion verbunden werden könnte.600 Grund dafür waren unter 

anderem die „Discover Japan“- sowie „Exotik Japan“-Kampagnen, die ab den 1970er-Jahren im 

 
594 Prohl nach wurde der Begriff „Spirituelle Intellektuelle“ vom Religionswissenschaftler Shimazono eingeführt. Vgl. 

Prohl 2000:5. 
595 Vgl. Prohl 2002: 180 
596 Die Mischung aus westlichem Spiritualismus und neu interpretiertem Zen-Buddhismus wurde in der Kyoto-Schule 

entwickelt. Vgl. Levine 2012: 539, in: Prohl & Nelson 2012. 
597 Die Interpretation des Zens bei Suzuki war an die westlichen Ideale angepasst. Suzuki instrumentalisierte das Zen für 

den japanischen Nationalismus. Vgl. Isomae 2012: 64f, in: Prohl & Nelson 2012. Siehe auch BEING MINDFUL West 

Coast Reflections on Buddhism and Art von Jennie Klein. Vgl. Klein 2005: 87. 
598 Vgl. Prohl 2002: 178. 
599 Die Neuinterpretation und Anerkennung des Nô-Theaters und seine Ästhetisierung wurde nach dem großen 

Erdbeben von 1923 (jap. kantô-daishin-sai) und die Kriegsstimmung noch erhöht. Über die japanische Besonderheit 

wurde schon auf der Weltausstellung in Paris von 1900 diskutiert. Anlässlich dieser Veranstaltung wurde das Nô-

Theater erneut bewertet. Vgl. Iwai 2005: 83 und 100. 
600 Shimazono weist darauf hin, dass der Kritiker Yamamoto Shichihei (1921-1991) für die Wiederbelebung des 

Ultranationalismus mit Hilfe der Religion mitverantwortlich sei. Vgl. Shimazono 1996: 9. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

116 

Fernsehen liefen und sich schnell als Slogans etablierten. Diese Kampagnen spielten mit der 

Andeutung, dass es in Japan noch Mystisches zu entdecken gäbe. 

Die endgültige Umdeutung des japanischen Shintôismus geschah dann in den 1980er-Jahren.601 

Charismatische Religionswissenschaftler begannen, die Spiritualität der japanischen Bevölkerung 

als offensichtliche Überlegenheit der Japaner:innen zu bezeichnen. Sie wandten sich zwar gegen 

den Staats-Shintô der Meiji-Restauration, definierten aber die Naturgötter Japans weiterhin als 

Tradition des Shintô.602 Hierbei wurde auf den Ur-Shintô der prähistorischen Jômon-Periode 

zurückgegriffen, welche den gesamten Zeitraum von 14.000 bis 300 v. Chr. in der Vorgeschichte 

Japans umfasst. Und ab den 1980er-Jahren wurde die nationale Identität der Japaner:innen stark auf 

diese Periode zurückgeführt, um die Besonderheit der Japanizität auszudrücken; sie wurde dann 

auch schnell im Ausland als „spezifisch japanisch“ verstanden.603 Endlich schien man die 

Ursprünglichkeit der japanischen Kultur gefunden zu haben, denn in dieser frühen Zeit konnte man 

nach der vorherrschenden Meinung kaum von Korea oder China beeinflusst worden sein. Es war 

also eine Zeit, in der die Götter in Harmonie mit dem Tennô lebten.604 Der Religionswissenschaftler 

Nakazawa Shinichi publizierte zahllose esoterische Schriften, in denen er seine übernatürlichen 

Erlebnisse in Tibet beschrieb. Er behauptete, er wolle durch seine esoterischen Erfahrungen ein 

„anderes Selbst“ finden und so „eine erweiterte höhere Dimension der Welt“ sichtbar machen.605 

Nakazawa zufolge ist das Christentum gefährlich, da die Natur im Westen durch die Menschen 

„beherrscht“ und „zerstört“ worden sei.606 Ein anderer Religionswissenschaftler, Yamaori Tetsuo, 

behauptete, dass „die Götter in Japan leichter spürbar als in anderen Teilen der Welt“ seien.607 Es 

wird immer noch die Überlegenheit Japans betont, obgleich die immense Umweltverschmutzung 

durch die Industrialisierung bereits in den Medien problematisiert wurde. Die Schuld an der 

Zerstörung der Natur wurde unter den Spiritualisten in der westlichen Ideologie gesucht, welche 

Japan zu lange beeinflusst habe. Trotz des sichtbaren wirtschaftlichen Erfolges und der 

erfolgreichen Industrialisierung Japans wurde die Naturzerstörung als ein durch die Verwestlichung 

 
601 Vgl. Shimazono 1996: 5. 
602 Vgl. Prohl 2000:3. 
603 Der britische Kunstforschende Neil MacGregor beschrieb die Jômon-Periode wie folgt: „Heute fungieren die Gefäße 

der Jômon-Kultur bei großen Ausstellungen überall auf der Welt als Kulturbeobachter Japans. Die meisten Nationen 

präsentieren sich im Ausland, indem sie auf imperialen Glanz oder Invasionsarmeen zurückblicken. Das technisch und 

wirtschaftlich mächtige Japan hingegen bezieht seine Identität bemerkenswerterweise aus den Schöpfungen der frühen 

Jäger und Sammler. Auf mich als Außenstehenden wirkt das sehr beeindruckend und auch nachvollziehbar, denn die 

Akribie, mit der die Jômon auf Details und Muster achten, das stete Streben nach ästhetischer Verfeinerung und die 

lange Kontinuität der Jômon-Traditionen scheinen bereits etwas sehr spezifisch Japanisches zu sein“. Vgl. MacGregor 

2014: 93f. 
604 Die prominenten Religionswissenschaftler Kamata Tôji und Umehara Takeru spielten eine zentrale Rolle dabei, 

Tennô und Shintô wieder zu mystifizieren. Vgl. Iwasaki 1989: 21-25. 
605 Vgl. Prohl 2000:22-25. 
606 Ebd. 
607 Vgl. Yamaori 1996: 13-17, in: Prohl 2000:26. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

117 

entstandenes Problem kritisiert. In dieser Diskussion wurde ausgeblendet, dass Japan selbst mit der 

Expansionspolitik begonnen hatte und der Shintôismus von Staats wegen dafür instrumentalisiert 

wurde. Gleichzeitig gab es natürlich Politiker, die sich dieser Tatsache durchaus bewusst waren. Sie 

nutzten diese Gelegenheit, um den Ultranationalismus wieder salonfähig zu machen. Der 

konservative Politiker Nakasone Yasuhiro (1918-2019) der LDP förderte als Ministerpräsident diese 

esoterischen Tendenzen, um Japan wieder als das Land der Götter verstanden zu sehen.608 Nakasone 

war im Zweiten Weltkrieg als Marineoffizier in Indonesien tätig und ging danach als Kriegsheld in 

die Politik.609 Er ließ die ersten Atomkraftwerke in Japan bauen und prophezeite, dass Japan sich 

eines Tages mit Atomwaffen werde verteidigen müssen, was in keiner Weise zur Ideologie des 

Shintô passt. Auch wenn Nakasone für die japanische Erfolgsgeschichte nach dem Potsdam-

Abkommen mitverantwortlich war, so blieben seine philosophischen Ansichten doch die gleichen 

wie im Pazifikkrieg. 

Inken Prohl nennt den japanischen Spiritualitätsdiskurs „Selbstbehauptungsdiskurs“ und 

„Überlegenheitsdiskurs“.610 

Die Äußerungen der „Spirituellen Intellektuellen“ zur Esoterik wurden dabei auch stark durch die 

Science-Fiction aus Hollywood befördert und gefestigt. Übernatürliche Themen in der Unterhaltung 

und Spiritualität im Ultranationalismus wurden in Japan parallel entwickelt. Mit dem hohen 

Wirtschaftswachstum und der Konsumlust der jungen Leute wuchs nach dem Krieg die populäre 

Kultur wie Anime und Manga, ab den wirtschaftlich erfolgreichen 1980er-Jahren noch verstärkte 

sich das. Die im ersten Augenblick harmlos erscheinenden Mangas und Animes waren stark vom 

neuen Spiritualismus geprägt. Der Kunstschaffende Okamoto Tarô (1911-1996) ließ sich ebenfalls 

von der prähistorischen Jômon-Periode inspirieren, er propagierte diese als antiautoritäre Kunst 

gegenüber den westlichen Einflüssen auch lautstark in den Medien.611 Okamoto versuchte, intuitiv 

die japanischen Traditionen zu beschreiben. Nach ihm ist es die Kreativität des Mittelalters und der 

Jômon-Periode, welche die Kunstschaffenden immer wieder inspiriert. Hinter seiner 

leidenschaftlichen Propaganda steckt eine innere Krise im Selbstverständnis als Japaner, welches 

für seine Generation bezeichnend ist.612 Dabei wurde der Begriff „Tradition“ (jap. dentô) erst ab 

 
608 1987 wurde das Kokusai Nihon Bunka Kenkyû Center (dt. Internationales Forschungszentrum für Japanstudien, 

engl. International Research Center for Japanese Studies, kurz in Jap. nichibunken) von Nakasone und dem 

Religionswissenschaftler Kamata Tôji begründet. Hauptgrund war die Erforschung der japanischen Kultur. Allerdings 

veränderten sich die Forschungsinhalte mit der Zeit und inzwischen sind unterschiedlichste Wissenschaftler dort tätig. 

Anfangs waren allerdings die Wiederermächtigung des Kaiserreiches Japans und die Demonstration der Überlegenheit 

der Japaner:innen das erste Ziel des Instituts. Vgl. Iwasaki 1989: 76. 
609 Siehe auch McNeill 15.10.2019. 
610 Vgl. Prohl 2002: 179. 
611 Vgl. Sunohara 2015: 45. 
612 Vgl. Shiga 2013: 47-57. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

118 

dem 19. Jahrhundert in Japan eingeführt.613 Okamoto sah in den Werken Ogata Kôrins Parallelen 

mit der Situation seiner Zeit und suchte ebenfalls die Verbindung der Ur-Kultur mit der japanischen 

Tradition. Für ihn spielte die tatsächliche Geschichte jedoch kaum eine Rolle. Er schuf vielmehr 

neue Traditionen nach seinen eigenen Vorstellungen. Durch seine Auftritte trug er maßgeblich dazu 

bei, dass die Jômon-Periode heute als ursprüngliche japanische Tradition akzeptiert wird.614 

Okamoto deutete die Jômon-Periode noch als antiautoritäre Kultur gegenüber fremden Einflüssen, 

in der Diskussion über die japanischen Eigentümlichkeiten wurde diese aber dann von Nakasone 

und den „Spirituellen Intellektuellen“ mit den authentischen Traditionen Japans gleichgesetzt.  

Sugimoto Hiroshi machte zunächst als Kunsthändler in New York ein Vermögen. Dann begann er 

selbst damit, Kunst zu schaffen. Die Spiritualität der Jômon-Zeit wurde ein wichtiges Konzept in 

seinen Arbeiten.615 Bei Sugimoto werden Buddhismus und Shintôismus als japanische Traditionen 

in modernisierter Form zusammengeführt, ganz so, wie es Okamoto begonnen hatte. Sugimoto gibt 

sich allerdings als Modernist, jedoch ist die Mystifizierung der Religion ein typischer Aspekt in den 

Arbeiten seiner Generation, den Profiteuren des Wirtschaftswachstums. Das wirtschaftliche 

Wachstum war schon seit dem 19. Jahrhundert an die stetige Mystifizierung der Japanizität 

gebunden. Wirtschaftlicher Erfolg auf der Basis dieser Anschauungen ist daher mit den 

künstlerischen Idealen vereinbar, ja geradezu gefordert. Diese Art der Mystifizierung der Kultur 

kann jedoch letztendlich nur durch die Anerkennung als hohe Kunst durch den taktgebenden Westen 

bestätigt werden. Auch wenn die Jômon-Kultur als antiautoritäre, anti-westliche Haltung dargestellt 

wurde, wurde sie besonders auf der Weltausstellung in Osaka von 1970 dem Ausland präsentiert. 

Die westlichen Medien verstehen diese ultranationalistische Kulturauffassung bis heute eher als ein 

bewundernswertes Traditionsbewusstsein der Japaner:innen.616 

Nachdem die Wirtschaftskrise am Ende der 1980er-Jahre nicht mehr zu leugnen war, wurden, wie 

bereits erwähnt, neue Schulbücher mit einer umfassenden Gesichtsrevision gedruckt, um die 

negative Geschichtsschreibung über Japan zu korrigieren. Dazu wurde 1996 der 

ultranationalistische Verein zur Erstellung neuer Geschichtslehrbücher (jap. atarashii rekishi 

kyôkasho o tsukuru kai) gegründet. Der Verein unterstützt die Thesen, dass eine zu kritische 

Betrachtung der japanischen Kriegsgeschichte geradezu masochistisch sei und dass der Pazifikkrieg 

 
613 Der Begriff der Tradition wird beim Schaffen nationaler Identitäten ab dem 19. Jahrhundert in der ganzen Welt 

betont. Wie England in Indien und Afrika die Traditionen jedes Ortes instrumentalisierte um seine Herrschaft 

durchzusetzen, trifft auch in Japan zu. Die Kaufleute aus England untersuchten die japanischen Traditionen umso besser 

Waffen für die Meiji-Restauration verkaufen zu können. Jômon wurde auch von Edward S. Morse „entdeckt“. Zur 

erfundenen Tradition siehe auch: Hobsbawm, Eric, Ranger, Terence 2012: 1-14. 
614 Die Kulturinszenierung von Okamoto ist mit Mishima Yukio zu vergleichen. Beide haben nach dem Krieg ihre 

Identität als Japaner:innen gesucht. Vgl. Sakai 2013: 145-162. 
615 Beim Empfang der Ehrenmedaille äußert er sich ebenfalls, dass die Japanizität in der Jômon-Periode begründet liege. 

Vgl. Bijutsutechô 24.10.2017. 
616 Vgl. MacGregor 2014: 93f. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

119 

ein Befreiungskampf gegen die westlichen Großmächte gewesen wäre.617 Dieser Verein wurde 2001 

mit starker Unterstützung durch die rechtspopulistischen Politiker als Kontrollorgan für 

Schulbücher zugelassen. Parallel zu diesem Geschichtsrevisionismus wurde 1997 der Verein 

Nippon-Kaigi (dt. Japankonferenz) gegründet. Das Ziel von Nippon-Kaigi ist die Wiedereinführung 

des japanischen Kaiserreiches. Die Mitglieder sind schintoistische Vereinigungen, die unter Jinja-

Honchô, der Dachorganisation der shintôistischen Schreine, organisiert sind.618 Das Motto lautet, 

das „schöne Land Japan“ wiederherstellen zu wollen und das Land mit Stolz zu erfüllen.619 Unter 

den Mitgliedern sind und waren beispielsweise die ehemaligen Ministerpräsidenten Asô Tarô, Abe 

Shinzô, Suga Yoshihide und Kishida Nobuo und fast alle prominenten Politiker der LDP.620 

So formierte sich die politische Landschaft in Japan nach der ersten Finanzkrise. Das Konzept 

„Cool Japan“ wurde von genau diesen Politikern entwickelt.621 Auch wenn diese Politiker und die 

shintôistischen Organisationen ein „schönes Land“ bewerben, so befindet sich Japan seit den 

1990er-Jahren doch bis heute in einer anhaltenden wirtschaftlichen Krise. Um diese Situation 

ideologisch zu überwinden, wurde der Modebegriff iyashi, welcher mit Trost oder Heilung übersetzt 

werden kann, eingeführt.622 Die negative wirtschaftliche und gesellschaftliche Situation wird nun in 

Japan als emotionale „Elegie“ zusammen mit dem Bild einer dystopischen Kultur zelebriert.623 Die 

Begriffe „schönes Land Japan“ sowie iyashi werden mit der shintôistischen Heilung durch die 

Natur in Einklang gebracht. Die Heilung durch die Kräfte der Natur wird in Animes wie „Chihiros 

Reise ins Zauberland“ (2001) deutlich zum Ausdruck gebracht. Die parallelen Welten wecken 

nostalgische Gefühle. Japanische Kunstschaffende und Animeproduzenten sind seit den 1990er-

Jahren gerade wegen ihrer Inszenierung der mystifizierten Japanizität nicht nur in Japan, sondern 

weltweit erfolgreich. Durch diesen globalen Erfolg wurden sie wiederum auch in Japan geschätzt. 

 
617 Auf der offiziellen Webseite wird die ideologische Haltung des Vereins zum Ausdruck gebracht. Vgl. 

http://www.tsukurukai.com/, Stand: 29.10. 2019. 
618 Seit den 1960er-Jahren verfolgt Jinja-Honchô die Wiedereinführung des Staats-Shintô und begründete 1969 Shintô-

Seijirenmei (en. Shinto Association of Spiritual Leadership), in der die Ideologie des Staats-Shintô einen politischen 

Arm erhielt. 1970 wurde zudem die Shintô-seijirenmei-kokkaigin-kondankai (engl. Discussion group of 

parliamentarians on the Shinto Association of Spiritual Leadership) unter den Parlamentsmitgliedern eingeführt. Vgl. 

Murakami 1970: 216-222. 
619 Das Motto des Vereins und seine Aufgaben finden sich auf der offiziellen Webseite. Vgl. 

http://www.nipponkaigi.org/about, Stand:10.10.2020. 
620 Vgl. Guthmann 2017: 108-210. Die LDP-Politiker kooperieren nicht nur mit Nippon-Kaigi, sondern sind seit 1999 

auch mit der religiös-politischen Partei Kômeitô in Koalition. Außerdem ist eine Zusammenarbeit beim Wahlkampf mit 

Anhängern von Moon-Sekte seit den 1960er-Jahren bekannt. Vgl. McNeill 15.09.2022 und seihe auch Uchida, Hiroki 

15.09.2022. 
621 Eine ausführliche Dokumentation zu Nippon-Kaigi findet man in: Sugano 2016. Zum Zusammenhang von 

Schulbüchern und LDP-Politikern siehe: McNeill 14.12.2015. 
622 Japanische Literaten beschäftigten sich mit dem Konzept iyashi gegenüber der hoffnungslosen Dystopie, was ihnen 

kommerziellen Erfolg brachte. Die Japanologin Gebhardt merkt dazu an: „Man glaubt nicht mehr an eine bessere Welt, 

sondern genießt für kurze Zeit die positiven Gefühle, die eine solche Vorstellung eines idealen Orts hervorbringt, erfreut 

sich am utopischen Text als literarische wellness oder als Heilungs- und Trostprosa im Gefolge des Megatrends 

iyashi.“ Vgl. Gebhardt 2011: 18. 
623 Vgl. Napier 2001: 52, 276 und 293. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

120 

Der Shintô als einzigartige Tradition und Mittel der Heilung wird auch bei den Kunstschaffenden 

Mori Mariko und Sugimoto Hiroshi thematisiert. 

 

4.5.1. Der Berg Fuji 

 

Der Berg Fuji (jap. Fuji-san oder Fuji-yama) ist der höchste Berg Japans, er liegt auf der Grenze der 

zwei Präfekturen Yamanashi und Shizuoka. Wegen seiner großen Höhe kann man ihn bei schönem 

Wetter auch noch aus rund 200 km Entfernung erkennen. Somit wurde der Fuji in der Literatur und 

in der Kunst immer wieder als ein beliebtes Motiv aufgegriffen. Auch im westlichen Kontext gilt 

der Fuji wegen der Bekanntheit der Ukiyo-e Serien von Hokusai oder Hiroshige als Inbegriff der 

Schönheit der japanischen Landschaft. Für die Weltausstellung in Wien 1873 wurde der Maler 

Takahashi Yuichi beauftragt, eine Malerei des Fuji anzufertigen, um das Bild des heiligen Berges 

auch im Westen etablieren zu können.624 Takahashi war damals als repräsentativer Maler im 

westlichen Malstil bekannt und schuf ein Bild des neu mythologisierten Bergs im 

„fortgeschrittenen“ westlichen Stil.625 So begann sich der Mythos des Bergs Fuji allmählich 

weltweit zu verbreiten. 

James McNeill Whistler schrieb 1885: „The story of the beautiful is already complete-hewn in the 

marbles of the Parthenon-and broidered, with the birds, upon the foot of Hokusai-at the foot of 

Fusiyama.”626 

Um die spirituelle Authentizität des Fuji zu untermauern, wurde die älteste Gedichtanthologie 

Manyô-shû (ca. 7. Jahrhundert) als Beispiel herangezogen. Im Manyô-shû sind elf kurze Gedichte 

über den Fuji zu finden. Der Fuji war allerdings nicht der einzige Berg in der Literatur und der 

Kunst. Im Manyô-shû findet man insgesamt 400 Gedichte über die verschiedensten Berge.627 

Im 15. und 16. Jahrhundert war der Fuji als Motiv bei den Kunstschaffenden der Kanô-Schule 

häufig zu sehen.628 1767 wurde ein Katalog der Zeichnungsvorlagen des Literatenmalers Kawamura 

 
624 Vgl. Kohara 2011: 26. 
625 Die Werke von Takahashi wurden für zwei Weltausstellung, Paris (1867) und Wien (1873), ausgewählt. Er verstand 

den westlichen Malstil zunächst als reines Mittel zur realistischen Abbildung, als er bei britischem Karikaturist Charles 

Wirgman lernte. Im Japanischen wird Fotografie shashin genannt und bedeutet wörtlich übersetzt „die Abbildung der 

Wahrheit“. Das Wort „Wahrheitsbildnis“ und die neuartige Maltechnik von Wirgman beeindruckten die jungen Künstler. 

Vgl. Sakai 1991: 518ff, in: Aoki/Sakai 1991.  
626 Vgl. Whistler: 1906: 30. 
627 Der Anthropogeograph Ideta analysierte die 400 Berge im Manyô-shû. Seiner Untersuchung nach sind genau elf 

Gedichte über den Berg Fuji darin zu finden. Da sich mindesten 400 Gedichte über verschiedenste Berge in Japan in 

dieser ältesten Gedichtanthologie finden, wurde der Berg Fuji in dieser frühen Zeit wohl nicht der „wichtigste Berg“. 

Vgl. Ideta 2006: 104. 
628 Im Zeichenbuch Sanraku-sansetsu-sansui-chô von Kanô Sanraku (1559-1635) und Kanô Sansetsu (1650-1591) 

findet sich je eine Darstellung des Fuji. Kanô Tanyû (1602-1674) malte ebenfalls den Fuji. Vgl. Yamaguchi 1993: 110, 

in: Tsuji 1993. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

121 

Minsetsu unter dem Titel Hyaku-fuji publiziert, in dem insgesamt 101 Bilder vom Fuji enthalten 

sind. Seitdem wurde der Berg Fuji meist seriell dargestellt. Nach dieser Tradition schufen 

Katsushika Hokusai und Utagawa Hiroshige ihre Serien des Berges.629 

Aufgrund seiner Vulkanaktivität erhöhte sich seine religiöse Bedeutung seit dem Mittelalter und es 

entstanden verschiedene animistische Sekten, darunter auch eine buddhistische, die nach der 

Tradition der shinbutsu-shûgô (dem Synkretismus der buddhistischen und der shintôistischen 

Götter) trotz Zwistigkeiten nebeneinander bestehen konnten. 1868 wurden die unterschiedlichen 

Glaubensrichtungen am Fuji durch den Staats-Shintô vereinigt und sogar die Skulpturen der Fuji-

Buddhisten zerstört.630 Der Fuji wurde, zusammen mit der Kirschblüte, durch die Meiji-

Restauration zu einem Symbol der Nation erklärt. Ab diesem Zeitpunkt wurde der Fuji auf 

Geldscheinen, Briefmarken und in der damaligen Werbung verwendet.631 Wie bereits erwähnt, 

schuf Yokoyama Taikan ein Bild mit dem Titel Fuji in der Morgenröte und schickte es, als der 

Dreimächtepakt mit Deutschland und Italien geschlossen wurde, als Geschenk für Hitler nach 

Deutschland. Taikan äußerte sich in The Spirit of Fuji wie folgt: „The sublime spirit that mount Fuji 

emits it’s the very spirit that prompted the attack on Pearl Harbor and occupation of Singapore. Itʼs 

the spirit [tamashii]! The British army might have better weapons than ours. But they do not have 

spirit. (...)“632 

Obgleich der Fuji bereits ein bekannter Berg war, war er nicht der einzige Berg von Bedeutung in 

Japan, sondern einer von vielen. Um das Bild des nationalen Symbols zu festigen, wurde der Fuji 

also explizit zu einem solchen erklärt. Dieses Thema wurde wiederum in den Schulen unterrichtet, 

um bereits bei den Kindern die Nationalidentität mit der Kirschblüte und dem Fuji zu verbinden. 

Der Fuji wurde in den Schulbüchern der Fächer Japanisch, Kunst und Musik wiederholt als Symbol 

des „Gotteslands Japan“ beschrieben,633 so wie die Kirschblüte als Symbol der Soldaten in den 

Schulbüchern implementiert wurde. Somit wurde der Fuji im 19. Jahrhundert zum „Berg aller 

Berge“ stilisiert und mit dem damaligen Slogan hakkô-ichiu verbunden, der mit „die Welt unter 

einem Dach“ oder „gemeinsam in einem Haus vereint wohnen“ übersetzt werden kann.634 Dieser 

 
629 Vgl. ebd. 
630 1873 wurden die Religionen am Fuji Fusôkyô genannt. Der erste Oberpriester der Fusôkyô war Shishino Nakaba 

(1844-1884) aus Satsuma, der die Ideologie des Kaiserreichs in den Shinto übernahm. Vgl. Yasumaru 1992. 
631 Der Fotograf Okada Kôyô (1895-1972) nahm über 400 000 Bilder des Fuji auf. Seine Bilder werden auf 

Geldscheinen und Briefmarken bis heute gedruckt. Vgl. Kohara 2011: 37-40 
632 Vgl. Ikeda 2018: 40. 
633 Vgl. Abe 1992: 238-247. 
634 Der Begriff hakkô bedeutet in Alt-Chinesisch „die ganze Welt“. Hakkô-ichiu symbolisierte die Vereinigung der 

ganzen Welt unter dem japanischen Kaiser. Vgl. Murakami, Shigeyoshi 1971: 206ff. Der japanische Autor Murakami 

Haruki vergleicht in Untergrundkrieg: Der Anschlag von Tokyo (1997) die militärische Elite der Japaner in der 

Mandschurei im Jahr 1932 mit dem Giftanschlag in Tokio von 1995. Vgl. Murakami 2002: 471. Siehe auch Kapitel VI 

dieser Arbeit. Tim Cross diskutiert ausführlich die Teekultur im Zusammenhang mit dem Nationalismus. Vgl. Corss 

2009: 65f. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

122 

Slogan ist eine Abwandlung des bekannten Satzes von Okakura Kakuzô „Asia is one“, den er in 

seiner Publikation The Ideals of the East von 1904 proklamiert hatte. Wie bereits erläutert, diente 

dieser Leitgedanke der Rechtfertigung des Vormarsches der japanischen Kaiserarmee in Asien. Der 

Berg Fuji diente hierbei als Metapher für das „Dach“ Asiens.635  

Yokoyama Taikan malte über 1500 Bilder mit dem Motiv des Fuji und spendete Kriegsbilder für die 

Armee des Kaiserreiches, welche diese unter anderem als Propaganda in den besetzten Gebieten 

einsetzte. Als ein treuer Schüler von Okakura war er auch, als „der Maler des Kaisers“, mit 

Kriegspropaganda erfolgreich, ohne den realen Krieg zu malen.636 Taikan machte mit seinen 

Bildern den Berg Fuji endgültig zum Symbol des großen Kaiserreichs Japan.637 

Der berühmte Architekt Tange Kenzô (1913-2005) konzipierte 1942 ein Denkmal für ein 

japanisches Groß-Ostasien (jap. chûrei shin-iki keikaku), mit dem die Geister der gefallenen 

Kriegshelden durch eine Pagode am Fuji verehrt werden sollten und welches mit der neuen 

Eisenbahn mit Tokio verbunden werden sollte.638 Dieser Plan wurde wegen finanzieller Probleme 

nicht verwirklicht. Um den Fuji herum entstanden seither aber mehrere neue Religionen wie Sôka-

gakkai oder die Aum-Sekte, welche den Fuji zum heiligen Berg erklärten.639 

Dass eine markante Landschaft den kollektiven Identifikationspunkt einer Nation darstellt, ist nicht 

nur in Japan der Fall.640 Dennoch ist die Tatsache bemerkenswert, dass das Bild des Fuji auch heute 

noch auf den im 19. Jahrhundert unternommenen Kampagnen zur Etablierung als Nationalberg 

beruht und seine Bekanntheit durch die anhaltende Beliebtheit von Hokusai und Hiroshige im 

westlichen Kontext kontinuierlich bestätigt wird. 

Die Erhebung des Fuji zum Nationalsymbol wurde durch findige Händler zu einem profitablen 

Geschäft ausgebaut. Nach Aufhebung der Beschränkungen der Meiji-Restauration gegen die 

Ausländer und nach der Öffnung des Landes für westliche Gäste überfluteten ausländische 

Besucher das Land, um es kennenzulernen und um den beworbenen exotischen Urlaub dort zu 

verbringen. Diese erreichten das Land über den Hafen von Yokohama. Darunter auch der 

italienisch-britische Kriegsfotograf Felice Beato, der 1863 als Begleiter der britischen Armee in 

 
635 Nicht nur die prominenten Bildenden Künstler, sondern auch die prominenten Schriftsteller in Japan, wie Dazai 

Osamu, Kobayashi Hideo, Kamei Katsuichirô, Tanizaki Junichirô, usw., äußerten ihre Begeisterung über die 

Nationalpropaganda durch die japanischen Nationallandschaften. Patriotismus und Nationallandschaften wurden somit 

mit der Nationalpropaganda vereint. Vgl. Shibasaki 2011: 90-95. 
636 Vgl. ebd.: 133f und 138. 
637 Vgl. Shibasaki 2015:128f. 
638 Dieses Konzept wurde für den Wettbewerb Daitôa kensetsu kinen eizô keikaku (Ü. d. V. Die Errichtung des 

Monuments für Großostasien) entworfen, Vgl. Saruhashi 2014: 25-46. Und Inoue 1995:94. 
639 Vgl. Hara 2019. 
640 Zur Repräsentation der nationalen Landschaft in Hinsicht auf den Imperialismus schreibt beispielsweise Brian 

Osborne. Er verdeutlicht die Identitätsbildung in Kanada und die Diskussionen über die Funktion der Landschaft im 

Zusammenhang mit Nationalismus. Vgl. Osborne 2001. Die Japanologin Valaskivi vergleicht das japanische „Nation 

Branding“ mit dem von Finnland, Schweden und Estland. Vgl. Valaskivi 2016:53-65 und 78ff. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

123 

Japan ankam und bald darauf zusammen mit dem journalistischen Maler Charles Wirgman von 

Illustrated London News das Unternehmen Beato & Wirgman gründete. Die schwarz-weißen 

Fotografien von Beato kolorierte Wirgman mit intensiven Farben.641 Diese exotischen Bilder 

wurden Illustrated London News angeboten, und sie waren sehr erfolgreich. So entstand die 

yokohama-shashin (dt. Yokohama-Fotografie) als neues Genre der Konsumkunst. (Abb. 60. b) Mit 

der immer größer werdenden Nachfrage in Europa wurden zunehmend auch Geishas und Rikscha-

Fahrer für den Tourismus in exotischer Anmutung abgebildet und im westlichen Kontext touristisch 

verkauft.642 Das Bild von Japan mit dem Berg Fuji und den Geishas wurde so bis heute etabliert.643 

Der Anthropologe Christopher Pinney beschreibt die Motive der Yokohama-Fotografie als 

„imperialist nostalgia“, welche die fiktiven „guten alten Traditionen Japans“ illustrierten und wie 

am Fließband produziert wurden.644 

Der Fuji wurde 2013 als Welterbe von der UNESCO mit dem Titel Fujisan, sacred place and 

source of artistic inspiration anerkannt, was auf die politischen Kampagnen der LDP 

zurückzuführen ist.645 Was den Status als „sacred place“ anbelangt, so wurde 2012 durch die neue 

Sekte Fuji-asoyama-daijingû ein neuer Schrein am Fuji erbaut, welcher die angeblich älteste 

Dynastie Japans namens Fuji-ôchô symbolisieren sollte. Es wurde behauptet, diese Dynastie habe 

schon vor 2 bis 3 Millionen Jahren existiert.646 Diese Sekte organisiert seit 2014 ein jährliches 

nationales Fest (jap. fujisan chidama festa), das von prominenten Politikern der LDP, der 

Zentralbehörde der Regierung, dem Bildungsministerium und der Nippon-Kaigi als Beraterstab 

veranstaltet wird.647 Diese neueste erfundene Tradition zeigt, dass in Japan immer noch die 

Selbstorientalisierung als touristische Strategie eingesetzt wird.648 Der Widerspruch in der seit dem 

19. Jahrhundert in Japan etablierten Praxis, aus einem okzidentalen Selbstverständnis heraus 

 
641 In China wurde die Farbfotografie als pith-paper und in Taiwan als tsuso etabliert. Es wurden ebenso absichtlich 

exotisierte sowie authentische Bilder hergestellt. Delank erörtert wie folgt: „Diese chinesischen Genrebilder des frühen 

19. Jahrhundert im europäischen Stil sind insofern Vorläufer der kommerziellen Photographie aus Japan.“ Vgl. Delank 

1996: 50-56. 
642 Die erotisierte Darstellung von Rikischafahrer und Geishas werden als Japan-Topos geschildert. Vgl. Pekar 2003: 

165. 
643 Vgl. Kohara 2011: 13-18. 
644 Vgl. Gartlan 2015: 33f. 
645 Zur Ambivalenz des UNESCO-Status, der etwas besonders Schützenswertes auszeichnet und gleichzeitig zum 

medial attraktiv inszenierten touristischen Orte macht schreiben Skoko/Miličević. Vgl. Månsson 2020: 255-346. Siehe 

auch die offizielle Webseite der UNESCO. Vgl. http://whc.unesco.org/en/list/1418, Stand 24.09.2017. 
646 Fujikura weist darauf hin, dass es vor 2 Millionen noch leine Menschen gab, sondern nur die ausgestorbene Gattung 

des Australopithecus. Vgl. Fujikura 2020. 
647 Vgl. Fujikura 2017. 
648 Der Orient als Ort des Anderen und Fremden ist eine gelungene Strategie der ehemaligen Kolonien und sie wird 

noch heute in nicht-industrialisierten Ländern. „Salazar (2012) identifies the discourses of the past: orientalism, 

colonialism, and imperialism as the fertile ground for nostalgic and romantic tourism dreams. It has been repeatedly 

demonstrated how ‘Othering’ in hegemonic discourses of ‘Orientalism’ in tourism industry still frames tourism 

performances (Haldrup & Larsen, 2010) and imaginations.“ Vgl. Bryce 2007: 45, in: Månsson 2020. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

124 

speziell orientalisierte Produkte als landestypisch ins Ausland zu verkaufen, ist auch beim Fuji-

Motiv deutlich zu erkennen. 

So thematisieren die bekanntesten Kunstschaffenden des Landes auch heute noch den Berg. 

Kusama Yayoi stellte bereits ab den 1980er-Jahren den Fuji auf kleinformatigen Farbholzdrucken 

dar und schuf 2015 die Serie Fuji in 7 Versions, für die sie, der Empfehlung der Druckerei folgend, 

Hokusais Farbkombinationen übernahm. Sugimoto Hiroshi thematisierte den Fuji als Symbol der 

japanischen Identität. Er reproduzierte bekannte Fuji-Bilder vom Altertum bis in die Meiji-Zeit, um 

zu zeigen, wie der Berg in unterschiedlichen Zeiten Japan symbolisierte.649  

Auch Murakami Takashi ließ sich bereits in seinen frühen Werken von Yokoyama Taikan und 

Yokoyama Misao (1920-1973) inspirieren. So malte er 2020 ein großformatiges Bild (5 x 21,25 m) 

mit dem Titel Cherry Blossom Fujiyama Japan, welches zusammen mit Arbeiten von Sugimoto 

Hiroshi, Kusama Yayoi, Nara Yoshitomo und anderen prominenten Kunstschaffenden für die 

„Star“-Ausstellung 2020 im Mori Art Museum in Tokio konzipiert wurde.650 

 

4.5. Der imperiale Blick 

 

4.5.2. Die Geisha als Cosplayer 

  

Murakami Takashi und Mori Mariko thematisieren in ihren Werken bekannte Motive wie 

beispielsweise das der Maid (dt. Dienstmädchen) und Cosplayer651 (Abb. 36) oder die idealisierte 

Rolle der Frau im kapitalistischen Kontext seit dem 19. Jahrhundert. Die darin gezeigten 

verkleideten Frauen repräsentieren einerseits die eigenständig arbeitenden und verdienenden Frauen 

und ihre so im Kapitalismus gewonnene Freiheit, anderseits wurden gerade diese Arbeits-

Uniformen, wie Dienstmädchenkleidung, Stewardessenuniformen oder Cosplay-Kostüme, selbst zu 

touristischen Produkten, die neben der schon seit dem 19. Jahrhundert existierenden westlich-

sexistischen Geisha-Fantasie immer mehr an Popularität gewannen. 

Geishas wurden im 19. Jahrhundert in Reiseberichten, in der Literatur und in Kunstwerken 

vielseitig imaginiert; ihre Rolle war hier ganz anders ausgestaltet, als sie es in Wirklichkeit war. 

Diese Fantasien waren so verbreitet, dass sich nur noch dieses verfremdete Bild erhalten hat, was 

allein mit der Beliebtheit des von diesem ausgestrahlten Exotismus zu erklären ist. Die erotischen 

Fantasien aus den exportierten Farbholzschnitten sind sogar noch bis heute im westlichen Kontext 

 
649 Sugimoto im Interview mit Vogue Japan. Vgl. Yoshikawa 2020. 
650 Murakami im Interview mit Vogue Japan. Vgl. Vogue 16.09.2020. 
651 Cosplay ist eine Form der Fankultur, in der sich die Fans wie Charaktere aus ihren Lieblingsmangas, -animes oder -

comics mit so detailgetreuen Kostümen wie möglich verkleiden. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

125 

lebendig. Zu den Farbholzschnittdarstellungen der Kultur der erfolgreichen Kaufleute in der Stadt 

(jap. chônin-bunka) schriebt die deutsche Kuratorin Nora von Achenbach: „Das Leben der chônin 

kannte nur zwei Motivationen: Geld und Vergnügen. Die Quintessenz der Lust war die Erotik, ihr 

wichtigster Schauplatz das Freudenviertel.“652 

Achenbach versteht ukiyo als die „haltlos-fließende-Welt“ des Vergnügens und die Ukiyo-e als die 

„Bilder der fließend-vergänglichen Welt“.653 Die Vergänglichkeit der Gegenwart kann einerseits ein 

guter Grund sein, sich nach den Vergnügungen im Freudenviertel zu sehnen, aber wie bereits 

erläutert, bedeutete ukiyo damals neumodische Kultur im Allgemeinen, zu der auch Kinderspielzeug 

gehörte.654 Wie Achenbach es sieht, wird die Erotik der japanischen populären Kultur im Westen 

vor allem pornografisch kontextualisiert, was zu falschen Interpretationen geführt hat. Die 

Erotisierung der nicht westlichen Kulturen im Sinne des alten Exotismus der kolonialen Zeit scheint 

den zeitgenössischen Kunstforschenden durchaus noch erlaubt. Sie ergehen sich häufig in 

Überlegungen zum Kontrast der extremisierten Erotik der Ukiyo-e mit dem angenommenen 

japanischen Konservatismus. Wie bereits gezeigt, entwickelten sich in der Edo-Zeit auch die 

Literatenmalerei, die hochwertige Porzellankunst und die traditionelle Hofmalerei prächtig, die 

nach japanischem Verständnis auch zur chônin-Kultur gehören. 

Die Geisha ist heute noch als Unterhaltungskünstlerin im touristischen Bereich tätig. Die 

Kompetenz der Geisha liegt im Entertainment, in der touristisch veranstalteten Teezeremonie, in der 

traditionellen Musik und im Tanz. Ursprünglich bedeutete Geisha nicht weibliche Kurtisane, 

sondern Künstler:innen allgemein. Auch männliche Kampfkünstler oder Schauspieler hießen und 

heißen auch heute noch Geisha.655 Erst ab dem 19. Jahrhundert wurde der Begriff Geisha von den 

westlichen Reisenden als weibliche Kurtisane verstanden, so wie es in den Reiseberichten der 

westlichen Literatur beschrieben wurde. Kurtisane heißt auf Japanisch yûjo, und die Künstlerin hieß 

geigi.656 Eine yûjo, aber auch eine geigi wurde von ihren Eltern ins Geisha-Haus oder 

Teehausverkauft und gezwungen, die hohen Schulden ihrer Ausbildung und überhaupt ihren 

 
652 Achenbach verbindet ukiyo mit der Prostitution in den Badehäusern wie folgt: „Die Zeichen für ukiyo enthalten das 

Element Wasser, das die Zeit, deren Flüchtigkeit und den Wandel des Daseins symbolisiert. Die Verbindung des Wassers 

mit dem nächtlichen Vergnügen kommt in der noch heute üblichen Bezeichnung mizushôbai, ,das Geschäft mit dem 

Wasser‘, zum Ausdruck." Vgl. Achenbach 2016: 14f. Der Begriff mizushôbai steht im Japanischen für die unsicheren 

Berufe wie Künstler, Schriftsteller oder Schauspieler und auch professionelle Sportler, bei denen kein festes Gehalt 

garantiert wird. In der Umgangssprache kann mizushôbai das Unterhaltungsgewerbe im Allgemeinen bedeuten. 
653 Ebd. 
654 Vgl. Sakai 1992: 501ff, in: Aoki 1992. 
655 Vgl. Harashima 2001. 
656 Vorführungen von Geishas, Teezeremonien, von Blumenarrangieren und Tanz werden heute für Touristen als 

Tradition präsentiert. Vgl. Surak 2012: 160ff. Die Verwechselung von Geisha und Yûjo führt bis heute zur 

Missinterpretation der japanischen Kultur. Vgl. Mabuchi 2017: 257f. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

126 

Lebensunterhalt an das Geisha-Haus zurückzuzahlen. 657 Dadurch wurde auch die Prostitution für 

manche geigi unumgänglich, auch wenn Prostitution für geigi eigentlich verboten war.658 

Die Geisha wurde im 19. Jahrhundert sowohl als günstiges Lustobjekt als auch als exotische 

Schönheit aus westlichen, vor allem männlichen Blickwinkeln beschrieben, wie zum Beispiel als 

„Frauen der Blumen und der Liebe“.659 Japan überhaupt wurde beispielsweise vom österreichischen 

Thronfolger Franz Ferdinand als „das Land freier Liebe“ gesehen.660 Die prominentesten 

literarischen Darstellungen von Geishas in der westlichen Kultur finden sich in The Geisha: A Story 

of a Tea House (1896) von Owen Hall und Harry Greenbank, in The Mikado (1885) von Gilbert und 

Sullivan und in Madame Butterfly (1904) von Puccini. Die Geisha wurde meist als leicht 

zugängliches Sexobjekt und als „Tea-Girl“ aus den Teehäusern dargestellt, wie beispielsweise in 

Pierre Lotis bereits vor der Uraufführung von Madame Butterfly erscheinenden Madame 

Chrysanthème (1887).661 Für viele Europäer war eine Geisha somit „in the dominant historical, 

ideological and cultural contexts of the late Victorian era“ gekennzeichnet, ein Geist, der nicht nur 

in Großbritannien herrschte.662 

Die berühmten Kunstschaffenden des Ukiyo-e schufen massenhaft Porträts schöner Frauen, die teils 

pornografische Darstellungen enthielten. Die in Ukiyo-e dargestellten Frauen waren aber nicht 

immer zwingend Geishas. Die im Westen konsumierten Ukiyo-e Darstellungen verfälschten das 

Frauenbild gegenüber Japaner:innen. Die generelle Wahrnehmung der japanischen Frau als 

unmoralische Geisha brachte viel Kritik mit sich. So verband man im westlichen Kontext mit der 

Geisha nicht nur Schönheit, sondern zusehends auch Hässlichkeit und Unmoral, da das Bild stets 

mit der post-kolonialen Sexfantasie assoziieren wurde.663 Pierre Loti schreibt in seiner Madame 

Chrysanthème (1887) und in Japoneries d’Automne (1889) über die als hässlich empfundene Physis 

der Japaner:innen, die er mit Affen vergleicht und eine äußerst herabwürdigende Beurteilung der 

 
657 Geisha-Haus oder Teehaus vermittelten yûjo aber auch geigi an Kunden. Das Teehaus einer Geisha hat hierbei mit 

der Teezeremonie des Teeismus nichts zu tun. Zum meist unglücklichen Schicksal der Geishas und zur Neugierde des 

westlichen Publikums schrieb Gartlan im Zusammenhang mit der Yokohama-Fotografie. Vgl. Gartlan 2015: 143-165. 
658 Die frühe Forschung zur japanischen Populärkultur wurde von Ozaki Kyûya (1890-1972) betrieben. Vgl. Ozaki 

1925: 6-57. Über die genaue Arbeitsverteilung im Geisha- und Teehaus und ihre Definition wurden vom Soziologe 

Gonda Yanoyuke (1887-1951) geschrieben. Er erläutert, dass nicht jede Künstlerin Geisha war. Aber die westlichen 

Reisende nannten alle Frauen „Geisha-Girls“. Vgl. Gonda 1923. 
659 Vgl. Kaiserberg 1899: 141, in: Pekar 2003. 
660 Vgl. Österreich Este 1895-96: II 297, in Pekar 2003. 
661 Hashimoto schrieb: „The idealised availability of geisha girls in a teahouse was widely circulated in Britain as the 

term gained currency in the 1890s. This myth was immortalised by French globetrotter Pierre Loti’s Madame 

Chrysanthème (1887) based on his ‘marriage’ with a Japanese woman during his stay in Nagasaki. Loti was surprised at 

the submissiveness of little childish Japanese girls working in the teahouses and in travelogues he represented them as 

‘enchanting lithe dolls without a soul’ (Littlewood, 1996: 120) best for temporary love.“ Vgl. Hashimoto 2005: 106f, in: 

Walton 2005. 
662 Vgl. ebd. 
663 Der Gang in den japanischen Holzschuhen (jap: geta) war zum Beispiel sehr laut und die Gestalt einer gehenden 

Frau sah darin unschön aus. Vgl. Pekar 2003: 287. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

127 

Liebesgeschichten.664 Die sexuelle Objektivierung der Japaner:innen bis heute geht auf die 

Darstellungen der Kurtisanen in den Ukiyo-e zurück. 

Der Japanologe Pekar verdeutlicht einen weiteren Aspekt des Einflusses der Ukiyo-e Darstellungen 

auf das Bild der Japaner:innen im Westen: „Eine wesentliche Komponente der westlichen Sicht auf 

die Japanerin, die mit ihren ästhetischen, im Farbholzschnitt liegenden Ursprüngen zu tun hat, ist 

die Tendenz auf ihre entkörperlichende Ästhetisierung, die besonders deutlich von Baelz bekannt 

wurde: „,Die zarte, feine, schlanke Gestalt mit dem bleichen durchsichtigen Teint und den scharfen 

Zügen ist für den Japaner ein höheres Wesen, sie ist durchgeistigt, ist eine Art Abstractum aus dem 

Stofflichen der alltäglichen Welt. […] Die Gegentypen zu den Japanerinnen seien die Fleisch- und 

Fettwülste Rubens´scher Gestalten.ʼ (Baelz 1885: 27)“665 

Dieses „entkörperlichte“ Frauenbild wurde zum Beispiel auch auf den Völkerschauen im Wiener 

Tiergarten präsentiert.666 Auf der Weltausstellung von 1867 in Paris wurden drei „Geishas im 

Teehaus“ neben den japanischen Handwerken präsentiert, und 1900 waren es bereits fünfzehn 

Geishas, die als „Ausstellungsobjekte“ großes Interesse wecken sollten.667 Diese Präsentationen 

verzerrten das Bild der Geisha im Westen weiter. Pekar erläutert: „Für viele, wenn nicht die meisten 

ja zumindest männliche Reisenden, schien sie (Geisha) der Hauptgrund gewesen zu sein, nach 

Japan zu fahren.“668 Die japanische Kunstforschende Mabuchi betont dabei das Paradoxon im 

Schönheitsideal des Exotischen. Die Geisha wurde nicht unbedingt als angehimmelte Schönheit 

beschrieben, sondern eher als dumme, hässliche Frau dargestellt.669 Die angebliche Hässlichkeit der 

damaligen Japaner:innen wurde nicht nur durch die Romane der westlichen Reisenden kolportiert, 

sondern auch durch Karikaturisten wie Georges Bigot (1860-1927) und Charles Wirgman (1832-

1891), die in westlichen Zeitschriften publiziert wurden, so wie auch die Yokohama-shashin Bilder 

des Berges Fuji.670 Mabuchi stellt die These auf, dass die verwestlichte Expansionspolitik Japans 

von den Europäern als „Gelbe Gefahr“ betrachtet wurde, und so musste das Überlegenheitsgefühl 

 
664 Loti beschrieb seine Abneigung gegen die „Schlitzaugen“ und flache Nasen der Japaner:innen in seinen Schriften 

mehrfach. Vgl. Yoshida 1998:121. Lavelle zeigte auf, dass Frauen sowieso objektiviert wurden. Japaner:innen bei Loti 

wurden durch seine patriarchale sowie orientalisierte Blickweise beschrieben. Vgl. Lavelle 2018: 342f. 
665 Vgl. Pekar 2003: 287. 
666 Vgl. Pekar 2003: 159. 
667 Um 1880 gab es „ein japanisches Dorf“ als Schauobjekt in England. Vgl. Fischer-Lichte 1999: 29f, in: Pekar: 2003. 

Nachdem Japan sich selbst als dem Okzident zugehörig definiert hatte, veranstaltete Japan ein Völkerschau in einer 

Industrieausstellung in Osaka, in der die Kulturen aus den japanischen Kolonien präsentiert wurden. Die „ausgestellten 

Völker“ kamen aus Okinawa, Ainu (Hokkaido), Korea, China und Taiwan. Vgl. Ziomek 2014: 510f. Auch bei der 

Weltausstellung in Wien (1873) wurden Geisha „ausgestellt“. Die halbnackte Geisha wurde in der Allgemeine 

illustrierte Weltausstellungs-Zeitung abgebildet. Vgl. Gartlan 2015: 152-156. 
668 „Die meisten Europäer müssen mit keinem anderen Gedanken als mit dem an die Geishas nach Japan kommen“. 

Vgl. Pekar 2003: 288. 
669 Vgl. Mabuchi 2017: 212-253. 
670 Die offensichtlichen beleidigenden Darstellungen der Japaner:innen erkannten die damaligen japanischen 

Intellektuellen selbst. Siehe Kapitel 3.2. der vorliegenden Arbeit. Mehr Beispiele findet man bei Pekar 2003: 152ff und 

335. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

128 

gegenüber dem asiatischen Konkurrenten durch die Erniedrigung von dessen Frauen erhöht werden. 

Mabuchi versteht den Japonismus im Westen als Spiegelbild des westlichen Überlegenheitsgefühls, 

was eben keinerlei qualitative Gleichsetzung mit der westlichen Kunstgeschichte bedeutete.671 

Da die Geisha-Fantasie im westlichen Kontext jedoch eine gewisse Bewunderung fand, teils auch 

begeistert beschrieben wurde und ihr exotisches Image auch heute noch vermarktet wird, wurde die 

Diskussion über die tatsächliche Situation im Hinblick auf die Menschenwürde einer Geisha nicht 

vertieft.672 So wurde die Geisha wegen ihrer speziellen Charakteristika auch in Japan mystifiziert. 

Geishas sind bestens ausgebildete Künstlerinnen, die immer noch die Männerfantasien des 21. 

Jahrhunderts bevölkern.673 

Ab Ende des 19. Jahrhunderts wurden die vermeintlichen Eigenschaften einer Geisha auf alle in der 

Öffentlichkeit arbeitenden Frauen projiziert, und diese Frauen wurden so ungewollt selbst zu 

Fantasieobjekten mit vermeintlich fragwürdiger Moral.674 Wie die Japanologin Tipton aufzeigt, 

wurden und werden die Geishas und andere weibliche Berufsgruppen in der Öffentlichkeit als 

sexualisierte Objekte behandelt. Geishas wurden in Japan touristisch „Geisha Girls“ und 

Verkäuferinnen „Shop-girls“ genannt.675 Während der gesellschaftlichen Modernisierung nach der 

Meiji-Restauration wurde die arbeitende Frau als „Modern Girl“ in Zeitschriften charakterisiert, 

wobei immer eine gewisse Verachtung in dieser Bezeichnung mitschwang.676 In den 1920er- und 

1940er-Jahren wurden dann die Bedienungen in den neu erbauten Cafés ebenfalls „Modern 

Girls“ genannt, so wie auch letztendlich die Geishas „Modern Girls“ waren, die weiter in der 

Servicebranche tätig waren.677 Als „Girl“ waren sie einerseits das Symbol des modernen Lebens, 

anderseits wurden sie wegen der stetigen sexuellen Konnotation vonseiten der Betrachter konstant 

gesellschaftlich unterbewertetet. Zwar fasste auch langsam der beginnende Feminismus in Japan 

Fuß, dieser behielt aber immer den Blickwinkel des populären Neovitalismus aus dem Westen und 

wurde so nicht nur als Befreiung der Frau aus den patriarchalischen Strukturen gesehen, sondern 

vielmehr als neue Freiheit der sexuellen Energie interpretiert. Er regte damit in der zeitgenössischen 

Literatur neue freizügige sexuelle Fantasien an.678 

 
671 Vgl. ebd.261. 
672 Die Geisha und andere Traditionen Japans seien Shimada Shingo zufolge „Im Bereich des Spiels (asobi) geblieben“. 

Vgl. Shimada 1994: 199. Pekar weist auch darauf hin, dass das Prostitutionswesen für westliche Besucher provozierend 

und faszinierend wirkte. Vgl. Pekar 2003: 279. 
673 Vgl. Duncan 1995: 120. 
674 Alisa Freedman führt an, dass Reiseführerinnen in Bussen in Japan als „Bus Girl“ noch immer eine sexuelle Rolle in 

der populären Kultur spielen. Vgl. Freedman 2013: 215ff. 
675 Vgl. Tipton 2013: 21, in: Freedman 2013. 
676 Vgl. Yoshitake 2019: 293f. 
677 Vgl. ebd.: 296f. 
678 Die japanische Feministin Hiratsuka Raichô (1886-1971) war auch eine bekannte Esoterikerin. Die 

Entscheidungskompetenz der Frauen und ihre sexuelle Freiheit kamen mit ihren Schriften zur Mode. Die nostalgischen 

 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

129 

Nach dem Pazifikkrieg wurden die arbeitenden Frauen unter dem Einfluss der Touristen weiter 

„Girl“ genannt. Reiseführerinnen im Bus wurden beispielsweise abfällig als „Bus Girls“, 

Fahrstuhlführerinnen als „Elevator Girls“ bezeichnet. Besonders Berufsgruppen mit einer 

bestimmten Uniform, insbesondere Kimonos und Schuluniformen, wurden mit der Zeit sexuell 

konnotiert, und diese sexistische Sichtweise wurde dann interkulturell übertragen. Dieses 

Frauenbild trägt seit dem Ende des 19. Jahrhunderts mit seiner internationalen Anziehungskraft als 

„Backbone of the Nation“ zum ökonomischen Wohlstand bei und es ist noch heute in der populären 

Kulturindustrie unter Cool Japan gültig.679 Die Anthropologin Karen Kelsky, deren Schwerpunkt 

die Japanologie ist, merkte kritisch an, dass ab dem 19. Jahrhundert das Ideal des Frauenbildes 

allmählich an den wesentlich restriktiveren westlichen Standards gemessen wurde und somit die 

japanischen Frauen Freiheit einbüßen mussten und nicht dazugewannen. Das in westlichen Augen 

rückständige Land wurde hier also nicht weiterentwickelt, sondern eher wieder zurückgeworfen.680 

Eine anhaltende Fantasie über die Geisha ist, dass sie eventuell sexuelle Dienstleistungen anbieten 

würde, was heutzutage sogar gesetzlich verboten ist.681 Aber dieses sexuelle Image taucht immer 

wieder im westlichen Kontext auf. Von 1967 bis 1972 wurden japanische Flugbegleiterinnen als 

„Flying Geishas“ in der Werbung von US-amerikanischen Fluggesellschaften eingesetzt, was 1967 

sogar auf dem Cover des Life-Magazine mit dem Titel Newest Stewardess Fad: A Japanese in 

Every Jet landete.682 Die Zielgruppe waren definitiv Geschäftsmänner, und die Flugbegleiterin als 

exotische „Trophy-Frau“ wurde zur neuen Werbeikone. Diese sexistischen und rassistischen 

Fantasien über professionelle Kurtisanen sind keine überkommenen historischen Ideen, sondern 

können durchaus auch im modernen Kontext auftauchen.683 Noch 2012 wurde das Konzept der 

Geisha in der Werbung des US-amerikanischen Unterwäscheunternehmens Victoria’s Secret in der 

Kampagne Sexy Little Geisha verwendet. Sexy Little Geisha ist in einer Serie namens Go East 

eingebettet.684 Solche fragwürdigen Sichtweisen bleiben beim Thema Geisha offenbar erlaubt, da 

 
Liebesromane Seppun (1908) von Kitahara Hakushû (1885-1942) stellten die Sexualität der modernen Frauen dar. Die 

Verfilmung des Romans Aru-onna (1919) des Autors Arishima Tkaeo handelt von einer tragischen Liebesgeschichte, in 

der die Protagonistin wegen unmoralischer Liebe geistig erkrankt. Die Ironie und die Sexualität der Frau kennzeichnete 

die Zeit ab den 1920er-Jahren. Vgl. Suzuki 1995: 8. 
679 Tipton zitiert dazu einen Satz des japanischen Jounalisten Kitazawa Shûichi. Kitazawa charakterisiert die Geishas 

und Verkäuferinnen als moderne Frauen wie folgt: „the geisha was the ,flower of social intercourse in olden times‘, the 

charm and beauty of the shop girl surpasses that of the geisha, and she has become the ,flower of great Western 

cities‘ today“. Vgl. Kitazawa 1925, in: Tipton 2013: 21, in: Freedman 2013. 
680 Vgl. Kelsky 2001: 5. 
681 Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde das Antiprostitutionsgesetz durch das GHQ (General Headquarters) nach den 

moralischen Standards aus den USA und England konzipiert. Vgl. Harashima 2001. 
682 In den Bildern tragen die Flugbegleiterinnen Kimono. Vgl. Yano 2013: 85f, in: Freedman 2013. 
683 Yano erläutert wie folgt: „These include the stereotypical assumptions made about women as servers (“flying 

geisha”), the exoticization of the Japanese woman, and the gendering of Japan as woman. Corporatist gendered 

assumptions imbued women with certain access to the world outside of Japan, working as exemplars of tradition within 

a service profession that boasted of its newness“. Vgl. Yano 2013:87. 
684 Vgl. Basu 2012. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

130 

das touristische Bild der exotischen Geisha als Fantasieobjekt aufrechterhalten wird und aus 

ökonomischen Beweggründen nicht von japanischer Seite her korrigiert wird. So wird diese 

Männerfantasie auch innerhalb Japans beibehalten, als „kultureller Unterschied“ relativiert und 

respektvoll in den westlichen Medien unreflektiert übernommen und reproduziert.685 Dieses 

diskriminierende und beleidigende Frauenbild, welches medial noch weiter ausgebreitet wird, ist in 

der Politik verankert. Die geschlechtsspezifische Rollenverteilung wie Geisha-Girl oder Shop-Girl 

in Uniform ist fest mit dem jeweiligen Berufsbild verbunden. Frauen aus wohlhabenden Kreisen 

würden niemals eine Arbeit als „Girl“ ausüben, welcher Art auch immer. 686 

Wie bereits weiter oben erläutert, setzte Japan ab den 1990er-Jahren vermehrt auf den Tourismus. 

Die schöne Landschaft, die populäre Kultur und die Geishas wurden mit touristischen 

Konsumartikeln gleichgesetzt und medial beworben.687 Diese immer und immer wieder 

reproduzierten Frauenbilder fanden ihren Weg auch in die Kunst. Sie werden von den Betrachtern 

aus „Respekt vor der anderen Kultur“ unkritisch aufgenommen, jegliche Form des darin 

transportierten Rassismus oder Sexismus wird relativiert und verharmlost. 

Murakami Takashi produzierte 1996 Miss Ko2 (KoKo). In diesem Werk werden die heutigen 

Gesellschafterinnen als „Maid“ dargestellt. (Abb. 36) Seit dem Jahr 2000 ist das Konzept des Maid-

Café (Themencafés mit Kellnerinnen in Dienstmädchenuniform oder in Schulmädchenkostümen) in 

Japan als Unterhaltungsgewerbe verbreitet. Die Frauen, inzwischen auch Männer, sind wie die 

beliebten Charaktere aus den populären Manga- und Anime-Serien und -Filmen kostümiert und 

spielen die romantischen Partnerinnen und Partner der Gäste. Auch wenn keine Minderjährigen im 

Unterhaltungsgewerbe arbeiten dürfen, sind die Frauen oft als minderjährige Dienstmädchen oder 

Schülerinnen verkleidet. Ein minderjähriges Mädchen mit dem Körper einer erwachsenen Frau ist 

die typische Darstellung einer „Maid“ im Anime. Diese japanische Verkleidungskultur wurde als 

Cosplay unter Anime-Manga-Fans weltweit bekannt. 

Sowohl das Bild der Geisha als auch das des „Girl“ als Prototyp der Asiatin sind bis heute in der 

westlichen Popmusikszene weit verbreitet. Eine der erfolgreichsten Pop-Sängerinnen, die 

Australierin Kylie Minogue, produzierte 1997 zusammen mit dem US-amerikanisch-japanischen 

Musikproduzenten Tei Towa und Hosono Haruomi ein gemeinsames Musikalbum GBI (German 

 
685 Der imperiale Blick sowie die Vorurteile gegen das nicht westliche Land kann durch die Kolonialisierten als eigene 

Kultur übernommen werden, wie Vijay Mishra am Beispiel des Bollywood Kinos verdeutlicht. Vgl. Mishra 2002: 245. 
686 Die Politik der LDP zusammen mit dem Konzept des Nippon-Kaigi will die „traditionelle Familie“ und die 

klassische Rolle der Frau bewahren, während die Frauen der ärmeren sozialen Schichten weiter im 

Unterhaltungsgewerbe ihre Rollen erfüllen müssen, wie einst die rechtefreien Geishas. Vgl. Guthmann 2017: 207-225. 

In Japan wird die Gender Gap in der Politik noch nicht ernst genommen. Nach dem Global Gender Gap Report des 

World Economic Forum von 2022 liegt Japan bei diesem Thema auf Rang 116 von insgesamt 146 Ländern die im 

Ranking berücksichtigt wurden. Vgl. World economic forum 2020: 11-22. 
687 Der touristische Blick ist nicht einfach aus den Erfahrungen der Reisende gebildet, sondern vielmehr durch die 

Medien. Vgl. Månsson 2020 [2021]: 2f. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

131 

Bold Italic). Im begleitenden Musikvideo verkleidete Minogue sich als Geisha und inszenierte eine 

mysteriöse techno-orientalische, futuristische Performance. Hosono ist Mitglied der auch in den 

USA erfolgreichen techno-orientalischen Band Yello Magic Orchestra. Tei ist ebenfalls wegen 

seiner futuristischen techno-orientalischen Inszenierungen erfolgreich. 2008 verkleidete Minogue 

sich erneut als „Geisha-girl“ für ihre Konzerttournee KylieX. 

Die US-amerikanische Pop-Sängerin Gwen Stefani engagierte für ihre Musikvideos sowie ihre 

Konzerte vier asiatische Background-Tänzerinnen, die „Harajuku-Girls“ (2004 –) genannt wurden 

und wie Cosplayer angezogen waren.688 

Das kindliche Erscheinungsbild der Asiatinnen repräsentiert ein westliches Wunschbild. Die 

asiatisch-amerikanische Entertainerin Margaret Cho kritisierte, dass dieses rassistische Stereotyp 

herabwürdigend sei. Cosplayer in Schulmädchenuniform sind für Cho nichts anderes als das 

Blackfacing in den Minstrels Shows der amerikanischen Burleske.689 Die amerikanische 

Schriftstellerin und Professorin Mihi Ahn merkte an, dass, wenn Gwen Stefani aus 

vermarktungstechnischen Gründen vier erwachsene Frauen ihrem Albumtitel folgend „Love“, 

„Angel“, „Music“ und „Baby“ nennt und als „Girls“ in eine moderne Form der Geisha umwandelt, 

es scheint, als wären diese vier Frauen die menschlichen Haustiere für die Künstlerin.690 Stefani 

verteidigte sich mit dem Kommentar, sie habe nur aus ihrer Liebe zur japanischen Kultur heraus 

ihre Harajuku-Girls Gruppe gegründet.691 Liebe zur japanischen Kultur ist heute allerdings kein 

Rechtfertigungsgrund mehr, wenn man die historische Kontextualisierung asiatischer Frauen im 

„Kostüm“ betrachtet. Der japanische Fotograf Araki Nobuyoshi (1940-) ist durch seine 

„nostalgischen“ Porträts von Frauen weltweit bekannt geworden. In seiner langjährigen Serie 

Kinbaku-Stil werden in Kimonos verkleidete Frauen, die wie Geishas geschminkt sind, gefesselt 

und geradezu pornografisch präsentiert. Solche Bilder wären ohne die international verbreitete 

sexuelle Interpretation des Geisha-Berufs nicht möglich.692 

Die Japanologin Tipton erläutert zur verkleideten beziehungsweise uniformierten Frau und den 

dazugehörigen Berufen wie folgt: „The elevator girl is a perfect example of a specific form of 

feminized labor that includes a crucial visual component, the uniform. Over time her uniform 

became a fetish item for the public as well as for the department store companies, who invested 

heavily in designing and promoting them. The department stores use costume as a way to make 

their low-paying service jobs more attractive to prospective employees as well as to create a certain 

 
688 Vgl. Mcleod 2013: 262. 
689 Vgl. Cho 31.10.2005. 
690 Vgl. Ahn 04.09.2005. 
691 Vgl. Feeney 08.12.2014. 
692 Vgl. Tipton 2002: 108. Diese Ästhetik entstand aus dem Spiritualismus heraus ab den 1920er-Jahren und überlebt bis 

heute, als wäre die Erotik ebenfalls eine Gegenkultur. Vgl. Hatanaka 19.05.2018. 



IV. „Japan-Diskurs“ und Imperial Gaze 

132 

elegant ambience for their customers. Brian McVeigh (2000: 115) noted that even some young 

people like uniforms because they indicate pride in group and workplace identity.“693 

Die japanische Künstlerin Yanagi Miwa zeigt seit den 1990er-Jahren befremdliche Frauenfiguren in 

Kostümen und stellte sie als eher unheimliche Wesen dar. In ihrer frühen Serie The Elevator Girl 

werden die Frauen im Kostüm teils ausdruckslos und ohne Gefühle dargestellt. Yanagi äußerte sich 

zwar nicht direkt kritisch zum Sexismus in Japan, aber durch ihre Arbeiten trat sie dennoch als 

feministische Künstlerin hervor. 

Der Kontrast zwischen der historischen Figur der Geisha und der technologisch hoch entwickelten 

Mega-Metropole Tokio wird als „cool“ wahrgenommen. Aber diese exotisierte Frauenfigur ist 

schon während der Meiji-Restauration im 19. Jahrhundert, wie auch bei Cool Japan, stets auf 

internationaler Ebene präsent, so als wäre der Exotismus des 19. Jahrhunderts bis heute noch gültig. 

Das herabwürdigende Frauenbild, welches in den westlichen Nationen gegenüber der eigenen 

Bevölkerung immer weiter zurückgedrängt wurde, wurde in Japan bei jeder wirtschaftlichen Krise 

weiter verstärkt und ökonomisiert. Die Attraktivität Japans wurde in den Medien immer in 

Gegensätzlichkeiten dargestellt, „traditionelle Geishas versus Cosplayer“ oder „alte Tempel versus 

moderne Hochhäuser in Tokio“. Man genießt als Tourist ein exotisches Abenteuer und erwartet eine 

Gesellschaft der maximalen Kontraste. Diese Art relativ müheloser „Abenteuer“ fasziniert die 

Kulturkonsumenten, und so wird dies auch in den Kunstwerken der zeitgenössischen 

Kunstschaffenden gespiegelt. Als Geishas oder professionelle Cosplayer müssen berufstätige Frau 

ihre Rolle spielen und sogar stolz darauf sein. Sie sind sich dabei ihrer wahren Rolle als 

international vermarktetes Konsumobjekt nicht bewusst. Es wird der Anschein erweckt, dass es 

keinen Unterschied zwischen Cosplayerinnen, die ihrem Hobby nachgehen, und professionellen 

Cosplayerinnen gibt, ganz so, als ob beides im „Fantasieland Japan“ nur als harmloser Spaß 

erlebbar wäre. Daher beziehen Kunstschaffende zur Verkleidungskultur keine kritische Stellung 

oder sie erkennen das Problem erst gar nicht. Bei der Präsentation verkleideter Frauen im Museum, 

wie bei „The Elevator Girl“ von Yanagi oder bei „Miss Ko2 (KoKo)“ von Murakami, werden ihre 

Kuriosität und ihre Fremdheit zur Schau gestellt. So legitimiert die Definitionsmacht des Kostüms 

im mächtigen „White Cube“ des Museums den realen Sexismus der Gesellschaft.694  

 
693 Vgl. Lipton 2013: 54f, in: Freedman 2013. 
694 Lucy Lippard kritisierte wie folgt: „Cultural amnesia – imposed less by memory loss than by deliberate political 

strategy – has drawn a curtain over much important curatorial work done in the past four decades. As this amnesia has 

been particularly prevalent in the fields of feminism and oppositional art, it is heartening to see young scholars 

addressing the history of exhibitions and hopefully resurrecting some of its more marginalised events.” Vgl. Lippard 

2009. 



V. Mythmaker 

133 

V. Mythmaker 

5.1. Spiritualismus und Positivismus  

 

5.1.1. Westlicher Spiritualismus als neuer Impuls für den Topos des Übernatürlichen in der 

japanischen Kunst 

 

Nach der Meiji-Restauration wurde sehr viel westliche Literatur, hauptsächlich die berühmten 

Standardwerke, in rasantem Tempo ins Japanische übersetzt. In dieser Zeit machten sich die 

Japaner:innen mit den neuen Begriffen wie Geist, Seele, Spiritualität oder Religion allmählich 

vertraut. Der Positivismus und übernatürliche Phänomene waren stark diskutierte Themen und 

wurden sehr schnell über die neuen Massenmedien, vor allem durch Zeitungen und das Radio, weit 

verbreitet. Gleichzeitig übten die naturalistischen Werke von Lew Nikolajewitsch Tolstoi, Émile 

Zola und Ralph Waldo Emerson im Zusammenhang mit Karl Marx großen Einfluss auf die 

damaligen Intellektuellen und Kunstschaffenden in Japan aus. Vor allem waren die Publikationen 

von Emerson sehr bekannt, da seine Bücher im Englischunterricht verwendet wurden.695 Der 

westliche Spiritualismus dieser Zeit überlebte auch nach 1945 in der populären Literatur und Kunst 

Japans, war er doch während des Pazifikkriegs zur Gegenkultur der jungen Kunstschaffenden 

geworden. Es entstanden provokative Gruppen und Kunstströmungen wie Hi-Red Center und 

Gutai.696 Anderseits entwickelte sich der Spiritualismus in Bezug auf den Naturalismus weiter und 

es entstand eine eigene Kultur, die mit dem sogenannten Ur-Shintô kompatibel schien.697 Im 

Folgenden soll die strittige Diskussion über die japanische Spiritualität in Hinblick auf die 

zeitgenössische Kultur Japans beleuchtet werden. 

Übernatürlichkeit wurde in Japan bereits in der Literatur und Kunst des Mittelalters thematisiert. 

Frühestes Beispiel hierfür ist die Konjaku Monogatarishû (dt. Geschichtensammlung von Jetzt und 

Einst) aus dem Jahr 1120, in der über mysteriöse Erscheinungen in Form von Märchen erzählt wird. 

Diese bis heute berühmten „Horror-Geschichten“ wurden im Ugetsu Monogatari zusammengefasst, 

das zwischen 1768 und 1776 von Ueda Akinari geschrieben wurde.698 Häufig in Ukiyo-e 

dargestellte Erzählungen hieraus sind Yotsuya-Kaidan und Banchô Sarayashiki (die jeweiligen 

 
695 Vgl. Suzuki 1995: 71. 
696 Vgl. Tomii 2001: 200-207. 
697 Vgl. Prohl 2000: 3-21. 
698 Ugetsu Monogatari wurde 1952 von Mizoguchi Kenji verfilmt. Der Film wurde bei den internationalen 

Filmfestspielen von Venedig im Jahr 1953 mit dem Silbernen Löwen ausgezeichnet. Die Inszenierung der Geister 

wurde als einzigartige Kultur nach der Kriegszeit Japans inszeniert. Vgl. Allyn 1993: 1025f. 



V. Mythmaker 

134 

Autoren sind unbekannt, entstanden sind sie im 18. Jahrhundert).699 (Abb. 29) In der Edo-Zeit 

entstanden dann weitere Geschichten, in denen es um Übernatürliches ging. Diese nennt man 

kaidan, sie wurden durch Ukiyo-e, das Kabuki-Theater und viele Zeitschriften populär gemacht. 

Lafcadio Hearn publizierte 1904 kurz vor seinem Tod das Kwaidan: Stories and Studies of Strange 

Things, dessen Inhalt er mit seiner japanischen Ehefrau zusammengestellt hatte. 

Während der Kolonialpolitik des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts wurden die Forschungen 

über die neuen Kolonien ausgeweitet.700 Wie bereits erwähnt, sammelte der Volkskundler Yanagita 

Kunio übernatürliche Erzählungen aus Hokkaido und Okinawa, so wie es die westlichen 

Großmächte in ihren Kolonien vormachten. Seine Sammlungen sind heute noch als alte Märchen in 

Japan beliebt.701 Der hochrangige Militärarzt Mori Ôgai studierte von 1884 bis 1888 in Deutschland 

und übersetzte nach seiner Rückkehr nach Japan große Mengen an Literatur aus Europa.702 Durch 

Ôgai wurden die Werke von Johann Wolfgang von Goethe, Edgar Allan Poe, Karl Gustav 

Vollmoeller, Karl Hans Strobl, Hans Christian Andersen und vielen anderen berühmten Autoren ins 

Japanische übersetzt. Ôgai übernahm in seinen eigenen Schriften auch spirituelle Themen und 

äußerte seine Begeisterung über die Werke von E. T. A. Hoffmann.703 Am Anfang des 20. 

Jahrhunderts waren paranormale Phänomene in Japan groß in Mode. Telepathie oder Séancen 

wurden auch in Japan praktiziert und von einem neugierigen Publikum aufmerksam verfolgt.704 

Ôgais Interesse am Übernatürlichen bezog sich jedoch nicht auf die Mystik, sondern vielmehr auf 

deren effektive Inszenierung als Stilmittel in neuen Unterhaltungsromanen. Er untersuchte, wie der 

Einsatz des Topos der Angst in der westlichen Literatur das Publikum beeinflusste.705 Es 

beunruhigte ihn, dass die Abergläubigkeit der Leserschaft es verhinderte, dies nicht als inszenierten 

Effekt zu verstehen, sondern dass man bisweilen dazu neigte, diese Stilmittel mit der Realität zu 

verwechseln.706 Die Übernatürlichkeit in den von Ôgai übersetzten sowie in seinen eigenen Werken 

unterscheidet sich deutlich von der in Hearns oder Yanagitas Schriften, in denen die Naivität und 

 
699 Der japanischen Literaturwissenschaftlerin Tanaka Takako nach waren die bösartigen Geister in der japanischen 

Literatur und Kunst meistens Frauen. Vorurteile gegen Frauen, unter anderem, dass sie nachtragend seien, wurden ab 

dem 15. Jahrhundert auf unterhaltsame Art dargestellt. Vgl. Tanaka 1998: 115f. Die Dämonisierung der Femme Fatal sei 

Eve Kosofsky Sedgwick nach, ein patriarchalisches Produkt des Kapitalismus. Vgl. Sedgwick 1985: 14. 
700 Nicht nur die fremde Kultur aus Hokkaido und Okinawa, sondern auch die aus dem Westen wurde in Ukiyo-e 

thematisiert. Die Ukiyo-e Künstler zeichneten auch populäre Horror-Erzählungen. Die Bürger waren an diesen 

außergewöhnlichen Neuheiten interessiert. Vgl. Sakai 1991: 501f. 
701 Vgl. Kawase 2015: 69. 
702 In München erhielt er Unterricht von Max von Pettenkofer. Am Ende seines Studiums war er bei Robert Koch in 

Berlin. Seinem Tagebuch zufolge fühlte er sich an jedem der Orte freundlich empfangen und er genoss sein Leben in 

Deutschland. Vgl. Mori 1888. 
703 Vgl. Chuang 2012: 19ff. 
704 Fujiwara war als Meteorologe zwischen 1920 und 1922 in Europa tätig. Während seines Aufenthalts in Norwegen 

und in England vertiefte sich sein Interesse an übernatürlichen Phänomenen. In Japan dokumentierte er die Forschung 

über übersinnliche Wahrnehmungen als Senrigan-jikken-roku. Vgl. Fuji & Fujiwara 2011. 
705 Vgl. Chuang 2012: 19. 
706 Ebd.: 24. 



V. Mythmaker 

135 

Provinzialität diese Aberglaubens in Märchenform geschildert wird. Die inszenierte Angst war ein 

neuer Stil aus dem Westen. So wurde Ôgai auch von westlichen Kriminalromanen beeinflusst. Das 

Paranormale war etwas Neues und beeinflusste auch den Stil anderer Schriftsteller.707 Ôgai jedoch 

wahrte dabei immer einen gewissen Abstand zum weit verbreiteten Aberglauben der normalen 

Bevölkerung.708  

Einer der bis heute bekanntesten und beliebtesten Schriftsteller, Natsume Sôseki (1867-1916), war 

von der dramatischen Handlung von William Shakespeares Macbeth beeindruckt, als er in London 

ein Auslandsstudium absolvierte.709 Im Gegensatz zu Ôgai war Sôseki von allen paranormalen 

Phänomenen und von der Parapsychologie fasziniert. Er beschrieb übernatürliche Phänomene in 

seinen Romanen als individuelle Erfahrungen, deren Stil damals in Japan als außergewöhnlich und 

innovativ aufgenommen wurde, wie beispielsweise Rondon-tou (1905, engl. Tower of London), 

Wagahai ha nekodearu (1905-06, dt. Ich der Kater) und Yumejûya (1908, engl. Ten Nights of 

Dreams).710 

Die neu in Japan eingeführten Konzepte wie Geist, Seele, Spiritualität oder Religion waren am 

Anfang des 20. Jahrhundert für die Mehrheit der damaligen Japaner:innen noch zu neu. Daher war 

allein schon das Unterfangen, den Staats-Shintô als Religion einführen zu wollen, schon sehr 

anspruchsvoll. Wie Gebhardt zur japanischen Literatur erläuterte, begegneten den japanischen 

Intellektuellen erst ab dem 19. Jahrhundert die Konzepte „Religion“ und „Geist“ im westlichen 

Sinne. Geistige Selbsterhöhung durch Kunst und Religion wurde erst durch die fremde Literatur 

und das Christentum vermittelt. Die geistige Selbsterhöhung nach dem Vorbild der westlichen 

Länder wurde zur Stärkung des neuen Kaiserreichs nach Beratung durch die ausländischen 

Experten schnell nachgeahmt.711 Da diese spirituelle Kultur des 19. Jahrhunderts bis heute in Japan 

nicht kritisch überprüft wird, können die Japaner:innen die Problematik des vormodernen 

 
707 Die mysteriöse Inszenierung der Übernatürlichkeit wird zum Beispiel bei Izumi Kyôka (1873-1939), Akutagawa 

Ryûnosuke (1892-1927), Edogawa Ranpo (1894-1965) und Miyazawa Kenji (1896-1933) erkennbar. Miyazawa war 

vom Buddhismus, dem Christentum, der westlichen Literatur und auch deutschen Philosophen vielseitig beeinflusst. So 

publizierte er volksmärchenartige Schriften, die vom Marxismus und Naturalismus beeinflusst waren. Vgl. Yamane 

2016: 5-18. Edogawa Ranpo hat seinen Künstlernamen dem von Edgar Allan Poe nachempfunden. In den damaligen 

Übersetzungen finden sich noch Übersetzungsfehler. Diese „kreativen“ Fehler“ spielten in der damaligen Literatur eine 

wichtige Rolle. Vgl. Kawana 2008: 22ff. 
708 Um das zunehmende Voranschreiten der Mythologisierung der japanischen Geschichte zu kritisieren, verfasste er 

1912 den Roman Kanoyouni, der als ironischer Kommentar zu Hans Vaihingers Die Philosophie des Als Ob gesehen 

werden kann. Vgl. Suzuki 1995: 144f. 
709 Vgl. Gebhardt 2000: 94f. 
710 Sôseki wurde auch von Gustav Theodor Fechner, Maurice Maeterlinck und Frank Podmore inspiriert. Vgl. Chuang 

2013: 18-30. 
711 Der Begriff Religion wurde erst im 19. Jahrhundert ins Japanische übersetzt. Vgl. Yamaguchi 2015: 59. Der Shintô 

als erfundene Tradition wird von Gebhardt wie folgt erklärt: „Die Begegnung mit der christlichen Religion löst in Japan 

das Bedürfnis aus, Fragen des Religiösen und die Bedeutung von Religion an sich zu überdenken. Religion bedeutet für 

die Intellektuellen im Japan des 19. Jahrhunderts in einer Linie Christentum, wie man sich auch erst seit der Zeit, in der 

der Begriff Religion (jap. shûkyô) in Japanische übertragen wurde, mit dem Konzept Religion intensiv 

auseinandergesetzt“. Vgl. Gebhardt 1999:11ff. 



V. Mythmaker 

136 

Spiritualismus nicht wahrnehmen. Der deutsche Arzt Erwin Bälz, der im kaiserlichen Japan als 

Mediziner ausgezeichnete wurde, äußerte sich in einem Vortrag, dass Kultur nicht so schnell zu 

importieren sei wie Maschinen. Diese Aussage von Bälz wurde von Ôgai in einem seiner Vorträge 

zitiert und besprochen.712 

Der zu Mode gewordene Spiritualismus wurde mit dem schon vorhandenen japanischen Animismus 

und dem Staats-Shintô verbunden. So wurden die mittelalterlichen Ästhetiken Japans wie wabi, 

sabi, yûgen und mononoaware als geweihte Spiritualität einer ursprünglichen Japanizität 

interpretiert.713 Diese erfundenen Traditionen werden dank der medialen Propaganda seit den 

1990er-Jahren bis heute im Allgemeinen als die kulturellen Schönheiten Japans seit dem Mittelalter 

verstanden.714 

Was die Kunstbewegungen unter dem Einfluss des Spiritualismus dieser Zeit angeht, so wurde 1928 

über die Arbeiten von Max Ernst in der japanischen Zeitschrift Yamamayu ausführlich berichtet. Im 

gleichen Jahr wurde auch der Ausstellungskatalog zu La Peinture Surréaliste, in der Galerie Pierre, 

Paris, in einer japanischen Kunstzeitschrift namens The fine arts magazine, The magazine of fine 

arts, Art for life, Life with art präsentiert.715 In Paris ausgebildete japanische Kunstschaffende wie 

Kuroda Seiki (1866-1924) waren zudem auch vom Symbolismus beeinflusst. Der ausländische 

Kunstlehrer Antonio Fontanesi, der viel in Japan unterrichtete und dort sehr geschätzt wurde, war in 

Frankreich mit Pierre Puvis de Chavannes befreundet. So kamen viele Reproduktionen von Gustave 

Moreau, Puvis de Chavannes und auch von Odilon Redon nach Japan.716 

Mythologische Themen waren für den Krieg sehr gefragt und die westlichen Maltechniken wurden 

bald mit der japanischen Kunst verschmolzen. Dadurch bekam die Kriegskunst der 

Expansionsbewegung eine dramatische neue Ästhetik. Und auch wenn der Surrealismus nur über 

Abbildungen in Zeitschriften und Büchern in Japan bekannt wurde, beeinflusste er doch die jungen 

intellektuellen Kunstschaffenden in starkem Maße. Zeitgenossen von damals wie Kawara On 

(1933-2014), Nakamura Hiroshi (1932-), Yokoo Tadanori (1936-) und Okamoto Taro (1911-1966) 

waren deutlich von den Surrealisten geprägt. Sie erhielten auch nach dem Pazifikkrieg im Ausland 

gute Ausstellungsgelegenheiten. Das Interesse am Mysteriösen verband Okamoto Taro mit der 

prähistorischen Jômon-Kultur, auf die er seine authentische Japanizität zurückführte. Yokoo 

Tadanorri verband die spirituellen Themen mit der populären Kunst und war sowohl als 

 
712 Ôgai war nicht sicher, ob die westliche Kultur und Philosophie in Japan übernommen werden können. Vgl. 

Takashina 2006: 80f. 
713 Vgl. Iwai 2005/2006. und Suzuki 1995: 145. 
714 Vgl. ebd. 
715 Vgl. Kozawa 1994. 
716 Vgl. Takashina 2006: 128f. 



V. Mythmaker 

137 

Grafikdesigner wie auch als Maler erfolgreich. Mit ihm begann die Kommerzialisierung der 

Übernatürlichkeit in der Kunst.717 

Im Großen und Ganzen blieb der Surrealismus aber eine elitäre Randerscheinung in der japanischen 

Kunst.  

 

Die Literatur- und Kunstschaffenden waren ab 1938 durch die Volksmobilisierungsgesetze (jap. 

kokka sôdôin-hô) intellektuell unterdrückt. Daher wurde der Expressionismus für die jungen 

Kunstschaffenden bald wichtiger als der Surrealismus.718 Dennoch blieb das Interesse am 

Mysteriösen im Zusammenhang mit wissenschaftlich erklärbaren Naturphänomenen erhalten, und 

es war durch den westlichen Positivismus mit der Wissenschaft verbunden. Dieses Interesse bildete 

die Basis für die New Science und die Transpersonale Psychologie ab den 1960er-Jahren. Diese 

wiederum beeinflussten die nach dem Krieg neu entstandenen Religionen in Japan.719 Der 

Spiritualismus der New Science etablierte sich im Laufe der Zeit als Gegenkultur in der 

Kulturindustrie und der Unterhaltungsbranche.720 

 

5.1.2. Dekorationen für die Götter 

 

Die Japanologin Lisette Gebhardt stellt in Okkulte Selbstmythologisierung und Kunst und 

metaphysisches Bedürfnis fest, dass der „ʻinnere Raumʼ der japanischen Moderne […] auch ein 

Spiegelkabinett [sei], in dem sich ein zwischen Pessimismus und Selbsterhöhung oszillierendes Ich 

in religiösen Posen [gefalle], sich sakralisier[e] und okkultisier[e]. […] Religion und religiöse 

Inhalte [gerieten] zu Ornamenten der Kunst.“721 

 
717 Gebhardt weist darauf hin, dass der japanische Schriftsteller Mishima Yukio (1925-70) die Arbeit von Yokoo als 

„Popkorn-Spiritualismus“ bezeichnete. Vgl. Gebhardt 2008: 8. Mishima beschrieb den „Popkorn-

Spiritualismus“ dennoch positiv, vor allem, da das Empfinden der jugendlichen Kultur bei Yokoo spürbar würde. Yokoo 

selbst fand diese Kritik interessant. Vgl. Yokoo 2010: 253-259, in Mishima 2010. Mishima sieht in Yokoos Arbeiten die 

bisweilen unerträgliche Realität gespiegelt, indem er die Verwandtschaft der amerikanischen Pop Art und der 

japanischen Kriegspropaganda deutlich macht. Vgl. Artpedia 02.01.2017. 
718 Vgl. Kagesato 1977 und 1984. Was den starken Einfluss des deutschen Expressionismus angeht, wies Donald Richie 

darauf hin, dass durch den Expressionismus, der „die offene Kritik des sozialen Status vereinfachte“, in den junge 

Künstlern Japans damals das Klassenbewusstsein erweckt wurde. Vgl. Richie 2006: 34f, in: Schneider 2006. 
719 Nishiyama Shigeru sieht die Wellen der Popularität des Okkultismus mit der wirtschaftlichen Stabilität des Landes 

zusammenhängen. In den 1930er-Jahren feiert Japan den Gewinn im Russisch-Japanischen Krieg. Nach der Niederlage 

im Chinesische-Japanischen Krieg wurden die Surrealisten sanktioniert. Im Wirtschaftswachstum der 1980er-Jahre 

wuchs beispielsweise auch die Zahl der Anhänger von Ômu-Shinrikyô. Vgl. Shibusawa 1998. 
720 Nicht nur in Japan waren Künstler und Intellektuelle vom Kampf gegen den Klassenkapitalismus motiviert. Die 

westlichen Modernisten mit ihren Kunstrichtungen des Surrealismus, Konstruktivismus oder sozialistischen Realismus 

usw. waren darauf aus, die Welt zu verändern. Durch die Entmystifizierung der Religion und das Feindbild der 

Klassengesellschaft wurde das Proletariat auf seine eigene Weise mythisiert. Harvey vergleicht dies mit der 

„schöpferischen Zerstörung“ von Schumpeter. Vgl. Harvey 1989: 21f. 
721 Gebhardt 2000: 225 



V. Mythmaker 

138 

Dieser Hinweis von Gebhardt ist deswegen bedeutsam, da eine unreflektierte Übernahme fremder 

Kulturelemente zwangsläufig mit Sinnverlust einhergehen muss. Dies trifft allerdings nicht nur auf 

Japan allein zu. So kann es sein, dass solche Elemente zunächst sinnentleert „ornamental“ wirken. 

Religiöse Erzählungen oder Geistergeschichten sind in Japan bis heute beliebte Themen, die häufig 

medial konsumiert werden. Diese spirituellen Motive werden im japanischen Anime und Manga, in 

der Literatur und im Film als japanspezifische Kultur massiv verwertet und wurden so auch 

allmählich unkritisch und ohne tiefere Bedeutung in das westliche Entertainment übernommen. 

Parallel zu dieser Ausweitung des spirituellen Markts verstärkten die ultranationalistischen Politiker 

die Politisierung der Form des Shintôismus, dessen Konzipierung auf die Meiji-Restauration 

zurückgeht. Diese erneute Politisierung der Religion wird heute wegen des allgemein so populären 

Spiritualismus nicht gleich als ein ernst zu nehmendes Problem empfunden, vielmehr wird sie als 

bedeutende Tradition der „ungefährlichen Japaner“ gesehen. Somit wird die Gefahr der 

Wiederbelebung der Theokratie der Meiji-Restauration (jap. saisei-icchi) medial verschleiert und 

religiöse Kunst mit Motiven der „ländlichen Tradition“ verharmlost. Obwohl die Trennung von 

Staat und Religion in der Verfassung nach 1945 verankert wurde, werden diese Tendenzen bis heute 

nicht unbedingt problematisiert. So wie „Exotik Japan“ als Label leichtsinnig verwendet wird, wird 

Religion als ein nur kleiner Aspekt der japanspezifischen Kunst gesehen. Wenn man sich des 

Hintergrunds der Motive der Kirschblüte oder der Teezeremonie bewusst ist und die 

Religionsgeschichte des 19. Jahrhundert betrachtet, so ist es unmöglich, diese Themen in der Kunst 

oder in Filmen als reine „Ornamente“ zu übernehmen. Die japanischen Kunstschaffenden taten aber 

genau dies ab den 1980er-Jahren und wurden so auf dem internationalen Kunstmarkt erfolgreich. 

Murakami Takashi schuf mehrere Bilder mit Darstellungen schintoistischer oder auch 

buddhistischer Mythologie, die offensichtlich als Teil der japanischen Tradition verstanden werden. 

Sugimoto Hiroshi verband die neue Geschichte mit religiöser Altkunst, und Mori Mariko 

präsentierte sich zum Beispiel in Kumano (1997/1998) als Schamanin in einem shintôistischen 

Schrein. (Abb. 55) Die internationalen Erfolgsgeschichten dieser berühmten Kunstschaffenden 

unterstützten die Kampagne Cool Japan existenziell, auch wenn diese sich dieser Tatsache nicht 

bewusst waren oder sie einfach ignorierten. 

Dem japanischen Kunstwissenschaftler Tsuji Nobuo zufolge hat sich die Einzigartigkeit der 

japanischen Kunst und Religion entwickelt, indem kulturelle Einflüsse aus China und dem Westen 

aufgegriffen und japanspezifisch verfeinert wurden. Tsuji betont in seinen Publikationen wiederholt, 

dass das Ornamentale in der japanischen Kunst pure Schönheit sei.722 Als Beispiel nennt Tsuji die 

 
722 Tsuji verdeutlicht wie sich die dekorative Kunst Japans mit den lokalen Religionen entwickelte. Die Schreine der 

Götter und die Festdekorationen wurden mit symbolischen Ornamenten versehen. Diese ornamentale Kunst wurde im 

 



V. Mythmaker 

139 

Arbeiten von Ogata Kôrin. Kôrin habe Sinn und Bedeutung aus der alten Kunst extrahiert und in 

ornamentale Kompositionen übersetzt, was als stil- und geschmackvoll (jap. fûryû) empfunden 

wird.723 Tsuji sieht die ornamentale Kunst auch als Schmuck (jap. kazari) für die Götter und 

verdeutlicht dies mit den shintôistischen Festen (jap. matsuri). Die Festdekorationen werden nach 

jedem Fest komplett zerstört und beim nächsten Fest wieder neu gebaut, obgleich die Arbeit sehr 

mühsam ist. Tsuji sieht dies als geheiligtes Spiel und wichtigen Teil der Feste. Ihm zufolge wird die 

ornamentale Kunst Japans bewusst im Alltäglichen eingesetzt, auf Porzellan, Schiebetüren und 

anderen beweglichen Objekten, obgleich sie dort leicht zerstört werden kann. Er zeigt an Beispielen 

aus dem Mittelalter, dass japanische Kunstschaffende Motive der Kunst aus China oder Korea als 

Dekoration übernommen haben. Diese „Dekorationen“ füllten die Japaner:innen dann aber mit 

anderem Inhalt. So ist nach Tsuji die Unterstellung der westlichen Kunstwissenschaften, dass 

Ornamente sinnleere Dekorationen darstellten, in Japan nicht relevant. Gerade die ornamentale 

Kunst sei die Eigentümlichkeit der japanischen Kultur schlechthin,724 und gerade die aufwendigen 

Dekorationen und Feste würden die authentische Kunst Japans darstellen. Somit kritisiert er die 

Kulturforschungen von Fenollosa und Okakura aus dem 19. Jahrhundert, da sie die Dekorationen 

und Handwerke im westlichen Kontext unterbewertet hatten.725 

Es war jedoch erst der internationale Japonismus, der die dekorative Kunst auch in Japan als 

wertvolle Kunst sichtbar machte, was die Kunstforschende Tamamushi aufzeigt.726 Sonst wären 

beispielsweise die meisten Kunstwerke von Ogata Kôrin nicht ins Ausland gegangen, sondern in 

Japan geblieben.727 Die „Dekorative Kunst“ aus Japan wurde erst in Europa überhaupt als 

„dekorativ“ entdeckt. So neu definiert, kamen diese Kunstwerke als Rimpa zurück nach Japan. Die 

Bezeichnung dieser Arbeiten als „Dekorative Kunst“ ist insoweit eine westliche Prägung. Murakami 

Takashi sieht, wie auch Tsuji, in der westlichen Kategorisierung in „Kunsthandwerk“ und „Fine 

Art“ die Kunstwürdigkeit der handwerklichen Leistungen in Japan unterbewertet.728 Die 

Kulturübernahme aus China und Europa habe sich zwar in der Kunst, den Wissenschaften und im 

Buddhismus zunächst oberflächlich als „Ornament“, egal, in welcher Form, manifestiert, wäre dann 

aber „einzigartig“ und „exzentrisch“ durch die Japaner:innen weiterentwickelt worden. Dennoch 

bleibt die Tatsache, dass die japanische Regierung erst ab dem 19. Jahrhundert damit begann, die 

 
Europa des 19. Jahrhunderts als nicht kunstwürdig angesehen. Tsuji vertritt die These, dass die frühe japanische Kunst 

nicht durch Ideologie oder Philosophie beeinflusst wurde und deswegen als „reine Kunst“ verstanden werden kann, da 

sie pure Schönheit sei. Vgl. Tsuji 1988: 290. 
723 Vgl. Tsuji 2005: 249f. 
724 Vgl. Tsuji 2005: 233-248. 
725 Vgl. ebd.: 238. 
726 Vgl. Tamamushi 2005: 193, in: Inaga/Fister 2007. 
727 Der Kunstforschende Yashiro Yukio (1890-1975) bemerkt, dass japanische Kunst im Ausland geradezu 

diplomatische Funktionen übernehme. Vgl. Yashiro: 1988 [EV 1948]: 37-46. 
728 Vgl. Pepp 2010: 209. 



V. Mythmaker 

140 

heutzutage beliebten Kulturgüter für die Nationalpropaganda sowie den Export zu stilisieren und 

positiv zu belegen; dies geschah, erst, nachdem die westlichen Reisenden davon „begeistert“ waren. 

Kritische Stimmen zur Kulturpolitik ab dem 19. Jahrhundert sucht man heute in Japan fast 

vergeblich. Manche japanischen Intellektuellen und Kunstschaffende werden aber selbst heute nicht 

müde, die „Schuld" des Westens zu betonen, um die eigene „japanische Besonderheit“ in den 

Vordergrund zu stellen und die eigene Geschichte kritisch zu hinterfragen. 

Oberflächliche (Fremd-)Kulturübernahme ist aber kein Alleinstellungsmerkmal Japans. Der 

jeweilige Kulturaustausch wurde schon immer an allen Ort nur selektiv übernommen und 

entwickelt,729 so wie im europäischen Japonismus nur die Idee der Flächigkeit und des Ornaments 

aus der asiatischen Kunst aufgegriffen wurde, während die Kunstschaffenden des Ukiyo-e die 

westliche Perspektive sowie die neuen Maltechniken mit Hingabe erlernten. Aufgrund dieser 

selektiven sowie oberflächlichen Kulturübernahmen können neue originäre Stile und sogar ganze 

Epochen entstehen. Wenn aber die Übernahme einer fremden Kultur derart gründlich recherchiert 

und geplant verläuft, wie dies in der Zeit der Meiji-Restauration der Falls ist, dann verliert die 

Kultur, die übernimmt, langsam an Attraktivität für die Kultur, aus der übernommen wurde, da diese 

allmählich ihre vorher so geschätzte Exotik verliert. Das mussten auch die japanischen 

Kunstschaffenden seit Beginn des 20. Jahrhunderts erfahren.730 Japan wurde damals im westlichen 

Kontext „als ein kindliches Nachahmer-Land“ gesehen.731 Dieses Vorurteil lastete auch noch auf 

den Kunstschaffenden nach 1945. Gerade deswegen wurden die japanischen Traditionen wieder 

verstärkt in den Vordergrund gestellt, um eben die „Originalität“ der japanischen Kunst zu 

demonstrieren. Diese entwickelte sich seit jeher durch transkulturelle Konfrontation mit den 

anderen Weltkulturen. Daher muss ein zuerst ähnliches Erscheinungsbild nicht von vorn herein als 

zweitklassige Nachahmung beurteilt werden. Die starke Beanspruchung des mystifizierten 

Spiritualismus wurde nun gegen diese Vorurteile instrumentalisiert.732 

So erregten die japanische Kunst und Kultur ab den 1970er-Jahren mit dem neuen Begriff „Techno-

Orientalismus“ wieder internationales Aufsehen und es entwickelte sich ein neuer Exotismus. Die 

stereotypisierte Kulturbeschreibung des Cyberpunk präsentierte Japan erneut in einem interessanten 

 
729 Susan Blackmore fasst wie folgt zusammen: „Aus mimetischer Sicht ist alles, was passiert – ob in der Wissenschaft 

oder in der Kunst -. selektive Imitation. Die Emotionen, die intellektuellen Kämpfe, die subjektiven Erfahrungen – sie 

sind Teile eines komplexen Systems, das dazu führt, dass einige Verhaltensweisen imitiert werden und andere nicht“. 

Vgl. Blackmore 1999: 65. 
730 Der Kunstforschende Yashiro beschreibt, wie japanische Kunst wegen des negativen Images Japans nicht richtig 

bewerte wurde. Die Instrumentalisierung der japanischen Kunst für politische Manipulationen wurde bisweilen erkannt. 

Vgl. Yashiro 1988: 11. 
731 Vgl. Pekar 2003: 339. 
732 Die japanische Kuratierende Mitsuyama Yasuko äußerte sich, dass „Japan“ begrifflich bereits als stereotypisierender 

Filter fungiere und auch wenn ein Werk japanischer Künstler keine Nachahmung sei, werde eine vermeintliche 

Ähnlichkeit mit etwas Westlichem erfunden und es dennoch als Nachahmung bezeichnet. Vgl. Mori Art Museum 

30.10.2020. 



V. Mythmaker 

141 

neuen Licht. Japan wurde fortan als kalte, hoch technologisierte Dystopie beschrieben. Dieser neue 

Orientalismus inspirierte wiederum die japanischen Kunstschaffenden nach 1970 und wurde von 

ihnen als eine neue Gegenkultur unterstützt. 

 

5.2. Shintôistische Fantasien in japanischen Publikationen 

 

Übernatürliche Wesen, Geister und Monster wurden bereits nach dem Zweiten Weltkrieg von 

Teduka Osamu (1928-1989) und Mizuki Shigeru (1922-2015) für Kinder und Jugendliche 

erdacht.733 Diese Autoren beschrieben in ihren fiktiven Geschichten die Grausamkeit des Krieges 

und übten so in ihren Mangas Kritik, die an ein jugendliches Publikum gerichtet war. Die 

übernatürlichen Figuren spielten gegenüber dem politischen Machthaber, dem Feind, die 

Heldenrolle. Durch die Beliebtheit der sympathischen Charaktere, welche die beiden Autoren 

erschufen, wurden die übernatürlichen Themen in Animes und Mangas immer populärer. In der seit 

1959 bis heute ausgestrahlten Anime-Serie Gegege no Kitarô von Mizuki werden die sogenannten 

yôkai, also übernatürliche Monster-Geister, als die sympathischen Freunde der Menschen 

dargestellt. In der Serie kämpfen diese übernatürlichen yôkai gegen die Umweltverschmutzung 

durch große Konzerne sowie gegen die politische Korruption, und sie dienen dem Publikum als 

Identifikationsfiguren. (Abb. 86, 87) Beeinflusst von Mizuki schuf Teduka die beliebten Serien 

Dororo (1967) und Mitsume ga Tôru (1974, engl. The Three-Eyed One), die ähnlich erfolgreich 

waren. Mizuki schrieb nicht nur übernatürliche Fiktion, er verarbeitete auch seine schlimmen 

Kriegserfahrungen aus dem Zweiten Weltkrieg in Werken wie Auf in den Heldentod (1973), in dem 

die Soldaten der kaiserlichen Armee 1943 zu sinnlosen Suiziden gezwungen werden. Er wollte „das 

Leid der niederrangigen Soldaten vermitteln, die bedeutungslos starben“, indem er ihr mühseliges 

Leben dargestellte.734 In der Zeit vor seinem großen Erfolg hatte er jedoch keine Gelegenheit 

gehabt, seine schlimmen Kriegserfahrungen in Mangas zu verarbeiten, da die Niederlage Japans 

von den Jugendlichen selbst nicht gerne thematisiert wurde. Um schon von Beginn an seine Werke 

verkaufen zu können, konnte er in seinen frühen Werken den Krieg und sein Leid nicht 

thematisieren.735 Animes und Mangas waren bis in die 1980er-Jahre noch hauptsächlich für Kinder 

bestimmt und der ausländische Markt für japanische Animes war noch sehr klein.736 

 
733 Vgl. Papp 2010: 206f. 
734 Vgl. Mizuki 04.10.1974, in: Asahi-Shimbun 1974, in: Nitta 2017. 
735 Das Zitat wurde nach Mizukis Tod 2017 auf seinem offiziellen Twitter-Account als ein früher Text veröffentlicht. 

Vgl. Mizuki 1965, in: Nitta 2017. 
736 Vgl. MacWilliams 2008: 64f. 



V. Mythmaker 

142 

Die zunehmende Politisierung dieser übernatürlichen Themen wirkte sich ab den 1990er-Jahren 

vermehrt auf die populäre Kultur aus. Die Manga-Autoren sowie die ausführenden 

Kunstschaffenden standen deutlich unter dem Einfluss der „Spirituellen Intellektuellen“, und die 

mystifizierten Traditionen Japans tauchten als Thema in den beliebten Animes und Mangas auf. 

Durch die dauerhafte Präsenz des Themas in den Medien wurde die Bevölkerung immer 

zugänglicher für diese Ideen, und eine Art kollektiver Glaube an die Macht übernatürlicher Wesen, 

die das Schicksal beeinflussen können, konnte im Bewusstsein der Japaner:innen wieder Fuß 

fassen.737 Somit war der Shintôismus in Japan nicht mehr nur eine animistische Naturreligion, 

sondern galt bald als das Wesentliche des Japanischen an sich und wurde somit abstrakt 

ausgeweitet. Reiseunternehmen förderten den Tourismus zu den alten Schreinen und Tempeln und 

in die Provinzen und versprachen geistige Zufriedenheit und „Heilung“ durch den Besuch dieser 

Orte.738 Um eine authentische Tradition und Spiritualität nahezulegen, wurden die mittelalterlichen 

Bildrollen und die Ukiyo-e zum Ursprung der Mangas und Anime erklärt. Diese Pseudo-

Legitimierung der Mangas stammt ursprünglich aus einer Publikation aus dem Jahr 1924 von 

Hosokibara Seiki (1885-1958), in der der Autor die Bildrollen und die Ukiyo-e als Ursprung des 

Manga erkennt.739 Hosokibara selbst war ein ausgebildeter Maler und als Karikaturist für die 

Zeitung beschäftigt und entwickelte intuitiv Ähnlichkeiten mit dem Malstil der Karikaturen der 

alten Kunst. Der japanische Kritiker Ôtsuka Eiji macht darauf aufmerksam, dass erst durch 

Hosokibaras Schriften Karikatur und Manga als traditionelle Kunstformen wahrgenommen 

wurden.740 Insofern gründet das Manga des 19. Jahrhundert auf einer anderen Geisteshaltung als das 

Manga der 1950er-Jahre und danach. Ab den 1990er-Jahren entstanden vielerlei Schriften, welche 

Animes und Mangas als Tradition seit dem Mittelalter etablieren wollten.741 Azuma Hiroki gab zu 

bedenken, dass die japanische Kulturindustrie Manga und Anime aus den amerikanischen 

Subkulturen der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts aufgebaut habe. Ihm zufolge handelt es sich 

 
737 So wuchs zum Beispiel die neue Religion Aum-shinrikyô mit der wachsenden Nachfrage nach spiritueller Führung. 

Die Gemeinschaft publizierte auch ein eigenes Manga. Der Guru der Sekte, Asahara, begeisterte sich für die Arbeiten 

Miyazaki Hayaos. Vgl. Gardener 2012: 200-217. 
738 Den Shintô müsse man nach Klaus Antoni „nicht als Tatsache“, sondern „als Wunschbild“ der Japaner:innen 

verstehen. Vgl. Antoni 1998: xi, in: Prohl 2002. Dies trifft aber nicht nur auf Japan zu. Schöne Landschaften und 

besondere Erfahrung zu sehen und zu erleben ist Urry zufolge bereits eine Form des Konsums. Vgl. Urry 1995: 135. 

und Walter 1982: 298. 
739 Hosokibara definiert Manga allerdings zu undeutlich. Er verweist auf die Ähnlichkeiten mit der alten Kunst und 

findet möglichst Manga-artige Darstellungen in den historischen Werken, die aber keine historisch nachvollziehbare 

Linie bilden. Vgl. Hosokibara 1924. 
740 Ôtsuka 2005: 20f. 
741 Berndt zeigt einige Beispiele für die erfundene Tradition im Manga, nicht nur aus Japan, sondern zum Beispiel auch 

in den Schriften von Koyama-Richard in Frankreich. Vgl. Berndt 2015: 20. 



V. Mythmaker 

143 

dabei lediglich um eine japanisierte Wiederholung und Reproduktion der amerikanischen 

Vorbilder.742 

Der einflussreiche Anime-Regisseur Takahata Isao, der zusammen mit Miyazaki Hayao als 

Mitbegründer von Studio Ghibli bekannt ist und international erfolgreiche Anime-Serien wie Heidi 

(1974) produzierte, äußerte sich in einem seiner Bücher derart, als dass die narrativen Darstellungen 

in den mittelalterlichen Bildrollen Chôjû-jinbutsu-giga des 12. und 13. Jahrhunderts bereits Mangas 

und Animes zeigten.743 (Abb. 30) Die Sehnsucht nach Authentizität verstärkte sich nach der 

Wirtschaftskrise nach 1989, spirituelle Themen wurden nun vermehrt produziert, da sie sich gut 

verkauften. Eine genaue Definition des Shintôismus war inzwischen auch selbst für die 

Japaner:innen schwierig geworden. Es stellte sich die Frage, ob nun unter Shintô der Staats-Shintô 

der Meiji-Restauration oder der regionale Animismus der prähistorischen Urzeit verstanden werden 

solle. Manche Politiker der Regierungspartei LDP besuchten den Yasukuni-Schrein und sprachen 

über die mythologische Figur des Jinmu-Tennô, als ob es diese wirklich gegeben hätte. So durfte 

die Frage nach der Bedeutung des Shintô speziell auch für die Kunst nicht unter kritischen Aspekten 

diskutiert werden, da der nationale Slogan Cool Japan durch seine Schöpfer auf den moralischen 

Vorstellungen der Meiji-Restauration gegründet wurde. Die „Spirituellen Intellektuellen“ verbanden 

und erklärten ja bereits seit dem Pazifikkrieg die „japanische Besonderheit“ mit dem Animismus 

der Frühzeit. Die yôkai (oder auch rei genannt) sind in der Mythologie keine heiligen 

Persönlichkeiten, wie zum Beispiel Jesus Christus oder die Heiligen in der katholischen Kirche, sie 

werden jedoch manchmal als Naturgötter in Schreinen verehrt. Die übernatürlichen Wesen des 

japanischen Anime wurden zum Beispiel in Inuyasha (1996-2007) von der beliebten Manga-

Autorin Takahasi Rumiko vorgestellt. Der Manga sowie die Verfilmung von Inuyasha erfreuen sich 

weltweit großer Beliebtheit.744 

 
742 Azuma verdeutlicht die japanische Otaku-Kultur, was im Englischen als „Nord“ oder „Geek“ übersetzt werden kann. 

Die Anhänger der Fan-Kultur für Anime und Manga sind auf internationaler Ebene als Otaku bekannt. Vgl. Azuma 

2001:20f. 
743 Takahata schrieb selbst über die Bildrollen des 12. Jahrhunderts als Ursprung der japanischen Animationskünste. 

Vgl. Takahata 1999. Die Japanologin Maria Grăjdian erinnerte sich an ein Gespräch mit Takahata wie folgt: „Er zeigte 

mir, warum er denkt, dass die Anime- und Manga-Kultur nicht bei Walt Disney ihren Anfang nahm, sondern weit in die 

japanische Geschichte zurückgeht und ihren Ursprung in den Bilderrollen (Emaki-mono) des 12. Jahrhunderts und in 

den Farbholzschnitten (Ukiyo-e) der Tokugawa Zeit wiederfindet“. Vgl. Grăjdian 2010. Die japanischen 

Kunstforschende Yamamoto Yoko versucht ebenfalls in ihren Publikationen, die Verbindung zwischen Manga und den 

frühen Bildrollen zu beweisen. Vgl. Yamamoto: 2004. Die deutsche Japanologin Berndt kommentiert dagegen aus 

kritischer Perspektive die ausführlichen Diskussionen und die starke Medialisierung dieses Themas in Japan und wie 

Anime und Manga zu langen Traditionen ausgeweitet werden, was kunsthistorisch aber bisher nicht überzeugend 

bewiesen werden konnte. Vgl. Berndt 2015: 42-62. Es existieren aber auch Ausstellungen und Aufsätze im westlichen 

Kontext, in denen die These der alten japanische Tradition von Anime und Manga seit dem Mittelalter vertreten wird, 

wie zum Beispiel Hokusai X Manga, japanische Popkultur seit 1680 (2016 in Hamburg). Vgl. Schulze 2016: 6. 
744 Werke von Takahashi, die schintoistische Themen behandeln, sind unter anderem: Urusei Yatsura (1978-1987), 

Ranma ½ (1987-96), Marmaid Saga (1984-94), Kyôkai no Rinne (2009-2017). Vgl. Vgl. Shamon 2013: 276-289 und 

Papp 2010. 



V. Mythmaker 

144 

Unter Cool Japan wird die vermeintliche technische Überlegenheit der japanischen Kultur in den 

Bereichen des alten Handwerks, der Industrietechnik und der populären Kultur zusammen seit den 

frühen 2000er-Jahren vermarktet. Die hervorragende Zeichentechnik bei Anime und Manga wurde 

mit der bereits früh nachweisbaren hohen Qualität des traditionellen Handwerkers erklärt.745 Otsuka 

weist darauf hin, dass das positive kritische Urteil und die damit einhergehende Wertschätzung 

sowohl bei Anime als auch bei Ukiyo-e immer mit dem Erfolg im Westen verknüpft war.746 Die 

traditionellen Techniken der Schwertherstellung, der Porzellanherstellung und auch der Anime-

Manga werden unter Cool Japan kommerziell vermarktet. Hauptziel war es, Devisen zu sammeln, 

um die lahmende Wirtschaft zu unterstützen.747 Die Meinung, dass die westlichen Vorstellungen die 

japanische Kultur- und Kunstdefinition ruiniert hätten, fiel bei den Rechtspopulisten auf fruchtbaren 

Boden. Die sogenannten „Spirituellen Intellektuellen“ ideologisierten die Tendenz, japanische 

populäre Kultur in Anime und Manga mit den authentischen Traditionen zu verbinden. Dadurch 

wurde die naturverbundene Spiritualität der Japaner:innen als umweltfreundliche Haltung gedeutet, 

wie es in den Filmen von Takahata Isao und Miyazaki Hayao zum Ausdruck kommt. 

„Umweltfreundliche Einstellung“ bedeutet bei ihnen eine respektvolle Einstellung gegenüber den 

Naturgöttern, aber keine konkrete Kritik an der japanischen Politik. Die respektlose 

Naturzerstörung wird auch als Ideologie des Anthropozentrismus des Westens gesehen und kann 

somit ihrer Ansicht nach keine ursprüngliche Eigenschaft der Japaner:innen sein.748 Das Problem 

liegt letztendlich daran, dass die fiktiven Götter des Anime und Manga vom klassischen 

Shintôismus nicht abgegrenzt sind. Der Unterschied zwischen den rechtspopulistischen Shintôisten 

und den umweltfreundlichen Anime-Regisseuren wird in den Medien nicht klar gekennzeichnet. 

 
745 Der öffentlich-rechtliche japanische Rundfunk NHK (jap. Nippon-housou-kyoukai) überträgt seit 2006 COOL Japan 

〜 hakkutsu! Kakkîī Nippon 〜 (Ü. d. V. Cool Japan, Entdecke das coole Japan). Darin werden die Besonderheiten 

Japans von Ausländern diskutiert. Der Slogan der Sendung ist „Entdecke die japanische Attraktivität, die die Japaner 

selbst nicht bemerken“. Vgl. Valaskivi 2016: 41. Seit 2013 wird Why are you in Japan? (jap. Yû wa Nani Shi ni Nippon 

e?) auf TV Tokio ausgestrahlt, ein Format in dem meist westlich aussehenden Touristen über die japanischen Vorzüge 

berichten. Aus diesen Sendungen entstand geradezu eine Mode und es folgten viele Sendungen, die die Begeisterung 

der Ausländer über Japan thematisieren. Vgl. Hayakawa 2017. 
746 Vgl. Ôtsuka 2005: 20ff. 
747 Der Begriff „Techno-Animism“ wurde von Anne Allison konzipiert. Vgl. Allison 2006: 13f. Die in den westlichen 

Augen geradezu überentwickelte Ästhetik der japanischen Technologie wird als Techno-Orientalismus bezeichnet. Vgl. 

Morley and Robbins 1995: 147-173. Ueno Toshiya äußert sich kritisch zum Techno-Orientalismus: “The basis of 

Orientalism and xenophobia is the subordination of others through a sort of ‘mirror of cultural conceit ‘. […] The Orient 

exists in so far as the West needs it, because it brings the project of the West into focus.“ Vgl. Toshiya Ueno 1995: 223 

und 228. in: Morley and Robbins 1995. Papp zeigt die übernatürliche Kultur in Japan hinsichtlich Murakami Takashi 

wie folgt: „Murakami (2000), on the other hand, situates animation and manga within a visual continuity of Japanese art 

history, on the grounds that Japanese visual art is traditionally characterized by planar as opposed to perspectivic visual 

spaces and that a distinction between ‘high art’ (bijutsu) and ‘crafts’ (geijutsu) is not demarcated in the Western 

aesthetical sense.” Vgl. Pepp 2010: 209. 
748 Miyazaki und Takahata sprachen die Besonderheit des japanischen Animismus wiederholend an. Miyazaki empfand 

die Idee der Kontrolle der Natur durch den Menschen als sehr deutsch. Ihm zufolge wird die Natur zerstört, weil der 

Menschen über der Natur stehen will. Vgl. Miyazaki 1991/2011: 72, Vgl. Kado 2016: 76f. 



V. Mythmaker 

145 

Der Shintôismus wurde in den Medien als die traditionelle Kultur Japans etabliert und die spätere 

Umdeutung des Shintôismus durch das Kaiserreich nicht mehr hinterfragt. Als Anker der Tradition 

werden die vorgeschichtliche Kultur der Jômon-Zeit (von 14.000 bis 300 v. Chr.) und die Kultur der 

Edo-Zeit (1603-1868) bevorzugt herangezogen. Die Kriegskunst während des Pazifikkriegs wird 

hingegen kategorisch aus der japanischen Kunstgeschichte ausgeblendet. Die Kunst der Edo-Zeit 

wurde ab den Jahren immer beliebter. Die antiautoritäre Funktion der populären Edo-Kultur in ihrer 

Einstellung gegen die Klassengesellschaft und ihre Wertschätzung im Westen waren gut dazu 

geeignet, das japanische Selbstbewusstsein zu stärken. Azuma Hiroki verdeutlichte, dass man den 

Einfluss der amerikanischen Kultur vergessen wollte und deswegen auf das 18. Jahrhundert 

rekurrierte.749 

Sugimoto Hiroshi und Mori Mariko orientieren ihre Arbeiten mit Vorliebe an der Jômon-Zeit, um 

ihnen eine Art magischer Macht durch den Bezug zur durchgeistigten japanischen Tradition und 

zum Animismus zu verleihen. Wie bereits erwähnt, ist die prähistorische Jômon-Zeit besonders aus 

zwei Gründen beliebt, erstens scheint sie noch frei von kulturellen Einflüssen des Kontinents zu 

sein, und zweitens wurde sie im 19. Jahrhundert vom britischen Zoologen Edward S. Morse als 

besonders repräsentative „Hochkultur“ aus der japanischen Vorgeschichte bewertet. Das Interesse 

an der Jômon-Zeit erwachte also erst ab dem 19. Jahrhundert. Die rechtspopulistischen Politiker 

sowie die sogenannten „Spirituellen Intellektuellen“ hoben die Jômon- und Edo-Zeit als 

Besonderheiten Japans medial hervor, um so die ausländischen Einflüsse auf die japanische Kultur 

minimal erscheinen zu lassen. Auch wenn die Unterhaltungsindustrie die negative Geschichte des 

19. Jahrhundert ignorierte, so fand doch die Popularisierung der Jômon- und Edo-Zeit im 19. 

Jahrhundert statt. Aufgrund dessen sind die Doppelfunktion der „guten alten Zeit“ als Leitbild der 

Gegenkultur zum einen sowie ihre stetige Heranziehung als Patriotismus-Booster zum anderen zwei 

Seiten derselben Medaille. 

Der international erfolgreiche Regisseur Miyazaki Hayao produzierte zahllose Kinderfilme und 

Anime. Wie schon erwähnt, gründete er das Zeichentrickfilmstudio Studio Ghibli zusammen mit 

Takahata Isao. In vielen seiner Werke findet man den starken Einfluss der „Spirituellen 

Intellektuellen“ und des Shintô.750 1984 wurde der Film Nausicaä aus dem Tal der Winde, in dem 

die legendäre Prinzessin Nausicaä eines ländlichen Königreiches zusammen mit den spirituellen 

Wesen gegen Gewalt und Krieg kämpft, zu einem nationalen und später auch internationalen Erfolg. 

 
749 Um die negative Erinnerung an die Kapitulation 1945 zu vergessen, wolle man die moderne Kultur lieber auf die 

Edo-Zeit zurückführen. Vgl. Azuma 2001: 35. 
750 Der einflussreichste Spirituelle Intellektuelle Yamaori Tetsuo hat mehrmals mit Studio Ghibli zusammengearbeitet. 

In der von Ghibli herausgegebene Zeitschrift verfasste Yamaori auch Beiträge und hielt Vorträge. Vgl. Studio Ghibli 

24.10.2010. 



V. Mythmaker 

146 

Es handelt sich um eine Dystopie in naher Zukunft, in der die Welt bereits vergiftet ist. Als das 

kleine Land „im Tal der Winde“ von bewaffneten Außenmächten angegriffen wird, wird die 

Harmonie mit der Natur im Tal zerstört. Um die verärgerte Gottheit zu beruhigen, gibt Nausicaä ihr 

Leben im Kampf gegen den Militarismus, was mit der Selbstopferung der Kamikaze zu vergleichen 

ist. Nausicaä wird nach ihrem Opfertod als legendäre Figur der alten Mythologie neu geboren. Sie 

symbolisiert im Manga die Mutter aller Lebewesen.751 Die strikte Haltung von Studio Ghibli gegen 

Industrialisierung und Krieg blieb konsequent von den ersten Produktionen bis heute. Der Tod von 

Nausicaä erinnert daran, dass die Selbstopferung einer Frau während des Kriegs ästhetisiert wurde. 

So heißt auch der Begriff „Vaterland“ im Japanischen seit dem 19. Jahrhundert „Mutterland". 

Eine weitere Schlüsselszene des Films ist die dynamische Kampfszene gegen die verärgerten 

Insekten, die riesig und stark sind. Die Darstellung der monströsen Insekten und die damit zum 

Ausdruck gebrachte dystopische Naturdarstellung beeinflussten die Kunstschaffenden der 

kommenden Generation. An der Verfilmung von Nausicaä aus dem Tal der Winde wirkten viele 

heute weltberühmte Anime-Regisseure und Zeichner mit, wie zum Beispiel Anno Hideaki, der mit 

Neon Genesis Evangelion (1995-6) bekannt wurde. Auch Kanada Yoshinori (1952-2009) arbeitete 

bei den meisten Anime-Produktionen von Studio Ghibli als Zeichner mit und entwickelte eine 

besonders dynamische Darstellungsweise im Anime, welche wiederum den Künstler Murakami 

Takashi prominent beeinflusste. Murakami postuliert in seinem Manifest Superflat, dass die 

dynamischen Darstellungen Kanadas im Anime ähnlich bedeutend für die japanische Kunst seien, 

wie Die große Welle vor Kanagawa von Hokusai.752 (Abb. 18. a, 84) 1988 kam der Ghibli Film 

Mein Nachbar Totoro in die Kinos, in dem die shintôistischen Geister der Bäume und Tiere als 

Götter dargestellt werden. In den 1980er-Jahren wurden die Theorien der „Spirituellen 

Intellektuellen“ aktiv in den Medien verbreitet, und in den Filmen von Miyazaki wurde ein „gutes 

altes Japan“ gezeigt, welches in der inzwischen verwestlichten japanischen Gesellschaft in 

Vergessenheit geraten zu sein schien. Diese beiden Filme fanden in Europa noch keine große 

Beachtung. Erst mit dem großen internationalen Erfolg des Films Prinzessin Mononoke aus dem 

Jahr 1997, der zunächst in den englischsprachigen Ländern gezeigt wurde, erhielten auch andere 

Werke von Miyazaki nach und nach internationale Aufmerksamkeit. Die Prinzessin Mononoke 

kämpft auf der Seite der Naturgötter gegen Naturzerstörung, Industrialisierung, Kriege und 

Diskriminierung, im Grunde genommen also gegen die gesamte neuzeitliche Kultur der 

 
751 Der Spirituelle Intellektuelle Kamata Tôji bezeichnete den Film Nausaicaä aus dem Tal der Winde als Bibel der 

Japaner:innen. Vgl. Kamata 01.05.2013. 
752 Vgl. Murakami 2001: 12. 



V. Mythmaker 

147 

Menschen.753 Mononoke wird also als eine „politisch korrekte“ Prinzessin dargestellt, die inmitten 

übernatürlicher Tierwesen aufgewachsen ist, deren Beschreibung und Darstellung an den ur-

shintôistischen Animismus erinnern. Die Privilegien der Menschen werden im Film hinterfragt und 

eine gleichgewichtige Harmonie zwischen Menschen und Natur wird als höchstes Ziel postuliert. 

Hier kann man den starken Einfluss des 19. Jahrhunderts erkennen. Die japanischen Schriftsteller 

übernahmen, wie bereits ausgeführt, die westlichen Werte hauptsächlich aus den naturalistischen 

Schriften von Ralph Waldo Emerson und Karl Marx.754 Diese zählen bis heute zu den 

meistgelesenen philosophischen Werken in Japan, und sie beeinflussen die schöpferischen 

Intellektuellen seit dem 19. Jahrhundert bis heute. Allerdings sprechen ihre antiquierten 

Moralvorstellungen die jüngeren Generationen nicht mehr an. Doch immer noch ist das „Konzept 

Umweltschutz“ als Unterhaltung für Kinder leicht zu akzeptieren. Die Thematik der ur-

shintôistischen Götter in Prinzessin Mononoke oder Chihiros Reise ins Zauberland müsste für die 

nicht-japanischen Kulturkreise eher befremdlich wirken, doch außerhalb Japans ist man schon 

längst gewohnt, diese fremde Kultur unhinterfragt touristisch zu konsumieren. Wie Ulrich Beck und 

John Urry wiederholend aufzeigen, gehört das Erleben und Kennenlernen fremder Kulturen heute 

zum allgemeinen Bildungskanon großer gesellschaftlicher Schichten und ist geradezu ein 

Bürgerrecht geworden. Kulturkonsum ist kein elitäres Privileg der Oberschicht mehr, gegen das 

man kämpft, vielmehr will man dieses Statussymbol selbst ausüben.755 Dies könnte ein Schlüssel 

zum Verständnis der internationalen Erfolgsgeschichte der japanischen Zeichentrickfilme sein, da 

sie mystische Kultur und vertraute Ländlichkeit in einem zweistündigen Entertainmentpaket 

verbinden. Selbst wenn der Inhalt des Films zu infantil oder zu fremd erscheint, erfüllt er zumindest 

ein touristisches Bedürfnis. Urry sieht in dieser touristischen Komponente den „romantic tourist 

gaze“, dessen Romantizismus es seit dem 19. Jahrhundert gibt. Die Grenzen zwischen Politik, 

Wirtschaft, Kultur und Kunst sind im politisierten Kapitalismus endgültig fließend und die 

Arbeiterklasse verteidigt heute ihr Recht als Verbraucher, der rund um die Welt touristisch 

 
753 Prinzessin Mononoke wurde zum Beispiel vom MoMA so beschrieben: „In Princess Mononoke Miyazaki comments 

on contemporary debates about irresponsible manufacturing practices, climate change, and the intrusion of development 

on nature by deftly creating an allegory of conflict between humans and the natural world.“ Vgl. The Museum of 

Modern Art 2007: 159. 
754 Die japanische Literatur des 19. Jahrhunderts stand stark unter westlichem Einfluss und ist es bis heute geliebt. Vgl. 

Gebhardt 2000: 115-120. 
755 Ulrich Beck zeigt auf, dass die Bürger nicht mehr gegen die Kapitalistenklasse kämpfen, sondern als Verbraucher die 

politisierte Kultur konsumieren. Vgl. Beck 2007: 27/32. John Urry verdeutlicht, dass der Tourismus sowohl als Recht 

wie auch als Pflicht des modernen Bürgers angesehen wird. Und er erläuterte wie folgt: „There are two concluding 

points to note here. First, those who value solitude and a romantic tourist gaze do not see this as merely one way of 

regarding nature. They consider it as ‘authentic’, as real. And they attempt to make everyone else sacralise nature in the 

same sort of way. Romanticism has become widespread and generalised, spreading out from the upper and middle 

classes, although the notion of romantic nature is a fundamentally invented pleasure.” Vgl. Urry 1995: 138 und 165f. 



V. Mythmaker 

148 

konsumieren darf und damit den Kapitalismus unterstützt.756 Auch wenn eine real angetretene 

Fernreise nie die in den touristischen Werbefilmen geschürten Erwartungen erfüllen kann und sogar 

anstrengend und bisweilen unangenehm sein kann, so ist der Reisende doch mit der Tatsache 

zufrieden, dass man die Fremdheit erlebt hat. 

2001 wurde Chihiros Reise ins Zauberland auf der ganzen Welt gezeigt und wurde sogar mit dem 

Oscar für den besten animierten Spielfilm sowie einem Goldenen Bären der Internationalen 

Filmfestspiele Berlin ausgezeichnet. In diesem Film wurden verschiedenste Naturgötter in 

monströsen, meist jedoch humorvollen Gestalten dargestellt. Diese Naturgötter werden im Film 

durch die traditionelle Badekultur Japans „gereinigt“. Die Idee dieser „Reinigung“ ist als 

schintoistisches Ritual zu verstehen.757 Der Schöpfer des Films Miyazaki bezog zwar konsequent 

gegen Krieg und Naturzerstörung Position, aber wegen des offensichtlichen Einflusses der 

„Spirituellen Intellektuellen“ auf sein Werk beruht seine Antikriegstheorie auf der letztendlich auch 

nationalistisch motivierten Mystifizierung der shintôistischen Götter. Die hoffnungslose Welt wird 

durch die shintôistischen Götter „geheilt“. Solche Handlungsstränge von Dystopie und Heilung sind 

im Anime häufig zu finden.758 

Dystopie war schon lange in Literatur und Kunst ein beliebtes Thema, doch war es nur bei 

bestimmten Literaturliebhabern gefragt.759 Dagegen wurde die dystopische Übernatürlichkeit in 

Animes und Mangas für alle Generationen und den internationalen Markt geschaffen. Die 

dynamische Darstellung der Dystopie in Verbindung mit einer unkomplizierten Handlung kann in 

den Anime als Kunst für die breite Masse verstanden werden. Der Journalist Ian Buruma weist 

darauf hin, dass sowohl apokalyptische Darstellungen als auch Volksfeste (jap. matsuri) typische 

Merkmale der japanischen Kultur sind.760 Die Beliebtheit von Miyazaki Hayao liegt tatsächlich 

nicht nur an der kindlichen Handlung seiner Filme und Serien, sondern an der dramatischen 

Beschreibung der Dystopie als Volksfest, als matsuri. 

 
756 Vgl. ebd.: 149-155. 
757 Der japanische Politiker Asô Tarô ist ein Mitglied von Nippon-Kaigi und setzt sich für Cool Japan ein. Er äußerte 

sich zum Erfolg des Filmes, dass damit die Ideen von Unreinheit und „Reinigung“ und vom shintoistischen 

Polytheismus weltweit erfolgreich verbreitet wurden. Vgl. Asô 2006. Yanagita als Begründer der japanischen 

Volkskunde zeigte auf, dass die Unterscheidung von Fest (jap. hare) und Alltag (jap. ke) mit der zunehmenden 

Modernisierung undeutlicher wurde. Die Idee der „Reinigung“ des Shintoismus wurde erst nach den 1970er-Jahren in 

die Volkskunde integriert, um die schintoistischen Feste zu analysieren. Zur Forschung über den Shintoismus, den 

Gedanken der Reinigung und zum rituellen Selbstmord siehe: Pinguet 1984: 65. 
758 Gebhardt verdeutlichte wie folgt: „Heilung – iyashi: das Schlagwort kam Ende der 1990er-Jahre auf, als sich zur 

Jahrhundertwende Ängste im Hinblick auf die bevorstehende Zeitenwende manifestieren, man fühlte sich den neuen 

Anforderungen nicht gewachsen und suchte nach „Heilung und Trost“ – diese Bewegung wurde von 

Konsumentenpsychologieanalysten ebenso hervorgerufen wie sie von Trostproduzenten begrüßt und z.B. in Form von 

„Charaktergoods“ beliefert wurde: eine Reihe von Erzeugnissen, darunter „süße“ (kawaii) Stoffpuppen, Filme, Bücher 

und CDs, sollen bis heute die Bedürfnisse einer Konsumentenschicht von Trostbedürftigen befriedigen“. Vgl. Gebhardt 

2010: 290.  
759 Vgl. Gebhardt 2012: 11-15. 
760 Buruma 1984: 124. 



V. Mythmaker 

149 

Die amerikanische Japanologin Susan Napier erkennt in den japanischen Anime-Elemente des 

westlichen Karnevals, speziell im Bereich der körperlichen Transformation und des 

Zerstörungsgedankens. Die Hinwendung zur Dystopie findet ihre Gründe in der gesellschaftlichen 

Unsicherheit. Am Ende steht aber jeweils die Erlösung durch Transformation oder Wiedergeburt. 

Die Transformation des Körpers, Eschatologie und immanente Zerstörung seien typische Themen 

im japanischen Anime. Die zerstörerische Komponente wird meist romantisiert dargestellt und 

fungiert somit als Fluchtweg aus der Realität. Napier beschreibt diese Ästhetik als „Apocalyptic 

Identity“761 Sie nennt als Beispiele hierfür Anime-Filme, die auf dem internationalen Markt 

erfolgreich waren, wie Akira (Manga 1892-1990, Film 1988), Ghost in the Shell (Film ab 1995), 

Neon Genesis Evangelion (1995) und die Filme von Miyazaki Hayao. In diesen Filmen werden die 

Protagonisten körperlich verwandelt und führen in einer Dystopie einen scheinbar endlosen Kampf. 

Die Transformation des Körpers war schon immer eine shintôistische Fantasie. Dieses Chaos ist 

Napier und auch andern Japanologen zufolge, wie gesagt, als eine Art Karneval zu verstehen, an 

dessen Ende der Tod und die Wiedergeburt garantiert sind.762 Shintôistische Volksfeste wurden 

meist als rauschhafte Orgien gefeiert, denn durch das wilde Treiben sollten die Götter beruhigt 

werden. Napier zitiert Ian Buruma wie folgt: „Pain and ecstasy, sex and death, worship and fear, 

purity and pollution are all vital elements in the Japanese festival […] it is this theater of the gods 

(matsuri) that forms the basis of the popular culture in Japan. This primitive, often obscene, 

frequently violent side of Japanese culture has persisted to this day, despite the frequent disapproval 

of its raunchier manifestations and the superimposition of more austere and alien forms.“763 

Bereits im 16. Jahrhundert waren die portugiesischen Missionare erschrocken darüber, dass die von 

ihnen bezeugten Rituale im Zusammenhang mit dem Tod in ihren Augen eher ein „Theater der 

Grausamkeiten“ waren.764 In der neuen Theokratie (jap. seisai-icchi) ab dem 19. Jahrhundert 

wurden die vulgären chaotischen Feste unter dem neuen Staats-Shintô jedoch sanktioniert. Jedoch 

wurden die Volksfeste unter dem neuen, vereinenden Schrein zu einem gemeinsamen Fest 

zusammengefasst.765 

In den dystopischen Szenen der Animes oder der Literatur wird nie eine realistische Lösung für die 

bestehenden Probleme angeboten. In der japanischen Fiktion wird die Welt durch vernunftwidrige 

Katastrophen und allgemeine Dystopie überwältigt, besonders in den weltweit erfolgreichen Filmen 

ab den 1980er-Jahren. Bei diesen Filmen darf sich der Betrachter als unschuldiges Opfer der 

 
761 Vgl. Tsuji 1991: 570. 
762 Vgl. Napier 2001: 298 
763 Buruma 1984:11, in: Napier 2001:50. 
764 Vgl. Pinguet 1984: 145f. 
765 Vgl. Fujitani 1994: 146. 



V. Mythmaker 

150 

dramatischen Dystopie fühlen. In den Serien von Mizuki Shigeru wurde noch bis in die 1970er-

Jahre die aktuelle Politik für die Umweltzerstörung verantwortlich gemacht und die korrupten 

Politiker sowie das Großkapital entsprechend hässlich dargestellt. Darin liegt der Unterschied 

zwischen den noch für den lokalen Markt produzierten Kinderfilmen von Mizuki und dem späteren 

globalisierten Entertainment für den imaginären Tourismus. Die global ausgerichteten Anime-Filme 

bieten nicht nur für das Publikum auf dem Weltmarkt, sondern auch für die Japaner:innen ein 

touristisches Vergnügen. Die gegensätzlichen Bilder in diesen Filmen von schintoistischen 

Naturgöttern einerseits und der kalten Welt des hoch technisierten Tokios andererseits sind für die 

Japaner:innen ebenso abenteuerlich wie für das fremde Publikum, so wie die Kampagne „Discover 

Japan“ zum einen für die Expo `70 und ein Weltpublikum geschaffen wurde, gleichzeitig aber auch 

den nationalen Tourismus anregte. Dieses imaginäre Japan-Bild ist ein Konsumartikel für die Welt. 

Durch die Entdeckung der fremden Kultur kann man die Vorstellung über sein eigenes Territorium 

erweitern. John Urry weist darauf hin, dass moderne Menschen einerseits mehr Gerechtigkeit 

verlangen, jedoch zwischen einem touristischen Betrachter und seinem Konsumobjekt, der fremden 

Kultur, immer eine gewisse Hierarchie entsteht.766 Diese Hierarchie durch Reiserechte unter dem 

Imperial Gaze ändert sich nicht durch den medialisierten Tourismus. Je interessanter eine fremde 

Kultur für Touristen scheint, desto stärker wird der imperialistische Blick des 19. Jahrhunderts. Die 

Besonderheit der japanischen Kultur im Unterschied zu anderen exotisierten Ländern ist, dass die 

Japaner:innen einerseits die exotischen Bilder vom naturnahen, einfachen Land als Konsumartikel 

gezielt verkaufen, anderseits mit großem Kapital das hoch technisierte „Cool Japan“ inszenieren. 

Der japanische Kritiker Ôtsuka Eiji gibt zu bedenken, dass die japanische Fiktion in Romanen und 

in Anime und Manga die Verantwortung des „Sozialen -Ichs“ für reale Probleme durch eine 

Enthistorisierung der Welt auflöst. Das Publikum ist somit leicht zu manipulieren. Folgt man 

Ôtsuka, so werden die Menschen, die sich in diesen fiktionalen Welten bewegen, heute nicht mehr 

nur in der Fiktion angerührt, sondern sie folgen auch in der realen Welt schneller beispielsweise 

Verschwörungstheorien durch gefälschte Mitteilungen im Internet. Ôtsuka beschreibt diesen 

Zustand als „Faschismus ohne Diktator“, bei dem der Konsum der kindlichen Dystopie im 

Vordergrund steht.767 Der Philosoph Azuma Hiroki bemerkt zu den Anime- und Manga-Fans in 

 
766 Wer die Reiserechte des modernen Weltbürgertums genießt, der sollte auch eine globalisierte Weltperspektive haben. 

Dies könnte sich zur Vision eines besseren Zukunftsmenschen ohne rassistische Abgrenzung entwickeln, wer aber so 

viele fremde Kulturen erleben kann, besitzt auch im Zweifel einen besseren Reisepass als die von ihm mystifizierten 

Kulturträger Urry erörterte wie folgt: „People are increasingly citizens by virtue of their ability to purchase goods and 

services—citizenship is more a matter of consumption than of political rights and duties. […] Thus, citizenship rights 

increasingly involve claims to consume other cultures and places throughout the world. A modern person is one who is 

able to exercise those rights and who conceives of him or herself as a consumer of other cultures and places”. Vgl. Urry 

1995: 165. 
767 Vgl. Ôtsuka 2012: 5 und 96. 



V. Mythmaker 

151 

seinem Buch Die zum Tier machende Postmoderne. Die japanische Gesellschaft vom Otaku aus 

gesehen  (jap. Dôbutsuka suru postomodean, otaku kara mita nihonshakai, 2001) an, dass diese 

Fans durch ihre Hinwendung zur Fiktion inzwischen nicht mehr zwingend auf ein Sozialleben 

verzichten müssen, vielmehr haben sie eine Wahl getroffen, welche Weltsicht für sie angenehmer ist 

– entweder die vorgegebenen Normen als eigene Moral anzunehmen oder die fiktive Welt und deren 

Wertesystem zu übernehmen.768 Nach dem Zusammenbruch des Vertrauens in das soziale System 

fängt man demnach an, sich eine leicht konsumierbare Geschichte auszusuchen. Dabei benötigt man 

weder Konsistenz der Handlung noch Integration. Für deren Konsum bedarf es keinerlei tieferer 

Bedeutung oder überzeugender Informationen. Azuma nennt diese Art der Gesellschaft die „Tier-

werdende-Gesellschaft“, im Gegensatz zum Snobismus der modernen Ideale der Hochkulturen.769 

Sowohl beim Konsum des Tourismus wie auch bei dem der Geschichten trifft man seine freie Wahl, 

da man als moderner Verbraucher nicht mehr von den Erwartungshaltungen der autoritären 

Gesellschaft gefangen sein will. 

 

5.3. Techno-Animismus und Techno-Orientalismus 

 

5.3.1. Techno-Animismus 

 

Die amerikanische Anthropologin Anne Allison untersuchte die japanischen Roboter-Anime- Serien 

und -Filme unter shintôistischen Gesichtspunkten. Sie prägte den Begriff „Techno-Animismus“ im 

Zusammenhang mit japanischen Animes wie Astroboy (1952-), Doraemon (1969-) oder Pokémon 

(1996). Susan Napier zufolge werden hier den Robotern Seele und Geist verliehen, so wie im 

Glauben des japanischen Animismus allen Gegenständen eine Seele innewohnt.770 Die Roboter mit 

menschenähnlichem Geist fördern zudem den Wunsch nach einer solchen Technologie in der nahen 

Zukunft. Der Techno-Animismus ist laut Allison aber bereits ein globales Phänomen und fest mit 

der amerikanischen Kultur verschmolzen. Daher lässt sich die animistische Fantasie der Anime 

nicht mehr als rein japan-spezifisch erklären.771 Sie sieht diese technischen Fantasien der 

japanischen Animes und Mangas als eine Art internationale Währung, die Produkte aus der 

 
768 Vgl. Azuma 2001: 42. 
769 Azuma bezieht sich auf einen Text von Alexandre Kojève. Kojève bezeichnet die Konsumkultur in den USA als 

„tierisch“. Dagegen verstand er die japanische Kultur als „snobistisch“. Vgl. Azuma 2001: 95. 
770 Einen ähnlichen Animismus fand Allison sowohl bei den Native Americans in den USA, wie auch sonst auf der 

ganzen Welt. Die Roboter im Manga zeigen menschliche Emotionen und stehen als wehrhafter, starker Freund auf der 

Seite der einsamen Kinder. Vgl. Allison 2006: 34, 63, 86. 
771 Allison nannte als typische hybridisierte Anime Produktionen die Power Rangers (seit 1993), die auf der japanischen 

Super-sentai-Serie (seit 1975) basieren. Vgl. Allison 2006: 111. 



V. Mythmaker 

152 

futuristischen Fantasiewelt in die Realität transportieren kann und sie gleichzeitig vermarktbar 

macht.772 

Marilyn Ivy verwies auf den starken Kontrast zwischen dem Japanbild des Werbeslogans Exotik 

Japan, der auf ein historisches, traditionelles Bild setzte, und dem des High-Tech-Japan der großen 

Industriekonzerne, welche sich seit den 1970er-Jahren parallel entwickelten.773 Das nostalgische 

Gefühl, welches Exotik Japan evozierte, fand in Japan großen Zuspruch. Dagegen standen 

andererseits Innovationen, wie der Walkman von Sony, die in Japan ebenso das „national self-

fashioning“ unterstützten. Um etwaigen negativen Gefühle gegenüber der schnellen industriellen 

Entwicklung entgegenzuwirken, wurden diese Themen mit den von den Japanologen immer wieder 

festgestellten japanspezifischen Topoi der Elegie und Nostalgie für die „gute alte Zeit“ verwoben 

und à la longue sogar damit kommerzialisiert.774 Die Kombination dieser gegenläufigen 

Stimmungslagen, dem Gefühl der technischen Überlegenheit einerseits und der japanischen Elegie, 

die aus einem nicht näher spezifizierbaren Verlustgefühl herzurühren scheint, andererseits, ergibt 

eine japanische Selbsterkenntnis im positiven Sinne. Ivy sieht darin „the postmodern aesthetic of 

contemporary Japanese – and particularly Japanese youth“.775Susan Napier bezieht sich auf die 

Beschreibung von Ivy und relativiert zum Beispiel die Teezeremonie, die Volksfeste und Rituale 

und die sonstigen kommerziellen Traditionen Japans als „refigured […] elegiac resources“.776 

Hinter der empfundenen Nostalgie steht keine konkrete Realität, was eben auch in der 

zeitgenössischen Kunst und Literatur in Japan der Fall ist. Die japanischen Kunstschaffenden 

behandeln sehr häufig die Themen Gedächtnis und Erinnerung, aber sie sprechen nur selten die 

reale Vergangenheit an. Hinter dem vermeintlich großen Drama steht keine Realität, sondern nur die 

besagte Elegie und Nostalgie um ihrer selbst willen. Selbst reale Probleme wie Naturzerstörung, die 

Katastrophe in Fukushima oder die allgemeine Angst vor der Zukunft werden in der japanischen 

Kunst zwar thematisiert, dann aber durch das evozierte Gefühl der konsumierbaren Elegie 

verunklart und somit selten auf eine politische Ebene transferiert. 

 
772 Allison nannte die japanische Fantasie „A Postmodern Currency: Character Merchandise“ und erläutert weiter „This 

fantasy fare, I believe, is best regarded as a type of currency: goods that are bought and sold. At the same time, it 

consists of imaginary creations that both extend and collapse the materiality of play products into other dimensions.” 

Vgl. ebd.:16. 
773 Vgl. Ivy 1995: Kindle Position 590. 
774 Ivy erläutert wie folgt: „The events, rituals, texts, stories, and performances I address enact a difference from the past 

as they seek to reduce that difference. They thematize loss in a variety of ways as they work inevitably to recover that 

loss. That work sometimes takes the guise of mourning, sometimes of recursive repetition, sometimes of rememoration 

or memorialization. And it also appears in the mode of forgetting, through moments of fetishistic disavowal .“ Vgl. Ivy 

1995: Kindle-Positionen175-177. 
775 Die japanische Ästhetik der Elegie wird von Ivy wie folgt beschrieben: „In what has been called the postmodern 

aesthetic of contemporary Japanese-and particularly Japanese youth-there is a loss of nostalgia itself, a double removal: 

not only has the imagined object of loss vanished, but even the sense of loss itself.“ Vgl. ebd.: Kindle-Positionen 2888-

2889. 
776 Vgl. Napier 2001: 276. 



V. Mythmaker 

153 

Napier erkannte die Verbindung des unspezifischen japanischen Nostalgiegefühls mit den Dystopie-

Darstellungen in Anime und Manga. Die erfolgreichsten Anime-Filme handeln von Zerstörung und 

Tod, am Ende der Geschichte wird aber eine neue Welt geboren. Napier versteht diese typische 

Handlung als „Apocalyptic Identity“.777 Sie bezeichnet Elegie und Apokalypse als typische 

Elemente der japanischen Kultur und bezieht sich beispielsweise auf die beliebten Schriftsteller 

Yoshimoto Banana oder Murakami Haruki. Die Obsession mit dem Thema der Elegie ist laut 

Napier inzwischen weltweit verbreitet. Sie schreibt dazu: „While contemporary Japan is perhaps 

particularly adept at thematizing loss in a way that is almost ritualistic, it should be emphasized that 

an ambivalent relationship with history and a tendency toward the nostalgic is an element common 

to all contemporary cultures.“778 

Der japanische Intellektuelle Ôtsuka Eiji analysiert die japanische Kultur ab dem 19. Jahrhundert 

und verweist auf die „ent-historisierten Erzählungen“, in denen die Verantwortung des „Sozialen-

Ich“ nicht hinterfragt wird. In der japanischen Kultur fühlt man sich als Teil des mythologisierten 

Dramas. In der fiktiven Mythologie bleibt also nur „die nicht-soziale Selbstverwirklichung“ (jap. hi-

shakaiteki-jikojitsugen), so wie schon im 19. Jahrhundert.779 In den beliebten Animes wird „ein 

romantisches, ländliches vorindustrielles Japan“ beschrieben, so wie es Lafcadio Hearn in seinen 

Schriften im 19. Jahrhundert im Westen evozierte.780 Ôtsuka negiert Jean-François Lyotards These 

„vom Ende der großen Erzählungen“ in der postmodernen Welt, da große, geradezu epische 

Erzählungen ab dem Ende der 1970er-Jahre immer stärker als „virtuelle Erzählungen“ in 

geschlossenen Fan-Kreisen überlebten, die immer größer wurden.781 Solche „virtuellen 

Erzählungen“ empfindet der Leser oder Zuschauer dank der unkomplizierten dramatischen 

Handlung und der beigegebenen ausführlichen fiktiven Chroniken und Hintergrundinformationen 

sogar als noch realer als die Realität. Als Beispiele hierfür nannte er die inzwischen auch erfolgreich 

verfilmten Fantasy-Reihen wie Lord of the Rings oder Star Wars, aber auch japanische Romane von 

Ôe Kenzaburô (1935-2023) und Murakami Haruki, die seiner Meinung nach jeweils mit ihren 

ausführlichen Chroniken eine eigene Realität darstellten.782 Azuma Hiroki erörtert die Beliebtheit 

der japanischen Kultur im Hinblick auf die fiktive Welt insofern, als dass die Fans keinen 

Unterschied mehr zwischen der empirischen und der übernatürlichen Welt erkennen könnten. Die 

Traditionen oder auch die großen Religionen wirkten durch ihre Pseudohistorizität faszinierender 

 
777 Vgl. Napier 2001: 269. 
778 Vgl. Napier 2001: 329f. 
779 Vgl. Ôtsuka 2012: 100. 
780 Vgl. Pekar 2003: 31. 
781 Vgl. Ôtsuka 2012: 96. 
782 Ôtsuka nannte auch die „Alternate Reality Games (ARG)“ eine Ausformung dieser fiktiven Realitäten. Ebd.: 41. 



V. Mythmaker 

154 

denn je.783 Während „postmodern“ im Lyotard’schen Kontext ein Ende des Glaubens an die 

nationale Geschichte bedeutet, wurden die staatlich geförderten fiktiven Erzählungen über das 

„große Japan“ weiter systematisch unterstützt. So werden die fiktiven Traditionen Japans sowie die 

Pseudoreligionsgeschichte heute noch in den westlichen Medien als tatsächliche Geschichte Japans 

weiterverbreitet.784 Auch die bedeutenden Kunstschaffenden instrumentalisierten bisher stets das 

fiktive Japan für ihre Arbeit. Das fiktive Japan mit der animistischen Tradition ist zum Beispiel im 

Kunstfilm Drawing Restraint 9 (2005) von Matthew Barney Thema. Zusammen mit seiner 

damaligen Ehefrau, der isländischen Sängerin Björk, wurden die kuriosen Fantasien über Japan 

dystopisch ästhetisiert (Abb. 27). Auch in der westlichen Pop-Musik wurde das Thema aufgegriffen 

und Musikvideos ab den 1990er-Jahren entwerfen oft ein dystopisches Japan-Bild. Im Folgenden 

wird das im Westen erschaffene, techno-dystopische Japan-Bild veranschaulicht. 

 

5.3.2. Techno-Orientalismus 

 

Techno-Orientalismus als Begriff wurde 1995 in der Publikation The Space of Identity: Global 

Media, Electronic Landscapes and Cultural Boundaries von David Morley und Kevin Robins 

geprägt. Sie schließen darin nicht aus, dass das Bild vom enthumanisierten Japan zum Vorbild einer 

dystopischen Zukunft der ganzen Welt werden könnte. Sie führen aus: „If the future is 

technological, and if technology has become ,Japanised’, then the syllogism would suggest that the 

future is now Japanese too. Japan is the future, and it is a future [...] that seems to be transcending 

and displacing Western modernity. In so far as the nation’s sense of identity has become confused 

with its technological capability, these developments have, of course, had profoundly disturbing and 

destabilizing consequences in Europe and in the United States. The West has had to try to come to 

terms with everything that this ‘emasculation’ entails.“785 

Die Vorstellung, dass die hochentwickelte japanische Technologie die Welt erobern könnte und die 

Welt dadurch langsam enthumanisiert werden würde, hat ihre Wurzeln im Cyberpunk der 1980er-

Jahre. Die Weltsicht des Cyberpunk entspricht jedoch in keiner Weise der Realität Japans. Im Film 

Blade Runner (1982) wurde die befremdliche Dystopie unter anderem mit japanischen 

 
783 Vgl. Azuma 2001: 45. 
784 Der Fernsehsender Arte übertrug bis heute zahllose Dokumentarfilme über Japan, in denen die Mystifizierung Japans 

verbreitet wurde. Zum Beispiel wurden Hochhäuser, Teezeremonie, Fuji, Buddhismus und Samurai in Stadt Land Kunst 

am Wochenende – das sind drei spannende Entdeckungen an einem Ort. Im Spezial Japan: Das minimalistische Osaka 

von Tadao Ando / Zeremonienmeister-Tee / Narutos Ode an die Freude zusammen vorgestellt. Das ist ein 

repräsentatives Beispiel für den Techno-Orientalismus nach Allison. Vgl. Michelin 2021. 
785 Sie kritisieren auch die „narzisstische Selbstorientalisisierung“ Japans. Vgl. Morley & Robins 1995: 167ff. 



V. Mythmaker 

155 

Schriftzeichen inszeniert.786 In seinen Romanen wie der Newromancer-Trilogie (1984-88) oder der 

Idoru-Trilogie (1993-1999) mystifizierte William Gibson das Land ebenfalls in dieser dystopischen 

Art und Weise.787 Dazu äußerte sich Gibson so: „Tokyo has been my handiest prop shop for as long 

as I’ve been writing: sheer eye candy“.788 

In der japanischen Unterhaltungsindustrie entwickelte sich die dystopische Fantasie zunächst in 

Verbindung mit der gedämpften Nachkriegsstimmung. Nach 1945 fand die amerikanische Science-

Fiction durch die GHQ (General Headquarters) ihren Weg nach Japan. Mit als erste entwickelten 

dann die Schriftsteller Edogawa Ranpo (1894-1965) und der Manga-Autor Teduka Osamu eine 

japanische Form der Science-Fiction. 1974 wurde schließlich die Anime-Serie Uchûsenkan Yamato 

(dt. Kriegsraumschiff Yamato, engl. Space Battleship Yamato) in Japan ausgestrahlt. Der Titel der 

Serie Uchûsenkan Yamato ist an den Namen des realen Schlachtschiffs Senkan-Yamato angelehnt, 

welches 1941 als das größte Schlachtschiff der japanischen Geschichte im Pazifikkrieg eingesetzt 

wurde. 1945 war es der Flotte der USA mit 386 Schiffen maßlos unterlegen und wurde versenkt.789 

Yamato heißt im Japanischen auch „Japan“. Nach dem Entstehen der Nation Japan (jap. nippon) 

wurde der Name Yamato in der patriotischen Mythologie wiederbelebt. Das fiktive 

Kriegsraumschiff Yamato im Anime von 1974 kämpft im Jahr 2202 für den Frieden auf der Erde 

und gegen außerirdische Feinde. Am Ende der Serie gewinnt man den Krieg. Der offensichtliche 

Geschichtsrevisionismus dieser Anime-Serie, der sich auch in der Verwendung des Namens Yamato 

spiegelt, bleibt dabei nicht verborgen.790 Die Solidarität, die Männlichkeit und die Geduld der 

Protagonisten wurden in diesem Anime als gute Moral des japanischen Militarismus übernommen. 

Das Image Japans als hoch technisiertes Land wurde auch durch den wachsenden Erfolg von 

Computerspielen stetig ausgeweitet. Ab 1978 wurde das Computerspiel Space Invaders neben Pac 

Man weltweit verkauft und prägte die Kultur in den 1980er-Jahren. Auf diesen Modetrend sprang 

die japanische Musikband YMO (Yellow Magic Orchestra) auf.791 1979 produzierte sie ihr erstes, 

selbstbetiteltes Album in den USA. Auf dem Cover war eine „Electric Geisha“ (jap. densen-geisha) 

 
786 Der Kommunikationswissenschaftler Brain Roh analysierte Japan im Cyberpunk-Kontext. Er schreibt sowohl zur 

Selbstexotisierung, aber auch zur Sexualisierung der Geisha. Vgl. Roh 2020: 401-408, in: 

McFarlane/Murphy/Schmeink 2020. 
787 „While Japanese cyberpunk was establishing itself as its own cultural force, English-language cyberpunk beyond 

Gibson’s Neuromancer was busy creating and disseminating its visions of Japan for a largely western audience.” Vgl. 

Brian 2020: 403f, in: Ebd. 
788 Vgl. Roh, Huan und Niu 2015: 6. 
789 Vgl. Handô 2016:401-405. 
790 Vgl. Ôtsuka 2012: 140-158. 
791 Zwei Mitglieder des YMO, Sakamoto Ryûichi und Hosono Haruomi, sind laut Prohl direkt von den Spirituellen 

Intellektuellen beeinflusst. Vgl. Prohl 2000: 108f. 



V. Mythmaker 

156 

abgebildet.792 (Abb. 31) Der junge Techno-Orientalismus hatte bald großen musikalischen und vor 

allem visuellen Einfluss, unter anderem auch auf das Album Made in Japan (1982) von Nancy 

Nova. Auf dem Cover inszeniert sie sich als ein industrielles Produkt. Sie liegt, ähnlich einer 

Barbiepuppe, verpackt in einer Schachtel. Im titelgebenden Lied wurden auch etliche japanische 

Unternehmen namentlich genannt.793 Auch die Musikvideos der Vapors zu Turning Japanese (1980) 

oder Alphavilles erfolgreicher Song Big in Japan (1984), sowie viele andere, standen unter dem 

Einfluss des Techno-Orientalismus.794 

Mit dem Anime-Film Akira (Manga 1982-1988, Anime-Film 1988) wurde das Bild von Tokyo als 

Zentrum einer hoch technologischen Dystopie endgültig etabliert. In Akira wurde ein Neo-Tokyo in 

naher Zukunft beschrieben, welches von Militärs besetzt ist und von diesen mit übernatürlicher 

Kraft faschistisch beherrscht wird. Die körperliche Veränderung von Akira, als sein Körper durch 

die übernatürlichen Kräfte außer Kontrolle gerät, wie nie zuvor, abstoßend visualisiert.795 In der 

zerstörten Megalopolis Neo-Tokyo kämpfen nun Jugendliche gegen die mächtige Staatsmacht. 

Noch dazu tauchen unheimliche neuen Religionen auf, deren Beschreibung damals sehr real 

erschienen, da zu dieser Zeit viele neue Sekten in Erscheinung traten.796 Die atemraubende 

Darstellung der Verfolgungsjagden durch die Militärmacht und die groteske Verwandlung Akiras 

sind die Höhepunkte des Films. Eine ähnliche dystopische Darstellung wie bei Akira ist bei Ghost 

in The Shell (1995-) zu sehen. In Ghost in The Shell wird ein menschlicher Geist in eine Maschine 

verpflanzt und lebt fortan als Android. 

Die dramatische Zerstörung der Welt durch einen dritten Weltkrieg, verheerende Naturkatastrophen 

oder übernatürliche Kräfte sind, wie Napier und Buruma anmerken, in den dystopischen Anime-

Filmen als „Carneval“ (matsuri) mit dem Konzept der „Apokalyptic Identity“ zu erklären, was hier 

bereits ausgeführt wurde. Die körperliche Veränderung der Protagonisten im Anime kann gerade für 

Teenager ein faszinierendes Thema sein.797 Inzwischen sind aber auch Erwachsene, die keinen 

 
792 Der Designer Lou Beach schuf das US-Cover für YMOs erstes, selbstbetiteltes Album. Er äußert sich wie folgt: 

„That this image was the perfect summation of YMO’s skillful tweaking of Western preconceptions about Japanese 

culture escaped me at the time; or rather, it seemed so inevitable and so perfectly expressed as to render the skill and 

talent behind it invisible, as natural as breathing.“ Vgl. Beach 2017. 
793 Vgl. Ôta 2016: 47f. 
794 Vgl. Mcleod 2013: 262. 
795 Pandey beschrieb wie folgt: „The philosophical and ethical bases that underpin these works are evident from the way 

in which they treat areas such as human life and death, the relationship between human and nonhuman, and the notion 

of the self and the body. They are very different from the beliefs that arise out of a Judeo-Christian tradition, and they 

continue to animate contemporary popular texts in the most unexpected places and in the most unexpected ways.“ Vgl. 

Pandey 2008: 221, in: Macwilliams 2008. 
796 Die Nuklearkatastrophe von Tschernobyl fiel in diese Zeit, wie auch das Auftauchen der neuen Religionen, wie in 

Akira dargestellt. Es werden dort sogar die olympischen Spiele von 2020 in Akira beschrieben, was einen stärkeren 

Realitätsbezug zulässt. Vgl. Masuda 18.01.2021. 
797 Napier verbindet die Festivals mit dem Surrealismus. Wie sich die jungen Leute auf ihren Motorrädern sammeln und 

kämpfen, wird bei Napier mit dem Karneval (matsuri) assoziiert. Vgl. Napier 2005: 256-261. 



V. Mythmaker 

157 

Bezug zu Anime oder Manga haben, mit diesem fiktiven Japanbild vertraut. Dieses Japanbild wurde 

zunächst durch die Unterhaltungsindustrie fixiert und später mit der Kampagne Cool Japan quasi 

offiziell bestätigt. Die weltweite Faszination für den Cyberpunk und die beliebten Animes 

etablierten Tokio als eine konsumierbare Dystopie für ein westliches Publikum. Dennoch 

divergieren die Sichtweisen zwischen der westlichen und der japanischen Perspektive.798 Der 

japanische Soziologe Kogure Shuzo weist darauf hin, dass die Japaner:innen durch den Techno-

Orientalismus in der westlichen Fiktion letztendlich enthumanisiert und als eine Art von Cyborgs 

dargestellt würden, was wiederum ein Gefühl der Überlegenheit im okzidentalen Raum auslöse, 

nämlich das Gefühl, human überlegen zu sein.799 Marley/Robins weisen darauf hin, dass diese 

Kontextualisierung zu einer gefährlichen Wahrnehmungsverschiebung, hin zu „Ost als Cyborg“ und 

„West als Mensch“, führen könnte. David Roh und Greta Niu erklären dazu wie folgt: „The U.S. 

techno-Orientalist imagination is thus rooted in this view of the Asian body as a form of expendable 

technology—a view that emerged in the discourse of early U.S. industrialization and continued to 

evolve in the twentieth century.“800 

Mary Louise Pratt etablierte das Konzept Contact Zone, in dem die kolonialen Machtverhältnisse 

bei der interkulturellen Begegnung sichtbar werden.801 Dieses sonst unsichtbare Machtgefälle 

betrifft nicht nur Japan, sondern auch andere nicht westliche Länder wie beispielsweise Indien, wie 

Vijay Mishra anhand der Bollywood-Filme mit ihren post-kolonialen Aspekten verdeutlicht.802 

Japanische Anime-Schöpfer und westliche Kunstschaffenden kooperieren vermehrt für Produkte, 

die auf der Basis von Cyberpunk erzeugt werden. So produzierte beispielsweise die französische 

 
798 Die Cyberpunk-Autoren und das westliche Publikum verstehen Japan als kreatives Produkt. Sie sind auch nicht an 

der Realität Japans interessiert. Der Schriftsteller Richard Calder, der die Dead Girls Trilogy verfasste, äußert sich 

beispielsweise wie folgt: „I have never visited Japan and, like most westerners, my appreciation of Japanese 

‘subculture’ is limited to pop-cultural journalism and anime […] The fast-paced action, the editing techniques, simply 

the way things look and sound in anime, has certainly influenced the way I write.” Vgl. Roh 2020: 404, in: 

McFarlane/Murphy/Schmeink 2020. 
799 Vgl. Kogure 2008: 2006: 28. 
800 Vgl. Roh, Huan und Nu 2015: 11. 
801 Pratt definiert „Contact Zone” wie folgt: „social spaces where disparate cultures meet, clash, grapple with each other, 

often in highly asymmetrical relations of domination and subordination—like colonialism, slavery or their aftermaths as 

they are lived out across the globe today…the space of colonial encounters [is] the space in which peoples 

geographically and historically separated come into contact with each other and establish ongoing relations, usually 

involving conditions of coercion, radical inequality, and intractable conflict.” Vgl. Pratt: 4-7. Christina Klein versteht 

„Contact Zone“ im Post-Cold-War-Orientalismus so, dass Asien durch den Imperialistischen Blick sowohl von 

westlichen Einflüssen, wie auch von den Asiaten geschaffen wurde. Sie fokussierte sich dabei auf das Musical The King 

and I (1944) oder die Filme von John Woo. Vgl. Klein 2003: 208. 
802 Vijay erläutert wie folgt: „A number of consequences follow from this imperial gaze: 

it ,infantalizes‘, ,animalizes‘, ,sexualizes‘, and ,immoralizes‘ the minority spectator. The diaspora comes with a 

narrative of this imperial gaze as a frame of filmic reception. But what it does-and I draw on the evidence found in the 

many Indian film related websites-is blast asunder the calculus of the imperial gaze through an act of radical 

refashioning.“ Vgl. Mishra 2002: 245. Der japanische Anthropologe Oda Masanori äußerte sich dennoch in einem 

Essay, dass die techno-orientalistische Figur als Eigenbild per se nicht schlecht sei. Dennoch akkumulieren sich die 

Missverständnisse, da der Kontakt mit der vermeintlich fremden Kultur in Anime, Manga oder Film ohne tatsächliche 

Begegnung stattfindet. Oda bezeichnet „contact without encounter“. Vgl. Roh, Huan und Niu 2015: 10. 



V. Mythmaker 

158 

Techno-Band Daft Punk 2001 mit dem japanischen Manga-Autor Matsumoto Reiji ein Musikvideo 

für ihren internationalen Hit One More Time. Matsumoto ist auch der Autor der Serie Galaxy 

Express 999 (1978-) und schuf zahllose Animes, welche eine Dystopie in der nahen Zukunft 

thematisieren.803 Die sehr erfolgreiche Single Stronger (2007) des Rappers Kanye West basiert auf 

Harder, Better, Faster, Stronger (2001) von Daft Punk. Das Musikvideo von Stronger wurde stark 

von Akira inspiriert, und der Künstler Murakami Takashi entwarf das Coverdesign für Wests damals 

neues Album „Graduation“.804 Es ist nachvollziehbar, dass diese Art der Dystopie und der 

Enthumanisierung des Körpers gerade für Teenager faszinierend ist. Diese Form der techno-

orientalischen „Rüstung“ verleiht Kraft und Stärke gegenüber den Erwachsenen. Diese fiktive 

Stärke der Minderheit findet sich auch im hypothetischen Polykulturalismus der Afro- und 

asiatischen Amerikaner.805 Diese spezielle Form der techno-orientalistischen Ästhetik ist auch als 

„Afrofuturismus“ bekannt.806 Im Hip Hop wurde das Konzepte des Techno-Orientalismus und des 

Techno-Futurismus dann weiterentwickelt, wie zum Beispiel durch RZA, Wu-Tang Clan, Kanye 

West und Nicki Minaj. So wirkten sie alle unter anderem auch in der Anime-Serie Afro-Samurai 

(2007) mit.807 Der Autor von Afro-Samurai, Okazaki Takashi, äußerte sich, dass er als in Japan 

lebende Person die herrschenden Vorurteile und Missverständnisse in Bezug auf sein Heimatland 

bisweilen für amüsant hält und daher alle mögliche Vorurteile gegen Japan in Afro-Samurai 

verarbeitet hat, selbst welche, die es niemals gab.808 Die Harajuku-Girls (2004) von Gwen Stefani 

oder die Kill Bill Filme (2003 und 2004) von Quentin Tarantino gehören auch in diese techno-

futuristischen Reihe.809 Im Film Ghost Dog: The Way of the Samurai (1999) von Jim Jarmusch 

wurde der berühmte Verhaltenskodex der Samurai, das bereits mehrfach erwähnte Hagakure (1710-

1716), thematisiert.810 Durch den Hip-Hop von RZA wurde der Film mit der jugendlichen Kultur 

 
803 Vgl. Ôta 2016: 49. 
804 Die visuellen Effekte mit der Imitation der japanischen Buchstaben und die Motorradjagdszene, sowie die 

Lichteffekte wurden durch Akira angeregt. Vgl. Mcleod 2013: 266. Murakami kooperierte auch 2018 nochmals mit 

West und Kid Cudi für deren gemeinsames Albums KIDS SEE GHOSTS. Vgl. Universal Music Japan 08.06.2018. 
805 Mcleod führt folgende Beispiele an: Bill Mullens Buch Afro-Orientalism (2004) und Vijay Prashads Everybody was 

Kung Fu Fighting: Afro-Asian Connection and the Myth of Cultural Purity (2002). Vgl. Mcleod 2013: 263. 
806 Der Begriff Afrofuturismus wurde 1994 vom amerikanischen Kulturkritiker Mark Dery entwickelt und wird bis 

heute von mehreren Kulturwissenschaftler kritisch diskutiert. Vgl. Dery 1994: 180. 1995 stellte Derry eine klare 

Definition vor: „Speculative fiction that treats African-American themes and addresses African-American concerns in 

the context of 20th century technoculture…and more generally. African-American signification that appropriates images 

of technology and a prosthetically enhanced future.” Vgl. Dery 1995, in: Anderson/Jones 2016. Der US-amerikanische 

Künstler Sanford Biggers schrieb 2012: „a way of re-contextualizing and assessing history and imagining the future of 

the African Diaspora via science fiction, technology, sound, architecture, the visual and culinary arts and other more 

nimble and interpretive modes of research and understanding.” Vgl. Sanford Biggers in Castro 2012, 124, in: 

Anderson/Jones 2016: 30. Afrofuturismus und Techno-Orientalismus teilen viele Merkmale. Die utopische oder 

dystopische techno-kulturelle Science-Fiction kann die Entfremdung der Menschen als Stärke darstellen, die im 

Cyberspace ihre Privilegien entfalten. Vgl. Dery 1997: 13. 
807 Vgl. Mcleod 2013: 259-275. 
808 Vgl. Matsuura 2007. 
809 Ebd. 
810 Vgl. Piazza 2015: 213 und 256. 



V. Mythmaker 

159 

assoziiert. Der japanische Militarismus wurde somit als antiautoritäre Gegenkultur 

instrumentalisiert. 

Die Popmusik in Verbindung mit Anime brachte dem imaginären Japan-Bild weitere nationale und 

internationale Popularität, und so kam es, dass der Slogan Cool Japan bis heute verwendet wird. 

Aber je populärer und beliebter das imaginäre Japanbild wird, desto entfremdeter wird das reale 

Japan. Denn sowohl der relativ junge Techno-Orientalismus wie auch der Japonismus des 19. und 

frühen 20. Jahrhunderts wurden als Werbemittel und Unterhaltungsgut nach kapitalistischen Regeln 

gestaltet. So wird allmählich die weniger aufregend erscheinende „reale Realität“ Japans 

ausgeblendet. Von Anfang an ging es hier nicht um das Verstehen einer fremden Kultur, sondern 

vielmehr darum, immer mehr Produkte durch diese systematische Stereotypisierung Japans zu 

verkaufen. Bemerkenswert ist, dass die Selbstorientalisierung der asiatischen Kunstschaffenden 

meistens in den USA begann. 1970 wurde die Weltausstellung Expo ʼ70 in Osaka veranstaltet und 

damit das starke Wirtschaftswachstum nach dem Krieg und die technische Überlegenheit des 

Landes propagiert. Während die japanische Wirtschaft boomte, litt die US-Wirtschaft unter Inflation 

und Rezession. In dieser Konstellation erhöhte sich einerseits die Kritik an den japanischen 

Industriemarken,811 andererseits kamen die asiatische Esoterik und die neuen Religionen bei den 

Blumenkindern der amerikanischen Westküste in Mode. Diese Situation ist Thema der Arbeiten des 

südkoreanischen Künstlers Nam June Paik (1932-2006). Paik war ein Pionier der Videokunst und 

zeigte durchgehend eine futuristische Welt unter buddhistischem Einfluss. 1974 stellte er die Serie 

TV-Buddha aus. (Abb. 32) In TV-Buddha wurde die Skulptur des meditierenden Buddha vor einem 

Fernseher positioniert. Diese ironische Installation funktioniert einerseits als authentisches Objet 

trouvé der modernen Kunst, andererseits übertrug Paik das techno-orientalische Image Japans in 

seine Arbeit. Paik war auch als Schüler und guter Freund von John Cage bekannt.812 Cage, der sich 

explizit mit den buddhistischen Lehren auseinandersetzte, mag Paik hier beeinflusst haben. Paik 

thematisierte schon vorher das Konzept des Zen-Buddhismus in Arbeiten wie Zen for Walking 

(1961), Zen for TV (1963) oder Zen for Film (1964).813 Aber ob Paik wirklich derart gut mit den 

Ideen des Zens vertraut war, mag angezweifelt werden, in dieser Zeit selbst vielen Japaner:innen 

das Konzept fremd war. Insofern mögen seine ironischen Ansätze bei TV-Buddha letztendlich nur 

wegen seiner asiatischen Herkunft und seiner Freundschaft mit Cage erfolgreich gewesen sein. Im 

Werk TV-Rodin (1976)814 sitzt anstelle von Buddha Auguste Rodins Denker (1902) vor dem 

 
811 Zur Handelsgeschichte zwischen Japan und den USA ab den 1960er-Jahren siehe: Economic and Social Research 

Institut 2004. 
812 John Cage besuchte drei Jahre lang die Vorlesungen von D.T. Suzuki und lernte so über ihn den Zen-Buddhismus 

kennen. So entstand unter anderem auch das Werk Water Music Vgl. Wiese 1983:18, in: Shirakawa 1983. 
813 Vgl. Park 2015: 214. 
814 Vgl. ebd.: 215. 



V. Mythmaker 

160 

Fernseher. In dieser Arbeit erkennt man die künstlerische Absicht von Paik, ein „geheiligtes“ Objekt 

in ein Objet trouvé umzudeuten. Paik stellte sich oft selbst als Teil seiner Videoinstallationen dar, 

so, als ob er ein Teil des Computers wäre. Diese Art der techno-orientalischen Eigeninszenierung 

zeigt eine gewisse Übereinstimmung mit Akira und den Afro-Samurai. Diese entfremdete Form der 

Identität, Hand in Hand mit hoch entwickelter Technik, kann selbstbewusst ihre Stärke präsentieren, 

was gleichzeitig aber auch als unangenehm empfunden wird. Paiks Good Morning, Mr. Orwell 

(1984) kann als ironischer Kommentar zur Warnung vor einer dystopischen Kontrollgesellschaft der 

nahen Zukunft wie in 1984 von George Orwell gelesen werden. In Bye Bye Kipling (1986) entdeckt 

Paik erneut das Argument von Rudyard Kipling, dass der Westen und Asien sich diesem zufolge nie 

richtig begegnen seien.815 In diesen Arbeiten inszenierte Paik eine friedliche Zukunft, die durch die 

futuristische Technik realisiert würde. 1986 äußerte er seine moralischen Ansichten hinsichtlich der 

hoch technisierten Welt: „Half-and-half is good. You cannot deny that high-tech is progress. We 

need it for jobs. Yet if you make only high-tech, you make war. So, we must have a strong human 

element to keep modesty and natural life.”816 

Das verbindende Element der „spirituellen Rüstung“ von asiatischen Kunstschaffenden, Afro-

Futuristen und sonstigen Techno-Orientalisten ist ein imaginärer „Techno-Dialog“, der zwischen 

den Dingen und den Menschen geführt wird. Spiritualistische Schlagworte wie Zen-Buddhismus 

oder Animismus werden wegen ihrer mysteriösen Aufladung respektiert, auch wenn die 

Kunstschaffenden oft selbst ebenso wenig Ahnung von den asiatischen Religionen haben wie 

beispielsweise die meisten Amerikaner. Als Paik und Sugimoto in den USA langsam bekannt 

wurden, verfolgten alle Japaner:innen gerade den „American Dream“ und es existierte damals, wie 

auch heute, kein durchweg hoch technologisiertes Japan. Techno-Orientalisten wie RZA oder West 

beeindrucken durch dystopische Ästhetiken, welche die Zuschauer gefangen nehmen, hinter denen 

sich aber eigentlich nichts Spezielles verbirgt.817 

Der Künstler Sugimoto Hiroshi verkaufte zunächst als Kunsthändler buddhistische Kunstwerke in 

den USA und finanziert sich so zunächst seine Künstlerkarriere. Sein Wissen über die japanische 

Kunst bildete sich somit eher aus einer Händlerperspektive heraus. Bemerkenswert ist, dass seine 

eigene Privatsammlung aus Werken des Schamanismus der Jômon-Periode besteht.818 Darin erkennt 

 
815 Der Text lautet: „Oh, East is East and West is West, and never the twain shall meet, Till Earth and Sky stand 

presently at God’s great Judgment Seat; But there is neither East nor West, Border, nor Breed, nor Birth, when two 

strong men stand face to face, though they come from the ends of the earth!.“ Vgl. Park 2015: 210. 
816 Vgl. McGill 03.10.1986, in Tang, Nam June Paik, The Museum of Modern Art o.J. 
817 Joel Dinerstein führt dazu aus: „African American artistic and aesthetic creativity as American [recasts] ‘survival 

technology’ and coins the term ‘techno-dialogic’ to explain how ‘the presence’ (or ‘voice’) of machinery became 

integral to the cultural production of African American storytellers, dancers, blues singers, and jazz musicians” Vgl. 

Dinerstein 2003: 126, in: Mcleod 2013: 267. 
818 Vgl. Kameda 2013: 67f. 



V. Mythmaker 

161 

man, welchen Einfluss der Spiritualismus sowohl in den USA wie auch in Japan, auf ihn hatte. So 

wie Paik mit modernen Videoinstallationen zum spirituellen Buddhismus seine Einzigartigkeit 

darstellte, so schuf Sugimoto seine Serien Diorama (1976-) und Theateres (1978-) mit dem 

Fotoapparat und im Video. (Abb. 56) Spiritualismus als Techno-Animismus und Orientalismus als 

Techno-Orientalismus wurden zwar zuerst durch amerikanische Autoren entwickelt, aber dann 

durch asiatische Kunstschaffende erst endgültig popularisiert. Das unsichtbare Machtverhältnis in 

der „Contact Zone“ wird nicht abgebaut, solange das Nichtwestliche sich durch die 

Selbstmystifizierung rüstet und als „Eye Candy“ konsumieren lässt. Sowohl die erfolgreichen 

Kunstschaffenden aus Japan wie auch der Hip-Hop der MTV-Generation instrumentalisieren das 

fiktive Japan als antiautoritäre, sogar manchmal kämpferische Stellungnahme. Sie tun dies nicht, 

um beim fremden Publikum das Verständnis zu vertiefen, sondern um sich selbst für ihre 

Fangemeinden zu sakralisieren. Im Folgenden werden fünf japanische Kunstschaffende, die in der 

westlichen Kunstszene große Aufmerksamkeit erregten, vorgestellt. 

 

5.4. Murakami Takashi 

 

Murakami Takashi entwickelte sein Kunstkonzept Superflat, in dem er die im Westen beliebten 

japanischen Altmeisterwerke mit der Populärkultur zusammenbrachte. Er vertritt ebenfalls die 

Meinung, dass Anime und Manga japanische Traditionen des Mittelalters seien. Seine albern-

pornografischen Werke wurden vom westlichen Publikum als Ironie gedeutet und seine 

Beschäftigung mit nicht westlichen Traditionen und religiösen Themen schützt seine Arbeiten vor 

harscher Kritik. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie Murakami seine Kunst an den Erwartungen 

des westlichen Publikums ausrichtet, um künstlerischen Erfolg im kapitalistischen Kunstmarkt zu 

realisieren.819  

 

Murakami Takashi wurde 1962 in Tokio als Sohn eines Taxifahrers geboren. Japan befand sich 

damals in der wirtschaftlichen Hochwachstumsphase und seine Eltern zogen als armes junges Paar 

aus Kyûshû nach Tokio, um ihrer neuen Familie dort ein besseres Leben zu ermöglichen.820 1960 

wurde der „Einkommensverdoppelungsplan“ durch das Kabinett Ikeda Hayato angekündigt.821 Das 

enorme Wirtschaftswachstum, der Triumph der japanischen Industrie sowie das erstrebenswerte 

 
819 Vgl. Mori Art Museum 15.12.2020. 
820 Der Vater war Hobbykünstler und Murakami organisierte 2019 eine Ausstellung für dessen Arbeiten und die seines 

Bruders. Vgl. Murakami 2019. 
821 Vgl. Nakamura 1995: 44f. 



V. Mythmaker 

162 

moderne Leben in Tokio wurden landesweit in den Medien verbreitet.822 In Murakamis Kindheit 

fanden kurz hintereinander sowohl die Olympiade in Tokyo (1964) wie auch die Weltausstellung 

Expo ʼ70 in Osaka statt. Durch diese internationalen Großveranstaltungen wurden das 

wirtschaftliche Wachstum Japans und die herrschende Hochstimmung international sichtbar 

gemacht.823 

Um die Entwicklung Tokios noch schneller voranzutreiben, wurden junge Arbeitskräfte mit 

gezielten Werbekampagnen aus den Provinzen in die Metropole gelockt. In Realität aber wuchs die 

soziale Ungleichheit durch die Großunternehmenskultur, und auch Murakami wuchs weiterhin in 

Armut auf. Murakami erinnert sich, dass die Mehrheit der Japaner:innen trotz des Wirtschaftsbooms 

verhältnismäßig arm war.824 Er empfand dabei die klare Überlegenheit der Kultur der Siegernation, 

der USA, während Japan als unterlegene Nation identifiziert wurde. Als Kind war Murakami von 

Mangas und Animes fasziniert, so wie es alle Kinder in Japan waren. In seiner Jugendzeit hatte 

Murakami den Traum, ein Manga-Autor zu werden,825 doch letztendlich fand er in der Malerei seine 

wahre Berufung. Er studierte nihon-ga an der angesehensten Kunstfachschule in Tokyo, der 

Geijutsu Daigaku.826 Nihon-ga lässt sich mit „Japanische Malerei“ übersetzen und wurde im 19. 

Jahrhundert von Okakura Kakuzô speziell für die japanische Kunst konzipiert, um die 

Überlegenheit der japanischen Traditionen zu propagieren. Murakami setzte sich bereits als Student 

mit der Problematik der nihon-ga als quasi einzig legitime japanische Malerei seit der Meiji-

Restauration auseinander. Ihm zufolge haben die Japaner:innen deswegen das Gefühl der Leere 

(jap. ketsuboukan) empfunden. Murakami stellt die These auf, dass die Japaner:innen immer neue 

Vorbilder aus dem westlichen Kulturkontext suchten, um diese Leere mit westlicher Kultur zu 

füllen. Dabei vernachlässigten sie es, Richtung und Definition der japanischen Kunst selbst zu 

bestimmen.827 Er folgert, dass so künstlerische Kompetenz mit Marktgängigkeit gleichgesetzt wird 

und das Urteil über die Kunstwürdigkeit vollkommen von westlichen Kontexten bestimmt wird. 

Somit steht seine Definition von Kunst in direktem Zusammenhang mit deren kommerziellem 

Erfolg. Er resümiert, dass die Armut eines Kunstschaffenden nicht fälschlicherweise als Tugend zu 

verstehen sei. Er wolle nicht, wie Hokusai oder van Gogh, in Armut sterben.828 Als selbst ernannter 

Experte für westliche Kunst nannte Murakami fünf beliebte und erfolgreiche Themen als Schlüssel 

 
822 Zur Realität des japanischen Wirtschaftswachstums und seiner Hintergründe siehe: Tipton 2002: 177-182. 
823 Die nun wieder reüssierenden Großunternehmer waren bereits Kriegsprofiteure gewesen und kooperierten damals 

wie heute mit der Regierung. Wie bereits erwähnt, betätigen sich diese Unternehmen auch als Kunstsammler. Auch die 

Kunstausbildung verblieb in den Vorkriegsstrukturen. Vgl. Nakamura 1995: 44f und Vgl. Hayashiya 1965: 144f. 
824 Vgl. Murakami 25.10.2020. 
825 Vgl. Suzuki 2020: 108, in: McFarlane/Graham/Schmeink 2020. 
826 Bei Gründung hieß die Schule Tokio-bijutsu-gakkou. 
827 Vgl. Murakami 2010: 220f. 
828 Murakami erwähnt zu van Gogh, dass dieser nur wegen seiner Armut in Japan so beliebt wäre und der Filmregisseur 

Kurosawa Akira nur deswegen von van Gogh begeistert gewesen wäre. Vgl. Murakami 2011: 22ff. 



V. Mythmaker 

163 

zum westlichen Kunstmarkt, nämlich Selbstporträt, Eros, Tod, Formalismus und Zeitgeschehen, die 

auch kombiniert werden können.829 Er setzt künstlerischen Erfolg vor allem auch mit dem Erfolg in 

den USA gleich, so wie er es in seiner Kindheit wahrgenommen hatte.830  

Mit der Selbstorientalisierung begann Murakami, wie auch andere Asiaten, zunächst in den USA, 

wo er von 1994 bis 1998 als Künstler in New York lebte. Er wurde dabei vom Asian Cultural 

Council der Rockefeller-Stiftung unterstützt. Seine erste Ausstellung in New York wurde mithilfe 

des PS1-Museum-Project organisiert.831 Ihm kam zugute, dass nicht westliche Kunst damals in New 

York gerade sehr gefragt war.832 

Kurz vor dem Aufenthalt in New York 1993 erschuf Murakami seinen metaphorischen Charakter 

DOB (eine Kurzform für den Namen eines alten Anime-Charakters Dobojite),833 der sich ästhetisch 

an Figuren wie Walt Disneys Micky Maus oder anderen beliebten Charakteren aus den japanischen 

Animes Pokémon oder Doraemon orientiert. (Abb. 33) Der DOB wurde später auch zu seinem 

künstlerischen Erkennungsmerkmal, doch zunächst wurde er von der Kunstkritik negativ bewertet 

und war als Figur nicht erfolgreich834 1996 komponierte Murakami dann ein großformatiges Bild 

mit Motiven des historischen Meisterwerks Shigisan-engi Emaki (dt. Illustrierte Bildrollen vom 

Berg Shigi) aus dem 12. Jahrhundert und der Darstellung seines DOB. Die Shigisan-engi Emaki 

betrachtete er als Ursprung des Manga.835 Auf der Bildrolle Shigisan-engi Emaki ist zum Beispiel 

ein junger Schutzgott (jap. gohô-dôji) auf einer Wolke zu erkennen. In der buddhistischen Malerei 

werden göttergleiche Wesen oft auf Wolken stehend gezeigt. (Abb. 34) Murakami positionierte nun 

seinen DOB auf einer dieser Wolken. In einer etwas veränderten Version dieses Motivs aus dem 

Jahr 1997 mit dem Titel 727 liegt der Hauptunterschied in den nun spitzen Zähnen des DOB, was 

generell aggressiver erscheint. (Abb. 35). Dies kann, folgt man Susan Napier, als Verweis auf die 

Ästhetik diverser „Comig of-Age“-Erzählungen der Animes und Mangas gesehen werden,836 was 

 
829 Als Beispiel nennt er die Arbeiten von Damian Hirst. Vgl. Murakami 2016: 248-256. 
830 Vgl. Murakami 2006:222f. 
831 Das PS1 wurde 1971 von einer linksorientierten gemeinnützigen Organisation betrieben. Heute ist das PS1 Teil des 

MoMA. Vgl. Mori Art Museum 15.12.2020. 
832 1989 wurde die Ausstellung Magiciens de la terre im Centre Pompidou gezeigt. Das Konzept Global Art war ein 

angesagtes Thema, wobei auf der japanischen Kunst wegen der Wirtschaftskrise weniger aufmerksam lag. Vgl. Mori 

Art Museum 30.10.2000. 
833 Die Sprachmarotte eines beliebten Manga-Charakters in Inakappe-taishô war der Ausspruch „dobjite“. Aus den drei 

ersten Buchstaben von „dobojite“ entstand DOB, was alleine für sich aber keinen spezifischen Sinn ergibt. Vgl. Mori 

Art Museum 26.12.2016. 
834 Vgl. Murakami 2006. 
835 Vgl. Murakami 2010: 155. Im Katalog des MoMA wurde die dynamische Welle von 727 mit der Welle von Hokusai 

verglichen. Der Text lautet: „Here Mr. DOB is borne on a tide of traditional Japanese forms. The wave, spanning the 

length of three panels that evoke a painted folding screen, is strongly suggestive of the well-known woodblock prints of 

the Japanese artist Hokusai (1760–1849).” Die Ähnlichkeit von Hokusais Farbholzschnitt und 727 ist jedoch fraglich. 

Vgl. The Museum of Modern Art 2007: 155. 
836 Napier bezeichnet die Anime von Miyazaki oder Neon Genesis Evangelion von Anno als „Coming-of-age-tale“. Vgl. 

Napier 2005: 129-132 und 200. 



V. Mythmaker 

164 

offenbar bis heute auch Popstars wie RZA oder Billie Eilish fasziniert, die mit Murakami 

zusammenarbeiten. 727 ist 299,7 x 449,6 cm groß und der Hintergrund der Bildfläche ist in drei 

Teile unterteilt, was an die klassischen Wandschirmmalereien von Sôtatsu erinnert, auf denen die 

Götter ebenfalls auf Wolken stehen. Ob das Bild auf diese Wandschirmmalereien verweist, wurde 

von Murakami nicht erklärt, aber sein Bild erinnert stark an das in den USA beliebte Bild Fûjin-

Raijin-du von Sôtatsu (1624). 

Um das Bild älter erscheinen zu lassen, schliff Murakami die Bildoberfläche nachträglich ab. Diese 

Kombination aus „niedlichem“ DOB und angesehener, historisch bedeutsamer Kunst machte auf 

den jungen Murakami aufmerksam. Der Titel der Arbeit 727 ist der Name einer lokalen 

Kosmetikfirma in Japan, und Murakami konnte deren Schriftzug auf dem Firmenschild mehrmals 

vom Zugfenster aus erkennen. Er äußerte sich, dass der Titel und sein Werk nicht in Verbindung 

stehen, was Zusammenhanglosigkeit in diesem Werk zu einem Thema macht.837 

Murakami äußerte sich oft zu seiner Strategie für den Weltmarkt. Er verbinde Subkulturen mit 

Inhalten und Motiven der Hochkultur und verändere dadurch das Konzept der Kunst. Er wiederhole 

diese Strategie, indem er absichtlich „Low Art“ als „High Art“ behandele und dadurch neue 

Interpretationen erzeuge.838 In den 1990er-Jahren wurde im Zuge der Multikulturalismus-Bewegung 

über das Verwischen der Grenzen zwischen „Low“ und „High Art“ positiv berichtet.839 Durch diese 

antiautoritäre Diskussion erhöhte Murakami zunächst seinen künstlerischen Status in den USA. 

Damals begegnete Murakami den Arbeiten von Bob Flanagan und war berührt, wie dieser zum 

Beispiel in SICK: The Life and Death of Bob Flanagan, Supermasochist (1997) seinen Körper 

quälte. Murakami erkannte in dieser Kunst die Elemente der Freak Show oder von Pornofilmen, so 

wie der Künstler seinen erkrankten Körper und seine Schmerzen auf dem großen Bildschirm zeigte. 

Diese Erfahrung hatte Einfluss auf seine Arbeiten HIROPON (1997) und My Lonesome Cowboy 

(1998). Er stellte keine persönlichen Schmerzen dar, aber Elemente der Freak Show und 

Pornografie wurden von ihm in den Vordergrund gestellt. 

Um die „Low Art“, nämliche Anime und Manga aus Japan, als „High Art“ zu instrumentalisieren, 

beschäftigte er sich zunächst intensiv mit der hier bereits schon vorgestellten Otaku-Kultur. Der 

Begriff otaku hatte ab 1989 in Japan einen negativen Beigeschmack, da sich zu dieser Zeit ein 

Serienmörder als großer Fan von Anime zu erkennen gab.840 Seitdem waren die Fans von Anime 

und Manga als otaku negativ konnotiert und wurden als asozial und nicht kompetent für ein sozial 

 
837 Vgl. Murakami 2006. 
838 Vgl. Murakami 2000: 112. 
839 Vgl. Bertens und Fokkema 1997: 158f und 236. 
840 Die Vermarktung der Otaku-Kultur in Hinsicht auf die japanische Besonderheit wurde von Okada Toshio medial 

durchgeführt. Murakami wurde von dieser Diskussion über die japanischen Subkulturen beeinflusst. Vgl. Ortabasi 

2008: 280-284, in: MacWilliams 2008. 



V. Mythmaker 

165 

verträgliches Leben gesehen. Nachdem aber die internationale Erfolgsgeschichte der japanischen 

Animes und Mangas ab Mitte der 1990er-Jahre immer deutlicher wurde, wurde die Bezeichnung 

otaku wieder positiv belegt. Murakami schuf um 1996 seine bekanntesten Plastiken im Otaku-Stil. 

1996 schuf er Miss Ko2 als lebensgroße Figur aus Fiberglas (1860 x 680 x 650 cm). (Abb. 36) Die 

Figur ist als „Maid" dargestellt, wie die japanischen Gesellschafterinnen aus den Maid-Cafés, die 

sich als die „süßen Frauen" aus den Animes präsentieren. Um in den USA noch größeren Erfolg zu 

haben, schuf er 1997 die Skulptur HIROPON (223,5 x 104,0 x 122 cm), eine Anime-Kind-Frau, die 

mit dem Strahl der Milch, der aus ihren Brüsten quillt, Seil springt. Im Interview erklärte der 

Künstler, dass HIROPON die Erotik der Otaku-Kultur repräsentiere. Durch diese Plastik und deren 

seinerzeit skandalöses Motiv wurde Murakami endgültig weltweit bekannt. (Abb. 37) Die Skulptur 

wurde 2002 bei einer Auktion für 427.500 US-Dollar versteigert.841 Um Kritik aus den 

feministischen Kreisen zu vermeiden, entstand 1998 My Lonesome Cowboy, in dem ein lächelnder 

Mann sein Sperma wie das Lasso eines Cowboys um seinen Körper kreisen lässt.842 (Abb. 38) 2008 

wurde My Lonesome Cowboy bei Sotheby’s für 15,1 Millionen US-Dollar verkauft, was Murakami 

seinerzeit zu einem der der teuersten lebenden Kunstschaffenden der Welt machte. Die Idee für 

dieses Werks stammt aus dem Film Lonesome Cowboys (1968) von Andy Warhol. Murakami wollte 

die Nachkriegskultur Japans, die Sinnlosigkeit und die Otaku-Kultur verbinden.843 Er äußerte sich 

mehrmals, dass er zwar kein Genie sei, aber durchaus die Möglichkeit bestünde, dass er so 

erfolgreich wie Warhol werden könnte.844 Neben My Lonesome Cowboy schuf er die großformatige 

Malerei Spring Liquid (1998, 270,4 x 134,8 cm), deren dynamische Komposition Murakami 

zufolge von dem berühmten Anime-Zeichner Kanada Yoshinori und dem Altmeister Kanô Sansetsu 

(1589-1651) inspiriert wurde. Murakami nannte sogar Vergleichsbilder, zum Beispiel eine 

Explosionsszene aus Galaxy Express 999 (1978-1981) von Kanada, in der die Strahlung der 

Explosion beinahe wie ein lebendiges Wesen dargestellt wurde. (Abb. 84) Ein anderes Beispiel von 

Sansetsu ist die kurvenreiche Baumdarstellung bei Rôbai-du-fusuma (1645, 166,7 × 116 cm, engl. 

The old plum tree), wo sich der Baum auf der vierteiligen Schiebetüre hin- und her- schlängelt.845 

(Abb. 9) Murakami behauptet, dass Kanada in seinen Arbeiten die „DNA" der japanspezifischen 

 
841 Vgl. Murakami 2010: 40. 
842 Vgl. Murakami 1999. 
843 Vgl. Murakami 2006. 
844 Murakami äußerte sich mehrmals, dass er so gut wie Picasso oder Warhol die Welt veranschaulichen kann. Vgl. 

Murakami 2010: 55. 
845 Vgl. Murakami 2010: 109. 



V. Mythmaker 

166 

Kunst, ähnlich wie Hokusai oder Sansetsu, übernommen habe.846 Die offensichtliche Beeinflussung 

der frühen Animes von Kanada durch die Disneyfilme wurde nur wenig thematisiert.847  

Um die inzwischen zahlungskräftig gewordene Generation der Blumenkinder effektiv 

anzusprechen, stellte Murakami seriell ornamentale Blumendarstellungen mit Gesichtern her. Diese 

Blumen mit Gesicht tauchen bis heute immer wieder in seinen Arbeiten auf.848 (Abb. 39) In der 

Serie der Blumendarstellungen verteilt Murakami zahllose lächelnde Blumen auf dem ganzen 

Bildgrund oder auch als Wandmalerei im ganzen Raum. Er sagt selbst über diese Arbeiten, er wolle 

mit der Darstellung der übermäßigen Freundlichkeit der lächelnden Blumen vermitteln, dass hinter 

dieser gefälschten Freude auch ein Schatten liegen kann.849 Diese Aussage ist ein Beispiel dafür, 

dass er oft einfache moralisierende Lehren mit seinen kommerziellen Arbeiten assoziiert. Solche 

einfachen, zentralen moralischen Aussagen sind seit den 1950er-Jahren typisch für Anime und 

Manga. In Mangas und Animes werden moralische Lehren transportiert, um sie Kindern und ihren 

Eltern gut verkaufen zu können. Viele Manga-Verlage sind große Unternehmen, die auch oft 

Schulbücher oder Hilfslektüren publizieren.850 Die Manga-Autoren fanden durch den erzieherischen 

Inhalt ihrer Werke schließlich auch gesellschaftliche Anerkennung. Diese kommerzialisierte Moral 

im Manga hat sicher auch die von Murakami getroffenen Aussagen zu seinen Blumenbildern 

beeinflusst.  

Im Jahr 2000 veröffentlichte Murakami sein Supeflat-Manifesto, in dem er seine Strategie als 

Kunstschaffender konzipiert und erklärt. Sein Manifest lautet: „The World of the future might be 

like Japan is today – super flat. Society, customs, art, culture: all are extremely twodimensional.“851 

Sein Manifest scheint mit der Warnung vor der technisierten Zukunft durch Morley & Robins von 

1995 zu korrelieren.852 Wie bereits erwähnt, wurde das enthumanisierte Japan-Bild aus dem 

Cyberpunk durch die japanischen Kunstschaffenden übernommen und instrumentalisiert. Diese 

Entwicklung thematisiert Murakami in seinem Manifest. Er verwendet die dem Zeitgeist 

 
846 Vgl. Murakami 2000: 8-16. 
847 Ôtuska erwähnt dazu, dass die überspannte Bildkonstruktion von Murakami von Disney beeinflusst sei, auch wenn 

Kanada seinen eigenen Stil erarbeitete. Vgl. Ôtuska 2005: 129. 
848 Murakami schätzt den Disney Film Alice im Wunderland. Davon inspiriert entstand Dob in the Strange Forest 1999. 

Die Blumen mit den Gesichtern könnten auch aus dem Film inspiriert sein. Vgl. Murakami 2010: Museo Guggenheim 

Bilbao 2010. 
849 Ebd. 
850 Die Zusammenarbeit von Unternehmen und Staat wird hierbei auch in den kommerziellen Subkulturen gesehen. Auf 

Japanisch nennt man das kigyô-kokka (Unternehmen-Nation). Vgl. Nakamura 1992: 45. 
851 Vgl. Murakami 2000: 8-12. 
852 Es lautete: „ If the future is technological, and if technology has become ‘Japanised’, then the syllogism would 

suggest that the future is now Japanese too. The postmodern era will be the Pacific era. Japan is the future, and it is a 

future that seems to be transcending and displacing Western modernity. In so far as a nation’s sense of identity has 

become confused with its technological capability, these developments have, of course, had profoundly disturbing and 

destabilising consequences in Europe and the United States. The West has had to try to come to terms with everything 

that this technological ‘emasculation’ entails.“ Vgl. Morley & Robins 1995: 168. 



V. Mythmaker 

167 

entsprechenden Schlagworte sowie die Kritik an der japanischen Selbstorientalisierung als 

raffinierte thematische Muster für sein eigenes Werk. 

Mit Superflat spielt Murakami auf die Flächigkeit der japanischen Anime- und Manga- 

Darstellungen an, in denen kaum Perspektive und Tiefe zu empfinden sind. Er bringt diese 

Flächigkeit der Manga/Anime mit der traditionellen Kunst der Edo-Zeit in Verbindung, was ihn 

wiederum in seiner Auffassung bestärkt, diese bürgerliche Kultur als Antiautorität zu interpretieren 

und den kommerziellen Aspekt der Kunst als japanische Tradition in den Vordergrund zu stellen. Er 

sagt, er habe aus der Geschichte gelernt. Die dynamische Bewegung in Animes und Mangas ähnele 

den Kompositionen Hokusais. Vor allem aber verehre er den japanischen Manga-Zeichner Kanada 

Yoshinori. In seinem Superflat-Manifesto zeigt Murakami daher mehrere lebhafte Zeichnungen von 

Kanada im Vergleich zu Kunstwerken aus der Edo-Zeit, vor allem von Hokusai. Die eigentümlichen 

Zeichnungen von Kanada transportierten laut Murakami die einzigartige Sensibilität der 

Japaner:innen, quasi die DNA der japanischen Kunst. Diese Originalität sei Japan ureigen. Als 

Beispiel nennt er hier die Arbeiten von Kanô Sansetsu (1590-1651), Soga Shôhaku (1730-1780) 

und Itô Jakuchû (1766-1800), die alle in den Schriften von Tsuji Nobuo als „exzentrische 

Künstler“ bezeichnet wurden.853 Vor allem Itô Jakuchû wurde erst nach den 1970er-Jahren durch 

Tsuji bekannt und konnte so erst überhaupt ein Vorbild für Murakami werden. Wie Jakuchû in 

seinem Gunkei-zu (1761-1763, engl. Fowls) die Hühner ornamental über die ganze Bildfläche 

verteilt malte, so malt Murakami in manchen seiner Arbeiten ähnlich ornamental.854 (Abb. 42) 

Der Kunstforschende Tsuji Nobuo beeinflusste Murakami enorm. Die erfolgreichste 

Veröffentlichung von Tsuji ist Kisô no Keifu (engl. Lineage of Eccentrics) von 1970, in dem er die 

in der „authentischen" Kunstgeschichte vergessenen Kunstschaffenden der Edo-Zeit in den Fokus 

stellt. Tsuji war bereits ein bekannter Vertreter seiner Zunft, aber durch den Erfolg von Murakami 

stieg seine Popularität nach 2000 medial nochmals an. Sein Buch Kisô no Keifu erfreute sich danach 

wieder großer Beliebtheit.855 Seitdem kooperierten Murakami und Tsuji gemeinsam in den Medien 

und trugen dazu bei, dass der Ursprung von Anime und Manga in der Edo-Zeit gesehen und als 

lineare Entwicklung wahrgenommen wird. Der kunsthistorische Beitrag von Tsuji dazu ist, dass er 

die „Einzigartigkeit" der japanischen Kunst und Kultur auch im Hinblick auf die populären 

Subkulturen verdeutlichte.856 Er benannte besondere Merkmale des Japanischen in der Kunst, zum 

 
853 Vgl. Tsuji 1970. und siehe Kapitel 2.5.2. der vorliegenden Arbeit. 
854 Vgl. Murakami 2000: 8-16. 
855 Diese Aktion wurde als Nettô! Nihon-bijutsu-shi (Ü. d. V. Heißer Kampf! Japanische Kunstgeschichte) 2014 

publiziert. Vgl. Tsuji/Murakami 2014. Sie führten auch ein gemeinsames Interview im Museum of Fine Art in Boston 

2017. Vgl. Gagosian Gallery 22.02. 2018. 
856 Murakami und Tsuji sind die einzigen, die diese Hypothese weltweit verbreiten. 



V. Mythmaker 

168 

einen kazari (Dekoration), dann asobi (Spiel) und schließlich animizumu (Animismus).857 Aber 

nicht nur in Japan, vielmehr in jeder Region der Welt finden sich mehr oder weniger ähnliche 

Rituale mit den Elementen der Dekoration und des Schmückens. Daher kann man diese Eigenschaft 

nicht als besonders japanspezifisch verstehen.858 Tsuji besteht jedoch darauf, die japanspezifische 

Entwicklung in matsuri, kazari, asobi und fûryû verwurzelt zu sehen. Er merkte an, dass die 

japanische Kunst vor allem durch China, Korea und Indien beeinflusst wurde und daraus einen 

eigenen Stil aufgebaut hat. Als Beispiel nannte er die buddhistischen Skulpturen zwischen dem 7. 

und 13. Jahrhundert, deren Gesichtszüge emotional und human gezeigt wurden und die sich somit 

anders als in anderen asiatischen Ländern entwickelt haben. So wurden beispielsweise die 

Dekorationen der buddhistischen Skulpturen Japans für das esoterische Jenseits geschaffen, 

während die Darstellungen aus der chinesischen Song-Dynastie (960-1279) Beiträge zur Suche 

nach der universellen Wahrheit darstellen.859 Dennoch sind die Begriffe asobi (Spiel) und kazari 

(Dekoration) in unterschiedlichen Zeiten auch unterschiedlich zu charakterisieren. Und wenn Tsujis 

„exzentrische Künstler“ Sansetsu, Shôhaku und Jakuchû bis in die 1970er-Jahre noch nicht einmal 

als besonders kunstwürdig erkannt wurden, so ist ein direkter Zusammenhang mit der authentischen 

Hofkunst des 7. bis 13. Jahrhunderts und der bedeutenden bürgerlichen Kunst des 17. Jahrhunderts 

nicht unbedingt zwingend anzunehmen. 

Zur dekorativen Kunst bemerkte der Historiker Ienaga, dass die bürgerliche Kunst der Edo-Zeit mit 

ihren Elementen von asobi und kazari nur zur vorübergehenden Vergnügung geschaffen wurde und 

daher keine ernsthafte Kritik an der Gesellschaft äußerte oder einen Beitrag zur Erforschung der 

Welt leistete. Die Wortspiele in den Kurzgedichten, den haiku, der Edo-Zeit werden heute als hohe 

Kunst angesehen. In ihrer Entstehungszeit aber waren sie eher kurzlebige Konsumartikel.860 

Murakami schuf mehrere Arbeiten, die durch Kisô no Keifu von Tsuji beeinflusst wurden. 

2001 gründete Murakami seine Firma Kaikai Kiki Co., Ltd. und stellte junge, unbekannte 

Kunstschaffende als seine Assistenten ein. Diese vertrat er dann wiederum auch mit der Firma als 

Agentur auf dem internationalen Kunstmarkt. Murakami bezeichnet seine Firma als „allgemeine 

Handelsgesellschaft“. Der Name Kaikai Kiki stammt aus den Schriften von Kanô Einô (1631-

1697), in denen er die Arbeiten von Kanô Eitoku als „kaikaikiki“ bezeichnet. Kaikai Kiki kann im 

Japanischen als „bizarr“, „exzentrisch“, „mysteriös“ oder „neuartig“ gelesen werden.861 Wie im 

 
857 Vgl. Gagosian Gallery 22.02.2018, Tsuji 2018: 158-173. 
858 Ebd. 
859 In einem Ausstellungskatalog für Murakami zeigte Tsuji diese vier Begriffe seiner Interpretation der japanischen 

Kunstgeschichte auf. Vgl. Morse/Nishimura 2018: 158-173. Und siehe auch Tsuji 1991: 570f und Tsuji 2018: 168-171. 
860 Vgl. Ienaga 1959: 203-210. 
861 Vgl. Lubow 2005. und Murakami 2006. 



V. Mythmaker 

169 

„Historischen Hintergrund“ bereits erläutert,862 verband Eitoku einst die christliche Kultur mit der 

traditionellen Wandschirmmalerei und begann damit eine neue Ära. Murakami macht sich durch die 

Wahl des Namens seiner Firma diese historische Leistung zu eigen. 

2002 kollaborierte Murakami mit der Luxusmodemarke Louis Vuitton und entwarf für diese seriell 

hergestellte Produkte, die seine Charaktere zeigen. Diese Kollaboration eröffnete ihm die 

Gelegenheit, an der viel beachteten Ausstellung Painting 1964 – 2003: From Rauschenberg to 

Murakami im Rahmen der 50. Biennale von Venedig mitzuwirken. Der Pariser Galerist Emmanuel 

Perrotin koordinierte dabei Murakamis Weg von der Kollektion bei Louis Vuitton bis zum Auftritt 

bei der Biennale.863 

2005 wurde die Gruppenausstellung Little Boy: The Arts Of Japan's Exploding Subculture in der 

Japan Society New York von Murakami kuratiert. Little Boy ist der Name der Atombombe, die 

1945 in Hiroshima abgeworfen wurde. Murakami zufolge seien die Japaner:innen durch den 

zweifachen Einsatz der Atombombe am Ende des Kriegs traumatisiert. Japan hätte mit dieser 

Katastrophe seine Eigenständigkeit verloren, da es seither nur noch ein Marionettenstaat der USA 

sei. Aber gerade deswegen sei der Frieden der Nation erst möglich. Vor diesem historischen 

Hintergrund habe sich die japanische Otaku-Kultur gebildet.864 Die so vermeintlich missgestaltete, 

kindliche Kultur Japans sei hier als Little Boy präsent. 

Aber nicht nur wegen der Verbindung mit einer angesagten Modemarke, sondern auch durch seine 

bereits erwähnte Zusammenarbeit mit prominenten Persönlichkeiten des Musikbusiness in den USA 

wurde Murakami wieder bei einem jüngeren Publikum bekannter. 2007 arbeitete er mit Kanye West 

zusammen und entwarf das Design des Albums Graduation.865 Auch mit Pharrell Williams arbeitete 

Murakami zusammen. Auf der Art Basel 2009 thematisierten sie die kommerziellen Aspekte der 

Kunst. 2019 kreierte Murakami ein Musikvideo für You Should See Me in a Crown von Billie 

Eilish. Diese Zusammenarbeit wurde als Werbung für das Softwareunternehmen Adobe Cloud 

produziert.866 

2010 hielt Murakami für die Cool Japan-Initiative einen Vortrag, der sich mit der 

Entwicklungsfähigkeit von Cool Japans befasste.867 Wegen seiner Bekanntheit auf dem 

Weltkunstmarkt wurde die Erfolgsgeschichte Murakamis für die Nationalstrategie Japans 

bedeutsam. 2012 begann Murakami jedoch, auf die Sinnlosigkeit der Cool Japan-Initiative 

 
862 Vgl. Kapitel 2.1. in der vorliegenden Arbeit. 
863 Emmanuel Perrotin war mit dem Kurator Francesco Bonami befreundet. Vgl. Murakami 2006: 172f. 
864 Vgl. Murakami 2006: 232-235. 
865 Vgl. Mcleod 2013: 259. 
866 Adobe Creative Croud 2019. 
867 Vgl. Azuma 2010. 



V. Mythmaker 

170 

hinzuweisen, da niemand im Ausland über Cool Japan spräche.868 Doch ist die rein kommerzielle 

Ausrichtung seiner Kunst nach wie vor identisch mit der Agenda der japanischen Regierung. 

Durch die Freundschaft mit Tsuji ließ sich Murakami immer wieder anregen. Zwischen 2009 und 

2011 wurde die Zusammenarbeit von Tsuji und Murakami in einem Projekt mit der bekannten 

Kunstzeitschrift Geijutsu-shinchô weiter vertieft. Tsuji stellte Murakami als Herausforderung 21 

Aufgaben, welche der Künstler nacheinander löste. Dieser Verlauf wurde später auch als Buch 

publiziert.869 Die Aufgaben, die Tsuji Murakami stellte, basierten auf 21 klassischen Meisterwerken 

des 17. Jahrhunderts, welche im 19. Jahrhundert im Westen bereits große Anerkennung fanden. 

So malte Murakami 2010 zum Beispiel einen riesigen roten Drachen. Der Titel dieser Arbeit lautet 

Dragon in Clouds—Red Mutation: The version I painted myself in annoyance after Professor Tsuji 

told me, Why don’t you paint something yourself for once? Das Bild ist 367 x 1800 cm groß und 

wurde 2017 in Boston und Tokio ausgestellt. (Abb. 40) Der Drache als Thema ist ein klassisches 

Kunstmotiv in Japan, die Aufgabe war daher, das Thema anhand des berühmten Drachenbilds von 

Soga Shôhaku (1731-1781) neu zu interpretieren. Der Titel des Bildes von Shôhaku lautet Unryû-zu 

(dt. Der Drache in den Wolken) und es ist auf eine achtteilige Schiebetüre gemalt. Die einzelnen 

Schiebetüren messen 165,6 x 135 cm. Wenn alle acht Schiebetüren nebeneinandergestellt werden, 

beträgt die Länge über 10 Meter. (Abb. 41) Man vermutet, dass das die Türen ursprünglich Teil 

eines Tempels waren, was aber nicht eindeutig nachgewiesen werden kann. Im 19. Jahrhundert 

wurde das Werk Shôhakus durch den amerikanischen Kunstsammler William Biegelow nach 

Boston gebracht. 1970 wurde Shôhaku von Tsuij schließlich als einer seiner exzentrischen Maler 

entdeckt und endgültig berühmt gemacht. 

2012 begann Murakami mit seiner Gemäldeserie zu Gohykurakan-zu als Reaktion auf das schwere 

Tôhoku-Erdbeben in Ost-Japan von 2011. Eine 100 Meter lange, riesenformatiges Fassung wurde 

dann in Katar, einem Land, das unter den ersten war, die Japan internationale Hilfe angeboten 

hatten, ausgestellt. (Abb. 44. a, b, c, d) Dies war zugleich auch die letzte der 21 Aufgaben, die Tsuji 

ihm gestellt hatte. Die Gohyakurakan sind 500 praktizierende Buddhisten (dt. Arhan), die sich nach 

Siddharthas Tod versammelten. Die Darstellung dieser heiligen Buddhisten war schon immer ein 

herausforderndes Thema für die Kunstschaffenden. Als Reaktion auf die Naturkatastrophe wollte 

Murakami mit diesen heiligen Buddhisten eine Art Gebet darstellen. Dabei nahm er ein 

Meisterwerk von Kanô Kazunobu (1816-1863) zum Vorbild, welches in einer von Tsuji 

organisierten Ausstellung gezeigt worden war. Die Interpretation Murakamis folgt seinem 

Superflat-Konzept und zeigt die 500 Buddhisten zweidimensional, bunt und in wilder Anordnung. 

 
868 Vgl. Asahi Shimbun 17.01.2012. Murakami gab ein kritisches Statement zu Cool Japan ab. Vgl. Murakami 2012: 23-

29. 
869 Vgl. Tsuji/Murakami 2014. 



V. Mythmaker 

171 

In dieses Bild integrierte er auch den berühmten Fasan von Itô Jakuchû. (Abb. 43) Zusätzlich 

übernahm Murakami auch Elemente aus den bekannten Mangas Akira (1982) und Naruto (1999).870 

Man kann in diesem Bild einerseits zwar schwer die explizite Heiligkeit der dargestellten Personen 

nachempfinden, anderseits ist diese turbulente Komposition als Dekoration für ein rituelles Fest 

(matsuri) zu verstehen, was Tsuij in seiner Publikation als typisches Merkmal japanischer Kunst 

beschrieb.871 Das unruhige, visuell überwältigende Bild erinnert an Szenen aus dem Film Chihiros 

Reise ins Zauberland (2001) von Miyazaki. Murakami thematisiert oft den japanischen 

Synkretismus von Shintô und Buddhismus als japanische Tradition und Mentalität. Er folgert, dass 

die Japaner:innen wegen des Polytheismus des Shintô in allen Objekten und überall im 

Naturgeschehen Götter mit menschlicher Gestalt ersinnen können. Daher gibt es auch so zahllose 

Charaktere in Anime und Manga.872 In der Corona-Krise ab 2020 schuf Murakami die 

großformatige Malerei Cherry Blossom Fujiyama Japan (5 x 21,25 m) für die Star-Ausstellung des 

Mori Art Museum Tokio noch im selben Jahr. Das Bild wurde auch als Cover für die 

Modezeitschrift Vogue Japan verwendet. Er wollte damit wieder Touristen nach Japan locken, was 

auch oberstes Ziel der Cool Japan-Initiative ist. 

Als Tsuji 1970 die vergessenen Kunstschaffenden der Edo-Zeit wiederentdeckte, wurden diese von 

ihm kisô genannt, was ebenfalls mit „exzentrisch“, „merkwürdig“, „bizarr“ und „einmalig“ zu 

übersetzen ist. Einige dieser Werke wären ohne Tsujis Publikationen auch in Japan unbekannt 

geblieben. Aber seit der Zusammenarbeit von Tsuji und Murakami werden diese Altmeisterwerke 

mit Superflat neu kontextualisiert und die Exzentrizität der nun angesehenen Kunstschaffenden 

wird zum populären Konsumobjekt umgedeutet. Die Schwäche des Konzepts Superflat liegt darin, 

dass dabei versucht wird, die an sich antiautoritäre Gegenkunst Japans als Konsumartikel mit der 

selbstmystifizierenden Staatspropaganda Japans zu vereinigen. In Murakamis Werken und Schriften 

hallt die japanische Nachkriegsmoral noch deutlich nach, als die japanischen Unternehmen und die 

Nation „solidarisch“ wuchsen und sowohl die Kunst wie auch die populäre Kultur zu 

Konsumobjekten wurden, die aber auch zugleich die Moral der Nation propagieren mussten. 

Auch wenn Murakami in Japan keine beliebte Persönlichkeit ist, so ist sein Einfluss auf die 

Generationen nach ihm nicht unerheblich.873 Ihm zufolge seien der Glaube, die Ziele und die 

Methoden von Cool Japan tief in den japanischen Traditionen verwurzelt. Dies wird nach wie vor 

in Ausstellungen, wie zum Beispiel der Japan Expo Paris & Marseille (seit 2000), Hokusai x 

Manga, Japanese pop culture since 1680, Hamburg 2016 oder Takashi Murakami: Lineage of 

 
870 Vgl. Murakami 18.02.2012. 
871 Vgl. Tsuji 2005: 236-291. 
872 Vgl. Murakami 2006: 222. 
873 Vgl. Müller 12.11.2019. 



V. Mythmaker 

172 

Eccentrics A Collaboration with Nobuo Tsuji and the Museum of Fine Arts in Boston propagiert. 

Diese Ausstellungen wurden nicht historischen Tatsachen folgend eingerichtet, sondern sie 

orientierten sich an der japanischen Nachkriegsideologie, die nach wie vor sowohl von Murakami, 

bewusst oder unbewusst, als auch von der Initiative Cool Japan verbreitet wird.  

 

5.5. Mori Mariko 

 

Mariko Mori integriert in ihren Kunstwerken moderne Technologien und spirituelle Elemente. Sie 

passte nicht nur die japanischen Traditionen weiter dem westlichen Geschmack an, sondern 

stilisierte sich in ihren Arbeiten zu einer pseudoreligiösen Gottheit oder feministischen Kämpferin 

des Cyberspace. Mit der Wirtschaftskrise Mitte der 1990er-Jahre beginnen sich ihre Motive zu 

wandeln, und betrachtet man die Genese der von ihr aufgegriffenen Darstellungsformen und die 

Wertvorstellungen, auf denen diese gründen, so muss dem Betrachter klar sein, dass Mori 

unreflektiert auch misogyne Inhalte weiter transportiert, die den Tendenzen ihrer 

cyberfeministischen und esoterischen Inszenierungen entgegenlaufen. 

 

Mori Mariko (1967-) ist als Tochter einer wohlhabenden und bekannten Unternehmerfamilie 

aufgewachsen. Ihr Großvater machte sein Vermögen nach dem Pazifikkrieg als „Immobilienkönig 

von Japan“.874 Ihr Onkel ist der Begründer des bekannten Mori Art Museums in Tokio. Mori Mariko 

studierte ab 1988 in London zuerst an der Byam Shaw, School of Drawing and Painting, und 

anschließend am Chelsea College of Art and Design. Ab 1994 stellte sie ihre kostenaufwendigen 

Installationen aus hochwertigen Materialien aus, die ein gewisses High-Tech-Bild von Japan 

wiedergeben. Seit dieser Zeit veröffentlicht sie auch ihre Performances wie Play with Me (1994), 

Tea Ceremony (1994), Subway (1994) oder Birth of a Star (1995) im Medium der Fotografie. Diese 

Bilder präsentieren bereits bekannte Klischees über Japan in der Cyberpunk-Ästhetik.875 (Abb. 45, 

46) In ihren Performances trägt sie meist spezielle und aufwendig gefertigte Kostüme, die sie 

erscheinen lassen, als würde sie aus der hoch digitalisierten Zukunft oder sogar aus einer fremden 

Welt kommen. Ihre Arbeiten vor 1995 sind deutlich verschieden zu ihren Werken ab 1996. Mori 

zeigte sich bis 1995 zum Beispiel in Play with Me, Tea Ceremony oder Subway als 

orientierungsloser Zukunftsmensch, der sich einsam und fremd fühlt. Im 21. Jahrhundert ist 

Cosplay als japanisches Rollenspiel mit aufwendigen Verkleidungen ein weltweit bekanntes 

 
874 1991 und 1992 wurde er als reichster Mensch in The World’s Billionaires des Forbes Magazins genannt. Vgl. Serafin 

2012. 
875 Moris Arbeiten der 1990er-Jahre erweckten den Eindruck als habe sie die Grenzen zwischen West und Ost, Mode 

und Kunst in der globalen Welt überwunden. Vgl. Molon 1998: 15-29, in: Tuyl 1998. 



V. Mythmaker 

173 

Phänomen. Anfang der 1990er-Jahre waren die Cosplayer und ihre Andersartigkeit auch in Tokio 

noch nicht unbedingt en vogue, sondern wurden eher verächtlich betrachtet. Diese gesellschaftliche 

Außenseiterrolle wurde in Moris frühen Arbeiten thematisiert. Was ihre Tea Ceremony II (1994) 

angeht, so ist in diesem Werk ihre ironische Haltung gegenüber der japanischen 

Mehrheitsgesellschaft deutlich zu erkennen. In japanischen Unternehmen mussten und müssen 

weibliche Angestellte, oft sogar noch heute, pinkfarbene Firmenkostüme tragen. (Abb. 45) Und 

unabhängig von ihrer Fachkompetenz müssen sie gelegentlich für männliche Angestellte noch Tee 

zubereiten, so wie es die Lehre der Teezeremonie, welche ab dem 19. Jahrhundert als 

Frauenausbildung eingeführt wurde, verlangt.876 Mori kombinierte für ihre Arbeit ein 

extraterrestrisch wirkendes Kostüm mit einem klassisch-konservativen Firmenkostüm, um so ihre 

Fremdheit als Frau in der Männergesellschaft darzustellen, was die tatsächlich existierenden 

Zwänge der japanischen Firmenkultur widerspiegelt.877 Insofern kann sie als Feministin verstanden 

werden. Das von ihr dargestellte Auf-sich-allein-gestellt-Sein war Hauptidentifikationspunkt für die 

Frauen. Möglicherweise kann auch ihre futuristische Erscheinung als eine kritische Repräsentation 

der japanischen Großstadtkultur in der Cyberpunk-Ästhetik interpretiert werden.878 Zudem spielt sie 

mit der Interpretation der klischeehaft traditionellen Teezeremonie.879 

Wie bereits erwähnt, wurde die Teekultur erst in den Zeiten der Kolonialpolitik in ihrer Bedeutung 

umgestaltet und war bis dahin für Frauen nicht zugelassen. Erst am Ende des 19. Jahrhunderts 

wurde das richtige Ausüben der Teezeremonie als wichtige Qualifikation von einer gut erzogenen, 

„idealen“ Japanerin erwartet. Die im Westen übliche Assoziation der Teezeremonie mit Begriffen 

wie „Selbstkontrolle, Disziplin und Tradition“ impliziert aber, dass die Frauen, die diese Zeremonie 

veranstalten sollen, zuallererst ihre Rolle in der patriarchalischen Familienordnung richtig spielen 

müssen. 880 Mit ihrer futuristischen Erscheinung in ihrer Performance verstärkte Mori hier noch 

zusätzlich ihre Kritik an der immer noch vorherrschenden rückwärtsgewandten Moral Japans. 

Wegen ihres Cyborg-Kostüms wurde ihre Arbeit so interpretiert: „In Arbeiten wie Subway und Play 

with me treten Moris Frauengestalten als idealisierte Cyborgs in Erscheinung. Sie repräsentierten 

 
876 Die Teezeremonie war vor dem 19. Jahrhundert nur für Männer bestimmt. Erst Ende des 19. Jahrhunderts wurde das 

Erlernen der Teezeremonie als Teil Ausbildung der Frauen eingeführt. Vgl. Surak 2012: 174. 
877 Mori äußerte sich zu ihrem außerirdischen Erscheinungsbild wie folgt: „My idea was to build a metaphor of contact, 

of bringing in the outsider although we are all human beings, we differentiate between others and ourselves, and see 

others as outsiders. I could be seen as an alien in another culture.” Vgl. Iida: 2007: 395, in: Shanks 2014. 
878 Kate Mondloch beobachtet die Darstellung der Cyborg bei Mori als neue Materialität  in der „Feminist Art“ nach 

den1990er-Jahren. Vgl. Mondloch 2018: 21. Anderseits werden Frauen als Cyborg in der japanischen Populärkultur 

extrem sexualisiert. Botz-Bornstein verdeutlichte, dass Shintoismus sowie Buddhismus diese mechanisierten 

Frauenfiguren erst ermöglichten. Vgl. Botz-Bornstein 2015: 13 und 21. 
879 Ein westlicher Interpretationsversuch der von ihr dargestellten Teezeremonie lautet zum Beispiel: „die im Japan des 

fünfzehnten Jahrhunderts entstanden ist, und heute vielfach als eine weibliche Tätigkeit gilt, die besonders auf die 

Betonung der Selbstkontrolle, der Disziplin und der Tradition abzielt.“ Vgl. Molon 1998: 18, in: Tyul 1998. 
880 Vgl. Surak 2012: 73ff. 



V. Mythmaker 

174 

also etwas, was Kathleen Woodward [wie folgt] beschrieb: „[…] die täuschende, fast berückende 

Beziehung zwischen dem fortschreitenden Verschwinden des Körpers in seiner alten Form und der 

Hypervisualität der postmodernen Ereignis-Gesellschaft […] und dem psychischen Raum des 

Cyberspace im Kontext des allmählichen Übergangs der Menschheit aus einem körperlichen in 

einen technischen Zustand.“881 

Der „Cyberpunk Feminismus“ der frühen 1990er-Jahre schien die Reaktion auf den „maskulinen, 

kapitalistischen“ Cyberpunk der 1980er-Jahre zu sein.882 Die Andersartigkeit der neuen Cyborg-

Frauen war jedoch von den bis in die 1980er-Jahre hauptsächlich nur von männlichen Autoren 

kreierten fremden, unmenschlichen Fantasiewesen geprägt.883 

Moris künstlerische Wende manifestiert sich in ihren neuen spirituellen Themen ab 1996.884 Sie 

verwandelt ihre Kunst-Persona von einer einsamen Außenseiterin in ein göttliches Wesen. Wie 

bereits erläutert, herrschte ab 1995 eine unruhige Stimmung in Japan, da zum einen das große 

Erdbeben in Kobe, aber auch der Giftanschlag der Aum-Sekte in Tokio in die Zeit einer schweren 

wirtschaftlichen Krise fielen. Diese Konstellation war letztendlich auch der Anlass für die Cool 

Japan-Initiative.885 

Zwischen 1996 und 1998 schuf Mori die Werkserie Esoteric Cosmos, die stark vom Zeitgeist des 

Spiritualismus beeinflusst ist. Esoteric Cosmos besteht aus vier großformatigen Fotografien (305 x 

610 x 2,2 cm), die jeweils eines der vier kosmologischen Elemente, Luft, Feuer, Wasser und Erde 

symbolisieren. Entropy of Love (1996) ist der Luft zugeordnet und Mori schwebt als mysteriöses 

Wesen in der Bildmitte über einer Wüstenlandschaft. (Abb. 48) Die fantastische Szenerie wurde von 

der Künstlerin selbst in der Painted Desert in Arizona aufgenommen. Die als erleuchtetes Wesen, 

als Bodhisattva verkleidete Künstlerin erscheint durch die Doppelbelichtung auf dem Wüstenbild 

besonders mysteriös. Die nachfolgenden Werke Burning Desire (1996–98) für das Element Feuer, 

aufgenommen in der Gobi Wüste (Abb. 49), Mirror of Water (1996–98) für das Element Wasser, 

aufgenommen in Frankreich (Abb. 50), und Pure Land (1997) für das Element Erde, aufgenommen 

 
881 Vgl. ebd.: 24. 
882 Nach Patricia Melzer wurden bereits in den 1980er-Jahren „feminist-friendly“ Sciencefictionromane veröffentlicht. 

In den 1990er-Jahren entstand die zweite Welle des „Cyberpunk-Feminismus“ mit Aufkommen des Web 1.0. Vgl. 

Melzer 2019: 35f und Yazek 2019: 291f, in: McFarlane/Murphy/Schmeink 2020. Kritik am männlich-kapitalistischen 

Cyberpunk der 1980er-Jahr übt beispielweise Lidia Merás. Vgl. Merás 2018, in: Tatsumi 2019. Der Einfluss des 

amerikanischen Cyberpunk auf die japanische Kultur kam mit dem Cyberfeminismus der 1980er-Jahren. Der 

Cyberfeminismus entwickelte sich auch aus der langsam erstarkenden Anti-weiße-Männer-Kultur. Die Figur des 

Cyborg wurde beliebt, da sie weder Geschlecht noch Nationalität haben muss. Vgl. Satô 2004:  
883 Die Zielgruppe der Cyberpunk-Romane der 1980er-Jahre war „a small number of white, middle-class men” 

(Hollinger 1991: 207) in „boys club”(Kadora 1995: 357). Vgl. Yazek 2019: 292.  
884 Jennie Klein hat in ihrem Werk „Goddess: Feminist Art and spirituality“ über die Funktion der weiblichen 

Spiritualität im Kontext von Kapitalismus und Tourismus verdeutlicht. Nach 1990er Jahren gab es mehrere kritische 

Performances zur Vergöttlichung der Frauen in Museen. Aber Mori dagegen versuchte, mystische Spiritualität der 

Frauen und japanischer Kultur zu mystifizieren. Vgl. Klein 2011: 225, in: Auther/Lerner 2011. 
885 Vgl. Gebhardt 2008: 1f. 



V. Mythmaker 

175 

am Toten Meer, wurden ebenfalls von der Künstlerin selbst fotografiert, und in jedem Bild schwebt 

sie ebenfalls als göttliches Wesen über der Szene. (Abb. 51) Sie wolle durch diese Darstellungen 

asketische Praxis, Erleuchtung und Nirvana repräsentieren,886 so äußerte sich Mori 2002 in einem 

Interview: „[Esoteric Cosmos] creates a meditative environment that provides the audience with a 

sense of tranquillity and transcendence.”887 

Für die Bildkomposition des Bildes Pure Land wählte Mori Elemente aus der Phönix-Halle des 

Byôdo-in-Tempels (11. Jahrhundert) in Kyoto. (Abb. 52) Mori präsentiert sich hier als Kisshôten 

(auch Kichijôten genannt), eine der prominentesten Göttinnen Japans, die eine Abwandlung der 

hinduistischen Göttin Lakṣmî darstellt und spätestens seit dem 8. Jahrhundert in der japanischen 

Mythologie auftaucht. Um sie herum schweben unchû kuyô bosatsu, kleine, engelartige Wesen, die 

ebenfalls auf Wolken schweben und die Musikinstrumente spielen.888 Diese Bodhisattva-Figuren 

sind Kopien aus der Kyotoer Phönix-Halle, sie sind dort um den bekannten Amida-Buddha herum 

gruppiert. Kisshôten wird im Allgemeinen mit dem äußerst materialistischen Wunsch nach Glück, 

Reichtum und Schönheit verbunden.889 Wie viele andere asiatische Kunstschaffende, die westlich 

ausgebildet sind, stellt Mori hier den Buddhismus nach westlichen Vorstellungen dar. Die 

Verwendung und Thematisierung japanischer Traditionen in ihren Inszenierungen können auf 

manche Japaner:innen eher befremdlich oder sogar vulgär wirken. Dennoch wurde Pure Land 1997 

unter dem Titel Nirvana in einer 3D-Videoinstallation auf der Biennale di Venezia ausgestellt und 

mit einer Menzione d’onore ausgezeichnet. 

Kurz darauf konzipierte Mori weitere futuristische Repräsentation buddhistischer Kunst, wie in der 

Installation Dream Temple (1997) für die Fondazione Prada, deren Komposition dem achteckigen 

Tempel Yumeden in Hôryûji nachempfunden war. Sie inszenierte sich weiter als Göttin oder 

Schamanin.890 (Abb. 47) So gab sie an, sie könne ihren Geist reinigen und das Gefühl des Trosts mit 

anderen teilen, und durch ihre Perspektive als im Ausland lebende japanische Kunstschaffende 

könnte sie überhaupt erst die wahre Sensibilität der japanischen Kultur erkennen.891 

Ab 2003 begann sie, sich mit der Jômon-Kultur (von 14.000 bis 300 v. Chr.) zu beschäftigen. Wie 

bereits erwähnt, ist in Japan diese historische Frühzeit im Hinblick auf den neuen Spiritualismus 

seit den 1980er-Jahren geradezu in Mode und wird beispielsweise in den Kinderfilmen von Studio 

Ghibli thematisiert. Mori erfuhr, dass die Idee des Regenerations- oder Kreislaufsystems von Leben 

 
886 Vgl. Kumagai 2002: 89, in: Museum of Contemporary Art, Tokyo, and Fondazione Prada, Milan 2002. 
887 Vgl. Lawrence 2005: 4. 
888 Bosatsu heißt in Sanskrit Bodhisattva. 
889 Vgl. Tanaka 1998: 160-172. 
890 Vgl. Fondazione Prada 1999. 
891 Mori äußerte sich: „I see the tea ritual as an act of purifying one’s spirit and sharing feelings of consolation with 

others. I realised the sensitivity of Japanese culture after I moved outside of Japan.” Vgl. Hasegawa 29.12.2018. 



V. Mythmaker 

176 

und Tod in verschiedenen archäologischen Stätten dieser Frühkultur zu finden ist.892 Nicht nur diese 

Erkenntnis, sondern auch andere eigene Aussagen zu ihrer Kunst rückten die neuen Werke immer 

mehr ins Esoterische, und gerade deswegen sind ihre Arbeiten so beliebt. Ihre ursprünglich auf 

japanische Traditionen und religiöse Themen bezogenen Arbeiten fokussierten sich ab den 2000er-

Jahren zunehmend auf einen universelleren Spiritualismus. 2003 schuf sie die Arbeit Wave UFO, 

die zunächst 2003 im Kunsthaus Bregenz und dann 2005 auf der Biennale di Venezia ausgestellt 

wurde.893 (Abb. 53) Im UFO (Fiberglas, 528 x 113,4 x 493 cm) finden bis zu drei Personen Platz. 

An den Köpfen der liegenden Besucher werden Dioden für eine Elektroenzephalografie befestigt 

und dann visualisiert eine interaktive Videoinstallation die Gehirnwellen der Besucher. Die 

gemessenen „Gehirnwellen“ bilden bewegte Lichtfelder oder zelluläre Strukturen. Sie wolle durch 

diese interaktive Installation die Beziehung zwischen den Menschen und der Natur aufzeigen.894 

Mit Eintreten dieses universellen Spiritualismus in ihre Kunst veränderte Mori auch ihr äußerliches 

Erscheinungsbild. Ähnlich wie Prinzessin Leia aus den Star Wars-Filmen, trägt sie fortan 

konsequent weiße Kleidung zu allen öffentlichen Auftritten, was ihr eine mysteriöse Aura zu 

verleihen scheint.895 Zur gleichen Zeit präsentierte sie auch die Skulpturenserien Renew und 

Cycloid, welche jeweils in mäandernden Formen gestaltet sind. Infinite Renew und Infinite Energy 

aus der Serie Renew sollen auf Wiedergeburt und Heilung hindeuten. Als „universelle“ Künstlerin 

arbeitete Mori auch für die Olympischen Sommerspiele 2016 in Rio de Janeiro und schuf die 

Auftragsarbeit Ring: One with Nature. Dieses Werk ist ein 3 Meter großer Ring, der über dem 58 

Meter hohen Wasserfall Véu da Noiva schwebt. (Abb. 54) Dieses Werk gehört zur Serie Primal 

Rhythm. 2011 wurde eine weitere Skulptur aus dieser Reihe, Sun Pillar (ca. 5,2 m hoch), auf der 

Miyako-Insel in Okinawa gebaut. Ihre Arbeiten werden oft als Repräsentation der modernen 

Technik, die eine neue Ära der zeitgenössischen Kunst einläutet, gesehen.896 

Die Verbindung von moderner Technik und Natur bei Mori passt auch zum aktuellen Interesse an 

ökologischen Nachhaltigkeitskonzepten. Mori wollte schon von Anfang an durch ihre esoterischen 

Darstellungen der japanischen Traditionen in einem futuristischen Weltkonzept die Grenzen der 

Menschlichkeit überwinden, und sie kreiert dazu ihren esoterischen Futurismus. Sie äußerte sich 

wie folgt: „Alle Lebewesen sind in jedem Augenblick im inneren Raum miteinander verbunden. 

Sämtliche Gestaltungen des Lebens mit ihren jeweils eigenen Daseinszyklen sind Teil des äußeren 

 
892 Vgl. Sakaguchi 23.10.2013. 
893 Mori begann bereits 1999 mit den Arbeiten an ihrem Projekt Wave UFO und präsentierte es schließlich 2003 zum 

ersten Mal in der Öffentlichkeit. Vgl. Mondloch 2018: 87. 
894 Um eine spezifisch religiöse Konnotation zu vermeiden, wählte sie die Form eines UFOs. Vgl. ebd.: Zu den 

technischen Aspekten von Wave Ufo, dem sogenannten „fMRI“ (functional magnetic resonance imaging) siehe ebd.: 93. 
895 George Lucas zufolge wurde Prinzessin Leias Erscheinungsbild durch die weiblichen Soldaten aus der südwestlichen 

Pancho Villa in der mexikanischen Revolution (1910-1917) inspiriert. Vgl. Cagle 21.04.2002 in: Time. 
896 Vgl. Porcu 2008: 172-181. 



V. Mythmaker 

177 

Universums, und es gibt nur einen Planeten Erde. Im nächsten Jahrtausend sollten die Kraft und die 

Energie des menschlichen Geistes die Welt in Frieden und Harmonie ohne irgendwelche kulturellen 

oder nationalen Grenzen vereinen.“897 

Im Hintergrund ihrer Arbeit erkennt man jedoch wiederum den Einfluss der „Spirituellen 

Intellektuellen“, die seit den 1980er-Jahren die philosophischen Diskussionen in Japan bestimmen 

und die in der Nachfolge der Meiji-Restauration den Spiritualismus des Westens des 19. 

Jahrhunderts propagieren.898 Mori thematisiert aber nicht nur den patriotischen Spiritualismus des 

Ur-Shintô, sondern sie will laut eigener Aussage auch als „Heilerin“ auftreten. So war sie schon in 

Link of the Moon von 1996 als shintôistische Schamanin verkleidet und schlüpfte in die Rolle einer 

Heilerin.899 Shintôistische Schreine und Tempel sind auch Thema in ihren Arbeiten Kumano 

(1997/1998) und Dream Tempel (1999). (Abb. 55, 47) Wie bereits erwähnt, wurden der 

„friedliche“ japanische Ur-Shintô und der Animismus im Kontrast zum zerstörerischen Potenzial 

der westlichen Kultur nach dem Pazifikkrieg besonders ästhetisiert.900 So brachte die heilige Kraft 

der Göttinnen in der japanischen Literatur und Kunst Heilung und Produktivität für die patriarchale 

Gesellschaft. Der japanische Spiritualismus wurde dann ab den 1990er-Jahren mit dem 

neumodischen Konzept Iyashi noch erfolgreicher. Der Begriff Iyashi kann mit „Heilung“ übersetzt 

werden.901 Die Besonderheit von Iyashi ist, dass man nach Heilung sucht, auch wenn man keine 

physische Krankheit oder Verletzung hat. Seit den 1990er-Jahren bis heute, also während der stetig 

anhaltenden Wirtschaftskrise, wurde Iyashi zum größten „Konsumartikel“.902 Die so beworbenen 

„heilenden“ Produkte reichen von Nahrungsergänzungsmitteln über Duftöle bis zum niedlichen 

Stofftier und ganzen Programmen für Entspannungstechniken, wie es sie auch im Westen gibt.903 

Zur gleichen Zeit wurden Schreine, Tempel und religiös besetzte Berge wie der Fuji zu power spots 

erklärt und so zu beliebten touristischen Zielen. Ein power spot ist Japanglish und bezeichnet einen 

spirituellen Ort, an dem man spirituelle Energie tanken kann und dadurch ein Gefühl der Heilung 

erfährt. Diese Situation ist sehr ähnlich zur Situation des 19. Jahrhunderts, als mit der Einführung 

 
897 Vgl. Tyul 1998: 22. 
898 Vgl. Prohl 2002: 178f. 
899 Link of the Moon wurde als Grenzüberschreitung, ähnlich wie bei Sugimoto interpretiert: „Auch Moris Freund, 

Landsmann und Kollege Hiroshi Sugimoto hat in seinen Foto-Arbeiten in ganz ähnlicher Manier kulturelle Grenzen 

überschritten. (…) Das intensive Licht und die Abbildung zahlloser Skulpturen des Bodhisattva Kannon in Sugimotos 

Werk finden eine Parallele in der Verwendung der Figur mit strahlenden Augen in Moris Werk Last Departure, wo sie 

sowohl physisch gegenwärtig als auch in geisterhaften Figuren erscheint“. Vgl. Tyul 1998: 24f. 
900 Yanagita Kunio interpretierte im 19. Jahrhundert die „Produktivität der weiblichen Körper“ als „Kraft der 

Schwester“. Schwester bedeutet hier Ehefrau eines Gottes. Somit wurde die Frauen durch die spirituelle Fantasie 

unterdrückt. Vgl. Tanaka 1998: 96. Siehe auch Miyazaki 1991/2011: 72, in: Kado 2016: 76f. 
901 Vgl. Gebhardt 2008: 4. 
902 Iyashi als Konsumartikel wurde ab 2003 im japanischen Wörterbuch geführt. Vgl. Matsui 2004: 1f. 
903 Anne Allison führt aus, dass die Iyashi-Produkte in einer verunsicherten Gesellschaft besonders vertraut erscheinen 

und sich dadurch gut vermarkten lassen. Vgl. Allison 2006:14. Ivy verbindet den japanischen Spiritualismus mit dem 

Verlustgefühl nach dem Pazifikkrieg. Vgl. Ivy 1995: Kindle-Positionen175ff. 



V. Mythmaker 

178 

des Staats-Shintô der Bahntourismus mit Reisen zu den shintôistischen Schreinen und heiligen 

Bergen angekurbelt wurde. Das Interesse am Mysteriösen war auch damals in Mode. Mori füllt in 

ihren Arbeiten die Rolle der „traditionellen“ Heilerin in der zeitgenössischen Kunst aus, so wie die 

Protagonistinnen in den Ghibli-Filmen die Heilerinnen der kranken Welt sind. Der japanischer 

Kritiker Ôtsuka Eiji beschäftigt sich mit der Rolle der Frau in der japanischen Populärkultur. Er 

analysiert, dass in den Ghibli-Filmen von Miyazaki Hayao oder den Romanen von Murakami 

Haruki stets die Protagonistinnen anstelle der Männer die schwierigen Aufgaben bewältigen 

müssen. Die Frauen bei Miyazaki und Murakami, Mütter, Ehefrauen oder auch unschuldige 

Mädchen, müssen ihre Abenteuer bestehen und so die Welt retten. Das inhärente Verlustgefühl der 

männlichen Protagonisten wird durch die Abenteuerbereitschaft der Frauen geheilt.904 Die Stärke 

der Frauen in der realiter stark patriarchalisch geprägten Gesellschaft wird hier übermäßig aus dem 

männlichen Blickwinkel idealisiert. Wenn Moris sich nun als Glück verheißende Schönheitsgöttin 

oder als Heilerin selbst inszeniert, so begibt sie sich freiwillig in die vom herrschenden Patriarchat 

geforderten und erdachten Rollenbilder der Frau und betreibt damit eine Art Selbstviktimisierung, 

die jedoch durch ihre auffälligen Cyberpunk-Kostüme verschleiert und gleichzeitig durch den 

oberflächlich konsumierbaren Spiritualismus noch besser international verkauft wird.905 

Auch während des Pazifikkriegs wurden die Zwangsprostituierten mit dem Ausdruck 

„Trostfrau“ (jap. ianfu) bezeichnet.906 Dieses Bild der Frau als tröstende Heilerin ist also vielmehr 

eine vormoderne Ideologie des imperialen Japans, die leider immer noch nicht überwunden wurde. 

Die Frau in der spirituellen Geschichte wurde aber nicht nur als Göttin, sondern auch als Hassobjekt 

von den Männern mythologisiert, was sich in der heute immer noch stark verbreiteten Misogynie 

der japanischen Gesellschaft verdeutlicht. Die Horrorerzählungen der Edo-Zeit (jap. kaidan) 

thematisieren häufig weibliche Gespenster, die auch in der Ukiyo-e als bedrohliche Wesen 

dargestellt wurden. (Abb. 29) Frauen in diesen Horrorerzählungen sind sowohl heilige Mütter und 

Ehefrauen wie auch bedrohliche Geister.907  

In den frühen Arbeiten von Mori Mariko findet man durchaus kritische Sichtweisen einer 

Außenstehenden auf die japanische Gesellschaft. Dann begann sie damit, das im Westen beliebte 

Bild der japanischen Spiritualität aufzugreifen, um ihre internationale Popularität und dadurch 

wiederum ihr Ansehen im eigenen Land zu steigern. Heute sind ihre Arbeiten somit mit den Idealen 

 
904 Ôtsuka bezeichnet diese Handlung als „Rückkehr in den Mutterleib“. Vgl. Ôtsuka 2009: 
905 Zum Bild der japanischen Frau während des Wirtschaftswachstums siehe Karen Kelsky in ihrem Women on the 

verge, Japanese women, Western dreams (2001). Vgl. Kelsky 2001: 7ff. Patricia Melzer verdeutlicht in ihrem CYBORG 

FEMINISM, dass die Frau als Cyborg oder Göttin eine patriarchalische Ideologie repräsentiert und für weiße männliche 

Leser erdacht wurde. Vgl. Melzer 2019: 294, in: Murphy/McFarlane/Schmeink 2020. 
906 Vgl. Tsukamoto 2022. 
907 Ryu weist darauf hin, dass Frauen und Behinderte in den japanischen spirituellen Erzählungen als bösartige Geister 

beschrieben wurden. Vgl. Ryu 2015: 18. 



V. Mythmaker 

179 

der konservativen japanischen Politiker und der „Spirituellen Intellektuellen“ konform. Die 

japanische Regierung und viele Japaner:innen vertreten die Meinung, dass Merkmale wie die hohe 

Technologisierung, die tiefe japanische Spiritualität, der Ur-Shintô, die Jômon-Kultur und die 

geheiligte japanische Natur die generelle Überlegenheit Japans und der japanischen Kultur erklären. 

Diese Motive finden sich alle in Moris Arbeit wieder. Auch wenn die Künstlerin kein einziges Mal 

von Cool Japan spricht, so sind die propagierten Ideale von Cool Japan mit den von ihr inzwischen 

vertretenen spirituellen Ideen identisch. 

 

5.6. Sugimoto Hiroshi 

 

5.6.1. Vita 

 

Sugimoto Hiroshi wurde 1948 in Tokio geboren und lebte bis zum Ende seines Studiums dort. Als 

Kind erlebte er die rasche Industrialisierung Japans in dieser damals noch ländlich anmutenden 

Großstadt. Auf den Märkten wurden neue Elektrogeräte angeboten, die Sugimotos Vater häufig 

kaufte und ausprobierte. Sugimoto war in seiner Kindheit, so wie sein Vater, von den technischen 

Innovationen der Zeit begeistert.908 Sein Interesse an neuer Technik wurde vor allem durch die 

wissenschaftlichen Zeitschriften für Jugendliche (jap. shônen to kagaku) geweckt, die er abonniert 

hatte. Diese Zeitschriften brachten die neuesten Erkenntnisse zu Himmelskörpern, Weltraum und 

elektronischen Geräten; den Heften beigegeben waren auch Bausätze und Bastelanleitungen.909 

Beispielsweise war ein Plan für ein Eisenbahn-Modell zusammen mit dem für das Basteln 

erforderlichen Holz beigelegt.910 Um seine Eisenbahnmodelle und die dazugehörigen Dioramen 

noch realitätsgenauer anzufertigen zu können, fing Sugimoto an, die Eisenbahnen im Bahnhof 

genauer zu fotografieren. Seine erste Kamera war eine Mamiya 6. Da sein Vater das Modell nicht 

beherrschen konnte, bekam der 12-jährige Hiroshi sie geschenkt. Kurz darauf baute er sich zu 

Hause seine erste Dunkelkammer. Neben den Eisenbahnen galt seine frühe Leidenschaft dem Kino, 

und so fotografierte er auch Kinos und Filme. Seine Familie besuchte im Sommer die Izu-Halbinsel 

oder die Sagami-Bucht. Auf dem Weg zur Insel blickte er aus dem Zugfenster auf das Meer hinaus 

und war von der scharfen Linie des Horizonts fasziniert. Sugimoto sagt, er habe diese Erlebnisse in 

seiner Fotografie wiedergeben wollen. In seiner langen Karriere kam er immer wieder auf diese 

Erinnerungen ans Meer zurück wie seine Serie Seascapes (1980-) bezeugt. Seine Faszination für 

 
908 Vgl. Brougher 2010: 13f. 
909 Ein Vortrag über Sugimotos Kindheit befindet sich in: Suzuki 04.10.2011. 
910 Vgl. BS Nippon Corporation 22.08.2013. 



V. Mythmaker 

180 

alte Theater, Kinos und ländliche Landschaften ist ebenfalls auf seine Erfahrungen aus der Jugend 

zurückzuführen. 

Nach einem Wirtschaftsstudium in Tokio zog er 1970 nach Los Angeles, um Fotografie am Art 

Center College of Design zu studieren. Als Stipendiat konnte er zwar sein Studium in Los Angeles 

finanzieren, aber es dauerte, bis er sich selbst und seine Familie durch seine künstlerische Arbeit 

unterhalten konnte. Aus diesem Grund fing er an, als Antiquitätenhändler altjapanische Kunst in 

Japan zu sammeln und in New York zu verkaufen.911 Nachdem seine Karriere als Künstler 

international an Fahrt aufgenommen hatte, gab er das Geschäft an einen Freund weiter. Er setzt aber 

bis heute noch seine Sammlertätigkeit fort, und seine Sammlung japanischer Kunst ist eine wichtige 

Inspirationsquelle für seine eigene Arbeit. Am Anfang seiner künstlerischen Karriere war er 

zunächst von den Minimal Art Künstlern Donald Judd, Sol LeWitt und Dan Flavin beeinflusst.912 

1978 entstand seine erfolgreiche Serie Diorama. Für sein erstes Motiv wählte er einen Schaukasten 

mit einem präparierten Eisbären im American Museum of Natural History. Sugimoto äußerte sich 

wie folgt: „Was ist am Diorama so besonders, dass es mich derartig fasziniert? Vermutlich die 

Tatsache, dass es den Tod und trotzdem das Leben darstellt, dass es auf das Zwischenreich zwischen 

Leben und Tod verweist.“913 

Um die Reflexionen in der Scheibe des Schaukastens loszuwerden und um das Tierpräparat wie 

einen realen Eisbären aussehen zu lassen, musste er eine neue fotografische Technik entwickeln.914 

Das so entstandene Werk wurde gleich vom MoMA angekauft, und dies ermöglichte ihm, seine 

Arbeit fortzusetzen.915(Abb. 56) Die fotografierten Objekte in der Serie Diorama wirken im ersten 

Augenblick lebendig. Dieses Trompe-l’oeil nannte er „hallucinogenic vision“, ein Bild, in dem 

Realität und Fantasie verschmelzen und das hyperreal erschien.916 Um diese fiktive Realität noch 

suggestiver wirken lassen zu können, entwickelte er eine eigene Entwicklungstechnik und eine 

eigene Rezeptur für Entwicklerlösung, die nach Sugimotos eigener Aussage niemand imitieren 

kann.917 Um seine Erinnerungen an das Gefühl von Wasser und Luft in den Seascapes (1980-) 

 
911 Seine damalige Frau arbeitete in der Werbeabteilung von Shiseido und hatte gute geschäftliche Verbindung. So kam 

auch Isamu Nogucih (1903-1988) zur Eröffnung von Sugimotos Antiquitätengeschäft und kaufte den gesamten Bestand 

des neuen Ladens auf. Durch diese Publicity wurde das Geschäft in der New York Times positiv besprochen und 

Sugimoto wurde bald als Antiquitätenhändler erfolgreich. Vgl. Kyoto-Kyocera-Museum of Art 27.12.2019. Die Artikel 

der New York Times berichten über die Geschichte des japanischen Porzellans, wie Yanagi Muneyoshi sie im 19. 

Jahrhundert aufzeichnete. Vgl. Anderson 28.12.1978. 
912 Vgl. Kyoto-Kyocera-Museum of Art 05.11.2020. 
913 Vgl. Dohm 2017: 108. 
914 Sugimoto erläuterte zum realen Moment der Dioramen wie folgt: „I made a curious discovery while looking at the 

exhibition of animal dioramas: the stuffed animals positions before painted backdrops looked utterly fake, yet by taking 

a quick peek with one eye closed, all perspective vanished, and suddenly they looked very real”. Er wolle diesen 

Moment der optischen Täuschung in seinen Fotografien festhalten. Vgl. Brougher 2010: 45. 
915 Vgl. BS Nippon Corporation 22.08.2013. 
916 Vgl. ebd. 
917 Vgl. BS Nippon Corporation 22.08.2013. 



V. Mythmaker 

181 

sichtbar zu machen, war es für ihn von zentraler Bedeutung, eine klare Horizontlinie zu 

realisieren.918 (Abb. 57) Für die Serie stellte Sugimoto mehr als 300 Bilder her.919 Er äußerte sich zu 

seinen Empfindungen am Meer wie folgt: „Meine erste Begegnung mit dem Meer war eine Art 

Erweckungserlebnis […]. Ich erspähte es aus einem Zug der Tokaido-Linie, von dem aus die See 

von links nach rechts an uns vorbeisauste […] das Meer flimmerte weit unten gleich einzelnen 

Filmbildern und verschwand plötzlich hinter den Felsen. Die Horizontlinie, wo das blaue Meer auf 

den leuchtenden Himmel traf, war scharf wie eine Rasierklinge. Gefangen von dieser 

verblüffenden, doch zugleich auch seltsam vertrauten Szene, hatte ich das Gefühl, auf eine 

Urlandschaft zu blicken. Jene Erfahrung prägte sich mir unauslöschlich ein.“920 Sugimoto 

untersuchte in den kommenden Jahren diese emotionale „Urlandschaft“ in Verbindung mit dem 

idealisierten traditionellen Japan-Bild. 

Ab den 1980er-Jahren begann er wieder, nach Japan zu reisen, nachdem er in den USA eine 

Greencard erhalten hatte. Dabei begann er, seine japanische Identität neu zu entdecken. Seine Idee 

der „hallucinogenic vision“ verfolgte er weiter, indem er populäre Themen wie den Berg Fuji-, die 

Teezeremonie, das Nô-Theater, die Rituale des Shintô und auch des Buddhismus thematisierte. Er 

beschäftigte sich aber auch mit der Konzeption und Planung von Architektur, in der er seinen 

Visionen nicht nur den zweidimensionalen Raum eines Bildes einräumte, sondern sie als real 

erfahrbare Erlebnisse im Rahmen seiner Environments in der Natur gestaltete. Zum Beispiel 

gründete er 2009 die Odawara Art Foundation. Durch dieses Projekt wurden ein Schrein, ein 

Teehaus, ein Museum und ein Theater direkt am Meer in Odawara errichtet und Ensemble 

Enourasokkoujo genannt. Von Enourasokkoujo aus kann man das Meer von der Sagami-Bucht bis 

zum Pazifik überblicken. Sugimoto sagt, er könne dort seine Kindheitserinnerung an das Meer 

nachempfinden. Gleichzeitig habe er auch seine Verbundenheit mit der Natur zum Ausdruck 

bringen wollen.921 

Bis heute erhielt Sugimoto mehrere Preise als Künstler, sowohl im Ausland wie auch in Japan. 

Beim Empfang der Ehrenmedaille Japans 2017 (jap. shijuhôshô) sprach er über seine patriotische 

Einstellung und dass er sich weiterhin bemühen wolle, durch seine Kunst das nationale Prestige 

aufzuwerten. Dabei betonte er, dass die Besonderheit der Japaner:innen in der spirituellen Jômon-

 
918 Vgl. ebd. 
919 Nur die Hälfte der 300 Bilder habe dem Qualitätsanspruch des Künstlers entsprochen. Vgl. Zweite 2013: 13. 
920 Vgl. Sugimoto 2007: 109, in: Ebd.: 20. 
921 Sugimoto erläutert: „Odawara has the potential to be the capital of communication of our culture to the world. This 

is because the unique character of Japanese culture, a continuous legacy dating back to the prehistoric Jomon period, 

has been the art of living in harmony with nature.“ Vgl. Sugimoto o.J. in: Homepage von Odawara Foundation. 



V. Mythmaker 

182 

Periode wurzele. Wie die „Spirituellen Intellektuellen“ behaupten, verdeutlichen Sugimotos 

Arbeiten besonders, wie der Ur-Shintô die Besonderheit der japanischen Kultur ausmacht.922 

5.6.2. Natur und Religion bei Sugimoto 

 

Sugimotos Einstellung zur Natur und zur Religion ist deutlich von den im 19. Jahrhundert 

geprägten Traditionen beeinflusst, die später dann durch die „Spirituellen Intellektuellen“ zur 

populären Kultur in Japan weiterentwickelt wurden. Seine Auseinandersetzung mit der 

Teezeremonie, dem Ur-Shintô, dem Nô-Theater und der alten Kunst folgt den Interessen des 19. 

Jahrhunderts und somit auch wiederum dem Zeitgeschmack des heutigen Japans.  

Als Sugimoto 1970 zum ersten Mal die USA besuchte, war er von der Hippie-Bewegung fasziniert. 

Der esoterisch wirkende Buddhismus war bei den Hippies in Mode. Sugimoto erinnert sich daran, 

dass er stets nach Details über den Buddhismus gefragt wurde, obgleich er selbst keine Ahnung 

davon hatte.923 Durch diese Erfahrung und das große Interesse an der japanischen Kultur zu dieser 

Zeit konnte er sein Antiquitätengeschäft in New York erfolgreich aufbauen. Sein Laden hieß 

MINGEI. Mingei lässt sich am besten mit „Volkskunst“ übersetzen. Der Begriff mingei entstand in 

den 1920er-Jahren mit dem Beginn des Sammelfiebers in Japan. Wie bereits erwähnt, verstärkte 

sich die Sammelleidenschaft, was japanische alte Kunst anbetraf, mit der okzidentalen 

Identitätsbildung des frühen 20. Jahrhunderts.924 Die Anfänge der Forschung zu Mingei wurden 

durch Modernisten wie Yanagi Muneyoshi (1889-1961)925, Munakata Shikou (1903-1975) und 

Barnard Leach (1887-1979) durchgeführt. Sie untersuchten hauptsächlich das frühe koreanische 

Porzellan und die japanischen Alltagsporzellane aus Okinawa und Hokkaido, in denen sie die 

„Schönheit des einfachen Volkes“ erkannten.926 Die Mingei-Bewegung wurde einerseits 

befürwortet, da durch sie bisher unterschätzte Kunstwerke aus Korea, aber auch das japanische 

Alltagsporzellan von bisher unbekannten Kunstschaffenden studiert und neu gewürdigt wurde.927 

Anderseits wurden diese Untersuchungen und auch das Sammeln ohne echte kunsthistorische 

Auseinandersetzung betrieben, so wie Okakura Kakuzô und Ernest Fellonosa für die neue 

 
922 Vgl. Bijutsutechô 24.10.2017. 
923 Vgl. Kameda 2013: 74. 
924 Jones erläutert wie folgt: „Between 1910 and 1945, Japanese artists and collectors accesses Korean art and artifacts 

subject to two seemingly paradoxical colonialist ideologies. One positioned colonized people as less advances, 

even ,primitive‘." The other justified colonization by claiming that the people of Japan and Korea shared a common 

ancestry (nissen dôsen).” Vgl. Jones 2020: 156, in: Jones/Cort 2020. 
925 Im westlichen Kontext wird Yanagi Muneyoshi oft als „Yanagi Sôetsu“ gelesen. Muneyoshi ist  aber sein richtiger 

Name, wie zum Beispiel bei Jones/Cort 2020 erwähnt. 
926 „Volk“ wurde bei Yanagi nur als das einfache Volk, das damals unterdrückt wurde, definiert. Vgl. Namimatsu 2016: 

362. 
927 Vgl. Kikuchi 2004: 2f. 



V. Mythmaker 

183 

Nationalpropaganda des 20. Jahrhunderts einst willkürlich japanische Kunstwerke ausgewählt und 

daraus eine vermeintliche Kunstgeschichte des Landes abgeleitet hatten.928 

So entstand die Mingei-Bewegung mit ihrer unter patriotischen Gesichtspunkten erfolgten 

alternativen Neuausrichtung der japanischen Kunstgeschichte zunächst als Gegenreaktion auf die 

rasch voranschreitende Verwestlichung Japans.929 Letztendlich gab es aber keine große 

Abweichung, da beispielsweise die Deutung der koreanischen Kunstwerke durch Mingei ebenfalls 

ein Produkt des kolonialistischen Blicks der japanischen Seite war, nur unter anderen moralischen 

Vorzeichen. Kida Takuya beschreibt das gespaltene Verhältnis der damaligen Japaner:innen zu 

Asien so, dass sie sich einerseits mit ihrer okzidentalen Sichtweise in Asien fremd fühlten, 

andererseits aber natürlich dort immer noch ihre Wurzeln sahen. So wurde der nostalgische 

Orientalismus Teil der Rechtfertigung des eigenen Herrschaftsanspruchs.930 Als Ausgangspunkt der 

Mingei-Bewegung können zwei unterschiedliche Einflüsse angenommen werden. Zum einen der 

christliche Humanismus, der in Yanagis Studienzeit, in der rein westliche Werte die Grundpfeiler 

der Kultiviertheit darstellten, die vielversprechendste Neuheit war, und zum anderen der Zen-

Buddhismus. Yanagis Englischlehrer in der Schule war der bereits erwähnte Suzuki Daisetsu, der 

später in den USA als D. T. Suzuki den spirituellen Buddhismus verbreitete.931 Der junge Yanagi 

begeisterte sich zudem für Nishida Kitarô aus der Kyoto-Schule, der in seinen Arbeiten die Zen-

Philosophie mit der westlichen Philosophie vereinte.932 Yanagi brachte dann in seinen Schriften den 

Naturalismus der westlichen Literatur mit Elementen des christlichen Humanismus und der Zen-

Ästhetik zusammen. Diese romantischen Vorstellungen über Humanismus, Christentum und 

Spiritualismus förderten bei Mingei eine neue Ästhetik. Dieser Philosophie-Mix besaß Anfang des 

20. Jahrhunderts eine gewisse Affinität zum japanischen Animismus und hatte gerade deswegen 

enormen Einfluss auf die Intellektuellen dieser Zeit.933 Yanagi setzte sich zudem auch mit der 

bedeutenden Literatengruppe Shirakaba auseinander. Sowohl die Shirakaba-Gruppe, als auch die 

Mingei-Bewegung, waren nicht von der japanischen Kolonialpolitik in Asien überzeugt. Yanagi, als 

Begründer von Mingei, zeigte sich tief bewegt durch die tragische Geschichte Koreas, da das Land 

wiederholt durch China und Japan überfallen wurde.934 Diese Tragödie interpretiert Yanagi als 

 
928 Die Identitätssuche der Japaner:innen gipfelte im Anspruch, Herrscher über ganz Asiens sein zu wollen, um sich 

gegen die westlichen Großmächte durchsetzen zu können. Sowohl Okakura als auch Yanagi waren davon überzeugt, 

dass nur die Japaner:innen Asien vereinigen könnten. Vgl. Aoki 1996: 88-98. 
929 In dieser Zeit wurden Okinawa, Hokkaido, und Korea von Japan kolonialisiert und unter dem Konzept „Asia is 

one“ von Okakura musste die japanische Kultur als spezifisch japanisch untersucht werden. Vgl. Kikuchi 2005: 211-

228, in Inaga 2010. Gleichzeitig wurde Wert daraufgelegt, die Unterschiede zur chinesischen Kultur deutlich zu 

machen. Vgl. Yokomizo 2005: 92, in: Inaga 2005. 
930 Vgl. Kida 2012: 10. 
931 Vgl. Prohl 2002: 177. 
932 Vgl. Kikuchi 2004: 6f. 

 933Vgl. Aoki 1996: 88. 
934 Vgl. Yanagi 1975: 230f. 



V. Mythmaker 

184 

Grund für die Schönheit der koreanischen Kunstwerke, was aber heutigen wissenschaftlichen 

Erkenntnissen nicht standhält.935 Dieses „sensibilisierte“ Bewusstsein in der Mingei-Bewegung fand 

bei vielen Intellektuellen in Japan Gefallen, da man sich so als Opposition zum gewalttätigen 

Imperialismus inszenieren konnte. In der Tat wurde Yanagi damals wegen seiner dezidiert 

geäußerten Vorliebe für Korea durch das Kaiserreich Japan sanktioniert.936 Erstaunlich ist, dass 

Yanagis Kunstinterpretationen auch nach 1945 und sogar bis heute in den USA weiterleben.937 Die 

nationalistisch gefärbten Interpretationen zur anderen asiatischen Kunst durch Mingei hielten sich 

in Japan sehr lange.938 Mingei diente zunächst den „sensiblen“ Japanern, die mit den unterdrückten 

Völkern Mitgefühl hatten, als eine Art Selbstbestätigung.939 Miyazaki Hayao von Studio Ghibli und 

Sugimoto Hiroshi wuchsen beide unter dem deutlichen Einfluss der „Spirituellen 

Intellektuellen“ und der Mingei-Bewegung auf.940 

Die starke Verbindung zwischen Yanagi und D. T. Suzuki beförderte das Bild des spirituellen Japans 

vor allem in den USA. Die Schlüsselperson für die Popularität der Mingei-Bewegung im Westen 

war Bernard Leach (1887-1979). Während seines Studiums in London vertiefte er bereits früh sein 

Interesse an Japan, indem er die Schriften von Lafcadio Hearn studierte.941 Nach dem Studium in 

London zog er nach Japan und schloss dort Freundschaft mit Yanagi. Leach brachte die Arts and 

Crafts Movement von William Morris nach Japan und sah in der Mingei-Bewegung die Modernität 

der asiatischen Kunst repräsentiert. Durch die japanische Strategie des okzidentalen Orientalismus 

wurden einfache Objekte als Kunstwerke des Primitivismus ästhetisiert, und diese Anschauung 

wurde auch in Japan selbst etabliert.942  

1940 publizierte Leach A Potter's Book, in dem er seine Erfahrungen als Töpfer und die Philosophie 

der asiatischen Kunst schildert. 1967 veröffentlichte er dann seine Forschungen über die Rimpa-

Schule in Kenzan and his tradition: The lives and times of Koetsu, Sotatsu, Korin, and Kenzan. 

 
935 Die häufig verwendete weiße Farbe in der koreanischen Kunst sei Yanagi nach als Trauer der Koreaner zu 

interpretieren, da Tote in Japan in weißer Kleidung beerdigt werden. Die Kunstforschende Min bestreitet diese These. 

Vgl. Min 2007: 145. Nicht haltbare Interpretationen Yanagis betreffen nicht nur die asiatische Kunst, sondern auch die 

westliche. Als Beispiel nannte der Kunstforschende Inaga Yanagis Interpretation zu Paul Cézanne als „Revolution der 

vormodernen Kunst“, die bei den jungen Künstlern gut ankam. Vgl. Inaga 1996: 76-91. 
936 Vgl. Miyai 1991: 8-14. 
937 Vgl. Kameda 2013: 67. 
938 Vgl. Miyai 2005: 2f. 
939 Der Religionswissenschaftlicher Miyai Bin betonte, dass zumindest das Einfühlungsvermögen Yanagis zu schätzen 

sei, auch wenn seine Interpretationen zur koreanischen Kunst falsch lägen Vgl. Miyai 1991: 13. 
940 Der einflussreiche Spiritualist Nakazawa Shinichi ist mit Sugimoto befreundet. Sugimoto erwähnt, dass seine 

Einstellung zum Ur-Shintô sich mit der von Nakazawa deckt. Vgl. Okabe 04.06.2004. 
941 Vgl. Kikuchi 2004: 9-14. 
942 Kikuchi erläuterte wie folgt: „which depicted a fantasy world of old Japan painted by mythic folk tales. As Edmund 

de Waal has pointed out, Leach’s Orientalism, which had mediated images of Japan as ‘child-like’, ‘mystical’ and 

‘spiritual’, is largely constructed from the fantasy world of Lafcadio Hearn“. Vgl. ebd. 



V. Mythmaker 

185 

Transatlantic Arts.943 Seine Arbeit trug dazu bei, das Kunstgewerbe aus der Momoyama-Periode 

(16. und 17. Jahrhundert) als authentische Tradition Japans in der westlichen Wahrnehmung zu 

verankern.944 Als Sugimoto in Japan mit dem Sammeln für seinen Antiquitätenladen begann, wurde 

er durch Ausstellungen japanischer Altkunst in den USA inspiriert.945 Außerdem vertiefte er sein 

Interesse an der prähistorischen Jômon-Kultur. In seiner frühen Sammlung befanden sich 

buddhistische Statuen und Dogû-Figuren.946 Ein Dogû ist eine Statue aus Terrakotta, die in der 

Jômon-Periode wohl für magische Rituale verwendet wurde.947 Wie bereits erwähnt, wurde im 19. 

Jahrhundert die Jômon-Periode als Stil der reinen Japanizität angesehen. Durch die „Spirituellen 

Intellektuellen“ wurde die Spiritualität der Japaner:innen ab den 1970er-Jahren mit 

Werbekampagnen wie Discover Japan und Exotik Japan besonders hervorgehoben. Die Sammlung 

Sugimotos ist genau vom Geist dieser Zeit geprägt. Auch sein Sammler-Vorgänger Okamoto Tarô 

propagierte die Jômon-Kultur als einzigartiges Element der japanischen Tradition. So wie Okamoto 

Jômon die mittelalterliche Kunst vor der Edo-Zeit als neue Geschichte Japans zusammenstellte, so 

fokussierte auch Sugimoto seine Sammelschwerpunkte auf Jômon und das Mittelalter.948 Seine 

Vorliebe für die Teekultur und das Nô-Theater steht im Zentrum seiner Odawara-Foundation. Diese 

kreative Historisierung japanischer Traditionen des 19. Jahrhunderts gilt bis heute in Japan als 

japanische Schönheit.949 Sugimoto bestreitet seine kreative Auseinandersetzung mit der 

Vergangenheit nicht. Er thematisierte Shintô, Teezeremonie und altes Porzellan und ließ sich 

zusätzlich vom Zeitgeist beeinflussen. Er reproduziert das von Cool Japan geförderte Japan-Bild in 

 
943 Möglicherweise könnte die bereits erwähnte Ausstellung RIMPA: Masterworks of the Japanese Decorative School 

von 1970 von Leachs Publikation inspiriert worden sein. Der Malstil Rimpa wird erst seit dieser Ausstellung auch in 

Japan „Rimpa“ genannt. Rimpa ist also ein re-importierters Wort in Japan. Die Popularität der japanischen Kunst sowie 

des Buddhismus in den USA wurden in den 1970er-Jahren durch die Hippie-Bewegung noch vergrößert. Vgl. 

Tamamushi 2005: 190ff, in: Inaga/Fister 2007. Siehe auch BEING MINDFUL West Coast Reflections on Buddhism and 

Art von Jennie Klein. Vgl. Klein 2005: 82-90. 
944 Auch nach 1945 musste die Kunst aus der Momoyama-Periode weiter aufgewertet werden, um Devisen, vor allem 

aus den USA zu gewinnen. So wurde der „American Gaze“ im japanischen Kunstmarkt etabliert. Kida 2020: 195f, in: 

Jones/Cort 2020. 
945 Ab den 1950er-Jahren wurde Porzellan zusammen mit der Teekultur als nationale Kulturgüter propagiert und die 

Azuchi-Momoyama-Periode als japanische Tradition aufgewertet. Vgl. Navarro 2005:274-283, in: Inaga 2005. 
946 Der Künstler Okamoto Taro schrieb 1952 zu den Dogû. Seither werden die Dogû als die Anfänge der japanischen 

Kunstgeschichte betrachtet. Vgl. Sunohara 2015: 31. 
947 Vgl. Kameda 2013: 69f. 
948 Sugimoto ist mit dem berühmten Spirituellen Intellektuellen Nakazawa Shinichi befreundet. Die Beiden sind vor 

allem an den prähistorischen Kulturen der Jômon-Ära interessiert. Experimente mit LSD in den 1970er-Jahren 

inspirierten Sugimoto und Nakazawa esoterische Erfahrungen in den Objekten der prähistorischen Zeit zu sehen. Vgl. 

Okabe 04.06.2004. 
949 Zum Beispiel werden Begriffen der japanischen Ästhetik, wie wabi, sabi oder yûgen ab dem 19. Jahrhundert neue 

Bedeutungen gegeben. Vgl. Iwai 2005: 77. Der japanische Historiker Suzuki Sadami weist darauf hin, dass die 

mittelalterliche Ästhetik in der neuen Mittelschicht der 1930er-Jahren medial verbreitet und dort als wahre Japanizität 

anerkannt wird. Vgl. Suzuki 2015: 31. Zum generellen Einfluss des Westens auf die japanischen Intellektuellen siehe: 

Wang, Q. Edward, Li, Longguo, Okamoto, Michihiro (Hg.), Western Historiography in Asia, Circulation, Critique and 

Comparison, München, Wien 2022. Die westliche Wissenschaft wurde als „global history“ gesehen. Vgl. Haneda 2022: 

572, in: Wang, Q. Edward, Li, Longguo, Okamoto, Michihiro 2022. 



V. Mythmaker 

186 

seiner nostalgischen Ästhetik.950 In seinen frühen Arbeiten spürt man davon zwar noch nicht viel, 

aber allmählich rückt auch in seinen Werken die Besonderheit des Japanischen in den Vordergrund, 

was mit den Elementen der Elegie und Nostalgie seiner Kindheitserinnerungen narrativ 

ausgeschmückt wird.951 Sugimoto definierte sich selbst als „einen Modernisten vor der 

Postmoderne“.952 Der Einsatz emotionaler Fiktion als Konsumgut in seiner Kunst ist jedoch ein 

typisches Merkmal der Postmoderne, ganz so wie Susan Napier (2001) und Marilyn Ivy (1995) 

Elegie und Nostalgie als Konsumartikel in der japanischen Literatur, in Anime und Manga 

erkannten.953 

Auch wenn die Arbeiten von Sugimoto im westlichen Kontext mit Konzeptkunst verglichen 

werden, ist seine Anknüpfung an die Spiritualität und die Fantasien der Traditionen in keiner Weise 

konzeptuell, sondern rein emotional. Vor allem seine Kunstsammlung im Mingei-Geschmack steht 

im Kontext der emotionalen Spiritualität des einzelnen Objektes. Für ein westliches Publikum 

scheint seine Sammlung ein Spiegel der homogenen japanischen Tradition zu sein, aber diese 

Tradition ist nichts weiter als die Nachkriegspropaganda der Nationalisten. Diese fiktive 

Geschichtlichkeit und die gefälschte Realität sind die Besonderheit von Sugimotos Arbeiten. In 

seinen Ausstellungen werden die alte Kunst und seine aktuellen Arbeiten nebeneinander gezeigt.954 

Was die Übernahme der japanischen Spiritualität in den USA anbelangt, zeigt die japanische 

Kunstforschende Kameda zwei gegensätzliche Tatsachen auf. So wurde der Spiritualismus aus 

Japan nicht nur von den Hippies als Gegenkultur instrumentalisiert, sondern vielmehr gleichzeitig 

auch als manipulative Propaganda der US-amerikanischen Regierung verbreitet. Beim 

Friedensabkommen in San Francisco 1951 musste das aggressive, negative Japan-Bild aus dem 

Zweiten Weltkrieg in das eines freundlichen Verbündeten der kapitalistischen Welt abgewandelt 

werden, um gemeinsam gegen die Ausbreitung des Kommunismus in Asien kämpfen zu können.955 

 
950 Kameda vertritt die Ansicht, dass Sugimoto kein Ultranationalist ist. Als Beispiel führt sie Morning Sun Illumes the 

Waves aus dem Jahr 1999 an. Sugimoto platzierte in einer alten Silbertasse von Tiffany’s eine Wachs-Portraitfigur von 

Kaiser Hirohito. Dies spricht gegen eine nationalistische Haltung Sugimotos, da er das Bild des von den Nationalisten 

verehrten Kaisers in dieser Arbeit humorvoll verwendet. Vgl. Kameda 2013: 78. 
951 Napier zeigt, dass die Motive der Elegie und Nostalgie im Kabuki-Theater, den Filmem von Studio Ghibli und auch 

den Anime von Oshii Mamoru und den Büchern der Schriftstellerin Yoshimoto Banana zu erkennen sind. Vgl. Napier 

2005: 276-292. 
952 Sugimoto erklärt zu seiner Serie Architecture: „Early-twentieth century modernism was a watershed moment in 

cultural history, a stripping away of superfluous decoration. The spread of democracy and the innovations of the 

Machine Age swept aside the ostentation that heretofore had been a signifier of power and wealth.“ Vgl. Sugimoto: 

https://www.sugimotohiroshi.com/new-page-5 [o.D.] Es könnten hier Ähnlichkeit zu Walter Benjamins Das Kunstwerk 

im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit gefunden werden. Vgl. Benjamin: 2001[1936]. Sugimoto ist aber 

davon überzeugt, die Spiritualität des Shintô wohne seinen Arbeiten inne. Vgl. Hino 2005: 52. 
953 Vgl. Napier 2005. 
954 In einem Interview erzählt Sugimoto, wenn die alten Kunstwerke in seinen Ausstellungen mit gezeigt werden, muss 

er keine Steuern bezahlen. Vgl. BS Nippon Corporation 22.08.2013. 
955 Im Jahr 1951 wurde auch eine wichtige Ausstellung zum japanischen Porzellan im Reader’s Digest Building in 

Tokio gezeigt, die in Zusammenarbeit mit dem GHQ auch das moderne japanische Porzellan inszenierte. Vgl. Kida 

2020: 196: Jones/Cort: 2020. 



V. Mythmaker 

187 

Im Jahr 1951 wurden 178 Kunstwerke aus Japan im M. H. de Young Museum in San Francisco 

ausgestellt. Diese Ausstellung wurde äußerst positiv besprochen und war ein großer Erfolg.956 

Zudem weist Kameda darauf hin, dass das schlechte Gewissen aufgrund der Atombombenabwürfe 

über Hiroshima und Nagasaki die Popularität des buddhistischen Spiritualismus erhöht hätte. Mit 

der emphatischen Interpretation der japanischen Spiritualität wurde das „Gute-Selbstbild“ der 

jungen Amerikaner gefördert.957 

Wenn man die Situation in den USA, auf die Kameda hinweist, mit Mingei in Japan vergleicht, 

scheint es, als hätten sich beide Bewegungen aus der gleichen Motivation heraus entwickelt. Beide 

Nationen versuchten, das Erbe des Zweiten Weltkriegs durch das Eintauchen in den Spiritualismus 

zu überwinden. Der japanische Neo-Orientalismus, der auf die Schaffung eines positiven 

Selbstbildes abzielte und auch die Sammelleidenschaft der Mingei-Bewegung mit ihrer 

kolonialistischen Färbung einschloss, sollte jedoch kritisch diskutiert werden. Insbesondere vor dem 

Hintergrund, dass nun die Werke aus Korea und China besonders geschätzt wurden - Länder, die 

unter den kolonialen Angriffen Japans gelitten haben.958 Sugimotos Arbeiten betreiben die 

Enthistorisierung der Kulturgeschichte als Teil der Eigenheit japanischer Spiritualität. 

 

5.6.3. History bei Sugimoto 

 

Das zentrale Anliegen von Sugimoto ist es, abstrakte Begriffe wie Zeit, Geschichte oder auch 

Gottheit künstlerisch darzustellen. In Praise of Shadow (1988-) versuchte er, Zeit anhand des 

Niederbrennens einer Kerze in einer Dauerbelichtung abzubilden. Die Veränderung der Flamme 

einer Kerze ist in mehreren Fotografien festgehalten. (Abb. 58) Diese Arbeiten sind Sugimoto 

zufolge unter dem Einfluss von Marcel Duchamp entstanden.959 Während bei Duchamps Objets 

trouvés die Objektgeschichte keinerlei Rolle spielt, fügt Sugimoto der neutralen Objektgeschichte 

noch eine nostalgische Ebene hinzu. Der Titel der Arbeit, Praise of Shadow (jap. ineiraisan), zitiert 

den Titel des bekannten Romans Lob des Schattens. Entwurf einer japanischen Ästhetik von 

Tanizaki Junichirô (1886-1965), der 1933 publiziert wurde. Damals büßte Japan aufgrund des 

 
956 Das Life Magazines berichtet: „The art of Japan is generally tranquil, not often tragic or violent. It reflects religious 

traditions and most of all the Japanese love of home country and country-side. Scroll, screens and woodblock prints, all 

highly decorative, are done with meticulous care, formalized refinement of detail and delicate beauty of colour which 

place Japan’s among the great art of the world.“ Vgl. Life Magazine, 31.12. 1951: 69, in: Kameda 2013. 
957 Vgl. Kameda 2013: 75. 
958 Vgl. Min 2007 
959 Im Interview mit Bold äußert sich Sugimoto, dass er sowohl konzeptuell als auch visuell von Duchamp beeinflusst 

wurde. Vgl. Bold 27.05.2012. Auf seiner Webseite führt Sugimoto wie folgt aus: „Among the notes Marcel Duchamp 

left in his Green Box are various mathematical notations. The Large Glass attempted to throw projections of the unseen 

fourth dimension onto our three-dimensional experience, much in the same way that three- dimensional objects cast 

shadows onto two-dimensional surfaces.” Vgl. Sugimoto o.D. 



V. Mythmaker 

188 

Kriegs in der Mandschurei 1931-1933 internationales Ansehen ein, und es wurde umso mehr 

versucht, die Nationalpropaganda durch solche Bücher, die das einfache Leben der japanischen 

Bevölkerung stilisierten, zu fördern. So wird in Lob des Schattens das Leben der vormodernen Zeit 

ästhetisiert und das Licht der Kerze für die japanische Ästhetik als unabdingbar konstatiert.960 

Durch Sugimotos Zitat dieses Titels in seinem Werk wird die Entstehungsgeschichte des 

ursprünglichen Romans von Tanizaki negiert und die Schilderung des perfekten einfachen Lebens 

tritt allein in den Vordergrund.961 Sugimoto äußerte sich oft, dass er die ursprünglichen 

Empfindungen gegenüber den Objekten in seinen Arbeiten spürbar machen will. Zum Beispiel will 

er nachempfindbar machen, wie ein Urmensch auf das Meer blickte oder wie man am Anfang des 

20. Jahrhundert die moderne Architektur wahrnahm. Diese Urgefühle will er mit seinen Fotografien 

wecken. So entstanden die Serien Seascapes, die bereits erwähnt wurde, oder Architecture, in der 

die unscharfen Linien den ersten Entwurf der modernen Architekten darstellen sollen, ähnlich 

einem Skizzenbuch.962 (Abb. 57, 59) Auch in seiner Sammlung japanischer Antiquitäten geht es um 

das gleiche Thema.963 

Sugimotos frühe Arbeiten waren seriell und schienen von der Minimal Art und der Konzeptkunst 

beeinflusst zu sein. Die Serien Dioramas, Seascapes, Theaters, Portraits stellten zunächst vertraute 

Objekte in einer befremdlichen Realität dar. Mit der Zeit aber fließen immer mehr Bezüge zu den 

erfundenen Traditionen des 19. Jahrhunderts in seine Werke ein, somit rücken seine Arbeiten in 

einen nationalistischeren Kontext. Mehr als einmal übernahm er auch Kunstmotive aus dem 16. 

Jahrhundert, einer Zeit in der auch der berühmte Teemeister Sen no Rikyû und legendäre Künstler 

wie Kanô Eitoku und Hasegawa Tôhaku lebten. So wurde 2014 Glass Tea House Mondrian 

zunächst in Venedig und danach in Paris und Tokio gezeigt. Das gläserne Teehaus über Wasser 

wurde unter dem Einfluss von Sen no Rikyû konzipiert.964 Wie wiederholt schon erwähnt, wurden 

die Teezeremonie von Sen no Rikyû sowie sein Suizid in The Book of Tea von Okakura Kakuzô für 

die Nationalpropaganda ästhetisiert. Von Sugimoto werden nun sowohl die persönliche Tragödie als 

auch die Nationalpropaganda als fiktives Drama ästhetisiert. (Abb. 62) 

 
960 Sugimoto erklärt selbst auf seiner offiziellen Webseite seine Arbeit: „Japanese novelist Jun'ichiro Tanizaki disdained 

the "violent" artificial light wrought by modern civilization. I, too, am an anachronist: rather than live at the cutting 

edge of the contemporary, I feel more at ease in the absent past. […] Domesticating fire marks humankind's ascendancy 

over other species. For tens of thousands of years, we have illuminated the night with flames. Reflecting upon this, I 

decided to record "the life of a candle." Late one midsummer night, I threw open the windows, and invited in the night 

breeze. Lighting a candle, I opened my camera lens. After several hours of wavering in the breeze, the candle burned 

out. Savoring the dark, I slowly closed the shutter. The candle's life varied on any given night―short, intensely burning 

nights and long, constantly glowing nights―each different, yet equally lovely in its afterglow.“ Vgl. Sugimoto o.D. 
961 Eine luxuriöse Lebensführung wurde diese Zeit generell als unmoralisch betrachtet. Vgl. Shibasaki 2011:142. 
962 Vgl. Sugimoto 2005: 15. 
963 Vgl. Art iT 2005: 54. 
964 Sugimoto o.D. 



V. Mythmaker 

189 

In seiner Serie Yokohama-shashin 2007-08 (Abb. 60. a) fotografierte er den Berg Fuji auf 

Glasnegativen und kolorierte die Abzüge, bezugnehmend auf die Studienfotografie des 19. 

Jahrhunderts, die aus Europa über China schnell nach Japan gelangte. Die bei Sugimoto erzeugte 

Nostalgie wurde aber schon damals für touristische Zwecke eigenes kommerziell hergestellt.965 Die 

Künstlichkeit dieser Fotografien orientiert sich an den emotionalen Anregungen seiner Kindheit. 

Die Vorbilder für Yokohama-shashin 2007-08 stammen aus einer Fotodokumentation von 1856, als 

der US-amerikanischer Kommandeur Matthew C. Perry zur Durchsetzung des Vertrags von 

Kanagawa nach Japan reiste.966 (Abb. 60. b) Sugimotos Bilder sehen wie eine kolorierte Fotografie 

vom Anfang des 20. Jahrhunderts aus. Sugimoto wollte die sich immer verändernde Bedeutung des 

Berges Fuji in einem farbigen Foto darstellen und dein Eindruck eines ersten Blicks auf den 

bekannten heiligen Berg vermitteln.967 Einem zeitgenössischen Bericht zufolge war Perry voller 

Bewunderung, als er über die Sagami-Bucht hinweg den großen Fuji zum ersten Mal gesehen 

habe.968 Genau dieser Blick auf die Sagami-Bucht ist auch die wichtigste Kindheitserinnerung von 

Sugimoto, und dort gründete er dann auch später seine Odawara-Foundation.969 

2015 entdeckte Sugimoto in Vicenza eine Freskomalerei mit der Darstellung von vier 13- bis 14-

jährigen Christen aus Japan, die 1582 als Teil der Tenshô-Gesandtschaft mit christlichen 

Missionaren nach Rom reisten. Diese Missionare brachten eine Wandschirmmalerei von Kanô 

Eitoku mit dem Titel azuchijôno zu-byôbu für Papst Gregor XIII. als Geschenk mit, die heute 

verschollen ist. Sugimotos Prozess des Einfühlens ging daraufhin so weit, dass er nach eigener 

Aussage in einer Halluzination Kontakt zu den Reisenden aufgenommen hatte. Er wäre 

„unbewusst“ über den gleichen Riesenweg wie die Jungen aus dem Bild gewandelt.970 Er schreibt 

wie folgt: „Pope Gregory XIII welcomed the four boys because he saw them as renewing the spirits 

of three wise men coming from the East to pay homage to the new born Christ. The first encounter 

of the Japanese with the West, and Westerners’ first encounter with Japan – that sense of mutual 

surprise from over four centuries ago still flows in my bloodstream. I visited the places of origin of 

my own spirit and made a journey for visual confirmation purposes, which I unveiled here.“971 

 
965 Vgl. Delank 1996: 46. 
966 Vgl. United States Japan expedition by Com. M.C. Perry. Narrative of the expedition of an American squadron to the 

China seas and Japan 1856. Die Abbildung im Original ist schwarz-weiß. Vgl. Perry 1856. Perry blickte von der 

Sagami-Bucht aus auf den Fuji-Berg. „The Great Fusi, now, as the fog occasionally lifted, rose to view behind the head 

of the bay of Sagami, and its cone-like summit was disclosed, rising to an enormous height, far inland, and covered with 

a white cap, but whether of snow or of fleecy clouds it was impossible to distinguish.“ Vgl. Perry 1856: 333. Auf dem 

Cover von Perrys Bericht wurde der Fuji als japanisches Symbol für US-Amerikaner abgebildet. Vgl. Kohara 

29.09.2012. 
967 Yoshioka 12.10.2020. 
968 Vgl. Perry 1856: 333. 
969 Vgl. Sugimoto o.D. 
970 Vgl. Sugimoto o.D. 
971 Vgl. ebd. 



V. Mythmaker 

190 

Inspiriert durch diese Reise entstand die Serie Quattro Ragazzi (um 2014-2016). Diese wurde 

zusammen mit den bereits hier vorgestellten Namban-Kunstwerken (jap. Namban-bijutsu) des 16. 

und 17. Jahrhundert in der Ausstellung GATES OF PARADISE in der Japan Society in New York 

ausgestellt. Für diese Ausstellung wurde das bekannte Bild Kôhaku-zu byôbu (dt. Rote und Weiße 

Pflaumen) von Ogata Kôrin (Abb. 11) von Sugimoto in einer prächtigen Schwarzweißfotografie 

wiedergegeben, die den Titel gekka kôhaku-zu-byôbu (Ü. d. V. Pflaume im Mondschein) bekam. 

(Abb. 61) Obwohl die vier Jugendlichen der Tenshô-Gesandtschaft nach der Rückkehr in Japan auf 

grausamste Art und Weise zu Tode gebracht wurden, idealisierte Sugimoto mit den im Westen 

berühmten Meisterwerken von Ogata Kôrin die Geschichte dieser Tragödie. (Abb. 5) Sowohl die 

prähistorischen Werke als auch die Wandschirmmalerei von Kôrin werden bei Sugimoto als eine 

Vision der jugendlichen Sinnlichkeit zusammengestellt und wie eine Fotocollage ausgestellt.972 

Tsuji Nobuo versteht diese Uminterpretation alter prominenter Kunstwerke im zeitgenössischen 

Kontext als eine Tradition der japanischen Kunst. Die Kunstschaffenden fänden durch die Imitation 

der berühmten Werke neue Impulse für die Gegenwart.973 

Ein weiterer Einfluss auf Sugimoto liegt im Dekonstruktivismus von Jaques Derrida, der aus den 

USA nach Japan kam.974 Der Soziologin Michèle Lamont zufolge ist die Beliebtheit der 

französischen Philosophen in den USA in ihrem kommerziellen Erfolg gegenüber den 

amerikanischen Intellektuellen der 1960er-Jahre begründet. Derrida wurde nicht durch seine 

wissenschaftlichen Publikationen populär, sondern durch die gezielte Werbung der Verlage, die ihn 

zu einem Vorbild der linksorientierten Studenten stilisierten.975 Ob Archive Fever von Derrida die 

Serie History of History von 2003 beeinflusste, wird von Sugimoto nicht kommentiert. Auf jeden 

Fall war das Konzept der Dekonstruktion nach Derrida auch in Japan eine Modeerscheinung unter 

den Intellektuellen der 1960er-Jahre.976 Was die Rezeption der französischen Philosophen in Japan 

angeht, so spielte die Kyoto-Schule eine wichtige Rolle. Der japanische Philosoph Sugimura 

Yasuhiko erwähnte zur Übersetzung dieser Philosophie in der Kyoto-Schule, dass der französische 

Begriff témoignage durch den buddhistischen Begriff für Erleuchtung (jap. jikaku) umgedeutet 

wurde. Und dass Begriffe wie différance von Derrida, visage von Lévinas und la chair von Michel 

 
972 Vgl. BS Nippon Corporation 22.08.2013. 
973 Vgl. Tsuji 1988:285ff. 
974 2003 veranstaltete Sugimoto eine kleine Ausstellung unter dem Titel History of History, in der die Altkunst und seine 

eigenen Arbeiten zusammen ausgestellt wurden. History of History ist auch als sein Vermächtnis zu verstehen und 

wurde mehrmals gezeigt. Kameda vermutet, dass Sugimoto von der Ausstellung Archive Fever von 2008 in The 

international Center of Photography inspiriert wurde. Vgl. Kameda 2013: 69. 
975 „(…) like Barthes, Foucault, and Lacan, Derrida builds on the established culture of the left-oriented European 

intellectual public when he focuses on the relationship between power, on the one hand, and culture, knowledge, and 

rationality, on the other. […] Derrida provides a role model for young French intellectuals and has increased the appeal 

of the humanties.“ Vgl. Lamont 1987: 593ff. 
976 1966 besuchten Simone de Beauvoir und Jean-Paul Sartre Japan. Dieser Besuch wurde von den Medien als 

historisches Ereignis gesehen. Vgl. Ishii 2006: 96. 



V. Mythmaker 

191 

Henry bei den Philosophen der Kyoto-Schule eigenwillig interpretiert und diese Interpretationen 

dann mit der eigenen und der buddhistischen Philosophie kombiniert wurden. Die jeweiligen 

populären Begriffe der Franzosen wurden von Tanabe Hajime als „Primitive Dialektik des 

Körpers“ (jap. genshiteki-shintai) und von Nishida Kitarô als „historischer Körper“ (jap. rekishiteki-

shintai) eingeführt.977 Diese Übersetzungen ins Japanische machen keinen Sinn, und die 

eigenartigen Interpretationen werden heute als Übersetzungsfehler oder als nicht-japanisch 

angesehen.978 Dennoch wirken diese Pseudo-Deutungen bis heute nach, denn, wie bereits erwähnt, 

war die Kyoto-Schule der Anfang der „Spirituellen Intellektuellen“ in Japan, auf deren Einfluss hin 

auch Sugimoto seine künstlerischen Inspirationen mit der nationalen Identität verband und so 

ebenfalls die Jômon-Kultur zur Wurzel der gesteigerten Naturempfindung der Japaner:innen erklärt. 

Sein Ansatz ist damit aber letztendlich auch nur das Ergebnis der Auseinandersetzung mit dem 

Zeitgeschmack seiner eigenen Zeit in den USA und in Japan. Der Begriff „History“ ist bei 

Sugimoto daher keinesfalls nur als marktorientierte Fiktion zu verharmlosen, sondern muss als Teil 

der rechtspopulistischen Nationalpropaganda Japans kritisch hinterfragt werden. 

 

5.7. Versuche der Grenzüberwindung im globalen Kunstmarkt 

 

5.7.1. Globaler Kunstmarkt und japanische Kunstidentität nach 1945 

 

Die vorrangigste Aufgabe Japans in den 1950er-Jahren war der zukunftsorientierte Wiederaufbau 

des Landes. Dafür mussten die internationalen Netzwerke gepflegt und vor allem mit den 

westlichen Industrieländern friedliche Beziehungen aufgebaut werden. 

Im künstlerischen Bereich wurde nach 1945 die Überwindung der westliche Moderne als 

vordringlichste Aufgabe angesehen.979 Die „Moderne“ zu überwinden, hieß damals, die immer noch 

dominierenden westlichen Werte zu überwinden. So entstanden junge künstlerische Bewegungen, 

die auf der Suche nach einer eigenen japanischen Kunstidentität waren.980 Diese künstlerische 

Gegenbewegung fand in der größten Wachstumsphase der japanischen Wirtschaft statt. 

Von 1949 bis 1963 wurde die jährlich stattfindende Yomiuri Indépendant Exhibition durch die 

japanische Tageszeitung Yomiuri Shinbun veranstaltet, in deren Rahmen junge Kunstschaffende 

 
977 Vgl. Sugimura 2010: 24-36. 
978 Vgl. Ôsawa 2007: 22. 
979 Vgl. Nakamura 1984: 10. 
980 Einer der einflussreichsten japanischen Kunstkritiker, Haryu Ichirô (1925-2010), fokussierte sich auf die japanische 

Kriegskunst ab dem 19. Jahrhundert und publizierte bis zu seinem Tod zu diesem Thema, was die japanische 

Gegenkunst (Jap. han-geijutsu) maßgeblich beeinflusste. Vgl. Haryu 1984: 14f, in Nakamura 1984:10. 



V. Mythmaker 

192 

experimentell und ohne Einschränkung ihre innovativen Ideen als Gegenkunst ausstellen 

konnten.981 1954 wurden einige Kunstschaffende und Gruppen, die unter dem Einfluss des 

Surrealismus und Dada aus dem Westen standen, bekannt.982 Durch ihre provokanten Aktionen 

versuchten sie, die eigene Kunstidentität auszuloten.983 

Unabhängigkeit vom Westen bedeutete für die jungen Kunstschaffenden die Darstellung der 

Gegenstände ohne historisch-philosophische Vorgeschichte. Aber der von ihnen gesuchte 

Naturalismus und die Esoterik des 19. Jahrhunderts prägten bereits ihre Bildsprache, was bei ihnen 

jedoch nicht als westlicher Einfluss gesehen, sondern als ur-japanische Eigenart verstanden wurde. 

Ende der 1960er-Jahre traten die ersten für diese neue Ära bereiten Kunstschaffenden in 

Erscheinung, die später unter dem Namen Mono-ha bekannt wurden.984 (Abb. 63) Mono lässt sich 

mit „Gegenstand“, „Material“, „Objekt“ oder „Substanz“ übersetzen und ha bedeutet „Gruppe“. Die 

hier zusammengefassten Kunstschaffenden glaubten, dass sie durch ihre Arbeit das ursprüngliche 

Wesen der Materialien entdecken könnten.985 Allerdings ist in diesem Bestreben der Mono-ha eine 

gewisse Verwandtschaft zur Arte Povera in Italien, zu Joseph Beuys in Deutschland und zur Process 

Art in den USA nicht von der Hand zu weisen. Doch betrachteten die Mono-ha-Anhänger das 

Vertrauen auf das Wesen der Materialien als die die Japaner:innen auszeichnende einzigartige 

Kunstsensibilität und sahen darin eine fundamentale Opposition zum westlichen 

Kunstverständnis.986 Ihre „japanspezifische“ Betrachtung der Materialität wurde in der westlichen 

Kunstszene allerdings nicht unbedingt als japanisches Alleinstellungsmerkmal gesehen. Die 

Ausstellung The New Japanese Painting and Sculpture von 1967 im MoMA, New York, bekam von 

der Kritik den Stempel „Nachahmung des Westens“ aufgedrückt. Die Kuratorin Mitsuyama erinnert 

sich an die unangenehme Stimmung in der damaligen internationalen Kunstszene, in der die 

 
981 Vgl. Takashina 1976: 211, in: Yamada 1976. 
982 Ein Teil des futuristischen Manifests von F.T. Marinetti wurde 1909 von Mori Ôgai übersetzt. 1912 wurde über die 

Futuristen-Ausstellungen in Paris als neue Kunstströmung in der Tageszeitung (Yomiuri-shinbnun) berichtet. Der 

Dadaismus wurde nach 1920 „als Fortführung von Futurismus, Kubismus und Sezession“ gesehen. Vgl. Hackner 2001: 

39. Da der Einfluss der westlichen modernen Kunst als Sozialismus interpretiert wurde, wurden diese japanischen 

Künstler als Gegenkünstler betrachtet. Vgl. ebd.: 160f. 
983 Hariu äußerte sich 1959 zu den jungen japanischen Künstlern wie folgt: „Sculptors must throw away concepts and 

illusions, and lend their ears to the language of things: they must search the relation between mass and space and extract 

a decisive form. Unfortunately, however, there is nothing that lacks this ,power of imagination regarding things‘ more 

than Japanese sculpture.“ Vgl. Haryu 1959:155, in: Yoshitake 2013:121, in Doryn 2013. 
984 Die Künstler nannten sich nicht selbst Mono-ha, sondern vielmehr bezeichnet Mono-ha das Gesamtphänomen und 

nicht eine spezifische Künstlergruppe. Vgl. Okada 1995: 14f. 
985 Minemura schreibt über die Anfänger der Mono-ha-Bewegung und Sekine Nobuo (1942-2019) wie folgt: “he 

[Sekine Nobuo] succeeded in making that tradition of intellectualistic sight manipulation realize, by means of 

introducing things, a most brilliant conversion from the ,ambiguity of seeing‘ towards the ,discovery of to be‘“. Vgl. 

Minemura 15.08.1985. 
986 Die japanische Kunstforschende Yoshitake Mika erklärt den Begriff mono im japanischen Gebrauch und die 

künstlerische Konfrontation. Sie erläutert: „The Japanese discourse on art was taking on a new aesthetic involvement 

with the experiential process of articulating this „language of things“ (mono no kotoba) and exploring the multiple ways 

in which the work of art engages the physical experience of the viewer“. Vgl. Yoshitake 2012: 121, in: Doryn 2013. 



V. Mythmaker 

193 

japanische Kunst entweder als reine Imitation der westlichen Kunst oder als Echo des 

Fundamentalismus des altmodischen Japonismus betrachtet wurde. Die Befreiung von gegen Japan 

gerichteten Vorurteilen schien unmöglich.987 

Die japanischen Kunstschaffenden sahen Mono-ha jedoch als selbstverständliche Rückkehr zur 

ursprünglichen Kultur ihres Landes988 und konnten die fundamentalistische Färbung ihrer Arbeit 

selbst nicht erkennen. Die damals jungen Kunstschaffenden verstanden ihre naturalistischen 

Darstellungen als Zeichen ihrer antiautoritären Haltung und konnten darin nicht die Folgen der 

Verwestlichung und der Expansionspolitik des 19. Jahrhunderts sehen. Ihr Ziel war es vielmehr, 

dem westlichen Wertesystem gänzlich zu entkommen.989 

In den Jahren 1978 und 1979 wurde die Ausstellung MA, Space-Time in Japan von Isozaki Arata im 

Musée des arts décoratifs in Paris, im Cooper-Hewitt-Museum in New York und auch in Houston, 

Chicago, Stockholm und Helsinki gezeigt. Isozaki verstand das Konzept Ma als einen „Vorschlag 

gegen den sogenannten Eurozentrismus“990. Der Begriff Ma bedeutet „Raum“. Die japanspezifische 

Raumdefinition in der modernen Malerei, Fotografie und Performance, dem Theater, der Musik, 

Skulptur, Architektur und überhaupt dem alltäglichen Leben war in der Ausstellung weitgehend 

durch Isozakis kuratorische Auswahl präsentiert. Sein Konzept hatte dennoch nicht sonderlich viel 

Kontur, sondern stellte lediglich den Versuch dar, die japanische Modernität unter dem neuen 

Begriff Ma abermals zu mystifizieren. Isozaki wollte durch seine Ausstellung zum weiterhin recht 

unklaren Konzept Ma die „Japanische Singularität“ von den westlichen Werten lösen und 

„zurückgewinnen“.991 Die bekannte japanische Kuratorin Okabe Aomi bemerkte 2020 zu dieser 

Ausstellung, dass „das für Westler fremde Konzept ʻMaʼ den japanischen Kunstschaffenden die 

freie Ausdrucksmöglichkeit ermöglicht, ohne den Betrachtern aus dem Westen einen Ansatzpunkt 

zur Kritik zu geben. Die ʻWestlerʼ können also nur das vorgegebene Konzept annehmen und 

erlernen.“992 Die Aussagen von Isozaki und Okabe verdeutlichen, wie intensiv die kämpferische 

Haltung gegen den eurozentristischen Blick bis heute fortbesteht, so als ob die Japaner:innen sich 

immer noch durch den Imperial Gaze unterbewertet fühlten. Isozakis Wirken und die Erläuterungen 

Okabes sind auch deswegen beachtenswert, da sich die japanischen Kunstschaffenden ganz bewusst 

für ein dem Westen fremdes Konzept entschieden haben, um dies in den USA und Europa in den 

Vordergrund zu stellen, um endlich auf Augenhöhe mit diesen Märkten interagieren zu können. Der 

 
987 Vgl. ebd. 
988 Vgl. Nakamura 1984: 35. 
989 Unter der japanischen Besatzung bis 1945 wurde in den kolonialisierten Ländern die japanische Kunstausbildung 

eingeführt. Nach der Befreiung galt es beispielsweise in Taiwan, sich aus dem von den Japaner:innen oktroyierten 

selbstexotisierenden Bild zu befreien. Vgl. Bauer-Zhao 2020: 25f. 
990 Vgl. Isozaki 2004: 187-199. 
991 Vgl. ebd. 
992 Ü. d. V., vgl. Mori Art Museum 17.10.2020. 



V. Mythmaker 

194 

Versuch, mit Ma die japanspezifische Besonderheit durch die Betonung der Spiritualität 

hervorzuheben, scheint jedoch eine bekannte Strategie des 19. Jahrhunderts zu sein. Das Konzept 

Ma erinnert an die mythologisierte Teephilosophie von Sen no Rikyû, die im 19. Jahrhundert als 

japanische Tradition eingeführt wurde. Selbst der populäre Philosoph Jaques Derrida versuchte sich 

an einer Deutung des Begriffs Ma, die allerdings wenig nachvollziehbar bleibt.993 Das etwas 

nebulöse Konzept passte zur damaligen Stimmung einer Weltverbundenheit (kommerziell und 

spirituell), die das Gefühl erlaubte, dass West und Ost gemeinsame Werte besäßen. Indem im 

Westen ein neues, fremdes Konzept breit konsumiert wird, steigert sich auf Seite der Konsumenten 

das Gefühl der Verbundenheit durch das Gefühl, sich mit etwas Neuem auseinandergesetzt zu haben 

– auch wenn dies nur sehr oberflächlich geschieht. Dieser neue „globale Exotismus“ passte perfekt 

zur damaligen kommerzialisierten Weltkultur.994 Buddhistisch anmutende Begriffe wie „Leere“ und 

„Nichts“ wurden im globalen Wirtschaftsboom mit Design und Architektur verbunden und als 

„japanische Besonderheit“ verkauft.995 Durch den Bedarf an immer neuen exotischen Konzepten im 

Westen ließ sich „Spiritualität“ immer besser auch im Bereich des Tourismus verkaufen. Das 

Kreisen um die Begriffe „Leere“ und „Nichts“ schuf dabei eine perfekte Projektionsfläche für alles 

und jeden. 

Die japanischen Kunstschaffenden nach 1945 brachten Themen wie Tod, Leben, Liebe, Angst, 

buddhistische Leere oder das Mysteriöse vermehrt in die Öffentlichkeit, was neu war, obwohl 

metaphysische Themen bereits seit dem 19. Jahrhundert für die Japaner:innen ein neues 

Forschungsgebiet waren und auch Einzug in die japanische bürgerliche Kultur gehalten hatten.996 

Schon seit der Edo-Zeit wurden die menschlichen Befindlichkeiten im Ukiyo-e dargestellt und in 

der Literatur beschrieben. Ab dem 19. Jahrhundert wurden dann westliche Philosophie und Literatur 

wahllos importiert und sofort in der Populärkultur als gut verkaufbare Themen verarbeitet. Diese 

leicht konsumierbare Ästhetik prägt die japanischen Kunstschaffenden bis heute.997 

 
993 Isozaki erweiterte sein Konzept Ma nach Derrida intuitiv. Er verband Ma als „éphémère“ mit dem Schatten von In 

Praise of Shadows von Tanizaki Junichirô. Vgl. Isozaki 2004: 187-199. 
994 In den USA war das Konzept Global Village aus dem Kultbuch Marshall McLuhans The Gutenberg Galaxy das sich 

auch mit der der neuen Computertechnik auseinandersetzt hervorgegangen. Der Begriff Global stand in den 1970er-

Jahren für die Verbundenheit mit der Welt, was auch Nam June Paik in seinen Arbeiten übernahm. Vgl. Park 2015: 210. 
995 Der deutsche Architekt Günter Nitschke beschäftigte sich beispielweise mit dem Konzept Ma seit den 1960er-Jahren. 

Er erläutert wie folgt: “In March 1966 ARCHITECTURAL DESIGN, London published three-year research of mine 

under the title of “MA - The Japanese Sense of Place”. This search of mine into the possibility of an additional human 

sense, a “sense of place” had two origins, in my long-time relationship with Peter and Alison Smithson of TEAM X, 

London, the other in Hugo Häring’s small publication “Das Geheimnis der Form” (The Mystery of Form). Arriving in 

Japan in the 1960’s this predisposition led me to render the Japanese expression MA beyond its established translations 

as “sense of place” for the first time.” Vgl. Nitschke. 
996 Die westliche Philosophie wurde von den Philosophen in Kyoto (Kyotogakuha) mit der japanischen Gedankenwelt 

verbunden und beeinflusste so die sogenannten Spirituellen Intellektuellen der kommenden Zeit. Vgl. Sugimura 22-28. 
997 Zur gezielten Vermarktung von Gefühlen und den damit verbundenen gesellschaftlichen Auswirkungen vgl. Polanyi 

1977: 53-63/ 1978: 157. 



V. Mythmaker 

195 

In den 1980er-Jahren setzte sich dann eine neue Generation mit der Zuwendung zum 

vorherrschenden Zeitgeschmack der „Hybridität der Kulturen“ und der Internationalisierung der 

Kunstschaffenden auseinander, was zur Überwindung nationaler Grenzen führen sollte.998 Der 

japanische Staat und die großen Unternehmen konnten aufgrund der boomenden Wirtschaft die 

Produktions- und Transportkosten für diese neue Kunst tragen. Somit wurde der Kunstaustausch mit 

der ganzen Welt aktiv gefördert, was ebenfalls ein Zeichen für den aufkommenden 

Multikulturalismus darstellt. Die international prägende Ausstellung für diese multikulturelle Ära 

war Magiciens de la terre im Centre Pompidou in Paris im Jahr 1989, wo die westliche Kunst und 

die nicht westliche Kunst „gleichberechtigt“ nebeneinander ausgestellt wurde.999 Jedoch wurde die 

deutlich eurozentristische Perspektive des Ausstellungskonzepts damals schon kritisch 

wahrgenommen. So wurde zum Beispiel angeführt, dass eher rein ethnologisch interessante 

Exponate aus Afrika und Indien als ,authentische Kunst‘ präsentiert und mit der zeitgenössischen 

Kunst aus den Industriestaaten zusammengebracht wurden.1000 Die Teilnehmer mit asiatischer 

Herkunft wie Kawara On oder Nam June Paik wurden allerdings als „totally integrated into the 

Western art Scence“ gesehen.1001 

In Magiciens de la terre wurde das Konzept Global endgültig im Kunstmarkt verbreitet. Es folgte 

zum Beispiel The global Issue als Hefttitel bei Art in Amerika. In dieser Ausgabe wurde „global“ als 

Begriff des aktuellen Zeitgeistes debattiert.1002 Eine universell gültige Kunstsprache könne, dem 

damaligem Wunschglauben zufolge, durch die „Magie“ der Kunst Grenzen verschmelzen, was 

gerade den mystifizierten japanischen Spiritualismus gut im globalen Kontext positionierte. Die 

bisweilen angebrachte Kritik, dass japanische Kunstschaffende fundamentalistische Nationalisten 

oder altmodische Japonisten wären, wurde durch die neue Verbindung von Popkultur mit 

Cybertechnik und die damit entstandene neue Ästhetik unterlaufen. Murakami Takashi, Mori 

Mariko oder Sugimoto Hiroshi sind sich alle dieser Vorurteile bewusst, weswegen sie sich 

besonders dieser im Westen erfolgreichen neuen Bildsprache bedienen. 

Der besonders im Kunstmarkt suggerierte Multikulturalismus wurde in Japan durch den Tourismus 

genutzt und vermarktet. Aufgrund des Wirtschaftswachstums reisten nun viele Japaner:innen als 

Backpacker ins Ausland. Parallel zu Discover Japan, was sich an ausländische Touristen wandte, 

wollten nun japanische Touristen das mysteriöse Asien und andere nicht westliche Kulturen 

entdecken. An der 6th Triennale Art Exhibition in Neu-Delhi von 1986 nahmen auch junge 

 
998 Vgl. Nakamura 1984: 6. 
999 Vgl. Steeds 2014: 25. 
1000 Vgl. Araeen 2014: 238-251, in: Steeds 2014. 
1001 Wenn die nicht westlichen Künstler im westlichen Kontext zu verstehen sind, sind sie „integriert“. Aber Paik und 

Kawara wollten auch ihre Unterschiede hervorheben. Vgl. Poinsot 2014: 106, in: Ebd. 
1002 Vgl. Weibel 2020: 60-73. 



V. Mythmaker 

196 

Kunstschaffende aus Japan teil und wurden für ihre „Befreiung aus den westlichen 

Werten“ gefeiert.1003 Hierbei muss angemerkt werden, dass die Japaner:innen dabei ihre eigene 

Vergangenheit als Kolonialmacht nicht mehr vor Augen hatten und nun in Indien theatralisch die 

Befreiung von den westlichen Werten propagierten, ausgerechnet an einem Ort, an dem sich 

westliche Touristen aus der ganzen Welt sammeln, um Spiritualität zu finden. Zeitgleich versuchten 

Kunstschaffende aus Korea und Taiwan hingegen, sich mit dem Kolonialerbe aus der Zeit der 

japanischen Okkupation auseinanderzusetzen.1004 

In den 1990er-Jahren dominierte die „World Art History“ mit ihrem Kulturrelativismus. Im 

Hintergrund steht hier der Aufstieg der großen Schwellenländer wie China und Indien. Die 

Diskussion zum Begriff der „Postmoderne“ wurde zu einem zentralen Thema der zeitgenössischen 

Kunst.1005 Mit der rasch voranschreitenden Medialisierung schienen Modebegriffe wie Hybridität 

und Entdifferenzierung eine aufgeklärte Zeit einzuläuten.1006 In den 1990er-Jahren versprach der 

Begriff der Globalisierung im Westen noch reibungslose Zusammenarbeit und das allmähliche 

Verschwinden der Nationalgrenzen, andere Wahrnehmungen sahen darin aber schnell eine 

vermeintliche „Gleichwertigkeit ohne Gleichberechtigung“.1007 In der Ausstellung A Primal Spirit: 

Ten Contemporary Japanese Sculptors, die in Los Angeles, Chicago, Ottawa und Tokio gezeigt 

wurde, wurde Vertreter der Post-Mono-ha präsentiert. (Abb. 82, 83) Der amerikanische Kurator 

Howard Fox brachte die ausgestellten Werke jedoch wieder mit dem Shintô in Zusammenhang, was 

die Wahrnehmung der Werke wieder in den alten Japonismus zurückwarf. Die Kunstforschende 

Mitsuyama arbeitete auch für diese Ausstellung und äußert sich, dass die japanischen 

Kunstschaffenden nicht ohne Vorurteile betrachtet wurden.1008 In A Primal Spirit wurden 

 
1003 Der Kunstkritiker Nakamura schrieb, dass man nur vorsichtig von de Originalität der Japaner:innen sprechen solle 

und die Lokalität und die Körperlichkeit als Erfahrung als Kompetenz bei der Internationalisierung der Kunst bedacht 

wird. Vgl. Nakamura 1984: 6. 
1004 Der durch japanische Besetzung geführte Exotisierung musste nach dem Pazifikkrieg in Taiwan erarbeitet werden. 

Vgl. Bauer-Zhao 2020: 47. Der Versuch, den Restorientalismus zusammen mit asiatischen Ländern zu diskutieren und 

zu forschen, ist heute doch aktiv veranstaltet. Vgl. Inaga 2010. Die Kunstforschende erwähnte zu dem 

Austauschstudenten aus China, Korea und Taiwan in den 1930er-Jahren in Teikoku-Bijutsu-Gakkô (dt. Kaiserliche 

Kunstfachschule). Die Hälfte der Studenten waren die Austauschstudenten und sie wollten die westliche Kunst und 

neuartige Filmtechnik studieren, welchen in ihrem Heimatland nicht als Fach angeboten waren. Vgl. Kozawa 1994: 27-

31. 
1005 Vgl. Mori Art Museum 30.10.2020. 
1006 André Jansson verdeutlicht wie folgt: „The question of de-differentiation is closely bound up with theories of post-

tourism and, in a broader sense, postmodernity that flourished in the 1980s and 1990s. While modern society was 

marked by differentiation, meaning that various spheres of activity developed their own institutional logics, norms, 

regulations, etc., the postmodern condition epitomized the gradual breakdown of such distinctions (e.g., Featherstone, 

1991; Lash, 1990). As Lash and Urry argued in 1994, electronic media and the pervasiveness of visual consumption 

throughout culture was a key force behind this development, ultimately problematizing the boundaries between 

representations and reality“. Vgl. Jansson 2021: 16, in: Månsson 2021. 
1007 Vgl. Zuboff 2019: Kindle-Position 8987. 
1008 Die Kunstforschende Mitsuyama arbeitete mit Howard Fox. Fox und Mitsuyama glaubten, dass die Arbeit 

überhaupt kein Japonismus sei, wenn der einzelne Künstler zur Sicht gebracht würde. Vgl. Mori Art Museum 

30.10.2020. 



V. Mythmaker 

197 

Skulpturen aus Holz ausgestellt. Die teilnehmenden Kunstschaffenden hatten aus dem für 

Japaner:innen vertrauten Material zeitgenössische Kunstwerke gefertigt, die für Mitsuyama nichts 

mit „Japonismus“ zu tun haben. Die westlichen Betrachter hingegen reagierten auf das Material 

Holz, als sei es ein Symbol der japanischen Selbstorientalisierung. Als Gegenargument zur 

Japonismus-Kritik wurde daraufhin die Ausstellung Against Nature. Japanese Art 1989-91, vom 

MIT List Visual Arts Center, der Grey Art Gallery at New York University und der The Japan 

Foundation, Tokyo1009 veranstaltet. In dieser Schau lag der Fokus auf der Vielseitigkeit der 

japanischen Stadtkultur. Diese Vielseitigkeit wurde bewusst als oppositionelles Konzept geplant, 

sodass die Großstadtkultur als Kontrast zu den Traditionen und zu Shintô und Buddhismus 

dargestellt wurde.1010 Solche Gegensätzlichkeiten sind allerdings schon längst Teil des westlichen 

Japan-Bildes und werden gezielt für touristische Werbung eingesetzt. 

2001 fand die Ausstellung Century City in der Tate Modern, London, statt. Konzept der Ausstellung 

war es, die unterschiedlichen Dynamiken ausgewählter moderner Großstädte aus aller Welt 

vorzustellen und zu vergleichen. Es wurde versucht, die verschiedenen Auffassungen des Modernen 

für jedes repräsentierte Land spezifisch zu definieren. Jedoch scheint eine solche Fokussierung auf 

die Großstädte im Bewusstsein einer globalen Ökonomie für die Suche nach Unterschieden nicht 

angebracht.1011 Der japanische Beitrag beleuchtete die Zeit zwischen 1967 bis 1973, in der sich die 

radikalen Kunstbewegungen in Japan formierten.1012 Als Kuratorin zeichnete Tomii für die 

Ausstellung verantwortlich. Sie versuchte, die „Resonanz“ der Verschiedenheit spürbar zu machen. 

Ihre Strategie war es, die Aufmerksamkeit auf die Gegenkunst aus Japan zu lenken. Diese 

„Resonanz“ fand sich aber nur noch in den für Touristen leicht verständlichen Subkulturen und in 

körperlich erfahrbaren Rauminstallationen. Ab 2001 richtete sich der Blick der internationalen 

Kunstwelt dann vermehrt auf die Kunst und die Kultur der sogenannten BRICS-Länder der Next 

 
1009 Die Wanderausstellung Against Nature. Japanese Art 1989-91 wurde auch im San-Francisco-Museum of Modern 

Art (15.06. bis 06.08.1989), im Akron Art Museum, Akron, Ohio (09.09 bis 05.11.1989), im MIT List Visual Arts 

Center, Cambridge, Massachusetts; der Bank of Boston Art Gallery (08.12.1989 bis 11.02.1990), im Seattle Art 

Museum, Seattle, Washington (22.03. bis 13.05.1990), im The Contemporary Arts Center, Cincinnati, Ohio (08.06. bis 

27.07.1990), in der Grey Art Gallery, New York University (11.09 bis 18.10.1990) und im Contemporary Arts Museum 

Houston, Texas (16.11.1990 bis 1202.1991) gezeigt. Vgl. MIT List Visual Arts Center, Stand 08.10.2022. 
1010 Die gezeigten Künstler waren Dumb Type, Miyajima Tatsuo, Morimura Yasumasa u.a. Sie alle sind bis heute in der 

internationalen Kunstszene als japanischer Künstler präsent. Die Ausstellung wurden durch die staatliche Unterstützung 

der The Japan Foundation unterstützt. Vgl. Mori Art Museum 30.10.2020. 
1011 Siehe Kapital 5.2. der vorliegenden Arbeit. 
1012 Vgl. Mori Art Museum 30.10.2020. Die japanische Kuratierende Tomiyama Reiko war für die japanische Abteilung 

bei Century City verantwortlich. Sie schrieb unter anderem zu den japanischen Kunstbewegungen ab den 1960er-Jahren 

das Buch Radicalism in the Wildness. Die Künstler diese Zeit wehrten sich gegen die Vorurteile gegenüber der 

japanischen Kunst auf und lehnten sich gleichzeitig gegen die Autorität des japanischen Staates auf. Vgl. Tomii 2016: 

8f. 



V. Mythmaker 

198 

Eleven,1013 wohingegen Japan, das schon wirtschaftlich angeschlagen war, mit der Konkurrenz 

nicht mehr mithalten konnte. Japan verlor allmählich den Status des Exoten, den es früher innehatte 

und wurde in der Außenwahrnehmung schlicht zu einem fremden Land, das im beginnenden 

Informationskapitalismus keine wirtschaftliche Aufmerksamkeit mehr generieren konnte.1014 

 

Im Folgenden soll am Beispiel der zwei Kunstschaffenden Shiota Chiharu (1977-) und Ikeda Ryôji 

(1966-), die in den 1980er und 1990er-Jahren ihre Ausbildungen durchliefen, veranschaulicht 

werden, wie durch die Internationalisierung der Kunstausbildung eine kulturelle Hybridität 

entstand. Beide erlebten das Gefühl der neuen „Grenzenlosigkeit“, sie werden vor allem in Europa 

geschätzt und sind dort erfolgreich. Durch diese zwei Kunstschaffenden wird das Thema der 

„Grenze“ in der heutigen Kunstszene in den Fokus gestellt. Die Frage dabei ist, ob die 

raumgreifenden Installationen und körperlich erfahrbaren Werke die avisierte Grenzverschmelzung 

und damit letztendlich auch die Grenz-überwindung leisten können? Dabei spielt „die Ökonomie 

der Aufmerksamkeit“ im Informationskapitalismus eine wichtige Rolle. Sowohl Shiota als auch 

Ikeda verwenden Modebegriffe, die von den Medien vorgegeben werden. Ihre Werke ermöglichen 

scheinbar auch ohne Vorkenntnisse über „das Fremde“ grenzüberschreitende Erfahrungen und 

begeistern damit die internationale Kunstszene. 

 

5.7.2. Shiota Chiharu 

 

Shiota Chiharu wurde 1972 in Osaka geboren und studierte zunächst ab 1992 Ölmalerei in Kyoto an 

der Kyoto Seika University.1015 1993 hielt sie sich als Austauschstudentin an der Canberra School of 

Art in Australien auf. Dort erweiterte sie ihre Ausdrückmöglichkeiten um die Rauminstallation und 

Performance.1016 Als Shiota 1990 eine retrospektive Ausstellung von Magdalena Abakanowicz 

(1930-2017) in Japan sah, hatte sie den Wunsch, bei ihr zu studieren, und schrieb ihr einen Brief 

nach Deutschland. Die Antwort auf ihren Brief kam jedoch nicht von Magdalena Abakanowicz, 

sondern von Marina Abramović, die mit der eigentlichen Adressatin verwechselt wurde. So kam es, 

 
1013 BRICS steht für Brasilien, Russland, Indien, China und Südafrika. Die Next Eleven umfassen die 

bevölkerungsreichen Länder Ägypten, Bangladesch, Indonesien, Iran, Mexiko, Nigeria, Pakistan, Philippinen, 

Südkorea, Türkei und Vietnam. 
1014 George Franck zufolge steigert sich die Wichtigkeit der „Ökonomie der Aufmerksamkeit“ bei Verknappung der 

Ressourcen. Dann wird Information mit Währung gleichgesetzt. Hierbei ist „Knappheit“ eben nicht Mangel 

gleichzusetzen. „[Die] Knappheit wächst vielmehr mit der Fülle der Angebote“. Vgl. Franck 2007 [1989]: 50f. 
1015 Als Shiota zunächst mit Ölmalerei begann, fiel sie gleich in eine Krise und nach einem Jahr konnte sie nicht mehr 

malen. Deswegen suchte sie im Ausland nach anderen Möglichkeiten. Vgl. Kyoto Seika University 20.02.2020. 
1016 Vgl. Sistermanns 09.04.2018. 



V. Mythmaker 

199 

dass Shiota zwischen 1997 und 1999 bei Marina Abramović studierte1017 und danach bis 2003 bei 

Rebecca Horn. 

Heute ist Shiota eine der erfolgreichsten Kunstschaffenden Japans und begeistert ihr Publikum mit 

ihren großen Installationen, ihrer Malerei und ihrer Arbeit als Bühnenbildnerin auf der ganzen Welt. 

Shiota befasst sich mit gebrauchten Alltagsgegenständen wie Fenstern, Schlüsseln, Koffern und 

Schuhen, die für sie das Gedächtnis und die Erfahrungen der Menschen, die sie getragen und 

verwendet haben, vermitteln können.1018 

Für ihre frühen Arbeiten waren die Erfahrungen bei Abramović von großer Bedeutung, und ihr 

künstlerischer Ausdruck findet zunächst in einer Form der körperlichen Kasteiung statt. Durch die 

in Abramovićs Klasse vermittelte Härte bekam Shiota den Eindruck, dass die Studenten zum 

Äußersten bereit sein müssen, auch dazu zu sterben. So verbrachten Abramovićs Studenten 

beispielsweise den Dezember in einem kalten Schloss eines Kardinals in Frankreich, wo sie weder 

essen noch sprechen durften. Am ersten Tag mussten die Studenten, ohne zu sprechen, um einen 

See herum wandern. Am nächsten Tag wurden ihnen die Augen mit Augenbinden verdeckt und die 

Teilnehmer mussten den gleichen Weg um den See herum gehen. Manche verloren dabei ihre 

Orientierung und fielen in den eiskalten See. An einem anderen Tag mussten die Studenten dann 

nackt in den Schnee springen und schreien. Am fünften Tag kam Abramović auf Shiota zu und 

befahl ihr, aufzuschreiben, was ihr nach der quälenden Askese in den Sinn kam. Das Wort, das 

Shiota aufschrieb, war „Japan“, ihr Heimatland, das sie in diesem schweren Moment vermisste. 

Shiota verstand, dass Abramović ihren Studenten durch diese Exerzitien das Thema der ultimativen 

Selbsterforschung des Kunstschaffenden näherbringen wollte. Den fast kultischen Führungsstil 

Abramovićs fand Shiota lehrreich, und beide stehen nach wie vor noch in Kontakt.1019 

1999 schuf Shiota eine Videoinstallation mit dem Titel Bathroom. (Abb. 64) In dem 

Schwarzweißfilm sitzt Shiota in einer Badewanne voll schlammiger Erde und übergießt sich mit 

einer Schüssel fortwährend den Kopf. Der Film dauert fünf Minuten, sodass der Schlamm ab einem 

gewissen Zeitpunkt auch in ihren Mund fließt. Auf diesem Film aufbauend entstand AFTER THAT 

(1999). In AFTER THAT präsentierte Shiota ein mit Schlamm verschmutztes Damenkleid. (Abb. 

65) Sie wollte damit ausdrücken, dass das „Gedächtnis der Haut“ nie vergeht und dass Kleidung 

eine zweite Haut sei, welche die Erinnerung der Menschen, die sie getragen haben, vermittelt.1020 

Diese beiden Arbeiten können als Antwort auf den durch die Exerzitien ihrer Lehrerin 

hervorgebrachten Begriff „Japan“ gesehen werden, in dem Sinn, als dass man die Spuren der 

 
1017 Vgl. Okabe 10.05.2009. 
1018 Vgl. Sistermanns 09.04.2018. 
1019 Vgl. Okabe 10.05.2009. 
1020 Vgl. Tatehata 2014: 151f, in: Gras Balaguer 2014. 



V. Mythmaker 

200 

Vergangenheit immer mit sich trägt. 2000 entstand IN SILENCE, für das sie ein Klavier anzündete 

und anschließend das verbrannte Instrument ausstellte. Das Instrument habe danach keine 

Möglichkeit mehr gehabt, musikalisch etwas auszudrücken. Diesen Zustand empfand Shiota ähnlich 

ihrer eigenen künstlerische Position, da sie ohne Worte etwas zum Ausdruck bringen muss.1021 Das 

Bild des verbrannten Klaviers wurde von ihren persönlichen Erfahrungen angeregt. Als Shiota neun 

Jahre alt war, wurde ihr Nachbarhaus von einem Brand zerstört, dabei sah sie einen verbrannten 

Flügel.1022 (Abb. 66) 

In den folgenden Jahren sind Angst, Unsicherheitsgefühle und Heimatlosigkeit die zentralen 

Themen der Künstlerin. Nach 2000 schuf sie mehrere Arbeiten mit Krankenhausbetten und Fäden. 

In dieser Serie werden jeweils mehrere Betten mit zahllosen schwarzen Fäden buchstäblich 

verknüpft.1023 (Abb. 67) Während der Präsentation der Arbeiten in den Ausstellungen liegen 

bisweilen Shiota und andere Kunstschaffende in den Betten. Manchmal verwendet sie auch von 

anderen Menschen hinterlassene Betten und stellte diese aus. Als Kind wachte sie nachts auf und 

wurde von der Illusion erschreckt, dass ihr Zimmer von Fäden durchwoben wäre. Ihre Suche nach 

einem sicheren Aufenthaltsort und ihre Angst vor kindlichen Albträumen wurde in dieser Serie 

thematisiert. Heute repräsentieren die verknüpften Fäden für sie die Beziehungen der Menschen 

untereinander. Shiota verbindet inzwischen auch andere Alltagsgegenstände mit ihren Fäden. Dabei 

legt Shiota Wert darauf, dass die von ihr verwendeten Materialien und Gegenstände bereits von 

Menschen verwendet wurden und somit deren Geschichte enthalten. Die Anwesenheit in der 

Abwesenheit wird somit zum zentralen Thema der Künstlerin und bei ihr nur durch das gebrauchte 

Objekt ausgedrückt. Seit 2005 wurden auch alte Fenster ein wichtiges Motiv in ihren Arbeiten. 

Auch das Fenster stellt symbolisch das Gedächtnis der Haut dar, so wie das mit der Erde 

verschmutzte Kleid. Das Fenster kann die Grenze zur Außenwelt bedeuten, so wie die Haut die 

Außenwelt vom Inneren scheidet. (Abb. 68) Auf die Idee mit den Fenstern kam sie in Holland, als 

sie dort eine alte Psychiatrie besuchte, die bereits zu einer Ruine verfallen war. Dort waren zwar die 

Fenster immer noch verschlossen und es gab längst keine Schlüssel mehr, aber die zerfallenen 

Wände konterkarierten diesen Zustand. Diese Geschlossenheit und gleichzeitige Offenheit zur 

Außenwelt inspirierten Shiota, und sie begann, zahllose Fenster von Baustellen und aus Kellern zu 

sammeln und daraus große Bauwerke ohne Wände, die nur aus Fenstern bestehen, zu entwickeln. 

Die Fenster-Arbeiten thematisieren wohl am stärksten das Thema der „Haut“, die abgrenzt und 

gleichzeitig verbindet. Shiota äußerte sich: „Whether one calls it [a window] ‘skin’ or calls it ‘self’, 

it was a boundary I could not pass across … I still feel that I am standing alienated in the zone 

 
1021 Vgl. Reichert 10.03.2010. 
1022 Vgl. Mori Art Museum 03.07.2020. 
1023 Vgl. Mori Art Museum 20.6.2019 – 27.10.2019. 



V. Mythmaker 

201 

between the inside and the outside of the boundary.“1024 Sie lebte eine Zeit lang auch in den neuen 

Bundesländern und sah sich damals auch wiederum an einer Grenze, nämlich der zwischen Ost und 

West.1025 

Für Shiota ist ihr Thema „Grenze“ nicht gleichbedeutend mit den Grenzen einer Nation, auch wenn 

sie Ost- und Westdeutschland explizit erwähnte. Grenze als Begriff bezieht sich bei ihr 

hauptsächlich auf die Grenze zwischen Innen- und Außenwelt, also auf die „Haut“. Politische 

Themen spricht sie nicht an, so wie die meisten Kunstschaffenden aus Japan diese Themen 

vermeiden. Dies tun sie nicht, um politische Missverständnisse zu vermeiden, sondern vielmehr aus 

der Überzeugung heraus, dass sie das Wesentliche der menschlichen Natur auf internationaler 

Ebene repräsentieren können und müssen. Shiota will auch nicht klischeehaft mit Japan assoziiert 

werden. Sie äußerte sich zum Begriff der Heimat wie folgt: „My own Heimat, that’s inside, a 

personal thing. Art is a Heimat.“1026 

Der Tod als Thema ist für Shiota keine abstrakte Fantasie. Bei ihr wurde zweimal Krebs 

diagnostiziert. Aus dieser lebensbedrohenden Erfahrung entstand die Serie Dalogue with Absence 

(Abb. 69) Im Rahmen der Aichi Triennale von 2010 wurde von ihr ein 14 Meter langes weißes 

Kleid von der Decke gehängt und mit durchsichtigen Schläuchen mit 60 Tuben verbunden, in denen 

rote Flüssigkeit an Blut erinnerte. 

2015 auf der Biennale di Venezia wurde The Key in the Hand ausgestellt. (Ab. 70) Im Erdgeschoss 

des japanischen Pavillons wurden auf Monitoren Fotos und Filme von Kindern gezeigt, in denen die 

Kinder Schlüssel in ihren Händen halten und von Erinnerungen aus der Zeit vor ihrer Geburt 

berichten.1027 Shiota sammelte auf der ganzen Welt über 50 000 alte Schlüssel, die im ersten Stock 

des Pavillons mit roten Wollfäden von der Decke gehängt wurden.1028 Unter den aufgehängten 

Schlüsseln befanden sich zwei Holzboote, welche die Hände der Kinder symbolisieren sollten. Die 

Erinnerungen der Schlüsselbesitzer werden Shiota zufolge in den Booten gesammelt, welche sich 

dann auf dem „Ozean der Erinnerungen“ bewegen sollten.1029 Die Idee kam Shiota, da kurz zuvor 

 
1024Vgl. Yoshimoto 2014: 69. 
1025 Das frühste Werk mit Fenster baute Shiota für die Bienal Internacional de Arte Contemporáneo de Sevilla. Shiota 

transportierte 600 Fenster aus Ost-Berlin nach Sevilla. Vgl. Okabe 10.05.2009. 
1026 Vgl. ebd.: 74. 
1027 Eine Kritik im Kunstforum International lautet: „(…) das ist schon eine enorme handwerkliche Leistung. Erfahren 

in der Herstellung von raumgreifenden Faden-Geflechten hat Shiota in Venedig eine Art schwebende Wolke realisiert, 

deren poetische Anmutung jedoch ins Dekorative zu kippen droht“. Vgl. Boecker 2015: 325f. 
1028 Ein historisches Ereignis, das die japanische Künstlerin Shimada Yoshiko in ihrer seriellen Kunstinstallation One 

Thousand Red Knots kritisch thematisiert, ist der Glaube der Japaner während des Pazifikkriegs, dass 1000 rote Knoten 

im weißen Stoff ihre Soldaten schützen würden. Diese Knoten wurden von 1000 Frauen handgemacht und sollten eine 

magische Kraft symbolisieren. Für weitere Details siehe Marginal Discourse and Pacific Rim Women’s Arts von Ying-

Ying Chien, in: Fields 2012. 
1029 Der Kurator des japanischen Pavillons Nakano Hitoshi beschrieb die Inszenierung der Arbeit und ihre 

Hintergrundgeschichte. Vgl. Nakano 2015: 5. 



V. Mythmaker 

202 

ihr Vater verstorben war und sie dazu noch die Totgeburt ihres Kindes erleben musste. Vor dem 

Hintergrund dieser traurigen Erlebnisse wurde diese Installation konzipiert.1030 Das Boot ist auch in 

Japan ein Symbol für den Grenzübergang zwischen irdischer Welt und dem Jenseits.  

Ab 2015 kommen häufiger mit Fäden verbundene Boote in Shiotas Werken vor. Shiota äußerte sich 

2019 dazu, dass Boote sich, ähnlich wie Menschen, einsam in der Welt in eine bestimmte Richtung 

vorwärtsbewegen. Würden sie umdrehen, würde der Tod auf sie warten.1031 

Als sie 2017 zum zweiten Mal von ihrer Krebserkrankung erfuhr, hatte sie das Gefühl, als würde ihr 

Körper zerfallen. Bei der unpersönlichen technischen Behandlung mit Bestrahlung fragte sie sich, 

ab wann die Seele den Körper zurücklässt. Sie präsentierte ihre Vision zerstückelter Körperteile 

2019 in ihrer Installation Out of My Body. (Abb. 71) 

Shiota versucht, metaphysische Themen wie Seele, Angst, Albträume oder Gedächtnis in 

spektakulären Rauminstallationen darzustellen, Themen, die keinem Menschen fremd sind. Insofern 

spricht ihre Kunst ein globales Publikum an. Die zutiefst persönlichen Erlebnisse, auf denen ihre 

großen Installationen aufbauen, machen die Arbeiten auf menschlicher Ebene einem breiten 

Publikum zugänglich. Zudem suggerieren großräumige Installation im Museum eine gewisse 

Bedeutsamkeit, und dies schenkt dem Betrachter wiederum die Überzeugung, eine 

„sehenswerte“ Ausstellung besucht zu haben. 

Die von Shiota angesprochenen Themen sind jedoch nicht außergewöhnlich und können als Teil der 

vor allem im japanischen Markt ökonomisierten und hier bereits vorgestellten Topoi der 

„Nostalgie“ und „Elegie“ erkannt werden. Wie bereits erläutert, wird das Gefühl der Unsicherheit in 

der lähmenden Elegie und der Schauder des Horrors als ästhetisierte Ware in der japanischen 

Konsumkultur in Masse hergestellt. Vor allem im Anime, Manga und in der zeitgenössischen 

Literatur werden diese Themen im großen Stil konsumiert, wie Susan Napier verdeutlicht.1032 

Shiota als Teil einer neuen Generation von zeitgenössischen Kunstschaffenden entwickelte ihre 

Bildsprache zum einen anhand globaler Themen, zum anderen war ihre dystopische sowie 

nostalgische Werkkonzipierung bereits Teil des populären Kulturmarkts.1033 

Shiota verwehrt sich jedoch gegen die Einordnung ihrer Person und ihres Schaffens als spezifisch 

japanische Künstler:in und Kunst.1034 Sie, die hauptsächlich in Berlin lebt und arbeitet, sieht sich 

 
1030 Ebd. 
1031 Interview mit Shiota im Rahmen der Ausstellung Tamashii ga furueru im Mori Art Museum, Vgl. Bijutsutechô 

07.10.2019. 
1032 Vgl. Napier 2001: 276. Auf die Ritualisierung der Elegie in der japanischen Kultur wurde durch Marilyn Ivy 

hingewiesen, die die Beschäftigung der Künstler mit der Teezeremonie und den Traditionen des Mittelalters als Mittel 

zur Selbsterhöhung erkannte. Vgl. Ivy 1995: Kindle-Position 143-149. 
1033 Vgl. Gebhardt 2000: 225 und Azuma 2001: 225. 
1034 Eine kritische Erwähnung zur Stereotypisierung findet sich bei der japanischen Kunstforschende Yoshimoto Midori. 

Vgl. Ysohimoto 2014: 67-81. Shiota empfindet es unangenehm, dass sie in Deutschland als „globale Künstlerin“ zu 

Ausstellungen eingeladen wurde. Vgl. Okabe 10.05.2009. 



V. Mythmaker 

203 

von nationaler und sexistischer Stereotypisierung befreit.1035 Dennoch können die in ihren Werken 

auftauchenden langen Kleider als Symbole des Femininen gelesen werden, und in den bedrohlichen 

Inszenierungen von Blutgefäßen oder Spinnennetzen scheint das klassische, altbekannte und 

okkulte Unterhaltungsthema der geisterhaften Frauengestalten der Edo-Zeit auf, welches heute auch 

im Kontext einer tradierten Misogynie zu diskutieren wäre.1036 Shiota will nicht durch ihr 

Geschlecht festgelegt werden. Ihr Frausein soll nicht politisiert, sondern einfach als Teil ihrer 

Ästhetik hingenommen werden. 

Im Gegensatz zu Sugimoto Hiroshi will Shiota ihre nationale Identität keinesfalls in ihren Arbeiten 

sichtbar machen oder thematisieren. Auch Aspekte ihrer Biografie oder die mit ihren Objets trouvés 

verknüpften „Erinnerungen“ sollen weder mit der realen japanischen Gesellschaft noch mit der 

Vergangenheit Japans in Verbindung gebracht werden. So drängt sich aber der Schluss auf, dass 

Shiota mit ihrem visuellen Bezug auf das Okkulte und das Übernatürliche, der von New Age und 

dem neuen Spiritualismus der 1980er-Jahre geprägt wurde,1037 diese Themen eher wegen ihrer 

breiten Popularität gewählt hat. Dies wäre eine Parallele zur japanischen Kunst des 19. 

Jahrhunderts, als sich die aus dem Westen eingeführten übernatürlichen Erzählungen als neuer 

Kunststil etablierten. Wie bereits erwähnt, weist Gebhardt darauf hin, dass Dystopie und Nostalgie 

in der japanischen Literatur des 19. Jahrhunderts ein Mittel der „Okkulten 

Selbstmythologisierung“ seien, die der Selbsterhöhung des Kunstschaffenden dienten und vom 

Markt konsumiert und immer wieder neu verlangt würden.1038  

 

Als der westliche Spiritualismus und die dazugehörige Literatur im 19. Jahrhundert nach Japan 

kamen und alsbald großen Einfluss auf die japanischen Schriftsteller ausübten, wurden diese Texte 

schnell verbreitet und konsumiert.1039 Die gegensätzlichen Konzipierungen des Ichs – als 

aufgeklärte kosmopolitische Entität zum einen und als spirituell durchdrungenes Wesen zum 

anderen – waren in Japan schon immer zwei Seiten derselben Medaille. Die persönlichen 

Erfahrungen Shiotas sollten deswegen verallgemeinert und in Form existenzieller menschlicher 

 
1035 Shiota hatte in Japan Minderwertigkeitskomplexe als Frau. Seitdem sie in Deutschland lebte, glaubt sie, dass sie 

nicht von ihrem Geschlecht besessen ist. Ihre Arbeit solle sowohl für sie als auch für Betrachter nicht mit dem 

Geschlecht zu tun. Vgl. Kyoto Seika University 2005. 
1036 Wie bereits bei Mori Mariko erläuterte, ist die Frau im Horror-Erzählungen als bedrohliche Hassobjekt im 

kapitalistischen Markt konsumiert. Vgl. Ryu 2015: 18. Duncan analysierte: „The modern Art Museum, It’s a man’s 

world“. Vgl. Duncan 1995: 102-130. 
1037 Die japanische Religionssoziologin Hashisako Mizuho erläutert, dass der Spiritualismus in den 1980er-Jahren vor 

allem unter Schülerinnen besonders beliebt war und das „eigenhändige Herstellen“ von spirituellen Objekten oder das 

Abhalten magische Rituale häufig praktiziert wurde. So haben diese jungen Frauen einerseits besondere 

Kommunikationsmöglichkeiten mit der Außenwelt entwickelt, anderseits aber wurden die politischen Probleme der 

Frauen weiterhin nicht thematisiert. Vgl. Hashisako 2014: 154f. 
1038 Vgl. Gebhardt 1999: 224f und die Kapitel 3.4.2. und 4.1.2. der vorliegenden Arbeit. 
1039 Vgl. Prohl 2000: 95. 



V. Mythmaker 

204 

Gefühle vermittelt werden. Die berühmten Zeichentrickfilme, die jeder Japaner:in und die meisten 

Asiaten:innen gesehen haben, versuchen Ähnliches. Wie bereits erwähnt, wurden 

Zeichentrickfilmen wie Akira (1988) oder Nausicaä aus dem Tal der Winde (1984) hauptsächlich 

aufgrund ihrer überdramatisierten Effekte als besonders und somit auch als für Erwachsene 

sehenswert empfunden, was dazu führte, dass sie allmählich auch als kunstwürdig betrachtet 

wurden. In diesen oft auch international erfolgreichen Filmen geht es meist um neue Formen der 

Religion, bei denen weniger ein zentraler Glaube im Mittelpunkt steht, als vielmehr das humane 

Drama an sich. Auch das Phänomen der „Spirituellen Intellektuellen“ war nicht mit bestimmten 

Institutionen verbunden, sondern wurde zusammen mit dem Unternehmenskapitalismus als 

Konsumobjekt entwickelt und gewollt nicht weiter hinterfragt. 

Shiota sieht ihre Arbeiten fern aller marktwirtschaftlichen Gedanken, dennoch erkennt man eine 

speziell konsumorientierte Ästhetik. Wie bereits erläutert, finden sich dystopische Darstellungen 

und sogar Horrormotive bereits in der frühen buddhistischen Kunst Japans. Sie wurden im 

traditionellen Stil geschaffen und waren keinerlei Handelsware.1040 Betrachtet man ausschließlich 

diese mittelalterlichen Kunstwerke, so könnte man die japanische „seriöse“ Kunst durchaus nur mit 

dem japanischen Zen-Buddhismus assoziieren. Aber Horror und Okkultes wurden bereits seit der 

Edo-Zeit als Unterhaltungsthemen, auch im internationalen Handel, massiv verbreitet und sind 

gerade deswegen weltweit als auch als japanspezifische Themen anerkannt. Darüber hinaus waren 

die Unterhaltungsmedien ab den 1970er-Jahren mit ihren spirituellen Inhalten entscheidend für die 

weitere Kommerzialisierung des Spiritualismus und Okkultismus, auch in der globalen Kunst. 

Shiota sammelt die Materialien für ihre Werke auf der ganzen Welt, dabei wird die private 

Geschichte von fremden Individuen im öffentlichen Ausstellungsraum präsentiert. Diese sehr 

privaten und teils uninteressant scheinenden Informationen zu den von ihr verwendeten, 

gebrauchten Objekten werden ihr aus der ganzen Welt freiwillig übergeben, ähnlich den 

öffentlichen Posts privaten Inhalts in den sozialen Medien. Shiota will mit diesen fremden 

Erfahrungen die scheinbar die Weltbevölkerung verbindenden, universellen Gefühle der Menschen 

repräsentieren.1041 

 

 
1040 In der mittelalterlichen Kunst finden sich die Bildserien der kusôzu, in der der Verwesungsprozess einer 

menschlichen Leiche dargestellt werden. Die kusôzu als buddhistische Motive wurden vermutlich im 8. Jahrhundert aus 

Indien eingeführt und bis zur Edo-Zeit hergestellt. Im Buddhismus gilt der Zerfall des Körpers nicht als Zeichen für die 

Auflösung des Selbst. Vielmehr stellt er eine Station auf dem Weg zur Erleuchtung (jap. satori) dar, und die Erkenntnis, 

dass der Körper ein Teil der Natur ist. Vgl. Kanda 2005. Die Japanologin Pandey verbindet die japanischen Horror-

Manga mit den Bildern der kusôzu. Die populären Horrordarstellungen ab dem 17. Jahrhundert sind aber immer mehr 

von westlichen Publikationen beeinflusst. Vgl. Pandey 2008: 219-222, in: MacWilliams 2008. 
1041 Vgl. Art iT 10.09.2010. 



V. Mythmaker 

205 

Was die „okkulte Mythologisierung“ der Frauen anbelangt, wurden Frauen bereits in den 

buddhistischen Erzählungen des Mittelalters und den daraus entstandenen Geschichten der Edo-Zeit 

herabwürdigend als nachtragende und vorwurfsvolle Wesen, als „hässliche Geister“, dargestellt, als 

ob deren bösartige Eigenschaften nur auf den Charakter von Frauen zutreffen würden.1042 Diese Art 

der Dämonisierung der „Femme fatale“ ist heute noch als Unterhaltungsthema gültig.1043 Der bei 

Marina Abramović erfahrene Akt der oft körperlichen Buße findet sich auch bei Shiota und Tod 

und Krankheit werden als das gezeigt, was sie sind, und nicht chiffriert. Die von ihr verwendeten 

Objekte sollen eine spirituelle Bedeutung erzeugen, geben aber keinen weiteren Kommentar zur 

Situation der gequälten Frauen oder des kranken Menschen. Es entsteht vielmehr die Gefahr, dass 

diese Kunst nur eine weitere Form des Tradierens einer misogynen gesellschaftlichen Grundhaltung 

oder zumindest nur reines „Entertainment“ darstellt.1044 

Spirituelle Elemente in nicht westlicher Kunst sind jedenfalls oft ein Schlüssel zum Erfolg im 

internationalen Kunstmarkt. In den Darstellungen einer dystopischen Welt werden weder soziale 

Kritik noch reale Geschichten benötigt, da die vermittelten Gefühle allen gemeinsam sein sollen. 

Am Ende sieht sich der Betrachter allein mit dramatischen Effekten konfrontiert, die aber keinerlei 

konkrete Bezüge, wie beispielsweise zur von ihr öfter erwähnten Migrationspolitik erkennen lassen. 

 

5.7.3. Ikeda Ryoji 

 

5.7.3.1. Horizontverschmelzung durch technischen Fortschritt 

 

Ikeda Ryoji wurde 1966 in der japanischen Präfektur Gifu, 400 Kilometer westlich von Tokio, 

geboren und wuchs dort auch auf. Sein Geburtsort liegt tief in den Bergen Gifus, und da es dort 

wenig Freizeitaktivitäten für Jugendliche gibt, verbrachte er seine Jugendzeit meistens mit Musik. 

Unabhängig vom Genre nahm er Musik aus dem Radio und von ausgeliehenen Schallplatten auf 

Band auf und tauschte diese Aufnahmen mit Freunden. Viel mehr ist über seinen Lebenslauf bisher 

nicht bekannt. Er wolle nicht, dass Eigenaussagen und Interviews falsche Interpretationen seiner 

 
1042 Vgl. Tanaka 1998: 115f. 
1043 Die Darstellung von Frauen als böse oder gefährlich in den Medien ist ein Phänomen, das im Kapitalismus weit 

verbreitet ist. Schon in der Edo-Zeit (z.B. Ukiyo-e) wurden Frauen als Betrügern, Dämonen oder Verführerinnen 

dargestellt. Diese Art von Unterhaltungsinhalten spiegelt eine misogynistische Haltung wider, die auf historischen und 

kulturellen Faktoren basiert. Hirata (1999) untersucht einige Fälle dieser Praxis und ihre gesellschaftlichen Folgen. Für 

weitere Informationen siehe Hirata 1999: 248-255, in: Kinoshita:1999. 
1044 In ihrem Buch "Goddess: Feminist Art and spirituality" analysiert Jennie Klein die Konstruktion des weiblichen 

Körpers als mythisches Objekt. Sie untersucht, wie die Kunstgeschichte und die religiösen Traditionen die Darstellung 

und die Erfahrung der Frauen beeinflusst und unterdrückt haben. Sie stellt auch die künstlerischen und spirituellen 

Praktiken der Frauen vor, die sich in den 1990er Jahren in verschiedenen Ausstellungen manifestierten. Vgl. Klein 2011, 

in: Auther/Lerner 2011. 



V. Mythmaker 

206 

Arbeiten auslösten, gibt er zu Protokoll.1045 Zu seiner Ausbildung sagt er, „I am really from the 

streets“, da er seine musikalische Forschungsarbeit als DJ in den Clubs von Tokio vertieft habe.1046 

Seine künstlerische Karriere begann um 1995 mit dem Kollektiv Dumb Type in Kyoto. Dumb Type 

entstand um 1984 und führte Performances mit Musik, Filmen und Computergrafiken auf. Ikeda 

war zunächst Musikproduzent der Gruppe und für den Soundtrack für das Werk S/N (1992-1996) 

verantwortlich. Nach dieser ersten gelungenen Zusammenarbeit entwickelte Ikeda als Komponist 

seine Kunstwelt mit Dumb Type etwa 10 Jahre lang weiter.1047 Nach dem Ende der Kooperation 

erweiterte Ikeda stetig seine Klangwelt mit der neuesten Medientechnik. Ab dem Jahr 2000 zeigte 

er eine Serie von Klanginstallationen mit dem Titel Matrix. In Matrix werden Töne immersiv 

hergestellt, je nachdem, wie sich die Besucher im Raum bewegen und wie sie reagieren. Es geht um 

Interaktivität durch neue Technik, einem der wichtigsten gesellschaftlichen Themen am Beginn des 

21. Jahrhunderts.1048 Dabei definierte Ikeda den Klang als „sculptural material“1049 und läutete mit 

seinen Arbeiten in Japan die Zeit der Interaktiven Kunst ein.1050 Parallel zu seinen Projekten 

kollaborierte Ikeda auch mit dem deutschen Künstler Carsten Nicolai unter dem Namen cyclo., und 

sie erforschten gemeinsam die Möglichkeiten der Visualisierung von Klang.1051 Nicolai äußerte sich 

über die Begegnung mit Ikeda und ihre vermeintliche „Seelenverwandtschaft“ wie folgt: „Wir sind 

beide mit Musik aufgewachsen, die sehr vielseitig war, stark von Songkategorien getragen, und 

dann gab es diese Zuspitzung, dass Musik und Bild immer mehr zusammenkamen, mit MTV und so 

weiter – eine in jeder Hinsicht überwältigende Situation. Da schälte sich ganz klar die Idee heraus, 

alles komplett auf Null herunterzukürzen.“1052 

 
1045 Ikeda spricht kaum über sich selbst. 2009 gab es eine Veranstaltung für junge Leute unter 30 Jahren im Museum of 

Contemporary Art Tokyo. Dort beantwortete er nur Fragen von jungen Leuten. Zur Altersbeschränkung erklärte er, dass 

er keine schwierigen Fragen von älteren Menschen gestellt bekommen wolle. Vgl. Shichiku 05.04.2009. Auch bei der 

Begrüßung zu einer Performance von Dumb Type erläuterte Ikeda nochmals wie folgt: „Wie beim Essen werden Sie 

beim Musikhören sofort merken, ob Sie es mögen oder nicht. Ich hoffe, dass Sie mit dieser intuitiven Empfindung die 

Ausstellung ansehen“. (Ü. d. V.). Vgl. Nagashima 19.11.2019. 
1046 Vgl. Gärtner 11.03.2020. 
1047 Durch den neuen Sequenzer und Sampler AKAI PROFESSIONAL MPC60II konnten Dumb Type ihre visuelle 

Kunst und ihre Klänge als ideale Einheit darstellen. Vgl. Kunisaki 25.11.2019. 
1048 Peter Weibel würdigt Ikeda wie folgt: „Wie kaum ein anderer hat Ryoji Ikeda verstanden, wie sich die Funktion der 

Kunst im Wechsel mit anderen, rivalisierenden Wissenssystemen und Systemen der Welterklärung verändert hat“. 

Weibel bezeichnet die Arbeiten von Ikeda als „Die noetische Wende“. Vgl. Weibel 2015:8. 
1049 „matrix is a series of sound installations employing pure sine waves and white noises as a sculptural material .“ Vgl. 

https://www.ryojiikeda.com/. (o.D.) 
1050 Digitale Technik als Material zeitgenössischer Kunst war allerdings keine Besonderheit ab den 2000er-Jahren. Aber 

durch neue Institutionen wie das KZM in Karlsruhe, das ICC in Tokio oder des Ars Electronica Festival in Linz wurde 

diese Kunst strak unterstützt und das Image erschien frischt und neu. Vgl. Paul 2011: 70f.  
1051 „They arrive at a standpoint from which the audio element in the process is subservient to the desire and appetite of 

the image. Although this imaging is purely 2-D in display, the process proposes 3-D possibilities. Their proposition is 

that the structural complexities of these visual metered shapes, born and examined from the perspective of audio 

metering, may have in them a rich potential for architects, designers and engineers to find starting points for structural 

readings“. Vgl. ebd. 
1052 Vgl. Mössinger 2015: 12. 



V. Mythmaker 

207 

Ikedas besondere Position in der zeitgenössischen Kunstszene liegt darin, dass er seine Klangwelten 

mit „mathematischer Präzision“ in der visuellen Kunst nicht nur sichtbar macht, sondern auch 

physisch erlebbar werden lässt, was als Möglichkeit der Grenzüberwindung in der interkulturellen 

Kunstszene verstanden wird.1053 Jedoch folgen seine Arbeiten nicht von Anfang an einem 

bestimmten Vorbild, vielmehr verändert sich sein Werk im Laufe der Zeit.1054 Mit der neusten 

Medientechnik und mathematischen Formeln schuf er Klangwelten als „immersive“ Realität. Ab 

2006 entstand das serielle Projekt datamatics, in dem Ikeda die Möglichkeiten untersucht, Daten 

wahrzunehmen, die ansonsten unsichtbar sind, aber unsere Welt bereits durchdringen.1055 Dabei 

ging er jedoch nicht weiter darauf ein, woher er diese Daten zu beziehen gedachte. (Abb. 72) 

In der seriellen Arbeit test pattern (seit 2008) versucht Ikeda, die Betrachter die allgegenwärtigen 

Barcodes physisch wahrnehmen zu lassen. Zu dieser Arbeit äußert er sich wie folgt: „test pattern is 

a system that converts any type of data (text, sounds, photos and movies) into barcode patterns and 

binary patterns of 0s and 1s. Through its application, the project aims to examine the relationship 

between critical points of device performance and the threshold of human perception.“1056 (Abb. 73) 

In diesen Videoinstallationen steht der Betrachter inmitten der visuell animierten Barcodes, die auf 

Bildschirmen oder Projektoren an den Wänden oder auf dem Boden laufen und von 

Synthesizerklängen begleitet werden.1057 Diese von ihm generierten Barcodes wurden nicht nur in 

klassischen Ausstellungsräumen der Museen, sondern beispielsweise auch als Lichteffekte auf den 

Werbetafeln des Times Square in New York übertragen.1058 Man kann bei test pattern allerdings 

keine Daten aus den gezeigten Barcodes auslesen, geschweige denn diese verstehen, obwohl die 

Barcodes die Daten der uns direkt umgebenden Welt beinhalten. Auch verwenden die Betrachter 

diese Codes in ihrem alltäglichen Leben. Eine Bewusstwerdung unserer heutigen Weltordnung, die 

sich unserer menschlichen Wahrnehmung inzwischen größtenteils entzieht, kann aus der Erfahrung 

von test pattern resultieren. 

In superposition (2012-) geht Ikeda auf das Modethema unserer Zeit, die Quantenmechanik, ein und 

erweitert sein Gesamtkunstkonzept durch raumgreifende Sensoren und Videos. (Abb. 74) Er äußerte 

sich zu superposition im Unterschied zu test pattern wie folgt: „0 und 1 im Barcode entspricht Ja 

und Nein, was die Basis des logischen Denkens der Menschen darstellt und beim Verständnis der 

 
1053 Vgl. Stech 2012:271. 
1054 Vgl. Abe 2014. 
1055 Vgl. https://www.ryojiikeda.com/. (o.D.). 
1056 Vgl. ebd. 
1057 Die Videoinstallationen test pattern wurden trotz des großen Aufwands ab 2008 in Japan, Korea, Taiwan, 

Australien, den USA, Deutschland, Frankreich, Spanien, usw., weltweit ausgestellt. Vgl. 

https://www.ryojiikeda.com/project/testpattern/ (o.D.). 
1058 Test pattern gab es sowohl als schwarz-weiße Barcode-Bilder für kleinere Galerien, wie auch als große 

Videoinstallationen mit Musik. Vgl. https://www.ryojiikeda.com/project/datamatics/ (o.D.). 



V. Mythmaker 

208 

Ereignisse der Welt angewendet wird. Nach diesem Prinzip konstruieren die Menschen ihre 

intelligenten Aktivitäten und das soziale Leben. Und es ist eine grundlegende Idee der 

Wissenschaft, dass alle Dinge mathematisch diskret durch eine große Anzahl von ,Ja oder Nein‘-

Fragen konfiguriert werden. Das relevante Thema, das bei mir immer präsent ist, ist das Verhältnis 

von Kontinuität und Zerstreuung. Auch wenn etwas im ersten Augenblick kontinuierlich erscheint, 

kann es diskrete Veränderungen aufweisen. Die Maßeinheit beim Erfassen eines Gegenstandes 

erzeugt eine Illusion der Kontinuität, das Wesen der Natur ist allerdings für die Menschen 

[irgendwann] nicht mehr zu begreifen, so wie die reellen Zahlen und die Unendlichkeit der 

Mathematik für uns nicht mehr zu begreifen sind und uns seltsam erscheinen. Durch die 

Verringerung der kleinsten Einheit auf ,0 oder 1‘ in test pattern dachte ich, dass ich nichts mehr 

weiter zu verfolgen habe. Genau zu diesem Zeitpunkt begegnete ich den Quanten-Computern. Ein 

Quantencomputer operiert mit dem Qbit (Quantum Bit) anstelle der kleinsten Einheit ,Bit‘ des 

herkömmlichen Computers. Dieses Qbit ist nicht 0 oder 1, sondern entsteht aus der Überlagerung 

von 1 gleichzeitig mit 0. Somit sind auch komplexe Berechnungen oder kryptographische Analysen 

möglich. Aus dieser Erkenntnis entstand das Projekt superposition, auf das [später] supersymmetry 

aufbaut. Der Titel superposition beschreibt den Überlagerungszustand von 0 und 1, den kein auch 

noch so hervorragender Wissenschaftler beschreiben noch wahrnehmen kann.“1059 

Die Arbeit wurde auf der offiziellen Webseite des Kunstschaffenden wie folgt beschrieben: 

„superposition is a project about the way we understand the reality of nature on an atomic scale and 

is inspired by the mathematical notions of quantum mechanics. Performers will appear in Ikeda’s 

work for the first time, performing as operator/conductor/observer/examiners. All the components 

on stage will be in a state of superposition; sound, visuals, physical phenomena, mathematical 

concepts, human behaviour and randomness – these will be constantly orchestrated and de-

orchestrated simultaneously in a single performance piece.”1060 

Um seine technische Wahrnehmungsforschung weiter konkretisieren zu können, nahm Ikeda 

zwischen 2014 und 2015 am Kunstprogramm Arts@CERN am Kernforschungszentrum CERN 

(European Organization for Nuclear Research) in Genf teil. Im Rahmen von Arts@CERN arbeiten 

Kunstschaffende und Physiker zusammen und inspirieren sich getreu dem Motto „Great Art for 

Great Science“ gegenseitig in ihrer Arbeit.1061  

 
1059 Vgl. Abe 2014. Ryoji Ikeda, supersymmetry, new installation world premiere, Ikeda Ryoji Interview: 

https://special.ycam.jp/supersymmetry/ja/interview/index.html, 2014, Yamaguchi Center for Arts and Media, Stand: 

15.02.2021. 
1060 Vgl. ebd. 
1061 Ursprünglich gab es die Reihe Collide@CERN, die 1979 begründet wurde. Seit 2011 wurde diese unter dem Namen 

Arts@CERN neu organisiert. Ein ähnliches Projekt im Bereich der Verbindung von Kunst und Physik ist die Ars 

Electronica in Linz. Der österreichische Physiker und Schriftsteller Herbert W. Franke ist der Gründer des 

 



V. Mythmaker 

209 

Während dieser Zusammenarbeit entwickelte Ikeda seine Werkserie supersymetry (2014-) in 

Nachfolge von superposition. Der Betrachter findet sich hier inmitten großer visualisierter 

Datenmengen, die auf sich gegenüberliegenden Wänden „symmetrisch“ ununterbrochen über 

Bildschirme laufen. Auf dem Boden bewegen sich Punkte, die an das Higgs-Boson erinnern sollen. 

Dieses Projekt wird wie folgt beschrieben: „In particle physics, supersymmetry is a proposed 

extension of space-time symmetry that relates two basic classes of elementary particles: boson and 

fermion, and predicts a partner particle in the Standard Model, to help explain why particles have 

mass. The Standard Model has worked beautifully to predict what experiments have shown so far 

about the basic building blocks of matter, but physicists recognise that it is incomplete. 

Supersymmetry is an extension of the Standard Model that aims to fill some of the gaps. It predicts 

a partner particle in the Standard Model. These new particles would solve a major problem with the 

Standard Model – fixing the mass of the Higgs boson. If the theory is correct, supersymmetric 

particles should appear in collisions at the LHC of CERN, Geneva.“1062 

In dieser Zeit hatte die Entdeckung des Higgs-Boson die Medien in Aufruhr versetzt, und der 

Beweis für das Teilchen wurde 2013 mit dem Nobelpreis für Physik ausgezeichnet. Ikedas 

künstlerische Inszenierung dieser Theorie konnte gerade deswegen besonders gut wahrgenommen 

werden.1063 

Aus der Zusammenarbeit mit Arts@CERN im Jahr 2014 gingen ebenfalls the planck universe 

[micro] und the planck universe [macro] hervor, welche die spannende Forschung zur 

Quantenmechanik in großen Räumen „erlebbar“ machten. Diese Installationen wurde 2015 im 

ZKM, Karlsruhe, im Rahmen des Ausstellungskonzepts Infosphäre ausgestellt. (Abb. 75) In der 

Ausstellung strömten die Datenkolonnen wiederum an den Wänden und am Boden. Betrachter 

berichteten, dass sie die Daten geradezu körperlich wahrnehmen konnten.1064 Seine Begeisterung 

über dieses scheinbare Verschmelzen der Grenzen von Kunst und Physik wurde von Peter Weibel 

zum Ausdruck gebracht, indem er Ikeda als „mehr als ein[en] prototypische[n] Künstler des 21. 

Jahrhunderts“ beschrieb, dies vor allem, da Ikeda ihm zufolge „einen weiteren wichtigen Wechsel 

 
Kulturprogramms im CERN. Das Programm wird mit dem Argument beworben, dass die wissenschaftliche Physik 

durch das Wirken der Künstler Interesse bei einem breiteren Publikum hervorrufen könne. Dieser eher kommerzielle 

Aspekt des Programms wurde bereits kritisiert. Für die Künstler wiederum soll die Innovation der Technik 

Inspirationsquelle für neue Themen sein. Vgl. Røstvik 2016: 19f und 27f. 
1062 Vgl. https://www.ryojiikeda.com/. (o.D.). 
1063 Eine positive Wahrnehmung Ikedas lautet beispielsweise: „Er [Ikeda] ist tief in die Theorien und Methoden der 

experimentellen Quantenphysik eingetaucht, hat die Experimente der Wissenschaftler verfolgt und täglich mit ihnen 

diskutiert. So wird es durch Supersymmetry (Experience) und Supersymmetry (Experiment) möglich, die Beziehung 

von Beobachtung und Experiment in der besonderen Domäne der Teilchenphysik zu erleben“. Vgl. 

Sammeling/Schwingeler 2015: 42, in: Weibel 2015. 
1064 Die Erfahrung bei the planck universe [micro/macro] wurde zum Beispiel so beschrieben: „Ryoji Ikedas 

audiovisuelle Installationen machen das wissenschaftliche Universum somit intellektuell wie auch körperlich 

erfahrbar“. Vgl. Semmerling/Schwingeler, in: Weibel 2015. 



V. Mythmaker 

210 

entschieden [hatte][…] nämlich den Wechsel von Maschinen und Materialien zu Medien und 

Daten.“1065 Weibel nannte die Leistung Ikedas „neue Verwissenschaftlichung der Kunst“ oder 

„erweiterte Renaissance 2.0“.1066 

Aus Ikedas Daten-Universum gingen auch x-verse oder die data-verse Trilogy hervor. Die letztere 

Serie wurde zunächst auf der Biennale di Venezia im Jahr 2019 präsentiert. Die Betrachter standen 

nun komplett im „Daten-Universum“. Sie waren von der Musik und den immersiven 

Videoinstallationen vollkommen umgeben. In Trilogy werden nicht nur die Daten der 

Quantenmechanik visualisiert, sondern auch MRT-scans des menschlichen Gehirns und anderer 

Körperteile. Dazu kommt noch die Visualisierung des bekannten Universums. Der Betrachter kann 

sich durchleuchtet und „gehackt“ fühlen. Diese Erfahrung wurde aber nicht durch gut gestaltete 

Fantasiewelten futuristischer Filme oder Computerspiele hervorgerufen, sondern durch Daten des 

CERN und der NASA aus der Realität unserer Welt und unseres Körpers. 

 

5.7.3.2. Auf der Suche nach dem wissenschaftlichen Beweis der spirituellen Welt 

 

Die tiefe Auseinandersetzung mit einer futuristischen Welt war bereits früh ein wichtiger Teil der 

japanischen Animes und Mangas. So thematisieren die dystopischen Weltentwürfe in Nausicaä aus 

dem Tal der Winde (1984), Only You (1984), Akira (1988), Ghost in the Shell (1995) und Neon 

Genesis Evangelion (1995-) alle die nahe Zukunft im Cyberspace und greifen dafür bereits früh 

wissenschaftliche Hypothesen auf. Diese inzwischen Kultstatus genießenden Anime-Filme werden 

von Kunstforschenden aber nicht mit der „erweiterten Renaissance 2.0“ der Kunst in Verbindung 

gebracht, obgleich ihre Darstellungen der futurischen Welt ebenso raumgreifenden und immersiven 

Charakter haben, wie die Arbeiten von Ikeda, Shiota oder Mori. Der Unterschied zwischen Anime-

Filmen und Ikedas Arbeiten liegt gewiss darin, dass Ikeda in direkter Zusammenarbeit mit 

Physikern und Mathematikern die innovativsten Entdeckungen und Techniken zu visualisieren 

sucht. Dennoch darf man nicht vergessen, dass Ikeda selbst weder Physiker noch Mathematiker ist, 

auch wenn er sich mit den Theorien der führenden Wissenschaftler auseinandersetzt. Auch sind die 

immersiven Erfahrungen, die Ikedas Arbeiten suggerieren, keine wissenschaftlichen Tatsachen, 

sondern nur eine kreative Idee und ein Vorschlag für eine künftige Visualisierung der uns 

umgebenden Datenwelt und daher ganz sicher im Bereich der bildenden Kunst zu verorten. Die 

Zusammenarbeit von Kunstschaffenden mit Physikern oder Astronomen kann zwar eine kulturelle 

Überschneidungssituation darstellen, erzeugt aber nicht unbedingt wissenschaftlich weiterführende 

 
1065 Vgl. Weibel 2015: 9. 
1066 Vgl. Weibel 2016: 304. 



V. Mythmaker 

211 

Ergebnisse. Die Präzision der Mathematik oder der Datenbanken der NASA bleiben auf 

Forschungsebene reine Hypothesen, die in der Zukunft immer weiter untersucht werden wollen und 

müssen. 

Spannende Zukunftsvisionen im Cyberspace sind eine klassische Thematik des Cyberpunk von 

William Gibson seit den 1960er-Jahren. Der Begriff „Cyber“ ist heute noch eine Art Zauberwort, 

welches das Publikum mit der Verheißung einer neuen Vision elektrisieren kann, wie beispielsweise 

in Mori Marikos Arbeiten Dream Temple, 1999, oder Wave UFO, 2003, die mit ihren aufwendigen 

Materialien als futuristische Visionen und ernsthafte Auseinandersetzung mit den 

Neurowissenschaften angesehen wurden.1067 (Abb. 47, 53) 

Der Wunsch einer allgemeinen Grenzüberwindung sowie das Überkommen der post-kolonialen 

Weltanschauung ist den Betrachtern als gemeinsames Ziel vorstellbar. Dennoch kann diese Aufgabe 

die Erfahrung einer körperlichen Überwältigung allein nicht lösen, denn die menschliche 

Wahrnehmung ist biologisch nicht gleichmäßig bedingt, sondern vielmehr „in hohem Maße sozial 

und kulturell überformt“.1068 Auch unser Sehvermögen ist bei jedem einzelnen Individuum höchst 

unterschiedlich entwickelt. 

Im 19. Jahrhundert vermittelten positivistische Experimente den Eindruck, spiritualistische 

Annahmen wären beweisbar. Die vagen Beziehungen zwischen Spiritualismus und Physik wurden 

wegen der Vielseitigkeit der kommerziellen Möglichkeiten als soziales Problem lange nicht ernst 

genug genommen. Selbst heute noch sehen die Physiker des CERN ihre regelmäßigen 

Kollaborationen mit Kunstschaffenden als Werbung, um ihre geistige Offenheit zu 

demonstrieren.1069  

Hier kann auch Fritjof Capra erwähnt werden, der sowohl als Physiker wie auch als Philosoph einer 

der Hauptvertreter des New Age war. Sein Buch The Tao of Physics (1975) war ein weltweiter 

Bestseller. Capra behauptete, dass gewisse Ähnlichkeiten zwischen der Sichtweise der Materie in 

der Quantenmechanik und der Weltsicht der orientalischen Mystiker zu erkennen seien, und 

kritisierte die Einschränkung der modernen Wissenschaft und ihres cartesischen Geist-Körper-

Dualismus und dessen Trennung von Geist und Materie beziehungsweise von Subjektivem und 

Objektivem.1070 Sein Buch mehrte weltweit die Illusion, dass religiöse Annahmen durch die 

 
1067 Moris Arbeiten wurden beispielweise von der US-amerikanischen Kunstforschende Mondloch als „Neuroscientific 

Turn“ beschrieben. Vgl. Mondloch 1996: 25-31. Sie sieht Wave Ufo (1999-2003) als „Wave of the future“, als ob Moris 

Arbeiten eine konkrete Bedeutung für die Neurowissenschaften hätten. Mondloch 2018: 87-104. 
1068 Vgl. Maletzke 1996: 48f. 
1069 Vgl. Røstvik 2016: 27f. 
1070 Der Einfluss des New Age auf die alten und neuen japanischen Religionen waren übermäßig groß und 

Religionswissenschaftler haben diese bereits häufig kritisch bemerkt. Dennoch wurde der Spiritualismus immer wieder 

in unterschiedlicher Art und Weise kommerzialisiert. Vgl. Shibusawa 1998. 



V. Mythmaker 

212 

Wissenschaft bewiesen werden könnten.1071 Aber der scheinbare Allround-Wissenschaftler 

erweiterte nicht die Grenzen der Fachgebiete, seine Theorien funktionierten nur in ihrem 

geschlossenen Kreis der „Gläubigen“. Die einflussreiche Esoterik des New Age und sonstiger neuer 

Religionen ab den 1970er-Jahren gingen meist von einem Individuum aus und zielte auf ein 

„universelles Bewusstsein“, das mit wissenschaftlichen Erkenntnissen untermauert werden 

sollte.1072 

Allerdings sind Immersion und erlebbare Soundeffekte in der bildenden Kunst spätestens seit John 

Cage und Nam June Paik, aber auch schon früher wie bei Jean Tinguely und Ives Klein, keine 

neuen künstlerischen Mittel mehr und können seit den 1990er-Jahren als fest etabliert betrachtet 

werden. Ikedas Ausstellungen wurden jedoch als Möglichkeit des realen Erlebens des Universums 

museal inszeniert. Ikeda versucht nicht, diese Annahmen zu zerstreuen. Auch wenn er vorgibt, zu 

seiner Kunst nichts erläutern zu wollen, so wurde das Projekt im CERN und die Entdeckung des 

Higgs-Bosons von ihm dezidiert im Zusammenhang mit seinen Werken angesprochen. 

Die japanischen Kunstschaffenden wollten bereits im 19. Jahrhundert die „universelle Energie“ des 

Objekts bewahren und sichtbar werden lassen. Der diffuse Spiritualismus diente dabei zur 

Untermauerung der auch medial verbreiteten Ansichten über die vermeintlichen Mechanismen des 

Universums. Bei Ikeda nehmen die Betrachter nur noch die von ihm selbst geschaffenen und 

großteils selbstreferenziellen Welten wahr und sehen diese als wissenschaftlich legitimiert an, da 

renommierte Forschungsinstitute, wie beispielsweise das CERN, bei der Genese der Werke 

involviert waren. Leicht lässt man sich von dieser vermeintlichen Wissenschaftlichkeit täuschen, 

und würde man sie hinterfragen, wäre die körperliche Erfahrung der Werke von Ikeda wohl weniger 

geschätzt. Im Rahmen der von ihm selbst kuratierten Ausstellung micro / macro 2015 lobte Peter 

Weibel die Leistung von Ikeda als einem der Repräsentanten der „Renaissance 2.0“. 1073  

 
1071 Vgl. Shimazono/Graf 2012: 462-466, in: Prohl/Nelson 2012. 
1072 Zur Problematik der Allgemeingültigkeit wissenschaftlicher Erkenntnisse schreibt Hannah Arendt wie folgt: 

„Vorerst genügt es festzuhalten, daß die einfache Einsicht – daß ein Resultat auch der Naturwissenschaften immer nur 

die Antwort auf eine Frage sein kann, daß es Resultate, die unabhängig von Fragen und Fragestellern sind, nicht gibt, 

daß ‚also der Gegenstand der Forschung nicht mehr die Natur an sich, sondern die der menschlichen Fragestellung 

ausgesetzten Natur‘ ist und daß daher die Naturwissenschaften genauso um den forschenden Menschen zentriert sind 

wie die Geisteswissenschaften – dem alten Streit um die ‚Objektivität‘ der Naturwissenschaften und die 

‚Subjektivität‘ der Geschichtswissenschaften einiges an Schärfe und viel an Bedeutung genommen hat. Wobei 

zuzugeben ist, daß die Naturwissenschaften die Frage von vornherein sauberer stellten, insofern nicht individuelle 

Eigenschaften des Forschers und Beobachters, sondern das Forschen und Experimentieren selbst den störenden 

‚subjektiven‘ Faktor bilden. Jedenfalls scheint unbestreitbar, daß das Aufgeben des Anspruchs auf Allgemeingültigkeit 

beziehungsweise die konkrete Entdeckung, daß die Gültigkeit von Naturgesetzen weder universal noch unbedingt ist, 

die Naturwissenschaften in eine Problematik geführt hat, wie sie uns aus den Geschichts- und Geisteswissenschaften 

nur allzu vertraut ist.“ Vgl. Arendt 1957:54f. 
1073 Vgl. Weibel 2015: 9. 



V. Mythmaker 

213 

Diese „Renaissance 2.0“ wird von Weibel wiederholt erklärt: „Wir leben in einer noetischen Wende, 

von einer sprachbasierten zu einer werkzeugbasierten Zivilisation. Exo-Evolution ist der Ausdruck 

für diese werkzeugbasierte, von Menschen gesteuerte Evolution, bzw. Engineering Culture.“1074 

Diese Aussage erinnert an die Zeit des Modernismus am Anfang des 20. Jahrhunderts, als die 

Faszination für die revolutionäre Veränderung durch die neuen Wissenschaften die Weltordnung 

und die Moral der Menschen veränderte.1075 Die fantastischen Zukunftsvisionen dieser Zeit sind bis 

heute größtenteils nicht realisiert. Und auch die neuen Verbindungen von wissenschaftlichen und 

nicht-wissenschaftlichen Strömungen, wie beispielsweise die von NASA und Ikeda, sind nichts 

weiter als ein fantasievolles fiktives Produkt, reines Entertainment.1076 

 

5.7.4. Der Einfluss des westlichen Positivismus auf die japanische Kunst bis heute 

 

Als die westlichen Wissenschaften aller Bereiche in Japan eingeführt wurden, wurden jeweils 

gewisse Ähnlichkeiten und Affinitäten mit der eigenen Kultur gesucht, um die Zugänglichkeit zu 

erleichtern. Die westlichen Naturwissenschaften wurden bereits am Ende des Tokugawa-Shôgunats 

mit der konfuzianistischen Cheng-Zhu-Schule in Verbindung gebracht.1077 Dieser angebliche 

Zusammenhang – es handelte sich dabei aber um ein Missverständnis – wurde dennoch in der 

Meiji-Zeit erneut von den avantgardistischen Dichtern, Schriftstellern und Philosophen der Kyoto-

Schule als Schlüssel zur „Wahrheit des Universums“ interpretiert. Als der deutsch-französische 

Dichter Yvan Goll beiläufig den möglichen Einfluss der japanischen Kurzgedichtform haiku auf den 

westlichen Symbolismus erwähnte, wurden plötzlich in geradezu übertriebener Art und Weise in 

 
1074 Weibel hofft durch die globalisierte Zukunft „dass, wir zu einem friedlichen Zusammenleben finden“. Vgl. Weibel 

2016: 79. 
1075 David Harvey veranschaulichte die Auswirkungen des Modernismus ab den 1870 Jahren auf Kunst, Kultur und 

Politik. Vgl. Harvey 1990: 27-33. 
1076 Arendt äußerte sich zur Subjektivität der Naturwissenschaft wie folgt: „Die Entwicklung der modernen 

Naturwissenschaften und die aus ihr resultierende Entwicklung der modernen Technik, welche die Welt hergestellt hat, 

in der wir tatsächlich leben, haben die zwei wesentlichen Voraussetzungen für die Abgrenzung und Entgegensetzung 

von Natur und Geschichte, wie sie uns aus dem 19. Jahrhundert geläufig sind, erschüttert, ja eigentlich widerlegt. (...) 

Es hat sich einmal herausgestellt, daß die Resultate auch der Naturwissenschaften unweigerlich an den sogenannten 

subjektiven Faktor gebunden bleiben“. Vgl. Arendt 1957: 54. Der Kulturkritiker Mark Dery, der auch unter anderem 

den Begriff des Afro-Futurismus geprägt hat, äußerte sich 1997 zu diesen Verbindungen wie folgt: „In Cyberdelia [der 

Verbindung von Cyberkultur und psychodelischer Subkultur] sind die transzendentalistischen Impulse der Sechziger-

Gegenkultur und die Infomanie der Neunziger in Einklang, und en passant macht es auch noch Anleihen bei den 

Siebzigern, von denen es den millenaristischen Mystizismus des New Age und die unpolitische Egozentrik der Human-

potential-Bewegung übernommen hat.“ vgl. Dery 1997: 29. Dery äußerte sich weiter zum Effekt der „abgedrehten 

Fraktalsimulationen“ in den Cyberkulturen wie folgt: „Das Fraktal ist das Yin- und Yang-Zeichen der Cyberhippies, 

Symbol der Vereinigung jener zwei Kulturen – der wissenschaftlichen und der nicht wissenschaftlichen –, in die die 

Gesellschaft durch den wissenschaftlichen Fortschritt im zwanzigsten Jahrhundert geteilt worden ist.“ vgl. Sterling, 

Bruce, The Hacker Crackdown, 1992, in: Ebd. 
1077 Die Begriffsgeschichte der Natur war bereits im Japanischen und Chinesischen verschieden. Ausführlich in: Hong 

Deng 251- 260, in: Suzuki: 2012. 



V. Mythmaker 

214 

den japanischen Medien die mittelalterlichen Gedichte und die Ästhetik der Zeit positiv als 

japanischer Symbolismus dargestellt. Somit wurden aus Traditionalismus und der nostalgischen 

Sicht auf die Altkunst im künstlerischen Kontext Elemente des Modernismus. Deutsche Begriffe 

wie Metaphysik, Unendlichkeit oder Symbol, die in den Texten von Hegel zu finden waren, wurden 

teils falsch interpretiert und übersetzt und als Beweis für die Kunstwürdigkeit von stimmungsvollen 

Darstellungen in der japanischen Kunst angeführt.1078 Okakura Kakuzô verwendete diese Begriffe 

aus übersetzten Texten Hegels und vermischte sie mit dem Konfuzianismus, um die Überlegenheit 

der asiatischen Traditionen gegenüber der westlichen Ästhetik zu unterstreichen. Solche 

fragwürdigen Betrachtungen waren in Japan möglich, da man den Glauben an die Legitimierung der 

Kolonialpolitik stärker verbreiten wollte.1079 

Was die zeitgenössische Kunst anbelangt, so ist die universelle Esoterik auch heute noch ein 

praktikabler Ansatz, der im Kapitalismus als konsumierbare Gegenkultur erfolgreich etabliert 

wurde, vergleichbar mit Surrealismus und Konstruktivismus am Anfang des 20. Jahrhunderts, die 

mit der sozialistisch-marxistischen antiautoritären Haltung der Kunstschaffenden auf ähnliche 

Weise Verbreitung fanden. Diese Konzepte wurden in Japan auf eigene Art und Weise interpretiert 

und damit eine japanische Moderne aufgebaut. Die staatlich sanktionierten Kunstschaffenden und 

Philosophen der Symbolisten und Surrealisten engagierten sich nach 1945 für die Fortsetzung ihrer 

provokanten Kunst. Das Faible für „antiautoritäre“ Kunst wurde in der Ära der Postmoderne in die 

Bemühungen integriert, der japanischen Kunst Erfolg auf dem Weltkunstmarkt zu verschaffen, was 

hauptsächlich durch die Förderung durch große Unternehmen erfolgte und somit letztendlich doch 

wieder politisch gesteuert war.1080 

Spiritualismus, Elegie und Dystopie, aber auch Provokation wären ohne die Förderung durch die 

japanische Unternehmenskultur nicht derart in der japanischen Kultur verbreitet. Die Prämisse, dass 

Kunst zuallererst verkäuflich sein muss, um als erfolgreich erachtet werden zu können, eine 

Haltung, die von vielen japanischen Kunstschaffenden nach wie vor vertreten wird, wird sowohl 

von Murakami Takashi, Sugimoto Hiroshi und Ikeda Ryoji auch akzeptiert.1081 Der Anspruch auf 

Egalität der Kunstwerte hat im Kapitalismus wohl mit der Globalisierung Einzug gehalten. Das 

Erleben des Fremden und die kosmopolitische Vernetzung der Menschen brachte aber leider nicht 

die von vielen erhoffte Akzeptanz von Diversität, sondern förderte lediglich eine homogenisierte 

 
1078 Vgl. Suzuki 2012: 37. 
1079 Vgl. ebd. 
1080 Eine marxistische Perspektive auf die Kunstproduktion nach den 1960er Jahren zeigt, wie Künstler sich als „Art-

Workers“ gegen den Kapitalismus positionierten und gleichzeitig ihre Werke als Produkte betrachteten. Vgl. Bryan-

Wilson 2010: 29ff.  
1081 Ikeda hält die finanzielle Selbstständigkeit der Künstler für unabdingbar, um sich 24 Stunden nur mit dem Thema 

Kunst zu beschäftigen. Vgl. Shichiku 04.05.2009. Murakami Takashi verbindet schon immer künstlerische Kompetenz 

mit Kunst-Marktkompetenz. Vgl. Mori Art Museum, Kaikai Kiki 15.12.2020. 



V. Mythmaker 

215 

Moral, die unter dem heutigen Überwachungskapitalismus rapide vorangetrieben wird.1082 Sowohl 

das futuristische Weltbild der japanischen Kunstschaffenden als auch die erfundenen Traditionen 

dienten und dienen dem Zweck der internationalen Anerkennung und machen sie unbewusst zu 

Multiplikatoren des Nationalismus, wobei sie doch nur ein universelles Kunstverständnis1083 

ansprechen wollen, um bestehende Grenzen zu überwinden. Die Verkäuflichkeit auf dem Weltmarkt 

suggeriert ein scheinbares Auflösen der Grenzen und eine Gleichberechtigung der Kunstwerke aus 

aller Welt. Die merkantilistische Hierarchisierung der Kunst ist das allgemein akzeptierte, 

vermeintlich neutrale Wertesystem. Spiritualität, Esoterik und auch Rassismus wurden aber mit der 

Entwicklung der Wissenschaft nicht abgebaut, sondern mit dem Fortschritt der technischen 

Entwicklung mehr denn je ökonomisch instrumentalisiert. So nutzen international erfolgreiche 

Kunstschaffende nach wie vor die Macht spiritueller Inhalte im Marktkapitalismus. 

 

Im Folgenden soll die nicht westliche Kunst im kapitalistischen Weltmarkt unter dem Aspekt des 

„Othering“ (dt. Andersartigkeit, Alterisierung)1084 untersucht werden. 

  

 
1082 Vgl. Zuboff 2019: Kindle-Position 12083. 
1083 Vgl. Krass 2010: 1-6. 
1084 Vgl. Månsson 2020: 45, 153-160. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

216 

VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

6.1. Les Magiciens de la Terre 1989 

 

1989 wurde die bis heute umstrittene Ausstellung Les Magiciens de la Terre im Centre Georges 

Pompidou und in der Grande Halle de La Villette in Paris gezeigt. Dem Hauptkurator Jean-Hubert 

Martin zufolge, sollte diese Ausstellung einen neuen Dialog zwischen der westlichen und der nicht 

westlichen Kunst anstoßen. Das Konzept der Ausstellung bezog sich vor allem auf die aufgeheizte 

Kritik an der 1984 im MoMA gezeigten Schau Primitivism in 20th Century Art: Affinities of the 

Tribal and the Modern und versuchte, zum entfachten Diskurs beizutragen.1085 Bei Les Magiciens 

de la Terre hatten die Gezeigten je zur Hälfte westliche und nicht westliche Herkunft, und wurden 

„gleichberechtigt“ nebeneinander ausgestellt. Die Verteilung der Ausstellungsfläche zwischen 

westlichen und nicht westlichen Kunstschaffenden wurde möglichst ausgewogen getroffen. 

Außerdem wurde im Ausstellungskatalog versucht, die Einträge zu den jeweiligen Gezeigten 

unabhängig vom eurozentristischen Akademismus zu formulieren, um so die westlichen 

Bewertungskriterien nicht in den Vordergrund zu stellen. Jean-Hubert Martin sagt zur Auswahl der 

gezeigten Positionen, dass das Team der Kuratierenden versucht habe, viele Positionen aus den 

„Randgebieten“ der Kunst zu finden, welche den in den Zentren der Kunst gezeigten westlichen 

Positionen gegenübergestellt wurden. Ohne Peripherie gäbe es kein Zentrum, und umgekehrt. Somit 

sind diese Randpositionen ebenso wichtig wie die Zentren, nur den meisten Betrachtern unbekannt, 

daher ist es wichtig, diese in den Zentren zu zeigen.1086 Zu diesem Zeitpunkt war der Begriff 

„global“ in der Kunstwelt noch durchweg positiv konnotiert und interaktive Kunst war durch neue 

Konzepte wie Virtual Reality oder Genres wie den Science Fiktion Filmen äußerst beliebt.1087 Das 

Jahr 1989 war generell ein geradezu symbolisches Jahr für den Globalismus. Die Nachrichten über 

den Mauerfall in Berlin und die gewaltsame Niederschlagung der chinesischen 

 
1085 Martin äußerte sich wie folgt: „Ich bin wirklich gegen die Annahme – diese Annahme lag in gewisser Weise auch 

der New Yorker Ausstellung ‚Primitivism in 20th Century Art‘ von William Rubin zugrunde -, daß wir mit westlicher 

Technologie tatsächlich alle anderen Kulturen zerstört hätten“. Vgl. Martin und Buchloch 1992: 197-201. 
1086 Martin führt aus: „As for the problem of marginality, it is difficult and delicate to include artists from different geo-

political contexts in an exhibition of Western (Euro- American) contemporary art, the dominant art of the centres. But 

we come to recognize that in order to have a centre you need margins and the inverse is true as well. Therefore, 

Magiciens de la Terre will invite half of its approximately one hundred artists from marginal contexts, artists practically 

non-existent in the awareness of the contemporary art world“. Vgl. Martin/Buchloh 1989:19, in: Araeen 1989. 
1087 Die neue Technologie des VR-Headsets des Unternehmens VPL-Research von Janon Lanier wurden 1984 

vorgestellt und auch von der NASA übernommen. Vgl. NTRS - NASA Technical Reports Server 01.01.1990. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

217 

Demokratiebewegung auf dem Tian’anmen Platz in Peking brachten die Welt medial zusammen.1088 

Stichworte wie „Horizontverschmelzung“ als das Ideal einer vernetzten Welt lagen also voll im 

Trend. In der bildenden Kunst wollten Kuratierende wie Jean-Hubert Martin durch 

gleichberechtigte Repräsentation ohne westliches (Vor-)Urteil eine neue Ära in der zeitgenössischen 

Kunst einläuten.1089 In diesen „dialogischen“ Gegenüberstellungen erkennt man auch den starken 

Einfluss des utopischen Modekonzepts „Global Village“ oder den Kosmopolitismus des „Whole 

Earth Catalog“. Bei Les Magiciens de la Terre wurde das „Hauptblickfeld der Halle“ von der 

riesigen Installation Red Earth Circle von Richard Long eingenommen. Darunter befand sich das 

Sandgemälde Yam Dreaming der australischen Aborigines. Diese Präsentation suggerierte eine 

Verbundenheit dieser beiden Werke.1090 (Abb. 81) Das Bild der Aborigines schien sogar die 

Wirkung der Land Art des prominenten Künstlers noch zu verstärken.1091 Jeremy Lewison 

beschreibt die darin liegende Problematik wie folgt: „The ritualistic and religious nature of the 

Aborigine work endows Long's circle with a meaning which, in another context, it might not have; 

but it is much the stronger for it. Indeed, Long is one of the few western artists to survive with 

credit, for many of his colleagues emerge as too calculating and too reliant on strategy to withstand 

the freshness, the directness and depth of meaning of the 'third world' art. Where religion, sex, death 

and functionalism seem to be the basis for the creation of most forms of 'ethnic' art, art itself is often 

the only reason for the making of western art.“1092 

Hal Foster bezeichnete 1996 das Zusammentreffen von künstlerischer Tradition und Ethnografie 

ironisch als „artist-as-ethnographer“. Er wollte zeigen, dass sich künstlerische Autorität im 

dominierenden Kulturkontext allein durch die Repräsentation von Andersartigkeit generieren lässt, 

 
1088 1989 starb auch Kaiser Hirohito, der auch als mutmaßlicher Kriegsverbrecher des Zweiten Weltkriegs gesehen 

wurde. Die Zeit nach seinem Tod wird in Japan seither als Zeit des anhaltenden Friedens betrachtet. Vgl. Larsson 2017: 

239. Was die Kunst angeht, wurde politische Kritik durch Künstler in den 1980er-Jahren sehr lange ignoriert. Heute 

hingegen sei der Rückblick auf 1980er-Jahre notwendig, sagt Mitsuyama 30.10.2020. 
1089 Vgl. Araeen 1989. 
1090 Im Katalog wurde der Wohnort jedes Künstlers auf einer Landkarte eingezeichnet, auf die künstlerische Laufbahn 

wurde aber nicht weiter eingegangen, was als Zeichen der Befreiung aus dem westlichen Akademismus verstanden 

wurde. Vgl. Martin 1989. Eine kritische Besprechung der Ausstellung von Allen S. Weiss findet sich im Kunstforum 

International nach dem Interview mit Martin und Buchloh. Vgl. Allen S. Weiss 1992: 202-207. 
1091 Die Kultur der Aborigines zu erleben, ist ein Höhepunkt des Tourismus in Australien, was auch dort von der 

Regierung gefördert wurde. Urry schreibt: „This seems to be occurring with regard to the Aboriginal peoples in 

Australia. On the occasion of the Bicentenary, the Australian government found it necessary to initiate some hasty 

measures to compensate the Aborigines for years of neglect (see Morris 1990a). This was apparently because tourists 

and journalists were increasingly finding that Aboriginal culture and practices are no longer ‘polluting’ but are part (or 

even the most important part) of the exotic attractions of Australia. In New Zealand, of course, there has been a longer 

process of transforming the Maoris into an object of visual consumption. Third, the environment is viewed as 

commonplace, as too much like everywhere else. There is nothing that potential visitors find remarkable, which sets off 

that place from many others and especially from the views and scenes that people experience in their everyday life. A 

crucial aspect of the tourist gaze is that there is a dichotomy drawn between the ordinary and extraordinary“. Vgl. Urry 

1995: 188f. 
1092 Vgl. Lewison 1989: 585. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

218 

da die Kulturrelativierung der Ethnologen diesen Ansatz quasi immer stützt.1093 Allen S. Weiss 

fasste das Hauptproblem dieser riesigen Ausstellung so zusammen: „Die 

Worte ,Magier‘ und ,Erde‘ hier scheinen ganz einfach alles und jedes zu umfassen, ganz nach Laune 

der Konservatoren. Durch diese sprachliche Inflation oder Schwammigkeit, durch diese lexikalische 

Übertreibung galten in der Ausstellung vertretene Werke von Kunstschaffenden wie Tony Cragg, 

Hans Haacke, Kawara On, Nam June Paik, Krzysztof Wodiczko etc. – ungeachtet ihrer anderen 

Vorzüge – implizit irgendwie als ʻmagischʼ.“1094 

Weiss hatte zusätzlich den Eindruck, dass die Gefahr bestünde, dass sich, ob der Anhäufung der 

vielen angeblichen gleichberechtigten Positionen, eine Art „Kuriositätenkabinett“ bilde.1095 

Der pakistanisch-britische Künstler Rasheed Araeen, der selbst im Rahmen der Ausstellung gezeigt 

wurde, kritisierte wütend in einer Stellungnahme den immer noch ethno-eurozentristischen Geist 

der Ausstellung. Seit 1989 publiziert Araeen die Zeitschrift Third Text, die bis heute regelmäßig 

erscheint, mit der er versucht, die Lücke zwischen der sogenannten Dritten Welt und dem 

westlichen Kunstmarkt sowie die Erblast des Kolonialismus im heutigen Globalismus zu 

debattieren. Er veröffentlichte als teilnehmender Künstler seinen Unmut im Text Our Bauhaus 

Others' Mudhouse den er in Third Text 1989 veröffentlichte. Folgt man Araeen, so definiert die 

dominante Kultur, was exotisch und was anders ist. Eine gleichberechtigte Präsentation ist also von 

vorneherein nicht möglich.1096 

Nicht nur für Araeen, sondern auch für andere Besucher ließ sich der Eindruck nicht vermeiden, 

dass die gezeigten nicht westlichen Kunstschaffenden von den beteiligten Kuratierenden, darunter 

auch eurozentristische Ethnologen, nur wegen ihrer „authentischen“ und 

„originellen“ Andersartigkeit ausgewählt wurden.1097 Diese Vorwürfe, aber auch die Antworten 

darauf, wurden in der Third Text Ausgabe von 1989 veröffentlicht. Ein weiterer Hauptkritikpunkt 

war, dass die in der Ausstellung gezeigten nicht westlichen Kunstschaffenden hauptsächlich deshalb 

ausgewählt wurden, da ihre Arbeiten visuell besonders auf Rituale und Magie verwiesen. Araeen 

kritisiert die Kriterien, die von Martin als Möglichkeit eines gleichberechtigten Nebeneinanders 

 
1093 Vgl. O´Neill 2012: 54f. 
1094 Vgl. Weiss 1992: 202-207. 
1095 Ebd. 
1096 Araeen schreibt: „It is in their decontextualization, not only in the shift from one culture to another (which is 

inevitable), but more importantly, in the displacement from one paradigm to another; this has emptied them of their 

meanings, leaving only what Fredric Jameson calls a 'play of surfaces' to dazzle the (dominant) eye“. Vgl. Araeen 1989: 

4f. 
1097 Vgl. Araeen 1989: 4. Der japanische Kunsthistorischer Tatehata Akira empfand das Ausstellungskonzept ebenfalls 

als Verfehlung, da die „Magier“ aus verschiedenen Teilen der Welt in ein westliches kulturelles Konstrukt eingebettet 

wurden. Er schlägt den Titel „Magiciens sans la terre" für die gezeigte Schau vor. Vgl. Tatehata 29.12.2019. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

219 

entwickelt wurden, für Araeen aber nur eine Fetischisierung des Fremden darstellen.1098 Er äußert 

sich wie folgt: „If the aspiration to modernity and modernism is detrimental to the creativity of 

other cultures, why is this concern confined only to the production of art? Can we separate the 

question of contemporary production of art from the dominant economic system and its global 

effects? The trap here is too attractive: the concept of 'others' as mere victims of dominant culture 

will be to deny other cultures their ability to question their domination and to liberate themselves 

from it. Why is the aspiration of other cultures for secularism and materialism seen as antithetical to 

their own traditions?“1099 

Die Antipathie gegenüber der dominierenden Kultur vonseiten der nicht westlichen 

Kunstschaffenden wurde demnach in Martins Konzept nicht berücksichtigt. 

Diese Ausstellung initiierte aber trotz aller Kritik die Diskussion über den Begriff der „Global 

Art“1100 und die Bedeutung und Funktion der zeitgenössischen Kunst im Multikulturalismus und in 

Bezug auf die medialisierte „Biennalisation“ der großen internationalen Ausstellungen.1101 

Japan hatte unter den anderen Nicht-Westlern zu diesem Zeitpunkt bereits große Erfahrung mit 

internationalen Kunstausstellungen und musste daher keine offensichtliche Volkskunst inszenieren. 

Die bei Les Magiciens de la Terre Japan vertretenden Künstler waren Kawara On, Miyajima Tatsuo, 

Kawaguchi Tatsuo und Teshigawara Hiroshi vertreten, die alle bereits in den USA und Europa 

erfolgreich waren. Die Konsequenz dieser Auswahl war, dass diese Kunstschaffenden nicht nur 

noch größeren Erfolg in der internationalen Kunstszene fanden, sondern auch nebenbei der zur 

Schau gestellten japanischen Nationalpropaganda ein günstigeres Image verliehen. Der gezeigte 

exotische Garten von Teshigawara Hiroshi und die LED-Skulpturen von Miyajima Tatsuo 

inszenierten die angesehenen Traditionen und die Hochtechnologie Japans. 

Was die japanische zeitgenössische Kunst anbelangt, so wurde bereits im Jahr 1986 die Ausstellung 

Japon des avant-gardes 1910-1970 im Centre Georges-Pompidou gezeigt und in deren Rahmen die 

japanische Kunst der Vormoderne bis 1970 ausführlich vorgestellt. Schon früh begannen die 

Diskussionen über die Authentizität der dort gezeigten Kunst.1102 In dieser Ausstellung waren 

bereits Arbeiten von so erfolgreichen Kunstschaffenden wie Kusama Yayoi, Ono Yoko und auch 

 
1098 Martin äußert sich: „The term quality has been eliminated from my vocabulary, since there is no convincing system 

to establish relative and binding criteria of quality [...] [I] will [...] go by visual criteria alone, my vision and that of  my 

colleagues“. Vgl. Martin 1989: 6, in: Araeen 1989. 
1099 Vgl. Araeen 1989: 6f. 
1100 Weibel äußerte sich dabei auch zum Thema „Global“ wie folgt: „Mit der immateriellen Informationsrevolution, der 

Entstehung der, wie ich es nenne, „Infosphäre“ im 20. Jahrhundert und des World Wide Web um 2000 mutierte der 

gesamte Globus zu einer allumfassenden Kommunikationsplattform in Echtzeit“. Vgl. Weibel 2020: 60-73. 
1101 Eine repräsentative Kritik zu den Ausstellungen mit globalem Anspruch findet sich in Civilizing Rituals (1995) von 

Carol Duncan. Wie sehr politische Macht Kunst, Kultur und Geschichte beeinflussen kann, wurde darin problematisiert. 

Vgl. Duncan 1995: 2-17 und vgl. Harvey 1990: 260-283. 
1102 Vgl. Monroe 2013: 102, in: Fry 2013. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

220 

Kawara On vertreten. Auch die politisch engagierte Gegenkunst in Japan wurde bereits vorgestellt. 

Ein repräsentativer Vorgänger dieser Ausstellung war Dada in Japan: Japanische Avantgarde 1920-

1970 im Jahr 1983 im Kunstmuseum Düsseldorf. Auch eine Retrospektive zur japanischen 

Avantgarde wurde 1985 unter dem Titel Reconstructions: avant-garde art in Japan 1945-1965 im 

Museum of Modern Art, Oxford gezeigt. Die japanische Avantgarde wurde also in den 1980er-

Jahren in Europa bereits ohne die touristische Exotisierung ausführlich erarbeitet, und zumindest 

die zeitgenössische japanische Kunst musste zu diesem Zeitpunkt nicht zusätzlich mystifiziert 

werden, auch wenn das exotisierende Japan-Bild im westlichen Kontext noch nicht überwunden 

war. Japan hatte bereits 100 Jahre lang Erfahrung mit westlichen Ausstellungen, und das 

europäische Publikum war dadurch mit der japanischen Kunst vertrauter als mit anderen nicht 

europäischen oder amerikanischen Positionen. Dies ermöglichte es, dass sich „echte“ japanische 

Kunst mit dem westlichen Kontext auseinandersetzen konnte. Außerdem befand sich Japan in der 

besten wirtschaftlichen Lage seiner Geschichte und konnte auf Selbstmystifizierung zum Zweck der 

internationalen Vermarktung verzichten.1103 Die Auswahl der japanischen Sektion für die 

Ausstellung Les Magiciens de la Terre harmonisierte mit dem Konzept des Kuratierenden, und man 

kann darin das Vertrauen in den internationalen Kunstmarkt erkennen. 

In der Ausstellung Primitivism in 20th century art, affinity of the tribal and the modern im MoMA 

von 1984 wurde die Terminologie das „Primitiven“ durch den Kurator William Rubin 

kunsthistorisch analysiert, um sie in der jeweiligen Situation und der jeweiligen Zeit kunsthistorisch 

zu differenzieren.1104 Rubin betont, dass das „Primitive“ von den Kunstschaffenden der Moderne 

völlig anders aufgefasst wurde, als es die heutige Vorstellung zu vermitteln mag. Primitivismus 

wurde nicht mit „Zurückgebliebenheit“ gleichgesetzt, und so hätten die Kunstschaffenden diesen 

auch nicht als Ausdruck von Andersartigkeit betrachtet und damit eine Distanzierung 

wahrgenommen, obwohl die damaligen Ethnologen ihre Forschungen noch unter dem Einfluss des 

Kolonialismus durchführten. Die besondere Betonung des Wertes der Aufrichtigkeit für den 

Modernismus liege hauptsächlich daran, dass die Kunstschaffenden die Einfachheit und 

Aufrichtigkeit des „Primitiven“ bewundert hätten.1105 Im Jahr 1989 steht aber vielmehr der Imperial 

Gaze im Vordergrund der wissenschaftlichen Auseinandersetzung. Die US-amerikanische 

Literaturwissenschaftlerin Mary Luise Pratt wies 1992 darauf hin, dass die romantischen 

 
1103 Den „exotischen Ton“ der in Magiciens de la Terre gezeigten japanischen Positionen kann man allerdings auch so in 

Teshigawaras Oeuvre finden. Teshigawara stellte seinerzeit auch japanische Tuschmalerei und Bambusskulpturen 

zusammen, was aber keinen ironischen Kommentar zur Exotisizierung der asiatischen Kunst darstellte. Vielmehr wollte 

er eine modernisierte „Ästhetik“ aus Japan auf der internationalen Bühne vorstellen. 
1104 Als Beispiel nennt Rubin die kunsthistorische Adoption des Primitiven in Nouveau Larousse illustré von 1897 bis 

1904. Vgl. Rubin 1996: 10 
1105 Vgl. ebd.: 11-16. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

221 

Reiseberichte des 19. Jahrhunderts in der neuen Welle des Globalismus ab 1980 wiederverwertet 

wurden. Sie schrieb: „For instance, empires create in the imperial center of power an obsessive need 

to present and re-present its peripheries and its others continually to itself. It becomes dependent on 

its others to know itself. Travel writing, among other institutions, is heavily organized in the service 

of that need. (…) how European travel writing interacted with enlightenment natural history to 

produce a Eurocentered form of global or `planetary´ consciousness. I consider the classificatory 

schemes of natural history in relation to the vernacular peasant knowledges they sought to 

displace.“1106 

Die Kunstwerke aus Japan und Afrika wurden meist durch Kuriositätenhändler kostengünstig 

verkauft. So wurde, wie schon erwähnt, die japanische Druckgrafik unter dem Sammelbegriff 

Ukiyo-e im Westen schnell bekannt und verbreitet. Gleichzeitig blieben die teureren Malereien der 

gleichen Kunstschaffenden im Westen unbekannt. Die Kunsthandeltreibenden wollten die fremden 

Kulturen aus geschäftlichen Gründen zu einer reinen Inspirationsquelle für die westliche Kunst 

machen. Daher wurden nicht westliche Kulturgüter aus aller Welt generell unter der Bezeichnung 

„primitiv“ subsumiert. Alles in allem war die „exotische“ Kunst, die „einen phänomenalen 

Ausbruch der künstlerischen Kreativität“, wie zum Beispiel bei Picasso, herbeiführte, immer 

verbunden mit „Krieg und Sklaverei“, wie David Graeber im Hinblick auf die „unsichtbaren 

Schulden“ hinwies, die als „das Erbe von Krieg nie verschwunden [sind]“.1107 Auch wenn dieses 

negative Erbe von Rubin erkannt wurde, äußerten die Kunstschaffenden aus den nicht westlichen 

Ländern nicht direkt Kritik an den Veranstaltern der Ausstellung.1108 Die angebliche Diversität 

wurde vielmehr in der Ausstellung noch als zentrale Sehenswürdigkeit im dominanten 

Kulturkontext herausgearbeitet.1109 

In der Ausstellung Seven Stories about Modern Art in Africa von 1995 wurden die Ausstellungen 

Primitivism in 20th century art, affinity of the tribal and the modern von 1984 und Les Magiciens 

 
1106 Vgl. Pratt 2008: 4. Pratt prägte den Begriff „Contact Zone“ für die ungleichen Machtverhältnis innerhalb kultureller 

Konfrontation nach den 1990er-Jahren. Die unterworfenen Kulturen können selbst nicht steuern, wie sie von der 

dominierenden Kultur beschrieben werden. Sie erläutert wie folgt: „‘Contact zones’, that is, social spaces where 

disparate cultures meet, clash, and grapple with each other, often in highly asymmetrical relations of domination and 

subordination – such as colonialism and slavery, or their aftermaths as they are lived out across the globe today. […] 

While subjugated peoples cannot readily control what the dominant culture visits upon them, they do determine to 

varying extents what they absorb into their own, how they use it, and what they make it mean. Transculturation is a 

phenomenon of the contact zone“. Vgl. Pratt 2008: 7. 
1107 Graeber erwähnte verblüffenden Parallelen zwischen den Gesellschaften am Cross River in Nigeria und auf Bali als 

Beispiel für die von ihm angeführten „Schulden“ wie folgt: „vor allem in Form von Theaterdarbietungen mit 

komplizierter Musik, glanzvollen Kostümen und stilisierten Tänzen – eine Art alternative politische Ordnung als 

fantasievolles Spektakel - , und zwar genau zu dieser Zeit, als das Alltagsleben extrem schwierig wurde und in jedem 

Augenblick die Gefahr bestand, dass ein falscher Schritt einen Menschen auf ein Sklaven Schiff bringen konnte“. Vgl. 

Graeber 2014: 205f. 
1108 Vgl. Martin, Jean-Hubert und Buchloh, Benjamin H. D., Visuelle Schocks als Katalysator, Vorgespräch zur 

Ausstellung „Magiciens de la Terre“ (Paris 1989), in: Kunstforum International, Bd. 118, 1992. 
1109 Vgl. Araeen 1989: 3. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

222 

de la Terre von 1989 nochmals reflektiert. Die Kuratierende Clémentine Deliss bemerkte zur 

afrikanischen Kunst im globalen Kunstmarkt das Folgende: „This art would be fused with the pop 

culture of global industrialisation while retaining the associative spiritual qualities of Africa's past. 

Moreover, it could now be introduced in its own right as contemporary work and interpreted beyond 

the tropes of early modernism in which elective affinity had connected Europe and Africa. […] 

Although this was a response to the reality becoming an artist in Africa (as elsewhere), it was 

extended into a framing device to establish the criteria of a new authenticity, quality, and, 

ultimately, marketability for western-led audiences suddenly keen on ‘zippy, energetic, narrative 

billboard art’ or ‘le look african’.“1110 

Auch wenn die teilnehmenden Kunstschaffenden ihre Arbeiten freiwillig ausstellen, so wird doch 

die Konfrontation mit dem dominanten Blick des „Konsumenten“ zur unangenehmen Erfahrung. 

Die durch das „Imperial Eye“ rezipierten Informationen über Autorschaft, Herkunftsland und Kultur 

haben nichts mit den tatsächlichen Beweggründen hinter den Arbeiten zu tun, die zur reinen 

Unterhaltung konsumiert werden.1111 

Les Magiciens de la Terre legte, wie gesagt, großen Wert auf die gleichberechtigte Verteilung des 

Ausstellungsraums und auf die Beschreibung der jeweiligen Länder. Die individuellen 

Problematiken in der Rezeption konnte die Ausstellung aber dennoch nicht herausarbeiten. Die 

fremden Kulturen dienten mit der im Titel postulierten „Magie“ mehr der bloßen Unterhaltung des 

Publikums in der kulturell dominanten Metropole Paris. Das Ende der 1980er-Jahre war für den 

Globalismus eine entscheidende Zeit. Man erlebte die massive Expansion der internationalen 

Kommunikation und des transmedial geförderten Tourismus, Entwicklungen, die sich auch in 

käuflichen Produkten, wie zum Beispiel „exotischen“ Reisen oder Computerspielen 

niederschlugen.1112 

Die neuerliche Hinwendung zu den „primitiven Kulturen“, nach derjenigen am Beginn des 20. 

Jahrhunderts, begann bereits in den 1960er-Jahren in anderer Form. Die Künstler von Process, 

Minimal und Land Art repräsentierten im westlichen Teil von Les Magiciens de la Terre den neuen 

Spiritualismus.1113 Naturverbundenheit und Spiritualität galten hier als universelle Empfindungen 

der Menschen, während in den Ländern, die sie als Quelle ihrer Inspiration sahen, die verheerenden 

Spuren der Kolonialzeit noch deutlich sichtbar waren und die westliche Industrie deren 

Bodenschätze und Arbeitskräfte ausbeutete. 

 
1110 Vgl. Clémentine 1995: 15. 
1111 Die US-amerikanische Wirtschaftswissenschaftlerin Shoshana Zuboff beschreibt die Anhäufung unserer 

unsichtbaren Erfahrungen als „Schattentext“. Vgl. Zuboff 2019: 218. 
1112 Siehe die Artikel Transmedia Tourism von Pearce/Moscardo 2020:355f und The Routledge companion to media and 

tourism mediatized tourism von Turnšek/Trdina/Pavlakovič 2020: 45f, jeweils in: Månsson 2020. 
1113 Vgl. Vernedoe 1984: 677-699, in: Rubin 1996. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

223 

Im 19. Jahrhundert wurde versucht, den Spiritualismus positivistisch zu erklären. Während des New 

Age wurde die esoterische Seite wieder vermehrt betont und der Begriff „global“ positiv belegt. 

Internationaler Tourismus wurde zur Weltanschauung für junge Menschen. Sie entwickelten daraus 

eine gemeinsame Moral, eine informierte Weltanschauung, die jedoch auch wieder als 

Unterhaltungskultur konsumiert wurde. Die Kunstforschende Jean Fischer erwähnt dazu kritisch: 

„Current liberal or 'New Age' enthusiasm for what it calls native 'spirituality' or 'mysticism' not only 

obfuscates the nature of different belief structures, but works to conceal a political relation between 

metropolitan capitalist enclaves and the rest of the world. In effect, it perpetuates native 

disempowerment. To recognise the spiritual and ecological failure of the capitalist enterprise, or to 

acknowledge the validity of non-European belief structures, does not reinstate the legitimacy of 

others still subjugated by alien forces. Our language continues to map a landscape of fictive 

identities from the fragments of history and fantasy in the interests of Western power structures.“1114 

Fischer zeigte sich auch kritisch gegenüber der von Araeen kuratierten Ausstellung The Other Story 

in der Hayward Gallery in London; sie moniert, dass auch dort die ausgestellten nicht westlichen 

Kunstschaffenden unter dem westlichen Konzept der „universellen Perspektive“ gewählt worden 

wären und diese so wiederum mit der eurozentristischen Perspektive verknüpft wären.1115 Die 

„globalen Werte“ des westlichen Kontexts wurden auch bei japanischen Kunstschaffenden und 

Kuratierenden bewusst als Kriterien zur Bewertung des Erfolgs von Kunstschaffenden 

herangezogen. So wurde die japanische Abteilung dieser Ausstellung allein mit im Westen 

geschätzten Kunstschaffenden bespielt. Insofern führte Araeens Intention der Ent-Imperialisierung 

der Fremdheit zu weiteren Diskussionen.1116 

Sowohl Primitivism in 20th Century Art: Affinities of the Tribal and the Modern im MoMA 1984, 

wie auch Les Magiciens de la Terre im Centre Georges Pompidou 1989 machten den „virtuellen 

Kosmopolitismus“ des globalisierten Handelskapitalismus sichtbar. Carol Duncan analysierte in 

Civilizing rituals, inside public art museums von 1995 den an sich schon ritualisierten Prozess des 

Ausstellens und die exponierte Position des Kurators.1117 

Mit dem einsetzenden Multikulturalismus gewann der Begriff des „Globalen“ weiter an Bedeutung, 

da die Machtverteilung zwischen der „Peripherie“, also dem Nichtwestlichen, und dem „Zentrum“, 

also dem dominanten Westen, sich allmählich zu relativieren schien.1118 Der einflussreiche Kurator 

 
1114 Vgl. Fisher 1989: 79, in: Araeen 1989. 
1115 Fischer kritisiert auch den „white-male“ Aspekt von Araeens Ausstellung, von den 24 gezeigten Künstlern in Other 

Storys waren nur 4 weiblich. Vgl. Fischer 12.2009. 
1116 Ebd. 
1117 Vgl. Duncan 1995: 7-20. 
1118 Ab den 1980er-Jahren wurde die Zentralisierung der Macht nicht mehr als Gegensatz zur Dezentralisierung des 

Warenkapitalismus gesehen. Vgl. Harvey 1990: 159. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

224 

Guy Brett kritisierte ebenfalls die „Mystifizierung des Fremden“. Ihm zufolge ist der Versuch einer 

objektiven Repräsentation der nicht westlichen Kulturen reiner Neo-Primitivismus, und die 

gezeigten Peripherien sind in diesen Fällen nur eine Repräsentation des westlichen Geschmacks.1119 

In der Ausstellung Century City, Art and Culture in the Modern Metropolis in der Tate Modern in 

London 2001 wurde der Begriff des Modernismus infrage gestellt. Um den Begriff 

„modern“ überhaupt aus dem eurozentristischen Blick zu befreien, wurde für diese Ausstellung die 

Präsentation des Modernismus der eingeladenen Länder jeweils unterschiedlich konzipiert. Als 

Repräsentanten des westlichen Modernismus wurden Paris (1905-1915), Wien (1908-1918), New 

York (1969-1974), London (1990-2001) und Moskau (1916-30) hervorgehoben. Während Paris, 

Wien und Moskau ihren Modernismus im klassischen Sinne der kunsthistorischen 

„Moderne“ zeigten, wurde in den Abteilungen von New York und London auf die Diversität und die 

Ungleichheiten der Weltmetropolen fokussiert. Als nicht westliche Städte wurden Bombay/Mumbai 

(1992-2001), Lagos (1955-70), Rio de Janeiro (1950-64) und Tokio (1967-1973) ausgewählt, die in 

ihren Abteilungen die Dominanz der westlichen Kulturindustrie und deren Definitionsmacht stark 

zu bestreiten versuchten.1120 

Eine ähnliche Problematisierung der westlichen Definitionsmacht wurde im Jahr 2000 in Global 

Conceptualism: Points of Origin, 1950s-1980s im MIT List Visual Arts Center Cambridge, MA 

versucht. Es nahmen 130 Kunstschaffende aus Japan, Europa, Lateinamerika, Nordamerika, 

Australien und Neuseeland teil und es wurde versucht, die Differenzen anhand der 

unterschiedlichen Auffassungen der Konzeptkunst zu verdeutlichen.1121 

 

Durch die Les Magiciens de la Terre nachfolgenden internationalen Ausstellungen wurde das 

Thema der Befreiung vom eurozentristischen Blick immer wieder zur Diskussion gestellt. Die 

jeweiligen Beiträge der japanischen Kunstschaffenden schienen sich vom früher oft angeführten 

Vorwurf, sich nicht genug von nationalistischen Themen oder dem alten Japonismus zu lösen, 

langsam befreien zu können. Dennoch blieben sie mit der Nationalstrategie Japans, nämlich die 

angesehenen Traditionen und die hohe Technologisierung des Landes in den Vordergrund zu stellen, 

stets verbunden. 

Die Diskussionen nach 1989 sind in den Ausstellungen Century City (2001), The EY Exhibition, 

The World goes Pop (2015) in der Tate Modern und in International Pop (2015) im Walker Art 

Center in Minneapolis ablesbar. In diesen internationalen Ausstellungen wurden Kuratierende aus 

verschiedenen Ländern eingeladen und jeweils eine „nicht-eurozentristische“ Sichtweise 

 
1119 Vgl. Brett 1989: 96, in: Araeen 1989. 
1120 Vgl. Tomii 2001: 200, in Blazwick 2001. 
1121 Vgl. Morgan 2000: 111. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

225 

präsentiert. Eine neue japanische Strategie wer es hierbei, die zeitgenössische japanische Kunst in 

die Nachfolge der Gegenkunst der Edo-Zeit zu stellen, die einen Gegenpol zu Staatsmacht und -

autorität bildet, was aber ebenfalls eine Ausrichtung auf den Geschmack des westlichen Publikums 

darstellt. Die bereits in der Werbebranche erfolgreichen Kunstschaffenden wurden hierfür gefördert 

und ausgewählt. Diese inhaltliche Inszenierung gelang, da bereits die Cyberpunk-Fantasien oder die 

dystopischen Szenarien durch erfolgreiche Romane und die japanischen Animes international 

eingeführt waren. So findet die japanische Nationalpropaganda in Gestalt der kommerziell 

ausbeutbaren Popkultur ihren erfolgreichsten Weg zur internationalen Verbreitung und dominiert die 

vermeintlich gegen sie aufbegehrende Gegenkultur. Die Beurteilung der „Originalität“ der 

zeitgenössischen japanischen Kunst erfolgt bis heute unter dem Imperial Gaze, da die von den 

japanischen Kunstschaffenden angestrebte Überwindung desselben und die damit verbundene 

Befreiung aus dem westlichen Kunst-Wertesystem für sie nur durch den Erfolg im nach wie vor 

westlich dominierten Kunstmarkt zu beweisen ist. Im Folgenden soll diese Problematik vertieft 

werden. 

 

6.2. Gegenkultur in der japanischen Kunst – Kreativität und Kommerz 

  

Das Thema der Befreiung vom Eurozentrismus in den als Gegenkultur wahrgenommenen 

Subkulturen der japanischen Populärkultur soll anhand ausgewählter Ausstellungen zu diesem 

Themenkreis veranschaulicht werden. Wie diese Gegenkulturen gleichzeitig Teil der 

Großunternehmensstrategien sind, soll ebenfalls deutlich gemacht werden. 

 

Die bekannte japanische Kuratorin Tomii Reiko übernahm 2001 die Japan-Abteilung der 

Ausstellung Century City in der Tate Modern in London. Wie bereits erwähnt, wollte die 

Ausstellung den Modernismus als weltweites Phänomen beleuchten und fokussierte dafür auf 

spezifische Orte und Zeiten. Tomii verortete die japanische Moderne im Zeitraum von 1967 bis 

1973 in Tokio, als die Gegenkulturen unter den jungen Studenten und Kunstschaffenden immer 

populärer wurden.1122 Tomii beobachtete, dass die japanischen Kunstschaffenden sich ab den 

1960er-Jahren mit der Vormoderne Japans auseinandersetzten und diese in ihren Performances 

vergegenwärtigten, um ihre Kunstidentität auf internationaler Ebene neu zu etablieren. Diese auch 

politisch engagierten Kunstschaffenden wurden von Tomii in der Ausstellung ausführlich 

vorgestellt. Die in ihrem Fokus liegende, in den 1960er-Jahren noch junge Gruppe avancierte unter 

 
1122 Vgl. Tomii 2001: 200ff. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

226 

dem Einfluss des zu dieser Zeit breit diskutierten Marxismus zu einer Art von intellektuellen 

Anführern, die das Publikum begeistern konnten. 

Tomii möchte nun die Einzigartigkeit der japanischen Moderne in ihrem Status als Gegenkultur 

erkennen. Aber politisches Engagement und Gegenkunst waren in dieser Zeit kein rein 

japanspezifisches, sondern ein weltweit verbreitetes Phänomen. Paradoxerweise standen die 

japanischen Kunstschaffenden der Moderne offensichtlich unter westlichem Einfluss, legten dabei 

aber gleichzeitig eine antiwestliche Haltung an den Tag. Sie wollten die „Moderne“ neu definieren 

und damit provozieren. Der japanische Kritiker Karatani Kôjin analysiert diese komplexe 

Konstellation wie folgt: „Since, in the West as well as Asia, the modern and premodern are distinct 

from one another, it stands to reason that modernity must be conceptualized separately from 

Westernness, but since the ʻoriginʼ of modernity is Western, the two cannot so easily be separated. 

This is why in non-Western countries the critique of modernity and the critique of the West tend to 

be confused. Many misperceptions arise out of this. One, for example, is that Japanese modern 

literature, because it is not Western, cannot be fully modern. The flip-side of this idea is that, if a 

work’s materials and themes are non-Western, the work must be anti-modern.“1123 

Parallel zur politisch engagierten Gegenkunst entwickelte sich auch eine „kommerzielle 

Gegenkunst“, vor allem in den Großstädten Japans, welche die Postmoderne repräsentierte. Zum 

Beispiel arbeiteten Grafikdesigner wie Yokoo Tadanori und Tanaami Keiichi sowohl als freie 

Kunstschaffende der Gegenkultur und gleichzeitig auch als angesagte Designer für erfolgreiche 

Werbeagenturen. Die in den 1960er-Jahren einsetzende Welle der internationalen Kunst in 

Ausstellungen und im Handel in Japan wurde sowohl durch staatliche Institutionen wie auch große 

Unternehmen finanziell gefördert. Die Ausstellungsmöglichkeiten im Ausland wiederum wurden 

mit dem steigenden Wirtschaftswachstum vergrößert.1124 Parallel zu dieser institutionalisierten 

Kulturpolitik entwickelten sich die Subkulturen zu attraktiven Konsumobjekten. Vor allem im 

Ausland wurden diese mit den reizvollen Modeerscheinungen des Großstadtdschungels von Tokio 

synonymisiert.1125 Der Unterschied zwischen avantgardistischer Gegenkunst und großstädtischen 

Subkulturen war in dieser Zeit äußerst vage.1126 

 
1123 Vgl. Karatani, Origins of Modern Japanese Literature 1994: 192, in: Fry: 2014. 
1124 Aufgrund des ökonomischen Interesses wurde japanische Kunst für den westlichen Markt interessant. Nach der 

Wirtschaftskrise gab es wieder wenige Ausstellungen mit japanischer Kunst in westlichen Museen. Vgl. Mori Art 

Museum 30.10.2020. 
1125 Tomii war als japanische Kunstforschende an mehreren Ausstellungen in den USA und Europa sowie auch im 

großen Kunstfestivals beteiligt. Sie vertritt die Ansicht, dass drei Komponenten für den Kunstbetrieb unverzichtbar sind, 

nämlich die akademische Forschung, das Sammeln im Museum und das Interesse des Kunstmarktes. Wenn eine 

Komponente fehlt, funktioniert auch nicht die Forschung. Vgl. Tomii 17.10.2020 in: Mori Art Museum: 17.10.2020. 
1126 Der Historiker Karl Polanyi erklärte die „Warenfiktion“ in The Great Transformation (1944), dass unser Leben, 

Gesellschaft, Umwelt und unsere Rechte im Markt unterordnet wird. Tomiis Ansinnen, in der Tate Modern Ausstellung 

mit den klassischen Vorurteilen gegen Japan als konservatives, zurückgewandtes Land durch die Vorstellung der 

 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

227 

Die zeitgenössische Gegenkunst und die antiautoritäre Studentenbewegung ab den 1960er-Jahren 

wurde durch die Medien als eine Art Mode und Konsumartikel weltweit verbreitet. Eine Verbindung 

von kosmopolitischer Großstadtkultur und Gegenkunst war nicht nur in Japan, sondern in den 

meisten globalisierten Großstädten zu beobachten.1127 Aber auch Gegenkunst ist in einer 

Konsumgesellschaft im System des kapitalistischen Marktes gefangen.1128 

 

Was die Verquickung von Regierung und Großunternehmertum in der Kunst- und Kulturförderung 

in Japan angeht, so wurde 1965 der Verein Kokusai-mihonichi-kyôkai (engl. Japan Art Festival 

Association, Inc.) durch überparteiliche Politiker und das Wirtschaftsministerium gegründet. Es 

schlossen sich bald auch die großen Unternehmen an, die sich mit der Kulturindustrie auskannten. 

1972 wurde dann die Kokusai kôryû kikin (engl. Japan Foundation, dt. Stiftung für internationalen 

Austausch) eingerichtet, die bis heute den diplomatischen Kulturaustausch unterstützt. Weitere 

finanzielle Unterstützung durch nationale Institutionen wurde auch von der neu im 

Wirtschaftsministerium eingerichteten Organisation für den Außenhandel JETRO (Japan External 

Trade Organization, jap. nihon beki shinkô kikô) und die JKA Foundation (jap. Japan Keirin 

Autorace foundation) geleistet. Der Verein Kokusai-mihonichi-kyôkai organisierte 1966 das The 1st 

Japan Art Festival in New York City, auf dem die traditionellen Handwerke wie Lackkunst, 

Tuschmalerei oder Kimonostoffe ausgestellt wurden. Das Ziel dieser politisch sowie wirtschaftlich 

geförderten Organisation ist es, dass alte Klischee über Japan als bloße „Nation der Nachahmer“ zu 

überwinden, indem die alten Traditionen als ureigene Wurzeln der japanischen Kultur vorgestellt 

werden.1129 Fast zeitgleich wurden 1966 aber auch zeitgenössische Kunstschaffende in der 

Ausstellung The New Japanese Painting and Sculpture im MoMA vorgestellt. Hier präsentierten 16 

japanische Kunstschaffende, die in New York, Paris, Mailand und Rom ihre Ausbildung erfahren 

hatten, ihre Malereien und Skulpturen. 1970 fand, wiederum in New York, die Ausstellung 

Contemporary Japanese Art: Fifth Japan Art Festival Exhibition im Solomon R. Guggenheim 

Museum statt. Doch auch diese Ausstellungen konnten die noch vorherrschende Stereotypisierung 

Japans als „Nachahmerland“ nicht positiv beeinflussen, da die gezeigten Arbeiten den westlichen 

 
modernen Gegenkunst aufzuräumen, ist nichts weiter als ein neuer Aspekt der „Warenfiktion“ der modernen 

Marktwirtschaft in der die japanische Kunst gefangen scheint. Fremdheit an sich könnte, neben Arbeit, Geld und Grund 

und Boden, den Theorien des Historikers Karl Polanyi folgend, auch eine „fiktive Ware“ darstellen, denn die Neugier 

der Menschen bewegte schon immer den Kapitalismus. Vgl. Polanyi 1978: 112. 
1127 Die Geschichte, wie die Gegenkultur als Konsumartikel unter jungen Leuten verbreitet wurden, ist bei The 

Condition of Postmodernity von David Harvey aufgezeigt. Harvey 1990: 59ff. 
1128 Das Auftauchen einer Gegenkultur verstärkt im Kapitalismus nur noch die Warenfiktion, denn der Kapitalismus 

wird nur durch ständige „schöpferische Zerstörung“ weitergetrieben, wie Joseph Schumpeter bereits 1942 in 

„Kapitalismus Sozialismus und Demokratie“ schrieb. Ausführliche Diskussion in 5.3. in der vorliegenden Arbeit 

erläutert. 
1129 Vgl. Mitsuyama 30.10.2020, in: Mori Art Museum 30.10.2020. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

228 

Zuschauern nicht „japanisch genug“ vorkam.1130 Die Kunstforschende Mitsuyama arbeitete als 

Kuratorin in den USA und sah sich fortlaufend mit der Schwierigkeit konfrontiert, dass japanische 

Kunst vom westlichen Publikum entweder als Nachahmung des westlichen Modernismus oder als 

Spiegel des japanischen Fundamentalismus beurteilt wurde und die einzelnen Werke kaum neutral 

besprochen wurden.1131 

Die japanischen Kunstschaffenden, die im Westen studiert hatten oder lebten, wie Sugimoto Hiroshi 

oder Murakami Takashi, konnten während des Wirtschaftswachstums der 1970er- und 1980er-Jahre 

ihre Marktkompetenz in der internationalen Kunstszene offensichtlich beweisen. Diese in dieser 

Arbeit als Mythmaker vorgestellten Kunstschaffenden fanden ihre Bildsprache im globalisierten 

Kunstmarkt. Sie waren für das westliche Publikum gleichermaßen mystisch und ansprechend 

modern zugleich. 

Dagegen schlossen die Kunstschaffenden der von Tomii postulierten Gegenkultur ihre 

Kunstausbildung meist in Japan ab. Ihnen war der westliche Blick nicht ausreichend vertraut, um 

erkennen zu können, warum sie entweder als Fundamentalist oder als Nachahmer angesehen 

wurden.1132 Sie versuchten, eine Bildsprache in Opposition zur Kommerzialisierung zu entwickeln, 

indem das „Wesentliche der Materialien“ in den Vordergrund gestellt wurde, ein vermeintlicher 

Wesenszug der japanischen Kunsttradition.1133 Aber wie bereits erläutert, wurde die Idee, der Natur 

einen Sinn zu geben und sie als Kunst zu repräsentieren, vom europäischen Naturalismus des 19. 

Jahrhunderts geprägt und als repräsentative Kunstforum weiterentwickelt. Dies ist zwar mit dem 

japanischen Shintô und Animismus assoziierbar, jedoch wollten die neuen „Gegenkünstler“ aus 

Japan ihre Kunst weder mit den religiösen Ritualen des japanischen Patriotismus noch mit 

verwestlichten Werten verbinden.1134 Die bedeutendste Ausstellung zu diesem Thema gelang mit A 

Primal Spirit: Ten Contemporary Japanese Sculptors im Jahr 1990, die in Tokio, Gunma, Los 

Angeles, New York, Chicago und Ottawa gezeigt wurde. Traditionelle Kunstmaterialien wie Holz, 

Stein oder Papier wurden im modernisierten Kontext verwendet. Der Kurator Howard Fox 

versuchte, das übliche Missverständnis über die zeitgenössischen Kunstschaffenden Japans 

aufzuklären. Er erläutert wie folgt: „Significantly, none of the artists in this exhibition claims to be a 

‘Japanese’ artist, and all of them are wary of any attribution of nationalism to their creative intent. 

Indeed, there is nothing in their art that suggests either political or aesthetic nationalism; further, 

their works are entirely contemporary and resemble little else in the history of Japanese art. Yet 

 
1130 Zum Thema „Nachahmerland Japan“ siehe ausführlich: Pekar 2003: 339ff. 
1131 Ebd. 
1132 Siehe Kapitel 2.11.1 und 4.1.2. der vorliegenden Arbeit. 
1133 Die Konfrontation mit den Naturmaterialien wurde als Rückkehr zur eigenen Kultur angesehen. Vgl. Nakamura 

1984: 35. 
1134 Vgl. Fox 1991: 26 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

229 

these artists affirm that their art is created within, and not apart from, an ongoing Japanese artistic 

tradition.“1135 

Jedoch brachte auch er erneut die „Sensibilität japanischer Kunst“ mit der so häufig 

herangezogenen Philosophie des Shintô und Buddhismus in Zusammenhang. Seine Interpretation 

japanischer Kunst im Spiegel des Shintô liest sich wie folgt: „What is most significant about Shintô 

is its location of the generative forces and spirits that created the universe within and throughout the 

natural world and its profound sense of man's total engagement with creation. So thorough was this 

involvement that in the development of Shintô there was no word for Nature, as something apart 

and distinct from man ... Man was treated as an integral part of a whole, closely associated and 

identified with the elements and forces of the world about him. The early Japanese took it for 

granted that the natural world was the original world; that is, they did not look for another order of 

meaning behind the phenomenal, natural world. There was no separate realm wherein the deities 

segregated themselves from the rest of creation, but a single universe suffused by spiritual and vital 

presences, or kami.“1136 

A Primal Spirit wurde durch japanische Museen und mit staatlicher Unterstützung des Landes 

organisiert. Die Planung wurde jedoch allein Howard Fox anvertraut. Seine Akzentuierung von dem 

japanischen Shintô und dem Buddhismus konnte allerdings wieder als fundamentalistisch gelesen 

werden, was von den teilnehmenden Kunstschaffenden selbst als unangenehm empfunden 

wurde.1137 

Was den vermeintlichen spirituellen Charakter der gezeigten Werke anbelangt, so kann der mediale 

Einfluss des New Age der 1980er-Jahre diesen Eindruck im Zusammenhang mit den verwendeten 

Naturmaterialien verstärken.1138 Die japanischen Kunstschaffenden und Kuratierenden spürten und 

spüren, damals wie auch heute noch, die Befangenheit des westlichen Blicks, und sie versuchten 

und versuchen, dagegen anzuarbeiten. Das war auch das Anliegen von Fox, jedoch divergierten die 

Absichten von Kurator und Kunstschaffenden. Die japanischen Kunstschaffenden versuchten, eine 

 
1135 Vgl. ebd.: 26f. 
1136 Vgl. ebd.: 28. 
1137 Die Hervorhebung des Shintô bei Fox rührt aus dem Bedürfnis, die Unterschiede der japanischen Kunst im Verglich 

zu der des Westens zu verdeutlichen und dient nicht der weiteren Mystifizierung der japanischen Kultur. Vgl. 

Mitsuyama 30.10.2020, im Mori Art Museum 30.10.2010. Im Ausstellungskatalog assoziierte Fox den spirituellen 

Einfluss des Shintô und des Buddhismus mit spezifischen Positionen zeitgenössischer japanischer Künstler. Die 

Kommentare der Künstler jedoch, weisen deutlich darauf hin, dass sie selbst in Bezug auf ihre Arbeiten diese Deutung 

nicht teilen. Vgl. Fox 1991: 31. Fox ist sich vollkommen bewusst, dass japanische Künstler im Westen herabschätzend 

als „Nachahmer“ angesehen werden. Daher versucht Fox die Einzigartigkeit der Japanischen Kunst – vor allem auch die 

der von ihm ausgewählten Künstler, in der japanischen Kulturgeschichte zu verorten. Vgl. Fox 1991: 21 und 30f. 
1138 Jean Baudrillards wies 1968 in Le Système des objets darauf hin, dass Holz als „warm“ im westlichen Markt 

konsumiert wird. Holz als „Warm“ sei nur ein kulturelles Zeichen und keine Qualität des Materials gefragt. Die 

Nostalgie auf die Natur und Erde seien, marktwirtschaftlich angesehen, bloße Mythologie der Funktionalität. Vgl. 

Baudrillard 1968 [1998]: 40f. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

230 

Gegenposition zur intellektuell geprägten wesentlichen Kunst durch die Konzentration auf 

traditionelle Materiellen zu schaffen.1139 Für Fox repräsentierte dies aber die Einflüsse des Shintô, 

eine Assoziation, die die von ihm ausgewählten Kunstschaffenden aber unbedingt vermeiden 

wollten, da ihrer Generation die Verbindung des Staats-Shintô mit den japanischen 

Ultranationalisten noch bewusst war. Für das westliche Publikum erschien sowohl die eine als auch 

die andere Deutung als religiöse Mystik, was wiederum zur weiteren Stereotypisierung beitrug. Für 

die teilnehmenden Kunstschaffenden war die künstlerische Repräsentation der Materialien oder eine 

neue Begegnung mit einem Gegenstand zunächst wertneutral und entsprach keiner spezifischen 

religiösen Wahrnehmung. Wie bereits erwähnt, wurde die japanische Religion erst im späten 19. 

Jahrhundert konzipiert. Da der Staats-Shintô in der Kriegsvergangenheit Japans eine maßgebliche 

Rolle gespielt hatte, lehnten ihn die Kunstschaffenden dieser Generation ab, vor allem wegen ihrer 

persönlichen Erinnerungen an den Zweiten Weltkrieg. Dieses ambivalente Verhältnis wurde damals 

noch nicht im westlichen Kontext gesehen und erklärt. 

Von 1989 bis 1990 wurde parallel zu A Primal Spirit die Ausstellung Against Nature. Japanese Art 

1989 im MIT List Visual Art Center in Cambridge, Massachusetts, organisiert. An dieser 

Ausstellung beteiligten sich aktiv japanische Kuratierende, die versuchten, ein Bild der 

tatsächlichen zeitgenössischen Kunstszene Japans zu vermitteln.1140 In dieser Ausstellung wurde das 

provokative Konzept Against Nature vorgestellt, was die Dynamik der großstädtischen Realität 

ausdrücken sollte. Man mag hier die angriffslustige Einstellung der japanischen Kunstschaffenden 

und Kuratierenden erkennen, die versuchten, den als verstaubt wahrgenommenen Traditionalismus 

zu kritisieren und gleichzeitig das westliche Klischee des „Nachahmer-Landes“ abzubauen. Unter 

den Teilnehmern waren prominente Kunstschaffende wie Miyajima Tatsuo, Morimura Yasumasa 

oder Dumb Type, die alle eigene Bildsprachen entwickelt hatten und individuell erfolgreich waren. 

Unter dem Schlagwort „Japan“ subsumiert, wurden sie im Westen aber dennoch wieder kollektiv 

als die klassischen „Nachahmer“ wahrgenommen.1141 

 
1139 Die poetischen Äußerungen japanischer Künstler über die Natur als lebendiges Wesen wurden im Katalog 

vorgestellt. Fox zitierte die Aussage von Tokushige Emiko wie folgt: „Many contemporary Japanese artists use forms of 

the verb ikasu (to live) with respect to their materials. Emiko Tokushige, for example, so explains her handling of the 

palm tree thatching, husks, and tree bark with which she usually works: "I want to leave more of the expression up to 

the material it- I have to take it into my hands, but I am not certain to what extent I should do this. I don't want to kill 

the material. . When I think about what I want to create, it is not so much that I feel that I must "consult" with the 

material, but it is rather like being manipulative in human relationships. I feel terribly guilty." Vgl. Fox 1991: 30. 
1140 Der Kurator Nanjo Fumio und seine japanischen Mitarbeiter konnten die Initiative bei der Konzipierung 

übernehmen. Vgl. ebd. 
1141 Eine gefärbte Holzskulptur von Funakoshi Katsura (1951-) schien dem japanischen Publikum nicht 

„traditionell“ genug. Gleichzeitig aber wurde sie aber beispielsweise als „The most conservative works in the show“ im 

Art Forum kritisiert. Im gleichen Artikel wurde ebenfalls geschrieben: „Much of the work here recalls postwar Western 

art“. Vgl. Baker November 1989: 159f. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

231 

Die Befreiung von den Vorurteilen gegenüber der japanischen Kunst wurde durch die Bemühungen 

der japanischen Kuratierenden nur langsam geleistet. Eine kritische Auseinandersetzung mit der 

tatsächlichen Vermarktung des Spiritualismus, der, so oder so, immer mit der japanischen 

Populärkultur verbunden scheint, findet hier genauso wenig statt wie in der dezidiert westlichen 

Kunstgeschichte. Ohne diese notwendige Kritik an der eigenen Kultur kann die beabsichtigte 

Neukontextualisierung im Westen nicht wahrgenommen werden. 

Wie oben schon erwähnt, zeigte sich der Paradigmenwechsel am deutlichsten in der Ausstellung 

Century City in der Tate Modern im Jahr 2001, da die Definition des Modernismus in der nicht 

westlichen Kunst jeweils von Angehörigen der gezeigten Kulturen selbst geleistet wurde. 2015 

ergaben sich dann zwei große Ausstellungen mit ähnlicher Konzeption zur Pop Art, um auch dort 

einen neuen Internationalismus aufzuzeigen. International Pop wurde im Walker Art Center in 

Minneapolis veranstaltet. Hier war die Ausstellung in Nationalsektionen aufgeteilt. 

Ausstellungsmacher aus den jeweiligen Ländern (Argentinien, Brasilien, Japan, Großbritannien, 

den Vereinigten Staaten, Ungarn und Italien) waren für ihre nationale Sektion verantwortlich. Hier 

konnte man nicht nur den jeweiligen Kunstszenen in ihren unterschiedlichen Erscheinungsformen 

begegnen. Auch kritische Ansichten zum homogenisierten Kunstwert des Globalismus und 

humoristische Kritik an der politischen Hierarchisierung der Welt aus Sicht der nicht westlichen 

Kunstszenen wurden in adäquater Weise präsentiert. 

Die Ausstellung The World goes Pop (2015/16) in der Tate Modern setzte sich mit der 

„angloamerikanischen Kontextualisierung“ der Pop Art auseinander und zeigte die Vielseitigkeit der 

Weltanschauungen der nicht westlichen Kunstschaffenden in sarkastischen bis politischen 

Positionen. Es wurde versucht, politisches, feministisches oder allgemein subversives Engagement 

von Kunstschaffenden aus nicht westlichen Ländern unter dem Einfluss der starken medialen 

Konsumkultur aus den USA unter kunsthistorischen Aspekten zu untersuchen.1142 Über Japan 

schrieb hier erneut Tomii Reiko, die sowohl als Kuratierende wie auch als Kunstforschende 

maßgeblich an der Rezeption der zeitgenössischen japanischen Kunst im westlichen Kontext 

beteiligt ist. Sie stellte bereits in ihrem Katalogbeitrag zu Century City von 2001 ihre Gedanken zur 

Gegenkunst Japans nach dem Zweiten Weltkrieg vor. 2016 veröffentlichte sie ihr Buch Radicalism 

in the Wilderness, in dem sie erneut auf die japanische Gegenkultur als japanspezifische 

Besonderheit fokussiert.1143 In ihrem Beitrag zu The World goes Pop begründet sie die Besonderheit 

 
1142 Vgl. Dercon 2015: 9, in: Frigeri & Morgan 2015. 
1143 Tomii, als erfahrenste japanische Kuratierende in der Zusammenarbeit mit westlichen Museen, versteht die 

formalen und ästhetischen Ähnlichkeiten zeitgenössischer Kunstwerke unterschiedlicher Kulturen als „Contact 

Point“ und das globale „Verstehen“ als „Connection and Resonances“. Sie verweist aber nicht auf das Konzept der 

„Contact Zone“ von Mary Pratt. Vgl. Tomii 2016: 16. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

232 

der japanischen Pop Art damit, dass bereits seit der Edo-Zeit, vor allem durch die beliebten und 

erfolgreichen Farbholzdrucke, die Populärkultur Japans eine wichtige Rolle im nationalen 

Kunstverständnis spielte und somit das Konzept der Pop Art in den 1970er-Jahren in Japan bereits 

präsent und ausgereift war. Sie verdeutlichte die japanspezifische Entwicklung der „proto-Pop“-

Kultur in Bezug auf das Konzept der Gegenkunst wie folgt: „Japan’s proto-Pop existed in many 

ways. Japan was, indeed, a land of proto-Pop, with its strong graphic culture and its tendency to mix 

and equalise high and low. Most notably, Ukiyo-e Woodblock from the late seventeenth to the 

nineteenth centuries featured actors and beautiful women as well as scenic sites, offering 

inexpensive pictorial enjoyment to lowly townsfolk and exalted samurai alike in the thriving 

economy of Edo Japan (1603-1868).“1144 

Es stellt sich allerdings die Frage, ob die jungen japanischen „Pop-Kunstschaffenden“ wirklich die 

Farbholzdrucke der Edo-Zeit als Vorbilder aus der eigenen Kultur in ihren Arbeiten spiegelten oder 

ob sie diese auch gerade erst als neue und beeindruckende Idee entdeckt hatten.1145 Der japanische 

Künstler Yokoo Tadanori erläutert im selben Ausstellungskatalog, dass er sowohl von Ukiyo-e als 

auch vom europäischen Modernismus stark geprägt wurde.1146 Da er selbst bereits früh als Grafiker 

für Werbeagenturen tätig war, versteht er sich als ureigener Schöpfer und sieht sich nicht als von der 

westlichen Pop Art übermäßig beeinflusst.1147 Trotzdem bleibt die Frage, ob die populäre Kultur des 

17. Jahrhunderts als „proto-Pop“ und Impulsgeber für die japanische Kunst des 20. Jahrhunderts 

gesehen werden kann, noch offen. 

 

Das viel bemühte Konzept der „Gegenkunst“ ist zunächst meist positiv besetzt. Man wendet sich 

gegen den „Mainstream“, ist „Underdog“, „schwimmt gegen den Strom“, verhält sich 

„antiautoritär“ und scheint etwas erkannt zu haben, was der „trägen Masse“ bisher verborgen blieb. 

Doch eigentlich spielt das Konzept, wird es als Marketinginstrument verwendet, letztendlich auch 

wieder in die Hände von Investoren und Industrie.1148 

Tomii verbindet ihre Kunstschaffenden konzeptuell mit der Gegenkultur Japans. Somit werden 

einmal wieder die antiautoritären Tendenzen der Edo-Kultur, also der „klassischen“ Gegenkultur, 

mit einer Gegenkunst, in diesem Fall der nach den 1950er-Jahren, verbunden. Eine tatsächliche 

 
1144 Vgl. Tomii 2016: 95, in: Frigeri & Morgan 2015. 
1145 Der Kunstforschende Takashina Shûji weist darauf hin, dass die zeitgenössischen Künstler aus Japan einerseits 

durch den traditionellen Holzdruck geprägt sind, auch wenn sie nicht traditionelle Kunst studiert haben. Anderseits kann 

die naive Abstraktion auch durch die moderne Kunst aus dem Westen beeinflusst sein. Vgl. Takashina 1976: 224f. 
1146 Wie bereits im Kapitel IV der hier vorliegenden Arbeit erwähnt, war Yokoo sehr stark vom Surrealismus beeinflusst. 

Für ihn ist sein Unterbewusstsein als Inspirationsquelle wichtig. Er publizierte seine Traumerfahrungen als Buch und 

schrieb, dass die surrealen Träume allein bereits gute Kunstwerke sein könnten. Yokoo 1973: 262-265. 
1147 Er empfand sich selbst niemals als Pop-Künstler. Vgl. Yokoo, in: Ebd.: 157. 
1148 Tomii schreibt: „do-it-yourself tradition of Japanese modernism (not relying on the authority or the institution)”. 

Vgl. The Center for East Asian Studies at the University of Chicago (CEAS) 08.05.2019. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

233 

Gemeinsamkeit wäre, dass die vermeintlichen Gegenkulturen jeweils den Gesetzen des 

internationalen Handels folgten und darauf reagierten. In der Edo-Zeit dominierten Geschäftsleute 

in den Großstädten den Kunsthandel und die Farbholzdrucke entwickelten sich gut, da sie 

erschwinglich waren und leicht zu transportieren. Dabei bedienten sie auch den Durst des 

Publikums nach einfachen, emotionalen Geschichten. Auch im Ausland ging diese Formel auf und 

wurde hierfür sogar noch weiterentwickelt.1149 

Die von Tomii ausgewählten japanischen „Pop-Kunstschaffenden“ der 1950er- und späterer-Jahre, 

wie Tanaami Keiichi und Yokoo Tadanori, waren bereits früh erfolgreiche Designer, die für große 

Unternehmen arbeiteten. Shinohara Ushio bezog sich in seinen Arbeiten auf die vor allem im 

Westen angesagten Ukiyo-e, sowie aber auch auf westliche Ikonen wie auf das bereits erwähnte 

Coca-Cola Plan von Robert Rauschenberg. 

Die von der Kuratierenden so aufwendig formulierte „Gegenkultur Japans“ war also nichts weiter 

als ein weiterer Konsumartikel ihrer Zeit. 

 

Die japanischen Kunstschaffenden in beiden Ausstellungen, The World goes Pop und International 

Pop von 2015, wurden in ihrer Jugendzeit von der amerikanischen Massenkultur geradezu 

überwältigt, was viele auch selbst äußerten.1150 Die Argumentation der Kuratierende, einen erahnten 

„kulturellen Vorsprung“ Japans mit dem von ihnen postulierten „Proto-Pop“ allein durch die 

historische Verbindung zur Edo-Zeit zu erklären, kann daher wenig überzeugen. 

Ein tatsächlich verbindendes Element der japanischen Kunstschaffenden der 1960er-Jahre wäre 

vielmehr die Tatsache, dass ihre künstlerische Identität in einer Art Hass-Liebe gegenüber den USA 

wurzelt. Als Kind erlebten die meisten die heftigen Luftangriffe in Tokio durch die amerikanischen 

Flieger.1151 Gleichzeitig übte diese fremde Kultur eine unwiderstehliche Faszination aus. Wo von 

1940 an im Rahmen des Dreimächtepakts mit Deutschland und Italien noch farbige Postkarten mit 

Bildern von Hitler und Mussolini verkauft wurden,1152 schauten unter der amerikanischen 

Besatzung nach 1945 alle Japaner:innen große Mengen an Disney-Filmen und Hollywood B-

Movies,1153 was natürlich enorme visuelle, aber auch konzeptuelle Eindrücke hinterließ. 

 
1149 Wie bereits erwähnt schuf Hokusai im Auftrag von Philipp Franz von Siebold seine bekannte Bildrolle zum 

japanischen Lebenszyklus, die sich in Japan aber nicht verkaufen ließ, da das Konzept zu fremd und unverständlich war. 

Vgl. Narazaki 1987: 13. 
1150 Vgl. Wie bereits erwähnt schuf Hokusai im Auftrag von Philipp Franz von Siebold seine bekannte Bildrolle zum 

japanischen Lebenszyklus, die sich in Japan aber nicht verkaufen ließ, da das Konzept zu fremd und unverständlich war. 

Vgl. Narazaki 1987: 13. Walker Art Center 20.04.2015. 
1151 Die in 1930er-Jahren geborenen Künstler erlebten als kleines Kind allerdings den Luftangriff. Aber sie mussten 

selber nicht an der vordersten Front stehen. Somit kann die Zuneigung für die USA möglich sein. Vgl. Mori Art 

Museum 17.10.2020. 
1152Vgl. Nagata 31.12.2014.  
1153Vgl. ebd. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

234 

In der Tat benutzten manche Kunstschaffenden der 1960er-Jahre Bezüge zur Edo-Zeit, wie zum 

Beispiel Shinohara Ushio (1932) in seiner Serie Oiran (1965-heute) die in beiden Ausstellungen 

gezeigt wurde.1154 (Abb. 76) Oiran waren die Kurtisanen der Edo-Zeit, wie sie in vielen 

Farbholzdrucken thematisiert wurden. In der westlichen Literatur der Nachkriegsjahre wurden die 

oiran mit den Geishas und somit mit der exotischen Schönheit Japans gleichgesetzt. Unter dem 

Einfluss der Pop Art fand Shinohara dann sein Thema in der Ukiyo-e.1155 In seiner Serie Oiran 

malte er keine Gesichter im Bild, sondern nur weiße Lücken. Oiran ist in kräftigen bunten Farben 

gemalt. Der Künstler beabsichtigte damit, die Bilder frei von emotionalen Konnotationen der 

Betrachter zu gestalten und vielmehr das Dekorative im Stil der Pop Art in den Vordergrund zu 

stellen. Shinohara erwähnt, dass er stark von Andy Warhol und Robert Rauschenberg beeinflusst 

wurde.1156 

Die japanischen „Pop-Kunstschaffenden“ studierten alle unter dem Einfluss der seit dem 19. 

Jahrhundert stark verwestlichten Kunstausbildung. Erfolgreiche Designer wie Yokoo Tadanori und 

Tanaami Keiichi begannen die Grenzen zwischen attraktiven Konsumartikeln und Bildender Kunst 

zu verwischen. Sie sind sowohl vom europäischen Modernismus vom Anfang des 20. Jahrhunderts 

wie auch von der zur damaligen Zeit international dominierenden Pop Art der USA beeinflusst. 

(Abb. 80) Dadurch kamen ihre hochwertigen Arbeiten sowohl gut in der Werbung wie auch in der 

bildenden Kunst der vielversprechenden postmodernen Ära an. 

Und obwohl beispielsweise die psychedelischen Effekte der Op-Art, die ein wichtiges Merkmal der 

japanischen Konsumkultur der Zeit sind, auf traumatisierende Kriegserfahrung aus der Kindheit 

ihrer Schöpfer verweisen könnten und somit keine rein fröhliche Vision darstellen würden – die 

Halluzinationen, die sie als Kind bei den heftigen Blitzen der Bombenangriffe auf Tokio sahen, 

brannten sich für immer in ihre Erinnerungen ein1157 – sind diese Kunstschaffenden nicht kritisch 

der Kriegsvergangenheit gegenüber eingestellt. Stattdessen wollten sie ironisch und gelassen der 

neuen Kultur begegnen. Nach 1945 veränderte sich die Moral der Zeit schlagartig, was Tanaami 

und Yokoo auch erlebten. So wurden die USA von einem Tag zum anderen vom größten Feind zum 

besten Freund Japans. Umgekehrt wurden die bis dahin bekannten und verehrten 

 
1154 1981 wurde The Great Japan Exhibition, Art of the Edo Period 1600 – 1868 in der Royal Academy of Arts, London 

gezeigt mit über 500 Werken des japanischen Mittelalters die als Leihgaben aus Japan kamen. Ergänzt wurden diese 

durch Sammlungsbestände aus ganz England. Diese aufwändig inszenierte Schau „traditioneller“ japanischer Kunst, 

machte diese in Europa wieder populär. Vgl. Smith 1982: 34-38. und Figges 1981: 110.114. 
1155 Shinohara begegnete der Ukiyo-e Sammlung von Yamamoto Takashi in der Tokyo Gallery (jap. Tôkyô-garou). Die 

Thematik dieser Sammlung dreht sich hauptsächlich um Mord und Geister. Diese Entdeckung inspirierte ihn zu seiner 

Serie Oiran. Vgl. Shinohara 22.05.2000. 
1156 Im Interview mit der Kuratierende Ikegami äußerte sich den Hintergrund seiner Arbeit. Vgl. Walker Art Center 

20.04.2015. 
1157 Vgl. Nagata 31.12.2014. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

235 

Kriegspropagandisten nach 1945 durch die Urteile des GHQ von Helden zu Kriegsverbrechern.1158 

Diese Verwirrung verwischte nicht nur das Feindbild gegenüber den USA, sondern auch die 

Erinnerung an die eigenen Kriegsverbrechen im Zweiten Weltkrieg und davor. Daher ist die 

Haltung, japanische Kunst sei überhaupt als Gegenkunst gegen den mächtigen Westen zu verstehen, 

letztendlich nicht nachvollziehbar. Die von ihnen selbst empfundene Opferrolle der Japaner:innen 

wird oft darauf zurückgeführt, dass sie während des Pazifikkriegs durch den Einsatz der 

Atombombe zur Kapitulation gezwungen wurden. Durch diese höchst tragische Wendung konnte 

sich Japan schnell als unterdrückter Außenstehender verstehen und seine Rolle als Hauptaggressor 

im asiatischen Raum verdrängen.1159 

 

Die japanischen Kuratierenden Mitsuyama und Tomii bemühten sich, mit ihren Ausstellungen in 

den USA sowie in Europa die weiterhin vorherrschenden Vorurteile gegen die japanische Kunst 

(nachahmend und fundamentalistisch gefärbt) aufzulösen.1160 Der Kurator Howard Fox äußerte sich 

1990 im Rahmen der Ausstellung A Primal Spirit zum Aspekt der generellen finanziellen Notlage 

japanischer Kunstschaffenden insofern, als dass das System der Kunstförderung in Japan nicht gut 

aufgebaut sei und der Lebensunterhalt von Kunstschaffenden nicht generell institutionell unterstützt 

würde.1161 Von den sich in finanzieller Not befindlichen Kunstschaffenden wäre ja eigentlich zu 

erwarten, dass sie vorrangig die staatlichen Versäumnisse in der Kulturpolitik kritisierten. Sie 

müssen aber Kunst produzieren, die am Markt erfolgreich ist, um ihren Lebensunterhalt finanzieren 

zu können, daher produzieren sie populäre, gut verkäufliche Arbeiten, die den einzigen Geldquellen 

(Förderung durch nationale Ausstellungsprojekte und Großunternehmertum) nicht kritisch 

begegnet. Ihre Kunst wird wiederum als Kunst der Subkulturen wahrgenommen, da sie von einer 

eher prekären Gruppe innerhalb der Gesellschaft produziert wird. Diese verschobene Wahrnehmung 

wird nun staatlich vermarktet, und somit gerät die vermeintliche Gegenkunst endgültig zur 

kommerziellen Ware, was wiederum zur Folge hat, dass noch mehr davon produziert wird. 

 

 
1158 Vgl. Ikeda 2018: 1-7. Allerdings konnten Yokoyama Taikan und manch anderer Kriegskunstschaffenden trotz der 

veränderten politischen Lage wieder als geschätzte Meister ihre Karrieren weiterführen. Yokoyama konnte 

beispielsweise als „Künstler des Fuji-Bergs“ reüssieren. 1952 nahm er an der Biennale di Venezia teil. 1964 bei den 

olympischen Spiel wurden diese Kunstschaffenden auch wieder als repräsentativ ausgestellt. Vgl. Oki 02.03.1998, in: 

Cultural Economics 3(2), 09.2002. 
1159 Nach der japanischen Kapitulation wurden und werden immer noch auch verurteilte Kriegsverbrecher als 

Heldenseelen (jap. eirei) im Yasukuni-Schrein verehrt. Zum Thema der „Heldenseele“ im Yasukuni-Schrein siehe in: 

Nakajima 1989: 239-248, in: Nakamura 1992. Über die Aus- und Nachwirkungen der zwei Atombomben siehe in: 

Ichikawa 1989: 313-326, in: Ebd. 
1160 Vgl. Mori Art Museum 30.10.2020. 
1161 Vgl. Fox 1990: 15ff. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

236 

Ein Beispiel für die Wahrnehmung dieser Kunst als japanische „Gegenkunst“ ist die Serie Imitation 

Art (1963-) von Shinohara Ushio. Er schuf grobe Imitationen berühmter Werke von Robert 

Rauschenberg, George Segal oder Jasper Johns. Auch kombinierte er Elemente ihrer ikonischen 

Werke in einem Bild, wie in Drink More (1964), in dem er die Three Flags (1958) von Johns, Coca 

Cola Plan (1958) von Rauschenberg bzw. Warhols Five Coca-Cola Bottles (1962) und eine weiße 

Gipshand von Segal collagierte.1162 (Abb. 77) Shinohara schuf beispielsweise, wie bereits erwähnt, 

zehn exakte Kopien der Collage Coca Cola Plan (1958) von Robert Rauschenberg. (Abb. 78, 79) 

Rauschenbergs Kunstwerk attackiert unverhohlen das internationale Gebaren der Supermacht USA, 

hier repräsentiert durch die weltweit bekannteste und untrennbar mit den USA assoziierte Marke 

Coca-Cola. Mit der Anspielung „Plan“ im Titel verweist er auf die Wirtschaftsförderpläne (z. B. 

Marshall Plan der USA), die letztendlich darin bestehen, das amerikanische Wirtschaftssystem zum 

Vertrieb amerikanischer Waren andernorts zu implementieren. Shinoharas Imitation Art zielt nun 

darauf ab, durch wiederholende Imitation eines einflussreichen Kunstwerks der Pop Art, in diesem 

Fall von Robert Rauschenberg, quasi durch eine künstlich-künstlerisch herbeigeführte „Inflation“, 

den Wert des amerikanischen Werkes zu mindern, um damit wiederum seine eigene Position 

aufzuwerten. Die Reproduktion von Coca Cola Plan macht auf ironische Art und Weise den 

mächtigen Einfluss des Kulturexportschlagers Pop Art auf die Kunst anderer Kulturen deutlich.1163 

Auffällig ist nun aber, dass Shinohara, der vermeintliche „Gegenkünstler“, sich nicht gegen 

japanische Großunternehmen oder erfolgreiche Werbeagenturen richtet, also die dominierenden 

regionalen Einflüsse auf die eigene Kunst, sondern nur gegen die amerikanische Pop Art.1164 

Letztendlich verkaufte sich seine Imitation Art damals nicht gut und fand kaum Beachtung.1165 Das 

änderte sich 2015, als Imitation Art von den japanischen Kuratierenden für die Ausstellungen in der 

Tate Modern und im Walker Art Center als Ausdruck von einem nicht westlichen Sarkasmus neu 

entdeckt und prominent inszeniert wurde. 

Shinohara postulierte, dass die „Pop Art“ in Japan schnell aus dem Blickfeld verschwinden würde. 

Ihm zufolge würde diese westliche Kunst so schnell und großflächig in Japan verbreitet, dass sie, 

gerade weil ihre Werke bisweilen nur in schwarz-weißen Abbildungen wiedergegeben wurden, nicht 

als erhabene Kunst, sondern als bloße Information schnell konsumiert werden würde. Daher wollte 

 
1162 Vgl. Tomii 2015: 95-98 und vgl. Jones Caroline A., 2001/2: 283. 
1163 Rauschenberg reagierte verstört, als er bei Shinohara die zehn Imitationen seines Coca Cola Plan sah. Vgl. Mori Art 

Museum 17.10.2020. 
1164 Vgl. Walker Art Center 20.04.2015. 
1165 Sein guter Freund Tanaami Keiichi bewahrte die seriellen Werke der Imitation Art auf. Vgl. Walker Art Center 

20.04.2015. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

237 

Shinohara kein „Pop-Artist“ sein, da das Konzept in Japan zu schnell seine Gültigkeit verlieren 

würde.1166 

Ab den1990er-Jahren verlor die zeitgenössische japanische Kunstszene aufgrund der anhaltenden 

Wirtschaftskrise an Einfluss und Gewicht auf dem internationalen Kunstmarkt.1167 Die sogenannte 

Gegenkunst hatte sich in Japan zusammen mit den erfolgreichen und ästhetischen Werbekampagnen 

von Yokoo Tadanori und Tanaami Keiichi entwickelt, welche die Grenze zwischen Werbung und 

Kunst verwischten und die finanziell äußerst erfolgreich waren. Sie beeinflussten eine junge 

Generation von Kunstschaffenden enorm und ihre prä-digitalen Designs waren auch international 

von maßgeblicher Bedeutung. Ihre Generation schaffte es, ihre traumatischen Kriegserfahrung, den 

angesagten Spiritualismus aus dem Westen und den Marktkapitalismus zusammenzuführen. Diese 

Verbindung von Spiritualismus und Marktkapitalismus ist äußerst wirkmächtig.1168  

Zuvor waren die künstlerischen Bewegungen Gutai und Mono-ha in Japan die wichtigsten 

künstlerischen Positionen, die auch durch die japanischen Intellektuellen und die staatlichen 

Institutionen anerkannt und unterstützt wurden. Gutai und Mono-ha entstanden zunächst auch als 

Gegenkunst, jedoch erwiesen sich diese Strömungen mit der eurozentristischen 

Kunstkontextualisierung als in Einklang. Assoziationen mit zeitgenössischen Kunstströmungen des 

Westens wie Fluxus, Arte Povera, Process Art, Earth Art usw. sind bei Gutai und Mono-ha geradezu 

unausweichlich.1169 Ob beabsichtigt oder nicht, werfen diese Werke Fragen in Bezug auf japanische 

Kunst im globalen Kunstmarkt auf und bieten durch die implizierte Vergleichbarkeit eine 

Möglichkeit der Verortung im internationalen Markt nach westlichen Maßstäben.1170 

 
1166 Nach 1969, als Stipendiat der Rockefeller Foundation in New York, erstaunten ihn seine Beobachtungen in der 

dortigen Kunstszene. Die bekannten Kunstschaffenden behielten ihren eigenen, einmal gefundenen, unverwechselbaren 

Stil bei und suchten nicht permanent nach Neuem. Vgl. Walker Art Center 20.04.2015. 
1167 Vgl. Mori Art Museum 26.09.2020. 
1168 Vgl. Dawkins 2007: 322f. Und Vgl. Blackmore 2000: 184f und 376. 
1169 Alexandra Munroe beschäftigte sich lange Jahre mit japanischer zeitgenössischer Kunst und äußerte sich zu Gutai 

und seiner Originalität wie folgt: „Some questioned whether Gutai’s adventures, promoted as so ‘original’, were not 

actually derivative of European Dada and therefore less extraordinary as an independent Japanese avant-garde 

movement. Others said that Gutai’s impulsive work was all-too ignorant of the intellectual lineage of modern art history, 

and that its artistic influence or significance, if any, was peripheral.“ Vgl. Munroe 2013: 120f. Zur Assoziation mit der 

westlichen Kunst: „Although Yoshihara strove for Gutai’s international recognition, it did not achieve the status abroad 

of an independent art movement. Rather, its identity was absorbed by the established movements with which it became 

associated. One of the fallacies of this legacy is that Gutai’s early experiments in more conceptual, minimalist, 

intermedia, and kinetic art forms were overlooked, and research into Gutai’s affinities with or connections to Fluxus, 

Body Art, Arte Povera, or Earthworks has yet to be fully explored.“Vgl. Munroe 2013: 152f. Yoshihara Jirô (1905–

1972) wird als ein führender Begründer von Gutai angesehen. 
1170 Sowohl die „seriös“ erscheinenden Kunstwerke der Mono-ha, wie auch die provokativeren Positionen wie Gutai, u. 

a., waren in den westlichen Museen gefragt, einzig und allein schon wegen ihrer Andersartigkeit auf dem 

internationalen Kunstmarkt, auch wenn sie dort eher diskreditiert wurden. Je fremder eine Kultur erschient, desto 

wertvoller ist das Wissen um diese im kapitalistischen Intellektualismus, auch wenn man sich nicht wirklich dafür 

interessiert. Urry verdeutlichte diese Form der Konsumkultur durch das „Sehen“ im Kontext des Tourismus Vgl. Urry 

1995: 2 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

238 

Dagegen etablierten „Pop-Kunstschaffenden“ wie Shinohara und Yokoo allmählich die spannenden 

Subkulturen Tokios, die damals jedoch noch lange nicht derartige Aufmerksamkeit auf 

internationaler Ebene erzielten wie später. Sie schufen zunächst attraktive Bilder, vor allem von 

Tokio, welche schnell Verwendung in der touristischen Vermarktung fanden und als erste Vorläufer 

der Cool Japan Kampagne angesehen werden können. Ihre exzentrischen Bilder werden heute als 

„Gegenkunst“ re-kontextualisiert. Viele Werke von ihnen wurden ebenfalls 2015 in der Tate Modern 

und im Walker Art Center präsentiert und erstmals auf internationaler Ebene in kunsthistorischem 

Kontext behandelt.1171 In dem kuratorischen Bestreben, die populäre Kultur nach 1960 und die 

Subkulturen der Edo-Zeit in eine Linie zu stellen, kann man den Einfluss von Cool Japan erkennen. 

Auch wenn japanische Kunstschaffende und Kuratierende unabhängig vom politischen System 

arbeiten, findet der politisch favorisierte Slogan Cool Japan meist ein Echo in ihrer Arbeit. Und so 

stehen die Gegenkunst der Edo-Zeit wie auch die Subkulturen der Manga-Anime-Branche nun 

nebeneinander als Bild der Überlegenheit der Kulturnation Japan.1172 

 

Seit Les Magiciens de la terre 1989 wurde die eurozentristische Betrachtung der internationalen 

Kunst, und somit auch der japanischen, fast fortwährend thematisiert und weiter aufgearbeitet. 

Daraus folgend wurde die japanische Kunst durch japanische Kuratierende in den westlichen 

Museen präsentiert, um den Abbau der Stereotypisierung weiter zu fördern. Ein kritischer 

Rückblick, welche Rolle der internationale Kunstmarkt bei deren Entwicklung gespielt hat, wurde 

bisher aber noch nicht geleistet. Im Folgenden werden daher zunächst das Phänomen des 

„Othering“ in Hinsicht auf den Tourismus der Postmoderne und auf die Suche nach der 

„Gegenmacht im Kapitalismus“ beschrieben und die Verbindung der japanischen Gegenkultur mit 

der kapitalistischen Marktwirtschaft beleuchtet. Ferner werden der Überwachungskapitalismus und 

dessen „Radikale Indifferenten“ besprochen. 

 

6.3. Gegenmacht im Kapitalismus 

 

6.3.1. Warenfiktion und Schöpferische Zerstörung – Motoren des Kapitalismus 

 

 
1171 Die Kuratierende Ikegami Hiroko erläutert, dass viele Werke von Tanaami kein Entstehungsdatum aufweisen, da sie 

damals nicht gefragt waren. Shinoharas Serie der Imitation Art wurde ihm damals von Tanaami abgekauft und lange 

von ihm verwahrt. Vgl. ebd. 
1172 Wie bereits in Kapitel II der vorliegenden Arbeit erläutert, will man eine lineare Verbindung der Edo-Zeit mit der 

zeitgenössischen Kultur etablieren, ohne auf amerikanische oder chinesische Einflüsse eingehen zu müssen. Vgl. 

Azuma 2001:35. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

239 

Als Joseph Schumpeter 1942 die „Schöpferische Zerstörung“ als wichtigsten Teil der Entwicklung 

des Kapitalismus identifizierte, merkte er an, dass die das herrschende System mit dem Ziel der 

Innovation angreifenden („zerstörenden“) Bewegungen, wie beispielsweise die zeitgenössische 

Kunst oder auch der Sozialismus, bis hin zum Feminismus, aufgrund ihrer auf kapitalistischen 

Systemen basierenden Theorien trotzdem als eine Folge und somit auch als Teil des Kapitalismus 

angesehen werden können.1173 Unter seiner Definition des Kapitalismus wird jede Form der 

Kreativität als Produkt der kapitalistischen Gesellschaft angesehen.1174 „Schöpferische 

Zerstörung“ ist nach Schumpeter die „genehmigungsfreie Innovation“, die den Kapitalismus 

vorantreibt.1175 Für Schumpeter ist gerade die Kunst der Moderne wegen ihrer „Rationalität“ und 

der häufigen Anfeindungen durch die Zeitgenossen sehr kapitalistisch. Als Beispiele nennt er 

Cézanne, van Gogh, Picasso oder Matisse. Er erklärt: „Der kapitalistische Prozeß rationalisiert 

Verhalten und Ideen und verjagt dadurch aus unseren Köpfen, zugleich mit dem metaphysischen 

Glauben, mystische und romantische Ideen von vielerlei Art.“1176 Die Kunst der Moderne sieht er 

eng verbunden mit den modernen Marktwirtschaften und der Entwicklung der Märkte. 

1944 veröffentlichte der ungarisch-österreichische Wirtschaftssoziologe Karl Polanyi in seinem 

Buch The Great Transformation seine kritischen Anschauungen zur Marktwirtschaft. Im Gegensatz 

zu Schumpeter, der sowohl den Sozialismus wie auch die Kunstbewegungen letztendlich als Teile 

des Kapitalismus sah, postuliert Polanyi, dass ein sich selbst regulierendes Marktsystem, im Sinne 

der „unsichtbaren Hand“ Adam Smiths, zu einer destruktiven „Doppelbewegung“ in der 

Gesellschaft führt.1177 Durch die Liberalisierung des Industriekapitalismus entfaltete sich die 

„Warenfiktion“ (Arbeit, Grund, Boden und Geld) der Gesellschaft, die anhand der Kaufkraft der 

Bürger klassifiziert wurde. Polanyi erläutert wie folgt: „Die Betonung der Klasse ist wichtig. Die 

 
1173 Vgl. Schumpeter 2018: 173-176. David Harvey zufolge habe Nietzsche die Mythologisierung der Moderne etabliert. 

Vgl. Harvey 1990: 18f. 
1174 Zuboff erläuterte dazu: „Joseph Schumpeter zur Legitimierung dessen auf, was man im Silicon Valley 

euphemistisch ‚genehmigungsfreie Innovation‘ (permissionless innovation) nennt. Die Rhetorik der Zerstörung 

förderte, was ich gerne als die ‚Jungs-und-ihr-Spielzeug‘-Theorie der Geschichte bezeichne: die Auffassung, dass im 

Kapitalismus der das beste Blatt hat, der den Status quo mit neuen Technologien in die Luft jagt. Schumpeters Analyse 

war freilich weit nuancierter und komplexer, als die moderne Zerstörungsrhetorik das vermuten ließe. Vgl. Zuboff 2019: 

Kindle-Position 1293. 
1175 Vgl. Schumpeter [1945] 2018: 115. 
1176 Für Schumpeter ist die Rationalität der Kunst als kapitalistische Eigenschaft betrachtet: „Der Künstler, der 

gleichzeitig ein Ingenieur und ein Unternehmer war – ein Typus, der durch Männer wie Leonardo da Vinci, Alberti, 

Cellini unsterblich geworden ist; selbst Dürrer beschäftigt sich mit Festungsplänen - illustriert am besten, was ich 

meine. Indem sie dies alles verfluchten, zeigten die scholastischen Professoren der italienischen Universitäten mehr 

Vernunft. Aber jene Professoren spürten durchaus richtig den Geist des rationalistischen Individualismus, den durch den 

aufsteigenden Kapitalismus erzeugten Geist.“ Vgl. ebd.: 173 und 177. 
1177 Als repräsentatives Beispiel zeigte Polanyi auf Speenhamland-System in England. Die Doppelbewegung sei „ein 

ganzes Geflecht von Maßnahmen und Verordnungen in mächtigen Institutionen zu dem Zweck zusammengefasst, den 

Marktmechanismus in Bezug auf Arbeit, Boden und Geld einzuschränken“. Vgl. Polanyi 1978: 110-112. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

240 

Rolle, die die Klassen der Landbesitzer, des Bürgertums und der Arbeiterschaft in der Gesellschaft 

spielten, prägten die gesamte Sozialgeschichte des 19. Jahrhunderts.“1178 

Einerseits verschlechterte das rasche Wirtschaftswachstum die Arbeitsbedingungen der Bürger, 

anderseits wuchs die kommerzialisierte Warenfiktion mit ihren wachsenden Rechtsansprüchen. 

Diese wirtschaftlichen und politischen Bewegungen führten in letzter Konsequenz zum Faschismus, 

der als „Selbstschutz der Gesellschaft“ (Marktsystem und Menschen) erzeugt wurde.1179 Diese 

Doppelbewegung in der Gesellschaft hat sich, Polanyi zufolge, nicht nur im Faschismus 

manifestiert, sondern sie hat auch im Sozialismus ihre zerstörerischen Eigenschaften gezeigt. Denn 

„der Faschismus war, ebenso wie der Sozialismus, in einer Marktgesellschaft verwurzelt, die nicht 

funktionieren wollte. Er war daher weltumspannend, weltumfassend und universal in der 

Anwendungsmöglichkeit; die Probleme wirkten über den ökonomischen Bereich hinaus und 

bewirkten eine allgemeine Umwälzung deutlich sozialer Art. Er griff in praktisch alle Bereiche 

menschlichen Tuns ein, sei es Politik und Wirtschaft, Kultur und Philosophie, Kunst und 

Religion.“1180 Im Endeffekt hätten beide, sowohl Faschismus wie auch Sozialismus, den 

Kapitalismus wie auch das soziale Gefüge der Menschen so weit verdrängt, bis die 

selbstregulierenden Funktionen der Gesellschaft zerstört worden wären.1181 In The Great 

Transformation entwickelt Polanyi die kritischen Ansichten von Marx weiter und nennt die 

eigentlich unverkäuflichen Ressourcen wie Naturressourcen und Arbeitskraft „Warenfiktion“, 

welche die Ungleichheit der Gesellschaft nur noch vergrößerten und zu einer destruktiven 

Revolution, nämlich zur besagten Doppelbewegung, führten. Das letztendliche Problem sei, dass 

die Demonstrationen der Arbeiterbewegung in einem System kapitalistischer Regeln durchgeführt 

würden.1182 

 
1178 Vgl. ebd.: 185. 
1179 Das Recht zur Produktion bedeute nicht die Freiheit der Arbeiter. Der Liberalismus sei für den Kapitalbesitzer eine 

Art Utopia. Vgl. Polanyi 1978: 182-87. Wie sich Nationalbewusstsein und Rechtsgefühl der Bürger mit dem 

Imperialismus entwickelten, wurde von Hannah Arendt in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft an den Beispielen 

von Frankreich und England verdeutlicht. Vgl. Arendt 2009: 292f. 
1180 Vgl. Polanyi 1977: 296. 
1181 Vgl. Polanyi 1978: 192f. Er beschrieb diese Doppelbewegung sinnbildlich auch als „Teufelsmühle“, die uns alle im 

Kapitalismus „einbetten“ und „zermahlen“ würde. Vgl. Polanyi 1978: 53. Der Ausdruck „Teufelsmühle“ soll aus dem 

Gedicht Jerusalem von William Blake übernommen worden sein. Die Worte „Dark Satanic Mills“ sind im Gedicht als 

Sinnbild für die Industrialisierung zu verstehen. Dennoch bewahrte sich Polanyi bis 1944 noch seine optimistische 

Ansicht, dass sich die demokratisierte Gesellschaft mit dem Marktkapitalismus zusammen in Form eines „Freedom in a 

Complex Society“ in eine kapitalistische Gesellschaft ohne Ungerechtigkeit entwickelt werden könne. Polanyi 

bewertete zu diesem Zeitpunkt den „New Deal“ noch als effektiv und innovativ. Sein Vorbild war die 

Industriegesellschaft mit dem Idealismus nach Robert Owen. Vgl. Polanyi 1978: 342f. Spätestens 1947 änderte er seine 

Ansicht zu seiner optimistischen Prognose. Vgl. Polanyi 1947: 117 und Polanyi 1957, in: Brie u.a. 2017: 12f. 
1182 Vgl. Polanyi 1978: 183. Und erläuterte Polanyi: „Wenn man den Marktmechanismus als ausschließlichen Lenker 

des Schicksals der Menschen und ihrer natürlichen Umwelt, oder auch nur des Umfangs und der Anwendung der 

Kaufkraft, zuließe, dann würde dies zur Zerstörung der Gesellschaft führen". Vgl. Polanyi 1978: 108. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

241 

Demokratisierung sowie Individualisierung der Gesellschaft böten dem Kapitalismus strategische 

Unterstützung, indem sie das Leben der einzelnen Individuen verbesserten. Die Doppelbewegung 

(Faschismus/Demokratie) wird also laut Polanyi zur treibenden Kraft des Kapitalismus, was die 

utopische Vision der andauernden „Schöpferischen Zerstörung“ Schumpeters infrage stellt. Da der 

Kapitalismus sich den Bedürfnissen der Menschen anpasse, könne er in jedweder Gestalt 

weiterbestehen. Polanyis Warenfiktion würde immer wieder hergestellt werden. Es gäbe kein Ende 

der Marktwirtschaft. „Sie bestehen auf verschiedene Weise weiter, um die Freiheit des 

Konsumenten zu gewährleisten, die Nachfrageveränderungen aufzuzeigen, die 

Produzenteneinkommen zu beeinflussen und um als Instrument der volkswirtschaftlichen 

Rechnungsführung zu dienen, aber sie sind nicht mehr ein Organ der wirtschaftlichen 

Selbstregulierung.“1183 Polanyi zufolge hängen die „Entdeckung der [modernen] 

Gesellschaft“ sowie die Gründung ihrer Institutionen direkt mit dem Bedürfnis nach Freiheit und 

sozialer Sicherheit zusammen, und zwar unabhängig davon, ob man Faschist, Sozialist, 

Kapitalbesitzer oder unterdrückter Bürger sei.1184 So ist man nach der Überzeugung Polanyis im 

System der Gesellschaften gefangen, solange Sicherheit und Freiheit gewährleistet zu sein scheinen. 

Das trifft auch auf die Kunstschaffenden zu, die sich stets mit dem Dilemma konfrontiert sehen, 

einerseits, als Teil des Systems, in diesem ihren Lebensunterhalt durch marktgängige Arbeiten 

verdienen zu müssen, aber andererseits sich des Vorwurfs erwehren müssen, damit anbiedernd und 

systemkonform zu sein, um ihre Kunst nicht monetär entwertet zu sehen. 

Bereits 1958 verdeutlichte Hannah Arendt in Vita activa den Begriff der Freiheit im politisierten 

„öffentlichen Raum“ und die Position der Kunstschaffenden in der Öffentlichkeit. Die 

Definitionsmacht des öffentlichen Raums determiniert die Kreativität der Kunstschaffenden, sobald 

sie mit ihrer künstlerischen Tätigkeit ihren Lebensunterhalt bestreitet. Zunächst stellt Arendt fest, 

dass in der modernen Gesellschaft der künstlerischen Tätigkeit jedwede Wertschöpfungsfähigkeit 

abgesprochen wird, „nicht einmal mehr die ‚Werktätigkeit‘ und das Werkschaffen des Künstlers 

[bleiben] unangetastet […], sondern [werden] in dem der Arbeit angemessenen Gegensatz des 

Spieles aufgelöst und damit seiner weltlichen Bedeutung beraubt […]. Innerhalb des arbeitenden 

Lebensprozesses der Gesellschaft im Ganzen erfüllt das ‚Spielen‘ des Künstlers [somit lediglich] 

die gleiche Funktion wie das Tennisspielen oder der Zeitvertreib des Hobbys im Leben des 

 
1183 Vgl. Polanyi 1978: 311. 
1184 Ebd.:319f. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

242 

Individuums.“1185 So wird stets versucht, „die Kraft ihrer Begabung zu unterminieren und sie um 

den ihnen im Öffentlichen zustehenden Rang zu betrügen“.1186 

 

6.3.2. Der Freiheitsbegriff im Kapitalismus und der „Tourist Gaze“ oder „Freier Konsum“ als 

neue Gegenmacht 

 

Die kritischen Diskussionen über die Freiheit im Zeitalter des Globalismus entfalteten sich 

konkreter ab den 1980er-Jahren. David Harvey, Ulrich Beck und John Urry beleuchten die 

kapitalistischen Gesellschaften im Kontext der Postmoderne in Bezug auf ihre individuellen 

Freiheitskonzepte vor allem, was Tourismus und politische Aktivitäten als Konsumartikel 

angeht.1187 Konsum für ein besseres Leben bedeutete in den 1980er-Jahren nicht mehr allein der 

Besitz von Haushaltsgeräten. Arendt warnte bereits 1958: „Zwar verfeinern sich die 

Begehrlichkeiten, so daß der Konsum nicht mehr auf die Lebensnotwendigkeiten beschränkt bleibt, 

sondern im Gegenteil sich gerade des Überflüssigen bemächtigt; aber dies ändert nicht den 

Charakter dieser Gesellschaft, sondern birgt im Gegenteil die schwere Gefahr in sich, daß 

schließlich alle Gegenstände der Welt, die sogenannten Kulturgegenstände wie die 

Gebrauchsobjekte, dem Verzehr und der Vernichtung anheimfallen.“1188 

Wenn die „freien“ Konsumenten für ihre institutionellen Bürgerrechte, wie Arbeiterschutz oder die 

Sicherheit der Lebensmittelversorgung, kämpfen und gleichzeitig die Lebensqualität jedes 

Individuums verbessert werden soll, wird der Kapitalismus umso mehr dominant.1189 Die Sub- und 

Gegenkulturen, die sich vor allem in den bildenden Künsten manifestieren, wurden im Zeitalter des 

Postmodernismus zu Symbolen der Diversität der Gesellschaft. Gleichzeitig wurden sie zu 

erfolgreichen Produkten. Der Kapitalismus instrumentalisierte damit die Gegenautorität der 

populären Kultur. Im Unterschied zum Industriekapitalismus ging es beim Postmodernismus um 

das „immaterielle Vermögen“, was zur primären Triebkraft des Wirtschaftswachstums werden 

sollte. So war beispielsweise nicht mehr das Haushaltsgerät allein von Bedeutung, vielmehr wurde 

 
1185 Vgl. Arendt 2020: 151. Und „Deshalb ‚wehrt die Kunst des Erwerbs die Armut so ab wie die Heilkunst die 

Krankheit‘ (Gorgias 478). Und da Bezahlung für diese freien Berufe fakultativ war (Loening, op. cit.), müssen die 

Ausübenden der freien Künste es offenbar in der zusätzlichen ‚Kunst des Erwerbs‘ zu einer beachtlichen 

Vollkommenheit gebracht haben.“ Vgl. Arendt 2020: 416, 189. 
1186 Ebd.: 257. 
1187 “The emergence of new technologies of transportation and of mass hospitality have transformed the environmental 

consequences of the world’s current population. Because of the enormous scale of tourism, the carrying capacity of the 

earth and of its relatively finite resources is substantially reduced below what it would have been without that tourism.” 

Vgl. Urry 1995: 173. Zu Kunst und Kulturindustrie des 20. Jahrhunderts sowie zum Intellektualismus als Produkt äußert 

sich David Harvey ausführlich. Vgl. Harvey 1990: 22-30. 
1188 Vgl. Arendt 2020: 157. 
1189 Die modernen Grundrechte wurden im Kapitalismus als Produkte konsumiert. Die Arbeiter wurden von 

Klassenkämpfern des Sozialismus unter dem Einfluss der Postmoderne zu Verbrauchern eines idealen Lebensstils und 

wurden so zu Dienern des Kapitalismus. Vgl. Harvey 1990: 135. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

243 

die Vorstellung eines besseren Lebens konsumiert. So verlagerte sich die physische Produktion der 

Elektrogeräte mehr und mehr in kostengünstige Fabriken in den Entwicklungsländern, und in den 

Kernmärkten wurde lediglich das Image produziert und verkauft.1190 Am Ende der 1970er-Jahre 

entstanden dann neue Unternehmen wie Microsoft und Apple, deren weltweiter Siegeszug noch 

nicht absehbar war. Dennoch zeigt sich an ihrem frühen Erfolg, dass kreative Ideen erneut das 

Interesse der Ökonomen geweckt hatten. 

Der US-amerikanisch-britische Humangeograph und Sozialtheoretiker David Harvey verdeutlichte 

1989 in The Condition of Postmodernity, wie moderne Kunst schon damals ins kapitalistische 

System integriert wurde. Er erläutert wie folgt: „Artists, of all their predilection for anti-

establishment and anti-bourgeois rhetoric, spent much more energy struggling with each other and 

against their own traditions in order to sell their products than they did engaging in real political 

action. The Struggle to produce a work of art, a once and for all creation that could find a unique 

palace in the market, had to be an individual effort forged under competitive circumstances. 

Modernist art has always been, therefore, what Banjamin calls 'artistic art', in the sense that the 

artist had to assume an aura of creativity, of dedication to art for art's sake, in order to produce a 

cultural object that would be original, unique, and hence eminently marketable at a monopoly price. 

The result was often a highly individualistic, aristocratic, disdainful (particularly of popular 

culture), and even arrogant perspective on the part of cultural producers, but it also indicated how 

our reality might be constructed and re-constructed through aesthetically informed activity.”1191 

In ihrem Bestreben, verkäufliche, marktgängige Werke zu schaffen, beschäftigen sich die 

Kunstschaffenden hauptsächlich damit, höchst individuelle Positionen zu finden, was schnell ins 

Elitäre abdriftet. 

Es bleibt aber die Tatsache, dass die künstlerische Kreativität durch die Institutionalisierung der 

Kunst im politischen System eingebettet ist und sie in Massenmedien als Konsumartikel 

reproduziert werden kann, was auf lange Sicht zu größerem künstlerischem Erfolg führt. Vor allem 

die neue, kreative Idee ist im Finanzmarkt mit einer technischen Innovation gleichzusetzen und 

daher sehr willkommen. Nur machen die kreativen Schöpfer selbst meist wenig Gewinn, vielmehr 

machen die innovativen Ideen die Kapitalbesitzer noch reicher. Als Verbraucher dieser Ideen sind 

wir alle wiederum Teil des kapitalistischen Systems, nur eben in der Ära der immateriellen 

 
1190 Wie das Immaterielle von Körper, Geiste und Seele im philosophischen Kontext marktwirtschaftlich verwandelt 

wurde, verdeutlicht Graeber beginnend in der Antike. Der Krieg-Sklaverei-Komplex und die Einführung des 

Münzgeldes können als der Beginn der Geschichte des immateriellen Vermögens angesehen werden. Vgl. Graeber 

2014:312-317. Bei den meisten Wirtschaftswissenschaftlern wird inzwischen das immaterielle Vermögen der 

Information durch die Internet Technik der Big Tech als Gegensatz zum Industriekapitalismus angesprochen. Vgl. 

Zuboff 2019: Kindle-Position: 2248-2250. Ein ausführlicher Beitrag zum Immateriellen Vermögen findet sich bei: 

Haskel 2018. 
1191 Vgl. Harvey 1990: 22. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

244 

Vermögen. Der Philosoph Markus Gabriel vergleicht dieses System mit einem Spielkasino, da die 

Gewinne der Spiele nicht an die Spieler zurückfließen, sondern an den Kasinobesitzer.1192 Die 

Hauptkritik an Big Tech kann man wie folgt formulieren: „Wenn du nicht für das Produkt zahlst, 

bist du selbst das Produkt.“ Dieser Wandel vollzieht sich ab der Postmoderne seit den 1980er-

Jahren. 

Vorangetrieben wird dies nicht nur von den Kapitalbesitzern, vielmehr muss auch die Verbindung 

zwischen den kreativen Arbeitern und den staatlichen Institutionen beleuchtet werden. Die 

Kunstforschende Carol Duncan erörterte ihre kritische Fragestellung in Civilizing Rituals (1995). 

Sie zeigt, wie Kunst und Kultur in der Postmoderne durch staatliche und unternehmerische 

Institutionalisierung umgestaltet und in ihrer Bedeutung neu besetzt wird.1193 Duncan setzte sich mit 

der Problematik der politisierten Inszenierungen im Museum und dessen marktwirtschaftlich 

kommerzialisierten Betriebs wie folgt auseinander: „The museum’s ritual program and mass 

advertising imply each other. Together, they construct a new individualist self, one which exists at 

the center of a boundless, a-social universe that is both spiritual and material. In the cult of high art, 

this self strives for spiritual, implicitly male, purity by transcending the limited and finite material 

world. In the thrall of advertising, it seeks the (often erotic) pleasures of the material world, which 

is also without limit and, one might add, infinitely buyable. Each sphere lurks in the other as an 

implication, a cause, an enticement, and a negation. In the nineteenth century, educated opinion 

hoped that there would not be a conflict between museum beauty and the culture of commodities; it 

tried to bring the two together in a new type of museum—the Victoria and Albert was the 

prototype—invented for that purpose. In the twentieth century, the two cultures coexist as in a love-

hate relationship. Advertising and all it stands for contributes to the formation of a spirit-starved self 

that is driven to escape a world increasingly suffocated by the needs of corporate power and 

increasingly choked by its products. In the museum’s liminal space, the modern soul can know itself 

as above, outside of, and even against the values that shape its existence.“1194 David Harvey äußert 

sich zur Kommerzialisierung der teils sehr populistischen Kulturpolitik der Nationalstaaten und 

stellt fest, dass staatliche Museen die Geschichte und Kultur ihres Landes geradezu 

propagandistisch inszenieren (müssen).1195 

 
1192 Vgl. NHK 01.01.2021. 
1193 Vgl. Duncan 1995: 7-15 und 72-100. 
1194 Vgl. Duncan 1995: 130. 
1195 Harvey bemerkt, dass in England alle drei Wochen ein neues Museum eröffnet habe und Japan sogar 500 Museen in 

50 Jahren, um Kultur und Geschichte neu zu präsentieren. Vgl. Harvey 1990:62f. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

245 

Die Gegenkulturen ab den 1960er-Jahren werden zur „offiziellen“ Kunst des Kapitalismus, und 

damit Teil des Massenkonsums.1196 Die ursprüngliche Originalität dieser Kunstschaffenden oder die 

Nischen, die sie bedient haben, waren auf einmal keine Gegenmacht mehr, zumindest keine mehr in 

Opposition zu den Großunternehmen. Vielmehr wurden ihre Kreativität, Andersartigkeit und 

Originalität im Markt verherrlicht und beworben. 

Soziologen und Wirtschaftswissenschaftler betrachten die institutionalisierte Verwertung der 

Kreativität von Randgruppen und Minderheiten aber als eine der Ursachen der sozialen 

Ungleichheit. Um das Element des Fremden als Ware nutzen zu können, muss es stets fremd 

bleiben. So werden durch das fortwährende Reproduzieren ihrer Andersartigkeit die Produzenten 

ebenfalls stetig entfremdet und niemals anerkannter Teil der machthabenden 

Mehrheitsgesellschaft.1197 

Seit Big Tech gilt die Devise „Be Creative or you die“, nicht nur für Kunstschaffende sondern für 

alle Nicht-Kapitalbesitzer. Durch eine neue innovative Idee kann natürlich ein neuer Kapitalbesitzer 

entstehen, ein Aufsteiger also. Die vermeintliche Zugänglichmachung der kreativen Idee für 

jedermann im Markt, wie zum Beispiel durch Smartphones, Social Media und sonstige 

Unterhaltungselektronik, suggeriert das Streben nach und die Möglichkeit der Realisierung einer 

gleichberechtigten Welt. Tatsächlich fördert die Kommerzialisierung der Kreativität aber die soziale 

Schere.1198 

 

 
1196 Harvey nennt als Beispiele eine von David Salle gestaltete Werbekampagne für Citizen Watches. Die Stilisierung 

populärer Kunst und Werbung ist mit der zeitlichen Mode und anderen medial inszenierten Images verknüpft. Vgl. 

Harvey 1990: 63. 
1197 Harvey wies wiederholend darauf hin, dass das Anderssein der Minderheiten (ethnische Minderheiten, Frauen, 

Niederlohnarbeiter, etc.) wiederholend reproduziert wird. Deswegen verweilen diese Minderheiten in ihren 

„dezentralisierten Domänen“, die nicht die eigene Freiheit garantieren, sondern in die untere Schicht des 

kapitalistischen Systems eingebettet sind. Vgl. Harvey 103f und 152 ff und 159. 

Die Institutionalisierung der Kreativität vergrößert laut Haskel die soziale Ungleichheit: „Returning to other conceptual 

issues: third, the public sector invests in intangibles too. It buys software, does training, invests in marketing (public 

information, for example, on crime prevention). Indeed, one might take the view that public sector knowledge 

investment is almost unbounded: schools, universities, libraries, and so on. What about the rule of law, public 

confidence in officials, the reputation of the central bank, or the cultural assets of museums, art galleries, and heritage? 

To answer this, it is helpful to remember two rules of GDP. First, any spending must correspond to productive activity 

(in that past year) if it is to count in GDP. Building a new museum is part of GDP: it’s production. Buying a Titian 

masterpiece to put into the museum is not included in GDP. The Titian painting was once “produced,” but not in that 

year. Even if the purchase yielded a vast capital gain to the owner, that does not count as part of GDP. Capital gains do 

not arise from productive activity and so are not production. It is simply a redistribution of GDP from the seller to the 

buyer“. Vgl. Haskel 2018: 54. Die Kreativität wird im Markt als neue Investitionsmöglichkeit angesehen. „Since the 

days of London’s coffeehouses in the seventeenth century, places where people meet and socialize seem to have been 

important to the coming together of new ideas. Cultural and artistic venues seem to play a special role in the ferment of 

intangible investments“. Vgl. ebd.: 149. 
1198 Die beiden unterschiedlichen Bewegungen der Verbreitung des Immateriellen Vermögens einerseits und der 

Vergrößerung der Ungleichheit andererseits entstehen gleichzeitig, aber die Vergrößerung der Ungleichheit schreitet 

schneller voran, als die Vermögensverteilung. Vgl. Haskel 2017: Kindle-Position 293-301. und siehe auch das Interview 

mit Haskel in NHK, Japan. Vgl. NHK 03.01.2018. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

246 

6.3.3. Kreative Arbeit, Staat und Unternehmen – die Institutionalisierung der Gegenmacht 

 

Die kreativen „schöpferischen“ Arbeiter entwickeln ununterbrochen neue Idee, um die 

Kapitalbesitzer zu befriedigen. Ihre Rolle als bloße „Zulieferer“ des Systems können sie oft nicht 

erkennen, da sie ja, wie bereits festgestellt, selbst Teil desselben sind.1199 Soziologen und 

Wirtschaftswissenschaftler erkennen die Möglichkeit der vereinzelten Aufsteiger von dieser Ebene 

in die Riege der Kapitalbesitzer, aber nicht alle können gemeinsam aufsteigen. Der Wunsch nach 

einem besseren Leben führt vielmehr zu nur noch tieferer Verstrickung in die 

Kapitaltransfermechanismen. Arendt erläutert, dass Arbeiten und Konsumieren „nur zwei Stadien 

des gleichen, dem Menschen von der Lebensnotwendigkeit aufgezwungenen Prozesses sind“ und 

dass „diese Arbeits- oder Konsumgesellschaft […] nicht durch die Emanzipation der Arbeiterklasse 

entstanden [ist], sondern vielmehr durch die Befreiung der Arbeitstätigkeit selbst“. Alle Tätigkeiten 

im „öffentlichen Bereich“ werden als „Arbeit“ verstanden, „was immer wir tun, [wird] auf das 

unterste Niveau menschlichen Tätigseins überhaupt, die Sicherung der Lebensnotwendigkeiten und 

eines ausreichenden Lebensstandards, heruntergedrückt.“1200 Arendt beschreibt, wie bekannt, den 

arbeitenden Konsumenten als „Animal laborans“. Hingegen wird der handlungsfähige Mensch als 

„Homo faber“ dargestellt, der zwar kein gottgleicher Schöpfer der Welt ist, aber die Eigenschaften 

des platonischen „göttlichen Demiurg“ besitzt.1201 Schöpferische Tätigkeit als soziales Wesen wird 

als die menschliche Natur verstanden. Aber Arendt unterscheidet das menschliche Bedürfnis nach 

Kreativität streng von der institutionalisierten schöpferischen Arbeit des Animal laborans des 20. 

Jahrhunderts. Das Schaffen und der Konsum des Animal laborans sind „zur Schau gestellte 

Produktion“ und „zur Schau gestellter Konsum“ und damit nicht mehr frei und spielerisch und nicht 

mehr Teil der menschlichen Natur.1202 Diese Ausweglosigkeit ist Teil der von Hannah Arendt 

postulierten „Weltlosigkeit“.1203 Arendt erläuterte dazu: „Die überschüssige Zeit des Animal 

laborans wird niemals für etwas anderes verbraucht als Konsumieren, und je mehr Zeit ihm 

gelassen wird, desto begehrlicher und bedrohlicher werden seine Wünsche und sein Appetit.“1204 

 
1199 Arendt verdeutlicht: „Schließlich ist noch die rücksichtslose Entschlossenheit, mit der so viele unter den besten 

schaffenden Künstlern, Denkern, Gelehrten und Forschern sich in den Dienst der Gewalt zu stellen geneigt sind, zu 

verstehen, wenn man sich vergegenwärtigt, mit welcher Konsequenz gerade die moderne Gesellschaft ständig versucht, 

die Kraft ihrer Begabung zu unterminieren und sie um den ihnen im Öffentlichen zustehenden Rang zu betrügen“. Vgl. 

Arendt 2020: 257. 
1200 Vgl. Arendt 2020: 150f. 
1201 Vgl. ebd.: 33f und Arendt 2012: 290-295. 
1202 Vgl. ebd.: 190. 
1203 „Die einzige Tätigkeit, die der Weltlosigkeit, oder besser dem in der Schmerzempfindung stattfindenden 

Weltverlust, genau entspricht, ist das Arbeiten, in dessen Tun der menschliche Körper auch auf sich selbst 

zurückgeworfen ist, wenn auch in einer aktiv-tätigen und nicht einer passiv-leidenden Weise“. Ebd.: 134. 
1204 Vgl. ebd.: 156. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

247 

Der deutsche Soziologe Ulrich Beck wies mehrfach auf die Mutation des Arbeiterwesens hin, 

besonders darauf, dass die Arbeiter ihre Gegenmacht nicht mehr für den Klassenkampf einsetzten, 

sondern ihre Gegenmacht als „freie Konsumenten“ selbst konsumierten. Das Konsumrecht 

repräsentiert eine faszinierendere „Freiheit“ der nach Individualismus strebenden Menschen als ein 

Grundrecht der kollektiven Sicherheit. Dieser kollektive Konsum führt dazu, dass es „ohne 

Kaufkraft keine Konsumentenmacht“ gibt. So definiert sich die Freiheit des Menschen in der 

postmodernen Konsumgesellschaft. Statt die ungleiche Verteilung der Kaufkraft zu korrigieren, 

wird mehr Konsumfreiheit als Menschenrecht angeboten. 

Die Gegenmacht wütender Bürger kann zwar eine aktuelle Regierung verdrängen, aber das 

kapitalistische System, das durch die individuellen Bedürfnisse genährt wird, bleibt davon 

unberührt. Nachdem die imperialistischen Systeme endgültig vom neuen Kapitalismus in der 

Weltpolitik abgelöst wurden, ist eine Gegenmacht nicht mehr systemkritisch, sondern bedient nur 

noch den kapitalistischen Bedarf der Konsumenten.1205 Auch „der Staat [ist] nicht mehr der Akteur 

des internationalen Systems, sondern ein Akteur unter anderen“, so erläuterte Beck, „die mögliche 

Handlungsfähigkeit und Selbsttransformation“ des Staats können auch verloren gehen.1206 

Die soziale Ungleichheit wird ab 1980er-Jahren im Zusammenhang mit dem „Othering“ der 

Kreativen im Markt deutlich. „Othering“ stellt für Soziologen und Wirtschaftswissenschaftler nicht 

nur eine kreative Idee dar, sondern ist untrennbar mit den sozialen Minderheiten verbunden, die 

durch diese Selbstabgrenzung immer fremd bleiben und die unterste Schicht der kapitalistischen 

Hierarchie bilden. 

Wie bereits erwähnt, kreierte der Tourismus des 19. Jahrhunderts das attraktive, exotische Bild des 

Fremden als Ware, was bis heute anhält. Der britische Soziologe John Urry setzte sich seit den 

1980er-Jahren mit der Problematik des Tourismus im Kapitalismus auseinander. Dieser propagiere 

eine ,kosmopolitische Weltbürgerschaft‘, die aber nicht die Überwindung von geographischen und 

auch identitären Grenzen zwischen den Nationen anstrebe, sondern vielmehr diese zu 

Vermarktungszecken sogar noch betone. Seine zentralen Themen sind „The Tourist Gaze“ und 

dessen „visual consumption“, die sich zum Beispiel in Reiseführern widerspiegelt.1207 

 
1205 Vgl. Beck 2007: 105.  
1206 Ebd.: 31. Diese Gegenmacht als Konsument wurde bei Beck als altruistische Individualisierung verdeutlicht, was 

auch als „das bessere Gewissen der Regierung“ verkörpert und gleich das „Establishment in Europa“ wird. Vgl. Beck 

2002: 420. 
1207 Urry beobachtet die Rolle der Mittelschicht als Kulturkonsumenten: „Postmodernism involves de-differentiation. 

There is a breakdown of the distinctiveness of each sphere and of the criteria governing each. There is an implosion via 

the pervasive effects of the media and the aestheticisation of everyday life. Cultural spheres are much less auratic. There 

is a shift from contemplation of consumption, or from ‘high culture’ to the ‘high street’. Some of the differences 

between the cultural object and the audience dissolve. And finally, postmodernism problematises the relationship 

between representations and reality, since what we increasingly consume are signs or images: so there is no simple 

‘reality’ separate from such modes of representation“. Vgl. Urry 1995: 138 und 148f. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

248 

So wie Cool Japan und seine Kulturinszenierung durch den Tourismus unterstützt wird, wird auch 

die Realität eines touristischen Ortes immer durch das touristische Interesse definiert, was aber mit 

wissenschaftlichen Tatsachen nicht unbedingt übereinstimmen muss. Es geht nicht um Wahrheit, 

vielmehr um ein Gefühl der Authentizität, das eine romantische Fantasie wecken kann.1208 Urry 

erläutert dazu wie folgt: „People are increasingly citizens by virtue of their ability to purchase 

goods and services—citizenship is more a matter of consumption than of political rights and duties. 

[...] Thus citizenship rights increasingly involve claims to consume other cultures and places 

throughout the world. A modern person is one who is able to exercise those rights and who 

conceives of him or herself as a consumer of other cultures and places. [...] ‘Spaces’ of a 

neighbourhood, town or region may become overwhelmed by visitors so that locals no longer feel it 

is their space/place any more. So many visitors pass through, visually appropriating the space and 

leading locals to feel that they have ‘lost’ their space. Visitors are viewed as the ‘other’. However, it 

should be recognised that some places only exist because of visitors, that the very place, the 

particular combination of landscape and townscape, could only exist because of visitors, such as the 

Lake District. Visitors are in a sense as much local as are ‘real’ locals“.1209 

Der touristische Verbrauch schafft eine ästhetische Erwartungshaltung, die den potenziellen 

Besuchern als authentische Realität verkauft wird. Die japanischen Kunstschaffenden in ihrer Rolle 

als Mythmaker übernehmen genau diese Strategie, wobei manchmal der Eindruck entsteht, dass sie 

das touristisch produzierte Bild selbst als japanische Realität verstehen. Spätestens wenn ihre 

„fremde“, auf diesen fabrizierten Vorstellungen basierende Kunst im Ausland als Konsumgut 

erfolgreich ist, werden historische Tatsachen nicht mehr überprüft.1210 Die Repräsentation durch die 

Medien wird als Realität gesehen. So wie eine Landschaft in Literatur und Film als schön 

dargestellt wird, so wird sie auch während des Urlaubs gesucht und wahrgenommen und wird somit 

„real“.1211 Die Inszenierung der japanischen Ukiyo-e oder Manga in den westlichen Museen ist 

beispielsweise damit vergleichbar. Der Ethnologe Arjun Appadurai kritisierte die Gleichgültigkeit 

 
1208 Urry erläutert: „The romantic gaze is part of the mechanism by which tourism is spreading on a global scale and 

drawing almost every country into its ambit, thereby providing uniformity, minimising diversity, and encouraging the 

‘romantic’ to seek ever new objects of the romantic gaze“. Vgl. ebd.: 138f. 
1209 Vgl. ebd.: 165f. Und siehe auch: Urry 2011: 4. 
1210 Die aktuelle Diskussion über den Transmediatourismus findet sich in The Routledge Companion to Media and 

Tourism. Vgl. Månsson 2021: 347-424. 
1211 Harvey erwähnt dazu, wie eine fremde Landschaft als „real thing“ im medial komprimierten Zeitraum reproduziert 

wird. Harvy 1990 202f. Månsson u.a. beleuchten die Situation im Zusammenhang mit den sozialen Medien: „Travel 

starts long before arriving at the destination with online bookings, interactive maps through which one can experience 

local neighbourhoods, travelblogs, Instagram accounts, and Facebook groups through which connections are 

established. In addition, popular books, television series, films, and computer games attract unprecedented number of 

visitors and affect expectations of destinations. The tourism landscape is also increasingly fragmented, and tourists have 

more power to co-create and steer their journeys and experiences. This, in turn, creates an incredibly rich research 

landscape“. Vgl. Månsson 2021: 1ff. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

249 

des Tourismus gegenüber den wahren Gegebenheiten und deren Auswirkung auf die Wahrnehmung 

der Bewohner der touristisch besuchten Orte als „Enträumlichung des Gesehenwerdens“.1212 Die 

Forschung über kolonialisierte Länder (im Falle von Japan vor allem Taiwan, Korea, Hokkaido und 

Okinawa) könnten auch mit der „Enträumlichung des Gesehenwerdens“ charakterisiert werden. 

Für international tätige Kuratierende sei eine gewisse Reisewilligkeit als Zeichen ihrer 

interkulturellen Kompetenz notwendig, stellt der prominente US-amerikanische Kurator Ralph 

Rugoff fest, der sich 1999 selbst als „Jet-set flâneur“ bezeichnet. Im Zeitalter des 

Multikulturalismus stellen die Museen große Budgets für die Reisen ihrer Mitarbeiter zur 

Verfügung.1213 

Der transmediale Tourismus seit dem 19. Jahrhundert wurde vor allem von Ulrich Beck, John Urry 

und Scott Lash sowie David Harvey im Zusammenhang mit dem kapitalistischen Arbeitsleben 

diskutiert, sie fokussieren dabei hauptsächlich auf die trügerische Vision der Freiheit der Menschen, 

die sich in dieser Zeit entwickelt hat. Dieses Freiheitsverständnis wird in den Medien konstant als 

Konsumartikel reproduziert.1214 

 

David Harvey analysiert dabei die Rolle der „cultural mass”1215 wie folgt: „The politics of the 

cultural mass are, however, important, since they are in the business of defining the symbolic order 

through the production of images for everyone. The more it turns in upon itself, or the more it sides 

with this or that dominant class in society, the more the prevailing sense of the symbolic and moral 

order tends to shift. I think it fair to say that the cultural mass drew heavily upon the working-class 

movement for its cultural identity in the 1960s, but that attack upon, and decline of ,the latter from 

the early 1970s onwards cut loose the cultural mass, which then shaped its own identity around its 

own concerns with money power, individualism, entrepreneurialism, and the like (the changing 

politics of a newspaper like Libération in France, which began as an iconoclastic but left-wing 

newspaper in the 1960s, and now represents an equally iconoclastic cultural entrepreneurialism, is a 

 
1212 Vgl. Below/Bismarck 2005: 12f. Zum medialen Konsum und der „Großen Gleichgültigkeit“ im Kontext des 

Überwachungskapitalismus vgl. Zuboff 2019: Kindle-Position 620-629. 
1213 Der Internationalismus wurde nur durch westliche Wachstumskonzepte gesteuert. Vgl. Rugoff 1999: 47ff, in: 

O’Neill 2012: 73. 
1214 David Harvey verdeutlicht, dass der Lebensstil der Arbeiter im Fordismus sowie in der Postmoderne medial 

ästhetisiert wurde. Die Arbeiter sind sowohl für die Produktion der (Massen-) Produkte, wie auch für deren (Massen-) 

Konsum verantwortlich. Vgl. Harvey 1990: 135-140. David Graeber erläutert die Ausbeutung durch das Finanzsystem, 

was er nicht allein auf die Postmoderne beschränkt. Er weitet seine Fragestellung vom ersten Tauschsystem mit einer 

Währung, auf das „Schuldensystem“ der letzten 5000 Jahren aus. So geht er über Marx hinaus und auf das Wesen der 

Ungleichheit bis heute ein. Vgl. Graeber 2014: 470 und 490f. 
1215 Harvey definiert „the cultural mass” nach Daniel Bell „as not the creators but the transmitters of culture in the 

media and elsewhere”. Vgl. Bell 1972: 20. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

250 

perfect example). The imaging of politics by the public relations agencies matched the politics of 

imaging in powerful ways.“1216 

 

Wie bereits erläutert, kann ein freies Individuum, unter besten Voraussetzungen, nur selten zu einem 

„Aufsteiger“ werden. Wie Ulrich Beck auf Grundlage der Forschung von Zygmunt Bauman 

herausstellt, kennzeichnet „die lokale Selbstdifferenzierungsindustrie des späten 20. 

Jahrhunderts“ den „globalisierten Reichtum“ und die „lokalisierte Armut“. Auf den globalen 

Märkten werden „neue symbolische Merkmale für die ausgelöschten und wiedererweckten, neu 

erfundenen oder bislang bloß postulierten Identitäten“ verkauft. Der Globalismus braucht also für 

sein Wachstum auch die Lokalisierung. Sie bilden ein Paar und sind „zugleich Antriebskräfte und 

Ausdrucksformen einer neuartigen Polarisierung und Stratifizierung der Weltbevölkerung in 

globalisierte Reiche und lokalisierte Arme“.1217 

 

Der Multikulturalismus ab den 1980er-Jahren und die darin angestrebte Überwindung der 

nationalen Grenzen wären ohne wirtschaftliche Gewinne nicht möglich gewesen. Da diese 

traumhafte Konzeption der Freiheit der Menschen letztendlich auf ein Produkt des Kapitalismus 

reduziert wurde, ohne in der Realität anzukommen, wurde die weiter vorherrschende Ungleichheit 

fortan mit Diversität verwechselt. Die Attraktivität dieser angenommenen Diversität ist aber auch 

wiederum von kapitalistischen Faktoren abhängig. Beispielsweise wurden japanische Kunst- und 

Kulturprodukte aus der Phase des starken wirtschaftlichen Wachstums des Landes, die also nicht 

unter der Selbstexotisierungsstrategie der kommerziell schwierigeren Jahre hergestellt wurden, in 

der nächsten Wirtschaftskrise im Kunstmarkt sofort wieder abgewertet.1218 Dieses Beispiel zeigt, 

dass die Institutionalisierung der Kunst die Werte ausländischer Kunst an den 

Wachstumsmöglichkeiten des Landes bemisst. Was im ersten Augenblick nichts mit Kunst zu tun zu 

haben scheint, zeigt, dass das Interesse an regionaler Kunst entscheidend mit dem Vorhandensein 

wirtschaftlicher Möglichkeiten zusammenhängt. Auch diese Erfahrung hat dazu geführt, dass in den 

nachfolgenden Krisenjahren wieder vermehrt auf die erfolgreichen, selbstexotisierenden Strategien 

gesetzt wurde. 

Die japanische Populärkultur ist schon seit langem unter ihren „Fans“ als „imaginäre 

Heimat“ etabliert, was für die japanische Kultur international gesehen sehr spezifisch ist. Die Fans 

engagieren sich leidenschaftlich dafür, das fantastische Japan-Bild als gemeinsame Realität zu 

 
1216 Vgl. Harvey 1990: 348. 
1217 Vgl Beck 2007: 100ff. 
1218 Vgl. Mitsuyama: Mori Art Museum 30.10.2020. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

251 

bewahren und weiterzuentwickeln, um dort ihre fiktive Identität ausleben zu können.1219 Japanische 

Kunstschaffende und die Regierung bemühten sich sehr, ein positives Japan-Bild zu produzieren, 

um damit den Tourismus anzukurbeln. Die „Lost Decade“ Japans seit den 1990er-Jahren, die heute 

mehr als „verlorene 30 Jahre“ gesehen wird und deren Ende nicht absehbar ist, bedeutet jedoch 

nicht, dass Japan seinen Wert als „Produkt“ verlor. Vielmehr wurde, wie ausführlich dargelegt, die 

japanische populäre Kultur noch forcierter im Weltmarkt verkauft mit dem Ergebnis, dass die Zahl 

der Touristen in Japan immer weiter anstieg.1220 Als bloßer Konsumartikel gerät die stolz postulierte 

japanische Einzigartigkeit aber schnell zur schlichten Andersartigkeit und wird in den Augen der 

Konsumenten beliebig. Wie Harvey bereits 1989 verdeutlichte, können Minderheiten als Fremde im 

System nicht wirklich Aufsteiger werden. Nur einige wenige werden es schaffen, eine führende 

Position einzunehmen, die meisten aber verweilen in der Peripherie der Zentralmacht und kommen 

ihr nicht näher.1221 Das heißt auch, dass Japan mit seiner Strategie der Selbstorientalisierung nie im 

Markt aufsteigen kann. Ulrich Beck formuliert, dass das In-den-Fokus-Rücken eines 

Nischenmarktes nur zur Verwechslung von „Selbstentfaltungsmotiv [mit] 

Selbstausbeutungsmotiv“ führt.1222 Ähnliche Beispiele für die Entmachtung des 

„Gesehenwerdens“ stellen nach Duncan das Frauenbild und der Primitivismus in den Sammlungen 

der modernen Kunst dar. In der allgemeinen Bewunderung erkennt man keine individuelle 

Eigenschaft der Frauen oder der Primitiven.1223 Als geschätztes Konsumobjekt scheinen die 

betrachteten Minderheiten mehr Aufmerksamkeit und damit mehr Einfluss zu erlangen, aber sie 

verbleiben für immer in ihrem Kollektiv der Schönheit oder des Exotischen, das nur nach Bedarf 

konsumiert wird. 

Schließlich muss das Bild des japanischen Modernismus in der Ausstellung Century City, Art and 

Culture in the Modern Metropolis von 2001 in der Tate Modern nochmals näher betrachtet werden. 

Die Definition des Modernismus wurde dabei ja, wie bereits erläutert, den jeweiligen 

Repräsentanten der eingeladenen Nationen überlassen, um die eurozentristische Kontextualisierung 

zu relativieren. Die Auswahl der japanischen Kuratorin Tomii ist repräsentativ für einen 

kapitalistischen Modernismus. Von ihr wurden die Gegenkunstschaffenden aus der japanischen 

 
1219 Vgl. Kaluse 2013: 301, in: Mae 2013. 
1220 Zum Beispiel besuchten 2010 ca. 8.6 Millionen ausländische Touristen Japan. 2017 waren es bereits ca. 28 

Millionen. Das Ziel liegt in den kommenden Jahren bei 30 bis 60 Millionen Touristen mit längerem Aufenthalt. Vgl. 

Soumushô (Ministry of Public Management, Home Affairs, Posts and Telecommunications) 18.05.2018. Dem Travel 

and Tourism Competitiveness Report von 2019 zufolge hält Japan unter 140 Ländern den vierten Platz als 

tourismusfreundlichstes Land. Vgl. World Economic Forum 2019. Was den Umsatz mit Film- und Fernsehprogrammen, 

Anime und Dokumentarfilmen angeht, stieg der Umsatz von ca. 6,6 Millionen Yen im Jahr 2010 auf über 22 Millionen 

Yen im Jahr 2015. Vgl. Soumushô 18.05.2018. 
1221 Vgl. Harvey 1990: 152 f. 
1222 Vgl. Beck 2007: 249ff. 
1223 Vgl. Duncan 1995: 63 und 117. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

252 

Popszene mit den populären Kunstschaffenden der Edo-Zeit gleichgesetzt. Die parallele Darstellung 

der „modernen Gegenkunst“ mit der aus der Edo-Zeit, die für die westlichen Betrachter bereits ein 

erfreulich vertrautes Thema ist, macht die neue Kunst damit sehr leicht konsumierbar. Für die 

japanischen Populisten dient dies auch noch als gute Propaganda, die nicht zu offensichtlich 

erscheint. Schlussendlich ist dies aber ein Beweis für die anhaltende Macht der „Imperial 

Eyes“ nach Mary Luise Pratt.1224 

Japanische Kuratierende, Kunstforschende und mit Kunsthandeltreibende bemühten sich enorm, die 

negativen Vorurteile gegen ihr Heimatland abzubauen, um als gleichberechtigtes Mitglied der 

westlichen Mächte respektiert zu werden. Sie setzten sich aufrichtig, oder wollten das zumindest 

tun, mit der japanischen Geschichte im Pazifikkrieg und der negativen Vergangenheit Japans 

auseinander, was teilweise in ihren Ausstellungen sogar sichtbar wird. Die kämpferische Einstellung 

der japanischen Kuratierenden wurde aber langsam mit dem immer stärker werdenden Fokus auf 

die aktuellen Gegenkulturen, die schon längst staatlich instrumentalisiert wurden, immer konformer 

mit dem rechtspopulistischen Japan-Bild der Regierung. Ein besonders bedauerlicher Aspekt hierbei 

ist, dass in diesen Ausstellungen nun nicht mehr das Wissen über das Land und das Verständnis für 

seine Kultur verbessert werden, sondern auch in den Museen nur noch die letztendlich staatlich 

geförderte touristische Sicht auf Japan reproduziert wird.1225 

So dienten die hier besprochenen Ausstellungen also weniger dem Abbau des Eurozentrismus als 

vielmehr einer weiteren Reproduktion des Warenkapitalismus. Die Gegenmacht von Minderheiten 

darf deswegen nicht als „sympathische Populärkunst“ verkonsumiert werden, denn wenn die 

Originalität und Andersartigkeit von Kunstschaffemnden nationale Grenzen überwinden sollen, 

müssen die politisch aktiven Kunstbetriebe vom Marktinteresse getrennt bleiben. Sonst droht die 

Kreativität in der kapitalistischen „Teufelsmühle“ noch weiter zermahlen zu werden.1226 

 

6.3.4. Schmerz im Kapitalismus 

 

In der zeitgenössischen japanischen Kunst und in bekannten japanischen Animes werden Schmerz, 

brutale Gewalt, Depression, Ängste und die dystopischen Welten besonders eindrücklich dargestellt. 

Das damit einhergehende Drama ist ein Grund für die extreme Faszination, die viele Betrachter 

 
1224 Ein vergleichbares Beispiel ist die indische Kultur in den Hollywood und Bollywood Filmen. Auch sie wurde im 

Kontext des Imperial Gaze analysiert. Vgl. Vijay 2001: 245. 
1225 Wie bereits erwähnt ist die Ausstellung Hokusai X Manga. Japanische Popkultur seit 1680 (2016 in Hamburg) dafür 

ein Beispiel. Vgl. Vgl. Schulze 2016. Und auch die Japan Expo in Paris, die seit dem Jahr 2000 stattfindet, präsentiert 

den Slogan Cool Japan, dessen Inhalte auch über Fernsehsender wie das ZDF oder Arte als Tatsachen der japanischen 

Kultur dargestellt werden. Vgl. The History of Japan Expo in: Japan Expo 03.03.2020. 
1226 Vgl. Polanyi 1978: 53 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

253 

entwickeln. Diese Werke reflektieren gesellschaftliche Probleme und Herausforderungen, mit denen 

Kunstschaffende und Publikum konfrontiert sind, und können durch diesen gemeinsamen Nenner 

zunächst ein oberflächliches Gefühl der Verbundenheit generieren. Durch die öffentliche 

Zurschaustellung dieser existenziellen, für jeden Betrachter höchst privaten Emotionen und deren 

kollektivem Nachempfinden, befördern diese Werke aber das Abdriften in die Arendt’sche 

Weltlosigkeit, da im Empfinden des Schmerzes der Mensch sich in sein Innerstes zurückzieht und 

die Verbindung zur ihn umgebenden Welt mehr und mehr verliert. In diesem Abschnitt werden die 

kritischen Aspekte des Schmerzes im Kapitalismus diskutiert. 

Wie bereits erwähnt, ließ sich Murakami Takashi auch von dem Film SICK: The Life and Death of 

Bob Flanagan, Supermasochist (1997) inspirieren. Daraufhin entstanden die beiden sehr bekannten 

Werke HIROPON (1997) und My Lonesome Cowboy (1998), die seinerzeit auf dem westlichen 

Kunstmarkt äußerst erfolgreich waren. Der Unterschied im Schmerzverständnis zwischen 

Murakami und Flanagan ist deutlich. Flanagan musste sein ganzes Leben lang wegen seiner 

Mukoviszidose gegen Schmerzen kämpfen. So war seine öffentliche Zurschaustellung der von den 

Erfahrungswerten der Mehrheitsgesellschaft stark abgegrenzten „Schmerzen der Ungesunden“ für 

das Publikum zunächst ein regelrechter Schock, sie förderte aber letztendlich die Empathie 

gegenüber der schmerzgeplagten Minderheit der chronisch Kranken. Im Gegensatz zu Flanagan 

sind Murakamis Werke reiner Exhibitionismus. Hier wird das Gewicht von Murakamis Aussage 

„Kunst ist Kapitalismus“ besonders deutlich.1227 

Die groteske körperliche Veränderung ist ein wiederkehrendes Motiv in der japanischen Literatur 

und Kunst. Wie wir gesehen haben, hat Murakami dieses Motiv in seinen Werken verwendet, ohne 

sich mit den psychologischen Auswirkungen von Isolation, Gewalt und Trauma zu beschäftigen. 

Aber er ist nicht der Einzige, der mit diesem Thema künstlerischen Erfolg hat. Wie bereits erwähnt, 

hat auch Shiota Chiharu in ihren Installationen Schmerzen, Tod und Krankheit auf vielfältige Weise 

dargestellt. Und auch in der Anime- und Manga-Kultur, die heute einen großen Einfluss auf die 

globale Popkultur hat, sind dies häufige Themen, die manchmal ernsthaft behandelt, aber manchmal 

auch schlicht als makabrer Humor verwendet werden. 

Hannah Arendt untersucht die Rolle des Schmerzes in der menschlichen Gesellschaft. Sie 

argumentiert, dass der Schmerz die Menschen von einer gemeinsamen Welterfahrung trennt. Sie 

bezieht sich dabei auf die Philosophie von John Locke und Karl Marx, die den Körper als privates 

Eigentum und als Quelle der Arbeit betrachten. Sie entwickelt diese Ideen weiter, indem sie 

beispielsweise den Geburtsschmerz näher betrachtet. Sie argumentiert, dass die Geburt eine 

 
1227 Vgl. Mori Art Museum 15.12.2020. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

254 

„weltlose Tätigkeit“ sei, die der Arbeit des Animal laborans entspräche. Der Geburtsschmerz sei 

einerseits eine der privatesten Angelegenheiten, die ein Mensch erfahren könne, er würde jedoch 

zur öffentlichen Angelegenheit gemacht, indem der Moment der Geburt beobachtet und minutiös 

überwacht würde. So wird das rein passive Schmerzempfinden des leidenden Körpers zur aktiven 

Tätigkeit erhoben.1228 Ihr zufolge würde so das private Eigentum, der eigene Körper, seiner 

Schmerzen „beraubt“ und in die Weltlosigkeit gestoßen. Bei Arendt wird die Kunst, mit der man 

Geld verdient, in der Öffentlichkeit ebenso als weltlose Tätigkeit betrachtet.1229  

Der Wirtschaftswissenschaftler David Graeber analysiert in seinem Buch Schulden: Die ersten 5000 

Jahre die historischen und sozialen Ursprünge des kapitalistischen Waren- und Schuldensystems. Er 

argumentiert, dass der Tausch von Waren und Dienstleistungen seit jeher mit körperlichen 

„Verpflichtungen“ verbunden sei, die er als Schulden bezeichnet. Diese Schulden können 

verschiedenste Formen annehmen, wie Sklaverei, Blutrache, Brautpreis oder Frondienst. Graeber 

führt weiter aus, dass der Kapitalismus die menschlichen Beziehungen auf reine Zahlen reduzieren 

würde sowie auch gesellschaftliche Werte wie Kreativität, Liebe und Vertrauen. Er zeigt auf, wie 

die Macht der Währung die Menschen versklave und ausbeute, allen voran die sozialen 

Minderheiten und die Frauen.1230 Die kapitalistische Kunstwelt ist ein Ort, in dem Leid und 

Schmerz instrumentalisiert und gezielt vermarktet werden. Dies fördert die bereits bestehende 

Entfremdung der Menschen untereinander, die sich nicht mehr mit den echten Problemen der 

Gesellschaft auseinandersetzen, sondern den Konsum vorgefertigter, kontrollierbarer Dramen 

bevorzugen. 

Der Begriff Überwachungskapitalismus wurde von der Wirtschaftswissenschaftlerin Shoshana 

Zuboff geprägt, der auf der systematischen Erfassung, Analyse und Verwertung von persönlichen 

Daten basiert. Zuboff argumentiert, dass nicht nur der Schmerz, sondern auch jegliche andere 

 
1228 Arendt erklärte wie folgt: „‚in Beschwer sollst du Kinder gebären‘ und ‚in Beschwer sollst du essen alle Tage deines 

Lebens‘ – […] die sachlich zusammengehören, weil beide der Aufrechterhaltung des Lebens dienen, dem individuellen 

und dem der Gattung. Hätte Locke recht damit, daß die schmerzvolle Beschwer, lebend und fruchtbar zu sein, der wahre 

Ursprung des Eigentums ist, dann käme dem Privateigentum in der Tat die gleiche Weltlosigkeit zu, die in den 

privatesten Erfahrungen, die wir besitzen, den Körper- und Schmerzempfindungen, gegeben ist“. Vgl. Arendt 2020: 

132-135, 138. 
1229 Ebd.: 152 und vgl. Kapitel 5.3.1. der vorliegenden Arbeit. 
1230 Vgl. Graeber 2014: 266f. David Graeber weist auf die „beschämende […] Tatsache [hin] […], die alle Versuche, 

den Markt als höchsten Ausdruck der menschlichen Freiheit darzustellen, in ein zweifelhaftes Licht rück[e]“. So basiere 

jedweder „Mythos vom Tauschhandel“ ursprünglich auf dem gierigen Blick von Dieben und Räubern. Erst in deren 

Händen habe sich ihr Diebesgut „in profane, einheitliche Währungseinheiten verwandeln [können], deren Wert eben der 

Tatsache entsprang, dass sie keine Geschichte hatten. […] Jedes System, das die Welt auf Zahlen reduziert, [könne] nur 

mit Waffengewalt aufrechterhalten werden“. Wenn man zuließe, dass sich die Märkte von ihren „gewalttätigen 

Wurzeln“ lösten, würden Vertrauensbeziehungen entstehen, „die Aufrechterhaltung von Zwangssystemen [bewirke 

aber] immer das Gegenteil: Sie verwand[le] die Ergebnisse des menschlichen Gemeinsinns, von Kreativität, Hingabe, 

Liebe und Vertrauen, wieder zurück in Zahlen. So [würde] eine Welt vorstellbar, die nur eine Abfolge kaltblütiger 

Berechnung“ sei. Vgl. ebd.: 490f. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

255 

Emotion, wie Wut oder Freude, zum Objekt des Überwachungskapitalismus würde. Sie warnt, dass 

diese Instrumentalisierung der Emotionen zum Mittel des Totalitarismus werden könne, indem sie 

die Menschen manipuliere und ausbeute. Diese durch Algorithmen zur Schau gestellten Emotionen 

würden niemals der „Seelenheilung“ dienen, sondern nur noch der Verhaltensmodifikation der 

Konsumenten.  

Im Folgenden wird die Rolle des immateriellen Vermögens im Überwachungskapitalismus nach 

Zuboff und der daraus entstandene Apparat der großen Gleichgültigkeit, von ihr „Big 

Other“ genannt, und dessen Einfluss auf die nicht westliche Kunstinszenierung im Wettbewerb der 

nationalen Selbstrepräsentation vorgestellt. 

 

6.4. „Big Other“ im Überwachungskapitalismus 

 

1936 veröffentlichte John Maynard Keynes Allgemeine Theorie der Beschäftigung, des Zinses und 

des Geldes und beschrieb darin die Unsicherheitsfaktoren des modernen Finanzsystems und die 

immanente Instabilität des Marktes.1231 Investitionen sind letztendlich immer riskant, da 

Zukunftsprognosen – auch mit noch so sorgfältig recherchierten Daten – immer Spekulationen 

bleiben. Man versucht zwar, möglichst vielfältige Daten zu gewinnen, um Risikofaktoren zu 

minimalisieren, dennoch wird der Vermögenswert mit fortschreitender Zeit, gerade wegen der 

Unschärfe der erhobenen Daten, immer unsicherer. Die Verhaltensmuster von Investoren wurden 

unter anderem mit dem sogenannten „Keynesian beauty contest“ erklärt, einem Bewertungssystem, 

das heute beispielsweise mit den Modellen der künstlichen Intelligenz verglichen wird.1232 Keynes 

schreibt: „Um die Analogie etwas abzuwandeln, könnte man das professionelle Investment auch als 

einen dieser Wettbewerbe sehen, den manche Zeitungen veranstalten, bei denen die Teilnehmer die 

sechs hübschesten Gesichter aus hundert Fotos auswählen müssen und derjenige gewinnt, dessen 

Wahl am nächsten an der durchschnittlichen Auswahl aller Teilnehmer liegt. Jeder Teilnehmer muss 

also nicht die Gesichter auswählen, die er selbst am hübschesten findet, sondern die, die er für die 

wahrscheinlichste Wahl der anderen Teilnehmer hält, die aber alle das Problem vom selben 

Blickwinkel aus betrachten. Es handelt sich nicht darum, die nach eigenem Urteil wirklich 

Hübschesten auszuwählen, ja nicht einmal darum, welche dem Durchschnittsgeschmack nach die 

Hübschesten sind. Wir haben vielmehr eine dritte Ebene erreicht, wo wir unseren Verstand darauf 

verwenden, vorherzusagen, welches die durchschnittliche Meinung über die voraussichtliche 

 
1231 Vgl. Keynes 2017: 192. 
1232 Vgl. ebd.: Kapitel 12 V, 135ff. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

256 

durchschnittliche Meinung ist. Und meiner Vermutung nach gibt es Leute, die auch auf einer 

vierten, fünften oder noch höheren Ebene agieren.“1233 

Man will sich durch rationale Datenanalyse der ungewissen Zukunft doch so genau wie möglich 

versichern. Aber der eigentliche Kern des Keynes’schen Schönheitswettbewerbs ist, dass die 

Vorhersage des durchschnittlichen Geschmacks der Zukunft letztendlich unmöglich ist und immer 

Spekulation bleiben wird. Aber durch diese Spekulationen werden die Werte und Preise aller Waren 

im Markt vorbestimmt. Und wenn im Kollektiv über „Schönheit“ zugunsten des 

Betriebsergebnisses spekuliert wird, wird nicht das tatsächlich beste Ergebnis gewählt. 

Ähnliche Strukturen können bei den Auswahlverfahren nicht westlicher Kunst für internationale 

Kunstausstellungen angenommen werden. Die Auswahl der Werke scheint oft dem vermeintlich 

durchschnittlichen Geschmack der westlichen Betrachter angepasst, die auf der Suche nach leicht 

konsumierbarer kultureller Vielfalt sind. Bis ins 20. Jahrhundert wurden japanische Kunstwerke 

durch das sehr individuelle Urteil der wenigen westlichen Reisenden ausgewählt, deren 

geschmackliche Entscheidungen für die Japaner:innen selbst oft nicht nachvollziehbar waren. Ab 

dem 20. Jahrhundert, als Kunst als Exportware im großen Stil entdeckt und staatlich gelenkt wurde, 

begann man, zu antizipieren, welche Kunstwerke im internationalen Markt als schön gelten würden, 

auch um damit das allgemeine Image Japans positiv zu beeinflussen. So ging allmählich das 

Vertrauen auf das eigene ästhetische Empfinden verloren und die für den antizipierten 

Durchschnittsgeschmack produzierten Werke konnten, trotz aller Exotik, letztendlich das Publikum 

nie vollends begeistern, da sie ja „per se“ nur durchschnittlich waren. So hafteten der japanischen 

Kunst lange die Stigmata der reinen „Nachahmung“ und des „immanenten Fundamentalismus“ an. 

Dennoch sind die japanischen Kunstschaffenden, die „vertrauten Exoten“1234, für internationale 

institutionalisierte Veranstaltungen immer noch eine adäquate, gern getroffene Wahl.1235 

Keynes zufolge ist die Idee einer vollkommen prognostizierbaren Welt nicht möglich. Das 

Verhalten der Menschen sei zu irrational und kaum einer schaffe es, sein Leben einem Plan nach zu 

 
1233 Ebd.: 137. 
1234 Horkheimer/Adorno erläutern im Zusammenhang mit der Kulturindustrie wie folgt: „[Dass] Fremdes abstößt, ist 

nur allzu vertraut. Es ist die ansteckende Gestik der von Zivilisation unterdrückten Unmittelbarkeit: Berühren, 

Anschmiegen, Beschwichtigen, Zureden. Anstößig heute ist das Unzeitgemäße jener Regungen. Sie scheinen die längst 

verdinglichten menschlichen Beziehungen wieder in persönliche Machtverhältnisse zurückzuübersetzen, indem sie den 

Käufer durch Schmeicheln, den Schuldner durch Drohen, den Gläubiger durch Flehen zu erweichen suchen. Peinlich 

wirkt schließlich jede Regung überhaupt, Aufregung ist minder“. Vgl. Horkheimer/Adorno 1969: 191. 
1235 Die Diskussion über die Verbindung von Konsum und Ästhetik in der Postmoderne führt unter anderem Jean 

Baudrillard. Seiner Idee des „industriellen Simulakrum“ folgend, ist jeder Wunsch eines Konsumenten mit der 

politischen Ökonomie verbunden. Vgl. Baudrillard [1968] 2005: 74, 82 und 112f. Eine kritische Auseinandersetzung 

mit dem Tourismus im Zusammenhang mit dem ästhetischen Urteil findet sich bei Beck/Gidden/Lash 1994: 143-156. 

Giddens unterscheidet in Reflexive Modernisierung: Eine Kontroverse zwischen der Spiegelung des Markts in den 

aktuellen Wünschen der Konsumenten, also dem Zeitgeist sozusagen, und den Traditionen, die den Markt ebenfalls 

beeinflussen, die aber ohne marktorientierte Wunschbilder bewahrt werden. John Urry und Scott Lash vertiefen diese 

Diskussion weiter. Vgl. Urry 1995. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

257 

gestalten. Bezogen auf den Kapitalmarkt hat das direkte Auswirkungen auf den Mindestzinssatz, 

den Keynes auch „Liquiditätsprämie“ nennt und der durch Angebot und Nachfrage geregelt wird. 

Der Ökonom Tomáš Sedláček merkt später an, dass unser Wunschbild einer idealen Welt weder von 

Moral noch von Liebe geprägt sei.1236 Die Ungewissheit von Vorhersagen liegt also nicht nur in den 

instabilen Emotionen der Menschen begründet, sondern in der Irrationalität der Welt an sich. Ein 

weiteres Argument hierfür wäre, dass die Reduktion der Welt auf rein mathematische Tatsachen 

noch schlimmere Unsicherheiten hervorruft. Seit der Einführung der künstlichen Intelligenz im 

Aktienhandel schwanken die Kurse deutlich heftiger als früher.1237 Vorhersagen über das künftige 

menschliche Verhalten bleiben also weiter Spekulation. Dennoch werden die „Wunschbilder“ der 

Menschen von Ökonomen und Statistikern höchst aufmerksam verfolgt und bewertet, um 

immaterielle Investitionen besser kalkulieren zu können. Die auf diesen Kalkulationen basierenden 

Investitionen vergrößern die Ungleichheit der Menschen weiter, wie der Mathematiker Iwai 

Katsuhito feststellt. Da bei der ökonomischen Bewertung immer ein Durchschnittswert bestimmt 

wird und somit die Hälfte der bewerteten Gruppe automatisch immer unter dem Durchschnitt 

verbleiben muss, existiert damit letztendlich auch immer eine Hälfte der Menschheit unter dem 

Durchschnitt, sei es materiell, ästhetisch oder moralisch. Wenn unsere privaten Daten als 

bewertbare Währung der digitalisierten Zukunft fungieren, würde in der Ära des immateriellen 

Vermögens eine reale Dystopie herrschen. Im Gegensatz zum „materiellen Eigentum“, wie 

beispielsweise Grundstücke oder Immobilien, bestehen immaterielle Vermögensgegenstände 

beispielsweise aus Software, Design, Patenten oder Humankapital. Die britischen 

Wirtschaftswissenschaftler Jonathan Haskel und Stian Westlake erläutern in ihrem Buch Capitalism 

without Capital, dass sich die immateriellen Vermögen einerseits, trotz ihrer Unbegreiflichkeit, 

schnell auf der ganzen Welt verbreitet haben, anderseits aber die dadurch auch schnell vergrößerten 

Gewinne nur an die Investoren zurückfließen.1238 Die Betriebssystem-Plattformen bei Big Tech oder 

die Streamingdienste der Mediengiganten wie Disney oder Netflix verbreiten sich schnell über die 

 
1236 Als Beispiel nannte er die Flüchtlingskrise 2015 in Europa. Früher hielt man Wirtschaftsflüchtlinge für schlecht, da 

sie ohne Lebensgefahr ihre Heimat verlassen hätten, nur um Geld verdienen zu können. Als die große Zahl der 

politischen Flüchtlinge 2015 nach Europa floss, wurde diese noch stärker abgelehnt. Nun waren arbeitende Flüchtlinge 

auf einmal willkommen, aber die in ihren Heimatländern bedrohten Flüchtlinge wurden vermehrt abgeschoben. 

Letztendlich ginge es nicht um Verständnis und Mitgefühl, sondern allein um die Wirtschaft. Vgl. NHK 03.01.2018. 
1237 Der Wirtschaftswissenschaftler Robert J. Shiller äußerte sich beispielweise zu den Aktienkursen während der 

Corona-Pandemie. So wurde eine Panik am Markt vorhergesagt und dadurch fiel der Aktienkurs um 35 %. 

Spekulationen beeinflussen also schnell den Markt und werden so zu „einer wahren Geschichte“. Vgl. Robert J. Shiller 

2018: in: NHK 01.01.2021. Der Mathematiker Iwai Katsuhito erklärt zur Ungewissheit der Spekulation, dass der 

Kapitalismus gerade durch die Verschleierung der Unsicherheitsfaktoren durch Regierungen und Wirtschaft als 

vertrauensbildende Maßnahmen, instabiler wird. Vgl. NHK 03.01.2018. 
1238 Vgl. Haskel/Westlake 2018: 77. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

258 

ganze Welt, aber die Kunden verdienen dabei selbst kein Geld, obwohl sie ihre Daten als 

Ressourcen „investierten“.1239 

Die Bewertungswirtschaft der Big Data opfert die Anonymität. Geld als Zahlungsmittel war wegen 

seiner Anonymität „fair“, da seine Herkunft und Geschichte uninteressant blieben.1240 Im 

digitalisierten Bewertungskapitalismus hingegen sind unsere privaten Daten sowohl Ware, als auch 

Ressource. Der Konsument ist ständig bestrebt, zu den „besseren“ 50 Prozent zu gehören, was 

natürlich die Existenz von „schlechteren“ 50 Prozent impliziert.1241 Allerdings muss auch auf die 

Vorteile der Bewertungswirtschaft hingewiesen werden. Zum Beispiel tritt man eher einen Urlaub 

mit einem nachhaltigen, kosmopolitischen Konzept an oder man schaut sich „politisch 

korrekte“ Filme an, was durchaus als ein positives Ergebnis der Bewertungsgesellschaft gesehen 

werden kann. Beide Beispiele orientieren sich aber an den „moralisch höheren“ Standards der 

tonangebenden „besseren Hälfte“. Das Konzept des Umweltschutzes und der Menschenrechte wird 

dabei gleichzeitig als ökonomisches Produkt kommerzialisiert. Aber die „schlechtere Hälfte“ bleibt 

immer bestehen, solange diese Form der Bewertung die Herstellung der Massenprodukte 

beeinflusst. So will ein Konsument beispielsweise ein besseres Smartphone als der Durchschnitt 

und allgemein ein „überdurchschnittliches“ Leben. Mit diesem Willen, zur besseren Hälfte zu 

gehören, treibt die Bewertungsgesellschaft das Wirtschaftswachstum an. 

Was hierbei hervorzuheben wäre, ist, dass die sogenannte politische Korrektheit ebenso eine bloße 

Spekulation darstellt, eine Art Schwäche in einer liberalen Welt mit einer liberalisierten 

Globalökonomie. Der Unterschied zwischen den analogen Spekulationen des 20. Jahrhunderts und 

dem Datenkapitalismus des neuen Jahrtausends besteht darin, dass im Datenkapitalismus durch Big 

Data eine zukünftige Welt vor-modifiziert verkauft werden kann. Unsere aktuellen Wünsche werden 

also quasi aus der Zukunft heraus rückwirkend entschieden, damit die Vorhersagen von Big Data 

auch sicher zutreffen. 

Die US-amerikanische Wirtschaftswissenschaftlerin Shoshana Zuboff entwickelte 2014 das 

Konzept des Überwachungskapitalismus. Dieses Konzept veranschaulicht erstmals die 

Verhaltensmodifikation der Konsumenten durch Big Data. Sie bezieht sich mit ihrem Konzept vor 

allem auf die Datenimperien von GAFA (Google, Apple, Facebook, Amazon).1242 

Seit Anfang des 20. Jahrhundert wird in der Marktwirtschaft die kreative Idee mit einer technischen 

Innovation gleichgesetzt und als Triebkraft des Kapitalismus angesehen. Im 

 
1239 Vgl. Posner, Eric A., E. Weyl, Glen 2019: 97f. 
1240 Folgt man David Graeber ist Geld nur die Legitimation des unfairen Schuldensystems im Kapitalismus. Vgl. 

Graeber 2014. 
1241 Vgl. Iwai in: NHK 03.01.2018. 
1242 Zuboff nennt GAFA und Microsoft als die Top Five der bestimmenden Internetfirmen. Vgl. Zuboff 2019: Kindle-

Position 673. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

259 

Überwachungskapitalismus jedoch ist eine derart unvorhersehbare Überraschung nicht mehr von 

Vorteil, ja geradezu gefährlich. Zuboff versteht kreative Innovation als das Ergebnis von 

Demokratie. Ihren Ausführungen nach versucht der Überwachungskapitalismus aber eine 

rechnerisch generierte, komplett kontrollierte und vor allem auch durchweg kontrollierbare Vision 

als Wunsch der Konsumenten zu implementieren. Der Überwachungskapitalismus stellt also 

demnach einen Angriff auf die demokratische Gesellschaft selbst dar. Zuboff weist hier auf Polanyis 

Thesen zur freien, sich selbst regulierenden Marktwirtschaft hin. Dieser sieht, als Reaktion auf 

marktgesteuerte kapitalistische Systeme immer die sogenannte Doppelbewegung, die eine 

gesellschaftliche Gegenreaktion zu unkontrollierten Marktentwicklungen darstellt, eine Art 

Korrektiv, das aber wiederum selbst auch die Kraft hat, maximal destruktiv zu wirken, 

beispielsweise in der Form von Revolutionen.1243 

In den Diskussionen der Soziologen zum Warenkapitalismus vor der digitalen Revolution am Ende 

der 1990er-Jahre wurde das Problem hauptsächlich in der Veränderung des Arbeiterwesens gesehen, 

nämlich dass der Arbeiter inzwischen als Konsument seiner eigenen Produkte seine Machtposition, 

die er beispielsweise in Streiks zum Ausdruck bringen konnte, weitgehend verloren hatte. Die 

einzig anerkannte und gewünschte Verbesserung seiner Situation bestand in der Erhöhung seiner 

Kaufkraft. Geld war damit das einzig allgemein anerkannte Statussymbol, und wer kein Geld hatte, 

genoss somit den geringsten sozialen Status, wie beispielsweise Ulrich Beck aufzeigte. In diesem 

System blieb der Arbeiter also weit entfernt vom Machtzentrum und war leicht zu kontrollieren. 

Im inzwischen herrschenden Überwachungskapitalismus ist jeder einzelne Mensch auf diesem 

Planeten die Ressource der Produktion und gleichzeitig ihr Konsument. Als Datenquelle sind alle 

Menschen gleichberechtigt. Das Internet empfängt alle Individuen vorurteilsfrei und bietet einen 

Ort zur vermeintlich freien Entfaltung. So übergibt man bewusst oder auch unbemerkt seine 

Informationen und wird Teil der Bewertungsökonomie. Zuboff schreibt zur Gefahr des 

Datenkapitalismus wie folgt: „Der Überwachungskapitalismus ist der Puppenspieler, der uns durch 

das Medium des allgegenwärtigen digitalen Apparats seinen Willen aufzwingt. Ich bezeichne diesen 

Apparat als Big Other – das ,Große Andere‘. Ich verstehe darunter die wahrnehmungsfähige, 

rechnergestützte und vernetzte Marionette, die das menschliche Verhalten rendert, überwacht, 

berechnet und modifiziert. [...] Dank der Fähigkeiten des Großen Anderen reduziert instrumentäre 

Macht die menschliche Erfahrung auf beobachtbares und messbares Verhalten, dessen Sinn und 

Bedeutung ihr dabei jedoch völlig gleichgültig bleibt. Ich bezeichne die neue Art des Wissens als 

radikale Gleichgültigkeit.“1244 

 
1243 Vgl. Zuboff 2019: Kindle-Position 1106-1009. 
1244 Ebd.: Kindle-Position 8972-8981. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

260 

Zuboff zeigt sich alarmiert über die scheinbar herrschende Gleichwertigkeit der Menschen, ohne 

dass dabei tatsächlich Gleichberechtigung herrschen würde. Allein die entmenschlichte Auswertung 

ihrer Daten erzeugt diese vermeintliche Egalität.1245 

Der entscheidende Unterschied zwischen Neoliberalismus und Überwachungskapitalismus besteht 

darin, dass auch negative Gefühle und Bosheit als gut vermarktbare Produkte verkauft werden. Bis 

in die 1990er-Jahre hinein wurde in der Werbung ein Traumleben wie in einem romantischen Film 

zusammen mit der Idee demokratischer Freiheit verkauft.1246 Der Überwachungskapitalismus 

instrumentalisiert nun auch die menschlichen Schwächen. Zuboff findet dazu die Analogie des 

„Schattentexts“, ähnlich wie in den Programmiersprachen. Sie erläutert wie folgt: „Genau 

genommen fungiert der erste Text [alle Daten, die öffentlich geteilt werden], bei all seinen 

Versprechen, lediglich als Versorgungsoperation für den zweiten, den Schattentext. Alles, was wir 

zum ersten Text beitragen, egal wie banal oder flüchtig, wird zum Ziel der Überschussextraktion. 

Dieser Überschuss füllt die Seiten des zweiten Texts. Und dieser zweite Text bleibt unserem Blick 

verborgen; für ihn gilt ‚read only‘ für Überwachungskapitalisten. In diesem Text sehen wir unsere 

Erfahrung als Rohstoff requiriert, um diesen als Mittel zu anderer Leute Marktzielen anzuhäufen 

und zu analysieren. Der Schattentext ist eine im Entstehen begriffene Anhäufung von 

Verhaltensüberschuss und dessen Analyse, und er sagt mehr über uns, als wir selbst über uns wissen 

können.“1247 

Die Wachstumstaktiker können also Ungewissheiten, Ängste, Hass und innere Leere als Ware 

instrumentalisieren. Dies ist besonders perfide, da es sich nicht um vordergründige Wünsche 

handelt, sondern darum, was die Konsumenten unterbewusst am besten bindet. Zuboff zitiert eine 

Aussage des ehemaligen Mitarbeiters von Cambridge Analytica sowie Whistleblowers Chris Wylie: 

„We exploited Facebook to harvest millions of people’s profiles. And built models to exploit what 

we knew about them and target their inner demons.”1248 Diesen Schattentext des 

Überwachungskapitalismus bezeichnet Zuboff als Waffe gegen die Demokratie, welche Menschen 

quälen und sogar zum Mord anstiften könnte. Der Geschichtswissenschaftler Yuval Noah Harari 

äußerte sich zu den „Waffen“ der digitalisierten Welt in einem Vortrag wie folgt: „The enemies of 

liberal democracy, they have a method. They hack our feelings. Not our emails, not our bank 

accounts – they hack our feelings of fear and hate and vanity, and then use these feelings to polarize 

and destroy democracy from within. This is actually a method that Silicon Valley pioneered in order 

to sell us products. But now, the enemies of democracy are using this very method to sell us fear 

 
1245 Ebd.: Kindle-Position 8987. 
1246 Ebd.: Kindle-Position 11933. 
1247 Ebd.: Kindle-Position 4404-4409. 
1248 Vgl. Kroll 2018: CLOAK AND DATA, 22-68., und auch siehe: Ebd.: Kindle-Position 6572. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

261 

and hate and vanity. They cannot create these feelings out of nothing. So, they get to know our own 

pre-existing weaknesses. And then use them against us. And it is therefore the responsibility of all 

of us to get to know our weaknesses and make sure that they do not become a weapon in the hands 

of the enemies of democracy.“1249 

Die Algorithmen der Softwaregiganten extrahierten die „inneren Dämonen“ aus den Daten der 

Menschen. Die Mathematikerin Cathy O'Neil arbeitete einige Jahre als Analystin in Hedgefonds 

und Softwareunternehmen, bevor sie sich Ende 2011 der Bewegung Occupy Wall Street anschloss. 

O'Neil erklärt in ihren Publikationen die Schwäche dieser Algorithmen, dass Risiken durch sie nicht 

berechenbar seien, sie aber instrumentalisiert werden könnten, um bestehende oder prognostizierte 

Probleme für die auswertende Entität günstiger darzustellen und somit Manipulationen zu 

unterstützen und zu vereinfachen. Ihr wurde diese Schwäche der Algorithmen 2008 nach der 

Insolvenz der Investmentbank Lehman Brothers und dem anschließenden weltweiten Chaos im 

Finanzsektor bewusst.1250 Nach diesem Schockerlebnis zog sie sich aus der Finanzbranche zurück. 

In ihrem viel beachteten Buch Weapons of Math Destruction (2017) befasst sie sich mit der Gefahr 

von Big Data, welche trotz der hohen Instabilität unsere Gesellschaft enorm beeinflusst. Der 

Glaube, dass die mathematischen Daten emotionslos möglichst korrekte Ergebnisse berechnen 

würden, sei falsch. O'Neil warnt, dass „oft genug menschliche Vorurteile, Missverständnisse und 

Voreingenommenheit in diese Softwaresysteme“ einflössen, die „in immer höherem Maße unseren 

Alltag bestimm[t]en“.1251 „Und sie tendier[t]en dazu, die Armen und Unterdrückten unserer 

Gesellschaft noch stärker zu benachteiligen und die Reichen noch reicher zu machen.“1252 Big Data 

könne zudem, wie in China, zur politischen Manipulation angewendet werden, wenn Big Data mit 

den staatlichen Überwachungsorganen kombiniert würde. 

Im Gegensatz zu den alten analogen Algorithmen der Postmoderne bleibt der Verantwortliche im 

Überwachungskapitalismus jedoch unsichtbar, da zunächst kein Unrecht hinter Big Data vermutet 

wird. So werden die digitalisierten Daten mit einem wissenschaftlichen Beweis gleichgesetzt und es 

wird ihnen unhinterfragt vertraut, so als ob die Anonymität ihrer Gewinnung eine generelle 

Unparteilichkeit versichern würde. 

O'Neil äußert sich auch zum Bewertungssystem mit Big Data in der Schule und in Unternehmen, 

vor allem in den USA, und dass das System ein falsches Urteil hervorriefe.1253 Auch Kreativität und 

 
1249 Vgl. TED, Yuval Noah Harari, Why fascism is so tempting — and how your data could power it, April 2018. 
1250 Vgl. O'Neil 2017 64f. 
1251 Vgl. ebd.: 11f. 
1252 Ebd.: 12. 
1253 Vgl. O'Neil 2017: 12-15, 126 und 215. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

262 

Originalität würden allein an ihrem Marktnutzen gemessen und klassifiziert.1254 Dieses Dilemma 

trifft besonders auf nicht westliche Kunstschaffende im internationalen Kunstmarkt zu. 

Wie bereits im historischen Hintergrund in der vorliegenden Arbeit verdeutlicht, richten sich seit 

dem 19. Jahrhundert, mit dem Aufkommen eines internationalen Kunstmarkts, bis heute die 

ästhetischen Maßstäbe allein nach den profitorientierten Algorithmen der ausländischen Experten, 

Forschungsreisenden und Politiker. Und auch, wenn nun beispielsweise japanische Kuratierende 

und Kunstschaffende in internationalen Kunstausstellungen ihre Beiträge selbst auswählen, so 

können sie selten den inzwischen internalisierten profitorientierten touristischen Blick des Imperial 

Gaze überwinden. Vor allem, wenn die Beiträge durch staatliche Institutionen oder 

Großunternehmen aus den Herkunftsländern unterstützt werden, was bei vielen internationalen 

Kunstfestivals und Ausstellungen der Fall ist, kommen diese manipulativen Algorithmen besonders 

zum Tragen. Sie scheinen deutlich bei den Weltausstellungen des frühen 20. Jahrhunderts auf, 

genauso wie während der Expansionspolitik vor 1945, aber auch noch bei Ausstellungen wie den 

bereits besprochenen Les Magiciens de la Terre (1989) oder Primitivism in 20th Century Art: 

Affinities of the Tribal and the Modern (1984), und sie können analog ausgewertet werden. 

Es stellt sich die Frage, was die Begriffe „universale Werte“, „Horizontverschmelzung“ und 

„Grundgefühle“ für Kunstschaffende, Kunstforschende und Museumsbesuchende im 21. 

Jahrhundert noch bedeuten, und was die zeitgenössischen Kunstschaffenden, hier vor allem die 

japanischen, bewusst ansprechen wollten? Vor allem, wenn die Kunstwerke durch mit Kunst 

Handelnde und Unternehmen im globalen Kunstmarkt propagiert werden, was definitiv die 

Kunstausstellungen im Westen und somit auch die internationale Kunstgeschichtsschreibung 

beeinflusst. Wenn nicht westliche Kunstschaffende, von ihrer nationalen Devisenstrategie 

beeinflusst, an internationalen Ausstellungen im Westen teilnehmen, die mit den Zielen des 

westlichen Tourismus gleichzusetzen sind, gerät die Darstellung der „Fremde“ zum rein 

touristischen Entertainment, zur hoffnungslosen, dystopischen Version des Paradieses. Die 

Algorithmen der touristischen Unternehmen und der Exporteure evozieren eine vermeintliche 

„Grenzüberwindung“, die ersehnte „Horizontverschmelzung“ und das Finden „universeller Werte“. 

Dieses kollektive Wunschbild entlarvt Zuboff schließlich als „radikale Gleichgültigkeit“.1255 

Wie bereits aufgezeigt, bemühen sich japanische Kunstforschende und Kuratierende auch heute 

noch, Japan seiner künstlerischen Souveränität gegenüber den westlichen Einflüssen zu 

vergewissern und negative Vorurteile abzubauen. Und das, obwohl Japan bereits als ökonomische 

Großmacht seine Macht und seinen Einfluss im globalen Markt geltend macht. In Vorträgen von in 

 
1254 Vgl. ebd.: 163f. 
1255 Vgl. Zuboff 2019: Kindle-Position 8976. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

263 

westlichen Museen erfahrenen Kuratierenden und im internationalen Kunstmarkt erfolgreichen 

händlerisch Tätigen im Mori Art Museum, Tokio, im Jahr 2020 war immer noch deutlich zu 

erkennen, dass sie sich nach wie vor engagiert in der westlichen Kunstwelt einsetzen, um den 

ökonomischen und ideellen Wert japanischer Kunst zu erhöhen.1256 So wurden die im Ausland 

erfolgreichen Kunstschaffenden als „Stars“ gefeiert und die mittelalterliche Kultur der Edo-Zeit und 

deren kommerzielle Gegenkultur abermals als Besonderheit Japans angesprochen. Es stellt sich die 

Frage, wer von den engagierten Verantwortlichen als „Gegner“ im globalen Markt ausgemacht 

wird, der die japanische Kunst konstant abwertet und gegen den es anzukämpfen gilt. Es ist immer 

noch der „Kampf“ der nicht westlichen Hemisphäre gegen die Dominanz des westlichen 

Kulturkapitalismus,1257 die sich beispielsweise immer noch deutlich in der 

„gleichberechtigten“ Zusammenarbeit bei den internationalen Ausstellungen zeigt. Dasjenige 

System, in dem der ökonomische „Gewinn“ erzielt wird, gibt die zur Bewertung herangezogenen 

Parameter vor, was eine Loslösung der Kunstbewertung aus dem westlichen Machtzentrum nach 

wie vor fast unmöglich macht. Der Imperial Gaze kann noch nicht überwunden werden. 

Die „Mythmaker“, die in dieser vorliegenden Arbeit kritisch betrachtet wurden, sind heute definitiv 

„Superhelden“ der japanischen Kunstwelt und auch der Regierung. Sie wurden auf Biennalen und 

sonstigen internationalen Kunstfestivals ausgezeichnet und ihre Namen sind international bekannt, 

auch wenn sich nicht alle Betrachter von ihrer kommerziell orientierten Ästhetik und ihren Inhalten 

überzeugen lassen. Außerdem kann man im westlichen Kontext schwer das erforderliche 

Fachwissen zum Verständnis von japanischer Kunst erwarten, vor allem, wenn die dort 

wahrgenommene Kunstgeschichte Japans seit dem 19. Jahrhundert stets durch den Außenhandel 

und Kunsthandeltreibende geprägt und geschrieben wurde. 

Da das „Fremde“ im Überwachungskapitalismus in der von Zuboff eingeführten radikalen 

Gleichgültigkeit aufgeht, wird es letztendlich auch nur rein ökonomisch bewertet, klassifiziert und 

dann konsumiert. So setzt sich die ökonomisch erfolgreichste Ästhetik durch, die aber nicht aus 

ihrer hauptsächlich ökonomisch motivierten Genese erklärt wird, sondern die als kulturelles Erbe 

 
1256 Die Vortragenden spielen, nach wie vor, enorm wichtige Rollen in der internationalen Kunstwelt und haben großen 

Einfluss zum Beispiel bei Kunstfestivals. Siehe Mori Art Museum, "STARS" Exhibition-Related Program Talk Session 

“From Japan to Overseas: The Art Market” Session #1, 26.09.2020. Mori Art Museum, "STARS" Exhibition-Related 

Program Talk Session “From Japan to Overseas: Exhibitions in Europe and the United States” Session #2, 17.10.2020. 

Mori Art Museum, "STARS" Exhibition-Related Program Talk Session “From Japan to Overseas: Exhibitions - Asian 

Perspectives” Session #3, 03.11.2020. 
1257 Die Dominanz westlicher Kulturpolitik in Demokratie und Freiheit wird als Selbstverständlichkeit angenommen. 

Der Historiker Yuval Noah Harari erinnert daran: „Die Präambel der (nicht ratifizierten) Europäischen Verfassung 

beginnt mit der Feststellung, sie schöpfe ’aus dem kulturellen, religiösen und humanistischen Erbe Europas, aus dem 

sich die unverletzlichen und unveräußerlichen Rechte des Menschen sowie Freiheit, Demokratie, Gleichheit und 

Rechtsstaatlichkeit als universelle Werte entwickelt haben. Das könnte leicht den Eindruck vermitteln, die europäische 

Zivilisation definiere sich über die Werte der Menschenrechte, der Demokratie, der Gleichheit und der Freiheit“. Vgl. 

Harari 2018: Kindle-Position 1890. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

264 

der Menschheit inszeniert wird, welches durch den Staat, engagierte Unternehmen und 

menschenrechtliche Organisationen „kosmopolitisch“ und „universell“ ausgewertet wird. Auch 

wenn die sich dahinter verbergenden politischen Manipulationen, die im Falle Japans bis in die 

Kolonialzeit des „großen Kaiserreichs“ zurückreichen, manchmal erkannt werden, so werden diese 

oft als kulturelle Eigenheiten abgetan, solange sie ins touristisch vermittelte Konzept passen - ein 

Ergebnis der Kulturrelativierung des Eurozentrismus und der „radikalen Gleichgültigkeit“.1258 

Egalisierende Ideen, wie die der Grundgefühle in der Horizontverschmelzung und die Re-

Regionalisierung in den internationalen Kunstausstellungen, beruhen auf einer ökonomisierten 

Kulturbildung durch politische Institutionen, Tourismus und Unternehmen. Die Arbeiten der 

Mythmaker mit ihrer offensichtlichen Selbstorientalisierung spiegeln allein die Bedürfnisse des 

Kapitalismus. Aber da sie den unternehmerischen, touristischen, sowie rechtspopulistischen 

Konzepten gut angepasst sind, vornehmlich durch ihre klischeehaften Gegensätzlichkeitskonzepte 

von beispielsweise „authentischen Traditionen“ vs. „High-Tech-Cyberpunk“, „Heile-Welt-

Phantasien“ vs. „provokative Anime-Kultur“, „Höflichkeit und Kontrolle“ vs. „drastische 

Gewaltdarstellung“, usw., werden sie auf dem internationalen Kunstmarkt für wertvoll erachtet. 

Das Konzept der Horizontverschmelzung bedient mit seinen universellen Werten nicht nur positive 

Gefühle, auch undefinierte Ängste, Frustration und innere Leere finden, wie schon erwähnt, so ihre 

Resonanzräume.1259 

Harari schreibt zu dieser Problematik beispielsweise: „Die moderne Menschheit leidet an FOMO – 

der Angst, etwas zu verpassen (fear of missing out) –, und obwohl wir über mehr 

Wahlmöglichkeiten als je zuvor verfügen, haben wir die Fähigkeit verloren, der Sache, für die wie 

uns dann entschieden haben, wirklich unsere Aufmerksamkeit zu schenken.“1260 Zuboff erläutert 

ebenfalls: „Eine Folge der neuen Dichte des sozialen Vergleichs und seiner negativen 

Kopplungsschleifen ist die ,Angst, etwas zu verpassen‘ oder FOMO (,fear of missing out‘). Es 

handelt sich um ,das nagende Gefühl, manchmal auch eine übermächtige Angst, unsere Peers 

könnten mehr tun, mehr wissen oder mehr oder etwas Besseres besitzen als man selbst‘. FOMO ist 

ein Leiden für junge Menschen; man assoziiert damit eine negative Grundstimmung und niedrige 

Levels an Lebenszufriedenheit.“1261 

 
1258 Horkheimer und Adorno kritisieren 1969 in ihrer Dialektik die Kulturindustrie. Die Kulturindustrie sei „Aufklärung 

als Massenbetrug“. In der modernen Kulturindustrie seinen kein kulturellen Unterschiede mehr zu erkennen. „Die 

augenfällige Einheit von Makrokosmos und Mikrokosmos demonstriert den Menschen das Modell ihrer Kultur: die 

falsche Identität von Allgemeinem und Besonderem. Alle Massenkultur unterm Monopol ist identisch, und ihr Skelett, 

das von jenem fabrizierten begrifflichen Gerippe, beginnt sich abzuzeichnen“. Vgl. Horkheimer/Adorno 1969: 128. 
1259 Zur Vermarktung von Angst Vgl. Zuboff 2019: S. 521. Und Siehe auch O'Neil 2017: 298-313. und Bartlett 2018: 

Kindle-Position: 670-995. 
1260 Vgl. Harari 2017: 488. 
1261 Vgl. Zuboff Kindle-Position 2019: S. 530. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

265 

Die innere Leere, Angst, Rat- und Rastlosigkeit werden heutzutage scheinbar im Internet 

aufgefangen, was zur Existenz einer veritablen Parallelrealität in Form einer virtuellen Gesellschaft 

geführt hat. Diese wirkt zunächst, dank der analytischen Algorithmen und der gezielten Auswertung 

der Schattentexte, einladend, demokratisch und verheißungsvoll. 

Die japanische Populärkultur sprach schon immer, wie gezeigt, die ratlosen, verlassenen Menschen 

an, eine besondere Charakteristik, die sich beispielsweise in der von Gebhardt festgestellten 

Funktion japanischer Literatur im 20. Jahrhundert als „Okkulte Selbstmythologisierung“ zeigt oder 

darin, wie Anime-Fans die otaku-Kultur Japans als „fantasyscape“ verteidigen und weltweit 

Jugendliche ihre Identität im Techno-Orientalismus oder im Techno-Futurismus finden.1262 

 

Während des Wirtschaftswachstums der 1960er-Jahre wurde die Berechnung der 

Standardabweichung der Menschen, zum Beispiel in schulischen oder unternehmerischen 

Leistungen, zum Zweck der Marktanalyse eingeführt. Die durch diese frühe Form der gnadenlosen 

Bewertungsökonomie ausgelöste Ratlosigkeit und Einsamkeit ist bei den Japanern also schon lange 

Teil des gesellschaftlichen Systems, und die daraus hervorgegangenen Reaktionen werden von 

Menschen in ähnlichen Situationen auf der ganzen Welt verstanden. So ist zum Beispiel der Kampf 

von Jugendlichen gegen unbestimmbare Großmächte eine typische Handlung japanischer Anime-

Filme. Die Protagonisten in Akira (Manga 1982-1990, Film 1988), Ghost in the Shell (Film ab 

1995) oder Neon Genesis Evangelion (1995) sind jeweils die missverstandenen Verlierer der 

Bewertungsgesellschaft. Der Unterschied zu Hollywoodproduktionen ist dabei, dass die 

Protagonisten von Anfang an müde und erschöpft und nicht selbst handlungsfähig sind. Sie bleiben 

dem System gegenüber passiv. Daher ist die Handlung unkompliziert und es steht am Ende nicht 

das Versprechen einer besseren Zukunft. 

Die vorher vorgestellte Künstlerin Shiota Chiharu thematisiert Ängste, Unsicherheitsgefühle und 

Heimatlosigkeit ohne Beschönigung oder Sarkasmus. Die hoffnungslose Dystopie sei ihre 

„Heimat“,1263 was tatsächlich eine Art Überwindung nationaler Grenzen und das Finden universeller 

Werte möglich macht, auch wenn diese negativ konnotiert sind. Diese Form der Grenzüberwindung 

ist tatsächlich nur in der Dystopie realisierbar. Von dieser geistigen Migration profitieren auch 

andere. Mori Mariko beispielsweise schlüpft in die Rolle einer techno-orientalistischen Gottheit, 

einer Heilerin aus Asien, und bietet so mit ihrer Kunst eine mühelose virtuelle Heilung für die von 

dem Konzept und der Ästhetik der Dystopie angesprochenen Menschen, die verletzt und müde in 

ihrer neuen fiktiven Heimat Japan ankommen. Auch Murakami Takashi bedient diese virtuellen 

 
1262 Siehe Kapitel IV. 
1263 Vgl. Yoshimoto 2014: 69. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

266 

Migranten. So kooperiert er erfolgreich mit der amerikanischen Hip-Hop- und Alternativ-Szene für 

die er Cover und Videoclips produziert. Murakami postulierte wiederholt: „Die Kunst an sich 

verkörpert den Kapitalismus. […] Um mit der kapitalistischen Kunst im Westen zu rivalisieren, 

muss die antikapitalistische Kunst instrumentalisiert werden“, daher folge er dem 

Marktkapitalismus. Da er sich an die Regeln des kapitalistischen Kunstmarkts halte, erziele er seine 

Erfolge. Gleichzeitig prophezeite er auch, dass die Kunst demnächst eine religiöse Erlösung 

anbieten werde.1264  

Wie Harvey, Urry und Beck in ihrer Kritik zum Postmodernismus aufzeigen, wollen die im 

Arendt’schen Sinne „Verlassenen“ ihre Probleme durch Kulturkonsum bewältigen, da man im 

mathematisch bestimmten Big Data keinen Ansprechpartner mehr findet, um gegen das nicht 

konkret greifbare Unrecht ankämpfen zu können. 

Die in dieser vorliegenden Arbeit vorgestellten Kunstschaffenden hatten zunächst in den USA und 

Europa Erfolg und wurden deswegen dann auch in Japan gefeiert.1265 Die Selbstmystifizierung 

Japans spiegelt also, den kapitalistischen Gesetzen folgend, die westlichen Erwartungen gegenüber 

dem Land. Auch wenn die Bildsprache sowie die Themen der zeitgenössischen japanischen Kunst 

bisweilen sehr einfach erscheinen, was manchen Betrachter verstimmen mag, sind es gerade diese 

unkomplizierten Handlungen und ihre Banalität, welche die oft raumfüllenden Präsentationen durch 

gewisse Überwältigungstaktiken zu verschleiern suchen, eine gelungene Strategie für ihren 

internationalen Erfolg. 

Auch wenn man als Kulturkonsument die einem nicht vertraute Kunst fremder Kulturen in der 

wiederum vertrauten Umgebung eines Museums betrachtet, sollte man den Hintergrund der dort 

präsentierten, offensichtlich erfolgreichen Kunstschaffenden hinterfragen und sich informieren, wie 

sie ihre Strategien entwickelt haben und wie die Zielgruppe diese unterhaltsamen Kunsterlebnisse 

konsumiert. 

 

Zuboff erläutert in Bezug auf Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft von Hannah Arendt, „wo 

[diese] […] den Weg von der frustrierten Individualität hin zur totalisierenden Ideologie 

nachzeichnet“,1266 wie folgt: „Ihr zufolge war es die Erfahrung von Bedeutungslosigkeit, 

Verzichtbarkeit, politischer Isolation und Verlassenheit, die die Feuer totalitären Terrors schürte. 

 
1264 Vgl. Mori Art Museum, Kaikai Kiki, Co., Ltd.,"STARS" Exhibition-Related Program Artist Talk “MY WORK” - 

Takashi Murakami, 15.12.2020. 
1265 Siehe Mori Art Museum, The STARS Exhibition von 31.07.2020 bis 03.01.2021. Die in diesem angesehenen 

Museum als „Stars“ präsentierten Künstler waren alle bereits in der westlichen Kunstszene erfolgreich und schon mit 

diversen Ehrungen ausgezeichnet. Erst deswegen wurden sie nach Japan sozusagen re-importiert. 
1266 Zuboff 2019: S.591. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

267 

Solche Ideologien, so schreibt Arendt, erscheinen in einer Welt, in der ‚jeder von jedem verlassen 

und auf nichts mehr Verlaß ist … als ein letzter Halt‘.“1267 

Arendt unterscheidet Verlassenheit streng von Einsamkeit in Hinsicht auf die totalitäre Bewegung. 

Nach Arendt sei die Einsamkeit „immer auf mich selbst zurückbezogen, [in der ich] mich niemals 

als Einen, in seiner Identität Unverwechselbaren, wirklich Eindeutigen [erfahren kann]“. Ein 

Verlassener hingegen sei „ein Mensch [der] aus dieser Welt hinausgestoßen [wurde]. […] „In der 

Verlassenheit sind Menschen wirklich allein, nämlich verlassen nicht nur von anderen Menschen 

und der Welt, sondern auch von dem Selbst. […] In dieser Verlassenheit gehen Selbst und Welt, und 

das heißt echte Denkfähigkeit und echte Erfahrungsfähigkeit, zugleich zugrunde. An der 

Wirklichkeit, die keiner mehr verlässlich bestätigt, beginnt der Verlassene mit Recht zu zweifeln; 

denn diese Welt bietet Sicherheit nur, insofern sie und von anderen mit garantiert ist.“1268 

 

Die Beliebtheit der japanischen Konsumkultur wurde und wird in der vorliegenden Arbeit vor dem 

Hintergrund der Arendt’schen Theorie über die „Verlassenheit“ diskutiert. Die dramatische, 

unkomplizierte Bildsprache der angebotenen grenzenlosen Dystopien ist für jeden 

„Verlassenen“ leicht zugänglich. Die Migration der Menschen in dystopische Parallelwelten darf 

nicht als bloßer Eskapismus benachteiligter Minderheiten gesehen und ausgeblendet werden. 

Gleichwohl sollte es uns beunruhigen in Anbetracht der Tatsache, dass sich das Phänomen des 

Verlassenseins in den kommenden Zeiten des immer stärker werdenden totalitären 

Überwachungskapitalismus massiv verstärken wird. Der vermehrte Konsum der durch die 

Mythmaker angebotenen Dystopien ebnet letztendlich dem Siegeszug des 

Überwachungskapitalismus noch schneller den Weg. 

 

Im folgenden Kapitel sollen Parallelen des Themas der „Verlassenheit“ in den japanischen 

Bewertungsgesellschaften des Pazifikkriegs und am Ende des 20. Jahrhunderts anhand des Romans 

Untergrundkrieg: Der Anschlag von Tokyo von Murakami Haruki aufgezeigt werden.  

 

6.5. Murakami Haruki: Underground (1997) 

 

 
1267 Ebd., Zuboff erwähnt dazu ebenfalls: „Sollten wir uns tatsächlich, unseres Ringens um Selbstbestimmung müde 

geworden, den Verführungen von Big Other anheimgeben, tauschen wir unbeabsichtigt eine Zukunft der Heimkehr ein 

gegen die trocken-dürre Aussicht auf die keimfreie Friedhofsstille der Tyrannei“. Vgl. Zuboff 2019: 592. 
1268 Vgl. Arendt 2019: 977. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

268 

Der berühmte japanische Autor Murakami Haruki untersucht in seinem 1997 erschienenen Buch 

Untergrundkrieg: Der Anschlag von Tokyo die Hintergründe des Giftgasanschlags in der Tokioter 

U-Bahn, der durch die Aum-Sekte im März des Jahres 1995 verübt wurde. Seinerzeit kamen 13 

Menschen ums Leben und über 1.000 wurden verletzt. Japan befand sich zum Zeitpunkt des 

Anschlags in einer tiefen Wirtschaftskrise und war im Januar des gleichen Jahres bereits von einem 

großen Erdbeben in der Region Kobe getroffen worden, bei dem mehr als 6.000 Menschen starben 

und über 300.000 obdachlos wurden. Murakami H. führte fast zwei Jahre lang qualitative 

Interviews, sowohl mit 62 Opfern des Giftanschlags als auch mit acht ehemaligen Mitgliedern der 

Sekte. Die Führungsspitzen der Aum-Sekte gehörten der hoch gebildeten sozialen Elite des Landes 

an, was die schockierte Bevölkerung noch mehr aufbrachte. In ihrer gesellschaftlichen Position 

hätten sie sich als „Gewinner“ der kapitalistischen Bewertungsgesellschaft verstehen können, was 

nur wenigen Japaner:innen vergönnt ist. Trotzdem entschieden sie sich bewusst gegen eine 

erfolgreiche Karriere in der Mehrheitsgesellschaft und ganz explizit für eine Existenz in einer 

fragwürdigen Gruppierung. Murakami H. führt das Problem auf das „defekte“ Bildungssystem in 

Japan zurück. Diesen „Defekt“ erkennt Murakami H. nicht nur im heutigen Elitenbildungssystem, 

sondern auch in der Ideologiebildung der 1930er-Jahre. Er fokussiert sich vor allem auf die 

japanischen Intellektuellen in der Mandschurei im Jahr 1932 und auf den „Zwischenfall von 

Nomonhan 1939“ im Japanisch-Sowjetischen Grenzkonflikt. Sowohl die Militärelite im 

Pazifikkrieg als auch die Führungsspitze der Aum-Sekte seien überzeugt gewesen, „einem höheren 

Zweck zu dienen und sich auf dem richtigen Weg zu befinden“.1269  

Den ehrgeizigen, hoch ausgebildeten Eliten fehlte, Murakami zu folge, sowohl in den 1930er-Jahren 

als auch in den 1990er-Jahren „ein mehrdimensionales historisches Bewusstsein“ und „eine 

Verbindung zwischen Wort und Tat“. Sie ließen sich durch ihr mangelhaftes und beschönigtes 

Geschichtsverständnis dazu hinreißen, sich selbst einem gefälschten Narrativ zu opfern. Für 

Außenstehende waren die Beweggründe hierfür nicht nachvollziehbar, warum gerade so gut 

ausgebildete Individuen auf derart zweifelhafte Fantasien mit Verständnis reagieren konnten. 

Murakami schreibt dazu wie folgt: „Das Schlimme daran ist, dass eine der Realität entfremdete 

Sprache und Logik häufig größere Macht entwickeln als die Sprache und Logik der Wirklichkeit, 

 
1269 Vgl. Murakami, Haruki 2002: 472. Auch der Historiker Yuval Noah Harari führt zum Thema der Besonderheit der 

japanischen „Fantasie“ in 1930er-Jahren an, dass die nationalistische Elite die buddhistische Lehre mit Militarismus und 

Nationalismus verknüpfte und durch „Mordkampagnen“ die konservative Regierung verändern wollte. Vgl. Harari 

2018: Kindle-Position 5495. Ein repräsentativer Künstler für diese Zeit ist Fujita Tsuguharu (1886 — 1968). Im Antrag 

von seinem Vater, der als Militärarzt in Nomonhan arbeitete, fuhr Fujita selber in die Mandschurei und schuf ein 

dramatisches Kriegsbild namens Haruhakohan no sentô (engl. Battle on the Banks of the Khalkha, Nomonhan) (1941). 

Ab 1940 mussten sich Künstler ausschließlich der Produktion von Kriegskunst widmen. Vgl. Shibasaki 2011: 116. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

269 

denn das ganze Konglomerat aus Verwirrung und Widersprüchen liegt ihr wie Felsbrocken im 

Weg.“1270 

Die geistige Kontrolle, ja Gehirnwäsche seiner Anhänger durch Sektführer Asahara Shôkô wurde 

möglich, da er als „mächtiger Herrscher“ gegenüber der gehorsamen Elite eine Art 

„Selbstbestimmung“ anbieten konnte.1271 Auch wenn die versprochene Selbstbestimmung 

Murakami H. zufolge „eine ziemlich krude, fast lächerliche Geschichte“ darstellte, ließen sich seine 

Anhänger davon überzeugen. Während der Phase des Wirtschaftswachstums glaubten die meisten 

Japaner:innen, wenn sie fleißig und gehorsam leben würden, würde sich das glückliche Leben von 

alleine einstellen. Aber die Bewertungsgesellschaft mit ihrer eisernen Durchschnittsquote wurde zur 

gnadenlosen Realität. Murakami H. charakterisiert die Verzweiflung dieser Menschen so: „Plötzlich 

erkennen wir, dass der Ort der Verheißung sich verändert hat und nicht mehr derjenige ist, dem 

unsere Suche galt. Wie es in Mark Strands Gedicht heißt: ,Die Berge sind keine Berge mehr die 

Sonne ist nicht die Sonne‘.“1272 

Auch wenn der „Ort der Verheißung“ niemals erreicht wurde, versuchten die Sektenanhänger nicht, 

ihre Denkweise zu verändern. Vielmehr ordneten sie sich dem wenig komplexen Autoritätsanspruch 

Asaharas unter. Murakami H. verdeutlicht wie folgt: „Wenn ein Mensch sein Ich aufgibt, verzichtet 

er damit auf die eigene Geschichte, das heißt, er verlässt das Geflecht eines in langen Lebensjahren 

entstandenen Sinngefüges. (…) Man erhält von dieser Person eine neue Geschichte. Aber da man 

auf die eigene, authentische Geschichte verzichtet hat, bekommt man nur einen Schatten. Wenn das 

eigene Ich im Ich eines anderen aufgegangen ist, bleibt ihm nur noch die Geschichte des fremden 

Ichs. Das muss gar keine besonders ausgefallene, komplizierte oder raffinierte Geschichte sein. 

Irgendein notdürftiges Flickwerk genügt, denn die meisten haben ohnehin die Nase voll von 

vielschichtigen, komplexen Erzählungen und können leicht auf sie verzichten. Manche Menschen 

haben den Wunsch, sich ihres Ichs zu entledigen, da sie in ihren eigenen vielschichtigen 

Zusammenhängen keinen roten Faden entdecken konnten und darunter litten. Deshalb genügt es, 

wenn die neue Geschichte sehr einfach und nur ,symbolisch‘ ist. Der Orden, der einem Soldaten im 

Krieg verliehen wird, muss auch nicht aus echtem Gold sein. Wenn er nur allgemein als Ehrung 

anerkannt ist, kann er auch aus billigem Blech bestehen. Shoko Asahara verfügte über die 

 
1270 Murakami H. 2002: 474. 
1271 Ebd.: 309. 
1272 Murakami zitiert das folgende Gedicht von Mark Strand: „Ein alter Mann, wachend in seinem Tod/ Dies ist der Ort, 

der versprochen wurde, als ich schlafen ging, der mir genommen wurde, als ich erwachte. Dies ist der Ort, jedem 

unbekannt, wo Namen von Schiffen und Sternen außer Reichweite treiben. Die Berge sind keine Berge mehr; die Sonne 

ist nicht die Sonne. Man vergißt immer mehr, wie es war; Ich sehe mich selbst, ich sehe den Glanz der Dunkelheit auf 

meiner Stirn. Einst war ich gesund, einst war ich jung …Als ob es jetzt darauf ankäme und du mich hören könntest und 

das Wetter dieses Ortes je enden würde“. Aus: Mark Strand, Dunkler Hafen, aus dem Amerikanischen von Michael 

Krüger, Rainer G. Schmidt und Richard Weihe, Suhrkamp Verlag, Frankfurt 1997, in: Ebd.: 475. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

270 

Begabung, seinen Anhängern irgendwelchen Schund als Geschichte zu verkaufen. Dabei kam es 

ihm entgegen, dass viele ohnehin auf der Suche nach eben so etwas waren. Aums Mythos war eine 

ziemlich krude, fast lächerliche Geschichte. Außenstehenden kommt sie vor wie ein wiedergekäuter 

Brei aus verschiedenen Mythen und Religionen. In einem Punkt allerdings, das muss man 

fairerweise zugeben, war sie einigermaßen kohärent: Sie war ein Aufruf zum Blutvergießen. So 

betrachtet, war Asahara auf eine beschränkte Weise ein meisterhafter Erzähler, der die Stimmung 

oder den Geist seiner Zeit sehr genau einzuschätzen vermochte.“1273 

Nach 1945 war die japanische Politik sehr bestrebt, das schlechte internationale Image sowie die 

schwierige Finanzlage des Landes zu verbessern. Vor allem wollte man wieder ein anerkanntes 

Mitglied der Großmächte werden. Wie ausführlich gezeigt, war es Japan schon seit Mitte des 19. 

Jahrhunderts bewusst, dass ein erfolgreiches Image das beste Rüstzeug eines Landes für Erfolg im 

internationalen Kapitalismus ist. Da Japan als Nation schon längst auf eine eigene Geschichte 

mit ,Sinngefüge‘ verzichtet hatte, beruht die vorgegebene ,symbolische 

Geschichte‘ auf ,notdürftigem Flickwerk‘, das meist vom Westen vorgegeben wurde und in letzter 

Konsequenz das Bild Japans als „Selbstmystiker“, „Fundamentalist“ und „Nachahmer“ geprägt hat. 

Als Argument gegen derartige Vorurteile wurden, wie bereits mehrfach dargelegt, die 

großstädtischen Gegenkulturen herangezogen, die aber wiederum, wie gezeigt, mit den 

Großunternehmen und den staatlichen Institutionen zusammenhängen, welche ihre Macht durch die 

Kampagne Cool Japan weiter ausbauen wollen. 

Die dort fabrizierten Dystopien dürfen daher nicht unreflektiert akzeptiert und die mystifizierte 

„Fantasiescape“ der Anime-Fans darf nicht als „Imaginäre Heimat“ mit ganz Japan assoziiert 

werden, da diese gefälschte Fantasie sonst bald als Wirklichkeit der Nation wahrgenommen wird 

und so auch in der internationalen Politik Bedeutung erlangt. Das Schmücken mit dieser 

mystifizierten „Fremdartigkeit“ kann dem Land weder Sicherheit noch Menschenwürde garantieren. 

Wie Arendt am Beispiel der im Krieg elend Gefallenen erläutert, derer an den Denkmälern für die 

„Unbekannten“ gedacht wird, wird durch die Anonymisierung der institutionalisierten Erzählung 

diesen ungenannten Individuen ihre Menschenwürde genommen.1274 Wie bereits dargelegt, 

entstanden die japanischen Mythen im 19. Jahrhundert als Instrument zur Festigung der neuen 

totalitären Herrschaft. Japanische Kunstwerke wurden seitdem durch den Außenhandel beeinflusst. 

Die Gegenkultur des Anime besteht oft aus Elementen des Shintôismus und des Cyber Punk, was 

 
1273 Ebd.: 309-311. 
1274 Arendt schriebt zu den Denkmälern des Ersten Weltkriegs wie folgt: „Das Denkmal für den ‚Unbekannten’ entstand 

aus einem wohlbegründeten Unwillen, sich damit abzufinden, daß ein so ungeheures Geschehen im wahrsten Sinne des 

Wortes von Niemand gewollt und in Szene gesetzt worden war; die Denkmäler waren allen denen gesetzt, die der Krieg, 

trotz größten menschlichen Einsatzes, im Unbekannten gelassen hatte, was ihrer Leistung zwar keinen Abbruch tat, was 

sie aber als Handelnde ihrer Menschenwürde beraubte.“ Vgl. Arendt 2020: 212. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

271 

eine neue, im Ausland besser vermarktbare Form des Orientalismus kreierte. Diese Fantasien 

wurden immer durch staatliche Institutionen und die rechtspopulistischen Ideologien der Politik 

unterstützt. Arendt erläuterte zu den modernen Ideologien im Vergleich zu den antiken Sophisten 

wie folgt: „Den modernen Ideologien […] geht es immer darum, einen permanenten Sieg auf 

Kosten der Wirklichkeit selbst zu erringen. Die einen, könnte man sagen, zerstören die Würde des 

menschlichen Denkens, während die anderen versuchen, die Würde des handelnden Menschen und 

seiner geschichtlichen Realität zu vernichten. So machten die alten Spitzfindigkeiten der Logik und 

die Taschenspieler der Argumente den Philosophen zu schaffen, während die modernen Jongleure 

mit Tatsachen zu einem Kreuz für Historiker geworden sind. Was heute auf dem Spiel steht, ist die 

Existenz der Geschichte selbst, sofern sie verstanden und darum erinnert werden kann; wenn dies 

nicht mehr möglich ist, wenn Tatsachen nicht in ihrer Unabweisbarkeit respektiert werden als das, 

was den Bestand der Vergangenheit wie der gegenwärtigen Welt garantiert, sondern als Argumente 

ge- und verbraucht werden, um bald diese, bald jene Meinung zu ,beweisen‘. Je mehr die 

Geschichtsschreibung sich in die sogenannte Gesellschaftswissenschaft auflöst, desto stärker hängt 

sie sich an scheinbar wissenschaftlich bewiesene oder beweisbare Arbeitshypothesen, die doch in 

Wahrheit nichts als gerade gängige Meinungen sind, die in geschichtlicher Verabsolutierung sich 

dann in Ideologien verwandeln und schlechterdings alles, und das heißt gar nichts mehr, 

erklären.“1275 

Die Wirklichkeit in Bezug auf das Ich muss deshalb streng von der gefälschten Geschichte 

unterschieden werden. Die fiktiven Dystopien in Film, Anime und Fernsehen oder die neuen 

Religionen entstanden als Konsumgüter, in denen die Handlung schon vorbestimmt ist und die 

„faschistischen“ Bedürfnisse befriedigt werden, ohne eine konkrete Verantwortung der Beteiligten 

zu fordern. Ôtsuka nimmt die Revision der Geschichtsbücher, ebenso wie die Produktion fiktiver 

Anime-Filme mit shintôistischen Themen, ab 1995 als besonders verstärkt wahr.1276 Und, wie 

bereits erwähnt, wurden die „authentischen Traditionen“ Japans ab den 1990er-Jahren zunehmend 

in die zeitgenössische Kunst übernommen. Was die Visit Japan Campaign und Cool Japan im 

internationalen Tourismus bewirken sollten, spiegelte sich zeitgleich in der japanischen Kunst. Und 

obgleich die verbreitete Fiktion schon längst keinen mystischen Sehnsuchtsort mehr vermittelt, wird 

sie im Schattentext des Überwachungskapitalismus stetig weiterbearbeitet.1277 

 
1275 Vgl. Arendt 2019: 40f. 
1276 Vgl. Ôtsuka  
1277 Zur Privatsphäre der Konsumenten schriebt Arendt wie folgt: „das Animal laborans wird darum nicht weniger 

‚privat‘ weil es seines Privateigentums beraubt wurde und damit den Ort verloren hat, wo es vor der allen gemeinsamen 

Welt geborgen und verborgen war. […] Das Animal laborans flieht nicht die Welt, sondern ist aus ihr ausgestoßen in die 

unzugängliche Privatheit des eigenen Körpers, wo es sich gefangen sieht von Bedürfnissen und Begierden, an denen 

niemand teilhat und die sich niemandem voll mitteilen können.“ Arendt 2020: 138f. 



VI. „Othering“ im globalen Kunstmarkt 

272 

Auch wenn die Bildsprache der japanischen Mythen den westlichen Betrachtern im ersten 

Augenblick auch radikal, sexualisiert, billig, kindisch und unangenehm erscheinen mag, sind diese 

Bilder doch erwünschte Produkte, die auf den Auswertungen der Schattentexte beruhen. Aber 

Menschen, die in ihre „Weltlosigkeit“ zurückgeworfen sind, achten nicht mehr auf „ein 

mehrdimensionales historisches Bewusstsein“ und „eine Verbindung zwischen Wort und Tat“.1278 

Die Mythmaker aus Japan verstehen sich als anständige Bürger, die sich selbst am „versprochenen 

Ort“ verankern wollen. Diese Situation kann man sehr gut mit der „Banalität des Bösen“ von 

Hannah Arendt vergleichen,1279 nämlich insofern, als dass das Fortschreiben der nicht historisch 

begründeten, sondern ideologisch aufgeladenen japanischen Mythen nicht ignoriert werden darf.1280 

Whistleblower Chris Wylie, der Historiker Yuval Noah Harari oder die Aktivistin Cathy O'Neil 

warnen vor den Schattentexten als „Adressierung der inneren Dämonen“, „Waffe des 

Faschismus“ oder eben „Weapons of Math Destruction“, denn eine totalitäre Bewegung des 

„Bösen“ kann gerade von „unschuldigen“, „banalen“ Menschen hervorgebracht werden. 

„Exotische Ausländer“ und mystifizierte Frauenfiguren sind heute noch als verharmloste 

Warenfiktion im Markt präsent, ohne ihr Opferbewusstsein zu zeigen. Das heißt aber nicht, dass sie 

unfähig wären, ihre Misere selbst zu empfinden. So sind die japanischen Kuratierenden und 

Kunsthandeltreibenden immer noch kämpferisch eingestellt und bemüht, die japanische Kunst unter 

dem Stichwort der Re-Regionalisierung besser zu positionieren. Diese Re-Regionalisierung der 

japanischen Kunst beruht aber nicht auf den tatsächlichen Ereignissen der Geschichte, sondern fußt 

auf der verkaufsorientiert optimierten Fiktion. Da die japanischen Kuratierenden und 

Kunsthandeltreibenden aber selbst sowohl als Konsumenten wie auch „Verlassene“ bereits Teil des 

Systems sind, werden auch sie nicht auf die tatsächlich vorliegende Wirklichkeit eingehen, sondern 

lieber mit den bereits erfolgreichen, handlungsfähigen „Mythmakern“s arbeiten. 

Die Grenze zwischen den „Fremden“ der nicht westlichen Hemisphären, die durch das 

herabwürdigende „Anderssein (Otherness)“ konstituiert werden, und den „Verlassenen“ des 

Westens kann unbemerkt durch den „Überwachungskapitalismus“ überwunden werden. Man darf 

diese Art der Grenzüberwindung nicht mit einem Schritt hin zum Weltfrieden oder zu einer 

grenzüberwindenden Freundschaft verwechseln.  

 
1278 Vgl. Murakami H. 2002: 472. 
1279 Vgl. Ludz/Wild 2007. 
1280 Arendt schreibt zum Eichmann-Prozess wie folgt: „Die Taten waren ungeheuerlich, doch der Täter ganz gewöhnlich 

und durchschnittlich, weder dämonisch noch ungeheuerlich. Nichts an ihm deutete auf festen ideologischen 

Überzeugungen oder besondere böse Bewegungsgründe hin. Das einzig bemerkenswerte an seinem frühen Verhalten 

wie auch an seinem jetzigen vorangegangenen Polizeiverhören war etwas rein Negatives, nicht Dummheit, sondern 

Gedankenlosigkeit.“ Vgl. Volkswagen Stiftung 28.10.2016. 



VII. Conclusio 

273 

VII. Conclusio 

 

Im 19. Jahrhundert drängten die westlichen Großmächte Japan dazu, die sogenannten „Ungleichen 

Handelsverträge“ abzuschließen. Für die Militarisierung des Landes und die allmähliche 

Mythologisierung der japanischen Traditionen spielten die ausländischen Experten eine 

entscheidende Rolle. Japan exportierte auch zunächst nur die im Westen erfolgreichen Produkte. 

Als Japan dann 1911 endlich die Ungleichen Handelsverträge erfolgreich revidieren konnte, 

entstand eine sich selbst dem Okzident zurechnende Nation, die ihre militärische Macht und die 

einer großen Nation würdigen Traditionen stolz vorstellte. Dann folgten grausame dystopische 

Kriege, in denen das Land als Hauptaggressor auftrat. Damit war Japan schlagartig kein „kleiner 

Bruder“ der westlichen Mächte mehr.1281 

Die modernen Mythen Japans, die bis heute produziert und reproduziert werden, greifen das im 

internationalen Markt erfolgreiche und gesuchte Japan-Bild auf, also mysteriöse Traditionen und 

High-Tech, die sich in der Cyberpunk-Ästhetik abbilden. Diese Mythen werden auch vonseiten der 

Staatsmacht instrumentalisiert, ihre Hintergründe werden jedoch im sie konsumierenden Westen 

ausgeblendet. Sie sind ein Mittel der Macht, und zwar sowohl der Macht des Staates als auch der 

der Unternehmen. 

 

Um diese Problematik nachvollziehbar darstellen zu können, war es zunächst notwendig, die 

Geschichte Japans zu analysieren, was selten historisch korrekt erfolgt, da das Referieren der 

wahren Geschichte keine Gewinne mit sich bringt. Eine positive Interpretation fremder Kunst galt 

sehr lange als Ergebnis der Wissensfreiheit, die mit dem Recht auf Konsum identisch ist, auch, 

wenn dieses „Wissen“ zum Beispiel durch rechtspopulistische Geschichtsrevisionisten vermittelt 

wurde. Die Geschichtsfälschungen der globalen Institutionen werden so lange reproduziert, bis sie 

eines Tages „in [die] Wirklichkeit umgesetzt“ werden, die „leicht als ein neuer Mut und ein neuer 

Lebensstil missverstanden werden“ kann, was Arendt nicht als ein vergangenes, sondern als ein 

modernes Problem benennt.1282 

Im Laufe der Zeit wurde die kommerzialisierte Wissensfreiheit mit den individuellen Wünschen 

freier Menschen verwechselt. So wurde auch das institutionalisierte Kunstverständnis an den 

 
1281 Zwischen 1870 und 1890 waren die Experten aus Deutschland für die Japaner:innen ein großes Vorbild. Der 

japanische Historiker Ueda Koji schreibt dazu: „[Ein] spezifisch deutsches Bild der Japaner: nämlich ein Bild des 

anhänglichen, nacheifernden, stets mit Bewunderung ‘zum großen Bruder aufschauenden kleinen Bruders’“ Vgl. Ueda 

1993: 15, in: Pekar 2003: 337f. 
1282 Vgl. Arendt 2019: 714f. 



VII. Conclusio 

274 

Bedürfnissen der sich als kosmopolitisch und egalitär empfindenden Bürgerschaft ausgerichtet. Das 

„Anderssein (Otherness)“ im Kapitalismus kann aus Gründen der Wirtschaftlichkeit nie seine wahre 

Gestalt zeigen. Auch wenn die „Schleier“ der japanischen Mythen, von außen betrachtet, nur 

„krude, lächerliche“ Geschichten anbieten, so ist die wahre Gestalt der Sachverhalte dahinter für 

das Geschäft nicht vonnöten. Auch erkennen die Vorurteilstragenden zwar jeden Moment, dass ihr 

wahres Ich durch die Repetition falscher Informationen permanent vernichtet wird, können sich 

aber aufgrund von wirtschaftlicher Abhängigkeit nicht davon lösen. „Kollektive“ Schönheit oder 

Exotik in Form von verdinglichten Objekten führen zur Vernichtung der Pluralität und zeigen den 

gefährlichen Zusammenhang von kollektiven Vorurteilen und Bewertungsökonomie. 

Da alle Vorurteilstragenden als Preis des „Gesehenwerdens“ niemals das soziale Ansehen der 

Mehrheit genießen werden, entsteht der Wunsch, wieder auf reale Erfahrungen zurückzugreifen und 

sich das Leben aus der verdinglichten Weltlosigkeit wieder zurückzuerobern, sich sozusagen wieder 

zu „re-privatisieren“.1283 Deswegen kämpfen japanische Kunstforschende im Ausland immer noch 

darum, Vorurteile abzubauen. So wurde beispielsweise das radikale Konzept „Ma“ von Isozaki 

Arata vorgestellt, um ein eurozentristisches Urteil von vorneherein auszuschließen.1284 

Da aber das Herausarbeiten der japanischen Originalität durchgehend nach westlichen Parametern 

vorgenommen wurde, war es dem Land nicht möglich, sich selbst von seinen erfundenen 

Traditionen zu befreien.1285 Große Kunstausstellungen wie die Biennalen und andere international 

angelegte Schauen, aber auch andere kulturvermittelnde Medien, wie Fernsehsender, übertragen bis 

heute zahllose Mythen über Japan aus einem touristischen Blick. 

Wie der Autor Murakami Haruki erläutert, kann die fremde Sprache der Fiktion größere Macht 

entwickeln als die Sprache der Wirklichkeit.1286 Da die Konsumenten eben kein vollkommenes 

Vertrauen in die „reale Sprache“ der realen Welt haben, entwerfen sie lieber mit einer entfremdeten 

Sprache fantastische Parallelwelten. Exotismus und New Age als Vertreter des multikulturellen 

Kosmopolitismus bauen darauf auf. 

 
1283 Vgl. Arendt 2020: 135. Und die Freiheitskonzepte im Kapitalismus sei nach Graeber durch „Schulden“ verwirklicht. 

Somit sei „Freiheit ist Sklaverei und Sklaverei ist Freiheit“, weil das Geld die Freiheit der Menschen definiere. 
1284 Lippard organisierte selbst viele Ausstellungen und äußerte sich zur „Cultural Amnesie“ durch politische Strategien. 

Sie bezog sich allerdings nicht auf den Warenkapitalismus, sondern den Utopismus der politischen Aktivisten. 1969/70 

entwickelte sie das Konzept von „50% women and 50% ‘non White’ (as we quaintly put it) artists“ in Ausstellungen 

und organisierte zum Beispiel A sit-in inside the museum während einer Eröffnung des Whitney Museum. Sie merkt an, 

dass politische Ideale das Publikum einschränkten und ein politisches Endergebnis einen eher verdünnten Populismus 

beinhaltete. Vgl. Lippard 2009. 
1285 Tomii sieht die Originalität der japanischen Künstler als durchaus gegeben, nur unglücklicherweise ähneln die 

Werke formal prominenten euro-amerikanischen Kunstwerken. Sie beschreibt dieses Phänomen als „International 

Contemporaneity" (jap. kokusaitekidoujisei), und sieht die Aufgabe darin „to seek out similar yet dissimilar”. In ihrer 

Monografie Radicalism in the Wilderness, international contemporaneity and 1960s art in Japan macht sie auf eine 

regionale Kunstbewegung der Gruppe Niigata-Gun aufmerksam, um die Gegenautorität der regionalen Künstler neu zu 

definieren. Vgl. CEAS UChicago 08.05.2015. und vgl. Tomii 2009: 123. 
1286 Vgl. Murakami H. 2002: 474. 



VII. Conclusio 

275 

Im 19. Jahrhundert wurde der Unterschied zwischen Fantasie und Realität noch von den 

ausländischen Reisenden wahrgenommen, und auch wenn ihre Beobachtungen die Vorurteile gegen 

die Japaner:innen noch verstärkten, so versuchten sie zumindest, Tatsachen, auch mit wenig 

Vorwissen, genau zu beobachten, zu schildern und zu begreifen.1287 Da sich die Betonung der 

Mythen jedoch in geschäftlicher Hinsicht als äußerst effizient erwies, traten die Beobachtungen der 

Realität zusehends in den Hintergrund. So wurde das Wissen über die reale Situation Japans immer 

weniger vertieft.1288 

 

Als Nächstes mussten theoretische Konzepte gefunden werden, um die komplexen Sachverhalte 

richtig beschrieben zu können. Der Begriff der Dystopie in den japanischen Animes und der 

Literatur, zusammen mit dem Konzept der Weltlosigkeit nach Hannah Arendt, sind die hier 

vorgestellten zentralen Anknüpfungspunkte. Das Misstrauen und die Wut der Menschen werden in 

Kunst und Kultur als Konsumartikel unter dem Begriff „Counterculture“ instrumentalisiert. Der 

mediale Kulturkonsum schließt emotionale Schwierigkeiten ein, ebenso wie politische Aktivitäten, 

bietet aber letztendlich keine Lösung für die realen Problematiken an. Der andauernde 

Kulturkonsum macht abhängig, oder, besser gesagt, er domestiziert die Konsumenten.1289 Diese 

werden von Zuboff als „Big Other“ in „der radikalen Indifferenz des Unvertrags“ identifiziert.1290 

Die Gedankenlosigkeit der banalen Menschen und ihre Weltlosigkeit stellen nach Arendt eine 

„organisierte Verlassenheit“ dar, die „erheblich bedrohlicher als die unorganisierte Ohnmacht aller, 

über die der tyrannisch-willkürliche Wille eines einzelnen herrscht“ sei.1291 Somit wären wir 

irgendwann „vielleicht mit einer neuen, in der Geschichte noch 

unbekannten ,Staatsform‘ konfrontiert“, so vermutet Arendt bereits 1951.1292 

 
1287 Oscar Wilde schrieb 1891 wie folgt: „In fact the whole of Japan is a pure invention. There is no such country, there 

are no such people. One of our most charming painters went recently to the Land of the Chrysanthemum in the foolish 

hope of seeing the Japanese. All he saw, all he had the chance of painting, were a few lanterns and some fans. He was 

quite unable to discover the inhabitants, as his delightful exhibition at Messrs. Dowdeswell’s Gallery showed only too 

well. He did not know that the Japanese people are, as I have said, simply a mode of style, an exquisite fancy of art." 

Wilde 1889: 35-56. 
1288 Duncan schreibt zur „Hass-Liebe-Beziehung“ zwischen Japan und der westlichen Kunstwelt seit dem 19. 

Jahrhundert. Vgl. Duncan 1995: 130. 
1289 Yuval Noah Harari schreibt zur landwirtschaftlichen Revolution, dass Pflanzen und Tiere sich nicht leicht 

domestizieren ließen und daher die Menschen mehr Zeit zur Lösung des Nahrungsproblems investieren mussten. Die 

Menschen wurden somit eher von der Landwirtschaft „domestiziert“. Er erläutert wie folgt: „Eines der ehernen Gesetze 

der Geschichte lautet, dass ein Luxus schnell zur Notwendigkeit wird und neue Zwänge schafft“. Vgl. Kunst- und 

Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland 2017. Der Investmentbanker Kabir Sehgal äußert sich, dass der 

Konsument nicht das Geld verwendet, sondern vielmehr vom Geld benutzt wird. Die Währung ist nicht mehr für den 

Austausch von Waren da, sondern das Sparen wird zum Ziel. Der Konsument ist somit vom Geld domestiziert. Vgl. 

NHK 03.01.2018.  
1290 Vgl. Zuboff 2019: Kindle-Position 11561. 
1291 Vgl. Arendt 2019: 979. 
1292 Vgl. ebd.: 945. 



VII. Conclusio 

276 

In der digitalen Konsumgesellschaft besuchen Menschen beliebige Welten, die der Fantasie der 

Autoren der Anime-Filme oder Computerspiele oder auch der der spirituellen Führer entspringen 

und harmlose Sphären oder aber auch Terrorstaaten sein können. Diese sind (noch) nicht als Staaten 

anerkannt, schenken ihren Bevölkerungen jedoch viel mehr Wert und Bedeutung, als reale Staaten 

dazu in der Lage sind. Wäre es anders, dann wären Selbstmythologisierung oder dystopische 

Fantasien keine so erfolgreichen Produkte. In naher Zukunft wird auch das Währungssystem 

vollständig digitalisiert sein, und der Staat als übergeordnete reale Instanz wird dadurch noch mehr 

an Autorität verlieren, wohingegen die virtuelle Realität alle Aspekte der realen Existenz 

dominieren wird. 

In Zeiten der Unsicherheit erstarkt auch der Einfluss von Pseudo-Religionen und 

Verschwörungstheoretikern, aber auch der von fiktionalen Weltenschöpfern wie beispielsweise die 

Shintô-Fantasien der Anime. Sie üben ebenfalls Macht über die Existenz ihrer Anhänger aus, aber 

solange diese Dystopien wirtschaftlichen Gewinn bringen, werden sie nicht hinterfragt. Solche 

Fantasien entstanden immer zu Zeiten einer wirtschaftlichen Krise, wie zum Beispiel einst der 

Teeismus und der Samurai-Kodex im 19. Jahrhundert. Dementsprechend richtet sich auch die 

jeweilige Kunst der Zeit aus. Bei guter Finanzlage orientierte sich die japanische Kunst nicht 

sonderlich am westlichen Geschmack. Diese nicht-selbstorientalisierende Haltung ist beispielsweise 

in der Weltausstellung von Paris im Jahr 1900, nach dem von den Japaner:innen gewonnenen Ersten 

Japanisch-Chinesischen Krieg, zu erkennen, ebenso in der genannten Pariser Ausstellung Les 

Magiciens de la Terre von 1989, die zu Zeiten des absoluten Wirtschaftsbooms stattfand. Hier 

wurde das westliche Publikum nicht mit dem von ihm erwarteten Exotismus umworben. In der Zeit 

danach sank jedoch das Interesse an und die Nachfrage nach japanischer Kunst im Westen jeweils 

signifikant ab, was wiederum wirtschaftliche Einbußen zur Folge hatte. 

Die Konsumlust in Bezug auf alles „Fremde“ wurde ab den 1980er-Jahren im Tourismus durch 

Zygmunt Bauman, David Harvey, John Urry und Ulrich Beck mit ihrem Modell der 

Hierarchisierung der Welt schlüssig beschrieben. Der Konsum fremder Kulturen und das damit 

verbundene Aneignen von „Wissen über die Welt“ gilt im modernen Kapitalismus als ein 

Bürgerrecht. Gleichzeitig werden durch diese Transformation des Fremden zur Ware die 

„Exoten“ aus dem Machtzentrum (der westlichen Welt) weit nach außen verschoben. So bleiben die 

Exoten immer im „Imperial Gaze“ gefangen. 

Harvey kritisiert die Modernisten wegen ihrer Idealisierung des Konsumlebens durch ihren Ansatz 

des „bring art back to the people through the production of beautiful things“. Als ob durch die reine 

ästhetische Verbesserung des Umfelds automatisch ein besseres Leben zu erwarten wäre.1293 Beck 

 
1293 Vgl. Harvey 1990: 348. 



VII. Conclusio 

277 

äußert sich zum Konsum im Falle einer institutionalisierten Gegenmacht, so seien alle NGOs, von 

Greenpeace bis Amnesty International, eben nicht radikale Weltveränderer, sondern Teil des 

kapitalistischen Systems, insofern, als sie lediglich eine Möglichkeit für die Konsumgesellschaft 

darstellten, ihr schlechtes Gewissen mit einem Beitrag zur „guten Sache“ zu beruhigen.1294 Ähnlich 

verhält es sich mit der japanischen Gegenkunst, die sich gegen die westliche Vorherrschaft im 

Kunstmarkt richtet, die aber gleichzeitig durch eine institutionalisierte, eng mit dem Staat 

verbundene Unternehmenskultur unterstützt und verbreitet wird. 

Zuboff erläutert, wie die Wünsche der Menschen im Unterschied zum analogen Zeitalter nunmehr 

durch Big Data vorbestimmt seien. Wie durch den Verweis auf den „Keynesian beauty contest“ in 

diesem Zusammenhang dargelegt, kann das durch die Auswertung von Big Data entstandene 

Produkt aber niemals diese Wünsche vollkommen erfüllen, da es immer hinter dem Bestmöglichen 

zurückbleiben wird, um einen maximalen Konsens zu erfüllen. Somit wirkt der 

Überwachungskapitalismus „kontraproduktiv“ für das Wachstum. 

Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs und der Kapitulation Japans galten die japanischen 

Kunstschaffenden, die noch dem westlichen Naturalismus und Modernismus verhaftet waren, 

schnell als alte Fundamentalisten oder zumindest als bloße Nachahmer des Westens. So wurde nach 

und nach die alternative Thematik des Cyber Punk entwickelt, die sich schnell als äußerst 

erfolgreich erwies. Dystopische Welten als Heimat für die „Verlassenen“ und dazu die 

„heilende“ Spiritualität des traditionellen Buddhismus und des Ur-Shintô, diese Themen scheinen 

die Menschen in ihrer Rolle als freie Konsumenten über nationale Grenzen hinweg zu verbinden. 

So binden Weltuntergangsszenarien und okkulte Selbstmythologisierungen die Orientierungslosen 

effektiver zusammen als der verbrauchte Tourismus. Zuboff warnt, dass der 

Überwachungskapitalismus den Menschen nicht einmal mehr die freie Wahl über ihre Fantasien 

erlauben wird, vielmehr ihre künftigen Wünsche, abgeleitet aus einer prognostizierten Zukunft, 

ihnen suggeriert werden.1295 

Murakami Haruki erkennt die Verzweiflung der Systemtreuen und „Rechtschaffenen“ im 

Zusammenhang mit den negativen Einflüssen der Bewertungsgesellschaft. Der „versprochene Ort“, 

an dem eine sinnhaltige Existenz möglich scheint, ist nur ein Trugbild. Die Erkenntnis, dass ein 

solcher „versprochener Ort“ nicht existiert, ist zwar latent vorhanden, aber allein durch den Glauben 

 
1294 Vgl. Beck 2002: 27-30. Arendt äußerte sich dazu wie folgt: „Der ‚gesellschaftliche Mensch‘ in einer 

‚vergesellschafteten Menschheit‘ deutet auf ein Endstadium der Gesellschaft, in dem es auch Klasseninteressen nicht 

mehr gibt, sondern nur das eine, alles beherrschende und dirigierende Interesse, dessen Subjekt erst die Klasse und dann 

die klassenlose Menschengesellschaft ist, aber niemals mehr der Mensch oder die Menschen. Damit verschwindet die 

letzte Spur von Handeln aus dem Tun der Menschen, nämlich die Triebfeder, die immerhin noch in den egoistischen 

Interessen an den Werken ist.“ Vgl. Arendt 2020: 409. 
1295 Vgl. Zuboff 2019: Kindle-Position 1569. 



VII. Conclusio 

278 

an dieses Versprechen bleibt die Ordnung im System erhalten.1296 So wurden nicht nur die 

japanischen Eliten in den1930er-Jahren mit falschen Mythen in den gewalttätigen Terror der 

japanischen Angriffskriege gezogen, auch der Giftgasangriff in Tokio im Jahr 1989 wurde von 

Angehörigen der modernen Elite ausgeführt. Die Heimtücke dieser Taten ist heute offensichtlich, 

jedoch waren die Menschen, die sie damals begangen, der festen Annahme, durch ihr Handeln 

„einem höheren Zweck zu dienen und sich auf dem richtigen Weg“ zu befinden. Ein weiteres 

Beispiel dafür, wie wirkmächtig eine auch in Kunst und Kultur vermittelte Ideologie sein kann.1297 

Arendt äußert zum Thema des Bösen, seine Gestalt sei nicht allein auf Gewalt- und Terrorherrschaft 

begrenzt, vielmehr könne es sich auch aus der beschriebenen „Weltlosigkeit“, einer Dimension des 

modernen Lebens, heraus entwickeln. Das Böse sei sogar ein Teil der menschlichen Fähigkeit zur 

Freiheit, denn die Freiheit bestehe auch darin, zerstören zu können.1298 Die japanische 

Kolonialpolitik in Asien wurde oft als Strategie der Emanzipation gegenüber den westlichen 

Mächten und eine Befreiung aus deren Einflussnahme ausgelegt. So wurden die im Zuge der 

Überfälle und Besatzung der anderen Länder verübten Grausamkeiten der japanischen Armee im 

eigenen Land zu Heldenfantasien umgedeutet und beschönigt, die dann in der sogenannten 

Kriegskunst verewigt und durch diese geradezu legitimiert wurden. Durch die Anpassung an das 

Gebaren der westlichen Mächte zerstörte Japan die Freiheit der „anderen“ asiatischen Länder, die 

nach den damaligen westlichen Maßstäben noch als primitiv galten. 

Das jeder Gegenkultur innewohnende Element der Zerstörung kann also sowohl einen Akt der 

gesellschaftlichen Befreiung darstellen als auch, im Sinne der „schöpferischen Zerstörung“ nach 

Schumpeter, Triebfeder des kapitalistischen Systems sein. Es führt aber immer zu einem Akt der 

permanenten „Selbstentfremdung“.1299 Solange die Gegenkultur diese erzeugte Fremdheit 

gegenüber den institutionalisierten Organisationen nicht nachvollziehbar darstellen kann, wird sie 

meist schnell als potenzielle „Terrorgefahr“ oder als „Zerstörer des Staates“ gebrandmarkt, welche 

die „Grenze“ einer Nation auflösen und ihre Moral zerstören könnten.1300 

 
1296 Arendt erklärt den Staat mit dem Höhlengleichnis von Plato und bezieht sich weiter auf Marx, dass „Philosophie 

und die Wahrheit der Philosophen nicht außerhalb der ‚Höhle‘ menschlicher Angelegenheiten, sondern in ihrem Bereich 

und in der allen Menschen gemeinsamen Welt beschlossen liegt.“ Eine vergesellschaftete Menschheit strebe für sich die 

Staatsform an und Staat ist bei Marx geleichbedeutend mit „Herrschaft“. Das Menschenleben im „Höhlengleichnis“ sei 

die wahre Geschichte des Staats. Man sei in einer „höhlenartigen Wohnung“ gefangen, was mit dem 

Sicherheitsversprechen des Staats gleichzusetzen sei. „Plato sagt gleichsam zu ihm: nicht das Leben körperloser Seelen, 

sondern das Leben seelenloser Körper spielt sich in einer Unterwelt ab“. Vgl. Arendt 1957: 50. 
1297 Vgl. Murakami 2002: 472. 
1298 Vgl. Volkswagenstiftung, Das Böse und die Verantwortung. Hannah Arendt über Adolf Eichmann, Prof. Dr. em. 

Antonia Grunenbergf 28.10.2016. 
1299 Zur philosophischen Kontextualisierung des Begriffs der „Selbstentfremdung“ in der Konsumgesellschaft wird in 

dieser Arbeit auf Marx, Arendt und Horkheimer/Adorno Bezug genommen. Vgl. Marx 1932: S. 526, Arendt 2020: 199 

und 324, und Horkheimer/Adorno 1969: 69. 
1300 Vgl. Volkswagenstiftung 28.10.2016 



VII. Conclusio 

279 

Ein Beispiel für die erfolgreiche Vermittlung des Fremden gegenüber den westlichen Geschmacks- 

und Moralvorstellungen ist der Versuch der „Grenzüberwindung“ durch die hier vorgestellten 

japanischen Mythmaker. Ihre Taktik der Selbstexotisierung erfolgt analog zu westlichen Ideen über 

die Fremde und ist mit diesen kompatibel. So wurden die japanischen Mythen trotz ihrer 

ultranationalistischen Vorgeschichte gerne im Westen konsumiert. 

Diese Art der marktorientierten Gegenkunst ist selbst Teil des kapitalistischen Systems. Sie 

generiert und verbreitet zwar ihre eigenen Mythen, diese wirken aber nicht systemzerstörend. 

Vielmehr bieten sie eine Identifikationsmöglichkeit, eine imaginäre Heimat für die „Verlassenen“, 

die durch das kapitalistische System unweigerlich in die Arendt’sche Weltlosigkeit gedrängt 

wurden. 

Das „imaginäre Japan“, das geradezu zum Symbol dieser geistigen Migrationsbewegung in 

dystopische Welten wurde, muss nicht für jeden unbedingt anziehend wirken, aber durch die 

ständige Präsenz in Medien und Kunst erweckt es zumindest den Anschein des Vertrauten.1301 Die 

bereits im 19. Jahrhundert exotisch konzipierten „traditionellen“ Religionen wie Shintô und 

Buddhismus oder die prähistorische Mythologie stehen in Wechselwirkung mit der Gegenkunst und 

sind somit auf dem internationalen Markt präsent. Vor allem die Kombination aus mystischer 

Exotik und hoch technologisierter Stadtkultur bietet den maximal möglichen Kontrast und damit die 

größtmögliche Identifikationsfläche. Diese Gegensätzlichkeit ist beispielsweise bei Mori Mariko 

und Sugimoto Hiroshi durch die von ihnen verwendeten schamanischen Elemente repräsentiert. 

Einen weiteren Versuch der Grenzüberwindung unternimmt Ikeda Ryôji mit seiner Kooperation mit 

Arts@CERN und anderen technologiebasierten Arbeiten, so wie es bereits im New Age mit der 

Verbindung von Kunst und Naturwissenschaft seit den 1980er-Jahren versucht wurde.1302 

Murakami Takashi verbindet in seinen Arbeiten fast all diese Aspekte höchst effektvoll und feiert 

seine kapitalistische Kunst mit großem kommerziellem Erfolg. Und Shiota Chiharu kreiert ihre 

fiktive Heimat aus der üblichen dystopischen Ästhetik japanischer Populärkultur. Neben den 

exotischen Mythen sind weitere Themen dieser beiden Künstler, die stark von japanischen Animes 

beeinflusst wurden, Schmerz, Sexualität und Verzweiflung.1303 Durch den Konsum dieser Kunst 

werden die ausgestellten Schmerzen in die Arendt’sche Weltlosigkeit transferiert und dort für alle 

 
1301 Horkheimer/Adorno verdeutlichen, dass die wirtschaftliche Selbstständigkeit schließlich „von den enteigneten 

Bürgern auf die totalitären Trustherrn übergeht“ und „deren Wissenschaft ganz zum Inbegriff von 

Reproduktionsmethoden der unterworfenen Massengesellschaft geworden ist“. „Feind ist er der Autorität nur dann, 

wenn sie nicht die Kraft hat, sich Gehorsam zu erzwingen, der Gewalt, die kein Faktum ist“. Die Funktion der Gewalt 

ist hier mit der Autorität der Natur verglichen. Vgl. Horkheimer/Adorno 1969: 94f. 
1302 Arendt wies bereits 1957 darauf hin, dass die „Naturgesetze der Atomphysik“ genauso wenig erwiesen seien, wie 

die Phänomenologie des Geistes, eine Erkenntnis, die scheinbar in der zeitgenössischen Kunst weniger beachtet wird, 

als in anderen Wissenschaften.  Die Naturwissenschaft sei, Arendt zufolge, als „lumen naturale des Naturrechts“ im 

Totalitarismus missbraucht worden um den „Gehorsam“ zu fördern. Vgl. Arendt 2019: 949. 
1303 Ebd. 



VII. Conclusio 

280 

erfahrbar. Dieses vermeintlich verbindende Element des gemeinsamen Schmerzempfindens bietet 

„eine Einfriedung von dem Gemeinsamen“,1304 ohne dabei zu politisieren, es ist eben jenes 

Heimatkonzept, das sich so hervorragend vermarkten lässt, da es Wege aus der Perspektivlosigkeit 

suggeriert. 

 

Der russische Schriftsteller und Journalist Dmitry Glukhovsky (1979), der wegen seiner kritischen 

Äußerungen gegenüber seinem Heimatland heute im Exil leben muss,1305 wirft in seinem Roman 

Metro 2033, den er bereits 2002 im Internet veröffentlichte, einer zukünftigen Gesellschaft vor, an 

„Mythomanie“ zu leiden. Er schreibt: „Die Krankheit hat einen Namen: Mythomanie. Mythomanie 

einerseits im Sinne einer obsessiven Faszination für Mythen, mit denen die harte […] Wirklichkeit 

verschleiert werden soll – und andererseits, in psychologisch-medizinischem Sinne, Mythomanie 

als das unbeherrschbare Verlangen, zu lügen und sich zu verstellen, […] selbst dann noch […], 

wenn einem daraus nur Nachteile entstehen.“1306 

Attestierte man Japan nun ein ähnliches Leiden an Mythomanie, so könnten die gesamte japanische 

Nationalpropaganda und Cool Japan und deren beschönigende Fantasien von der Teezeremonie bis 

hin zum Cyber Punk als Teil eines einzigen „Potemkin’schen Dorfs“ betrachtet werden. 

Glukhovsky schreibt 2022 im Vorwort zu seiner Anthologie Geschichten aus der Heimat, dass 

Russland eine „korrupte Bananenrepublik“ sei, die statt Bananen eben Gas und Öl verkaufe, und 

dies auch nur letztendlich wegen eines glücklichen „Zufalls“. Und „[g]erade weil sie sich bewusst 

sind, dass ihre Macht reiner Zufall ist, sind sie jetzt so peinlich bemüht, [diese Tatsache][…] mit 

heldenhaften Mythen zu verhüllen“.1307 

Alle Kunstschaffenden müssen in irgendeiner Art und Weise die „Bananenrepublik“, in deren 

System sie agieren, aufrechterhalten. Aber im Spannungsfeld zwischen westlicher und nicht 

westlicher Welt öffnet sich das einladende Tor zur Dystopie, einer vermeintlich egalitären Welt, in 

der Homo faber und Animal laborans ihre Heimat finden können. 

Die stetige Auseinandersetzung der japanischen Kunst mit dem „Imperial Gaze“ lässt auf eine 

letztendliche Akzeptanz der kapitalistischen Hierarchisierung der Welt schließen. Durch die 

gleichzeitig anhaltende Reproduktion der japanischen Mythen schaffen die Kunstschaffenden in den 

 
1304 Vgl. Arendt 2020: 132-135. 
1305 Gluchowski äußerte sich zum Angriffskrieg Russlands gegen die Ukraine im Jahr 2022 wie folgt: „Sicher, ich habe 

mir schon immer gern apokalyptische Szenarien ausgemalt, aber dabei nie wirklich daran geglaubt, dass eine so 

ungeheuerliche Barbarei, eine so sinnlose Grausamkeit im 21. Jahrhundert möglich sein könnte und dass sich ein Volk 

so einfach von unsäglichen Propagandalügen in die Irre führen lässt“. Vgl. Gluchowski 2022: 7. Als Buch erschien 

„Metro2033“ in Russland 2010. Vgl. ebd. 8. 
1306 Ebd.: 9f. 
1307 Ebd.: 10. 



VII. Conclusio 

281 

bestimmenden Märkten gefragte Produkte. Solange der seit dem 19. Jahrhundert geformte „Imperial 

Gaze“ nicht auch in der kunstgeschichtlichen Forschung kritisch berücksichtigt wird, wird das 

Ungleichgewicht zwischen westlicher und nicht westlicher Welt im Bildungskanon weiter tradiert 

und durch die Medien und die Arbeit der Museen weiterhin legitimiert. Um diesen 

Reproduktionskreislauf zu durchbrechen, muss von beiden Seiten an seiner Auflösung gearbeitet 

werden. 

  



VIII. Literaturverzeichnis 

282 

VIII. Literaturverzeichnis 

 

Abe, Hajime, Kindainihon no kyôkasho ni okeru Fuji-san no shôchô-sei, Tokyo 1992. 
 

Abe, Kazunao, Ryoji Ikeda, supersymmetry, new installation world premiere, Ikeda Ryoji 

Interview: https://special.ycam.jp/supersymmetry/ja/interview/index.html, 2014, Yamaguchi Center 
for Arts and Media, Stand: 15.02.2021. 

 
Abe, Kunioko, Investigation of Image Sources: Odano Naotake's Illustrations for Kaitai Shinsho 

and Valuerda's Anatomie, in: Kokusai Kyôyô Daigaku Ajia chiiki kenkyû renkei kiyô kenkyû kiyô: 

Journal of the Institute for Asian Studies and Regional Collaboration, No.11, S. 43-56, 2020. 
 

Abe, Shinzo, Meiji 150nen shikiten abenaikaku-souridaijin shiki-ji, 23.10.2018, in: 
https://www.kantei.go.jp/jp/98_abe/statement/2018/_00034.html, Stand: 15.11.2020. 

 

Abe, Teruya, The Emperor Symbol System: Drafting and Practice, in: kenpôronsô März 2014, Aichi 
2014. 

 
Abel, Jonathan E., Can Cool Japan save Post‐Disaster Japan? On the Possibilities and 

Impossibilities of a Cool Japanology, International Journal of Japanese Sociology, 2011. 

 
Achenbach, Nora (Hg.), Hokusai x Manga, Japanese pop culture since 1680, Ausst. Kat. Hamburg, 

Museum für Kunst und Gewerbe Hamburg, 10.06.2016-11.09.2016, München 2016. 
 

Adobe Creative Croud, Billie Eilish & Takashi Murakami on Creative Collaboration at Adobe 

MAX 2019 | Adobe Creative Cloud, 07.11.2019, in: 
https://www.youtube.com/watch?v=TVTzOOBxCog, Stand: 06.03.2020. 

 
Ahn, Mihi, Gwenihana, Gwen Stefani neuters Japanese street fashion to create spring's must-have 

accessory: Giggling geisha!, in: https://www.salon.com/2005/04/09/geisha_2/, Stand: 05.01.2020. 

 
Alexander von Humboldt Institut für Internet und Gesellschaft, Shoshana Zuboff: 

Überwachungskapitalismus und Demokratie, 06.11.2019, veröffentlicht am 18.11.2019, in: 
https://www.youtube.com/watch?v=ScsVe6nktk4, Stand: 20.02.2020. 

 

Alcock, Rutherford, Art and Art Industries in Japan, London 1878. 
 

Allison, Anne, Millennial Monsters, Japanese toys and the Global Imagination, Berkeley and Los 
Angeles 2006. 

 
Allison, Anne, The Cool Brand, Affective Activism and Japanese Youth, in:Theory, Culture & 

Society, March-May, Vol.26 (2-3), 2009. 

 
Allyn, John, Ugetsu: Kenji Mizoguchi, Director. Edited by Keiko I. McDonald, in: The Journal of 

Asian studies, 1993-11, Vol.52. 
 

Alphin. Caroline, Neoliberalism and cyberpunk science fiction: living on the edge of burnout, New 

York/London 2021. 



VIII. Literaturverzeichnis 

283 

 

Amelung, Iwo, Koch, Mathias, Joachim, Kurtz, Lee, Eun-Jeung, Sven Saaler (Hg.), 
Selbstbehauptungsdiskurse in Asien: China – Japan – Korea, München 2003. 

 
Anderson, Alexandra, Beautiful Crafts of Old Japan, in: The New York Times, 28.12.1978. 

 

Anderson, Reynaldo, Jones, Charles E. (Hg.), Afrofuturism 2.0, The Tise of Astro-Blackness, 
Lanham 2016. 

 
Anna, Suzanne, Dörstel, Wilfried, Schultz-Möller, Regina (Hg.), WertWechsel, Zum Wert des 

Kunstwerks, Köln, 2001. 

 
Aoki, Shigeru/Sakai, Tadayasu (Hg.), Bijutsu, nihon kindai shisou taikei, Tokyo 1991 [jap. 

Erstveröff. 1989]. 
 

Aoki, Tamotsu, kindai-nihon-bunka-ron 2, nihonjin no jikoninshiki, Tokyo 1996. 

 
Aoki, Yoji, Trends of Understanding of Landscape Appreciation in the Books Published since Meiji 

Era, in: randosukêpu kenkyû, Tokyo 2000. 
 

Araeen, Rasheed (Hg.), Third Text, No. 6, Spring 1989, London 1989. 

 
Arai, Arao, Seigadai to Nippon no gakushatachi: genri undô ni odoru hitobito, Tokyo 1978. 

 
Arendt, Hannah, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft: Antisemitismus. Imperialismus. Totale 

Herrschaft: Antisemitismus, Imperialismus, Totalitarismus, München 2019 [engl. Erstveröff. 1951]. 

 
Arendt, Hannah, Eichmann in Jerusalem: ein Bericht von der Banalität des Bösen, München 2011 

[Erstveröff. 1964]. 
 

Arendt, Hannah, Fragwürdige Traditionsbestände im politischen Denken der Gegenwart: vier 

Essays, Frankfurt am Main 1957. 
 

Arendt, Hannah, Freiheit, frei zu sein, München 2018 [Erstveröff.1967]. 
 

Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom täglichen Leben, München 2020 [engl. Erstveröff. 1958]. 

 
Arendt, Hannah, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, München 2020 [engl. Erstveröff. 1968]. 

 
Artforum, https://www.artforum.com/print/previews/200707/matthew-barney-15696, Stand: 

25.06.2023. 

 
Art iT, Shiota Chiharu, Interview, 10.09.2010, in: https://www.art-

it.asia/u/admin_ed_itv/i2vwjzhghi7klyvuxma8, Stand: 10.02.2020. 
 

Art iT (Hg.), Sugimoto: Spatial Perspectives, ART iT, vol.3 No.4, Tokyo 2005. 
 

Artpedia (Hg.), Yokoo Tadanori, arayuru janru o oudansuru geijutsuka, 07.01.2017, in: 

https://www.artpedia.asia/tadanori-yokoo/, Stand: 20.02.2020. 
 

Asada, Akira, murakami takashi nara mori bijutsukann yori mori bijutsukan de, in: REALKYOTO, 



VIII. Literaturverzeichnis 

284 

2016, http://realkyoto.jp/blog/asada-akira_160129/, Stand: 30.06.2016. 

 
Asahi Shimbun (Hg.), murakami takashi san ni kiku, 17.01.2012, in: 

https://digital.asahi.com/articles/TKY201201160436.html, Stand: 15.03.2012, Stand: 18.03.2012. 
 

Asakura, Haruhiko, et al. (Hg.), Shiba Kôkan zenshû shi, Tokyo 1993. 

 
Asano, Shûgô, Yoshida, Nobuyuki (Hg.), Kuniyoshi, Tokyo 1997. 

 
Asano, Shûgô, Yoshida, Nobuyuki (Hg.), Hiroshige, Tokyo 1998. 

 

Asao, Naohiro (Hg.), nihon tsûshi, Band 21, Tokyo 1995. 
 

Ashcroft, Bill, Postcolonial studies, the key concepts, London, New York 2013. 
 

Ashizawa, Jun, Artist Chiharu Shiota: Pondering the soul, memories, and mortality, 27.11.2020, in 

Tokyon Vol. 6, in: https://Tokyon.jp/en/2020/11/27/series-tokinooto-vol5-chiharu-shiota/, Stand: 
15.02.2021. 

 
Asô, Tarô, A New Look at Cultural Diplomacy: A Call to Japan's Cultural Practitioners Speech by 

Minister for Foreign Affairs Taro Aso at Digital Hollywood University, 28.04.2006, in: 

https://www.mofa.go.jp/announce/fm/aso/speech0604-2.html, Stand: 15.09.2016. 
 

Auther, Elissa, Lerner, Adam (Hg.), West of center : art and the counterculture experiment in 
America, 1965 – 1977, Denver 2011. 

 

Azuma, Hiroki (Hg.), Nipponteki sôzô-ryoku no mirai kûru japanorojî no kanôsei, Tokyo 2010. 
 

Azuma, Hiroki, Dôbutsuka suru Postmodern. Otaku kara mita Nihonshakai, [dt. Die zum Tier 
machende Postmoderne. Die japanische Gesellschaft vom Otaku ausgesehen], Tokyo, 2001. 

 

Azuma, Hiroki, Game-teki Realism no Tanjô. Dôbutsuka suru Postmodern 2, [dt. „Die Geburt des 
(Computer-) spielhaften Realismus. Die zum Tier machende Postmoderne 2], Tokyo, 2007. 

 
Azuma, Hiroki, Vol1. Cool Japan ha cool dehanai, 2013, in: 

http://web.archive.org/web/20120405210920/http://plaza.bunka.go.jp/museum/beyond/vol1, Stand: 

18.11.2020. 
 

Bartlett, Jamie, Here’s the real danger that Facebook, Google and the other tech monopolies pose to 
our society, 03.05.2018, in: https://ideas.ted.com/heres-the-real-danger-that-facebook-google-and-

the-other-tech-monopolies-pose-to-our-society/ 

 
Bartlett, Jamie, The People Vs Tech: How the internet is killing democracy (and how we save it), 

Ebury Press, 2018. 
 

Bastigkeit, Andrea (Hg.), Symposium Subculture - Popculture Made in Japan, Berlin, 2006. 
 

Basu, Moni, ‘Sexy Little Geisha?’ Not so much, say many Asian-Americans, 23.09.2012, in: 

https://edition.cnn.com/2012/09/26/us/sexy-little-geisha-not-so-much-say-many-asian-
americans/index.html, Stand: 01.05.2018. 

 



VIII. Literaturverzeichnis 

285 

Baudrillard, Jean, The System of Objects, [franz. Erstveröff. 1968, Le système des objets], 

London/New York 1996. 
 

Baudrillard, Jean, Der Symbolische Tausch und der Tod, Berlin 2005. 
 

Bauer-Zhao, Lisa, Moderne Kunst in Taiwan, Bielfeld 2020. 

 
Beach Lou, I Work in Chaos: The Art of Lou Beach, 27.12.2017, in: 

https://www.coverourtracks.com/single-post/2017/12/26/i-work-in-chaos-the-art-of-lou-beach, 
Stand: 23.07.2018. 

 

Beck, Ulrich, Macht und Gegenmacht im globalen Zeitalter, Neue weltpolitische Ökonomie, 
Frankfurt am Main, 2002. 

 
Beck, Ulrich, Was ist Globalisierung?, Frankfurt am Main 2007. 

 

Beck, Ulrich, Giddens, Anthony, Lash, Scott (Hg.), Reflexive Modernisierung: Eine Kontroverse, 
Frankfurt a.M. 1996. 

 
Below, Irene, Globalisierung, Hierarchisierung, Kulturelle Dominanzen in Kunst und 

Kunstgeschichte, Marburg 2005. 

 
Belting, Hans, u.a. (Hg.), The global contemporary and the rise of new art worlds, Ausst. Kat. 

ZKM, Center for Art and Media Karlsruhe, 17.09. 2011 – 5.02, 2012, Cambridge 2013. 
 

Below, Irene, Bismarck, Beatrice von(Hg.), Globalisierung/Hierarchisierung, Kulturelle 

Dominanzen in Kunst und Kunstgeschichte, Marburg 2004. 
 

Belz, Nina, Japan zahlt keine Unesco-Gelder mehr, 14.10.2016, in: https://www.nzz.ch/streit-um-
interpretation-der-geschichte-japan-zahlt-keine-unesco-gelder-mehr-ld.122002, Stand: 14.10.2016. 

 

Bennett, Milton J. (Hg.), Basic Concepts of Intercultural Communications, London, 1998. 
 

Benesch, Evelyn (Hg.), Faszination JAPAN, Monet, Van Gogh, Klimt, Heidelberg 2018. 
 

Benjamin, Walter, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, Berlin 2001 

[franz. Erstveröff. 1936]. 
 

Berndt, Jaqueline, Manga: Medium, Kunst und Material, Manga: Medium, Art and Material, 
Leipzig 2015. 

 

Berndt, Jaqueline, Subculture und Otaku – Manga und Anime in Japan als Nischenkulturen, Berlin 
2006. 

 
Bertens, Hans, Fokkema, Douwe W., International Postmodernism, Theory and literary practice, 

Philadelphia 1997. 
 

Beynon, David, Techno-cute to Superflat: Robots and Asian Architectural Futures, Minnesota 2012. 

 
Bichler, Michelle, Anime sind anders, Produktanalystischer Vergleich amerikanischer und 

japanischer Zeichentrickserien, Marburg 2004. 



VIII. Literaturverzeichnis 

286 

 

Biehl-Missal, Brigitte, Wirtschaftsästhetik, Wie Unternehmen die Kunst als Inspiration und 
Werkzeug nutzen, Wiesbaden 2011. 

 
Bijutsutechô (Hg.), Shiota Chiharu ga gan tono tatakai o ete miserumono, 19.06.2019, in: 

https://bijutsutecho.com/magazine/news/report/20030, Stand: 10.07.2019. 

 
Bijutsutechô (Hg.), Sugimoto Hiroshi ga bunka kôrô-sha ni senshutsu. `Kokui hatsuyô o bunka o 

tsûjite itte iku', 24.10.2017, in: https://bijutsutecho.com/magazine/news/headline/8513, Stand: 
1.02.2020. 

 

Bischoff, Michael (Hg.), Exotische Welten, Unterwegs mit Forschern, Künstlern und Entdeckern, 
Lmgo 2019. 

 
Blackmore, Susan, Die Macht der Meme oder die Evolution von Kultur und Geist, Heidelberg 2000 

[engli. Erstöff. 1999]. 

 
Blazwick, Iwona (Hg.), Century City, Art and Culture in the Modern Metropolis, London 2001. 

 
Boecker, Sabine, Chiharu Shiota, The Key in the Hand, in: Kunstforum International, Bd. 233/234, 

Juni-Juli 2015. 

 
Bonnefoy, Françoise (Hg.), Japon des avant-gardes: 1910 – 1970, Ausst. Kat. Centre National d’Art 

et de Culture Georges Pompidou Paris, von 9.12.1986 bis 2.3.1987, Paris 1986. 
 

Bold, Andray, Interview: Sugimoto Hiroshi, 27.05.2012, Gadabout in: 

http://gadaboutmag.com/jp/interview-hiroshi-sugimoto/, Stand: 16.02.2020. 
  

Botz-Bornstein, Thorsten, Virtual reality: the last human narrative?, Leiden ; Boston 2015. 
 

Brie, Michael, Fraser, Nancy, Polanyi-Levitt, Kari (Hg.), Karl Polanyi in Dialogue: A Socialist 

Thinker for Our Times, Montréal 2017. 
 

Brook, Timothy, Andre Schmid (Hg.), Nation Work, Michigan 2000. 
 

Brougher, Kerry, Sugimoto, Hiroshi, Müller-Tamm, Pia (Hg.), Sugimoto Hiroshi, Ausst. Kat., Mori 

Art Museum, Tokyo, von September 2005 bis Januar 2006, Hirshhorn Museum and Sculpture 
Garden, Washington, D.C., von Februar2006 bis May 2006, Modern Art Museum of Fort Worth, 

von September 2006 bis January 2007, De Young Museum, San Francisco, von Juli bis September 
2007, K20 Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen, Düsseldorf, von Juli 2007 bis January 2008, 

Museum der Moderne, Salzburg, von März bis Juni 2008, Neue Nationalgalerie, Staatliche Museen 

zu Berlin, von Juli bis Oktober 2008, Kunstmuseum Luzern, von Oktober 2008 bis Januar 2009, 
Stuttgart 2010. 

 
Bryan Hiott – Studio, https://bryanhiott.files.wordpress.com/2015/06/tvbuddha-1974.jpg, Stand: 

02:02.2021. 
 

Bryan-Wilson, Julia, Art Workers, Radical Practice in the Vietnam War era, Berkeley, Los Angeles, 

London 2010. 
 

BS Nippon Corporation, katô koji no honki-taidan, Kôji-damashii, gesuto Sugimoto Hiroshi, 



VIII. Literaturverzeichnis 

287 

22.08.2013. 

 
Bunka-chô Kokuritsu jôhôgaku kenkyûsho, Cultural Heritage Online, kajûjûchôjû-makie-raden-

seigan, https://bunka.nii.ac.jp/index.php, ohne Datum, Stand: 23.12.2020. 
 

Bunka-chô Kokuritsu jôhôgaku kenkyûsho, Cultural Heritage Online, 

https://bunka.nii.ac.jp/heritages/detail/221397, Stand: 20.02.2020. 
 

Bunka-chô Kokuritsu jôhôgaku kenkyûsho, Cultural Heritage Online, 
https://bunka.nii.ac.jp/heritages/detail/217527, Stand: 15.01.2020. 

 

Bunka-chô Kokuritsu jôhôgaku kenkyûsho, Cultural Heritage Online, 
https://bunka.nii.ac.jp/db/heritages/detail/149048, Stand:22.03.2022. 

 
Bunka-chô Kokuritsu jôhôgaku kenkyûsho, Cultural Heritage Online, 

https://bunka.nii.ac.jp/heritages/detail/410581, Stand: 27.06.2023. 

 
Buruma, Ian, Margalit, Avishai, Okzidentalismus, der Weste in den Augen seiner Feinde, Carl 

Hanser Verlag, München 2005. 
 

Byodoin, https://www.byodoin.or.jp/learn/sculpture/, Stand: 23.05.2023. 

 
Cangiani, Michele, Thomasberger, Claus (Hg.), Chronik der großen Transformation: Artikel und 

Aufsätze (1920 - 1945), Menschliche Freiheit, politische Demokratie und die Auseinandersetzung 
zwischen Sozialismus und Faschismus, Bd. 1, Marburg 2002. 

 

Cangiani, Michele, Thomasberger, Claus (Hg.), Chronik der großen Transformation: Artikel und 
Aufsätze (1920 - 1945), Menschliche Freiheit, politische Demokratie und die Auseinandersetzung 

zwischen Sozialismus und Faschismus, Bd. 2, Marburg 2003. 
 

Cangiani, Michele, Thomasberger, Claus (Hg.), Chronik der großen Transformation: Artikel und 

Aufsätze (1920 - 1945), Menschliche Freiheit, politische Demokratie und die Auseinandersetzung 
zwischen Sozialismus und Faschismus, Bd. 3, Marburg 2005. 

 
Carpenter, John T., Designing nature, the Rinpa aesthetic in Japanese art, Ausst. Kat., Metropolitan 

Museum of Art, New York, von 26.05.2012, bis 13.01.2013, New York 2012. 

 
Castro Varela, María do Mar, Dhawan, Nikita (Hg.), Postkoloniale Theorie, Eine kritische 

Einführung, Bielefeld 2006. 
 

Cave, Peter, Introduction: children, education, and media in Japan and its empire, Kyoto 2014. 

 
CEAS UChicago, Wilderness as Method, Contemporaneity as Method - Reiko Tomii, CEAS 

Lecture Series, April 3, 2019, in: https://www.youtube.com/watch?v=y409pOcdl9o, veröffentlicht 
am 08.05.2019, Stand: 25.08.2021.  

 
Chamberlain, Basil Hall, A Handbook for travellers in Japan incl. the whole Empire from Yezo to 

Formosa, London 1901. 

 
Chamberlain, Basil Hall, Things Japanese being notes on various subjects connected with Japan: for 

the use of travellers and others, London 1905. 



VIII. Literaturverzeichnis 

288 

 

Chandès, Hervé, Sugimoto, Hiroshi, Fondation Cartier pour l'art contemporain (Hg.), Hiroshi 
Sugimoto – conceptual forms, Ausst. Kat. Paris, Fondation Cartier pour l'art contemporain, 

von .13.11.2004 bis 27.02.2005, Arles 2004. 
 

Cho, Margaret, Harajuku Girls, 31.10.2005, in: https://margaretcho.com/2005/10/31/harajuku-girls/, 

Stand: 05.01.2020. 
 

Chow, Rey, Ethics After Idealism: Theory-Culture-Ethnicity-Reading, Bloomington, Indianapolis 
1998. 

 

Chong, Alan (Hg.), Christianity in Asia, sacred art and visual splendour, Singapur 2016. 
 

Chuang, Chien-Hui, Ôgai no kikai shousetsu meijiki no shinreigaku no ryuukou Tono kan Ren o 
megutte, Ôsaka 2012. 

 

Chuang, Chien-Hui, Sôseki no bungei-kan to shinrei-gaku, Ôsaka 2013. 
 

C.I.H.A. Tokyo Colloquium 1991 (Hg.), Bijutsushi ni okeru Nihon to Seiyô, JAPAN AND 
EUROPA IN ART HISTORY, Tokyo 1991. 

 

Clark, Timothy (Hg.), Hokusai, beyond the great wave, London 2017. 
 

Clark, Timothy (Hg.), Shunga: sex and pleasure in Japanese art, Ausst. Kat., The British Museum, 
London, von 03.10.2013 bis 05 01. 2014, London 2013. 

 

Clifford, Rebecca, Cleansing History, Cleansing Japan: Kobayashi Yoshinori’s Analects of War and 
Japan’s Revisionist Revival, in: NISSAN OCCASIONAL PAPER SERIES NO. 35, 2004, 

http://www.nissan.ox.ac.uk/sites/sias/files/documents/NOPS35_0.pdf, Stand: 21.08.2016. 
 

Cohen-Solal, Annie, Centre Pompidou (Hg.), Magiciens de la terre, retour sur une exposition 

légendaire ; 1989 – 2014, Ausst. Kat. Paris, Centre Pompidou, von 2.07.2014 bis 08.09.2014, Paris 
2014. 

 
ColBase, Integrated Collections Database of the National Institutes for Cultural Heritage, Japan, 

https://colbase.nich.go.jp/collection_items/tnm/H-86?locale=ja, Stand: 29.06.2023. 

 
Collins, Lisa Gail, Crawford, Margo Natalie; Nelson, Alondra, Jones, Kellie; Smethurst, James; 

Walters, Wendy; Pollard, Cherise; Duganne, Erina; Smith, Cherise; Gussow, Adam, New Thoughts 
on the Black Arts Movement, Piscataway, New Jersey 2006. 

 

Condry, Ian, Anime Creativity Characters and Premises in the Quest for Cool Japan, Sage 
Publications, 2009. 

 
Cross, Tim, Ideologies of Japanese Tea, Subjectivity, Transience and National Identity, Leiden 

2009. 
 

Dalon, Laure, Nagata, Seiji (Hg.), Hokusai, Ausst. Kat. Grand Palais, Galeries Nationales, 

01.10.2014 bis 20.11.2014, 01.12.2014 bis 18.01.2015, Paris 2014. 
 

Darling, Michael (Hg.), Takashi Murakami – The octopus eats its own leg, New York 2017. 



VIII. Literaturverzeichnis 

289 

 

Darsie, M., Alexander, Bartholomew, Ryan, Erica, Battle, Walker Art Center (Hg.), International 
Pop, Ausst. Kat. Walker Art Center, von 11.04.2015 bis. 29.08.2015, Dallas Museum of Art, von 

11.10.2015 bis 17.01.2016, Philadelphia Museum of Art, 18.02.2016 bis 15.05.2016, New York 
2015. 

 

Dawkins, Richard, Das egoistische Gen, Heidelberg 2007 [engl. Erstveröff. 1976]. 
 

Delank, Claudia, Das imaginäre Japan in der Kunst, München 1996. 
 

Denizel, Birgit u.a. (Hg.) Ewald Gäßler und Peter Springer, Paris im Japanfieber, Meisterwerke des 

japanischen Farbholzschnitts begeistern französische Künstler von Degas bis Vallotton ; [aus Anlass 
der Ausstellung im Horst-Janssen-Museum Oldenburg von 14. Oktober 2007 bis zum 20. Januar 

2008], Oldenburg 2007. 
 

Dennett, Daniel C., Darwin's Dangerous Idea: Evolution and the Meanings of Life, New York, 

Durham, NC 1995. 
 

Dery, Mark (Hg.), Flame Wars: The Discourse of Cyberculture, Durham, NC 1994. 
 

Dery, Mark, Cyber, die Kultur der Zukunft, Berlin 1997. 

 
Dietmar, Rothermund (Hg.), Memories of post-imperial nations, Cambridge University Press, New 

Delhi, India, 2015. 
 

Die Zeit (Hrsg.): Nach uns die Asiaten? Die pazifische Herausforderung. Zeitpunkte Nr. 4/1995. 

 
Giddens, Anthony, The consequences of modernity, Cambridge 1991. 

 
Dinitto, Rachel, Narrating the cultural trauma of 3/11: the debris of post-Fukushima literature and 

Film, in: Japan Forum, Vol.26, London, 2014. 

 
Dobson, Sebastian, Arqué, Sabine, Taschen GmbH (Hg.), Japan 1900, a portrait in color = Japan um 

1900 : ein Porträt in Farbe = Le Japon vers 1900 : portrait en couleurs, Köln 2021 
 

Dohm, Katharina (Hg.), Diorama - Erfindung einer Illusion, Köln 2017. 

 
Doryun Chong, Michio Hayashi (Hg.), Tokyo 1955 - 1970: a new Avant-garde Tokyo 1955 – 1970, 

Ausst. Kat. 18.11.2012 bis 25.02.2013, The Museum of Modern Art, New York 2012. 
 

Doryun Chong, Michio Hayashi, Kenji Kajiya, Fumihiko Sumitomo (Hg.), From postwar to 

postmodern, art in Japan, 1945 — 989, New York 2012. 
 

Duncan, Carol, Civilizing Rituals, Inside Public Art Museums, London, New York 1995. 
 

Economic and Social Research Institut (Hg.), nichibei boueki masatsu, 01.01.2004, in: 
http://www.esri.go.jp/jp/prj/sbubble/history/history_01/analysis_01_01_04.pdf, Stand: 03.07.2019. 

 

Elsesser, Corinne, Das japanische Vorbild: Raumkonzeptionen bei Josef Frank und Bruno Taut, ein 
Beitrag zur Ideengeschichte der modernen Architektur, Berlin 2021. 

 



VIII. Literaturverzeichnis 

290 

Eshun, Kodwo, Further Considerations of Afrofuturism, in: The New Centennial Review, summer 

2003, Vol. 3, No. 2, globalicities, possibilities of the globe, S. 287-302, Michigan 2003. 
 

Einstein, Karl, Der frühere Japanische Holzschnitt, Berlin 1955. 
 

Eisler, Colin, TOLD BY LINE – PRINT SERIESʼ UT PICTURE ISTORIA, in: C.I.H.A. Tokyo 

Colloquium 1991 (Hg.): JAPAN AND EUROPA IN ART HISTORY, bijutsushi ni okeru nihon to 
seiyo, 1991. 

 
Emura, Tomoko, Ogata Korin's Time in Edo and Changes in his Brushwork: Focusing on A 

Budding Plum Tree in the Freer Gallery of Art, in: The bijutsu kenkiu: the journal of art studies, No. 

421, 21.03.2017. 
 

E-Museum, National Treasures & Impotant Cultural Properties of National Institutes for Cultural 
Heritage, Japan, 

https://emuseum.nich.go.jp/detail?content_base_id=100321&content_part_id=002&langId=ja&web

View=, Stand: 22.06.2023. 
 

Erben, Dietrich, Tauber, Christine (Hg.), Politikstile und die Sichtbarkeit des Politischen in der 
Frühen Neuzeit, Passau 2016. 

 

Favell, Adrian, Before and After Superflat, A Short History of Japanese Contemporary Art 1990-
2011, Hong Kong 2011. 

 
Fields, Jill (Hg.), Entering the picture, Judy Chicago, the Fresno Feminist Art Program, and the 

collective visions of women artists, New York 2012. 

 
Feeney, Nolan, Gwen Stefani: I Don't Regret the Harajuku Girls at All, 08.12.2014, in: 

https://time.com/3622594/gwen-stefani-harajuku-girls-spark-the-fire/, Stand: 05.01.2020. 
 

Figgess, John, London. Royal Academy, The Great Japan Exhibition. The Art of the Edo Period 

1600-1868, The Burlington Magazine Publications, Band 124, Heft 947, 01.02.1982. 
 

Fischer, Jean, The Other Story and the Past Imperfect, in: Tate Papers Issue 12 2009, London 2009. 
 

Forrer, Matthi (Hg.), Hokusai, New York 1988. 

 
Fox, Howard N. (Hg.), A Primal Spirit, Ten Contemporary Japanese Sculptors, Ausst. Kat. Hara 

Museum ARC, 10.03.1990 -15.04.1990 Gunma, 17.06.1990 - 26.08.1990 Los Angeles County 
Museum of Art, Los Angeles, Museum Contemporary Art, Chicago 25.10 – 01.01.1991, Moden Art 

Museum of Fort Worth 17.02.1991 – 28.04.1991, National Gallery Canada, Ottawa 28.06 – 

22.09.1991, New York 1990. 
 

Frabetti, Giuliano, Museo d'Arte Orientale E. Chiossone, Genova, Rom 1993. 
 

Freedman, Alisa (Hg.), Modern Girls on the Go: Gender, Mobility, and Labor in Japan, Stanford 
2013. 

 

Fry, Edward (Hg.), The Guggenheim Reader Series, Modern Asian Art, New York 2013. 
 

Frigeri, Flavia, Morgan, Jessica u.a.(H.g.), The EY exhibition - the world goes pop, Tate Modern 



VIII. Literaturverzeichnis 

291 

London, Ausst. Kat., 17. 09. 2015 bis 24.01. 2016, London 2015. 

 
Frois, P. Luis, Die Geschichte Japans (1549-1578), nach der Handschrift der Ajudabibliothek in 

Lissabon übersetzt und Kommentiert von G. Schurhammer und Ernst Arthur Voretzsch, Leipzig 
1928. 

 

Frühstück, Sabine, Uneasy Warriors: Gender, Memory, and Popular Culture in the Japanese Army, 
Berkerley 2007. 

 
Fuji, Noriatsu, Fujiwara, Sakihei, senrigan-jikken-roku, Tokyo 1911. 

 

Fujikake, Shizuya. Japanese Woodblock Prints, Tokyo 1938. 
 

Fujikura, Yoshiro, Abe akie fujin ga meiyo komon no ibento, daihyô-sha wa shinkô shûkyô no 
kyôso-sama, 10.10.2017, in: http://dailycult.blogspot.com/2017/10/blog-post_10.html, Stand: 

10.09.2020. 

 
Fujikura, Yoshiro, Abe akie-shi mo kanyo shite ita okaruto jinja no reisai ni sanretsu shite mita, 

10.09.2010, in: https://hbol.jp/227925, Stand: 10.09.2020. 
 

Fujioka, Hiroyasu, "JAPANESENESS" AMONG THE JAPANESE ARCHITECTS WHO 

SUPPORTED RATIONALISM IN THE LATE 1920S AND THE 1930S, in: Journal of Architecture 
and Planning, Vol. 412, 1990. 

 
Fujioka, Wakao, Discover Japan no shôgeki futatabi, 12.2010, in: 

https://web.archive.org/web/20101227025252/http://voiceplus-

php.jp/archive/detail.jsp?id=355&nif=false&pageStart=0, Stand: 18.12.2020. 
 

Fujitani, Takashi, Tennô no Pêjento, Tokyo 1994. 
 

Fukada, Shinya (Hg.), Fujisan, Tokyo 1965. 

 
Gagoisan Gallery, Nobuo Tsuji vs. Takashi Murakami, 22.02.2018, in: Nobuo Tsuji vs. Takashi 

Murakami, Gagosian Quarterly, Stand: 02.03.2020. 
 

Gagoisan Gallery, Takashi Murakami November 13, 2010–January 22, 2011 Rome 

https://gagosian.com/exhibitions/2010/takashi-murakami/, Stand: 05.23.2023. 
 

Gaitanidis, Ioannis, At the forefront of a ‘spiritual business’: independent professional spiritual 
therapists in Japan, in: Japan Forum Routledge, 2011, 

http://www.tandfonline.com/action/journalInformation?journalCode=rjfo20&, Stand: 29.01.2016. 

 
Gaensheimer, Susanne (Hg.), Museum global: Mikrogeschichten einer ex-zentrischen Moderne, 

Düsseldorf 2018. 
 

Gärtner, Barbara, Die Welt zwischen null und eins: Ryoji Ikeda im Kunstmuseum Wolfsburg, 
11.03.2020, in: https://www.ad-magazin.de/article/ryoji-ikeda-kunstmuseum-wolfsburg, Stand: 

02.20.2021. 

 
Gartlan, Luke, A career of Japan, Baron Raimund von Stillfried and early Yokohama photography, 

Leiden/Boston 2016. 



VIII. Literaturverzeichnis 

292 

 

Gebhardt, Lisette, CHRISTENTUM, RELIGION, IDENTITÄT, EIN THEMA DER MODERNEN 
JAPANISCHEN LITERATUR, Frankfurt am Main 1999. 

 
Gebhardt, Lisette, „Cool Japan“. Entstehung, Wirkung und Analyse eines Phänomens, in: „Cool 

Japan Studies“. Japanologie Frankfurt, 2008. 

 
Gebhardt, Lisette, Le Blanc, Thomas (Hg.), Phantastik aus Japan, Nô-Theater, Manga und 

Nobelpreisträger, Eine Exkulsion in japanische Anderswelten, Literarischen Symposion der 
Phantastischen Bibliothek Wetzlar und der Japanologie der Goethe-Universität Frankfurt a.M., 

2012. 

 
Golovnin, Vasilij M., Memoirs of a captivity in Japan 1811-1813, Volume 1, Hong Kong 1973. 

 
Golovnin, Vasilij M., Memoirs of a captivity in Japan 1811-1813, Volume 2, Hong Kong 1973. 

 

Golovnin, Vasilij M., Memoirs of a captivity in Japan 1811-1813, Volume 3, Hong Kong 1973. 
 

Gonda, Yanosuke, gorakugyôsha no gun, Tokyo 1923. 
 

Grabowski, Jörn, Winter, Petra (Hg.), Zwischen Politik und Kunst: die Staatlichen Museen zu 

Berlin in der Zeit des Nationalsozialismus, Köln 2013. 
 

Graeber, David, Schulden, Die ersten 5.000 Jahren, München 2014 [Erstveröff. 2011]. 
 

Gunkel, Christoph, Einfach ins Meer springen und mich ertränken, 23.06.2015, in: 

https://www.spiegel.de/geschichte/japan-vs-suedkorea-streit-um-welterbe-plaene-a-1040239.html 
Stand: 15.11.2020. 

 
Guthmann, Thierry, Nationalist Circles in Japan Today: The Impossibility of Secularization, In 

Japan review, 2017 (30), p.207-225, Stand: 15.12.2020. 

 
Grajdian, Maria M., Takahata Isao, Frankfurt am Main 2010. 

 
Gras Balaguer, Menene (Hg.), Chiharu Shiota, The Hand Lines, Barcelona 2014. 

 

Grassmuck, Volker, Geschlossene Gesellschaft, mediale und diskursive Aspekte der „drei 
Öffungen“ Japans, München 2002. 

 
Groll, Tina, 1,4 Milliarden Menschen arbeiten unter widrigen Umständen, in: 

https://www.zeit.de/wirtschaft/2018-05/niedriglohn-digitalisierung-atlas-arbeitswelt-boeckler-

institut-kluft?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F, in: ZEIT 05.07.2018. 
 

Groys, Boris, Über das Neue, Versuch einer Kulturökonomie, München/Wien 1992. 
 

Grünewald, Dietlich (Hg.), Struktur und Geschichte der Comics, Beiträge zur Comicsforschung, 
Magdeburg, 2010. 

 

Haase, Amine, Die Faszinazion des Fernen Ostens, in: Kunstforum Bd. 230, 2014/2015. 
 

Hakamata, Hiroyo (Hg.), Hokusai and Japonisme, Toyko 2017. 



VIII. Literaturverzeichnis 

293 

 

Handô, Kazutoshi/Hosaka, Masayasu (Hg.), zokugun no shôwashi, Tokyo 2015. 
 

Handô, Kazutoshi, shôwa-shi 1926-1945, Tokyo 2016 [Erstveröff. 2009]. 
 

Haneda, Masashi, Oka, Mihoko (Hg.), A Maritime History of East Asia, Melbourne 2019 [jap. 

Erstveröff. 2013]. 
 

Hara, Takshi, Naze Aum mo sôkagakkai mo Fujisan ni shûketsu shita ka, 25.12.2019, in: 
https://president.jp/articles/-/31667, Stand: 2019.30.12. 

 

Harari, Yuval Noah, SAPIENS: A Brief History of Humankind, München 2014 [hebräisch. 
Erstveröff. 2011.]. 

 
Harari, Yuval Noah, HOMO DEUS, Eine Geschichte von Morgen, München 2017 [hebräisch. 

Erstveröff. 2015,2016.]. 

 
Harari, Yuval Noah, 21 Lektionen für das 21. Jahrhunderts, 1. Aulage, München 2018. 

 
Harashima, Yoichi, geisha, JapanKnowledge, Complete Japanese Encyclopedia, Tokyo 2001. 

 

Hardach-Pinke, Irene (Hg.), Japan – eine andere Moderne, Tübingen 1990. 
 

Harvey, David, The condition of postmodernity, an enquiry into the origins of cultural change, 
Oxford 1990 [Erstveröff. 1989]. 

 

Harvey, David, Neoliberalism as Creative Destruction, The Annals of the American Academy of 
Political and Social Science, Vol. 610, März 2007. 

 
Hasegawa, Kanae, London is a place to develop ideas, while New York is a place to realise them, 

in: Where They Create Japan Frame, 29.12.2019, Tokyo, in: 

https://www.frameweb.com/article/london-is-a-place-to-develop-ideas-while-new-york-is-a-place-
to-realise-them, Stand: 05.08.2020. 

 
Haselsstein, Ulla, Hijiya-Kirschnereit, Irmera, Ggersdorf, Catrin, Giannoulis, Elena, The Cultural 

Career of Coolness, Discourses and Practices of Affect Control in European Antiquity, the United 

States, and Japan, Lanham u.a. 2013. 
 

Haskel, Jonathan, Westlake, Stian, Capitalism without Capital: The Rise of the Intangible Economy, 
Princeton, New Jersey 2018. 

 

Honour, Hugh, Chinoiserie, The vision of Cathay, London 1961. 
 

Husslein-Arco, Agnes (Hg.), Die sinnliche Linie, Klimt - Schmalix - Araki - Takano und der 
japanische Holzschnitt; [im Museum der Moderne, Salzburg, Rupertinum, 14. Mai 2005 - 17. Juli 

2005] = The sensual line, Salzburg 2005. 
 

Hasumi, Shinya, Symposium azuchijôno zu-byôbu dokoni kenkyûsha hôkoku, 30.06.2019, in: 

https://mainichi.jp/articles/20190630/ddl/k25/040/274000c, Stand: 15.02.2020. 
 

Hatanaka, Akihiro, arâki ha naze jidai to kairi-shitanoka?, moto-tantô-henshûsha ga akasu, 



VIII. Literaturverzeichnis 

294 

19.05.2018 in: https://gendai.ismedia.jp/articles/-/55709?imp=0, Stand: 20.05.2018. 

 
Hayakawa, Tadanori, nippon sugoi monogatari no gensou, 18.05.2017, in: 

https://imidas.jp/sensoutoheiwa/1/?article_id=l-73-017-17-05-g676, Stand: 18.05.2017. 
 

Hayashi, Tadamasa, Histoire de l'art du Japon 1900, Paris 1900. 

 
Hayashiya, Tatsusaburô (Hg), cha no bijutsu, Tokyo 1965. 

 
Hein, Michael, Hüners Michael, Michaelsen, Torsten (Hg.), Ästhetik des Comic, Berlin 2002. 

 

Heise, Jens (Hg.), Die Kühle Seele, Selbstinterpretation der japanischen Kultur, Frankfurt am Main, 
1990. 

 
Heß, Pascal, Arruda, Tereza, Reis, Olaf, Strebelow, Kunsthalle Rostock (Hg.), Chiharu Shiota – 

Unter der Haut: = Chiharu Shiota – Under the skin, Ausst. Kat. Kunsthalle Rostock, von 05.05.2017 

bis 18.06.2017, Berlin 2017. 
 

Hickman, Money (Hg.), The paintings of Jakuchû, Ausst. Kat. 1989, Asia Society Galleries New 
York, von 05.10.1989 bis 06.12.1989, Los Angels County Museum of Art, von 21.12.1989 bis 

02.02.1990, New York 1989. 

 
Higashi, Kunimasa, A STUDY ON THE DESCRIPTIONS ABOUT ISE SHRINE IN MODERN 

PERIOD, On the Japanese literatures of architecture history, fine arts history, and shinto history 
between 1890s and 1920s, in: Journal of Architecture and Planning, Vol.68, Issue 552, 2003. 

 

Hijiya-Kirschnereit, Irmela, Das Ende der Exotik, Zur japanischen Kultur und Gesellschaft der 
Gegenwart, Frankfurt am Main 1988. 

 
Hijiya-Kirschnereit, Irmela (Hg.), Überwindung der Moderne? Japan am Ende des zwanzigsten 

Jahrhunderts, Frankfurt am Main 1996. 

 
Hijiya-Kirschnereit, Irmela, Bierwirth, Gerhard (Hg.), Yukio Mishima, Poesie, Performanz und 

Politik, München 2010. 
 

Hirdina, Karin, Reschke Renate (Hg.), Ästhetik. Aufgabe(n) einer Wissenschaftsdisziplin, Freiburg 

im Breisgau 2004. 
 

Hirayama, Noboru, Changes in the Pilgrimage to shrines for Determining the Fortuitous Direction 
in Tokyo and Osaka in the Meiji and the Taisyo Period(<Special Issue>City and Transportation II: 

Sightseeing, Pleasure Trip, and Pilgrimage), Tokyo 2016. 

 
Hirayama, Noboru, Modern Pilgrimage to Shrines and Temples: an Essay on Research Viewpoints 

and Methods, Tokyo 2019. 
 

History Guide, https://history-g.com/images/view/1011, Stand: 05.23.2023. 
 

Ho, Jennifer Ann, Racial ambiguity in Asian American culture, New Brunswick 2015. 

 
Hobsbawm, Eric, Ranger, Terence, The Invention of Tradition, New York 2012 [Erstveröff. 1983]. 
 



VIII. Literaturverzeichnis 

295 

Holland, Allison, Mori Mariko and the Art of Global Connectedness, in: Intersections: Gender and 

Sexuality in Asia and the Pacific Issue 23. November 2009. 
 

Honnef, Klaus, Japan der Avantgarden 1910-70, Centre Pompidou Paris, bis 2.3.1987, Kunstforum 
International, Bd. 88, 1987. 

 

Hood, Woodrow, Gendrich, Cynthia, Memories of the Future: Technology and the Body in Dumb 
Type's Memorandum, in: A Journal of Performance and Art , Jan., 2003, Vol. 25, No. 1, Baltimore Md 
2003. 

 

Horikawa, Tomohiro (Hg.), kodomo ocha jiten, Shizuoka 2012. 
 

Horkheimer, Max, Adorno, W. Theodor, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt am Main 1969. 

 
Horncastle, Mona (Hg.), Klimt & Shunga, explizit Erotisches aus Wien und Japan, Bernried am 

Starnberger See, 2016. 
 

Hosokibara, Seiki, nihon-manga-shi, Tokyo 1924. 

 
Hosono, Masanobu, Edo Kanô to Hôgai, Tokyo 1978. 

 
Hutchinson, Rachael, Nagai Kafû's occidentalism: defining the Japanese self, New York 2011. 

 

Hutter, Michael, Wertwechselstrom, Texte zu Kunst und Wirtschaft, Hamburg 2010. 
 

Ideta, Kyzuhisa, Manyôushû ni yoma reta yama, Nara 2006. 
 

Ienaga, Saburô, Nihon bunka-shi, iwanami-shinsho, Tokyo 1982. 

 
Ienaga, Saburô (Hg.), nihon no rekishi 4, Meiji-ishin, Tokyo 1977. 

 
Ienaga, Saburô (Hg.), nihon no rekishi 5, Meiji kokka to minshû, Nihon no shihon shugi to Ajia, 

Tokyo 1977. 

 
Ienaga, Saburô (Hg.), nihon no rekishi 6, Taishô demokurashî. Sensô e no michi, Tokyo, 1977. 

 
Iida, Kenichi (Hg), nihon kindai sisou taikei 14, kagaku to kijutsu, Tokyo 1989 [jap. Erstveröff. 

1988]. 

 
Iida, Takayo (Hg.), Mariko Mori, Oneness, Ausst. Kat. Groninger Museum, von 29.4.bis 2.9.2007, 

ARoS Aarhus Kunstmuseum, von 4.10.2007 bis 27.1.2008, Ostfildern 2007. 
 

Ikai, Hisashi, nihon-bunka o karada de kanjiru basho, sugimoto hiroshi san ga tegaketa enoura-

sokkôjo, 12.10.2019, in: https://discoverjapan-web.com/article/14218, Stand: 18.02.2019. 
 

Ikeda, Asato, The Politics of Painting, Fascism and Japanese Art during the second World War, 
Honolulu 2018. 

 

Ikeda, Ryoji, Marcella, Lista, Centre Pompidou (Hg.), Ryoji Ikeda – continuum, commissariat de 

l'exposition, Ausst. Kat. Paris, Centre Pompidou, 06.15.2018 – 28.08.2018, Paris 2018. 

 



VIII. Literaturverzeichnis 

296 

Ikeda, Ryoji, https://www.ryojiikeda.com/, o.D., Stand: 22.08.2020. 

 
Ikegami, Eiko, The Taming of the SAMURAI, Cambridge 1995. 

 
Ikegami, Eiko, The great migrator, Robert Rauschenberg and the global rise of American art, 

Cambridge 2010. 

 
Inaga, Shigemi, shirakaba to zoukei-bijutus, saikou, sezannu-rikai o chuushin ni, in Französisch: La 

revue Shirakaba et les beaux-arts, autour de “Cézanne” et du “Post-Impressionnisme”, in: HIKAKU 
BUNGAKU Journal of Comparative Literature, Vol. 38, S. 76-91, 1996. 

 

Inaga, Shigemi, kaigo no tôhô, orientarizumu kara japonizumu e, Nagoya 1999. 
 

Inaga, Shigemi, Seiyô hakurai no shoseki jôhô to Tokugawa Nihon no shikaku bunka no henbô, 
(engl. Illusting the Imagination: Western Books andthe Transformation of Visual Culture in 

Tokugawa Japan 1730-1830), Tokyo, 2005. 

 
Inaga, Shigemi, Fister, Patricia (Hg.), Traditional Japanese Art and Crafts in the 21. st Century, 

Reconsidering the Future from an International Perspective, Kyoto 2007. 
 

Inaga, Shigemi (Hg.) Questioning Oriental Aesthetics and Thinking: Conflicting Vision of „Asia“, 

Under the Colonial Empires, Kyoto 2010. 
 

Inaji, Yasuo, The third scroll of the "animal caricatures", in: bigaku, Aesthetics, Vol.27, Issue1, 
S.32-44. 

 

Independent Administrative Institution National Museum of Art, 
https://search.artmuseums.go.jp/records.php?sakuhin=11455, Stand: 25.06.2022. 

 
Inoue, Shoichi, Senji-ka Nihon no kenchikka, Art kitchu japanesuku Tokyo 1995. 

 

Ishii, Motoko, A study on the Introduction of J.-P. Sartre to Japan: From the Perspective of the 
History of Publishing, Kyoto 2006. 

 
Ishimoto, Yasuhiro, Isozaki, Arata, Katsura Villa: space and form, New York 1987. 

 

Isozaki Arata, Hino Naohiko, Around "Japanese Urban Space": "Kenchiku Bunka","MA-Espacel 
Temps auJapon", Festival D'Automne á Paris, Jacques Derrida | Isozaki Arata, Hino Naohiko, in: 10 

+ 1, No. 37, Tokyo 2004. 
 

Isozaki Arata, Hino Naohiko, KATSURA/ Taut: As a Multilayered Text, in: 10 + 1, No. 42, Tokyo 

2006. 
 

Iwao, Seiichi, nihon no rekishi 14, sakoku, Tokyo 1966. 
 

Ivy, Marilyn, Discourses of the Vanishing, Modernity Phantasm Japan, Chicago 1995. 
 

Iwabuchi, Koichi, De-westernisation, inter-Asien referencing and beyond, in: European Jounal of 

Cultural Studies, California 2014. 
 

Iwabuchi, Koichi, Pop-culture diplomacy in Japan: soft power, nation branding and the question of 



VIII. Literaturverzeichnis 

297 

‘international cultural exchange’, International Journal of Cultural Policy 2015. 

 
Iwabuchi, Koichi, Resilient Borders and Cultural Diversity, Internationalism, Brand Nationalism, 

and Multiculturalism in Japan, New York 2015. 
 

Iwai, Shigeki, The Foramation Process of "Japanese Aesthetic Concepts: Why Did chado Come to 

be Associated with the Words Wabi and Sabi?, Osaka 2006. 
 

Iwai, Shigeki, The Formation Process of "Japmanese" Aethetic Concepts: When Did Noh Become 
Associated with the Word Yugen, Kyoto 2005. 

 

Iwasaki, Chikatsugu, nihonbunkaron to sinsoubunseki, Tokyo 1989. 
 

Jahn, Andrea; In Interview with Chiharu Shiota, Bielefeld 2016. 
 

Japan Expo, The history of Japan Expo, in: https://www.japan-expo-paris.com/en/info/the-history-

of-japan-expo_474.htm, 03.03.2020, Stand: 05.09.2020. 
 

JBpress, https://jbpress.ismedia.jp/articles/-/64703?page=2, Stand: 09.01.2022. 
 

Jesty, Justin, Art and Engagement in Early Postwar Japan, New York 2018. 

 
Jones, Amelia, Heathfield, Adrian (Hg.), Perform, Repeat, Record, Live Art in History, Bristol, 

England, Chicago, Illinois 2012. 
 

Johnson, Hiroko, Western influences on Japanese art : the Akita Ranga Art School and foreign 

books, Amsterdam 2005. 
 

Jones, Hanzel, J, Live machines: hired foreigners and Meiji Japan, Tendelten Kent 1980. 
 

Jones, Meghen, Cort, Louise A., Ceramics and Modernity in Japan, London/New York 2020. 

 
Juneja, Monica, Schenk, Gerrit Jasper (Hg.), Disaster as Image Iconographies and Media Strategies 

across Europe and Asia, Regensburg 2014. 
 

Kado, Kazunori, The Environmental Thought in GHIBLI’s Movies A Consideration concerned with 

the Japanese-style climate, Hokkaido 2016. 
 

Kadokawashoten-henshû-bu (Hg.), Nihon-emakimono-zenshû, Chôjûgiga, Tokyo 1959. 
 

Kagesato, Tetsuro, doitsu hyôgen-ha to Nihon kindai bijutsu, Mie 1984. 

 
Kagesato, Tetsuro, Nihon no Inshô-ha, Tokyo 1977. 

 
Kam, Thiam Huat, The Anxieties that Make the ‘Otaku’: Capital and the Common Sense of 

Consumption in Contemporary Japan in Japanese Studies, Vol.33(1), 2013, S.39-61. 
 

Kamata, Tôji, jiburi ni miru kami, in: Tokushima-Shimbun, 01.05.2013. 

 
Kameda, Kazuko, sugimoto hiroshi no nihonbijutsushi, Kanazawa 2013. 

 



VIII. Literaturverzeichnis 

298 

Kanda, Fusae, Behind the Sensationalism: Images of a Decaying Corpse in Japanese Buddhist Art, 

The Art Bulletin, März. 2005, Vol. 87, No. 1, New York 2005. 
 

Kano, Hiroyuki, Kanai, Morimichi (Hg.), Jakuchû, Kyoto 1993. 
 

Kaplan, E. Ann, Looking for the other: feminism, film, and the imperial gaze, New York 1997. 

 
Karasawa, Masahiro, Imai, Yôko, Kida, Takuya (Hg.), Ôsaka Expo 70, Design Project, Tokyo 2015. 

 
Kasahara, Chiaki (Hg.), Superflat: Takashi Murakami, Tokyo 2000. 

 

Katsushika, Hokusai, ehon saishiki tsu, Edo (Tokyo) 1848, in: 
https://www.britishmuseum.org/collection/object/A_1979-0305-0-465-1, Stand in: 09.11.2020. 

 
Kawakita, Michiaki, kindaibijutsu no nagare, Tokyo 1965. 

 

Kawabata, Yasunari, Utsukishii Nihon no Watashi, Tokyo 1968. 
 

Kawana, Sari, Murder Most Modern - Detective Fiction and Japanese Culture, Minnesota 2008. 
 

Kawase, Takaya, Teikoku no danzetsu to jizoku, Kyoto 30.12.2015. in: 

https://repository.kulib.kyoto-u.ac.jp/dspace/bitstream/2433/204508/1/108_69.pdf, Stand: 
02.12.2020. 

 
Keizaisangyôshô (Hg.), wagakuni-kigyô to higashi-ajia no kakawari, 02.03.2014 in: 

https://www.meti.go.jp/report/tsuhaku2014/2014honbun_p/pdf/2014_02-03-02.pdf, Stand: 

15.11.2021. 
 

Keynes, John Maynard, Allgemeine Theorie der Beschäftigung, des Zinses und des Geldes, Ü.d. 
Liebert, Nicola, Berlin 2017 [engl. Erstveröff. 1936]. 

 

Kida, Takuya, ekkyôsuru nihonjin, nihonjin ga yumemita ajia, 1910 -1945, Ausst. Kat. Tokyo, 
National Crafts Museum Tokyo, 24.04.2012 bis26.07.2012, Tokyo 2012. 

 
Kida, Takuya, Japanese Crafts and Cultural Exchange with the USA in the 1950s, Soft Power and 

John D. Rockefeller III during the Cold War, In: Journal of design history, 2012, Vol.25 (4), S.379-

399, 2012. 
 

Kikuchi, Yuko, Japanese Modernisation and Mingei Theory: Cultural Nationalism and Oriental 
Orientalism, Richmond 2004. 

 

Kitazawa, Noriaki, kyôkai no bijutsushi, Tokyo 2000. 
 

Klein, Bettina, Kano Eitoku, Frankfurt am Main 1992. 
 

Klein, Christina, Cold War Orientalism, Berkeley 2003. 
 

Klein, Jennie, Review, Re Re Re: The Originality of Performance and Other (Post)Modernist Myths 

Reviewed Work(s): Perform, Repeat, Record by Amelia Jones and Adrian Heathfield, in: PAJ: A 
Journal of Performance and Art, Vol. 35, No. 2 (MAY 2013), S. 108-116, 2013. 

Klein, Jennie, Being Mindful, West Coast Reflections on Buddhism and Art, in: PAJ: A Journal of 



VIII. Literaturverzeichnis 

299 

Performance and Art, 2005, Vol. 27, No. 1, S. 82-90, 2005. 

 
Kido, Eiichi, Die Remilitarisierung Japans nach 1945, Rückkehr zu einem militanten 

Nationalismus?, Bonn 2009. 
 

Kinoshita, Naoyaki, Yoshimi, Shunya (Hg.), Nyûsu no tanjô, kawaraban to shinbun nishikie no jôhô 

Sekai, The birth of the news, visual media in 19th-century Japan, Tokyo 1999. 
 

Kobayashi, Tadashi, Tsuji, Nobuo (Hg.), Jakuchû, Shôhaku, Rosetsu, Tokyo 1977. 
 

Kobayashi, Masao, Chiharu Shiota Exhibition, When Mind Become Form, Gallery Talk, von 

23.04.2005 bis 29.05.2005, in Kyoto Seika University, in: https://www.kyoto-
seika.ac.jp/fleur/past/2005/shiota/gallerytalk.html, Stand: 03.07.2020. 

 
Kobe City Museum, https://www.kobecitymuseum.jp/collection/detail?heritage=365040, Stand: 

20.02.2023. 

 
Koeck, Ariane, Entangle: physics and the artistic imagination, berlin 2019. 

 
Kogure, Shuzo, amerika-zashhi ni utsuru nihonjin, Tokyo 2008. 

 

Kohara, Masashi, Fuji genkei: kindai Nihon to Fuji no yamai, Visions of Fuji, Shizuoka-ken 
Nagaizumi-chô 2011. 

Kohara, Masashi, kurofune to fuji-san to puropagand, 29.09.2012, in: 
https://www.premiumcyzo.com/modules/member/2012/09/post_3594/, Stand: 18.03.2020. 

 

Kohara, Masashi, Goshinei (Imperial Portraits), in: 
https://artscape.jp/artword/index.php/%e5%be%a1%e7%9c%9f%e5%bd%b1%ef%bc%88%e5%be

%a1%e5%86%99%e7%9c%9f%ef%bc%89, Stand: 15.11.2020. 
 

Köhn, Stephan, Fremdbilder – Selbstbilder, Paradigmen japanisch-deutscher Wahrnehmung (1861-

2011), Wiesbaden 2013. 
 

Köhn, Stephan, Schönbein, Martina (Hg.), Facetten der japanischen Populär- und Medienkultur / 1, 
Wiesbaden 2005. 

 

Köhn, Stephan, Schönbein, Martina (Hg.), Facetten der japanischen Populär- und Medienkultur / 2, 
Wiesbaden 2007. 

 
Köhn, Stephan, Japan als Bild(er)Kultur: Erzähltraditionen zwischen visueller Narrativität 

narrativer Visualität, in: Grünewald, Dietlich (Hg.), Struktur und Geschichte der Comics, Beiträge 

zur Comicsforschung, Magdeburg, 2010. 
 

Köhn, Staphan, Traditionen visuellen Erzählens in Japan, Eine paradigmatische Untersuchung der 
Entwicklungslinien vom Faltschirmbild zum narrativen Manga, Wiesbaden 2005. 

 
König, Walther (Hg.), Hiroshi Sugimoto, Glass Tea House Mondrian: Fondazione Giorgio Cini/ 

Pentagram Stiftung, Köln 2015. 

 
Konishi-bijutsu-kôgeisha, konishi-bijutsu no ayumi, http://www.konishi-da.jp/ayumi/index.html, 

Stand: 02.05.2020. 



VIII. Literaturverzeichnis 

300 

 

Kokuritsu Minzokugaku Hakubutsukan (Hg.), Kenperuten, Ausst. Kat. Tokyo, Ôsaka, Yokohama, 
Nagasaki, Kokuritsu Minzokugaku Hakubutsukan, 12.18.1990 bis 30.06.1991, Ôsaka 1991. 

 
Komatsu, Shigemi, Sawa, Ry ûken (Hg.), Shigisan engi, nihon emaki taisei 4, Tokyo 1977. 

 

Kozawa. Setsuko, Avangyarudo no sensô taiken, Tokyo 1994. 
 

Kräkel, Matthias, Auktionstheorie und interne Organisation, Berlin 1992. 
 

Kraus, Michael, Ottomeyer, Hans, Novos Mundos - Neue Welten, Portugal und das Zeitalter der 

Entdeckungen, eine Ausstellung des Deutschen Historischen Museums Berlin in Zusammenarbeit 
mit dem Instituto Camoes Lissabon und der Botschaft von Portugal in Berlin, Ausst. Kat. Deutsches 

Historisches Museum, 24. 10 2007 bis 10. 02. 2008, Berlin 2007. 
 

Krass, Urte, „Horizonte – „Grundbegriffe” einer globalen Kunst- und Bildwissenschaft, 

Internationale Tagung des Instituts für Kunstgeschichte der LMU München, anlässlich des 
100jährigen Bestehens des Instituts München, 12. bis 14. November 2009“, Arbeitsgemeinschaft 

historischer Forschungseinrichtungen in der Bundesrepublik Deutschland e.V., 2010. 
 

Kuga, Natsumi, Fenollosa to majo no machi, Tokyo 1999. 

 
Kuki, Shuzo, iki no kouzou, Tokyo 1979. 

Kümmel, Otto, Das Kunstgewerbe in Japan, Berlin 1919. 
 

Kümmel, Otto, Die Kunst Chinas, Japans und Koreas, Potsdam, Athenaion 1929. 

 
Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland (Hg.), Eine kurze Geschichte der 

Menschheit, 100000 Jahre Kulturgeschichte, München 2016. 
 

Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland, Japans Liebe zum Impressionismus, 

von Monet bis Renoir, Ausst. Kat. Bonn, Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik 
Deutschland, 8. 10. 2015 - 21. 02. 2016, 2015 München. 

 
Kunisaki, Susumu, Day 1 — 036-Pleasure Life, after talk with Yamanaka Tôru, 25.11.2019, in: 

https://rittorbase.jp/event/24/, Stand: 20.09.2021. 

 
Kurth, Julius, DIE PRIMITIVEN DES JAPANHOLZSCHNITTS IN AUSGEWÄHLTEN 

BLÄTTERN, Dresden 1922. 
 

Kurth, Julius, Sharaku, München 1910. 

 
Kurth, Julius, Utamaro, Leipzig 1907. 

 
Kusama, Yasoi, onna hitori kokusaigadan o iku, in: geijutsushinchô Mai 1961, Bd. 12, No. 5., 

Tokyo 1961. 
 

Kusatsu, Hidenori, Gendai shimin shakai no bunretsu to shûgô: Jon āri no datsu soshiki-ron kara 

mita gendai shakai, Hokkaido 2018. 
 

Kuwata, Tadachika, sadô no rekishi, Tokyo 1971. 



VIII. Literaturverzeichnis 

301 

 

Kuwata, Tadachika, nihon reikish tenbou 7, Tokyo 1981. 
 

Kyoto Kyocera Museum of Art, aoki atsushi kanchô niyoru sugimoto hiroshi keirekikikitorichôsa, 
27.12.2019, https://www.youtube.com/watch?v=HvBKJNtD8cY, Stand: 05.11.2020. 

 

Kyoto Seika University, sakka Shiota Chiharu shi tokubetsu rekuchâ, hyôgen-shitsudukeru-koto ga 
kaisai saremashita, 20.02.2020, in: https://www.kyoto-

seika.ac.jp/news/2020/gjh1lq00000072lf.html, Stand: 15.03.2020. 
 

Lakatos, Mihály, Sights and Sounds of Big Data: Ryoji Ikeda’s Immersive Installations, Acta 

Universitatis Sapientiae, Film and Media Studies, 2020, Vol.18 (1), S.109-129. 
 

Lamont, Michèle, How to become a dominant French philosopher: The case of Jacques Derrida. 
American Journal of Sociology 93, no. 3, Cambridge 1987. 

 

Larsson, Ernils, Jinja Honchô and the Politics of Constitutional Reform in Japan, 24.07.2017 in: 
doi.org/10.15055/00006740, Stand: 24.10.2018. 

 
Lash, Scott, Urry, John, Economies of signs and space, London 1994. 

 

Latham, Rob, Science Fiction Criticism, An Anthology of Essential Writings, London 2017. 
 

Lawrence, Anne, The Spatial ‘Aura’ of Mariko Mori’s Pure Land, in Modernity, February 2000. 
 

Lavelle, Isabelle, Han kindai-teki japonisumu, Tokyo 2018. 

 
Lee, Kijin, A Consideration of the Social Function of the Editorial Cartoon, From Content Analysis 

of Editorial Cartoons during the Sino-Japanese War and Russo-Japanese War Periods, in: 
JOURNAL OF MASS COMMUNICATION STUDIES, Vol. 72, S. 117-132, 2008. 

 

Lewison, Jeremy, 'Bilderstreit' and 'Magiciens de la Terre', Paris and Cologne, The Burlington 
Magazine, Vol. 131, No. 1037, Aug. 1989. 

 
Lippard, Lucy, Tate Papers, Curating by Numbers Landmark Exhibitions Issue, no.12, 2009, in: 

https://www.tate.org.uk/research/publications/tate-papers/12/curating-by-numbers, Stand 

12.10.2020. 
 

Lubow, Arthur, The Murakami Method, 03.04.2005, in: 
https://www.nytimes.com/2005/04/03/magazine/the-murakami-method.html, Stand: 03.03.2020. 

 

Ludz Ursula, Wild Thomas (Hg.), Hannah Arendt im Gespräch mit Joachim Fest. Eine 
Rundfunksendung aus dem Jahr 1964, München 2007.  

 
Lunning, Frenchy, Mechademia 2, Networks of Desire, Minnesota 2007. 

 
Luyken, Jan, Luiken, Caspar, Het menselyk bedryf, [erst veröff. 1649], Amsterdam 1970. 

 

MacWilliams, Mark W. (Hg.), Japanese Visual Culture, Explorations in the World of Manga and 
Anime, New York 2008. 

 



VIII. Literaturverzeichnis 

302 

Mae, Michiko, Scherer, Elisabeth (Hg.), NIPPONSPIRATION, Japonismus und japanische 

Popkultur in deutschsprachigen Raum, Wien, 2013. 
 

Maletzke, Gerhard, Interkulturelle Kommunikation, Zur Interaktion zwischen Menschen 
verschiedener Kulturen, Opladen 1996. 

 

Månsson, Maria (Hg.), The Routledge companion to media and tourism, New York 2021. [Entstand 
2020 als e-Book, 04.07.2020, in: https://doi.org/10.4324/9780429430398], Stand:12.12.2020. 

 
Manzenreiter, Wolfram, Die Mangatisierung der Welt: Japans Populärkultur, Kulturdiplomatie und 

die neue internationale Arbeitsteilung, in: Japan aktuell, Jounal of Current Japanese Affairs (GIGA), 

4/2007. 
 

Mariani, Philomena (Hg.), Global conceptualism, points of origin, 1950s - 1980s, Queens Museum 
of Art, New York, von 28.04.1999 bis 29.08.1999, New York 1999. 

 

Marra, Michele, Modern Japanese, Aesthetics, A Reader, Honolulu 1999. 

Martin, Jean Hubert, Magiciens de la terre, Ausst. Kat. Paris, Centre Georges Pompidou, 

18.05.1989-14.08.1989, Paris 1989. 
 

Martin, Jean-Hubert und Buchloch, Benjamin H. D., Visuelle Schocks als Katalysator, Vorgespräch 

zur Ausstellung „Magiciens de la Terre“ (paris 1989), in: Kunstforum International, Bd. 118, 1992. 
 

Marx, Karl, Das Kapital, Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1872, Berlin 1932. 
 

Masuda, Aiko, Akira ga yogen-shita mirai?, in: 

https://www.asahi.com/articles/ASP1H5GKHP18PTFC005.html, 03.10.2021. 
 

Matsui, Takeshi, Iyashi bûmu ni okeru kigyô no mohôkôdô, in:Ryûtsûkenkyû, Tokyo 2004. 
 

Matsuura, Maori, Kizaki Fuminori Okazaki Takashi Interview, 28.10.2007, in: http://www.cinema-

factory.net/contents/317_afrosamurai/interview.html, Stand: 05.01.2020. 
McCaffery, Larry (Hg.), Storming the reality studio: a casebook of cyberpunk and postmodern 

science fiction, Durham 1991. 
 

McGray, Douglas, Japanʼs National Cool, Foreign Policy, No. 130, (May - Jun., 2002), 

Washingtonpost, Newsweek Interactive, LLC, 2002. 
 

MacGregor, Neil, Eine Geschichte der Welt in 100 Objekten, Jubiläumsausgabe, München 2014. 
 

McGill, Douglas C., “Art People,” New York Times, 3.10.1986. 

 
McFarlane, Anna, Murphy, Graham J., Schmeink, Lars (Hg.), The Routledge companion to 

cyberpunk culture, London/New York 2020. 
 

Mckevitt, Andrew C, "You Are Not Alone!", Anime and the Globalizing of America, Malden USA 
2010. 

 

Mcleod, Ken, Afro-Samurai: Techno-Orientalismus und zeitgenössischer Hip-Hop, Kambridge 
2013. 



VIII. Literaturverzeichnis 

303 

 

McLelland, Mark (Hg.), THE END OF COOL JAPAN, Ethical, legal, and cultural challenges to 
Japanese popular culture, New York 2017. 

Meister, Helga, The Group 1965 – We are boys!, Kunsthalle Düsseldorf, 21.5. – 3.7.2011; Kiew, Art 
Arsenal, ab November 2011, Kunstforum International, Bd. 210, 2011. 

 

McGray, Douglas, Japanʼs National Cool, Foreign Policy, No. 130, (May - Jun., 2002), 
Washingtonpost, Newsweek Interactive, LLC, 2002. 

 
MacGregor, Neil, Eine Geschichte der Welt in 100 Objekten, Jubiläumsausgabe, München 2014. 

 

Macwilliams, Mark W. (Hg.), Japanese Visual Culture, Explorations in the World of Manga and 
Anime, New York 2008. 

 
McLelland, Mark (Hg.), THE END OF COOL JAPAN, Ethical, legal, and cultural challenges to 

Japanese popular culture, New York 2017. 

 
McNeill, David (Hg.), The Abe Legacy: A Compendium, in: The Asia-Pacific Journal, Article ID 

5737, Volume 20., Issue 16, Number 11, September 15, 2022. 
 

McNeill, David, Freedom Fighting: Nagoya’s censored art exhibition and the “comfort women” 

controversy, in: The Asia-Pacific Journal, Article ID 5320, Volume 17, Issue 20, Number 3, October 
15, 2019. 

 
McNeill, David, Nippon Kaigi and the Radical Conservative Project to Take Back Japan, in: The 

Asia-Pacific Journal, Article ID 4409, Volume 13, Issue 50, Number 4, December 14, 2015. 

 
McNeill, David, Back to the Future: Shinto, Ise and Japan’s New Moral Education, in: The Asia-

Pacific Journal, Article ID 4047, Volume 11, Issue 50, Number 1, December 15, 2013. 
 

Menge. Rita, Cool Japan Uncool, Würzburg 2016. 

 
Menke, Christoph, Die Souveränität der Kunst, Ästhetische Erfahrung nach Adorno und Derrida, , 

Frankfurt a.M. 1991 [Erstveröff. 1988]. 
 

Menzel, Ulrich, Zwischen Idealismus und Realismus, Die Lehre von den Internationalen 

Beziehungen, Frankfurt am Main 2001. 
 

Merewether, Charles, Izumi, Hiro, Rika, , Tomii, Reiko, Art, Anti-Art, Non-Art, Experimentations 
in the Public Sphere in Postwar Japan, 1950-1970, Ausst. Kat. 2007, von 06.03.2007 bis 

03.06.2007, Los Angeles 2007.  

 
Michelin, Fabrice, Stadt Land Kunst am Wochenende – das sind drei spannende Entdeckungen an 

einem Ort. Im Spezial Japan: Das minimalistische Osaka von Tadao Ando / Zeremonienmeister-Tee 
/ Narutos Ode an die Freude, 02.01.2021, in: https://www.arte.tv/de/videos/098801-002-A/stadt-

land-kunst/, Stand: 02.01.2021, Frankreich 2021. 
 

Michener, James A., Japanische Holzschnitte von den frühen Meistern bis zur Neuzeit, München 

1961. 
 



VIII. Literaturverzeichnis 

304 

Miller, Laura, Cute Masquerade and the Pimping of Japan, in: International journal of Japanese 

sociology, Number 20., 2011. 
 

Min, Joosik, Conflict of Aesthetic Consciousness: A Comparative Study on Korean and Japanese 
Arts and Crafts, Tokyo 2007. 

 

Minamoto, Shokyu, Fukuzawa Yukichi no sekaikunidukusi ni kansuru ichi-kenkyu, in: Space, 
Society and Geographical Thought, No.2, Osaka 1997. 

 
Minemura, Toshiaki, “What was ‘MONO-HA’?”, 15.08.1986, Ausst. Kat. Kamakura, in Kamakura 

Gallery, 08.08.1986 bis 18.10.1986, Kamakura 1986. 

 
Ming, Tiampo und Munroe, Alexandra (Hg.), Gutai: splendid playground, Ausst. Kat. Guggenheim 

Museum, New York, Von 15.02.2013 bis 08.05. New York, 2013. 
 

Mishima, Kenichi, Schwentker, Wolfgang (Hg.), Geschichtsdenken im modernen Japan, eine 

kommentierte Quellensammlung, München 2015. 
 

Mishima Yukio, ai no shissou, Tokyo 2010 [Erstveröff. 1968]. 
 

Mishima, Yukio, shôsetsuka no kyûka, Tokyo 1982. 

 
Mitsukoshi henshû (Hg.), namban bijutsu shû, Tokyo 1928. 

 
Mitsuru, Sakamoto, nihon no bijutsu, namban-byobu, Tokyo 1977. 

 

MIT List Visual Arts Center, Against Nature: Japanese Art in the Eighties, 
https://listart.mit.edu/exhibitions/against-nature-japanese-art-eighties, Stand: 08.10.2022. 

 
Miya, Yuko, Genji Monogatari shiron, sakura wo meguru kôsatsu, Tokyo 1990. 

 

Miyai, Bin, undô no senshin-teki bubun ni okeru mujun ni tsuite: Yanagi Sôetsu no baai, Kyoto 
1991. 

 
Miyakawa, yui, hakuji-kannon toshiteno sankuta-maria-zou, Fukuoka 2020. 

 

Miyashima, Mitsuya, Samitto de kokkashindô no chûshin `Isejingû' hômon wa nazeda? Abe shushô 
ga kaiken to senzen kaiki o mokuromi gorioshi, 05.2016. in: https://lite-ra.com/2016/05/post-

2278.html, Stand: 23.05.2016. 
 

Miyoshi, Tadayoshi, Wall Map of the Holland and Japanese Folding Screen Maps, Ôsaka, 

31.03.2009. 
 

Mizoguchi, Teijiro, Matsuoka, Teikyu, Tanaka, Ichimatsu (Hg.), Nihon emakimono shûsei. I, 17, 
Chô ju jimbutsu emaki, Tokyo 1931. 

 
Mizui, Takako, Nippon no bi zachô Tsugawa Masahiko wa netouyonô, 15.10.2015, in: https://lite-

ra.com/2015/10/post-1587.html, Stand15.10.2015. 

 
Mizuki, Shigeru, Yôkai, Bordeaux 2017. 

 



VIII. Literaturverzeichnis 

305 

Mizuo, Hiroshi, Sôtatsu to Kôrin, Tokyo 1965. 

 
Mondloch, Kate, A capsule aesthetic: feminist materialisms in new media art, Minneapolis/London, 

2018. 
 
Morgan, Robert C., Conceptualism: Reevaluation or Revisionism?, in: Art Journal , Autumn, 1999, Vol. 

58, No. 3, S. 109-111, 1999. 

 
Munroe, Alexandra (Hg.), Japanese art after 1945, scream against the sky, New York 1994. 

 

Mori Art Museum, Chiharu Shiota, tamashii ga furueru, von 20.06.2019 bis 27.10 2019, in Mori Art 
Museum Tokyo, in: https://www.mori.art.museum/jp/exhibitions/shiotachiharu/03/index.html, 

Stand: 03.07.2020. 
 

Mori Art Museum, Kaikai Kiki, Co., Ltd.,"STARS" Exhibition-Related Program Artist Talk “MY 

WORK” - Takashi Murakami, 15.12.2020, https://www.youtube.com/watch?v=FHzds2H2gXs, 
Stand 03.02.2021. 

 
Mori Art Museum, Takashi Murakami no gohykurakanzu, sakuhin shôkai #6 ~ DOB-kun, tantanbô 

gerotan, 02.12.2016 in: https://www.mori.art.museum/blog/2016/02/blog6dob.php, 

Stand:26.12.2016. 
 

Mori Art Museum, "STARS" Exhibition-Related Program Talk Session “From Japan to Overseas: 
The Art Market” Session #1, 26.09.2020, Stand: 20.01.2021. 

 

Mori Art Museum, "STARS" Exhibition-Related Program Talk Session “From Japan to Overseas: 
Exhibitions in Europe and the United States” Session #2, 17.10.2020, Stand: 19.01.2021. 

 
Mori Art Museum, "STARS" Exhibition-Related Program Talk Session “From Japan to Overseas: 

Exhibitions - Asian Perspectives” Session #3, 03.11.2020, Stand: 19.01.2021. 

 
Mori, Ôgai, doitsu nikki, [dt. Deutsches Tagebuch], Tokyo 1888. 

 
Morikawa, Takemitsu, Japanische Intellektuelle im Spannungsfeld von Okzidentalismus und 

Orientalismus, Kassel 2008. 

 
Morley, David, Robins, Kevin, The Space of Identity: Global Media, Electronic Landscapes and 

Cultural Boundaries, New York, 1995. 
 

Morris, Ivan, Samurai oder von der Würde des Scheiterns, Frankfurt am Main 1989. 

 
Morse, Anne, Nishimura (hg.), Takashi Murakami, Lineage of eccentrics, A collaboration with 

Nobuo Tsuji and the Museum of Fine Arts, Boston, 2018. 
 

Mössinger, Ingrid (Hg.), Carsten Nicolai, parallel lines cross at infinity, Ausst. Kat. 

Kunstsammlungen Cheminitz, 6. 09 bis 1. 11. 2015, Berlin 2015. 
 

 
Müller, Hand-Joachim, Tortenguss auf die Realität – Die WELT des Takashi Murakami, 11.12.2019, 

in: WELT Künstlerausgabe, in: 

https://www.welt.de/kultur/kuenstlerausgabe/article204211636/Kuenstlerausgabe-Die-WELT-des-



VIII. Literaturverzeichnis 

306 

Takashi-Murakami.html, Stand: 11.01.2020. 

 
Münsterberg, Oskar, Die japanische Kunst und das japanische Land, Leipzig 1896. 

 
Münsterberg, Oskar, Japans Kunst, Braunschweig 1909. 

 

Münsterberg, Oskar: Japanische Kunstgeschichte I, Bildhauerei, Malerei, Ornamentik, 
Braunschweig 1904. 

 
Münsterberg, Oskar, Japanische Kunstgeschichte II, Lack, Bronze, Zellenschmelz, Tanz, Masken, 

Theater, Stoffe, Braunschweig 1905. 

 
Münsterberg, Oskar, Japanische Kunstgeschichte III, Töpferei, Waffen, Holzschnitte, Gürtelhänger, 

Inro-Netzke, Braunschweig 1907. 
 

Murakami, Haruki, Untergrundkrieg, Der Anschlag von Tokyo, Köln 2002. 

 
Murakami, Shigeyoshi, nihon hyakunen no shûkyô, Tokyo 1968. 

 
Murakami, Sihgeyoshi, kokkashintô, Tokyo 1971. 

 

Murakami, Takashi, A Nightmare is A Dream Come True, Anime Expressionist Painting, in: Bijutsu 
Techô, vol.64, No.962, Januar 2012, S. 23-29. 

 
Murakami, Takashi, Bakana kazoku no kyôshikyoku (rapusodi), 2019, in: http://gallery-

kaikaikiki.com/2019/12/rhapsody-of-a-foolish-family/, Stand: 28.12.2019. 

 
Murakami, Takashi, geijutsu-kigyô-ron,  Tokyo 2010 [jap. Erstveröff 2006]. 

 
Murakami, Takashi, geijutsu-tôsô-ron, Tokyo 2011. 

 

Murakami, Takashi, I Love Prints And So I Make Them, Tokyo 2009. 
 

Murakami Takashi, Murakami Ego, 18.02.2012, in: 
https://www.youtube.com/watch?v=kcXTOcqFd4U&feature=share, Stand: 1918.2015. 

 

Murakami, Takashi, Darling, Michael (Hg.), Takashi Murakami – The octopus eats its own leg, 
Ausst. Kat. 2017, Texas, Fort Worth Art Museum, von 17.06.2018 bis 02.09.2018, Chicago, 

Museum of Contemporary Art Chicago von 06.06.2017 bis 24.09.2017, Vancouver, Vancouver Art 
Gallery von 27.01.2018 bis 29.04.2018, New York 2017. 

 

Murakami, Takashi, seizen ha zatsuon, hyôka ha boku ga shinu made wakaeanai, 25.10.2020, in: 
https://news.yahoo.co.jp/feature/1820, Stand: 25.10.2020. 

 
.Murakami, Takashi, Video tour with Murakami 2 - 727, Museo Guggenheim Bilbao, 2006, 

https://www.youtube.com/watch?v=spLyMB8f5S8, Stand:11.05.2018. 
 

Murakami, Takashi, Video tour with Murakami 5 – DOB in the Strange Forest 1999, Museo 

Guggenheim Bilbao 2010, in: https://www.youtube.com/watch?v=OdT0XvLgrW0, Stand: 
11.05.2018. 

 



VIII. Literaturverzeichnis 

307 

Murakami, Takashi, Murakami Takashi kôen po+ku Art Revolution, 30.09.1999 in: 

https://artscape.jp/museum/nmp/artscape/topics/9911/murakami/murakami6.html, Stand: 
07.05.2020. 

 
Murakami, Takashi, Murakami Ego, 18.02.2012, in: 

https://www.youtube.com/watch?v=kcXTOcqFd4U&feature=share, Stand: 1918.2015. 

 
Museum of Contemporary Art, Tokyo, and Fondazione Prada, Milan (Hg.), Mariko Mori Pure Land, 

Ausst. Kat. Museum of Contemporary Art, Tokyo, 19.01.2002 bis 24.03.2002, Tokyo 2002. 
 

Museum Folkwang, Essen (Hg.), Monet, Gauguin, van Gogh, Inspiration Japan, Ausst. Kat. 

Museum Folkwang, Essen, 27. 09. 2014 bis 18. 01 2015, Kunsthaus Zürich, 20. 02 bis 10. 05 2015, 
Essen 2015. 

 
Naeve, Dorinda, Meditations on Space and Time: The Performance Art of Japan's Dumb Type, Art 

Journal , Spring, 2001, Vol. 60, No. 1, New York 2001. 

 
Nagai, Kafu, edogeijutsuron, Tokyo 2000 [jap. Erstveröff. 1920]. 

 
Nagashima Ryohei, medhia âto no saisentan o hashiritsudukeru Dumb Type, 29.11.2019. 

 

Nagata, Noriko, Tanaami Keiichi Oral History 01.08.2013, Interview with Ikegami Hiroko, Miyata 
Yuka, veröffentlicht am 31.12.2014, in: 

http://www.oralarthistory.org/archives/tanaami_keiichi/interview_01.php, Stand: 12.01.2016. 
 

Nagata, Seiji, hokusai bijutsu-kan meisho-e 4, Tokyo 1990. 

 
Nagata, Seiji, Katsushika Hokusai, Tokyo 2000. 

 

Nakamura, Fuki (Hg.), u.a. Masuda Tsuji、Makoto Oda, Tadashi Yokoyama, On Kawara 1952-

1956 Tokyo, Tokyo 1991. 

 

Nakamura, Hideki, 80 nendai-bijutsu no ichihoukou, Tokyo 1984. 
Nakamura, Masanori, Ishii, Kanji (Hg.), nihon kindai sisou taikei 8, keizai kousou, 1992 [jap. 

Erstveröff. 1988]. 
 

Nakamura, Yuko (Reggiseur & Produzent), hajimari no kioku gendaibijutsuka Sugimoto Hiroshi, 

Tokyo 2011. 
 

Nakajima, Mio, sensô-ga, War Paintings, 01.2016, in: https://bijutsutecho.com/artwiki/73, Stand: 
15.11.2020. 

 

Nakanishi, Takahiro, A Study of Architectural Painting from the Northern Dynasties to the Sui 
Dynasty, Kyôto 2020. 

 
Nakano, Hitoshi, Shiota Ciharu, The Kezin the Hand, kikakuteian-sho, 

https://2015.veneziabiennale-japanpavilion.jp/ja/project/, Stand:07.03.2020. 

 
Nakatani, Nobuo, The Orchid Pavilion Paintings -Artistic transformation from Kano Sansetsu to 

Uragami Shunkin, Osaka 2014. 
 



VIII. Literaturverzeichnis 

308 

Nakayama, Mikio, kabuki-e no sekai, Tokyo 1995. 

 
Namimatsu, Nobuhisa, Yanagi Muneyoshi to Okinawa-bunka, Kyoto 2016. 

 
Narazaki, Muneshige u.a. (Hg.), Hizô Ukiyoe, Philipp Franz von Siebold's Ukiyo-e Collection I, 

New York/Tokyo, 1978. 

 
Narazaki, Muneshige u.a. (Hg.), Hizô Ukiyoe, Philipp Franz von Siebold's Ukiyo-e Collection II, 

New York/Tokyo, 1978. 
 

Narazaki, Muneshige u.a. (Hg.), Hizô Ukiyoe, Philipp Franz von Siebold's Ukiyo-e Collection III, 

New York/Tokyo, 1978. 
 

Napier, Susan J., ANIME FRPM AKIRATO HOWL´S MOVING CASTLE, Experiencing 
Contemporary Japanese Animation, 2005 [Erstveröff. 2001]. 

 

Neidhart, Christoph, Die „Trostfrau“ soll brennen, 08.05.2019, in: 
https://www.sueddeutsche.de/kultur/kunst-die-trostfrau-soll-brennen-1.4553122, Stand: 10.08.2019. 

 
Neustadt, Janette, Ökonomische Ästhetik und Markenkunst, Reflexion über das Phänomen Marke 

in der Gegenwartskunst, München, 2010. 

 
Nezu Art Museum, https://www.nezu-muse.or.jp/jp/collection/detail.php?id=10301, Stand: 

27.06.2023. 
 

NHK, yokubô no shihonshugi, yami no chikara ga mezamerutoki, 03.01.2018. 

 
NHK, yokubô no shihonshugi, kakusa-shakai ni kiretsu ga hashirutoki, 01.01.2021. 

 
Nieder, Julia, Die Filme von Hayao Miyazaki, Mrburg 2006. 

 

Nihon- geijutsu-bunka- shinkôkai, Bunka-dejitaru-raiburarî, 
https://www2.ntj.jac.go.jp/dglib/collections/view_detail_nishikie?division=search& 

class=nishikie&did=1122299, Stand 20.05.2023. 
 

Nishino, Yoshiaki, shashin to tôhon, tennô no Sugata to kotoba, in: http://umdb.um.u-

tokyo.ac.jp/DPastExh/Publish_db/2001Hazama/02/2100.html, 21.10.2021, Stand: 12.02.2022. 
 

Nitta, Itsuki, Mizuki Shigeru ga 50-nen mae ni kaita bunsho ga hakkutsu…`boku ga kakitai no wa 
make-ikusa no hanashidattandaga sore wa yurusarenainoda', in: Litera, https://lite-

ra.com/2017/05/post-3155.html, Stand 13.05.2017. 

 
Nitobe, Inazo, Bushido, Philadelphia 1900. 

 
Nitobe, Inazo, Bushido, Der Ehrenkodex der Samurai [engl. Erstveröff. 1900, übers.d. Kim 

Landgraf], Köln 2007. 
 

Nitschke, Günter, “MA”- The Japanese Sense of Place in old and new architecture and planning, in 

ARCHITECTURAL DESIGN, London, March 1966, pp. 113-156. 
 

Nitschke, Günter, Das traditionelle japanische Raumbewusstsein, in Tradition und Fortschritt, pp. 



VIII. Literaturverzeichnis 

309 

1006-1008, Baumeister, 8, München, August 1967.  

 
Nitschke, Günter, The Japanese Sense of Place - Zusätzlicher Sinn oder Kulturhypnos? (MA – 

Japanese Sense of Place – An additional Sense or Cultural Hypnosis?), Abstract of Lecture for 
Symposium: Raum der Stadt – Raumtheorieen in Japan und im Westen, Japanisch Deutsches 

Zentrum, Berlin, 2006. 

 
Nitschke, Günter, MA – The Japanese Sense of Place Short History of MA, 2012, in: 

http://www.east-asia-architecture.org/downloads/research/MA_-_The_Japanese_Sense_of_Place_-
_Forum.pdf, Stand: 20.12.2020. 

 

Njami, Simon u.a. (Hg.), Afrika Remix, Ausst. Kat. Museum Kunst Palast Düsseldorf, von 24. 07. 
bis 7. 11. 2004, Hayward Gallery London, 10. 02. bis 17. 04. 2005, Centre Georges Pompidou 

Paris, 24. 05 bis 15. 08. 2005, Mori Art Museum Tokyo, April bis Juli 2006, Ostfildern-Ruit 2004. 
 

Nojiri, Tamio (Hg.), Abe-shusou no sofu A-kyû-senpan Kishi Nobusuke no shôtai, 17.08.2015, in: 

https://lite-ra.com/2015/08/post-1400.html, Stand: 17.08.2015. 
 

Norton, Simon, Lost in translation The inappropriateness of occidental new public management to 
reform of the public sector bureaucracy in Japan, Cardiff 2007. 

 

NTRS - NASA Technical Reports Server, Computer Technology, A New Continent of Ideas, 
01.01.1990. 

 
Nye, Joseph S., Public Diplomacy and Soft Power, in The Annals of the American Academy of 

Political and Social Science, 2008, Vol.616 (1), S.94-109. 

 
Nye, Joseph S., The Information Revolution and Soft Power, 2014, in: Current History, 113(759), 

2014, S.19-22 
 

O'doherty, Brian, In der weißen Zelle: Inside the white cube, Berlin 1996. 

 
O'doherty, Brian, Studio and Cube: On the Relationship Between Where Art Is Made and Where Art 

Is Displayed, New York 2008. 
 

Ogihara-Schuck, Eriko, Miyazakiʼs Animism Abroad, The Reception of Japanese Religious Themes 

by American and German Audiences, North Carolina 2014. 
 

Okabe, Aomi, Interview, Sugimoto Hiroshi x Okabe Aomi, 04.06.2004, New York, in: 
http://apm.musabi.ac.jp/imsc/cp/menu/artist/sugimoto_hiroshi/interview.html, Stand: 02.09.2018. 

 

Okabe, Aomi, Interview, Shiota Chiharu x Okabe Aomi, 05.10.2009, in Ginza Shiseido Gallery, in: 
http://apm.musabi.ac.jp/imsc/cp/menu/artist/shiota_chiharu/interview.html, Stand: 09.10.2019. 

 
Okada, Jun, Making Asian American Film and Video: History, Institutions, Movements Techno-

Orientalism: Imagining Asia in Speculative Fiction, History, and Media, New Brunswick 2015. 
 

Okada, Kiyoshi, Matter and Perception 1970: mono-ha and the search for fundamentals, Tokyo 

1995. 
 

Okakura, Kakuzô, The Book of Tea, New York 1906. 



VIII. Literaturverzeichnis 

310 

 

Okakura, Kakuzô, Die Ideale des Ostens, Leipzig 1922. 
 

Okakura, Kakuzô, The ideals of the east with special reference to the art of Japan, London 1903. 
 

Okakura, Yoshisaburô, The Japanese Spirit, New York 1905. 

 
Okamoto, Yoshitomo, Nanban bijutsu, Tokyo, 1965. 

 
Oki, Yuko, International Arts and Cultural Exchange in Japan-Post World War II to Present time, 

02.03.1998, in: Cultural Economics 3(2), 09.2002. 

 
O'Neil, Cathy, Angriff der Algorithmen, Wie sie Wahlen manipulieren, Berufschancen zerstören und 

unsere Gesundheit gefährden, München 2017. 
 

O’Neill, Paul, The culture of curating and the curating of culture(s), Cambridge, Massachusetts, 

[u.a.], 2012. 
 

O'Doherty, Brian, In der weißen Zelle, Inside the white cube, Berlin 1996 [engl. Erstveröff. 1982]. 
 

Osborne, Brian, Landscapes, memory, monuments, and commemoration: putting identity in its 

place, in: Canadian Ethnic Studies, 2001, Vol.33(3), pp.39-77. 
 

Ôsawa, Masachi, The Origin of Sociality, in: Japanese Association For Mathematical Sociology, 
30.06.2020. 

 

Ôsawa, Masachi, nihongo de kangaeru to iukoto, in: nihonbungaku vol 56 (3), Tokyo 2007. 
 

Ôta, Kenji, Reconsidering Orientalism and the „Japan(ese)“ Image, a case of the representation in 
Cool Japan and the popular music, Osaka 2016. 

 

Ôta, Takashi, A Study of School Trips to the Ise Jingu Shrine During the Prewar Showa Era, in: 
jinbun-chiri, Bd. 65 No.4, Kyoto 2013. 

 
Ôtsuka, Eiji, Ôsawa, Nobuaki, „Japanimation“ wa naze yabureruka, Tokyo 2005. 

 

Ôtsuka, Eiji, monogatari shôhiron kai, Tokyo 2012. 
 

Ôtsuka, Eiji, monogatariron de yomu murakami haruki to miyazaki hayao, Tokyo 2008. 
 

Ôtsuka, Eiji, monogatari shômetsuron, Tokyo 2004. 

 
Ottmann, Victor, Rund um die Welt, Berlin 1905. 

 
Ozaki Hotsuki, Kata Kôji, Tokinoya Masaru (Hg.), Genroku to kurofune no jidai, Tokyo 1982. 

 
Ozaki, Kyûya (Hg.), edo-nanpa-zakkô, Tokyo 1925, veröffentlicht am 09.07.2019, in: 

https://dl.ndl.go.jp/info:ndljp/pid/982977/109, Stand 05.04.2020. 

 
Pariser, Eli, Filter Bubble, Wie wir im Internet entmündigt werden, München 2012 [engl. 

Erstveröff. 2011]. 



VIII. Literaturverzeichnis 

311 

 

Pekar, Thomas, Der Japan Diskurs im westlichen Kulturkontext (1860 – 1920): Reiseberichte-
Literatur-Kunst, München 2003. 

 
Pekar, Thomas, Kimura, Yuichi (Hg.), Kulturkontakte: Szenen und Modelle in japanisch-deutschen 

Kontexten, Bielefeld 2014. 

 
Perry, Matthew C., United States Japan expedition by Com. M.C. Perry. Narrative of the expedition 

of an American squadron to the China seas and Japan, Columbia 1856. 
 

Pfeiffer, K.Ludwig, Fiktion und Tatsächlichkeit, Momente und Modelle funktionaler 

Textgeschichte, Shoebox House, Hamburg 2016. 
 

Pfeiffer, K. Ludwig, Schell, Ralf (Hg.), Schwellen der Medialisierung, Medienanthropologische 
Perspektiven – Deutschland und Japan, Bielefeld 2009. 

 

Papp, Zilia, Traditional Monster Imagery in Manga, Anime and Japanese Cinema, Leiden 2010. 
 

Palandt, Ralf (Hg.), Rechtsextrimismus, Rassismus und Antisemitismus in Comic, Berlin 2011. 
 

Piazza, Sara, Jim Jarmusch: Music, Wosrds and Noise, London 2015. 

 
Pinguet, Maurice, Der Freitod in Japan, Ein Kulturvergleich, Berlin 1984. 

 
Po, Chung-yam, The blue frontier, maritime vision and power in the Qing Empire, Cambridge 2018. 

 

Polanyi, Karl, The Great Transformation: politische und ökonomische Ursprünge von 
Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Wien 1977. 

 
Polanyi, Karl, The Great Transformation, Politische und ökonomische Ursprünge von 

Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, 2021 [engl. Erstveröff. 1944]. 

 
Posner, Eric A., E. Weyl, Glen (Hg.), Radical Markets: Uprooting Capitalism and Democracy For a 

just Society, Princeton 2019. 
 

Pratt, Mary Luise, Imperial Eyes, travel Writing and transculturation, London 2008 [Erstveröff. 

1992]. 
 

Prohl, Inken, Die „spirituellen Intellektuellen“ und das New Age in Japan, Hamburg 2000. 
 

Prohl, Inken, Letzte Zuflucht, `Spiritualität´. Bemerkungen zur Debatte über Religion im 

gegenwärtigen Japan, Frankfurt a.M. 2002. 
 

Prohl, Inken, Nelson, John K (Hg.), Handbook of Contemporary Japanese Religions, Leiden 2012. 
 

Porcu, Elisabetta (Hg.), Pure Land Buddhism in Modern Japanese Culture, Leiden 2008. 
 

rbb-online, Hannah Arendt im Gespräch mit Günter Gaus, „Zur Person“ 1964, ZDF, 28.10.1964, in: 

https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html, Stand: 07.07.2021. 
 

Reichert, Kolja, Chiharu Shiota Zeichnen mit Wollfäden, in: Der Tagesspiegel, 



VIII. Literaturverzeichnis 

312 

https://www.tagesspiegel.de/kultur/chiharu-shiota-zeichnen-mit-wollfaeden/1947846.html, 

03.10.2010, Stand: 10.03.2021. 
 

Rid, Thomas, Cyber War will not take Place, New York 2013. 
 

Rid, Thomas (Hg.), Rise of the machines: a cybernetic history, New York/London 2016. 

 
Roh, David S., Huang, Betsy, und Niu, Greta A., und anderen, Techno-Orientalism: Imagining Asia 

in Speculative Fiction, History, and Media, New Brunswick 2015. 
 

Røstvik, Camilla M, At the Edge of their Universe: Artists, Scientists and Outsiders at CERN, 

Manchester 2019. 
 

Rubin, William (Hg.), Primitivism in 20th century art, affinity of the tribal and the modern /1, 
Boston 1985. 

 

Rubin, William (Hg.), Primitivism in 20th century art, affinity of the tribal and the modern /2, 
Boston 1985. 

 
Rubin, Willianm (Hg.), Primitivismus in der Kunst des zwanzigsten Jahrhunderts, München 1996. 

 

Rühle, Christiane, Markeninszenierung in Japan, Zur narrativen Konstruktion der Lifestyle-Marken 
»Muji« und »Uniqlo«, Bielefeld, 2020. 

 
Rumpf, Fritz (Hg.), Sharaku, Berlin 1932. 

 

Ryu, Joenghun, kindainihon no kaidan-kenkyû, Tokyo 2015. 
 

Said, Edward W., Kultur und Imperaismus, Einbildungskraft und Politik im Zeitalter der Macht, 
Frankfurt am Main 1994 [Erstveröff. 1993]. 

 

Sais, Edward W., Orientalism, New York 1978. 
 

Sakaguchi, Chiaki, mienai enerugi wo shikaku-ka suru, 23.10.2013, in: 
https://www.cinra.net/interview/2013/10/23/000000.php?page=2, Stand: 09.11.2020. 

 

Sakaguchi, Satoko, Meiji Taishô-ki no Kyoto ni okeru kôrinha sakuhin no isô, Osaka 2006. 
 

Sakai, Hôitsu (Hg.), Kôrin Hyaku-zu, 1891 Kyoto. 
 

Sakai, Ken, nihonjin no keishô, Mishima Yukio to Okamoto Tarô, rekishisei to engekisei, Tokyo 

2013. 
 

Sakuta, Tomoki, Cool Japan, kasegu bunka, hyôgen e no atsuryoku... ... Abe seiken 7-nen han no 
bunka seisaku o furikaeru, 31.08.2020, in: https://bijutsutecho.com/magazine/insight/22614, Stand: 

31.08.2020. 
 

Saruhashi, Maiko, Kenzo Tange as an Urban Designer, considered through his Three Projects 1942-

1961, 2014. 
 

Sasaki, Takashi, dai 2kai kuuru japan, in: Office of Takashi Sasaki, 



VIII. Literaturverzeichnis 

313 

http://ssk.econfn.com/bunka2/bkgk2-2.pdf, Stand: 21.08.2016. 

 
Satô, Dôshin, meiji-kokka to kindai-bijutsu, Tokyo 1999. 

 
Satô, Dôshin, nihonbijutsu tanjô, Tokyo 1996. 

 

Satô, Masahiro, Nitobe Inazô np Shinkô to Risô, Tokyo 1985. 
 

Satô, Ayaka, gunjika-sareru byôdôto tayôsei, in: jenda shigaku, Vol.12, 20.10.2012. 
 

Satô, Ayaka, temabetsukenkyûdôkô, danseikenkyûnoshindôkô, gunjiryôiki no danseikenkyû ni 

mukete, in: shakaigakuhyôron, Vol. 61 (2), 30.09.2010. 
 

Sawada, Jiro, Nitobe Inazo no amerika-kan, 2019, in: id.nii.ac.jp/1579/00000167/, Stand: 
18.11.2020. 

 

Schenker, Christoph, Im Reich der ,,Leere“, Kunstforum International, Bd. 58, 1983, 120-130. 
 

Schneider, Angela u.a. (Hg.), Berlin - Tokyo, Tokyo – Berlin, die Kunst zweier Städte. Malerei, 
Architektur, Grafik, Fotografie, Film, Video, Installationen, Ausst. Kat. Neue Nationalgalerie, 

Berlin, von 7. Juni bis 3. Oktober 2006, Ostfildern-Ruit 2006. 

 
Sedgwick, Eve K., Between Men, English Literature and Male Homosocial Desire, New York 1985. 

 
Sedláček, Tomáš, Economics of good and evil the quest for economic meaning from Gilgamesh to 

Wall Street, New York 2011. 

 
Shamoon, Deborah, The Yôkai in the Database: Supernatural Creatures and Folklore in Manga and 

Anime, Oxford 2013. 
 

Shibasaki, Shinzo, Yokoyama taikan Umiyama jû dai to 1940-nen to iu kûkan, Mai 2018, 

https://facta.co.jp/article/201805019.html, Stand: 0318.2019. 
 

Shibusawa, Kôki, shûkyô to kagaku nitusite, in: gendai-shûkyô-kenkyû, März 1998. 
 

Shichiku, Yuki, Ryoji Ikeda Talk Session Report, 05.04.2009, in: http://purple-

bamboo.blogspot.com/2009/04/httpwww.html, Stand: 02.21.2021. 
 

Shiga, Yuuki, Okamoto Taro no dentouron ni kansuru kousatsu, Tokyo 2013. 
Schimmel, Paul, u.a. (Hg.), © Murakami, Ausst. Kat. The Museum of Contemporary Art, Los 

Angeles, MOCA at the Greffen Contemporary, 29 10. 2007 - 11 02. 2008, Brooklyn Museum of Art, 

Brooklyn, NY, 04.04 – 13.07. 2008, Museum für Moderne Kunst, Frankfurt, September - Dezember 
2008, Guggenheim Museum, Bilbao, Februar - Mai 2009, New York 2007. 

 
Schulz, Bernhard, Ein bisschen Rückzug, 18.11.2013 in: https://www.tagesspiegel.de/kultur/berlins-

staatliche-museen-in-der-ns-zeit-die-aktion-entartete-kunst-findet-keine-erwaehnung-/9088456-

2.html, Stand 10.05.2018. 

 
Schulze,Sabine (Hg.), Hokusai X Manga, japanische Popkultur seit 1680, München 2016. 

 



VIII. Literaturverzeichnis 

314 

Schumpeter, Joseph A., Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Tübingen 2018 [Erstveröff. 

1942]. 
 

Shifman, Limor, Meme, Kunst, Kultur und Politik im digitalen Zeitalter, Berlin 2014. 
 

Schmitz, Hermann, Der unerschöpfliche Gegenstand, Bouvier Verlag Bonn 1990. 

 
Serafin, Tatiana, Japan's Visionary Real Estate Billionaire Minoru Mori Dies, 12.03.2012, in: 

https://www.forbes.com/sites/tatianaserafin/2012/03/12/japan-visionary-real-estate-billionaire-
minoru-mori-dies-at-77/?sh=6719c4a31d00, Stand: 10.05.2020. 

 

Shanks, Gwyneth, Visualizing the Now, The Alien, the Island and Mariko Mori's Beginning of the 
End, in: Third Text, 28:4-5, S. 393-405, 2014. 

 
Shimada, Shingo, Die Erfindung Japans, Kulturelle Wechselwirkung und nationale 

Identitätskonstruktion, Frankfurt/Main 2006. 

 
Shimazono, Susumu, Individualization of Society and Religionization of the Individual, in: 

Japanese Sociological Review, Vol. 54, No. 4, S. 431-448, 2004. 
 

Shimazono, Susumu, nihonjinron to shûkyô, Tokyo 1996. 

 
Shimazono, Susumu, taishou shouwa-zenki no shûkyô, 10.2016, in: 

https://haruaki.shunjusha.co.jp/posts/782, Stand: 08.04.2018. 
 

Shirahara, Yukiko, Japan envisions the West: 16th - 19th century Japanese art from Kobe City 

Museum, Ausst. Kat. Seattle Art Museum, 11.10. 2007 bis 06.01.2008, Seattle 2007. 
 

Shirakawa, Yoshio, Dada in Japan: japanische Avantgarde 1920 – 1970, eine Fotodokumentation, 
Kunstmuseum Düsseldorf, 18. Mai bis 26. Juni 1982, Düsseldorf 1983. 

 

Shirasaki, Hideo, Ogata Kôrin, Tokyo 1978. 
 

Siebold, Philipp Franz von, Nippon: Archiv zur Beschreibung von Japan und dessen Neben- und 
Schutzländern: jezo mit den südlichen Kurilen, Krafto, Koorai und Den Liukiu-Inseln, nach 

japanischen und europäischen Schriften und eigenen Beobachtungen. Beiträge zur Geschichte von 

Japan. Künste und Wissenschaften, 7 Bände, , Leiden 1832 [–1858].  
 

Siebold, Philipp Franz von, Henker, Michael, Bayern Bayerische Staatskanzlei, Ein Bayer als 
Mittler zwischen Japan und Europa ; Katalog zur Ausstellung im Vestibül der Bayerischen 

Staatskanzlei, München, 17. September bis 17. Oktober 1993 = firippo furanshi fon shīboruto (1796 

- 1896), nihon to yōroppa no chūkaisha to natsuta baiern hito, München1993. 
 

Singer, Robert T., Kawai, Masatomo, Ambros, Barbara, Hare, Thomas B., Marcon, Federico, 
Arakawa, Masaaki, National Gallery of Art, Kokusai Kôryû Kikin, Los Angeles County Museum of 

Art (Hg.), The Life of Animals in Japanese Art, Washington 2019. 
 

Sistermanns, Daniela, 5 Fragen an Chiharu Shiota, in: https://marta-blog.de/5-fragen-an-chiharu-

shiota/, Stand: 06.03.2020. 
 

Smith, Lawrence, The Great Japan Exhibition, in: History Today, 1981-10-01, Vol.31 (10). 



VIII. Literaturverzeichnis 

315 

 

Soumushô (Ministry of Public Management、Home Affairs、Posts and Telecommunications), 

hyôka no kekka, 18.05.2018, in: https://www.soumu.go.jp/menu_news/s-
news/107317_180518.html, Stand 02.05.2021. 

 

Speidel, Manfred, Bruno Taut in Japan: das Tagebuch 1, 1933, Berlin 2013.  
 

Speidel, Manfred, Bruno Taut in Japan: das Tagebuch 2, 1934, Berlin 2014. 
 

Straka, Barbara (Hg.), Yume no Ato – Was vom Traum blieb…, Zeitgenössische Kunst aus Japan, 

Berlin 2000. 
 

Stech, Fabian, Ryoji Ikeda ab, »Minimale Klangkonstruktionen für das Museum«, Hamburger 
Bahnhof, Nerlin, 29.1.-09.4.2012, in: Kunstforum International Bd.215 April/Juni 2012. 

 
 

Steeds, Lucy (Hg.), Making art global (Part 2), "Magiciens de la Terre" 1989, Paris 2014. 

 
Steinberg, Marc, Otaku consumption, superflat art and the return to Edo, Japan Forum, 2004. 

 
Studio Ghibli, Ghibli nisshi, 24.10.2000, in: https://www.ghibli.jp/storage/diary/000074/, Stand: 

12.11.2019. 

 
Stummel, Caroline (Hg.), Chiharu Shiota, in conjunction with the Exhibition Chiharu Shiota - 

Memory of Books, Gervasuti Foundation, Venice, in cooperation with Haunch of Venison, June 2 - 
September 10, 2011, Ostfildern 2011. 

 

Stumpf, Melanie, Im Spiegelkabinett von expressionistischem Stummfilm, Film noir, Manga, 
Anime und japanischem Computerspiel, Hildesheim 2013. 

 
Sugano, Tamotsu, nippon-kaigi no kenkyu, Tokyo 2016. 

 

Sugimoto, Hiroshi, koke no musumade, Tokyo 2005. 
 

Sugimoto, Hiroshi, L’art japonais et moi, in: Perspective, Paris. 2006, Institut national d'histoire de 
l'art (INHA), 2020 (1), p.11-20, Paris 2020. 

 

Sugimoto, Hiroshi, Erdmann, Mark. K, Hiraoka, Ryûji, Kamiya, Yukie, Verdon, Timothy, Japan 
Society (Hg.), Hiroshi Sugimoto, Gates of Paradise, Ausst. Kat. Japan Society, New York, von 

20.10.2017 bis 07.01.2018, New York 2017. 
 

Sugimoto, Hiroshi, Hiroshi Sugimoto, ohne Datum, in: https://www.sugimotohiroshi.com/, Stand: 

15.09.2020. 
 

Sugimoto, Hiroshi, enoura-sokkôjo, o.D., in: https://www.odawara-af.com/ja/enoura/, Stand: 
18.03.2020. 

 

Sugimoto, Hiroshi, Zweite, Armin, Museum Brandhorst (Hg.), Sugimoto Hiroshi, revolution, Ausst. 
Kat. Museum Brandhorst, München, von 25. 10.2012 bis 10.02.2013, Ostfildern 2012. 

Sugimura, Yasuhioko, posuto-tetsugakuteki-shisaku to shûkyôteki na mono, Shûkyô kenkyû, 
Tokyo, Japan, 1939, 2010, Vol.83 (4), Tokyo 2010. 



VIII. Literaturverzeichnis 

316 

 

Sunohara, Fumihiro, On the Development and the Acceptance of the Studies of Traditional Culture 
by Taro Okamoto, Focusing on Okamoto’s Traditions of Japan Rediscovery of Japan, Essays on 

Okinawa Culture, and “Mysterious Japan”, Gunma 2015. 
 

Suntory Museum of Art/Kobe City Museum, Nikkei.Inc. (Hg.), Light and Shadows in Namban Art, 

Tokyo, Ausst. Kat. Suntory Museum of Tokyo/ kobe City Museum, 21.02.2012 -03.07.2012, 
Tokyo/Kobe 2012. 

 
Surak, Kristin, Making tea, making Japan cultural nationalism in practice, Stanford, California 

2012. 

 
Suzuki, Kohei, Yôshû Chikanobu to Shinbokutai, in: Ukiyoe-geijutsu, vol. 157. S.64-79, 2009. 

 
Suzuki, Sadami, Higashiajia niokeru kindaishogainen no seiritsu, Kokusai Nihon Bunka Kenkyû 

Sentâ dai 26-kai Kokusai Kenkyû Shûkai; August 26 - 29, 2005, Kyoto 2012. 

 
Suzuki, Sadami (Hg.), taishôseimeishugi to gendai, Tokyo 1995. 

 
Suzuki, Yoshio, shônen sugimoto ha ikanishite Hiroshi Sugimoto ni nattaka, 04.10.2011, in: 

http://fukuhen.lammfromm.jp/?p=4819, Stand: 20.02.2020. 

 
Takahashi, Katsuhiko, edo no nyû-media, Tokyo 1992. 

 
Takahashi, Seiichiro, edo no ukiyoe-shi, Tokyo 1964. 

 

Takahata, Isao, Jûni-seiki no animêshon: Kokuhô emakimono ni miru eigateki, animeteki naru 
mono, [dt. ü.d. Maria Grăjdian als Zeichentrickfilme des 12. Jahrhunderts, Film- und Anime-mäßige 

Sachen, die man in den als Nationalschatz betrachteten Bilderrollen], Tokyo 1999. 
 

Takai, Shinobu, ukiyo-e-shi no yûgi shinsetsu toshûsai sharaku, Tokyo 2016. 

 
Takashima, Ryoji, nihon ukiyo-e-shi, Tokyo 2008. 

 
Takashina, Shuji (Hg.), Does East Meet West? The Problem of Representation in Japanese and 

European painting, in: C.I.H.A. Tokyo Colloquium 1991. 

 
Takashina, Shuji, edo no naka no kindai, akitaranga to kaitaishinsho, Tokyo 1996. 

 
Takashina, Shuji (Hg.), Kaiga no Meiji, kindai kokka to iamjinêshon, The Meiji era of paintings, 

modern nation and imagination, Tokyo, 1996. 

 
Takechi, Yuri, nihon nobi wo kohgyoka-shita Wagener, 2008. in: kindai nihon no sohzohshi 2008. 

 
Takeda, Keiko, The Citations and the Structure of Performance S/N (1994) Created by Dumb Type, 

in: THEATRE STUDIES Journal of Japanese society for Theatre Research vol. 58, Tokyo 2014. 
 

Tamamushi, Satoko, Transitions in the Image of Korin 1815-1915, Tokyo 1999. 

 
Tan, Eugene, Storer, Russell (Hg.), Minimalism: Space, Light, Object, Ausst. Kat. National Gallery 

Singapore in collaboration with ArtScience Museum, Singapore 16.11.2018 bis 14 04. 2019, 



VIII. Literaturverzeichnis 

317 

Singapore 2018. 

 
Tanaka, Hiroki, Ise Jingû in Postwar Japan, Exception of Japanese Secularism?, in: Journal of 

religious studies, Vol. 95, No. 3, S. 1-24, 2021. 
 

Tanaka, Takeo (Hg.), Zen-kindai no nihon to Higashi-Ajia, Tokyo 1995. 

 
Taoka, Masahiro, Educational Implication of Moral Theory by Inazo Nitobe, Hokkaido 2016. 

 
Tatehata, Akira und Ousaka Eriko, taidan 1989 kara tôku hanarete, in: 

https://bijutsutecho.com/magazine/insight/promotion/21115, 29.12.2019. 

 
TED, Yuval Noah Harari, Why fascism is so tempting — and how your data could power it, April 

2018, 
https://www.ted.com/talks/yuval_noah_harari_why_fascism_is_so_tempting_and_how_your_data_

could_power_it/transcript, Stand: 06.09.2018. 

 
Teduka, Miwako, Japan Society New York (Hg.), Exhibition Rebirth: Recent Work by Mariko Mori, 

Ausst. Kat. New York, Japan Society, von 11.10.2013 bis 12.01.2014, New Heaven London 2013. 
 

The Museum of Modern Art (Hg.), MoMA Highlights since 1980, New York: The Museum of 

Modern Art, 2007. 
 

The Museum of Modern Art, o.D., https://www.moma.org/, Stand: 23.02.2020. 
 

Thomas, Alexander (Hg.), Buch Psychologie und multikulturelle Gesellschaft: Problemanalysen 

und Problemlösungen; Ergebnisse des 14. Workshop-Kongresses der Sektion Politische Psychologie 
im Berufsverband Deutscher Psychologen (BDP) in Regensburg, Göttingen 1994. 

 
Thomsen, Hans Bjarne (Hg.), Japanische Holzschnitte aus der Sammlung Ernst Grosse: Japanese 

woodblock prints from the Ernst Grosse Collection, Ausst. Kat. Haus der Graphischen Sammlung 

des Augustinermuseum, von 30.06.2018 bis 30.09.2018, in Freiburg im Breisgau, Petersburg 2018. 
 

Thomson, Sarah E., Hokusai, Boston, MUSEUM OF FINE ARTS, 2015. 
 

Timon, Screech, The western scientific gaze and popular imagery in later Edo Japan, the lens within 

the heart, Cambridge 1996. 
  

Tipton, Elise K., Modern Japan, A social and political history, Routledge, London 2002. 
 

Tittel, Cornelius, „Deutschland hasst mich“, in: WELT 10.12.2019, in: 

https://www.welt.de/kultur/kunst-und-architektur/article204163904/Takashi-Murakami-
Deutschland-hasst-mich.html, Stand: 11.01.2020. 

 
Toda, Toshio, amakusa shimabara no ran, Tokyo 1988. 

 
Tomii, Reiko, Radicalism in the Wilderness, international contemporaneity and 1960s art in Japan, 

Cambridge, Massachusetts 2016. 

 
Tomii, Reiko, “International Contemporaneity” in the 1960s, Discoursing on Art in Japan and 

Beyond, in: Nichibunken Japan review, Journal of the International Research Center for Japanese 



VIII. Literaturverzeichnis 

318 

Studies, Vol. 21, 01.01.2009. 

 
Tôkyô Kokuritsu Hakubutsukan, Tokyo National Museum, Digital Research Archives, 

https://webarchives.tnm.jp/imgsearch/show/C0028349, Stand: 22.01.2023. 
 

Tôkyô Kokuritsu Hakubutsukan, Tokyo National Museum, Digital Research Archives, 

https://webarchives.tnm.jp/imgsearch/show/E0133929, Stand: 28.06.2023. 
 

Tôkyô Kokuritsu Kindai Bijutsukan (Hg.), Rimpa, International Symposium Rimpa, Ausst. Kat. 
von 21.08. – 3.10.2004, in Tôkyô Kokuritsu Kindai Bijutsukan, Tokyo 2006. 

 

Tôkyô Kokuritsu Kindai Bijutsukan, https://www.momat.go.jp/collection/d00043-011, Stand: 
25.02.2023. 

 
Tôno, Haruyuki, kentôshisen, higashiajia no nakade, Tokyo 1999. 

 

Tsuji, Nobuo, Bakumatsu Meiji no gakatachi, bunmei kaika no hazama ni, Tokyo, 1992. 
 

Tsuji, Nobuo, Murakami, Takashi, nettô! nihon-bijutsu-shi, Tokyo 2014. 
 

Tsuji, Nobuo (Hg.), Bunga no hana, kisô no tori, Tokyo 1983. 

 
Tsuji, Nobuo (Hg.), Currents in Japanese art history Nihon bijutsushi no suimyaku: Currents in 

Japanese art history, 1993 Tokyo. 
 

Tsuji, Nobuo (Hg.), kazari no nihonbunka, Tokyo 1998. 

 
Tsuji, Nobuo, kisô no keifu, Tokyo 1970. 

 
Tsuji, Nobuo, kisô no zufu, Tokyo 1988. 

 

Tsujita, Masanori, nihon no gunka, Tokyo 2014. 
 

Tsukamoto, Sachiyo, The Politics of Trauma and Integrity : Stories of Japanese Comfort Women, 
London 2022. 

 

Tuyl, Gijs van, Mariko Mori - Esoteric cosmos, Ausst. Kat. Kunstmuseum Wolfsburg, von 30.01. 
bis 09.05.1999, Ostfildern 1998. 

 
Uchida, Masakatsu, The Revival of Military Masculinity Presented by Boys' Magazines, 

Masculinities Under the Occupation of the Allied Forces, In jenda shigaku, 2012, Vol.8, pp.75-84, 

The Gender History Association of Japan, 2012. 
 

Ueda, Atsushi (Hg.), Die elektrische Geisha, Göttingen 1995. 
 

Uemura, Shoji, Salaries of Oyatoi (Japan’s Foreign Employees) in Early Meiji, in: Ryûtsûkagaku-
daigaku-ronshû, 2008, http://www.umds.ac.jp/kiyou/r/21-1/r21-1uemura.pdf, stand: 25.09.2016. 

 

Umetani, Noboru, oyatoi gaikoku-jin, Tokyo 2007. 
 

Ukai, Hidernori, Bukkyô-Massatsu, Tokyo 2018. 



VIII. Literaturverzeichnis 

319 

 

Urry, John, Consuming Places, London 1995. 
 

Urry, John, Jonas, Larsen, The Tourist Gaze 3.0, London 2011. 
 

Urry, John, The Tourist Gaze: Leisure and Travel in Contemporary Societies, 1990 London. 

 
Utada, Shinsuke, Takahashi Yuichi aburae no kenkyû, Meiji zenki aburae kiso shiryô shûsei, Tokyo 

1994. 
 

Valaskivi,Katja, A brand new future? Cool Japan and the social imaginary of the branded nation, in: 

Japan Forum Routledge, 31.01.2013. 
 

Valaskivi, Katja, Cool Nations, Media and the Social Imaginary of the Branded Country, Routledge, 
London 2016. 

 

Valthuis, Olav, IMAGINARY ECONOMICS, Contemporary Artits and the World of big Money, 
Rotterdam 2005. 

 
Vergez, Robert, Early Ukiyo-e Maeter, OKumura Masanobu, New York 1983. 

 

VG Bild-Kunst, Bonn, Chiharu Shiota, https://www.chiharu-shiota.com/, Stand:12.02.2021. 
 

Vijay. Mishra, Bollywood Cinema: Temples of Desire, London, 2001. 
 

Vogue Japan,16.09.2020, Murakami Takashi e hope ni matsuwaru 10 no shitsumon, 

https://www.vogue.co.jp/lifestyle/article/a-portrait-of-hope-takashi-murakami-interview, 
Stand:16.09.2020. 

 
Volkswagen Stiftung, Das Böse und die Verantwortung. Hannah Arendt über Adolf Eichmann, Prof. 

Dr. em. Antonia Grunenberg, 28.10.2016, in: https://www.volkswagenstiftung.de/aktuelles-

presse/mediathek/audio/20161028-ls-127-hannaharendt, Stand: 21.02.2021. 
 

Voss, Julia, Deines, Philipp, Wer schreibt die Kunstgeschichte? Kritik, Kunstwissenschaft, Markt 
und Museum, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte, 2015-01-01, Vol.78 (1), S.16-31, München und 

Berlin 2015. 

 
Walker Art Center, Tokyo Pop, Popart of International Pop: Opening-Day Talks, 20.04.2015, in: 

https://www.youtube.com/watch?v=CUlZ6AKrgco, 20.04.2015. 
 

Walton, Prof. John K. (Hg.), Histories of Tourism: Representation, Identity and Conflict, Clevedon 

Somerset 2005. 
 

Wang, Q. Edward, Li, Longguo, Okamoto, Michihiro (Hg.), Western Historiography in Asia, 
Circulation, Critique and Comparison, München, Wien 2022. 

 
Weibel, Peter, Musik und Medien, Ostfildern 2016. 

 

Weibel, Peter (Hg.), Ryoji Ikeda: micro | macro, Ausst. Kat., ZKM_Lichthof 1+2; Infosphäre, 
Karlsruhe, 21.6. - 9.8.2015, Karlsruhe 2015. 

 



VIII. Literaturverzeichnis 

320 

Weibel, Peter, Das digitale Weltmuseum, in: Kunstforum International, Bd. 269, Aug.-Sep. 2020. 

 
Weiss, Allen S., Wer sind die Magier der Erde?, in: Kunstforum International, Bd. 118, 1992 

 
World Economic Forum, Global Gender Gap Report 2020, Genf 2019. 

 

Watson, William, Royal Academy of Arts (Hg.), The great Japan exhibition : art of the Edo period 
1600 – 1868, Ausst. Kat. Royal Academy of Arts, London, von 24.10.1981 bis 21.02.1982, London 

1981. 
 

Waugh, Patricia, Literary theory and criticism: an Oxford guide, Oxford 2006. 

 
Whistler, James M., Mr.Whistler's Ten O'clock, The Gentle Art of Making Enemies. London: 

William Heinemann, 1906. 
 

Wilde, Oscar, The Decay of Lying, in: The Nineteenth century: a monthly review, Mar. 1877-Dec. 

1900; London Bd. 25, Augst. 143, Jan 1889: 35-56., London 1889. 
Wilms, Jan T. (Hg.) u.a., Elisabeth Boser, Ralf Gottschlich, Michael J.P. Nichols, Michael W. 

Schneider und Seiichiro Miida, Daniel Studer, Khanh Trinh, Jan T. Wilms, Crossing Cultures, der 
Farbholzschnitt in Europa und Japan 1900-1950, Kaufbeuren 2017. 

 

Window Research Institute, Windows in Art, Shiota Chiharu, mado ni nijimu seikatsukan ya nioi ga 
sakuhin ni chikara o ataeru, 15.10.2019, in: https://madoken.jp/interviews/6106/, Stand: 06.03.2020. 

 
Wisenthal, Jonathan, Grace, Sherrill, E., und Boyd, Melinda, A Vision of the Orient: Texts, 

Intertexts, and Contexts of Madame Butterfly, Toronto 2006. 

 
Womack, Ytasha L., Dingle, Derek T., Post Black, How a New Generation Is Redefining African 

American Identity, Chicago 2010. 
 

Woo, Jung-Ah, Terror of the Bathroom: On Kawara's Early Figurative Drawings and Postwar Japan, 

Oxford Art Journal, Vol. 33, 2010. 
 

World Economic Forum, The Travel & Tourism Competitiveness Report 2019 Travel and Tourism 
at a Tipping Point, Genf 2019. 

 

Yamada, Chisaburô F. (Hg.), Dialogue in art, Japan and the West, London 1976. 
 

Yamamoto, Yoko, manga izen no nihonkaiga no jikan to kûkan-hyôgen, manga no koma tono taihi 
ni oite, Tokyo 2004. 

 

Yamane, Tomoko, Miyazawa kenji no bungaku to Jôdoshinshû shinkô, Ishikawa 2016. 
 

Yamane, Yuzou, momoyama no fuzokuga, Tokyo 1967. 
 

Yamashita, Taro, Kojiki and Ramayana: A comparative study of Japanese mythology and Indian old 
epic, Tokyo 1977. 

 

Yamashita, Kouhei, nihon-kokusai-bijutsu-ten (Tokyo-Biennale saikou), in: bigaku, Vol65, No2, 
Kyoto 2014. 

 



VIII. Literaturverzeichnis 

321 

Yanagi, Muneyoshi, Yanagi Muneyoshi kindainihon-shisô-shi 24, Tokyo 1975. 

 
Yashiro, Yukio, niohnbijutsu no ichi, Tokyo 1988 [Erstveröff. 1948]. 

 
Yasuda, Atsuo, edo-jidai ni okeru Kôrin-zô no hensen ni tsuite, Aichi 2001. 

 

Yasumaru, Yoshio, Miyachi, Masao (Hg.), shukyo to kokka, nihon kindai shisou taikei, 1992 [jap. 
Erstveröff. 1988]. 

 
Yasumatsu, Miyuki, Nachisu doitsu to teikoku nihon bijutsu: rekishi kara kesareta tenrankai, Tokyo 

2016. 

 
Yoda, Tomiko, Harootunian, Harry (Hg.), JAPAN AFTER JAPAN, Social and Cultural Life from 

the Recessionary 1990s to the Present, Durham 2006. 
 

Yokoo, Tadanori, watashi no yumenikki, Tokyo 1979. 

 
Yoneda, Melynie, 'Takashi Murakami's Superflat Collection: From Shohaku and Rosanjin to 

Anselm Kiefer', Tokyo 2016. 
 

Yoon, Soo-An, Okakura Yoshisaburo and English language Education in Imperial Japan, in: 

STUDIES IN THE HISTORY OF EDUCATION, 2005 Vol. 48, Seite 39-49, Tokyo 2005. 
 

Yorozuya, Kenji, Oral history interview with Shinohara Ushio, Interviewer Ikegami Hiroko, Tomii 
Reiko, 12.04.2010, in: http://www.oralarthistory.org/archives/shinohara_ushio/interview_01.php, 

New York, 12.04.2010, Stand: 12.22.2012. 

 
Yoshida, Susugu, Shintei ukiyo-e no kisochishiki, Tokyo 1969. 

 
Yoshida, Susugu, ukiyo-e no kisochishiki, Tokyo 1974. 

 

Yoshida, Yoshishige, Yamaguchi, Masao, Kinoshita, Naoyuki, Eiga denrai, shinematogurafu to 
“Meiji no Nihon”, Cinematograph, Tokyo 1995. 

 
Yoshimoto, Midori, Beyond 'Japanese/Women Artists': Transnational Dialogues in the Art of 

Nobuho Nagasawa and Chiharu Shiota, New York 2014. 

 
Yoshikawa, Hiromi, Sugimoto hiroshi ga kataru,`nihonjin to Fujisan no kankei', 12.10.2020, in: 

https://www.vogue.co.jp/lifestyle/article/hiroshi-sugimoto-interview, Stand 12.10.2020. 
 

Yoshitake, Eri, modern girl saikô, Tokyo 2019. 

 
Yoshitake, Miwa, Gabrielle Mark, Lisa, Hyun, Jane, Requiem for the sun, the art of Mono-ha, 

Ausst. Kat. Blum & Poe, Los Angeles, von 25.02. 2012 bis 14.04.2012, Gladstone Gallery, New 
York, von 22.06.2012 bis 03.08.2012, Los Angeles 2012. 

 
Ziomek, Kirstin L., The 1903 Human Pavilion: Colonial Realities and Subaltern Subjectivities in 

Twentieth-Century Japan, Cambridge 2014.  

 
Zuboff, Shoshana, A Digital Declaration: Big Data as Surveillance Capitalism, 15.09.2014, in 

Frankfurter Allgemeine, https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/the-digital-debate/shoshan-



VIII. Literaturverzeichnis 

322 

zuboff-on-big-data-as-surveillance-capitalism-13152525.html, Stand:19.02.2019. 

 
Zuboff, Shoshana, Das Zeitalter des Überwachungskapitalismus, München 2019, [engl. Erstöff. 

2018]. 
 

Zukin, Sharon, Landscapes of power: from Detroit to Disney World, Berkeley 1991. 

 
Zweite, Armin, Hiroshi Sugimoto, Revolution, Ausst. Kat. anlässlich der Ausstellung "Hiroshi 

Sugimoto. Revolution", Museum Brandhorst, München, von 25. Oktober 2012 bis 10. Februar 
2013, München 2013. 

 

21st Century Museum of Contemporary Art, Kanazawa (Hg.), Hiroshi Sugimoto, History of 
History, Kanazawa 2009. 

  



VIIII. Abbildungen 

323 

VIIII. Abbildungen 

 

Kunstschaffende: Titel, Datierung, Maße (cm), Materialien, Aufbewahrungsort. 

 

 

 

 

1. Kanô Naizen: zwei jeweils sechsteilige Wandschirme, zwischen 16. und 17. Jahrhundert, jeweils 
154,5×363,2, Goldlack auf Papier, Kobe-City-Museum. 

 



VIIII. Abbildungen 

324 

 

2. Unbekannt: nijûhachitoshi-bankoku-ezu (engl. Map of the World and Twenty-Eight Famous 

Cities Screens), achtteiliger Wandschirm, 17. Jahrhundert, 178,6×286,3, 8-teilige Wandschirme, 
Farbe auf Papier, Imperial Household Agency, Sannomaru Shozokan.  

 

 

 

 

3. Unbekannt: yôjin-sougakuzu-byôbu (engl. Western Genre Scenes Screans), zwei jeweils 

sechsteilige Wandschirme, Anfang des 17. Jahrhunderts, jeweils 93,0×302,5, Farbe auf Papier, 

ICP (Abkürzung von Important Cultural Property in Japan), Moa Museum of Art. 
 



VIIII. Abbildungen 

325 

 

4. Unbekannt: kajûjûchôjû-makie-raden-seigan (engl. ICP, Retable with Flowers, Trees, Birds and 

Animals in Makie Lacquer and Mother of Pearl), spätes 16. Jahrhundert / frühes 17. 
Jahrhundert, 49,5×30,0×4,8 (Wanddickmassung), ICP, Tokyo National Museum. 

 

 

5. Unbekannt: Martyrs in Nagasaki, 1622, 17. Jahrhundert, Farbe auf Papier, 128,0×216,3, Il 
patrimonio del fondo Edifici di Culto, amministrato dell'Interno d'Italia.  



VIIII. Abbildungen 

326 

 

6. Utagawa Toyoharu: Ukie Kabuki-Shibai-no-zu, 1769, 252×388, Farbe auf Holzdruck, Nara 
Prefectural Museum of Art.  



VIIII. Abbildungen 

327 

 

7. Unbekannt: renchitei-yûraku-zu, unbekannt, Nachahmung des alten Druckes aus Suzhou, 
73,7×56,0, Umi-Mori-Art-Museum, Hiroshima. 

 

 

8. Okumura Masanobu: tôjinkan-no-zu, um 18. Jahrhundert, 31,4×41,9, Farbe auf Holzdruck, 
Kobe-City-Museum.  



VIIII. Abbildungen 

328 

 

9. Kanô Sansetsu: Rôbai-du-fusuma (engl. The old plum tree), 1645, 174,8×485,3, Farbe und 
Goldlack auf Papier, Metropolitan Museum of Art.  

 

10. Tawaraya Sôtatsu: Fûjin-Raijin-du (engl. Wind God and Thunder God), 1624, jeweils 
169,8×154,5, Farbe und Goldlack auf Papier, Wandschirmmalerei, Kyoto National Museum.  

 

11. Ogata Kôrin: Kôhaku-zu byôbu (dt. Rote und Weiße Pflaumen), 18. Jahrhundert, 156,0×172,2, 
Goldlack, Silberlack und Farbe auf Papier, Wandschirmmalerei, MOA Museum of Art. 



VIIII. Abbildungen 

329 

 

Linke sechs Teile des kakitsubata-zu byôbu (dt. Schwertlilien). 

 

Rechte sechs Teile des kakitsubata-zu byôbu (dt. Schwertlilien). 

12.  Ogata Kôrin: kakitsubata-zu byôbu (dt. Schwertlilien), 18. Jahrhundert, jeweils 151,0×360,0, 
Goldlack und Farbe auf Papier, Wandschirmmalerei, Nezu-Museum. 

 

 

13. Sakai Hôitsu: Natsuakikusa-zu-byôbu (engl. Flowering Plants of Summer and Autumn), zwei 

zweiteilige Schiebetüren, 1821, jeweils 164,5×181,8, Silberlack, Farbe auf Papier, Tokyo 
National Museum. (Rückseite von Abb. 11) 



VIIII. Abbildungen 

330 

 

              

 

14. (oben) Shiba Kôkan: Ikokufûkei-jinbutus-zu, zwischen 18. und 19. Jahrhundert, 114,9×55,5, 
Ölmalerei auf Seide, Kobe-City-Museum. 

(unten links) Jan Luyken und Caspar Luyken: De Zeeman, 1694, Kupferstich. 
(unten rechts) Jan Luyken und Caspar Luyken: Titelbild von Het Menselyk Bedeyf, 1694, 
Kupferstich. 



VIIII. Abbildungen 

331 

               

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

15. (oben links) Utagawa Hiroshige: Horikiri no hanashoubu (engl. Horikiri Iris Garden, from the 
Series One Hundred Scenic Spots of Edo), 1857, 37,1×25,2, Farbholzdruck auf Papier, Tokyo 
National Museum. 

16. (oben rechts) Utagawa Hiroshige: Kameido-tenjin-tekidai (engl. Inside Kameido Tenjin Shrine), 
1856, 34,1×22,2, Farbholzdruck auf Papier, Brooklyn Museum. 

17. (unten links) Utagawa Hiroshige: Asakusakinnryûsan (dt. Der Kinryûsan Tempel in Asakusa), 
1856, Farbholzdruck auf Papier, 32,0×21,0, Ôta Memorial Museum Tokyo. 



VIIII. Abbildungen 

332 

 

18. a) Katsushika Hokusai: Fugaku-sanjûrokkkei, Kanagawa-oki nami-ura (dt. Die große Welle vor 

Kanagawa oki nami ura), 1830-32, Farbholzdruck auf Papier, 25,5×38, The Metropolitan 

Museum, New York. 
 

 

18. b) Katsushika Hokusai: Gohyaku Rakanji Sazaidô, (engl. The Sazai Hall of the Temple of the 
Five Hundred Rakan), 1834, Farbholzdruck auf Papier, 25,4×37, Museum Volkenkunde Leiden. 

 



VIIII. Abbildungen 

333 

 

 

18. c.) Katsushika Hokusai: Fukagawa Mannenbashi shita (engl. Seen under Mannenbashi at 

Fukagawa), 1831, Farbholzdruck auf Papier, 25,6×37,4, Honolulu Academy of Arts, The James A. 
Michener Collection (L21.273). 

 

 

19. Odano Naotake: Fugaku-zu (engl. Mount Fuji), 18. Jahrhundert, 43,5×77, Hängebild, Farbe auf 
Seide, Akita Museum of Modern Art. 

  



VIIII. Abbildungen 

334 

 

 

20. Utagawa Kuniyoshi: Souma no furudairi (engl. Princess Takiyasha Calling up a Monstrous 

Skeleton Specter at the Old Palace in Soma), 1845-6, dreiteiliger Farbholzdruck auf Papier, 
37,1×25,5 / 37,3×25,2 / 37,2×24,1, Chiba City Museum of Art. 

 

 

 

21. Utagawa Toyokuni: Shinagawa-yûkyô no zu, 18. Jahrhundert, dreiteiliger Farbholzdruck auf 
Papier, 37,×24,7 / 37,6×25,0 / 37,6×25,2, Suntory Museum of Art. 

 



VIIII. Abbildungen 

335 

 

22. (links) Murakami Takashi: I open wide my eyes but see no scenery. I fix my gaze upon my heart; 

That I may time transcend, that a universe my heart may unfold; Initiate the speed of cerebral 

synapse at free will; and In the heart's eye, a universe, 2007, 242,6×282, Triptychon, Acryl und 
Platin auf aufgezogener Leinwand, Galerie Perrotin. 

 
(rechts) Soga Shôhaku (Kunstschaffender): Daruma-zu (engl. Bodhidharma), o.J., 92,3×129,7, 

Tinte auf Papier, Anyô-ji, Kyoto. 

 
 

 

23. Ogata Kôrin: Yatsuhashi makie suzuri-bako, 18. Jahrhundert, 27,3×19,7×14,2, schwarzer Lack 
auf Holz, Tokyo National Museum. 



VIIII. Abbildungen 

336 

 

24. (links) Kanô Hôgai: Kenpon-chakushoku-hibokannon-zô, 1888, 195,8×86,1, Farbe auf Seide, 
Tokyo Geijutsu Daigaku. 

 

25. (rechts) Asai Chû: Baizu-hanaike (engl. Vase with Plum Blossoms), 1902-1907, 376×216, Farbe 
auf Porzellan, Kyoto kôgei seni daigaku. 

 



VIIII. Abbildungen 

337 

 

26. Miyamoto Saburo: Yamashita pâshibaru ryô shireikan kaiken-zu (dt. Yamashita und Percival bei 

der Übergabe von Singapur), 1942, 80,7×225,5, Öl auf Leinwand, The National Museum of 
Modern Art, Tokyo. 

 

 

27. Chris Winget (Foto), Matthew Barney (Kunstschaffender): Drawing Restraint 9, 2005, Film, 
145 Minuten, Museum of Modern Art und Kunstschaffender. 

 



VIIII. Abbildungen 

338 

 

28. Kawara On: Yokushitsu 11 (dt. Badezimmer Nr.11, 1953-1954), 24,8×36,1, Bleistift, Buntstift 
auf Papier, The National Museum of Modern Art, Tokyo. 

 

 

29. Katsusika Hokusai: Hyakumonogatari Oiwa-san (engl. The Lantern Ghost, Iwa), 1830, 
Farbholzdruck, 30,48×25,4, The National Museum of Modern Art, Tokyo. 



VIIII. Abbildungen 

339 

 

 

30. Unbekannt: Chôjû-jibutsu-giga, vierzehnter Teil Band Kô, Nr. 7, 13. Jahrhundert, 30,4×118,4, 
Tuschenmalerei auf Papier, Tokyo National Museum. 

 

 

 

31. Lou Beach (Designer): Plattencover für das erste selbstbetitelte Album von Yellow Magic 
Orchestra, 1979, 12×12, Alfa Music, Inc. 

 



VIIII. Abbildungen 

340 

 

32. Nam June Paik: TV-Buddha (Installationsansicht), 1974, Bronzestatue (55× 50,8×40,6), 
Bildschirm, Videokamera, Harvard Art Museums. 

 

 

33. Murakami Takashi: And Then, And Then And Then And Then And Then (Blue), 1996, 
Diptychon, 300×300, Acryl auf Leinwand, Shiraishi Contemporary Art Inc., Tokyo. 



VIIII. Abbildungen 

341 

 

34. Unbekannt: Detail von Shigisan-engi Emaki (dt. Illustrierte Bildrollen vom Berg Shigi), 2. 
Rolle, Engikajino-maki, 12. Jahrhundert, Maße der Bildrolle 31.5×1290.8, Chôgosonshi-ji. 

 

 

 

35. Murakami Takashi: 727, 1996, Triptychon, 299,7×449,6,×0,7, Acryl auf Leinwand, The 
Museum of Modern Art, New York, Tomio Koyama Gallery, Tokyo/Blum & Poe, LA. 

 



VIIII. Abbildungen 

342 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

36. (oben links) Murakami Takashi: Miss Ko2 (Project Ko2), Installationsansicht,1997, 
1860×680×650, Fiberglas, Eisen, Kunstharz, Ölfarbe und Acryl, Tomio Koyama Gallery, Tokyo. 

37. (oben rechts) Murakami Takashi: HIROPON, 1997, 223,5×104×122, Fiberglas, Eisen, 
Kunstharz, Ölfarbe und Acryl, Tomio Koyama Gallery, Tokyo. 

38. (unten links) Murakami Takashi: My Lonesome Cowboy, 1998, 288×117×90, Fiberglas, Eisen, 
Kunstharz, Ölfarbe und Acryl, Marianne Boesky Gallery, New York. 



VIIII. Abbildungen 

343 

 

39. Murakami: Takashi: Flower Ball, Kindergarten Days, 2002, 100.0×100.0×50.0, Acryl auf 

Leinwand, auf Karton montiert, Galerie Perrotin, Paris & Miami. 
 

 

 

40. Murakami Takashi: Dragon in Clouds—Red Mutation: The version I painted myself in 

annoyance after Professor Tsuji told me, Why don’t you paint something yourself for once?, 
2010, 367,0×1800, Acryl auf Leinwand, Kaikai Kiki Co., Ltd. 
 

 

41. Soga Shôhaku: Unryû-zu (dt. Der Drache in den Wolken), acht Schiebetüren, 1763, 
165.6×135.0, Tuschmalerei, Museum of Fine Arts, Boston. 

 



VIIII. Abbildungen 

344 

 

 

42. Itô Jakuchû: Gunkei-zu, in: Dôshoku-sai-e, 1761-65, 142,1×79,5, Farbe auf Seide, Museum of 
the Imperial Collections. 

 



VIIII. Abbildungen 

345 

 

43. Itô Jakuchû: Secchû kinkei-zu, in: Dôshoku-sai-e, (engl. Golden Pheasants in Snow), 1761-

1765, 142,2×79,6, Farbe auf Seide, Museum of the Imperial Collections. 

  



VIIII. Abbildungen 

346 

 

a. 

b. 

  

c.                                                                          d. 

44. Murakami Takashi: Details von Gohyakurakan-zu, 2012, jeweils Acrylfarbe, Goldblatt, 

Platinblatt auf Leinwand. 

a. 69 Arhats Beneath the Bodhi Tree, 2013, 300×1000.  

b. 100 Arhats, 2013, 300×1000. 

c. Detail von Gohyakurakab-zu, 2012, 302×10000. 

d. Detail von Gohyakurakab-zu, 2012, 302×10000. 

  



VIIII. Abbildungen 

347 

      

45. (links) Matsumoto Yasuo (Foto), Mori Mariko (Kunstschaffende): Tea Ceremony II, 1994, 

101,6×153,04×5,08, Ilfochrome-Druck, Holz, Aluminium, Mori Art Museum. (rechts) 

Matsumoto Yasuo (Foto), Mori Mariko (Kunstschaffende): Tea Ceremony III, 1994, 
101,6×153,04×5,0, Ilfochrome-Druck, Holz, Aluminium, Chromrahmen, Kobe Fashion 
Museum. 

 

 

46. (links) Matsumoto Yasuo (Foto), Mori Mariko (Kunstschaffende): Birth of a Star, 1995, 

183×122, 3D-Duratrans-Druck, Acryl, Kiste, Audio C.D., Shiseido Corporate Museum, 
Shiseido Art House. (rechts oben) Matsumoto Yasuo (Foto), Mori Mariko (Kunstschaffende): 

Subway, 1994, 69×102×5,1, Fuji super gross print, Holz, Aluminium-Bilderrahmen, 

Privatbesitz. (rechts unten) Matsumoto Yasuo (Foto), Mori Mariko (Kunstschaffende): Play with 
Me, 1994, 305×306×7,6, Fuji super gross print, Holz, Zinn-Bilderrahmen, Jose Maria Cano 
Collection. 



VIIII. Abbildungen 

348 

 

 

 

 

 

 

 

 

47. (oben) Mori Mariko: Dream Tempel, Installationsansicht Royal Academy of Arts, London, 
1999, Metall, Glas, Kunststoff, Glasfaser, Lichtwellenleiter, 3D-Bildschirm, Fondazione Prada, 
Milano. 

(unten) Hôryû-ji, Yumedono (engl. Dream Temple), wohl 8. Jahrhundert, Nara, Japan. 

  



VIIII. Abbildungen 

349 

 

 

48. Mori Mariko: Entropy of Love, 1996, 305×610×2,2, Collage, Foto zwischen Glasplatten, Los 
Angeles County Museum of Art, Deith Projects, New York. 

 

 

 

 

49. Mori Mariko: Burning Desire, 1996–98, 305×610×2.2, Collage, Foto zwischen Glasplatten, Los 
Angeles County Museum of Art, Deith Projects, New York. 

 

 

 



VIIII. Abbildungen 

350 

 

50. Mori Mariko: Mirror of Water, 1996–98, 305×610×2.2, Collage, Foto zwischen Glasplatten, Los 
Angeles County Museum of Art, Deith Projects, New York. 

 

 

 

 

51. Mori Mariko: Pure Land, 1997, 1996-98, 305×610×2,2, Collage, Foto zwischen Glasplatten, 
Los Angeles County Museum of Art, Deith Projects, New York. 

 

 

 

 

 



VIIII. Abbildungen 

351 

 

 

 

 

 

52. (oben) Jôchô, Amida-nyorai-zazou und Unchû kuyô bosatsu, Phönix-Halle, Byôdô-in-Tempel, 

um 1053, Holzplastiken, Amida-nyorai-zazou (große Skulptur) Höhe 272,2 cm, (unten) Jôchô, 
Unchû kuyô bosatsu (Kleine Holzskulpturen) Höhe jeweils ca. 90 cm, Byôdô-in. 

 

  



VIIII. Abbildungen 

352 

 

 

 

53. (oben) Mori Mariko: Wave UFO, 2003, 528×113,4×493, Glasfaser, Technogel, Acryl, Carbon 

Fasern, Aluminium, Magnesium, Elektroenzephalograph, Deith Projects, New York. (unten) 
Installationsansicht. 

 



VIIII. Abbildungen 

353 

 

 

 

54. Mori Mariko: Ring: One with Nature (Installationsansicht), 2016, Durchmesser des Rings 300 
cm, Höhe des Bauwerks 600 cm, Acrylglas, Faoufoundation. 

 

 

 

 

55. Yanai Yun (Regie), Ikeda Ken (Schnitt und Musik), Mori Mariko (Kunstschaffende): Kumano, 

1997/1998, Videoinstallation, Glas 305×610×2,2, Deith Projects, New York und 
Kunstschaffende. 



VIIII. Abbildungen 

354 

 

56. Sugimoto Hiroshi: Diorama, Polar Bear, Negativ 105, 1976, 119,4×149,2, Silbergelatineabzug, 
Privatbesitz. 

 

 

 

57. Sugimoto Hiroshi: Caribbean Sea, Jamaica, Negativ 301, 1980, 119,4×149,2, 
Silbergelatineabzug, Privatebsitz. 

 



VIIII. Abbildungen 

355 

 

 

 

58. Sugimoto Hiroshi: Praise of Shadow, 1998, Negativnummern 980728 (links), 980727 (mitte), 
980726 (rechts), jeweils 20,3×25,4, Schwarz-Weiß-Dia, Glasböden, Glasstäbchen, 
Reißfederspitzen und Wachskerzen, Privatbesitz.  

 

 

 

 

59. a.                                                                             59. b. 

 

59. a.) Sugimoto Hiroshi: Architecture, World Trade Canter, 1997, Negativnummer 906, (Architekt: 
Minoru Yamazaki), Silbergelatinabzug, 149,2×119,4, Privatbesitz. 

b.) Sugimoto Hiroshi: Archtekture, Church of the Light, 1997, Negativnummer 911, (Architekt: 
Tadao Ando), Silbergelatinabzug, 149,2×119,4, Privatbesitz. 

 



VIIII. Abbildungen 

356 

 

60.a.) 

 

60.b.) 

60. a.) Sugimoto Hiroshi: Yokohama Photography, Meiji 20s, 2007-08, Chromogener Druck von 
historischem original Glasdia (vgl. 60. b.) gedruckt, 119,2×149,2, Privatbesitz. 60. b) 

Unbekannt: Saiko kara no Fuji-san (engl. Fijiyama from Nishinoumi Lake [Saiko]), 1890s-

1990s, 8,1×9,9, handkoloriertes Glasdia, Izu Foto Museum, Shizuoka. 



VIIII. Abbildungen 

357 

 

61. Sugimoto Hiroshi: Red and White Plum Blossoms Under Moonlight (Installationsansicht), 2014, 
jeweils 156×172,2, Platin- und Palladiumdruck, Odawara Art Fondation. 

 

 

 

62. Sugimoto Hiroshi: Tea Ceremony at Glass Tea House Mondrian (Installationsansicht), 2014, 
Teehaus 205×205, Holz, Glas, Tatami, Statin, Privatbesitz. 

 

  



VIIII. Abbildungen 

358 

    

                 

64.a.)                                                                          64.b.) 

 

             

64.c.) 

 

63. a.) Sekine Nobuo: Phase-Mother Earth, 1968, Installationsansicht in 1st Kobe Suma Rikyû Park 
Contemporary Sculpture Exhibition 1968, 220×270, Erde, Privatbesitz. 

b.) Rinko Yamamoto (Foto), Lee Ufan (Kunstschaffende): Relatum (formely Phenomena and 

Perception B), 1969/2012, Installationsansicht, Stein, Glass, Privatbesitz. 
c.) Takayama Noboru, Underground Zoo (Part), 1969/2003, Bahnschwelle, Privatbesitz. 



VIIII. Abbildungen 

359 

 

64. Shiota Chiharu: Filmstill aus Bathroom, 1999, 60×80×1, Schwarz-Weiß-Fotografie, Museum 
der bildenden Künste Leipzig. 

 

 

65. Shiota Chiharu (Foto und Kunstschaffende): After That, 1999, Kleid, Schmutz, Wasser, Dusche, 
im Besitz der Kunstschaffenden. 



VIIII. Abbildungen 

360 

 

 

 

66. (links) Søren Dø (Foto), Shiota Chiharu (Kunstschaffende): Installationsansicht von IN 
SILENCE, 2002, verbrannter Flügel, Akademie Schloss Solitude, Stuttgart, im Besitz der 

Kunstschaffenden. 

(rechts) Mang Sunhi (Foto), Shiota Chiharu (Kunstschaffende): Detailansicht IN SILENCE, 
2002, verbrannter Flügel, Akademie Schloss Solitude, Stuttgart, im Besitz der 
Kunstschaffenden. 

 

 

67. Mang Sunhi (Foto), Shiota Chiharu (Kunstschaffende): During Sleep, Installationsansicht in der 
Ausstellung in Église Sainte-Marie-Madeleine, Lille, Frankreich, 2004, im Besitz der 
Kunstschaffenden. 

 

 



VIIII. Abbildungen 

361 

 

68. Mang Sunhi (Foto), Shiota Chiharu (Kunstschaffende): His Chair, Installationsansicht im ARoS 
Aarhus Kunstmuseum, Denmark, 2005, alte Holzfenster, Glühbirne, Stuhl, im Besitz der 
Kunstschaffenden. 

 

 

69. Mang Sunhi (Foto), Shiota Chiharu (Kunstschaffende): Dalogue with Absence, 
Installationsansicht Aichi Triennale 2010, Pumpen, Ständer, Kleid, Schläuche, farbige 
Elektrokabel, rote Flüssigkeit, Arts and Cities, Nagoya, Japan, im Besitz der Kunstschaffenden. 



VIIII. Abbildungen 

362 

 

70. Mang, Sunhi (Foto), Shiota Chiharu (Kunstschaffende): The Key in the Hand, 2015, alte 

Schlüssel, alte venezianische Boote, rote Wolle, Installationsansicht Japanischer Pavilion der 56. 
Biennale, Venedig, 2015, im Besitz der Kunstschaffenden. 

 

 

 

71. Mang Sunhi (Foto), Shiota Chiharu (Kunstschaffende): Out of My Body, Installationsansicht 
während der Ausstellung The Soul Trembles im Mori Art Museum, Tokyo, 2019, Rinderleder, 
Bronze, Mori Art Museum. 

 

 

 



VIIII. Abbildungen 

363 

 

72. Ichikawa Yasushi (Foto), Ikeda Ryoji (Kunstschaffender): datamitics, dataflux [LED Version], 
audiovisuelle Installation in Okayama Art Summit 2022, 2400×3000, LED-Bildschirme, 
Computer, Lautsprecher, im Besitz des Kunstschaffenden. 

 

 

 

73. Wonge Bergmann (Foto), Ikeda Ryoji (Kunstschaffender): test pattern [100m Version], 

audiovisuelle Installation in Ruhrtriennale, 2013, 1330×670×10000, 10 DLP-Projektoren, 
Computer, Lautsprecher, Ruhrtriennale. 

 

 



VIIII. Abbildungen 

364 

 

 

74. Fidelis Fuchs (Foto), Ikeda Ryoji (Kunstschaffender): superposition, Performance während des 
Festival d'Automne à Paris, 2013, im Besitz des Kunstschaffenden. 

 

 

 

75. Martin Wagenhan (Foto), Ryoji Ikeda (Kunstschaffender): The planck universe [macro], 

audiovisuelle Installation in ZKM Center for Art and Media, Karlsruhe, 2015, 3 DLP-
Videoprojektoren, Computer, Lautsprecher, im Besitz des Kunstschaffenden.  



VIIII. Abbildungen 

365 

 

76. Shinohara Ushio: Oiran, 1971/2014, Acrylfarbe auf Leinwand, 213,4×213,4, Besitz von Ushio 
und Noriko Shinohara. 

 

 

77. Shinohara Ushio: Drink More, 1964, 156×190×24, Leuchtfarbe, Ölfarbe, Gipsmörtel, Coca-
Cola Flasche, Besitz von Ushio und Noriko Shinohara. 



VIIII. Abbildungen 

366 

 

78. (links) Robert Rauschenberg: Coca-Cola Plan, 1958, 67,95×66,04×13,65, Bleistift auf Papier, 

Öl auf drei Coca-Cola-Flaschen, Holzdeckel und gegossene Metallflügel auf Holzstruktur, 
Robert Rauschenberg Fondation, New York. 

79. (rechts) Shinohara Ushio: Coca-Cola Plan, Imitation Art, 1964, 71,5×65,5×6,5, Leuchtfarbe, 

drei Coca-Cola-Flaschen, Metallstifte, Nägel, Gipsmörtel, Toyama Prefectural Museum of Art 
and Design. 

 

 

80. Yokoo Tadanori: Kiss Kiss Kiss, Animationsfilm, Dauer 16 Minuten (abgebildeter Ausschnitt 
2:05), 1964, im Besitz des Kunstschaffenden. 

 



VIIII. Abbildungen 

367 

 

81. Béatrice Hatala (Foto), Richard Long (Kunstschaffender): Red Earth Circle (Wand), Yam 

Dreaming (Boden), Installationsansicht während der Ausstellung Magiciens de la Terre, Centre 
Pompidou/MNAM-CCI/Bib. Kandinsky. 



VIIII. Abbildungen 

368 

 

82. Endo Toshikatsu: Untitled, Installationsansicht in Triennal Exhibition of Contemporary 

Sculpture ’87, Shibukawa City General Park, Gunma, 1987, Erde, Sonnenlicht und Feuer, 
Durchmesser 800 cm, im Besitz des Kunstschaffenden. 

 

 

 

83. Kawamata Tadashi: Project at Colonial Taveran Park, Installationsansicht, Tronto 1989, Holz, 
Metallstifte, 1829×1372×1260, im Besitz von On the table Tokyo. 

 



VIIII. Abbildungen 

369 

 

 

84. Kanada Yoshinori (Animation), Leiji Matsumoto (Manga): Detail von Galaxy Express 999, 
1979-81, Leiji Matsumoto, Tôei Animation. 

 

 

 

 

85. Miyazaki Hayao u.a. (Regie), Detail von Nausicaä aus dem Tal der Winde (1984), 
Animationsfilm, Dauer 116 Minuten (abgebildeter Ausschnitt 00:58), 1984, Studio Ghibli. 



VIIII. Abbildungen 

370 

 

86.  Mizuki Shigeru: Yôkai, Ôkamuro, in der Zeitschrift Shônen-gahô, Februar 1969. 

 
 

 

87. Mizuki Shigeru: Akki, aus dem Bildband Yôkai 2017. 

 



X. Abbildungsnachweis 

371 

X. Abbildungsnachweis 

 

Abb. 1: Suntory Museum of Art/Kobe City Museum, Nikkei.Inc. (Hg.), Light and Shadows in 
Namban Art, Tokyo, Ausst. Kat. Suntory Museum of Tokyo/ kobe City Museum, 21.02.2012 -

03.07.2012, Tokyo/Kobe 2012, S. 36f. 

Abb. 2: Sugimoto, Hiroshi, Erdmann, Mark. K, Hiraoka, Ryûji, Kamiya, Yukie, Verdon, Timothy, 
Japan Society (Hg.), Hiroshi Sugimoto, Gates of Paradise, Ausst. Kat. Japan Society, New York, 

von 20.10.2017 bis 07.01.2018, New York 2017. S. 110-113. 

Abb. 3: Suntory Museum of Art/Kobe City Museum, Nikkei.Inc. 2012, S. 130f. 

Abb. 4: Ebd. S. 80. 

Abb. 5: Ebd. S. 149. 

Abb. 6: Nihon- geijutsu-bunka- shinkôkai, Bunka-dejitaru-raiburarî, 

https://www2.ntj.jac.go.jp/dglib/collections/view_detail_nishikie?division=search&class=nishikie&

did=1122299, Stand 20.05.2023. 

Abb. 7: Bunka-chô Kokuritsu jôhôgaku kenkyûsho, Cultural Heritage Online, 

https://bunka.nii.ac.jp/heritages/detail/221397, Stand: 20.02.2020. 

Abb. 8: Bunka-chô Kokuritsu jôhôgaku kenkyûsho, Cultural Heritage Online, 

https://bunka.nii.ac.jp/heritages/detail/217527, Stand: 15.01.2020. 

Abb. 9: Murakami, Takashi, Darling, Michael (Hg.), Takashi Murakami – The octopus eats its own 

leg, Ausst. Kat. 2017, S. 26. 

Abb. 10: Bunka-chô Kokuritsu jôhôgaku kenkyûsho, Cultural Heritage Online, 

https://bunka.nii.ac.jp/db/heritages/detail/149048, Stand: 22.03.2022. 

Abb. 11: Moa Museum of Art, https://www.moaart.or.jp/collections/053/, Stand: 27.06.2023. 

Abb. 12: Nezu Art Museum, https://www.nezu-muse.or.jp/jp/collection/detail.php?id=10301, 

Stand: 27.06.2023. 

Abb. 13: E-Museum, National Treasures & Impotant Cultural Properties of National Institutes for 
Cultural Heritage, Japan, 

https://emuseum.nich.go.jp/detail?content_base_id=100321&content_part_id=002&langId=ja&web

View=, Stand: 22.06.2023. 

Abb. 14: (oben) Kobe City Museum, 

https://www.kobecitymuseum.jp/collection/detail?heritage=365040, Stand: 20.02.2023. 
(links und rechts unten) Luyken, Jan, Luiken, Caspar, Het menselyk bedryf, [erst veröff. 1649], 

Amsterdam 1970, S. 1, 94. 

Abb. 15: Bunka-chô Kokuritsu jôhôgaku kenkyûsho, Cultural Heritage Online, 

https://bunka.nii.ac.jp/db/heritages/detail/149048, 

Stand:22.03.2022.https://bunka.nii.ac.jp/heritages/detail/410581, Stand: 27.06.2023. 

Abb. 16: Brooklyn Museum, https://www.brooklynmuseum.org/opencollection/objects/121671, 

Stand. 21.02.2023. 

Abb. 17: Ebd. S. 33. 

Abb. 18 (1-3): Forrer, Matthi (Hg.), Hokusai, New York 1988,  



X. Abbildungsnachweis 

372 

Abb. 19: Johnson, Hiroko, Western influences on Japanese art, the Akita Ranga Art School and 

foreign books, Amsterdam 2005, S. 86. 

Abb. 20: Asano, Shûgô, Yoshida, Nobuyuki (Hg.), Kuniyoshi, Tokyo 1997, S. 17f. 

Abb. 21: Tokyo National Museum, https://webarchives.tnm.jp/imgsearch/show/E0133929, Stand: 

28.06.2023.  

Abb. 22: (links) Schimmel, Paul, u.a. (Hg.), © Murakami, New York 2007. (rechts) Kobayashi, 

Tadashi, Tsuji, Nobuo (Hg.), Jakuchû, Shôhaku, Rosetsu, Tokyo 1977, S. 132. 

Abb. 23: ColBase, Integrated Collections Database of the National Institutes for Cultural Heritage, 

Japan, https://colbase.nich.go.jp/collection_items/tnm/H-86?locale=ja, Stand: 29.06.2023.  

Abb. 24: Hosono, Masanobu, Edo Kanô to Hôgai, Tokyo 1978, S. 62. 

Abb. 25: Kyoto kôgei seni daigaku, https://www.museum.kit.ac.jp/collection.html, Stand: 

22.01.2023. 

Abb. 26: Independent Administrative Institution National Museum of Art, 

https://search.artmuseums.go.jp/records.php?sakuhin=11455, Stand: 25.06.2022. 

Abb. 27: Artforum, https://www.artforum.com/print/previews/200707/matthew-barney-15696, 

Stand: 25.06.2023. 

Abb. 28: Tôkyô Kokuritsu Kindai Bijutsukan, https://www.momat.go.jp/collection/d00043-011, 

Stand: 25.02.2023. 

Abb. 29: Tôkyô Kokuritsu Hakubutsukan, Digital Research Archives, 

https://webarchives.tnm.jp/imgsearch/show/C0028349, Stand: 22.01.2023. 

Abb. 30: Kadokawashoten-henshû-bu (Hg.), Nihon-emakimono-zenshû, Chôjûgiga, Tokyo 1959, S. 

7. 

Abb. 31: JBpress, https://jbpress.ismedia.jp/articles/-/64703?page=2, Stand: 09.01.2022. 

Abb. 32: Bryan Hiott – Studio, https://bryanhiott.files.wordpress.com/2015/06/tvbuddha-1974.jpg, 

Stand: 02:02.2021. 

Abb. 33: Schimmel et al. (Hg.), © Murakami, New York 2007, S. 78. 

Abb. 34: Komatsu, Shigemi, Sawa, Ryûken (Hg.), Shigisan engi, nihon emaki taisei 4, Tokyo 1977, 

S. 62f. 

Abb. 35: Schimmel, Paul, et al. (Hg.), © Murakami, New York 2007, S. 80f. 

Abb. 36: Ebd. New York 2007, S. 85. 

Abb. 37: Darling, Michael (Hg.), Takashi Murakami – The octopus eats its own leg, New York 

2017. 

Abb. 38: Ebd. 

Abb. 39: Schimmel et al. (Hg.), © Murakami, New York 2007. 

Abb. 40: Gagoisan Gallery, https://gagosian.com/exhibitions/2010/takashi-murakami/, Stand: 

05.23.2023. 

Abb. 41: History Guide, https://history-g.com/images/view/1011, Stand: 05.23.2023. 

Abb. 42: Kano, Hiroyuki, Kanai, Morimichi (Hg.), Jakuchû, Kyoto 1993, S. 20. 



X. Abbildungsnachweis 

373 

Abb. 43: Ebd. S. 115. 

Abb. 44: Darling, Michael (Hg.), Takashi Murakami – The octopus eats its own leg, New York 

2017. 

Abb. 45: (links) Museum of Contemporary Art, Tokyo, and Fondazione Prada, Milan (Hg.), Mariko 
Mori Pure Land, Ausst. Kat. Museum of Contemporary Art, Tokyo, 19.01.2002 bis 24.03.2002, 

Tokyo 2002, S. 23. (rechts) Mori Art Museum, 

https://www.mori.art.museum/en/collection/2564/index.html, Stand: 23.05.2022. 

Abb. 46: Museum of Contemporary Art, Tokyo et al. Tokyo 2002, S. 19, 20. 

Abb. 47: (oben) Museum of Contemporary Art, Tokyo, and Fondazione Prada, Milan (Hg.), Mariko 
Mori Pure Land, Ausst. Kat. Museum of Contemporary Art, Tokyo, 19.01.2002 bis 24.03.2002, 

Tokyo 2002. (unten) Bunka-chô Kokuritsu jôhôgaku kenkyûsho, Cultural Heritage Online, 

https://bunka.nii.ac.jp/heritages/detail/147881, Stand: 03.03.2022. 

Abb. 48: Museum of Contemporary Art, Tokyo et al. Tokyo 2002, S. 34f. 

Abb. 49: Ebd. S. 56f. 

Abb. 50: Ebd. S. 38f. 

Abb. 51: Ebd. S. 40f. 

Abb. 52: Byodoin, https://www.byodoin.or.jp/learn/sculpture/, Stand: 23.05.2023. 

Abb. 53: (oben) Teduka et al. (Hg.), London 2013, S. 12. (unten) https://4.bp.blogspot.com/-

UrTyrLsQjmQ/URwewcWVUTI/AAAAAAAABGw/BHpI8r85N0I/s1600/Mori-Mariko-Wave-

Ufo-interieur.jpg, Stand: 23.04.2023. 

Abb. 54: Faoufoundation, https://www.faoufoundation.org/ring, Stand: 05.04.2023. 

Abb. 55: Teduka et al. (Hg.), London 2013, S. 52f. 

Abb. 56: Sugimoto, Hiroshi, Zweite, Armin, Museum Brandhorst (Hg.), Sugimoto Hiroshi, 

revolution, Ausst. Kat. Museum Brandhorst, München, von 25. 10.2012 bis 10.02.2013, Ostfildern 

2012, S. 70. 

Abb. 57: Ebd. S. 115. 

Abb. 58: Ebd. S. 209-211. 

Abb. 59: Ebd. S. 203 und 205. 

Abb. 60: (A) Kohara, Masashi, Fuji genkei: kindai Nihon to Fuji no yamai, Visions of Fuji, 

Shizuoka 2011, S. 241. (B) Ebd. S. 121. 

Abb. 61: Sugimoto, Hiroshi, Erdmann, Mark. K, Hiraoka, Ryûji, Kamiya, Yukie, Verdon, Timothy, 

Japan Society (Hg.), Hiroshi Sugimoto, Gates of Paradise, Ausst. Kat. Japan Society, New York, 

von 20.10.2017 bis 07.01.2018, New York 2017, 200f. 

Abb. 62: https://www.sugimotohiroshi.com/the-glass-tea-house-mondrian, Stand: 23.05.2023. 

Abb. 63: Yoshitake, Miwa, Gabrielle Mark, Lisa, Hyun, Jane, Requiem for the sun, the art of 

Mono-ha, Ausst. Kat. Blum & Poe, Los Angeles, von 25.02. 2012 bis 14.04.2012, Gladstone 

Gallery, New York, von 22.06.2012 bis 03.08.2012, Los Angeles 2012.  



X. Abbildungsnachweis 

374 

Abb. 64: Heß, Pascal, Arruda, Tereza, Reis, Olaf, Strebelow, Kunsthalle Rostock (Hg.), Chiharu 

Shiota – Unter der Haut: = Chiharu Shiota – Under the skin, Ausst. Kat. Kunsthalle Rostock, von 

05.05.2017 bis 18.06.2017, Berlin 2017, S. 38. 

Abb. 65: Ebd. S. 42. 

Abb. 66: Ebd. S. 54. 

Abb. 67: Shiota Chiharu, https://www.chiharu-shiota.com/during-sleep-3, Stand: 02.09.2020. 

Abb. 68: Heß et al. (Hg.), Berlin 2017, S. 92f. 

Abb. 69: Ebd. S. 155. 

Abbb. 70: Ebd. S. 190f. 

Abb. 71: Shiota Chiharu, https://www.chiharu-shiota.com/out-of-my-body, Stand: 02.09.2020. 

Abb. 72: https://www.ryojiikeda.com/project/datamatics/, Stand: 30.05.2023. 

Abb. 73: https://www.ryojiikeda.com/project/testpattern/, Stand: 30.05.2023. 

Abb. 74: Ikeda, Ryoji, Marcella, Lista, Centre Pompidou (Hg.), Ryoji Ikeda – continuum, 

commissariat de l'exposition, Ausst. Kat. Paris, Centre Pompidou, 06.15.2018 – 28.08.2018, Paris 

2018, S. 127. 

Abb. 75: https://www.ryojiikeda.com/project/micro_macro/, Stand: 30.05.2023. 

Abb. 76: Darsie, M., Alexander, Bartholomew, Ryan, Erica, Battle, Walker Art Center (Hg.), 
International Pop, Ausst. Kat. Walker Art Center, von 11.04.2015 bis. 29.08.2015, Dallas Museum 

of Art, von 11.10.2015 bis 17.01.2016, Philadelphia Museum of Art, 18.02.2016 bis 15.05.2016, 

New York 2015. 

Abb. 77: Ebd.  

Abb. 78: Ikegami, Eiko, The great migrator, Robert Rauschenberg and the global rise of American 

art, Cambridge 2010, S. 176. 

Abb. 79: Ebd. S. 177. 

Abb. 80: Darsie et al., New York 2015, S. 342. 

Abb. 81: Cohen-Solal, Annie, Centre Pompidou (Hg.), Magiciens de la terre, retour sur une 

exposition légendaire; 1989 – 2014, Ausst. Kat. Paris, Centre Pompidou, von 2.07.2014 bis 

08.09.2014, Paris 2014, S. 208. 

Abb. 82: Fox, Howard N. (Hg.), A Primal Spirit, Ten Contemporary Japanese Sculptors, Ausst. Kat. 
Hara Museum ARC, 10.03.1990 -15.04.1990 Gunma, 17.06.1990 - 26.08.1990 Los Angeles County 

Museum of Art, Los Angeles, Museum Contemporary Art, Chicago 25.10 – 01.01.1991, Moden Art 

Museum of Fort Worth 17.02.1991 – 28.04.1991, National Gallery Canada, Ottawa 28.06 – 

22.09.1991, New York 1990, S. 52. 

Abb. 83: Ebd. S. 69. 

Abb. 84: Schimmel, Paul, et al. (Hg.), © Murakami, New York 2007. 

Abb. 85: Studio Ghibli, https://www.ghibli.jp/works/nausicaa/, Stand: 02.05.2023. 

Abb. 86: Darling, Michael (Hg.), Takashi Murakami – The octopus eats its own leg, New York 

2017. 



X. Abbildungsnachweis 

375 

Abb. 87: Mizuki, Shigeru, Yôkai, Bordeaux 2017, S. 135. 


