
 

Von Helden und Bösewichten:  

Analyse der Ästhetisierung des Bösen in der 

Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts 

 

Inaugural-Dissertation 

zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie 

der Ludwig-Maximilians-Universität  

München 

 

 

 

vorgelegt von 

Sarah-Janina Hannemann 

aus 

Göttingen 

2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Referent: Prof. Dr. Oliver Jahraus 

Korreferent: PD Dr. Mario Grizelj 

Tag der mündlichen Prüfung: 17.02.2023 



INHALTSVERZEICHNIS 

 

 

1. Das Jahr ohne Sommer 3 

 
2.     Radikaler Individualismus als Zeichen der Ästhetisierung des Bösen 5 

 
3. Der Held im Umbruch 16 

 
4. Von Helden und Bösewichten 19 

4.1: Der Gothic Villain 20 

4.2: Der Man of Feeling 57 

4.3: Der Noble Outlaw 78 

4.4: Der Byronic Hero 113 

 
5. Gefallene Engel und Titanensöhne 161 

 
6. Der Byronic Villain 218 

 
7. Der Sieg der Ästhetik 299 

 
 
8. Quellenverzeichnis 304 

Primärliteratur 304 

Sekundärliteratur 306 

Internet-Quellen 310 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
3 

 

1. Das Jahr ohne Sommer 
 

Die Schöpfung des Archetyps des Byron’schen Helden ist einer jener Fälle, in der 

Kunst und Realität eine für den Rezipienten beinahe schicksalhaft beseelt anmutende 

Symbiose eingehen: So gehören zur Legendenbildung des Byronic Hero stets sein 

Namensgeber, Lord Byron, und der literarisch ergiebige Aufenthalt in der Villa Diodati 

im Jahr ohne Sommer 1816 dazu, bei der ein Gruselgeschichtenwettbewerb unter 

zumindest teilweise kongenialen Freunden zur Wiege eines literarischen Typus 

wurde. Der Byronic Hero fällt zeitlich wie geographisch damit in eine brisante Epoche, 

politisch ebenso sehr wie gesellschaftlich. 

So verlockend es auch sein mag, bei dem Aufkommen des Byronic Hero direkt von 

kompletter Neuartigkeit zu sprechen: Er ist ein Teil einer großen und illustren, jedoch 

auf ihre Weise höchst exklusiven Figurenfamilie, die in der europäischen Literatur des 

18. und 19. Jahrhunderts gleichermaßen entsteht wie auch ihren Höhepunkt findet.  

Peter L. Thorslev, Jr., schreibt in Bezug auf Childe Harold: 

 

„Even the casual reader of Byron’s juvenilia can see that the earliest Byronic Hero did 
not spring full-grown and unprepared for from the mind of the young poet on his 
Grand Tour.”1 
 

Damit wird weder das Innovationspotential noch die literarische Bedeutsamkeit des 

Byron’schen Helden verringert, jedoch lenkt Thorslev den Fokus auf eine nicht 

unwichtige Tatsache: Der Byronic Hero betritt als herausragender Figurentypus die 

Schaubühne der Literatur in einer Tradition von nicht minder exzeptionellen 

Archetypen, mit denen er ein ambivalentes Wechselspiel von Beeinflussung eingeht. 

Sein Aufkommen im ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhundert folgt auf 

sowohl die deutsche Romantik die Strömung des Sturm und Drang als auch auf die 

englische Gothic fiction.  

Er und seine Verwandten zeigen sich als fähig, die realhistorischen Problemthemen 

in literarischer Hinsicht zu deklinieren und zu verarbeiten, mehr noch: Sie sind dazu 

 
1 Thorslev 1962 : 127 



 

 
4 

 

notwendig, um die Schlachtfelder der neuen gesellschaftlichen, politischen und 

religiösen Streitfragen angemessen begehen zu können.   

Die vorliegende Dissertation verfolgt den Anspruch, den systematischen 

Zusammenhang zwischen einer Figurentypologie und einer literarischen 

Konstellation zu untersuchen, die in einem wechselseitigen Bedingungsverhältnis 

stehen. Sie fragt genauer danach, wie die Phänomenologie eines Figurentypus sich 

als Ausdruck eines historisch spezifischen Problempotenzials der 

Gesellschaftsstruktur und ihrer ästhetischen Beschreibung lesen lässt. Eingebettet ist 

diese Fragestellung in die Phase der Ästhetisierung literarischer Problemfelder im 

Kontrast zu der Moralisierung.  

Es ergibt sich eine Spurensuche inmitten der Figurentypen ob ihres Umgangs mit der 

Dialektik von Ästhetik und Moral und den Spuren, die sich in der sinnbildlichen DNS 

literarischer Archetypen auch in kontemporären Texten finden lassen. 

Wenn nun nicht ein einzelner Figurentypus analysiert werden soll, sondern eine 

ganze Gruppe, so sollte zuvor mit genügend Skepsis die Berechtigung überprüft 

werden, überhaupt von einer Gruppe – oder, wie in diesem Fall, sogar von einer 

Familie – zu sprechen. Während eine Gruppe Ähnlichkeiten voraussetzt, die zur 

Einteilung in diese Kategorie notwendig sind, geht der Begriff der Familie noch ein 

Stückchen weiter: Nicht nur Ähnlichkeiten, sondern kausale Verbindungen müssen 

vorhanden sein, um eine Zugehörigkeit zu legitimieren. Der Begriff der Familie ist 

identitätsstiftend: Die Zugehörigkeit hat eine Aussagekraft aus sich selbst heraus. 

Thorslev benutzt den Begriff, ohne ihn genauer zu erläutern: 

 
„To recognize the existence of the family of Romantic heroes, however, is to see first 
that it is distinctive in the broader tradition of the literary hero, and second that 
whatever it may have been, it is now no longer alive either in our literature or in our 
general culture. These heroes claim at least a historic significance, however, and 
perhaps also a contemporary significance […].”2 

 

Historische Bedeutsamkeit, aktuelle Relevanz und eine gewisse Unverkennbarkeit in 

der Tradition aller literarischer Helden: Diese Faktoren werden dem Byronic Hero und 

seinen Verwandten zugeschrieben. Dabei ist der Byronic Hero interessanterweise das 

 
2 Thorslev 1962 : 185 



 

 
5 

 

einzige Familienmitglied, das den Helden tatsächlich im Namen trägt – seine 

Familienmitglieder, der Man of Feeling, der Noble Outlaw und der Gothic Villain 

können dieses Attribut nicht für sich beanspruchen. Letzterer präsentiert sich sogar 

genau gegenteilig, antagonistisch, mit dem Begriff des Bösewichts. 

Die enge Verschränkung der Familienmitglieder der romantischen Archetypen deutet 

demnach auf unsaubere Grenzen zwischen den jeweiligen Typen hin – wo endet der 

Held, wo beginnt der Bösewicht? Und ist eine Unterscheidung im Zuge des Sieges der 

Ästhetisierung über die Moralisierung in der Literatur überhaupt notwendig oder 

sogar unmöglich? 

Deswegen ist es unerlässlich, die hier verwendeten Begriffe zu klären, bevor die 

Fragestellung selbst vertieft werden kann. 

Erst danach wird diese Arbeit den Versuch wagen, sich der ausführlichen Betrachtung 

der Fortführung dieses außergewöhnlichen Familienstammbaums zu widmen, und 

sich auf die Spurensuche nach dem kontemporären Erben der dunkelromantischen 

Archetypen begeben. 

 

 

2. Radikaler Individualismus als Zeichen der Ästhetisierung des 
Bösen 
 

Dass Charaktere einem literarischen Typus zugehörig sein können – oder mehr noch: 

es in der Regel sind – ist eine Tatsache, deren Feststellung nicht sonderlich kontrovers 

ist. Die Zuordnung von Figuren in literarische Kategorien über ihre Ähnlichkeiten zu 

anderen Vertretern eines Typus läuft mit einer gewissen Natürlichkeit ab, sobald der 

Rahmen eines Betrachtungsgegenstandes abgesteckt wurde.  

Dennoch ist es lohnenswert, selbst bei diesem selbstverständlich anmutenden 

Prozess einen Schritt zurückzutreten und den Rahmen, den die Literatur dafür 

bereitstellt, in seine Einzelteile zu zerlegen, um später mit größerer Präzision 

bestimmen zu können, wovon gerade tatsächlich die Rede ist. Die Begriffe Figur, 

Charakter und Typus werden zusammenhängend und in manchen Fällen fast 

synonym verwendet, scharfe Abgrenzungen sucht man vergeblich, was, wie Fotis 



 

 
6 

 

Jannidis in seinem Beitrag zur historischen Narratologie von Figur und Person 

feststellt, in der Tradition der germanistischen Literaturwissenschaft begründet liegt: 

 

„Die deutsche Literaturwissenschaft hat keine der angelsächsischen Tradition 
vergleichbare Reflexion ihrer Figurentypologie vorzuweisen. Sowohl in Fragen der 
Wertung als auch der Beschreibung werden aber sehr ähnliche Kategorien 
verwendet, die sich im reichen Wortfeld »Figur« niedergeschlagen haben: 
»Hauptfigur«, »Nebenfigur«, »Charakter«, »Typus«, »Person«, »Held«, 
»Protagonist«, »Antagonist«, »Gegenspieler«, »Parallelfigur«, »Kontrastfigur«.“3 

 

Während also in der angelsächsischen Forschung der Umgang mit der Figur auf 

narrativer, erzähltheoretischer und typologisierender Ebene völlig selbstverständlich 

ist, ist der Ansatz in der deutschsprachigen Wissenschaft dahingehend weniger stark 

ausgeprägt. In der englischsprachigen Literatur kennt man den Unterschied zwischen 

einer character-driven story und einer plot-driven story; beide Begrifflichkeiten 

unterschlagen dabei die Tatsache, dass Charakter und Plot jedweder Ausprägung 

immer eine Symbiose eingehen und anteilsmäßig verschiedene Rollen in 

verschiedenen Erzählungen einnehmen. 

In der hier vorliegenden Arbeit wird jedoch explizit über Charaktere, Figuren und 

Typen gesprochen werden, und zwar sowohl in ihrer Funktion als literarischer 

Baustein als auch in der genreprägenden Rolle, die sie dabei einnehmen. Dabei 

können wir die Begriffe Charakter und Figur praktisch synonym verwenden. 

Hinsichtlich der Wechselwirkung von Charakter und Figur mit dem Typus schreibt 

Jannidis: 

„Die Unterscheidung zwischen »Charakter« und »Typus«, die für die Wertung von 
literarischen Texten lange Zeit eine erhebliche Rolle gespielt hat, gründet wie das 
angelsächsische Pendant auf der hohen Relevanz der Kategorien Individualität und 
Originalität. Ein Charakter ist gleichsam eine Figur, die Individualität hat bzw. ein 
Individuum ist. Maßstab ist auch hier die lebensweltliche Wahrnehmung: Verfügt 
eine Figur über Merkmale in der Weise, wie man sie bei Personen wahrnehmen 
würde? Dieser Vergleichspunkt ist selbst aber wiederum historisch variabel. Dennoch 
kann man wohl einige der Spezifika, die in der englischsprachigen Diskussion genannt 
wurden, auch hier aufführen. Ein Charakter verfügt über mehr Merkmale als ein 
Typus. Diese Merkmale lassen sich nicht nach einem einfachen Schema ordnen, ja 
Individualität ist geradezu mit der Widersprüchlichkeit der Merkmale verbunden. 
Außerdem ist der Charakter in gewissen Grenzen veränderlich, ja er muß sich 
aufgrund der Erfahrungen verändern, die er macht, sonst ist er ein Typus.“4 

 
3 Jannidis 2004 : 102 
4 Jannidis 2004 : 102 f. 



 

 
7 

 

 

Innerhalb dieser Arbeit wird also unterschieden zwischen dem Überbegriff des Typus 

und dem Charakter bzw. der Figur als individuelles Beispiel.  

 

„Der Gegenbegriff »Typus« markiert zwei Aspekte. Zum einen ist eine Figur, wenn sie 
ein Typus ist, nur durch wenige Merkmale gekennzeichnet. Außerdem ist die 
Konstellation der Merkmale zumindest in ihren Grundzügen vertraut. Das deckt sich 
mit Forsters5 Annahme, daß eine runde Figur den Leser überraschen können muß. 
Zwei Dimensionen können also zur Unterscheidung von Charakter und Typus 
herangezogen werden: 1. Die Komplexität der Figur. Sie kann operationalisiert 
werden als die Anzahl der Merkmale, das Verhältnis der Merkmale untereinander 
und die Stabilität der Merkmale. 2. Die Originalität der Figur bzw. die Bekanntheit 
der figurenspezifischen Merkmalskombination. Sie ist als Stereotyp Teil des 
kulturellen Wissens, sei es nun als lebensweltliche oder als spezifisch fiktionale 
Typisierung, oder es handelt sich um eine neue Kombination von Elementen.“6 
 

Im Gegensatz zu Jannidis’ Aufschlüsselung verfolgt diese Arbeit aber den Ansatz, ein 

Typus müsste mehr als ein biegsames Raster zur Einteilung gesehen werden, als eine 

formgebende Struktur, eine Schublade, die einen distinktiven Merkmalspool für die 

Figuren als Vertreter bietet.  

Die Annahme, dass eine Figur als direkter Vertreter eines Typus wenige Merkmale 

hat, ist demnach nicht generalisiert feststellbar. Korrekter wäre die Aussage, ein 

Vertreter eines Typus habe wenige überraschende Merkmale, da die Einteilbarkeit in 

die Kategorisierung der Typologie auf den Gesetzmäßigkeiten der Ähnlichkeiten 

basiert, kurzum: Um einem Typus zugehörig zu sein, muss eine Figur aus den 

offerierten Merkmalen eine hohe Gemeinsamkeit aufweisen. 

Es bieten sich bei der Betrachtungsweise, die diese Arbeit veranschlagt, beinahe 

naturwissenschaftliche Begrifflichkeiten zur Annäherung an diese Definition an. Der 

Gegenstand, die Figur, der Charakter, der Typus, sie können ähnlich untersucht 

werden wie bei entwicklungsgeschichtlichen Analysen in der Biologie, die in der 

Retrospektive versuchen, evolutionäre Verbindungen, die durch die ständige 

Mutation und Selektion von Genen und Allelen entstanden sind, aufzudecken und 

möglicherweise sogar die sogenannten Missing Links zu finden, die fehlenden 

Bindeglieder zwischen zwei Arten oder Lebensformen. 

 
5 Gemeint ist hierbei E.M. Forsters Werk Aspects of the Novel (1927).  
6 Jannidis 2004 : 103 



 

 
8 

 

Die Herangehensweise dieser Arbeit sieht also nicht nur in der Wechselwirkung 

zwischen Charakter und Typus etwas sehr Organisches und Fließendes, sondern auch 

in der Entstehung und Bildung eines Typus an sich. 

Wenn Jannidis davon spricht, dass ein runder Charakter zu überraschen wissen 

müsste, da er sonst ein Typus bzw. sogar ein Stereotyp sei, basierend auf der hohen 

Vertrautheit (und dementsprechend Erwartbarkeit) der Merkmale, dann stellt sich 

dabei im Umkehrschluss aber die Frage: Wenn ein Charakter daher ein Charakter ist, 

weil er zu überraschen vermag, indem er die Grenzen eines Typus aufbricht, ist er 

dann nur so lange ein Charakter, wie dieser Überraschungseffekt neuartig ist?  

Dies würde zur Schlussfolgerung führen, dass immer dann ein neuer Typus entsteht, 

der im Rezipienten ein bekanntes Muster aufwirft, wenn der Überraschungseffekt 

sich abgenutzt hat und das System eines Charakters mustergültig erkannt wurde.  

Oder positiv formuliert: Die Merkmalsveränderung und Etablierung eines neuen 

Merkmalspools erzeugt, ganz wie bei der biologischen Mutation, einen neuen 

Rahmen und damit auch die Chance auf einen neuen Typus. 

Das würde aber auch bedeuten, dass ein Typus zuallererst eben doch aus 

Charakteren bestand, deren verbindliche Gemeinsamkeiten einen 

Wiedererkennungswert konstruiert haben, aus dem der Typus sich bilden konnte. Die 

Wechselbeziehung ist dabei also ganz offenkundig: Die Gemeinsamkeiten von 

Charakteren bilden einen Typus und der Typus strahlt auf die Schöpfung neuer 

Charaktere aus, die möglicherweise an der Kreation eines weiteren Typus beteiligt 

sein werden. 

Genau so lässt sich der Begriff der Familie verstehen, in die der Byronic Hero und 

seine Verwandten hier eingeordnet werden sollen. Es existieren maßgebliche 

Gemeinsamkeiten bezüglich ihrer Entstehungsphase, den Kernfaktoren, die diese 

Typen ausmachen, und ihrer Wirkung, um eine Verwandtschaft erkennbar werden zu 

lassen; dennoch lassen sich anhand der deutlich existenten Unterschiede eben 

einzelne Figurentypen ausmachen, die verschiedene Aufgaben erfüllen können und 

müssen. 

Die vier Typen, die diese Arbeit besser zu verstehen sucht, sind der Byronic Hero, der 

Gothic Villain, der Man of Feeling und der Noble Outlaw. Mit dem 18. und 19. 



 

 
9 

 

Jahrhundert als gemeinsamer Entstehungs- und Wirkungszeitraum bietet sich eine 

vergleichende Annäherung an; aber was wäre ein Vergleich um des reinen 

Vergleiches willen? Es geht – das muss völlig dezidiert gesagt werden – nicht um das 

Auflisten von Merkmalen und ihren Unterschieden, auch nicht um eine 

entstehungsgeschichtliche Auflistung von Vertretern der Typen, sondern viel mehr 

um eine entstehungsgenealogische Formfindung innerhalb der Strömungen des 

abgesteckten Zeitraums, getragen von den Figuren, mit denen sich diese Arbeit 

auseinandersetzt. 

Wie der Titel bereits verrät, geht es um Helden und Bösewichte – das steckt schon im 

Namen zweier der vier zu analysierenden Typen. Der hier verwendete Heldenbegriff 

geht dabei über die Bedeutung des Wortes Hauptfigur oder Protagonist hinaus. 

Jannidis bezeichnet das Wort Protagonist zwar eine weitgehend „unbelastete 

Bezeichnung für das, was man früher oft »Held« nannte“7. 

Er führt aus: 

„Allein auf die Handlung beziehen sich – so der erste Eindruck – die Begriffe 
»Hauptfigur«, »Nebenfigur«, »Protagonist« und »Gegenspieler« bzw. »Antagonist«. 
Das erste Gegensatzpaar dient zur Beschreibung einer unterschiedlichen Beteiligung 
an der Handlung. […] Eine Hauptfigur ist dann jene Figur, die an bedeutend mehr 
Ereignissen partizipiert als die anderen Figuren. Da die Ereignisse in der fiktionalen 
Welt aber immer durch den Text konstituiert werden, ist sie auch entsprechend 
häufiger in der Darstellung präsent.“8 
 

Und: 
 
„Wird »Protagonist« ohne die Gegenbegriffe »Antagonist« oder »Gegenspieler« 
verwendet, dann bezeichnet er diejenige Figur eines Textes, die im oben 
ausgeführten Sinne eindeutig die Hauptfigur ist. Es gibt zahlreiche Texte, in denen 
sich die Hauptfigur nicht so eindeutig bestimmen läßt. In diesen Fällen würde man 
wohl den Begriff »Protagonist« vermeiden. Wird dagegen die Bezeichnung 
»Protagonist« zusammen mit den Oppositionsbegriffen verwendet, dann bezieht sie 
sich auf die wichtigere Figur in einem Konflikt zwischen zwei Figuren. Die Handlung 
wird durch diesen Konflikt geprägt.“9 

 
 

Wenn diese Arbeit aber von Helden spricht, so meint sie dabei viel mehr als lediglich 

die Figur, die am meisten an der Handlung partizipiert – es geht um eine spezifische 

 
7 Jannidis 2004 : 104 
8 Jannidis 2004 : 103 f. 
9 Jannidis 2004 : 104 



 

 
10 

 

charakterliche Qualität und einen moralischen Aspekt, der für den von Jannidis 

aufgezeigten Konflikt notwendig ist. 

Zwar werden im Laufe dieser Arbeit die Begriffe Protagonist und Antagonist ebenfalls 

benutzt werden, doch unter dem Blickwinkel, dass der Heldenbegriff und die 

Bezeichnung als Protagonist keinesfalls kongruent sind. 

So mag eine Hauptfigur ein Held sein oder auch andersherum, doch das eine enthält 

keine Notwendigkeit für das Andere. Jede vorschnelle synonyme Verwendung wird 

dem Ausdruck Held nicht gerecht – auch wenn dieser sich im literaturgeschichtlichen 

Wandel deutlichen Veränderungen ausgesetzt sah. 

So schreibt Walter L. Reed:  

„The hero of the older epics emerged, it has been argued, from the divine beings of 
myth, but his heroic acts were only possible when his human activity was 
differentiated from the recurrent cyclical patterns of a mythic world view. This is not 
to say that the hero is a »faded god« or that there is a simple historical progression 
from god to hero to common man in literary history. It is rather to say that the notion 
of a hero is only possible when the human figure has emerged as a symbolic form in 
art, when the protagonist of a story is no longer fully divine. On the other hand, if the 
protagonist is too distant from this mythic background, too isolated in his mortality, 
he is in danger of losing his heroic identity altogether.”10 
 

Die Tatsache, dass die ersten Helden literarisch-historischer Tradition, die den Begriff 

prägten – die antiken Helden, Achilles, Hektor, Odysseus und ihresgleichen – schon 

die Ansätze zeigten, die in der Figurenfamilie des Byronic Hero und seiner 

Verwandten viele Jahrhunderte später tatsächlich erblühten: Eine Zwiespältigkeit des 

menschlichen Wesens, herausgehoben aus der Alltäglichkeit der Sterblichkeit, 

gekoppelt mit der Veranlagung zu wahrer Größe, aber grundsätzlich geschlagen mit 

dem Bann eines gewissen Makels, der das Erreichen von Vollkommenheit verhindert. 

Auch Reed erkennt an: 

„The Romantic hero is not a simple being, but one involved in a set of relationships 
both dialectical and dynamic. The hero is first of all a figure related to a ground. He 
is not himself divine or immortal but, like Achilles or Odysseus, he has a privileged 
relation with the supernatural, whether this is the supernatural of the gods or, as is 
more usual in Romanticism, the natural supernaturalism of the created world.”11 

 

 
10 Reed 1974 : 11 
11 Reed 1974 : 10 



 

 
11 

 

Ein Merkmal der Figurentypen, die Gegenstand der vorliegenden Dissertation sind, 

ist demnach ein stetiges Paradoxon von Einbettung in ein System und die 

unwiderrufliche Abspaltung von eben jenem zur gleichen Zeit. Oder auch: Der Held, 

wie auch der Bösewicht, funktioniert nur in Abgrenzung zu einem allgemeingültigen 

Standard, der auf die eine oder andere Weise übertroffen oder verletzt werden kann. 

Bei der Figurenfamilie des Byron’schen Helden liegt nahe, dass sowohl ein 

Übertreffen als auch eine Verletzung kodierter Standards zu erwarten sind. 

 

In dem Moment, in dem wir beginnen, von Helden und Bösewichten, von Moral und 

Ästhetik, und im weiteren Sinne über das Gute und Böse zu sprechen, stehen einem 

zielgerichteten Diskurs über diese binären Abstrakta eben jene im Weg, und mit 

ihnen die Frage, wie eine Annäherung an das Spannungsfeld der Einbettung des 

Schrecklichen in der Literatur gelingen kann. Zunächst darf – muss! – daher die 

Entscheidung getroffen werden, eine dezidierte Vorgehensweise zu wählen, mit der 

die Grenzen des Themenfelds abgesteckt und die dialektischen Begrifflichkeiten 

nutzbar gemacht werden können. 

Peter-André Alt schreibt in seinem 2010 erschienen Werk Ästhetik des Bösen: 

„Parallel zum Kollabieren der Leibnizschen Metaphysik vollzieht sich um 1800 ein 
Wechsel des literarischen Registers. In dem Maße, in dem allegorische 
Personifikationen des Bösen – einschließlich der traditionellen Teufelsfigur – ihren 
dämonischen Effekt verlieren, kommt es zu einem Prozeß der Verbergung des Übels. 
Das Böse wird ins Innere des Menschen versenkt und erhält auf diese Weise neue 
Tiefenstrukturen, die der Satansgestalt zumeist fehlten (eine Ausnahme bilden 
später die psychologisch subtilen Teufel der schwarzen Romantik). Bei Autoren wie 
Tieck, Kleist oder Hoffman ist das Böse nicht mehr äußerlich erkennbar, weil es seine 
externen Attribute einbüßt, aber es gewinnt eine neue Bedrohlichkeit durch die 
psychische Komplexität, die es entfaltet. Die Literatur entläßt das Böse jetzt aus dem 
Zweckbündnis mit der Didaxe, wie sie die Fastnachtsspiele und Teufelsschwänke der 
Frühen Neuzeit noch anstrebten. 
Das Zerfallen der Theodizee-Konstruktion führt gleichzeitig dazu, daß die Umwelt des 
Menschen sich mit einer bis dahin unbekannten Qualität des Bösen auflädt, die 
rationalistisch nicht abgearbeitet werden kann. Was zuvor im Namen der Theodizee 
als die vom Schöpfer gewollte dunkle Seite des mundus naturalis galt, wird in seiner 
nackten Wirklichkeit gezeigt, ohne daß es Funktionen für eine im Zeichen der 
Vorsehung stehende Weltarchitektur göttlichen Ursprungs beanspruchen dürfte. Als 
innerweltliches Phänomen ist das Böse keine Filiale des Guten mehr, sondern ein 
Störfeld, dessen reflexionstechnische Erfassung außerhalb der traditionellen 
philosophisch-theologischen Kategorien zu erfolgen hat. Im Rahmen dieser neuen, 



 

 
12 

 

durch den Prozeß der Aufklärung erzwungenen Aufgabe fällt der Literatur und der 
durch sie offerierten ästhetischen Erfahrung eine Schlüsselfunktion zu.“12 
 

 

Im Verlauf dieser Arbeit wird die hier erwähnte Didaxe, die ihren Ursprung stark in 

dem jüdisch-christlichen religiösen Fundament von kultureller Traditionsausbildung 

im Bereich der Gesetze hat, noch weiter betrachtet werden13. Von Bedeutsamkeit 

vor der Analyse ist aber besonders die Feststellung, dass der Startpunkt der 

moralischen Entwicklung, die in der Literatur reflektiert wird, zwei Absoluta, nämlich 

das Gute und das Böse, einander gegenübergestellt werden. 

Diese zwei Pole, besonders im christlichen Milieu personifiziert durch Gott sowie 

Jesus auf der einen und eine Teufelsgestalt auf der anderen Seite, sind besonders im 

neutestamentlichen Kontext die Grundpfeiler von richtigem und falschem Verhalten. 

Verstöße gegen das religiös zementierte Moralsystem – Sünden – sind demnach auch 

Vergehen gegen Gott selbst; sie hinterlassen Spuren auf der Seele, die den irdischen 

Zustand transzendieren und Auswirkungen darauf haben, ob es Aussicht auf Erlösung 

oder doch ein Urteil zur ewigen Verdamnis durch die Abkehr von Gott gibt. 

Während also die antiken Helden, die uns, wie eben erwähnt, schon in der 

griechischen Mythologie begegnet sind, durchaus eine breite Ambivalenz zu 

moralischen Themen zeigten, zeigt sich in der vom Judeo-Christentum beeinflussten 

Literatur ein bildender, moralisierender Anspruch, der dem Guten das Schöne und 

dem Bösen das Hässliche zuordnet. 

Dieses System wird im 18. und 19. Jahrhundert aufgebrochen. 

Alt schreibt dazu: 

 

„Die Aufklärung verzichtet erstmals auf eine Ikonologie des Bösen und zieht es vor, 
ihre Fallgeschichten als Geschichten über die Innensteuerung des Menschen zu 
erzählen. Mit der Logik der Erschließung tritt das Böse jetzt als anthropologisch 
ausdifferenziertes Phänomen jenseits einer naturrhythmischen Dämonologie auf. 
Unterstützung erhält diese – vorwiegend im Roman manifeste – Tendenz durch die 
empirische Psychologie bzw. die Erfahrungsseelenkunde, die den Menschen auf 
seine pathologische Fehlhaltungen, Perversionen und Defekte untersucht.“14 

 
12 Alt 2011 (2010) : 18 f. 
13 Und zwar im Kapitel: 5. Gefallene Engel und Titanensöhne 

14 Alt 2011 (2010) : 19 



 

 
13 

 

 

Aber nicht nur die Aufklärung mit ihren analytischen und ausgewogenen Ansätzen, 

beheimatet in der Philosophie, bietet neuartige Möglichkeiten, externe 

Problemfelder von literarischen Figuren internalisiert verarbeiten zu lassen. Auch die 

Romantik und ihre dunkle Cousine, die Schauerliteratur, sowie die Strömung des 

Sturm und Drang offerieren mannigfaltige Spielarten der künstlerischen Umsetzung 

eben jener Themen. 

Niels Werber sagt dazu in seinem Werk Literatur als System – Zur Ausdifferenzierung 

literarischer Kommunikation (1992): 

„Die Literatur und ihr Publikum – dies fällt gegen 1800 auf breiter Linie auf – scheint 
sich völlig gewandelt zu haben. Es begnügt sich nicht mehr mit der »intensiven« 
Lektüre von Bibel, Kalendern oder Erbauungsschriften, sondern giert nach immer 
neuen Texten, die es nur einmal liest, um sofort nach einem wiederum neuen zu 
verlangen.“15 
 

Er stellt außerdem fest: 

„Warum sollte eigentlich die Literatur moralische Tabuthemen aufgreifen? Warum 
sollte sie überhaupt ein Interesse daran zeigen, gegen moralische Normen, 
ästhetische Doktrinen oder positives Recht anzulaufen? Schönheit kann kaum das 
Motiv ihrer Provokationen gewesen sein. In der Rezeption von Hegel über Heinrich 
Heine bis zu Rudolf Haym sind die romantischen Prototypen einer Faszination am 
Bösen unter den Kategorien des Häßlichen (Hegel), Kranken und Wahnsinnigen 
(Heine) oder des Subjektivistischen, Kranken, Grauenhaften und Seltsamen (Haym) 
verbucht worden. Im Anschluß an Karl Heinz Bohrers Studie zur »Kritik der Romantik« 
läßt sich für das 19. Jahrhundert – wenige Fälle wie Nietzsche einmal ausgenommen 
– pauschal sagen, daß die Literatur der Romantik nicht als schön verstanden 
wurde.“16 
 

Und ferner: 

„Mit der Umstellung der Gesellschaftsstruktur von Stratifikation auf Funktion und der 
damit verknüpften Ausdifferenzierung literarischer Kommunikation sind die 
notwendigen Bedingungen der Möglichkeit geschaffen worden, die zur Umwelt der 
Literatur gehörigen Wirklichkeitskonstruktionen (etwa wissenschaftlichen, 
ästhetischen, moralischen oder religiösen Charakters) als Medien zu behandeln. 
Unter der Herrschaft der alteuropäischen, »damals beliebten Form dieses heiligen 
Drei, des Wahrem, Guten und Schönen«17, war daran nicht zu denken. Eine Poesie 
des Bösen etwa wäre einem Angriff auf die Ordnung der Gesellschaft selbst 
gleichgekommen, da sich niemand von dem Hinweis hätte beruhigen lassen, daß das 
Böse nur »ästhetisch« zu rezipieren sei.“18 

 
15 Werber 1992 : 75 
16 Werber 1992 : 77 f. 
17 Werber zitiert hier aus: Herder, Johann Gotffried: Kalligone. Vom Angenehmen und Schönen 
[Leipzig 1800, S. 189], in: Herders Sämtliche Werke, Berlin 1880, S. 94 
18 Werber 1992 : 65 



 

 
14 

 

 

Die Abkehr von moralischen Polen als Bewertungspfeiler für Kunst und Literatur ist 

also der unabdingbare Nährboden, aus dem die Figurentypen, nicht ganz Held, nicht 

ganz Bösewicht, erwachsen können. Nicht unbedingt erstmals, doch auf eine ganz 

neue Weise wird die Funktion der Literatur, unterhalten zu können, erkannt und 

geschätzt.  

So schreibt Alt: 

„Rosenkranz19 unterscheidet in seiner Ästhetik des Häßlichen (1853) als Spielarten 

des Bösen das Verbrecherische, das Gespenstische und das Diabolische. […] Das 

Verbrecherische ist einer Ästhetik des Abweichenden verbunden […]. Genannt 

werden von ihm die großen Übeltäter der Weltliteratur – Richard III., Franz Moor, 

aber auch Ödipus und Fiesko. Ihre Boshaftigkeit trage, so konzediert er, Züge des 

Großartigen, weil sie auf radikalem Individualismus gegründet sei; gerade hier liegt 

das Geheimnis der attractio, die vom Verbrecher und seinen amoralischen Entwürfen 

ausgeht.“20 

 

Kein Begriff könnte besser die interne Triebfeder der Typen beschreiben: Radikaler 

Individualismus. Der Byronic Hero, der Man of Feeling, der Gothic Villain und der 

Noble Outlaw sind Protagonisten der Werke, in denen sie vorkommen; die 

Hauptfiguren der Erzählung, an denen nicht nur zeitgenössische Probleme religiöser, 

gesellschaftlicher und politischer Relevanz diskutiert werden, sondern die zur 

Deklination moralisch verwerflicher Themen benutzt werden können, ohne sie in die 

Rolle des Antagonisten zu drängen, an dessen Fehlverhalten der Rezeptionist lernen 

soll.  

Stattdessen sind diese Figurentypen Musterbeispiele der Codierung böse = 

interessant. 

„Im Bösen findet sich ein fast unerschöpfliches Reservoir für eine nicht länger schöne 
Literatur. Meine Vermutung ist: das Interessante motiviert die Hinwendung der 
Literatur zum Bösen. Um interessant zu sein, aber dennoch dem evolutionären 
Außendruck durch Moral, Recht, Ästhetik und Philosophie gerecht zu werden, bedarf 
es allerdings des Einsatzes von Strategien, moralisch-gut und literarisch-böse 
zugleich sein zu können.“21 
 

 
19 Karl Rosenkranz (1805 – 1879), Schüler Hegels und dessen späterer Biograph 
20 Alt 2011 (2010) : 173 
21 Werber 1992 :78 



 

 
15 

 

An dieser Stelle der Rezeptionsgeschichte der Literatur darf also davon ausgegangen 

werden, dass Literatur ihren Bildungscharakter hinter sich gelassen hat oder 

zumindest dem Publikum zutraut, Literatur als eigenständiges System begreifen zu 

können, dessen Fähigkeit, auch mit Tabus zu unterhalten, möglicherweise noch 

herausragender ist, als die Fähigkeit zu belehren und zu bilden. 

 

Und so begleitet der Leser den rachsüchtigen Heathcliff auf seinem 

selbstzerstörerischen Pfad in Charlotte Brontës Wuthering Heights (1847): Heathcliff 

wählt die Obsession und die Vergeltung über moralische Größe und Vergebung, wird 

aber dennoch von Brontë bewusst als faszinierender Charakter gezeichnet. Im 

französischen Sprachraum glänzt Alexandre Dumas’ Le Comte de Monte-Cristo (1844) 

mit dem Protagonisten Edmond Dantès, der ebenfalls nicht von seinen dunklen 

Racheplänen lassen kann. Der Roman in Versen Eugene Onegin, der 1833 erstmalig 

in seiner vollständigen Fassung veröffentlicht wurde, zeigt die Abgründe des 

russischen Adelslebens anhand des destruktiven, titelgebenden Charakters. 

Das Phänomen, dem Bösen – oder dem zumindest ethisch Ambivalenten – zugeneigt 

zu sein, strahlt bis in die zeitgenössische Literatur herein. Da schneidet und speist sich 

der eloquente Kannibale Dr. Hannibal Lecter durch Romanseiten (erstmals in Red 

Dragon (1981) oder über Kinoleinwände (The Silence of the Lambs (1991)). In 

American Psycho (1991, verfilmt im Jahr 2000) verfällt ein gelangweilter Yuppie 

seinen Gewaltfantasien. Selbst für Kinder und Jugendliche gibt es den gleichnamigen 

Protagonisten der Artemis Fowl-Reihe aus der Feder des irischen Schriftstellers Eoin 

Colfer aus den frühen 2000er Jahren, ein zwölfjähriges kriminelles Genie ohne jeden 

Skrupel, als Identifikationsfigur.  

Auf der Ebene der Romantik – in diesem Sinne als ganz basaler Begriff und keine 

literarische Gattung gemeint -  lässt seit 2011 weltweit die Figur des Christian Grey, 

einem jungen Multimillionär mit sadistischen Neigungen und einem tiefverwurzelten 

Seelenschmerz, aus EL James’ Fifty Shades of Grey Herzen höher schlagen.  

Die Serie Dexter folgt dem titelgebenden Protagonisten ganze acht Staffeln lang von 

2006 bis 2013, wie er sich als durch einen Ehrenkodex gebundenen Serienkiller durch 



 

 
16 

 

Miami mordet und nicht selten gerade durch die Lücken seiner menschlichen Natur 

seinen Charme entfaltet.  

Und in der Serie Peaky Blinders (2013 - 2022) fiebert der Zuschauer mit dem 

brillanten, eloquenten doch eiskalten Tommy Shelby mit, dem Anführer einer seiner 

Familie zur Loyalität verpflichteten Gangsterbande des Birmingham der 1920er und 

1930er Jahre, beim sozialen Aufstieg in höhere Kreise und dem moralischen Abstieg 

in die Untiefen der politischen Dekadenz. 

Die Ästhetik des Bösen ist im 19. Jahrhundert salonfähig geworden und geht Hand in 

Hand mit der Kultivierung der Familie des Byronic Hero. 

 

 

 

3. Der Held im Umbruch 
 

Die Betrachtung literarischer Helden ist besonders seit dem 20. Jahrhundert mit der 

desillusionierten Gewissheit verknüpft, dass die eben angesprochene Installation der 

Schönheit des Bösen und Verwerflichen ein Ende des traditionellen Helden bewirkt 

hat. So schreib Victor Brombert im Jahre 1969 über die Idee des Helden: 

 

„The problem of the »hero« is still very much with us. The heroic age is gone, and the 
unheroic hero of our times grimaces, self-conscious and despondent. Yet so long as 
a man projects an image of himself in myth and art, so long as he somehow tries to 
justify this image or to deplore it, the notion of the hero is certain to stay alive. This 
is not merely a matter of nostalgia. The very concept of man is bound up with that of 
the hero.”22  

 

Dabei sind es gerade die Alleinstellungsmerkmale von Helden, die sie eben zu Helden 

machen – die Faktoren ihres Konzepts, die sie nicht nur von anderen Figurentypen, 

sondern auch von dem Rezipienten unterscheiden. Um den generellen Heldentypus 

besser begreiflich machen zu können, wählt Brombert die Unterteilung in drei 

 
22 Brombert 1969 : 11 



 

 
17 

 

Kategorien, die er auf Beziehungen gründet, die jeder Heldentypus zwangsläufig 

eingeht, „with the supernatural, with society or the „group“, with the self“23. 

Dass das Übernatürliche einen Bezugspunkt darstellt, der zur Typologie eines 

Heldencharakters dazugehört, ist nicht weiter verwunderlich – mannigfaltige 

Beispiele belegen dies und zeigen darüber hinaus diese Beziehung als Basis des 

generellen Heldentypus. Helden griechischer Mythen wie Achilles, Odysseus oder 

Herakles sind hierbei naheliegend, da ihre Koppelung an übernatürliche Wesen, in 

diesem Fall sogar an Gottheiten, faktisch offensichtlich ist: Sie alle drei sind 

herausragende Männer mit unglaublichen Talenten – beinahe vollständige 

Unverwundbarkeit, unvergleichliche Intelligenz oder gewaltige Kraft – und dennoch 

werden ihre Schicksale von erzürnten Gottheiten gelenkt. Vielleicht liegt gerade in 

einem Wort der Schlüssel, das vertauscht werden müsste: Weil sie außergewöhnlich 

sind, gehen sie besondere Beziehungen zum Übernatürlichen ein. 

Hinzu kommt, dass nicht wenigen von ihnen genealogische Verbindungen zu Göttern 

gegeben wurden. 

Die griechischen Helden sind beides; übernatürlich und irdisch, mit menschlichen und 

göttlichen Charaktereigenschaften. Sie überwinden, was andere Sterbliche nie 

überwinden könnten, und sind dennoch in der menschlichen Welt und in einem 

menschlichen System verhaftet. 

Brombert schreibt: 

„These dialectics of the spirit and the flesh are properly the realm of tragedy. It is 
when the blind man sees that the tragic paradox has been fully achieved.”24 
 

Der zweite Bezugspunkt – die Verbindung zur Gesellschaft – ist nicht minder wichtig. 

Als Figurentypus, der auf markanter Einzigartigkeit und auf der in der 

Beziehungskonstellation zum Übernatürlichen begründet liegenden Extravaganz 

beruht, ist das Verhältnis eines jeden Helden zur Gesellschaft ebenfalls paradox. Es 

ist dabei zu erwarten, dass selbst bei traditionellen Helden diese 

Beziehungskonstellation problematisch ist und viel Konfliktpotential bietet. 

Brombert erklärt: 

 
23 Brombert 1969 : 12 
24 Brombert 1969 : 12 



 

 
18 

 

„His uniqueness helps define or condemn social conventions; his violence challenges 
or confirms the rules of order; his arbitrariness and self-sufficiency redeem man’s 
submissiveness to despotism. Behind the noble and irate figures of Ajax, Achilles, and 
Antigone loom many questions. Where does morality lie? Who is or should be its 
repository? Does the hero owe it to himself to be unique, or is he truly himself only 
when he becomes representative? Does not Aeneas’s greatness (and superiority over 
Turnus, the splendid warrior) have much to do with his willingness and ability to 
submit himself to a larger scheme and to associate himself with the destiny of a 
group?”25 
 

Brombert wirft dabei nicht nur die Gesellschaft als Bezugspunkt auf, sondern 

erschafft eigentlich noch eine weitere Ebene: Die Obrigkeit. Der Umgang mit 

Autoritäten mag ein Unterpunkt der Gesellschaftsgefüge traditioneller Helden sein, 

wird aber später immer mehr an Eigenständigkeit gewinnen, wenn ein Bruch 

zwischen politischer Vertretung und gesellschaftlicher Masse erfolgt. Die Fragen, die 

Brombert hier stellt, lassen sich deutlich weniger allgemein für alle Heldentypen 

beantworten, als dies bei dem Verhältnis zum Übernatürlichen der Fall ist. 

Tatsächlich wird sich viel eher zeigen, dass gerade an dem Verhältnis zur Gesellschaft 

und Autoritäten der Wandel der Heldentypen hin zur Ambivalenz, hin zur 

Zwiespältigkeit, mehr und mehr auszumachen ist. 

Als dritten Punkt führt Brombert die Sicht auf das Innerste des Helden an – der Blick 

auf das Selbst. Brombert nennt es ein möglicherweise modernes Problem26.  

„A greater psychological sophistication accompanies an age of doubt and 
demythification. The rift between thought and action, the inner split of the 
personality, the subject-object relationship in the recesses of the mind, the peculiar 
mirror-disease, are widespread manifestations of an identity crisis. […] The 
characters of Dostoevsky, Proust, and Joyce have this in common with the 
“existentialist” protagonists of contemporary literature.”27 
 

Hervorzuheben ist dabei der Aspekt, dass Brombert betont, der Fokus auf die 

identitätsbezogene Ausrichtung des Helden sei verknüpft mit einem generellen 

Zeitalter von Zweifeln und Entmystifizierung – die Frage wird dabei aufgeworfen, ob 

der „character-in-search-of-himself“28 diese interne Suche nur bestreiten kann, wenn 

der Blick von dem ersten Beziehungsknotenpunkt, dem Übernatürlichen, weggelenkt 

wird.  

 
25 Brombert 1969 : 12 f. 
26 Vgl. Brombert 1969 : 13 
27 Brombert 1969 : 13 
28 Brombert 1969 : 13 



 

 
19 

 

In allen drei Punkten bleibt jedoch die Tatsache bestehen, dass die Hybriden aus Held 

und Bösewicht, denen sich diese Dissertation annähern will, nur untersucht werden 

können, wenn ihr Ursprung, der in den traditionellen Heldentypen liegt, mit 

berücksichtigt wird.  

 

4. Von Helden und Bösewichten 
 

Für die vorliegende Arbeit wurden als Typen der Byronic Hero, der Man of Feeling, 

der Gothic Villain und der Noble Outlaw ausgewählt, die nicht die einzigen, aber doch 

die markantesten und literarisch einflussreichsten Vertreter der im 18. und 19. 

Jahrhundert aufkommenden Strömung der unvollkommenen Helden sind. 

Dabei wurden exemplarisch Texte aus dem recht weit gefassten Feld der 

europäischen Romantik ausgesucht und für die Analyse der Figurentyen wird auf die 

Differenzierung nationaler Unterschiede verzichtet. Auch Peter-André Alt wählt in 

seinem Werk Ästhetik des Bösen (2010) diese Vorgehensweise mit der 

Argumentation, die Annahme, „es existiere eine entscheidende Differenz der 

Zugänge zum Thema, die durch nationalliterarische Unterschiede begründet sei“29, 

erweise sich als falsch. 

Er führt stattdessen aus: 

„Die prominent gewordene These, daß deutsche Autoren im 19. Jahrhundert, anders 
als französische und englische Schriftsteller, aufgrund des nachhaltigen Fortwirkens 
des aufgeklärten Theodizee-Konzepts Leipnizscher Provenienz nur eine beschränkte 
– moralisch gelenkte – Einsicht in das Böse als ästhetisches Phänomen gefunden 
hätten, dürfte kaum haltbar sein. Das Gegenteil beweisen Texte wie Tiecks William 
Lovell (1796/97), Jean Pauls Titan (1800-1803), Klingmanns Bonaventura (1804) oder 
E.T.A. Hoffmanns Elixiere des Teufels (1815/16), die es mit den Standards der 
englischen Schauerliteratur (Walpole, Lewis, Radcliffe, Shelley) im Hinblick auf 
Provokationskraft und Bereitschaft zur Tabuverletzung ebenso aufnehmen können 
wie mit den Werken von Laclos, Blake und Byron […] Aus den großen Vertretern einer 
nachromantisch-modernen Literatur des Bösen in Frankreich und England lassen sich 
jeweils parallel deutsche (bzw. deutschsprachige) Autoren mit ästhetisch ähnlichem 
Programm zur Seite stellen […] In der Konsequenz ist daraus zu folgern, daß weder 
eine nationale Trennung nach Autorengruppen noch die Ableitung aus einer starken 
Begriffsgeschichte die systematische Gliederung des Themas begründen können.“30 
 

 
29 Alt 2011 (2010) : 26 
30 Alt 2011 (2010) : 26 f. 



 

 
20 

 

Nach diesem Prinzip vorgehend wird auch diese Arbeit keine Unterscheidung 

zwischen den Nationalitäten der Schöpfer der ausgesuchten Werke machen, sondern 

stattdessen den Fokus auf die Typologie der Figuren legen. Statt von einer direkten 

Beeinflussung von Werken untereinander auszugehen, verfolgt diese Arbeit viel mehr 

die Auffassung einer Intertextualität und von „Echos und Resonanzen“31. 

Diese Vorgehensweise schlägt auch Andrew Elfenbein in seiner Studie Byron and the 

Victorians (1995) vor: 

„This field, which consists of the totality of relations between writers, publishers, 
reviewers, and readers, arranges itself around a basic principle: the inverse relation 
between economic and symbolic capital. Writers aiming for the greatest amount of 
symbolic capital adopt an ethos of art for art’s sake: they are interested in success or 
failure solely in aesthetic terms, which an elite coterie of other artistic producers 
define.”32 
 

 

Gleichermaßen wird diese Arbeit nicht dezidiert literaturgeschichtlich vorgehen. Die 

Eingebundenheit eines jeden literarischen Werkes in die Epoche ihrer 

Entstehungszeit ist unbestritten und soll an dieser Stelle nicht hinterfragt werden. 

Diese Arbeit sieht eher einen beinahe genealogischen Forschungsansatz vor: 

Literatur als ein organisches Medium, das eigene interne Entwicklungsgesetze 

besitzt, die natürlich äußeren Bedingungsfaktoren unterliegen, aber nicht einem 

strikten Aktion-Reaktions-Prinzip folgen. Die Frage danach, warum der Heldentypus 

sich im betrachteten Zeitraum durch das Wegfallen und Hinzukommen von 

Merkmalen verändert, ist dabei genauso relevant wie die Überlegung, wie er sich 

dabei verändert. 

 

 

 

4.1: Der Gothic Villain 
 

Von den vier genannten Figurentypen ist es der Gothic Villain, der sich noch am 

stärksten an traditionellen Konzepten orientiert. Ihn in eine Aufzählung neben 

Antihelden zu stellen, obwohl er bereits namentlich nicht als Held, sondern als 

 
31 Vgl. Alt 2011 (2010) : 27 
32 Elfenbein 2004 (1995) : 6 



 

 
21 

 

Schurke betitelt wird, mag widersprüchlich klingen, ist aber die einzige schlüssige 

Sortierung aufgrund seiner Eingebundenheit in die Familie des Byronic Hero.  

So schreibt auch Thorslev in seinem Werk The Byronic Hero (1962), mit dem er einen 

wichtigen – vielleicht den wichtigsten – Grundstein zur Forschung der hier 

betrachteten Heldentypen gelegt hat und in dessen Tradition sich diese Arbeit 

versteht: 

„To include the Gothic Villain in a list of heroes may seem to be stretching terms 
somewhat, but if he was not a hero at first, he was shortly to become one in the later 
dramas, and in combination with the Noble Outlaw, he becomes eventually (with 
Scott and Byron) a true Romantic rebel.”33 

 

Diesem und allen weiteren Typen vorangestellt gehört daher eine Annäherung an 

den Begriff „Familie“ und wieso dieser hier gewählt wurde. Wenn von einer Familie 

gesprochen wird, so kann man im herkömmlichen und alltäglichen Sinne davon 

ausgehen, dass eine Gruppe von Individuen gemeint ist, die genealogische 

Verbindungen haben. Sie stammen voneinander ab, werden aus ihren Vorgängern 

geboren oder sind miteinander verschwistert. Eine Familie setzt also eine 

Verbundenheit durch Blut – heutzutage eher durch die DNS – oder Heirat im 

soziokulturellen Umfeld voraus. Im übertragenen Sinne wird aber auch bei einer 

Firma oder bei Parteien von Familien gesprochen, wenn eine Gruppe von Individuen 

aufgrund geteilter Aufgaben sich einander zugehörig fühlt. Ein eindeutiges Beispiel 

sind kirchliche Strukturen, bei denen die Weihe und der gemeinsame Glaube einen 

Mönch zum Bruder, den Pfarrer zum Vater machen kann. 

Wenn jetzt in dieser Arbeit von der Familie der romantischen Helden und vom 

Byronic Hero und seinen Verwandten gesprochen wird, baut diese Arbeit darauf auf, 

dass eine Verbindung und Symbiose zwischen den verschiedenen Figurentypen 

existiert. Zeitlich eingegrenzt durch die Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts haben 

sie entstehungsgeschichtlich natürlich von vornherein eine gewisse Nähe zueinander; 

ihre Schöpfer werden von den gleichen oder aufeinander aufbauenden 

realhistorischen Ereignissen beeinflusst. Aber auch die Kausalität der Figurentypen 

durch die Beeinflussung und Inspiration der Künstler untereinander trägt zu der hier 

vorausgesetzten Nähe bei. Und schlussendlich sind es auffällige Merkmale, die im 

 
33 Thorslev 1962 : 52 



 

 
22 

 

Folgenden diskutiert werden sollen, deren Ähnlichkeit eine Verschränkung der Typen 

nicht nur wahrscheinlich, sondern klar aufzeigbar macht. 

Dies ist der Grund, warum der Gothic Villain auch als erster Typus genannt werden 

kann und darf, obwohl er nicht einmal dem Namen nach ein Held ist. 

Die literarische Landschaft, die den Gothic Villain hervorgebracht hat, ist nicht 

schlichtweg die der Romantik; es ist die Gothic fiction, deren Genre im Deutschen am 

ehesten von der Übersetzung „Schauerromane“ getroffen wird. Mario Grizelj erklärt 

dazu: 

„In Form von Literatur und insbesondere in Form von schauerphantastischer Literatur 
zeigt sich die spezifische Modernität der funktional differenzierten Gesellschaft, weil 
sich die moderne Gesellschaft besonders gut dort in den Blick bekommt, wo sie in 
Form von verschärfter Fiktionalität (= Schauerphantastik) mit ihren eigenen 
Phantomen, Gespenstern und Monstern konfrontiert wird. Dort, wo die Gesellschaft 
sich selbst fremd wird, ist sie sich selbst am nächsten […].“34 

 

 Die unheimlicheren Motive der Romantik – die dunklen Wälder, der dichte Nebel, 

die verwunschenen Schlösser – sind hier losgelöst von den verspielteren Themen wie 

der Wanderlust, dem Gesang und der Naivität von Protagonisten. In Schauerromanen 

zeigt das Romantisch-Märchenhafte seine dunkelste Seite. Roderick McGillis urteilt 

in seinem Beitrag in The Gothic in Children’s Literature (2008): 

 
„[…] I do not think the Gothic is inappropriate. However, it does deal with the lurid 
and the taboo. It unearths skeletons from the past and it raises fear for the future. It 
presents its reader with images and characters and themes we might think are too 
raw, too disturbing for young readers. Its themes include algolagnia, incest, 
desecration, blasphemy, and sado-masochism. […] This is a genre that seeks to 
disorient us.”35 

 

Das Potential zum menschlichen Scheitern in der Gothic fiction36 prägt das Genre, 

selbst wenn das Gute schlussendlich triumphiert, denn der Weg dorthin ist nicht ohne 

Preis. Die Charaktere bleiben von dem Abgründigen nicht unangetastet, ihre 

Unschuld oder Moralität wird befleckt oder kompromittiert; das Böse fordert Opfer, 

die nicht gerettet werden können. Keine andere literarische Strömung bietet dem 

Außergewöhnlichen bis Abnormalen, dem Andersartigen, Über- und 

 
34 Grizelj 2010 : 44 
35 McGillis in Jackson 2008 : 227 
36 Vgl. McGillis in Jackson 2008 : 227 



 

 
23 

 

Unmenschlichen, dem Gefährlichen und Unheimlichen eine vergleichbare Bühne. 

McGillis sieht sogar eine gewisse Vorausdeutung auf die späteren realen 

wissenschaftlichen Entwicklungen in der Genforschung, die die Veränderung von 

natürlichen Formen ermöglichen: 

„Indeed, the Gothic gave us the post-human before we ever thought of genomes and 
cloning and other forms of altering the human form. Late eighteenth- and early 
nineteenth-century Gothic fiction gave us humans as automatons, as composite 
creatures, vampires and werewolves. These various forms of »othered« humanity, 
of post-human being, continue to fascinate.“37 
 

Gestaltwandler und Ungeheuer gehören ins Reich der Märchen und Sagen, in der 

Gothic fiction erleben sie jedoch eine Neuerfindung als Protagonisten und komplexe 

Antagonisten, an denen sich sehr menschliche Abgründe pointiert und zugespitzt 

zeigen lassen.  

So ist der Antagonist, dem sich die verwaiste Heldin Emily St. Aubert in Ann Radcliffes 

The Mysteries of Udolpho (1794) stellen muss, ihr von Ambitionen getriebener, 

angeheirateter Onkel Montoni und kein ungeheuerliches Fabelwesen. Die Handlung 

ist leicht erzählt: Nach dem Tod ihres Vaters kommt die junge Emily in die Obhut ihrer 

missgünstigen Tante, die eine Ehe mit besagtem Lord Montoni eingeht. Sie 

verweigern ihr die Heirat mit dem charismatischen Valancourt, den sie liebt, und 

wollen sie stattdessen mit einem von Montonis Freunden, dem Grafen Morano, 

vermählen. Emily sträubt sich standhaft, bis Montoni erfährt, dass der Graf sein 

Vermögen verloren hat. Daraufhin bringt Montoni Emily auf seinen 

geheimnisumwobenen alpinen Landsitz, Udolpho, wo er seinen dunklen Charakter 

mehr und mehr zeigt. Zwar vereitelt er einen Entführungsversuch seines ehemaligen 

Freundes und verwundet den Grafen, doch misshandelt er ihre Tante fortlaufend, um 

diese dazu zu bringen, ihm den geerbten Besitz zu überschreiben, der sonst nach 

ihrem Tod an Emily ginge. 

Erst nach einer langen, unheilvollen Zeit auf Udolpho gelingt Emily die Flucht und die 

Wiedervereinigung mit ihrem Geliebten. 

 
37 McGillis in Jackson 2008 : 228 



 

 
24 

 

Montoni ist als Antagonist für den Rezipienten früh erkennbar, deutet doch sein 

ganzes Gebaren und seine Erscheinung auf die Zweifelhaftigkeit seines Charakters 

hin: 

„This Signor Montoni had an air of conscious superiority, animated by spirit, and 
strengthened by talents, to which every person seemed involuntarily to yield. The 
quickness of his perceptions was strikingly expressed on his countenance, yet that 
countenance could submit implicitly to occasion; and, more than once in this day, the 
triumph of art over nature might have been discerned in it. His visage was long, and 
rather narrow, yet he was called handsome; and it was, perhaps, the spirit and vigour 
of his soul, sparkling through his features, that triumphed for him. Emily felt 
admiration, but not the admiration that leads to esteem; for it was mixed with a 
degree of fear she knew not exactly wherefore.”38 
 

An dieser Einführung des Charakters lassen sich die markanten Eigenschaften des 

Gothic Villain par excellence ablesen: Seine Anziehungskraft fußt auf der Verbindung 

physischer Attraktivität und einer mentalen Überlegenheit, die zu zeigen er sich nicht 

scheut. Er tritt als Aggressor in Erscheinung, der durch seine bloße Anwesenheit 

ehrfurchtsgebietend ist. Der Aspekt der Furcht überwiegt jedoch in der 

Wahrnehmung der Protagonistin, die den Funken der Ambition in seinem Wesen 

bereits als negativen Trieb identifiziert hat. 

Montoni erweist sich im Verlauf des Romans als ziel- und machtorientiert. Nach der 

Heirat mit Emilys Tante übernimmt er die Verwaltung ihres Anwesens und die 

Führung der Bediensteten „with the ease of a man, who had long cosidered it to be 

his own“39.  

Dennoch folgt immer wieder der Verweis auf seinen hochmütigen und düsteren 

Charakter, der ihn von den Kreisen, in denen er sich bewegt, unterscheidet. So heißt 

es über seine Hochzeitsfeierlichkeiten: 

„During this evening, Madame Montoni danced, laughed and talked incessantly; 
while Montoni, silent, reserved and somewhat haughty, seemed weary of the 
parade, and of the frivolous company it had drawn together. This was the first and 
the last entertainment, given in celebration of their nuptials. Montoni, though the 
severity of his temper and the gloominess of his pride prevented him from enjoying 
such festivities, was extremely willing to promote them.”40 
 

 
38 Radcliffe 2008 (1794) : 122 
39 Radcliffe 2008 (1794) : 142 
40 Radcliffe 2008 (1794) : 143 



 

 
25 

 

Für Montoni liegt die Sinnhaftigkeit einer Feierlichkeit nicht in der Würdigung seiner 

Verbindung mit Emilys Tante, sondern lediglich darin, ihm Gelegenheiten zu bieten, 

für ihn vorteilhafte Verbindungen zu knüpfen. Dabei urteilt Emily jedoch, dass 

Montoni dem Paradoxon unterworfen ist, sich einerseits als grundsätzlich überlegen 

zu empfinden, andererseits aber die gesellschaftlichen Ereignisse für die Begegnung 

mit förderlichen Kontakten nutzen und eben jenen diesen Vorteil auch zugestehen 

zu müssen. 

„It was seldom, that he could meet in any company a man of more address, and still 
seldomer one of more understanding, than himself; the balance of advantage in such 
parties, or in the connections, which might arise from them, must, therefore, on his 
side; and, knowing, as he did, the selfish purposes, for which they are generally 
frequented, he had no objection to measure his talents of dissimulation with those 
of any other competitor for distinction and plunder.”41 
 

Montoni scheut weder Vergleichssituationen noch offene Konflikte. Trotz der 

Intrigenlastigkeit seines Vorhabens erscheint er nicht als feige oder hinterrücks 

agierend, sondern ausgesprochen direkt in seinem Habitus. Auch dies zeichnet den 

Gothic Villain aus: Obwohl er eindeutig als Schurke charakterisiert wird, sind seine 

Talente und Fähigkeiten – sein Mut, seine Determiniertheit und Beharrlichkeit – 

offensichtlich. Er besitzt wie der Byronic Hero eine schicksalhafte Grunddisposition 

zur Macht, die ihm ohne Aufwand gegeben ist. 

Dies zeigt sich auch anhand der Wahl seiner Gefährten. Er ist zweifelsohne ein 

Mitglied der gehobenen Gesellschaft, in der er, Emily und ihre Tante sich bewegen. 

Doch bleibt stets eine gewisse Diskrepanz zwischen ihm und den anderen Figuren 

spürbar. Er umgibt sich mit Männern wie Cavigni, Verezzi und Bertolini, italienischen 

Gentlemen von ähnlich zweifelhaftem Charakter wie Montoni, doch ohne dessen 

Brillanz: 

 

„[…] Emily observed, that, at the mention of any daring exploit, Montoni’s eyes lost 
their sullenness, and seemed instantaneously to gleam with fire; yet they still 
retained somewhat of a lurking cunning; and she sometimes thought that their fire 
partook more of the glare of malice than the brightness of valour, though the latter 
would well have harmonized with the high chivalric air of his figure, in which Cavigni, 
with all his gay and gallant manners, was his inferior.”42 
 

 
41 Radcliffe 2008 (1794) : 143 
42 Radcliffe 2008 (1794) : 171 f. 



 

 
26 

 

Während zuvor die Reserviertheit und stolze Kälte Montonis betont wurden, zeigt 

sich hier der Aspekt seiner Leidenschaft für gewagte Unternehmungen. Emily muss 

sehr bald feststellen, dass die zwielichtigen, aufschneiderischen Freunde Montonis 

nur der Anfang seiner dubiosen Bekanntschaften waren. Auf dem Weg nach Udolpho 

begreift sie, dass er außerdem noch mit einer Gruppe militärisch organisierter 

Söldner von zweifelhaftem Charakter verbunden ist. Es handelt sich dabei nicht um 

eine einfache Räuberbande, sondern um eine semi-legale Armee, deren Ziele 

wahrhaftige Kriegstreiberei und politische Einflussnahme sind. 

„Montoni being now certain that these were the bands of the victorious Utaldo, 
leaned from the carriage window, and hailed their general by waving his cap in the 
air; which compliment the chief returned by raising his spear, and the letting it down 
again suddenly, while some of his officers, who were riding at a distance from the 
troops, came up to the carriage, and saluted Montoni as an old acquaintance. The 
captain himself soon after arriving, his bands halted while he conversed with 
Montoni, whom he appeared much rejoiced to see; and from what he said, Emily 
understood that this was a victorious army, returning to their own principality […]. 
Emily, as these officers conversed with Montoni, observed with admiration, tinctured 
with awe, their high martial air, mingled with the haughtiness of the noblesse of 
those days, and heightened by the gallantry of their dress, by the plumes towering 
on their caps, the armorial coat, Persian sash, and ancient Spanish cloak.“43 

 

In seinem Werk The Romantic Agony – im italienischen Original unter dem weitaus 

spannenderen Titel La Carne, la morte e il diavolo nella letteratura romantica 

erschienen – urteilt Mario Praz über Montoni: 

„Montoni, the scoundrel and adventurer of the Mysteries of Udolpho (1794), takes 
pleasure in the violent exercise of his passions; the difficulties and storms of life 
which ruin the happiness of others stimulate and strengthen all the energies of his 
mind.”44 

 
Montoni hat als Gothic Villain nicht nur eine eigene Agenda, sondern treibt den Plot 

des Werkes voran, wodurch er beinahe dazu in der Lage ist, aus den Grenzen der 

Antagonistenrolle auszubrechen und protagonistenhafte Züge anzunehmen. Die 

Tatsache, dass ihm mit Emily eine Heldin entgegengesetzt wurde, die zwar die 

charakterliche Fusion von Tugend und Empfindsamkeit bedeutet, aber über weite 

Strecken der Erzählung zur Passivität verurteilt ist, begünstigt die bereits 

herausgehobene Stellung der Figur Montoni. 

 
43 Radcliffe 2008 (1794) : 173 f. 
44 Praz 1970 (1933) : 60 



 

 
27 

 

Seine Identität als Gothic Villain wird jedoch von keinem Motiv besser unterstrichen 

als von seiner Burg, Udolpho, deren Wichtigkeit im Titel des Werkes bereits 

verdeutlicht wird.  

„Wild and romantic as were these scenes, their character had far less of the sublime, 
than had those of the Alps, which guard the entrance of Italy. […] Towards the close 
of the day, the road wound into a deep valley. Mountains, whose shaggy steeps 
appeared to be inaccessible, almost surrounded it. To the east, a vista opened, that 
exhibited the Apennines in their darkest horrors; and the long perspectiv of retiring 
summits, rising over each other, their ridges clothed with ines, exhibited a stronger 
image of grandeur, than any that Emily had yet seen. The sun had just sunk below 
the top of the mountains she was descending, whose long shadow stretched athwart 
the valley, but his sloping rays, shooting through an opening of the cliffs, touched 
with a yellow gleam the summits of the forest, that hung upon the opposite steeps, 
and streamed in full splendour upon the towers and battlements of a castle, that 
spread its extensive ramparts along the brow of a precipice above. […] 
»There,« said Montoni, speaking for the first time in several hours, »is Udolpho.«“45 

 

 

Die Reise nach Udolpho markiert den letzten Schritt Emilys hinein in Montonis 

Einflussbereich: Ihm gehört Udolpho nicht nur, er ist Udolpho. 

Die Reisegruppe hat das für Emily Vertraute und Bekannte – ihre Heimat Frankreich 

– und auch die Lustbarkeiten Italiens, die zu dem ambitionierten Intrigenspiel 

Montonis gehörten, zurückgelassen. Die Kongruenz von Charakter und Umgebung ist 

tief verwurzelt in der Schauerliteratur, die sich mit großer Selbstverständlichkeit an 

visuellen Stimuli wie den finsteren Wäldern, dem Nebel, den verlassenen 

Hochmooren Schottlands und Englands bedient.  

Tatsächlich erscheint die Ankunft in Udolpho wie der Eintritt in ein dunkles, fremdes 

Reich, in dem Montoni allein herrscht. 

„Emily gazed with melancholy awe upon the castle, which she understood to be 
Montoni’s; for, though it was now lighted up by a setting sun, the gothic greatness of 
its features, and its mouldering walls of dark grey stone, rendered it a gloomy and 
sublime object. As she gazed, the light died away on its walls, leaving a melancholy 
purple tint, which spread deeper and deeper […]. 
Silent, lonely and sublime, it seemed to stand the sovereign of the scene, and to 
frown defiance on all, who dared to invade its solitary reign.“46 
 

Auf Emily warten in Udolpho viele Schrecken – sie wähnt sich in der Gesellschaft von 

Geistern und Feen und fürchtet sich vor einem schwarzen Vorhang, hinter dem sie 

 
45 Radcliffe 2008 (1794) : 226 
46 Radcliffe 2008 (1794) : 226 f. 



 

 
28 

 

eine verwesende Leiche mutmaßt. Lediglich der Leser erfährt, nicht jedoch Emily, 

dass es sich bei dem Leichnam nur um eine Wachsfigur handelt. 

Auffällig ist, dass Montoni zwar Emilys Glück und einer Verbindung mit dem 

warmherzigen Valancourt entgegensteht und danach strebt, ihr Vermögen an sich zu 

reißen und sie in einer Ehe mit Morano unterzubringen, aber dass er dennoch nicht 

primär als Bedrohung für ihre Tugend und Sittsamkeit auftritt. Die Leidenschaft und 

Triebhaftigkeit von Montoni bezieht sich ausschließlich auf die Kriegstreiberei und 

seinen Ehrgeiz, an finanziellen Reichtum zu gelangen, nicht aber auf sexuelle Wollust.  

Viel mehr beschützt er Emily zweimal vor Übergriffen, einmal sogar vor dem Grafen 

Morano selbst, als dieser sie nach der von Montoni gelösten Verlobung entführen 

will. Es kommt zum Duell auf Udolpho: 

„Jealousy and revenge lent all their fury to Morano, while the superior skill and the 
temperance of Montoni enabled him to wound his adversary, whom his servants now 
attempted to seize, but he would not be restrained, and, regardless of his wound, 
continued to fight. He seemed to be insensible both of pain and loss of blood, and 
alive only to the energy of his passions. Montoni, on the contrary, persevered in the 
combat, with a fierce, yet wary, valour; he received the point of Morano’s sword on 
his arm, but, almost in the same instant, severely wounded and disarmed him. The 
Count then fell back into the arms of his servant, while Montoni held his word over 
him, and bade him ask his life. […] Montoni was then going to have plunged the sword 
into his breas, as he lay senseless, but his arm was arrested by Cavigni. To the 
interruption he yielded without much difficulty, but his complexion changes almost 
to blackness […].“47 
 

 

 Mut und Düsterkeit finden sich hier Hand in Hand auf wenigen Zeilen: Einerseits ist 

sein kämpferisches Talent eindeutig positiv konnotiert, andererseits wird im gleichen 

Atemzug wieder auf die Schatten seines Gesichtes verwiesen. Er ist zudem bereit und 

willens, einen Bewusstlosen – noch dazu einen Mann, den er zuvor Freund nannte – 

zu töten, was nur von Cavigni verhindert werden kann. 

Montonis Wut lässt sich nicht zügeln, sodass er schließlich, „rapacious of vengeance, 

and, with a monster’s cruelty“48, verlangt, dass sein besiegter Feind trotz mangelnder 

medizinischer Versorgungsmöglichkeiten in der Umgebung des Schlosses verwiesen 

werden soll. 

 
47 Radcliffe 2008 (1794) : 266 f. 
48 Radcliffe 2008 (1794) : 267 



 

 
29 

 

Montoni vermutet hinter Moranos unwillkommenen andauernden Avancen eine 

geheime Ermunterung jenes Strebens durch Emily. Er proklamiert nach dem Duell: 

 

„»This is an instance of female caprice,« said he, »which I ought to have foreseen. 
Count Morano, whose suit you obstinately rejected, so long as it was countenanced 
by me, you favour, it seems, since you find I have dismissed him. […] You add 
hipocrisy to caprice,« said Montoni, frowning, »and an attempt at satire, to both; 
but, before you undertake to regulate the morals of other persons, you should learn 
and practise the virtues, which are indispensable to a woman – sincerity, uniformity 
of conduct and obedience.« “49 

 

Es ist nicht das erste Mal, dass er freimütig seine schlechte Meinung von Frauen in 

ihrer Gesamtheit ausdrückt. So enthält jedes versteckte Kompliment bereits zuvor 

einen scharfen Seitenhieb: 

 
„I applaud this conduct exceedingly, the more, perhaps, since it discovers a strength 
of mind seldom observable in your sex.“50 
 

Die Tatsache, dass Montoni hier trotz seiner sarkastisch-missbilligenden Haltung als 

Beschützer vor den sexuellen Aggressionen anderer Charaktere fungiert, ist 

bemerkenswert, und kein eindeutiges Kriterium von Gothic Villains per se. 

Ganz anders verhält es sich nämlich bei einem weiteren prominenten Beispiel, dem 

Mönch Ambrosio aus dem zwei Jahre später erschienenen Werk The Monk (1796) 

von Matthew Gregory Lewis, der selbst erst zwanzig Jahre alt war, als er das Werk 

verfasste, und sich damit in eine Liga mit Radcliffe, Shelley und Byron schrieb. In 

diesem Fall ist es nicht der Antagonist, sondern tatsächlich der Protagonist Ambrosio, 

der sich als Gothic Villain erweist. 

Zum Entstehungshintergrund reichen Schlagwörter, die die Präsenz von 

mordlüsternen Übeltätern in der Literatur verständlich machen: In den 1790er Jahren 

blutet Europa noch immer unter den Nachwirkungen der Französischen Revolution. 

Besonders erschüttert wurden der Kontinent und England durch die sogenannten 

Septembermassaker im Jahr 1792, bei denen in der ersten Woche des Monats über 

1200 inhaftierte Gegner der Revolution ermordet wurden. Bis zum Ende des Monats 

war mehr als die Hälfte aller in Paris einsitzender Häftlinge getötet worden – darunter 

 
49 Radcliffe 2008 (1794) : 270 
50 Radcliffe 2008 (1794) : 196 



 

 
30 

 

viele hochrangige Mitglieder des sich auflösenden königlichen Haushalts und 

Angehörige der royalen Nebenlinien. In den Folgemonaten wurde Europa von 

Berichten über die Grausamkeit des Mobs und der Vertreter der Revolution 

überflutet. Jene Berichte waren oft Montagen aus wahren Begebenheiten und 

Überspitzungen zu propagandistischen Zwecken, um den Widerstand gegen die 

Revolutionäre zu erhöhen; die Unterscheidung zwischen beiden Aspekten wird 

jedoch überall auf dem Kontinent nicht leichtgefallen sein. Auch konnte im 

ausgehenden 18. Jahrhundert ein Anstieg an Konfliktpotential bezüglich der 

konfessionellen Auseinandersetzungen vermerkt werden; der Katholizismus, der 

neben Spanien auch Frankreich fest im Griff hatte, wurde durch die 

Säkularisationsbewegung der Revolutionäre stark bedroht. Auch im Vereinigten 

Königreich kam es zu erneuten Auseinandersetzungen zwischen dem weitgehend 

katholischen Schottland und dem anglikanischen England. 

In diese Zeit fällt die Entstehung von The Monk. Nick Groom schreibt: 

„Lewis read Udolpho within days of it appearing, and there was much in the novel he 
would have found »interesting«: a persecuted and captive heroine, an implacable 
villain, mysterious infatuation and abduction, strange music, convents and 
Catholicism, robber gangs, hallucinatory occurrences and ghostly tales, a dark and 
claustrophobic castle, hidden corpses and the brooding omnipresence of death and 
murder, veiled figures, and secret passages and suffocating darkness. But most 
famously in Radcliffe, the abiding psychological terror she creates for the reader is 
produced in the minds of her characters – there is ultimately a rational explanation 
for even the most wayward of apparently unnatural events. In contrast, Lewis would 
create a world that was driven instead by much less earthly logic.“51 
 

Auch Mario Praz verweist auf die Inspiration, die Lewis durch die Lektüre von Udolpho 

erhalten haben kann: 

„Lewis, in fact, did little but clothe in a monastic habit a figure which already existed 
– existed, indeed, actually in Mrs. Radcliffe’s own repertory, for Lewis asserts that he 
had read with enthusiasm The Mysteries of Udolpho on their first appearing: now the 
character of Montoni in The Mysteries of Udolpho already foreshadowed that of the 
monk Ambrosio.”52 

 

Der Schauplatz der Ereignisse ist Madrid – als spanische Hauptstadt ideal für den 

Tabubruch, den Lewis konzipiert hat.  

 
51 Groom in Lewis The Monk 2016  : xiv 
52 Praz 1970 (1933) : 62 



 

 
31 

 

Ambrosio, ein dreißigjähriger Mönch, ist in Madrid hochangesehen. Tatsächlich wird 

er von seinen Brüdern, anderen Kirchenvertretern und der Bevölkerung Madrids als 

herausragendes Beispiel von Frömmigkeit und Pietät angesehen. 

 

„»You will find it in every one’s mouth at Madrid. He seems to have fascinated the 
Inhabitants […]. The adoration paid him both by Young and Old, by Man and Woman 
is unexampled. The Grandees load him with presents; Their Wives refuse to have any 
other Confessor, and he is shown through all the city by the name of the »Man of 
Holiness«.” “53 
 

Sie empfinden ihn als ein Geschenk der heiligen Jungfrau54 und erachten seine 

Eloquenz und Überzeugungskraft als unvergleichlich55. Wie die Figur Montoni fällt 

auch er durch seine physische Erscheinung auf: 

 

„He was a Man of noble port and commanding presence. His stature was lofty, and 
his features uncommonly handsome. His Nose was aquiline, his eyes large black and 
sparkling, and his dark brows almost joined together. […] Tranquillity reigned upon 
his smooth unwrinkled forehead; and Content, expressed upon every feature, 
seemed to announce the Man equally unacquainted with cares and crimes. He 
bowed himself with humility to the audience: Still there was a certain severity in his 
look and manner that inspired universal awe, and few could sustain the glance of his 
eye at once fiery and penetrating. Such was Ambrosio, Abbot of the Capuchins, and 
surnamed, »The Man of Holiness«.“56 
 

 Für ein Mitglied des Klerus sollte durch die Abkehr von weltlichen Versuchungen die 

Erscheinung weniger relevant sein, doch deutet Lewis den späteren Wandel 

Ambrosios durch die starke Betonung seiner Attraktivität und Ausstrahlung bereits 

an. Wie bei anderen Gothic Villains ist seine Präsenz ehrfurchtsgebietend und 

souverän. Besonders auf seine Augen wird Bezug genommen, die ein 

außergewöhnliches Feuer in sich tragen. 

Weniger die Optik ist aber entscheidend als viel mehr die Wirkung, die er hat. So 

erlebt ihn beispielsweise die junge Antonia, die ihn zum ersten Mal sieht: 

„Antonia, while She gazed upon him eagerly, felt a pleasure fluttering in her bosom 
which till then had been unknown to her, and for which She in vain endeavoured to 
account. She waited with impatience till the Sermon should begin; and when at 
length the Friar spoke, the sound of his voice seemed to penetrate into her very soul. 

 
53 Lewis 2016 (1796) : 14 
54 Vgl. Lewis 2016 (1796) : 14 
55 Vgl. Lewis 2016 (1796) : 15 
56 Lewis 2016 (1796) : 15 



 

 
32 

 

Though no other of the Spectators felt such violent sensations as did the young 
Antonia, yet every one listened with interest and emotion.“57 
 

Ambrosio zeichnet sich durch seine außergewöhnliche Strahlkraft aus; seine 

Fähigkeit, die Menschen von Madrid spirituell zu erreichen, ist beinahe 

übermenschlich. Auch ist die Beschreibung der Nervosität von Antonia romantisch 

gefärbt, sie hat sprichwörtliche Schmetterlinge im Bauch beim Anblick des attraktiven 

Mönchs. 

Ambrosio erweist sich als streng und unnachgiebig, indem er eine junge Nonne der 

grausamen Äbtissin überlässt, nachdem er von ihrer geplanten Flucht und heimlichen 

Heirat mit ihrem Geliebten erfährt. Sein strikter Glaube wird kurz darauf auf die 

Probe gestellt, als er erfährt, dass es sich bei dem jungen Novizen Rosario, der ihm 

ein ständiger Begleiter und guter Freund geworden ist, in Wahrheit um eine Frau 

handelt, die dem Kloster nur beigetreten ist, um in seiner Nähe sein zu können58. 

Die Frau, die eigentlich auf den Namen Matilda hört, beteuert, ihre Liebe sei nicht 

darauf ausgerichtet, ihn von seinem Gelübde abzubringen, doch besteht sie 

vehement darauf, bei ihm verweilen zu dürfen – andernfalls droht sie mit Suizid. 

Ambrosio fühlt sich in einen Strudel hineingezogen, der ihm die Sinne verwirrt. Dabei 

ist es nicht nur die verführerische Ausstrahlung Matildas, die Ambrosio in seinen 

moralischen Prinzipien erschüttert, sondern viel mehr seine eigene Eitelkeit: 

„While She spoke, a thousand opposing sentiments combated in Ambrosio’s bosom. 
Surprise at the singularity of this adventure, Confusion at her abrupt declaration, 
Resentment at her boldness entering the Monastery, and Consciousness of the 
austerity with which it behoved him to reply, such were the sentiments of which He 
was aware; But there were others also which did not obtain his notice. He perceived 
not, that his vanity was flattered by the praises bestowed upon his eloquence and 
virtue; that He felt a secret pleasure in reflecting that a young and seemingly lovely 
Woman had for his sake abandoned the world, and sacrificed every other passion to 
that He had inspired: Still less did He perceive that his heart throbbed with desire, 
while his hand was pressed gently by Matilda’s ivory fingers.“59 
 

Ambrosio beginnt in diesem Moment, sich nicht länger als Werkzeug der Religion zu 

sehen, sondern wird der luziferischen Sünde des Hochmuts schuldig – sein Handeln 

 
57 Lewis 2016 (1796) : 15 
58 Vgl. Lewis 2016 (1796) : 46 f. 
59 Lewis 2016 (1796) : 49 



 

 
33 

 

wird nicht länger von der Sicherheit der Seele Matildas oder seiner eigenen 

bestimmt. 

Als Ambrosio von einem „Cientipedoro“60, einem fiktiven, giftigen Tausendfüßler, 

gebissen wird, wacht Matilda an seiner Seite. Wie durch ein Wunder überlebt er, aber 

ihre Kräfte schwinden in den Folgetagen61, weil sie, wie sich herausstellt, das Gift des 

Tausendfüßlers mit den Lippen aus Ambrosios Körper gesogen hat62. Bewegt und 

entflammt von dieser Tat gibt Ambrosio sich der Affäre mit Matilda hin. Seine 

Leidenschaft währt jedoch nicht lange: Sie kehrt sich direkt nach seinem Sündenfall 

in Abscheu um, wobei er die Schuld für sein Handeln bei Matilda sucht: 

„The burst of transport was past: Ambrosio’s lust was satisfied; Pleasure fled, and 
Shame usurped her seat in his bosom. Confused and terrified at his weakness He 
drew himself from Matilda’s arms. […] He reflected on the scene which had just been 
acted, and trembled at the consequence of a discovery. He looked forward with 
horror; His heart was despondent, and became the abode of satiety and disgust. 
[…]»Dangerous Woman!« said He; »Into what an abyss of misery have you plunged 
me! Should your sex be discovered, my honour, nay my life, must pay for the pleasure 
of a few moments. […] Wretched Matilda, you have destroyed my quiet forever!«“63 
 

Matilda weist die Hauptschuld zurück und nähert sich ihm verführerisch, woraufhin 

sich Ambrosios Verhalten ein weiteres Mal ändert: Wo zuvor noch das Aufflackern 

von Schuld erkennbar war, streift er jene Empfindung fast gänzlich ab.  

„Intoxicated with pleasure, the Monk rose from the Syren’s luxurious Couch. He no 
longer reflected with shame upon his incontinence, or dreaded the vengeance of 
offended heaven. His only fear was, lest Death should rob him of enjoyments, for 
which his long Fast had only given a keener edge to his appetite. Matilda was still 
under the influence of poison, and the voluptuous Monk trembled less for his 
Preserver’s life than his Concubine’s. Deprived of her, He would not easily find 
another Mistress, with whom He could indulge his passions so fully, and so safely.“64 
 

An dieser Stelle wird offensichtlich, wie kalkuliert Ambrosio tatsächlich sein 

Verhalten reflektiert. Sein Empfinden gegenüber Matilda ist bar jeder Zuneigung, 

sondern viel mehr gekennzeichnet von einer egoistischen Zweckmäßigkeit, die ihn 

dazu bringt, die willige Gespielin behalten zu wollen. Der personifizierte Tod tritt hier 

als einzig bedrohlicher Gegenspieler auf: Nicht das Urteil von Menschen könnte 

 
60 Lewis 2016 (1796) : 57 
61 Vgl. Lewis 2016 (1796) : 67 f. 
62 Vgl. Lewis 2016 (1796) : 69 
63 Lewis 2016 (1796) : 172 
64 Lewis 2016 (1796) : 173 



 

 
34 

 

Ambrosio aufhalten, sondern lediglich die Macht des Todes, wenn jener Matildas 

Leben einforderte. Lewis unterstreicht hier Ambrosios übersteigerten Stolz und seine 

Gefühlskälte, die sich im fortlaufenden Werk nur weiter und weiter verstärken 

werden.  

Als Ambrosio beginnt, sich nach „variety“65 zu sehnen und bei der Suche nach einer 

anderen Geliebten Antonia in seinen Fokus gerät, kann er deutlich erkennen, dass die 

Verführung eines tugendhaften und unschuldigen jungen Mädchens ein Verbrechen 

wäre, dessen er nicht schuldig werden will; seine Gefühle für sie sind anfänglich eher 

romantischer und beinahe zärtlicher Natur. Gleich welche Zweifel er auch hat; er 

streift sie ab und nutzt die Krankheit von Antonias Mutter als Vorwand, um die beiden 

Frauen zuhause besuchen zu können. Die Nähe zu Antonia lässt Ambrosio seinen 

Vorsatz der Zurückhaltung vergessen; er versucht, sich dem Mädchen körperlich zu 

nähern, wird aber von ihrer Mutter dabei gestört und unterbrochen66.  Um dennoch 

Antonias habhaft werden zu können, folgt Ambrosio Matildas Rat, sich auf schwarze 

Magie zu berufen; eine Kunst, auf die sie sich zu verstehen zugibt. 

Sie beschwören gemeinsam einen Dämon, von dem sie einen Talisman erhalten, der 

Antonia in einen todesähnlichen Schlaf fallen lassen soll, um Ambrosio die Chance zu 

geben, sich an ihr zu vergehen. Sein Plan wird abermals von Elvira unterbrochen, als 

er versucht, sich dem Mädchen zu nähern. Er tötet Antonias Mutter, indem er sie mit 

ihrem Kissen erstickt, und fährt mit seinem Vorhaben fort67. 

Antonia wird für tot gehalten und in die Katakomben Madrids gebracht, in denen der 

Mönch bereits darauf wartet, dass sie erwacht. Von Ambrosios behutsameren 

Empfindungen ist durch den Verfall seines Charakters kaum noch etwas 

übriggeblieben: 

 

„Naturally addicted to the gratification of the senses, in the full vigour of manhood, 
and heat of blood, He had suffered his temperament to acquire such ascendency, 
that his lust was become madness. Of his fondness for Antonia, none but the grosser 
particles remained: he longed for the possession of her person; and even the gloom 
of the vault, the surrounding silence, and the resistance which He expected from her, 
seemed to give a fresh edge to his fierce and unbrindled desires.“68 

 
65 Lewis 2016 (1796) : 181 
66 Vgl. Lewis 2016 (1796) : 201 f. 
67 Vgl. Lewis 2016 (1796) : 234 ff. 
68 Lewis 2016 (1796) : 292 



 

 
35 

 

 

Ambrosios moralischer Sturz erreicht mit der darauffolgenden Vergewaltigung 

Antonias einen neuen Tiefpunkt. Obwohl Antonia sich nach Kräften wehrt, kann sie 

ihm keinen Einhalt gebieten, im Gegenteil: Ihr Widerstand verstärkt seine Triebe nur 

noch. Wie auch nach der fleischlichen Verbindung mit Matilda hält seine Leidenschaft 

jedoch nicht an: 

 
„Scarcely had He succeeded in his design, than He shuddered at himself and the 
means by which it was effected. The very excess of his former eagerness to possess 
Antonia now contributed to inspire him with disgust; and a secret impulse made him 
feel, how base and unmanly was the crime, which He had just committed. He started 
hastily from her arms. She, who so lately had been the object of his adoration, now 
raised no other sentiment in his heart than aversion and rage. He turned away from 
her; or if his eyes rested upon her figure involuntarily, it was only to dart upon her 
looks of hate.“69 

 

Zwei Aspekte an diesem Abschnitt sind besonders betrachtenswert: Zum Einen 

beschreibt Lewis die Tat als „unmanly“, was trotz der Bedeutungsähnlichkeit von 

„man“ und „Mensch“ tatsächlich als „unmännlich“ und nicht als „unmenschlich“ zu 

übersetzen ist; zum anderen bedarf auch die Reaktion Ambrosios, Antonia nach der 

Vergewaltigung anders zu betrachten als zuvor, einer genaueren Analyse. 

Das Urteil Lewis’, eine Vergewaltigung als eine unmännliche Tat zu bezeichnen, ist 

eine im Gender-Sex-Kontext höchst progressive Einstellung. Auch die klare 

Unterscheidung zwischen der konsensuellen Verbindung mit Matilda, die zwar von 

Ambrosio negativ wahrgenommen wird, im Text aber keine stereotype 

Verunglimpfung erfährt, ist interessant.  

Der Vorgang erinnert an eine andere Facette dessen, was Sigmund Freud im frühen 

20. Jahrhundert als Madonna-whore-complex beschreiben wird: Die Einteilung von 

Frauen in die Kategorie der Madonna, die respektiert und verehrt, aber nicht begehrt 

werden kann, und die der Prostituierten, die durch die sexuelle Attraktion reizt, aber 

einen Degradierungsprozess durchlaufen hat, der verhindert, dass der Mann sie 

respektiert. Bei Freud geht es, banal gesprochen, eher um die psychisch bedingte 

Impotenz, die durch die Unvereinbarkeit einer respektierten Partnerin mit sexuellen 

 
69 Lewis 2016 (1796) : 295 



 

 
36 

 

Gelüsten einhergeht. Doch liegt in Abwandlungen dem Madonna-whore-complex 

auch die frauenfeindliche Haltung zugrunde, die Sexualmorde mitdefiniert. 

Zu einem Mord kommt es auch in The Monk, als Antonia schließlich zu fliehen 

versucht und Ambrosio sie ersticht, um seine Tat zu vertuschen. Dieser Mord ist stark 

dadurch motiviert, dass Antonia, wie auch Matilda, in seinem Ansehen gelitten 

haben, mehr noch, dass sie in ihm Ekel und Hass auslösen, nachdem er seine 

Begierden durchgesetzt hat. 

Lewis setzt dem Verbrechen noch eine Krone auf: Als Ambrosio gefasst und inhaftiert 

wird, geht er, um weiterer Folter und der unweigerlichen Hinrichtung zu entgehen, 

einen Bund mit dem Teufel ein. Er überschreibt ihm unwiderruflich seine Seele, wenn 

Lucifer ihn dafür aus dem Kerker befreit. Jener hält sich an den Pakt – vorerst – doch 

zeigt selbst der Teufel größte Abscheu für Ambrosios Taten und enthüllt eine 

schreckliche Wahrheit: 

„Hark, Ambrosio, while I unveil your crimes! You have shed the blood of two 
innocents; Antonia and Elvria have perished by your hand. That Antonia whom you 
violated, was your Sister! That Elvira whom you murdered, gave you birth! Tremble, 
abandoned Hypocrite! Inhuman Parricide! Incestuous Ravisher! Tremble at the 
extent of your offences! And you who thought yourself proof against temptation, 
absolved from human frailties, and free from error and vice! Is pride then a virtue? 
Is inhumanity no fault? Know, vain man! That I long have marked you for my prey: I 
watched the movements of your heart; I saw that you were virtuous from vanity, not 
principle, and I seized the fit moment of seduction.“70 

 

Der Gothic Villain in Radcliffe The Mysteries of Udolpho und in Lewis’ The Monk haben 

also beide eine frauenfeindliche Ader, die bei dem ersteren zur Erklärung für seine 

kalte Berechnung zur Bereicherung an Emilys Geld (und gewissermaßen auch dem 

ihrer Tante) dient, bei zweiterem sogar als Fundament für seine rücksichtslose 

Sexualaggression. 

Auch Thorslev stellt über Gothic Villains fest: 

„It should be noted, moreover, that they are misogynists all. They take great delight 
in persecuting women, partly from the exigencies of the plot, since these are all 
novels of female sensibility; but they go much farther in this persecution than would 
be necessary to further their particular ends. Montoni, for instance, hounds his 
rather simple-minded wife to death in order to get her to sign over her property, and 
takes a fiendish delight in persecuting his wife’s niece. […] Ambrosio, of course, 

 
70 Lewis 2016 (1796) : 337 



 

 
37 

 

reaches the depths of misogynistic sadism: in a convent charnel house, with rotting 
corpses all around, he drugs and rapes his own sister.“71 
 

Die Ungeheuerlichkeiten, die Lewis in seinem Roman geschehen lässt, erfahren 

literarische Reaktionen. Kaum eine könnte in diesem Kontext interessanter sein als 

die des sogenannten Marquis de Sade, der in An Essay on Novels Lewis und Radcliffe 

bewertet: 

 

„Perhaps at this point we should by rights analyse the new novels whose only merit, 
more or less, consists of their reliance on witchcraft and phantasmagoria, by naming 
the best of them as The Monk, which is superior in every aspect to the strange 
outpourings of the brilliant imagination of Mrs Radcliffe. But this essay would be too 
long. Suffice it to say, therefore, that this type of novel, whatever view might be taken 
o fit, is assuredly not without qualities. It was the necessary offspring of the 
revolutionary upheaval which affected the whole of Europe. To those acquainted 
with the evil which the wicked can bring down on the heads of the good, novels 
became as difficult to write as they were tedious to read.“72 

 

De Sade sieht beide Werke stark verankert in ihrem entstehungsgeschichtlichen (und 

damit zu dem Zeitpunkt währenden) Kontext, einem blutigen Jahrhundert, das den 

Aufstand der Jakobiten, den einhergehenden Britischen Civil War und die 

Französische Revolution gesehen hat. Er lässt eine deutliche Abneigung gegenüber 

den von Lewis und Radcliffe verwendeten übernatürlichen Motiven spüren, die er 

dem Roman ungeeignet und zu problembehaftet empfindet. 

 
„There was hardly a soul alive who did not experience more adversity in four or five 
years than the most famous novelist in all literature could have invented in a 
hundred. Writers therefore had to look to hell for help in composing their alluring 
novels, and project what everyone already knew into the realm of fantasy by 
confining themselves to the history of man in that cruel time. But this kind of writing 
posed many problems, and the author of The Monk was no more successful in 
overcoming them than Mrs Radcliffe. For an unavoidable choice had to be made: 
either to develop the supernatural and risk forfeiting the reader’s credulity, or to 
explain nothing and fall into the most ludicrous implausibility.“73 

 

 
71 Thorslev 1962 : 55 
72 de Sade 2008 (1800) : 13 
73 de Sade 2008 (1800)  : 13 f. 



 

 
38 

 

Seine Haltung begründet sich dabei auf seine eigene vom Atheismus geprägte 

Philosophie, die in ihrem radikalen Wunsch nach Freiheit die Einflussnahme 

übernatürlicher Mächte – freundlicher wie grausamer – ablehnt.  

Trotzdem weist Nick Groom auf eine intertextuelle Beeinflussung hin, die er 

vermutet: 

 
„[…] Lewis was also alive to pioneering French writing, and while the Marquis de Sade 
recognized the deep scars of the French Revolution on Lewis’s work, he also relished 
The Monk’s debt to his own libertine compositions. Lewis presumably read Sade’s 
Justine when he visited Paris in September 1791, and Sade in turn was influenced by 
his reading of The Monk when he later revised his novel.“74 

 

Das Bedienen an überirdischen Motiven ist jedoch jeder Präferenz de Sades zum 

Trotz ein Kernmerkmal der Gothic fiction und lässt sich dementsprechend auch als 

richtungsweisend bei dem Definitionsversuch des zugehörigen Bösewichts ansehen. 

Bei der Betrachtung von Radcliffes und Lewis’ Werken ist dabei bei letzterem der 

mutige Sprung bemerkenswert, Ambrosio nicht nur titelgebend, sondern wahrhaftig 

zum Protagonisten zu machen.  

Auf der Spurensuche des Gothic Villain stolpert man unvermeidlich früher oder 

später über Figuren, die den Bezug zum Übernatürlichen und Abgründigen noch 

stärker in sich tragen. Teufelsbund oder nicht: Ambrosio ist kein gefallener Engel, 

sondern ganz Mensch. Anders sieht es bei den im 19. Jahrhundert entstehenden 

Vampirfiguren aus, deren Ausdruckskraft bis in die kontemporäre Literatur 

hinausstrahlt. 

Ein ganzes Jahrhundert nach Lewis erschien Bram Stokers Dracula, was nach kurzer 

Zeit schon zu einem Deonym geworden ist – Dracula als Gattungsname für einen 

blutsaugenden Edelmann. Doch war es John Polidori, der im bereits erwähnten 

schicksalhaften Jahr 1816 – und damit 80 Jahre vor Bram Stoker – den ersten 

Vertreter dieser literarischen Typologie erschaffen hat. Sein Werk, The Vampyre, 

erschien drei Jahre später im Jahr 1819. 

Der Schreibanlass ist schnell zusammengefasst: Wie schon im Vorherigen erwähnt, 

unternahm Lord Byron in dem sogenannten Jahr ohne Sommer eine Reise, zu der ein 

 
74 Groom in Lewis The Monk 2016 : xvi 



 

 
39 

 

Aufenthalt in der Villa Diodati am Genfer See dazugehörte. Der Reisegefährte des 

berüchtigten Schriftstellers war sein Leibarzt, John Polidori. In der Schweiz trafen sie 

zudem Percy Bysshe Shelley, dessen zukünftige Ehefrau Mary Godwin (die spätere 

Mary Shelley) und ihre Stiefschwester Claire Clairmont, die Byrons ehemalige 

Geliebte und zudem von ihm schwanger war. Zum Zeitvertreib und inspiriert von dem 

düsteren Wetter und der beeindruckenden Landschaft schlug Byron einen 

Gruselgeschichtenwettbewerb vor, der neben der hier im Fokus stehenden Erzählung 

auch Mary Shelleys Frankenstein hervorbringen sollte. 

Über Polidori, dessen Beziehung zu Byron stetig zwischen ausufernder Bewunderung 

für den Poeten und Leid über dessen Schikanen schwankte, schreibt Benita Eisler in 

ihrer Byron-Biographie: 

 

„Nach gut zwei Wochen des gemeinsamen Reisens wurde offensichtlich, daß sich 
Byron mit John William Polidori sowohl den falschen Gefährten als auch den falschen 
Arzt ausgesucht hatte. Der dunkle, attraktive Polidori, Sohn eines italienischen Vaters 
und einer englischen Mutter, hatte selbst eine Art Wunderkindkarriere hinter sich; 
zwei Jahre zuvor war er im Alter von neunzehn Jahren mit einer vielgelobten Arbeit 
über den Somnambulismus jüngster Medizinabsolvent Edinburghs gewesen. 
Unglücklicherweise hegte er auch literarische Ambitionen. Der junge Mann – wenig 
jünger als Byron – besaß ein gewaltiges Ego, aber keinerlei Selbstachtung, war 
eifersüchtig, kindisch, eitel, dünnhäutig und völlig humorlos (wobei letzteres 
unfehlbar Byrons fiese Ader aktivierte). […] Polidori war überdies von zarter 
Konstitution, und eine der Ironien seiner ersten ärztlichen Anstellung bestand darin, 
daß er ununterbrochen krank war.“75 
 

Byron begegnete Polidori also mit seiner unnachahmlichen Art, die Gleichgültigkeit 

und Spott mit einer gewissen besitzergreifenden Fürsorglichkeit verbindet, und die 

in Polidori gleichermaßen Bewunderung wie Abscheu ausgelöst haben muss. 

Percy Shelley war ihm literarisch hingegen ein ebenbürtiger Gesprächspartner: 

 

„Nun, da Byron in Shelley einen Gefährten gefunden hatte, der seine Interessen 
teilte, empfand sich Polidori noch stärker als fünftes Rad am Wagen. […] Ein 
andernmal, als der junge Arzt unbeholfen im Wasser in der Nähe des Bootes 
herumplanschte, schlug Byron vor, ihn untergehen zu lassen, um das Sprichwort zu 
testen, nach dem Ertrinkende nach jedem Strohhalm greifen. Polidori war das 
geborene Opfer und fiel auf jede Provokation herein. Er warf Shelley vor, Byron 
gegen ihn aufgebracht zu haben, erwiderte dessen Feindseligkeit aus tiefstem Herzen 

 
75 Eisler 1999 : 532 f.  



 

 
40 

 

und forderte ihn zum Duell. Byron griff vermittelnd ein, aber sein eigenes Verhalten 
gegenüber seinem Arzt schwankte zwischen Grausamkeit und Schuldbewusstsein.“76 

 

Über Byrons Attraktivität und seine Fähigkeit, die Faszination seiner Zeitgenossen an 

sich zu binden, wird an anderer Stelle noch geschrieben werden – hier sei nur so viel 

gesagt, dass die Beziehung, die Polidori zu ihm hatte, den Arzt in emotionale Konflikte 

brachte. Er wünschte sich krampfhaft Byrons Anerkennung, war sich dessen 

allgegenwärtigem Spott und seiner Arroganz aber nur zu bewusst. Unter diesem 

Erfahrungshorizont entstand sein Beitrag zum Gruselgeschichtenwettbewerb, in dem 

er die Figur Lord Ruthven erschafft, „a nobleman, more remarkable for his 

singularities, than his rank“77. 

Wie auch andere Vertreter des Typus, fällt Lord Ruthven durch sein Erscheinungsbild 

und seine Präsenz auf – und durch seine Byron-Avatar-Funktion: 

 

„He gazed upon the mirth around him, as if he could not participate therein. 
Apparently, the light laughter of the fair only attracted his attention, that he might 
by a look quell it, and throw fear into those breasts where thoughtlessness reigned. 
Those who felt this sensation of awe, could not explain whence it arose: some 
attributed it to the dead grey eye, which, fixing upon the object’s face, did not seem 
to penetrate, and at one glance to pierce through the inward workings of the heart; 
but fell upon the cheek with a leaden ray that weighed upon the skin it could not 
pass. […] In spite of the deadly hue of his face, which never gained a warmer tint, 
either from the blush of modesty, or from the strong emotion of passion, though its 
form and outline were beautiful, many of the female hunters after notoriety 
attempted to win his attentions, and gain, at least, some marks of what might term 
affection […].“78 

 

Da es sich mehr um eine Kurzgeschichte denn um einen Roman handelt, ist die 

Textlänge, die Polidori zu Charakterentwicklung zur Verfügung steht, begrenzt. Der 

Einstieg in seine Erzählung erfolgt dementsprechend verschränkt mit dieser 

Beschreibung des ungewöhnlichen und irritierenden Lord Ruthven, von dem der 

Leser ferner erfährt, dass er weiblichen Avancen zwar per se nicht abgeneigt ist, aber 

die der verheirateten Lady Mercer ablehnt79. Matthew Bunson nennt Lord Ruthven 

 
76 Eisler 1999 : 540 
77 Polidori 2008 (1819) : 3 
78 Polidori 2008 (1819) : 3 
79 Vgl. Polidori 2008 (1819) : 3 



 

 
41 

 

in seinem Werk The Vampire Encyclopedia (1993) „one of the most important figures 

in the development of the modern vampire“80 und schreibt: 

 
„He marks the introduction to the literature of his day of a type of irresistible demon 
lover, a merciless predator who is evil, reprehensible, and deadly and at the same 
time attractive, desirable, and aristocratic in appearance. The first of the so-called 
Byronic vampires, Ruthven was patterned on Lord Byron himself, a means of 
achieving literary revenge for the indignities that Polidori once suffered at the hands 
of the noble poet.“81 

 

Auf eben diesen Lord Ruthven trifft der junge, reiche Aubrey, aus dessen Familie nur 

noch seine Schwester lebt. Aubrey plant eine Reise durch Europa und erhält von Lord 

Ruthven das Angebot, dass dieser ihn begleiten könne. Aubrey erscheint von dem 

Angebot „Flattered, by such a mark of esteem from him, who, apparently had nothing 

in common with other men“82 und stimmt zu.  

Ihre gemeinsame Reise führt sie durch die Metropolen Europas, wo Ruthven das 

Laster des Spielens und Wettens enthüllt83. In Rom erreichen Aubrey zudem Briefe 

aus der Heimat, unter anderem solche von seinen Verwaltern und Vormunden, die 

ihn vor Lord Ruthven warnen: 

 

„His guardians insisted upon his immediately leaving his friend, that his character was 
dreadfully vicious, for that the possession of irresistible powers of seduction, 
rendered his licentious habits more dangerous to society. It had been discovered, 
that his contempt for the adultress had not originated in hatred of her character; but 
that he had required, to enhance his gratification, that his victim, the partner of his 
guilt, should be hurled from the pinnacle of unsullied virtue, down to the lowest 
abyss of infamy and degredation: in fine, that all those females whom he had sought, 
apparently on account of their virtue, since his departure, thrown even the mask 
aside, and had not scrupled to expose the whole deformity of their vices to the public 
gaze.“84 

 

Die Figur des Lord Ruthven wird hier als ein Verführer charakterisiert, von dem nicht 

einmal entschuldigend behauptet werden kann, er folge einem fehlgeleiteten, naiven 

Zug von Leidenschaft, sondern seiner ganz eigenen destruktiven Motivation, 

 
80 Bunson 2000 (1993) : 227 
81 Bunson 2000 (1993) : 227 f. 
82 Polidori 2008 (1819) : 5 
83 Vgl. Polidori 2008 (1819) : 6 
84 Polidori 2008 (1819) : 7 



 

 
42 

 

Unschuld zu verderben und hochstehende Tugend zu Fall zu bringen. Er wird 

demnach als Bedrohung für die Gesellschaft wahrgenommen; als jemand, der die 

Zukunft beeinflussbarer Menschen verunreinigt und somit der Allgemeinheit 

schadet. 

Wachsam geworden von diesen Warnungen vereitelt Aubrey in Italien eine der 

Eroberungen Ruthvens, indem er die Mutter des Mädchens informiert. Lord Ruthven 

trennt sich daraufhin von seinem Reisegefährten und Aubrey reist alleine weiter nach 

Griechenland, wo er im Haus seines Gastgebers Ianthe kennenlernt. Die junge Frau 

entspricht Aubreys Idealbild von unverstellter, romantischer Empfindsamkeit und 

Leichtigkeit: 

 

„Under the same roof as himself, existed a being, so beautiful, and delicate, that she 
might have formed the model for a painter wishing to pourtray on canvass the 
promised hope of the faithful in Mahomet’s paradise, save that her eyes spoke too 
much mind for any one to think she could belong to those who had no souls. As she 
danced upon the plain, or tripped along the mountain’s side, one would have thought 
the gazelle a poor type of her beauties, for who would have exchanged her eye, 
apparently the eye of animated nature, for that sleepy luxurious look of the animal 
suited but to the taste of an epicure.“85 

 

Ianthe begleitet Aubrey auf seinen Exkursionen und er findet immer größeren 

Gefallen an ihrer unverkünstelten Art, ihrem unschuldigen Wesen und ihrer fast 

kindlichen Vorstellungskraft. Es ist auch Ianthe, die Aubrey Märchen erzählt, die sie 

von ihrer Amme als Kind hörte, und die für sie in der Realität verankert und demnach 

wahr sind. Aubrey ist von dem, was er als Aberglauben identifiziert, eher amüsiert 

und belustigt, doch beschwört Ianthe ihn, ihren Worten zu glauben86.  

Sie erzählt ihm auch von dem Vampir, einem Ungeheuer, das von schönen Frauen 

trinkt, um seine Lebensdauer zu verlängern. Ein Verdacht keimt in ihm: 

 
„She detailed to him the traditional appearance of these monsters, and his horror 
was increased by hearing a pretty accurate description of Lord Ruthven; he, however, 
still persisted in persuading her, that there could be no truth in her fears, though at 
the same time he wondered at the many coincidences which had all tended to excite 
a belief in the supernatural power of Lord Ruthven.“87 

 
85 Polidori 2008 (1819) : 8 f. 
86 Vgl. Polidori 2008 (1819) : 9 
87 Polidori 2008 (1819) : 10 



 

 
43 

 

 

Aubreys Gefühle für Ianthe werden stärker, diese wiederum scheint seine Nähe zu 

genießen, ist aber so gänzlich unbedarft, dass sie sich seiner stärker werdenden 

Zuneigung nicht bewusst zu sein scheint – sie bleibt weiterhin unverfälscht und offen. 

Sie und ihre Familie versuchen, Aubrey von einem Ausflug abzuhalten, der ihn 

unweigerlich durch einen Wald führen würde, in dem die Einheimischen nach 

Einbruch der Dunkelheit große Gefahr vermuten. Aubrey schlägt die Warnungen in 

den Wind und begegnet tatsächlich einer übermenschlichen Präsenz, die schließlich 

Ianthe tötet. 

„At the desire of Aubrey they searched for her who had attracted him by her cries; 
he was again left in the darkness; but what was his horror, when the light of the 
torches once more burst upon him, to perceive the airy form of his fair conductress 
brought in a lifeless corse. He shut his eyes, hoping that it was but a vision arising 
from his disturbed imagination; but he again saw the same form, when he unclosed 
them, stretched by hiss de. There was no colour upon her cheek, not even upon her 
lip; yet there was a stillness about her face that seemed almost as attaching as the 
life that once dwelt there: - upon her neck and breast was blood, and upon her throat 
were the marks of teeth having opened the vein:- to this men pointed, crying, 
simultaneously struck with horror, »a Vampyre, a Vampyre!«“88 

 

Es ist diese Beschreibung, die in das Vampirbild der westlichen literarischen Welt 

maßgeblich prägen wird, bis Bram Stoker es in Dracula noch bekannter und populärer 

macht.  

Aubrey bekommt hohes Fieber und ist ans Bett gefesselt. Lord Ruthven, der von 

Aubreys Erkrankung unterrichtet wird, eilt nach Griechenland an dessen Seite und 

wirkt reumütig über den Grund ihres vorherigen Zerwürfnisses. Ihre Freundschaft 

erscheint über die Pflege, die Ruthven Aubrey an seinem Krankenlager angedeihen 

lässt, gekittet, sodass sie ihre Reise gemeinsam fortsetzen. Bei einem Angriff einer 

Räuberbande wird Lord Ruthven jedoch schwer verletzt. 

Als er im Sterben liegt, nimmt er Aubrey den Schwur ab, binnen eines Jahres nicht 

von seinen Vergehen oder von seinem Tod zu sprechen. Gedrängt, dem Sterbenden 

keinen Wunsch abzuschlagen, schwört Aubrey. Als er ihn bestatten will, ist seine 

Leiche jedoch verschwunden. 

 
88 Polidori 2008 (1819) : 12 



 

 
44 

 

Er beschließt, sich auf den Heimweg zu machen, doch muss er auf dem Rückweg 

durch Rom feststellen, dass das Mädchen, dessen Ruf er vor Lord Ruthven zu retten 

gedachte, seit seiner Abreise spurlos verschollen ist. Von dem Horror seiner 

Erlebnisse geplagt kehrt er nach Hause zurück und trifft auf seine Schwester, deren 

Gegenwart seinem Gemüt Ruhe gibt. 

„Miss Aubrey had not that winning grace which gains the gaze and applause of the 
drawing-room assemblies. There was none of that light brilliancy which only exists in 
the heated atmosphere of a crowded apartment. Her blue eye was never lit up by 
the levity of the mind beneath. There was a melancholy charm about it which did not 
seem to arise from misfortune, but from some feeling within, that appeared to 
indicate a soul conscious of a brighter realm.[...] When alone, her face was never 
brightened by the smile of joy; but when her brother breathed to her his affection, 
and would in her presence forget those griefs she knew destroyed his rest, who 
would have exchanged her smile for that of the voluptuary?“89 

 

Aubreys Schwester wird als im Gegensatz zu Ianthe als weniger lebhaft und 

offenherzig, dafür aber als empfindsame, zurückhaltende Figur charakterisiert, die 

sich vor allem über ihre Eigenschaft als Waise und der Verwandtschaft zu Aubrey 

definiert. Ihr Aufwachsen war standesgemäß behütet. 

 
„She was yet only eighteen, and had not been presented to the world; it having been 
thought by her guardians more fit that her presentation should be delayed until her 
brother’s return from the continent, when he might be her protector. It was now, 
therefore, resolved that the next drawing room, which was fast approaching, should 
be the epoch of her entry into the »busy scene«.“90 

 

Die Tatsache, dass Miss Aubrey noch nicht gesellschaftlich eingeführt und 

dementsprechend sowohl unerfahren als auch unverdorben ist, wird hier 

nachdrücklich betont. Trotz seiner Abneigung, sich sozialen Frivolitäten hinzugeben, 

ist Aubrey bereit, die junge Frau zu begleiten, erlebt auf der Abendgesellschaft jedoch 

einen furchtbaren Schock, als er Lord Ruthvens Stimme vernimmt, die ihn an seinen 

Schwur erinnert91. 

Fluchtartig verlässt Aubrey mit seiner Schwester die Festivität, doch lässt ihn der 

Gedanke an den Lord nicht mehr los. Er hadert mit sich selbst, sein Versprechen zu 

brechen, glaubt aber nicht daran, dass man seine Worte für wahr halten würde. Er 

 
89 Polidori 2008 (1819) : 17 
90 Polidori 2008 (1819) : 17 
91 Vgl. Polidori 2008 (1819) : 18 



 

 
45 

 

denkt sogar darüber nach, Ruthven selbst zu töten, verwirft diese Absicht aber 

sogleich wieder, da dieser den Tod schon einmal betrogen hatte92.  

Der junge Mann verliert sich in furchtsamen Tagträumen, die seiner Schwester und 

den Vormundsbeauftragten größte Sorgen machen. Zwar stellt man ihm einen Arzt 

zur Seite, dieser kann jedoch auch nur dokumentieren, dass Aubrey immer tiefer in 

Wahnvorstellungen abzugleiten scheint.  

Erst die Nachricht, dass seine Schwester sich mit einem gewissen Earl of Marsden zu 

vermählen gedenkt, kann ihn aus seiner emotionalen Blockade lösen. Er begrüßt 

diese Entwicklung, bis er auf einem Bild in dem Medaillon seiner Schwester ihren 

Verlobten sieht und in ihm Lord Ruthven erkennt93.  

Polidori beschreibt die Taktik, mit der Lord Ruthven sich der arglosen Miss Aubrey 

annähert, folgendermaßen: 

 

„He hastened to the house of his former companion, and, by constant attendance, 
and the pretence of great affection for the brother and interest in his fate, he 
gradually won the ear of Miss Aubrey. Who could resist his power? His tongue had 
dangers and toils to recount – could speak of himself as of an individual having no 
sympathy with any being on the crowded earth, save with her to whom he addressed 
himself; - could tell how, since he knew her, his existence had begun to seem worthy 
of preservation, if it were merely that he might listen to her soothing accents; - in 
fine, he knew so well how to use the serpent’s art, or such was the will of fate, that 
he gained her affections.“94 

 

Polidori hätte für den narzisstischen Charakter Lord Ruthvens keine deutlichere 

Metapher als die der Schlange wählen können, die so klar als Satan- oder 

Luzifersymbol zu verstehen ist. Lord Ruthven erweist sich einmal mehr als der 

Verführer und in diesem Fall nicht auf rein sexuelle, sondern viel mehr emotionale 

Weise. Das Herausstellen der Persönlichkeit von Miss Aubrey und die Worte, die 

bekräftigen, sie sei für ihn eine Ausnahme, nähren die gleiche Sünde, derer er selbst 

sich maßgeblich schuldig macht: die des Hochmuts. 

Aubrey kann seine Schwester nicht mehr retten. Unter der Androhung, sie 

andernfalls zu entehren, erzwingt Lord Ruthven die Hochzeit, während Aubrey durch 

 
92 Vgl. Polidori 2008 (1819) : 19 
93 Vgl. Polidori 2008 (1819) : 20 f. 
94 Polidori 2008 (1819) : 21 f. 



 

 
46 

 

die Aufregung durch eine geplatzte Blutader erneut bettlägerig wird. Polidori schließt 

mit den Worten: 

 

„He desired his sister’s guardians might be called, and when the midnight hour had 
struck, he related composedly what the reader has perused – he died immediately 
after.  
The guardians hastened to protect Miss Aubrey; but when they arrived, it was too 
late. Lord Ruthven had disappeared, and Aubrey’s sister had glutted the thirst of a 
VAMPYRE!“95 

 

Im Gegensatz zu den Werken von Ann Radcliffe und Matthew Lewis fällt hier bei der 

Betrachtung auf, dass für die Analyse des Charakters von Lord Ruthven deutlich mehr 

des Inhalts nacherzählt und zusammengefasst werden muss, was der geringeren 

Seitenzahl der Kurzgeschichte verglichen mit einem Roman geschuldet ist, der somit 

deutlich mehr Gelegenheit bietet, einen Charakter aufzubauen und detailliert zu 

präsentieren. Zudem ist Polidoris Werk besonders im Vergleich mit den 

vorhergenannten in der Gesamtrezeption und -kritik nie als Exempel literarischer 

Höchstleistungen gesehen worden, wie man schon an Benita Eislers Einschätzung 

über seine schriftstellerischen Ambitionen im Vorherigen lesen konnte. Trotzdem 

darf, ja, trotzdem muss Polidori in dieser Arbeit mit seinem Lord Ruthven genannt 

werden, selbst wenn die bereits diskutierte Entstehungssituation die kreative 

Eigenleistung Polidoris in der Rezeption der vergangenen zweihundert Jahre immer 

wieder in den Schatten stellt.  

Lord Ruthven erfüllt die bisher erprobten Merkmale des Gothic Villain. Er ist kein 

hero, so Byronic er auch sein mag, sondern erfüllt die Antagonistenrolle par 

excellence als ultimative Gefahr für Aubreys Liebesobjekt, Ianthe, seine Schwester 

und im Endeffekt jede sittsame, unschuldige Dame der Gesellschaft. Die Gefahr, die 

von ihm ausgeht, übersteigt diese Funktion aber noch: Er bedroht sogar die Psyche 

des unbescholtenen, fragilen Aubrey, der sich an seinen Reisegefährten gebunden 

und ihm verpflichtet fühlt und im entscheidenden Moment sich handlungsunfähig 

wähnt. Er ist damit ein genauso wenig tatkräftiger Held, wie es Radcliffes Valancourt 

 
95 Polidori 2008 (1819) : 23 



 

 
47 

 

ist, der zwar ein Herz aus Gold besitzt, es aber nicht fertigbringt, seine Emily vor 

Montoni und aus Udolpho zu retten.  

Seit Polidoris The Vampyre ist das Bild des Gentleman-Blutsaugers und die sexuell-

attraktive Komponente des Wiedergängers (im Gegensatz zur simplen Monstrosität 

eines tierartigen Ungeheuers) aus der Literatur nicht mehr wegzudenken. Wie bereits 

erwähnt ist es aber vor allem Bram Stokers Dracula mehrere Jahrzehnte später, was 

bis heute die Typologie des Vampirs als Gothic Villain prägt. 

Zur literarischen Stimmung des fin de siècle passt Bram Stokers Graf Dracula 

hervorragend. Eingewoben in die Strömungen des Postkolonialismus stellt die Figur 

des transsilvanischen Grafen, der nach England kommt und dort sein Unwesen treibt, 

eine Brücke zwischen den ursprünglichen und den zeitgenössischen Vampirfiguren 

dar. 

Bram Stoker nutzt ebenfalls eine detaillierte physische Beschreibung seines 

Antagonisten aus der Perspektive des Protagonisten Jonathan Harker, einem jungen 

Anwalt, der für den Grafen eine Kauftransaktion eines Anwesens in England 

abwickeln soll: 

 
„His face was a strong – a very strong – aquiline, with high bridge of the thin nose 
and peculiarly arched nostrils; with lofty domed forehead, and hair growing scantily 
round the temples, but profusely elsewhere. His eyebrows were massive, almost 
meeting over the nose, and with bushy hair that seemed to curl in its own profusion. 
The mouth, so far as I could see it under the heavy moustache, was fixed and rather 
cruel-looking, with peculiarly sharp white teeth; these protruded over the lips, whose 
remarkable ruddiness showed astonishing vitality in a man of his years. […] The 
general effect was one of extraordinary pallor.“96 

 

Im Gegensatz zu den anderen Vergleichsfiguren wird hier nicht direkt von einer 

großen Attraktivität gesprochen, sondern eher das Spannungsfeld zwischen 

animalischen und menschlichen Elementen eröffnet, was zusammengenommen die 

Übernatürlichkeit und das Sonderbare am Grafen aufzeigt. Sein Gebaren schwankt 

zwischen ritterlicher, fast altertümlich wirkender Höflichkeit und einer 

beunruhigenden Raubtierhaftigkeit: 

 

 
96 Stoker 2011 (1897) : 20 



 

 
48 

 

„The nails were long and fine, and cut to a sharp point. As the Count leaned over me, 
I could not repress a shudder. […] The Count, evidently noticing it, drew back; and 
with a grim sort of smile, which showed more than he had yet done his protuberant 
teeth, sat himself down again on his own side of the fireplace. […] The Count’s eyes 
gleamed […].“97  

 

Weniger sein Aussehen, als viel mehr seine Ausstrahlung wird von Bram Stoker in den 

Fokus gerückt. Es ist das Gefühl, das er in anderen Figuren – und im Leser – auslöst. 

Was bei Lord Ruthven nur die Andeutung von überirdischem Einfluss und der 

Zugehörigkeit zu dämonischen Kreisen war, ist bei dem Grafen bereits körperlich 

sichtbar manifestiert. Der Einfluss, den der Graf auf die mit ihm in Verbindung 

stehenden Figuren hat, wird im Laufe der Erzählung immer mehr ausgeweitet. Zuerst 

angetan von der Höflichkeit des Grafen stellt Jonathan Harker nach kurzer Zeit fest, 

dass er längst kein Gast mehr in Draculas Schloss, sondern ein Gefangener ist98. Nach 

der Begegnung mit den drei Vampirbräuten99 gelingt es ihm zwar, die Burg zu 

verlassen, doch folgt ihm Dracula durch eine Schiffspassage nach England. 

Dort, fern seiner Heimat in Transsilvanien, wird er zur aus der Fremde kommenden 

Gefahr für die Frauen der Gesellschaft stilisiert, zuerst in Bezug auf Lucy Westenra, 

die beste Freundin von Jonathan Harkers Verlobten Mina, die er zu verfolgen und von 

der er zu trinken beginnt. Bei der Figur der Lucy ist es die Kombination der zuerst 

tradionell-femininen Art, die sie auszeichnet, und der Freizügigkeit, nach der sie 

immer wieder verlangt, was Stoker zum Einfallstor für die Manipulation Draculas 

stilisiert. Lucy Westenra steht exemplarisch für viele junge Frauen aus gutem Hause, 

die eine ebenso gute Partie machen und sich standesgemäß verheiraten sollen. Als 

sie an einem Tag gleich drei Anträge erhält, sagt sie: 

 

„Why can’t they let a girl marry three men, or as many as want her, and save all this 
trouble? But this is heresy, and I must not say it.“100 

 

Durch Draculas Übergriffe verändert Lucy sich. Seine luziferische Verdorbenheit greift 

auf sie über und fordert ihre Menschlichkeit und Reinheit: 

 
97 Stoker 2011 (1897) : 20 f. 
98 Vgl. Stoker 2011 (1897) : 28 
99 Vgl. Stoker 2011 (1897) : 38 ff. 
100 Stoker 2011 (1897) : 58 



 

 
49 

 

 

„Lucy Westenra, but yet how changed. The sweetness was turned to adamantine, 
heartless cruelty, and the purity to voluptuous wantonness. […] When Lucy – I call 
the thing that was before us Lucy because it bore her shape – saw us she drew back 
with an angry snarl, such as a cat gives when taken unawares; then her eyes ranged 
over us. Lucy’s eyes in form and colour; but Lucy’s eyes unclean and full of hellfire, 
instead oft he pure, gentle orbs we knew.“101 

 

Das Opfer, das vor Draculas Machenschaften doch final gerettet werden soll, ist die 

Figur der Mina Harker selbst. Von dem Vampirjäger Abraham Van Helsing als „pearl 

among women“102 bezeichnet, ist Mina das Herzstück der Gruppe um Jonathan 

Harker, die den Vampirfürsten aufzuhalten versucht. Dabei stellt Mina eine 

Kombination aus paradoxen Eigenschaften dar, die ein weites Deutungsspektrum 

bieten. So erfährt der Leser einerseits, dass sie intelligent und unabhängig ist und 

daran arbeitet, Jonathan in seinen Studien ebenbürtig zu sein, aber nicht aus 

Eigennutz, sondern um ihm helfen zu können: 

 
„I have been working very hard lately, because I want to keep up with Jonathan’s 
studies, and I have been practising shorthand very assiduously. When we are married 
I shall be able to be useful to Jonathan, and if I can stenograph well enough I can take 
down what he wants to say in this way and write it out for him on the typewriter, at 
which I am also practising very hard. […] I shall try to do what I see lady journalists 
do: interviewing and writing descriptions and trying to remember conversations.“103 

 

Ihr Antrieb ist kein feministischer; so spottet sie auch scherzhaft über die sogenannte 

„New Woman“104 und benutzt somit einen eher herablassenden Ausdruck für die 

Teilnehmerinnen emanzipatorischen Bewegungen im 19. Jahrhundert. Obwohl Mina 

ebenso gebildet und intelligent wie die männlichen Figuren auftritt, tastet sie ihre 

durch die patriarchalischen Strukturen festgelegte Obrigkeit nicht an. Trotzdem 

scheinen die klassischen Geschlechterrollen aufgelöst oder zumindest verschoben; 

Jonathan Harker zeigt sich in mehreren Szenen weicher, emotionaler und 

schutzbedürftiger als Mina: 

„He grew quite hysterical, and raising his open hands, beat his palms together in a 
perfect agony of grief. He stood up and then sat down again, and the tears rained 
down his cheeks. I felt an infinite pity for him, and opened my arms unthinkingly. 

 
101 Stoker 2011 (1897) : 196 f. 
102 Stoker 2011 (1897) : 203 
103 Stoker 2011 (1897) : 53 
104 Stoker 2011 (1897) : 85 



 

 
50 

 

With a sob he laid his head on my shoulder, and cried like a wearied child, while he 
shook with emotion. 
We women have something of the mother in us that makes us rise above smaller 
matters when the mother-spirit is invoked; I felt this big, sorrowing man’s head 
resting on me, as though it were that of the baby that some day may be on my bosom, 
and I stroked his hair as though he were my own child. I never thought at the time 
how strange it all was.“105 
 

Der Eindruck, der hier evoziert wird, ist der, dass Mina sich in die Erklärung flüchtet, 

es sei der mütterliche Aspekt in ihr, der sie in diesem Moment Stärke beweisen lässt 

und nicht die Festigkeit ihres Charakters selbst. Als Mutterfigur kann sie Harker 

trösten, als Frau einen Mann jedoch nicht. 

Roger Luckhurst stellt in seiner hervorragenden Einleitung eine bemerkenswerte 

Verbindung her: 

„All of the male heroes in the book suffer moments of collapse that are explicitly 
termed »hysterical«, a term commonly associated with the weakness of women. 
They swoon away at moments of crisis, or are susceptible to trance, states again 
associated with women. […] Of them all, Jonathan Harker is the most consistently 
feminized. Harker narrates the opening section in the convention of travel notes on 
a journey into a menacing un-English world, echoing the Heroines from Ann 
Radcliffe’s Gothic novels. He becomes the damsel in distress, trapped in a castle, 
forced to write false documents home by the tyrannical lord, just as Emily is 
compelled by Montoni in The Mysteries of Udolpho.“106 
 

Die Verschiebung der gendertypischen Rollen hängt direkt mit dem Grafen in seiner 

Funktion als Gothic Villain zusammen. Ein Jahrhundert nach Radcliffes Romanen ist 

der Fokus des Interesses der Leser und Rezipienten noch viel weiter von dem 

freundlichen, doch allzu glatten Helden zu dem markanten, verführerischen 

Antagonisten geglitten. Bram Stoker stilisiert Dracula als einen manipulativen, 

kaltblütigen und dennoch unwiderstehlichen Eindringling in das gehobene englische 

Bürgertum, der die Regeln der viktorianischen Ära mit einem Fingerschnipsen bricht 

– nicht umsonst sucht er seine weiblichen Opfer in ihrem Bett auf. Den Höhepunkt 

seiner Machenschaften bildet die Szene, die Mina erinnert: 

 

„I felt the same vague terror which had come to me before, and the same sense of 
some presence. I turned to wake Jonathan, but found that he slept so soundly that it 
seemed as if it was he who had taken the sleeping draught and not I. I tried, but could 
not wake him. This caused me great fear, and I looked around terrified. Then indeed 

 
105 Stoker 2011 (1897) : 214 
106 Luckhurst in Stoker 2011 (1897) : xx 



 

 
51 

 

my heart sank within me: beside the bed, as if he had stepped out of the mist – or 
rather as if the mist had turned into his figure, for it had entirely disappeared – stood 
a tall, thin man, all in black. I knew him at once from the descriptions of the others. 
The waxen face, the high aquiline nose, on which the light fell in a thin white line; the 
parted red lips, with the sharp white teeth showing between; and the red eyes […]. 
For an instant my heart stood still, and I would have screamed out, only that I was 
paralysed. In the pause he spoke in a sort of keen, cutting whisper , pointing as he 
spoke to Jonathan: - 
»Silence! If you make a sound I shall take him and dash his brains out before your 
very eyes. « […] With a mocking smile, he placed one hand upon my shoulder and, 
holding me tight, bared my throat with the other, saying as he did so: »First, a little 
refreshment to reward my exertions. You may as well be quiet; it is not the first time, 
or the second, that your veins have appeased my thirst! «107 
 

Der Graf Dracula zeigt sich hier als sadistisch veranlagt; er genießt die Kontrolle, die 

er über Mina ausübt, ganz besonders, weil es in der Anwesenheit ihres Ehemannes 

geschieht, der für ihn keine Bedrohung und für sie keine Rettung ist. Dracula tritt 

spöttisch auf, herablassend, als wolle er besonders unterstreichen, dass er zwischen 

sich und den Menschen einen Rangunterschied wahrnimmt. Sie sind für ihn Opfer, 

Spielzeuge, doch fesselt gerade Mina sein Interesse. Dies liegt nicht nur daran, dass 

sie intelligent und schön ist, sondern auch, welche Bedeutung sie für die Männer 

darstellt, die ihn zu vernichten beabsichtigen: 

 

„» […] Whilst they played wits against me – against me who commanded nations, 
and intrigued for them, and fought for them, hundreds of years before they were 
born – I was countermining them. And you, their best beloved one, are now to me 
flesh of my flesh; blood of my blood; kin of my kin; my bountiful wine-press for a 
while; and shall be later on my companion and my helper. […] But as yet you are to 
be punished for what you have done. You have aided in thwarting me; now you shall 
come to my call. […]«With that he pulled open his shirt, and with his long sharp nails 
opened a vein in his breast. When the blood began to spurt out, he took my hands in 
one of his, holding them tight, and with the other seized my neck and pressed my 
mouth to the wound, so that I must either suffocate or swallow some of the – Oh, 
my God, my God! what have I done? […]«“108 

 

Der Sieg über Mina bedeutet den Sieg über die Gruppe um Jonathan Harker und Van 

Helsing. An dieser Stelle muss die metaphorische Verknüpfung zwischen der 

Penetration einer Vergewaltigung und dem Biss eines Vampirs, sowie dem 

erzwungenen Trinken des Blutes Draculas und einem gewaltsam erreichten 

 
107 Stoker 2011 (1897) : 266 f. 
108 Stoker 2011 (1897) : 267 f. 



 

 
52 

 

Oralverkehr nicht diskutiert werden. Stattdessen sollte eher die Wirkung betrachtet 

werden, die er auf Mina und die anderen hat. Sie spricht von einem vagen Schrecken, 

der mit seiner Präsenz und weniger mit seinen Taten verbunden ist, was der 

Darstellung von Polidoris Lord Ruthven sehr ähnelt. 

 

Aus der Analyse dieser vier exemplarisch ausgewählten Charaktere als Vertreter des 

Typus des Gothic Villain lassen sich mehrere Rückschlüsse ziehen – zu allererst 

scheinen sie hauptsächlich aus englischer oder zumindest englischsprachiger Feder 

zu stammen – Ann Radcliffe, Matthew Lewis und John Polidori stammten alle im 

weiteren Sinne aus dem Gebiet um London, Bram Stoker war Ire, der aber in London 

lebte und arbeitete und schließlich dort auch verstarb. 

Während andere Nationen vergleichbar interessante Figuren hervorgebracht haben, 

so scheint die Verknüpfung des Gothic Villain mit der dezidiert englischen 

Schauerromantik zu eng verknüpft zu sein, als dass sich die Verbindung ohne weiteres 

auflösen ließe109. Zudem scheinen die Schauplätze und damit auch die handelnden 

Charaktere oftmals exotisch zu sein; Montoni ist Italiener, Ambrosio stammt aus 

Madrid, der Graf Dracula kommt aus dem fernen Transsilvanien und Lord Ruthven 

hat zumindest den Namen eines alten schottischen Clans, was vielleicht nicht 

exotisch ist, für die belesene britische Upperclass, in der Polidori sich bewegte, aber 

sicher außergewöhnlich genug (hinzu kommt hierbei, dass Byrons Mutter Schottin 

war). Oliver Lubrich schreibt über Dracula: 

 

„Draculas Sex ist Aggression und Macht. Es geht um die Kontrolle über das weibliche 
Geschlecht. Diese Phantasie läßt sich indes nicht nur psychoanalytisch, psychiatrisch 
oder (individual- beziehungsweise sozial-)psychologisch lesen, sondern auch 
anthropologisch und gesellschaftspolitisch: Der Roman beschreibt einen 
Konkurrenzkampf um den »Besitz« von Frauen, die – rassisch, sozial, kulturell – als 
»die eigenen« angesehen werden, zwischen deren »natürlichen« Ehemännern und 
einem bedrohlich potent imaginierten Außenseiter, der gleichsam als »sozialer 
Ehebrecher« über sie herfällt. […] Sozial kann Dracula alles verkörpern, wovon sich 
das viktorianische Bürgertum abgrenzt. Er funktioniert als Prototyp des 
»parasitären« Einwanderers und des jüdischen »Blutsaugers«, des adeligen 
»Tyrannen« oder auch des kapitalistischen Ausbeuters.“110 

 
109 Natürlich stoppte die intertextuelle Beeinflussung nicht an Ländergrenzen; so übernimmt E.T.A. 
Hoffmann 1815 / 1816 in seinem der Schwarzen Romantik zuzuordnenden Werk Die Elixiere des 
Teufels die Grundidee von The Monk und schafft so eine Brücke zur deutschen Literatur. 
110 Lubrich 2009 : 107 f. 



 

 
53 

 

 

Ähnliche Aussagen können auch über andere Vertreter des Typus getroffen werden: 

Sie alle sind Vertreter einer herausgehobenen Kaste und gehören entweder dem 

weltlichen Adel an oder, in Ambrosios Fall, dem Klerus, was hierarchisch dem Adel 

gleichkommt. Ihre Positionen – als Vormund, als Kirchenfürst, als Herrscher – 

verleihen den Figuren Machtpositionen, die auszunutzen sie sich keineswegs 

scheuen. Sie sind dabei keine typischen Emporkömmlinge, wenngleich sie 

üblicherweise Ambitionen haben, die ihre Machtposition auf die eine oder andere 

Weise verstärken soll, da sie innerhalb des Kontextes ihres Werkes bereits aus einer 

gehobenen Position starten. 

Ferner sind Gothic Villains attraktiv oder zumindest optisch herausragend, um ihre 

Verführerrolle erfüllen zu können; ihnen haftet ein zwielichtiger Glanz an, irgendwo 

zwischen animalischer Gefahr und der Kultiviertheit ihres Standes. Besonders auf ihre 

Augen wird wieder und wieder Bezug genommen, wie Thorslev festhält: 

 

„In appearance the Gothic Villain is always striking, and frequently handsome. Of 
about middle age or somewhat younger, he has a tall, manly, stalwart physique, with 
dark hair and brows frequently set off by a pale and ascetic complexion. Aside from 
this, the most noticeable of his physical characeristics are his eyes; Schedoni111, for 
instance, has »large melancholy eyes« which »were so piercing that they seemed to 
penetrate, at a single glance, into the hearts of men, and to read their most secret 
thoughts; few persons could support their scrutiny, or even endure to meet them 
twice.« “112 

 

Ihre Attraktivität gibt den Gothic Villains Einfluss auf die anderen Figuren; dort, wo 

ihr Charakter eigentlich längst abschrecken sollte, zieht ihr Charme die argloseren 

Protagonisten weiterhin an, so wie Lord Ruthven es bei dem sensiblen Aubrey tut, 

der dem Schwur, die er dem gefährlichen Mann von zweifelhaftem Charakter 

geleistet hat, trotz der akuten Gefährdung des Lebens seiner Schwester treu bleibt. 

Macht, Hochmut und Verführung: Die Verknüpfung mit dem Motiv von Satan bzw. 

Lucifer als gefallenem Engel und späterer Inkarnation der Schlange im Garten Eden 

ist leicht herzustellen. Auch Thorslev schreibt zuerst über den Gothic Villain: 

 

 
111 Thorslev bezieht sich hier auf die Figur Schedoni aus Radcliffes The Italian 
112 Thorslev 1962 : 54 



 

 
54 

 

„By birth the Gothic Villain was always of the aristocracy, partly for the sense of 
power which his nobility confers, and partly for the air of the fallen angel, the air of 
Satanic greatness perverted.“113 

 

Thorslev kommt zu dem Schluss: 

 

„One can readily see that the Gothic Villain of the novel was in somewhat the same 
situation as was Satan before he was romanticized by Blake and Shelley. He has 
attractive characteristics, including his striking appearance, his air of the fallen angel, 
and his romantic mystery, but he is not yet a Romantic rebel.“114 

 

Das, was hier als „mystery“ bezeichnet wird, lässt sich auf zweierlei Weisen im Gothic 

Villain finden. Zum einen ist das schlichtweg seine oftmals geheimnisumwobene 

Vergangenheit – über Montoni erfahren Emily und der Leser größtenteils 

Halbwahrheiten, die allesamt mit dem rätselhaften und möglicherweise 

gewaltsamen Tod der ersten Lady Montoni zu tun haben; Ambrosio wurde als Baby 

ausgesetzt und im Kloster erzogen, und anstatt das Wahrscheinlichste anzunehmen 

– dass er ein Kind einer ungebührlichen Verbindung oder ein Maul zu viel einer armen 

Familie sei – sehen seine späteren Glaubensbrüder in ihm ein göttliches Geschenk, 

und die ungeklärte Vergangenheit der beiden Vampirfiguren spricht bereits für sich.  

Zum anderen ist es aber auch die Verbundenheit der Figur mit dem Übernatürlichen 

oder Unheimlichen. Selbst Montoni, der seines Zeichens ansonsten nur ein 

ehrgeiziger, tyrannischer Draufgänger ist, scheint in seinem Schloss Udolpho 

finsteren Mächten nah. Ambrosio verkauft seine Seele an den Teufel, und Lord 

Ruthven und Graf Dracula sind selbst bereits unheilige Wesen. In der Gothic Fiction 

ist das Element des Unheimlichen ein wichtiger Bestandteil. Im deutschsprachigen 

Raum erscheint 1919 Das Unheimliche von Sigmund Freud, das dem vagen Gefühl 

von Schrecken, dem die Protagonistinnen und Protagonisten in der Schauerliteratur 

ausgesetzt sind, weiter auf den Grund geht. Unheimlich – das ist das Vertraute, das 

Bekannte, aber irgendwie anders. Diese Wahrnehmung macht Protagonisten 

unverzichtbar, die diese Furcht in Anwesenheit des Gothic Villain verspüren. 

 
113 Thorslev 1962 : 54 
114 Thorslev 1962 : 57 



 

 
55 

 

In vielen Fällen handelt es sich dabei um weibliche Heldinnen, wie an Emily, Antonia 

und Mina gezeigt wurde. Interessanterweise ist weniger Aubreys Schwester in The 

Vampyre die Figur, auf die dieser Punkt zutrifft, als viel mehr Aubrey selbst. Zwar 

schwebt seine Schwester in Gefahr, ihre Tugend und ihre Sicherheit sind definitiv 

bedroht, doch durchlebt Aubrey die Auswirkungen zur Nähe zu einem Gothic Villain; 

die fieberhaften Träume, die furchtsamen Vorstellungen, der Tanz mit dem 

Wahnsinn dieser Antagonisten. 

Deborah Lutz schreibt dazu: 

„With the romantic uncanny the moment opens up in all its complexity: each 
moment contains an uncovering of what one already knows and then a 
reconcealment of knowledge. […] A dark madness of failure often overtakes these 
narratives, a sense of movement’s terrifying inconceivability. The Gothic proper 
never fully resolves this madness. Even in Radcliffe, the happy ending feels like an 
anticlimatic, pasted-on addition – not very relevant to the terrors of the earlier 
story.“115 

 

Der Antagonist und der Protagonist (sei dieser nun weiblich oder männlich) gehen 

eine Verbindung ein; es läuft eine Beeinflussung seitens des Antagonisten auf den 

Protagonisten ab, die diesen in seinem Kern erschüttert und verändert. Wer in 

Berührung mit einem Gothic Villain kommt, ist danach nicht mehr derselbe.  

Wenn man die analysierten Texte unter der Prämisse der Einleitung betrachtet – mit 

der Frage, wie sich in ihnen das System von gut vs. böse und interessant vs. 

uninteressant verhält, so lässt sich feststellen, dass die Gothic Villains sich alle noch 

in einem dialektischen System von gut und böse bewegen: Die moralischen Grenzen 

sind festgelegt und auf welcher Seite sich die Gothic Villains befinden, ist 

offensichtlich. Dennoch ist hier bereits die Kodierung böse = interessant eingetreten; 

die Antagonisten habe eine eigene Agenda, eigene Motivationen und Ziele, sind 

detailliert ausgearbeitet oder sind tatsächlich böse Protagonisten wie in Ambrosios 

Fall.  

Das moralische System ist den Gothic Villains wohlbekannt; sie sind sich ihrer 

Grenzüberschreitung und der Verbrechen, die sie ausüben, vollkommen bewusst. 

Doch zeigen sie eine Form der Hybris, eine von ihnen selbst wahrgenommene 

 
115 Lutz 2006 : 34 f. 



 

 
56 

 

Übermenschlichkeit, die für  sie den Moralkodex der Gesellschaft weniger geltend 

macht.  

Selbstverständlich korreliert diese Darstellung mit der Wahrnehmung von 

Aristokraten und hohem Klerus; nicht umsonst kam beispielsweise der Marquis de 

Sade mit einer Vielzahl von Vergehen wie Entführungen und Misshandlungen daher 

davon, weil er in der Lage war, die standesmäßig weiter unter ihm angesiedelten 

Frauen zu bezahlen und damit einer gerichtlichen Verfolgung zu entgehen. Einige 

Jahrhunderte zuvor noch prägten der Waffengefährte von Jeanne d’Arc, der Baron 

Gilles de Rais, mit seiner Mordlust an Kindern und die ungarische Gräfin Elisabeth 

Báthory, der nachgesagt wird, sie badete im Blut von Jungfrauen, um sich ihre 

Schönheit zu erhalten, die Fantasie der Erzählungen des Volkes (Gilles de Rais wird 

als ein Vorbild für das Märchen vom Ritter Blaubart verstanden und Elisabeth Báthory 

als eine Inspiration für weibliche Vampirdarstellungen). So galt selbst Byrons 

Großvater als der wicked lord, der nicht nur als Hurenbock, sondern auch als Mörder 

zu Ruhm kam, dafür aber nie zur Rechenschaft gezogen wurde, über den man sich 

Geschichten erzählte, wie er Widersacher erstach, seinen Kutscher schlichtweg 

erschoss und seine Frau in den Teich zu werfen pflegte, wenn er schlecht gelaunt 

war116. Und natürlich gab es auch John „Mad Jack“ Byron, den Vater des Poeten, der 

als ältester Sohn des bösen Lords die Familientradition weiterführte, und „[h]erzlos, 

großspurig und stattlich, mit elegantem Französisch wie auch mit grenzenlosem 

sexuellen Appetit ausgestattet und durch keinerlei Skrupel gehemmt“117 sein Leben 

lebt. 

Die absolute und absolutistische Macht der Aristokratie wurde im 18. Jahrhundert so 

kürzlich erschüttert, dass die Spuren der über dem Gesetz stehenden, adligen 

Verbrecher in den Gothic Villains noch stark zu finden sind. 

 

 

 

 

 
116 Vgl. Eisler 1999 : 14 f. 
117 Eisler 1999 : 15 



 

 
57 

 

4.2: Der Man of Feeling 
 

Während der soeben diskutierte Gothic Villain auf dem Spektrum zwischen Held und 

Bösewicht den Eckpfeiler des letzteren in der von dieser Dissertation eröffneten 

Kategorie markiert, ist es der Man of Feeling, der die gleiche Funktion auf der anderen 

Kopfseite der literarischen Tafel übernimmt. Der Begriff Man of Feeling wurde als 

Typus ebenfalls maßgeblich von Thorslev geprägt, der ihn als eine Ausprägungsform 

des Typus des Hero of Sensibility sieht: 

 

„The Hero of sensibility was more of a novelty in the eighteenth century than the 
Child of Nature, and, in spite of his always much less robust constitution, he proved 
to have far greater survival power in the literature of the times and of the succeeding 
age. By the Hero of Sensibility I mean to denote the hero who is distinguished not by 
daring exploits or superior intelligence, but quite simply by his capacities for feeling, 
mostly for the tender emotion – gentle and tearful love, nostalgia, and a pervasive 
melancholy that ranges from autumnal musings to »grave-yard« moralizing, with 
occasional lapses into charnel-house sensationalism. The two eighteenth-century 
forms of this type – the Man of Feeling and the Gloomy Egoist – reached their peak 
of importance before 1780, but the Hero of Sensibility, with feelings deepened to 
genuine Weltschmerz or Sehnsucht nach Unendliche [sic], remained a dominant 
figure all through the Romantic Movement. Closer to the Child of Nature than the 
Gloomy Egoist, the Man of Feeling is probably the more important of the two for the 
Romantic Movement.”118 

 

Thorslev bettet diesen Typus also in den Kontext aufgrund ihrer Gemeinsamkeiten 

vergleichbarer Unterkategorien ein; er nennt das Child of Nature und den Gloomy 

Egoist, die beide als Vertreter der Romantik erkennbar sind. Beide Typen sind schnell 

umrissen:  

Das Child of Nature, das jüngere, unschuldigere und zu größeren Entwicklungen 

fähige Gegenstück als der Noble Outlaw, der ihm vorausging, definiert sich über seine 

Naivität119. Thorslev erkennt im Child of Nature eine Möglichkeit des Protagonisten 

des klassischen Bildungsromans120, an dessen von der Gesellschaft unverdorbenen 

Sensibilität die Limitationen von Konventionen, aber auch die erhebende Kraft von 

Moral gezeigt werden sollen. Thorslev bescheinigt dem Child of Nature eine „natural 

 
118 Thorslev 1962 : 35 
119 Vgl. Thorslev 1962 : 29 f. 
120 Vgl. Thorslev 1962 : 30 



 

 
58 

 

goodness of heart, as contrasted with the greed, hypocrisy, and snobbery of the 

social world in which he moves”121 und betont die Liebe zu allem Lebenden: 

„These natural sensibilities become more tender and sentimental as the century 
progresses, until some Children of Nature (Godwin’s Fleetwood, for instance) refuse 
to hunt or fish because they cannot stand to harm their animal friends.”122 

 
Der Gloomy Egoist hingegen wird von Thorslev als Türöffner für Elemente der Gothic 

fiction gesehen.123 Im Kern seines Wesens steht eine sich nicht verändernde 

Melancholie und eine Hinwendung zum Tod, über die Thorslev sagt: 

„The Gloomy Egoist by the very nature of things could only be a persona or a prose, 
not a protagonist. The Child of Nature could be initiated into adult society; the Man 
of Feeling could go through endless tender and soulful adventures; but the Gloomy 
Egoist, surfeited with life, could only meditate on death, and death is unfortunately 
a static subject.”124 
 

Dass für die hier vorliegende Untersuchung aber keiner der beiden letzteren, sondern 

der Man of Feeling gewählt wurde, begründet sich auf zwei Punkte: Zum einen sind 

es primär die Unterschiede zum Child of Nature, die ihn als Untersuchungsobjekt 

relevanter machen, zum anderen scheinen die Merkmale des Gloomy Egoist sehr 

leicht auch anderen Typen wie dem Byronic Hero zuzuordnen zu sein, sodass die 

Abgrenzung und Einordnung bedeutend schwerer fällt; er erscheint mehr als Facette 

auf dem fließenden Spektrum als ein eigenständiger Typus.  

Die Einordnung des Man of Feeling gestaltet sich da leichter, ganz besonders, wenn 

es primär um die Kategorisierung zwischen Held und Bösewicht geht. 

„As most of his critics have pointed out, the Man of Feeling was newborn in the 
eighteenth century, a natural product of that great spring thaw of sentiment which 
affected most of western Europe, but especially England, in the beginning of this 
period. Most historians agree that the Man of Feeling shares a common philosophical 
background with the Child of Nature in the two basic assumptions of what is called 
eighteenth-century optimism: the belief in the moral goodness of the »natural man«, 
and the egalitarian conception of a common reasonableness, both in man and in the 
natural universe.”125 

 
Allein schon diese Feststellung macht die deutliche Positionierung auf der Skala 

zwischen Held und Bösewicht gewissermaßen eindeutig – der Man of Feeling ist kein 

 
121 Thorslev 1962 : 31 
122 Thorslev 1962 : 30 
123 Vgl. Thorslev 1962 : 46 
124 Thorslev 1962 : 46 
125 Thorslev 1962 : 35 f. 



 

 
59 

 

Zyniker und kein Pessimist; er hält an moralischen Grundsätzen fest, obgleich seine 

literarischen Abenteuer ihn auf die Probe stellen. Diese Gemeinsamkeit ist 

schlussendlich aber eine der wenigen zwischen diesen beiden Typen: 

„He [Man of Feeling, Anm. d. Verf.] shares his goodness of heart and his benevolence 
with the Child of Nature, but in the remainder of his characteristics he is indeed quite 
different. The Man of Feeling belongs to the middle classes or to the lower gentry; 
he is not often an aristocrat, but on the other hand he never shares the peasant and 
humble origins of the Child of Nature. He is quite well educated […].”126 
 

Neben den gesellschaftlichen Unterschieden bescheinigt Thorslev auch eine in den 

physischen Voraussetzungen: 

„In physique and appearance he is also very different from the Child of Nature. He is 
not necessarily handsome, and he is never robust; usually he is pale and inclined to 
fevers, especially »brain fevers« brought about by fits of melancholy. Sometimes he 
is distinctly effeminate. He also has the temperament to match his appearance: he is 
timid sometimes to the point of cowardice.”127 
 

Seinen Namen erhält der Typus von dem gleichnamigen Werk, The Man of Feeling 

(1771), aus der Feder des schottischen Schriftstellers Henry Mackenzie. Der 

Protagonist der sentimental novel ist ein junger Mann namens Harley, dessen 

Erlebnisse in fragmentarischer Form und in Gestaltung mehrerer Episoden erzählt 

werden, die größtenteils unverbunden und chronologisch nicht aufeinander 

aufbauend strukturiert sind; diese Form wird explizit im Werk adressiert, da es sich 

auch dort um einen Stapel loser Blätter handelt, noch dazu in einem schlechten und 

unvollständigen Zustand, da sie als wattierendes Füllmaterial zur Abtrennung von 

Schießpulver von der Munition verwendet wurden128. 

Harleys Geschichte eröffnet mit dem Tod seines Vaters, der ihn zur Vollwaise macht: 

 

„He lost his father, the last surviving of his parents, as I have already related, when 
he was a boy. The good man, from a fear of offending, as well as a regard to his son, 
had named him a variety of guardians; one consequence of which was, that they 
seldom met at all to consider the affairs of their ward; and when they did meet, their 
opinions were so opposite, that the only possible method of conciliation, was the 
mediatory power of a dinner and a bottle, which commonly interrupted, not ended, 
the dispute; and after that interruption ceased, left the consulting parties in a 
condition not very proper for adjusting it. His education therefore had been but 
indifferently attended to; and after being taken from a country school, at which he 

 
126 Thorslev 1962 : 39 
127 Thorslev 1962 : 39 
128 Vgl. Mackenzie 2009 (1771) : 4 



 

 
60 

 

had been boarded, the young gentleman was suffered to be his own master in the 
subsequent branches of literature, with some assistance from the parson of the 
parish in languages and philosophy, and from the exciseman in arithmetic and book-
keeping.”129 
 

Harley wird also als ein junger Mann aus der gehobenen Mittelschicht und als 

Gentleman gezeichnet, der Zugang zu Bildung hat, dem aber die Möglichkeiten 

fehlen, außergewöhnlich tief in seine Studien einzudringen. Um ihm eine bessere 

Zukunft zu ermöglichen, hoffen seine Vormünder darauf, dass er als Erbe einer 

entfernten älteren Verwandten eingesetzt werden möge. Dazu kommt es jedoch 

nicht: 

 

„One of these was the prospect of his succeeding to an old lady, a distant relation, 
who was known to be possessed of a very large sum in the stocks: but in this their 
hopes were disappointed; for the young man was so untoward in his disposition, 
that, notwithstanding the instructions he received, his visits rather tended to alienate 
than gain the goodwill of his kinswoman. He sometimes looked grave when the old 
lady told the jokes of her youth; he often refused to eat when she pressed him, and 
was seldom or never provided with sugar-candy or liquorice when she was seized 
with a fit of coughing: nay, he had once the rudeness to fall asleep, while she was 
describing the composition and virtues of her favourite cholic-water. In short, he 
accommodated himself so ill to her humour, that she died, and did not leave him a 
farthing.”130 

 

Es ist hier keine Unhöflichkeit und kein mangelnder Respekt, die Harley zu diesem 

Verhalten bringt; viel mehr wird dadurch betont, dass ihm die Ambitionen seiner 

Vormünder fremd sind. Es ist nicht in Harleys Wesen, sich die Gunst einer anderen 

Person zu erschleichen, vor allem nicht auf Basis eines Verhaltens, das seinen eigenen 

Empfindungen und Intuitionen widerspricht.  

Die zweite Methode, die Harley angeraten wird, um sein Auskommen zu sichern, ist 

das Pachten und Verwalten von Ländereien, die der Krone gehören. Um dies zu 

bewerkstelligen, sind jedoch Kontakte zur aristokratischen und politisch 

bedeutsamen Oberschicht notwendig, die Harleys Vater niemals hatte. Es ist 

schließlich sein Nachbar Mr. Walton, der ihm anbietet, ihn mit einem 

 
129 Mackenzie 2009 (1771) : 10 
130 Mackenzie 2009 (1771) : 11 



 

 
61 

 

Empfehlungsschreiben nach London zu einem Baron zu schicken, der den Kontakt 

zum Verwalter des königlichen Besitzes herstellen kann131. 

Bevor Harley sich nach London begibt, besucht er seinen Nachbarn, um sich von 

diesem und seiner Tochter zu verabschieden, für die er romantische Gefühle hegt. 

 

„As her father had some years retired to the country, Harley had frequent 
opportunities of seeing her. He looked on her for some time merely with that respect 
and admiration which her appearance seemed to demand, and the opinion of others 
conferred upon her: from this cause perhaps, and from that extreme sensibility of 
which we have taken frequent notice; Harley was remarkably silent in her 
presence.”132 

 

Seine Reise wird von Mackenzie schließlich als  die erwähnte Aneinanderreihung 

einzelner Episoden aufgebaut; dabei wiederholt sich das Muster, den Man of Feeling 

mit Situationen zu konfrontieren, in denen sein Verständnis von Moral hinterfragt 

wird; die Beantwortung dieser Frage bleibt jedoch grundsätzlich die gleiche: Moral 

und Empfindsamkeit sind für Mackenzie und seinen Protagonisten Harley keine 

Gegensätze, stattdessen ist es gerade die Sensitivität seines Helden, die ihn zu 

moralischem richtigem Verhalten befähigt. So schildert Mackenzie Harleys 

Begegnung mit einem Bettler und dessen Hund: 

 

„Harley had drawn a shilling from his pocket; but virtue bade him consider on whom 
he was going to bestow it. – Virtue held back his arm: - but a milder form, a younger 
sister of virtue’s, not so severe as virtue, nor so serious as pity, smiled upon him: His 
fingers lost their compression; - nor did virtue offer to catch the money as it fell. It 
had no sooner reached the ground than the watchful cur (a trick he had been taught) 
snapped it up; and, contrary to the most approved method of stewardship, delivered 
it immediately into the hands of his master.”133 

 

Das Gefühl, das hier beschrieben wird – die sanftere Seite der Tugend – deutet an, 

welchen charakterlichen Kern Mackenzie in seinem Protagonisten verdeutlichen 

wollte. Bei der Empfindsamkeit des Man of Feeling geht es nicht um die 

aufklärerische Strahlkraft von Moral, nicht um geschärfte Bildung, sondern um eine 

emotionale Tendenz, an das Gute zu glauben und diesem Impuls nachzugehen. 

 
131 Vgl. Mackenzie 2009 (1771) : 11 
132 Mackenzie 2009 (1771) : 13 f. 
133 Mackenzie 2009 (1771) : 18 



 

 
62 

 

Jedoch mangelt es dem Man of Feeling an Determiniertheit und Entscheidungskraft; 

und so stolpert Harley von einem wehmütigen Erlebnis ins nächste. Er versöhnt eine 

gefallene Frau mit ihrem sich sorgenden Vater, hört von ausweglosen 

Liebesgeschichten, besucht Bedlam, das Hospital of St. Mary of Bethlehem, eine der 

ältesten psychiatrische Kliniken, die jedoch durch unsachgemäße und bisweilen 

grausame Behandlung der Patienten und die daraus resultierenden 

Verschlechterungen des Gesundheitszustandes bis zu Todesfällen einen düsteren Ruf 

genießt. 

Jede einzelne Erzählung hilft, das Bild von Harley als empathischen, gefühlvollen 

Charakter zu zeichnen, dessen hochherzige, aber bestenfalls reaktive Haltung 

schlussendlich nur in geringem Maße einen Unterschied ausmacht. Es ist nicht das 

System, das von seinen moralischen Vorstellungen beeinflusst wird, sondern maximal 

Einzelschicksale. 

Harleys Rückkehr nach Hause sorgt erstmalig für Gefühlsaufwallungen nicht aus 

zweiter Hand: Er findet seinen Jugendschwarm Miss Walton verlobt vor, was eine 

deutliche Verschlechterung seines Gesundheitszustands nach sich zieht: 

 

„At supper his aunt observed that he was graver than usual; but he did not suspect 
the cause: indeed it may seem odd that she was the only person in the family who 
had no suspicion of his attachment to Miss Walton.”134 

 

Der Schock über ihre bevorstehende mögliche Vermählung entwickelt sich schließlich 

zu einer bedrohlichen Krankheit: 

 
„Harley’s own story, from the mutilated passages I have mentioned, as well as from 
some inquiries I was at the trouble of making in the country, I found to have been 
simple to excess. His mistress I could perceive was not married to Sir Harry Benson: 
but it would seem, by one of the following chapters, which is still entire, that Harley 
had not profited on the occasion by making any declaration of his own passion, after 
those of the other had been unsuccessful. The state of his health for some part of 
this period, appears to have been such as to forbid any thoughts of that kind: he had 
been seized with a very dangerous fever, caught by attending old Edwards in one of 
an infectious kind. From this he had recovered but imperfectly, and though he had 
no formed complaint, his health was manifestly on the decline.”135 

 

 
134 Mackenzie 2009 (1771) : 84 
135 Mackenzie 2009 (1771) : 93 



 

 
63 

 

Hieraus geht deutlich die Passivität des Charakters hervor: Harley verfehlt eine zweite 

Chance, seine Ambitionen gegenüber Miss Walton zu verdeutlichen, obwohl ihre 

Vermählung nicht vollzogen wird. Er scheitert weniger an der faktischen Situation als 

an seiner Unfähigkeit, sich aus dem Geflecht seiner lähmenden Gefühle zu befreien.  

Für Harley selbst stellt dies jedoch kein Scheitern dar; obwohl er sich seines nahenden 

Endes gewiss ist, äußert er sich der Welt gegenüber versöhnlich, reflektiert und 

erscheint mit seinen Gefühlen im Reinen: 

 

„He rose and met me with his usual kindness. When I gave him the good accounts I 
had had from his physician, »I am foolish enough,« said he, »to rely but little, in this 
instance, upon physic: my presentiment may be false; but I think I feel myself 
approaching to my end, by steps so easy, that they woo me to approach it. There is 
a certain dignity in retiring from life at time, when the infirmities of age have not 
sapped our faculties. This world, my dear Charles, was a scene in which I never much 
delighted. I was not formed for the bustle of the busy, nor the dissipation of the gay: 
a thousand things occurred where I blushed for the impropreity [sic] of my conduct 
when I thought on the world, though my reason told me I should have blushed to 
have done otherwise. […] I look back on the tenor of my life, with the consciousness 
of few great offences to account for. There are blemishes, I confess, which deform in 
some degree the picture. But I know the benignity of the Supreme Being, and rejoice 
at the thoughts of its exertion in my favour.”136 

 

Harley äußert an dieser Stelle den Eindruck, dass manche Gefühle für die doch 

harsche Welt zu zart seien137. Sein drohender Tod versetzt ihn nicht in Angst, 

verdeutlicht aber doch seine Empfindung, nie ganz zu der Welt dazugehört zu haben, 

und sich durch seine Sensibilität, seine Weichheit und den Hang zur Melancholie 

immer von der strebsamen, harscheren Gesellschaft unterschieden zu haben. 

Es besucht ihn Miss Walton, die ihn dazu anhalten will, das Leben nicht freiwillig 

loszulassen. Harleys Gemütszustand ist jedoch bereits gefestigt und entschieden; die 

Trennung vom Irdischen wurde längst vollzogen: 

 
„Her tears were now flowing without controul [sic]. –»Let me intreat you, « said she, 
»to have better hopes – Let not life be so indifferent to you; if my wishes can put any 
value on it – I will not pretend to misunderstand you – I know your worth – I have 
known it long – I have esteemed it – What would you have me say? – I have loved it 
as it deserved. « --- He seized her hand – a languid colour reddened his cheek – a 
smile brightened faintly in his eye. As he gazed on her, it grew dim, it fixed, it closed 
– He sighed, and fell back his seat. – Miss Walton screamed at the sight – His aunt 

 
136 Mackenzie 2009 (1771) : 94 f. 
137 Vgl. Mackenzie 2009 (1771) : 95 



 

 
64 

 

and the servants rushed into the room – They found them lying motionless together. 
– His physician happened to call at that instant. – Every art was tried to recover them 
– With Miss Walton they succeeded – But Harley was gone forever!”138 

 

Auffällig bleibt, dass es nicht Harley ist, der letzte Worte erhält, sondern Miss Walton. 

Er bleibt am Ende stumm, zeigt nur noch die Regung seiner Emotionen in seinem Blick 

und einem vagen Lächeln. Es erscheint so, als läge eine Kraft in seiner 

Empfindsamkeit, eine Art Sog, der beinahe in der Lage ist, seinen Schwarm mit 

hinwegzuziehen. Plötzlich ist in der sanften, fragilen Natur Harleys doch eine 

unerwartete Strahlkraft, die über sein Leben hinauswirkt: 

 

„He was buried in the place he desired. […] I sometimes visit his grave; I sit in the 
hollow of the tree. It is worth a thousand homilies! every nobler feeling rises within 
me! every beat of my heart awakens a virtue! – but it will make you hate the world 
– No: there is such an air of gentleness around, that I can hate nothing; but, as to the 
world – I pity the men of it.”139 
 

Jedoch liegt in der Aussage, Mitleid mit der Menschheit, die an eine unbarmherzige, 

gefühllose Welt gebunden ist, eine eigene Form von Arroganz, die den romantischen 

und empfindsamen Helden eigen ist. Es ist nicht der Glaube, anderen überlegen zu 

sein, sondern eher, als einzige den Schlüssel zu einem tieferen Verständnis der 

menschlichen Seele zu halten. Ihre Arroganz definiert sich nicht, wie bei dem Gothic 

Villain am anderen Ende der Skala, über die Berechtigung, über andere zu verfügen; 

es ist viel mehr die Überzeugung, Zugang zu einer individuelleren und vollständigeren 

Wahrheit zu haben.  

Da die Gesellschaft für diese Form der emotionalen und spirituellen Durchdringung 

aber nicht bereit ist, ist der Man of Feeling mit all seinen Empfindungen von Anfang 

an zum Scheitern verurteilt. Anders als der Gothic Villain, der für seine Impulse und 

Emotionen bereit ist, die Regeln seines sozialen Umfelds zu brechen, bleibt es beim 

Man of Feeling in der Regel bei Hadern und einem tiefschürfenden Appell, der zur 

tieferen Einsicht ins menschliche Herz bewegen soll.  

Während der Gothic Villain prädominant in der englischsprachigen Literatur heimisch 

ist, hat der Man of Feeling seine Spuren auch in dem Werk deutscher Künstler 

 
138 Mackenzie 2009 (1771) : 96 
139 Mackenzie 2009 (1771) : 98 



 

 
65 

 

hinterlassen, allen voran Goethes Werther aus dem 1774 erschienenen Briefroman 

Die Leiden des jungen Werther. 

Thorslev verweist auf Goethe in einem Atemzug mit Jean-Jacques Rousseau und 

dessen Werk Julie, ou la nouvelle Héloïse (1761). 

 

„But before we leave the Man of Feeling there are two foreign heroes, of great 
importance, who deserve some attention: Rousseau’s Saint-Preux and Goethe’s 
Werther. Oddly enough both of these heroes were to an extent products of English 
sentimentalism, but when they came again to English shores they brought with them 
depths of thought and feeling, expressions of the greater genius of their authors, 
which were quite new to the nascent English Romanticism.”140 

 

 

Wie auch bei Rousseau und seinem Saint-Preux behandelt Goethe in Die Leiden des 

jungen Werther die Thematik einer unerfüllten Liebe, die aufgrund der Intensität der 

Emotionen des unglücklich Begehrenden die moralischen Grenzen des Bürgertums 

bedroht. Werther, der seine Heimat verlässt, um für seine Mutter 

Erbschaftsangelegenheiten zu regeln141, nutzt diese örtliche Veränderung, um sich 

aus einer kompliziert gewordenen Liebschaft zu lösen. Der Natur mehr verbunden als 

der Stadt streift Werther viel umher und lernt dabei schließlich einen verwitweten 

Amtmann kennen142. 

 
„Ich schrieb dir neulich, wie ich den Amtmann S.. habe kennen lernen, und wie er 
mich gebeten habe, ihn bald in seiner Einsiedelei oder vielmehr seinem kleinen 
Königreiche zu besuchen. Ich vernachlässigte das, und wäre vielleicht nie 
hingekommen, hätte mir der Zufall nicht den Schatz entdeckt, der in der stillen 
Gegend verborgen liegt. 
Unsere jungen Leute hatten einen Ball auf dem Lande angestellt, zu dem ich mich 
denn auch willig finden ließ. Ich bot einem hiesigen, guten, schönen, übrigens 
unbedeutenden Mädchen die Hand, und es wurde ausgemacht, daß ich eine Kutsche 
nehmen, mit meiner Tänzerin und ihrer Base nach dem Orte der Lustbarkeit 
hinausfahren und auf dem Wege Charlotten S.. mitnehmen sollte. - »Sie werden ein 
schönes Frauenzimmer kennenlernen.« sagte meine Gesellschafterin, da wir durch 
den weiten, ausgehauenen Wald nach dem Jagdhause fuhren. - »Nehmen Sie sich in 
acht,« versetzte die Base, »dass Sie sich nicht verlieben! « - »Wieso? « sagte ich. - 
»Sie ist schon vergeben,« antwortete jene, »an einen sehr braven Mann, der 
weggereist ist, seine Sachen in Ordnung zu bringen, weil sein Vater gestorben ist, und 

 
140 Thorslev 1962 : 39 f. 
141 Vgl. Goethe Werther 2005 (1774) : 7 f. 
142 Vgl. Goethe Werther 2005 (1774) : 12 



 

 
66 

 

sich um eine ansehnliche Versorgung zu bewerben.« - Die Nachricht war mir ziemlich 
gleichgültig.“143 

 

Werthers Gleichmut bleibt nicht lange bestehen. Als sie die besagte junge Frau 

abholen, erkennt er in ihr die älteste Tochter und das erste von den neun Kindern des 

verwitweten Amtsmanns. Aufgrund des frühen Todes ihrer Mutter ist sie als 

erwachsene Tochter bereits sehr in die Rolle einer Ersatzmutter und -partnerin 

getreten, was Werther umso deutlicher wird, als er sie dabei beobachtet, wie sie 

ihren jüngeren Geschwistern vor der Abreise ihr Abendbrot gibt. 

 

„Ich ging durch den Hof nach dem wohlgebauten Hause, und da ich die vorliegenden 
Treppen hinaufgestiegen war und in die Tür trat, fiel mir das reizendste Schauspiel in 
die Augen, das ich je gesehen habe. In dem Vorsaale wimmelten sechs Kinder von eilf 
zu zwei Jahren um ein Mädchen von schöner Gestalt, mittlerer Größe, die ein simples 
weißes Kleid, mit blaßroten Schleifen an Arm und Brust, anhatte. Sie hielt ein 
schwarzes Brot und schnitt ihren Kleinen rings herum jedem sein Stück nach 
Proportion ihres Alters und Appetits ab, gab’s jedem mit solcher Freundlichkeit, und 
jedes rief so ungekünstelt sein »Danke! «, indem es mit den kleinen Händchen lange 
in die Höhe gereicht hatte, ehe es noch abgeschnitten war […].“144 

 

In Lotte vereinen sich mütterliche und fürsorgliche Eigenschaften mit ihrer eigenen 

unschuldigen und unbedarften Naivität. Werther ist von ihr hingerissen trotz der 

Warnung ob ihrer Gebundenheit an einen anderen Mann und fühlt sich in seinem 

Empfinden bestätigt, als ihm Gemeinsamkeiten bezüglich ihres literarischen 

Geschmacks bewusstwerden: 

 

„Die Base fragte, ob sie mit dem Buche fertig wäre, das sie ihr neulich geschickt hätte. 
- »Nein, « sagte Lotte, »es gefällt mir nicht, Sie können’s wiederhaben. Das vorige 
war auch nicht besser.« - Ich erstaunte, als ich fragte, was es für Bücher wären, und 
sie mir antwortete: ‚*)145 – Ich fand so viel Charakter in allem, was sie sagte, ich sah 
mit jedem Wort neue Reize, neue Strahlen des Geistes aus ihren Gesichtszügen 
hervorbrechen, die sich nach und nach vergnügt zu entfalten schienen, weil sie an 
mir fühlte, daß ich sie verstand.“146 

 

 
143 Goethe Werther 2005 (1774) : 20 
144 Goethe Werther 2005 (1774) : 21 
145 Im Text befindet sich an dieser Stelle ein durch »,*)« gekennzeichnete Fußnote mit dem Inhalt: 
„Man sieht sich genötigt, diese Stelle des Briefes zu unterdrücken, um niemand Gelegenheit zu 
einiger Beschwerde zu geben. Obgleich jedem Autor wenig an dem Urteile eines einzelnen 
Mädchens und eines jungen, unsteten Menschen gelegen sein kann.“ 
146 Goethe Werther 2005 (1774) : 22 f. 



 

 
67 

 

Der gemeinsame Abend von Tanz und Unterhaltungen wird zum Katalysator einer 

inniger werdenden Bekanntschaft, die als Kontakt auch Lottes Zukünftigen, Albert, 

miteinschließt. Im Gegensatz zum träumerischen Werther ist Albert geerdet und 

besonnen. Obwohl er als Kontrast zu Werthers schwärmerischer Impulsivität 

gezeichnet wird, sind seine Kerneigenschaften nicht von Kälte oder übersteigertem 

Pragmatismus geprägt, sondern von einer in sich ruhenden Ausgewogenheit: 

 

„Indes kann ich Alberten meine Achtung nicht versagen. Seine gelassene Außenseite 
sticht gegen die Unruhe meines Charakters sehr lebhaft ab, die sich nicht verbergen 
läßt. Er hat viel Gefühl und weiß, was er an Lotten hat. Er scheint wenig üble Laune u 
haben, und du weißt, das ist die Sünde, die ich ärger hasse am Menschen als alle 
andre. 
Er hält mich für einen Menschen von Sinn; und meine Anhänglichkeit an Lotten, 
meine warme Freude, die ich an allen ihren Handlungen habe, vermehrt seinen 
Triumph und er liebt sie nur desto mehr. Ob er sie nicht manchmal mit kleiner 
Eifersüchtelei peinigt, das lasse ich dahingestellt sein, wenigstens würde ich an 
seinem Platze nicht ganz sicher vor diesem Teufel bleiben.“147 

 

Die Unterschiede zwischen beiden Männern werden greifbarer, als sie über das 

bürgerliche moralische Wertesystem diskutieren; ausgelöst durch Werthers Geste, 

sich eine ungeladene Pistole an die Stirn zu drücken. 

 

„»Daß ihr Menschen,« rief ich aus, »um von einer Sache zu reden, gleich sprechen 
müßt: »das ist töricht, das ist klug, das ist gut, das ist bös! « Und was will das alles 
heißen? Habt ihr deswegen die innern Verhältnisse einer Handlung erforscht? Wißt 
ihr mit Bestimmtheit die Ursachen zu entwickeln, warum sie geschah, warum sie 
geschehen mußte? Hättet Ihr das, ihr würdet nicht so eilfertig mit euren Urteilen 
sein. « 
»Du wirst mir zugeben,« sagte Albert, »daß gewisse Handlungen lasterhaft bleiben, 
sie mögen geschehen, aus welchem Beweggrunde sie wollen.« 
Ich zuckte die Acheln und gab’s ihm zu. - »Doch, mein Lieber, « fuhr ich fort, »finden 
sich auch hier einige Ausnahmen. Es ist wahr, der Diebstahl ist ein Laster: aber der 
Mensch, der, um sich und die Seinigen vom gegenwärtigen Hungertode zu erretten, 
auf Raub ausgeht, verdient der Mitleiden oder Strafe? Wer hebt den ersten Stein auf 
gegen den Ehemann, der im gerechten Zorne sein untreues Weib und ihren 
nichtswürdigen Verführer aufopfert? Gegen das Mädchen, das in einer wonnevollen 
Stunde sich in den unaufhaltsamen Freuden der Liebe verliert? Unsere Gesetze 
selbst, diese kaltblütigen Pedanten, lassen sich rühren und halten ihre Strafe 
zurück.«“148 

 

 
147 Goethe Werther 2005 (1774) : 42 
148 Goethe Werther 2005 (1774) : 46 



 

 
68 

 

Hier wird bereits deutlich erkennbar, dass Werther die Grenzen von Verantwortung 

und Moral bei Auswüchsen von Emotionen, Trieben und Leidenschaften positioniert. 

Er vergleicht ein Verbrechen aus lebensbedrohlicher Not heraus mit Taten aus 

Passion. Für Werther sind die Wellen seiner Gefühle von ebenso realer Konsequenz 

wie eine faktische Notsituation.  

Dementsprechend sieht Werther in einem möglichen Suizid eine noble und mutige 

Geste, eine, die fast unausweichlich bei entsprechender seelischer Belastung ist. 

Albert bewertet den Freitod hingegen als Schwäche149, was einen deutlichen Protest 

Werthers auslöst: 

 
„»Du nennst das Schwäche? Ich bitte dich, laß dich vom Anscheine nicht verführen. 
Ein Volk, das unter dem unerträglichen Joch eines Tyrannen seufzt, darfst du das 
schwach heißen, wenn es endlich aufgärt und seine Ketten zerreißt? Ein Mensch, der 
über dem Schrecken, daß Feuer sein Haus ergriffen hat, alle Kräfte gespannt fühlt 
und mit Leichtigkeit Lasten wegträgt, die er bei ruhigem Sinne kaum bewegen kann; 
einer, der in der Wut der Beleidigung es mit sechsen aufnimmt und sie überwältigt, 
sind die schwach zu nennen? Und, mein Guter, wenn Anstrengung Stärke ist, warum 
soll die Überspannung das Gegenteil sein?« - Albert sah mich an und sagte: »Nimm’s 
mir nicht übel, die Beispiele, die du da gibst, scheinen hierher gar nicht zu gehören.« 
- »Es mag sein,« sagte ich, »man hat mir schon öfters vorgeworfen, daß meine 
Kombinationsart manchmal an Radotage grenze. Laßt uns denn sehen, ob wir uns auf 
eine andere Weise vorstellen können, wie dem Menschen zu Mute sein mag, der sich 
entschließt, die sonst angenehme Bürde des Lebens abzuwerfen. […] 
Die menschliche Natur,« fuhr ich fort, »hat ihre Grenzen: sie kann Freude, Leid, 
Schmerzen bis auf einen gewissen Grad ertragen und geht zugrunde, sobald der 
überstiegen ist. Hier ist also nicht die Frage, ob einer schwach oder stark ist, sondern 
ob er das Maß seines Leidens ausdauern kann, es mag nun moralisch oder körperlich 
sein. Und ich finde es ebenso wunderbar zu sagen, der Mensch ist feige, der sich das 
Leben nimmt, als es ungehörig wäre, den einen Feigen zu nennen, der an einem 
bösartigen Fieber stirbt.«“150 
 

Für Werther liegt in der überwältigenden Kraft von Gefühlen eine 

Unausweichlichkeit, an der er selbst am Ende scheitern wird. Weder das Verlassen 

des Dorfes für eine Anstellung an einem Fürstenhof, noch die Bekanntschaft zu einer 

anderen Frau können Werthers lodernde Gefühlsbrunst löschen. Nachdem durch die 

Hochzeit von Albert und Lotte sein Werben komplett zum Scheitern verurteilt ist und 

seine Avancen bei Lotte auf keimendes Unverständnis stoßen und in Albert 

Ablehnung auslösen, wählt auch Werther den, nach seiner Interpretation sowohl 

 
149 Vgl. Goethe Werther 2005 (1774) : 47 
150 Goethe Werther 2005 (1774) : 47 f. 



 

 
69 

 

unausweichlichen wie heldenmutigen, Suizid, und erschießt sich, Lessings Emilia 

Galotti (1772) auf dem Schreibtisch aufgeschlagen vor sich151. 

Ihm werden in seinem Abschiedsbrief Elemente des Child of Nature zugeschrieben, 

als er notiert: 

„»Zum letztenmale denn, zum letztenmale schlage ich diese Augen auf. Sie sollen, 
ach, die Sonne nicht mehr sehn, ein trüber, neblichter Tag hält sie bedeckt. So traure 
denn, Natur! dein Sohn, dein Freund, dein Geliebter naht sich dem Ende. […]«“152 

 

In seinen letzten Augenblicken fühlt Werther sich von der Welt und der Gesellschaft 

weiter entfremdet; dabei ist diese Auffassung merkwürdig klar und ruhig und 

unbelastet von seinen Gefühlsaufwallungen. Er veranlasst, auf dem Kirchenhof unter 

zwei Lindenbäumen „hinten in der Ecke nach dem Felde zu“153 begraben zu werden 

und erklärt: 

„Ich will frommen Christen nicht zumuten, ihren Körper neben einen armen 
Unglücklichen zu legen. Ach, ich wollte, ihr begrübt mich am Wege, oder im einsamen 
Tale, daß Priester und Levit vor dem bezeichneten Steine sich segnend vorübergingen 
und der Samariter eine Träne weinte.“154 

 

Seine Tat geschieht folglich also im vollen Bewusstsein der Beurteilung, die einem 

Selbstmörder innerhalb eines traditionell christlich geprägten moralischen 

Wertesystem zukommt; der Suizid gilt als verwerflich und als schwere Sünde. Obwohl 

es im Alten Testament eine Reihe von Selbstmorden gibt, beginnt die moralische 

Stigmatisierung größtenteils erst mit dem Neuen Testament und Judas, der sich nach 

seinem Verrat dem Matthäus-Evangelium zufolge erhängt155: 

 

„Als nun Judas, der ihn überliefert hatte, sah, dass er verurteilt wurde, reute es ihn, 
und er brachte die dreißig Silberlinge den Hohen Priestern und sagte: Ich habe 
gesündigt, denn ich habe schuldloses Blut überliefert. Sie aber sagten: Was geht das 
uns an? Sieh du zu! Und er warf die Silberlinge in den Tempel und machte sich davon 
und ging hin und erhängte sich.“ (Mt 27, 3-5) 

 

 
151 Vgl. Goethe Werther 2005 (1774) : 124 
152 Goethe Werther 2005 (1774) : 116 
153 Goethe Werther 2005 (1774) : 122 
154 Goethe Werther 2005 (1774) : 122 f. 
155 Nur das Matthäus-Evangelium berichtet von Judas’ Tod als Suizid; die Apostelgeschichte sieht in 
seinem Ende ein mögliches Gottesgericht: „Dieser hat nun zwar von dem Lohn der Ungerechtigkeit 
einen Acker erworben, ist aber kopfüber gestürzt, mitten entzweigeborsten, und alle seine 
Eingeweide sind ausgeschüttet worden.“ (Apg 1, 18) 



 

 
70 

 

Während diese Bibelstelle noch einen nüchternen und fast wertfreien Bericht über 

Judas’ Schicksal liefert, gilt in der christlichen Tradition der Selbstmord als mindestens 

ebenso schlimmes Vergehen wie das Ausliefern Jesu.  

Werthers Bewertung dieser Tat ist eine andere: Er sieht die Wucht von Gefühlen und 

Empfindungen als faktische Bedrohung, als so real und greifbar wie eine physische 

Erkrankung. Er konstruiert den Selbstmord als eine logische Konsequenz und eine 

mutige Lösung, die für den Ausführenden nur bedeutet, wie wahrhaftig seine 

Empfindungen sein müssen. Werther verleiht seinem bevorstehenden Freitod den 

Beigeschmack des Märtyrertums, indem er sich selbst in die Tradition heldenmutiger 

Tode setzt: 

 

„Hier, Lotte! Ich schaudre nicht, den kalten, schrecklichen Kelch zu fassen, aus dem 
ich den Taumel des Todes trinken soll! Du reichtest mir ihn, und ich zage nicht. All! 
all! So sind alle die Wünsche und Hoffnungen meines Lebens erfüllt! So kalt, so starr 
an der ehernen Pforte des Todes anzuklopfen. 
Daß ich des Glückes hätte teilhaftig werden können, für  d i c h  zu sterben! Lotte, für  
d i c h  mich hinzugeben! Ich wollte mutig, ich wollte freudig sterben, wenn ich dir 
die Ruhe, die Wonne deines Lebens wiederschaffen könnte! Aber ach! das war nur 
wenigen Edeln gegeben, ihr Blut für die Ihren zu vergießen und durch ihren Tod ein 
neues, hundertfältiges Leben ihren Freunden anzufachen.  
In diesen Kleidern, Lotte, will ich begraben sein, du hast sie berührt, geheiligt; ich 
habe auch deinen Vater darum gebeten.“156 

 

Zwar wird hier der Unterschied verdeutlicht, dass sein Tod keinen tatsächlichen 

Mehrwert für Lottes Leben hat, aber doch idealisiert und romantisiert Werther seine 

Selbsttötungsabsicht. Gleichzeitig fehlt die Annahme der Verantwortung für seine 

bevorstehende Tat, die er bei Lotte und der Liebe platziert, die er für sie empfindet 

und die ihn überwältigt. 

 

Verschiedene Aspekte müssen hinsichtlich der Funktion Werthers als Man of Feeling 

und seiner Position auf der Skala zwischen Held und Bösewicht tiefer analysiert 

werden. 

Anknüpfend an die kurzen Ausführungen zu seinem Suizid kann festgestellt werden, 

dass in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts eine Verschiebung der Bedeutsamkeit 

 
156 Goethe Werther 2005 (1774) : 123 



 

 
71 

 

des moralischen Monopols der Kirche in der Literatur sichtbar wird. Während sich 

diese Tatsache bei Lewis etwa zwanzig Jahre nach dem Werther auf brutale Weise in 

der Gestalt seines verkommenen Mönchs Ambrosio zeigt, ist es bei dem Man of 

Feeling Werther daran zu erkennen, dass der ansonsten optimistische und 

freundliche Protagonist nach der christlichen Tradition bereit ist, die Unsterblichkeit 

seiner Seele aufs Spiel zu setzen, um dem Zug seiner Empfindungen nachzugeben. 

Er geht damit deutlich weiter als Mackenzies Harley, dessen unerwiderte Liebe ihn 

krank und schwach macht und aufgrund seiner zerbrechlichen Konstitution 

dahinrafft.  

Die Figur des Werther steht dabei aber zwischen den fließenden Grenzen 

verschiedener Typen. Schon Thorslev merkt an: 

 

„Werther does of course fit the qualifications of the »esthetic«  Man of Feeling. He 
is a gentleman of liberal education, and well acquainted with Homer and the classics, 
even if he comes eventually to prefer Ossian. His sensibilities are fully as acute as 
Yorick’s157 and Harley’s: he is frequently overcome with Charlotte’s songs played on 
the harpsichord, and he shares her enthusiasm for Klopstock’s poetry as well for The 
Vicar of Wakefield. He also has Yorick’s passive or gently »esthetic« attitude toward 
sentimental situations. […] 
He is not merely an esthetic Man of Feeling, however, as were his eighteenth-century 
English counterparts, and herein lies his peculiar importance: however much he was 
popularly misunderstood at the time, he definitely points forward to Romantic 
Heroes of Sensibility such as Childe Harold. In the first place his feelings and his 
speculations have a passionate intensity which English Men of Feeling were never 
able to muster: one need only compare Harley’s supine fading away into death with 
Werther’s exit in suicide to see the difference.”158 

 

Tatsächlich liegt in Werthers Charakterisierung ein dunklerer und markanterer Zug 

als in dem bereits besprochenen Harley. So  heißt es: 

 

„Ich begreife manchmal nicht, wie sie ein anderer lieb haben kann, lieb haben  d a r 
f, da ich sie so ganz allein, so innig, so voll liebe, nichts anders kenne, noch weiß, noch 
habe als sie!“159 

 

Und: 

 
157 Anm. d. Verf.: Gemeint ist hier Mr. Yorick aus Laurence Sternes A Sentimental Journey Through 
France and Italy (1768) 
158 Thorslev 1962 : 41 f. 
159 Goethe Werther 2005 (1774) : 76 



 

 
72 

 

 

„Es ist nicht Verzweiflung, es ist Gewißheit, daß ich ausgetragen habe, und daß ich 
mich opfere für dich. Ja, Lotte! warum sollte ich es verschweigen? Eins von uns dreien 
muß hinweg, und das will ich sein! O meine Beste! in diesem zerrissenen Herzen ist 
es wütend herumgeschlichen, oft – deinen Mann zu ermorden! – dich! – mich!“160 

 

Diese beiden Stellen verdeutlichen einerseits einen Besitzanspruch Lotte gegenüber, 

mehr noch: eine von Werther wahrgenommene Berechtigung, seinen Anspruch 

aufgrund seiner drängenden Gefühle auf sie geltend zu machen. Andererseits gesteht 

er sogar ein, diesen Anspruch am liebsten gewaltsam durchsetzen zu wollen oder das 

Objekt seiner Begierde zu töten, um aus der verhassten Dreieckskonstellation zu 

entkommen. Letztendlich fehlt der Figur des Werther dafür aber das Momentum der 

Aktion, die Befähigung zur Tat; er bleibt ganz dem Typus des Man of Feeling 

entsprechend in der Passivität, was seine Handlungsbereitschaft gegenüber anderen 

angeht.  

Der Gothic Villain am anderen Ende des Spektrums wäre diesem Impuls gefolgt, hätte 

sich des Rivalen entledigt oder sich von der Zurückweisung gekränkt dazu 

entschlossen, Rache an der Geliebten zu nehmen. Nicht so der Man of Feeling – nicht 

so Werther.  

Der dunkle Funke in der Sentimentalität dieses Typus genügt nicht, um ihn zu Zorn 

und Kaltblütigkeit zu treiben, doch reicht er aus, um ihn, belastet von der Bürde des 

Weltschmerzes, an den strikten Erwartungen der Gesellschaft scheitern zu lassen. 

Durch die Passivität des Man of Feeling wagt Werther auch vor der Vermählung 

Lottes und der damit einhergehenden Endgültigkeit ihrer Gebundenheit keinen 

Versuch, ihre Verbindung zu Albert zu lösen – sei es nun mit ehrlichen Mitteln oder 

Methoden, die eher einem Gothic Villain zustünden. Stattdessen verharrt er, träumt, 

schwärmt, verzweifelt an der Unausweichlichkeit ihres sich verändernden Ehestatus; 

er kehrt sich nach innen, betrachtet seine Gefühle, nährt sie und wird doch von ihnen 

verzehrt. Es ist diese Egozentrik und diese melancholische Selbstreflexion, die den 

Man of Feeling mit in die Reihe der zu betrachtenden Typen rückt: Die Tatsache, dass 

bei aller positiver Weltliebe, bei all dem Schwärmen von der menschlichen Natur, es 

 
160 Goethe Werther 2005 (1774) : 104 



 

 
73 

 

doch ein Lockruf des Todes ist, der Harley und Werther bewegt. Ihr Schicksal ist 

vorgezeichnet und führt klar in Richtung ihres Endes.  

Beide Männer sind wie nicht für die irdische Welt geschaffen; ihre Sentimentalitäten 

machen sie zu fragil für die harsche Realität und die schwarz-weiße Kategorisierung 

von richtig und falsch. Aus diesem Grund wird eine Form dieses Heldentypus auch 

später dem Gothic Villain gegenübergestellt; in Form des sensiblen Aubrey aus 

Polidoris Feder oder Bram Stokers Jonathan Harker. Harley und Werther haben keine 

wirklichen Gegenspieler – keine in Form einer anderen Figur. Selbst Albert ist nur der 

Kontrast, kein wirklicher Feind von Werther. Aubrey und Harker hingegen erleben die 

Manifestation ihrer Zweifel und des düsteren Sogs in der Person ihres dunklen 

Kontrahenten.  

Auch in dem 1784 uraufgeführten bürgerlichen Trauerspiel Kabale und Liebe von 

Friedrich Schiller kann der Konflikt einer unerfüllten Liebe nur zum Tod führen. Als 

exzellentes Beispiel für den Sturm und Drang mit seiner aufgehobenen Ständeklausel 

lassen sich wie beim Werther auch an diesem Werk Bezüge zu Lessings Emilia Galotti 

feststellen.  

Kabale und Liebe thematisiert die ausweglose Romanze zwischen dem adligen Major 

Ferdinand von Walter und der bürgerlichen Musikertochter Luise Miller, die durch 

auf gesellschaftlichem Boden gedeihenden politischen Intrigen zerstört wird.  

Ferdinand von Walter zeigt als Sohn des Präsidenten von Walter, einem hochrangigen 

Adligen am Hof eines deutschen Fürsten, alle Elemente eines gebildeten und 

kultivierten Adligen. Damit fällt er nicht zur Gänze in die Kategorie des Man of Feeling, 

dessen Vertreter üblicherweise aus dem Bürgertum stammen, weist aber aufgrund 

seiner Charakterisierung eindeutige Merkmale eines romantischen Helden auf. 

Der Rezipient erlebt die Verbindung von Luise und Ferdinand als bereits stark 

etabliert; ihre Gefühle füreinander sind zu Beginn des Trauerspiels bereits geklärt und 

Luises Eltern bekannt, was zur Sorge ihres Vaters und zu gesellschaftlichen 

Hoffnungen bei ihrer Mutter führt. Ferdinand äußert seine Empfindungen Luise 

gegenüber deutlich und direkt: 

 

„Ich fürchte nichts – nichts – als die Grenzen deiner Liebe. Laß auch Hindernisse wie 
Gebürge zwischen uns treten, ich will sie für Treppen nehmen und drüber hin in 



 

 
74 

 

Luisen Arme fliegen. Die Stürme des widrigen Schicksals sollen meine Empfindungen 
emporblasen,  G e f a h r e n  werden meine Luise nur reizender machen. – Also nichts 
mehr von der Furcht, meine Liebe. Ich selbst – ich will über dir wachen wie der 
Zauberdrach über unterirdischem Golde – Mir vertraue dich. Du brauchst keinen 
Engel mehr – Ich will mich zwischen dich und das Schicksal werfen – empfangen für 
dich jede Wunde – auffassen für dich jeden Tropfen aus dem Becher der Freude – dir 
ihn bringen in der Schale der Liebe.“161 

 

Er wird gezeichnet als fähig zu großer, leidenschaftlicher und tiefschürfender Liebe, 

emotionaler selbst als die schwärmerische Liebe, die Luise für ihn empfindet, die sich 

ihres Standesunterschieds stärker bewusst ist. Gleichzeitig wird die Moral beider 

Figuren betont: Trotz der emotionalen Tiefe ihrer Beziehung sind körperliche 

Grenzen zwischen ihnen nicht überschritten worden und jede bisherige Annäherung 

geschah unter dem Versprechen ehrenhafter Absichten Ferdinands. 

Dementsprechend bringt er auch seine Ehre als Grund für seine Ressentiments vor, 

als sein Vater ihn mit der Lady Milford, einer offiziellen Mätresse des Fürsten, 

verheiraten will, und proklamiert: 

 

„Mit welchem Gesicht soll ich vor den schlechtesten Handwerker treten, der mit 
seiner Frau doch wenigstens einen ganzen Körper zum Mitgift bekommt? Mit 
welchem Gesicht vor die Welt? Vor den Fürsten? Mit welchem vor die Buhlerin 
selbst, die den Brandflecken ihrer Ehre in meiner Schande auswaschen würde?“162 

 

Er wirft ihr sogar persönlich „weibliche Eitelkeit – Leidenschaft – Temperament – 

Hang zum Vergnügen“163 vor. 

Während sein Vater schnell begreift, dass es sich bei der Ablehnung jedoch eher um 

eine generelle Verweigerung des Ehestands handelt, da sein Herz anderweitig 

vergeben ist, erlebt Ferdinand eine Überraschung, als er in Lady Milford wider 

erwarten keine kalkulierende oder sittenlose Person vorfindet, sondern eine 

komplexe, empfindsame Persönlichkeit deren Geschichte ihn anrührt. Elisabeth 

Frenzel sieht in der Figur der Lady Milford eine Vertreterin des Typus der selbstlosen 

Kurtisane und beschreibt sie „nicht nur als geistig überlegen, sondern auch als schöne 

Seele“164. 

 
161 Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 14 f. 
162 Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 22 
163 Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 32 
164 Frenzel 2008 : 436 



 

 
75 

 

Lady Milford führt aus: 

„Der Herzog sah mich, verfolgte mich, fand meinen Aufenthalt, - lag zu meinen 
Füßen, und schwor, daß er mich liebe. […] Alle Bilder meiner glücklichen Kindheit 
wachten jetzt wieder mit verführendem Schimmer auf – Mein Herz brannte nach 
einem Herzen – Ich sank an das seinige. […]“165 

 

Worauf Ferdinand bekennt: 

„Lady! o Himmel! Was hör ich? Was tat ich? - - Schrecklich enthüllt sich mein Frevel 
in mir. Sie können mir nicht mehr vergeben.“166 

 

Ferdinand zeigt sich seiner Vorurteile der Lady gegenüber als schuldig und bereut, 

über ihre Entscheidungen geurteilt zu haben. Die Tatsache, dass Ferdinand ob des 

neuen Wissens um Lady Milfords Geschichte als Waise ihre Situation neu beurteilt, 

offenbart eine differenziertere Einschätzung von richtig und falsch. Die Natur des 

menschlichen Herzens mit ihren Facetten und Empfindsamkeiten reicht für 

Ferdinand als Begründung für Abweichungen vom tugendhaft-kodierten akzeptablen 

Verhalten aus und wiegt schwerer als sowohl das bürgerliche wie auch das adlige 

Moralsystem von weiblicher Unschuld.  

Er selbst ist wild entschlossen, seine Luise nicht zu enttäuschen und ihrer beider Ehre 

über das ihr gegebene Versprechen zu bewahren. Er geht dabei so weit, dass er 

willens ist, sie mit Waffengewalt vor dem drohenden Arrest zu beschützen167. 

Mit seiner Bereitschaft zur Tat unterscheidet er sich von anderen romantischen und 

empfindsamen Helden wie Werther und Harley. Dabei ist diese Tatkraft mit der 

Erwiderung seiner Gefühle durch Luise verknüpft: Die bilaterale Beziehung ist es, die 

den romantischen Helden in Aktion bringt und den Fokus vom Inneren zum Äußeren 

lenkt.  

Trotzdem lässt sich sein Wunsch, Luise zu heiraten, nicht erfüllen. Die Bestrebungen 

des Präsidenten und dessen Sekretärs Wurm bringen Luise dazu, aus Angst um das 

Leben ihres Vaters einen Brief zu schreiben, der die Wahrhaftigkeit ihrer Gefühle 

Ferdinand gegenüber leugnet168. Als ihm dieser zugespielt wird, wachsen Ferdinands 

 
165 Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 34 
166 Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 34 
167 Vgl. Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 44 f. 
168 Vgl. Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 63 f. 



 

 
76 

 

Zweifel an Luises Aufrichtigkeit. Diese ist nicht in der Lage, ihm die Wahrheit über den 

erzwungenen Brief zu sagen. 

Die Enttäuschung über Luises augenscheinlichen Verrat bringt an Ferdinand eine 

andere Seite zum Vorschein. Er äußert sich ihr und ihrem Vater gegenüber kalt und 

arrogant, als er Luise mit dem Brief konfrontiert und diese zusammenbricht: 

 

„Bleich wie der Tod! – Jetzt erst gefällt sie mir, deine Tochter! So schön war sie nie, 
die fromme rechtschaffne Tochter – mit diesem Leichengesicht - - Der Odem des 
Weltgerichts, der den Firnis von jeder Lüge streift, hat jetzt die Schminke verblasen, 
womit die Tausendkünstlerin auch die Engel des Lichts hintergangen hat – Es ist ihr 
schönstes Gesicht! Es ist ihr erstes wahres Gesicht! Laß mich es küssen.“169 

 

Obwohl zuvor festgestellt wurde, dass Ferdinand zu moralischer Differenzierung 

fähig ist, scheitert er in dem Moment. Er wird von seiner Eifersucht und seinem Zorn 

überwältigt. Sich selbst als Opfer einer Intrige der jungen Frau wähnend, folgt 

Ferdinand einem misogynen Impuls, der ihn dazu bringt, sich Luises Vater verbunden 

und verpflichtet zu fühlen und urteilt: 

 

„Doch wie? was verliert er denn? Das Mädchen, dem die heiligsten Gefühle der Liebe 
nur Puppen waren, wird es den Vater glücklich machen können? – Es wird nicht! Es 
wird nicht! Und ich verdiene noch Dank, daß ich die Natter zertrete, ehe sie auch 
noch den Vater verwundet.“170 

 

Gefangen in seinem Wahn vergiftet Ferdinand das Getränk, aus dem sowohl er als 

auch Luise trinken. Im Angesicht ihres nahenden Todes sieht Luise sich in der Lage, 

ihm die Wahrheit über den Brief zu sagen und so zu enthüllen, dass ihre Liebe 

tatsächlich aufrichtig war. 

Als Ferdinand der Schuldanteil seines Vaters an den Intrigen bewusst wird, die ihn 

und Luise entzweit haben, will er, das Gift noch nicht spürend, Rache am Präsidenten 

nehmen: 

 

„Mörder und Mördervater! – Mit muß er, daß der Richter der Welt nur gegen den 

Schuldigen rase!“171 

 
169 Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 90 f. 
170 Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 94 
171 Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 104 



 

 
77 

 

 

Luise stirbt, noch bevor bei Ferdinand das Gift zu wirken beginnt. Verzweifelt trinkt 

er mehr von der vergifteten Limonade. Sein Vater und Wurm stoßen gemeinsam mit 

Luises Vater noch rechtzeitig hinzu, um Ferdinands Anklage zu hören: 

 

„In wenigen Worten, Vater – sie fangen an mir kostbar zu werden – Ich bin bübisch 
um mein Leben bestohlen, bestohlen durch Sie. Wie ich mit Gott stehe, zittre ich – 
doch ein Bösewicht bin ich niemals gewesen. Mein ewiges Los falle, wie es will – auf 
Sie fall es nicht – Aber ich hab einen Mord begangen […] einen Mord, den d u mir 
nicht zumuten wirst, allein vor den Richter der Welt hinzuschleppen, feierlich wälz 
ich dir hier die größte gräßlichste Hälfte zu, wie du damit zurecht kommen magst, 
siehst du selber.“172 

 

Dennoch reicht Ferdinand seinem Vater mit seinem letzten Atemzug die Hand, was 

dieser als Vergebung versteht und darüber die Kraft findet, sich den Gerichtsdienern 

zu ergeben173. 

 

Wie auch schon bei den anderen empfindsamen Helden führt Ferdinands Schicksal 

geradewegs in den Tod. Als besonderer Fall muss er aber unbedingt behandelt 

werden, da es nicht seine gesundheitliche Kondition ist, die ihn ins frühe Grab bringt 

– im Gegenteil, er muss aufgrund seiner körperlichen Stärke sogar noch mehr vom 

Gift trinken, bis es ihn dahinrafft – sondern seine eigene Entscheidung. Das, was 

Werther nur in seinen dunkleren Träumen zu denken wagt, nämlich das ihm 

verwehrte Objekt der Begierde zu töten, tut Ferdinand in diesem erweiterten Suizid. 

Die Rechtfertigung, er töte Luise, um ihrem Vater und gewissermaßen der ganzen 

Welt Kummer durch ihre Ehrlosigkeit und ihre Unaufrichtigkeit zu ersparen, ist 

fadenscheinig. Tatsächlich zeigt er sich bei der Tat viel eher zutiefst gekränkt und in 

seinem Stolz verletzt: Der Mord geschieht nicht aus falsch verstandener Moral, 

sondern aus enttäuschten Gefühlen. 

Selbst der vormals noble Ferdinand zeigt Ansätze des zuvor dem Gothic Villain 

Ambrosio attestierten Madonna-whore-Komplexes und der Unfähigkeit, die 

moralischen Nuancen und Graustufen bei seiner Geliebten zu erkennen und 

 
172 Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 106 
173 Vgl. Schiller Nationalausgabe V 1957 (1784) : 107 



 

 
78 

 

anzunehmen. Während Lady Milford ihn mit ihrer Geschichte berührt und in der Lage 

ist, ihren Charakter für ihn in einem tugendhafteren Licht erscheinen zu lassen, ist 

Luises moralischer Fall für ihn dramatisch tief und vernichtet jegliche Basis ihrer 

Interaktion.  

Schiller verleiht Ferdinand eine Egozentrik, die ihn dazu veranlasst, seinen verletzten 

Stolz als hinreichende Begründung für einen Mord anzunehmen. 

Was Ferdinand und die Vertreter des Man of Feeling gemeinsam haben, ist ihr 

Scheitern an den gesellschaftlich installierten Konventionen bezüglich gestatteter 

ehelicher Verbindungen. Die Hindernisse, denen sie sich gegenübersehen, sind 

jedoch in den meisten Fällen prinzipiell überwindbar; es fehlt dem Man of Feeling 

aber die erforderliche Tatkraft angesichts der Flutwelle der Emotionen, die ihn 

mitreißen. 

 

4.3: Der Noble Outlaw 
 

Auch der dritte Typus, der hier vorgestellt werden soll, hadert mit seinen Emotionen. 

Der Name Noble Outlaw bedarf zuvor einer Klärung: Das im Englischen verwendete 

„noble“ (von lat. nobilitas – die Berühmtheit, die Obrigkeit) beinhaltet – dem 

Deutschen dabei sehr ähnlich – zwei Bedeutungen. Zum einen kann es auf die 

Zugehörigkeit zu einer gehobenen Schicht hinweisen, zum anderen wird es in dem 

Sinn von „ehrenhaft“ verwendet; „a noble cause“ impliziert die ideelle 

Bedeutsamkeit einer Tat, die auf einem tugendsamen und mit Wert bedachten 

Fundament steht. Die Verschränkung dieser Bedeutungen innerhalb des gleichen 

Wortes ist freilich kein Zufall; die Verknüpfung von einer herausgehobenen 

gesellschaftlichen Stellung mit einer charakterlichen Unfehlbarkeit gehört zu dem 

Standardrepertoire der mittelalterlichen Literatur. Viel mehr noch: Ein untadeliger 

Charakter und die dazugehörige Freigiebigkeit, Großmütigkeit und Freundlichkeit 

waren nicht selten untrennbar mit einer adligen Abstammung verknüpft und dienten 

zusammen mit physischer Attraktivität als ein leuchtendes Merkmal für blaublütige 

Herkunft. 

Wie wenig diese Auffassung feudaler Zustände mit der Realität zu tun hat, muss dabei 

nicht erwähnt werden. Viel interessanter ist es, dass in dem Fall des dritten Typus der 



 

 
79 

 

Aspekt der Nobilität in beiden Bedeutungen mit dem des Outlaws, also eines 

Gesetzlosen, verbunden wird. 

Thorslev fasst zusammen: 

„Outlaws noble by birth or in heart have always been with us, to be sure, on the 
literary and on the popular and subliterary level. Ulysses shows something of the 
outlaw in some of his sea adventures; and all through the Middle Ages, Norse pirates, 
while they were cursed, were probably also admired. Noble Outlaws have always 
been particularly popular among oppressed people […].”174 

 

 

Wenn man von einem edlen Räuber spricht, so ist die populärste Figur mit diesem 

Titel mit Sicherheit die des Robin Hood, der in englischen Balladenzyklen vermutlich 

bereits im vierzehnten Jahrhundert auftauchte und über die Jahrhunderte an 

Bekanntheit bis hin zum Legendenstatus gewann. 

Maurice Keen bringt es in The Outlaws of Medieval Legend (1961) auf den Punkt: 

„The characteristic plot of the Robin Hood ballads, and indeed of all the later outlaw 
stories, is very simple. It is a tale in which wicked men meet a merited downfall, and 
the innocent and the unfortunate are relieved and rewarded. […] Their theme is the 
righting of wrongs inflicted by a harsh system and unjust men. It is this that raises the 
stature of Robin Hood above that of the common thieves who lurked about every 
highway in a lawless age […]. He stole from the rich only to feed the poor. It is this 
that gives point to his ferocity; he was dreaded only by those whose wealth was 
undeserved.”175 

 

 Auch Frenzel fasst über A Gest of Robin Hode (ca. 1340) zusammen: 

„Die Romanze berichtet nicht, warum Robin Hood geächtet wurde und sich dem 
Räuberleben widmete, sie schildert nur seine Methode ausgleichender 
Gerechtigkeit, mit der er Reisende zwangseinzuladen und ihnen eine ihrem 
moralischen Schuldenkonto entsprechende Geldbuße abzuverlangen pflegt, mit der 
er sich auch zum Anwalt des verarmten Ritters macht und ihm seine an ein Kloster 
verpfändeten Güter auslösen hilft. Neu an dieser klassisch gewordenen Figur ist die 
Neigung zum ungebundenen Waldleben, in das sie aus der beengenden Hofluft 
wieder entflieht. Während Hood in dieser alten Überlieferung als Verfechter der 
Rechte eines Feudalherren erscheint, identifiziert ihn das 17. Jahrhundert sogar mit 
einem Adligen, dem Earl of Huntington, der nach der Sage sein Erbe durchbrachte 
und in die Wälder fliehen musste (A. Munday, The Downfall of Robert, Earle of 
Huntington Doppeldr. 1601), und die romantisierende Sicht W. Scotts (Ivanhoe R. 
1819) verwandelte ihn schließlich in einen Helfer der Sachsenpartei und des Königs 
Richard Löwenherz gegen die normannischen Eroberer.“176 

 
174 Thorslev 1962 : 67 
175 Keen 2000 (1961) : 145 f. 
176 Frenzel 2008 : 579 f. 



 

 
80 

 

 

Somit steht Robin Hood nicht für Revolution und Antifeudalismus – sein Ziel ist nicht 

das Niederwerfen einer Elite. Viel mehr verkörpert er einen die Ständegesellschaft 

transzendierenden Helden, der durch ungesetzmäßige Mittel das auftretende 

Fehlverhalten des Adels und des Klerus sanktioniert, ohne dabei an dem strikten 

Hierarchiesystem zu rütteln. Der richtige König soll auf den Thron gesetzt werden, 

nicht die Krone zerschlagen. 

 

Gleichzeitig vertritt Robin Hood alle notwendigen Elemente der Ritterlichkeit 

mitsamt der höfischen Liebe zur Maid Marian. Frenzel schreibt: 

 

„Der gerechte Räuber ist weder von seiner Veranlagung her noch in Bezug auf die 
Ausübung seines Metiers ein eigentlicher Verbrecher. Irrtum, Enttäuschung, 
Verleumdung oder allenfalls jugendliche Hitzköpfigkeit und Leichtsinn lassen ihn 
schuldig werden oder auch nur schuldig erscheinen; er verfällt infolgedessen 
gesellschaftlicher Ächtung und sogar gesetzlicher Strafe und Verfolgung, entzieht 
sich trotzig der Schmach und dem Gericht, um ein Leben als Outlaw zu führen, das 
sich in Wäldern, unzugänglichen Gebirgen, wüsten Gegenden oder auf einem 
Piratenschiff abspielt. Der sich zu Unrecht verfolgt Fühlende sucht sich auf eigene 
Faust Recht zu verschaffen, nimmt andere ungerecht Behandelte in seinen Schutz 
und wirft sich zu einer Art ausgleichender Gerechtigkeit auf, indem er das eigene 
Unglück zusammen mit dem der anderen an den gemeinsamen Bedrängern rächt.“177 
 

Spannend ist hierbei, dass Gründe, die auf Emotionen oder einer wie auch immer 

gearteten Ehrverletzung fußen, hinreichend für die Qualifizierung zu einem Noble 

Outlaw sind, während in dieser Liste pragmatische Gründe wie eine große Not fehlen. 

Die Noble Outlaws handeln nicht aus einer persönlichen finanziellen misslichen Lage 

heraus, sondern aufgrund einer vermuteten oder tatsächlichen Kränkung. Diese 

Kränkung kann von einem Individuum zugefügt worden sein oder von der gesamten 

Gesellschaft, in jedem Fall führt dieses vermeintliche oder tatsächliche Unrecht zu 

einer Spaltung, die sich bedingt durch den unbeugsamen Charakter des Noble 

Outlaws, durch seinen Stolz und seine hohen Prinzipien, auch nicht mehr 

ungeschehen machen lassen kann.  

Thorslev identifiziert dieses Element folgendermaßen: 

 

 
177 Frenzel 2008 : 578 



 

 
81 

 

„The Noble Outlaw is also largely a sympathetic character. He is figured as having 
been wronged either by intimate personal friends, or by society in general, and his 
rebellion is thus always given a plausible motive.”178 

 

Dass dieser Figurentypus wie die zuvor besprochenen gerade deswegen 

dementsprechend egozentrisch funktioniert und seine Individualität als 

abgrenzendes Merkmal zu verstehen ist, ergibt sich deutlich aus dieser Erkenntnis. 

Mit Ferdinand hat Schiller 1784 einen ausgesprochen leidenschaftlichen Man of 

Feeling geschaffen, bei dem die Verbindung Schillers zum Sturm und Drang noch klar 

erkennbar ist. In ihrer Reinform findet sie sich zwei Jahre früher in seinem ersten 

veröffentlichten Drama Die Räuber (1782) in Gestalt des Protagonisten Karl von 

Moor, der aufgrund der Intrige seines missgünstigen Bruders Franz von ihrer beider 

Vater verstoßen wird und daraufhin der Hauptmann einer Räuberbande wird.  

Schiller führt Karl dabei als den Erstgeborenen und favorisierten Sohn des 

Landadligen ein, der als „der alte Moor“ bezeichnet wird und schon aus dieser 

Namensgebung in die sekundäre Rolle nach seinen außergewöhnlichen Söhnen rückt. 

Karl glänzt dabei mit nicht wenigen Attributen: Der junge Student ist hochgebildet, 

adlig und besitzt einen wachen Geist mit großem Tatendrang. Er ist das 

exemplarische „Kraftgenie“179 des Sturm und Drang, extravertiert, attraktiv und mit 

Führungsqualitäten beschenkt. Seine Egozentrik ist mindestens ebenso groß wie die 

der anderen besprochenen Typen, sein Tonfall dabei noch lauter. 

 

„Pfui! Pfui über das schlappe Kastraten-Jahrhundert, zu nicht nüze, als die Thaten der 
Vorzeit wiederzukäuen, und die Helden des Altherthums mit Kommentationen zu 
schinden, und zu verhunzen mit Trauerspielen. Da verrammeln sie sich die gesunde 
Natur mit abgeschmakten Konvenzionen, haben das Herz nicht ein Glas zu leeren, 
weil sie Gesundheit dazu trinken müssen – belecken den Schuhpuzer, daß er sie 
vertrete bei Ihro Gnaden, und hudeln den armen Schelm, den sie nicht fürchten.“180 
 

Mit diesen Worten zürnt Karl seiner und den vorherigen Generationen. Er sieht sich 

selbst als aus einem anderen Holz geschnitzt, als stärker, besser, als mehr als die 

generalisierte allgemeine Menschheit. 

Er prahlt: 

 
178 Thorslev 1962 : 69 
179 Jürgensen / Irsigler 2010 : 112 
180 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 21 



 

 
82 

 

„Das Gesez hat zum Schneckengang verdorben, was Adlerflug geworden wäre. Das 
Gesez hat noch keinen grossen Mann gebildet, aber die Freyheit brütet Kolosse und 
Extremitäten aus. Sie verpallisdairen sich ins Bauchfell eines Tyrannen, hofiren der 
Laune seines Magens, und lassen sich klemmen von seinen Winden. Ah! daß der 
Geist Herrmanns noch in der Asche glimmte! – Stelle mich vor ein Heer Kerls wie ich, 
und aus Deutschland soll eine Republik werden, gegen die Rom und Sparta 
Nonnenklöster seyn sollen.“181 
 

Besonders in seiner Verbindung zu den anderen Charakteren wird seine Strahlkraft 

deutlich.  

„Stille o stille! da ihn die Wehmutter mir brachte, hub ich ihn gen Himmel und rief: 

Bin ich nicht ein glücklicher Mann?“182, mit diesen Worten erinnert der alte Moor sich 

an Karls Geburt und seine sofortige Liebe zu ihm. Tatsächlich sieht er in seinem 

Erstgeborenen die Erfüllung seiner „goldenen Träume“183. 

Karls geliebte Amalia widmet ihm in der ersten Szene des dritten Aktes ein Lied auf 

der Laute, bei dem erkennbar wird, dass er nicht nur physisch attraktiv, sondern 

durch seine Präsenz anziehend ist: 

 
„Schön wie ein Engel, voll Walhalla´s Wonne, 
Schön vor allen Jünglingen war er, 
Himmlisch mild sein Blick, wie Mayen Sonne 
Rükgestrahlt vom blauen Spiegel-Meer. 
 
Sein Umarmen – wütendes Entzücken! – 
Mächtig feurig klopfte Herz an Herz, 
Mund und Ohr gefesselt – Nacht vor unsern Blicken – 
Und der Geist gewirbelt himmelwärts. 
 
Seine Küsse – paradisisch Fühlen! – 
Wie zwo Flammen sich ergreifen, wie  
Harfentöne in einander spielen 
Zu der himmelvollen Harmonie, 
 
Stürzten, flogen, raßten Geist und Geist zusammen, 
Lippen, Wangen brannten, zitterten, - 
Seele rann in Seele – Erd und Himmel schwammen 
Wie zerronnen, um die Liebenden. 
 
Es ist hin – vergebens ach! vergebens 
Stöhnet ihm der bange Seufzer nach. 
Er ist hin – und alle Lust des Lebens 

 
181 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 21 
182 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 14 
183 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 12 



 

 
83 

 

Wimmert hin in ein verlornes Ach! –“184 

 

Karl und sein Auftreten sind für Amalia eine physisch-sinnliche Erfahrung; seine 

Haltung ist in der Liebe wie in der Diskussion mit seinen Gefährten durch Leidenschaft 

und Aggression gekennzeichnet. 

Karls Wut geht aber auch mit einer starken Frustration und Unzufriedenheit einher; 

er sieht die Zustände als prinzipiell durch ihn und seinesgleichen als veränderbar, 

doch stört er sich an dem Mangel an Antriebskraft. Sein Gemüt zeigt dunkle Züge, 

eine gewisse Schwermütigkeit, die Michael Hofmann als ein „Schwanken zwischen 

Rebellion und Melancholie“185 bezeichnet. Karl beklagt: 

 

„Der hohe Lichtfunke Prometheus ist ausgebrannt, dafür nimmt man izt die Flamme 

von Berlappenmeel – Theaterfeuer, das keine Pfeiffe Tabak anzündet.“ 186 

 

Nicht ohne Grund stellt Schiller den Bezug zu Prometheus her, dem Titanensohn, der 

mit seiner Rebellion gegen die olympische Götterhierarchie exemplarisch für den 

Gedanken des Aufbruchs steht. Obgleich die Titanen in der Chronologie des 

griechischen Schöpfungsmythos früher erscheinen und das Vorgängergeschlecht der 

Olympier sind, werden Prometheus und sein Diebstahl, der den Menschen das Feuer 

brachte, als Sinnbild für die idealisierte Vorstellung einer alten Konventionen 

hinwegfegenden Revolution verwendet. 

Die Ahnung eines solchen revolutionären Funkens, der noch im selben Jahrzehnt 

Europa in seinen Grundfesten erschüttern wird, ist in Die Räuber schon deutlich 

fühlbar. Auch Thorslev diagnostiziert einen Zusammenhang zwischen dem 

Wiederaufleben der Noble Outlaws und der sich anbahnenden Französischen 

Revolution: 

„At the close of the century, however, the French Revolution produced a host of 
living and historical Noble Outlaws – radicals and democrats who were aristocratic 
rebels against their hereditary class, like Byron’s later heroes in his romances and 
dramas.”187 

 
184 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 73 f. 
185 Hofmann 1999 : 65 
186 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 20 
187 Thorslev 1962 : 67 



 

 
84 

 

 

Dabei kommt es unweigerlich auch zum Konflikt mit dem Klerus. Ein Geistlicher mit 

öffentlichen Befugnissen versucht, Karl und seine Räuber zur Kapitulation zu bringen. 

Der Pater eröffnet die Verhandlung mit einer Klarstellung seiner gehobenen Position 

und dem verbalen Anprangern der Räuber: 

„Mich sendet die hohe Obrigkeit, die über Leben und Tod spricht – ihr Diebe – ihr 
Mordbrenner – ihr Schelmen – giftige Otterbrut, die im finstern schleicht, und im 
verborgenen sticht – Aussaz der Menschheit – Höllenbrut, – köstliches Mahl für 
Raben und Ungeziefer – Kolonie für Galgen und Rad –“188 
 

Karls Gefährte Schweizer bedroht den Pater, was Karl unterbindet, jedoch nicht ohne 

über den Geistlichen zu spotten: 

„Pfui doch, Schweizer! du verdirbst ihm ja das Koncept – er hat seine Predigt so brav 
auswendig gelernt – nur weiter mein Herr! –»für Galgen und Rad?«“189 

 

Karl erweist sich hiermit als ein cleverer Rhetoriker und als ein Mann, der über seine 

Arroganz Souveränität innerhalb der Dialoge ausstrahlt. Er streitet keinen der 

Vorwürfe des Paters ab und steht zu seinen Vergehen. Dabei verdeutlich er aber mit 

nachdrücklicher Eloquenz, dass seine Verbrechen sich primär gegen hochrangige 

Missetäter gerichtet haben, die bisher nicht zur Rechenschaft gezogen worden 

waren: 

 
„Weg von ihm! Wag es keiner ihn anzurühren! – Zum Pater, indem er seinen Degen 
zieht! Sehen sie, Herr Pater! hier stehen neun- und siebenzig, deren Hauptmann ich 
bin, und weis keiner auf Wink und Kommando zu fliegen oder nach Kanonen-Musik 
zu tanzen, und draussen stehn siebenzehn-hundert unter Mousqueten ergraut – 
aber hören Sie nun! so redet Moor, der Mordbrenner Hauptmann: Wahr ists, ich 
habe den Reichs-Grafen erschlagen, die Dominikus-Kirche angezündet und 
geplündert, hab Feuerbrände in eure bigotte Stadt geworfen, und den Pulverthurm 
über die Häupter guter Christen herabgestürzt – aber das ist noch nicht alles. Ich 
habe noch mehr gethan. Er strekt seine rechte Hand aus. Bemerken sie die vier 
kostbare Ringe, die ich an jedem Finger trage – gehen Sie hin und richten Sie Punkt 
für Punkt den Herren des Gerichts über Leben und Tod aus, was sie sehen und hören 
werden – diesen Rubin zog ich einem Minister vom Finger, den ich auf der Jagd zu 
den Füssen seines Fürsten niederwarf. Er hatte sich aus dem Pöbelstand zu seinem 
ersten Günstling empor geschmeichelt, der Fall seines Nachbars war seiner Hoheit 
schemel – Tränen der Waisen huben ihn auf. Diesen Demant zog ich einem 
Finanzrath ab, der Ehrenstellen und Aemter an die Meistbietenden verkaufte und 
den traurenden Patrioten von seiner Türe sties. – Diesen Achat trag ich einem Pfaffen 
Ihres Gelichters zur Ehre, den ich mit eigener Hand erwürgte, als er auf offener Kanzel 

 
188 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 68 
189 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 68 



 

 
85 

 

geweint hatte, daß die Inquisition so in Zerfall käme – ich könnte Ihnen noch mehr 
Geschichten von meinen Ringen erzählen, wenn mich nicht schon die paar Worte 
gereuten, die ich mit Ihnen verschwendet habe –“190 

 

Karl ist zwar kein Kämpfer für soziale Gerechtigkeit, doch distanziert er sich von der 

ausufernden Gewalt einiger seiner Kumpanen. Bevor sein Gespräch mit dem Pater 

stattfindet, berichtet ihm der Räuber Schufterle – ganz seinem Namen entsprechend 

– von seinen kaltblütigen Exzessen. Bei einer Befreiungsaktion des Räubers Roller 

erwähnt Schufterle, „drey und achtzig“191 Menschen seien dabei zu Tode gekommen. 

Auf Karls Bestürzen, wie hoch der Preis zur Befreiung Rollers war, führt Schufterle 

aus: 

 

„Pah! pah! was heißt aber das? – ja, wenns Männer gewesen wären – aber da warens 
Wikelkinder, die ihre Lacken vergolden, eingeschnurrte Müttergen, die ihnen die 
Müken wehrten, ausgedörrte Ofenhoker, die keine Thüre mehr finden konnten – 
Patienten, die nach dem Doktor winselten, der in seinem gravitätischen Trab der Haz 
nachgezogen war – Was leichte Beine hatte, war ausgeflogen der Komödie nach, und 
nur der Bodensaz der Stadt blieb zurück, die Häusser zu hüten.“192 

 

Karl zeigt darauf Mitgefühl: „Oh der armen Gewürme! Kranke, sagst du, Greise und 

Kinder?–“193, Schufterle ist mit seiner Prahlerei aber noch nicht am Ende 

angekommen: 

 

„Ja zum Teufel! und Kindbetterinnen darzu, und hochschwangere Weiber, die 
befürchteten, unterm lichten Galgen zu abortiren, junge Frauen, die besorgtnen sich 
an den Schinders-Stükchen zu versehen, und ihrem Kind in Mutterleib den Galgen 
auf den Buckel zu brennen – Arme Poeten, die keinen Schuh anzuziehen hatten, weil 
sie ihr einziges Paar in die Mache gegeben, und was das Hundsgesiedel mehr ist, es 
lohnt sich der Mühe nicht, daß man davon redt. Wie ich von ungefehr so an einer 
Barake vorbeygehe, hör ich drinnen ein Gezetter, ich guk hinein, und wie ichs beym 
Licht beseh, was wars? Ein Kind wars noch frisch und gesund, das lag auf dem Boden 
unterm Tisch, und der Tisch wollte eben angehen, - Armes Thiergen! sagt’ ich, du 
verfrierst ja hier, und warfs in die Flamme –“194 

 

 
190 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 69 f. 
191 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 64 
192 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 64 
193 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 64 
194 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 64 



 

 
86 

 

Mit dem Bericht des rücksichtslosen Mordes an dem Kind ist für Karl eine Grenze 

erreicht, die er damit forciert, indem er Schufterle aus der Räuberbande wirft. Der 

Sadismus von ihm und seinesgleichen sind ihm fremd. 

Hierbei wird offenbar, dass Karl war aus dem gesellschaftlichen Wertesystem 

ausgestiegen ist, nicht jedoch jede Moral abgelegt hat, sondern viel mehr einem 

neuen, individuellen moralischen Kodex folgt. Im Verletzen von Wehrlosen und 

Hilfsbedürftigen liegt für Karl weder Ruhm noch Ehre.  

Michael Hofmann schreibt: 

„Dass Karl gerade nicht zum politischen Rebell wird, ist einerseits auf die von Schiller 
realistisch beurteilte Problematik der deutschen Zustände des späten achtzehnten 
Jahrhunderts zurückzuführen. Andererseits ist das Räuberstück von einer geradezu 
prophetischen Skepsis gegenüber den Möglichkeiten, den Menschen von der rational 
verwalteten Welt zu befreien, geprägt. Die Ungewissheit wurde durch den Verlauf 
der Französischen Revolution – jedenfalls in den Augen vieler Zeitgenossen – 
bestätigt und berührt die grundlegende Frage, ob organisiertes Handeln anstatt zur 
Befreiung des Menschen ungewollt zu seiner fortgesetzten Unterdrückung führt.“195 
 

Christoph Jürgensen und Ingo Irsigler stellen hingegen fest: 

„Karl fühlt sich […] den Gesetzen nicht mehr verpflichtet, er tritt aus der 
Wertegemeinschaft aus und wird in der Folge versuchen, Ungerechtigkeiten zu 
beseitigen. Der Auslöser dafür, dass Karl Räuber wird, ist also privater Natur. Weil 
aber Familie und Gesellschaft in einem Verhältnis der Homologie stehen, rechtfertigt 
die private Tragödie die politische Mission.“196 

 

Frederick Garber kommentiert dazu in seinem Beitrag zu Bromberts The Hero in 

Literature:  

 

„Moor, on the other hand, has about him little of the political rebel, but he too 
registers the ambivalence even as he bewails his moral isolation. His motives (though 
even more personal than those of Götz, who at least wanted to salvage a way of life) 
are mixed enough for him to play the part of Robin Hood, at the same time as a 
massive pride leads him to set himself up as a judge when no other satisfactory one 
can be found. God no longer avenges human wrongs, therefore Karl Moor has to do 
so.”197 
 

Die Frage, ob Karl als echter politischer Rebell fungiert oder nicht, ist zwar relevant, 

und Michael Hofmanns und Frederick Garbers Tendenz zu verneinen nachvollziehbar 

 
195 Hofmann 1999 : 65 f. 
196 Jürgensen/Irsigler 2010 : 114 
197 Garber in Brombert 1969 : 2020 



 

 
87 

 

– denn tatsächlich gibt es kein strukturiertes Vorgehen, eine greifbare und 

auftretende Autorität zu stürzen. Doch ist zweifelhaft, ob die Wurzel dieses 

Verhaltens in einer wie auch immer gearteten realistischen Einschätzung Schillers der 

deutschen Zustände zu finden ist, oder doch viel eher darin, dass Karl als Noble 

Outlaw wie der Man of Feeling und vergleichbare Typen die Problemstrukturen 

internalisiert. 

 So wie Werthers Widersacher nicht wirklich Albert ist, hat Karl ebenfalls keinen 

tatsächlichen Gegenspieler: Er und sein intriganter Bruder Franz treffen sich 

innerhalb des Stückes kein einziges Mal. Ihrer beider Konflikte laufen auf Distanz und 

innerhalb ihrer eigenen Person ab; der Handlungsstrang ist Ausdruck ihres 

Empfindens, bei Karl und bei Franz gleichermaßen eine Expression ihres jeweiligen 

gekränkten Stolzes und ihrer verletzten Gefühle als Sohn.  

Schiller verleiht Karl dabei ausdrucksstarke Facetten. Er verbalisiert seine 

Melancholie wieder und wieder. So spricht er beim Anblick eines Sonnenuntergangs: 

„Da ich noch ein Bube war – wars mein Lieblingsgedanke, wie sie zu leben, zu sterben 
wie sie [..].“198 
 

Die Identifikation mit der Sonne unterstreicht einerseits erneut den Prometheus-

Gedanken – Karl sieht sich selbst als loderndes Himmelsgestirn – weist an dieser 

Stelle aber auch auf die Unausweichlichkeit seines Scheiterns hin. Bei all ihrer 

Strahlkraft ist die Sonne determiniert dazu zu sinken – die Erde dreht sich an ihr 

unausweichlich vorbei. Wie beim Man of Feeling kann die Reise des Noble Outlaws 

also nur im Tod enden. Und wie Ferdinand und Luise stehen auch Karl und seine treue 

Amalia in einem Schicksalsbund. 

Amalia, die Michael Hofmann als „Vertreterin einer säkularisierten Liebesreligion mit 

gleichzeitigem Bezug zur Transzendenz in der vorromantischen Verbindung von Liebe 

und Todessehnsucht“199 bezeichnet, wehrt sich beharrlich gegen Franz’ Intrige und 

gegen die Akzeptanz von Karls Sündenfall. Sie verharrt in einer recht passiven Rolle, 

beweist aber eine eiserne Stärke bei der Abwehr von Franz’ Avancen. Sie lehnt nicht 

 
198 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 78 
199 Hofmann 1999 : 68 



 

 
88 

 

nur seine Heiratsabsichten ab, sondern verteidigt sich sogar mit seinem eigenen 

Degen gegen die drohende Entehrung200.  

Solange sie Karl fälschlicherweise für tot hält, ist das Kloster201 die einzige Option, die 

sie in Betracht zieht. Dies ändert sich, als Amalia im Räuberhauptmann ihren Karl 

erkennt und dieser aufgrund des Treueschwurs seinen Männern gegenüber nicht in 

ein rechtschaffenes Leben mit ihr zurückkehren kann: Sie will lieber sterben, als ohne 

ihn zu sein202. Karl weigert sich, sie zu töten, bis seine Männer Anstalten machen, es 

selbst zu tun. Er ersticht sie und erkennt damit endgültig, wie weit er sich von seinem 

eigenen Ideal entfernt hat. 

 

„Nun, seht doch! habt ihr noch was zu fordern? Ihr opfertet mir ein Leben auf, ein 
Leben, das schon nicht mehr euer war, ein Leben voll Abscheulichkeit und Schande – 
ich hab euch einen Engel geschlachtet. Wie, seht doch recht her! Seyd ihr nunmehr 
zufrieden?“203 

 

Amalias Tötung dient Karl als letzte notwendige Motivation, die Räuberbande zu 

verlassen. Er wählt jedoch nicht die Flucht, sondern wählt den moralisch nobelsten 

Tod: 

 

„Ich erinnere mich einen armen Schelm gesprochen zu haben als ich herüberkam, 
der im Taglohn arbeitet und eilf lebendige Kinder hat – Man hat tausend Louisdore 
geboten, wer den grossen Räuber lebendig liefert – dem Mann kann geholfen 
werden.“204 

 

Das Ausliefern an das Gesetz mit einer wohltätigen Sinnhaftigkeit zu verknüpfen, 

schafft einen wirksamen Kontrast zum Ende seines Bruders Franz, der Suizid begeht 

und damit nur sich selbst vor der potentiellen Rache Karls rettet. Erst verlangt er von 

dem Diener Daniel, ihn zu erstechen, auf dessen Weigerung hin erdrosselt er sich mit 

seiner eigenen goldenen Hutschnur205.  

 
200 Vgl. Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 75 f. 
201 Vgl. Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 76 
202 Vgl. Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 133 f. 
203 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 134 
204 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 135 
205 Vgl. Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 126 



 

 
89 

 

Wenn man in Franz als antagonistisches Gegenstück einen Gothic Villain zum Noble 

Outlaw seines Bruders vermutet, so ist diese Annahme nicht korrekt. Die Brüder sind 

sehr verschieden, in ihrer Außergewöhnlichkeit aber ebenbürtig, doch fehlen Franz 

entscheidende Charakteristika, um zum Typus des Gothic Villain zugehörig zu sein. 

Zum Einen mangelt es ihm am emotionalen Brennen jenes Typus: Jürgensen und 

Irsigler bezeichnen Franz als „eine neue Spielart des egomanischen Genies, dessen 

Handeln nicht Ausdruck einer zügellosen Leidenschaft, sondern vielmehr der 

Überbetonung des Verstandes ist“206 und führen aus:  

 
„Franz wird als Sohn der Aufklärung konzipiert, allerdings als missratener Sohn, 
dessen jugendliche Hybris sich gegen die religiösen und säkularen Moraldogmen der 
Aufklärung wendet. Sein Selbsterhebungsprojekt scheitert kläglich […].“207 

 

Auch seine physischen Merkmale disqualifizieren ihn für die Kategorie der Gothic 

Villains, da Franz als grundsätzlich unattraktiv beschrieben wird – mehr noch, er 

selbst findet bereits in der ersten Szene des ersten Aktes ausführliche Worte für seine 

optische Hässlichkeit: 

 
„Warum bin ich nicht der erste aus Mutterleib gekrochen? Warum nicht der Einzige? 
Warum mußte sie mir diese Bürde von Häßlichkeit aufladen? gerade mir? Nicht 
anders als ob sie bey meiner Geburt einen Rest gesezt hätte. Warum gerade mir die 
Lappländers Nase? Gerade mir dieses Mohrenmaul? diese Hottentotten Augen? 
Wirklich ich glaube sie hat von allen Menschensorten das Scheußliche auf einen 
Haufen geworfen, und mich daraus gebacken. Mord und Tod! Wer hat ihr die 
Vollmacht gegeben jenem dieses zu verleyhen, und mir vorzuenthalten?“208 

 

Franz’ emotionales Hadern verleiht ihm zwar die Tatkraft, die in einem Gothic Villain 

ebenfalls zu finden wäre, doch kann er sich nicht auf Attraktivität berufen, weder im 

rein physisch-optischen Sinne noch in der ursprünglichen Bedeutung des Wortes, der 

charismatischen Anziehung; die Figuren um ihn herum fühlen sich nicht zu ihm 

hingezogen, suchen nicht seine Nähe oder seine Bestätigung. Karl hingegen fällt es 

leicht, sein Räubergefolge um sich zu scharen und trotz seines zweifelhaften 

 
206 Jürgensen/Irsigler 2010 : 112 
207 Jürgensen/Irsigler 2010 : 112 
208 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 18 
 



 

 
90 

 

Lebenswandels die Liebe und Sympathie seines Vater und Amalias im Grunde zu 

behalten.  

 

Schillers wohl bekanntestes Sturm-und-Drang-Werk folgt in der Tradition auf das 

bereits einige Jahre früher, 1773, erschienene und im Folgejahr uraufgeführte 

Schauspiel Götz von Berlichingen mit der eisernen Hand  von Goethe, das die Epoche 

einläutete und diese durch den Bruch mit dramatischen Konventionen – der 

Ständeklausel, der Einheit von Zeit und Ort – nachhaltig prägte. Goethe verarbeitete 

hierbei in der Figur des Götz von Berlichingen den historischen Stoff über den 

gleichnamigen fränkischen Reichsritter, der im späten 15. Jahrhundert geboren 

wurde und dessen Lebenszeit und Wirken mit dem Übergang des Spätmittelalters in 

die Neuzeit und dem damit verbundenen endgültigen Niedergang des Rittertums 

einherging. 

In Goethes Schauspiel ist Götz in eine seit geraumer Zeit andauernden Fehde mit dem 

Bischof von Bamberg verwickelt. In dessen Dienst befindet sich auch ein 

Jugendfreund von Götz, Adelbert von Weislingen, den Götz im ersten Akt gefangen 

nimmt. Götz’ Absichten sind dabei, Weislingen ihrer alten Freundschaft zuliebe zu 

einem erneut geschlossenen Bündnis zu bewegen. Weislingen selbst erinnert sich an 

ihre Beziehung ausgesprochen intensiv: 

 

„In Berlichingens Gewalt! von dem ich mich kaum losgearbeitet hatte, dessen 
Andenken ich mied wie Feuer, den ich hoffte zu überwältigen! Und er – der alte 
treuherzige Götz! Heiliger Gott, was will, will aus dem allen werden? Rückgeführt, 
Adelbert, in den Saal! wo wir als Buben unsere Jagd trieben – da du ihn liebtest, an 
ihm hingst wie an deiner Seele. Wer kann ihm nahen und ihn hassen?“209 

 

Schon auf diesen wenigen Zeilen wird die Besonderheit von Götz erkennbar: 

Weislingen fühlte sich als Knabe instinktiv positiv zu ihm hingezogen, doch existiert 

auch eine Schwelle zwischen ihnen, die durch Götz’ Exzellenz zementiert wird. 

Obwohl Adelbert ihn liebte, spürte er bereits als Junge den Unterschied zwischen 

ihnen und strebt nach Distanz, um sich jenseits von Götz’ übergroßem Schatten zu 

entfalten.  

 
209 Goethe Götz 2005 (1773) : 89 



 

 
91 

 

Trotz dieser Ambivalenz kann Götz Weislingen zu einem Wechsel der Seiten 

überreden und ein Verlöbnis zur Besiegelung des neuen Bundes zwischen Weislingen 

und seiner Schwester Maria arrangieren210.  

Der Erfolg ist jedoch nur von kurzer Dauer: Der Bischof reagiert auf die neue Allianz, 

indem er die überaus schöne Witwe Adelheid von Walldorf gegen Weislingen 

einsetzt, der sich in sie verliebt und von ihr dazu instrumentalisieren lässt, wieder in 

den Dienst des Bischofs zu treten211. 

Weislingens Eidbruch bedeutet einen Verrat auf dreifacher Ebene: Als 

interpersonelles Verbrechen an der alten Freundschaft zwischen ihm und 

Berlichingen, dem Bruch des Eheversprechens und auch das Auflösen der 

neugeschlossenen politischen Allianz, die für Berlichingen Sicherheit hätte bedeuten 

können. Wie schon bei Karl von Moor, der von keinem anderen als seinem Bruder 

hintergangen wird, ist auch für Götz von Berlichingen folglich ein Verrat der 

Katalysator seines darauffolgenden Handelns. Von diesem Punkt an gibt es kein 

Zurück mehr für Berlichingen; dieser Eidbruch setzt eine Kette von Ereignissen in 

Bewegung, die Götz schließlich in Konflikt mit dem Kaiser selbst bringen.  

Weislingens Wankelmut steht hier im direkten Kontrast zu Götz’ unerschütterlicher 

Gesinnung und Position, die zwar dynamisch innerhalb des Handlungsverlaufs ist, 

aber konstant gegenüber den Personen bleibt, mit denen er sich in einem direkten 

Beziehungsgeflecht befindet. So zeichnet Goethe Weislingen als beeinflussbar von 

Adelheids Verführung, Götz hingegen als ehrenhaften Mann der Familie, der seiner 

Frau Elisabeth romantisch sehr zugetan ist. Als sich die Burg Jaxthausen auf einen 

Kampf und eine Belagerung vorbereitet, schwört ihm Elisabeth, sie bliebe bei ihm bis 

„in den Tod“212, was Götz damit kommentiert: „Wen Gott lieb hat, dem geb er so eine 

Frau!“213. 

Auch seiner Schwester gegenüber ist Götz sanftmütig und freundlich; der Versuch 

des Ehebundes mit Weislingen basiert auf ihrer Zustimmung, da sie in Weislingen 

 
210 Vgl. Goethe Götz 2005 (1773) : 98 ff. 
211 Vgl. Goethe Götz 2005 (1773) : 110 ff. 
212 Goethe Götz 2005 (1773) : 138 
213 Goethe Götz 2005 (1773) : 138 



 

 
92 

 

tatsächlich verliebt ist, und der Wortbruch schmerzt Götz mehr aufgrund ihres 

Ehrverlustes als aufgrund seines eigenen: 

„Es ist genug! Der wäre nun auch verloren! Treu und Glaube, du hast mich wieder 
betrogen. Arme Marie! Wie werd ich dir’s beibringen!“214 

 

Aber nicht nur die Mitglieder seiner direkten Familie werden von Götz mit einem 

hohen Maß an Aufrichtigkeit und Gefühl behandelt. Die Männer, die er um sich 

schart, haben alle einen starken Bund zu ihm. Hochemotional ist dabei seine 

Beziehung zu Georg, einem Jungen auf dem Weg ins Erwachsenenalter, der 

Knappentätigkeiten und im Verlaufe des Stücks Botengänge für Götz erledigt.  

Es ist ein Gespräch mit eben diesem Georg, das Goethe benutzt, um die Figur des 

Götz zum ersten Mal auftreten zu lassen: Georg hat sich den Reiterharnisch einer der 

Männer von Götz genommen und angezogen. Dabei eifert er ganz offenbar den 

Geschichten nach, die man sich über Götz erzählt, und ersucht ihn darum, ihn 

begleiten zu dürfen. 

Götz ist über das scherzhafte Stehlen des Küriss nicht erzürnt, sondern bestätigt 

Georg, er sähe gut aus und sei ein braver Junge215. Er zeigt sich über den Eifer des 

Jungen amüsiert, erlaubt ihm aber noch nicht, ihn zu begleiten, was nicht am Zweifel 

an dessen Fähigkeiten liegt, sondern an einer fast väterlichen Sorge seinem Knappen 

gegenüber, die er direkt äußert:  

„Das nächste Mal, Georg. Du sollst erst ein Wams haben, eine Blechhaube und einen 
Spieß. […] Das nächste Mal, auf mein Wort. Unbewaffnet, wie du bist, sollst du nicht 
in Streit. Die künftigen Zeiten brauchen auch Männer.“216 
 

Götz’ Attraktionsfähigkeit ist so groß, dass er selbst unter vermeintlichen Gegnern 

Bewunderung und schließlich sogar Loyalität inspiriert. So stößt ein Mann namens 

Lerse zu ihm und seinen Verbündeten, der einige Zeit zuvor als Knecht auf der Seite 

von Götz’ Feind Konrad Schotten gekämpft hat. In ihrer kurzen Interaktion bei einem 

Gefecht kam es dazu, dass sowohl Götz Respekt für den fremden Knecht empfand als 

auch dieser für Götz. Letzterer erinnert sich an den damaligen Jungen mit den 

Worten: 

 
214 Goethe Götz 2005 (1773) : 116 
215 Vgl. Goethe Götz 2005 (1773) : 77 
216 Goethe Götz 2005 (1773) : 77 f. 



 

 
93 

 

„Erhard Truchseß durchstach mir einen Knecht, dafür rannt ich ihn vom Pferde. 
Hätten sie sich alle gehalten wie er und ein Knecht, es wäre mein und meines kleinen 
Häufchens übel gewahrt gewesen. […] Er war der bravste, den ich gesehen habe. Er 
setzte mir heiß zu. Wenn ich dachte, ich hätte ihn von mir gebracht, wollte mit andern 
zu schaffen haben, war er wieder an mir, und schlug feindlich zu. Er hieb mir auch 
durch den Panzerärmel hindurch, daß es ein wenig gefleischt hatte. […] Er gefiel mir 
mehr als zu wohl.“217 

 

An dieser Haltung lässt sich sehr gut aufzeigen, dass bei all seinem Stolz und seinem 

Selbstbewusstsein Götz nicht daran gelegen ist, einen nahezu ebenbürtigen Gegner 

abzuwerten. Goethe verleiht ihm eine außergewöhnliche Selbstverständlichkeit, mit 

der er einen integren Standpunkt vertritt. Götz sieht große Leistungen und 

Fähigkeiten anderer nicht als Bedrohung, sondern erkennt darin ein ritterliches Ideal, 

nach dem er selbst ebenfalls strebt. 

Lerse bekundet: 

„Von Jugend auf dien ich als Reitersknecht, und hab’s mit manchem Ritter 
aufgenommen. Da wir auf Euch stießen, freut ich mich. Ich kannte Euren Namen, und 
da lernt ich Euch kennen. Ihr wißt, ich hielt nicht stand; Ihr saht, es war nicht Furcht, 
denn ich kam wieder. Kurz, ich lernt Euch kennen, und von Stund an beschloß ich, 
Euch zu dienen. […] Auf ein Jahr. Ohne Entgelt.“218 
 

 

Von Berlichingen und der Kampf werden wieder und wieder stark miteinander in 

Verbindung gesetzt. Es scheint dabei noch mehr zu sein als reines Talent für die 

Kampfkunst – anhand von Götz’ Schwertführung wird es für andere möglich, seinen 

herausragenden Charakter zu erkennen, die Vorzüglichkeit in seinem Wesen, die 

gleichermaßen von einem sehr brennenden, impulsiven, leidenschaftlichen Zug, wie 

auch von einer noblen Ehrenhaftigkeit geprägt ist. 

Thorslev hat diese Eigenschaften als ein wichtiges Merkmal des Noble Outlaws 

definiert, das sich Götz von Berlichingen und auch Karl von Moor teilen:  

 

„In all his appearances the Noble Outlaw personified the Romantic nostalgia for the 
days of personal heroism, for the age when it was still possible for a leader to 
dominate his group of followers by sheer physical courage, strength of will, and 
personal magnetism. 
Of course such Führerschaft was possible pre-eminently in the small organic group 
of the robber band: hence the Noble Outlaw usually appears as the leader of a group 

 
217 Goethe Götz 2005 (1773) : 128 
218 Goethe Götz 2005 (1773) : 129 



 

 
94 

 

of comrades of undying loyalty. Within this society in miniature he is a »natural« 
leader, owing his position neither to hereditary rank alone nor, of course, to popular 
election; his authority is unquestioned, and is as integral a part of his person as his 
commanding voice or his all-seeing, dark, and terrifying eyes.”219 

 

Sie sind Männer ohnegleichen, deren Position von keinem anderen eingenommen 

werden kann. Ihre natürliche Überlegenheit wird nahezu instinktiv erkannt, von 

Verbündeten wie Feinden gleichermaßen, als handle es sich um eine überirdische 

und unübersehbare Qualität.  

Die Entscheidungen von Götz als Noble Outlaw sind absolut, seine Positionen klar, 

und dementsprechend lassen sich alle anderen Personen in dieser Konstellation 

ebenfalls einordnen. Der Knappe Georg bringt es auf den Punkt, indem er sagt: „Ich 

sagte, es gäbe nur zweierlei Leut, brave und Schurken, und ich diente Götz von 

Berlichingen.“220 

Der Rezipient wird sehr schnell mit den unterschiedlichen Bewältigungsstrategien zur 

Konfliktlösung einzelner Figuren konfrontiert. Während Götz einen sehr direkten 

Vorstoß wagt und sowohl an alte Freundschaft als auch ein neues Ehebündnis mit 

Weislingen anzuknüpfen versucht, sind die Strategien desselben und des Bischofs 

völlig andere: So versuchen sie beispielsweise, den Kaiser höchstpersönlich gegen 

Götz aufzubringen. Dabei nutzen sie den Umstand, dass Götz zuvor eine Nürnberger 

Kaufmannsgruppe überfallen hat, die diese Tat nun beim Kaiser anzeigen will221. 

Weislingen empfiehlt dem Kaiser Strenge im Umgang mit Berlichingen und seinem 

Verbündeten Selbitz: 

„Ich halte für nichts tunlicher, wenn Eure Majestät und die Fürsten sich über andern 
unbedeutenden Zwist vereinigen könnten. Es ist mit nichten ganz Deutschland, das 
über Beunruhigung klagt. Franken und Schwaben allein glimmt noch von den Resten 
des innerlichen verderblichen Bürgerkriegs. Und auch da sind viele der Edeln und 
Freien, die sich nach Ruhe sehnen. Hätten wir einmal diesen Sickingen, Selbitz – 
Berlichingen auf die Seite geschafft, das übrige würde bald von sich selbst zerfallen. 
Denn sie sind’s, deren Geist die aufrührische Menge belebt.“222 
 

 
219 Thorslev 1962 : 69 
220 Goethe Götz 2005 (1773) : 116 
221 Vgl. Goethe Götz 2005 (1773) : 121 f. 
222 Goethe Götz 2005 (1773) : 122 



 

 
95 

 

Der Kaiser zögert aufgrund seiner Angewiesenheit auf Götz von Berlichingen und 

seinesgleichen im Kriegsfall, nennt sie sogar „tapfer und edel“223, doch lässt er sich 

schließlich von Weislingen dahingehend beeinflussen, einen Befehl zur 

Gefangennahme zu erlassen: 

„Jetzt wär eine schöne Gelegenheit wider den Berlichingen und Selbitz; nur wollt ich 
nicht, daß ihnen was zu Leid geschehe. Gefangen möchte ich sie haben, und dann 
müßten sie Urfehde schwören, auf ihren Schlössern ruhig zu bleiben und nicht aus 
ihrem Bann zu gehen.“224 
 

Es ist hier sehr offensichtlich, dass selbst der Kaiser – so wenig erfreut er durch die 

Zwistigkeiten innerhalb seines Reiches auch ist – die Tugenden von Götz von 

Berlichingen bemerkt und schätzt. Ihn tapfer und edel zu nennen, markiert ein 

weiteres Mal die Kernqualitäten von Berlichingen, seinen Mut und seine noble 

Gesinnung, durch die er sich von anderen unterscheidet. Nicht nur jene, die Götz 

verpflichtet oder im Rang untergeordnet sind, können diese Merkmale erkennen und 

bewundern, sondern auch derjenige, dem er wiederum zur Treue verpflichtet ist. 

Der Kaiser wird von Goethe als schlecht beraten gezeichnet; es ist Weislingens Intrige 

und dessen nachdrücklichen Empfehlungen, die den Kaiser gegen Götz von 

Berlichingen vorgehen lassen. Er selbst befindet sich in einer schwierigen Position, 

ein großes und historisch bedingt zersplittertes Reich zusammenzuhalten. 

Dementsprechend richtet sich von Berlichingens Zorn nicht gegen den Kaiser selbst, 

als er von dessen Maßnahmen erfährt: 

„Es lebe der Kaiser! […] Das soll unser vorletztes Wort sein, wenn wir sterben! Ich 
lieb ihn, denn wir haben einerlei Schicksal. Und ich bin noch glücklicher als er. Er muß 
den Reichsständen die Mäuse fangen, inzwischen die Ratten seine Besitztümer 
annagen. Ich weiß, er wünscht sich manchmal lieber tot, als länger die Seele eines so 
krüppeligen Körpers zu sein.“225 
 

Wie für den Noble Outlaw typisch, hat auch Götz von Berlichingen folglich keine 

Ambitionen, das ganze System der Feudalherrschaft auszuhebeln. Seine Form von 

Rebellion ist die gegen Ränkespiele und Hofintrigen, die ihm aufgrund seines 

charakterstarken Naturells zuwider sind. Er richtet sich nicht gegen den Kaiser, 

 
223 Goethe Götz 2005 (1773) : 122 f. 
224 Goethe Götz 2005 (1773) : 123 
225 Goethe Götz 2005 (1773) : 141 



 

 
96 

 

sondern lediglich gegen dessen Vertreter und – ganz seinem Typus entsprechend – 

einem als Unrecht wahrgenommenen Befehl.  

Goethe erschafft hier, am Vorabend der Französischen Revolution, in einer Phase, da 

in den europäischen Monarchien und Aristokratien die Zustände bereits deutlich 

bröckeln, ein außergewöhnliches Werk inmitten dieses Spannungsfeldes, indem er 

Götz erst die Losung „Es lebe die Freiheit!“226 sprechen lässt, im nächsten Atemzug 

aber auch: 

„Und wenn die uns überlebt, können wir ruhig sterben. Denn wir sehen im Geist 
unsere Enkel glücklich und die Kaiser unsrer Enkel glücklich. […] Hab ich nicht unter 
den Fürsten treffliche Menschen gekannt, und sollte das Geschlecht ausgestorben 
sein? Gute Menschen, die in sich und ihren Untertanen glücklich waren; die einen 
edeln freien Nachbarn neben sich leiden konnten; und ihn weder fürchteten noch 
beneideten; denen das Herz aufging, wenn sie viel ihresgleichen bei sich zu Tisch 
sahen, und nicht erst die Ritter zu Hofschranzen umzuschaffen brauchten, um mit 
ihnen zu leben. […] Ich erinnere mich zeitlebens, wie der Landgraf von Hanau eine 
Jagd gab, und die Fürsten speisten und das Landvolk all herbeilief, sie zu sehen. Das 
war keine Maskerade, die er sich selbst zu Ehren angestellt hatte. […] Sollten wir nicht 
hoffen, daß mehr solcher Fürsten auf einmal herrschen können? daß Verehrung des 
Kaisers, Fried und Freundschaft der Nachbarn und Lieb der Untertanen der 
kostbarste Familienschatz sein wird, der auf Enkel und Urenkel erbt? Jeder würde 
das Seinige erhalten und in sich selbst vermehren, statt daß sie jetzo nicht 
zuzunehmen glauben, wenn sie nicht andere verderben.“227 
 

Auch hier verdeutlicht sich das von Thorslev als romantische Nostalgie bezeichnete 

Sehnen nach einem längst vergangenen Heldenbegriff. Es ist dementsprechend nicht 

verwunderlich, dass Goethe mit Götz von Berlichingen einen spätmittelalterlichen 

Stoff verarbeitet: 

„[…] in general the Romantic poets turned to literary precedents for their Noble 
Outlaws – to the close of the Middle Ages, to the robber barons of Germany, or the 
border outlaws of England and Scotland. They turned to the last fading days of little 
»organic« societies, to the days of personal loyalties, personal justice, and personal 
heroism, before the rise of the new nationalistic states with their ever increasing 
bureaucracy.”228 
 

 

Wie auch Karl von Moor kommt Berlichingen mit dem Klerus in Berührung. Im 

Gegensatz zu dem Pater, der an Karls Rhetorik scheitert, hat Goethe sich dazu 

entschieden, zwei Kirchenmänner auftreten zu lassen – einer davon in der Funktion 

 
226 Goethe Götz 2005 (1773) : 141 
227 Goethe Götz 2005 (1773) : 141 f. 
228 Thorslev 1962 : 68 



 

 
97 

 

von Berlichingens Gegenspieler, dem Bischof von Bamberg, der einen von 

Berlichingens Knechten gefangen hält und gegen Götz intrigiert. Der Bischof rückt 

zwar im Vergleich zu Weislingen durch dessen persönlicheren Verrat nach und nach 

in die Rolle des sekundären Feindes, wird aber klar über seine Götz nicht 

wohlgesonnene Haltung definiert. 

Als hochrangiger Kirchenfürst ist er weniger in theologische Belange, als in politische 

Streitigkeiten verstrickt. Der Rezipient begegnet ihm in seinem bischöflichen Palast, 

wo er die Nachricht empfängt, dass Weislingen, seine rechte Hand, von Götz 

gefangengenommen wurde229 und schließlich zusammen mit Liebetraut, der für ihn 

etwa die Rolle eines Hofnarren und Boten erfüllt, den Plan ersinnt, wie er die 

Gefolgschaft Weislingens zurückgewinnen kann. Dabei scheut er sich nicht, die 

schöne Witwe Adelheid von Walldorf als Lockmittel einzusetzen230. Obwohl der 

Bischof abgesehen von  seiner Fehde nicht als überaus negativ charakterisiert wird – 

und tatsächlich seine Wut über Weislingens Wortbruch ihm gegenüber als 

nachvollziehbar gezeigt wird231 – so ist doch offensichtlich, dass ihm aufgrund seiner 

gehobenen Position und seiner politischen Verwicklung die instinktive Anerkennung 

für Berlichingens Wesen fehlt. 

Anders sieht es bei Bruder Martin aus, den Berlichingen in einer Herberge im Wald 

trifft. Dieser ruft aus, als er von der Identität seines Gegenübers erfährt: 

„So seid Ihr Götz von Berlichingen! Ich danke dir, Gott, daß du mich ihn hast sehen 
lassen, diesen Mann, den die Fürsten hassen und zu dem die Bedrängten sich 
wenden! […] Laßt mir diese Hand, laßt mich sie küssen!“232 

 

Vorbei ist die Zeit der kompletten absolutistischen Verschränkung von Kirche und 

Krone und der unumstößlichen Legitimierung des hierarchischen Feudalsystems 

durch Gottes Gnaden – im Götz von Berlichingen ist das Problemfeld der 

menschlichen Schwäche bei Personen großer Macht bereits deutlich vorhanden. 

Bruder Martin verehrt Götz für seinen Widerstand gegen tyrannische Fürsten und 

seine Verbundenheit mit dem einfachen Volk. 

 
229 Vgl. Goethe Götz 2005 (1773) : 97 
230 Vgl. Goethe Götz 2005 (1773) : 106 
231 Vgl. Goethe Götz 2005 (1773) : 110 f. 
232 Goethe Götz 2005 (1773) : 81  



 

 
98 

 

Er selbst spürt eine Form des wilden Sehnens und zeigt eine Ahnung von 

kämpferischem Naturell: Der Geistliche hadert nicht nur damit, auf Wein und 

kulinarische Genüsse verzichten zu müssen233, sondern äußert ganz klar: 

 

„Wollte Gott, meine Schultern fühlten Kraft, den Harnisch zu ertragen, und mein Arm 
Stärke, einen Feind vom Pferd zu stechen! – Arme schwache Hand, von jeher 
gewöhnt, Kreuze und Friedensfahnen zu führen und Rauchfässer zu schwingen, wie 
wolltest du Lanze und Schwert regieren! Meine Stimme, nur zu Ave und Halleluja 
gestimmt, würde dem Feind ein Herold meiner Schwäche sein, wenn ihn die Eurige 
überwältigte. Kein Gelübde sollte mich abhalten, wieder in den Orden zu treten, den 
mein Schöpfer selbst gestiftet hat!“234 
 

Martin drückt mit größtem Bedauern die Unmöglichkeit einer solchen Entscheidung 

aus. Berlichingen empfindet für diese Ehrlichkeit und die Begeisterung in seinem 

Gegenüber Respekt und Sympathie. Als Martin zudem noch die Frau als die „Krone 

der Schöpfung“235 bezeichnet, zeigt Berlichingen seine Empathie, indem er bei sich 

murmelt: „Es dauert mich! Das Gefühl seines Standes frißt ihm das Herz.“236. 

Anders als bei Karl ist die Unterredung mit einem Geistlichen für Götz also keine 

schlechte Erfahrung; er trifft vielmehr auf einen weiteren Bewunderer und 

Gleichgesinnten. Als wiederkehrendes Element ist jedoch zu verzeichnen, dass Götz 

als Noble Outlaw mit der Form von Bigotterie hadert, die eher dem Bischof 

zuzuordnen ist, der mehr als weltlicher Fürst auftritt denn als spiritueller Führer. Er 

steht nicht gegen die Kirche, sondern gegen Machtüberschreitungen der intriganten 

Art, will nicht ein ganzes System aushebeln, sehnt sich aber nach persönlicher 

Gerechtigkeit und verfolgt ein nostalgisches Heroenideal, das auf physischer Stärke, 

einem leidenschaftlichen Charakter und einem gewissermaßen genuinen 

Moralkodex aufbaut.  

Ingrid Benecke hat in ihrem Werk Der gute Outlaw (1972) Studien zu dem 

ursprünglichen literarischen Typus aus der Literatur des 13. und 14. Jahrhunderts 

ähnliche Ergebnisse erbracht und fasst zusammen: 

„Der gute Outlaw des 13. Jhs. verkörpert den treuen Vasallen, den erfolgreichen 
Widerstandskämpfer und Überwinder des Bösen im feudalethischen Sinne.“237 

 
233 Vgl. Goethe Götz 2005 (1773) : 78 ff. 
234 Goethe Götz 2005 (1773) : 80 
235 Goethe Götz 2005 (1773) : 81 
236 Goethe Götz 1772 : 81 
237 Benecke 1972 : 132 



 

 
99 

 

 

Der Erfolg ihrer Untersuchungsobjekte grenzt sich jedoch scharf von den Noble 

Outlaws des 18. Jahrhunderts ab. Karl und Götz teilen sich das Schicksal mit vielen 

Beispielen der ihnen verwandten Typen in dem Sinne, dass das Werk mit ihrem Tod 

endet, ja, dass es so enden muss. 

 Ein Bauernaufstand treibt Götz dazu, seinen Schwur, auf seiner Burg zu verweilen, 

zu brechen. Die Bauern drängen ihn dazu, ihr Anführer zu werden, um sie vor den 

hohen Herren zu repräsentieren und ihre Rechte zu verteidigen. Götz nimmt unter 

der Bedingung der Rechtschaffenheit ihres Begehrens und ihrer Methoden an: 

„Warum seid ihr ausgezogen? Eure Rechte und Freiheiten wiederzuerlangen? Was 
wütet ihr und verderbt das Land! Wollt ihr abstehen von allen Übeltaten, und 
handeln als wackere Leute, die wissen, was sie wollen, so will ich euch behülflich sein 
zu euren Forderungen, und auf acht Tag euer Hauptmann sein. […] Und gelobt mir, 
den Vertrag, den ihr mit mir gemacht, schriftlich an alle Haufen zu senden, ihm bei 
Strafe streng nachzukommen.“238 
 

Trotz dieser Rückversicherungen kann Götz nicht verhindern, dass der Mob der 

wütenden Bauern die Burg Miltenberg überfällt und in Brand setzt, woraufhin er sich 

von seiner Aufgabe als Hauptmann lossagt und seinen Burschen Georg aussendet, 

um den Aufständischen seinen Entschluss mitzuteilen239.  Schließlich erreicht ihn die 

Nachricht, dass die Bauern von einem Trupp niedergeschlagen wurden, und begreift, 

dass Georg vermutlich unter den Gefangenen oder Getöteten sein muss240. Er macht 

sich auf, um ihn zu befreien, wird aber in dem Tumult verletzt. 

Erneut zeigt sich, wie beliebt Götz bei allen Ständen und Gruppierungen ist, als er in 

einem Zigeunerlager aufgenommen und dort medizinisch versorgt wird; der 

Zigeunerhauptmann bekennt sogar: „Wer sollte Euch nicht kennen! Götz, unser 

Leben und Blut lassen wir vor Euch.“241, und fährt mit seinen Männern fort, Götz vor 

seinen Verfolgern zu beschützen. 

Götz kommentiert diese als paradox empfundene Situation mit den Worten: „O 

Kaiser! Kaiser! Räuber beschützen deine Kinder. […] Die wilden Kerls, starr und 

treu!“242 und schließt sich trotz seiner Verletzungen dem Kampf an. Sie alle können 

 
238 Goethe Götz 2005 (1773) : 160 
239 Vgl. Goethe Götz 2005 (1773) : 163 
240 Vgl. Goethe Götz 2005 (1773) : 164 
241 Goethe Götz 2005 (1773) : 166 
242 Goethe Götz 2005 (1773) : 166 



 

 
100 

 

jedoch nicht verhindern, dass der Trupp der Bündischen siegt, ein Blutbad anrichtet 

und Götz gefangen nimmt. 

Die Antwort der Obrigkeit auf den Aufstand sind drakonische Strafen, Lerse spricht 

von „unerhörten Exekutionen“243, davon, dass die Menschen „lebendig verbrannt, zu 

Hunderten gerädert, gespießt, geköpft, geviertelt“244 würden. 

Der verwundete und inhaftierte Götz hat indes jeglichen Lebensmut verloren. Selbst 

die Pflege und der Beistand seiner Frau können ihn nicht aufrichten. Er klagt: 

„Suchtest du den Götz? Der ist lang hin. Sie haben mich nach und nach verstümmelt, 
meine Hand, meine Freiheit, Güter und guten Namen. Mein Kopf, was ist an dem?“245 
 

Anders als bei den Outlaws des Mittelalters gibt es hier keine Rückkehr eines 

besseren Monarchen oder die Erkenntnis des Herrschers, er müsste aufgrund des 

edelmütigen Charakters seines über die Stränge schlagenden Vasallen intervenieren. 

Stattdessen scheitert Götz an der Diskrepanz seiner idealisierten Vorstellung einer 

gerechten Welt und der Realität, in der er sich befindet. Dabei ist nicht außer Acht zu 

lassen, dass er Recht und Unrecht komplett egozentrisch definiert und mit der 

Überzeugung auftritt, dass seine heroische Grunddisposition, seine körperliche 

Überlegenheit und seine lodernde Willensstärke genug Gründe sind, um bestehende 

Regeln für ihn unwirksam zu machen. Er bewegt sich stets innerhalb seines eigenen 

moralischen Kodex und priorisiert diesen im Vergleich zu bestehenden Gesetzen und 

Verpflichtungen.  

Somit empfindet er keine Reue ob seiner Taten, als er in seiner Zelle im Sterben liegt. 

Trotzdem begegnet der Rezipient einem veränderten Götz, der des Kampfes müde 

erscheint. Seine Resignation wird dabei nicht als Aufgeben gezeigt, sondern als das 

unvermeidliche Scheitern an einer ungerechten und grausamen Gesellschaft. „Stirb, 

Götz – Du hast dich selbst überlebt, die Edeln überlebt.“246, so spricht er zu sich selbst, 

als er von dem Tod des jungen Georg erfährt. In den Momenten seines eigenen 

Ablebens zeigt sich, dass der Noble Outlaw trotz seiner Lautstärke, seiner 

Extraversion und seiner larger-than-life-Attitüde ein ebenso empfindsam gestalteter 

 
243 Goethe Götz 2005 (1773) : 168 
244 Goethe Götz 2005 (1773) : 168 
245 Goethe Götz 2005 (1773) : 172 
246 Goethe Götz 2005 (1773) : 175 



 

 
101 

 

Typus wie der Man of Feeling ist. Die dunkle Seite des Typus, die diesen ebenfalls in 

Richtung Tod drängt, wird über die in den Stunden seines Sterbens einsetzende 

Melancholie unterstrichen: 

„Er war der beste Junge unter der Sonne und tapfer. – Löse meine Seele nun. – Arme 
Frau. Ich lasse dich in einer verderbten Welt. Lerse, verlaß sie nicht. – Schließt eure 
Herzen sorgfältiger als eure Tore. Es kommen die Zeiten des Betruges, es ist ihm 
Freiheit gegeben. Die Nichtswürdigen werden regieren mit List, und der Edle wird in 
ihre Netze fallen. […] Gebt mir einen Trunk Wasser! – Himmlische Luft – Freiheit! 
Freiheit!“247 

 

Freiheit, das wird Götz’ letztes Wort – und gleichzeitig spricht er eine unheilvolle 

Prophezeiung über die kommenden Zeiten aus. Goethe lässt Götz als sich dessen 

bewusst erscheinen, dass er am Ende deiner Ära und einer unabwendbaren 

Veränderung entgegen steht. 

Thorslev merkt an: 

„There are of course individual villains in the drama – Götz’s treacherous friend 
Weislingen, or the Bishop of Bamberg – but the real villain of the piece is nothing 
more than »bureaucracy.« The Emperor himself is a sympathetic character (one is 
reminded of Robin Hood and Richard Coeur de Lion), but his good intentions are 
constantly frustrated by the corruption and inefficiency of the courts, and above all 
the shortsightedness and selfishness of the petty princes who come between the 
Emperor and his just decrees”248 

 

Götz resümiert: 

„Wen Gott niederschlägt, der richtet sich selbst nicht auf. Ich weiß am besten, was 
auf meinen Schultern liegt. Unglück bin ich gewohnt zu dulden. Und jetzt ist’s nicht 
Weislingen allein, nicht der Tod des Kaisers und meine Wunden – es ist alles 
zusammen. Meine Stunde ist kommen. Ich hoffte, sie sollte sein wie mein Leben. Sein 
Wille geschehe!“249 

 

Er bittet daraufhin, in den Garten des Gefängnisses gebracht zu werden, was man 

ihm auch gewährt. Zwei kleine Aspekte werden dabei verdeutlicht: Zum Einen sucht 

er, dem Man of Feeling oder sogar dem Child of Nature ähnlich, den Kontakt zur Natur 

im letzten Moment seines Lebens. Der freie Himmel über ihm symbolisiert direkt die 

rohe und ursprüngliche Kraft des Noble Outlaw, die sich von irdischen Ketten und 

Mauern nicht dauerhaft halten lässt. So ist es nur der Tod, nur Gott, nur das 

 
247 Goethe Götz 2005 (1773) : 175 
248 Thorslev 1962 : 71 
249 Goethe Götz 2005 (1773) : 173 



 

 
102 

 

überirdische Schicksal, das ihn letztendlich überwindet und gleichzeitig ultimativ 

befreit: Sein Tod ist schlussendlich nicht die unvermeidliche Niederlage am Ende 

seines Lebens, sondern das Sprengen weltlicher Ketten. Auf seinen Ausruf 

„Freiheit“250 antwortet seine Frau nämlich: „Nur droben, droben bei dir. Die Welt ist 

ein Gefängnis.“251 und sein treuer Gefährte Lerse erhält das Schlusswort des Stücks 

mit der warnenden Botschaft: „Wehe der Nachkommenschaft, die dich verkennt!“252. 

Während Karl von Moor seinen Entschluss, sich auszuliefern und zu sterben, um 

jemand Bedürftigem das Kopfgeld zu geben, fast mit einer gewissen zynischen 

Lässigkeit trifft, ist Götz von Berlichingens Tod von einer schwermütigen Imposanz. 

Das Bild des im Garten dahinscheidenden Götz, umgeben von den ihm verbliebenen 

Getreuen und seiner Frau, fügt sich nahtlos in die evozierte Impression eines 

frühzeitlichen Helden ein, für den die irdische Welt nur die Zwischenstation zur 

Unsterblichkeit war.  

 

Mit einem dritten Beispiel kann eine spannende Nuance des Noble Outlaw vorgestellt 

werden: d’Artagnan, der Protagonist des 1844 erschienenen Abenteuerromans Die 

drei Musketiere aus der Feder von Alexandre Dumas. Die Erzählung folgt den 

Erlebnissen des jungen Gascogners, der 1625 seine Heimat verlässt, um in Paris 

Mitglied der Garde der Musketiere des Königs zu werden, und dabei die Freundschaft 

der außergewöhnlichen drei Freunde Athos, Porthos und Aramis gewinnt.  

Dumas hat seinen Protagonisten lose auf der von Gatien de Courtilz de Sandras 

veröffentlichten Biografie des 1673 verstorbenen Charles de Batz de Castelmore 

aufgebaut, der selbst als Graf d’Artagnan bekannt war.  

D’Artagnan erscheint in Dumas’ Werk stark fiktionalisiert und hat durch die 

zahlreichen Adaptationen sein realhistorisches Vorbild an Bekanntheit weitgehend 

überflügelt.  

Wenn der Roman – in diesem Fall in der deutschen Übersetzung von August Zoller 

aus dem Jahr 1845, durchgesehen und neu bearbeitet von Michael Adrian – genauer 

betrachtet wird, so ist eine klare Aussage, die a priori getroffen werden kann, dass 

 
250 Goethe Götz 2005 (1773) : 175 
251 Goethe Götz 2005 (1773) : 175 
252 Goethe Götz 2005 (1773) : 175 



 

 
103 

 

Alexandre Dumas es aufs Vortrefflichste versteht, seinem Abenteuerroman durch 

eine fortwährende schillernde Überzeichnung seiner Figuren eine satirische 

Raffinesse zu verleihen. Mit einer Entstehungsphase in den frühen 1840er Jahren 

trifft Die drei Musketiere als einziges der drei für den Noble Outlaw ausgewählten 

Werke einen postrevolutionären und postnapoleonischen Zeitraum, immerhin mehr 

als ein halbes Jahrhundert nach der Französischen Revolution. Vier Jahre später wird 

in Frankreich die Zweite Französische Republik nach Absetzung des sog. Bürgerkönigs 

Louis-Philippe von Orléans ausgerufen und mit Louis Napoléon Bonaparte ein Neffe 

des ehemaligen Kaisers zum Staatspräsidenten gewählt. 

Dementsprechend liest sich Die drei Musketiere gewissermaßen losgelöst von den 

zeitgenössischen politischen Verwicklungen und zeigt dennoch einen ganz neuen 

literarischen Umgang mit den Spannungsfeld royaler Autorität gegenüber 

individuellen Subjekten. 

Dem Leser wird der junge d’Artagnan dabei von dem auktorialen Erzähler 

folgendermaßen vorgestellt: 

 

„Ein junger Mann … entwerfen wir sein Porträt mit einem Federzug: Man denke sich 
Don Quijote mit achtzehn Jahren, Don Quijote ohne Bruststück, ohne Panzerhemd 
und ohne Beinschienen; Don Quijote in einem wollenen Wams, dessen blaue Farbe 
sich in eine unbestimmbare Nuance von Weinhefe und Himmelblau verwandelt 
hatte. Langes, braunes Gesicht, hervorspringende Backenknochen (ein Zeichen von 
Schlauheit), außerordentlich stark entwickelte Kiefermuskeln – ein untrügliches 
Zeichen, an dem der Gascogner selbst ohne Barett zu erkennen ist, und unser junger 
Mann trug ein mit einer Art von Feder verziertes Barett; der Blick offen und 
intelligent; die Nase gebogen, aber fein gezeichnet; zu groß für einen Jüngling, zu 
klein für einen gestandenen Mann, würde ihn ein ungeübtes Auge für einen 
reisenden Pächtersohn gehalten haben, hätte er nicht den langen Degen getragen, 
der ihm, an einem ledernen Wehrgehänge befestigt, beim Gehen an die Waden 
schlug und an das struppige Fell seines Pferdes, wenn er ritt.“253 
 

D’Artagnan stammt aus einer angesehenen, doch ländlich lebenden Familie, die, laut 

seines Vaters eigenen Worten, eine Ehre besitzt, auf die sie aufgrund ihres „alten 

Adels Anspruch“254 hat. Der junge Mann wird von seinen Eltern entlassen, um seinen 

Traum zu verwirklichen, Musketier in Paris zu werden. Neben einem Pferd von 

ungewöhnlicher Farbe erhält er von seinem Vater auch den Rat, lediglich vom König 

 
253 Dumas 2016 (1844) : 10 
254 Dumas 2016 (1844) : 11 



 

 
104 

 

und Kardinal alles zu erdulden, ansonsten aber die kleinste Beleidigung als 

Ehrverletzung und somit Anlass für ein Duell zu nehmen255. Er erhält außerdem ein 

Empfehlungsschreiben seines Vaters an Monsieur de Tréville, den Hauptmann der 

Musketiere, „das heißt Anführer einer Legion von Cäsaren, die der König sehr hoch 

achtet und der Kardinal fürchtet, der sich sonst bekanntlich vor nichts zu fürchten 

pflegt“256. 

Somit ist es nicht verwunderlich, dass d’Artagnan auf seiner Reise des Öfteren in 

Streit gerät, darunter auch mit dem späteren sekundären Antagonisten, dem Comte 

de Rochefort257. Selbst seine ersten Begegnungen mit seinen späteren besten 

Freunden führen alle zu einem Duell am gleichen Tag im Abstand von jeweils einer 

Stunde258. D’Artagnan zeigt sich dabei im Gegensatz zu dem hitzköpfigen 

Temperament, das ihn erst in diese Lage gebracht hat, als ehrenhaft und galant: 

 

„»Und nun, da Ihr beisammen seid, meine Herren«, sagte d’Artagnan, »erlaubt mir, 
meine Entschuldigungen vorzubringen.« 
Bei dem Wort Entschuldigungen zog eine Wolke über die Stirn von Athos; ein 
hochmütiges Lächeln glitt über die Lippen von Porthos, und ein verneinendes Zeichen 
war die Antwort von Aramis. 
»Ihr versteht mich nicht, meine Herren«, sagte d’Artagnan mit hochgestrecktem 
Haupt, auf dem in diesem Augenblick ein Sonnenstrahl spielte, der die feinen, kühnen 
Linien vergoldete. »Ich bitte Euch um Vergebung, falls ich nicht imstande sein sollte, 
meine Schuld bei allen dreien abzutragen; denn Monsieur Athos hat das Recht, mich 
zuerst zu töten, was Eurer Schuldforderung, Monsieur Porthos, viel von ihrem Wert 
nimmt und die Eure, Monsieur Aramis, beinahe null und nichtig macht. Und nun, 
meine Herren, noch einmal, entschuldigt mich, aber nur in diesem Sinne. Et en 
garde!« 
Nach diesen Worten zog d’Artagnan mit der ritterlichsten Geste, die sich denken 
lässt, seinen Degen.“259 
 

 

Bevor ihr Duell jedoch stattfinden kann, werden sie von den Männern des Kardinals 

unter der Führung eines Monsieur de Jussac unterbrochen. Jener will Athos, Porthos 

 
255 Vgl. Dumas 2016 (1844) : 10 f. 
256 Dumas 2016 (1844) : 12 
257 Vgl. Dumas 2016 (1844) : 13 ff.  
258 Vgl. Dumas 2016 (1844) : 67 
259 Dumas 2016 (1844) : 68 



 

 
105 

 

und Aramis mit einem Verweis auf das Duellverbot verhaften, gestattet d’Artagnan 

aber, den Schauplatz unbeschadet zu verlassen260. D’Artagnan hat andere Absichten: 

 
„Dieser kurze Augenblick genügte für d’Artagnan, seinen Entschluss zu fassen. War 
dies eines von den Ereignissen, die über das Leben eines Menschen entscheiden, so 
war eine Wahl zwischen dem König und dem Kardinal zu treffen, und hatte er 
gewählt, so musste er dabei bleiben. Wenn er sich schlug, beging er einen 
Ungehorsam gegen das Gesetz, setzte seinen Kopf aufs Spiel und machte sich mit 
einem Mal einen Minister zum Feind, der mächtiger war als der König selbst. Dies 
begriff der junge Mann, und wir haben zu seinem Lobe zu erwähnen, dass er nicht 
eine Sekunde zögerte. Er wandte sich an Athos und seine Freunde und sagte:  
»Ich habe an Euren Worten, wenn es erlaubt ist, etwas auszusetzen. Ihr sagtet, Ihr 
wäret nur zu dritt, doch mir scheint, wir sind unser vier.« 
»Ihr gehört ja nicht zu uns«, sprach Porthos. 
»Allerdings«, entgegnete d’Artagnan, »wenn man vom Gewand ausgeht, aber nicht, 
wenn man vom Gemüt ausgeht. Mein Herz ist das eines Musketiers, das fühle ich 
wohl, meine Herren, und es reißt mich fort.«“261 

 

Hierbei ist interessant, dass d’Artagnan seine Entscheidung, Widerstand gegen die 

Männer des Kardinals zu leisten, emotional begründet. Er spricht von seinem Herzen, 

das ihn, seiner Meinung nach, im Geiste bereits zu einem Musketier macht. Die 

Verpflichtung zur Ehre ist für d’Artagnan etwas Instinktives und nicht an Edikte 

gebunden; es gibt für ihn einen übergeordneten Sinn der Ritterlichkeit, der auch 

Wirksamkeit zeigt, wenn nach ihm zu handeln die Feindschaft mit dem gefährlichen 

Kardinal nach sich zieht. Viel mehr noch; er muss seinem Herzen folgen, das intuitiv 

und von Zweifeln befreit einen deutlichen Kurs vorgibt.  

Sein Kampfstil macht seiner geistigen Haltung alle Ehre: 

 
„Das Herz des jungen Gascogner schlug, dass es ihm beinahe die Brust zersprengte, 
nicht aus Furcht, von der Gott sei Dank keine Rede sein konnte, sondern aus Eifer. Er 
kämpfte wie ein wütender Tiger, drehte sich zehnmal um seinen Gegner und 
wechselte zwanzigmal seine Stellung und seinen Platz. […] Jussac wollte der Sache 
ein Ende machen und führte mit einem Ausfall, bei dem er fast zu Boden ging, einen 
furchtbaren Hieb nach seinem Gegner. Aber dieser parierte, und während Jussac sich 
wieder erhob, wand er sich schlangengleich unter seinem Stahl hindurch und stieß 
ihm den Degen durch den Leib. Jussac fiel wie eine träge Masse zu Boden.“262 

 

 
260 Vgl. Dumas 2016 (1844) : 70 
261 Dumas 2016 (1844) : 70 
262 Dumas 2016 (1844) : 71 f. 



 

 
106 

 

D’Artagnan mangelt es aufgrund seiner Jugend zwar an Erfahrung, doch macht er dies 

durch seine Agilität und seinen Mut wett.  

Dieses Duell und sein Verhalten reichen aus, um ihm bei den drei Musketieren viel 

Ansehen und Bewunderung einzubringen und ihn für ihre Freundschaft zu 

qualifizieren.  

D’Artagnan unterscheidet sich damit ein wenig von den bereits besprochenen Noble 

Outlaws, da er sich in Gesellschaft dreier ebenfalls herausragender Männer befindet. 

Karl von Moor und Götz von Berlichingen sind zentrale Strahlfiguren, an denen alle 

anderen Charaktere sich zu messen versuchen. Alexandre Dumas hat aber ein Werk 

geschaffen, in dem eine Vielzahl von außergewöhnlichen Figuren interagieren, für 

deren Beschreibung Superlative gerade gut genug sind. D’Artagnan zeichnet sich im 

Vergleich zu ihnen durch seine angeborene und damit fast übernatürliche Disposition 

zur Galanterie und zum leidenschaftlichen Kampf aus. Er ist von Paris noch gänzlich 

unverfälscht, strebt nicht nach der Karriere als Musketier, um sich zu bereichern, 

sondern weil es für ihn keinen anderen Weg gibt als dem König in dessen persönlicher 

Garde zu dienen. 

D’Artagnan wird in der darauffolgenden Zeit zu einem festen Mitglied der 

Freundesgruppe, aber noch nicht in das Korps der Musketiere aufgenommen. 

Diese natürliche Vortrefflichkeit wird von den Personen um ihn herum mit beinahe 

sofortiger Wirkung wahrgenommen: 

 

„»Der Gascogner ist voller kluger Gedanken«, sagte Porthos mit Bewunderung. 
»Ich höre ihm gerne zu«, versetzte Athos, »sein Patois ergötzt mich.« 
[…] 
»Porthos«, sprach Aramis, »Athos hat es dir bereits gesagt, dass du ein Einfaltspinsel 
bist, und ich schließe mich dem an. D’Artagnan, du bist ein großer Mann, und wenn 
du einmal in Monsieur de Trévilles Position bist, so bitte ich um deine Protektion für 
eine Abtei.«“263 
 

 Nicht nur seine Gefährten erkennen d’Artagnans Charakter und Talente, sondern 

auch andere Figuren innerhalb kürzester Zeit. So gewinnt er im Handumdrehen das 

Vertrauen der Krämerin der Königin, Madame Constance Bonacieux, die sich im 

 
263 Dumas 2016 (1844) : 122 ff. 



 

 
107 

 

Dienste ihrer Herrin in eine gefährliche Lage gebracht hat und von den Männern des 

Kardinals bedrängt wird, vor denen d’Artagnan sie rettet264: 

 

„»Und wenn ich Euch dieses Losungswort gebe«, sprach sie, »würdet Ihr es wohl 
vergessen, sobald Ihr Euch desselben bedient hättet?« 
»Bei meiner Ehre, so wahr ich ein Edelmann bin«, sagte d’Artagnan in einem Ton, der 
keinen Zweifel an seiner Aufrichtigkeit zuließ. 
»Gut, ich glaube Euch, Ihr seht aus wie ein braver junger Mann. Überdies ist Euer 
Glück vielleicht die Folge Eurer Ergebenheit.«“265 

 

 

Königin Anna hat sich in eine beginnende emotionale Affäre mit dem Herzog von 

Buckingham verstrickt und diesem als Liebespfand ein Set Diamantnadeln 

überlassen266, das sie als Geschenk von ihrem Gatten erhalten hatte. Der Kardinal, 

der das Zerwürfnis der Eheleute wünscht, um die Position des Königshauses zu 

schwächen, erfährt von der Verbindung und ermutigt den König dazu, von der 

Königin das Tragen jener Diamantnadeln bei einer öffentlichen Festlichkeit zu 

verlangen267, um ihre Untreue aufzudecken und sie bloßzustellen. Einzig und allein 

Madame Bonacieux ist der Königin als Freundin geblieben, nachdem ein Großteil 

ihrer Hofdamen bereits vom Kardinal entfernt wurden, sodass diese die Gefahr auf 

sich nimmt, ihrer Herrin helfen zu wollen. Sie betraut d’Artagnan und seine drei 

Freunde damit, nach England zu reisen, um Buckingham um die rechtzeitige 

Rückgabe der Diamantnadeln zu ersuchen. 

George Villiers, der Herzog von Buckingham, „Liebling zweier Könige, im Besitz eines 

Millionenvermögens, allmächtig in einem Reich, das er je nach Lust und Laune in helle 

Aufregung versetzte“268,  wird ebenfalls als eine schillernde und herausragende 

Persönlichkeit und als außergewöhnlicher Mann gezeichnet, der trotz seiner 

mannigfaltigen Feinde und seiner schwierigen Position Mut zeigt. Seine 

Abenteuerlust und die Liebe zum Romantischen werden als „eine der 

hervorstechendsten Seiten seines Charakters“269 bezeichnet. Weiter noch: Er sei 

 
264 Vgl. Dumas 2016 (1844) : 130 ff. 
265 Dumas 2016 (1844) : 135 
266 Vgl. Dumas 2016 (1844) : 168 
267 Vgl. Dumas 2016 (1844) : 214 
268 Dumas 2016 (1844) : 161 
269 Dumas 2016 (1844) : 161 



 

 
108 

 

„überzeugt, dass die Gesetze, die andere beherrschen, ihn nicht erreichen 

konnten“270. 

Buckinghams Darstellung erhält aber eine negative Konnotation durch seine 

Beziehung zur Königin: 

„So war es ihm gelungen, sich wiederholt der schönen und stolzen Anna von 
Österreich zu nähern und durch die Macht der Verblendung ihre Liebe zu 
gewinnen.“271 
 

Der Kontrast zu d’Artagnan wird wiederholt erzeugt. Dieser besitzt kaum Geld trotz 

der adligen Abstammung seiner Familie, wird aber sofort als offen, integer und direkt 

wahrgenommen. Seine Nobilität ist eine echte, eine wahrhaftige, die ihn in ein enges 

Beziehungsgeflecht einbindet, weil die Figuren um ihn herum darauf positiv 

reagieren. Beim Herzog von Buckingham wird hingegen von Verblendung 

gesprochen, von einem Trugbild seiner Macht und seines Reichtums.  

Als d’Artagnan im Auftrag der Königin schließlich in London vor ihm steht, kann selbst 

dieser exaltierte Aristokrat nicht umhin, d’Artagnans Qualitäten zu sehen: 

„Während der Herzog dieser Erzählung lauschte, die mit der größten Einfachheit 
vorgetragen wurde, schaute er d’Artagnan erstaunt an, als könne er nicht begreifen, 
wie er so viel Mut, so viel Klugheit, so viel Ergebenheit mit einem Gesicht 
zusammenbringen sollte, das kaum zwanzig Jahre andeutete.“272 

 

D’Artagnan exemplifiziert also eine Qualität, die wie bei Götz von Berlichingen oder 

bei Karl von Moor von anderen unmittelbar wahrgenommen wird, selbst von denen, 

die rangmäßig über ihm stehen. Dem Rezipienten mag durch die Vielzahl der als 

tapfer und kühn beschriebenen Charaktere d’Artagnan als Noble Outlaw weniger ins 

Auge stechen als Karl oder Götz, doch sprechen die Reaktionen dieser anderen 

Figuren für sich.  

Spannend ist auch, in welche Konfliktsituation Dumas d’Artagnan und die Musketiere 

einbaut. Die drei Autoritätspersonen, die im Werk Macht und Einfluss ausüben, sind 

der König, die Königin und ganz besonders der Kardinal Richelieu. Für den Leser wird 

hier die zeitliche Differenz des Entstehungszeitpunkts des Werkes besonders im 

Verhältnis zum Götz von Berlichingen verdeutlicht, wo der Kaiser trotz des direkten 

 
270 Dumas 2016 (1844) : 161 
271 Dumas 2016 (1844) : 162 
272 Dumas 2016 (1844) : 262 



 

 
109 

 

Auftretens eine entrückte und distanzierte Position einnimmt. Er ist weniger Person 

als Funktion. Jetzt, im postrevolutionären Frankreich, sieht das bei den drei 

mächtigsten Menschen der Erzählung anders aus.  

Auf ihre herausragende Stellung werden der Leser und d’Artagnan auf den ersten 

Seiten durch dessen Vater hingewiesen, der seinen Sohn ermahnt: 

 
„Um deiner selbst und der deinigen willen – unter den deinigen verstehe ich deine 
Verwandten und deine Freunde – dulde nie etwas, außer von dem Herrn Kardinal 
und vom König. Durch seinen Mut, höre wohl, nur durch seinen Mut macht ein 
Edelmann heutzutage sein Glück.“273 

 

Dass seine wahre Loyalität dem König gehört, wurde schon im Vorfeld gezeigt, als 

d’Artagnan diese Entscheidung trifft, zur Waffe gegen die Männer des Kardinals zu 

greifen. Auch der als sehr positiv charakterisierte, tapfere Hauptmann Tréville hegt 

eine offenkundige Abneigung gegen den Kardinal, sodass dieser früh als potentieller 

Antagonist eingeführt wird. 

Dessen physische Darstellung sorgt dabei für einige Überraschungen: 

 

„Vor dem Kamin stand ein Mann von mittlerer Gestalt, stolzer, hochmütiger Miene, 
mit durchdringenden Augen, breiter Stirn und eingefallenem Gesicht, das durch 
Schnurr- und Knebelbart noch länger wurde. Obwohl er erst sechs- oder 
siebenunddreißig Jahre alt sein mochte, so waren doch Haupthaar, Schnurrbart und 
Knebelbart schon am Ergrauen. Dieser Mann trug zwar keinen Degen, sah aber ganz 
wie ein Soldat aus, und seine büffelledernen, noch leicht mit Staub bedeckten Stiefel 
deuteten an, dass er an diesem Tag bereits geritten war. 
Dieser Mann war Armand-Jean Duplessis, Kardinal von Richelieu,  nicht, wie man ihn 
uns gerne darstellt, hinfällig wie ein Greis, leidend wie ein Märtyrer, mit 
gebrochenem Körper, erloschener Stimme, in einem großen Lehnstuhl begraben, 
lebendig nur durch die Kraft seines Genies und den Kampf mit Europa, einzig und 
allein durch die ewige Tätigkeit seines Geistes aufrechterhaltend: sondern so, wie er 
in Wirklichkeit zu dieser Zeit war, das heißt ein galanter Kavalier von aufrechter 
Haltung, dessen körperliche Kräfte zwar schon nachließen, der aber von jener 
moralischen Kraft getragen wurde, die ihn zu einem der außerordentlichsten 
Menschen machte, die je gelebt haben […].“274 

 

Der Kirchenfürst ist also viel mehr weltlicher Herrscher als Theologe. 

Er reiht sich damit in die Liste der außergewöhnlichen Charaktere des Werkes ein, 

seine Konnotation ist aber von Anfang an zwiespältig. So sagt beispielsweise Athos 

 
273 Dumas 2016 (1844) : 11 
274 Dumas 2016 (1844) : 181 



 

 
110 

 

als Lob zu d’Artagnan, als jener ihm vor ihrem geplanten Duell anbietet, mit ihm einen 

Heilbalsam zu teilen, um eine bereits vorhandene Wunde zu versorgen: 

 

„»Bei Gott, mein Herr«, sagte Athos, »das ist ein Vorschlag, der mir gefällt. Nicht dass 
ich ihn annehmen würde, aber auf eine Meile erkennt man daran den Edelmann. So 
sprachen und handelten die Tapfern in der Zeit Karls des Großen, nach denen sich 
jeder Kavalier zu bilden suchen muss. Leider befinden wir uns nicht mehr in der Zeit 
dieses großen Kaisers. Wir leben in der Zeit des Herrn Kardinals […].“275 

 

Nicht nur wird d’Artagnans charakterliche Tugend in den Kontext althergebrachter 

Helden gesetzt, sondern der Kardinal antithetisch als Marker für den Niedergang 

dieser Kultur und Gepflogenheiten verwendet. Sein militärisch geprägtes und 

weltliches Erscheinungsbild erinnert in der Kombination mit den als eingefallen 

beschriebenen Gesichtszügen demnach eher an den Gothic Villain, der niemals ein 

lächerlicher, sondern stets ein bedrohlicher Gegner ist. Dabei sind es jedoch nicht 

seine beachtlichen Erfolge in Kriegsdingen, die veranschaulicht werden, sondern 

mehr sein manipulatives Talent: 

 

„So geringfügig der Sieg auch war, den er über einen so gewöhnlichen Menschen wie 
Bonacieux davongetragen hatte, so erfreute sich der Kardinal doch für einen 
Augenblick an ihm; aber sogleich, als wäre ihm ein neuer Gedanke gekommen, 
spielte ein Lächeln um seine Lippen, und er sagte, indem er dem Krämer die Hand 
reichte:  
»Steht auf, mein Freund, Ihr seid ein braver Mann.« 
»Der Kardinal hat meine Hand berührt! Ich habe die Hand des großen Mannes 
berührt!«, rief Bonacieux. »Der große Mann hat mich seinen Freund genannt.« 
»Ja, mein Freund, ja«, sprach der Kardinal mit dem väterlichen Ton, den er zuweilen 
anzunehmen wusste, von dem aber nur diejenigen getäuscht wurden, die ihn nicht 
kannten, »und da man Euch ungerechterweise in Verdacht gehabt hat, so verdient 
Ihr eine Entschädigung. Nehmt diesen Sack mit hundert Goldmünzen und vergebt 
mir.«“276 

 

Diese Fähigkeiten setzt der Kardinal geschickt ein, selbst gegen den König und die 

Königin, die als anderer Machtpol innerhalb des Werkes auftreten, sich aber über ihre 

literarische Funktion als distanzierter Herrschertypus erhoben haben und individuelle 

menschliche Charaktere sind. 

 
275 Dumas 2016 (1844) : 65 
276 Dumas 2016 (1844) : 188 



 

 
111 

 

So schreibt Dumas: 

 
„Die Vorurteile des Königs gegenüber der Königin, vom Kardinal, der in dieser 
Hinsicht Frauen viel stärker misstraut als Männern, geschickt genährt, waren 
bekannt. Eine der bedeutendsten Ursachen dieser Vorurteile war die Freundschaft 
Annas von Österreich mit Madame de Chevreuse. Diese beiden Frauen bereiteten 
ihm mehr Unruhe als die Kriege mit Spanien, die Streitigkeiten mit England und seine 
finanziellen Verlegenheiten. In seinen Augen und nach seiner Überzeugung stützte 
Madame de Chevreuse die Königin nicht nur in ihren politischen Intrigen, sondern 
auch, was ihn noch viel mehr quälte, in ihren Liebeshändeln. 
Beim ersten Wort des Kardinals, dass Madame de Chevreuse, die man an ihrem 
Verbannungsort Tours glaubte, nach Paris gekommen sei und der Polizei zum Trotz 
fünf Tage hier verweilt habe, bekam der König einen Wutanfall. Obwohl er launisch 
und untreu war, wollte der König »Ludwig der Gerechte« und »Ludwig der Keusche« 
heißen.“277 

 

Die Beziehungsprobleme des königlichen Ehepaars werden auf beinahe satirische 

Weise mit den politischen Verwicklungen verknüpft; diese interpersonelle 

Privatangelegenheit gewinnt durch die Stellung der Beteiligten Gewicht und zeigt sich 

als Dynamit auf multinationaler Ebene. Der König erscheint hier als recht kurzsichtig 

und bereit, sich trotz seiner Abneigung gegen den Kardinal von jenem gegen die 

Königin aufbringen zu lassen. 

Anna von Österreich wird nicht umsonst häufig im Werk wie in der Realität mit 

diesem Titel verbunden, zeigt er doch ihre eigenständige politische Position aufgrund 

ihrer royalen und fremdländischen Herkunft. Als Tochter von Philipp III. von Spanien 

und Margarete von Österreich ist sie gleichermaßen eine spanisch-portugiesische 

Infantin und Erzherzogin von Österreich aus dem Hause Habsburg, und damit die 

ältere Schwester des spanischen Königs Philipp IV.  

Als durch das Wirken des Kardinals ein Brief an ihren Bruder entdeckt wird, in dem 

sie ihren Bruder und den Kaiser von Österreich auffordert, „so zu tun, als würden sie, 

verletzt durch die Politik Richelieus, der sich unablässig mit der Erniedrigung des 

Hauses Österreich beschäftigte, Frankreich den Krieg erklären und sodann als 

Friedensbedingung die Entfernung des Kardinals zu fordern[…]“278, und dieser Brief 

ihr in einer übergriffigen Untersuchung entwendet wird, sieht sich Anna in größter 

Gefahr.  

 
277 Dumas 2016 (1844) : 192 f. 
278 Dumas 2016 (1844) : 210 



 

 
112 

 

Sie erfährt durch den Erzähler und durch die Musketiere ungewöhnlich viel Empathie, 

trotz ihrer keimenden Affäre mit Buckingham und diesen politischen Verstrickungen, 

die beide nicht weniger als Hochverrat gegen ihren König sind: 

 

„Der Stolz der Frau und die Würde der Königin waren so grausam verletzt worden, 
dass sie sich nicht sofort von diesem Schlag erholen konnte. Doch ließ sie sich von 
ihren Frauen bereden und erweckte den Eindruck, als wollte sie allmählich vergessen. 
Der König nutzte den ersten Moment eines Entgegenkommens, um ihr zu sagen, er 
gedenke ein Fest zu geben. 
Ein Fest war etwas so seltenes für die arme Anna von Österreich, dass bei dieser 
Ankündigung, wie es der Kardinal vorhergesagt hatte, die letzte Spur ihres Grolls 
wenn nicht aus ihrem Herzen, so doch aus ihrem Gesicht verschwand.“279 

 

Im Gegensatz zu der weiblichen Antagonistin, Mylady de Winter, die eine verurteilte 

Verbrecherin und Spionin des Kardinals ist, fällt die Königin nicht in eine klare 

Typisierung weiblicher Charaktere. Trotz ihrer Schönheit und der sich anbahnenden 

Affäre fällt ihr nicht die Rolle einer wollüstigen Verführerin zu. Stattdessen wird die 

Einsamkeit im fremden Land und in der von Anschuldigungen durch den König 

geprägten Ehe in den Vordergrund gestellt. 

Auch die anderen Charaktere empfinden einen drohenden oder vollzogenen 

Ehebruch nicht als stark problematisch. D’Artagnan lernt Aramis – den theologisch 

gewandtesten seiner baldigen neuen Freunde – kennen, als diesem ein besticktes 

Taschentuch einer hochrangigen und verheirateten Dame aus der Tasche fällt, mit 

der er eine Affäre hat280. D’Artagnan selbst verliebt sich Hals über Kopf in Madame 

Bonacieux, obwohl es ihr Ehemann ist, der ihn nach dem Verschwinden seiner Frau 

anheuert, um diese zu finden, und beabsichtigt, eine Liaison mit ihr einzugehen. 

Sowohl religiös als auch gesellschaftlich findet hier eine völlig andere Bewertung von 

sexueller Untreue statt, als bei anderen bereits besprochenen Werken wie Die Leiden 

des jungen Werther, wo ein Ehebruch wie ein exemplarisches Beispiel als Angriff auf 

die gesamte Institution Ehe wahrgenommen werden würde. Das bürgerlich-

bäuerliche Milieu ist dabei weit entfernt vom glamouröseren Paris und der von 

Militär, Klerus und Adel durchzogenen Gesellschaft. 

 
279 Dumas 2016 (1844) : 213 
280 Vgl. Dumas 2016 (1844) : 58 



 

 
113 

 

Dennoch wäre es voreilig, Dumas’ Darstellung der sozialen lockeren Gepflogenheiten 

als eindeutig positiv einzuordnen. Wie schon an den wandelnden Superlativen, den 

Charakteren, erkennbar ist, bedient sich Dumas des Stilmittels der Übertreibung und 

nutzt es, um die Absurditäten einer vergangenen und idealisierten Zeit aufzudecken. 

In der Umbruchsphase der Mitte des 19. Jahrhunderts ist das selbstredend eine 

brisante Frage, da noch immer das Abwägen zwischen Republik und Monarchie in 

Frankreich stattfindet. Die Dekadenz der herrschenden Schicht, ihre 

Verschwendungssucht und ihre sexuelle Freizügigkeit sind auslösende Kernpunkte 

für die der Revolution zu Grunde liegende Wut, die 1789 eskalierte. Dumas findet ein 

spannendes Gleichgewicht, diese Opulenz und die moralischen Gepflogenheiten 

einerseits zu benennen, sie aber nicht zum Symbol für die generelle Verderbtheit der 

herrschenden Klasse zu machen.  

D’Artagnan funktioniert als Noble Outlaw auf ganz besondere Weise: Er strebt eine 

Karriere im direkten Dienst des Königs an, dem er sich loyal verpflichtet fühlt, obwohl 

er die Schwächen seines Charakters nicht übersieht. Er und seine Freunde brechen 

eine Reihe von Gesetzen, suchen Konflikte und Auseinandersetzungen, lügen, 

betrügen und schummeln, wenn es ihren Zwecken dient, und definieren sich dennoch 

über die seltene Ehrenhaftigkeit eines Kavaliers.  

 

 

4.4: Der Byronic Hero 
 

Der vierte und letzte Typ der Familie ist gleichzeitig auch derjenige, welcher seit 

seiner Entstehungszeit zur größten Bekanntheit gefunden hat. Die Gründe seiner 

Popularität sind mannigfaltig, einer der ersten jedoch hängt mit der unauflösbaren 

Verbindung zu seinem namensgebenden Schöpfer zusammen. Ob nun der 

aristotelische Standpunkt oder der von Oscar Wilde eingenommen wird bei der 

Frage, ob das Leben die Kunst imitiere oder andersherum, für Byron und seinen 

Helden gilt eine Wechselwirkung, die ihresgleichen sucht. Man kann den Typus nicht 

ohne seinen eponymen Schöpfer nennen und eine Byron-Biographie wäre ohne 

seinen literarischen Beitrag zum illustren Figurenkreis sträflich unvollständig. 

Benita Eisler führt aus: 



 

 
114 

 

 

„Im öffentlichen Bewußtsein bildeten Byrons Dichterruhm und sein schlechter Ruf 
eine untrennbare Einheit; die Skandale seines Lebens – Hurerei, Ehebruch, Inzest, 
homosexuelle Erfahrungen – wurden zum Text oder Subtext seiner Gedichte und 
erschienen durch den ins Blasphemische spielenden Zynismus des Dichters nur um 
so schockierender. Ob die Helden seiner Gedichte Piraten waren oder Prinzen, 
Byrons Stimme – die eines leidenschaftlichen, leidenden jungen Mannes, der sich 
zum lebensüberdrüssigen Libertin entwickelt – machte seine Werke auf der Stelle zu 
Bestsellern.“281 

 

Mit dem Geburtsjahr 1788 wird George Gordon Noel Byron, der spätere 6. Baron 

Byron, im Vorjahr der absoluten Kulmination des schwelenden Aufruhrs geboren, die 

kurz darauf in der Französischen Revolution ihre blutige Eruption findet. Eisler nennt 

das Zeitgefühl „rastlos, sinnlich, melancholisch und überschwänglich“282 und hätte 

damit keine treffendere Umschreibung für den jungen Lord Byron selbst finden 

können.  

Der Hang zu Düsterkeit und Ambivalenz liegt dabei in der Familie. Sein Großonkel 

etwa erwarb sich den Beinamen des „bösen Lords“283 aufgrund seines 

ausschweifenden Lebensstils, der 1765 in einem Mord gipfelte, als er seinen 

Verwandten, den Viscount Chaworth von Annesly Hall, im Streit in einer Taverne 

erstach284. Auch der 1756 geborene John Byron, der Vater des Dichterfürsten, trug 

den Beinamen „Mad Jack“285 nicht umsonst. „Herzlos, großspurig und stattlich, mit 

elegantem Französisch wie auch mit grenzenlosem sexuellem Appetit ausgestattet 

und durch keinerlei Skrupel gehemmt“286, so beschreibt Eisler Byrons Vater, der 

durch seinen Hedonismus zeit seines Lebens Schulden anhäufte und sich mit einer 

Eheschließung zu sanieren gedachte. Der Tod seiner ersten Ehefrau kurz nach der 

Geburt ihres einzigen überlebenden Kindes – Byrons Halbschwester Augusta – blieb 

ungeklärt und erforderte von Mad Jack Byron, kurz darauf ein zweites Mal zu 

heiraten, Catherine Gordon, die die Mutter Lord Byrons werden sollte. Auch ihre 

Familie war durch eine Reihe tragischer Todesfälle zu trauriger Berühmtheit 

 
281 Eisler 1999 : 10 
282 Eisler 1999 : 11 
283 Eisler 1999 : 14 
284 Vgl. Eisler 1999 : 15 
285 Eisler 1999 : 15 
286 Eisler 1999 : 15 



 

 
115 

 

gekommen; die Gordons of Gight waren als schottischer Clan in eine Vielzahl von 

politischen und kriegerischen Auseinandersetzungen verstrickt, doch war es der 

Freitod, mehrfach durch Ertränken, die Todesursache, der Catherines Familie 

innerhalb von fünf Jahren erlag287. 

Da sich Mad Jack Byrons Genusssucht jedoch nicht veränderte, blieben unsichere 

Finanzen und die Furcht vor Gläubigern ein permanentes Damoklesschwert über der 

Familie288. Das Paar lebte größtenteils getrennt, sodass Mad Jack bei der Geburt 

seines Sohnes ebenfalls mit Abwesenheit glänzte. Eisler fasst zusammen: 

„Am Dienstag, dem 22. Januar, wurde Catherine Byron von einem Sohn entbunden, 
den sie nach ihrem Vater George Gordon nannte. […] Das Kind kam mit einer 
Glückshaube und einem mißgebildeten rechten Fuß zur Welt. 
Für Byron wurde der lahme Fuß zur Katastrophe seines Lebens. Er betrachtete ihn als 
Zeichen einer satanischen Verbindung und nannte sich selbst le diable boiteux, den 
hinkenden Teufel. Gleichzeitig hörte er nicht auf, seine Mutter für die Abnormität 
verantwortlich zu machen […]. Die Mißbildung, die ihm in seinen frühen Jahren 
körperliche Schmerzen verursachte, ihn während seiner Kindheit und Jugend zum 
Gegenstand des Gespötts und Mitleids machte, verwundete ihn tiefer als alle 
späteren seelischen Verletzungen. Sein nach innen gewandter Zorn verwandelte sich 
in Depression, aber auch in etwas noch Heimtückischeres: das Gefühl nämlich, von 
allen moralischen Sanktionen, wie sie für andere galten, ausgenommen zu sein und 
einen lebenslangen Anspruch auf das Verbotene zu besitzen.“289 
 

Lord Byrons Leben und, wichtiger noch, seine persönliche Identität war 

dementsprechend von Extremen geprägt. Er entstammt einer Welt und Zeit, in der 

die Gewalttätigkeit seiner männlichen Vorfahren noch unter dem Schutz des 

Absolutismus standen, der der Aristokratie in vielerlei Fällen die Beugung und 

Dehnung des geltenden Rechts zugestand. Dass diese Gewalt sich jedoch besonders 

auch gegen seinen Ahnen nahestehende Menschen, oftmals ihre Ehefrauen, richtete, 

verlieh schon zu ihren Lebzeiten den betreffenden Personen einen zweifelhaften Ruf, 

wie ihre Spitznamen beweisen. Die Byrons werden als skrupellose und sexistische 

Grenzgänger wahrgenommen, als gleichermaßen verkommen wie attraktiv. 

Und dann ist da der junge Byron, der sich selbst als Prinz seines eigenen Reiches 

wähnt und der trotzdem in den ersten Jahren seines Lebens an der Teilnahme an 

physischen Aktivitäten durch seine Fußmissbildung gehindert wird. Mit neun Jahren 

 
287 Vgl. Eisler 1999 : 17 
288 Vgl. Eisler 1999 : 19 f. 
289 Eisler 1999 : 20 



 

 
116 

 

erbt er den Titel, zieht mit seiner Mutter fort aus Schottland nach Newstead Abbey 

in Nottinghamshire290 und bewegt sich fortan zwischen seinem schottischen und 

englischen Bewusstsein, hin- und hergerissen zwischen „Heimweh nach seinem 

Kindheitsparadies und all dem romantischen Brimborium […] und der Furcht, 

Spurenelemente seiner frühen Jahre könnten seine Akzeptanz als Gentleman in der 

englischen Regency-Gesellschaft beeinträchtigen“291. Als Mitglied der 

landbesitzenden Aristokratie sieht er sich als überlegen und kann dennoch nicht 

vollständig Teil der Welt sein, die zu beherrschen und übertreffen er sucht. Dabei 

beruht sein Anspruchsdenken nicht auf einer hohlen Arroganz, sondern erklärt sich 

über seinen instinktiven Genius. Byron ist empfindsam, clever, einnehmend, schon 

als Kind charmant und willensstark. 

Etwa fünfzehnjährig schreibt er an seine Mutter:  

„But however the way to riches to Greatness lies before me, I can, I will cut myself a 
path through the world or perish in the attempt. others have begun life with nothing 
and ended Greatly. And shall I who have a competent if not a large fortune, remain 
idle, No, I will carve myself the passage to Grandeur, but never with Dishonour.”292 
 

Drei Jahre später erscheint die erste Sammlung seiner Gedichte, Fugitive Pieces 

(1806), was nur der Auftakt zu seinem intensiv produktiven literarischen Leben war:  

„It has become a cliché to say of Byron that his life was more poetic than any of his 
poems. That idea perhaps captures a truth about his life, but it does an immense 
injustice to his poetry. In addition to Childe Harold’s Pilgrimage, Byron wrote nearly 
three hundred lyrics (including translations of classical and Italian poetry), nine tales, 
three historical and five speculative dramas, and eight satires, including his acclaimed 
masterpiece, Don Juan, left incomplete in its seventeenth canto at the time of his 
death. This enormous body of work records Byron’s development as a poet, continual 
experimentation with poetic forms and meters, and impressive versification and 
narrative skill. […] Byron’s imagery is characterized by sharp detail and, in contrast to 
the more concentrated imagery of Keats and Shelley, is essentially dramatic […].”293 

 

Die biographischen Details Lord Byrons wirken wie eine Aneinanderreihung von 

Donnerschlägen in einem einzigen, stürmischen Gewitter. Er verführt unzählige 

Frauen – und wohl auch nicht wenige Männer – darunter niemand anderes als seine 

Halbschwester Augusta, mit der er mindestens eine Tochter zeugt. Er bereist das von 

 
290 Vgl. Eisler 1999 : 41 ff. 
291 Eisler 1999 : 42 
292 Levine 2010 : 100 
293 Levine 2010 xiii 



 

 
117 

 

Napoleon veränderte Europa; Lissabon, Sevilla, Gibraltar und weite Teile Italiens; in 

Griechenland schließt er sich dem Unabhängigkeitskrieg der Hellenen an. 

Leidenschaftlich, düster, skrupellos und zu tiefster Liebe fähig, zerrissen in sich und 

gleichermaßen absolut menschlich wie bereits seit Kindheitstagen der Welt entrückt: 

Genau so lebt und schreibt Lord Byron. 

Die Kongruenz zwischen seinem Sein und seinem Schaffen ist demnach offenbar: Der 

Byronic Hero definiert sich über die gleichen Eigenschaften. Er ist wie sein Schöpfer 

oftmals adliger oder zumindest gehobener Abstammung, die ihn sowohl mit Rechten 

als auch mit Pflichten belegt. Während die Privilegien nicht nur Byron, sondern auch 

den von ihm beflügelten Helden gut gefallen – schließlich fühlen, wissen alle 

Byron’sche Helden um ihre Außergewöhnlichkeit – sind die Verpflichtungen 

problematischer. 

Atara Stein schreibt: 

„The Byronic hero is an outlaw and an outsider who defines his own moral code, 
often defying oppressive institutional authority, and is able to do so because of his 
superhuman or supernatural powers, his self-sufficiency and independence, and his 
egotistical sense of his own superiority.“294 

 

Für den Byronic Hero sind die Gesetze der Menschen ungültig, da er kein Teil von 

ihnen ist. Die Selbstverständlichkeit, mit der der Byronic Hero seinen eigenen 

moralischen Kodex wählt, erinnert an antike Heldenfiguren, die mit Göttern 

verhandelten, Titanen erschlugen und Prinzessinnen raubten, legitimiert durch den 

Funken des Überirdischen in ihrem Blut, oder an die absolutistischen Herrscher und 

ihr Gottesgnadentum. Byron’sche Helden bewegen sich mit der gleichen an 

Dreistigkeit grenzenden Natürlichkeit. Da sie sich jenseits oder gar über der 

allgemeinen Gesellschaft wähnen, gehen sie niemals in ihr auf und bleiben in ihrer 

Individualität in einem abgesonderten Zustand. 

Diese Isolation fordert von dem Byronic Hero einen hohen Preis: Er ist sich der 

Separation und der damit einhergehenden Einsamkeit vollkommen bewusst und 

leidet unter beidem, ist aber aufgrund seines Wesens gleichermaßen unfähig und 

nicht willens, seine Extravaganz zugunsten der Anpassung aufzugeben. 

 

 
294 Stein 2009 : 8 



 

 
118 

 

Dem fiktiven Charakter seine Überheblichkeit zu verzeihen, wird dem Rezipienten – 

wie auch den anderen Figuren – durch seine äußere Erscheinung erleichtert. Diese 

Deckungsgleichheit der Erfahrung fasst Stein zusammen: „The readers may neither 

love nor hate Byron’s heroes, but they are fascinated by such heroes […].”295 und 

könnte die gleichen Worte auch für die anderen den Byronic Hero umgebenden 

Charaktere verwenden: Man kommt an ihm nicht vorbei. Der magnetischen 

Anziehungskraft – und bisweilen auch der polaren Abstoßung – liegen mehrere 

Ursachen zugrunde. Der Byronic Hero ist in der Regel zwar attraktiv, oftmals auf eine 

besondere Weise, die gleichermaßen seinen adligen Rang und dabei auch noch eine 

Spur von Fremdartigkeit beinhaltet. Viel weiter im Vordergrund als die reine 

physische Schönheit steht aber seine generelle Anziehungskraft, sein Sex Appeal; 

Sarah Wootton benennt die verschiedenen Facetten seiner Persönlichkeit als „the 

rake, the dandy, the devoted and the diabolic lover“296. 

Denn trotz der Tatsache, dass sich der Byronic Hero nicht selten in einem großen 

Konflikt – sei es nun politischer, idealistischer oder gar spiritueller Natur – 

wiederfindet, so ist er auch stets eingeflochten in eine romantische 

Personenkonstellation, deren nahendes tragisches Ende sein Gemüt in einen 

melancholischen und grüblerischen Zustand versetzt. 

Byron selbst hat seinen Typus beispielsweise in seinem 1814 veröffentlichten Werk 

The Corsair, einer Erzählung in Versen, definiert. Seinem Protagonisten Conrad, 

einem ambitionierten, leidenschaftlichen Piratenhauptmann, widmet er eine 

ausführliche und präzise Beschreibung: 

 

„That man of loneliness and mystery, 
Scarce seen to smile, and seldom heard to sigh – 
Whose name appals the fiercest of his crew, 
And tints each swarthy cheek with sallower hue; 
Still sways their souls with that commanding art 
That dazzles – leads – yet chills the vulgar heart.”297 

 

 
295 Stein 2009 : 21 
296 Wootton 2016 : 21 
297 Byron Corsair 1999 (1814) : 15 



 

 
119 

 

Einsam und geheimnisvoll – genau das sollen Byrons Helden sein, gleichermaßen aber 

so fesselnd, dass trotz ihrer stolzen Unnahbarkeit sich Männer wie Frauen zu ihnen 

hingezogen fühlen. Conrads Name allein löst Schrecken in seiner Mannschaft aus und 

dennoch inspiriert er sie zu Loyalität allein durch seinen herausgehobenen Charakter 

und eine angeborene, kunstvolle Autorität. 

 
„What is that spell, that thus his lawless train 
Confess and envy – yet oppose in vain? 
What should it be? that thus their faith can bind? 
The power of Thought – the magic of the Mind! 
Linked with success – assumed and kept with skill, 
That moulds another’s weakness to it’s will – 
Wields with their hands – but still to these unknown, 
Makes even their mightiest deeds appear his own.”298 

 

Conrads Einfluss auf seine Crew speist sich aus seinem brillanten Verstand, mit dem 

er die Geschicke seiner Mannschaft clever zu lenken versteht. Byron unterstreicht 

hier mehrfach, dass die Mannschaft eine Form von blindem Vertrauen auf ihren 

Kapitän hat, nicht obwohl, sondern weil er sich durch seine Raffinesse so sehr von 

ihnen unterscheidet. 

Dass es dabei nicht ums körperliche Einschüchtern von Raufbolden geht, betont 

Byron bei der optischen Beschreibung seines Helden: 

„Unlike the heroes of each ancient race, 
Demons in act, but Gods at least in face, 
In Conrad’s form seems little to admire, 
Though his dark eye-brow shades a glance of fire: 
Robust but not Herculean – to the sight 
Not giant frame sets forth his common height; 
Yet in the whole – who paused to look again, 
Saw more than marks the crowd of vulgar men.  
They gaze and marvel how – and still confess 
That thus it is, but why they cannot guess.”299 

 

In diesem kleinen Abschnitt allein erkennt der Rezipient spannende Gegensätze. Zum 

einen negiert Byron die Ähnlichkeit zu antiken Helden und setzt Conrad bewusst als 

Gegensatz in Szene. Im gleichen Atemzug jedoch erzeugt er einen undefinierbaren 

 
298 Byron Corsair 1999 (1814) : 15 
299 Byron Corsair 1999 (1814) : 15 



 

 
120 

 

Hauch des Numinosen um seinen Helden, eine Wahrnehmung, die zu erklären nicht 

leichtfällt, aber deren Existenz trotzdem unbestreitbar ist. Obwohl er nicht 

einschüchternd durch seine körperliche Größe ist, ist etwas an Conrad, was ihn mit 

seinem flammenden, dunklen Blick von allen anderen gewöhnlichen Männern 

abhebt.  

„Sun-burnt his cheek – his forehead high and pale, - 
The sable curls in wild profusion veil; 
And oft perforce his rising lip reveals 
The haughtier thought it curbs, but scarce conceals. 
Though smooth his voice, and calm his general mien, 
Still seems there something he would not have seen: 
His features’ deepening lines and varying hue, 
At times attracted, yet perplex’d the view, 
As if within that murkiness of mind 
Work’d feelings fearful yet undefined; 
Such might it be – that none could really tell –  
Too close enquiry his stern glance could quell.”300 

 

Die Aura der Überlegenheit äußert sich bei Conrad auf dunkle Weise; sein Lächeln 

wird mit einem „laughing Devil“301 verglichen, das „emotions both of rage and 

fear“302 auslösen kann. Tatsächlich wird er nicht als klarer Held kategorisiert, sondern 

als Bösewicht: 

„He hated man too much to feel remorse – 
And thought the voice of wrath a sacred call, 
To pay the injuries of some on all.  
He knew himself a villain – but he deem’d 
The rest no better than the thing he seem’d; 
And scorn’d the best as hypocrites who hid 
Those  deeds the bolder spirit plainly did.”303 

 

Einhergehend mit seiner Eigenschaft als Misanthrop definiert Conrad 

dementsprechend seinen eigenen Moralkodex: Er macht keinen Hehl aus seinen 

Gesetzen widersprechenden Taten, sondern steht klar zu ihnen. Es geht dabei nicht 

nur um den bereits angesprochenen Stolz des Charakters, sondern auch um seine 

Form von Ehre und Authentizität. Indem er seinen Neigungen und Impulsen ohne 

 
300 Byron Corsair 1999 (1814) : 16 
301 Byron Corsair 1999 (1814) : 16 
302 Byron Corsair 1999 (1814) : 16 
303 Byron Corsair 1999 (1814) : 17 f. 



 

 
121 

 

Verschleierung nachgeht und zu ihnen steht, hebt er sich von der Scheinheiligkeit der 

anderen ab.  

Auch Thorslev sagt: 

„Byron realized that to have a hero appeal to fate as an excuse, or to attribute his 
»sins« (or his virtues, for that matter) to a power beyond his conscious control, would 
be to diminish seriously the stature of the protagonist as a man, and while this will 
do for unregenerate and unsympathetic Gothic Villains such as Schedoni or 
Ambrosio, it will not do for a hero. Byronic Heroes, from Childe Herold to Cain, all 
have too sure a sense of their independent egos and of their defiant wills to abdicate 
their moral responsibility in such a manner. They seem if anything at times almost 
proud of their sins, if for no other reason that they are their very own.”304 

 

Dort, wo in Fragen der Moral die anderen Typen ihren Blick auf verschiedene Aspekte 

des Außen richten – beispielsweise auf ein Konzept eines idealisierten Feudalismus 

wie bei Götz oder auf ein Gesetz der allumfassenden, alles rechtfertigenden Liebe 

wie bei Werther – so führt Conrads Perspektive nach innen. Der Byronic Hero 

erscheint durch die Verschränkung seiner eigenen Bedürfnisse mit einem ihm zur 

Maxime gereichenden Sittlichkeitscode als eine spannende Fusion von 

Individualmoral und einer universalen Ethik. 

Denn natürlich hat der Byronic Hero Grenzen – jene, die ihn am stärksten vom Gothic 

Villain distanzieren: 

 

„Though fairest captives daily met his eye, 
He shunn’d, nor sought, but coldly pass’d them by; 
Though many a beauty droop’d in prison’d bower, 
None ever sooth’d his most unguarded hour. 
Yes – it was Love – if thoughts of tenderness, 
Tried in temptation, strengthen’d by distress, 
Unmoved by absence, firm in every clime, 
[…] 
He was a villain – aye – reproaches shower 
On him – but not the passion, nor its power, 
Which only proved, all other virtues gone, 
Not guilt itself could quench this loveliest one!”305 

 

Anders als der tendenziell chauvinistische Gothic Villain, für den weibliche Charaktere 

selbst als das Objekt seiner Begierde selten mehr als ein Mittel zum Zweck sind, 

 
304 Thorslev 1962 : 162 f. 
305 Byron Corsair 1999 (1814) : 18 f. 



 

 
122 

 

gestaltet Byron seinen Helden hier als einen Gentleman, der seine Machtposition als 

Piratenkapitän gegenüber seinen weiblichen Gefangenen nicht ausnutzt – und das, 

obwohl zumindest angedeutet wird, dass manch eine Gefangene ihm nicht abgeneigt 

gewesen wäre. Stattdessen wird seine unverbrüchliche Liebe zu einer einzelnen Frau 

als charakterliche Tugend herausgehoben. 

Conrads Liebe gehört seiner Ehefrau Medora, die mit ihrem „[…] long fair hair floating 

o’er his arms, in all wildness of dishevelled charms“306 als eine außerordentlich 

schöne und ihm in Liebe zugetane Frau beschrieben wird. Trotz ihrer Einwände begibt 

sich Conrad auf einen weiteren Beutezug, der den Pascha Seyd307 und dessen Schätze 

als Ziel hat. Sein Angriff stellt sich als erfolgreich heraus, doch als Conrad nach der 

Zerstörung der Flotte des Pascha auch dessen Haus niederbrennen will, vernimmt er 

lautes Schreien und Klagen308 aus dem Harem des Herrschers. Conrads Entscheidung 

fällt prompt: 

„»Oh! Burst the Haram – wrong not on your lives 
One female form – remember – we have wives. 
On such outrage Vengeance will repay; 
Man is our foe, and such ’tis ours to slay; 
But still we spared – must spare the weaker prey. 
Oh! I forgot – but Heaven will not forgive  
If at my word the helpless cease to live; 
Follow who will – I go – we yet have time 
Our souls to lighten of at least a crime.«”309 
 

In einer dem Byronic Hero angemessenen Rettungsaktion – visuell ansprechend 

geschildert mit dem dynamischen Aufbrechen der Tür und dem bereits brennenden 

Boden – befreit Conrad Gulnare, die „Haram queen“310, eine der Sklavinnen des 

Pascha, aus den Trümmern des Serail.  

Die junge Frau, die im Kontrast zur blauäugigen311 und blonden Medora als „dark-

eyed lady“ mit „auburn waves of gemm’d and braided hair“312 gezeichnet wird, fasst 

schnell Zuneigung zu ihrem gewaltsamen Retter.  

 
306 Byron Corsair 1999 (1814) : 24 
307 Vgl. Byron Corsair 1999 (1814) : 29 
308 Vgl. Byron Corsair 1999 (1814) : 34 ff. 
309 Byron Corsair 1999 (1814) : 35 f. 
310 Byron Corsair 1999 (1814) : 36 
311 Vgl. Byron Corsair 1999 (1814) : 24 
312 Byron Corsair 1999 (1814) : 42 



 

 
123 

 

Sie kommt nicht umhin, die Ritterlichkeit und die Attraktivität des Piraten zu 

bemerken: 

„Much marvel did she o’er his courtesy 
That smooth’d his accents – soften’d his eye. 
’Twas strange – that robber thus with gore bedew’d, 
Seem’d gentler then than Seyd in fondest mood. 
The Pacha wooed as if he deem’d the slave 
Must seem delighted with the heart he gave; 
The Corsair vowed protection, sooth’d affright, 
As if his homage were a woman’s right.”313  

 

Genau diese Unterscheidung ist es, die eine deutliche Grenze zwischen Gothic Villain 

und Byronic Hero schafft. Trotz der Selbstverständlichkeit, die der Erzähler Conrad 

andichtet, gibt es da in ihm einen edelmütigen Charakterzug jenseits seiner 

Gesetzesübertretungen, der ihn von Natur aus nobler als seine Kontrahenten macht.  

Dementsprechend zugeneigt ist Gulnare ihm, als das Kampfesglück sich wendet und 

Conrad gefangengenommen wird. Sie entscheidet sich aus Dankbarkeit für die 

versuchte Rettung, ihn im Gegenzug nun aus seinem Kerker im Turm des Paschas zu 

befreien314. Während sie sich bemüht, Seyd dazu zu bringen, Conrad gegen eine 

Zahlung von Lösegeld freizulassen, harrt dieser mehrere Tage lang ungewissen 

Schicksals in seinem Verlies aus. 

Dabei designt Byron mithilfe der bildgewaltigen Beschreibung der Elemente – der 

gegen die Stadt donnernden Brandung und nächtliche Gewitter – eine zwar plakative, 

doch gelungene Korrespondenz von Conrads aufgewühltem Inneren und den 

äußeren Begebenheiten: 

„The fourth day roll’d along – and with the night 
Came storm and darkness in their mingling might: 
Oh! how he listen’d to the rushing deep, 
That ne’er till now so broke upon his sleep; 
And his wild spirit wilder wishes sent, 
Roused by the roar of his own element! 
Oft had he ridden out that winged wave, 
And loved its roughness for the speed it gave; 
And now its dashing echoed on his ear, 
A long known voice – alas! too vainly near! 
Loud sung the wind above – and, doubly loud, 
Shook o’er his turret cell the thunder-cloud; 
And flash’d the lightning by the latticed bar, 

 
313 Byron Corsair 1999 (1814) : 37 
314 Vgl. Byron Corsair 1999 (1814) : 42 f. 



 

 
124 

 

To him more genial than the midnight star: 
Close to the glimmering grate he dragg’d his chain, 
And hoped that peril might not prove in vain. 
He raised his iron hand to Heaven, and prayed 
One pitying flash to mark the form it made: 
His steel and impious prayer attract alike – 
The storm roll’d onward and disdain’d to strike; 
Its peal waxed fainter – ceased – he felt alone; 
As if some faithless friend had spurn’d his groan!”315 

 

Die enge Verbindung von Conrad mit dem tosenden, sturmgepeitschten Meer 

erinnert an eine dunklere und gefährlichere Variante der Umweltverbundenheit des 

Child of Nature oder des Man of Feeling. Dieser romantische Held sucht jedoch nicht 

den stillen Wald, sondern erlebt in der Macht und der Zerstörungskraft der Natur 

einen Spiegel seiner selbst. Er braucht keinen leitenden Himmelsstern – es sind 

spontane, impulsive Ausbrüche wie die willkürlich empfundenen elektrischen 

Entladungen von Blitzen, die ihn charakterisieren.  

Tatsächlich kann für den Byronic Hero nur eine Naturgewalt ihm ebenbürtig sein, er 

ist selbst, wie man im Englischen sagt, a force of nature. Die Ursprünglichkeit und 

Ewigkeit des Meers und der Stürme, die ihm bisher wohlgesonnen waren, zeigen den 

Bund des Byronic Hero zum Überirdischen. 

Spannend ist ebenfalls, dass er sich in diesem Moment zu einem Gebet entschließt, 

das von Byron dezidiert als unfromm bezeichnet wird.  

Conrad ist kein Bittsteller, er ist ein gefallener Titanensohn, der die Weigerung des 

Unwetters, ihn aus seinen Ketten zu befreien, als persönlichen Verrat versteht.  

Schlussendlich ist es aber doch die Sklavin Gulnare, die ihn aus seiner Gefangenschaft 

rettet.  

Über die weitere Ausführung eines Fluchtplans sind die beiden allerdings uneinig: 

Conrad lehnt es ab, in das Gemach des schlafenden Seyd einzudringen und ihn im 

wehrlosen Zustand zu töten316, da diese hinterlistige Tat seinem eigenen Ehrenkodex 

selbst unter Feinden widerspricht. Dieses gestalterische Element erinnert erneut an 

die Noble Outlaws, die ihren Kontrahenten Respekt entgegenbringen und diesen in 

der Regel auch erhalten. 

 
315 Byron Corsair 1999 (1814) : 56 f. 
316 Vgl. Byron Corsair 1999 (1814) : 60 



 

 
125 

 

Für Gulnare gelten diese Einschränkungen nicht. Um sich selbst final aus ihrer 

Sklaverei zu befreien, tötet sie den Pascha317 und tritt mit Conrad seine Heimreise an. 

Dessen Reaktion auf die blutige Tat fällt zwiegespalten aus – während er einerseits 

die Unehrenhaftigkeit des Mordes ablehnt, fühlt er sich dennoch durch den Wechsel 

der Emotionen, der sie erfasst, zu ihr hingezogen: 

 

„This Conrad mark’d, and felt – ah! Could he less: 
Hate of the deed – but grief for her distress; 
What she had done no tears can wash away, 
And heaven must punish on its angry day: 
But – it was done – he knew, whate’er her guilt, 
For him that poignard smote – that blood was spilt – 
And he was free! – and she for him had given 
Her all on earth, and more than all in heaven! 
And now he turn’d him to that dark-eyed slave 
Whose brow was bowed beneath the glance he gave, 
Who now seemed changed and humbled: - faint and meek, 
But varying oft the colour of her cheek 
To deeper shades of paleness – all it’s red 
That fearful spot which stain’d it from the dead! 
He took that hand – it trembled – now too late – 
So soft in love – so wildly nerved in hate; 
He clasp’d that hand – it trembled – and his own 
Had lost it’s [sic] firmness, and his voice it’s [sic] tone. 
»Gulnare!« - but she replied not - »dear Gulnare!« 
She raised her eye – her only answer there – 
At once she sought and sunk in his embrace: 
If he had driven her from that resting lace, 
His had been more or less than mortal heart, 
But – good or ill – it bade her not depart. 
Perchance, but for the bodings of his breast, 
His latest virtue then had joined the rest. 
Yet even Medora might forgive the kiss 
[…]”318 

 

Die Art, wie hier Emotionen transportiert werden, mag vielleicht auf den ersten Blick 

an den Man of Feeling erinnern. Der Byronic Hero geht in der Kommunikation 

romantischer Probleme aber noch einen Schritt weiter: Die Wahrhaftigkeit des 

Augenblicks und die Authentizität des Gefühls, das in diesem Moment existiert, 

rechtfertigen den Kuss und sind hinreichend für eine Beugung der Moral.  

 
317 Vgl. Byron Corsair 1999 (1814) : 62 
318 Byron Corsair 1999 (1814) : 65 f. 



 

 
126 

 

Weil er fühlt, ist er im Recht. 

In seinem richtungsweisenden Werk Meditations on the Hero (1974) erklärt Walter L. 

Reed: 

„There are two common themes in these characteristic Romantic attitudes. The first 
is that the hero is not heroic because of any moral excellence; he may well be 
wrongdoer but is in some sense »beyond good and evil,« beyond the common 
categories of morality. […] The Romantic hero is never simply an antisocial being; his 
conflicts always involve some germ or vestige of social concern, and he may be 
pictured as an eventual redeemer of the society. But he clearly feels free to reject 
most social norms. The second theme in these quotations is more positive. The hero 
is presented as the solution to a major problem of the age, the modern problem of 
an overly developed reflective thought.”319 

 

Obwohl er hier als die mögliche Lösung eines Problems seines Zeitalters bezeichnet 

wird, endet Lord Byrons episches Gedicht nicht mit einem wahrhaft 

zufriedenstellenden Ergebnis für seinen Piratenhauptmann, denn als er nach Hause 

zurückkehrt, ist seine Frau Medora aus Kummer über seinen vermeintlichen Tod 

gestorben320. Conrads Trauer darüber ist so gewaltig, dass er nicht nur in Tränen 

ausbricht321, sondern, zum Schrecken aller seiner verbliebenen Männer, spurlos 

verschwindet.  

Byron beendet seine Erzählung trotz des tragischen Endes auf eine Weise, die 

andeutet, dass in eben dieser Tragik die Besonderheit seines Helden liegt: 

„For him they raise not the recording stone –  
His death yet dubious, deeds too widely known; 
He left a Corsair’s name to other times, 
Link’d with one virtue, and a thousand crimes.”322 
 

Was Conrad bleibt – was allen Byron’schen Helden bleibt – ist die Fähigkeit, Spuren 

zu hinterlassen, gleichermaßen bei den Charakteren, mit denen sie verflochten sind, 

wie auch bei dem Rezipienten, dem diese Besonderheit nicht unbedingt subtil, dafür 

aber argumentativ schlüssig dargereicht wird. Im Nicht-Erfüllen der Ziele des Byronic 

Heroes und in der Misere dieses Umstands verbergen sich die dunkelromantischen 

Kernelemente, die diesen Typus so reizvoll machen. 

 
319 Reed 1974 : 4 f. 
320 Vgl. Byron Corsair 1999 (1814) : 68 
321 Vgl. Byron Corsair 1999 (1814) : 69 
322 Byron Corsair 1999 (1814) : 71 



 

 
127 

 

Dabei ist die unerfüllte Liebe gar nicht das wahre Problem des Zeitalters, das an dem 

Helden dekliniert wird. Viel mehr geht es um die Position des Individuums zur 

Gesellschaft und zu dem moralischen Kodex, dem es folgt. Die Fragestellung ist 

weniger, ob er das Objekt der Begierde erhält, als eher, zu welchem Preis er es 

bekommen könnte und welche moralischen Fallstricke ihn daran hindern würden. 

Kaum ein Charakter kann dies besser verdeutlichen als Heathcliff aus Emily Brontës 

Wuthering Heights (1847). 

Emily Brontë, die 1818, also vier Jahre nach dem Erscheinen von The Corsair, als 

Pfarrerstochter und jüngere Schwester der späteren Schriftstellerin Charlotte Brontë 

geboren wurde, schuf noch nicht dreißigjährig eine Verkörperung des Archetyps des 

Byronic Hero, die an Melancholie und Zerrissenheit ihresgleichen sucht. 

Reed widmet Wuthering Heights sogar ein eigenes Kapitel und ordnet das Werk 

folgendermaßen in die englische Literatur ein: 

„Wuthering Heights has always been regarded as something of a lusus naturae in the 
history of the English novel. While there are anticipations of it in the novels of Sir 
Walter Scott (The Black Dwarf is a demonstrable source) and reverberations from it 
in D. H. Lawrence, Emily Brontë’s novel seems to stand apart from the traditions and 
conventions of English prose fiction. The only figure close to Heathcliff in his pre-
eminence and passion is Lovelace323, but Richardson’s character is a villain and an 
aristocrat, of which Heathcliff is neither. Like the villains of Gothic novels, Lovelace is 
defined by clear moral categories. Like other Romantic heroes, Heathcliff has gone 
beyond such conventional good and evil.”324 

 

Weder ein Aristokrat noch ein Bösewicht – so urteilt Reed. In der Tat behandelt 

Wuthering Heights die Geschichte von Heathcliff, der als verwahrloster Junge von 

dem gutsituierten Kaufmann Mr. Earnshaw aufgenommen und zusammen mit 

dessen beiden Kindern Hindley und Catherine aufgezogen wird.  

Er kehrt zurück aus Liverpool, den Jungen auf dem Arm, wie die Bedienstete Nelly 

sich erinnert: 

„»And at the end of it, to be flighted to death!« he said, opening his great-coat, which 
he held bundled up in his arms, »See here, wife; I was never so beaten with anything 
in my life; but you must e’en take it as a gift from God; though it’s as dark almost as 
if it came from the devil.« 
We crowded round, and, over Miss Cathy’s head, I had a peep at a dirty, ragged, 
black-haired child; big enough both to walk and talk – indeed, its face looked older 

 
323 Gemeint ist der Charakter Robert Lovelace aus Samuel Richardsons Briefroman Clarissa Or The 
History of a Young Lady (1748).  
324 Reed 1974 : 85 



 

 
128 

 

than Catherine’s – yet, when it was set on its feet, it only stared round, and repeated 
over and over some gibberish that nobody could understand. I was frightened, and 
Mrs Earnshaw was ready to fling it out of doors: she did fly up – asking how he could 
fashion to bring that gipsy brat into the house, when they had their own bairns to 
feed, and fend for? What he meant to do with it, and whether he were mad? 
The master tried to explain the matter […] and all that I could make out, amongst her 
scolding, was a tale of his seeing it starving, and houseless, and as good as dumb in 
the streets of Liverpool, where he picked it up and inquired for its owner – Not a soul 
knew to whom it belonged, he said, and his money and time, being both limited, he 
thought it better to take it home with him, at once, than run into vain expenses there; 
because he was determined he would not leave it as he found it.”325  

 

It, nicht he; es, nicht er. Für den Rezipienten wird schnell offensichtlich, dass in Nellys 

Erzählung das verwendete Pronomen weniger der Alterseinordnung dient (wie es im 

Deutschen bei dem Begriff „das Kind“ möglich, im Englischen aber nicht üblich ist), 

als eher eine Kategorisierung zu etwas nicht ganz Menschlichem bewirkt; eine Sache, 

ein Tier, ein Halbwesen. Heathcliff ist hier noch kein Junge, er ist ein Es, von dem sie 

und Mr. Earnshaw zuerst auch annehmen, dass es einen Besitzer gehabt haben 

müsste. Sein Status als vollwertiger Mensch wird ihm demnach vom ersten Moment 

an aberkannt und muss bitter zurückerkämpft werden. 

Die Kluft zwischen den gesellschaftlichen Schichten ist damit von einer dramatischen 

Tiefe: Sein Äußeres, das von der Hausdame als schmutzig und dunkel 

wahrgenommen und selbst vom gutherzigen Earnshaw mit dem Teufel in Verbindung 

gebracht wird, sorgt für eine vermutete Abstammung von fahrendem Volk; 

eingebettet in den Kontext der Entstehungs- und Handlungszeit sorgt dieser Umstand 

aufgrund der massiven Diskriminierung sogenannter „Zigeuner“ für eine hochgradig 

komplizierte Startposition, die für einen Helden oder Protagonisten eher untypisch 

ist. 

Dass die Abstammung des Jungen aufgrund der fehlenden Eltern so gänzlich 

ungeklärt scheint, ist hingegen ein spannendes Motiv, das auf zweierlei Weise 

ausgelegt werden kann und innerhalb des Romanes dementsprechend auch 

ambivalent behandelt wird: Ohne Abstammung befindet sich der junge Heathcliff in 

einer ausgelieferten und unbestimmten Situation. Er hat keinen Namen, der ihn 

schützt, und kein Erbe, das ihn jemals versorgen könnte. In der Ablehnung, die er 

 
325 Brontë 2003 (1847) : 36 f. 



 

 
129 

 

aufgrund seiner ungeklärten Verhältnisse erfährt, liegt eine Furcht vor der Fremdheit 

und Andersartigkeit seines Seins, da die Berechenbarkeit einer Blutlinie nicht 

vorhanden ist. Niemand kann sagen, was für Eigenschaften und welche Bestimmung 

diesem Kind einmal in die Wiege gelegt wurden. 

Die Kehrseite der Medaille wird exemplifiziert durch die vielen Beispiele verwaister 

Königskinder in Literatur, Mythologie und Religion, die auf Umwegen zurück zu ihrem 

Geburtsrecht kamen. Ob Mose, Ödipus oder Parzival: Heathcliff befindet sich in einer 

vielfältigen Tradition ihrer Abstammung beraubter Männer. Doch ist die Klärung eben 

jener nicht Kernelement oder Ziel von Brontës Werk: 

„Mag man das Vorkommen unbekannter Herkunft für ältere Zeiten auch als 
verhältnismäßig häufig ansetzen, so dürfte doch die Frequenz des entsprechenden 
dichterischen Motivs ungleich höher liegen. Die starke Verbindung in Mythos und 
Märchen lässt auf einen großen Anteil menschlichen Wunschdenkens an seinem 
Auftreten schließen, vornehmlich, da es sich immer um Plot handelt, bei denen die 
dunkle Herkunft eines Tages ihre Aufklärung erfährt. Erst die moderne Literatur 
verwandte dieses Motiv ohne diese Auflösung, lediglich als Mittel der 
charakterlichen und sozialen Farbgebung bzw. der sozialen Anklage: Der 
Findlingscharakter kann als teuflisch angesehen werden und Fluch stiften […], oder 
er kann als übernatürlich geheimnisvoll dargestellt werden […] und Segen bringen 
[…]; der durch seine ungeklärte Herkunft sozial abseits Stehende kann im Hass auf 
Umgebung und Gesellschaft verharren […] oder sich zu öffentlicher Anerkennung 
durchkämpfen […].“326 

 

In dem Nicht-Wissen liegen Potential und Verdammnis dementsprechend nah 

beieinander. 

Heathcliff, der den Namen eines in Kindertagen verstorbenen Sohnes von Mr. 

Earnshaw erhält327, bringt seine undefinierte Identität und seine daraus resultierende 

Abhängigkeit ihn wiederholt in eine schwierige Situation. Seine Beziehung zu den 

Familienmitgliedern entwickelt sich auf verschiedene Weise:  

„Miss Cathy and he were now very thick; but Hindley hated him, and to say the truth 
I did the same; and we plagued and went on with him shamefully, for I wasn’t 
reasonable enough to feel my injustice, and the mistress never put in a word on his 
behalf, when she saw him wronged. 
He seemed a sullen, patient child; hardened, perhaps, to ill-treatment: he would 
stand Hindley’s blows without winking or shedding a tear, and my pinches moved 
him only to draw in a breath, and open his eyes as if he had hurt himself by accident, 
and nobody was to blame. 

 
326 Frenzel 2008 : 334 
327 Vgl. Brontë 2003 (1847) : 38 



 

 
130 

 

This endurance made old Earnshaw furious when he discovered his son persecuting 
the poor, fatherless child, as he called him. He took to Heathcliff strangely, believing 
all he said (for that matter, he said precious little, and generally the truth), and 
petting him up far above Cathy, who was too mischievous and wayward for a 
favourite.  
So, from the beginning, he bred bad feeling in the house; and at Mrs Earnshaw’s 
death, which happened in less than two years after, the young master had learnt to 
regard his father as an oppressor rather than a friend, and Heathcliff as a usurper of 
his parent’s affections, and his privileges, and he grew bitter with brooding over 
these injuries.”328 
 

Viel wichtiger als die Tatsache, dass Hindley seinen neuen Ziehbruder bösartig 

malträtiert und Heathcliff nicht einmal von den Bediensteten Mitgefühl dabei erfährt, 

ist der Umstand, wie er auf die Schikane reagiert. Mit seiner stoischen Gelassenheit 

und dem trotzigen Versuch, die erlittenen Verletzungen von den Tätern zu 

entkoppeln, als widerführen sie ihm aus dem Nichts, zeigen eine besondere Art von 

Stolz. Heathcliff weigert sich, die Opferrolle anzunehmen, die ihm zugedacht wird. 

Durch seine Nichtanerkennung der Macht, die Hindley über ihn hat, und das 

Verweigern einer emotionalen Reaktion erschafft der junge Heathcliff ein Umfeld von 

Überlegenheit, obwohl er in der eindeutig schwächeren Position ist. 

Auch, dass er prinzipiell nicht lügt, gehört zu dem sich bildenden Moralsystem des 

Jungen. Ein Byronic Hero wählt keine Lüge, höchstens eine elegante List, wenn 

notwendig, aber keine reine, platte Unwahrheit.  

Wieder und wieder beweist Heathcliff, dass er bereit ist, großen Schmerz zu ertragen, 

um das zu erhalten, was er sich langfristig wünscht. So erpresst er Hindley erstmalig 

mit dessen Ausschreitungen und Quälereien, als er dessen Pferd begehrt, weil sein 

eigenes lahmt. Es gelingt ihm tatsächlich, Hindley dazu zu bringen, doch nicht ohne 

eine brutale körperliche Attacke desselben.  

„I was surprised to witness how cooly the child gathered himself up, and went on 
with his intention, exchanging saddles and all; and then sitting down on a bundle of 
hay to overcome the qualm which the violent blow occasioned […]. He complained 
so seldom, indeed, of such stirs as these, that I really thought him not vindictive – I 
was deceived, completely, as you will hear.”329 
 

Als Cathy als Objekt der Begierde in den Vordergrund tritt, gewinnt die Konstellation 

an Dynamik. Mit Cathy hat Emily Brontë eine Figur geschaffen, die sich in dem 

 
328 Brontë 2003 (1847) : 38 
329 Brontë 2003 (1847) : 40 



 

 
131 

 

Spannungsfeld traditioneller Weiblichkeit, die von ihr erwartet wird, und ihrer 

wilderen, ungezügelten Veranlagung befindet.  

 
„[…] from the hour she came down stairs, till the hour she went to bed, we had not 
a minute’s security that she wouldn’t be in mischief. Her spirits were always high-
water mark, her tongue always going – singing, laughing, and plaguing everybody 
who would not do the same. A wild, wick slip she was – but, she had the bonniest 
eye, and sweetest smile, and lightest foot in the parish; and, after all, I believe she 
meant no harm […].  
She was much too fond of Heathcliff. The greatest punishment we could invent for 
her was to keep her separate from hm: yet, she got chided more than any of us on 
his account.”330 

 

Die in Kindheitstagen beginnende Zuneigung zwischen Cathy und Heathcliff ist der 

romantische Dreh- und Angelpunkt des Werks. Catherines Ungestüm und Heathcliffs 

Düsternis, externalisiert durch die titelgebende Wildnis der Hochmoore, entfachen 

sich gegenseitig. Catherine war schon ohne Heathcliff charakterlich wild veranlagt, 

doch bringt ihre beiderseitige Anziehung eine neue Tiefe in beiden hervor. Sie sind 

vom Wesen her einander ähnlich, erkennen und verstehen einander. 

Ihre Beziehung wird erstmals auf die Probe gestellt, als der alte Mr Earnshaw verstirbt 

und Hindley, nun ein junger Erwachsener und verheiratet, nach Hause zurückkehrt, 

um sein Erbe anzutreten, was er mit gewohnter Brutalität und neugewonnener 

Konsequenz tut331. Er degradiert Heathcliff zu einem Bediensteten und isoliert ihn 

von der Familie, indem er ihn zur Feldarbeit verdammt – einzig Cathy bleibt seine 

Verbindung zu seinem gewohnten Umfeld, indem sie ihm Gesellschaft leistet und ihn 

in den Dingen unterrichtet, die sie lernen darf332. Sie ist sein Bindeglied zum Rest der 

Gemeinschaft, zu seinem Anker in der sozialen Struktur, in die der alte Earnshaw ihn 

einfügen wollte, und gleichzeitig verwildern beide durch ihre geteilte Abgrenzung 

durch Hindleys Ablehnung. 

Die Verbindung droht jedoch vollends zu reißen, als Cathy mehrere Wochen von 

Heathcliff getrennt wird, da sie die Zeit in der Obhut der Nachbarn, den Lintons von 

Thrushcross Grange, verbringt. In diesen Wochen nimmt sie deutlich angemessenere 

 
330 Brontë 2003 (1847) : 42 
331 Vgl. Brontë 2003 (1847) : 46 
332 Vgl. Brontë 2003 (1847) : 46 



 

 
132 

 

Manieren an und ihre wilde Schönheit verliert ein wenig an Schärfe. Diese Trennung 

lässt Heathcliff weiter in die Isolation abdriften. 

Bei ihrer Rückkehr nimmt Cathy den Kontrast zwischen ihren vormaligen Gastgebern, 

Edgar Linton und seiner Schwester Isabella, die sich beide durch ihr ansprechendes, 

helles Äußeres und angenehmes Wesen mit untadeligen Manieren auszeichnen, und 

dem dunkleren Heathcliff erstmals deutlich wahr. 

„Cathy, catching a glimpse of her friend in his concealment, flew to embrace him; she 
bestowed seven or eight kisses on his cheek within the second, and, then, stopped, 
and drawing back, burst into a laugh, exclaiming. 
»Why, how very black and cross you look! and how – how funny and grim! […]« 
[…] 
»You needn’t have touched me!« he answered, following her eye and snatching away 
his hand. »I shall be as dirty as I please, and I like to be dirty, and I will be dirty.« “333 

 

Ihr Spott weckt in Heathcliff das Bedürfnis, sich äußerlich gesellschaftlich anzupassen. 

Den Verlust ihrer vormaligen Nähe auszugleichen, reicht als Motivator, seinen Stolz 

kurzfristig zu überwinden. In einem Versuch, sie für sich zurückzugewinnen, vertraut 

er sich der Bediensteten Nelly an, die trotz vormaliger Ressentiments nun seine 

physische Stärke und Zähigkeit als Qualitäten herausstellt und ihm Hilfe verspricht: 

„»[…] I’ll shall steal time to arrange you so Edgar Linton shall look quite a doll beside 
you: and that he does – You are younger, and yet, I’ll be bound, you are taller and 
twice as broad across the shoulders – you could knock him down in a twinkling; don’t 
you feel that you could?« 
Heathcliff’s face brightened for a moment; then, it was overcast afresh, and he 
sighed. 
»But, Nelly, if I knocked him down twenty times, that wouldn’t make him less 
handsome, or me more so. I wish I had light hair and fair skin, and was dressed, and 
behaved as well, and had a chance of being as rich as he will be!«”334 

 

Heathcliffs Äußerung ist eindeutig: An der Antifolie des Edgar Linton, der völlig in 

seiner Rolle in der Gesellschaft aufgeht, erfährt Heathcliff eine weitere Ebene der 

Limitationen seiner Herkunft, seines dunklen, andersartigen Aussehens und des 

Mangels an Ressourcen. Alle drei Punkte bringen ihn in eine Abhängigkeit, die, 

obgleich sie durch seine Nähe zu Cathy vormals gelindert wurde, nun durch diese 

Zuneigung nur noch verschlimmert wird.  

 
333 Brontë 2003 (1847) : 54 f. 
334 Brontë 2003 (1847) : 57 



 

 
133 

 

An dieser Stelle wird von der Figur der Nelly aber die positive Kehrseite der 

ungeklärten Herkunft wieder aufgebracht – und das Potential, das in dem Geheimnis 

um Heathcliffs Abstammung steckt. 

„» […] And now that we’ve done washing and combing, and sulking – tell me whether 
you don’t think yourself rather handsome? I’ll tell you, I do. You’re fit for a prince in 
disguise. Who knows, but your father was Emperor of China, and your mother an 
Indian queen, each of them able to buy up, with one week’s income, Wuthering 
Heights and Thrushcross Grange together? And you were kidnapped by wicked 
soldiers, and brought to England. Were I in your place, I would frame high notions on 
my birth, and the thoughts of what I was should give me courage and dignity to 
support the oppressions of a little farmer!«”335 

 

Selbst die Bedienstete kann sich Heathcliffs Ausstrahlung nicht entziehen. Da ist 

etwas an ihm, das starke Reaktionen auslöst; den Hass von Hindley und die 

Faszination von Cathy, eine Form von hingebungsvoller Freundlichkeit bei dem alten 

Earnshaw, der etwas in dem verlorenen Kind sah, das ihn nicht mehr losließ. Nelly 

vergleicht ihn mit einem verlorenen Königssohn und evoziert damit das Bild eines 

jungen Mannes, der eine natürliche Nobilität besitzt. Die Kombination mit seiner 

Fremdartigkeit formt einen weiteren Kernpunkt des traditionellen Byronic Hero. 

Es ist schließlich ein belauschtes Gespräch von Nelly und Cathy, das alle Hoffnungen 

Heathcliffs zunichtemacht. Cathy beschäftigt sich darin mit der Möglichkeit, 

entweder Edgar Linton oder Heathcliff zu heiraten. 

 

„»If I were in heaven, Nelly, I should be extremely miserable. […] I’ve no more 
business to marry Edgar Linton than I have to be in heaven; and if the wicked man in 
there had not brought Heathcliff so low, I shouldn’t have thought of it. It would 
degrade me to marry Heathcliff, now; so he shall never know how I love him; and 
that, not because he’s handsome, Nelly, but because he’s more myself than I am. 
Whatever his souls are made of, his and mine are the same, and Linton’s as different 
as a moonbeam from lightning, or frost from fire.«”336 
 

Unglücklicherweise hört Heathcliff nicht das ganze Gespräch mit an, sondern zieht 

sich zurück nach Cathys Erklärung darüber, dass eine Ehe mit ihm sie degradieren 

würde. Cathys Furcht vor dem sozialen Abstieg ihrer gegenseitigen Attraktion zum 

Trotz – mit der sie nicht nur seine physische Schönheit bestätigt, sondern 

 
335 Brontë 2003 (1847) : 58 
336 Brontë 2003 (1847) : 80 f. 



 

 
134 

 

verdeutlicht, dass sie einander im Kern ihres Wesens ähneln – manifestiert den 

letzten Bruch zwischen Heathcliff und dem Rest der Welt. 

Ihre Worte sind der entscheidende finale Affront; ihre Entscheidung, sich Linton 

zuzuwenden der metaphorische Schlag ins Gesicht.  

Und obwohl dem Rezipienten ihre Entscheidung schlüssig erscheint – mindestens so 

schlüssig wie die Wahl von Goethes Lotte, die auf Albert und nicht auf Werther fällt 

– so markiert das Zuwiderhandeln gegen die wahrhaftigen und von ihr sogar verbal 

eingestandenen Gefühle ein neuartiges Vergehen. Unterschwellig wird ein System 

konstruiert, in dem Emotionen ein authentischer moralischer Kompass sein könnten, 

und wider sie zu handeln katastrophale Konsequenzen nach sich zieht. 

Wie bei Conrad legitimieren die Gefühle Heathcliffs für ihn all seine weiteren Schritte. 

Dabei sind nicht nur seine positiven Empfindungen für Cathy gemeint, sondern auch 

die Rachegelüste, die aus seiner Enttäuschung gewachsen sind.  

Mit Cathys Wahl, Linton zu heiraten und sich von Heathcliff abzuwenden, ist dessen 

Weg besiegelt.  

Heathcliff verlässt Wuthering Heights und kehrt erst Jahre später zurück – gereift zu 

einem Mann, der in seiner Präsenz nun noch deutlicher dem Byronic Hero entspricht.  

„»Nelly, is that you?« 
It was a deep voice, and foreign in tone; yet, there was something in the manner of 
pronouncing my name which made it sound familiar. […] 
»[…] You do not know me? Look, I’m not a stranger!« 
A ray fell on his features; the cheeks were sallow, and half covered with black 
whiskers; the brows lowering, the eyes deep set and singular. I remembered the 
eyes.”337 

 

Erneut wird er mit seinem Kontraststück Edgar Linton verglichen, doch dieses Mal 

fällt die Bilanz anders aus: Heathcliff hat sich selbst geschliffen, angetrieben von 

seinen dunklen Begierden, seiner übergroßen Liebe zu Cathy und seinem gekränkten 

Stolz: 

 

„Now fully revealed by the fire and candlelight, I was amazed, more than ever, to 
behold the transformation of Heathcliff. He had grown a tall, athletic, well-formed 
man; beside whom my master seemed quite slender and youth-like. His upright 
carriage suggested the idea of his having been in the army. His countenance was 
much older in expression and decision of feature than Mr Linton’s; it looked 

 
337 Brontë 2003 (1847) : 93 



 

 
135 

 

intelligent, and retained no marks of former degradation. A half-civilized ferocity 
lurked yet in the depressed brows, and eyes full of black fire, but it was subdued; his 
manner was even dignified, quite divested of roughness though too stern for 
grace.”338 

 

Er ist ein militärisch geschulter Gentleman geworden, ein Mann, der sowohl 

körperlich als auch geistig repräsentiert, dass er keine weitere Kränkung und keinen 

erneuten Affront hinnehmen wird. Und obwohl unverhohlene Bewunderung die 

Reaktion ist, mit der Nelly ihn betrachtet, so nehmen die Charaktere ganz deutlich 

auch die für den Byronic Hero so notwendige Düsterkeit in seinem Wesen wahr. Seine 

wilden, flammenden Augen erscheinen zwar noch nicht angriffslustig, doch schwelt 

in Heathcliff das alte, gefährliche Feuer ohne Unterlass. 

Heathcliff zieht nicht nur den Rezipienten in seinen Bann, sondern auch Edgar Lintons 

Schwester Isabella, die sein erstes Instrument auf dem Weg der Vergeltung wird. All 

die Schritte, die nun folgen, dienen, so wird es schnell deutlich, einzig und allein dem 

Zweck, diejenigen zu vernichten, unter denen Heathcliff als Kind zu leiden hatte. 

Dabei wählt er keinen Mord als Waffe, obwohl er physisch Linton und den übrigen 

wohl längst überlegen gewesen wäre. Der Byronic Hero sieht eine komplettere Rache 

vor, eine, die das erlittene Unrecht darüber vergeltet, dass seine Kontrahenten die 

gleiche Form von Erniedrigung und Verlust erfahren wie zuvor er selbst. 

Das beginnt bei der Ehe mit Isabella Linton, um sich in der Erblinie von Thrushcross 

Grange zu platzieren, und führt weiter über intrigante Verwicklungen wie die 

Tatsache, dass er dem mittlerweile alkoholkranken und hoch verschuldeten Hindley 

Geld leiht, das dieser niemals zurückzahlen kann, um Wuthering Heights in seinen 

Besitz zu bringen. Auch erstreckt sich seine Rache auf die nächste Generation, wie 

etwa auf den Sohn Hindleys, den er nach dessen Tod ebenso quält, wie er selbst 

gequält wurde. 

Die allumfassende Vendetta erinnert ein wenig an Edmond Dantès’ Meisterplan in 

Alexandre Dumas’ Le Comte de Monte-Cristo, das zwei Jahre früher erschien; 

zumindest in der Gründlichkeit des Vorhabens, wenn auch nicht in der Eleganz. Darin 

mag der einzige Mangel des Vorhabens Heathcliffs bestehen: Er geht ausgesprochen 

skrupellos und ab einem gewissen Zeitpunkt wenig subtil vor. Jedoch sollte dies nicht 

 
338 Brontë 2003 (1847) : 96 



 

 
136 

 

mit Rohheit verwechselt werden: Heathcliff ist immer noch die dunkelste Variante 

eines romantischen Helden. Seine Rache übt er aus verletzten Gefühlen aus; die 

erlittene Demütigung treibt ihn an – sie bleibt das lodernde Feuer in seinem kalten 

Herzen, ganz gleich, wie kalkulierend er vorgehen wollen würde. Es ist und bleibt ein 

emotionaler Akt. 

Der Tod seiner geliebten Catherine im Kindbett, kurz nach der verfrühten Geburt 

ihrer gleichnamigen Tochter339, treibt ihn in noch dunklere seelische Abgründe. Denn 

auch hier gilt: Für den Byronic Hero gibt es, wie für seine Verwandten, keine 

romantische Erfüllung. 

„»May she wake in torment!« he cried, with frightful vehemence, stamping his foot, 
and groaning in a sudden paroxysm of ungovernable passion. »Why, she’s a liar to 
the end! Where is she? Not there – not in heaven – not perished – where? Oh! you 
said you cared nothing for my sufferings! And I pray one prayer – I repeat it till my 
tongue stiffens – Catherine Earnshaw, may you not rest, as long as I am living! You 
said I killed you – haunt me, then! The murdered do haunt their murderers. I believe 
– I know that ghosts have wandered on earth. Be with me always – take any form – 
drive me mad! only do not leave me in this abyss, where I cannot find you! Oh, God! 
it is unutterable! I cannot live without my soul!«”340 
 

Heathcliff ist nicht willens, Catherine gehen zu lassen. In der typischen Manier eines 

dunklen Helden sieht er sich vom Schicksal, von Gott, vom Tod verraten. Der Byronic 

Hero wähnt sich, wie schon Conrad zuvor im Vergleich zu den Naturgewalten, diesen 

Entitäten ebenbürtig. Dabei ist von diesem Zeitpunkt an völlig bedeutungslos, ob es 

wirklich eine Verbindung zum Übernatürlichen von Heathcliff gibt. Genauso wie sein 

moralischer Kodex basiert auch seine Spiritualität auf Emotion: Er fühlt es, also ist es 

wahr. 

Validiert durch seine Gefühle sind die nächsten Jahre von Heathcliff geprägt durch 

seine Grausamkeit gegenüber denen, die er für sein Leid verantwortlich macht. Bei 

seinem Sadismus gegenüber jedem – selbst gegenüber seiner zerbrechlichen Frau, 

der er mit den Worten „»I’d wretch them off her fingers, if they ever menaced 

me«“341 droht, ihr die Fingernägel auszureißen, sollte sie sich ihm körperlich zur Wehr 

setzen – wäre es einfach, ihn komplett in die Kategorie des Gothic Villain 

einzuordnen. 

 
339 Vgl. Brontë 2003 (1847) : 166 
340 Brontë 2003 (1847) : 169 
341 Brontë 2003 (1847) : 106 



 

 
137 

 

Thorslev jedoch merkt an: 

 

„The characteristic Byronic Hero, then, is not a fatalist. He accepts the burden of his 
conscience willingly, even defiantly; […] he does not attempt to evade his moral 
responsibility. He has borrowed characteristics from the Gothic Villain, in his looks, 
his mysterious past, and his secret sins; and he has retained characteristics from the 
Man of Feeling in his tender sensibilities and his undying fidelity to the woman he 
loves – but he is more than these: he is also a Romantic rebel.”342 

 

Nicht die Frage, was den Rezipienten dazu veranlasst, mit einer Figur wie Heathcliff 

zu sympathisieren, sondern die Tatsache, dass dem so ist, bleibt hier der 

entscheidende Punkt. Dem Rezipienten sind die Vergangenheit und die Motive 

Heathcliffs bekannt, die vermeintliche Vermeidbarkeit seines Abgleitens in die 

Dunkelheit erzeugt die Tragik seines Charakters. Montoni oder Ambrosio, die zu 

ähnlichen Taten fähig wären, fehlt die Legitimation über ihre Gefühle – es ist Gier und 

Wollust, die sie treiben. 

Sein Ende findet er nach Jahren der Rastlosigkeit und der Selbstzerstörung nach einer 

in den Hochmooren verbrachten Nacht343: 

„Mr Heathcliff was there – laid on his back. His eyes met mine so keen, and fierce; 
and then, he seemed to smile. 
I could not think him dead – but his face and throat were washed with rain; the bed-
clothes dripped, and he was perfectly still. […] I hasped the window; I combed his 
black long hair from his forehead; I tried to close his eyes – to extinguish, if possible, 
that frightful, life-like gaze of exultation, before any one else beheld it. They would 
not shut – they seemed to sneer at my attempts, and his parted lips, and sharp, white 
teeth sneered too!”344 

 

Wie beim Man of Feeling und dem Gothic Villain ist es in einer Vielzahl von 

literarischen Fällen nur der Tod, der den Byronic Hero bezwingt. Doch geht dies nicht 

mit einer wahren Niederlage einher, sondern mit einer Katharsis, die als notwendig 

gezeigt wird. Der spirituelle Bund zwischen dem Byronic Hero und seinem ihn 

spiegelnden Natur-Umfeld erfährt einen gewaltigen Höhepunkt, der im Tod 

kulminiert.  

 
342 Thorslev 1962 : 163 
343 Vgl. Brontë 2003 (1847) : 332 ff. 
344 Brontë 2003 (1847) : 335 



 

 
138 

 

Auch Lord Byrons eigener Manfred, der namensgebende Protagonist seines 1817 

veröffentlichten dramatischen Gedichts, geht mit der ihn umgebenden Natur eine 

Verbindung ein. Schauplatz der Handlung ist neben dem Schloss des Helden auch die 

atemberaubende und ungezähmte Alpenlandschaft.  

Manfred beschwört um Mitternacht in beinahe faustischer Manier, in der Galerie 

seines Schlosses stehend, sieben Geister. In seinem Anfangsmonolog bezeugt 

Manfred seine Macht über die Wesen: 

„If it be so. – Spirits of earth and air, 
Ye shall not thus elude me: by a power, 
Deeper than all yet urged, a tyrant-spell, 
Which had its birthplace in a star condemn’d, 
The burning wreck of a demolish’d world, 
A wandering hell in the eternal space; 
By the strong curse which is upon my soul, 
He thought which is within me and around me, 
I do compel ye to my will. Appear!”345 
 

Ein starker Fluch, der auf seiner Seele lastet – und der Byrons Manfred dazu bringen 

wird, sich durch die Alpenlandschaft zu grübeln wie Heathcliff durch die Hochmoore. 

Nur eine Sache ersehnt er von den sieben Entitäten: „Forgetfulness”346. Was er 

vergessen will, bleibt dem Rezipienten vorerst verborgen. Dafür ist umso auffälliger, 

mit welchem Hochmut Manfred den Wesen begegnet, die zuvor den Unterschied 

zwischen ihm, der er sterblich ist, und ihnen herausgehoben haben: 

„Ye mock me – but the power which brought ye here 
Hath made you mine. Slaves, scoff not at my will! 
The mind, the spirit, the Promethean spark, 
The lightning of my being, is as bright, 
Pervading, and far-darting as your own, 
And shall not yield to yours, though coop’d in clay! 
Answer, or I will teach you what I am.”347 
 

Der Prometheusfunke ist als Bildelement so eng mit Byronic Heroes und Noble 

Outlaws verbunden – mit den Stürmern und Drängern und Romantikern – dass der 

Ausdruck kaum genauer analysiert werden muss. Spannend ist hier aber, dass es 

keines Erzählers bedarf, um Manfred diese Qualität zuzusprechen; er beansprucht 

seine Stelle als Quasi-Gott mit eigenen Worten.  

 
345 Byron Manfred 2010 (1817) : 7 
346 Byron Manfred 2010 (1817) : 10 
347 Byron Manfred 2010 (1817) : 11 



 

 
139 

 

Manfred verlangt schließlich von den Geistern, eine gestaltliche Form anzunehmen. 

Sie lassen ihm die Wahl, welche das sein soll, doch er betont, für ihn gäbe es keinen 

Unterschied zwischen Hässlichkeit und Schönheit348 - eine Unwahrheit, wie sich 

wenige Zeilen später herausstellt, als der siebte Geist in der Gestalt einer „beautiful 

female figure“349 sichtbar wird.  

Die Gestalt ist ihm nicht unbekannt. Obwohl er sich bewusst ist, dass die Geister ihn 

mit der Entscheidung, genau diese Frau als Gestalt zu wählen, verhöhnen, will er der 

Illusion glauben und die ihm eindeutig vertraute Dame umarmen, woraufhin sie sich 

auflöst und er die Besinnung verliert350. 

Noch immer ist für den Rezipienten ungeklärt, was es mit der mysteriösen Frau und 

Manfreds Wunsch zu vergessen auf sich hat. Manfred selbst wird von der Erfahrung 

zutiefst erschüttert und versinkt in düsteren Tagträumen, denen er auf dem Berg der 

Jungfrau nachhängt. Immer tiefer verliert sich Manfred in den unheilvollen 

Gedanken, bis ihn ein Ziegenjäger unterbricht.  Er nimmt ihn mit in sein Heim, wo er 

dem aufgewühlten Manfred ein Glas Wein anbietet, das dieser für Blut hält. 

Im Zuge dessen entspinnt sich der nächste Hinweis auf die Identität der 

geheimnisvollen Frau: 

„I say ’t is blood – my blood! the pure warm stream 
Which ran in the veins of my fathers, and in ours 
When we were in our youth, and had one heart 
And loved each other as we should not love, 
And this was shed: but still it rises up 
Colouring the clouds, that shut me out from heaven 
Where thou art not – and I shall never be.”351 

 

Eine Frau, in deren Adern wie in den seinen das Blut seiner Vorväter fließt: Es handelt 

sich bei der, die er zu vergessen sucht, nicht nur um eine verbotene Liebe, sondern 

um eine inzestuöse Beziehung. Elisabeth Frenzel nennt diesen Umstand den Byron-

Stoff352 und verweist auf eine Vielzahl von seinen Werken, die auf die eine oder 

andere Art das Inzest-Motiv verwenden. Sie merkt an, wenn „diese romantischen 

 
348 Vgl. Byron Manfred 2010 (1817) : 12 
349 Byron Manfred 2010 (1817) : 13 
350 Vgl. Byron Manfred 2010 (1817) : 13 
351 Byron Manfred 2010 (1817) : 22 
352 Vgl. Frenzel 2008 : 407 



 

 
140 

 

Autoren mit dem Inzest-Motiv als mit einer Extremsituation experimentieren, so 

schlug sich in Lord Byrons Werk nieder, was er selbst erlebte […].“353  

Gemeint ist natürlich seine allgemeinhin als bestätigt geltende Beziehung zu seiner 

Halbschwester Augusta Leigh, eine der konstantesten und wichtigsten 

Liebesbeziehungen in dem Leben des Poeten.  

Die bereits erwähnte Verschränkung von Schöpfer und Schöpfung, die Imitation von 

Leben und Kunst in ihrem nie endenden Kreislauf, kommt auch hier zum Tragen. Wie 

die seines Erschaffers ist auch die romantische Zuneigung Manfreds zum Scheitern 

verurteilt und scheint ihn aufgrund ihres tragischen Endes mit dunklen Gedanken 

zurückgelassen zu haben: 

„My injuries came down on those who loved me – 
On those whom I best loved: I never quell’d  
An enemy; save in my just defence – 
But my embrace was fatal.”354 

 

Seine Umarmung war tödlich – das, was mehr zu der Beschreibung eines Vampirs aus 

einem Schauerroman zu passen scheint, gerät hier zu der pointierten und 

akzentuierten Selbstwahrnehmung Manfreds und, so darf man es bei Lord Byron 

freimütig annehmen, auch der seines Schöpfers. Die, die Manfred am nächsten stand, 

leidet am schlimmsten unter ihm. 

Byron kreiert die Ahnung einer amour fatale; die unauflösbare Verstrickung von Liebe 

und Zerstörung in seiner Person. Sein eigenes Wesen als gefährlich zu verstehen, 

zeugt von einer hohen Selbstreflexion der Figur und des Schöpfers, doch kommt der 

Rezipient nicht umhin zu bemerken, dass Manfred mit seinen Schuldgefühlen zu 

kokettieren scheint. Er ist und bleibt ein wandelnder Superlativ: Niemand leidet mehr 

als er. Niemand liebt brennender. 

Deborah Lutz führt dazu aus: 

„Byronism itself has always been associated with the insatiability of a self whose 
depths of desire and passion exceed the bounds of any satisfaction. Disappointed 
and sneering at a society he finds worthless yet still looking, without even hope of 
success, for his sweeping ideal, lost somewhere along the way, the Byronic figure is 
left only with himself for pleasure and pain, for a solipsistic erotic repetition.”355 

 
353 Frenzel 2008 : 407 
354 Byron Manfred 2010 (1817) : 24 
355 Lutz 2006 : 63 



 

 
141 

 

 

In der zweiten Szene sucht Manfred erneut Hilfe der übernatürlichen Art und wählt 

den Kontakt zu einer schönen Alpenhexe. Seine eindrucksvolle Selbstdarstellung zeigt 

anschaulich das Weltschmerz- und das Ichschmerzmotiv des romantischen Helden: 

 

„Well, though it torture me, ’t is but the same; 
My pang shall find a voice. From my youth upwards 
My spirit walk’d not with the souls of men, 
Not look’d upon the earth with human eyes; 
The thirst of their ambition was not mine; 
The aim of their existence was not mine; 
My joys, my griefs, my passions, and my powers, 
Made me a stranger; though I wore the form, 
I had no sympathy with breathing flesh, 
[…] 
My joy was in the Wilderness, to breathe 
The difficult air of the iced mountain’s top, 
Where the birds dare not build, nor the insect’s wing 
Flit o’er the herbless granite; or to plunge into the torrent, and to roll along 
On the swift whirl of the new breaking wave 
Of river-stream, or ocean, in their flow. 
In these my early strength exulted; or 
To follow through the night the moving moon, 
The stars and their development, or catch 
The dazzling lightnings till my eyes grew dim; 
Or to look, list’ning, on the scatter’d leaves, 
While Autumn winds were at their evening song. 
These were my pastimes, and to be alone; 
For if the beings, of whom I was one, - 
Hating to be so, - cross’d me in my path, 
I felt myself degraded back to them, 
And was all clay again. […]”356 

 

Besonders betonenswert ist, wie verbunden mit der Natur sich Manfred fühlt, 

allerdings weniger als auf eine symbiontische Art als auf die Weise, dass die wilde 

Umgebung, die höchsten Berge, die reißendsten Flüsse und gar die unerreichbaren, 

sich ewig drehenden Gestirne nur ein Ausdruck seiner unbezähmbaren und 

kosmischen einzigartigen Persönlichkeit sind.  

 
356 Byron Manfred 2010 (1817) : 27 



 

 
142 

 

Der Byronic Hero hat ein im wahrsten Sinne des Wortes egozentrisches Weltbild; 

ganze Galaxien reichen nicht aus, um seinem reichen Innenleben genügend 

Aussagekraft zu verleihen.  

„She was like me in lineaments – her eyes 
Her hair, her features, all, to the very tone 
Even of her voice, they said were like to mine; 
But soften’d all, and temper’d into beauty; 
She had the same lone thoughts and wanderings; 
The quest of hidden knowledge, and a mind 
To comprehend the universe: nor these 
Alone, but with them gentler powers than mine, 
Pity, and smiles, and tears – which I had not; 
And tenderness – but that I had for her; 
Humility – and that I never had. 
Her faults were mine – her virtues were her own- 
I loved her, and destroy’d her!”357 

 

 

Der starke Fokus auf die optische und charakterliche Ähnlichkeit zu seiner Geliebten 

ist ein weiterer Hinweis auf die möglicherweise inzestuöse Natur ihrer Verbindung. 

In diesen Worten erkennt der Rezipient die gleiche Aussage, die Cathy über Heathcliff 

drei Jahrzehnte später treffen wird, wenn sie ihn als „more myself than I am“358 

bezeichnet; eine Seelenverwandtschaft, die eine unauflösliche Verbindung bedeutet.  

Die Idealisierung seiner Liebsten geht gleichzeitig einher mit erneuter 

Selbstdarstellung als nicht bescheiden, sondern als hochmütig, und dazu härter als 

sie es war – und mit der zerstörerischen Kraft, die durch seine Zuneigung von ihm 

ausgeht. Die Hexe fragt, ob er sie tatsächlich eigenhändig getötet hätte, und Manfred 

antwortet: 

 
„Not with my hand, but heart – which broke her heart; 
It gazed on mine, and wither’d. I have shed 
Blood, but not hers – and yet her blood was shed – 
I saw, and could not stanch it.”359 
 

Auch hier spürt in Wuthering Heights der Rezipient einen Reflex auf Byron, als 

Heathcliff sich selbst als verantwortlich für Cathys Tod empfindet. Mit der Betonung, 

 
357 Byron Manfred 2010 (1817) : 28 f. 
358 Brontë 2003 (1847) : 81 
359 Byron Manfred 2010 (1817) : 29 



 

 
143 

 

dass er nicht ihr Blut vergossen habe, aber dennoch ihr Blut vergossen wurde, deutet 

daraufhin, dass der inzestuöse Wunsch eine tatsächliche reale sexuelle Ebene 

bekommen hatte, und das vergossene Blut das Jungfernblut gewesen sein mag, und 

sich aus diesem Umstand die Verantwortung Manfreds ergibt. 

Byron konstruiert dabei eine Ebene der Wahrheit für Manfred, bei der nicht mehr 

offensichtlich ist, ob er tatsächlich Schuld am Tod seiner Geliebten trägt, oder diese 

Wahrnehmung von den die Wirklichkeit transzendierenden Gedanken Manfreds 

beeinflusst wird. Die Wahrheit ist freilich nicht von Bedeutung: Einzig und allein das 

Gefühl, das Manfred umtreibt, hat für ihn in der Wirklichkeit Bestand und Gültigkeit.  

Es liegt selbst in diesem Schuldeingeständnis jedoch auch ein gewisser Hochmut, wie 

weitreichend, fatal und unheilbringend seine Liebe gewesen sein soll; der Byronic 

Hero ist nicht bescheiden, auch nicht darin, wie sündhaft seine Taten sind. Manfred 

entscheidet sich indes, dass er von der Hexe verlangt, seine verlorene Liebe entweder 

wieder zum Leben zu erwecken oder ihn mit ihr im Reich des Todes zu vereinen. Die 

Hexe kann diesen Wunsch nicht erfüllen, verlockt ihn jedoch dazu, ihr Gehorsam zu 

schwören, um vielleicht doch zu erhalten, was er begehrt. 

Doch Manfred lehnt das Angebot inbrünstig und voller Stolz ab: 

„I will not swear – Obey! and whom? the spirits 
Whose presence I command, and be the slave 
Of those who served me – Never!”360 
 

Manfred verbannt die Hexe. Ab diesem Zeitpunkt gleitet er unaufhaltsam tiefer in die 

Abgründe der Übernatürlichen hinein. In der dritten Szene nutzt Manfred seine 

Eloquenz und seine Fähigkeiten zur Kommunikation mit den magischen Mächten 

dazu, mit Wesen, die als Destiny, Arimanes und Nemesis bezeichnet werden, in 

Kontakt zu treten. Er verlangt von ihnen, ihm seine Geliebte zu zeigen, die nun den 

Namen Astarte trägt, wie die westsemitische Himmelsgöttin. Manfred versucht, mit 

ihr zu sprechen, um von ihr die Absolution für seine Schuld zu erhalten, doch 

verlassen nur sein Name und ein Lebwohl ihre Lippen361. Manfred selbst befindet sich 

nun in einem Zustand der Schuldigkeit gegenüber den Entitäten. 

 
360 Byron Manfred 2010 (1817) : 30 
361 Vgl. Byron Manfred 2010 (1817) : 41 ff. 



 

 
144 

 

Im Folgenden versucht ein Abt, Manfred mit Gott zu versöhnen und ihn zur Reue 

aufzurufen: 

„I come to save, and not destroy. 
I would not pry into thy secret soul; 
But if these things be sooth, there still is time 
For penitence and pity: reconcile thee 
With the true church, and through the church to heaven.”362 
 

Seine Versuche sind zum Scheitern verurteilt: Manfred beweist einmal mehr seinen 

Hochmut und die Veranlagung als luziferisch-cainitischer Charakter. Obgleich er zu 

dem Abt nicht unhöflich ist, weist er doch die kirchliche Macht über seine Seele von 

sich. Manfred wähnt sich selbst als zu außergewöhnlich, um unter dem Einfluss der 

Kirche zu stehen; er sieht sich als Eroberer, als wild und unbezwingbar, mit einem 

Geist, der die Grenzen der Sterblichen sprengt363. Dennoch ist ihm bewusst, wie 

schlecht es um den Zustand seiner Seele steht. 

Byrons dramatisches Gedicht erreicht den Höhepunkt, als Manfred sich im höchsten 

Turm den Schatten und Dämonen stellt. Dabei tritt erneut der Abt auf, der das 

Seelenheil Manfreds nicht verloren geben will. 

Der teuflische Geist verlangt das Begleichen der Schuld, doch auch ihm betrachtet 

Manfred sich als überlegen: 

„I have commanded  
Things of an essence greater far than thine, 
And striven with thy masters. Get thee hence!  
[…] 
I do defy ye, - though I feel my soul 
Is ebbing from me, yet I do defy ye; 
Nor will I hence, while I have earthly breath 
To breathe my scorn upon ye – earthly strength 
To wrestle, though with spirits; what ye take 
Shall be ta’en limb by limb. 
[…] 
I have not been thy dupe nor am thy prey, 
But was my own destroyer, and will be  
My own hereafter. – Back, ye baffled fiends! 
The hand of death is on me – but not yours!”364 

 

 
362 Byron Manfred 2010 (1817) : 46 
363 Byron Manfred 2010 (1817) : 48 f. 
364 Byron Manfred 2010 (1817) : 59 f. 



 

 
145 

 

Einmal mehr beweist Manfred, zu welcher Stärke er fähig ist – er kämpft gegen den 

Dämon eisern und erbittert an, mit einem aus dem Stolz geborenen Trotz. Der Dämon 

muss ihm schließlich weichen. Dennoch verliert Manfred sein Leben, ein letztes Mal 

das Angebot des Abtes ausschlagend, sich zu bekennen. Er stirbt als Sieger, ohne sein 

Ziel, Vergebung oder Vergessen zu erlangen, wirklich erreicht zu haben – ein hohler, 

schmerzhafter Sieg, aber der einzige, der einem Byronic Hero vergönnt ist. 

Deborah Lutz analysiert: 

„The Brontë children were fascinated by Byron’s dashing life and his damned 
characters; he figures heavily in the juvenilia of Charlotte, Branwell and Emily. They 
were mesmerized by the sheer impossibility of his being: his existence based on love, 
yet his love always impossible. The Byronic hero in his purity can, by definition, never 
be redeemed by becoming a couple, he is interminably thrown back upon black 
despair; he is unremittingly cast adrift into absence and dark night. In The Corsair, 
Conrad loses Medora because she pines away when she thinks he is dead. […] In 
Manfred, Astarte has died because of his unspecified sin. But finally the hero fails 
because this is the definition of the Byronic hero. He is the tormented melancholy 
failure who nears success and then fails and experiences the eternal loss, the 
repetition of the impossibility of bliss.”365 
 

Atara Stein hingegen sieht einen völlig anderen Aspekt im Vordergrund ihrer 

Betrachtung: 

„Throughout Manfred, the hero repeatedly defies authority figures and powerful 
supernatural beings. Byron grants Manfred a minor triumph against Arimanes (when 
Byron refuses to kneel to the ruler of the spirits) and a major triumph against the 
spirit who comes to claim his soul in the final scene (when Manfred dies on his own 
terms). However, Byron undercuts his hero repeatedly […]. Manfred is annoyingly 
self-absorbed, imperious, and egotistical. Byron does not intend for Manfred to be 
taken particularly seriously and in fact engages in deliberate »comic debunking«.”366 

 

Ob dieses komödiantische Element tatsächlich – und auch beabsichtigt – vorhanden 

ist, bleibt strittig. Selbstironie ist nicht nur keine Notwendigkeit für einen Byronic 

Hero, sie ist sogar eher hinderlich, wenn sie nicht dazu dient, den charismatischen 

Charme des Helden zu unterstreichen. Denn: Ein Byronic Hero und seine Gefühle sind 

vollkommen ernst gemeint. Es gibt darin keinen warnenden oder belehrenden 

Impuls, auch nicht den Versuch, den Helden durch Pathos ins Lächerliche zu ziehen. 

Die Hybris des Typus ist von unabdingbarer Notwendigkeit und rechtfertigt sich durch 

sich selbst. 

 
365 Lutz 2006 : 52 
366 Stein 2009 : 10 f. 



 

 
146 

 

Stein sieht Manfred jedoch auch als Reflex auf Byrons zwiegespaltene Meinung über 

Napoleon Bonaparte. Mit dem Erscheinungsjahr 1817, drei Jahre nach The Corsair, 

fällt Manfred in die Zeit der erneut einsetzenden französischen Restauration, der 

Seconde Restauration, nachdem im Jahr 1815 Napoleon endgültig abgedankt 

hatte.367 

„A large part of this irony results from Byron’s own ambivalent feelings about 
Napoleon Bonaparte, whose extremes of character made him one of the models for 
Byron’s heroes. Fully aware of the craving for powerful leaders that created a 
Napoleon, Byron gives Manfred energy, ambition, and emotional extremes, yet 
deliberately disavows his leadership potential.”368 
 

Dies wird verdeutlicht durch Manfreds Ablehnung der Anführerrolle: 

„I could not tame my nature down; for he 
Must serve who fain would sway – and soothe, and sue, 
And watch all time, and pry into all place, 
And be a living lie, who would become 
A mighty thing amongst the mean, and such 
The mass are; I disdain to mingle with 
A herd, though to be leader – and of wolves. 
The lion is alone, and so am I.”369 

 

Diese Passage ist mustergültig für die Zuordnung als Byron’scher Held: Manfred wählt 

die Isolation, wie sie ihn gewählt hat. Durch seinen extremen Charakter, seine 

Leidenschaft für Astarte, seine hohe Intelligenz und seine Furchtlosigkeit gegenüber 

den dämonischen Mächten kann er nicht Teil der konventionellen Gesellschaft sein. 

Doch nicht einmal ihr Anführer möchte er werden; selbst diese Aufgabe ist unter 

seiner Würde.  

Seine Einzigartigkeit ist gleichermaßen gekoppelt wie gestört durch die Figur der 

Astarte. Während seine schicksalhafte Liebe zu ihr ihn heraushebt und die inzestuöse 

Bedeutsamkeit – Deborah Lutz nennt diese Liebe „narcissistic“370 und beschreibt sie 

 
367 Gerade diese Verbindung zu Napoleon macht eine ironische Betrachtungsweise des Manfred eher 
unwahrscheinlich, da Byron als Engländer zwar prinzipiell allein aus patriotischen Gründen jegliche 
Bewunderung für Napoleon ablehnen hätte müssen, sich aber dennoch zweifelsohne mit dem Kaiser 
identifizieren konnte – nicht umsonst widmete er ihm die nur auf den ersten Blick negativ wirkende 
Ode to Napoleon Buonaparte. Auch Eisler schreibt: „Am 9. April erfuhr Byron, daß drei Tage zuvor in 
Fontainebleau Napoleon abgedankt hatte. Kein anderes weltpolitisches Ereignis hätte ihn mehr 
erschüttern können […]. Seine erste Reaktion war Mitleid […].“ (Eisler 1999 : 442) 
368 Stein 2009 : 12 
369 Byron Manfred 2010 (1817) : 48 f. 
370 Lutz 2006 : 64 



 

 
147 

 

als „incestuous self-love“371 –, sowie ihr göttlicher Name, ihre Verbindung in eine 

ähnliche Motivwelt wie die Geschwisterehen aus (prä-)antiken Götterpantheons 

rücken, so ist die Ähnlichkeit, die sie zu ihm aufweist, ein Bruch mit dem Konzept 

seiner Unabhängigkeit. 

Andrew Elfenbein wirft den Gedanken auf: 

„Astarte alone destabilizes Manfred’s sense of his uniqueness, because in his eyes, 
she threatened not only to know him, but to be him. Manfred describes her as having 
been almost his double […]. While the differences between them are the accidental 
effects of gender stereotypes, the similarities between them are essential. She 
embodies the possibility that »a mind / To comprehend the universe« […] might not 
be Manfred’s exclusive possession. Even after her death, she haunts him because her 
memory still subverts his faith in the uniqueness of his interiority.”372 
 

Es liegt die komplexe Bindung eines Byron’schen Helden an das Objekt seiner 

Begierde vor – er ist von ihr abhängig, wie sie von ihm, was seinem rebellischen Geist 

widerspricht, doch die Kodependenz ist unumstößlich, unbezwingbar und 

unvergänglich. 

So fällt Manfreds Beurteilung durch Thorslev komplex aus: 

„Still, Manfred is more than merely a remorseful Gothic Villain. He is the Byronic Hero 
in the process of maturing, on taking on a philosophical and psychological depth 
which he certainly did not have in Childe Harold I or II or in the romances. This is 
shown in the Faust theme of knowledge and sorrow, in the hero’s Titanism, and his 
defiant questioning not only of political or moral authority (as in the romances), but 
of ultimate philosophical and religious authority as well, and finally it is shown in the 
Satan-Prometheus themes of the »mind as its on place« – free to create its own 
scheme of order and value. Even if these various themes seem at times inconsistent 
with the traditional Gothic setting and tone, one feels that they are almost 
successfully fused in the glorious rhetoric of the soliloquies, and in the high poetry of 
the choruses and lyrics. 
In appearance, in his lonely solitude, and in his aristocratic air of authority Manfred 
is like the traditional Byronic Hero of the romances.”373 
 

Die Monologe bieten tatsächlich auch Spielraum für einen interessanten Impuls, den 

Thorslev einwebt – er spielt auf eine Inspiration Byrons an, die ihren Ursprung in der 

deutschsprachigen Literatur hat. Thorslev geht von einem Monolog von Karl von 

Moor aus Die Räuber aus, der über Miltons Satan seinen Weg als Echo in Byrons 

 
371 Lutz 2006 : 64 
372 Elfenbein 2004 (1995) : 35 f.  
373 Thorslev 1962 : 168 



 

 
148 

 

Manfred gefunden hat374. Gemeint ist die Passage, in der Karl über einen möglichen 

Selbstmord reflektiert, sein Stolz ihn aber umstimmt: 

 
„Nein! Nein! Ein Mann muß nicht straucheln – Sei wie du willt namenloses Jenseits – 
bleibt mir nur dieses mein Selbst getreu – Sei wie du willt, wenn ich nur mich selbst 
mit hinübernehme. – Außendinge sind nur der Anstrich des Manns – Ich bin mein 
Himmel und meine Hölle.“375 

 
Thorslev sieht eine Verbindung zu Manfreds suizidalem Monolog und seiner 

Weigerung, sich den übernatürlichen Instanzen hinzugeben und unterzuordnen.  

Es ist dabei kein Zufall, dass eine der nächsten Verbindungen des Byronic Hero ein 

deutscher Noble Outlaw ist. Die zahlenmäßige Überlegenheit von den edlen Räubern 

in der originär deutschsprachigen Literatur gegenüber den Byronic Heroes gestaltet 

die Suche nach exemplarischen Vertretern spannend, da sie nicht ohne die nagende 

Frage auskommt, wieso deutsche Dichter im 18. und 19. Jahrhundert Noble Outlaws 

kreieren, anstatt sich dem dunkelromantischsten aller Typen gänzlich zuzuwenden. 

Immerhin ist Deutschland im Herzen des Kontinents von den gleichen politischen 

Gesamtströmungen betroffen, vielleicht mehr noch, da Napoleon bereits im 

ausgehenden 18. Jahrhundert mit der Besetzung vieler Teiler Deutschlands begann, 

die sich in weiten Teilen bis zur Völkerschlacht bei Leipzig 1813 auch hielt.  

Vielleicht ist aber gerade das der Punkt: Byron und seine angelsächsischen Gefährten 

konnten sich auf der britischen Insel in relativer Sicherheit und Distanz zum blutigen 

europäischen Festland entwickelt, während Frankreich seine Position als deutscher 

Erbfeind festigte und die napoleonischen Kriege eine blutige Fortsetzung zu den 

Gräueln der Revolution bildeten.  

Zudem: Von „Deutschland“ ist eigentlich noch nicht zu sprechen, sondern von 

Preußen und seinem König Friedrich Wilhelm III., der um 1813 die allgemeine 

Wehrpflicht einführte, vom Königreich Bayern, seinem König, Maximilian I. und dem 

berühmten Minister Montgelas, und vielen anderen Splitterländern wie dem 

schließlich für aufgelöst erklärten Königreich Westphalen. 

Mehr denn je ist zu verzeichnen, dass unterschiedlichste Kräfte in Europa 

aufeinander einwirkten. Im Vereinigten Königreich war  König Georg III. aus dem Haus 

 
374 Vgl. Thorslev 1962 : 75 
375 Schiller Nationalausgabe III 1953 (1782) : 110 



 

 
149 

 

Hannover, der als geistesschwach und krank galt, durch den Regency Act 1811 

gezwungen worden, seinem Sohn die Regierungsgeschäfte zu übertragen; dem 

Prince of Wales, der als George IV. die Krone übernahm.  

Dabei war das Vereinigte Königreich allein schon durch die geographische Trennung 

vom Festland stets in einer anderen Situation als die Völker des Kontinents: Auf der 

anderen Seite der Erde wütete bis 1814 der Britisch-Amerikanische Krieg, der auch 

als Zweiter Unabhängigkeitskrieg bezeichnet wird, aber der ebenfalls nicht auf 

englischem Boden geführt wurde. 

Die Furcht vor Umstürzen steckte den europäischen Monarchien seit dem 

vorangegangenen Jahrhundert noch tief in den Knochen und überall auf dem 

Kontinent starben, ganz banal ausgedrückt, die Männer wie die Fliegen. 

Otto Weddigen, der mit seinem 1884 erschienenen Werk Lord Byrons Einfluss auf die 

europäischen Litteraturen der Neuzeit verhältnismäßig nah, zeitlich gesehen, am 

Geschehen des frühen 19. Jahrhunderts war, sieht die Spuren Byrons in den Werken 

vieler deutscher Dichter und Schriftsteller. Als den wahren deutschen Erben Byrons 

betrachtet er jedoch Heinrich Heine: 

„Was Byron für die europäische Litteratur ist, das war Heine für die deutsche. Er war 
früh mit den Dichtungen Lord Byrons bekannt geworden. In Berlin verkehrte er in 
dem Kreise (1820-24) der Dichterin Elise von Hohenhausen, welche damals eine 
begeisterte Verehrerin des englischen Dichters war und seine Dichtungen zum Teil 
übersetzte. Sie war es, welche den 21jährigen Heine zuerst als Nachfolger Byrons in 
Deutschland proklamierte.“376 
 

Der immer wieder als letzter Dichter der Romantik bezeichnete Heine hat dabei, 

Byron ähnlich, die Romantik eigentlich schon mit einem Fuß überschritten, und ist 

tief verbunden mit Rebellionsmotiven, Freiheitsgedanken und der 

Aufbruchsstimmung des Vormärzes. Die Außenseiterposition, die ihm die Fähigkeit 

verliehen hat, den romantischen Weltschmerz unverfälscht darzustellen, und die 

verhindert hat, dass er im gesellschaftlichen Mainstream auf- und unterging, hängt 

mutmaßlich mit den erschwerten Bedingungen seines Lebens durch seine jüdische 

Herkunft zusammen. Er war bereits Teil einer neuen Zeit und verstand es wie kein 

Zweiter, die Unsicherheiten im neu erwachsenden Deutschland einzufangen. Dass er 

 
376 Weddigen 1884 : 39 f.  



 

 
150 

 

sich dabei dem zehn Jahre vor ihm geborenen Byron verbunden fühlte, ist nicht 

überraschend.  

Unter dem Titel Childe Harold erschien von Heine eine Totenklage auf Byron: 

 
„Eine starke, schwarze Barke 
Segelt trauervoll dahin. 
Die vermummten und verstummten 
Leichenhüter sitzen drin. 
 
Todter Dichter, stille liegt er, 
Mit entblößtem Angesicht; 
Seine blauen Augen schauen 
Immer noch zum Himmelslicht. 
 
Aus der Tiefe klingt’s, als riefe 
Eine kranke Nixenbraut, 
Und die Wellen, sie zerschellen 
An dem Kahn, wie Klagelaut.“377 

 

Umso spannender ist es, dass Heinrich Heine für seinen Byronic Hero aus seiner 

Tragödie William Ratcliff (1823), der im Folgenden betrachtet werden soll, den Ort 

der Kindheit seines Idols, die schottischen Highlands, als Handlungsort wählt. 

Der Schauplatz ist sowohl kühn als auch ideal gewählt; inmitten der schaurigen, 

nebligen Hochmoore entfaltet sich eine zwielichtige Geschichte. Jedoch schiebt sich 

ein wenig die Überlegung in den Vordergrund, ob die Begebenheiten der Umwelt für 

das Wirken eines Byronic Heroes nicht eventuell eine bedeutsamere Rolle spielen, als 

ihnen bisher bereits zugestanden wurde. Es scheint, als benötige es einen Ort, der 

entweder exotisch oder außergewöhnlich wild ist, um dem reichen Innenleben des 

handelnden Typus gerecht werden zu können – ein tosendes Meer, eine 

sturmgepeitschte Heide oder gefährliche Bergspalten.  

Im Schloss des Lairds Mac-Gregor wird die Erzählung mit der Vermählung seiner 

Tochter Maria mit dem Grafen Douglas eröffnet. 

Statt einer heiteren Feier erwartet den Rezipienten jedoch eine ominöse Stimmung. 

Dies liegt nicht nur an der alten Margarete, die die Zeremonie durch ihren scheinbar 

zusammenhanglosen Singsang („Was ist von Blut dein Schwert so rot? Edward, 

 
377 Heine Neue Gedichte 2013 (1844) : 64 



 

 
151 

 

Edward?“378) stört, sondern auch an dem Erlebnis, das der frischgetraute Ehemann 

seiner Braut zu berichten hat. Douglas erzählt ihr und seinem  Schwiegervater davon, 

wie er auf der Reise aus London zurück nach Schottland Opfer eines Überfalls wurde, 

jedoch Rettung in Gestalt eines unbekannten Reiters bekam. Die Erzählung wühlt 

Maria sichtbar auf, was Douglas dazu veranlasst, von ihrem Vater eine Erklärung für 

ihre Nervosität zu fordern. Dieser berichtet ihm: 

 

„Hört ruhig an die traurige Geschichte. 
Sechs Jahre sind es jetzt, da kehrte ein 
Bei uns ins Schloß ein fahrender Student 
Aus Edinburgh, mit Namen William Ratcliff. 
Den Vater hatte ich einst gekannt, recht gut, 
Recht gut, recht gut, er hieß Sir Edward Ratcliff. 
Gastfreundlich nahm ich also auf den Sohn, 
Und gab ihm Speis‘ und Obdach, vierzehn Tage. 
Er sah Marie, und sah ihr in die Augen, 
Und sah dort viel zu tief, begann zu seufzen, 
Zu schmachten und zu ächzen – bis Maria 
Ihm rund erklärte: daß er lästig sei. 
Die Liebe packt‘ er in den Korb und ging. – 
Zwei Jahre drauf kam Philipp Macdonald. 
Der Earl von Ais, warb um Mariens Hand, 
Und warb mit gutem Glück, und nach sechs Monden 
Stand am Altare, hochzeitlich geschmückt, 
Die holde Braut – der Bräut’gam aber fehlte. 
Wir suchten überall, in allen Zimmern, 
Im Hof, im Stall, im Garten – Ach! da fand man 
Am Schwarzenstein den Leichnam Macdonalds.“379 
 

Als Mörder entpuppte sich der zurückgewiesene Ratcliff, der seine schreckliche Tat 

auf perfide Weise noch steigerte: 

 
„In jener Nacht, die auf den Mordtag folgte, 
Sei William Ratcliff in ihr Schlafgemach 
Plötzlich getreten, habe lachend ihr 
Die Hand gezeigt, noch rot vom Blut des Bräut’gams, 
Und habe Macdonalds Verlobungsring 
Ihr dargereicht mit zierlicher Verbeugung.“ 
 

Zur Rechenschaft gezogen wurde William Ratcliff nicht; auch nicht, als sich zwei Jahre 

später mit dem Lord Duncan, Marias neuem Verlobten, das Spiel wiederholte und 

 
378 Heine 2015 (1823) : 6 
379 Heine 2015 (1823) : 9 f. 



 

 
152 

 

auch jener der Eifersucht Ratcliffs zum Opfer fiel, am Schwarzenstein erschlagen, und 

Ratcliff erneut das Schlafgemach Marias betrat, um ihr den Ring als Hohn zu 

überreichen.380 

Douglas ist nun gewarnt und wappnet sich mit der Absicht, die Serie an Morden zu 

beenden und William Ratcliff zur Verantwortung zu ziehen. 

Jener hält sich zu diesem Zeitpunkt in einer Diebesherberge auf und ist in 

entsprechender Gesellschaft. Dass er unter ihnen einen gewissen Ruf genießt, 

erschließt sich aus dem Kommentar eines Räubers, Ratcliff sehe ihn stets „mit 

schlimmen Augen“381 an. Zusammen mit seinem Freund Lesley plant er den Tod 

Douglas’. 

Dass er dabei jedoch seinem eigenen Ehrenkodex folgt, stellt er ebenfalls klar: 

 

„[mit trotziger Würde] 
Nicht abgemurkst. Im Zweikampf 
Fiel Macdonald und Duncan. Ehrlich focht ich; 
Und auch mit Douglas will ich ehrlich fechten. 
[…] 
Ich sah ihn nie; ich sprach ihn nie; er tat 
Mir niemals was zuleid‘; ich haß ihn nicht.“382 
 

Nur ein ehrenhaftes Duell kommt für ihn in Frage – eine Tatsache, die an Conrads 

Entscheidung erinnert, den Pascha nicht im Schlaf zu ermorden. Dabei ist die 

Begründung, die Ratcliff gibt, überraschend rational. Es existiert kein Hass in ihm, 

jedenfalls nicht auf seine Konkurrenten. Er fühlt sich von den Mitbewerbern um 

Marias Hand nicht gedemütigt, gekränkt oder verletzt. Sie zu töten ist die logische 

Konsequenz aus dem Umstand heraus, dass Mac-Gregor die Verbindung zu Maria 

untersagt hat.  

Und dennoch ist das kein eiskaltes Kalkül; die Regieanweisung „mit trotziger 

Würde“383 ist nämlich eindeutig positiv konnotiert. Der Begriff Trotz evoziert 

zweierlei Eindrücke; einerseits als Begriff der Wehrhaftigkeit im Angesicht einer 

starken Bedrängnis, heute mehr enthalten in Formulierungen wie „allen 

 
380 Vgl. Heine 2015 (1823) : 11 
381 Heine 2015 (1823) : 14 
382 Heine 2015 (1823) : 17 
383 Heine 2015 (1823) : 17 



 

 
153 

 

Widerständen trotzen“, andererseits aber auch in einer eher Jugendlichen oder 

Kindern zugeschriebenen Reaktion des Sträubens und Widersetzens, die nicht auf 

logischen Tatsachen fußen muss. 

Von trotziger Würde zu sprechen, vereint beides. Ratcliff ist ein Mann, der eine 

gewisse Vorzüglichkeit in seinem Charakter hat (ähnlich wie die Noble Outlaws) und 

sein Trotz richtet sich gegen die Grenzen von Konvention und Gesellschaft. Dennoch 

ist in diesem Zustand ein eindeutig emotionaler Aspekt, denn ihm ist es wichtig, dass 

man weiß, dass er keinen seiner Rivalen schändlich ermordet hat. 

Heine lässt seinen Helden daraufhin eine spannende Selbstdarstellung vornehmen, 

die sich über das Ausschlussprinzip gestaltet; kurzum: Er lässt Ratcliff erklären, was 

er alles nicht ist. 

„Glaub nicht, ich sei ein weicher Mondscheinheld, 
Ein Bilderjäger, der vom eignen Windhund,  
Von Phantasie durch Nacht und Höll’ gehetzt wird, 
Ein magenkrank schwindsüchtelnder Poet, 
Der mit den Sternen Unzucht treibt, der Leibschmerz 
Vor Rührung kriegt, wenn Nachtigallen trillern, 
Der sich aus Seufzern eine Leiter baut, 
Und endlich mit dem Strick verschlungner Reime 
Sich aufhängt an der Säule seines Ruhms.“384 

 

Die wahre Ironie der Stelle liegt darin, dass Heine die Technik des umgangssprachlich 

im Englischen als lampshading anwendet, die den Kunstgriff meint, wenn innerhalb 

eines Werkes auf ein genreübliches Motiv, einen Typ oder eine Plotfunktion 

hingewiesen wird und zwar zum Zweck, dem Rezipienten mittels dieses humorvollen 

Kniffs zu verdeutlichen, dass die Nähe zu anderen Vertretern des Genres bekannt ist 

und bewusst so gestaltet wurde. 

Auf gleiche Weise wird nicht selten ein absurder Plotstrang gerechtfertigt, indem 

dem möglicherweise ungläubigen Rezipienten zuerst Recht gegeben wird, was seine 

Skepsis betrifft, aber im darauffolgenden Moment über diese Einsicht der Ähnlichkeit 

wiederum die Abgrenzung stattfindet. 

 
384 Heine 2015 (1823) : 17 f. 



 

 
154 

 

Heines Ratcliff hat eine genauso klare Selbsterkenntnis wie Heine auch; Heine lässt 

ihn die genreüblichen Tropen aufzählen, erinnert an den zerbrechlichen Man of 

Feeling und die anderen romantischen Helden385.  

Heines Genie konterkariert diese Stelle unverzüglich, denn kaum, dass Ratcliff seinen 

ablehnenden Monolog vollendet hat, setzt er erneut an und erklärt: 

„Und doch gesteh ich – spaßhaft mag dir’s klingen –, 
Es gibt entsetzlich seltsame Gewalten, 
Die mich beherrschen; dunkle Mächte gibt’s, 
Die meinen Willen lenken, die mich treiben 
Zu jeder Tat, die meinen Arm regieren, 
Und die schon in der Kindheit mich umschauert. 
 
Als Knabe schon, wenn ich alleine spielte, 
Gewahrt ich oft zwei neblichte Gestalten, 
Die weit ausstreckten ihre Nebelarme, 
Sehnsüchtig sich in Lieb’ umfangen wollten, 
Und doch nicht konnten, und sich schmerzlich ansahn! 
Wie luftig und verschwimmend sie auch schienen, 
Bemerkt ich dennoch auf dem einen Antlitz 
Die stolzverzerrten Züge eines Mannes, 
Und auf dem andern milde Frauenschönheit. 
Oft sah ich auch im Traum die beiden Bilder, 
Und schaute dann noch deutlicher die Züge: 
Mit Wehmut sah mich an der Nebelmann, 
Mit Liebe sah mich an das Nebelweib. –  
Doch als ich auf die hohe Schule kam, 
Zu Edinburgh, sah ich die Bilder seltner, 
Und in dem Strudel des Studentenlebens 
Verschwammen meine bleichen Traumgesichte. 
Da brachte mich auf einer Ferienreise 
Zufall hierher und nach Mac-Gregors Schloß. 
 
Maria sah ich dort! Mein Herz durchzuckte  
Ein rascher Blitz bei ihrem ersten Anblick. 
Es waren ja des Nebelweibes Züge, 
Die schönen, stillen, liebefrommen Züge, 
Die mich so oft im Traume angelächelt! 
Nur waren Mariens Wangen nicht so bleich, 
Nur war Mariens Auge nicht so starr. 
Die Wange blühte und das Auge blitzte; 
Der Himmel hatte allen Liebeszauber 
Auf dieses hole Bild herabgegossen; 
Die Hochgebeneidete selber war 
Gewiß nicht schöner als die Namensschwester; 

 
385 Möglicherweise sogar an den bereits diskutierten Manfred: Der mit den Sternen Unzucht treibt – 
das erinnert sehr an Manfreds unschickliche Liebe zu der von Astarte verkörperten Schwester. 
Astarte war als Himmels- und Liebesgöttin eine Hauptgestalt des westsemitischen Astralkults. 



 

 
155 

 

[…] 
Maria sah mich an so mild, so freundlich, 
So liebend, so verheißend! Aug’ in Auge 
Und Seel’ in Seele tauchten wir. O Gott! 
Das dunkle Urgeheimnis meines Lebens 
War plötzlich mir erschlossen, und verständlich 
[…]“386 

 

Wie die anderen Vertreter des Typus empfindet auch dieser Byronic Hero seine Liebe 

als überirdisch. Ihre Bedeutsamkeit genügt als Legitimation für all seine weiteren 

Taten. In der Liebe des Byronic Hero liegt dementsprechend immer eine Form des 

narzisstischen Egoismus, den er sich vom Gothic Villain leiht, und der sich darin 

manifestiert, dass der Byronic Hero seine Liebe als ungemein wichtiger und 

wahrhaftiger als die Gefühlsregungen anderer Menschen wahrnimmt, und dass das 

Werk ihm diese Rolle auch zugesteht. In diesem Belang ähnelt er auch dem Man of 

Feeling, der sich selbst auch als zu tieferen Gefühlen fähig empfindet als alle anderen 

Charaktere seines Umfelds. 

Nichts Anderes geschieht bei Heathcliff, dem selbst die Bedienstete Nelly mit ihrer 

anfänglichen Skepsis immer zugeneigter wird, weil sie die übernatürlich anmutenden 

Regeln des Byronic Hero respektiert: Der ganze Kosmos schlägt im gleichen Takt wie 

sein Herz, natürlich hat er die Berechtigung, das Objekt seiner Begierde zu verfolgen, 

ganz gleich, was die Gesellschaft oder die Gesetze der Menschen dazu sagen … oder 

seine Angebetete selbst, im Übrigen. 

Deborah Lutz spezifiziert, in diesem Fall mit Manfred als Beispiel: 

„The Byronic self complicates the division between subjectivity’s interior and 
exterior. Related to the Romantic sublime, his subjectivity lacks liminals; it is 
boundless. One reason why the Byronic hero exiles himself from society is that his 
consciousness creates the world as a mirror of his own hellish mind; the world is an 
interior space where all is bereft of meaning. He restlessly circles this world of his 
own making; this infinite mindscape. The world can provide no relief or change 
because of the immutable script in his mind.”387 

 
Er empfindet seine Zuneigung zu Maria als einen Schicksalsbund, der von den 

Nebelgestalten ihm zeit seines Lebens vorausgedeutet wurde. Tatsächlich scheint 

seine Begierde, zumindest in Ratcliffs Erinnerung, erwidert worden zu sein – bis er 

 
386 Heine 2015 (1823) : 18 f. 
387 Lutz 2006 : 55 



 

 
156 

 

seine Liebe bekennt, und von Maria zurückgewiesen wird. Er nennt sie eine 

„Verfluchte Schlang’!“388 und zieht sich erst gekränkt zurück. Doch keine Ablenkung 

kann Ratcliffs Liebe schmälern; sein Verlangen und sein Zorn wachsen 

gleichermaßen. Und so leistete Ratcliff seinen fürchterlichen Eid: 

 
„Geschworen hab ich bei dem Wort des Herrn, 
Und bei der Macht des Himmels und der Hölle, 
Und hab mit grausem Fluch den Schwur besiegelt – 
»Von dieser Hand soll fallen der Vermeßne, 
Der’s wagt, Marien bräutlich zu umfangen.« 
Die Stimm’ in meiner Brust sprach diesen Schwur, 
Und blindlings dien ich jener dunklen Macht, 
Die mit mir kämpft, wenn ich Mariens Freiern 
Am Schwarzenstein ein Rosenbett bereite.“389 

 

Heine lässt seinen Protagonisten Ratcliff mit einer spannenden Entschlusskraft 

auftreten. Er hat sich seinem destruktiven Wesen, das von seinem Besitzanspruch 

Maria gegenüber genährt wird, voll und ganz hingegeben. Da reflektiert die 

zerstörerische Kraft auch auf ihn selbst zurück; er liebäugelt mit dem Suizid390, sein 

gefährlicher Schwur bindet ihn aber an die irdische Welt: 

„Ich darf nicht sterben. Kam ich in den Himmel 
Und schaute, durch den Ritz der Himmelsdecke, 
Zufällig in Graf Douglas’ Schlafgemach – 
Ich würde fluchen, daß den frommen Englein 
Erblassen würden ihre roten Backen, 
Und ängstlich in der Kehle steckenbliebe 
Das lange, wässerige Hallelujah. 
Und bin ich mal verdammt zur ew’gen Hölle, 
Wohlan, so will ich auch ein Teufel sein, 
Und nicht ein jämmerlicher, armer Sünder.“391 

 

An dieser Stelle wird der Byron’sche Stolz erneut verdeutlicht, der fast luziferische 

Züge annimmt. Ein Sünder, gewöhnlich, allgemein, austauschbar zu sein, ist für 

Ratcliff nicht genug, stattdessen sieht er sich herausgehoben als rächender 

Höllenfürst. Die Tendenz zur Ausuferung, zur Übertreibung der Übertreibung wegen, 

wird hier offensichtlich.  

 
388 Heine 2015 (1823) : 19 
389 Heine 2015 (1823) : 21 
390 Vgl. Heine 2015 (1823) : 24 f. 
391 Heine 2015 (1823) : 25 



 

 
157 

 

Eine Sache haben alle abtrünnigen Engel jedoch gemeinsam: Sie sind verdammt zu 

fallen. Das gleiche Schicksal erwartet auch Ratcliff, der als Byronic Hero dazu 

bestimmt ist, an sich selbst zu scheitern. Der erste Schritt auf dem Weg zu seinem 

Untergang ist seine Niederlage im Duell gegen Douglas, dem die Geister der bereits 

ermordeten Bräutigame zur Seite stehen392.  

Douglas behält die moralische Oberhoheit, indem er das Leben seines Kontrahenten 

schont. Ratcliff erlebt dieses Scheitern und das Brechen seines Schwurs als ultimative 

Schmach. 

Er hört Stimmen, die ihn verspotten: 

 
„»Hier steht der Mann, der starke Riesengeist, 
Der Großbritanniens Menschen und Gesetze 
Verhöhnt, der trotzig mit dem Himmel rechnet – 
Nun kann er’s nicht verhindern, daß Graf Douglas 
Heut nacht in seines Liebchens Armen liegt, 
Und lachend ihr erzählet, wie der Wurm, 
Der William Ratcliff heißt, am Schwarzenstein 
Sich krümmte, jämmerlich am Boden krümmte, 
Und wie des Douglas Fuß ihn nicht zertreten, 
Um sich nicht zu besudeln«“393 
 
 

Als typischer Zug eines Byron’schen Helden bedeutet dieser Tiefpunkt jedoch nicht 

das Ende, sondern das Zuspitzen seiner Absichten, als er sich bewusst macht, wen es 

wirklich zu töten gilt, wenn er Maria für immer für sich haben will. 

 
„Soll ich? Marie? Die weiße Taube? Blut? 
Soll ich? Holla, wer spricht? Das war kein Wind. 
Maria soll ich mit mir nehmen? Nickst du? 
Es sei, es sei, mein Wille ist von Eisen, 
Und ist allmächt’ger noch als Gott und Teufel.“394 

 

Schon Goethes Werther ist die Idee gekommen, seine Angebetete zu töten, um sie 

des Einflusses seines Widersachers dauerhaft zu entziehen. Im Gegensatz zum 

melancholischen Man of Feeling ist im Byronic Hero genügend düsteres Potential, das 

zumindest den Versuch eines erweiterten Suizids oder Mitnahmesuizids ermöglicht.  

 
392 Vgl. Heine 2015 (1823) : 26 f. 
393 Heine 2015 (1823) : 28 
394 Heine 2015 (1823) : 28 



 

 
158 

 

Dass William Ratcliff aber nicht ganz der Bösewicht der Tragödie ist, wird offenbar, 

als die alte Margarete gegenüber Maria die Geschichte über Ratcliffs Herkunft 

preisgibt. 

Sie erzählt von der Mutter Marias, Schön-Betty, die in keinen anderen als Edward 

Ratcliff, den späteren Vater Williams, verliebt war. Aufgrund seines dunklen 

Temperaments wandte sie sich jedoch von ihm ab und heiratete an seiner Stelle Mac-

Gregor. Aus verletzter Eitelkeit nahm daher auch Edward Ratcliff eine andere zur 

Frau, mit der er seinen Sohn William zeugte. 

Doch konnte das Liebesband zwischen Schön-Betty und Edward nicht so einfach 

zerrissen werden; die Liebenden ließen nicht voneinander ab. Von Eifersucht 

getrieben tötete Mac-Gregor seinen Widersacher und verursachte so den Tod seiner 

Ehefrau aus Kummer.395 

Heine konstruiert eine Form der Rechtfertigung für Ratcliffs Besessenheit von Maria 

und ihrer Zuneigung zu ihm. Es existiert ein Anspruch, der älter ist als die beiden, und 

der in der Gestalt der Nebelgeister personifiziert auftritt, als würde der Bund aus dem 

Jenseits heraus besiegelt worden sein. 

Gerade als die Amme an diesem Punkt der Erzählung angelangt ist, betritt William 

Ratcliff den Raum, „bleich, verstört und blutig“396 vom Duell mit Douglas, und wird 

von der Amme mit seinem Vater Edward verwechselt, den sie von den Toten 

auferstanden glaubt. 

Der Moment der Begegnung löst in beiden starke Gefühle aus – Marias Angst weicht 

ihrer Zuneigung und Sorge um den Verwundeten, und sein Groll verschwindet 

angesichts der Liebe, die er für sie empfindet. Um ihre Nähe zu verdeutlichen, führt 

er sie an einen Spiegel und zeigt ihr die Ähnlichkeiten auf, die sie miteinander teilen: 

 
„Deine Züge sind 
Zwar schöner, edler, reiner als die mein’gen: 
Doch sind sie ihnen ähnlich. Diese Lippen 
Umzuckt derselbe Stolz, derselbe Trotz. 
Hier sitzt der Leichtsinn ebenso wie dort. 
Sprich mal ein Wörtchen! 
 
MARIA sich sträubend 

 
395 Heine 2015 (1823) : 31 f. 
396 Heine 2015 (1823) : 32 



 

 
159 

 

Laß mich! laß mich! 
 
RATCLIFF. 
Hörst du? 
Die Stimm’ klingt wie die mein’ge, nur weit sanfter. 
Das tiefe Blau des Auges ist dasselbe; 
Nur glänzender bei dir. Gib her die Hand. 
[…] 
Siehst du dieselben Linien?  
[…] 
Sieh mal her,  
Die Lebenslinie ist so kurz wie hier- […]“397 

 

Dem Rezipienten begegnet hier ein weiterer Reflex auf das Inzestmotiv, das nicht 

wenige Byronic Heroes zu begleiten scheint. Laut der Erzählung der Amme sind 

Ratcliff und Maria zwar keine Halbgeschwister von Blutes wegen, doch sind die 

Indizien einer physischen und mentalen Ähnlichkeit mehr als deutlich. Es zählt 

sowieso nur, dass Ratcliff diese Nähe als solche empfindet – und daraus eine weitere 

Legitimation seines Anspruchs sieht. 

Trotz der offensichtlichen Zuneigung, die Maria ihm in dieser Szene erweist, lässt sich 

William Ratcliff nicht mehr von seinem Plan abbringen, sie zu töten. Es sind die 

dunklen Kräfte, die seit jeher seine Hand lenkten, wie er es empfindet, die ihn nun 

weiter zur Tat antreiben, besonders, nachdem Maria sein Angebot ablehnt, mit ihm 

zu fliehen. 

„MARIA. 
Entsetzlich rollt dein Aug’, dein Odem brennt – 
Dein Wahnsinn steckt mich an – verlaß mich! laß mich! 
 
RATCLIFF. 
O sträub dich nicht, mein Lieb. Der Tod ist ja 
So süß. Ich nehm dich mit ins schöne Land, 
Wovon wir oft geträumt. Komm mit, mein Lieb. 
 
MARIA sich von ihm losreißend 
Entflieh! Entflieh! Denn trifft dich hier Graf Douglas –  
 
RATCLIFF in Wut ausbrechend 
Verfluchter Name! Losungswort des Todes! 
Kein Gott soll dich besitzen. Mir gehörst du – 
 
Er will sie erstechen.“398 

 
397 Heine 2015 (1823) : 34 
398 Heine 2015 (1823) : 35 



 

 
160 

 

 

Untermalt wird dieser brisante Moment von dem Singsang der alten Margarete, die 

zunehmend den Verstand zu verlieren scheint. Heine hat mit dem Schlussmoment 

seines Werkes einen fulminanten Höhepunkt geschaffen, bei dem er mit seinen 

deskriptiven Elementen visuell höchst anschaulich vorgeht. Die phantastischen 

Elemente wie die Nebelgeister, die wieder in Erscheinung treten, schaffen einen 

Ausgleich dazu, dass die Tragödie nicht draußen in den Wäldern oder Mooren endet, 

sondern in Marias Gemach. Der Nebelmann ist es auch, der von Ratcliff Besitz zu 

ergreifen scheint und ihn die Tat vollenden lässt399 

Besonders erwähnenswert ist die Losung „Kein Gott soll dich besitzen“, die die 

wachsende Hybris des zum Scheitern verurteilenden Ratcliffs zementiert. 

Nach Marias Ermordung kommt im finalen Moment ihr Vater Mac-Gregor hinzu; es 

beginnt ein tödlicher Zweikampf mit William Ratcliff, der zu spüren scheint, dass es 

zwischen ihnen eine dunkle Verbindung aufgrund des Mordes an seinem Vater 

gibt400. Der Byronic Hero triumphiert im Duell über Mac-Gregor und nimmt sich selbst 

danach durch einen Pistolenschuss das Leben. 

Die Schlussworte der Tragödie gehören der alten Margarete, die zuerst die Schuld 

Mac-Gregors vor Douglas und den Bediensteten enthüllt, sondern auch eine 

unheimliche Feststellung macht: 

 

„Ei! ei! So blutig und so bleich lag auch 
Der tote Edward Ratcliff an der Schloßmau’r. 
Der böse, zornige Mac-Gregor hatte 
Den armen Edward Ratcliff totgeschlagen! – 
[…] 
Ich hab es nicht getan, hab’s nur gewußt. 
Und den – 
Zeigt nach Mac-Gregors Leiche. – 
hat William Ratcliff totgeschlagen – 
Und auch der William hat jetzt Ruh’. Er schläft 
Jetzt bei Marie – still! still! – weckt sie nicht auf –  
 
Sie geht auf den Fußzehen nach dem Kabinette und hebt die Gardine desselben auf. 
Man sieht die Leichen von Maria und William Ratcliff. 
[…] 
vergnügt lachend. 

 
399 Vgl. Heine 2015 (1823) : 36 
400 Vgl. Heine 2015 (1823) : 36 



 

 
161 

 

Sie sehen fast aus wie Edward und Schön-Betty!“401 

 

 

Durch die Verlagerung der Schuld auf Mac-Gregor und die Andeutung, dass in William 

und Maria endlich die rechtmäßige Vereinigung von Edward und Schön-Betty erfolgt 

ist, wird für den Rezipienten ein großer Teil der Verantwortlichkeit für die 

Katastrophe von Ratcliff weggenommen. Trotzdem ist er kein geradliniger 

Sympathieträger. Ihm fehlen die Aspekte des Man of Feeling, die andere Byronic 

Heroes weicher und nahbarer machen. Stattdessen steht er auf der Skala der Typen 

dem Gothic Villain verhältnismäßig näher. 

So liegt die Vermutung nahe, dass der Byronic Hero – ganz gleich, ob damit Conrad, 

Manfred, Heathcliff oder Ratcliff gemeint ist – generell der Vertreter der Typen-

Familie ist, der die meisten Einflüsse der anderen in sich vereint, ganz besonders, weil 

die Abgrenzung zu seinen Verwandten bisweilen schwerfällt. Er leiht sich die 

Dunkelheit des Gothic Villain, die Feinfühligkeit des Man of Feeling und die Grandezza 

des Noble Outlaw.  

 

 

5. Gefallene Engel und Titanensöhne 
 

Ein komparativer Überblick, wie er auf den vorherigen Seiten bezüglich der vier Typen 

erstellt wurde, gewinnt seinen Wert erst durch eine zielgerichtete Bilanz und die 

Rückbesinnung auf die Notwendigkeit des Vergleichs. Die Einbettung der 

Charakterisierungen der vorherigen Unterpunkte in die Fragestellung der Arbeit – der 

Spurensuche nach der Ästhetisierung des Bösen und der sich verändernden 

moralischen Vorstellungen – ist dementsprechend unerlässlich. 

Zusammengefasst lassen sich die Punkte, die zum Erkenntnisgewinn der 

Fragestellung beitragen, als folgende benennen: Die Vertreter der vier Typen des 

Gothic Villain, Man of Feeling, Noble Outlaw und Byronic Hero haben sich durch die 

zeitliche Nähe ihres Auftretens und Wirkens für den Vergleich qualifiziert. Dabei ist 

 
401 Heine 2015 (1823) : 37 



 

 
162 

 

als markanter Punkt feststellbar, dass alle vier Typen eine Herangehensweise des 

Internalisierens von externen Problemen beschreiben. 

Die Figuren verarbeiten, anders als ihre Vorgänger, problematische Erfahrungen 

soziokultureller, gesellschaftlicher oder religiöser Art durch einen nach innen 

gerichteten Emotionalisierungsprozess. Weniger die handelnde Tat steht im 

Vordergrund, als die Triebe, Instinkte und Gefühle, die Aktion und Reaktion der 

Charaktere bestimmen. 

Das Weltbild aller vier Typen ist egozentrisch und zwar völlig losgelöst von ihren 

sonstigen – bisweilen sehr voneinander abweichenden – moralischen Vorstellungen. 

Die Priorisierung von Gefühl über Tat erstreckt sich dementsprechend weiter, wird 

exponentiell gesteigert zu Gefühl über Gesetz und Gefühl über Gott. 

Von einer universalen Ethik zu sprechen, die von äußerlichen Instanzen losgelöst ist, 

wäre eindeutig zu viel, auch geht es hier nicht primär um eine natürliche 

Prädisposition zum Guten und Wahren wie in der Aufklärung (denn hier geht es nicht 

darum, welche Moral jeder Mensch entwickelt, sondern diese außergewöhnlichen 

speziellen Figuren), sondern eher um eine Neubewertung der Wichtigkeit von 

Gefühlen, Begierden und Trieben. Es erscheint auf den ersten Blick durchaus paradox: 

Wie kann es sein, dass ein Gothic Villain wie Lewis’ teuflischer Mönch Ambrosio eine 

mögliche Antwort auf die gleiche Antwort ist wie Mackenzies zerbrechlicher Man of 

Feeling Harley? Um sich diesem Paradoxon anzunähern, muss natürlich erst einmal 

geklärt werden, um welche Frage es sich wirklich handelt. 

Die Problemfelder und Fragestellungen, denen die Protagonisten und Antagonisten 

hier begegnen, gehören nämlich ebenso in diese Bilanz des Vergleichs. In all diesen 

Problemsituationen steht bei diesen vier Typen eine emotionale Komponente im 

Vordergrund, die in erster Linie durch zwei große Gebots- und / oder 

Verbotsinstanzen beeinflusst werden – eine gesellschaftliche Moral- und 

Standeskonvention und die Religion. Ersteres meint den großen Komplex 

menschlichen Miteinanders genauso wie feudale hierarchische Strukturen und 

gesetzmäßige Verpflichtungen. 

Die Probleme, mit denen die Protagonisten hadern, entstehen durch die 

Unvereinbarkeit ihrer internen Wünsche und Sehnsüchte mit den durch die zwei 



 

 
163 

 

genannten Instanzen beherrschten äußeren Begebenheiten. Was ganz banal klingt – 

denn immerhin dürfte man davon ausgehen, dass jedes Werk aus jeder Epoche im 

Grunde darauf basiert, dass ein Protagonist einen Wunsch hegt, den zu erfüllen ihn 

vor Herausforderungen stellt – ist komplexer, als es den Anschein macht. Wie der 

Rezipient nämlich an den Beispielen feststellen konnte, ist eine glückliche Auflösung 

des Konflikts aufgrund der Natur der Sache quasi unmöglich; die Katastrophe ist 

unabwendbar und dennoch – oder gerade deswegen – verfolgen diese 

Typenvertreter das wie auch immer definierte Objekt ihrer Begierde bis zum Tod.  

Es ist für keinen eine freie Entscheidung. Durch die starke Gewichtung der Emotionen 

wirkt diese fast wie eine dritte Instanz, eine göttliche Triebfeder im Internen der 

Figuren, die mit den anderen um die Vorherrschaft ringen muss. 

Dabei ist, menschheitsgeschichtlich gesehen, die Spaltung der irdisch-rechtlichen 

Instanz oder der göttlich-religiösen auch keine Situation, die bereits immer währt. 

Stattdessen ist eine Verschränkung von Recht und Religion besonders im jüdisch-

christlichen Wirkungsumfeld üblich gewesen. Die Übermittlung des Dekaloges etwa, 

der in vielen Kreisen bis heute als das Grundmodell einer Universalethik verstanden 

wird, markiert, so schreibt Matthias Köckert, den „Höhepunkt der Begegnung von 

Gott und Volk“402 und stellt klar:  

 

„Den Verboten stehen zwei Gebote gegenüber, den Sabbat zu heiligen und die Eltern 
zu ehren. Gebote und Verbote, wenn auch meist nicht in jener apodiktischen Form, 
sind für allgemeine Verhaltensregeln charakteristisch, die ihre Heimat im 
Sippenethos und ihre nächsten Verwandten in der Weisheitsliteratur des Alten 
Orients haben. Es handelt sich beim Dekalog also eher um Lebens- und 
Verhaltensregeln in apodiktischer Gestalt als um Recht. Sie sind auf Prävention aus. 
Indem sie das Begehen einer strafwürdigen Tat schon vorab zu verhindern suchen, 
gehen sie sachlich dem Recht voraus, das begangene Taten ahndet. Sie ordnen das 
Zusammenleben in der Familie und dienen der Sozialisation innerhalb der Familie. 
Daraus erklärt sich auch die persönliche Anrede. Der Dekalog gehört also nicht zum 
Recht, sondern zum Ethos und zur Gesinnung.“403 

 

Und: 

„Zur Herrschaft des Königs gehört im Alten Orient, dass er für Recht und 
Gerechtigkeit sorgt. […] Vermittelt durch den König hat freilich auch das Recht ein 

 
402 Köckert 2007 : 15 
403 Köckert 2007 : 21 f. 



 

 
164 

 

religiöses Fundament, denn das Königtum war selbstverständlich, wenn schon nicht 
göttlicher Herkunft oder Art, so doch stets ein Königtum von Gottes Gnaden. 
Wie anders stellte das Alte Testament die Mitteilung des Dekalogs und der Gesetze 
dar! Zwar zeichnet es Mose in königlichen Konturen: Allein er darf Gott nahen, er ist 
Stellvertreter des Volkes, Mittler des Gotteswillens, Heerführer und vieles andere 
mehr, aber eben kein Gesetzesgeber. Andes als König Hammurapi empfängt Mose 
aus Gottes Hand nicht die Insignien der Herrschaft, sondern die Tafeln mit den Zehn 
Worten, und die hat nicht Mose in Stein hauen lassen, sondern Gott selbst mit 
seinem Finger auf die Tafeln geschrieben. Was Mose nach dem Empfang des 
Dekalogs auch immer an Gesetzen schreibt, wie das Bundesbuch und anderes, hat er 
zuvor von Gott vernommen. […] Anstelle des Königs autorisiert im Alten Testament 
Gott selbst Recht und Gesetz.“404 

 

Drei Punkte sollten daraus mitgenommen werden: Die extrem enge Verschränkung 

von göttlichem Wirken und irdischem Recht, die Natur des Dekalogs als 

Rechtsgrundlage, die kulturhistorisch gesehen das Fundament der Abkehr des 

Nomadentums zugunsten der Sesshaftwerdung ist, da sie das alltägliche Leben 

zwischen Individuen und Familien regelt, und schlussendlich die Natur der 

Verbotsethik selbst. 

Besonders relevant für diesen Kontext sind die Gebote, die sowohl im Exodus als auch 

im Deuteronomium den Abschluss der Auflistung bilden: 

„Und du sollst die Frau deines Nächsten nicht begehren. Und du sollst dich nicht 
gelüsten lassen nach dem Haus deines Nächsten <noch> nach seinem Feld noch nach 
seinem Knecht noch nach seiner Magd <noch> nach seinem Rind noch nach seinem 
Esel noch nach allem, was dein Nächster hat.“ (Dtn 5,21-22) 
 

Matthias Köckert führt aus, wie über die verschiedenen Übersetzungen der 

ursprünglichen Texte eine Bedeutungsverschiebung einsetzte: 

„Mit dem Verbot des Begehrens erscheinen Diebstahl und Ehebruch in neuem Licht. 
Jesus kommt deshalb in der Bergpredigt zu einer radikalen Sicht: 
 

Ihr habt gehört, dass gesagt ist: Du sollst nicht ehebrechen. 
Ich aber sage euch: Wer eine Frau ansieht, ihrer zu begehren, der hat schon mit ihr 
die Ehe gebrochen in seinem Herzen. 
(Mt 5,27-28) 

 
Die Weichen für diese Verschärfung wurden freilich früher gestellt. So hat die 
Septuaginta das hebräische Verb ḥamad lediglich als ein innerliches Wünschen 
aufgefasst und entsprechend mit »begehren« (epithymein) übersetzt. Unter 
stoischem Einfluss erhält das Verbot bei Philo und im hellenistischen Judentum den 
Charakter eines Appells an die Vernunft, den Kampf mit den Begierden zu bestehen: 
Lass dich nicht gelüsten! […] Paulus kann mit dem objektlosen Verbot in dieser 
Ausrichtung sogar die Intention des gesamten Gesetzes zusammenfassen (Röm 7,7), 

 
404 Köckert 2007 : 24 



 

 
165 

 

weil das Verb alle möglichen Taten als Folgen des Begehrens aufzufassen ermöglicht. 
Mit diesem Profil hat das Verbot das christliche Abendland seit Augustinus nachhaltig 
beeinflusst. Aber trifft das den ursprünglichen Sinn?“405 

 

Köckert weist daraufhin, dass, sofern das Verb ḥamad mit Begriffen wie wegnehmen 

oder rauben steht, die Übersetzung mit es auf etwas abgesehen haben oder nach 

etwas trachten am treffendsten wäre406. Er fügt hinzu: 

 

„Das Verb ḥamad kann aber auch den Wunsch sowie alle Handlungen der Planung 
und Ausführung umgreifen. Entsprechend betrifft das Verbot Gesinnung, Streben 
und Tat. Dabei zielt das »…trachten nach«  auf widerrechtliche Aneignung oder auf 
unrechtmäßige Nutzung, was dem Nächsten gehört. […] Im Unterschied zum Verbot 
des Ehebruchs hat das des Begehrens nicht zeitlich begrenzte Affären im Blick, 
sondern untersagt alle Machenschaften, die Ehefrau eines anderen dauerhaft an sich 
zu bringen […]. […] Dtn 5,21 bringt im letzten Verbot ein anderes Verb. Ob mit 
»verlangen« (’awah) eher ein innerliches Streben gegenüber dem von außen 
geleiteten »trachten nach …« gemeint ist, lässt sich nicht eindeutig sagen. Der Zug zu 
einer stärkeren Verinnerlichung setzt schon in der Hebräischen Bibel ein. In den 
Lehrreden warnt Frau Weisheit vor der »fremden Frau« mit der Mahnung: »Trachte 
nicht nach ihrer Schönheit in deinem Herzen!« (Prv 6,25).“ 

 

Es existiert also allein schon aus Übersetzungsgründen und Ungenauigkeiten in einer 

der ältesten religiösen Rechtsgrundlagen der Welt eine Gedanken-Handlungs-

Konfusion – ein Thema, das später im Bereich der Psychoanalyse eine große Rolle 

spielen wird. 

Das mittelalterliche Christentum tut sein Übriges, um den Startzeitpunkt von Sünde 

lange vor eine Tat und gewissermaßen auch vor die Vorsätzlichkeit einer Tat zu legen. 

Von den Auswüchsen und Extremen, die das Christentum seit seiner Etablierung als 

Staatsreligion in der Spätantike auf den Grundmauern des alten Rom entwickelt hat, 

muss nicht viel gesprochen werden – die dogmatische Abkehr von als Häresie 

wahrgenommenen Alternativlehren sorgte in verschiedenen Ausprägungen immer 

wieder für tiefe inter- und intrareligiöse Konflikte.  

Als markanter Philosophieunterschied zwischen Judentum und vielen Ausprägungen 

des Christentums wirkt dabei die Figur des Luzifer und die des Teufels. Peter-André 

 
405 Köckert 2007 : 83 
406 Vgl. Köckert 2007 : 83 



 

 
166 

 

Alt ordnet den Sturz Lucifers vor die Vertreibung aus dem Paradies ein, da „die 

Versuchung Evas durch die Schlange die Existenz des Teufels bereits voraussetzt“. 407 

Diese Feststellung ist nicht per se falsch, jedoch beinhaltet die Verschmelzung der 

Figur des gefallenen Engels mit der christlichen Teufelsvorstellung einen vielteiligen 

Prozess, der durch die Unterschiede der Interpretationen verschiedenste 

Ausprägungen annehmen konnte. So lässt sich beispielsweise aus dem christlichen 

Standpunkt heraus bereits bei Jesaja ein hochmütiger babylonischer König als 

Verweis auf einen gefallenen Engel deuten408. Da heißt es:  

 
„Wie bist du vom Himmel gefallen, du Glanzstern, Sohn der Morgenröte! <Wie bist 
du> zu Boden geschmettert, Überwältiger der Nationen! Und du, du sagtest in 
deinem Herzen: »Zum Himmel will ich hinaufsteigen, hoch über den Sternen Gottes 
meinen Thron aufrichten und mich niedersetzen auf den Versammlungsberg im 
äußersten Norden. Ich will hinaufsteigen auf Wolkenhöhen, dem Höchsten mich 
gleichmachen.«“ (Jes 14,12-15) 

 

Es existiert im christlichen Mittelalter und in nachfolgenden Jahrhunderten also eine 

Mischfigur, die sich aus dem von Gott verstoßenen Cherub Lucifer, dem Lichtbringer, 

der Schlange im Garten Eden und der gemeinhin bekannten Teufelsgestalt 

zusammensetzt. Die genaue Ausprägung ist für die hier vorliegende Fragestellung 

nicht weiter von Bedeutung, dafür aber die Funktion, die diese Luzifer-Teufels-Figur 

erfüllen sollte. 

Arnold Angenendt erklärt in seinem Werk Grundformen der Frömmigkeit im 

Mittelalter (2004) das Gottesbild und die Trinität und bezeichnet den „Sohn als 

vollkommenes Abbild des Vaters, verbunden mit ihm im Heiligen Geist“409 und fährt 

fort: 

 

„Dieser personal-ethischen Gottesauffassung stand »der Böse« gegenüber, denn die 
nicht zu leugnende Erfahrung von Ungutem weckte die Frage nach dem Verursacher, 
nach dem Teufel. Stärker dualistische Deutungen wähnten die guten und bösen 

 
407 Alt 2011 : 32 
408 Es ist dabei wichtig zu ergänzen, dass bei Jesaja noch nicht per se von Luzifer, sondern eben 
lediglich von einem babylonischen Herrscher gesprochen wird. Der babylonische König ist hochmütig 
und damit der Luziferfigur ähnlich, aber es gibt keine komplette Deckungsgleichheit. Die Stelle 
verlangt die Reflexion der literaturgeschichtlichen Entwicklung biblischer Texte, die durch ihre 
mannigfaltige Übersetzungsvariation und den durchlaufenen Selektionsprozess keine eindeutige 
Interpretation der Verschmelzung des babylonischen Königs mit der Luziferfigur zulassen.  
409 Angenendt 2004 : 19 



 

 
167 

 

Mächte in einem fortwährenden Kampf, wobei dann Welt, Materie und Leib, weil 
vom Teufel, abgewertet werden konnten. Im Mittelalter hat der Katharismus einen 
prinzipiellen Dualismus vertreten: Die bösen Mächte seien so stark wie der gute 
Gott.“410 
 

Dem Rezipienten begegnet hier folglich eine Externalisierung einer internen 

Erfahrung: Das erlebte Unrecht in all seinen Ausprägungen, das Erfahren von 

negativen Taten und Verbrechen durch andere – durch den Nächsten –, erfordert 

genauso eine Begründung wie die eigene Tendenz zum Fehlverhalten. Diese 

Begründung liegt im Mittelalter im Außen und zeigt sich in Gestalt des Teufels, der 

die Veranlagung des Menschen zum freien Willen für seine Zwecke zu nutzen 

versucht. Angenendt erklärt: 

 

„Entsprechend den verschiedenen Gottestypen variieren auch die Menschentypen: 
ob und wie der Mensch Gutes und Böses in sich trägt oder den guten oder bösen 
Mächten ausgeliefert ist, wie er desweiteren [sic] vom allmächtigen Gott akzeptiert 
wird, ob als Knecht oder als Freund. Das dem Christentum zugrunde liegende 
Verhältnis von Gott und Mensch ist das des Schöpfers und des Vaters: Von Gott hat 
der Mensch sowohl Existenz als auch Lebenszusicherung, soll ihm darum Sohn bzw. 
Tochter sein, um letztlich zur Freundschaft zu gelangen. Dem Menschen sind 
Eigenkräfte eingeschaffen, mit denen er sowohl Gutes als auch Böses zu tun vermag; 
durch entsprechende Betätigung macht er sich entweder zu Gottes Freund oder 
Feind, wobei freilich die Bibel Gott als langmütig und als Helfer zum Guten 
definiert.“411 

 

Alt erklärt: 

„Der mittelalterliche Teufel ist hakennasig, seine Lippen sind wulstig, seine Haut zeigt 
ekligen Aussatz, seine Augen sind gerötet, die Stirn ist gewölbt, das Haar borstig, sein 
Leib schrundig, der Fuß ist verkrüppelt. […]  
Mario Praz beschrieb 1930 in seinem Standardwerk über die Schwarze Romantik die 
»Metamorphosen Satans«, die er durch das Gesetz einer zunehmenden 
Ästhetisierung bestimmt fand. Praz meinte eine eigentümliche Konvergenz 
konstatieren zu müssen, die den Teufel seit der Renaissance zum Vertreter eines 
ambivalenten Begriffs des Schönen avancieren ließ. In ihm verbanden sich die Kräfte 
des Abstoßenden, des Erhabenen und Aufbegehrenden mit der Lust, dem Trieb und 
der Grausamkeit.“412 

 

 

 
410 Angenendt 2004 : 19 
411 Angenendt 2004 : 19 f. 
412 Alt 2011 : 116 



 

 
168 

 

In diesem Abschnitt stecken mehrere wichtige Punkte, die zu entpacken und zu 

bewerten nützlich sind. Alt ordnet Praz’ The Romantic Agony als „methodisch 

überholt, aber immer noch lesenswert“413 ein – auf letztere Qualität soll sich hier 

bezogen werden. Was Praz nämlich hervorragend versteht, ist, den Ursprung der 

Typenvertreter herauszuspüren. So identifiziert er als Wendepunkt in der 

Ästhetisierungsgeschichte des Teufels das Werk Paradise Lost (erstmals 

veröffentlicht im Jahr 1667) des englischen Dichters John Milton, der von dem 

fünfstrophigen Gedicht La strage degli innocenti von Giovan Battista Marino (postum 

veröffentlicht im Jahr 1632) inspiriert wurde und selbst wiederum in einigen 

Elementen, laut Praz, auf dem epischen Gedicht Gerusalemme Liberata (1581) von 

Torquato Tasso fußt.414  

Er schreibt: 

 

„Even at as late a date as the Gerusalemme Liberata Satan keeps his terrifying 
medieval mask, like that of a Japanese warrior […]. Satan’s appearance in the Strage 
degli Innocenti of Marino is rather similar […].  
One might think that Marino was simply making a copy, with a certain added 
emphasis, of Tasso’s grotesque monster. Yet he has introduced one new element. 
The asphyxiating gases, the artificial fires, are borrowed from Tasso’s arsenal (the 
contents of which, in their turn, can easily be traced to yet other sources); but into 
the eyes of the Demon […], there has been put a new expression […]. Marino’s Satan 
is sad because he is conscious, above all else, of being a fallen angel […]. He is a sooty 
Narcissus, a Phaeton of the abyss. […] But Marino insists above all on this 
Promethean aspect of Satan […]. 
[…] Milton had this particular aspect of Satan in mind when he was preparing, in the 
First Book of Paradise Lost, to describe a similar »infernal council«.”415 

 

Das Bewusstsein, ein gefallener Engel zu sein – nichts könnte auf Satan aus Miltons 

Paradise Lost mehr zutreffen. Mit dem Erscheinungsjahr 1667 kann es als 

rahmengebend und horizontdefinierend für die literarischen Entwicklungen im 18. 

und 19. Jahrhundert angesehen werden; Paradise Lost ist bis heute gewissermaßen 

eine paradigmenfestlegende Folie der religiösen Symbolik, die trotz ihrer eben 

genannten engen Verbundenheit zu lyrischen Vorgängern eine außergewöhnliche 

Innovation mitbringt. 

 
413 Alt 2011 : 578 
414 Vgl. Praz 1970 (1933) : 55 
415 Praz 1970 (1933) : 55 f. 



 

 
169 

 

Die im folgenden verwendete Ausgabe enthält eine Einleitung und einen detaillierten 

Kommentar des Schriftstellers und Humanisten Philip Pullman, der den Titel seiner 

His Dark Materials-Buchreihe (1995 – 2000)  aus Paradise Lost entlehnt hat. Wieso es 

hier relevant ist, dass ein Autor aus dem Bereich der Phantastik zu Wort kommt, 

erklärt sich dementsprechend sehr einfach: Miltons Einfluss auf die ihm 

nachfolgenden Generationen schriftstellerischen Schaffens – sowohl extraordinärer 

Werke als auch publikumswirksamer Trivialliteratur; gewissermaßen verschwimmen 

die Grenzen im literarischen Wirkungskreis der letzten zwei Jahrhunderte ohnehin – 

hat außergewöhnliche Ausmaße angenommen. Dass er etwas Bahnbrechendes 

leisten würde, wusste wohl Milton auch selbst, kündigt er doch selbst bereits in den 

ersten Zeilen an, das, was er versuchen wollte, seien „Things unattempted yet in 

prose or rhyme“416, was Pullman passenderweise mit den Worten kommentiert: „I 

love the audacity of this opening – the sheer nerve of Milton’s declaring […] How 

could anyone fail to thrill to a story that begins like this? How could any reader not 

warm to a poet who dares to say it?”417. 

Das epische Gedicht behandelt den Sündenfall der Menschheit und die daraus 

resultierende Vertreibung aus dem Paradies. Während diese Erzählung ein zentrales 

Motiv in der Bibel ist, so kreiert Milton jedoch eine komplexe Rahmenhandlung mit 

mehreren Schauplätzen und bedient sich eines großen Figurenarsenals, allen voran 

Satan höchstselbst.  

Jener wurde von Gott gemeinsam mit anderen rebellischen Engeln aus dem Himmel 

verbannt, zur Hölle gestoßen und befindet sich nun in „adamantine chains and penal 

fire“418 – angekettet in einem flammenden See in der Hölle. Trotz der 

vorhergegangenen Niederlage ist Satan noch lange nicht geschlagen. Er spricht aus: 

 

„All is not lost; the unconquerable will, 
And study of revenge, immortal hate, 
And courage never to submit or yield: 
And what is else not to be overcome? 
That glory never shall his wrath or might 
Extort from me. […]”419 

 
416 Milton 2008 (1667) : 18 
417 Milton 2008 (1667)  : 15 
418 Milton 2008 (1667) : 19 
419 Milton 2008 (1667) : 20 



 

 
170 

 

 

Der Rezipient erlebt hier einen ersten Hinweis auf die Art und Weise, wie Milton 

seinen heimlichen Hauptcharakter konzipiert: Obwohl bei der Figur des Satan mit 

dem Vorwissen, das zeitgenössische Leser sicherlich mitgebracht haben, der 

moralische Standpunkt eindeutig und unumstößlich ist – er ist das Böse – so scheut 

sich Milton nicht davor, aus einem Begriffslichkeitspool zu schöpfen, der eher positiv 

konnotiert ist. 

So beschreibt Milton ihn auch in seiner misslichen Lage gefesselt im See als „With 

head uplift above the wave, and eyes That sparkling blazed“420 und lässt ihn die 

beeindruckenden Worte sprechen: 

 

„[…] Farewell, happy fields 
Where joy forever dwells: hail horrors, hail 
Infernal world, and thou profoundest hell 
Receive thy new possessor: one who brings 
A mind not to be changed by place or time. 
The mind is its own place, and in itself 
Can make a heaven of hell, a hell of heaven. 
What matter where, if I be still the same, 
And what I should be, all but less than he 
Whom thunder hath made greater? Here at least 
We shall be free, the almighty hath not built 
Here for his envy, will not drive us hence: 
Here we may reign secure, and in my choice 
To reign is worth ambition though in hell: 
Better to reign in hell, than serve in heaven.”421 

 

Es liegt eine Anmut in Satans Trotz; sein Aufbegehren hat eine Form von Würde, die 

dem menschlichen Bestreben von Eigenständigkeit und Unabhängigkeit sehr 

entspricht.  

Nachdem er sich und die seinen befreit hat – darunter Beelzebub, Moloch, Belial und 

Mammon – , beruft Satan eine Versammlung der gefallenen Engel und Dämonen ein, 

bei der sie das weitere Vorgehen gegen Gott diskutieren422. Da der direkte Angriff auf 

den Himmel als aussichtslos erscheint, schlägt ihm Beelzebub als seine rechte Hand 

und wichtigster Heerführer der gefallenen Engel vor, stattdessen als leichteres Ziel 

 
420 Milton 2008 (1667) : 23 
421 Milton 2008 (1667) : 24 f. 
422 Vgl. Milton 2008 (1667) : 45 ff. 



 

 
171 

 

die Erde und ihre Bewohner, „some new race called Man“423 zu wählen. Milton spart 

auch in dieser Charakterisierung nicht an Ausdrucksstärke: All die zuvor genannten 

Anhänger Satans sind auf ihre Weise mächtig und beeindruckend; die Zeichnung 

Beelzebubs als oberster General unter Satans Kommando und als Wortführer 

erscheint dabei besonders intensiv:  

„Which when Beelzebub perceived, than whom, 
Satan except, none higher sat, with grave 
Aspect he rose, and in his rising seemed 
A pillar of state; deep on his front engraven 
Deliberation sat and public care; 
And princely counsel in his face yet shone, 
Majestic though in ruin: sage he stood 
With Atlantean shoulders fit to bear 
The weight of mightiest monarchies; his look 
Drew audience and attention still as night 
Or summer’s noontide air, while thus he spake.”424 

 

Was Milton hier kreiert hat, erinnert verblüffenderweise eher an zeitgenössische 

Literatur, bei der die Länge des Opus die Möglichkeit zur tieferen Charakterisierung 

einzelner Protagonisten lässt. Er bildet auf der Grundlage biblischer und prä-

biblischer Texte ein Figurenarsenal aus, das genauso gut in einem Phantastikroman 

des 21. Jahrhunderts funktionieren könnte. Besonders herausragend ist dabei die 

unverhohlene Bewunderung, die durch den anonymen Blick des Erzählers existiert: 

Ja, Gott, der Vater, ist allmächtig und die Rebellion der Engel fürchterlich, aber sie 

alle sind überirdisch schön, mächtig und erhaben.  

Die Hybris des Satan erscheint angesichts seiner unglaublichen Talente beinahe 

gerechtfertigt. 

Auch seine Position als Anführer der Rebellen legitimiert Satan schnell, als er den 

Beelzebubs Vorschlag aufgreift, sich aber dazu entscheidet, im Alleingang das 

Verderben über die Menschheit zu bringen: 

 

„Satan, whom now transcended glory raised 
Above his fellows, with monarchal pride 
Conscious of highest worth, unmoved thus spake. 
O progeny of heaven, empyreal thrones, 
With reason hath deep silence and demur 

 
423 Milton 2008 (1667) : 55 
424 Milton 2008 (1667) : 53 f. 



 

 
172 

 

Seized us, though undismayed: long is the way 
And hard, that out of hell leads up to light; 
Our prison strong, this huge convex of fire, 
Outrageous to devour, immures us round 
Ninefold, and gates of burning adamant 
Barred over us prohibit all egress. 
[…] 
But I should ill become this throne, O peers, 
And this imperial sovereignty, adorned 
With splendour, armed with power, in the shape 
Of difficulty or danger could deter 
Me from attempting. […] 
[…] Go therefore mighty powers 
Terror of heaven, though fallen; intend at home, 
While here shall be our home, what best may ease 
The present misery, and render hell 
More tolerable; if there be cure or charm 
To respite or deceive, or slack the pain 
Of this ill mansion: intermit no watch 
Against a wakeful foe, while I abroad 
Through all the coasts of dark destruction seek 
Deliverance for us all: this enterprise 
None shall partake with me. Thus saying rose 
The monarch, and prevented all reply […]”425 

 

Die Darstellung als Monarch verleiht Satan bei Milton eine Form von Streben nach 

Dauerhaftigkeit und Stabilität – und sein Bewusstsein darüber, dass die Hölle ein 

schrecklicher Ort ist, gibt seinem Wesen eine ungeahnte Verletzlichkeit.  

Pullman identifiziert in seinem Kommentar ein „psychological theme […] as Book IV 

opens with Satan’s savage self-examination“426 und erklärt: „This great speech 

functions exactly like a Shakespearian soliloquy, both advancing the story and 

plumbing the depths of self-exploration.”427 

Denn als Satan den Garten Eden erreicht, fühlt er sich an seine Vergangenheit 

erinnert, in der er Teil der Schönheit Gottes war, und wird von Schrecken und 

Zweifeln befallen428. 

„O thou that with surpassing glory crowned, 
Look’st from thy sole dominion like the god 
Of this new world; at whose sight all the stars 
Hide their diminished heads; to thee I call, 
But with no friendly voice, and add thy name 

 
425 Milton 2008 (1667) : 57 f. 
426 Pullman in Milton 2008 (1667) : 103 
427 Pullman in Milton 2008 (1667) : 103 
428 Vgl. Milton 2008 (1667) : 106 



 

 
173 

 

O sun, to tell thee how I hate thy beams 
That bring to my remembrance from what state 
I fell, how glorious once above thy sphere; 
Till pride and worse ambition threw me down 
Warring in heaven against heaven’s matchless king: 
Ah wherefore! he deserved no such return 
From me, whom he created what I was 
In that bright eminence, and with his good 
Upraided none; nor was his service hard.”429 

 

Für den Herrscher der Hölle erscheint dieser Ausspruch sehr selbst-reflexiv, im 

Kontext von Miltons Werk aber keineswegs überraschend. Die herausragende 

Stellung, die der Charakter innerhalb von Paradise Lost einnimmt, wird auch im 

Folgenden nicht geschmälert. 

Es folgt ein recht ausführlicher Einschub, eine Art Flashback erzählt vom Engel 

Raphael zurück zu der großen Schlacht, die zwischen den abtrünnigen und den 

loyalen Engeln tobte. In den ersten zwei Tagen fügen Satan und seine Gefährten 

dabei der Gegenseite schwere Verluste zu. Dann tut sich jedoch der Erzengel Michael 

als Anführer der himmlischen Heerscharen besonders hervor, indem er sich Satan 

direkt zum Kampf stellt und ihm eine heftige Wunde – die erste des Krieges 

überhaupt – verpasst: 

„[…] but the sword 
Of Michael from the armoury of God 
Was given him tempered so, that neither keen 
Nor solid might resist that edge; it met 
The sword of Satan with steep force to smite 
Descending, and in half cut sheer, nor stayed, 
But with swift wheel reverse, deep entering sheared, 
All his right side; then Satan first knew pain […] 
Forthwith on all his sides to his aid was run 
By angels many and strong, who interposed 
Defence, while others bore him on their shields, 
Back to his chariot; where it stood retired 
From off the files of war; there they him laid 
Gnashing for anguish and despite and shame 
To find himself not matchless, and his pride 
Humbled by such rebuke, for far beneath 
His confidence to equal God in power.”430 

 

 
429 Milton 2008 (1667) : 106 f. 
430 Milton 2008 (1667) : 178 



 

 
174 

 

Im Gegensatz zu Gott ist Satan nicht ohnegleichen, sondern erleidet eine Niederlage 

gegen den Erzengel.  

Am dritten Tag entscheidet Gott jedoch, seinen Sohn in den Kampf zu schicken. Das 

ist keine spontane Idee und auch nicht der rettende Gedanke – es ist eine kalkulierte, 

prämeditierte Entscheidung: 

„Effulgence of thy glory, Son beloved, 
Son in whose face invisible is beheld 
Visibly, what by deity I am, 
And in whose hand what by decree I do, 
Second omnipotence, two days are past, 
Two days, as we compute these days of heaven, 
Since Michael and his powers went forth to tame 
These disobedient; sore hath been their fight, 
As likeliest was, when two such foes met armed; 
For to themselves I left them, and thou know’st, 
Equal in their creation they were formed, 
Save what sin hath impaired, which yet hath wrought 
Insensibly, for I suspend their doom; 
Whence in perpetual fight they needs must last 
Endless, and no solution will be found […] 
Two days are therefore past, the third is thine; 
For thee I have ordained it, and thus far 
Have suffered, that the glory may be thine 
Of ending this great war, since none but thou 
Can end it. Into thee such virtue and grace 
Immense I have transfused, that all may know  
In heave and hell thy power above compare, 
And this perverse commotion governed thus, 
To manifest three worthiest to be heir 
Of all things, to be heir and to be king 
By sacred unction, thy deservèd right. 
Go then thou mightiest in thy father’s might […]”431 

 

Diese Passage wirft indirekt die Theodizee-Frage auf; hat Gott doch gerade seine 

Heerscharen zwei blutige Tage leiden lassen, weil er vorherbestimmt hat, dass sein 

Sohn derjenige würde sein müssen, der den Sieg erringt – nicht am ersten Tag, nicht 

am zweiten, sondern am dritten. Natürlich spielt hier das Motiv der Auferstehung 

und dem im christlichen Glauben fundamental verankerten Bewusstsein, Jesus 

fungiere als der einzige und direkte Weg aus der durch die menschlichen Sünden 

 
431 Milton 2008 (1667) : 188 f. 



 

 
175 

 

verursachten Verdammnis, eine große Rolle. Gott, der Sohn, ist und bleibt im 

Christentum der Besieger des Todes. 

Aber doch wirkt es auf einen zeitgenössischen Leser merkwürdig arrogant und kalt, 

dass Gott, der Vater, seine loyalen Untergebenen eine Schlacht führen lässt, die er 

als a priori nicht gewinnbar gestaltet hat – was ihm auch zu jedem Zeitpunkt bewusst 

war. 

Pullman urteilt mit leichtem Zynismus:  

 

„Once again, for this reader at least, it’s difficult to warm to a God who watches 
complacently while his forces suffer terrible punishment, deliberately waiting before 
letting his Son rout the enemy as to make his triumph seem more splendid […]. That’s 
not divinity: it’s public relations.”432 
 

 

Im Kontrast dazu wirkt das Verhältnis von Satan und seinen Anhängern, die ihm nach 

seiner Verwundung durch Michael zur Seite eilen, nahezu freundschaftlich. Milton 

wählt die ambivalente Darstellung Gottes nicht zum ersten Mal. Bereits im Buch V, 

als Gott den Engel Raphael zu Adam und Eva schickt, um sie vor dem drohenden 

Unheil durch Satan zu warnen, gibt es eine interessante Note in seinen Worten: 

 

„Raphael, said he, thou hear’st what stir on earth 
Satan from hell scaped through the darksome gulf 
Hath raised in Paradise, and how disturbed 
This night the human pair, how he designs 
In them at once to ruin all mankind. 
Go therefore, half this day as friend with friend 
Converse with Adam, in what bower or shade 
Thou find’st him from the heat of noon retired, 
To respite his day-labour with repast, 
Or with repose; and such discourse bring on, 
As may advise him of his happy state, 
Happiness in his power left free to will, 
Left to his own free will, his will through free, 
Yet mutable; whence warn him to beware 
He swerve not too secure: tell him withal 
His danger, and from whom, what enemy 
Late fallen himself from heaven, is plotting now 
The fall of others from like state of bliss; 
By violence, no, for that shall be withstood, 
But by deceit and lies; this let him now 

 
432 Pullman in Milton 2008 (1667) : 167 



 

 
176 

 

Lest wilfully transgressing he pretend 
Surprisal, unadmonished, unforewarned.”433 

 

Es ist hier sehr auffällig, dass die Warnung an Adam mit der Botschaft einhergeht, 

dass er im Falle seines Versagens das Unwissen nicht als Entschuldigung in Anspruch 

nehmen kann. Diese Vorgehensweise erscheint ungewöhnlich menschlich, impliziert 

sie doch ein grundsätzliches Misstrauen in das erste Menschenpaar und fungiert als 

eine Absicherung dafür, dass die Strafe, die Adam und Eva als Konsequenz für ihr 

Fehlverhalten treffen wird, in jedem Fall als gerechtfertigt erscheint. Pullman 

beurteilt die Stelle folgendermaßen: 

„Again, something in Milton leads him to show a petty and legalistic side of God the 
Father, which is quite different from his view of the Son.”434 

 

Kleinlich und streng dem Gesetz verhaftet; Eigenschaften, die einem Allmacht, 

Allwissen und Güte beanspruchenden Wesen eher schlecht zu Gesicht stehen. Die 

Situation ist aber – sowohl aus biblischer Sicht als auch bei Milton – von vornherein 

vertrackt: So wie Gott wusste, dass seine Heerscharen die seines Widersachers nicht 

in die Flucht schlagen würden, so würde ein allwissender Gott auch begreifen, dass 

der Sündenfall unvermeidbar ist. Ist es dann noch gütig, die Kreaturen der eigenen 

Schöpfung einer Prüfung zu überlassen, die sie nicht gewinnen können? 

Rechtfertigt der wieder und wieder erwähnte freie Wille diese Vorgehensweise?  

Während die Beantwortung dieser Fragen ein theologisches Problem ist, so ist das 

Stellen ebenjener ein soziologisches oder, in diesem Fall, bei Milton, ein 

literaturwissenschaftliches. 

Pullman verweist dazu mit einem gewissen Augenzwinkern auf William Blake435, der 

etwas mehr als ein Jahrhundert nach Milton das Werk The Marriage of Heaven and 

Hell (1794) veröffentlichte, verfasst in den Nachwehen der Französischen Revolution. 

Sir Geoffrey Keynes schreibt in seiner Einführung zu Blake: 

„Blake was primarily a poet, but both his poetry and his prose were concerned with 
philosophy, often to the dismay of readers of poetry. He was a philosopher-poet, 
putting Imagination above Reason and so seemed to upset what is usually regarded 
as the foundation of the doctrines propounded by his predecessors such as Bacon, 

 
433 Milton 2008 (1667) : 145 f. 
434 Pullman in Milton 2008 (1667) : 137  
435 Vgl. Pullman in Milton 2008 (1667) : 167 



 

 
177 

 

Newton, and Locke. They placed God above and separate from Man, whereas Blake 
regarded human imagination as the essential divine quality by which God manifested 
himself in Man. This was almost equating Man with God and Art with Christianity. 
Blake had therefore reached the extremity of humanism, an attitude which seemed 
to his contemporaries, startled by so revolutionary a mode of thought, to be 
explicable only as a form of insanity.”436 

 

Der Textkorpus wurde mittels Ätzradierung auf 27 gefärbte Platten gedruckt – der 

Inhalt ist dementsprechend kurz – und mutet als Ideenschrift damit ein wenig wie 

biblische Bücher an. 

Der Titel seines Werkes ist eine Anspielung auf Emanuel Swedenborgs Heaven and 

Hell (1758, der vollständige lateinische Titel lautete Da Caelo et Eius Mirabilibus et de 

inferno, ex Auditis et Visis), und zwar eine ironischer Art. Keynes sagt dazu: 

„However, Blake soon realized that Swedenborg had more in common with the 
materialism, which he claimed he had rejected, than with Blake’s own turn of though. 
Although he continued to value some of Swedenborg’s attitudes, he came to regard 
him as fair game for satire and based the very title of his own philosophical treatise 
on Swedenborg’s Heaven and Hell and thereby reversing the meaning of the terms 
»Heaven« and »Hell«. Blake’s Devil personified energy, which is good; Swedenborg’s 
Angel supported conventional thought and religion, which is bad. […]  
On the third plate he had stated the doctrine of Contraries – Attraction and 
Repulsion, Reason and Energy, Love and Hate. Without these contraries there could 
be no progression, that is, human thought and life need the stimulus of active and 
opposing forces to give them creative movement. In the light of this principle Blake 
gave the qualities, Good and Evil, meanings opposite to their usual acceptation […]. 
To his passive acceptance was evil, active opposition was good.”437 

 

Blake bedient sich für die Entwicklung seiner etwas mystisch wirkenden Philosophie 

auf den 27 Tafeln der Inspiration durch seine Vorgänger, die sich auch dem 

Höllenthema gewidmet haben, darunter natürlich Dante Alighieris Comedìa (1320), 

aber auch – und das ganz besonders explizit – Miltons Paradise Lost.  

Blake erwähnt Milton auf Platte 5 und 6: 

 

„Those who restrain desire, do so because theirs is weak enough to be restrained; 
and the restrainer or Reason usurps its place & governs the unwilling. […] 
The history of this is written in Paradise lost, & the Governor or Reason is call’d 
Messiah. 
And the original Archangel, or possessor of command of the heavenly host, is call’d 
the Devil or Satan, and his children are call’d Sin & Death. 
But in the Book of Job, Milton’s Messiah is call’d Satan. 

 
436 Keynes in Blake 1975 (1794) : ix 
437 Keynes in Blake 1975 (1794) : x f. 



 

 
178 

 

For this history has been adopted by both parties. 
It indeed appear’d to Reason as if Desire was cast out, but the Devil’s account is, that 
the Messiah fell, & formed a heaven of what he stole from the Abyss. 
[…] 
Note: The reason Milton wrote in fetters when he wrote of Angels & God, and at 
liberty when of Devils & Hell, is because he was a true Poet and of the Devil’s party 
without knowing it.”438 

 

Es sind die letzten Zeilen dieses hier aufgeführten Zitats, auf die Pullman sich bezieht, 

und zu denen er anmerkt: 

„We don’t have to think this [Anm. d. Verf.: gemeint ist die Darstellung der 
Handlungsweise Gottes als kalkulierend] was a deliberate strategy on Milton’s part; 
it’s not uncommon for writers to be unaware of exactly what effect their portrayal of 
this character or that is having on the reader. When Blake said that Milton was »of 
the Devil’s party«, he was careful to add that the poet belonged there »without 
knowing it«.”439 

 

Diese Feststellung ist auf zweierlei Art und Weise problematisch; zum Einen existiert 

im Umkehrschluss auch kein Beweis, dass die Darstellung Gottes und Satans durch 

Milton nicht beabsichtigt in ihrer Wirkung war. Zum anderen scheint in dem 

ausgewählten Blake-Zitat nicht die Vorsicht zu existieren, die Pullman dort lesen 

möchte. 

Im Gegenteil: Blake hat das christlich kodierte Moralsystem zugunsten des freien 

Willens und der ursprünglichen Imagination umgedreht und damit ist die Zuordnung 

Miltons zu der Seite des Teufels als wahrer Dichter sowohl ein Kompliment als auch 

klare Absicht. Zumindest aus Blakes Perspektive ist dieser Fall damit geklärt; Miltons 

Sicht der Dinge darf weiterhin spekulativ bleiben. 

Was aber nicht spekulativ ist, sind die Umstände der Zeit, in der Milton sich literarisch 

bewegt hat. 

Geboren 1608 und gestorben 1674 fällt die Lebensspanne des englischen Dichters in 

die Regierungszeit des Hauses Stuart in England, das durch James I., den Sohn der 

schottischen Königin Mary Stuart, nach der kinderlos verstorbenen Königin Elizabeth 

I. an die Macht kam – sein Anspruch legitimierte sich über seine Urgroßmutter 

 
438 Blake 1975 (1794) : xvi f. 
439 Pullman in Milton 2008 (1667) : 167 



 

 
179 

 

Margaret Tudor, der Schwester des Henry VIII., die König James IV.  von Schottland 

geheiratet hatte. 

In den vorherigen 150 Jahren war England durch landesinterne Konflikte wie die 

legendären Rosenkriege zwischen den Yorks und Lancasters (und den Tudors, die 

deren Anspruch erbten) und die religiösen Auseinandersetzungen zwischen 

Katholiken und Protestanten zerrissen worden. 

Das Stuart-Königtum erleichterte die Situation kaum: James I. war zwar der Sohn 

einer streng katholischen Königin gewesen, selbst aber dem Protestantismus nicht 

völlig abgeneigt. Als schottischer König war ihm der Einfluss des Parlaments, der ihn 

bei seiner Thronbesteigung in England erwartete, fremd, sah er sich doch selbst als 

absolutistischer Herrscher. Die Konflikte entluden sich erstmals 1604 beim geplanten 

Gunpowder Plot unter der Anführung des katholischen Offiziers Guy Fawkes, der den 

König zu ermorden und ihn durch seine neunjährige Tochter Prinzessin Elizabeth als 

katholisch zu erziehende Marionettenkönigin zu ersetzen suchte. Die Verschwörung 

scheiterte, prägte aber den Auftakt des Jahrhunderts. 

Als zweiter König von England, Schottland und Irland (und Frankreich, wenn man 

seinen beanspruchten Titel wörtlich nimmt) folgte ihm 1626 sein Sohn Charles I. auf 

den Thron, der ebenfalls an das Gottesgnadentum glaubte. 

Nach einer erfolglosen Brautwerbung 1623 um die Infanta Maria von Spanien, auf die 

der damalige Prince of Wales von George Villiers begleitet wurde, dem Duke von 

Buckingham440, dem Favoriten seines Vaters, heiratete er 1625 die 

Bourbonenprinzessin Henrietta Maria von Frankreich. 

Durch seine Ehe mit einer Katholikin machte er sich unbeliebter und bot den 

Nährboden für neue interkonfessionelle Konflikte zwischen Katholiken, Protestanten, 

Anglikanern und den kleineren Splittergruppen der verschiedenen Strömungen; auch 

auf dem Festland fanden diese Auseinandersetzungen im Dreißigjährigen Krieg einen 

neuen dramatischen Höhepunkt. 

All die Schwierigkeiten kulminierten 1642 in den Englischen Bürgerkriegen, die die 

Verurteilung und Exekution des Königs im Jahr 1649441 und ab 1653 die Neuordnung 

 
440 Es handelt sich hierbei um das historische Vorbild für den Duke of Buckingham, über den 
Alexandre Dumas in Die drei Musketiere schreibt. 
441 Vgl. Dzelzainis in Danielson 1999 : 78 



 

 
180 

 

als Commonwealth of England, Scotland and Ireland unter der Regierung von Oliver 

Cromwell zur Folge hatten. Erst 1660 wurde die Monarchie unter Charles II., dem 

Sohn des hingerichteten Charles I., wiederhergestellt. 

Über solche dramatischen polit-historischen Entwicklungen zu sagen, sie seien 

verhältnismäßig wenig präsent für den heutigen Leser, wäre zu überspitzt. Dennoch 

lässt es sich nicht unterschlagen, dass die Englischen Bürgerkriege in der Rezeption 

der europäischen Geschichte ganz besonders durch die explosiven Ereignisse des 

darauffolgenden Jahrhunderts verblassen. 

Die Französische Revolution und die Ära Napoleons genießen – im dunkelsten wie 

auch im besten Sinne – eine Monopolstellung, wenn es um radikale Veränderungen 

von Herrschaftsformen und ihre Nachwirkungen geht. Dabei spielt vermutlich auch 

eine Rolle, dass trotz des Todes des Monarchen in England seine Linie danach 

fortgeführt und wieder an die Macht gelangt ist; es ist also eher ein Interregnum als 

eine wirksame Änderung der Staatsform. 

Auch beinhaltet die Geschichte Britanniens eine ganze Reihe von Beispielen der 

Eindämmung der absolutistischen Macht des königlichen Oberhaupts. So gab es bis 

zur Eroberung durch die Normannen unter Wilhelm aus dem Geschlecht der 

Rolloniden um 1066 unter den angelsächsischen Fürsten den sogenannten witan, 

eine Versammlung von hochrangigen Würdenträgern, deren Zustimmung für größere 

Entscheidungen vom König eingeholt werden musste.  

Die Magna Carta von 1215, die nach dem Vorbild der von Heinrich I. erlassenen 

Charter of Liberties von 1100 gestaltet worden war, festigte diese Rechte. König John 

I.442 war von seinen zahlungsmüden Adligen zu der Anerkennung ihrer traditionellen 

Rechte gezwungen worden – ein Schritt, der bis heute als das Fundament der ersten 

britischen Verfassung angesehen wird.  

Als Anstoßgeber des House of Commons gilt Simon de Montfort, der gegen seinen 

Schwager, den König Heinrich III. von England rebellierte, und zu seiner 

Unterstützung ohne Erlaubnis des Königs hohe Amtsträger, Adlige und auch Ritter als 

Vertreter einzelner Ortschaften einlud.  

 
442 König John, auch „Johann Ohneland“ genannt, war der jüngere Bruder vom legendären König 
Richard Löwenherz. Sie beide wurden in der Robin-Hood-Saga als Gegenspieler bzw. edler 
Feudalherr unsterblich. 



 

 
181 

 

So gewann das Parlament über die Jahrhunderte neben der Beraterfunktion auch 

immer mehr Bedeutung als Kontrollorgan, das die Macht des Königs nicht 

unwesentlich beschnitt. 

Während also aus heutiger Perspektive die Englischen Bürgerkriege weniger brisant 

erscheinen mögen als die Französische Revolution, so muss dennoch bedacht 

werden, dass mit der Exekution von Charles I. ein pikanter Präzedenzfall geschaffen 

worden war. Dass Könige oder diejenigen, die sich dafür hielten, gewaltsam aus dem 

Leben schieden, das hatte England zu diesem Zeitpunkt schon oft gesehen. 

Normalerweise handelte es sich bei denen, die den Anstoß zu diesen Todesfällen 

gaben, aber um Konkurrenten um die gleiche Position, die den Titel bereits für sich 

beanspruchten und den ungeliebten Widersacher als Thronräuber und Usurpator 

deklarieren konnten. 

Wie groß die Hemmung war, gesalbte Monarchen zu töten – Könige und Königinnen, 

die aus der Sicht des Gottesgnadentums von Gott persönlich auserwählt worden war 

– zeigen dem heutigen Rezipienten das Zaudern der Königin Elizabeth vor der 

Hinrichtung von Mary Stuart. 

Bei Charles ist es jedoch nun eine völlig neue Situation: Seine Subjekte, seine 

Untergebenen haben sich erfolgreich aufgelehnt und anstatt von ihm wie von seinen 

Vorgängern Zugeständnisse zu erpressen, fordert der Krieg sein Leben. Nicht auf dem 

Schlachtfeld, nicht gegen einen Konkurrenten, sondern genommen von eben jenem 

Volk, das zu beherrschen er sich wie vermutlich die meisten seiner Vorgänger 

auserwählt sah. 

Colin Burrow formuliert in dem von Dennis Danielson herausgegebenen Werk The 

Cambridge Companion to Milton: 

„Through the early decades of the seventeenth century there was a wide-spread shift 
of imaginative focus from the King to the country, its local habits and its local 
landowners (as Helgerson argued). There was also increasing stress within the 
extremely disunified tripartite kingdom which made up Great Britain – so much so 
that many historians regard Charles I’s mismanagement of the needs of the four 
kingdoms over which he ruled (England, Ireland, Scotland, and Wales) as the principal 
cause of the English Civil War […]. Milton is only dimly aware of these stress-points 
in the nation: by 1649 he would have seen the war as the consequence of the 
tyrannical attempts of Charles I to over-ride Parliament and to impose alien forms of 
worship on the consciences of English people, rather than as the consequence of 
tactical mishandling of a multiple kingdom. But in the poems of the 1630s he is 



 

 
182 

 

intimately sensitized to the growing significance of location and of locality, and of the 
stressful margins of this none too unified kingdom.”443 

 

Obwohl man folglich guten Gewissens Milton als politischen Schriftsteller bezeichnen 

kann, merkt Martin Dzelzainis im gleichen Werk an: 

„The first thing we should note, however, is that Milton, notwithstanding this alleged 
radicalism, in fact never published anything directly supporting the Long Parliament’s 
effort. It is true that he addressed several of his works to the two Houses, and even 
eulogized the parliamentary leadership. […] But such commendation was part of a 
campaign on the issue of episcopacy that had run its course by the time the hostilities 
commenced. Indeed, for the first year of the war, when Parliament came perilously 
close to defeat, Milton published nothing at all […].”444 

 

Es ist nicht Aufgabe dieser Arbeit festzustellen, welche Position Milton zu welchem 

Zeitpunkt seines Lebens gegenüber Fragen der Politik und der Religion eingenommen 

hat. Was aber herauszuheben bleibt, ist die Tatsache, dass und auf welche Weise 

seine Werke Reflektionen der sich verändernden politischen und kulturellen 

Landschaft sind. 

Kommen wir dabei zurück zu Paradise Lost: Ein episches Gedicht, bei dem der Leser 

nicht umhinkann, als den Mut, die Leidenschaft und die Exzellenz des rebellischen 

Engels zu bewundern und bei der die Gottesfigur seltsam distanziert, fremd und fern 

bleibt. Da ist ein Gott, der zu jedem Zeitpunkt in der Lage wäre, seine Heerscharen 

vor der Vernichtung und seine Menschen vor dem Sündenfall zu bewahren, aber 

dieser Gott rechnet fest mit beidem.  

Statt einer negativen Antagonistenrolle gibt er Satan die Züge eines Antihelden; eine 

brisante künstlerische Entscheidung. 

Miltons Satan erinnert weniger an die bereits besprochene mittelalterliche 

Teufelsfigur als an eine andere mythologische Figur, die bereits mehrere Male von 

dieser Arbeit gestreift wurde: Prometheus, den Titanensohn, der den Göttern das 

Feuer raubte, um es den Menschen zu bringen, und dafür vom Göttervater Zeus im 

Kaukasusgebirge angekettet wurde, wo er dazu verdammt war, sich Tag für Tag von 

einem riesigen Adler die Leber fressen zu lassen, die aufgrund seiner Unsterblichkeit 

des Nachts wieder nachwuchs und sein Leiden so auf unbestimmte Zeit verlängerte. 

 
443 Burrow in Danielson 1999 :67 f. 
444 Dzelzainis in Danielson 1999 : 71 f. 



 

 
183 

 

In manchen Varianten ist er zudem der Schöpfer der Menschheit selbst, der das erste 

Menschenpaar aus Lehm erschuf. 

Die Figur des Prometheus nimmt in den verschiedenen Sagen und Überlieferungen 

eine interessante Position ein: Die Titanen können, im Schöpfungsmythos der 

griechischen Mythologie, als das ursprüngliche Göttergeschlecht, die zwölf Kinder 

der Gaia und des Uranus, der Erde und des Himmels, bezeichnet werden.  

Das zentrale Motiv der Schöpfungslegende ist ein zweifacher Umsturz: Zum ersten 

kastriert das jüngste der zwölf Kinder – Kronos – seinen Vater Uranus auf Geheiß 

seiner Mutter Gaia und krönt sich selbst zum König aller Götter mit seiner Schwester 

Rhea an seiner Seite.  

Als ihm sein Vater aber prophezeit, dass ihm das gleiche Schicksal bevorstünde, 

nämlich durch seinen Sohn entmachtet zu werden, verschlingt er die Kinder, die Rhea 

ihm schenkt. Lediglich der jüngste Sohn, Zeus, kann von Rhea auf der Insel Kreta 

versteckt werden, wo er aufwächst, bis er schließlich wiederum seinen Vater Kronos 

töten und die Titanen besiegen kann, wie die Prophezeiung es voraussagte. 

Zeus befreit seine verschluckten Geschwister, heiratet seine Schwester Hera und wird 

zum Götterkönig im Olymp; folglich sind Zeus, seine Brüder und Schwestern und ihre 

unsterblichen Nachkommen dem Geschlecht der Olympier zuzuordnen. Das Schicksal 

der Titanen variiert dabei von Quelle zu Quelle; allgemein gilt aber, dass die meisten 

von ihnen – jene mit der größten Macht und dem größten aufrührerischen Potential 

– von Zeus in den Tartarus, in ein Gefängnis in die Tiefen der Erde, verbannt wurden. 

Prometheus, obgleich als Sohn des Iapetus ein Titan und kein Olympier, entging 

diesem Schicksal. 

Genealogisch betrachtet sind Zeus und Prometheus dementsprechend Cousins über 

ihre Väter, die Brüder waren, doch ist die Prometheus-Figur durch ihre Rezeption und 

Weiterverarbeitung in der westlichen Tradition beginnend mit der Neuzeit bis in die 

Moderne hinein zu einer jugendlicheren Figur geworden, an der besonders die 

Bewegung des Sturm und Drang exemplifiziert werden kann – nicht umsonst verfasst 

Goethe die Ode Prometheus (entstanden in den frühen 1770er Jahren, erstmals 

erschienen 1789). Auch an anderer Stelle wurde die Figur des Prometheus als Sinnbild 

für menschliche Innovation und Schöpferkraft im menschlichen Genius benutzt; so 



 

 
184 

 

wurde bereits auf Karls Monolog in Schillers Die Räuber verwiesen oder auch auf 

Manfreds Anspruch auf den Prometheusfunken in Byrons Manfred. Tatsächlich hat 

Byron bereits im Jahr 1816 ein Gedicht mit dem Titel Prometheus veröffentlicht. 

Mehrere Schichten offenbaren sich hier bei der genaueren Betrachtung: Prometheus 

stammt aus einem kulturellen Wirkungsbereich, der nicht die klare dialektische 

Aufteilung von Gut und Böse besitzt, wie die drei großen Buchreligionen sie später 

skizzieren – die Gottheiten der griechischen Antike sind, auch wenn man alle 

Verklärung durch spätere Rezeption, allen Kitsch und alle Beifügungen weglässt, 

jeder für sich ausgesprochen menschlich. Sie sind zwar wandelnde Superlative, 

Gebieter über Wasser, Luft, Erde, über den Kosmos und Leben und Tod, und doch 

zeichnen die bekanntesten Legenden sie als fehlerhaft, eifersüchtig und der Begierde 

unterworfen. Ihre Zwistigkeiten entfesseln Kriege, und Sterbliche, die sie beneiden, 

müssen oft mit drakonischen Strafen rechnen. Sie haben ihre Lieblinge und ihre 

Feinde, und ihre Gunst ist wechselhaft. 

Prometheus kann deswegen anders als eine Satansfigur nicht in die Kategorie Gut 

oder Böse eingeordnet werden. Er hat sich den Göttern widersetzt, den Allvater 

ausgetrickst, aber damit auch den Menschen Leben oder zumindest die Chance auf 

Zivilisation gegeben. Es steht also auch in diesem Schöpfungsmythos ein Akt der 

Rebellion. 

Mary Shelley, Weggefährtin Byrons und Teilnehmerin an dem bereits erwähnten 

Horrorgeschichtenschreibwettbewerb, lieferte bei dieser künstlerischen 

Auseinandersetzung das ab, was unter dem Namen Frankenstein; Or; The Modern 

Prometheus (1818)445 ein ganzes Genre prägen sollte, indem sie Elemente aus dem 

bekannten Schauerroman und der Schwarzen Romantik mit technischen Elementen 

verband, wie sie später in der Science Fiction auch auftauchen. 

Ihr Ehemann, der Poet Percy Bysshe Shelley, schreibt in dem Vorwort: 

 
445 Die hier verwendete Ausgabe beruht auf der dritten überarbeiteten Auflage von Frankenstein aus 
dem Jahr 1831; es bleibt abzuwägen, ob die erste Version der Erzählung durch das Fehlen eines 
nachträglichen und entradikalisierenden Editierungsprozesses zu präferieren wäre oder die hier 
verwendete, da diese die letzte und damit abschließende Variante von Mary Shelley ist. Es gibt 
einige inhaltliche Unterschiede, auf die im Folgenden hingewiesen werden wird.  



 

 
185 

 

„The event on which this fiction is founded, has been supposed, by Dr Darwin446, and 
some of the physiological writers of Germany, as not of impossible occurrence. I shall 
not be supposed as according the remotest degree of serious faith to such an 
imagination; yet, in assuming it has the basis of a work of fancy, I have not considered 
myself as merely weaving a series of supernatural terrors.”447 

 

Die Prämisse, die Ereignisse eines phantastischen Horrorromans stünden im Bereich 

des Möglichen, kombiniert mit den naturwissenschaftlichen Themen, die Mary 

Shelley in Frankenstein verarbeitet, erzeugen einen innovativen Rahmen für ihren 

kreativen Beitrag zu dem genannten Wettbewerb.  

Einmal mehr wird damit deutlich, dass zwar der Byronic Hero als Typus männlich ist 

– und auch seine Verwandten – das schöpferische Potential seiner Erschaffer 

unterliegt aber keiner Geschlechterkodierung, wie man an den sowohl fein- als auch 

scharfsinnigen Werken von Ann Radcliffe, an Emily Brontë mit ihrem Heathcliff, aber 

auch an ihrer Schwester Charlotte Brontë mit Thornton aus Jane Eyre erkennen kann. 

Mary Shelley – oder eigentlich, Mary Wollstonecraft Godwin; ihre Abstammung von 

der nahezu legendären Feministin Mary Wollstonecraft und dem Journalisten und 

Philosophen William Godwin sollte nicht zugunsten ihrer Ehe mit Percy Bysshe 

Shelley unterschlagen werden – kann vermutlich in dieser Aufzählung als die mutigste 

Autorin betrachtet werden, denn statt die für eine weibliche Schriftstellerin 

konventionelle Perspektive einer Protagonistin zu wählen, sucht sie als Erzähler und 

Hauptfiguren Männer aus. 

Die ersten Seiten ihres Romans sind in Briefform gehalten; der 

achtundzwanzigjährige Robert Walton schreibt an seine verheiratete Schwester 

Margaret, um ihr von seinen Fortschritten auf einer außergewöhnlichen Expedition 

in den hohen Norden zu berichten. Der über Russland reisende junge Gentleman geht 

mit großem Enthusiasmus an seine Unternehmung, für die er keine andere 

Begründung als das reine Interesse und die reine Neugierde hat448.  

 
446 Gemeint ist der Arzt und Philosoph Erasmus Darwin (1731-1802), der Großvater von Charles 
Darwin. 
447 Shelley 2012 (1818) : 1 (aus dem Vorwort von P. B. Shelley) 
448 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 11 f. 



 

 
186 

 

Als Captain Walton heuert er eine Crew an, die ihn zum Nordpol bringen soll. Als das 

Schiff im Eis stecken bleibt, machen er und seine Leute eine merkwürdige 

Beobachtung:  

„We perceived a low carriage, fixed on a sledge and drawn by dogs, pass on towards 
the north, at the distance of half a mile; a being which had the shape of a man, but 
apparently of gigantic stature, sat in the sledge, and guided the dogs.”449 
 
 

Gefangen im Eis haben sie keine Möglichkeit, der seltsamen Gestalt zu folgen. Dafür 

finden sie am nächsten Tag eine weitere Person in einem Schlitten, der auf einer 

Eisscholle über Nacht zum Schiff getrieben war:  

„Only one dog remained alive; but there was a human being within, whom the sailors 
were persuading to enter the vessel. He was not as the other traveller seemed to be, 
a savage inhabitant of some undiscovered island, but an European. […] 
On perceiving me, the stranger addressed me in English, although with a foreign 
accent. »Before I come on board your vessel,« said he, »will you have the kindness 
to inform me whither you are bound?« 
You may conceive my astonishment on hearing such a question addressed to me 
from a man on the brink of destruction and to whom I should have supposed that my 
vessel would have been a resource which he would not have exchanged for the most 
precious wealth the earth can afford. I replied, however, that we were on a voyage 
of discovery towards the northern pole. 
Upon hearing this he appeared satisfied, and consented to come on board.”450 
 

 

Der Mann, der sich im späteren Verlauf als der titelgebende Victor Frankenstein 

entpuppt, hinterlässt einen tiefen Eindruck bei Robert Walton, der seiner Schwester 

schreibt, er habe nie „a more interesting creature“451 gesehen. Es folgt dabei eine 

Beschreibung Byron’scher Attribute: 

„[…] his eyes have generally an expression of wildness, and even madness, but there 
are moment when, if any one performs an act of kindness towards him […], his whole 
countenance is lighted up, as it were, with a beam of benevolence and sweetness 
that I never saw equalled. But he is generally melancholy and despairing; and 
sometimes he gnashes his teeth; as if impatient of the weight of woes that oppresses 
him.”452 
 

 
449 Shelley 2012 (1818) : 15 
450 Shelley 2012 (1818) : 16 
451 Shelley 2012 (1818) : 17 
452 Shelley 2012 (1818) : 17 



 

 
187 

 

Besonders herauszuheben ist dabei, mit welcher Schnelligkeit der Fremde Walton 

ans Herz wächst und wie groß die Faszination ist, die er auf den jungen Mann ausübt. 

So schreibt Shelley: 

„The stranger has gradually improved in health, but is very silent, and appears uneasy 
when anyone except myself enters the cabin. Yet his manners are so conciliating and 
gentle, that the sailors are all interested in him, although they had very little 
communication with his. For my own part, I begin to love him as a brother; and his 
constant and deep grief fills me with sympathy and compassion. He must have been 
a noble creature in his better days, being even now in wreck so attractive and 
amiable. 
[…]  
My affection for my guest increases everyday. He excites at once my admiration and 
my pity to an astonishing degree. How can I see so noble a creature destroyed by 
misery, without feeling the most poignant grief? He is so gentle, yet so wise; his mind 
is so cultivated, and when he speaks, although his words are culled with the choicest 
art, yet they flow with rapidity and unparalleled eloquence.”453 
 

Walton erfährt von seinem neuen Reisegefährten, dass dieser auf der Suche nach 

jemandem ist, der vor ihm geflohen ist454; kein anderer als die merkwürdige Gestalt 

auf dem Hundeschlitten ist dabei gemeint. Schließlich erklärt sich Frankenstein dazu 

bereit, dem Captain seine Lebensgeschichte zu erzählen, was einen 

Perspektivwechsel und das Ende der brieflichen Berichterstattung bedeutet. 

Mary Shelley widmet der Erzählung Victor Frankensteins ein hohes Maß an 

Aufmerksamkeit; so beginnt er nicht bei seiner Geburt, sondern bei der Geschichte, 

wie seine Eltern sich kennenlernten und aus welchen Verhältnissen diese stammten, 

so bezeichnet er die Familie seines Vaters als „one of the most distiguished of that 

republic“455 und betont, dass seine Verwandten wie sein Vater nach ihnen viele 

hochrangige Positionen und öffentliche Ämter in Genf bekleidet hatten456. Von der 

Gesellschaftsschicht her scheint er aus der gehobensten Schicht des Bürgertums zu 

stammen, die durch die prestigeträchtigen Verdienste früherer Mitglieder damit eine 

Art Quasi-Adel errungen hat. 

 
453 Shelley 2012 (1818) : 18 f. 
454 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 17 
455 Shelley 2012 (1818) : 23 
456 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 23 



 

 
188 

 

Sein Vater heiratet die Tochter eines verarmten Freundes und dies gänzlich aus 

ehrenhaften und gutherzigen Motiven; genauso, wie die besagte Dame sich zuvor 

aufopfernd und liebevoll um ihren dahinsiechenden Vater gekümmert hat.457 

Um die Gesundheit und die Verfassung seiner jungen doch, schon vom Leben 

gezeichneten Frau zu schützen, legt Frankensteins Vater seine öffentlichen Ämter 

nieder und begibt sich mit ihr nach Italien und von da aus auf eine Europareise.458 

Frankensteins Bericht zeichnet ein Bild von einer idealen Familie: 

 

„I, their eldest child, was born at Naples, and as an infant accompanied them in their 
rambles. I remained for several years their only child. Much as they were attracted 
to each other, they seemed to draw inexhaustible stores of affection from a very 
mine of love to bestow upon me. My mother’s tender caresses and my father’s smile 
of benevolent pleasure while regarding me, are my first recollections. 
I was their plaything and their idol, and something better – their child, the innocent 
and helpless creature bestowed unto them by Heaven, whom to bring up to good, 
and whose future lot it was in their hands to direct to happiness or misery, according 
as they fulfilled their duties towards me.”459 
 

Die Sprache, die hier gewählt wird, ist einer Betrachtung wert – nicht zu vorschnell 

sollte der Rezipient sich von dem romantisierenden Tonfall verleiten lassen. Zwar 

lauern in Frankensteins Vergangenheit keinerlei dunklen Geheimnisse, doch fallen 

hier religiös konnotierte Begriffe, die auffällig sind. Als idol seiner Eltern bezeichnet 

er sich, und in diesem Kontext geht das über die Bedeutung eines allseits verehrten 

Lieblings hinaus; viel mehr trifft die Bedeutung Götze zu, was die Verehrung einer 

falschen Gottheit impliziert. Im Folgesatz nennt er sich ein Geschenk des Himmels 

und die Verantwortung, die seine Eltern dafür übernehmen mussten, was aus diesem 

Geschenk letztendlich wird. 

Die Intensität der Worte ist bemerkenswert, wenn auch leicht zu übersehen in der 

detailreich ausgeschmückten Kindheitserzählung.  

Das wichtigste einschneidendste Erlebnis – weitaus wichtiger als die später in der 

Zukunft liegenden Geburten von Viktors kleinen Brüdern – ereignet sich, als seine 

Mutter und der junge Frankenstein eine arme Wohnsiedlung am Comer See 

 
457 Vgl. Shelley 2012 (1818) 23 f. 
458 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 25 
459 Shelley 2012 (1818) : 25 



 

 
189 

 

besuchten, wo sie inmitten der niederen Bauern ein außergewöhnlich schönes Kind, 

Elizabeth Lavenza, finden. 

„The four others were dark-eyed, hardy little vagrants; this child was thin, and very 
fair. Her hair was the brightest living gold, and despite the poverty of her clothing, 
seemed to set a crown of distinction on her head. Her brow was clear and ample, her 
blue eyes cloudless, and her lips and the moulding of her face so expressive of 
sensibility and sweetness that none could behold her without looking on her as of a 
distinct species; a being heaven sent, and bearing celestial stamp in all her 
features.”460 
 

Erneut wiederholt sich die klerikale Sprache. Die Erscheinung des Mädchens zeigt sich 

als genauso idealisiert wie die generellen Umstände von Viktors Kindheit. Bezaubert 

von dem Mädchen, das die Tochter eines mailändischen adligen Freiheitskämpfers 

und einer Deutschen war, die bei der Geburt des Kindes verstarb461, entscheiden die 

Frankensteins sich, das Kind mit- und bei sich aufzunehmen.462  

Der Bund zwischen den Kindern wird äußerst intensiv und kraftvoll. Victor nennt sie 

„my more than sister – the beautiful and adored companion of all my occupations 

and my pleasures”463 und erinnert sich, wie seine Mutter ihm das Mädchen als 

Geschenk für ihren Victor vorstellte, und wie ernst er diese Bezeichnung nahm: 

„And when, on the morrow, she presented Elizabeth to me as her promised gift, I, 
with childish seriousness, interpreted her words literally and looked upon Elizabeth 
as mine – mine to protect, love, and cherish. All praises bestowed on her I received 
as made to a possession of my own. We called each other familiarly by the name of 
cousin. No word, no expression could body forth the kind of relation in which she 
stood to me – my more than sister, since till death she was to be mine only.”464 

 

So sehr diese Worte auch durch die Retrospektive abgemildert und das Zugestehen 

der Infantilität seines Anspruchs abgemildert werden: Hier liegt nichts anderes vor 

als das schon so viel besprochene und aufgezeichnete Besitzdenken eines 

byronischen Charakters.  

 
460 Shelley 2012 (1818) : 26 
461 Hier existiert eine inhaltliche Abweichung zwischen den verschiedenen Versionen von Shelleys 
Prometheus: In der ersten Variante des Romans ist das Mädchen Victor Frankensteins Cousine, hier 
sind sie nicht mehr blutsverwandt. Was so wirkt wie eine Abschwächung der Verbindung, kann auch 
als eine Entscheidung für das Motiv der unbekannten und mysteriösen Herkunft von Elizabeth 
gedeutet werden. 
462 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 26 f. 
463 Shelley 2012 (1818) : 27 
464 Shelley 2012 (1818) : 27 



 

 
190 

 

Er verlebt dementsprechend eine glückliche Kindheit und Jugend, deren Sorglosigkeit 

erst durch den Tod der Mutter durchbrochen wird, kurz bevor Victor Frankenstein zu 

seinem Studium in Ingolstadt aufbrechen kann465. Diese Begegnung mit dem Tod 

befeuert das grundsätzliche Interesse des jungen Frankenstein an der Wissenschaft, 

der Lehre des menschlichen Körpers und den Gesetzen der Natur. Sein Studium ist 

von dem großen Einverständnis zwischen ihm und seinen Professoren und Mentoren 

geprägt, die ihn in seinem Ehrgeiz fördern und ihn innerhalb weniger Jahre zu einem 

Experten auf seinem Gebiet werden lassen466. 

Das Forschen und Lernen wird für Frankenstein zu einer Obsession, die sich immer 

mehr in ihm manifestiert: 

„One of the phenomena which had peculiarly attracted my attention was the 
structure of the human frame, and, indeed, any animal endued with life. Whence, I 
often asked myself, did the principle of life proceed? It was a bold question, and one 
which has ever been considered a mystery […]. […] Unless I had been animated by an 
almost supernatural enthusiasm, my application to this study would have been 
irksome, and almost intolerable. To examine the causes of life, we must first have 
recourse to death.”467 

 

Frankenstein betrachtet folglich nicht nur die menschliche Anatomie, sondern will 

tiefergehen; will pathologische Zusammenhänge erkennen. An dieser Stelle findet 

der Rezipient eine eigenartige und wohlkonstruierte Verschränkung des 

wissenschaftlichen Themas – denn Mary Shelley gibt ihrem Protagonisten einen 

reichen und vielfältigen Wissenshintergrund mit realwissenschaftlichen Bezügen – 

und dem Aspekt des Übernatürlichen, der das Fundament des einsetzenden Grusels 

und Ekels darstellt. Es ist diese Verschränkung, die Kombination aus dem 

analytischen, planmäßigen Vorgehen Frankensteins und der Ahnung des Verbotenen, 

die die Grenzüberschreitung in Shelleys Werk so packend macht. 

„In my education my father had taken the greatest precautions that my mind should 
be impressed with no supernatural horrors. I do not remember to have trembled at 
a tale of superstition, or to have feared the apparition of a spirit. Darkness had no 
effect upon my fancy; and a churchyard was to me merely the receptacle of bodies 
deprived of life, which, from being the seat of beauty and strength, had become food 
for the worm. […] I saw how the fine  form of man was degraded and wasted; I beheld 
the corruption of death succeed to the blooming cheek of life; I saw how the worm 
inherited the wonders of the eye and brain. […] 

 
465 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 35 
466 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 40 ff. 
467 Shelley 2012 (1818) : 44 



 

 
191 

 

Remember, I am not recording the vision of a madman. The sun does not more 
certainly shine in the heavens, than that which I now affirm is true. Some miracle 
might have produced it, yet the stages of the discovery were distinct and probable. 
After days and nights of incredible labour and fatigue, I succeeded in discovering the 
cause of generation and life; nay, more, I became myself capable of bestowing 
animation upon lifeless matter.”468 

 

In seiner Erzählung spricht Frankenstein Walton darauf direkt an und bemerkt, er 

könne an dessen Augen sehen, wie sehr es ihn nach der Erklärung des Geheimnisses 

verlange, doch würde er ihn nicht einweihen, um ihn nicht auf den gleichen 

gefährlichen Pfad zu führen469. 

Erstmals taucht an dieser Stelle dann die Warnung vor moralischen Konsequenzen 

auf. Frankenstein, der zuvor von reiner Neugierde und Wissensdurst und auch einer 

Form von Altruismus geprägt war, geleitet von dem Kummer, seine Mutter an den 

Tod verloren zu haben, und letztendlich der Menschheit einen Segen bringen wollte, 

schlägt nun mit dem Wissen in seiner Hand ganz andere Töne an: 

„No one can conceive the variety of feelings which bore me onwards, like a hurricane, 
in the first enthusiasm of success. Life and death appeared to me ideal bonds, which 
I should first break through, and pour a torrent of light into our dark world. A new 
species would bless me as its creator and source; many happy and excellent natures 
would owe their being to me. No father could claim the gratitude of his child so 
completely as I should deserve theirs.”470 
 

Mit diesem Zeitpunkt tritt eine Wende in seinen Motiven ein. Es ist Stolz, der 

Frankenstein leitet; der hochmütige Wunsch, Schöpfer zu sein und eine ganze Art zu 

erschaffen, die ihre bloße Existenz ihm verdankt. In diesen Zeilen liegt die 

Verknüpfung zum zweiten Titel des Buches, The new Prometheus. Und in diesen 

Zeilen liegt auch das große Verbrechen, die große Sünde des Victor Frankenstein. 

Jedem Leser ist wohlbekannt, dass er erfolgreich ist. Nach ausufernden Studien, die 

auch das Foltern von lebenden Tieren beinhalten471 gelingt es ihm, aus gestohlenen 

Leichenteilen einen Körper zusammenzusetzen und ihm den Lebensfunken zu 

schenken472. 

 
468 Shelley 2012 (1818) : 44 f. 
469 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 46 
470 Shelley 2012 (1818) : 47 
471 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 47 
472 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 50 



 

 
192 

 

Statt der glücklichen und exzellenten Spezies, die zu schaffen er versucht hat, sieht 

er sich jedoch Auge in Auge mit dem Ungeheuer, das in der Populärkultur oftmals mit 

dem Namen seines Schöpfers – Frankenstein – bezeichnet wird und dabei 

gewissermaßen seinen Erschaffer überlebt hat. 

Tatsächlich ist das Wesen so hässlich, obwohl Frankenstein bewusst schöne und 

proportionale, wenn auch der Notwendigkeit geschuldet große Körperteile gewählt 

hat, dass Frankenstein es nicht erträgt, mit dem Neugeschaffenen in einem Raum zu 

verweilen; er ergreift stattdessen die Flucht473. Die Kreatur entspricht dem Element 

des Grusels, das im Englischen mit dem Begriff uncanny bezeichnet wird; die 

Unheimlichkeit entsteht dabei durch die Annäherung an etwas dem Menschen 

Vertrautes – wie etwa der menschliche Körper oder ein menschliches Gesicht. 

Uncanny wird die Erfahrung, wenn der Rezipient aber die Grenzen der Ähnlichkeit 

erkennt und erspürt; das Abbild täuscht die Ähnlichkeit nur vor, kann sie aber nicht 

zur Gänze erreichen. Das Erfahren und Erleben einer solchen Unheimlichkeit wird in 

der Populärkultur auch als das Uncanny Valley bezeichnet. Gemeint ist dabei der 

paradoxe Umstand, dass ein menschlicher Betrachter üblicherweise einem Objekt 

mit vertraut-menschlichen Zügen ein höheres Maß an Akzeptanz entgegenbringt (wie 

etwa bei einem Auto, das durch die Anordnung der Scheinwerferlichter und des 

Kühlergrills aussieht, als besäße es ein lächelndes Gesicht), bei zu hoher Ähnlichkeit 

die Akzeptanz aber rapide abnimmt. Je mehr das Objekt nach einem vertrauten 

Wesen aussieht, desto höher ist in der Regel auch die Annahme- und 

Sympathiebereitschaft des Betrachters, darstellbar mit einem steigenden Graphen. 

Dieser jedoch fällt ab einem bestimmten Punkt dramatisch ab, sobald eine zu große 

Lebensnähe, aber durch die Abweichungen vom realen Vorbild irritierende 

Unterschiede auftreten (ein populäres Beispiel sind etwa klassische 

Bauchrednerpuppen). Das Fallen der Kurve und das daraus entstehende „Tal“ sind 

damit Namensgeber für das Uncanny Valley. 

So in etwa muss sich der Rezipient die Erfahrung Victor Frankensteins vorstellen, als 

er sein Geschöpf erblickt: 

„How can I describe my emotions at this catastrophe, or how delineate the wretch 
whom with such infinite pains and care I had endeavoured to form? His limbs were 

 
473 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 50 f. 



 

 
193 

 

in proportion, and I had selected his features as beautiful. Beautiful! Great God! His 
yellow skin scarcely covered the work of muscles and arteries beneath; his hair was 
of a lustrous black, and flowing; his teeth of pearly whiteness, but these luxuriances 
only formed a more horrid contrast with his watery eyes, that seemed almost of the 
same colour as the dun-white sockets in which they were set, his shrivelled 
complexion and straight black lips. 
[…] I had desired it with an ardour that far exceeded moderation; but now that I had 
finished, the beauty of the dream vanished, and breathless horror and disgust filled 
my heart.”474 

 

Die von ihrem Schöpfer abgelehnte Kreatur flieht, was Frankenstein dazu bringt, 

seine Entdeckung zu verschweigen. Er selbst stürzt in große Selbstzweifel und hegt 

massive Reue über sein Werk. Dieser Faktor wird nur noch verstärkt, als sein jüngster 

Bruder William ermordet wird475.  

Frankenstein sieht seine Kreatur in der Nähe seines Heimatortes und knüpft so 

schnell die Verbindung, dass das Wesen für den Tod des Jungen verantwortlich sein 

muss476. Es wird jedoch eine andere Person des Mordes angeklagt – Justine, ein 

Mädchen, das im Haushalt der Frankensteins Jahre zuvor aufgenommen und als 

Bedienstete eine sehr vertrauensvolle Position innerhalb der Familie genossen 

hatte477.  

Die Unschuld der jungen Frau ist für Victor und Elizabeth aufgrund ihrer Kenntnis 

ihres untadeligen Charakters unzweifelhaft; Frankenstein stützt seine Hoffnung dabei 

auf sein Vertrauen in das Rechtssystem, da er nicht glaubt, „that any circumstantial 

evidence could be brought forward strong enough to convict her. My tale was not 

one to announce publicly; its astounding horror would be looked upon as madness 

by the vulgar.”478 

Er irrt. Justine knickt unter der harschen Befragung und der Androhung der 

Exkommunikation 479 ein und gesteht das Verbrechen, das sie nicht begangen hat. 

Damit sieht Victor Frankenstein sich als verantwortlich für die zwei Opfer seiner 

Kreatur – und das gewissermaßen nicht zu Unrecht. Es ist herauszuheben, dass 

Frankensteins Versäumnis gerade das ist; ein Versäumnis. Es ist Passivität, die die 

 
474 Shelley 2012 (1818) : 50 
475 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 65 
476 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 70 
477 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 72 
478 Shelley 2012 (1818) : 74 
479 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 80 



 

 
194 

 

Katastrophe besonders befeuert, als er es zweifach unterlässt, Verantwortung für 

seine Schöpfung zu übernehmen. 

Der Tod von Justine und William stürzt Frankenstein in eine tiefe Verzweiflung. 

Obwohl sein Vater und Elizabeth sich bemühen, ihm die Last des Kummers zu 

nehmen480, kann sein Gemüt der Dunkelheit nicht entfliehen und er hegt suizidale 

Tendenzen481. Seine Trauer und Schuldgefühle nähren eine starke Form des Hasses 

auf das Wesen, das er geschaffen hat: 

 

„I had been the author of unalterable evils, and I lived in daily fear lest the monster 
whom I had created should perpetrate some new wickedness. I had an obscure 
feeling that all was not over, and that he would still commit some signal crime, which 
by its enormity should almost efface the recollection of the past. […] 
I wished to see him again, that I might wreak the utmost extent of abhorrence on his 
head, and avenge the deaths of William and Justine.”482 

 

Ganz dem romantischen Motiv entsprechend zieht es ihn aus der Bedrängnis des 

Hauses hinaus in die Berge, die in ihrer wilden Unberührtheit den passenden Rahmen 

für die Reflexion seines aufgewühlten Inneren geben.  

Dort trifft er erneut auf die Kreatur483. Shelley hat eine Szene konstruiert, wie sie 

packender nicht sein könnte: Sie geht das Risiko ein, den Effekt des Rätselhaften und 

Unheimlichen zu reduzieren, indem sie einen detaillierten Dialog zwischen 

Frankenstein und seiner Schöpfung zulässt. Das, was an anderer Stelle vermutlich 

zugunsten des Grusels und dem, was man als willentliche Aussetzung der 

Ungläubigkeit des Lesers bezeichnen kann, ausgelassen worden wäre, schildert 

Shelley nicht nur explizit, sondern bravourös. 

 

„»Devil,« I exclaimed, »do you dare to approach me? and do you not fear the fierce 
vengeance of my arm wreaked on you miserable life? Begone, vile insect! or rather, 
stay, that I may trample you to dust! and, oh! that I could, with the extinction of your 
miserable existence, restore those victims whom you have so diabolically 
murdered!« 
»I expected this reception,« said the daemon. »All men hate the wretched; how, 
then, must I be hated, who I am miserable beyond all living things! Yet you, my 
creator, detest and spurn me, thy creature, to whom thou art bound by ties only 

 
480 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 87 ff. 
481 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 88 
482 Shelley 2012 (1818) : 89 
483 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 96 f. 



 

 
195 

 

dissoluble by the annihilation of one of us. You purpose to kill me. How dare you 
sport thus with life? Do your duty towards me, and I will do mine towards you and 
the rest of mankind. If you will comply with my conditions, I will leave them and you 
at peace; but if you refuse, I will glut the maw of death, until it be satiated with the 
blood of your remaining friends.”484 

 

Mit devil und daemon werden wieder zwei religiöse Begrifflichkeiten für 

Frankensteins Kreatur verwendet, die allerdings mit Sicherheit die 

Erwartungshaltung mancher Rezipienten überrascht: Frankensteins Monster drückt 

sich in vortrefflichem Englisch aus, seine Gedanken sind ausgewogen und überlegt, 

und die Bitte, ihn erst anzuhören bevor eine weitere Entscheidung über sein Leben 

oder seinen Tod getroffen werden soll, ist aus menschlicher Perspektive absolut 

schlüssig. Shelley gibt ihm im Folgenden tatsächlich die Erzählerrolle, die er mit 

ausgesprochener Eindringlichkeit und Reflexionsfähigkeit übernimmt485. Shelley lässt 

ihn nicht nur seine ersten Lebensmomente und -stunden schildern, in denen er mit 

Staunen seine allerersten Sinneswahrnehmungen – Temperatur, Licht, Schmerz, 

Hunger – erlebt486, sondern auch die ersten Begegnungen mit anderen Menschen, 

die durch sein abstoßendes Äußeres negativ verlaufen: Die Angst der Menschen 

schlägt bei dem Anblick der Kreatur ohne Provokation in Aggression um487. 

Zur Ruhe kommt das Wesen erst, als es sich in der Nähe von abgeschieden lebenden 

Menschen niederlässt, und die Familie, die nun seine unwissenden Nachbarn sind, 

von denen er bisweilen Nahrung stiehlt, zu beobachten beginnt488. Er sieht dabei 

einen alten Mann, der einem kleinen, hübschen Mädchen auf einem Instrument 

etwas vorspielt. 

„The silver hair and benevolent countenance of the aged cottager won my reverence, 
while the gentle manners of the girl enticed my love. He played a sweet mournful air, 
which I perceived drew tears from the eyes of his amiable companion, of which the 
old man took no notice, until she sobbed audibly; he then pronounced few sounds, 
and the fair creature, leaving her work, knelt at his feet. He raised her, and smiled 
with such kindness and affection that I felt sensations of a peculiar and overpowering 
nature: they were a mixture of pain and pleasure, such as I had never before 
experienced, either from hunger or cold, warmth or food; and I withdrew from the 
window, unable to bear these emotions.”489 

 
484 Shelley 2012 (1818) : 97 
485 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 101 ff. 
486 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 101 ff. 
487 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 105 
488 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 106 ff. 
489 Shelley 2012 (1818) : 107 



 

 
196 

 

 

Selbst ein komplexes Gefühl wie die Sehnsucht nach menschlicher Nähe sind 

Frankensteins Wesen nicht fremd. Seine Zuneigung zu den Menschen wird so groß 

und sein empathisches Verständnis so tief, dass er, sobald er ihre Armut erkennt und 

merkt, dass seine Nahrungsdiebstähle ihnen schaden, dieses unterlässt, und, ferner 

noch, ihnen des nachts Feuerholz bringt, um das Arbeitspensum der armen Leute zu 

erleichtern.490 Er beginnt in seiner Erzählung auch, sie als seine Freunde zu 

bezeichnen491, wenngleich sie ihn auch noch nie gesehen haben und ihn lediglich für 

einen „good spirit“492 halten. 

Durch reines Beobachten erlernt er die menschliche Sprache, die er bis zu seinem 

Bericht bei seinem Schöpfer perfekt beherrscht493. 

Als er das erste Mal sein Spiegelbild betrachtet, empfindet er seinen eigenen Anblick 

als ebenso abstoßend, wie Frankenstein ihn auch geschildert hat, besonders im 

Kontrast zu den von ihm als schön und anmutig empfundenen Menschen: 

 

„I had admired the perfect forms of my cottagers – their grace, beauty, and delicate 
complexions: but how was I terrified, when I viewed myself in a transparent pool! At 
first I started back, unable to believe that it was indeed I who was reflected in the 
mirror; and when I became fully convinced that I was in reality the monster that I am, 
I was filled with the bitterest sensations of despondence and mortification.”494 

 

Schließlich begreift das Wesen auch die biologischen Vorgänge, die üblicherweise zur 

Reproduktion von Menschen führen, und erkennt die Unterschiede in seinem Dasein 

zur menschlichen Kindheit und dem regulären Aufwachsen. Dabei evoziert Shelley 

die Erinnerung an die idealisierte Kindheit Victor Frankensteins mit einem sehr 

ähnlichen Wortlaut: 

„But where were my friends and relations? No father had watched my infant days, 
no mother had blessed me with smiles and caresses; or if they had, my past life was 
now a blot, a blind vacancy in which I distinguished nothing. […] I had never yet seen 
a being resembling me, or who claimed any intercourse with me. What was I?”495 

 

 
490 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 110 
491 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 111 
492 Shelley 2012 (1818) : 113 
493 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 111 
494 Shelley 2012 (1818) : 113 
495 Shelley 2012 (1818) : 120 



 

 
197 

 

Das Hinterfragen der eigenen Existenz und die aus der Wurzellosigkeit seines Daseins 

resultierende Einsamkeit sind Schlüsselelemente in der Beantwortung der Frage nach 

der Menschlichkeit des Monsters. Dass Mary Shelley ihn sehr bewusst in dem 

Spannungsfeld von Moral und dem Bösen in der menschlichen Natur platziert hat, 

zeigen die literarischen Schriften, die sie ihn lesen und zitieren lässt: 

 

„I found on the ground a leathern portmanteau, containing several articles of dress 
and some books. […] Fortunately the books were written in the language, the 
elements of which I had acquired at the cottage; they consisted of Paradise Lost, a 
volume of Plutarch’s Lives, and the Sorrows of Werter. 
[…] 
I can hardly describe to you the effect of these books. They produced in my an infinity 
of new images and feelings, that sometimes raised me to ecstasy, but more 
frequently sunk me into the lowest dejection. In the Sorrows of Werter, besides the 
interest of its simple and affecting story, so many opinions are canvassed, and so 
many light thrown upon what hitherto been to me obscure subjects […]. The gentle 
and domestic manners it described, combined with lofty sentiments and feelings, 
which had for their object something out of self, accorded well with my experience 
among my protectors, and with the wants which were forever alive in my bosom. But 
I thought Werter himself a more divine being than I had ever beheld or imagined; his 
character contained to pretension, but it sunk deep. The disquisitions upon death 
and suicide were calculated to fill me with wonder. I did not pretend to enter into 
the merits of the case, yet I inclined towards the opinions of the hero, whose 
extinction I wept, without precisely understanding it.”496 

 

Diese drei Werke bilden das Fundament der philosophischen Bildung, die Shelley 

ihrem Deuteragonisten mitgibt; zwei davon wurden bereits in dieser Arbeit 

ausführlich besprochen. Dass Shelley sich für Goethes Man of Feeling entschieden 

hat, ist ein besonders spannender Kunstgriff: Erstmals mag die Vermutung aufgestellt 

werden, dass die zarten Men of Feeling unter dem wachsenden Einfluss 

dunkelromantischer Strömungen und der Elemente des Gothic einen kleineren 

Schritt hin zum Bösen machen müssen, als bisher angenommen worden ist. Die Skala 

war bisher eindeutig: Der feinfühlige Man of Feeling stand trotz seiner 

Verwandtschaft zum Gothic Villain ihm oppositionell gegenüber, sie markierten zwei 

Extreme romantischer Ausprägung. Bei Mary Shelley verläuft die Trennlinie weniger 

scharf (und das nicht nur bei der Kreatur, sondern auch bei Victor Frankenstein selbst, 

 
496 Shelley 2012 (1818) : 127 f. 



 

 
198 

 

der bisweilen wie ein sanfter Byronic Hero oder Man of Feeling erscheint, doch mit 

seinem überwältigenden Hochmut im Prinzip der böseste Charakter des Werkes ist). 

Das Monster fährt fort: 

 

„But Paradise Lost excited different and far deeper emotions. I read it, as I had read 
the other volumes which had fallen into my hands, as a true history. It moved every 
feeling of wonder and awe, that the picture of an omnipotent God warring with his 
creatures was capable of exciting. I often referred the several situations, as their 
similarity struck me, to my own. Like Adam, I was apparently united by no link to any 
other being in existence; but his state was far different from mine in every other 
respect. He had come forth from the hands of God a perfect creature, happy and 
prosperous, guarded by the especial care of his Creator; he was allowed to converse 
with and acquire knowledge from beings of a superior nature: but I was wretched, 
helpless, and alone. Many times I considered Satan as the fitter emblem of my 
condition; for often, like him, when I viewed the bliss of my protectors, the bitter gall 
of envy rose within me.”497 

 

Spätestens an dieser Stelle heben Mary Shelley und das Wesen die grundsätzliche 

Fragestellung des Werkes auf eine religiöse und philosophische Ebene. Mit Miltons 

Paradise Lost als Teil des Dreigestirns der Bildung der Kreatur fließt die fundamentale 

Thematik des Abhängigkeitsverhältnisses von einer mit freiem Willen ausgestatteten 

Art und einer Schöpfergottheit hinein. Die Identifikation mit Satan wird an 

mehrfacher Stelle betont; so nennt das Monster seinen Unterschlupf beispielsweise 

auch „Pandaemonium“498, der Name des Höllenkapitols und Versammlungsortes in 

Paradise Lost. 

Nach einer Reihe enttäuschender Begegnungen mit den Menschen, in denen seine 

guten Absichten konsequent missverstanden werden und aufgrund seines 

furchterregenden Aussehens dazu führen, dass die Leute ihn attackieren, kippt die 

Bewunderung, die das Wesen für die Menschheit hatte, in Wut, Zorn und Neid um. 

„I, like the archfiend, bore a hell within me, and finding myself unsympathised with, 
wished to tear up the trees, spread havoc and destruction around me, and then to 
have sat down and enjoyed the ruin.”499 
 

Die Botschaft ist an dieser Stelle eindeutig: Verlassen von seinem Erschaffer und 

jeglichem menschlichen Kontakt entzogen, treten in dem Wesen Eigenschaften 

 
497 Shelley 2012 (1818) : 129 
498 Shelley 2012 (1818) : 104 
499 Shelley 2012 (1818) : 136 



 

 
199 

 

hervor, die es von seinem Naturell per se nicht gehabt hätte. Shelley ist hier 

ausgesprochen direkt in der implizierten Frage Nature vs. Nurture: Es sind die 

Umstände, die das Wesen gewalttätig werden lassen, nicht eine Veranlagung; es war 

nicht inhärent böse. 

So ist der Mord an dem kleinen William auch mehr eine Verkettung unglücklicher 

Umstände in Kombination mit der schwindenden Geduld für die menschliche Furcht 

vor dem Monster: Frankensteins Ungeheuer hatte eigentlich zuvor nur beabsichtigt, 

ein Kind zu entführen, das noch nicht vorgeprägt von den ästhetischen Vorstellungen 

der Welt ist und in der Lage wäre, als sein Freund aufgezogen seinen Charakter trotz 

des unattraktiven Äußeren zu erkennen; es ist erst die Erwähnung des Namens 

Frankenstein, die den Mord auslöst.500 

Den dritten und letzten Akt befeuert schlussendlich die Forderung des Wesens, 

Frankenstein solle ihm eine Gefährtin machen, um ihn von seiner Einsamkeit zu 

befreien – dann, so verspricht er, wolle er sich mit ihr in die Wildnis zurückziehen und 

nie wieder den Kontakt zu Menschen suchen501. Nach initialer Ablehnung des 

Ersuchens stimmt Frankenstein schlussendlich doch zögerlich zu. 

Frankenstein bekommt jedoch kurz vor der Fertigstellung zu große Zweifel an der 

Richtigkeit des Vorhabens: 

 
„I was now about to form another being, of whose dispositions I was alike ignorant; 
she might become ten thousand times more malignant than her mate, and delight, 
for its own sake, in murder and wretchedness. He had sworn to quit the 
neighbourhood of man, and hide himself in deserts; but she had not; and she, who 
in all probability was to become a thinking and reasoning animal, might refuse to 
comply with a compact made before her creation. They might even hate each other; 
the creature who already lived loathed his own deformity, and might he not conceive 
a greater abhorrence for it when it came before his eyes in the female form? She also 
might turn with disgust from him to the superior beauty of man; she might quit him, 
and he be alone again, exasperated by the fresh provocation of being deserted by 
one of his own species. 
[…] 
I trembled, and my heart failed within me, when, on looking up, I saw, by the light of 
the moon, the daemon at the casement. A ghastly grin wrinkled his lips as he gazed 
on me, where I sat fulfilling the task he had allotted to me. […]  
I thought with a sensation of madness on my promise of creating another like to him, 
and trembling with passion, tore to pieces the thing on which I was engaged. The 

 
500 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 142 f. 
501 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 146 f. 



 

 
200 

 

wretch saw me destroy the creature on whose future existence he depended for 
happiness, and, with a howl of devilish despair and revenge, withdrew.”502 

 

Während die Sorgen, die Frankenstein hat – und die ihm schon bei der Erschaffung 

der ersten Kreatur in den Sinn hätten kommen müssen – nicht unbegründet sind, ist 

die Einschätzung der Böswilligkeit des zuschauenden Wesens fundamentlos. Das 

grauenhafte Grinsen, das er auf den Zügen seiner Schöpfung sieht, entbehrt jeglicher 

objektiven Wahrheit und scheint zumindest teilweise die Verschränkung der 

Attribute „hässlich“ und „böse“ zu sein. Frankenstein ist sich zudem völlig bewusst, 

dass das Lebensglück des Ungeheuers davon abhängt, nicht mehr allein zu sein, und 

dennoch vernichtet er diese Chance vor dessen Augen. 

Die Kaltblütigkeit, die wiederum in dieser Tat liegt, löst die finale Katastrophe des 

Werkes aus. Seine Rhetorik, die sowieso schon ausgefeilt und clever war, wird nach 

dieser heftigen Frustration dominanter und noch eloquenter; er bezeichnet in dem 

Gespräch Frankenstein zum ersten Mal als „slave“503 und stellt klar:  

 

„» […]I before reasoned with you, but you have proved yourself unworthy of my 
condescension. Remember that I have power; you believe yourself miserable, but I 
can make you so wretched that the light of day will be hateful to you. You are my 
creator, but I am your master – obey!«”504 

 

Es kommt zum endgültigen Bruch der Diplomatie, als das Wesen ihm Rache schwört: 

 

„» […] I may die, but first you, my tyrant and tormentor, shall curse the sun that gazes 
upon your misery. Beware; for I am fearless, and therefore powerful. I will watch with 
the wiliness of a snake, that I may sting with its venom. Man, you shall repent of the 
injuries you inflict.« 
»Devil, cease; and do not poison the air with these sounds of malice. I have declared 
my resolution to you, and I am no coward to bend beneath words. Leave me; I am 
inexorable.« 
»It is well. I go; but remember, I shall be with you on your wedding-night.«”505 

 

Das Schlangenbild erzeugt einen vertrauten Anklang an die Teufelsfigur, mit der sich 

das Wesen schon mehrere Male verglichen hat. Die Verschiebung von der 

 
502 Shelley 2012 (1818)  170 f. 
503 Shelley 2012 (1818) : 172 
504 Shelley 2012 (1818) : 172 
505 Shelley 2012 (1818) : 173 



 

 
201 

 

Adamallegorie hin zu Satan ist vollständig und leitet die darauffolgenden Taten der 

Kreatur ein. 

Die Drohung, er würde in seiner Hochzeitsnacht bei ihm sein, verfolgt Frankenstein, 

ganz, wie sein Kontrahent es beabsichtigt hat. Fälschlicherweise glaubt er jedoch, sie 

beziehe sich auf ihn; tatsächlich ist es aber seine Braut Elizabeth, die in der 

Hochzeitsnacht von der Kreatur brutal ermordet wird: 

 

„But I discovered no trace of him, and was beginning to conjecture that some 
fortunate chance had intervened to prevent the execution of his menaces; when 
suddenly I heard a shrill and dreadful scream. It came from the room into which 
Elizabeth had retired. As I heard it, the whole truth rushed into my mind, my arms 
dropped, the motion of every muscle and fi bre [sic] was suspended; I could feel the 
blood trickling in my veins […]. This state lasted but for an instant; the scream was 
repeated, and I rushed into the room 
[…] She was there, lifeless and inanimate, thrown across the bed, her head hanging 
down, and her pale and distorted features half covered by her hair. Every where I 
turn I see the same figure – her bloodless arms and relaxed form flung by the 
murderer on its bridal bier. […] I fell senseless on the ground. 
[…] I rushed towards her, and embraced her with ardour; but the deadly languor and 
coldness of the limbs told me, that what I now held in my arms had ceased to be the 
Elizabeth whom I had loved and cherished. The murderous mark of the fiend’s grasp 
was on her neck, and the breath had ceased to issue from her lips. 
While I still hung over her in the agony of despair. [sic] I happened to look up. The 
windows of the room had before darkened, and I felt a kind of panic on seeing the 
pale yellow light of the moon illuminate the chamber. The shutters had been thrown 
back; and, with a sensation of horror not to be described, I saw at the open window 
a figure most hideous and abhorred. A grin was on the face of the monster; he 
seemed to jeer, as with his fiendish finger he pointed towards the corpse of my wife. 
I rushed towards the window, and drawing a pistol from my bosom, fired: but he 
eluded me, leaped from his station, and, running with the swiftness of lightning, 
plunged into the lake.”506 

 

Die Parallelität der beiden Situationen, in denen die Gefährtinnen Frankensteins und 

die der Kreatur sterben bzw. vernichtet werden, ist offensichtlich: In beiden Fällen 

geschieht die Tat praktisch im Beisein des betreffenden Mannes. Dabei endet die 

Parallelstruktur aber nicht. Wenn man sich die Geschichte von Victor und Elizabeth 

ansieht, fällt dabei auf, dass sie in seine Familie im Grunde als seine Auserwählte 

kommt. Die als amüsant erscheinende Anekdote, er hätte sie als ein Geschenk – und 

dementsprechend als seinen Besitz – empfunden, unterstreicht diese Tatsache. 

 
506 Shelley 2012 (1818) : 202 f. 



 

 
202 

 

Elizabeth, wenngleich sie von Shelley mit allen Attributen einer leidenschaftlichen, 

eloquenten, empathischen und intelligenten Frau gestaltet wurde, übernimmt im 

Zusammenspiel mit Frankenstein die Rolle eines Objekts, all ihrer persönlichen 

Charaktereigenschaften und -motive zum Trotz. Sie gehört im wahrsten Sinne des 

Wortes zu Frankensteins Haushalt; sie ist für ihn vorgesehen, wurde im Grunde von 

seinen Eltern für ihn auserwählt. Sie beide haben zwar eine komplett freie Wahl, ob 

sie sich in ehelicher Hinsicht füreinander unterscheiden (wie es deutlich von 

Frankenstein Senior bekräftigt507 und auch von Elizabeth verdeutlicht508 wird), aber 

ihre Verbindung hat etwas ausgesprochen Elementares.  

Beide Situationen legen den Vergleich mit der ersten biblischen Paarsituation nahe, 

zumal die Kreatur sich ja zeitweilig mit Adam vergleicht: Auch Eva wurde für Adam 

geschaffen, sogar aus ihm. Sie sind miteinander verbunden und füreinander 

bestimmt: 

 
„Und der Mensch gab Namen allem Vieh und den Vögeln des Himmels und allen 
Tieren des Feldes. Aber für Adam fand er keine Hilfe, ihm entsprechend.  
Da ließ Gott, der HERR, einen tiefen Schlaf auf den Menschen fallen, sodass er 
einschlief. Und er nahm eine von seinen Rippen und verschloss ihre Stelle mit Fleisch; 
und Gott, der HERR, baute die Rippe, die er von dem Menschen genommen hatte, zu 
einer Frau, und er brachte sie zum Menschen. Da sagte der Mensch: Diese endlich ist 
Gebein von meinem Gebein und Fleisch von meinem Fleisch; diese soll Männin 
heißen, denn vom Mann ist sie genommen. Darum wird ein Mann seinen Vater und 
seine Mutter verlassen und seiner Frau anhängen, und sie werden zu einem Fleisch 
werden.“ (1. Mose 20-24) 

 

Erst nach Elizabeths Tod verwendet Victor in seiner Erzählung ein sie beschreibendes 

Attribut, das nicht mit ihm in Verbindung steht:  

 

„I arrived at Geneva. My father and Ernest yet lived, but former sunk under the 
tidings that I bore. I see him now, excellent and venerable old man! his [sic] eyes 
wandered in vacancy, for they had lost their charm and their delight – his Elizabeth, 
his more than daughter, whom he doated on with all that affection which a man feels 
[…].”509 

 

 
507 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 154 f. 
508 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 193 f. 
509 Shelley 2012 (1818) : 204 f. 



 

 
203 

 

Die vorherige Selbstverständlichkeit, mit der Victor über Elizabeth verfügt hat, hat 

eine eindeutige byronische Qualität. Ebenso ist der Narzissmus nicht abzustreiten, 

der in seiner Liebe zu einer Frau, die als seine Schwester aufgewachsen ist und ihm 

dementsprechend nahe vom Wesen ist, ihm ähnelt. Es ist der gleiche Faktor, der 

bereits bei Manfreds Astarte oder bei Heathcliffs Cathy erwähnt wurde. Erkennbar 

wird darin die Neigung der byronischen Typen, ihre narzisstische Selbstliebe in einem 

weiblichen Gegenstück zu externalisieren.  

Und was ist Victor Frankenstein, wenn nicht überheblich und narzisstisch? Er, der 

neue Prometheus? Spannend ist, wie seine Kreatur sich mit Adam und Satan 

identifiziert, dabei ist die Satansfigur aber genauso passend für Victor Frankenstein 

selbst. Kaum eine mythologische Persönlichkeit kommuniziert Hybris besser als der 

gefallene Engel selbst.  

Paul Cantor verweist in seinem Kommentar zum Werk, The Nightmare of Romantic 

Idealism, ebenfalls darauf, dass es nicht nur der offensichtliche Frankenstein ist, der 

Züge des Prometheus trägt: 

 

„We can begin by asking: who is the modern Prometheus referred to in the subtitle? 
The obvious answer is Victor Frankenstein, and many critics have pointed to the 
Promethean elements in Frankenstein’s character. Victor wants to be the benefactor 
of mankind, rebels against the divinely established order, steals, as it were, the spark 
of life from heaven, and creates a living being. But like Prometheus he ends up 
bringing disaster and destruction down upon those he was trying to help. In many 
respects, however, the monster Frankenstein creates is an equally good candidate 
for the role of Prometheus in the story. It is the monster who literally discovers fire, 
and in a sense steals it. Moreover, the monster tantalizes Frankenstein with a 
mysterious secret what will happen on his wedding night. Frankenstein’s blindness 
to the real meaning of the monster’s prophecy associates him with the role of Zeus 
[…]. The fact that both Frankenstein and the monster have their Promethean aspects 
should not be surprising, since the original Prometheus archetype is ambiguous.”510 

 

 

Shelley verzichtet bewusst auf das Moralisieren (tatsächlich lässt sie Frankenstein 

sogar sagen: „But I forget that I am moralising in the most interesting part of my tale, 

and your looks remind me to proceed.“511) und gestaltet dabei Frankenstein als einen 

 
510 Cantor in Shelley 2012 (1818) : 231 f. 
511 Shelley 2012 (1818) : 49 



 

 
204 

 

äußerst ansprechenden Protagonisten. Dennoch macht sie die Meilensteine der 

indirekten Korruption seines Bestrebens sichtbar, den ganzen Weg von dem 

ursprünglichen Wunsch, der Menschheit zu helfen, bis hin zu seinem überheblichen 

Geltungsbedürfnis und dem Drang, ein gottgleiches schöpferisches Potential zu 

entfalten. In der schöpferischen Kraft liegt, ganz allgemein vereinheitlicht, der Funke 

des Göttlichen selbst. Darauf begründet sich der Bund von Mensch und Gott, von 

Welt und Überirdischem. Es ist eine Form von Abhängigkeit, die Frankenstein selbst 

einer neuen Art gegenüber zu installieren versucht. 

Dabei spielt der Glaube vordergründig kaum eine Rolle in Shelleys Werk. Moralische 

Zweifel kommen Frankenstein erst nach der Erweckung seiner Kreatur. Der Faktor 

der Religion kommt abgesehen von den Parabeln und Vergleichen mit Milton im 

Grunde nur bei Justines Prozess vor, als ihr Beichtvater sie mit der Androhung von 

Exkommunikation und Höllenfeuer512 zu einem falschen Geständnis drängt. Bei Mary 

Shelley wird die Religion also nicht durch eine Figur exemplifiziert, sie hat bereits 

einen Abstraktionsprozess durchlaufen und tritt eher als übergreifendes Thema auf 

– schließlich geht es um nichts Anderes als das Streben des Menschen nach 

Gottgleichheit, was seit dem Kosten der Frucht des Baumes der Erkenntnis in den 

meisten christlichen Interpretationen eine Sünde ist513. Für Shelley ist die Religion 

und die dazugehörige Mythologie ein starkes eindringliches Bild, das sie benutzt, um 

psychologische Feinheiten ihrer Charaktere auszuarbeiten und zu betonen. Diese 

Tendenz weist stark darauf hin, wie innovativ ihr narrativer Stil war, und wie eng die 

Verschränkung zur der allgemeinen Haltung der europäischen Bildungsschicht im 

Umgang der Kirche, der Religion, der Psyche des Menschen und der Frage nach dem 

Bösen. 

Die Veränderungen sind geschichtlich gesehen markant: Im gleichen Jahrhundert von 

Shelleys Wirken, um 1890, entsteht unter Sigmund Freud die erste bedeutsame Form 

der Psychoanalyse und nur wenige Jahre später machten mehrere Ärzte selbst die 

geistige Gesundheit Jesu zu ihrem Thema, darunter Charles Binet-Sanglé mit seiner 

ab 1908 veröffentlichten Schrift La Folie de Jésus. Ein Mann, der mit Gott spricht, sich 

 
512 Vgl. Shelley 2012 (1818) : 80 f. 
513 Ein existierendes Gegenmodell wäre stattdessen die Hypothese, dass das Streben nach 
Gottgleichheit positiv zu betrachten ist, wenn damit ein Leben nach Jesu Maßstäben gemeint ist.  



 

 
205 

 

für dessen Sohn hält und Wunder zu vollbringen behauptet, ein Mann, der aus armen 

Verhältnissen stammend zum symbolischen König eines Volkes gekrönt – aus dem 

Kontext gerissen fällt der Vergleich mit den an einem Gottkomplex leidenden Byronic 

Heroes nicht sehr schwer. 

Die Verschiebung der Lesart religiöser Motive unterstreicht die schon im Vorherigen 

betonte neue Vorgehensweise bei der Darstellung und Diskussion internalisierter 

Probleme und ihrer externalisierten Symptome.  

Paul Cantor schreibt: 

 

„The fact that both Frankenstein and the monster have their Promethean aspects 
should not be surprising, since the original Prometheus archetype is ambiguous. With 
respect to man, he appears as a creator and thus as a divine figure; with respect to 
Zeus, he takes on the role of a rebel against divine authority and eventually of a 
tortured creature, thus becoming a symbol of human suffering at the hands of gods.  
The same sort of ambiguity of mythic archetypes is evident when one considers the 
Miltonic analogues to the Frankenstein story. […] 
The apparent difficulty in aligning the characters of Frankenstein with their Miltonic 
archetypes is that the two main characters, Frankenstein and the monster, must be 
correlated with three figures from Paradise Lost: God, Satan and Adam. In reducing 
three characters to two, Mary Shelley has in effect eliminated the middle term, taking 
some elements from the role of Satan and giving them to her god-figure, 
Frankenstein, and taking other elements from Satan and giving them to her Adam-
figure, the monster.”514 

 

Man kann aber sogar noch einen Schritt weiter als Cantor gehen: Auch wenn zwei 

Hauptfiguren existieren, ist die Reduktion fast vollständig für den jeweils einzelnen. 

Das will heißen: Selbst der Gott-Satan Frankensteins hat Adam-Elemente (denn er ist 

das geliebte und gehegte Geschöpf seiner Eltern, aufgewachsen in einer paradiesisch 

anmutenden Kindheit, die ihm freie Entfaltung, abgesehen von dieser einen fatalen 

Grenzüberschreitung bot – sogar seine Braut haben sie ihm bewusst gegeben, für ihn 

ausgewählt) und das Satan-Adam-Monster zeigt Elemente der Gott-Figur, so viel 

größer, stärker und besser als ein Mensch wie sie es nun mal eigentlich ist. 

Darin liegt auch der größte Gewinn der Byronic Heroes und ihrer verwandten 

Archetypen: Durch das Auflösen der dualistischen Struktur von Held und Bösewicht 

und der Hinwendung zu komplexen Typen mit ambivalenten Motiven geschieht nach 

 
514 Cantor in Shelley 2012 (1818) : 232 f. 



 

 
206 

 

und nach eine Abkehr von der Moralisierung, hin zu der Ästhetisierung des Bösen. 

Das Böse ist damit alles, was jenseits gesellschaftlicher Konventionen, religiöser 

Ideale oder rechtlicher Grenzen liegt: Rebellion, Ausbruch, Entfaltung.  

Die Figuren mit den byronischen Tendenzen kombinieren, wie man hier an 

Frankenstein und dem Monster klar sieht, schöpferisches Potential mit absoluter 

Destruktion – alles motiviert von ihren Gefühlen. 

Thorslev widmet Satan und Prometheus ein ganzes Kapitel, zu dessen Auftakt er 

schreibt: 

 

„Satan and Prometheus represent the Romantic Hero apotheosized; in these figures 
he reaches the ultimate sublimity, in dignity, and in rebellion. All of the Romantic 
heroes have to a certain extent taken on titanic characteristics: the Noble Outlaw 
fought against the injustices of society; Faust and Ahasuerus in their symbolic 
suffering sometimes stood for all mankind; but it was Prometheus who became 
symbolic, through all the Romantic Movement, of man in his fight for liberty against 
oppression in all its forms: he combines in his person those two most prominent and 
not always compatible concerns of Romanticism – the concern for individual liberty, 
and the concern for society, the brotherhood of man. 
Prometheus’s counterpart in Christian legend, the Satan of Paradise Lost, shares the 
distinction with Cain of being the only one of there Romantic heroes who does ot 
owe his origin to the German Sturm und Drang: the Noble Outlaw, Faust, and 
Ahasuerus all appeared first in Romantic form in the novels, plays, and poems of this 
»Great Man« movement of German literature. […] Satan the Sublime, however, 
appeared first as heroic, if not as a hero, in an English epic. 
In German literature, for the most part, Satan remained Mephistopheles, and there 
is nothing titanic about this devil.”515 

 

Mit Cain ist an dieser Stelle der titelgebende Held aus dem Drama Cain (1821) aus 

der Feder von Lord Byron gemeint, der darin aus der Sicht des ersten Mörders der 

Menschheitsgeschichte dessen eigenen Sündenfall beschreibt. Kain und Abel sind in 

der christlichen, jüdischen und muslimischen Überlieferung die ersten beiden Söhne 

von Adam und Eva, von denen ebenfalls im Buch Genesis berichtet wird. 

Kain, der Ackerbauer, und Abel, der Schafhirt, bringen Gott beide ein Opfer dar, doch 

nur das des letzteren wird mit Wohlwollen akzeptiert (1. Mose 4,3-5). Warum, bleibt 

unklar und offen für theologische Diskussion, doch hat die Ablehnung durch Gott zur 

Folge, dass Kain aus Eifersucht seinen Bruder auf dem Feld erschlägt (1. Mose 4,8) 

und daraufhin von Gott vertrieben wird. 

 
515 Thorslev 1962 : 108 



 

 
207 

 

Jedoch belegt er ihn vorher mit einem Mal, das ihn davor schützen soll, wiederum 

von allen anderen, die ihm begegnen, ermordet zu werden (1. Mose 4,10-16). 

Aus Kain und Set, dem drittgeborenen Sohn Adams und Evas, gehen alle Geschlechter 

der Menschheit hervor.  

Byrons Cain kreiert in drei Akten eine Rahmenhandlung für die biblische Episode und 

gewährt Einblick in die Motivation des titelgebenden Charakters. Besonders pikant 

ist ein kleiner Verweis im von Byron verfassten Vorwort: 

 
„With the poems upon similar topics I have not been recently familiar. Since I was 
twenty, I have never read Milton; but I had read him so frequently before, that this 
may make little difference.”516 

 

Die Nähe zu Paradise Lost wird nicht weniger offensichtlich durch Byrons präventive 

Worte; viel mehr verraten sie, dass Byron die Anklänge an Milton bewusst sind – 

sollten seine Zweifel aus der Sorge entspringen, nicht originär genug im 

künstlerischen Schaffen gewesen zu sein, so würde die Rezeption von Cain und all 

den anderen Werken Byrons diese Sorge vermutlich erlöschen lassen, denn 

wenngleich er sich einer ähnlichen Thematik und wiederkehrenden Motiven bedient, 

so eigenständig ist sein schriftstellerisches Schaffen. 

Von Anfang an gestaltet Byron seinen Cain dabei als grüblerischen und hadernden 

Vertreter seines eigenen Archetyps. 

Den Auftakt bildet eine Opfergabenzeremonie der Urfamilie (gemeint sind Adam und 

Eva, und ihre vier Kinder, die untereinander verheiratet sind, nämlich Cain mit Adah 

und Abel mit Zillah) an der Cain nur widerwillig teilnimmt517. Ihn plagen 

philosophische Fragen und eine vage Unzufriedenheit. 

Bei der Rekapitulation des Sündenfalls durch das Kosten der Frucht vom Baum der 

Erkenntnis sagt Cain: 

 

„Why not?  
The snake spoke truth: it was the tree of knowledge;  
It was the tree of life; - knowledge is good, 
And life is good; and how can both be evil?”518 

 
516 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 881 
517 Vgl. Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 883 ff. 
518 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 884 



 

 
208 

 

 

Seine Familie lässt den über diesen Gedanken brütenden Cain zurück, der den 

Rezipienten mit diesem Selbstgespräch daran teilhaben lässt: 

 

„And this is  
Life! – Toil! And wherefore should I toil? – because  
My father could not keep his place in Eden. 
What had I done in this? – I was unborn, 
I sought not to be born; nor love the state 
To which that birth has brought me. Why did he 
Yield to the serpent and the woman? or, 
Yielding, why suffer? What was there in this? 
The tree was planted, and why not for him? 
If not, why place him near it, where it grew, 
The fairest in the centre? They have but 
One answer to all questions, »’twas his will, 
And he is good.« How know I that? Because 
He is all-powerful must all-good, too, follow?”519 

 

Noch direkter als Milton lässt auch Byron hier die Theodizee-Frage über die 

Vereinbarkeit der Allmacht und der Güte Gottes anklingen. Mutmaßlich angelockt 

von diesen Worten erscheint ihm Lucifer, den er zwar als Engel, nicht aber als gefallen 

erkennt. Lucifer löst in ihm einen merkwürdigen Schrecken aus: 

 
„Whom have we here? – A shape like to the angels, 
Yet of a sterner and sadder aspect 
Of spiritual essence: why do I quake? 
Why should I fear him more than other spirits, 
Whom I see daily wave their fiery swords 
Before the gates round which I linger oft, 
In twilight’s hour, to catch a glimpse of those 
Gardens which are my just inheritance, 
Ere the night closes o’er the inhibited walls 
And the immortal trees which overtop 
The cherubim-defended battlements? 
If I shrink not from these, the fire-arm’d angels, 
Why should I quail from him who now approaches? 
Yet he seems mightier far than them, nor less 
Beauteous, and yet not all as beautiful 
As he hath been, and might be: sorrow seems 
Half of his immortality. And is it 
So? and can aught grieve save humanity? 
He cometh.” 520 

 
519 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 885 f. 
520 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 886 



 

 
209 

 

 

Lucifers Beschreibung als mächtiger, schöner und trauriger Engel wird im Folgenden 

noch einmal übertroffen, als dieser auf die Frage Cains, was er sei, freimütig zugibt: 

„One who aspired to be what made thee, and Would not have made thee what thou 

art“521, worauf Cain ausspricht: „Thou look’st almost a god; […]“522. 

Lucifer und Cain beginnen ein philosophisches Gespräch über die Güte Gottes; der 

gefallene Engel spricht dabei die Zweifel aus, mit denen Cain bereits im Vorfeld 

gehadert hat. Dabei sind die Passagen Lucifers von einem sehr leidenschaftlichen 

Charakter; Lord Byron hält mit seinem Satan eine elegante Balance zwischen 

flammenden Reden und einer eindringlichen Melancholie, die sich durch alles webt: 

 

„Souls who dare use their immortality – 
Souls who dare look the Omnipotent tyrant in  
His everlasting face, and tell him, that 
His evil is not good! If he has made, 
As he saith – which I know not, nor believe – 
But, if he made us – he cannot unmake: 
We are immortal! – nay, he’d have us so, 
That he may torture: – let him! He is great –  
But, in his greatness, is no happier than 
We in our conflict! Goodness would not make 
Evil; and what else hath he made? But let him 
Sit on his vast and solitary throne, 
Creating worlds, to make eternity 
Less burthensome to his immense existence 
And unparticipated solitude! 
Let him crowd orb on orb: he is alone 
Indefinite, indissoluble tyrant!”523 

 

Für den Leser wird an dieser Stelle deutlich, dass Lord Byron in seinem Werk gleich 

zwei Byronic Heroes einander gegenübergestellt hat: Cain, der Zweifler und Haderer, 

der mit seiner Ruhelosigkeit und seinem großen Stolz ganz klar über der blinden 

Loyalität steht, die seine Familienmitglieder ihrem Schöpfer angedeihen lassen, und 

Lucifer selbst, der bei Byron schon ganz die Gestalt des attraktiven dämonischen 

Verführers angenommen hat. Auch der Typus des Man of Feeling hat 

 
521 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 887 
522 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 887 
523 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 888 



 

 
210 

 

spannenderweise Einflüsse in der Figur des Cain hinterlassen, sichtbar an dem 

Weltschmerz-Motiv, das selten so sehr seinem Namen gerecht wird wie in diesem 

vorliegenden Fall. Es ist wirklich Cains ganze Welt, die ihm den Schmerz verursacht, 

die vollständigen Bedingungen seiner Existenz. 

Als er schließlich begreift, dass es sich bei seinem Gesprächspartner um die Schlange 

handelt, die seine Mutter dazu verlockt hat, von der Frucht des Baums der Erkenntnis 

zu kosten, und ihn dazu befragt, antwortet Lucifer: 

 

„I tempt none,  
Save with the truth: was not the tree, the tree 
Of knowledge? and was not the tree of life 
Still fruitful: Did I bid her pluck them not? 
Did I plant things prohibited within 
The reach of being innocent, and curious 
By their own innocence? I would have made ye  
Gods; and even He who thrust ye forth, so thrust ye 
Because »ye should not eat the fruits of life, 
And become gods as we.« Were those his words? 
[…] 
Then who was the demon? He 
Who would not let ye live, or he who would 
Have made ye live for ever in the joy 
And power of knowledge?”524 

 

Die Unterhaltung zwischen Cain und Lucifer dreht sich spiralartig tiefer und tiefer. Zu 

keinem Zeitpunkt charakterisiert Byron Lucifer dabei als konsequent böse, noch stellt 

er ihn als heimtückischen Lügner dar: Die stärkste Waffe von Byrons Teufel ist die 

Tatsache, dass ein nicht zu verachtender Kern Logik und Wahrheit in seinen charmant 

ausgekleideten Worten steckt. Zudem ist er rhetorisch hervorragend und zeigt einen 

pointierten Dialogstil, indem er immer wieder in das größtenteils sehr konsensuale 

und diplomatische Gespräch deutliche Spitzen einwirft, wie, als er Gott als 

„Destroyer“525 bezeichnet und dann erkennt: „The Maker – call him Which name thou 

wilt; he makes but to destroy.“526. 

Mit der Angst vor dem Tod, die Cain und die Seinen umtreibt, hat Lucifer einen 

starken Druckpunkt, den er im Gespräch wie eine Schraube festzieht, bis Cain ihn 

 
524 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 889 
525 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 891 
526 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 891 



 

 
211 

 

schließlich fragt, ob er ihn alles Wissen lehren könne, damit auch er nichts mehr 

fürchte. 527 

Lucifer nennt seine Bedingung: „That thou dost fall down and worship me – thy 

Lord.”528, eine Bedingung, die Cain kurz zum Zögern bringt. Die Situation löst sich im 

Grunde aber von selbst, da Cain erklärt, er selbst habe Gott nie verehrt und sich nie 

vor ihm verneigt529, was Lucifer sagen lässt: „He who bows not to him has bow’d to 

me! […] Ne’er the less, Thou art my worshipper: not worshipping Him makes thee 

mine the same.”530 

Das Nicht-Bekennen zu Gott ist also ein automatisches Bekennen zu Lucifer – eine 

folgenreiche Gleichung, solange die Verehrung einer Gottheit gleichbedeutend mit 

Güte und Moral ist. 

Bevor Lucifer Cain jedoch mitnehmen kann, werden sie von Adah, Cains Schwester 

und Ehefrau, unterbrochen. Auch Adah erkennt Lucifer erst nur als Engel, doch 

begreift sie schnell, dass er wie die Schlange spricht531. Obwohl eindeutig Liebe 

zwischen Cain und Adah herrscht, entscheidet er sich, sie zurückzulassen, um von 

Lucifer das versprochene Wissen zu enthalten.  

Der Leser wird im Folgenden Zeuge einer außergewöhnlichen Reise durch das Weltall 

und die Unterwelt, wo er ihm die Geheimnisse und das Wissen enthüllt, nach dem 

Cain sich gesehnt hat532. Dabei wird besonders der unweigerliche Tod des Menschen 

– ein Teil der Strafe für das Vergehen der gepflückten Frucht – zum Thema. Cain 

verrät Lucifer, dass es für ihn nichts Schöneres als seine Schwestergemahlin Adah 

gibt: 

 
„My sister Adah. – All the stars of heaven, 
The deep blue noon of night, lit by an orb, 
Which looks a spirit, or a spirit’s world – 
The hues of twilight – the sun’s gorgeous coming – 
[…] 
The forest shade – the green bough – the bird’s voice –  
The vesper bird’s, which seems to sing of love, 
And mingles with the song of cherubim, 

 
527 Vgl. Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 891 f. 
528 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 892 
529 Vgl. Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 893 
530 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 893 
531 Vgl. Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 894 
532 Vgl. Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 901 ff. 



 

 
212 

 

As the day closes over Eden’s walls; – 
All these are nothing, to my eyes and heart, 
Like Adah’s face: I turn from earth and heaven  
To gaze on it.”533 

 

 

Während seine Familie Gott als ihren Schöpfer und die Engel als seine makellosen 

Kreaturen verehrt, gehört Cains Bewunderung ganz seiner Zwillingsschwester, 

seinem Ebenbild. Das Inzestmotiv aus Byrons Feder ist an dieser Stelle längst keine 

Überraschung mehr, weist aber die Besonderheit auf, dass im biblischen Kontext aus 

rein logischer Perspektive die Liebe zwischen Geschwistern im Grunde die einzige 

romantische Option war, um die Geschlechter der Menschen Gottes Wunsch 

entsprechend hervorzubringen, von der ödipalen Lösung einmal abgesehen. Byron, 

seine Biographie und dementsprechend auch seine Liebe zu seiner Halbschwester 

sind hinreichend besprochen worden; umso spannender ist es, dass er die in der 

Bibelstelle niemals namentlich auftauchende Adah zu so einem wichtigen Element in 

Cains Erzählung macht. 

Lucifer fährt fort, mit Cain über die Vergänglichkeit alles Lebenden zu sprechen und 

den Tod stärker zu thematisieren. Erst danach wendet er sich dem Thema zu, das Cain 

schlussendlich zum Brudermord führen wird: Sein Verhältnis zu seinem jüngeren 

Bruder Abel. Als Lucifer ihn als den von Eva bevorzugten Sohn bezeichnet, antwortet 

Cain: „Let him keep Her favour, since the serpent was the first To win it.“534 Lucifer 

fährt jedoch unbeirrt fort, und betont, dass auch Adam Abel bevorzugt und, 

letztendlich, selbst Gott, der lächelnd auf Abel herabschaut535.  

Cain erwidert daraufhin, er habe Gott noch nie gesehen und wisse daher nicht, ob er 

wirklich lächle536 - und gewissermaßen liegt in dieser Aussage der Schlüssel zur 

Deutung des Problems, mit dem Cain wirklich hadert. Es ist die Abwesenheit des 

omnipotenten, angeblich omnipräsenten und gütigen Schöpfers, verbunden mit der 

augenscheinlichen Willkür seiner Regeln, Gebote und erfolgten Konsequenzen.  

 
533 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 915 
534 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 918 
535 Vgl. Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 918 
536 Vgl. Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 918 



 

 
213 

 

Der moralische Kodex, dem die Urfamilie folgt und folgen soll, bleibt für den 

zweifelnden Cain vollkommen beliebig und austauschbar – mehr noch: Die Worte des 

Teufels zeigen Gottes Entwurf und Plan als kleinlich, nachtragend und missgünstig, ja 

sogar als manipulativ, seine Geschöpfe einer starken Versuchung auszusetzen. 

Byrons Position zu seinen beiden Hauptfiguren, Cain und Lucifer, ist ausgesprochen 

interessant, da ihre Darstellung eine positive Haltung zu ihnen beiden nahelegt. 

Weder Cain noch Lucifer sollen hier als Autor-Avatar bezeichnet werden, doch 

verkörpern beide den Byron’schen Archetypus so hervorragend, dass diese Trennlinie 

stark verschwimmt. 

Beide Charaktere sind ausgesprochen eloquent und clever; der gefallene Engel 

spricht gerade rätselhaft genug, um seine wahren Absichten lange genug zu 

verhüllen, um Cain weiterhin in der Konversation zu halten, doch gleichzeitig ist er 

nicht wirklich unehrlich. Er tut, was er versprochen hat, teilt sein Wissen mit dem 

alles hinterfragenden Cain, den die Antworten nicht zufrieden stellen, besonders, 

was die Bedeutung des Todes betrifft. Lucifer erklärt ihm, sein „human mind hath 

scarcely grasp to gather The little I have shown thee into calm And clear thought 

[…]”537 und sagt, um die zwei Prinzipien der Welt zu verstehen, müsste er erst 

sterben538. Als Cain leidenschaftlich eben genau das verlangt, schwingt in dem Spott 

von Lucifer eine Form von Bewunderung mit: 

„There 
The son of her who snatch’d the apple spake! 
But thou wouldst only perish, and not see them; 
That sight is for the other state.”539 

 

Dieser Moment bringt Cain dazu, die Angst vorm Tod loszulassen, da seine 

Endgültigkeit damit aufgehoben zu sein scheint. 

Die Reise endet mit einer Ansprache Lucifers: 

 

„Back 
With me, then, to thine earth, and try the rest 
Of his celestial boons to ye and yours. 
Evil and good are things in their own essence, 

 
537 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 920 
538 Vgl. Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 920 
539 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 920 



 

 
214 

 

And not made good or evil by the giver; 
But if he gives you good – so call him; if 
Evil springs from him, do not name it mine, 
Till ye know better its true fount; and judge 
Not by words, though of spirits, but the fruits 
Of your existence, such as it must be. 
One good gift has the fatal apple given –  
Your reason: – let it not be over-sway’d 
By tyrannous threats to force you into faith 
’Gainst all external sense and inward feeling: 
Think and endure, – and form an inner world 
In your own bosom  – where the outward fails; 
So shall you nearer be the spiritual 
Nature, and war triumphant with your own.”540 

 

Diese Passage signalisiert in Cain den Übergang hin zur Katastrophe, zum ersten Mord 

und dem wichtigsten Brudermord der jüdisch-christlichen Tradition. Das Gleichsetzen 

von Wissen mit der Fähigkeit zum Bösen und dem daraus resultierenden 

Umkehrschluss, dass das reine Gute lediglich durch Unwissen und Unkenntnis 

existieren kann, zeichnet den folgenden Mord und alle kommenden Sünden der 

Menschheit eher als Taten der Rebellion gegen die willkürliche Autorität einer 

entfremdeten Gottheit. 

Die Philosophie, die Byron in seinen Text einwebt, als aufklärerisch zu bezeichnen, 

wäre zu viel, was aber Beachtung verdient, ist die vorhandene Verschränkung von 

Gefühl und Verstand. Byrons Lucifer spricht explizit aus, welches Moralverständnis er 

veranschlagt: Externe Themen müssen emotional und internalisiert reflektiert 

werden. 

Geht man nun einen Schritt zurück und betrachtet die soeben besprochenen Werke 

– besonders Miltons Paradise Lost, das vor der in dieser Arbeit abgesteckten 

besprochenen Zeit liegt – dann wird schnell offensichtlich, welche Besonderheit 

Shelley und Byron zum literarischen Dialog mit Frankenstein und Cain beigetragen 

haben. Das, was bei Milton nur Engel und Dämonen wagen, nämlich eine Rebellion 

gegen die scheinbar beliebigen Gesetze Gottes, erlauben sich bei Shelley und Byron 

(und dementsprechend bei den anderen Vertretern und Vertreterinnen dieser 

Epoche und Strömung) Menschen.  

 
540 Byron Cain in Major Works 2008 (1821) : 921 



 

 
215 

 

Es sind Menschen, die diese Grenzüberschreitungen wagen, und die im Kontext ihrer 

Werke dementsprechend zwar Schrecken auslösen, doch ist das Charakterdesign 

grundsätzlich positiv. Die Byronic Heroes von Byron und Shelley bewegen sich freier 

als die vieler anderer Werke, selbst innerhalb des Kontextes ihrer literarischen Welt, 

da sie in ihrer Figurenkonstellation weniger Verurteilung und deutlich mehr 

Bewunderung erfahren. Natürlich sorgt Adah sich um ihren zweifelnden Cain, doch 

hält sie ihn weder auf, noch verlässt sie ihn nach dem Brudermord. Und natürlich ist 

Victor Frankensteins Tat, seine Grenzüberschreitung, erschreckend, aber sein junger 

Zuhörer, dem er seine Geschichte erzählt, ist dennoch fasziniert von ihm und ersehnt 

sich seine Freundschaft und Bestätigung. 

Bei Byron und seinem Helden findet nun die vollkommene Verschmelzung 

charakteristischer Merkmale der anderen romantischen Typen statt – das bereits 

genannte Weltschmerzmotiv des Man of Feeling trifft auf die Dunkelheit des Gothic 

Villain, die Rebellion des Noble Outlaw bildet die Grundlage des Charismas des 

Byronic Hero aus Byrons und Shelleys Feder. Thorslev fasst zusammen: 

 

„Whatever reasons one assigns for the death wish – and whether or not one is willing 
to associate it in a Freudian or Nietzschean way with self-commitment to mystical 
absolutes – it remains an important theme especially of Romantic poetry, and it is 
most obviously represented by the Cain-Ahasuerus541 figure. More than that, it also 
associates the Cain-Ahasuerus hero with the Romantic Hero of Sensibility, who has 
the same concern with the tediousness of life in its seemingly endless rhythmical 
recurrences […], and who so often expresses a longing to be relieved of this life which 
has become more a burden than a joy.”542 

 

Der Tod ist nicht nur eine, sondern vielleicht die einzige Schwelle, die nach allen 

menschlich begreifbaren Maßstäben unüberwindlich ist und bleibt. Die 

Todessehnsucht der Byronic Heroes ist damit aber etwas Größeres als die 

Melancholie, der sich der Man of Feeling hingibt. Für Byrons und Shelleys Helden wird 

 
541 Ahasuerus oder Ahasveros ist unter anderem der Name des persischen Königs, der im Buch Ester 
die gleichnamige Jüdin zur Frau nimmt – er wird allerdings auch für eine Figur aus christlichen 
Volkssagen verwendet, den Ewigen Juden oder The Wandering Jew. Wie Cain hat auch er eine 
ewigwährende Strafe erhalten, da er, so die Legende, Jesus auf dem Weg zu seiner Kreuzigung 
verspottete, und dafür nun unsterblich bleiben und für immer rastlos wandern muss. Die Legende 
kennt viele Abwandlungen und diente dem Antisemitismus als hetzendes Sinnbild für das ganze 
jüdische Volk. 
542 Thorslev 1962 : 106 f. 



 

 
216 

 

der Tod viel mehr zu dem einen Gesetz, vermeintlich unumstößlich, das sie im 

Gegensatz zu allen anderen Personen anzutasten wagen. Victor Frankenstein, der in 

der Lage ist, den Funken des Lebens zu geben und im Grunde so dem mächtigen Tod 

seine Überlegenheit abtrotzt, und Cain, der als erster Mensch die Grenze des Todes 

andersherum überschreitet, indem er seinen Bruder tötet, stellen damit die größte 

gesetzgebende Macht der menschlichen Wirklichkeit in Frage. Und wie mit jeder 

Grenzüberschreitung tritt ein nach unten wirksamer Generalisierungseffekt ein: 

Wenn das wichtigste, stärkste Tor durchbrochen ist, kann jedes darauffolgende 

schwächere im Sturm erobert werden. 

Darin liegt die Kunst der Byronic Heroes.  

Thorslev betont: 

 

„In some ways, then, the Cain-Ahasuerus hero is the most typical of all the Romantic 
heroes. In his different manifestations in Romantic literature, he combines elements 
of all the others: he is by definition an outlaw; he becomes in Byron’s poetry, at least, 
something of a Faust; and in many of his appearances, but especially in Shelley’s 
poetry, he is a Promethean rebel. To these characteristics he adds others, also in their 
very essence Romantic: the characteristics of the wanderer, of the social outcast, of 
the cursed and »marked« of God. 
Cain-Ahasuerus also shows most clearly the transformation a typical hero undergoes 
when he is caught in the spirit of Romanticism. The Noble Outlaw was always a hero, 
and the Romantics transformed him largely by making him darker and more Gothic; 
Faust was of course a hero of the Renaissance long before he was given a Romantic 
revival; Satan was first made heroic, if not a hero, by Milton; and Prometheus was 
both heroic and a hero In Aeschylus. But Cain, the lubberly villain of medieval 
Mysteries who was too cowardly to admit his crime (»Am I my brother’s keeper?«), 
was first sentimentalized by Gessner in Germany, and then Prometheanized by 
Byron.”543 

 

Während Tod und Teufel nicht nur im allgemeinen Sprachgebrauch oft gemeinsam 

genannt werden, sondern in der christlichen Vorstellung durch die drohende Hölle 

einen gemeinsamen Wirkungskreis haben, lässt Byron den Tod als das wirken, was er 

in der Bibel tatsächlich auch war: Ein Teil der Strafe für das sündige Urpaar und seine 

Nachkommenschaft.  Damit gehören Tod und Gott viel näher zusammen als Tod und 

Teufel; es ist immerhin Gott, der Schöpfer und Herrscher, der diese Strafe über seine 

ungehorsamen Erdenbewohner verhängt hat. 

 
543 Thorslev 1962 : 107 



 

 
217 

 

Für den Romantiker ist der Umgang mit dem Tod also praktisch auch der Umgang mit 

Gott; gegen das eine zu rebellieren, bedeutet Aufstand gegen das andere. Und die 

Todessehnsucht, die in so vielen melancholischen romantischen Helden vorhanden 

ist, kann auch nicht als Kapitulation verstanden werden; eher als das sich 

Hineinstürzen in die größte Herausforderung der Welt, und das mit offenen Augen. 

In der Welt des 18. und 19. Jahrhunderts, in der der Umgang mit Autoritäten etwas 

war, wovon das eigene Überleben abhängen konnte, in einer Zeit, in der 

absolutistische Herrscher noch immer das Schicksal ihrer Untertanen auf Gedeih und 

Verderb in der Hand hielten, und wo der Tod durch viele Faktoren wie 

allgegenwärtige Kriege, Hungersnöte und von der Medizin noch nicht kontrollierte 

Erkrankungen näher war, als er dem zumindest westeuropäischen zeitgenössischen 

Rezipienten vermutlich größtenteils erscheint, bietet sich die symbolhafte 

Verarbeitung dieser Elemente geradezu an.  

Bei Byron und seinen Gefährten ist dieser Kampf, der auf soziokultureller, religiöser 

und politischer Ebene abläuft, zu etwas geworden, das Menschen tief im Mark 

bewegt und beschäftigt – die Betonung liegt dabei auf den Menschen. Es ist nicht 

mehr der Halbgott Achilles, der in seinem Zelt schmollt, oder der mächtigste Engel, 

Satan, der den Krieg gegen Gott und seine Heerscharen führt. Die Byronic Heroes 

haben diese Qualitäten und Makel, den Stolz, die Arroganz, die tiefschürfende 

Verzweiflung, für sich adaptiert und erreichbar für Sterbliche gemacht. 

Nicht für jeden, natürlich. Die Byronic Heroes und ihre Verwandten haben keinerlei 

Ambitionen, persönlichen Individualismus für jeden zu symbolisieren; es geht dabei 

immer noch um herausgehobene Einzelkämpfer, Leuchtfiguren, die so anders, so 

verführerisch, so einzigartig sind, dass sie die Position der alten Halbgötter, Dämonen 

und Engel einnehmen können. 

 

 

 

 

 



 

 
218 

 

6. Der Byronic Villain 
 

 

Im vorhergehenden Kapitel wurde besonders durch Miltons Paradise Lost die erste 

Klammer des zeitlichen Rahmens der betrachteten Literatur erweitert; ein 

notwendiger Schritt, um sich den Einflüssen der vier großen hier besprochenen 

Archetypen anzunähern. Auch wurde gezeigt, dass diese Typen, wenngleich sie einen 

(dunkel-)romantischen Ursprung haben, doch gattungs- und strömungsübergreifend 

zu finden sind.  Die Reichweite des Rahmens auf der anderen Seite der Zeitlinie, die 

die Auswirkungen auf die Zukunft bedeutet, bedeutet ein heikleres Unterfangen. 

Diese Arbeit sieht in der Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts nicht nur einen 

Schwerpunkt, sondern auch einen Funkensprung, der die Ästhetisierung des Bösen 

entzündet hat. Der Blick ins 20. und 21. Jahrhundert als schließende Klammer des 

zeitlichen Rahmens ist deswegen unerlässlich, weil im Begriff Ästhetisierung selbst 

bereits der Aspekt des andauernden Prozesses enthalten ist. Sinn und Zweck dieses 

Punktes kann und darf nicht sein, lediglich auf die Spurensuche nach anderen Byronic 

Heroes in den Jahrhunderten danach zu gehen. Auch soll hier keine geschichtliche 

Darstellung der fortschreitenden Ästhetisierung des Bösen innerhalb der Literatur 

stattfinden, die sich stur an textlichen Beispielen bis in die Gegenwart 

entlanghangelt.  

Der Versuch allein wäre mit dem 20. Jahrhundert von vornherein zum Scheitern 

verurteilt: Jedem Rezipienten wird offensichtlich erscheinen, dass die Umstände – 

schon dieser Begriff erscheint bestenfalls banal, schlimmstenfalls euphemistisch – 

des vergangenen Jahrhunderts eine paradigmenwechselnde Bedeutung haben, die 

den Diskurs über das Böse endgültig und allumfassend verändert haben. 

Nicht umsonst versieht Alt in Ästhetik des Bösen die Überschrift eines einzigen 

Kapitels mit einem Fragezeichen, die des Kapitels: „Kunst nach Auschwitz?“544. Er 

räumt zunächst ein: 

 

„In der Moderne war der Begriff des Bösen, den die christliche Metaphysik 
verbindlich fixiert hatte, Zug um Zug verlorengegangen. An seine Stelle trat die 

 
544 Alt 2011 : 483 



 

 
219 

 

Ästhetik des Bösen in den unterschiedlichen Erscheinungstypen von Wiederholung, 
Grenzverletzung und Exzeß, in den Mustern der Verkehrung, Überschreitung oder 
Spaltung. Das Böse blieb konzentriert auf die Welt der literarischen Formen, in denen 
seine Gedanken, Handlungen und Wirkungen zur Anschauung kamen. Es war damit 
als literarisches Ereignis jenseits einer genauen Begrifflichkeit kenntlich und 
identifizierbar. Die Moderne erschloß eine Vielzahl ästhetischer Spielarten des 
Bösen, deren Nebeneffekt das Verblassen seines allgemeinen – durch Religion, 
Philosophie und Rechtsethik geregelten – Sinns bildete.“545 

 

Der Holocaust bzw. die Shoah als ein Genozid von nie zuvor dagewesenem Ausmaß 

und einer beispiellosen systematischen Grausamkeit ist als reales Ereignis aber so 

tiefschürfend und einflussreich, europa-, weltweit, dass jegliche bisherige 

Voraussetzungen der Literatur und Kunst in Frage gestellt werden müssen. Man muss 

zwar nicht lange suchen, um brutale Völkermorde mit eklatant hohen Opferzahlen in 

der jüngeren Geschichte überall auf der Welt zu finden – man denke dabei an den 

blutigen Auftakt des 20. Jahrhunderts durch den Völkermord an den Herero und 

Nama durch die deutsche Kolonialmacht oder an den 1915 verübten Genozid an den 

Armeniern durch die jungtürkische Regierung des Osmanischen Reiches, bei dem 

nach variierenden Schätzungen weit über 300.000 Menschen getötet wurden.  

 

Er formuliert daher: 

 

„Die Frage, ob nach Auschwitz eine Ästhetik des Bösen möglich oder ob der Begriff 
fortan allein ethisch besetzt sei, stellt sich […] mit unverminderter Dringlichkeit. Ein 
Böses, das unausdenkbar ist, scheint sich mit der herkömmlichen Sprache der Fiktion, 
die nur das Mögliche beschreibt, nicht zum Ausdruck bringen zu lassen. Andererseits 
zeigt die Literatur seit 1945 immer wieder, daß die Aufgabe, eine fiktionale Form für 
das im Begriff <Auschwitz> bezeichnete Unvorstellbare zu finden, als 
Herausforderung fortwirkt. Hannah Arendts berühmte, vermutlich durch Camus 
inspirierte Wendung von der <Banalität> des Bösen dementiert mit der Dämonie des 
Phänomens im Prinzip auch die Möglichkeit seiner Ästhetisierung, wobei sich ihre 
Argumentation nicht allein auf ein psychologisches Moment, sondern zugleich auf 
die Unfähigkeit der Sprache bezieht, ihm angemessen gerecht zu werden. […]  
Susan Neiman hat in Übereinstimmung mit Arendts dezidiert untragischer Erzählung 
darauf hingewiesen, daß weder die Dämonisierung noch die Relativierung von 
Auschwitz dem Sonderstatus des in ihm beschlossenen Bösen gerecht werde. 
Während die Dämonisierung, die im NS-Lager eine Instrumentalisierung des Teufels 
durch Gottes Gericht sieht, letzthin konventionelle – und damit auch unangemessene 
– Bedeutungen des Bösen abruft, ist der Vergleich von Auschwitz mit anderen 

 
545 Alt 2011 : 483 



 

 
220 

 

Schreckensorten des 20. Jahrhunderts – so dem Gulag – ein Akt der unstatthaften 
Entqualifizierung eines an sich unvergleichbaren Phänomens.“546 

 

Es sind nicht nur diese, aber eben auch diese Gründe, weshalb die vorliegende Arbeit 

den Anfang und die Mitte des 20. Jahrhunderts literarisch umfahren wird. Damit 

korrespondiert die Tatsache, dass das Objekt des Interesses, auf das sich konzentriert 

werden soll, und die Ästhetisierung des Bösen, nach der die Arbeit fragt, in diesem 

Zeitraum und unter den besonderen Aspekten auch gar nicht zu finden ist. 

Das Böse des 20. Jahrhunderts ist ein völlig Anderes als das der vorhergehenden 

Jahrhunderte und das des im Fokus liegenden Themas; die vorliegenden Gewaltakte 

sind nicht nur exzessiv, sondern systematisch, kalkuliert und auf perverseste Art 

maschinell. Es liegen darin eine leidenschaftslose Kälte und Unmenschlichkeit, die 

sich eher in dem vermehrten Auftreten von Dystopien wie 1984 von George Orwell 

(erschienen 1949) bemerkbar machen und grundsätzlich atypisch für die hier 

besprochenen dunkelromantischen Archetypen sind, die sich durch ihre 

Individualität, ihre Passion und ihre sehr persönliche Besessenheit von dem Objekt 

ihrer Begierde auszeichnen. 

Damit soll nicht gesagt sein, dass die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts keinen Byronic 

Hero oder einen seiner Verwandten hervorgebracht haben kann, wohl aber, dass die 

soziokulturellen, politischen und religiösen Fragestellungen dieser Zeitphase ihre 

Antwort nicht in dem Auftreten dieser Heldentypen gefunden haben. Innerhalb des 

NS-Regimes ist eine künstlerisch positiv konnotierte Umsetzung von melancholischen 

Zauderern und ambivalenten Draufgängern nicht erwünscht. Der deutsche Byron, 

Heinrich Heine, erlebte als jüdisch geborener Künstler und Vertreter der hier 

besprochenen literarischen Strömung eine massive Negativrezeption fast hundert 

Jahre nach seinem Tod.  

Alles deutet klar darauf hin: Die Suche nach den Verwandten des Byronic Heroes im 

20. Jahrhundert kann nicht streng chronologisch und ohne Sprünge ablaufen, 

stattdessen bietet sich eine Orientierung am Genre und an den jeweiligen 

Fragestellungen an, deren Beantwortung Charaktere dieses Typus nach wie vor 

anbieten. Da das erste Auftreten dieser Archetypen in Europa in eine Zeitspanne von 

 
546 Alt 2011 : 491 ff. 



 

 
221 

 

großem politischem Wandel fällt, liegt nahe, dass auch im 20. Jahrhundert der 

Pendelschlag der gesellschaftlichen Entwicklung weg von extremer Autorität gehen 

muss, um das Potential der Byronic Heroes zu spiegeln. Vom Genre her empfiehlt sich 

ebenfalls der Blick zurück; zwei besonders deutliche Kernmerkmale fallen dem 

Rezipienten dabei ins Auge. Einerseits die starke Verbindung dieser Archetypen mit 

dem Okkulten und Überirdischen, andererseits die starke Verankerung innerhalb 

einer Figurenkonstellation mit sehr leidenschaftlichen und im trivialen Sinne 

romantischen Tendenzen. 

Im Genre der kontemporären Romance taucht jedoch zumeist ein zu zähmender 

Byronic Hero auf – der Weg in sein dunkles, doch ultimativ zur Liebe fähiges Herz 

durch eine Protagonistin, die gleichermaßen unschuldig wie willensstark ist und sich 

dadurch hervorragend als zunächst widerwilliges und dann doch entflammtes Objekt 

seiner Begierde eignet, ist oftmals der primäre Plotinhalt jener Werke.  

Daphne Claire betont in ihrem Beitrag Sweet Subversions zu Jayne Ann Krentz’ 

Dangerous Men & Adventurous Women (1992): 

„It is ever so, in romance. The ultimate outcome is the powerful, successful man’s 
recognition that his life and happiness depend on the love of a powerful and very 
special woman. The thrill is in the contest and the chase, in the complicated advance-
and-retreat by which the strong-minded heroine, while appearing to be hunted and 
ill-used, finally turns the tables on and lovingly entraps the hunter.”547 

 

Und: 

 

„Romantic heroes are arrogant autocrats and macho males, not because women are 
masochists but for the same reason that 007’s enemies possess all that unlikely 
technology. Victory over a weak and ineffectual adversary is not worth much. But 
when a woman has a big, tough, powerful male on his knees and begging her to marry 
him, that’s a trophy worth having!”548 

 

Dieser für das Romance-Genre gebändigten Variante fehlen aber die Aspekte der 

alleinstehenden Gravitas, ihre Identität als Charaktere und Vertreter ihres eigenen 

Typus ohne die Koppelung an eine Protagonistin, sondern als Protagonisten in ihrem 

eigenen Recht. 

 
547 Claire in Krentz 1992 : 67 
548 Claire in Krentz 1992 : 71 



 

 
222 

 

Die Schlussfolgerung, wo nach modernen und zeitgenössischen Vertretern der 

Typenfamilie zu suchen sei, fällt dementsprechend leicht: Es ist die Literatur der 

Phantastik, die im 20. Jahrhundert im High-Fantasy-Bereich seit The Lord of the Rings 

(1954 – 1955) aus der Feder von J. R. R. Tolkien und The Chronicles of Narnia (1950 – 

1956) von C. S. Lewis eine neue Ausdrucksform findet.  

Die an die Romantik erinnernde Hinwendung zu mittelalterlichen Elementen – in den 

beiden genannten Beispielen explizit das Setting – und das tiefe Schöpfen der 

Autoren und Autorinnen der Phantastik aus dem Pool übernatürlicher Phänomene, 

überlieferter Mythen- und Sagengestalten und Märchentropen machen dieses Genre 

und in der Schlussfolgerung alle zeitgenössischen Ableger der Fantasy zu 

prädestinierten Nachfolgern als Tummelplatz für den Byronic Hero und seine 

Verwandten. 

Wie ihre Vorgänger im 18. und 19. Jahrhundert nutzen auch die Schriftsteller des 

späteren 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts die Vielfalt der Möglichkeiten der 

Phantastik und die unbändige Freiheit, Themen und Fragestellungen in der Sicherheit 

der absichtlichen Abstrahierung, Phantastisierung und Entfremdung aufzubringen 

und zu adressieren; ein geradezu naheliegender Weg, den soeben erwähnten 

Hindernissen der Verarbeitung des realen Grauens des 20. Jahrhunderts großzügig 

aus dem Weg zu gehen. 

Neben der bereits erwähnten High Fantasy haben aber auch Schauergeschichten in 

der Phantastik ein neues Zuhause gefunden. Nachdem bereits John Polidori mit 

seinem Lord Ruthven und Bram Stoker mit seinem Dracula diskutiert wurden, ist es 

nur konsequent, wenn sich der Blick nun auf Anne Rice (1941 – 2021) richtet, deren 

Protagonisten ihrer The Vampire Chronicles für das Gruselgenre im 20. Jahrhundert 

ähnlich maßgeblich waren.  

Das erste und populärste Werk ihrer vielbändigen und komplexen Reihe ist 

zweifelsohne Interview with the Vampire (1976), das 1994 mit einer hochkarätigen 

Hollywoodbesetzung, bestehend aus Brad Pitt, Tom Cruise, Antonio Banderas und 

einer noch sehr jungen Kirsten Dunst, verfilmt wurde. Der Roman der 1941 als 

Howard Allen Frances O’Brien geborenen Anne Rice – der männliche Name ist kein 

Hinweis auf eine frühere andere Geschlechtsidentität – wurde von ihr in der Phase 



 

 
223 

 

nach dem Tod ihrer erst fünfjährigen Tochter verfasst.  In einem 2014 erschienenen 

Interview im Independent mit Adam Jacques sagte Rice: 

 

„I was a sad, broken and despairing atheist when I wrote 'Interview with the Vampire' 
[…]. I pitched myself into writing and made up a story about vampires. I didn't know 
it at the time but it was all about my daughter, the loss of her and the need to go on 
living when faith is shattered. But the lights do come back on, no matter how dark it 
seems, and I'm sensitive now, more than ever, to the beauty of the world – and more 
resigned to living with cosmic uncertainty.”549 

 
 

Für Anne Rice folgten Jahre der religiösen Sinnkrise und des Überdenkens ihrer 

eigenen theologischen Position. Zurückgerufen hat sie ihre früheren Werke aber 

nicht, trotz einer Hinwendung zum Christentum und dem vermeintlichen 

moralischen Widerspruch, als gläubige Christin über Hexen und Vampire zu 

schreiben.550 

Die Werke bleiben also von ihren Gesinnungsveränderungen unangetastet und 

dürfen auch so gelesen werden. Statt eines einzelnen bieten sich in diesem Fall gleich 

zwei Charaktere für die Betrachtung an; zum einen der Protagonist des ersten 

Werkes, Louis de Pointe du Lac, und der dazugehörige Deuteragonist (und zeitweilige 

Antagonist) Lestat de Lioncourt; letzterer rückt im Verlauf der Folgebände immer 

mehr in den Mittelpunkt von Rice’ Erzählungen, von denen in dieser Arbeit noch The 

Vampire Lestat (1985) und The Queen of the Damned (1988) aufgrund ihrer zeitlichen 

und narrativen Kohäsion zum ersten Werk in einigen Fällen miteinbezogen werden; 

der grundsätzliche Fokus verbleibt aber bei Rice’ Debüt. 

Wie der Titel des Werkes bereits verrät, ist die narrative Situation ein Interview; 

eines, das von dem Vampir Louis in den 70er Jahren einem jungen Journalisten in 

einem Hotelzimmer gegeben wird. Dieser wird nur als „the boy“551 bezeichnet und 

fertigt in der Nacht während des Interviews mit Louis’ Erlaubnis Tonbandaufnahmen 

von seinem Bericht an. 

Von Anfang an erinnert die Erzählsituation an Mary Shelleys Frankenstein und zwar 

nicht nur durch die Aufteilung, dass der personale Erzähler zwar erst bei dem Zuhörer 

 
549 Jacques Independent 2014 
550 Vgl. Rice Essay Earlier Works 2007 
551 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 3 



 

 
224 

 

liegt, Rice dann aber in die Egoperspektive von Louis bei seinen gesprochenen 

Erinnerungen wechselt und er zwischendrin immer wieder kurze Unterhaltungen mit 

seinem Interviewer führt. Auch das Macht- und Faszinationsverhältnis ähnelt der von 

Shelleys Konstellation. Der junge Reporter ist von seinem außergewöhnlichen 

Gesprächspartner ausgesprochen fasziniert, ganz so wie Robert Walton von Victor 

Frankenstein. 

 

„» […] Is your equipment ready?« 
»Yes,« said the boy. 
»Then sit down. I’m going to turn on the overhead light.« 
»But I thought vampires didn’t like light,« said the boy. »If you think the dark adds to 
the atmosphere …« But then he stopped. The vampire was watching him with his 
back to the window. The boy could make out nothing of his face now, and something 
about the still figure there distracted him. He started to say something again but he 
said nothing. And then he sighed with relief when the vampire moved towards the 
table and reached for the overhead cord. 
At once the room was flooded with a harsh yellow light. And the boy, staring up at 
the vampire, could not repress a gasp. His fingers danced backwards on the table to 
grasp the edge. 
»Dear God!« he whispered, and then he gazed, speechless, at the vampire. 
The vampire was utterly white and smooth, as if he were sculpted from bleached 
bone, and his face was seemingly inanimate as a  statue, except for two brilliant green 
eyes that looked down at the boy intently like flames in a skull. But then the vampire 
smiled almost wistfully, and the smooth white surface of his skin moved with 
infinitely flexible but minimal lines of a cartoon. »Do you see?« he asked softly. 
The boy shuddered, lifting his hand as if to shield himself from a powerful light. His 
eyes moved slowly over the finely tailored black coat he’d only glimpsed in the bar, 
the long folds of the cape, the black silk tie knotted at the throat, and the gleam of 
the white collar that was as white as the vampire’s flesh. He stared at the vampire’s 
full black hair, the waves that were combed back over the tips of the ears, the curls 
that barely touched the edge of the white collar. 
»Now, do you still want the interview?« the vampire asked.”552 

 

Louis berichtet von seiner Herkunft und beginnt seine Erzählung im ausgehenden 18. 

Jahrhundert. Er lebt zu diesem Zeitpunkt als junger, wohlhabender und 

französischstämmiger Plantagenbesitzer – und damit Sklavenhalter – in Louisiana553. 

Nach dem tragischen Tod seines jüngeren Bruders, für den Louis sich verantwortlich 

macht, verfällt er in eine schwere Melancholie, die sich zu einer regelrechten 

Todessehnsucht entwickelt: 

 

 
552 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 3 f. 
553 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 6 



 

 
225 

 

„Well, I wanted to sell the plantations. I never wanted to see the house or the oratory 
again. […] Of course, I did not escape my brother for a moment. I could think of 
nothing but his body rotting in the ground. […] Drunk or sober, I saw his body rotting 
in the coffin, and I couldn’t bear it. […] I drank all the time and was at home as little 
as possible. I lived like a man who wanted to die but had no courage to do it himself. 
I walked black streets and alleys alone; I passed out in cabarets. I back out of two 
duels more from apathy than cowardice and truly wished to be murdered. And then 
I was attacked. It might have been anyone – and my invitation was open to sailors, 
thieves, maniacs, anyone. But it was a vampire. He caught me just a few steps from 
my door one night and left me for dead, or so I thought.”554 

 

Louis überlebt die Attacke schwer verletzt, fiebernd und verwirrt, doch bringen ihn 

die medizinischen Methoden, das zur Aderlassen555, fast an den Rand des Todes. Sein 

Schicksal scheint besiegelt, bis in der darauffolgenden Nacht der Vampir ihn in seinem 

Haus besucht: 

 
„I can remember it as if it were yesterday. He came in from the courtyard, opening 
the French doors without a sound, a tall fair-skinned man with a mass of blond hair 
and a graceful, almost feline quality to his movements. And gently, he draped a shawl 
over my sister’s eyes and lowered the wick of the lamp. […] 
He stepped close to my bed and leaned down so that his face was in the lamplight, 
and I saw he was no ordinary man at all. His grey eyes burned with an incandescence, 
and the long white hands which hung by his sides were not those of a human being. 
I think I knew everything in that instant, and all that he told me was only the 
aftermath. What I mean is, the moment I saw him, saw his extraordinary aura and 
knew him to be no creature I’d ever known, I was reduced to nothing. That ego which 
could not accept the presence of an extraordinary human being in its midst was 
crushed. All my conceptions, even my guilt and wish to die, seemed utterly 
unimportant. I completely forgot myself!”556 

 

In der Konstellation mit dem fremden Vampir ist es der noch menschliche Louis, der 

in Faszination erstarrt. Sein Entscheidungsprozess, ein Vampir zu werden, wird von 

Louis nur vage beschrieben; er gesteht ein, sich von Lestat, dem fremden Vampir, 

verwandeln zu lassen, sei bei dessen Eintreten in sein Zimmer nicht unvermeidbar 

gewesen, am Ende ihres Gesprächs hätte es aber keine andere Wahl mehr 

gegeben557. 

Lestats Beweggründe, zu seinem Opfer zurückzukehren und ihm eine Möglichkeit des 

Weiterlebens zu gewähren, werden von Louis damit erklärt, dass er die Plantage 

 
554 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 11 
555 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 13 
556 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 13 f. 
557 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 14 



 

 
226 

 

Pointe du Lac in seinen Besitz bringen wollte, um selbst und mit seinem blinden, 

sterblichen Vater dort zu leben558. Um dieses Ziel zu erfüllen und sich potentiell 

problematischer Menschen zu entledigen, töten sie den Sklavenaufseher der 

Plantage, was Louis in noch größeren Selbsthass und Verzweiflung stürzt: 

 

„I’ve told you I had no fear regarding my own death, only a squeamishness about 
taking my life myself. But I had a most high regard for the life of others, and a horror 
of death most recently developed because of my brother. I had to watch the overseer 
awake with a start, try to throw off Lestat with both hands, fail, then lie there 
struggling under Lestat’s grasp, and finally go limp, drained of blood. And die. He did 
not die at once. We stood in his narrow bedroom for the better part of an hour 
watching him die. Part of my change, as I said. Lestat would never have stayed 
otherwise. […] I was almost sick from this. Weak and feverish already, I had little 
reserve; and handling the dead body with such purpose caused me nausea. Lestat 
was laughing, telling me […] once I was a vampire […] I would laugh, too. He was 
wrong about that. I never laugh at death, no matter how often and regularly I am the 
cause of it. 
[…] Of course, you must realize that all this time the vampire Lestat was 
extraordinary. He was no more human to me than a biblical angel. […] I had seen my 
becoming a vampire in two lights: The first light was simply enchantment; Lestat had 
overwhelmed me on my deathbed. But the other light was my wish for self-
destruction. My desire to be thoroughly damned. 
[…] 
»I want to die; kill me. Kill me,« I said to the vampire. »Now I am guilty of murder. I 
can’t live.«”559 

 

Lestat ist sich sicher, dass die bevorstehende Transformation Louis’ menschliches 

Gewissen vollständig verändern wird und er das Töten nicht nur akzeptieren, sondern 

schlussendlich auch wie er selbst genießen wird – ein tragischer Irrtum, wie sich bald 

herausstellt.  

Rice’ Vampire werden dadurch geschaffen, dass ein Vampir einen Menschen an den 

Rand des Todes bringt und ihm dann von seinem eigenen Blut zu trinken gibt, was 

den Prozess des Sterbens einleitet, der für die Transformation notwendig ist. 

 

„»Listen, keep your eyes wide,« Lestat whispered to me, his lips moving against my 
neck. I remember that the movement of his lips raised the hair all over my body, sent 
a shock of sensation through my body that was not unlike the pleasure of passion. 
[…] Lestat still held me, of course, and his arm was like the weight of an iron bar. I 
felt his teeth withdraw with such keenness that the two puncture wounds seemed 
enormous, lined with pain. And now he bent over my helpless head and, taking his 

 
558 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 15 
559 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 16 ff. 



 

 
227 

 

right hand off me, bit his own wrist. […] I think I knew what he meant to do even 
before he did it, and I was waiting in my helplessness as if I’d been waiting for years. 
He pressed his bleeding wrist to my mouth, said firmly, a little impatient, »Louis, 
drink.« And I did. […] 
I saw as a vampire. […] He [Lestat] seemed white to me before, starkly white, so that 
in the night he was almost luminous; and now I saw him filled with his own life and 
own blood: he was radiant, not luminous. And then I saw that not only Lestat had 
changed, but all things had changed.”560 

 

Der Moment des Bisses, der zu der Verwandlung führt, erschafft eine ungeahnte 

Intimität zwischen beiden Charakteren. Bereits bei der Analyse vom Bram Stokers 

Dracula wurde die naheliegende allegorische Verknüpfung des penetrativen Aktes 

eines Bisses mit einem Geschlechtsakt genannt, besonders in der Kombination mit 

einer zumindest in Teilen nicht vollkommenen Einvernehmlichkeit. Während bei 

Dracula sich die Aspekte von Horror und Anziehung noch beinahe die Waage halten 

– seine übernatürliche Macht steht mehr im Vordergrund als sein Sex Appeal – kippt 

dieses Gleichgewicht bei Lestat in einen eindeutig erotisierten Kontext, ohne jedoch 

gänzlich die übergriffige Natur des Aktes zu verlieren. Louis hat sich soweit zu diesem 

Schritt entschieden, wie es jemandem möglich ist, der andernfalls mit großer 

Wahrscheinlichkeit sterben würde. Hinzu kommt, dass Louis sich über die 

Konsequenzen dieser Entscheidung mit all ihren Schrecken nicht vollständig bewusst 

ist, und Lestat ihm auch keine Möglichkeit einer informierten Entscheidung lässt. 

So schockiert es Louis zutiefst, als Lestat ihm offenbart, sie müssten in einem Sarg – 

in Lestats Sarg – nächtigen. Dabei stellt Louis nach seiner Transformation aber auch 

fest, dass die Klaustrophobie, die er als Mensch gefühlt hat, im Grunde verschwunden 

ist, er sich aber an das Gefühl von Unwohlsein noch immer erinnert561. Rice nutzt 

diesen Moment, um erneut die Intimität der beiden Charaktere zu unterstreichen: 

 

„»Now, I am getting into the coffin,« he finally said to me in the most disdainful voice, 
»and you will get in on top of me if you know what’s good for you.« And I did. I lay 
face-down on him, utterly confused by my absence of dread and filled with a distaste 
for being so close to him, handsome and intriguing as he was.”562 

 

 
560 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 19 ff. 
561 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 24 f.  
562 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 25 



 

 
228 

 

Das Paradox der Worte wird hier schnell offensichtlich: Louis ist verwirrt über das 

Fehlen der Angst, spürt aber einen Widerwillen, Lestat physisch nahe zu sein. In der 

deutschen Übersetzung des Werkes wurde die Formulierung gewählt: „[…] nur von 

Widerwillen erfüllt, ihm so nahe zu sein, wie schön und verlockend er auch sein 

mochte“563, doch lässt die Formulierung im Englischen mehr Spielraum für 

Interpretation zu. Es fehlt eine beziehungsdefinierende Konjunktion; es steht dort 

nicht „no matter how handsome and intriguing he was“. Stattdessen wird da ein 

kausaler Zusammenhang zumindest angedeutet: Louis fühlt sich unwohl, weil Lestat 

attraktiv und anziehend ist. 

In diesen Zeilen eine homoerotische Konstellation und die beiden Vampire als homo- 

bzw. bisexuell zu lesen, liegt da nicht sehr fern. Am 14. Oktober 1990 – vierzehn Jahre 

nach der Veröffentlichung des Romans, aber noch vor der populären Verfilmung – 

schreibt The New York Times Magazine (hier zitiert in einer digitalisierten und 

unveränderten Version des damals als Print erschienenen Artikels von Susan Ferraro): 

 

„From the beginning, Rice has been a paradox. Published by the prestigious Knopf, 
she is also what the critics call a cult writer. Gay readers see in the vampires’ lonely, 
secretive search for others of their kind a metaphor for the homosexual experience. 
Feminists praise her strong sense of family. Experts on Christian liturgy admire Rice’s 
knowledge of theology, particularly her use of the eucharist as an image.”564 

 

Über dreißig Jahre später mutet dieses Zitat merkwürdig distanziert an; sowohl die 

queere als auch die feministische Leserschaft werden damit auf wenigen Zeilen als 

das Andere, das Fremde charakterisiert; nicht unbedingt negativ konnotiert, aber mit 

einem klaren Bewusstsein im Schreibkontext des Artikels der noch immer 

existierenden Andersartigkeit.  

Am 02. August 2010 veröffentlichte der Radiosender NPR online ein verschriftlichtes 

Interview (geführt von Michele Norris) über Rice’ wechselhaftes Verhältnis zum 

Christentum und den von religiösen Instituten öffentlich unterstützten Positionen. 

Da heißt es: 

„On July 28, bestselling author Anne Rice officially left the Roman Catholic Church.  

 
563 Rice Interview Vampir Deutsche Übersetzung 1989 (1976) : 28 
564 Ferraro New York Times 1990 



 

 
229 

 

The writer has had a fairly tumultuous religious history. Although she was raised 
Catholic, Rice rejected the church for the first time when she was 18. 
But in 1998, Rice -- who's famous mostly for writing steamy, gothic, decidedly un-
Christian novels such as Interview with the Vampire -- had a religious awakening. She 
converted to Catholicism and began to write exclusively Christian-themed novels, like 
Christ the Lord: Out of Egypt.  
In July, Rice decided she had had enough. She announced her decision on her 
Facebook page […]. 
[…] Rice says the final straw was when she realized the lengths that the church would 
go to prevent same-sex marriage.  

»I didn't anticipate at the beginning that the U.S. bishops were going to come out 

against same-sex marriage,« she says. »That they were actually going to donate 
money to defeat the civil rights of homosexuals in the secular society. […] When that 
broke in the news, I felt an intense pressure. And I am a person who grew up with 
the saying that all that is needed for evil to prevail is for good people to do nothing, 
and I believe that statement.« 
Though the author's son Christopher is a gay rights activist -- as well as a bestselling 
author in his own right -- Rice says that his sexuality was not instrumental to her 
decision to forgo Catholicism.  

»From the beginning, I've had gay fans, and gay readers who felt that my works 

involved a sustained gay allegory,« she says. »I didn't set out to do that, but that was 
what they perceived. So even when Christopher was a little baby, I had gay readers 
and gay friends and knew gay people, and lived in the Castro district of San Francisco, 
which was a gay neighborhood. And so my experience with gay people long preceded 
Christopher coming out of the closet and becoming a gay novelist.«”565 

 

Diese Lesart ist nicht ohne Komplikationen. Louis und Lestat sind, wie bereits 

angedeutet und im Folgenden noch weiter gezeigt werden wird, genau wie alle 

anderen zukünftig auftretenden Rice-Vampire nicht unproblematisch; eine 

Gleichsetzung von Vampiren, also blutsaugenden, tödlichen, sexualisierten, 

übergriffigen Tätern mit der Homosexuellen-Community wäre nicht nur plakativ und 

banal, sondern schlüge in die gleiche diskriminierende Kerbe, die durch als Phobie 

getarnte Homosexuellenfeindlichkeit gesellschaftsübergreifend zur Stigmatisierung 

von LGBTQIA+-Personen beigetragen hat.  

Da der Anspruch dieser Arbeit ist, eine solche Thematik weder simplifiziert noch 

generalisiert darzustellen, viele der Quellen der 1970er, 80er und 90er Jahre aber aus 

einer heteronormativen Perspektive des Journalismus verfasst wurden, erfordert der 

Umgang eine größere Subtilität und eine Rückbesinnung auf den Primärtext selbst.  

 
565 Norris NPR 2010 



 

 
230 

 

Dessen Kern dreht sich im Folgenden um die von Anne Rice sehr genau 

herausgearbeiteten Unterschiede zwischen Lestat und Louis. Louis’ Verwandlung 

macht ihre Beziehung nicht einfacher, da er große Probleme mit dem Aspekt des 

Tötens hat, der nun zu seinem Überleben gehört. 

 

„I would get used to killing, he said; it would be nothing. […] I would become 
accustomed to things all too quickly. […] I understood now the difference between 
us. For me the experience of killing had been cataclysmic. So had that of sucking 
Lestat’s wrist. These experiences so overwhelmed and so changed my view of 
everything around me […] that I could not imagine another vampire taking them for 
granted. I was altered, permanently; I knew it. And what I felt, most profoundly, for 
everything, even the sound of the playing cards laid down one by one upon the 
shining rows of the solitaire, was respect. Lestat felt the opposite. Or he felt nothing. 
He was the sow’s ear out of which nothing fine could be made. As boring as a mortal, 
as trivial and unhappy as a mortal, he chattered over the game, belittling my 
experience, utterly locked against the possibility of any experience of his own. By 
morning, I had realized that I was his complete superior and I had been sadly cheated 
in having him for a teacher. […] I felt cold towards him. I had no contempt in 
superiority. Only a hunger for new experience, for that which was beautiful and as 
devastating as my kill.”566 

 

Louis zeigt hier eine besonders spannende Fusion aus altbekannten Aspekten der 

besprochenen Archetypen: Sein Ursprung und Kern liegen im Man of Feeling; er ist 

seelisch fragiler, zerbrechlicher, leidet unter der Ungerechtigkeit des Todes seines 

Bruders und der Nichtigkeit des Seins. In Louis manifestiert sich der Weltschmerz par 

excellence. In der Kombination mit einem byronisch anmutenden Stolz und dem von 

ihm als Respekt bezeichneten individuellen ehrenhaften Moralkodex sind auch 

Elemente des Byronic Hero und des Noble Outlaw zu finden.  

Ihm gegenüber steht Lestat, im Zentrum seines Wesens ein Gothic Villain, dessen 

Vernetzung innerhalb der Figurenkonstellation aber eher byronisch ist, was 

besonders im weiteren Verlauf der Erzählung zum Tragen kommt. 

Die Kluft zwischen ihm und Louis, der sich über einen großen Zeitraum hinweg 

weigert, Menschenblut zu konsumieren und stattdessen Tierblut567 trinkt, vergrößert 

sich stärker, je mehr Louis Lestats Sadismus und seine spielerische Grausamkeit 

kennenlernt. So urteilt Louis über seinen Schöpfer: 

 
566 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 31 
567 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 42 



 

 
231 

 

 

„Being a vampire for him meant revenge. Revenge against life itself. Every time he 
took a life it was revenge. […] The nuances of vampire existence weren’t even 
available to him because he was focused with a maniacal vengeance upon the mortal 
life he’d left. […] Consumed with envy, nothing pleased him unless he could take it 
from others; and once having it, he grew cold and dissatisfied, not loving the thing 
for itself; and so he went after something else.”568 

 

In seinem Urteil ist Louis’ Moral aber nicht völlig konsequent: 

 

„That Lestat hunted for mortals every night, I knew. But had he been savage and ugly 

to my family, my guests, and my slaves, I couldn’t have endured it. He was not.”569 

 

Louis, der philosophische, melancholische Louis, sieht einen sehr klaren Unterschied 

zwischen den Menschen, die mit ihm assoziiert werden und ihm nahestehen, und 

somit unter seinem Schutz, und allen anderen, die außerhalb dieses Rahmens fallen. 

Seine Zwiespältigkeit wird auch deutlich, als er versucht, seine Entscheidungsfindung, 

kein Menschenblut zu konsumieren, zu erklären. 

 

„»But why … you’ve said Lestat shouldn’t have made you start with people. Did you 
mean … do you mean for you it was an aesthetic choice, not a moral one?« 
»Had you asked me then, I would have told you it was aesthetic, that I wished to 
understand death in stages. That the death of an animal yielded such pleasure and 
experience to me that I had only begun to understand it, and wished to save the 
experience of human death for my mature understanding. But it was moral. Because 
all aesthetic decisions are moral, really. […]  
The conflict lies between the morals of the artist and the morals of society, not 
between aesthetics and morality. […] I believed I killed animals for aesthetic reasons 
only, and I hedged against the great moral question of whether or not by my very 
nature I was damned.  
Because, you see, though Lestat had never said anything about devils or hell to me, I 
believed I was damned when I went over to him, just as Judas must have believed it 
when he put the noose around his neck. […]«”570 

 

Ästhetik und Moral werden von Louis als zwei Triebfedern seiner Entscheidung 

dargestellt, vom Menschenblut abstinent zu leben; erst in der Retrospektive gibt er 

zu, dass seine Entscheidung viel mehr eine moralische als eine schlicht ästhetische 

 
568 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 45 
569 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 36 
570 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 71 



 

 
232 

 

war. Lestats Konzept ist ein völlig anderes; er hat ein hedonistisches Verständnis 

seiner Person und der Berechtigung, über das Leben anderer zu verfügen, die er 

durch seinen übernatürlichen Zustand erhält.  

Ihre Beziehung spitzt sich zu, als Louis immer mehr in Verzweiflung verfällt, 

überwältigt von dem Gefühl, seine Menschlichkeit durch die Transformation zum 

Vampir vollkommen verloren zu haben, sodass er sich entscheidet, das Trinken ganz 

aufzugeben: 

 
„I went down the street […] and walked for blocks. […] Am I damned? Am I from the 
devil? Is my very nature that of a devil? I was asking myself over and over. […] And 
all the while, as the death wish caused me to neglect my thirst, my thirst grew hotter; 
my veins were veritable threads of pain in my flesh; my temples throbbed; and finally 
I could stand it no longer. Torn apart by the wish to take no action – to starve, to 
wither in thought on the one hand; and driven to kill on the other – I stood in an 
empty, desolate street and heard the sound of a child crying. 
She was within. I drew close to the walls, trying in my habitual detachment only to 
understand the nature of her cry. She was weary and aching and utterly alone. She 
had been crying for so long now, that soon she would stop from sheer exhaustion. 
[…] There she sat in the dark room beside a dead woman, a woman who’d been dead 
for some days. […] the mother lay half clothed, her body already in decay, and no one 
else was there but the child. It was moments before she saw me, but when she did 
she began to tell me that I must do something to help her mother. She was only five 
at most, and very thin, and fer face was stained with dirt and tears. She begged me 
to help.”571 

 

Louis fühlt sich emotional und durch seine vampirischen Instinkte zu dem Mädchen 

hingezogen. Er trifft, halb im Rausch, halb in seinen wirren, philosophischen 

Gedanken versunken, eine folgenschwere Entscheidung: 

 

„You must understand that by now I was burning with physical need to drink. I could 
not have made it through another day without feeding. […] But the question pounded 
in me: Am I damned? If so, why do I feel such pity for her, for her gaunt face? Why 
do I wish to touch her tiny, soft arms, hold her now on my knee as I am doing, feel 
her head to my chest as I gently touch the satin hair? […] If I am damned I must want 
to kill her, I must want to make her nothing but food for a cursed existence, because 
being damned, I must hate her. […] 
[…] I saw Lestat in my mind and hated him, and I felt, yes, damned and this s hell, and 
in that instant I had bent down and driven hard into her soft, small neck and, hearing 
her tiny cry, whispered even as I felt the hot blood on my lips, »It’s only for a moment 
and there’ll be no more pain.« But she was locked to me, and I was soon incapable 
of saying anything. For four years I had not savored a human; for four years I hadn’t 
really known; and now I heard her heart in a terrible rhythm, and such heart – not 

 
571 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 72 f. 



 

 
233 

 

the heart of a man or an animal, but the rapid, tenacious heart of a child, beating 
harder and harder, refusing to die, beating like a tiny fist on a door, crying, »I will not 
die, I will not die, I cannot die, I cannot die …«”572 

 

Während das Töten und Konsumieren menschlichen Blutes im Zusammenhang mit 

Lestats Taten durch Louis’ Betrachterperspektive bisher kaltblütig, bisweilen brutal 

oder sehr hinterhältig, in jedem Fall aber mit einer emotionalen Distanz beschrieben 

wurde, sind Louis’ eigene Empfindungen komplexer. Der zum Töten notwendige 

Schritt, der des Objektifizierens des Opfers, misslingt Louis bei dem Mädchen. Aber 

obwohl Louis Güte und Sorge noch empfindet, ist es ausgerechnet ein so 

unschuldiges Opfer, das er wählt.  

Seine Wahl folgt Ästhetik und Emotion, nicht Moral; er wird nicht zu einem 

nächtlichen Rächer, der sich nur von schlechten Menschen ernährt und Sünder 

bestraft, kein Vigilante im dunklen Gewand, nein, er bleibt eine Kombination des Man 

of Feeling und des Byronic Hero, korrumpiert vom Gothic Villain.  

Die Szene wird umso haarsträubender, als Lestat ihn dabei entdeckt und ihn für seine 

Wahl auf grausame Weise verspottet, ja sogar höhnisch mit der Leiche der Mutter 

des Kindes zu tanzen beginnt573. 

Lestat ist ein Sadist, der mit seinen Opfern spielt; das Leid vor ihrem Tod hat für ihn 

dabei keine tiefere Bedeutung. Seine Beziehung zu Sitten und Moral hat etwas 

Nihilistisches, komplett gegensätzlich zum hadernden Louis. 

Als Louis nach dem Vorfall mit dem Kind das Gespräch mit ihm sucht, um ihn über 

den Entschluss zu unterrichten, dass er gehen und alleine mehr über seine Natur als 

Vampir herausfinden wird, befindet sich Lestat in der Gesellschaft zweier 

Prostituierter, die er unter dem Schleier der Verführung beide ohne das Wissen der 

jeweils anderen attackiert und zu töten beginnt. 574 Er hört Louis zwar zu, widmet 

seine Aufmerksamkeit aber dem perfiden und grausamen Spiel mit seinen Opfern; so 

legt er die noch um ihr Leben kämpfende und die geschwächte, doch bei vollem 

Bewusstsein befindliche zweite Dame in seinen Sarg: 

 

 
572 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 73 f. 
573 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 74 
574 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 78 ff. 



 

 
234 

 

„»What are you doing?« I asked him coming to the door sill. The girl was looking 
around like a terrified child. »No …« she was moaning. And then, as he closed the lid, 
she screamed. She continued to scream within the coffin. 
»Why do you do this, Lestat?« I asked. 
»I like to do it,« he said. »I enjoy it.« He looked at me. »I don’t say you have to enjoy 
it. Take your aesthete’s tastes to purer things. Kill them swiftly if you will, but do it! 
Learn that you’re a killer! Ah!« He threw his hands up in disgust. The girl had stopped 
screaming. Now he drew a little curved-legged chair beside the coffin and, crossing 
his les, he looked at the coffin lid. […] It opened and the girl sat up astonished, wild-
eyed, her lips blue and trembling. »Lie down, love,« he said to her, and pushed her 
back; and she lay, near hysterical, staring up at him. »You’re dead, love,« he said to 
her; and she screamed and turned desperately in the coffin like a fish, as if her body 
could escape through the sides, through the bottom.”575 

 

All die grauenhafte Scharade ist jedoch nur der Auftakt für den cleveren Schachzug, 

den Lestat wirklich geplant hat.  

„He led me quickly through the streets, turning every time I hesitated, his hand out 
for mine, a smile on his lips, his presence as marvellous to me as the night he’d come 
in my mortal life and told me we would be vampires. »Evil is a point of view,« he 
whispered now. »We are immortal. And what we have before us are the rich feasts 
that conscience cannot appreciate and mortal men cannot know without regret. God 
kills, and so shall we; indiscriminately He takes the richest and the poorest, and so 
shall we; for no creature under God are as we are, none so like him as ourselves, dark 
angels not confined to the stinking limits of hell but wandering His earth and all its 
kingdoms. I want a child tonight. I am like a mother … I want a child!«“576 

 

Die Bedeutung der Worte wird Louis alsbald schmerzlich klar: Lestat holt das Kind, 

das Louis in der Nacht zuvor gebissen und dabei nicht getötet hat, und bringt Louis 

dazu, die Tat zu wiederholen577, doch bevor Louis es vollständig töten kann, gibt 

Lestat ihr von seinem Blut zu trinken und verwandelt es in einen Vampir. Mit der 

Erschaffung des Vampirmädchens erzeugt Lestat den ultimativen Grund für Louis, bei 

ihm und dem Mädchen, ihrer Tochter578, wie Lestat sie nun nennt, zu bleiben. 

Die dabei entstehende Familiensituation schlichtweg als Allegorie für eine 

homosexuell konnotierte Partnerschaft zu interpretieren, trifft nicht den Kern der 

Bedeutsamkeit der Begebenheiten. Auch die Symbolkraft des Mädchens, das von 

diesem Zeitpunkt an niemals älter werden wird, aus der Feder einer Autorin, deren 

Tochter im gleichen Alter verstorben ist und somit auch niemals erwachsen werden 

 
575 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 83 
576 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 87 f. 
577 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 89 f. 
578 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 92 



 

 
235 

 

kann, ist offensichtlich. Der Punkt, auf den aber besonders hingewiesen werden 

sollte, ist die Selbstverständlichkeit, mit der Lestat auch hier Gott spielt und das 

Mädchen, Claudia, in die Rolle einfügt, die er für sie vorgesehen hat. 

Sie erfüllt für ihn eine Funktion – die, Louis über sein Pflichtgefühl und seine 

Zuneigung zum Bleiben zu bewegen. Ihr persönliches Schicksal und das 

unausweichliche Leid, das auf sie wartet, sobald sie geistig reift, körperlich aber 

niemals den Körper eines Kindes hinter sich lassen kann, ist für Lestat dabei nicht 

weiter von Belang; der Wunsch, den Zustand der Partnerschaftlichkeit mit Louis zu 

bewahren geht einher mit seinem starken Anspruch auf Macht und Kontrolle, und so 

zwingt er beide anderen Charaktere in diese absurd anmutende Familienbeziehung. 

Mehr noch als seine Fähigkeit zu töten, gibt ihm die Kraft, Vampire zu erschaffen, die 

Befriedigung, sich als einen allmächtigen Schöpfer zu sehen. 

Louis berichtet, anfangs sei Claudia ein echtes Druckmittel Lestats ihm gegenüber 

gewesen, doch obwohl dieser Louis damit drohte, ihr weh tun zu können, „he did not 

threaten her at all but was loving to her, proud of her beauty, anxious to teach her 

that we must kill to live and that we ourselves could never die”579. Das Mädchen, das 

von beiden gelehrt wird – von Louis in Geschichte und Philosophie, von Lestat in der 

Kunst des Tötens und Spielens mit den menschlichen Opfern – wird zu einem 

seltsamen Bindeglied zwischen beiden, und gerade ihre Beziehung mit Louis, in 

dessen Sarg sie mit ihm schläft, nimmt eine Vielzahl von irritierenden Facetten an. 

Louis bezeichnet sie beide in einem Atemzug als „Father and Daughter. Lover and 

Lover.“580, wobei er nicht spezifiziert, was die Veränderung der Beziehung in eine 

partnerschaftliche Ebene für ihn ausmacht; es ist eher die Veränderung Claudias, die 

das bestimmt, als sie geistig reift und mental erwachsen wird, ohne jedoch ihre 

Gestalt verändern zu können: 

„[…] I strained to know how she moved towards womanhood. She came to talk more, 
though she was never other than a reflective person and could listen to me patiently 
by the hour without interruption. Yet more and more her doll-like face seemed to 
possess two totally aware adult eyes, and innocence seemed lost somewhere with 
neglected toys and the loss of a certain patience. There was something dreadfully 
sensual about her lounging on the settee in a tiny nightgown of lace and stitched 
pearls; she became and eerie and powerful seductress, her voice as clear and weet 

 
579 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 96 
580 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 100 



 

 
236 

 

as ever, though it had a resonance which was womanish, a sharpness that sometimes 
proved shocking.”581 
 

Claudias inneres Erwachsenwerden sorgt zunehmend für Spannungen in der von 

Lestat erzwungene Familienbeziehung, die ihren Höhepunkt erreichen, als Claudia zu 

erfahren verlangt, wie sie zu dem gemacht wurde, was sie ist582, eine Frage, die Lestat 

mit Kälte und Wut beantwortet: 

 
„»Did you do it to me? And how?« she asked, her eyes narrowing. »How did you do 
it?« 
»And why should I tell you? It’s my power.« 
»Why yours alone?« she asked, her voice icy, her eyes heartless. »How was it done?« 
she demanded suddenly in rage. 
It was electric. He rose from the couch, and I was on my feet immediately, facing him. 
»Stop her!« he said to me. He wrung his hands. »Do something about her! I can’t 
endure her!« And then he started for the door, but turned and, coming back, drew 
very close so that he towered over Claudia, putting her in a deep shadow. She glared 
up at him fearlessly, her eyes moving back and forth over his face with total 
detachment. »I can undo what I did. Both to you and to him,« he said, his finger 
pointing at me across the room. »Be glad I made you what you are,« he sneered. »Or 
I’ll break you in a thousand pieces!«”583 

 

Für Claudia stellt sich die Frage, wie schon für Louis lange Zeit zuvor, ob es noch 

andere ihrer Art gibt und wenn ja, wo. Das Geheimnis der vampirischen Natur zu 

entschlüsseln, wird für sie zu einem drängenden Thema, während Lestat spürt, wie 

ihm die Kontrolle über seine geschaffene Situation immer mehr entgleitet. Claudia, 

längst eine reife Frau, distanziert sich emotional final von Lestat: 

 

„»He [Lestat, Anm. d. Verf.] made me then … to be your [Louis’, Anm. d. Verf.] 
companion. No chains would have held you in your loneliness, and he could give you 
nothing. He gives me nothing … I used to think him charming. I liked the way he 
walked, the way he tapped the flagstones with his walking stick and flung me in his 
arms. And the abandon with which he killed, which was as I felt. But I no longer find 
him charming. And you never have. And we’ve been his puppets, you and I; you 
remaining to take care of him, and I your saving companion. Now it’s time to end it, 
Louis. Now it’s time to leave him.« 
[…] 
»He will not let us go.« 
And she, still smiling, said, »Oh … really?«”584 

 
581 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 100 f. 
582 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 107 f. 
583 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 108 
584 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 116 f. 



 

 
237 

 

 

Louis, der durch seine sensible Charakterisierung zu deutlich mehr Passivität 

verurteilt ist, entwickelt durch Claudia erneut den Wunsch, Lestat zurückzulassen und 

ihren Weg jenseits seiner Kontrolle und der Unwissenheit, in der er sie belässt, zu 

suchen. Ihre Vorgehensweise unterscheidet sich dabei massiv; der sanftere Louis 

plant, Lestat mit Geld zufriedenzustellen und sich ihm dann auf einer vermeintlichen 

Reise zu entziehen, Claudia hingegen geht mit der kompromisslosen Kälte eines 

Vampirs vor und entscheidet, Lestat zu töten.  

Dass der Versuch missglückt und Lestat überlebt hat, erfährt der Leser erst sehr viel 

später. Es ist diese Tat, die jedoch schlussendlich zu Claudias eigenem Tod führt – 

dann, als sie in Paris endlich andere ihrer Art treffen, was zwischen die komplexe 

Beziehung jedoch unter neue Spannungen setzt. Die dort ansässigen Vampire haben 

sich in einer Gruppe, dem Théatre des Vampires, organisiert und veranstalten auf 

Einladung betretbare Vorstellungen, in denen das unwissende Publikum Zeuge des 

kunstvollen Tötens eines unfreiwilligen Opfers wird585. Anführer dieser Gruppe ist der 

Vampir Armand586, zu dem Louis sehr schnell eine intensive Verbindung aufbaut.  

Im Gegensatz zu Lestat ist Armand bereit, Louis’ Suche nach Wissen zu unterstützen 

und gibt sich kommunikativ offen, muss ihm jedoch die gleiche bittere Botschaft 

geben:  

 
„[…] I pointed to the medieval picture. 
»That is a picture,« he said. 
»Nothing more?« 
»Nothing more.« 
»Then Satan … some satanic power doesn’t give you your power here, either as 
leader or as a vampire?« 
»No,« he said calmly, so calmly it was impossible for me to know what he thought of 
my questions, if he thought of them at all in the manner which I knew to be thinking. 
»And the other vampires?« 
»No,« he said. 
»Then we are not  …« I sat forward, »… the children of Satan?« 
»How could we be the children of Satan?« he asked. »Do you believe that Satan made 
this world around you?« 
»No, I believe that God made it, if anyone made it. But He also must have made Satan, 
and I want to know if we are his children!« 

 
585 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 213 ff. 
586 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 231 ff. 



 

 
238 

 

»Exactly, and consequently if you believe go made Satan, you must realize that all 
Satan’s power comes from God, and that Satan is simply God’s child, and that we are 
God’s children also. There are no children of Satan, really.« 
[…] 
»I understand,« he nodded. »I saw you in the theatre, your suffering, your sympathy 
with that girl. I saw your sympathy for Denis [ein Junge, der von Armand als 
dauerhafte Blutquelle gehalten wird, Anm. der Verf.] when I offered him to you; you 
die when you kill, as if you fell that you deserve to die, and you stint on nothing. But 
why, with this passion and this sense of justice, do you wish to call yourself the child 
of Satan!«”587 

 

Die Frage nach der Herkunft der Vampire, die Armand selbst mit seinen 

Jahrhunderten an Lebenszeit nicht wirklich beantworten kann, führt Louis und ihn zu 

einem Gespräch über das Böse. Louis setzt, besonders für sich persönlich, einen 

starren moralischen Kodex an, der ihn „evil as any vampire who ever lived“588 sein 

lässt, da er trotz seines Mitgefühls nicht auf das Konsumieren von Blut und das damit 

zusammenhängende Töten verzichtet. Armand hingegen sieht ein Spektrum des 

Bösen, Graustufen auf dem Weg zum tiefen Schwarz: 

 

„»But you’re not being fair,« he said with the first glimmer of expression in his voice. 
»Surely you attribute great degrees and variation to goodness. There is the goodness 
of the child which is innocence, and then there is the goodness of the monk who has 
given up everything to others and lives a life of self-deprivation and service. The 
goodness of saints, the goodness of good housewives. Are they all the same?« 
»No. But equally and infinitely different from evil.« I answered. 
[…] 
»And how is this evil achieved?« he asked. »How does one fall from grace and 
become in one instant as evil as the mob tribunal of the Revolution or the most cruel 
of the Roman emperors? Does one merely have to miss Mass on Sunday, or bite 
down on the Communion Host? Or steal a loaf of bread … or sleep with a neighbor’s 
wife?« 
»No …« I shook my head. »No.« 
»But if evil is without gradation, and it does exist, this state of evil, then only one sin 
is needed. Isn’t that what you’re saying? That God exists and …« 
»I don’t know if God exists,« I said. »And for all I do know … He doesn’t exist.« 
»Then no sin matters,« he said. »No sin achieves evil.« 
»That’s not true. Because if God doesn’t exist we are the creatures of highest 
consciousness in the universe. We alone understand the passage of time and the 
value of every minute of human life. And what constitutes evil, real evil, is the taking 
of a single human life. Whether a man would have died tomorrow or the day after or 
eventually … it doesn’t matter. Because if God does not exist, this life … every second 
of it … is all we have.«”589 

 
587 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 232 f. 
588 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 233 
589 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 233 ff. 



 

 
239 

 

 

Für die Mitglieder des Theaters gibt es nur ein einziges echtes Verbrechen: Das Töten 

eines Vampirs590. 

Claudia fühlt sich dementsprechend von ihren neuen Bekanntschaften und Louis’ 

wachsender Beziehung zu Armand zunehmend bedroht. Als sie spürt, dass Louis sich 

emotional von ihr abwendet, drängt sie ihn dazu, eine Puppenmacherin namens 

Madeleine in einen Vampir zu verwandeln. Madeleine, deren kleine Tochter 

verstorben ist, fühlt sich Claudia verbunden, die durch ihren permanenten optischen 

Zustand als Kind dauerhaft auf die Partnerschaft mit einem auch physisch erwachsen 

erscheinenden Vampir zum Überleben angewiesen ist, und will die Transformation in 

höchstem Maße; dennoch zögert Louis: 

 
„»[…]I won’t leave you. I’ve sworn to you, don’t you see?  I cannot give you that 
woman.« 
»But I’m fighting for my life! Give her to me so she can care for me, complete the 
guise I must have to live! And he can have you then! I am fighting for my life!« 
I all but shoved her off. […] »It’s you who will not share me with him, it’s you who 
want every drop of that love. If not from me, from her. He overpowers you, he 
disregards you, and it’s you who wish him dead the way you killed Lestat. Well, you 
won’t make me a party to this death, I tell you, not this death! I will not make her 
one of us, I will not damn the legions of mortals who’ll die at her hands if I do! Your 
power over me is broken! I will not!«”591 

 

Ein weiteres Mal spielt zumindest teilweise Louis’ noch vorhandenes Gewissen eine 

Rolle, indem er sich über den Effekt Gedanken macht, den die Erschaffung eines 

neuen Vampirs auf die menschliche Bevölkerung haben würde. Er sieht die 

Verbindung zwischen Madeleines potentiellen Taten und ihm, und will sich Claudias 

Wunsch verweigern – ohne Erfolg. Claudia und Madeleine drängen ihn, bis er 

zustimmt und nachgibt, und Madeleine in einen Vampir verwandelt. 

Dass Claudia ihn dazu gebracht hat, sorgt für einen Bruch in ihrer Beziehung und eine 

Veränderung in Louis selbst: 

 

„I smiled. I nodded. »Bear me no ill will,« I said. »We are even.« 
At that she moved her head to one side and studied me carefully, then seemed to 
smile despite herself and to nod in assent. 

 
590 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 245 
591 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 262 f. 



 

 
240 

 

»For you see,« I said to her in that same calm voice, »what died tonight in this room 
was not that woman. It will take her many nights to die, perhaps years. What has 
died in this room tonight is the last vestige in me of what was human.« 
A shadow fell over her face; clear, as if the composure were rent like a veil. And her 
lips parted, but only with a short intake of breath. The she said, »Well, then you are 
right. Indeed. We are even.«”592 

 

Zu diesem Zeitpunkt offenbart sich dem Rezipienten die ganze Tragik von Louis: Für 

ihn ist nicht nur seine Existenz als Vampir, sondern die Tatsache, dass er den als Fluch 

empfundenen Zustand einem anderen Menschen weitergegeben hat, Ausdruck des 

Verlustes seiner Menschlichkeit. 

Die vollständige Katastrophe nimmt ihren Lauf, als Lestat, der die Attacke überlebt 

hat, in Paris auftaucht und Claudia des versuchten Mordes beschuldigt. Er versucht 

dabei, Louis als Mittäter von der Schuld auszunehmen, scheitert daran aber und wird 

von den anderen Vampiren zur Strafe in einem Sarg eingemauert593. Armand kommt 

in der darauffolgenden Nacht, um ihn zu befreien, doch für Claudia und ihre neue 

Gefährtin Madeleine kommt jede Hilfe zu spät: Die anderen Vampire haben sie dem 

Sonnenlicht ausgesetzt und so hingerichtet594. 

Es ist der sanfte Louis, der als Rache schlussendlich den gesamten Vampirzirkel von 

Paris mit einem großen Brand vernichtet595 und danach, resigniert, mit Armand seine 

Reisen fortsetzt. Sie verbringen die darauffolgenden Jahrzehnte miteinander, doch 

Louis erholt sich nie wieder von Claudias Verlust. Als sie nach New Orleans 

zurückkehren und Armand Louis verrät, dass Lestat das Feuer von Paris überlebt hat, 

sucht er diesen auf und findet ihn in einem erbärmlichen Zustand. 

 

„My eyes widened as I studied this stooped and shivering vampire whose rich blond 
hair hung down in loose waves covering his face. […] I felt a shock of recognition at 
those eyes, even at the expression beneath the shadow of his yellow hair. […] The 
swarming of the insects on the rotted animals scratched my senses so that I recoiled 
despite myself, despite Lestat’s desperate pleas for me to come to him. […] But Lestat 
had his dry hands on mine now, drawing me towards him and towards the warmth, 
and I could see the tears welling in his eyes; and only when his mouth was stretched 
in a strange smile of desperate happiness that was near to pain did I see the faint 

 
592 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 270 
593 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 293 ff. 
594 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 300  
595 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 306 ff. 



 

 
241 

 

traces of the old scars. How baffling and awful it was, this smooth-faced, shimmering 
immortal man bent and rattled and whining like a crone.”596 

 

Der mächtige, schöne und hedonistische Lestat ist nur noch ein Schatten seiner 

selbst, unfähig, sich selbst als Vampir zu ernähren und dementsprechend 

geschwächt. Seine körperliche Schwäche ist aber nur Ausdruck seines seelischen 

Zustands: Nicht seine Fragilität hindert ihn am Jagen, sondern sie ist das Resultat 

seiner Unfähigkeit, sich in der modernen Welt zu bewegen. 

 

„»You’ve come home again to me, Louis, haven’t you?« And again he bit his lip and 
looked at me desperately. 
»No, Lestat.« I shook my head. He was frantic for a moment, and again he 
commenced one gesture and then another and finally sat there with his hands over 
his face in a paroxysm of distress. […] 
»I only wanted to see you, Lestat,« I said. But Lestat didn’t seem to hear me. 
Something else had distracted him. And he was gazing off, his eyes wide, his hand 
hovering near his ears. Then I heard it also. It was a siren. And as it grew louder, his 
eyes shut tight against it and his fingers covered his ears. […] 
His lips were drawn back from his teeth in a terrible grimace of pain. »Lestat, it’s only 
a siren!« I said to him stupidly. […] 
»Louis, I can’t bear it, I can’t bear it,« he growled through his tears. »Help me, Louis, 
stay with me.« 
»But why are you afraid?« I asked. »Don’t you know what these things are?« And as 
I looked down at him, as I saw his yellow hair pressed against my coat, I had a vision 
of him from long ago, that tall stately gentleman in the swirling black cape, with his 
head thrown back, his rich, flawless voice singing the lilting air of the opera from 
which we’d only just come, his walking stick tapping the cobblestones in time with 
the music, his large, sparkling eye catching the young woman who stood by, enrapt, 
so that smile spread over his face as the song died; and for one moment, that one 
moment when his eye met hers, all evil seemed obliterated in that flush of pleasure, 
that passion for merely being alive.”597 

 

Lestat hat vollkommen die Haftung in der Zeit der Welt verloren, in der er sich 

mittlerweile bewegt. Zu laut, zu schnell erscheint ihm das 20. Jahrhundert, zu weit 

entfernt von den Zeiten seiner menschlichen Existenz. Das Erschaffen von Gefährten 

befriedigt für die Vampire also nicht nur eine persönliche Einsamkeit, sondern 

erscheint auch der primäre Weg zu sein, eine Verbindung zu der voranschreitenden 

Gegenwart zu behalten. 

 
596 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 325 f. 
597 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 326 ff. 



 

 
242 

 

Louis, der immer unsicherer und passiver in der Figurenkonstellation war, kommt nun 

besser in der Welt zurecht als der ältere Lestat, der sich vor lauten Geräuschen zu 

sehr fürchtet, um seinem üblichen Tötungsalltag nachzugehen. Dennoch bleibt Louis 

nicht bei ihm; empfindet viel mehr ihre gemeinsame Zeit als abgeschlossen. 

Damit beendet Louis auch seine Erzählung – als einsamer Vampir, ohne Armand, 

ohne Lestat und natürlich ohne Claudia. 

Der junge Reporter ist darüber entsetzt und von dem Ausgang der Geschichte mehr 

als unbefriedigt: 

 

„The boy sat mute, staring at the vampire. And the vampire sat collected, his hands 
folded on the table, his narrow, red-rimmed eyes fixed on the turning tapes. His face 
was so gaunt now that the veins of his temples showed as if carved out of stone. And 
he sat so still that only his green eyes evinced life, and that life was a dull fascination 
with the turning of the tapes. 
Then the boy drew back and ran the fingers of his right hand loosely through his hair. 
»No,« he said with a short intake of breath. Then he said it again louder, »No!« 
The vampire didn’t appear to hear him. His eyes moved away from the tapes towards 
the window, towards the dark, gray sky. 
»It didn’t have to end like that!« said the boy, leaning forward. 
[…] »All the things you felt in Paris!« said the boy, his voice increasing in volume. 
»The love of Claudia, the feeling, even the feeling for Lestat! It didn’t have to end, 
not in this, not in despair! Because that’s what it is, isn’t it? Despair!« 
»Stop,« said the vampire abruptly, lifting his right hand. His eyes shifted almost 
mechanically to the boy’s face. »I tell you and  have told you, that I could not have 
ended any other way.« 
»I don’t accept it,« said the boy, and he folded his arms across his chest, shaking his 
head emphatically. »I can’t!«”598 

 

Die Unterhaltung, die sich daraufhin entspinnt, ist aus vielerlei Gründen bemerkens- 

und erwähnenswert.  

 

„»Don’t you see how you made it sound? It was an adventure like I’ll never know in 
my whole life! You talk about passion, you talk about longing! You talk about things 
that millions of us won’t ever taste or come to understand. And then you tell me it 
ends like that. I tell you …« And he stood over the vampire now, his hands 
outstretched before him. »If you were to give me that power! The power to see and 
feel and live forever!« 
The vampire’s eyes slowly began to widen, his lips parting. 
»What!« he demanded softly. »What!« 
»Give it to me!« said the boy, his right hand tightening in a fist, the fist pounding his 
chest. »Make me a vampire now!« he said as the vampire stared aghast. 

 
598 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 336 f. 



 

 
243 

 

What happened then was swift and confused, but it ended abruptly with the vampire 
on his feet holding the boy by the shoulders, the boy’s moist face contorted with 
fear, the vampire glaring at him in rage. »This is what you want?« he whispered, his 
pale lips manifesting only the barest trace of movement. »This … after all I’ve told 
you … is what you ask for?« 
[…] 
»I beg you … give it all one more chance. One more chance in me!« said the boy. 
The vampire turned to him, his face as twisted with anger as before. And then, 
gradually, it began to become smooth. The lids came down slowly over his eyes and 
his lips lengthened in a smile. He looked again at the boy. »I’ve failed,« he sighed, 
smiling still. »I have completely failed …«”599 

 

 

Die sich hier abspielende Interaktion erinnert an den Moment in Mary Shelleys 

Frankenstein, als Robert Walton seinen Gesprächspartner, Victor Frankenstein, nach 

dem Geheimnis fragt, mit dem es diesem möglich gewesen war, Leben zu erschaffen. 

Jener tut dies eher zu Beginn der Erzählung, während der junge Reporter am Ende 

des Berichts nach dem verbotenen Wissen strebt, aber beide zeigen, dass eine 

Schwelle zwischen der von ihrem melancholischen Gegenüber erlebten Erzählung, 

die diese als real erschütternd und grauenhaft empfinden, und ihrer eigenen 

romantisierenden Perzeption davon existiert. Gewissermaßen übernehmen der 

Reporter und Robert Walton über ein gewöhnliches Maß hinaus die Rolle des Lesers 

selbst, der sich die gleichen Fragen stellt und möglicherweise die Erzählung von Louis 

romantisiert und trotz der schrecklichen Erlebnisse Schönheit in der 

dunkelromantischen Geschichte findet – was, selbstverständlich, die Absicht der 

Autorinnen gewesen sein muss.  

Anne Rice schreibt selbst bezüglich der Vereinbarkeit dunkler Themen mit ihren 

christlichen Moralvorstellungen über die literarische Tradition, in der sie ihre 

Vampirromane sieht und aus deren Füllhorn sie geschöpft hat: 

 
„Let me begin by saying that I see my earlier novels as part of a long tradition of »dark 
fiction« which includes some of the most highly prized religious works read in 
Western culture.   Dante’s Inferno is a dark work in which Hell is described in 
considerable detail.  Shakespeare’s Hamlet and Macbeth are both »dark works« in 
which ghosts play a key role.  Macbeth  involves three witches as well as a ghost, and 
the best lines in the play are spoken by the nihilistic villain, Macbeth himself.  These 
plays are so highly prized by our culture that, in my time, Macbeth was  taught in high 
school classes.  One could not graduate from high school in those days without 

 
599 Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 337 f. 



 

 
244 

 

knowing about the ghost of Hamlet’s father, or about the mad obsessive cries of the 
guilt ridden Lady Macbeth. 
 
Another dark work, John Milton’s world famous poem, Paradise Lost, focuses 
intensely on the population of Hell, and some have said that its real hero is Satan, a 
character who apparently has the best lines in the book. 
 
Mary Shelley’s  Frankenstein,  a dark classic, is a highly moral indictment of the mad 
doctor for his meddling with life and death and abandoning the monster, his 
wretched offspring. 
 
The novels of the Bronte [sic] sisters are some of the most famous »dark stories« of 
the nineteenth century, and Jane Eyre, with the lurid spectacle  of the mad woman 
discovered  in the attic of Mr. Rochester’s house -- and Jane’s supernatural call to 
return to her former beloved -- is, by any standards, a seminal work.  I first read this 
book in the library of my Catholic high school in New Orleans. 
 
[…] Herman Melville’s masterpiece Moby Dick is an intensely dark story, involving 
biblical allegory and violence, as the famous Captain Ahab, in pursuit of the white 
whale, takes almost his entire crew to a watery grave.  
[…] 
I could list many more examples.  Let me add only the legend of Faust.  This is one of 
the most famous dark stories in any language.  […] 
 
My point here is that »dark stories« have been part of our literature for a very long 
time, and that they are viewed as highly valuable by educated people throughout the 
West.”600 

 

Was hier aber bemerkenswert ist, übersteigt die Tatsache, dass Rice sich für ihre 

Romane althergebrachter Motive der Schwarzen Romantik bedient – die 

genealogische Verwandtschaft von Fantasy und Romantik, die von modernem Horror 

und gotischem Grusel, ist hinreichend besprochen worden. Es geht viel mehr um die 

Gestalt, die die neuen Vertreter der Figurentypologie jetzt im 20. Jahrhundert 

annehmen. 

Louis und Lestat – und in gewissem Maße fast jeder andere Vampir aus Rice’ Werken 

– sind, und das ist der entscheidende Punkt, auch aber nicht nur Verschmelzungen 

der bereits erkannten und diskutierten Figurentypen. Die Kernmerkmale wurden 

gezeigt: Louis’ Melancholie, sein Zögern und Zaudern, das Leid, das er empfindet, der 

moralische Kodex, dem er angehört; mannigfaltige Elemente des Byronic Hero, des 

Man of Feeling und des Noble Outlaw. Dazu Lestat, arrogant, stolz, atemberaubend 

 
600 Rice Essay Earlier Works 2007 



 

 
245 

 

anziehend, ein Gothic Villain mit dem Herzen eines Byron’schen Helden (ganz 

besonders in den Folgebänden, die aus seiner Perspektive geschrieben sind). Durch 

diese Verschmelzung und Rekombination tut sich ein meiotisch anmutender Prozess 

auf, eine organische Mutation des Althergebrachten zu einer neuen Form. 

Es ist nicht, dass Louis und Lestat unsauber konstruiert sind und deswegen nicht in 

die Formen der Typologie passen, sondern dass sie durch die Grenzerweiterung der 

bisher bekannten Typologien das Potential eines neuen Typus exemplifizieren, dem 

jüngsten Bruder am Stammbaum der dunklen Helden. 

Hier sind Charaktere am Werk, deren widersprüchliches Verhalten wider des 

gesellschaftlich allgemein akzeptierten Moralverständnisses nicht nur toleriert oder 

akzeptiert, sondern ästhetisiert und im finalen Schritt idealisiert wird. Lestat ist ein 

attraktiver Sadist, der zu seinem kurzweiligen Vergnügen tötet und die Ästhetik 

seines untoten Lebens über die Sinnhaftigkeit seiner unsterblichen Existenz stellt. All 

seinen nach jedem objektiven Standard abscheulichen Taten haftet die glamouröse 

Schönheit seiner byronischen Qualitäten an; mit seinem engelhaften und makellosen 

Erscheinungsbild, seiner Eleganz und der verspielt-charmanten Note, die er seiner 

Grausamkeit gibt, ist der Rezipient nicht nur geneigt, sondern es wird von ihm 

erwartet, Sympathien wider moralische Bedenken für ihn zu hegen.  

Der junge Reporter erlaubt es auf den finalen Seiten: Abgewiesen von Louis, der ihn 

zwar beißt, sich aber weigert, ihn auch zu einem Vampir zu machen, hört der Junge 

das Tonband erneut ab und notiert sich die Adresse, bei der Louis Lestat zuletzt 

angetroffen hat, um sich auf die Suche nach ihm zu machen.601  Auf die Suche nach 

dem Mann, der im Laufe des Romans mit seinen Opfern spielt wie die Katze mit der 

Maus, der Familien abschlachtet, dessen Rachsucht Claudia vernichtet und Louis von 

sich weggetrieben hat. 

Louis ist für die Ethik und Moral kaum besser. Er leidet zwar unter seinen Taten, doch 

begeht er sie trotzdem. Ferner noch, wie Stein anmerkt: 

 

„Both Louis and Lestat partake of the melancholy, brooding, introspective nature of 
the Byronic Hero […]. In the same manner that it does for Byron’s heroes or Mary 
Shelley’s Frankenstein, this guilt becomes more a catalyst for narcissistic self-
examination than a concern for others. Their guilt is significant in how it affects them, 

 
601 Vgl. Rice Vampire Chronicles 2002 (1976) : 338 ff. 



 

 
246 

 

not as a remorse for harm done to others. Louis, more so than Lestat, wallows in guilt 
and introspection.”602 

 

Wie bei den Byronic Heroes des 18. und 19. Jahrhunderts haben die 

grenzüberschreitenden Handlungen der dunklen Helden des 20. eine nach innen 

gerichtete Funktion, die andere Charaktere, sofern sie nicht das Objekt der Begierde 

oder ein Widersacher sind, zu Statisten in der ansonsten reichen und detaillierten 

emotionalen Welt der Protagonisten macht. Dass auch in der Figur des Lestat ein 

solches Potential schlummert und er nicht nur ein Gothic-Villain-inspirierter 

Antagonist ist, wird besonders durch die Folgeromane deutlich, die aus seiner 

Perspektive geschrieben sind und seine Vergangenheit und auch seine Zukunft 

beleuchten (eine, die ihn auf außergewöhnliche Wege wie eine Karriere als Rockstar 

und in die Position des Gefährten einer Vampirgöttin führt603). Für den Reporter ist 

das aber irrelevant, er sucht nach Lestat, um von ihm zu bekommen, was Louis ihm 

nicht geben will, ungeachtet der moralischen Gravitas dieser Wahl. 

Was macht es möglich, dass im 20. Jahrhundert die Erzählung auf diese Weise 

beendet wird? Mit dem Ausblick, dass trotz aller Warnungen des interviewten 

Vampirs über die Nichtigkeit des Seins, das Leid, die Qual, die Schuld, dennoch der 

Sex Appeal des Vampirlebens überwiegt? Was erlaubt es nun exakt dem Reporter 

und dem Rezipienten, sich der dunklen Anziehung der Charaktere vollends 

hinzugeben? 

Es ist schlichtweg die in dem neuen Figurentypus abgeschlossene Ästhetisierung des 

Bösen.  

Wir sprechen nicht mehr von Antagonisten, die auf den Leser anziehend wirken; der 

Schritt zum Protagonisten wurde gemacht. Der Widerspruch zwischen der 

Empfindsamkeit des Man of Feeling, der Grausamkeit des Gothic Villain, der Arroganz 

des Byronic Hero und der Prinzipientreue des Noble Outlaw wird im 20. Jahrhundert 

komplett aufgebrochen, die Charaktere können Bösewicht und Held in einem sein, 

nicht einmal separiert für andere Figuren, sondern gleichzeitig.  

 
602 Stein 2009 : 80 
603 Anne Rice unterzieht Lestat in den Folgebüchern einer stärkeren Transformation und lässt 
innerhalb seiner Narrative Louis zum unverlässlichen Erzähler werden, was Lestats Grausamkeit 
betrifft. So betont er beispielsweise am Beginn des Buches The Vampire Lestat (1985), er sei 
entschlossen, kein unschuldiges Leben zu nehmen (Vgl. Seite 10). 



 

 
247 

 

Dieser neue Figurentypus, am ehesten zu beschreiben als Byronic Villain, vereint 

Kernmerkmale seiner Vorgänger und in ihm mutieren sie zu etwas 

Außergewöhnlichem. Wie kein anderer Typus geht er eine Wechselwirkung zu der 

Welt um ihn ein, die sich seinen spezifischen moralischen Standards anpasst – nicht 

andersherum. Der Rezipient geht dabei über den Prozess der Suspension of Disbelief 

– der bereits bei Frankenstein erwähnten willentlichen Aussetzung des Unglaubens – 

mit dem Geschehen mit und akzeptiert die in der Phantastik und in der Gruselliteratur 

deklarierte Wirklichkeit, um den Byronic Villains zu ermöglichen, ihren eigenen 

moralischen Kodex anzusetzen.  

Was damit gemeint ist: Obwohl es sich zu Beginn des Werkes um einen Menschen, 

um den jungen Louis, handelt, der im Laufe des Romans grauenhafte Dinge tun wird, 

lässt sich der Rezipient auf die Weltordnung mit Vampiren ein, die das menschliche 

Leben größtenteils geringschätzen und Sterbliche allein zu ihrem Zweck gebrauchen, 

ohne einen Konflikt mit der Tatsache zu sehen, dass er selbst als menschlicher 

Rezipient zum Opfer der drakonischen Strukturen des Werkes würde, basierte es auf 

Tatsachen. Der Leser ist bereit, die eigene Position vollends zu verlassen, um dem 

Byronic Hero zuzusehen und zu folgen und sich mit ihm, in all seiner traurigen 

Abgründigkeit, vollständig zu identifizieren. 

 

Ausgehend von der Prämisse, dass die paranormalen Elemente bei der 

Fiktionalisierung des Stoffs eine entscheidende Rolle spielen, liegt die Annahme 

nahe, dass in der bereits angesprochenen Fantasyliteratur ein ähnlich gut geeigneter 

Nährboden für den Byronic Villain existieren müsste. Auf den ersten Blick wird diese 

Annahme zunächst jedoch nicht bestätigt: In der klassischen, tolkienistischen 

Fantasyliteratur ist der Kampf von Gut und Böse ein zu großen Teilen scharf 

abgegrenzter und offensichtlicher. Tolkiens The Lord of the Rings lässt seine 

Protagonisten – Menschen, Elben und Hobbits – auf die Horden von Orks treffen, 

deren gesamte Grunddisposition darin besteht, zerstörerisch und brutal zu sein, 

abseits jeder Moral. 

So heißt es im Silmarillion, dem biblisch anmutenden Werk zur Mythologie von 

Tolkiens Mittelerde: 



 

 
248 

 

„[…] und so züchtete Melkor604 das edle Volk der Orks, in Neid und Hohn den Elben 
nachgebildet, deren bitterste Feinde sie später waren. Denn die Orks hatten Leben 
und vermehrten sich ganz so wie die Kinder Ilúvatars; und nichts, was nach eigener 
Art lebte oder zu leben schien, konnte Melkor je mehr schaffen seit seiner 
Auflehnung in der Anulindale vor dem Anbeginn; so sagen die Weisen. Und tief in 
ihren dunklen Herzen haßten die Orks den Meister, dem sie in Furcht dienten und 
der sie zu solchem Elend geschaffen. Es mag wohl sein, daß dies von Melkors Taten 
die schändlichste und für Ilúvatar die verhaßteste war.“605 

 

Durch die Tatsache, dass die Orks im Grunde seelenlose Instrumente sind, ist für die 

Helden im Ringkrieg die moralische Grundlage zum Handeln a priori gegeben, sie sind 

indiskutabel und unzweifelhaft böse, was die Identifikation des Lesers mit den 

stolzen, edlen und noblen Protagonisten denkbar einfach macht. 

Mehr Differenzierung findet sich in dem erwähnten Silmarillion bei dem wichtigsten 

Volk Mittelerdes, den langlebigen – prinzipiell unsterblichen – Elben, die in ihrer 

Komplexität eine außergewöhnliche Geschichte haben, sind sie doch noch den Valar 

und den Maiar – dem, was bei Tolkien Gottheiten am nächsten kommt – begegnet.  

Herausragendste Figur ist dabei Feanor, der König der Noldor, den Tolkien als „groß, 

schön und gebieterisch von Angesicht, mit durchdringend klaren Augen und 

rabenschwarzem Haar, rege und beharrlich in allem, was er unternahm“606 

beschreibt. Eben jener Feanor, der durch und durch herausragend ist, wird von 

Melkor durch eine List getäuscht: 

 

„Da verbreitete Melkor neue Lügen […], und Feanor kam zu Ohren, Fingolfin607 und 
seine Söhne hätten sich verschworen, […] der älteren Linie Feanors die Macht zu 
entreißen und an ihre Stelle zu treten, mit Billigung der Valar […]. […] 
Und als Melkor sah, daß seine Lügen Fuß gefaßt hatten und Hochmut und Zorn unter 
den Noldor erwacht waren, da sprach er zu ihnen von Waffen; und zu dieser Zeit 
begannen die Noldor Schwerter und Äxte und Speere zu schmieden. […]  
Mit solchen Lügen, bösen Gerüchten und tückischem Rat entfachte Melkor 
Zwietracht in den Herzen der Noldor; und in ihrem Streit ging schließlich der Mittag 
von Valinor zu Ende, und der Abend seines alten Glanzes brach an. Denn Feanor 
begann nun offen aufrührerische Reden gegen die Valar zu führen […].“608 

 

 
604 Als Melkor wird der wichtigste Antagonist bezeichnet; eine luziferische Gestalt, die gegen Ilúvatar, 
dem transzendenten Schöpfergott, rebelliert hat und aus dem alles Übel der Welt erwächst. 
605 Tolkien Silmarillion 2008 (1977) : 63 
606 Tolkien Silmarillion 2008 (1977) : 82 
607 Fingolfin war Feanors jüngerer Halbbruder 
608 Tolkien Silmarillion 2008 (1977) : 89 f. 



 

 
249 

 

Es bahnt sich ganz offensichtlich also ein Bruderzwist und eine Verführung zur 

Auflehnung gegen die Schöpfergottheiten an – Motive, die in der Erzählung von der 

Vertreibung aus dem Paradies durch den Sündenfall und den Brudermord an Abel 

bereits hinreichend bekannt sind. 

Jane Chance Nitzsche stellt in ihrem Werk Tolkien’s Art (1979) klar: 

 
„The themes of the work can be seen as clearly biblical. The conflict between Melkor, 
or Morgoth (and his spiritual descendants), and the One or the creation of the One 
mirrors that between God and the fallen angel Satan; his corruption of the ‘third 
theme’ of creation, of the elves and men, mirrors that of Adam and Eve by Satan; the 
desire for power and godlike being is the same desire for knowledge of good and evil 
witnessed in the Garden of Eden. As symbols of such desire the Silmarils609 and One 
Ring show that pride as chief of the deadly sins lead to envy, covetousness, and, in 
the figure of the giant spider Ungoliant, companion of Morgoth, gluttony and lust.”610 

 

Wieso an dieser Stelle aber Feanor von Tolkien nur erwähnt und nicht in einer 

ähnlichen Ausführlichkeit betrachtet wird, wie Anne Rice’ Vampire, liegt an seinem 

Wirkungsbereich in Tolkiens literarischem Werk, an dem Medium selbst. Dadurch, 

dass er kein handelnder Protagonist im The Lord of the Rings ist, sondern eine 

historisch-mythologische Figur des Silmarillion, gehört Feanor noch zu der Kategorie 

der alten Archetypen, deren byronische Elemente auf ihrer Losgelöstheit des 

Kontexts basieren. Feanor ist kein gewöhnlicher Mann, kein gewöhnlicher Elb, er ist 

Teil eines Mythos, auch wenn bei Tolkien enge genealogische Beziehungen zu den 

langlebigen Protagonisten seiner belletristischen Werke existieren. 

Es muss ein delikates Gleichgewicht von Abstraktion und realistischem 

Identifikationspotential gewahrt werden, wenn man einen Byronic Villain aufspüren 

will.  

Gemeinhin als der Nachfolger Tolkiens in der zeitgenössischen Fantasyliteratur 

gesehen, ist George R. R. Martin ein Autor, dem diese Nuancierung ohne Weiteres 

zuzutrauen ist. 

 
609 Die Silmaril sind drei außergewöhnliche Edelsteine, die von Feanor geschaffen wurden, und die 
das Licht der zweit göttlichen Bäume von Valinor enthalten. Sie sind namensgebend für das Werk 
Silmarillion und der Zwist, den sie auslösen, stellt das Fundament der folgenden katastrophalen 
Streitigkeiten der Welt dar. 
610 Nitzsche 1979 : 133 



 

 
250 

 

Der 1948 in New Jersey geborene Schriftsteller für Fantasy und Science Fiction ist in 

den 2000er und 2010er Jahren zu einer ausufernden Popularität durch seine 

Buchreihe, A Song of Ice and Fire (1996 erschien der erste Band, noch ist die Reihe 

unvollendet), gekommen, die vom Sender HBO seit 2011 in der nach dem ersten Band 

benannten Show Game of Thrones in acht Staffeln verfilmt wurde. Bereits im Jahr 

2005, sechs Jahre vor dem Start der Serie, der Martins Buchreihe zu globalem Ruhm 

verhilf, betitelte das News-Magazin Time GRRM als „The American Tolkien“611, und 

Lev Grossman schrieb über seinen Stil: 

„Martin isn't the best known of America's straight-up fantasy writers. That honor 
would probably go to upstart Christopher Paolini (Eragon), or Robert Jordan (the 
endlessly turning Wheel of Time series), or better yet to ageless grandmistress 
Ursula K. LeGuin (A Wizard of Earthsea). But of those who work in the grand epic-
fantasy tradition, Martin is by far the best. In fact, with his newest book, […] 
currently descending on bookstores and ascending best-seller lists, this is as good a 
time as any to proclaim him the American Tolkien. […] Martin shoots the action 
from many angles, with a dozen narrators, the better to reflect its gritty, twisty, 
many-sided nature and its vast cast of would-be queens and kings, rogues, 
bastards, bandits, madmen, mercenaries, exiles, priests and various 
uncategorizable wild cards. Martin may write fantasy, but his politik is all real.”612 

 

Auch The Tolkien Society, eine 1969 gegründete Stiftung, die sich dem Studium, der 

Aufbereitung und der Präsentation von Tolkiens Werk gewidmet hat, veröffentlichte 

einen Auszug aus einem Interview mit Martin, der sich über den Einfluss Tolkiens auf 

sein literarisches Werk äußerte: 

„»Tolkien, of all the authors I mentioned earlier, had an impact on me, but Tolkien 
is right up there at the top. I yield to no one in my admiration for The Lord of the 
Rings – I re-read it every few years. It’s one of the great books of the 20th century, 
but that doesn’t mean that I think it’s perfect. I keep wanting to argue with 
Professor Tolkien through the years about certain aspects of it. 

He did what he wanted to do very brilliantly, I’ve said this before, but… I look at the 
end and it says Aragorn is the king and he says, ‘And Aragorn ruled wisely and well 
for 100 years’ or something. It’s easy to write that sentence. But I want to know 

 
611 Grossman 2005 : 
https://web.archive.org/web/20081229125934/http://www.time.com/time/magazine/article/0%2C
9171%2C1129596%2C00.html 
612 Grossman 2005 : 
https://web.archive.org/web/20081229125934/http://www.time.com/time/magazine/article/0%2C
9171%2C1129596%2C00.html 



 

 
251 

 

what was his tax policy, and what did he do when famine struck the land? And what 
did he do with all those Orcs? A lot of Orcs left over. They weren’t all killed, they 
ran away into the mountains. Sauron fell down, but you see all the Orcs running 
away. Did Aragorn carry out a policy of systematic Orc genocide? Did he send his 
knights out into the hills to kill all the Orcs? Even the little baby Orcs? Or was there 
Orc rehabilitation going on. Trying to teach the Orcs to be good citizens. And if the 
Orcs were the result of Elves… could Orcs and Elves intermarry?« “613 

 

Martin weist mit diesen wenigen Zeilen selbst auf die fundamentalen Unterschiede 

zwischen Tolkien und ihm hin: Selbst in Tolkiens Erzählung um den Ringkrieg, dem 

Roman, der in Mittelerde spielt, der Welt definiert durch das Silmarillion, zeigt die 

Handlung einen Kampf von Gut und Böse; ein Kampf, der mit wenigen Graustufen 

und vielen harten Kontrasten gezeichnet wird. Die Verderbtheit der Orks, die 

Schwäche der Menschen, der Stolz der Elben; die Kategorien, in denen Tolkien seine 

Figuren positioniert, sind sehr klar definiert. Mehr noch; die Orks und andere der 

Bösewichte zeigen sich mehr als Plotmittel. Sie sind die Gefahr, eine allgegenwärtige 

Bedrohung, aber keine eigenständigen Charaktere mit individuellen Geschichten, 

Bedürfnissen, Zielen. 

Was macht Martin also anders als sein großer Vorgänger, und wieso ist er für diese 

Arbeit relevant? 

In den bisher erschienenen Büchern – im englischen Original sind es fünf, in der 

deutschen Übersetzung variiert die Aufteilung zwischen der 1:1-Übertragung und 

dem Vorgehen, die Bände zu splitten, sodass es zehn deutsche Bände gibt – treten 

über dreißig Point-of-View-Charaktere auf, und dementsprechend ist A Song of Ice 

and Fire ein Lied, das im Gegensatz zu Tolkiens Werk fast ausschließlich aus 

Graustufen besteht. Kaum eine Figur, und das bezieht sich nicht nur auf die 

Erzählercharaktere, hat nicht irgendeine ambivalente Geschichte, die selbst die 

moralisch verwerflichen Handlungen doch wieder wenn nicht entschuldbar, dann 

zumindest nachvollziehbar machen. 

George R. R. Martin vermittelt den Eindruck, jede Figur, die dem Leser auf den 

tausenden und abertausenden Seiten seiner Romane begegnet, könnte eine 

komplett eigene Version der Geschichte erzählen. 

 
613 Martin in Gunner 2019 : https://www.tolkiensociety.org/2019/09/george-r-r-martin-i-keep-
wanting-to-argue-with-professor-tolkien/ 



 

 
252 

 

Wie Tolkien hat er eine eigenständige Welt erschaffen. Hauptschauplatz des 

Geschehens ist der vom mittelalterlichen Europa inspirierte Kontinent Westeros mit 

der Hauptstadt King’s Landing und dem Eisernen Thron, von dem aus das regiert wird, 

was als die sieben Königslande bezeichnet wird. Um einen Eindruck der Größe der 

geschaffenen Welt Martins zu vermitteln: Das ihm gewidmete A Wiki of Ice and Fire 

verzeichnet mehr als 3000 benannte Charaktere, die in seinem Werk, der 

dazugehörigen Historie und den Zusatzsammlungen von Kurzgeschichten 

vorkommen. Diese Figuren sind größtenteils Mitglieder der zahlreichen adeligen 

Familien, die in den Kampf um die Macht verwickelt sind. 

Der zentrale Konflikt, auf dem die Erzählung basiert, existiert zwischen dem Haus 

Stark aus dem Norden unter der Führung des ehrenhaften Lord Eddard „Ned“ Stark, 

dem besten Freund des Königs auf dem Eisernen Thron, Robert Baratheon, und dem 

Haus Lannister von Casterly Rock, die die Westerlands halten, und aus deren Familie 

Roberts Ehefrau, Königin Cersei Lannister, stammt. 

Robert selbst ist der erste Baratheon auf dem Thron; das zuvor herrschende Haus 

waren die Targaryen, die einst aus dem Osten auf dem Rücken von riesigen Drachen 

– mittlerweile längst ausgestorben – kamen, und die als sogenannte Valyrier mit 

silbernem Haar und violetten Augen am ehesten gängigen Fantasyelementen 

zugetan sind.  

Vor Beginn des ersten Romans ent- oder verführte der damalige Kronprinz, Rhaegar 

Targaryen, Lyanna Stark, die Schwester von Eddard, die zu diesem Zeitpunkt bereits 

dem Lord Robert Baratheon versprochen war. Dies und die Tatsache, dass der 

regierende König Aerys, Rhaegars Vater, ein sadistischer und paranoider 

Wahnsinniger war, der in der Ermangelung von lebenden Drachen eine Besessenheit 

mit Feuer entwickelt hatte und jeden zu verbrennen pflegte, in dem er eine 

Bedrohung sah, löste eine Rebellion unter den großen Häusern aus, die damit endete, 

dass die Linie der Targaryen fast gänzlich ausgelöscht wurde, Rhaegar und Lyanna zu 

Tode kamen, und Robert zum neuen König gekrönt wurde. 

Um die Situation zu stabilisieren, heiratete er dann Cersei Lannister, deren Vater 

Tywin zuvor die Hand des Königs Aerys gewesen war, und befriedete so das Reich.  



 

 
253 

 

Vierzehn Jahre später setzt die Erzählung ein und wirft eine Vielzahl von Charakteren 

– unter anderem die Tochter des wahnsinnigen Königs, Daenerys, die im Laufe der 

Geschichte zu drei echten Drachen kommt – in den Kampf um den Thron. 

Obwohl nicht wenige der Ereignisse durch übernatürliche Dinge wie Drachen oder 

Blutmagie beeinflusst werden, sind es doch die Charaktere, die die Erzählung 

maßgeblich vorantreiben.  

Mitverantwortlich für den Sieg des Usurpators Robert Baratheon ist Ser614 Jaime 

Lannister. 

Der Leser begegnet Jaime Lannister bereits recht früh im ersten Band. Er ist als 

Mitglied der Königsgarde Teil des Gefolges von König Robert, das diesen in den 

Norden zu dem Besuch bei seinem besten Freund Ned Stark begleitet. Er bekleidet 

aber nicht nur die Funktion des eingeschworenen Leibwächters der Königsfamilie, 

sondern ist auch der Zwillingsbruder der Königin Cersei: 

 

„He was more interested in the pair that came behind him: the queen’s brothers, the 
Lannisters of Casterly Rock. The Lion and the Imp, there was no mistaking which was 
which. Ser Jaime Lannister was twin to Queen Cersei; tall and golden, with flashing 
green eyes and a smile that cut like a knife. He wore crimson silk, high black boots, a 
black satin cloak. On the breast of his tunic, the lion of his House was embroidered n 
golden thread, roaring its defiance. They called him the Lion of Lannister to his face 
and whispered »Kingslayer« behind his back. 
Jon found it hard to look away from him. This is what a king should look like, he 
thought to himself as the man passed. 
Then he saw the other one, waddling along half-hidden by his brother’s side. Tyrion 
Lannister, the youngest of Lord Tywin’s brood and by far the ugliest. All that the gods 
had given to Cersei and Jaime, they had denied Tyrion. He was a dwarf, half his 
brother’s height, struggling to keep pace on stunted legs. His head was too large for 
his body, with a brute’s squashed-in face beneath a swollen shelf of brow. One green 
eye and one black one peered out from under lank fall of hair so blond it seemed 
white.”615 
 

Jaimes physische Beschreibung entspricht dem konventionellen Bild eines attraktiven 

Ritters, fast wie aus einem Märchen entsprungen.  

George R. R. Martin hat sich mit seinem Werk den Ruf erworben, gerne mit Tropen 

zu brechen und die Erwartungen seiner Leserschaft zugunsten von cleveren und 

 
614 Die in Westeros übliche Bezeichnung für einen Ritter statt des bei uns gebräuchlichen „Sir“. 
615 Martin AGOT 2011 (1996) : 51 



 

 
254 

 

teilweise schockierenden Plottwists in die Irre zu führen. Es ist eine Szene, die Jaime 

als Charakter beinhaltet, mit der er diesen Ruf im ersten Band erzeugt hat.  

Der zweitjüngste Sohn von Eddard Stark, Bran, aus dessen Perspektive einige Kapitel 

geschrieben sind, hat die Angewohnheit, an den Mauern der Festung und der 

dazugehörigen Türme hinaufzuklettern. Dabei machen er und der Leser schließlich 

eine fatale Entdeckung: 

 
„»Stop that!« the woman said. Bran heard the sudden slap of flesh on flesh, then the 
man’s laughter. 
[…] 
»All this talk is getting very tiresome, sister,« the man said. »Come here and be 
quiet.« 
[…] 
Bran looked in the window. 
Inside the room, a man and a woman were wrestling. They were both naked. […]  
There were soft, wet sounds. Bran realized they were kissing. He watched, wide-eyed 
and frightened, his breath tight in his throat. The man had a hand down between her 
legs […]. […] 
Bran saw her face. Her eyes were closed and her mouth was open, moaning. Her 
golden hair swung from side to side as her head moved back and forth, but still he 
recognized the queen.  
He must have made a noise. Suddenly her eyes opened, and she was staring right at 
hm. She screamed.  
Everything happened at once then. The woman pushed away the man wildly, 
shouting and pointing. Bran tried to pull himself up, […]and in his panic his legs 
slipped, and suddenly he was falling. […]  He shot out a hand, grabbed for the ledge, 
lost it, caught it again with his other hand. He swung against the building. The impact 
took the breath out of him. Bran dangled, one-handed, panting. 
Faces appeared in the window above him. 
The queen. And now Bran recognized the man beside her. They looked as much alike 
as reflections in a mirror. 
»He saw us,« the woman said shrilly. 
»So he did,« the man said. 
Bran’s fingers began to slip. […] The man reached down. »Take my hand,« he said. 
»Before you fall.« 
Bran seized his arm and held on tight with all his strength. The man yanked hm up to 
the ledge. »What are you doing?« the woman demanded. 
The man ignored her. He was very strong. He stood Bran up on the sill. »How old are 
you, boy?« 
»Seven,« Bran said, shaking with relief. His fingers had dug deep gouged in the man’s 
forearm. He let go sheepishly. 
The man looked at the woman. »The things I do for love,« he said with loathing. He 
gave Bran a shove.”616 

 

 
616 Martin AGOT 2011 (1996) : 84 f. 



 

 
255 

 

Diese Tat setzt eine Kette von Ereignissen in Gang, die letztendlich einen ganz 

Westeros umfassenden Krieg zur Folge haben. Der Leser, der bisher hauptsächlich 

aus Sicht der Starks in die Erzählung eingeführt wurde, erlebt Jaime Lannister 

demnach als einen ebenso gutaussehenden wie skrupellosen Mann, der ein 

inzestuösen Verhältnis zu seiner Schwester pflegt und auch das Leben von Kindern 

nicht schont. 

Seine Rolle als Antagonist ist damit prädefiniert und wird im Laufe der ersten Romane 

durch allerlei andere Situationen zementiert.  

So kommt es beispielsweise zu einem bewaffneten Konflikt zwischen Eddard Stark, 

der nach dem Tod der letzten Hand des Königs, Lord Jon Arryn, von Robert Baratheon 

gebeten wurde, diesen in King’s Landing zu ersetzen. Zu diesem Zeitpunkt gibt es 

bereits einige Anhaltspunkte, dass die Lannisters in irgendeiner Weise mit dem 

versuchten Mord auf Bran – und einem erneuten Anschlag, als dieser im Koma liegt 

– zu tun haben könnten, jedoch keine festen Beweise. 

Der Konflikt erlebt eine neue Eskalationsstufe, als Brans Mutter, Eddards Frau, Lady 

Catelyn Stark, eine geborene Tully von Riverrun, Jaimes Bruder Tyrion gefangen 

nimmt, um der ganzen Sache auf den Grund zu gehen. 

 

„Littlefinger walked his horse forward, step by careful step. »What is the meaning of 
this? This is the Hand of the King.« 
»He was the Hand of the King.« The mud muffled the hooves of the blood bay 
stallion. The line parted before him. On a golden breastplate, the lion of Lannister 
roared its defiance. »Now, if truth be told, I’m not sure what he is.« 
»Lannister, this is madness,« Littlefinger said. »Let us pass. We are expected at the 
castle. What do you think you’re doing?« 
»He knows what he’s doing,« Ned said calmly. 
Jaime Lannister smiled. »Quite true. I’m looking for my brother. You remember my 
brother, don’t you, Lord Stark? He was with us at Winterfell. Fair-haired, mis-
matched eyes, sharp of tongue. A short man.« 
[…] 
»Your brother has been taken at my command, to answer for his crimes,« Ned Stark 
said. 
Littlefinger groaned in dismay. »My lords-« 
Ser Jaime ripped his longsword from its sheath and urged his stallion forward. […] 
Ned’s men had drawn their swords, but they were three against twenty. […] 
»Kill me,« he warned the kingslayer, »and Catelyn will most certainly slay Tyrion.« 
Jaime Lannister poked at Ned’s chest with the gilded sword that had sipped the blood 
of the last of the Dragonkings. »Would she? The noble Catelyn Tully of Riverrun 
murder a hostage? I think … not.« He sighed. »But I am not willing to chance my 
brother’s life on a woman’s honor.« Jaime slid the golden sword into its sheath. »So 



 

 
256 

 

I suppose I’ll let you run back to Robert and tell him how I frightened you. […] Tregar, 
see that no harm comes to Lord Stark. […]  
Still … we wouldn’t want him to leave here entirely unchastened, so«- through the 
night and the rain, he glimpsed the white of Jaime’s smile- »kill his men.«”617 

 

Ned Stark kann den Mord an seinen Männern nicht verhindern und sieht sein Bild 

von Jaime als unehrenhaft auf ganzer Linie bestätigt. Nicht, dass es dafür noch viel 

bräuchte: Eddards Meinung über Jaime steht schon seit Langem fest und fußt auf der 

Rolle, die dieser bei der Entmachtung des Irren Königs gespielt hat. 

 

„»Kingslayer,« Ned said. […] 
»Can you trust Jaime Lannister?« 
»He is my wife’s twin, a Sworn Brother of the Kingsguard, his life and fortune and 
honor all bound to mine.« 
»As they were bound to Aerys Targaryen’s,« Ned pointed out. 
»Why should I mistrust him? He has done everything I ever asked of him. His sword 
helped win the throne I sit on.« 
His sword helped taint the throne you sit on, Ned thought but he did not permit the 
words to pass his lips.  
»He swore a vow to protect his king’s life with his own. Then he opened that king’s 
throat with a sword.« 
»Seven hells, someone had to kill Aerys!«, Robert said, reining his mount to a sudden 
halt beside an ancient barrow. »If Jaime hadn’t done it, it would have been left for 
you or me.« 
»We were not Sworn Brothers of the Kingsguard,« Ned said. […]  
»I cannot answer for the gods, Your Grace … only for what I found when I rode into 
the throne room that day,” Ned said. »Aerys was dead on the floor, drowned in his 
own blood. His dragon skulls stared down from the walls. Lannister’s men were 
everywhere. Jaime wore the white cloak of the Kingsguard over his golden armor. I 
can see him still. Even his sword was gilded. He was seated on the Iron Throne, high 
above his knights, wearing a helm fashioned in the shape of a lion’s head. How he 
glittered! […] 
I was still mounted. I rode the length of the hall in silence, between the long rows of 
dragon skulls. It felt as though they were watching me, somehow. I stopped in front 
of the throne, looking up at him. His golden sword was across his legs, its edge red 
with a king’s blood. My men were filling the room behind me. Lannister’s men drew 
back. I never said a word. I looked at him seated there on the throne, and I waited. 
At last Jaime laughed and got up. He took off his helm, and he said to me, »Have no 
fear, Stark. I was only keeping it warm for our friend Robert. It’s not a very 
comfortable seat, I’m afraid.« ”618 

 

Diese einzelne Tat vervollständigt für den Leser das erste Bild, das er von Jaime erhält. 

Eddard Stark bewertet den Mord an Aerys, den zu hassen er selbst unzählig viele 

 
617 Martin AGOT 2011 (1996) : 382 f. 
618 Martin AGOT 2011 (1996) : 114 ff. 



 

 
257 

 

Gründe hat, durch die Hand eines geschworenen Leibwächters als 

charakterverderbend unehrenhaft. In der Kombination mit der Tatsache, dass der 

Leser mittlerweile auch schon von der Affäre mit seiner Zwillingsschwester weiß, 

schafft Martin einen Charakter mit einem meisterhaften Spannungsverhältnis. 

Der primär als Verräter gesehene Charakter ist physisch schön und attraktiv, nicht 

erkennbar verschlagen und mit einer so strahlenden Arroganz, dass Eddard Stark 

noch vierzehn Jahre nach der Begegnung jedes Wort von ihm erinnert. 

Dabei kommt auch noch hinzu, dass Jaime Lannister vieles tut, aber eines definitiv 

nicht: Er neigt nicht zur Übertreibung oder zum Vorspielen falscher Tatsachen. Jaime 

ist so talentiert im Schwertkampf, wie die Erzählungen es besagen. 

Für den Leser erweitert sich die Perspektive schlagartig, als Martin Jaime Lannister in 

A Storm of Swords (2000) zum Erzählercharakter werden lässt.  

Bis dahin ist in Westeros einiges geschehen: Nicht nur, dass König Robert gestorben 

ist und Eddard Stark nach der Erkenntnis, dass es sich bei den drei Kindern der 

Königin, einschließlich des Kronprinzen Joffrey, mit dem Stark seine Tochter Sansa 

verlobt hat, um Jaimes Bastarde handeln muss – was sie alle für die Thronfolge 

ausschließt – hingerichtet wurde, sondern es ist auch ein gewaltiger Krieg zwischen 

mehreren daraus resultierenden Thronprätendenten ausgebrochen, darunter 

Roberts jüngere Brüder Stannis und Renly. Auch Eddards ältester Sohn Robb zieht in 

den Krieg, um die Tötung seines Vaters zu rächen und seine beiden Schwestern, Sansa 

und Arya, die zuletzt in der Hauptstadt gesehen wurden und die er als Geiseln der 

Lannisters wähnt, zu befreien. 

Tatsächlich gelingt es dem jungen Robb Stark, Jaime Lannister gefangen zu 

nehmen619; dabei kommt es zu einem aussagekräftigen Dialog zwischen ihm und 

Robbs Mutter, Lady Catelyn, deren Sohn Bran er aus dem Fenster gestoßen hatte. 

Zunächst unterstreichen Catelyns Impressionen von Jaime all das, was der Leser 

bisher über ihn weiß; ihre Gedanken „Was there ever a man as beautiful or as vile as 

this one?“620 ist eine perfekte Zusammenfassung für einen Byronic Villain, genauso 

wie sein Selbstbekenntnis in den ersten Momenten des Gesprächs: 

 

 
619 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 700 ff. 
620 Martin ACOK 2011 (1999) : 791 



 

 
258 

 

„Jaime gave a chuckle. »If there are gods, why is the world so full of pain and 
injustice?« 
»Because of men like you.« 
»There are no men like me. There’s only me.« 
There is nothing here but arrogance and pride, and the empty courage of a madman. 
I am wasting my time with this one. If there was ever a spark of honor in him, it is 
long dead.”621 

 

Die Selbstdarstellung als einzigartig und der Zynismus bezüglich der Existenz der 

Götter – oder ihrer Bereitschaft bzw. Macht, Einfluss zu nehmen – sind beides 

hervorragende Beispiele für die byronischen Qualitäten des Charakters, genauso wie 

die starke Reaktion, die er in seinem Gegenüber auslöst. Lady Catelyn reagiert 

ausgesprochen emotional auf Jaimes Arroganz und seine herablassende Art. 

Sie sprechen daraufhin über den Beginn der Rebellion gegen den irren König Aerys, 

an dessen Beginn die mutmaßliche Entführung von Lyanna Stark stand. Zu diesem 

Zeitpunkt war Lady Catelyn noch mit Eddard Starks älterem Bruder, Brandon Stark, 

verlobt. 

 
„»Brandon was different from his brother, wasn’t he? He had blood in his veins 
instead of cold water. More like me.« 
»Brandon was nothing like you.« 
»If you say so. You and he were to wed.« 
»He was on his way to Riverrun when …[…] he heard about Lyanna, and went to King’s 
Landing instead. It was a rash thing to do.« […] 
Jaime poured the last half cup of wine. »He rode into the Red Keep with a few 
companions, shouting for Rhaegar to come out and die. But Rhaegar wasn’t there. 
Aerys sent his guards to arrest them all for plotting his son’s murder. The others were 
lords’ sons too, it seems to me.« 
[…] 
It was queer how she still remembered the names, after so many years. »Aerys 
accused them of treason and summoned their fathers to court to answer the charge, 
with the sons as hostages. When they came, he had them murdered without trial. 
Fathers and sons both.« 
»There were trials. Of a sort. Lord Rickard622 demanded trial by combat, and the king 
granted the request. Stark armored himself as for battle, thinking to duel one of the 
Kingsguard. Me, perhaps. Instead they took him to the throne room and suspended 
him from the rafters while two of Aerys’ pyromancers kindled a blaze beneath him. 
The king told him that fire was the champion of House Targaryen. So all Lord Rickard 
needed to do to prove himself innocent of treason was … well, not to burn. 
When the fire was blazing, Brandon was brought in. His hands were chained behind 
his back, and around his neck was a wet leathern cord attached to a device the king 

 
621 Martin ACOK 2011 (1999) : 791 
622 Der Vater von Brandon, Eddard und Lyanna Stark 



 

 
259 

 

had brought from Tyrosh. His legs were left free, though, and his longsword was set 
down just beyond his reach. 
The pyromancers roasted Lord Rickard slowly, banking and fanning that fire carefully 
to get a nice, even heat. His cloak caught fire first, and then his surcoat, and soon he 
wore nothing but metal and ashes. Next he would start to cook, Aerys promised … 
unless his son could free him. Brandon tried, but the more he struggled, the tighter 
the cord constricted around his throat. In the end he strangled himself. 
As for Lord Rickard, the steel of his breastplate turned cherry red before the end, and 
his gold melted off his spurs and dripped down into the fire. I stood at the foot of the 
Iron Throne in my white armor and white cloak, filling my head with thoughts of 
Cersei. After, Gerold Hightower himself too me aside and said to me, »You swore a 
vow to guard the king, not to judge him.« That was the White Bull, loyal to the end 
and a better man than me, all agree.«”623 

 

 

Obwohl er betont, dass sein Mord an Aerys keine Rache für den grausamen Tod der 

beiden Starks war, verändert diese Erzählung, die er Catelyn gegenüber preisgibt, die 

Wahrnehmung des Lesers – weniger bezüglich Jaimes Ehre oder dem Mangel daran, 

aber doch in Bezug auf die Umstände seines Dienstes an dem König. 

Catelyn entscheidet sich, ihn aus seiner Gefangenschaft zu befreien, nachdem er 

einen Schwur leistet, ihr ihre Töchter Sansa und Arya zurückzuschicken. Sie schickt 

ihn zusammen mit Brienne of Tarth fort, einer ihr zur Treue verpflichteten und 

Waffen tragenden Frau von adeligem Geblüt624. 

Die gemeinsame Reise erlaubt sowohl Brienne als auch dem Leser einen 

verblüffenden neuen Einblick in den Charakter des Jaime Lannister: 

 

„»Why did you take the oath?« she demanded. »Why don the white cloak if you 
meant to betray all it stood for?” 
Why? What could he say that she might possibly understand? »I was a boy. Fifteen. 
It was a great honor for one so young.« 
»That is no answer,« she said scornfully. 
You would not like the truth. He had joined the Kingsguard for love, of course.”625 

 

Aus Liebe – das ist erneut die Begründung für sein Handeln, ganz genau wie in dem 

Moment, als er Bran aus dem Turmfenster stößt. Tatsächlich kommt es zu dieser 

Entwicklung auf Drängen Cerseis hin: Sie ist zu dem damaligen Zeitpunkt mit ihrem 

 
623 Martin ACOK 2011 (1999) : 797f. 
624 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 18 ff. 
625 Martin ASOS 2011 (2000) : 155 f. 



 

 
260 

 

Vater Tywin Lannister, der Hand des Königs626, in der Hauptstadt, und sorgt dafür, 

dass Jaime in die Königsgarde aufgenommen wird, damit dieser in ihrer Nähe sein 

kann und nicht eine andere Frau heiratet. Ihr Plan, gemeinsam in King’s Landing zu 

sein, geht jedoch nicht auf, da Tywin Lannister entrüstet darüber, dass ihm durch die 

Berufung in die Königsgarde der Erbe gestohlen wurde, gemeinsam mit ihr die 

Hauptstadt verlässt. 

Es ist die Kombination aus Cerseis Intrige, um ihren geliebten Zwillingsbruder in ihrer 

Nähe zu behalten, und seiner jugendlichen Naivität, die ihn letzten Endes also in die 

Königsgarde bringt. Der Leser stellt an dieser Stelle fest, dass die Machtdynamik, die 

beispielsweise beim heimlichen Stelldichein im Turm von Winterfell existierte, und 

bei der Jaime als ein maskuliner Aggressor auftrat, in ihrem Fundament deutlich 

ausgewogener oder sogar deutlich zugunsten von Cerseis Einfluss geht. Sie ist der 

ältere Zwilling und in allen möglichen Situationen der Kopf der Entscheidungen; ihr 

Einfluss hat eine korrumpierende Wirkung auf Jaimes Charakter; das ursprünglich 

positive Bild des blutjungen und edlen Ritters wurde nach und nach davon verändert 

und pervertiert. 

So erinnert sich Jaime selbst an seine Nachtwache kurz bevor Ser Arthur Dayne – der 

legendärste aller Krieger in Westeros – ihn zum Ritter schlug: 

 
„It had been years since his last vigil. And I was younger then, a boy of fifteen years. 
He had worn no armor then, only a plain white tunic. The sept627 where he’d spent 
the night was not a third as large as any of the Great Sept’s seven transepts. Jaime 
had laid his sword across the Warrior’s628 knees, piled his armor at his feet, and knelt 
upon the rough stone floor before the altar. When dawn came his knees were raw 
and bloody. »All knights must bleed, Jaime,« Ser Arthur Dayne had said, when he 
saw. »Blood is the seal of our devotion.« With dawn he tapped him on the shoulder; 
the pale blade was so sharp that even that light touch cut through Jaime’s tunic, so 
he bled anew. He never felt it. A boy knelt; a knight rose. The Young Lion, not the 
Kingslayer.”629 

 

 
626 Das höchste Amt in Westeros. Die Hand des Königs übernimmt Aufgaben in Verwaltung und 
Organisation, vertritt den Monarchen aber auch in Themen der Rechtsprechung und entscheidet 
über Finanzen. 
627 Ein kirchenähnlicher Tempel 
628 Schutzgottheit der Krieger und Ritter 
629 Martin AFFC 2011 (2005) : 176 f. 



 

 
261 

 

Martin zeichnet hier eine spannende Parallele zu der Haltung, in der Eddard Stark 

Jahre später Jaime im Thronsaal auffindet: Das Schwert auf den Knien.  

Der eine Moment beschreibt die Initiation in einen heiligen Bund, den der Ritter, die 

auch in Westeros alle ritterlichen Tugenden zu ehren schwören, der andere das, was 

für Jaime den absoluten und unwiderruflichen Ehrverlust bedeutet. 

Er hat sich über die Jahre eine Fassade aus Arroganz aufgebaut – eine, die nicht nur 

nach außen gerichtet ist, um mit dem Bild, das die Welt seit seiner Tat von ihm hat, 

zurechtzukommen, sondern auch oder sogar vor allem nach innen. Jaimes Selbstbild 

ist zutiefst fragil, außer seinem Verrat, seiner Schwertkunst und seiner Liebe zu Cersei 

gibt es keine Punkte, über die er sich definiert.  

Gegen seine Schwester handelt er selten, aber wenn, dann zumeist aus Zuneigung zu 

seinem jüngeren Bruder Tyrion, dem intelligentesten, doch kleinwüchsigen Sohn 

Tywin Lannisters, der diesen aufgrund seiner körperlichen Missbildungen, seiner 

Unattraktivität und der Tatsache, dass seine Mutter bei der Geburt Tyrions verstarb, 

vollkommen ablehnt. 

Jaime ist der einzige aus der engeren Familie, der zu seinem jüngeren Bruder ein 

inniges Verhältnis pflegt, größtenteils geprägt von gegenseitigem Vertrauen.  

Wie komplex seine Gedankenwelt ist, wird dem Leser und zu großen Teilen auch 

Jaime erst bewusst, als dieser sich auf der Reise mit Brienne befindet und damit alle 

drei seiner Definitionspunkte eine Störung erfahren. Weit abseits von Cersei befindet 

er sich in der außergewöhnlichen Lage, von Lady Catelyn zu einem Schwur genötigt 

worden zu sein, ihre Töchter, sollten diese noch leben, nach Hause zurückzuschicken. 

Seine Begleiterin Brienne ist eine der wenigen Frauen, die entgegen der weiblichen 

Tradition in Westeros hervorragend mit einem Schwert umgehen können und 

aufgrund ihres großen Körperbaus auch einiges an Kraft besitzt. Diese kämpferischen 

Vorzüge sind für Brienne zeit ihres Lebens aber eher von Nachteil gewesen, gilt ihre 

optische Erscheinung doch als unattraktiv.  

Auch Jaime denkt von ihr wieder und wieder als „ugly“630, bemerkt auf ihrer 

gemeinsamen Reise aber: 

„What a wretched creature this one is. She reminded him of Tyrion in some queer 
way, though at first blush two people could scarcely be any more dissimilar. Perhaps 

 
630 Martin ASOS 2011 (2000) : 154 



 

 
262 

 

it was that thought of his brother that made him say, »I did not intend to give offense, 
Brienne. Forgive me.« 
»Your crimes are past forgiving, Kingslayer.« 
»That name again.« Jaime twisted idly in his chains. »Why do I enrage you so? I’ve 
never done you harm that I know of.« 
»You’ve harmed others. Those you were sworn to protect. The weak, the innocent 
…« 
»… the king?« It always came back to Aerys. »Don’t presume to judge what you do 
not understand, wench.«”631 

 

Brienne ist nicht nur die Antifolie zu Cersei, die als eine der attraktivsten Frauen in 

Westeros gilt, sondern auch die zu Jaime selbst: Sie verkörpert die ritterlichen Ideale 

von Ehre und Tugend, obwohl ihr ein derartiger Rang als Frau kulturell verwehrt 

bleibt.  

Briennes idealistische Vorstellungen vom Rittertum und die Hartnäckigkeit, mit der 

sie den Befehl von Lady Catelyn zu erfüllen versucht, bringen Jaime fernab von 

Cerseis Einfluss und ohne eigene Agenda in neuartige sowohl interne als auch externe 

Konflikte. Er wird mit ihr direkter und ehrlicher, als er es sonst in jeder anderen 

Konstellation zu sein scheint: 

 

„»It is a rare and precious gift to be a knight,« she said, »and even more so a knight 
of the Kingsguard. It is a gift given to few, a gift you scorned and soiled.« 
A gift you want desperately, wench, and can never have. »I earned my knighthood. 
Nothing was given to me. I won a tourney mêlée at thirteen, when I was yet a squire. 
At fifteen, I rode with Ser Arthur Dayne against the Kingswood Brotherhood, and he 
knighted me on the battlefield. It was that white cloak that soiled me, not the other 
way around. So spare me your envy. It was the gods who neglected to give you a 
cock, not me.«”632 

 

Jaime wagt an dieser Stelle erstmals den Ansatz einer verbalen Verteidigung – er 

betont, dass er vorher rein war, und dass es die Bürde seiner Rolle, seiner Funktion 

war, die ihn befleckte und nicht andersherum.  

Die Dynamik von Brienne und Jaime erfährt eine dramatische Veränderung, als sie 

von einer berüchtigten Söldnergruppe attackiert und gefangen genommen werden. 

Obwohl Jaime geistesgegenwärtig genug ist, ihre Angreifer über ihrer beider 

 
631 Martin ASOS 2011 (2000) : 155 
632 Martin ASOS 2011 (2000) : 158 



 

 
263 

 

finanziellen Wert als Geiseln zu informieren633, lässt sich die Situation nicht 

vollständig deeskalieren. Es kommt zu Jaimes persönlicher Katastrophe: Die Söldner 

schlagen ihm seine Schwerthand ab. 

Damit bricht eine der essentiellen Säulen von Jaimes Charakter unwiederbringlich 

zusammen.  

 

„»Jaime,« Brienne whispered, so faintly he thought he was dreaming it. »Jaime, what 
are you doing?« 
»Dying,« he whispered back. 
»No,« she said, »no, you must live.« 
He wanted to laugh. »Stop telling me what to do, wench. I’ll die if it pleases me.« 
»Are you so craven?« 
The word shocked him. He was Jaime Lannister, a knight of the Kingsguard, he was 
the Kingslayer. No man had ever called him craven. Other things they called him, yes; 
oathbreaker, liar, murderer. They said he was cruel, treacherous, reckles. But never 
craven. 
[…] 
Craven, Jaime thought […]. Can it be? They took my sword hand. Was that all I was, 
a sword hand? Gods be good, is it true?”634 

 

Jaime verliert damit nicht nur die eine Sache, in der er gut war – seine Schwerthand 

war auch die, mit der er König Aerys tötete, und, was neben diesem gravierenden 

Erlebnis vielleicht am wichtigsten ist: Sie stellt die physische Verbindung zu seiner 

Zwillingsschwester dar. 

Bereits im ersten Band verrät Cersei, von Eddard Stark mit ihrer Affäre konfrontiert: 

 

„»Your brother?« Ned said. »Or your lover?« 
»Both.« She did not flinch from the truth. »Since we were children we were together. 
And why not? The Targaryens wed brother to sister for three hundred years, to keep 
the bloodlines pure. And Jaime and I are more than brother and sister. We are one 
person in two bodies. We shared a womb together. He came into this world holding 
my foot, our old maester said. […]«”635 

 

In dem gleichen Kapitel, in dem er auch seine Hand verliert, denkt Jaime zuvor fast 

im gleichen Wortlaut über die Sache nach, so, als hätten er und Cersei die 

Argumentation, bei den Targaryen wäre die Geschwisterehe eine lange Tradition 

 
633 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 294 
634 Martin ASOS 2011 (2000) : 415 
635 Martin AGOT 2011 (1996) : 485 



 

 
264 

 

gewesen, schon so oft als Rechtfertigung benutzt, dass diese sich eingebrannt hat636. 

Jaime geht sogar noch einen Schritt weiter und denkt darüber nach, die Beziehung zu 

Cersei öffentlich zu machen und sie offiziell zu heiraten, und danach seinen Sohn mit 

seiner Tochter zu vermählen. 

Schließlich, so denkt er, hat er vor, Sansa Stark, Catelyns und Eddards Tochter und 

Geisel seiner Familie, die bisherige Verlobte von Joffrey, tatsächlich zu ihrer Mutter 

zurückzuschicken, wie er es geschworen hat, da: „It was not like to win him back his 

lost honor, but the notion of keeping faith when they all expected betrayal amused 

him more than he could say.”637 

Es vertieft sich der Eindruck, dass Jaime auch vor sich selbst eine Fassade aufgebaut 

hat, mit der er sich davon abhält, den Schmerz über seine verlorene Ehre zu 

konfrontieren. Er ist dementsprechend kein zuverlässiger Erzähler an diesem Punkt. 

Mit dem Verlust seiner Hand und der Trennung von den wenigen Dingen, die Jaime 

noch wichtig waren, kommt jedoch eine völlig neue Dynamik in seinen Plot. 

Es kommt zu einem Gespräch von Jaime und Brienne kurz nach seiner 

Verstümmelung, als sie die Gelegenheit erhalten, ein Bad zu nehmen und Jaime 

darauf besteht, in der gleichen Wanne zu baden wie sie.  

Was als ein Gespräch ganz ähnlich wie viele ihrer anderen beginnt, nimmt bald 

deutlich andere Wendungen. Dabei ist nicht das Interessanteste, dass Jaime plötzlich 

eine körperliche Reaktion auf Briennes Nacktheit erlebt638, sondern wie das Erlebnis 

der Verletzung ihn nahbarer und offener hat werden lassen. Der Schock darüber sitzt 

tief und hat Risse in Jaimes arroganter Schutzschicht entstehen lassen. Er fühlt sich 

nicht wie er selbst, als er anfängt, erneut über die Rebellion und seine Beteiligung 

daran zu sprechen, besonders auch über seinen Eindruck von Robert Baratheon, der, 

so sagt er, nicht aus Liebe, sondern „for pride, a cunt, and a pretty face“639 gehandelt 

hätte.  

Die Ehrlichkeit, die Jaime in dem sich entspinnenden Gespräch aufbringt, ist nicht 

mehr nur für shock value da, es geht nicht mehr nur darum, seinen Gegenüber mit 

 
636 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 287 
637 Martin ASOS 2011 (2000) : 287 
638 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 505 
639 Martin ASOS 2011 (2000) : 505 



 

 
265 

 

seinem Stolz und seiner Kälte zu provozieren. Stattdessen liefert er einen packenden 

und erschreckenden Bericht über die letzten Tage von Aerys’ Herrschaft, in denen er 

seine Schwiegertochter als Geisel hielt und die letzten Berater verschlissen hat640.  

Und dann enthüllt Jaime erstmals vollständig den Plan des irren Königs mit seinen 

Pyromantikern: 

 

„»My sworn brothers were all away, you see, but Aerys liked to keep me close. I was 
my father’s son, so he did not trust me. […] So I heard it all.« He remembered how 
Rossart’s eyes would shine when he unrolled his maps to show where the substance 
must be placed. Garigus and Belis where the same. »Rhaegar met Robert on the 
Trident, and you know what happened there. When the word reached court, Aerys 
packed the queen off to Dragonstone with Prince Viserys. Princess Elia641 would have 
gone as well, but he forbade it. Somehow he had gotten it into his head that Prince 
Lewyn642 must have betrayed Rhaegar on the Trident, but the thought he could keep 
Dorne loyal so long he kept Elia and Aegon by his side. The traitors want my city, I 
heard him tell Rossart, but I’ll give them naught but ashes. Let Robert be king over 
charred bones and cooked meat. […] Aerys meant to have the greatest funeral pyre 
of them all. […]  
Ned Stark was racing south with Robert’s van, but my father’s forces reached the city 
first. Pycelle convinced the king that his Warden of the West had come to defend 
him, so he opened the gates. […] My father had held back from the war, brooding on 
all the wrongs Aerys had done him and determined that House Lannister should be 
on the winning side. The Trident decided him. 
It fell to me to hold the Red Keep, but I knew we were lost. I sent to Aerys asking his 
leave to make terms. My man came back with a royal command. ‘Bring me your 
father’s head, if you are no traitor!’ Aerys would have no yielding. […]« 
The water had grown cold. When Jaime opened his eyes, he found himself staring at 
the stump of his sword hand. The hand that made me Kingslayer. The goat had 
robbed him of his glory and his shame, both at once. Leaving what? Who am I 
now?”643 

 

Das Bild, das der Leser von König Aerys und seiner Herrschaft hatte, vervollständigt 

sich hiermit, und zeigt nach vielen Andeutungen in diese Richtung nun das 

tiefschürfende Dilemma, in dem sich der junge Jaime befunden haben muss. Nicht 

nur, dass König Aerys den Kopf seines Vaters verlangte, er plante zudem eine 

Substanz namens Wildfire an strategischen Punkten unter und in der Stadt zu 

platzieren. Wildfire löst, wenn entzündet, unkontrollierbare Flammen aus, die selbst 

auf Wasser lodern und auch schwer entflammbare Materialien wie Leder oder Stahl 

 
640 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 505 f. 
641 Rhaegar Targaryens Ehefrau 
642 Prinzessin Elias Onkel und Mitglied der Königsgarde 
643 Martin ASOS 2011 (2000) : 506 f. 



 

 
266 

 

zum Brennen bringen können. Bereits aus wenigen Tropfen Wildfire kann eine nicht 

einzudämmende Feuersbrunst entstehen. Die Auswirkungen auf die Stadt King’s 

Landing wären bei dem Plot, den Aerys und seine Feuergildemitglieder erdacht 

hatten, nicht weniger als fatal gewesen; für Jaime hing das Leben von einer Million 

Menschen an einem seidenen Faden, gespannt über einem mit Zündhölzern 

spielenden Wahnsinnigen. 

Diese Wahrheit, die die Entscheidung, den Tyrannen zu ermorden endgültig 

rechtfertigt, teilt er nun im Bad mit Brienne. 

 

„The wench looked ridiculous, clutching her towel to her meager teats with her thick 
white legs sticking out beneath. »Has my tale turned you speechless? Come, curse 
me or kiss me or call me a liar. Something.« 
»If this is true, how is it no one knows?« 
[…] 
Jaime laughed. »Do you think the noble Lord of Winterfell wanted to hear my feeble 
explanations? Such an honorable man. He only had to look at me to judge me guilty.« 
Jaime lurched to his feet, the water running cold from his chest. 
»By what right does the wolf judge the lion? By what right?« A violent shiver took 
him, and he smashed his stump against the tub as he tried to climb out.  
Pain shuddered through him … and suddenly the bathhouse was spinning. Brienne 
caught him before he could fall. Her arm was gooseflesh, clammy and chilled, but she 
was strong, and gentler than he would have thought. Gentler than Cersei, he thought 
as she helped him from the tub, his legs wobbly as a limp cock. »Guards!« he heard 
the wench shout. »The Kingslayer!« 
Jaime, he thought, my name is Jaime.”644 

 

Sein Geständnis und die Erklärung seines Dilemmas finden an dieser Stelle einen 

emotionalen Höhepunkt mit seinem Zusammenbruch. Jaime teilt seinen Schmerz 

über die Ungerechtigkeit der moralischen Verurteilung und fühlt gleichzeitig eine 

ungewohnte Nähe zu Brienne, die ihm sanfter, liebevoller vorkommt als die bisher 

unantastbare Cersei. 

In seiner gedanklichen Beteuerung, sein Name sei Jaime, liegt die gesamte Tragik des 

Charakters. „»The things I do for love«“645, der Satz, den er sagt, als er Bran aus dem 

Fenster stößt, hat jetzt mehr Bedeutung denn je.  

Von diesem Zeitpunkt an ist nichts mehr wie zuvor.  

 
644 Martin ASOS 2011 (2000) : 507 f. 
645 Martin AGOT 2011 (1996) : 85 



 

 
267 

 

Trotz des Verlustes seiner Schwerthand begleitet der Rezipient Jaime im Folgenden 

bei deutlich heldenhafteren Taten. Als Brienne und er voneinander getrennt werden 

und er freikommt, sie jedoch die Gefangene derer bleibt, die ihn verstümmelt hatten, 

dreht er um und kehrt für sie zurück, nur um festzustellen, dass die Söldner sie 

zusammen mit einem ausgewachsenen Bären in eine Kampfgrube geworfen, ihre 

Rüstung gegen ein Kleid ausgetauscht und sie lediglich mit einem stumpfen Schwert 

ausgestattet haben, um zuzusehen, wie sie brutal getötet wird646. 

 

„»I’ll pay her bloody ransom. Gold, sapphires, whatever you want. Pull her out of 
there.« 
»You want her? Come and get her.« 
So he did. […] 
»Kingslayer?« he heard Brienne say, astonished. 
»Jaime.« ”647 

 

Mit Selbstbewusstsein korrigiert Jaime Brienne dieses Mal, was seinen Namen 

angeht, und erscheint endlich losgelöst von Titeln und Beinamen. Genauso scheint 

Jaimes Verbindung zu Cersei nachhaltig gestört worden zu sein. 

So sieht er sie, als sie sich nach langer Trennung schließlich wiederbegegnen und 

gemeinsam die Trauerfeierlichkeiten zum Tod ihres Vaters Tywin Lannister besuchen, 

in völlig neuem Licht: 

 

„Jaime knew the look in his sister’s eyes. He had seen it before […] when she burned 
the tower of the Hand. The green light of the wildfire had bathed the face of the 
watchers, so they looked nothing so much as rotting corpses, a pack of gleeful ghouls, 
but some of the corpses were prettier than others. Even in the baleful glow, Cersei 
had been beautiful to look upon. […] She’s crying, Jaime had realized, but whether it 
was from grief or ecstasy he could not have said. 
The sight had filled him with disquiet, reminding him of Aerys Targ-aryen [sic] and 
the way a burning would arouse him. […] Relations between Aerys and his queen had 
been strained during the last years of his reign. The slept apart […]. But whenever 
Aerys gave a man to the flames, Queen Rhaella would have a visitor in the night. The 
day he burned his mace-and-dagger Hand, Jaime and Jon Darry had stood at guard 
outside her bedchamber whilst the king took his pleasure. »You’re hurting me,« they 
had heard Rhaella cry through the oaken door. »You’re hurting me.« In some queer 
way, that had been worse than Lord Chelsted’s screaming. »We are sworn to protect 
her as well,« Jaime had finally been driven to say. »We are,« Darry allowed, »but not 
from him.« 

 
646 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 616 f. 
647 Martin ASOS 2011 (2000) : 617 



 

 
268 

 

[…] 
Let him be king over charred bones and cooked meat, Jaime remembered, studying 
his sister’s smile. Let him be the king of ashes.”648 

 

Es ist von besonderer Wichtigkeit, dass Cersei Jaime hier nicht an die weinende 

Königin Rhaella erinnert, sondern an den irren König selbst, den zu töten Jaimes 

Leben so sehr verändert hat. 

Ihr Verhältnis ist überaus gespalten. Als Cersei durch ihre eigenen politischen 

Machenschaften in Bedrängnis gerät und von dem High Septon649 unter Arrest 

gestellt wird, fällt seine Reaktion auf ihren brieflichen Hilferuf anders als erwartet 

aus: 

 

„Jaime read it in the window seat, bathed in the light of that cold white morning. 
Qyburn’s words were terse and to the point, Cersei’s fevered and fervent. Come at 
once, she said. Help me. Save me. I need you now as I have never needed you before. 
I love you. I love you. I love you. Come at once.  
Vyman was hovering by the door, waiting, and Jaime sensed that Peck was watching 
too. »Does my lord wish to answer?« the maester asked, after a long silence. 
A snowflake landed on the letter. As it melted, the ink began to blur. Jaime rolled the 
parchment up again, as tight as one hand would allow, and handed it to Peck. 
»No,« he said. »Put this in the fire.«”650 

 

Wie der Weg von Jaime Lannister schlussendlich endet, ist für den Leser bisher nicht 

abzusehen, da die letzten zwei Werke der Reihe, The Winds of Winter und A Dream 

of Spring, bislang nicht erschienen sind und Jaimes Reise seit dem letzten Roman, A 

Dance with Dragons aus dem Jahr 2011, unvollendet ist. Wo er sich also im 

Gesamtwerk auf dem Spektrum zwischen Held und Bösewicht schlussendlich 

positionieren wird, bleibt abzuwarten. Was aber aus den bisher erschienen Werken 

ersichtlich ist, mag das Statement sein, dass George R.R. Martin das zu Tolkien ist, 

was Byron zu Milton ist; die humanisierte Variante eines ähnlichen Stoffes. An Jaime 

Lannister zeigt Martin mithilfe des altbekannten Inzestmotivs die desaströsen Folgen 

auf die Psyche des byronischen Charakters, sollte der Inzestwunsch mit der (Zwillings-

)Schwester erfüllt werden. Gleichzeitig wird in der Welt von A Song of Ice and Fire 

auch immer wieder deutlich, dass selbst ein Charakter, der mit seiner Schwester, der 

 
648 Martin AFFC 2011 (2005) : 330 f. 
649 Der höchste religiöse Würdenträger der in Westeros dominanten Religion 
650 Martin AFFC 2011 (2005) : 958 



 

 
269 

 

Königin, schläft, und einen Jungen aus dem Fenster stößt, nicht das tiefste Schwarz 

der Graustufenschattierungen erreicht hat … nicht in einem Setting, in dem es 

Figuren wie den Irren König gibt, in dem Menschen gekocht oder in Bärengruben 

geworfen, verstümmelt und regelmäßig vergewaltigt werden. 

Trotzdem bleibt es letzten Endes eine Frage der Ehre mit einer kaum zu fassenden 

Antwort: Wie ist es miteinander vereinbar, dass die Tat, die Jaime ultimativ und 

vermeintlich unwiederbringlich seine Ehre kostete, gleichzeitig Hunderttausenden 

das Leben rettete? War nicht der Schutz von Unschuldigen sein ritterlicher Schwur, 

noch bevor er schließlich als Mitglied der Königsgarde explizit auf den König vereidigt 

wurde?  

Letzten Endes zeigt Martin deutlich auf, dass der Ehrverlust für Jaime letzten Endes 

unvermeidbar war, eröffnet ihm aber über sein Versprechen Catelyn gegenüber 

einen möglichen Ausweg. Sansa Stark, Catelyns und Eddards Tochter, ist mittlerweile 

aus der Geiselhaft der Lannisters entkommen, gilt aber nach wie vor nicht als in 

Sicherheit. Deswegen überreicht Jaime Brienne ein Schwert, das aus dem 

eingeschmolzenen Langschwert von Eddard Stark angefertigt wurde. 

 

„»Is that Valyrian steel? I have never seen such colors.« 
»Nor I. […] Take it. […] A sword so fine must bear a name. It would please me if you 
would call this one Oathkeeper. One more thing. The blade comes with a price. […] 
Both of us swore oaths concerning Sansa Stark. Cersei means to see that the girl is 
found and killed, wherever she has gone to ground …« 
Brienne’s homely face twisted in fury. »If you believe that I would harm my lady’s 
daughter for a sword, you-« 
»Just listen,« he snapped, angered by her assumption. »I want you to find Sansa first, 
and get her somewhere safe. How else are the two of us going to make good our 
stupid vows to your precious dead Lady Catelyn?« 
[…] 
»Jaime …« 
»Kingslayer,« he reminded her. […] 
» […] Why protect her?« 
[…] »I have made kings and unmade them. Sansa Stark is my last chance for 
honor.«”651 

 

Jaimes letzte Chance auf Ehre – nicht nur für ihn erfüllt die junge Sansa Stark in der 

Reihe eine zentrale Rolle. 

 
651 Martin ASOS 2011 (2000) : 1008 f. 



 

 
270 

 

Auch ein anderer Mann muss sich mit Fragen der Ehre und Ritterlichkeit in Bezug auf 

Lady Sansa auseinandersetzen. 

Anders als Jaime ist dieser Charakter in den bisher erschienenen Büchern niemals ein 

Erzähler, sodass der Rezipient ausschließlich auf die Begegnungen des Charakters mit 

anderen Figuren aus deren jeweiliger Sicht zurückgreifen kann. Es handelt sich um 

Sandor Clegane, „a tall knight with black hair and burn scars on his face“652, genannt 

the Hound, einen Mann, der den Lannisters dient, und der als eine Art Leibwächter 

des Kronprinzen Joffrey Baratheon – Königin Cerseis und Jamies erstem heimlichen 

Bastard – fungiert.  

Über Sandor Clegane ist neben seinen auffälligen Brandnarben vor allem auch sein 

älterer Bruder bekannt, Ser Gregor Clegane, der einen extrem negativen Ruf in 

Westeros trägt. 

Eddard Stark reflektiert über diesen: 

 

„He was huge, the biggest man that Eddard Stark had ever seen. […] 
Unlike his brother, Ser Gregor did not live at court. He was a solitary man who seldom 
left his own lands, but for wars and tourneys. […] Some said it had been Gregor who’d 
dashed the skull of the infant prince Aegon Targaryen against a wall, and whispered 
that afterward he had raped the mother, the Dornish princess Ela, before putting her 
to the sword. These things were not said in Gregor’s hearing. 
[…] He was soon to be married for the third time, and one heard dark whispering 
about the deaths of his first two wives. It was said that his keep was a grim place 
where servants disappeared unaccountably and even the dogs were afraid to enter 
the hall. And there had been a sister who had died young under queer circumstances, 
and the fire that had disfigured his brother, and the hunting accident that had killed 
their father. Gregor had inherited the keep, the gold, and the family estates. His 
younger brother Sandor had left the same day to take service with the Lannisters as 
a sworn sword, and it was said that he had never returned […].”653 

 

Sandor und seinen ausgesprochen gefährlichen Bruder umgibt also eine Vielzahl von 

Schreckensgeschichten, die das Kinslaying, den Verwandtenmord, eine der größten 

Verbrechen gegen die Ehre in Westeros, implizieren. 

In seiner Funktion als Leibwächter des Prinzen macht auch Sandor auf dem Weg zur 

Hauptstadt Sansas Bekanntschaft; sie wird zu diesem Zeitpunkt bereits als die 

 
652 Martin AGOT 2011 (1996) : 74 
653 Martin AGOT 2011 (1996) : 313 f. 



 

 
271 

 

Verlobte des Prinzen angesehen. Seine prominenten Brandnarben und sein 

aggressives Auftreten erschrecken sie dabei zunächst: 

 

„[…] Sansa could not take her eyes off the third man. He seemed to feel the weight 
of her gaze. Slowly he turned his head. Lady654 growled. A terror as overwhelming as 
anything Sansa Stark had ever felt filled her suddenly. She stepped backward and 
bumped into someone. 
Strong hands grabbed her by the shoulders, and for a moment Sansa thought it was 
her father, but when she turned, it was the burned face of Sandor Clegane looking 
down at her, his mouth twisted in a terrible mockery of a smile. »You are shaking, 
girl,« he said, his voice rasping. »Do I frighten you so much?« 
He did, and had since she had first laid eyes on the ruin that fire had made of his face, 
though it seemed to her now that he was not half so terrifying as the other. Still, 
Sansa wrenched away from him, and the Hound laughed, and Lady moved between 
them, rumbling a warning.”655 
 

Sansa wurde entsprechend eines traditionellen weiblichen Rollenbildes erzogen, das 

sich hauptsächlich um das Erreichen eines hohen sozialen Status durch eine passende 

Vermählung und die darauffolgenden Pflichten als Gemahlin, Mutter und – gemäß 

ihres Ranges – der Anleitung eines Haushalts mit vielen Bediensteten und den 

Vasallen ihres zukünftigen Mannes dreht. Als älteste Tochter des Lord Stark ist ihr 

Rang bereits ausgesprochen hoch in Westeros, ihre Herkunft bedeutete jedoch auch, 

in Winterfell, also fernab von der höfischen Kultur erzogen zu werden, die sie 

dementsprechend nur aus Büchern und Liedern kennt.  

Sansa macht hier also die allerersten Erfahrungen mit der Welt außerhalb von ihrer 

Heimatfestung und erlebt Begegnungen mit Personen, die nicht ihrem Vater die 

Treue geschworen haben. 

Der Mann, der sie allerdings zuerst ängstigt und sie zurückweichen lässt, ist Ser Ilyn 

Payne, der Scharfrichter des Königs Robert Baratheon, dem sein Vorgänger Aerys die 

Zunge herausreißen ließ656, und nicht Sandor Clegane, wie sie spezifiziert, als der 

Prinz ihr vermeintlich zu Hilfe kommt: 

„»Leave her alone«, Joffrey said. He stood over her, beautiful in blue wool and black 
leather, his golden curls shining in the sun like crown. He gave her his hand, draw her 
to her feet. »What is it, sweet lady? Why are you afraid? No one will hurt you. Put 

 
654 Lady ist der Name von Sansas Schattenwolf; sie hat genau wie ihre Geschwister ein Wolfsjunges 
aufgezogen, das nun ihr ständiger Begleiter ist. 
655 Martin AGOT 2011 (1996) : 145 
656 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 146 f. 



 

 
272 

 

away your swords, all of you. The wolf is her little pet, that’s all.« He looked at Sandor 
Clegane. »And you, dog, away with you, you’re caring my betrothed.« 
The Hound, ever faithful, bowed and slid away quietly through the press. Sansa 
struggled to steady herself. She felt like such a fool. She was a Stark of Winterfell, a 
noble lady, and someday she would be a queen. »It was not him, my sweet prince,« 
she tried to explain. »It was the other one.«”657 

 

Zu diesem Zeitpunkt liegt der Fokus von Sansa noch vollkommen auf ihrem Verlobten, 

dem Kronprinzen, der sie genau so behandelt, wie sie es sich aus all den Liedern, die 

die höfische Liebe und Romantik zwischen edlen Recken und schönen Damen 

behandeln, vorgestellt hat. 

Sandor Clegane passt mit seinem dunklen, gefährlichen Aussehen, den 

unübersehbaren Narben und seinem schroffen Gebaren keineswegs zu dieser 

Vorstellung.  

Eine erste Nuancierung der Situation und ein fataler Einbruch in Sansas bisher heile 

Welt finden statt, als es zu einem Konflikt zwischen dem Kronprinzen Joffrey und 

Sansas kleiner Schwester Arya kommt. Arya ist Sansas komplettes Gegenteil: Ein 

Wildfang, der sich weigert, dem weiblichen Rollenbild zu entsprechen und statt zu 

sticken lieber mit Schwertern übt. Dies tut sie auch mit dem Metzgerjungen Mycah, 

mit dem sie sich auf der Reise nach King’s Landing angefreundet hat.  

Der Kronprinz und Sansa treffen auf Arya und Mycah, die spielerisch den 

Schwertkampf mit Stöcken üben, was Joffrey dazu veranlasst, den Metzgerjungen zu 

demütigen und zu verletzen. Die Situation eskaliert;  Aryas Schattenwolf greift zu 

ihrer Verteidigung ein und beißt wiederum den Prinzen. 658 

Dies hat weitreichende Konsequenzen für alle Beteiligten, da der Fall als einen Angriff 

auf den Prinzen vor den König gebracht wird. Dieser hat zwar wenig Verlangen 

danach, die Streitigkeit unter Kindern bzw. Jugendlichen auszudiskutieren und würde 

präferieren, dass sein bester Freund Ned Arya diszipliniert und er seinen eigenen 

Sohn659, wird aber von Königin Cersei dazu gedrängt, eine härtere Strafe in Betracht 

zu ziehen. Cerseis Darstellung des Vorfalls, bei der Arya und Mycah Joffrey angeblich 

absichtlich attackiert und sie den Wolf auf ihn gehetzt haben soll,660 weicht stark von 

 
657 Martin AGOT 2011 (1996) : 146 
658 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 150 f. 
659 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 157 
660 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 155 



 

 
273 

 

Aryas Erzählung ab. Sansa, die ebenfalls aussagen soll, ist in einem starken 

Loyalitätskonflikt ihrer Familie und ihrem zukünftigen Ehemann gegenüber, und 

behauptet, sich nicht erinnern zu können, wie der Vorfall abgelaufen ist. 

Die unmittelbar schlimmste Konsequenz trifft den Metzgerjungen, den keine hohe 

Herkunft schützen kann. Er wird von Lannister-Männern unter der Leitung von 

Sandor Clegane gefunden, wie ein Kapitel aus Eddard Starks Sicht beschreibt: 

 

„There was something slung over the back of his destrier, a heavy shape wrapped in 
a bloody cloak. »No sign of your daughter, Hand,« the Hound rasped down, »but the 
day was not wholly wasted. We got her little pet.« He reached back and shoved the 
burden off, and it fell with a thump in front of Ned. 
Bending, Ned pulled back the cloak, dreading the words he would have to find for 
Arya, but it was not Nymeria after all. It was the butcher’s boy, Mycah, his body 
covered in dried blood. He had been cut almost in half from shoulder to waist by 
some terrible blow struck from above. 
»You rode him down,« Ned said. 
The Hound’s eyes seemed to glitter through the steel of that hideous dog’s-head-
helmet. »He ran.« He looked at Ned’s face and laughed. »But not very fast.«”661 

 

Während der Vorfall die gesamten Beziehungen zwischen dem Haus Lannister und 

dem Haus Stark ante bellum verschärft, sind hier als Figuren besonders Sansa und 

Sandor entscheidend. Sansa erlebt eine harsche Konsequenz auf den bereits 

durchlittenen Loyalitätskonflikt: Ihr Wolf wird auf Verlangen der Königin als Ersatz für 

die Wölfin Nymeria, die von Arya zum Schutz fortgejagt worden war, von ihrem Vater 

getötet und sie verliert durch ihre Entscheidung, nicht an der Seite ihrer Familie zu 

stehen, die symbolische Verbindung zu ihrem Wappentier. Die Beziehung zwischen 

Sansa und Joffrey kühlt nach dem Ereignis merklich ab, wobei Sansa selbst zu diesem 

Zeitpunkt vor allem die vorherigen Zustände wiederherstellen und die Gunst des 

Prinzen zurückgewinnen will. 

Gleichzeitig dient die Szene dazu, um Sandor Cleganes Bereitwilligkeit, brutal zu 

töten, zu unterstreichen. 

Dass er allerdings noch mehr Facetten hat und unter der Wut und dem Hass eine 

komplexe Persönlichkeit wartet, wird vor allem im Zusammenspiel mit Sansa 

deutlicher. 

 
661 Martin AGOT 2011 (1996) : 159 



 

 
274 

 

Zu Ehren Eddard Starks und zur Feier seiner Ernennung zur Hand des Königs 

veranstaltet König Robert ein mehrtägiges und ausgesprochen aufwendiges Turnier, 

dem Sansa mit großem Interesse beiwohnt, obgleich ein junger Ritter von Ser Gregor 

Clegane tödlich verletzt wird.662 Im Zuge dieser Festlichkeiten kommt es zu einer 

ersten vorsichtigen Annäherung nach dem Zerwürfnis mit Joffrey. Das Treffen findet 

jedoch ein recht abruptes Ende, als es zum Streit zwischen Robert, Cersei und Jaime 

Lannister kommt, woraufhin Prinz Joffrey Sansa eine Eskorte zurück zum Schloss 

anbietet. Sie nimmt an, in Erwartung, er würde sie selbst zurückgeleiten, jedoch 

erteilt er nur seinem Bluthund Sandor den Befehl, eben dies zu tun.663 

 

„Sansa could feel the Hound watching her. »Did you think Joff was going to take you 
himself?« He laughed. He had the laugh like the snarling of dogs in a pit.  »Small 
chance of that. […] Come, you’re not the only one who needs sleep. I’ve drunk too 
much, and I may need to kill my brother tomorrow.« He laughed again.”664 

 

Obgleich der Dialog mit Sandors Spott beginnt und seine harte, kalte Art Sansa 

erschreckt und sie nicht weiß, wie sie mit der höfischen Erziehung, die sie in ihrem 

behüteten Zuhause erhalten hat, darauf reagieren soll, entwickelt sich eine Dynamik, 

die nach und nach mehr Schichten erhält.  

 
„Sansa could not bear the sight of him, he frightened her so, yet she had been raised 
in all the ways of courtesy. A true lady would not notice his face, she told herself. 
»You rode gallantly today, Ser Sandor,« she made herself say. 
Sandor Clegane snarled at her. »Spare me your empty little compliments, girl … and 
your ser’s. I am no knight. I spit on them and their vows. My brother is a knight. Did 
you see him ride today?« 
»Yes,« Sansa whispered, trembling. »He was …« 
»Gallant?« the Hound finished. 
He was mocking her, she realized. »No one could withstand him,« she managed at 
last, proud of herself. It was no lie. 
Sandor Clegane stopped suddenly in the middle of a dark and empty field. […] »Some 
septa665 trained you well. You’re like of those birds from the Summer Isles, aren’t 
you? A pretty little talking bird, repeating all the pretty little words they taught you 
to recite.«”666 

 

 
662 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 295 f. 
663 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 300 f. 
664 Martin AGOT 2011 (1996) : 301 
665 Ein ordiniertes weibliches Mitglied des Faith of the Seven, oftmals als Hauslehrerin für weibliche 
Nachkommen der Lords von Westeros eingestellt 
666 Martin AGOT 2011 (1996) : 301 f. 



 

 
275 

 

Sandor stellt seine starke Abneigung Rittern gegenüber heraus und betont, dass er 

selbst den Ritterschlag abgelehnt hat. Er deutet hier bereits an, was Sansa im Laufe 

der Erzählung noch immer deutlicher feststellen wird: Dass der Ritterschwur nicht 

gleichbedeutend mit der Ehre eines Mannes ist. Für Sandor ist sein Bruder der 

stärkste lebende Beweis, doch fungiert auch der Charakter des Jaime Lannister als 

eine Kontrastfolie.  

Sansa fühlt sich von seinen Worten gekränkt und äußert dies auch, was die 

Gesprächsdynamik schneller und härter werden lässt: 

 
„»That’s unkind.« Sansa could feel her heart fluttering in her chest. »You’re 
frightening me. I want to go now.« 
»No one could withstand him,« the Hound rasped. »That’s truth enough. No one 
could ever withstand Gregor. That boy today, his second joust, oh, that was a pretty 
bit of business. You saw that, did you? Fool boy, he had no business riding in this 
company. […] You think Gregor didn’t notice that? You think Ser Gregor Clegane lance 
rode up by chance, do you? Pretty little talking girl, you believe that, you’re empty-
headed as a bird for true. Gregor’s lance goes where Gregor wants it to go. Look at 
me. Look at me!« Sandor Clegane put a huge hand under her chin and forced her face 
up. […] »That’s a pretty for you. Take a good long stare. You know you want to. I’ve 
watched you turning away all the way down the kingsroad. […]« 
His fingers held her jaw as hard as an iron trap. His eyes watched hers. Drunken eyes, 
sullen with anger. She had to look. 
The right side of his face was gaunt, with sharp cheekbones and a grey eye beneath 
a heavy brow. His nose was large and hooked, his hair thin, dark. He wore it long and 
brushed it sideways, because no hair grew on the other side of that face. 
The left side of his face was a ruin. His ear had been burned away […]. His eye was 
still good, but all around it was a twisted mass of scar, slick black flesh hard as leather, 
pocked with craters and fissured by deep cracks that gleamed red and wet when he 
moved. Down by his jaw, you could see a hint of bone where the flesh had been 
seared away. 
Sansa began to cry. He let go of her then […]. ”667 

 

 

Die optische Beschreibung ist nicht der entscheidende Punkt an dieser Stelle, und 

auch nicht Sandors Hass auf seinen Bruder, sondern die schlichte Tatsache, dass er 

das Mädchen loslässt, sobald es zu weinen beginnt. Sein gesamter Habitus ist von 

Rohheit und Gewalt geprägt, seine Worte sind zweifelsohne beleidigend, übergriffig 

und grenzüberschreitend. Dennoch wird klar erkennbar, dass Sandor Empathie 

besitzt und ihm nichts daran liegt, grundlos grausam zu sein. 

 
667 Martin AGOT 2011 (1996) : 302 f. 



 

 
276 

 

Dass er seinem Bruder vorwirft, er habe den jungen unerfahrenen Turnierreiter mit 

Absicht getötet, wirkt angesichts der Situation, in der er den Metzgerjungen 

niedergeritten hat, mehr als spannend und wirft die Frage auf, ob das schnelle Töten 

von Mycah eine versteckte Gnade war, um diesen nicht dem Zorn der Lannisters 

auszuliefern. 

Und dann, endlich, in diesem erhitzten Moment, verrät Sandor Clegane einem jungen 

Mädchen – einem dummen kleinen Vogel, wie er Sansa immer wieder nennt – sein 

größtes Geheimnis, nämlich die wahre Herkunft seiner Narben. 

 

„»Most of them, they think it was some battle. A siege, a burning tower, an enemy 
with a torch. One fool asked if it was dragonsbreath.« His laugh was softer this time, 
but just as bitter. […] »I was younger than you, six, maybe seven. A woodcarver set 
up shop in the village under my father’s keep, and to buy favor he sent us gifts. The 
old man made marvelous toys.  I don’t remember what I got, but it was Gregor’s gift 
I wanted. A wooded knight, all painted up, every joint pegged separate and fixed with 
strings, so you could make him fight. Gregor is five years older than me, the toy was 
nothing to him, he was already a squire, near six foot tall and muscled like an ox. So 
I took his knight, but there was no joy to it, I tell you. I was scared all the while, and 
true enough, he found me. There was a brazier in the room. Gregor never said a 
word, just picked me up under his arm and shoved the side of my face down in the 
burning coals and held me there while I screamed and screamed. You saw how strong 
he is. Even then, it took three grown men to drag him off me. The septons preach 
about the seven hells. What do they know? Only a man who’s been burned know 
what hell is truly like. 
My father told everyone my bedding had caught fire, and our maester gave me 
ointments. Ointments! Gregor had his ointments too. Four years later, they anointed 
hm with the seven oils and he recited his knightly vows and Rhaegar Targaryen 
tapped him on the shoulder and said, »Arise, Ser Gregor.«”668 

 
Seine Ablehnung gegen Ritter und das Rittertum als solches erklärt sich 

dementsprechend vor selbst; es ist der Widerspruch zwischen dem Charakter seines 

Bruders und dem Schwur, den dieser geleistet hat. Sandor lehnt die Scheinheiligkeit 

dieser Situation und des ganzen Systems ab.  

Bei dieser Erzählung lässt er ausgesprochene Verletzlichkeit Sansa gegenüber zu. Sie 

beide werden gewissermaßen von dem anderen auf ihre Äußerlichkeiten reduziert – 

er auf seine erschreckenden Narben, sie auf ihr hübsches Gesicht und die Naivität, 

die er dahinter (zurecht) vermutet. Jedoch ist Sansa nicht nur naiv, wenngleich ihr 

Reflektieren über die Situation und die Personen von Martin nicht als eine kalkulierte 

 
668 Martin AGOT 2011 (1996) : 303 



 

 
277 

 

kognitive Leistung beschrieben wird, sondern eher das ständige Abgleichen des 

Erlebten mit ihren Vorstellungen und Träumen zu einer erweiterten Normfindung. 

Sandor bereut seine Ehrlichkeit und Offenheit noch in dem selben Gespräch: 

 

„The Hound caught her by the arm and leaned close. 
»The things I told you tonight,« he said, his voice sounding even rougher than usual. 
»If you ever tell Joffrey … your sister, your father … any of them …« 
»I won’t,« Sansa whispered. »I promise.« 
It was not enough. »If you ever tell anyone,« he finished, »I’ll kill you.«”669 

 

Trotz dieser Drohung, die mehr seiner Furcht als seiner Wut zu entspringen scheint, 

ist Sansa am nächsten Turniertag ihm emotional sichtbar verbunden. Ihr Vater 

Eddard Stark bemerkt in dem Kapitel aus seiner Perspektive, dass sie den 

Lanzendurchgang zwischen Jaime Lannister und Sandor Clegane „moist-eyed and 

eager“670 betrachtet. Während die anderen Zuschauer der Meinung sind, Sandor 

würde es nicht wagen, gegen ein Mitglied der Familie, in deren Lohn er steht, zu 

gewinnen, geschieht genau das: Sandor gelingt es, den zu diesem Zeitpunkt noch 

legendären Jaime aus dem Sattel zu stoßen, und Sansa merkt an: „»I knew the Hound 

would win. “671 

Das Turnier gewinnt an großer Dramatik, als Ser Gregor Clegane gegen Ser Loras 

Tyrell – den Jaime Lannister der nächsten Generation – reitet, der eine rossige Stute 

gegen Gregors Hengst gewählt hat und mit diesem Trick einen Sieg erzwingt672. 

Gregor lässt sich daraufhin sein Schwert bringen und schlägt erst seinem eigenen 

Pferd den Kopf ab, bevor er die Klinge gegen seinen zuvor unbewaffneten 

Kontrahenten richtet, um auch ihn zu töten673. 

Alle sind überaus erschüttert über diesen Regelübertritt und das unheimliche 

Gewaltpotential von Ser Gregor – aber nur einer schreitet ein: 

 
„Ser Gregor swung his sword, a savage two-handed blow that took the boy in the 
chest and knocked him from the saddle. The courser dashed away in panic as Ser 
Loras lay stunned in the dirt. But as Gregor lifted his sword for the killing blow, a 

 
669 Martin AGOT 2011 (1996) : 304 
670 Martin AGOT 2011 (1996) : 312 
671 Martin AGOT 2011 (1996) : 313 
672 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 314 ff. 
673 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 315 



 

 
278 

 

rasping voice warned, »Leave him be,« and a steel-clad hand wrenched him away 
from the boy. 
The Mountain pivoted in wordless fury, swinging his longsword in a killing arc with 
all his massive strength behind it, but the Hound caught the blow and turned it, and 
for what seemed an eternity the two brothers stood hammering at each other as a 
dazed Loras Tyrell was helped to safety. Thrice Ned saw Ser Gregor aim savage blows 
at the hound’s-head helmet, yet not once did Sandor send a cut at his brother’s 
unprotected face.  
It was the king’s voice that put an end to it […]. »STOP THIS MADNESS,« he boomed. 
»IN THE NAME OF YOUR KING!« 
The Hound went to one knee. Ser Gregor’s blow cut air, and at last he came to his 
senses. […] he turned and strode off […]. 
[…] »Is the Hound the champion now?« Sansa asked Ned. 
»No,« he told her. »There will be one final joust, between the Hound and the Knight 
of Flowers674.« 
But Sansa had the right of it after all. A few moments later Ser Loras Tyrell walked 
back onto the field in a simple linen doublet and said to Sandor Clegane: »I owe you 
my life. The day is yours, ser.« 
»I am no ser,« the Hound replied, but the took the victory, and the champion’s purse, 
and, for perhaps the first time in his life, the love of the commons.«”675 

 

Sandor Clegane beweist an dieser Stelle nicht nur einzigartigen Mut, sich seinem 

tollwütigen Bruder entgegenzustellen, sondern auch eine erkennbare Form von 

Ehrhaftigkeit, den Konflikt nicht für eine persönliche Rache auszunutzen. Er verzichtet 

auf Angriffe gegen Gregors ungeschütztes Gesicht, ganz gleich, wie verdient 

vermutlich einige Narben auf dessen Zügen aus Sandors Perspektive gewesen wären. 

Gleichzeitig gehorcht er dem Befehl des Königs und blamiert auch nicht Ser Loras, als 

der ihm aus Dankbarkeit den Sieg überlässt. 

Die Vielschichtigkeit, die Martin bereits im ersten Band der Erzählung damit anlegt, 

wird später, nachdem der Konflikt zwischen den Lannisters und den Starks vollends 

eskaliert ist, umso bedeutungsvoller. 

Als Eddard Stark nach dem Tod des Königs Robert Baratheon aufgrund seines 

Wissens, dass es sich bei Joffrey um Jaimes Bastard handelt, dem neuen König die 

Treue verweigert und stattdessen plant, Robert Baratheons jüngeren Bruder Stannis 

einzusetzen, scheitert dieser Plan vollends. Er wird als Hochverräter inhaftiert. Arya 

kann den Lannistermännern entkommen, aber Sansa bleibt in Gewahrsam des neuen 

Königs Joffrey und seiner Mutter Cersei.  

 
674 The Knight of Flowers ist der Spitzname von Ser Loras Tyrell 
675 Martin AGOT 2011 (1996) : 315 f. 



 

 
279 

 

Obwohl Sandor weiterhin die Ritterweihe verweigert, wird dieser in Joffreys 

Königsgarde berufen. Auch Sansa wird von den neuen Ereignissen und schließlich der 

Hinrichtung ihres Vaters überrollt und obgleich sie anfangs noch Joffreys Verlobte 

bleibt, zeigt er immer mehr seine sadistische Seite. Dabei stellt Sandor in den 

Interaktionen, bei denen Joffrey sie als einen Spielball seiner Launen behandelt, eine 

merkwürdige Konstante dar – auf positive Weise: 

 
„Sansa drew her blanket up to her chin to cover herself.  
»No,« she whimpered, »please … leave me be.« 
»If you won’t rise and dress yourself, my Hound will do it for you,« Joffrey said. 
»I beg of you, my prince …« 
»I’m king now. Dog, get her out of bed.« 
Sandor Clegane scooped her up around the waist and lifted her off the featherbed as 
she struggled feebly. Her blanket fell to the floor. Underneath she had only a thin 
bedgown to cover her nakedness. »Do as you’re bid, child,« Clegane said. »Dress.« 
He pushed her toward her wardrobe, almost gently. 
Sansa backed away from them. […]  
Sansa stared at him, seeing him [Joffrey, Anm. d. Verf.] for the first time. […] 
»I hate you,« she whispered.  
King Joffrey’s face hardened. »My mother tells me that it isn’t fitting that a king 
should strike his wife. Ser Meryn.« 
The knight was on her before she could think, yanking back her hand as she tried to 
shield her face and back-handing her across the ear with a gloved fist. Sansa did not 
remember falling, yet the next she knew she was sprawled on one knee amongst the 
rushed. Her head was ringing. Ser Meryn Trant stood over her, with blood on the 
knuckles of his white silk glove. 
»Will you obey now, or shall I have him chastise you again?« 
Sansa’s ear felt numb. She touched it, and her fingertips came away wet and red. »I 
… as … as you command, my lord.« 
»Your Grace,« Joffrey corrected her. »I shall look for you in court. He turned and left. 
Ser Meryn and Ser Arys followed him out, but Sandor Clegane lingered long enough 
to yank her roughly to her feet. »Save yourself some pain, girl, and give him what he 
wants.« 
»What … what does he want? […]« 
»He wants you to smile and smell sweet and be his lady love,« the Hound rasped. 
»He wants to hear you recite all your pretty words the way the septa taught you. He 
wants you to love him … and fear him …«”676 

 

Zwei Beobachtungen können über diese Stelle festgehalten werden: Zum Einen, dass 

Martin Wert darauf legt, selbst die gröberen Handlungen, die Sandor im Auftrag 

seines jungen Königs ausführt, als unerwartet sanft zu beschreiben, was dann durch 

den Rat, den er Sansa erteilt, noch verstärkt wird. Zum anderen ist ein leichter 

 
676 Martin AGOT 2011 (1996) : 743 f. 



 

 
280 

 

Wechsel im Ton der Unterhaltung herauslesbar, als er fortfährt, ihr zu erklären, was 

Joffrey von ihr will, und die Vermutung liegt nahe, dass sich in seine Worte ein Teil 

seiner eigenen Wünsche mit hineinmischt.  

Da die Erzählerperspektive von Sandor komplett fehlt, muss der Rezipient sich 

weiterhin mit der Perspektive anderer Figuren behelfen. Dabei bietet die Zeit, die 

Sansa als de facto Gefangene in King’s Landing verbringt, aber überwältigend viel 

Stoff.  

So gibt es kleine Momente, wie etwa, als sie versucht, Joffrey von der spontanen 

Hinrichtung eines betrunkenen Ritters abzuhalten, und Sandor ihr beiläufig zustimmt: 

„The king stood. »A cask from the cellars! I’ll see him drowned it it.« 
Sansa heard herself gasp. »No, you can’t.« 
Joffrey turned his head. »What did you say?« 
[…]  
»Please,« Sansa said, »I only meant … it would be ill luck, Your Grace … to, to kill a 
man on your name day.« 
»You’re lying,« Joffrey said. »I ought to drown you with him, if you care for him so 
much.« 
»I don’t care for him, Your Grace.« The words tumbled out desperately. »Drown him 
or have his head off, only … kill him on the morrow, if you like, but please … not today, 
not on your name day. I couldn’t bear for you to have ill luck […].« 
Joffrey scowled. He knew she was lying, she could see it. He would make her bleed 
for this. 
»The girl speaks truly,« the Hound rasped. »What a man sows on his name day, he 
reaps throughout the year.« His voice was flat, as if he did not care whit whether the 
king believed him or no. Could it be true? Sansa had not known. It was just something 
she’d sad, desperate to avoid punishment.”677 

 

Sandors Handeln beweist, wie sehr er Joffrey selbst durchschaut hat, und dass er ein 

intelligenteres Gespür für dessen Stimmungen und Schwächen besitzt, als er 

normalerweise preisgibt. Sansas Taktik geht folglich auf: Der Ritter, Ser Dontos, wird 

verschont und stattdessen auf ihren Vorschlag hin lediglich zum Hofnarren gemacht. 

 Noch klarer wird Sandors Haltung, als Sansa schließlich in den Thronsaal gerufen 

wird, um sich für die angeblichen Verbrechen ihres rebellierenden Bruders Robb 

Stark zu verantworten. 

Joffreys Sadismus tritt mittlerweile völlig ungefiltert auf und kann fast nicht mehr 

durch das Eingreifen seiner Mutter gelenkt werden. Er bedroht Sansa mit einer 

Armbrust vor der versammelten Gemeinschaft des Hofes: 

 
677 Martin ACOK 2011 (1999) : 45 f. 



 

 
281 

 

 

„»Your Grace.« She fell to her knees. 
»Kneeling won’t save you now,« the king said. »Stand up. »You’re here to answer for 
your brother’s latest treasons.« 
»Your Grace, whatever my traitor brother has done, I had no part. You know that, I 
beg you, please -«” 
»Get her up!« 
The Hound pulled her to her feet, not ungently. 
[…] 
Frowning, he lowered the crossbow. »I’d shoot you too, but if I do Mother says they’d 
kill my uncle Jaime. Instead you’ll just be punished and we’ll send word to your 
brother about what will happen to you if he doesn’t yield. Dog, hit her.« 
»Let me beath her!« Ser Dontos shoved forward, tin armor clattering. He was armed 
with a »Morningstar«, whose head was a melon. […] People were laughing. The 
melon flew to pieces. […] 
Joffrey did not so much as snigger. »Boros. Meryn.« 
Ser Meryn Trant seized Dontos by the arm and flung him brusquely away. […] Ser 
Boros seized Sansa.  
»Leave her face,« Joffrey commanded. »I like her pretty.« 
Boros slammed a fist into Sansa’s belly, driving the air out of her. When she doubled 
over, the knight grabbed her hair and drew his sword, and for one hideous instant 
she was certain he meant to open her throat. As he laid the flat of the blade across 
her thighs, she thought her legs might break from the force of the blow. Sansa 
screamed. Tears welled in her eyes. […] She soon lost count of the blows. 
»Enough,« she heard the Hound rasp. 
»No it isn’t,« the king replied. »Boros, make her naked.« 
[…] 
»What is the meaning of this?« 
The Imp’s voice cracked like a whip, and suddenly Sansa was free. She stumbled to 
her knees, arms crossed over her chest, her breath ragged. […] »What sort of knight 
beats helpless maids?« 
»The sort who serves his king, Imp.« Ser Boros raised his sword, and Ser Meryn 
stepped up beside him, his blade scraping clear of its scabbard.  
[…] 
»Someone give the girl something to cover herself with,« the Imp said. Sandor 
Clegane unfastened his cloak and tossed it at her. Sansa clutched it against her chest, 
fists bunched hard in the white wool. The coarse weave was scratchy against her skin, 
but no velvet had ever felt so fine.”678 

 

Es ist Tyrion Lannister, der Bruder von Jaime und Cersei, der eingreift und Sansa 

beschützt, und seine Autorität als Joffreys Onkel und derzeitige Hand des Königs 

nutzt, aber Sandors Rolle in der Situation bleibt dennoch bemerkenswert, so subtil 

sie auch ist. Martin erspart Sandor dadurch, dass Ser Dontos sich nun seinerseits 

einbringt und die Bestrafung von Sansa in ein Spiel umwandeln will, die Entscheidung, 

 
678 Martin ACOK 2011 (1999) : 486 ff. 



 

 
282 

 

ob er den Befehl, sie zu schlagen, direkt verweigert oder doch ausführt. Für den Leser 

bleibt Sandors Position auf diese direkte Anweisung hin also nicht ganz eindeutig. 

Was hingegen unzweifelhaft ist, ist seine Haltung dazu: Er widerspricht einmalig, aber 

deutlich und will die körperliche Misshandlung von Sansa stoppen. 

Auch reagiert er als erster auf die veränderte Lage, als Tyrion Lannister sich involviert, 

und gibt Sansa seinen Umhang. 

Er stellt sie damit nicht nur situativ, sondern auch für die Maßstäbe in Westeros sehr 

symbolisch unter seinen Schutz, da es dort zu diesem Zweck üblich ist, dass ein 

Bräutigam seiner Braut bei der Hochzeitszeremonie den Umhang mit dem Symbol 

ihres Hauses abnimmt und ihr stattdessen einen mit seinen Farben umlegt.679 

Der Leser sollte jedoch nicht vorschnell urteilen, dass sich Sandor Clegane damit in 

die Kategorie eines Byron’schen Helden begibt. Auch wenn seine Entwicklung durch 

die noch nicht abgeschlossene Buchreihe noch Spielraum bietet und sich sehr wohl 

noch mehr Aspekte des Helden zu dem des Bösewichts mischen können, bleibt 

Sandor ein Mann, der lange Zeit einer sehr grausamen Familie dient und ohne zu 

zögern blutige Taten für sie begeht. Die Ausnahme, die Sansa für ihn bildet, ist dabei 

weniger heldenhaft als byronisch – sie ist etwas Besonderes für ihn, eine 

kontrastbildende Folie, ihre Unschuld und Naivität machen sie zu einem Objekt der 

Begierde, auf das sich Sandors Schutz auswirkt. 

Trotzdem muss ihre Verbindung als alles andere als sanft beschrieben werden. Als es 

beispielsweise zu der Belagerung von King’s Landing kommt und Tyrion Lannister die 

Stadt mit den alten Wildfire-Vorräten des irren Königs verteidigt, flieht Sandor 

Clegane vor den unlöschbaren Flammen aufgrund seines Feuer-Traumas und 

entscheidet sich zu desertieren. Vorher kommt er jedoch in Sansas Gemächer und 

bietet ihr an, sie mitzunehmen und nach Hause zu bringen: 

 

„Then something stirred behind her, and a hand reached out of the dark and grabbed 
her wrist. 
Sansa opened her mouth to scream, but another hand clamped down over her face, 
smothering her. […] »Little bird. I knew you’d come.« The voice was a drunken rasp. 
[…] She saw him for a moment, all black and green, the blood on his face dark as tar, 
his eyes glowing like a dog’s in the sudden glare. Then the light faded and he was only 
a hulking darkness in a stained white cloak. 

 
679 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 383 ff. 



 

 
283 

 

»If you scream I’ll kill you. Believe that.« He took his hand from her mouth. […] 
»Why did you come here?« 
»You promised me a song, little bird. Have you forgotten?« 
[…] 
»I can’t,« she said. »Let me go, you’re scaring me.« 
»Everything scares you. Look at me. Look at me.« 
The blood masked the worst of his scars, but his eyes were white and wide and 
terrifying. The burned corner of his mouth twitched and twitched again. […] 
»I could keep you safe,« he rasped. »They’re all afraid of me. No one would hurt you 
again, or I’d kill them.« 
He yanked her closer, and for a moment she thought he meant to kiss her. He was 
too strong to fight. She closed her eyes, wanting it to be over, but nothing happened. 
[…] He gave her arm a hard wrench, pulling her around and shoving her down onto 
the bed. […] His dagger was out, poised at her throat. »Sing, little bird. Sing for your 
little life.« ”680 

 

Sansa tut, wie ihr geheißen, und singt ein religiöses Lied passend zur Zeit des Krieges, 

das die Aggressionen von rivalisierenden Gruppen in einer Gebetsform beruhigen 

soll681, woraufhin sie noch einen ausgesprochen intimen und eher sanfteren Moment 

teilen: 

„Some instinct made her lift her hand and cup his cheek with his fingers. The room 
was too dark for her to see him, but she could feel the stickiness of the blood, and a 
wetness that was not blood. »Little bird,« he said once more, his voice raw and harsh 
as steel on stone. Then he rose from the bed. Sansa heard cloth ripping, followed by 
the softer sound of retreating steps. […] She found his cloak on the floor, the white 
wool stained by blood and fire. […] She shook out the torn cloak and huddled beneath 
it on the floor, shivering.”682 
 

Der Leser erhält die Erkenntnis, dass Sansa mit ihrem Lied Sandor zu Tränen gerührt 

haben muss, ihre eigene Wahrnehmung davon ist jedoch durch die Formulierung 

„wetness that was not blood“ distanziert, als könnte sie dies in dem Moment noch 

nicht begreifen.  

Überhaupt erweist sich Sansa als unzuverlässiger Erzähler. An mehreren Stellen in 

den Folgebänden erinnert sie sich anders an die soeben besprochene Stelle, als der 

Leser sie bisher lesen konnte. Als beispielsweise zu späterer Stelle ihr noch sehr 

junger, unbedarfter und kränklicher Cousin sie zu küssen versucht, gibt Martin ihr 

diesen Gedankengang: 

„As the boy’s lips touched her own she found herself thinking of another kiss. She 
could still remember how it felt, when his cruel mouth pressed down on her own. He 

 
680 Martin ACOK 2011 (1999) : 865 f. 
681 Vgl. Martin ACOK 2011 (1999) : 867 
682 Martin ACOK 2011 (1999) : 867 



 

 
284 

 

had come to Sansa in the darkness as green fire filled the sky. He took a song and a 
kiss, and left me nothing but a bloody cloak.”683 
 

Das ganze Erlebnis scheint für sie keine unangenehme Erinnerung zu sein trotz der 

immanenten Gefahr, die von Clegane ausging. Sie wünscht sich weiterhin Sandor in 

ihre Nähe, verteidigt gedanklich seine Entscheidung zur Desertation und bewahrt bis 

zu ihrer eigenen Flucht aus King’s Landing seinen Umhang auf684.  

Trotz Sansas positiver Einstellung zu Sandor darf nicht der Fehler gemacht werden, 

ihn als Byronic Hero einzustufen, denn obgleich er ihr und einigen wenigen anderen 

gegenüber ein wohlwollenderes Verhalten zeigt und sein moralischer Kodex 

erkennbar im Widerspruch zu seinen Verpflichtungen seinem Prinzen und König 

gegenüber steht, positioniert er sich eben doch nicht heldenhaft genug. Ja, er verlässt 

den Dienst der Lannisters, aber primär wegen seiner Furcht vor dem Feuer in der 

Schlacht am Blackwater, und ja, er tut Sansa keine Gewalt an wie die anderen weißen 

Ritter der Königsgarde. Aber als er nach seiner Desertation zu einem Outlaw wird, ist 

daran wenig Nobles: Er kämpft nicht gegen die Grausamkeiten der anderen Krieger, 

er sucht auch nicht, einen rechtmäßigen König einzusetzen. Er ist kein Robin Hood, 

der bis zur Rückkehr von Richard Löwenherz die Stellung hält, kein flammender 

Revolutionär, sondern viel mehr ein Beispiel des bereits erklärten radikalen 

Individualismus, in seiner Variante sogar ein radikaler Egoismus.   

So kommt er im späteren Verlauf der Romane dazu, Sansas jüngere Schwester Arya 

in seine Gewalt zu bringen – offiziell begründet, weil er sie bei ihren Verwandten 

gegen Lösegeld austauschen will, inoffiziell übt er aber auch eine Schutzfunktion dem 

zweiten Stark-Mädchen gegenüber aus, sodass der Rezipient über seine Absichten 

nicht völlig im Klaren ist.  

In Sandor Cleganes bislang letztem offiziellem Auftritt in den Romanen kämpft er 

gegen die Entzündung einer Verletzung an, die ihn potentiell töten könnte. Seine 

Geisel Arya hat die Wunde zwar versorgt, doch verschlechtert sein Zustand sich 

zunehmend. Martin fügt diesen Austausch zwischen dem stark geschwächten Sandor 

 
683 Martin AFFC 2011 (2005) : 870 
684 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 76 



 

 
285 

 

und dem Mädchen ein, als Arya ihre Waffe zieht und darüber nachdenkt, ihren außer 

Gefecht gesetzten Kidnapper zu töten685: 

 
„His eyes opened. »You remember where the heart is?« he asked in a hoarse 
whisper. 
As still as stone she stood. »I … I was only …« 
»Don’t lie,« he growled. »I hate liars. I hate gutless frauds even worse. Go on, do it.« 
When Arya did not move, he said, »I killed your butcher’s boy. I cut him near in half, 
and laughed about it after.« He made a queer sound, and it took her a moment to 
realize he was sobbing. »And the little bird, your pretty sister, I stood there in my 
white cloak and let them beat her. I took the bloody song, she never gave it. I meant 
to take her too.  I should have. I should have fucked her bloody and ripped her heart 
out before leaving her for that dwarf.« A spasm of pain twisted in his face. »Do you 
mean to make me beg, bitch? Do it! The gift of mercy … avenge your little Michael 
…« 
»Mycah.« Arya stepped away from him.”686 

 

Im Grunde fasst dieser Abschnitt den gesamten Charakter von Sandor Clegane 

treffend zusammen. Er will Arya zwar zum Handeln provozieren, um sich selbst die 

Schmerzen der entzündeten Wunde zu ersparen, sein Weinen ist dabei aber keines 

aufgrund physischer Qual. Sandor Clegane beweist damit, dass er die Verwerflichkeit 

seiner Taten kennt, verharrt aber in der widersprüchlichen Position.  

Durch die Unvollständigkeit von George R.R. Martins Werk ist die weitere 

Entwicklung der Figur des Sandor Clegane, sollte sich in den Folgebänden das 

Überleben des Charakters herausstellen, noch abzusehen. Dies gibt genauso wie das 

Bespiel des Jaime Lannister Anlass zu der Vermutung, dass der neue Typus des 

Byronic Villain in manchen Fällen als Zwischenstufe auf dem Weg vom Bösewicht zum 

Helden fungiert.  

Bei dem Beispiel von Anne Rice’ Vampiren könnte man zumindest bei Lestat, der in 

den Folgebänden nach und nach eine gewisse Humanisierung durch seine eigene 

Erzählerperspektive gewinnt, etwas Ähnliches vermuten.  

Was aber deutlicher herauszuheben ist, bleibt die Bereitschaft des Rezipienten, sich 

emotional auf diesen Byronic Villain einzulassen, solange er noch ganz klar ein Villain 

ist, und sein Verhalten in dem textuellen Umfeld zu akzeptieren, sofern es Anzeichen 

von sogenannten redeeming qualities gibt; Eigenschaften, die ausgleichend und im 

 
685 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 1037 
686 Martin ASOS 2011 (2000) : 1038 



 

 
286 

 

wahrsten Sinne der Übersetzung erlösend auf das Gesamtbild des Charakters 

einwirken. So kann der Leser Empathie für den weinenden, fiebernden Sandor 

empfinden, obwohl er im gleichen Atemzug davon spricht, einen unschuldigen 

Metzgersjungen mit seinem Schwert in zwei Teile gespalten zu haben und bereut, 

Sansa Stark nicht vergewaltigt zu haben. 

Es ist bemerkenswert, dass Sansa Stark als Figur auch für den dritten und 

abschließenden Charakter, über den an dieser Stelle gesprochen werden soll, von 

besonderer Wichtigkeit ist. Sein Name ist bereits gefallen: Es handelt sich um Petyr 

Baelish, genannt Littlefinger, der, wie dem Leser im Laufe der Romane immer 

bewusster wird, der Drahtzieher hinter dem Konflikt zwischen den Lannisters und 

den Starks ist. 

Catelyn Stark erinnert sich an ihn: 

 
„»Littlefinger,« she murmured. His face swam up before her; a boy’s face, though he 
was a boy no longer. His father had died several years before, so he was Lord Baelish 
now, yet still they called him Littlefinger. Her brother Edmure had given him that 
name, long ago at Riverrun. His family’s modest holdings were on the smallest of the 
Fingers, and Petyr had been slight and short for his age. […] 
»He was my father’s ward. We grew up together in Riverrun. I thought of him as a 
brother, but his feelings for me were … more than brotherly. When it was announced 
that I was to wed Brandon Stark, Petyr challenged for the right to my hand. It was 
madness. Brandon was twenty, Petyr scarcely fifteen. I had to beg Brandon to spare 
Petyr’s life. He let him off with a scar. Afterward my father sent him away. I have not 
seen him since. […] He wrote to me at Riverrun after Brandon was killed, but I burned 
his letters unread. By then I knew that Ned would marry me in his brother’s place.« 
Ser Rodrik’s fingers fumbled once again for nonexistent whiskers. »Littlefinger sits on 
the small council now.« 
»I knew he would rise high,« Catelyn said. »He was always clever, even as a boy, but 
it is one thing to be clever and another to be wise. I wonder what the years have 
done to him.« ”687 

 

Als Abkömmling einer Familie, die nach den Maßstäben der hochadligen Gesellschaft 

von Westeros weder sonderlich alt, noch sonderlich reich ist, hatte der junge Petyr 

Baelish als Mündel von Lord Tully die besondere Position, recht früh in seinem jungen 

Leben mit den Spielregeln der Obrigkeit in Berührung zu kommen. Catelyns 

Erinnerung an Petyr Baelish zeichnet ein Bild von einem Jungen, der nicht mit 

irgendwelchen Vorteilen auftrumpfen konnte – so war er ja auch kein begnadeter 

 
687 Martin AGOT 2011 (1996) : 167 



 

 
287 

 

Krieger oder physisch überlegen – und auch clever genug, genau das zu erkennen – 

beides hat ihn aber nicht abgehalten, für das Mädchen, für das er Gefühle hegte, den 

jungen Brandon Stark herauszufordern. 

Seit der Niederlage hat Baelish sich jedoch hochgearbeitet und hat die Position des 

Meisters der Münze im kleinen Rat inne. In dieser Funktion untersteht er Eddard 

Stark, sobald dieser zur Hand des Königs wird688. 

Ihre erste Begegnung zeigt leichte Anspannungen ob ihrer gemeinsamen 

Bekanntschaft mit Lady Catelyn Stark: 

 

„He [Littlefinger, Anm. d. Verfasserin] eyed Ned with a smile on his lips that bordered 
on insolence. »I have hoped to meet you for some years, Lord Stark. No doubt Lady 
Catelyn has mentioned me to you.« 
»She has,« Ned replied with a chill in his voice. The sly arrogance of the comment 
rankled him. »I understand you knew my brother Brandon as well.« 
[…] 
»Rather too well,« Littlefinger said. »I still carry a token of his esteem. Did Brandon 
speak of me too?« 
»Often, and with some heat,« Ned said, hoping that would end it. He had no patience 
with this game they played, this dueling wit words. 
»I should have thought that heat ill suits you Starks,« Littlefinger said. »Here in the 
south, they say you are all made of ice, and melt when you ride below the Neck.«”689 

 

Clever und arrogant – diese byronischen Eigenschaften werden als erstes von den 

Charakteren, die Petyr Baelish begegnen, bemerkt. Dabei ist zu erwähnen, dass er 

nicht grundsätzlich bedrohlich wirkt, allenthalben nicht wegen seiner schmaleren 

Statur, aber auch, weil er in seiner Funktion, Geld für die Krone zu finden690, sich nicht 

unbeliebt gemacht hat. Sein Vermögen hat er dabei auf vielerlei Weise erworben, 

unter anderem besitzt er auch Bordelle691, die ihm erlauben, diskret Geschäfte 

abzuwickeln und Einfluss und Informationen über die oftmals hochrangige 

Kundschaft zu gewinnen. Der zwielichtige Aspekt seiner Geschäfte verhindert dabei 

nicht, dass er sich unter der feinen Gesellschaft mit einer mittlerweile erlernten 

Natürlichkeit bewegt. 

 
688 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 190 ff. 
689 Martin AGOT 2011 (1996) : 192 
690 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 194 
691 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 198 



 

 
288 

 

Der Rezipient gewinnt zudem schnell den Eindruck, dass unter der wortgewandten 

Oberfläche ein komplexer Charakter mit tiefverwurzelten Motivationen wartet.  

So taucht er beispielsweise auch bei dem bereits erwähnten Turnier auf und tritt in 

Kontakt mit Sansa, der Tochter von Eddard und Catelyn. 

 

„When Sansa finally looked up, a man was standing over her, staring. He was short, 
with a pointed beard and a silver streak in his hair, almost as old as her father. »You 
must be one of her daughters,« he said to her. He had grey-green eyes that did not 
smile when his mouth did. »You have the Tully look.« 
»I’m Sansa Stark,« she said, ill at ease. The man wore a heavy cloak with a fur collar, 
fastened with a silver mockingbird, and he had the effortless manner of a high lord, 
but she did not know him. »I have not had the honor, my lord.« 
Septa Mordane quickly took a hand. »Sweet child, this is Lord Petyr Baelish, of the 
king’s small council.« 
»Your mother was my queen of beauty once,« the man said quietly. His breath 
smelled of mint. »You have her hair.« His fingers brushed against her cheek as he 
stroked one auburn lock. Quite abruptly he turned and walked away.« ”692 

 

Baelishs Art und Weise, sich Sansa auf diese Art zu nähern, wirkt so direkt und in 

gewisser Weise Anstandsgrenzen überschreitend, dass der Leser das Gefühl erhält, 

Littlefingers Kalkül sei einen Moment von seinen Erinnerungen an Catelyn und den 

damit verbundenen Emotionen überwältigt worden. Petyr Baelish erweist sich 

ansonsten als ein ausgesprochen pragmatischer Charakter, bei dem der Leser schnell 

zu spüren bekommt, dass er seine eigene Agenda hartnäckig verfolgt; erstmalig 

besonders, als er Eddard Stark hintergeht, dem er bei der Frage, wer im Falle der 

Illegitimität des Kronprinzen Joffrey der rechtmäßige Thronerbe sei, zuerst seine Hilfe 

und die Loyalität der von ihm bezahlten Stadtwache anbietet, Lord Stark dann aber 

im entscheidenden Moment verrät693.  

Das Ausmaß von Littlefingers Intrigen enthüllt sich schichtweise mehr und mehr. 

Nach der Hinrichtung von Eddard Stark fokussieren sich Petyr Baelishs Bestrebungen 

stärker auf Sansa, während er nach außen hin ein treuer Diener der Krone bleibt. Dass 

es ihm dabei nicht um Gerechtigkeit für Catelyns Tochter, sondern einzig und allein 

um seine eigenen Bedürfnisse geht, wird offensichtlich, als er Sansas Absichten, eine 

 
692 Martin AGOT 2011 (1996) : 297 f. 
693 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 528 f. 



 

 
289 

 

vorteilhafte Ehe, die sie in Sicherheit außerhalb von King’s Landing bringen würde, 

vereitelt694.  

Stattdessen verhilft er ihr selbst nach dem erfolgreichen Mordanschlag auf König 

Joffrey zur Flucht, behält sie aber unter seiner Kontrolle, indem er sie unter der 

Identität seiner Bastardtochter Alayne695 in die Eyrie bringt, wo ihre Tante Lysa Arryn, 

geborene Tully, Catelyns jüngere Schwester, seit dem Tod ihres Mannes Jon Arryn als 

Regentin ihres noch kleinen Sohnes herrscht. Dem Leser ist Lysa Arryn bereits aus 

den Vorgängerromanen bekannt als eine Frau, die ihrer Schwester Catelyn zwar 

typmäßig ähnelt, ihre Attraktivität jedoch über die vergangenen Jahre hinweg 

eingebüßt hat696 und nach dem Tod ihres Mannes ihren einzigen überlebenden Sohn, 

den sechsjährigen Erben der Eyrie, Robert Arryn, mit ihrer Paranoia belastet, aufs 

Schlimmste verhätschelt und verwöhnt, und ihn sogar noch immer an ihrer Brust 

stillt697. 

Petyr Baelish strebt eine von den Lannisters unterstützte698 Ehe mit Lysa an, die für 

ihn rein machtpolitischen Zwecken dient, während sie für Lysa die Erfüllung eines 

langgehegten Traumes ist, wie sie ihrer Nichte Sansa erzählt:  

 

„»[…] You may not think so to see me now, but on the day we wed I was so lovely I 
put your mother to shame. But all Jon desired was my father’s swords, to aid his 
darling boys. I should have refused him, but he was such an old man, how could he 
live? Half of his teeth were gone, and his breath smelled like bad cheese. I cannot 
abide a man with foul breath. Petyr’s breath is always fresh … he was the first man I 
ever kissed, you know. My father said he was too lowborn, but I knew how high he’d 
rise. […]«”699 

 

Vor Lysa spielt Baelish den enthusiastischen Bräutigam und heiratet sie auf ihren 

Wunsch in einer übereilten Zeremonie700, was ihn effektiv zum Lord der Eyrie macht 

und einen weiteren Schritt auf der gesellschaftlichen Leiter nach oben klettern lässt. 

 
694 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 265 
695 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 932 
696 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 375 
697 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 375 ff. 
698 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 258 
699 Martin ASOS 2011 (2000) : 942 
700 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 938 ff. 



 

 
290 

 

Lysa empfindet die Vermählung als eine späte und nun endlich erfolgende 

Gerechtigkeit nach ihrer vorhergehenden Ehe mit Jon Arryn. Die Beziehung wird 

durch die Anwesenheit von Sansa, für deren Rettung Baelish ein hohes Risiko 

aufgenommen hat, jedoch unter Spannungen gesetzt.  

Die Dynamik erreicht einen außergewöhnlichen Höhepunkt, als Sansa in der Festung 

ihrer Tante an einem verschneiten Tag beginnt, Winterfell, die Festung ihrer Kindheit, 

ihre Heimat, nachzubauen und Petyr Baelish zu ihr stößt: 

 

„»Pack the snow around a stick, Sansa.« 
She did not know how long he had been watching her, or when he had returned from 
the Vale. »A stick? « she asked. 
»That will give it strength enough to stand, I’d think,« Petyr said. »May I come into 
your castle, my lady?« 
Sansa was wary. »Don’t break it. Be …« 
»… gentle?« He smiled. »Winterfell has withstood fiercer enemies than me. It is 
Winterfell, is it not?« 
»Yes,« Sansa admitted. 
He walked along outside the walls. »I used to dream of it, in those years after Cat 
went north with Eddard Stark. In my dreams it was ever a dark place, and cold.« 
[…]”701 

 

Er fährt fort, ihr bei dem Bau der Festung mit seinen Ideen zu helfen, bis Sansa 

zufrieden mit dem Ergebnis ist: 

 

„»This is just right,« she said. 
He touched her face. »And so is that.« 
Sansa did not understand. »And so is what?« 
»Your smile, my lady. Shall I make another for you?« 
»If you would.«  
»Nothing could please me more.« 
[…] 
They made a tall tower together, kneeling side by side to roll it smooth, and when 
they’d raised it Sansa stuck her fingers through the top, grabbed a handful of snow, 
and flung it in his face. 
Petyr yelped, as the snow slid down under his collar. »That was unchivalrously done, 
my lady.« 
»As was bringing me here, when you swore to take me home.« 
She wondered where that courage had come from, to speak to him so frankly. From 
Winterfell, she thought. I am stronger within the walls of Winterfell. 
His face grew serious. »Yes, I played you false in that … and in one other thing as 
well.« 
Sansa’s stomach was aflutter. »What other thing?« 

 
701 Martin ASOS 2011 (2000) : 1102 



 

 
291 

 

»I told you that nothing could please me more than to help you with your castle. I 
fear that was a lie as well. Something else would please me more.« He stepped closer. 
»This.« 
Sansa tried to step back, but he pulled her into his arms and suddenly he was kissing 
her. Feebly, she tried to squirm, but only succeeded in pressing herself more tightly 
against him. His mouth was on hers, swallowing her words. He tasted of mint. For 
half a heartbeat she yielded to his kiss … before she turned her face away and 
wrenched free. »What are you doing?«  
[…]He smiled. »I wish you could see yourself, my lady. You are so beautiful. You’re 
crusted over with snow like some little bear cub, but your face is flushed and you can 
scarcely breathe. How long have you been out here? You must be very cold. Let me 
warm you, Sansa. Take off those gloves, give me your hands.« 
»I won’t. […] You shouldn’t kiss me. I might have been your daughter …« 
»Might have been,« he admitted, with a rueful smile. »But you’re not, are you? You 
are Eddard Stark’s daughter, and Cat’s. But I think you might be even more beautiful 
than your mother was, when she was your age.«”702 

 

Dieser Augenblick ist auf mannigfaltige Weise von ausgesprochen großer Bedeutung. 

Die Situation beginnt unschuldig, und zeigt die besten Seiten von Petyr Baelish – seine 

Fähigkeit zum innovativen Denken, die Bereitschaft, sich auf das Spiel, das Sansa 

spielt, einzulassen, seine Kreativität und Cleverness. Es ist vorstellbar, dass seine 

Bereitschaft, diese unschuldige und unbelastete Aktivität so positiv mitzugestalten 

an Kindheitserinnerungen mit Catelyn gekoppelt sind, in denen möglicherweise 

ähnliche Situationen aufgetreten sein können. Auch Sansas Stärken werden in dem 

Moment – in den Mauern von Winterfell – präsenter. Obgleich sie derzeit unter der 

Identität seiner Bastardtochter lebt, baut sie Winterfell neu auf, und stellt einen 

symbolischen Rückbezug zu ihrer wirklichen Herkunft und Stellung her. 

Dass Winterfell und alles, was mit den Starks zu tun hat, ihm ein Stachel im Fleisch 

ist, kann Petyr Baelish nicht verbergen; spricht er doch sogar davon, dass er selbst 

von Winterfell nach Catelyns Weggang geträumt hat. 

In dem Moment, als Sansa ihn aber herausfordert und seine Lüge, sie nach Hause zu 

bringen, erstmals wirklich hinterfragt, kippt die Stimmung aus der familiär-

unschuldigen in eine von Baelish als romantisch rezipierte Situation, und es kommt 

zum Kuss. 

Der Kontrast zwischen der friedlichen Szenerie – einer Begegnung im Schnee – und 

Baelishs sich entfaltenden Absichten ist genauso distinktiv wie die Überlagerung 

 
702 Martin ASOS 2011 (2000) : 1103 f. 



 

 
292 

 

seiner Gefühle für Sansa. Sansa wählt als ein Argument der Zurückweisung den 

Altersunterschied; nichts anderes drückt sie mit den Worten, sie hätte seine Tochter 

sein können, aus. Für Petyr Baelish ist die Aussage von größerer Tragweite: In seiner 

Vorstellung hätte sie eben tatsächlich seine und Catelyns Tochter sein können. Wenn 

Sansa bislang also ein Relikt einer imaginären Zukunft mit seiner Kindheitsliebe war, 

so nimmt diese Vorstellung, nachdem Lady Stark auch bereits verstorben ist, andere 

Züge an, indem er darauf hinweist, sie sei eben nicht seine Tochter, und schöner als 

Catelyn noch hinzu. 

Es ist anzunehmen, dass durch Catelyns Tod Petyr Baelish instinktiv nach dem 

erstbesten Ersatz gesucht hat, der lange Zeit zuvor schon Catelyns Schwester Lysa 

war. Sansa, jünger, schöner und hilfloser, bietet aber eine völlig andere und bessere 

Perspektive: Die einer zweiten Chance. Sie ist die Verheißung, nach den Jahren des 

von Petyr Baelishs empfundenen Unrechts, endlich das zu erhalten, was ihm in seiner 

Perspektive zusteht. 

Wie weit er bereit ist, dafür zu gehen, zeigt sich bei der darauffolgenden Eskalation 

des Konflikts, als sich herausstellt, dass Lysa den Vorfall beobachtet hat. Sie lässt sie 

in den Thronsaal rufen und stellt sie zur Rede, woraufhin Sansa beteuert, der Kuss sei 

von Petyr Baelish ausgegangen703. 

Ihre Tante glaubt ihr nicht: 

 
„»Have you no honor?« her aunt said sharply. »Or do you take me for a fool? You do, 
don’t you? You take me for a fool. […] You think you can have any man you want 
because you’re young and beautiful. Don’t think I haven’t seen the looks you give 
Marillion704. I know everything that happens in the Eyrie, little lady. And I have known 
your like before, too. But you are mistaken if you think big eyes and strumpet’s smiles 
will win you Petyr. He is mine.«  She rose to her feet. »They all tried to take him from 
me. My lord father, my husband, your mother … Catelyn most of all. She liked to kiss 
my Petyr too, oh yes she did.«  
Sansa retreated another step. »My mother?« 
»Yes, your mother, your precious mother, my own sweet sister Catelyn. […] She 
teased him with smiles and soft words and wanton looks, and made his nights a 
torment.« 
»No. […] She didn’t. She wouldn’t.« 
»How would you know? Were you there?« Lysa descended from the high seat, her 
skirts swirling. »[…] Lord Bracken’s singer played for us, and Catelyn danced six 
dances with Petyr that night, six, I counted. […] there was no one stopping us from 

 
703 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 1108 f. 
704 Ein Sänger in Lysas Diensten, der zuvor versucht hat, Sansa zu vergewaltigen 



 

 
293 

 

drinking. Edmure got drunk, young as he was … and Petyr tried to kiss your mother, 
only she pushed him away. She laughed at him, and afterward he drank until he 
passed out at the table. […]« […] 
»He kissed me,« Sansa insisted again. »I never wanted -« 
»[…] You enticed him, just as your mother did that night in Riverrun, with her smiles 
and dancing. You think I could forget? That was the night I stole up to his bed to give 
him comfort. I bled, but it was the sweetest hurt. He told me he loved me then, but 
he called me Cat, just before he fell back to sleep. […] Your mother did not deserve 
him. She would not even give him her favor to wear when he fought Brandon Stark. 
I would have given him my favor. I gave him everything. He is mine now. Not Catelyn’s 
and not yours.« ”705 

 

Lysas Widersprüchlichkeit, erkennbar daran, wie sie Catelyn vorwirft, sie hätte Petyr 

gerne geküsst, obwohl sie daraufhin eine Geschichte erzählt, in der Catelyn ihn 

weggestoßen hat, wird nur noch von ihrer verzerrten Wahrnehmung ihrer 

Entjungferung übertroffen, die nichts anderes als eine Vergewaltigung des nicht mehr 

alle Sinne bei sich habenden  jungen Petyrs war, der aufgrund seiner Betrunkenheit 

weder einwilligen konnte noch wirklich erkannte, um wen es sich in der Nacht in 

seinem Bett handelte. Interessanterweise scheint die Wahrheit über diese 

Begegnung selbst Littlefinger nicht zu kennen, da bei Hofe das Gerücht kursiert, er 

habe Catelyns Unschuld geraubt706. 

Lysa steigert sich in ihre Eifersucht mehr und mehr hinein und zwingt schließlich 

Sansa ans Mondtor, eine Pforte, die in die tiefen Abgründe der Berge der Eyrie führt, 

und die als Hinrichtungsmethode genutzt wird, bis Petyr Baelish interveniert: 

 
„»Lysa! What’s the meaning of this? […] Get back from there! Lysa, what are you 
doing?« The guards were still beating at the door, Littlefinger had come in the back 
way […]. 
As Lysa turned, her grip loosened enough for Sansa to rip free. She stumbled to her 
knees, where Petyr Baelish saw her. He stopped suddenly. »Alayne. What is the 
trouble here?« 
»Her.« Lady Lysa grabbed a handful of Sansa’s air. »She’s the trouble. She kissed 
you.« […] 
»She’s a child, Lysa. Cat’s daughter. What do you think you were doing?« 
»I was going to marry her to Robert! She has no gratitude. No … no decency. You are 
not hers to kiss. Not hers! […] I don’t want her here.« 
[…]  
»We’ll send her away, then. Back to King’s Landing, if you like.« He took a step toward 
them. »Let her up. Let her away from the door.« 

 
705 Martin ASOS 2011 (2000) : 1109 f. 
706 Vgl. Martin ACOK 2011 (1999) : 796 ff. 



 

 
294 

 

»NO!« Lysa gave Sansa’s head another wrench. […] »You can’t want her. You can’t. 
She’s a stupid empty-headed little girl. She doesn’t love you the way I have. I’ve 
always loved you. I’ve proved it, haven’t I? […] Cat never gave you anything. It was 
me who got you your first post, who made Jon bring you to court so we could be 
close to one another. […] She’s just like her mother. […] Why did you love her best? 
It was me, it was always meeee!« 
»I know, love.« He took another step. »And I am here. All you need to do is take my 
hand, come on.« He held it out to her. »There’s no cause for all these tears.« 
[…] »No need for tears … but that’s not what you said in King’s Landing. You told me 
to put the tears707 in Jon’s wine, and I did. For Robert, and for us! And I wrote Catelyn 
and told her the Lannisters had killed my lord husband, just as you said. […] Why did 
you kiss her? […]« 
»Lysa,« Petyr sighed, »after all the storms we’ve suffered, you should trust me better. 
I swear, I shall never leave your side again, for as long as we both shall live.« 
»Truly?« she asked, weeping. »Oh, truly?” 
»Truly. Now unhand the girl and come give me a kiss.« 
Lysa threw herself into Littlefinger’s arms, sobbing.  […] 
Littlefinger let Lysa sob against his chest for a moment, then put his hands on her 
arms and kissed her lightly. »My sweet silly jealous wife,« he said, chuckling. »I’ve 
only loved one woman, I promise you.« 
Lysa Arryn smiled tremulously. »Only one? Oh, Petyr, do you swear it? Only one?« 
»Only Cat.« He gave her a short, sharp shove. 
Lysa stumbled backward, her feet slipping on the wet marble. And then she was 
gone. She never screamed. For the longest time there was no sound but the wind.”708 

 

Und damit enthüllt sich nach tausenden von Seiten die Abscheulichkeit von Petyr 

Baelishs Verbrechen, das Ausmaß seiner Komplotte und Intrigen. Er war der 

Drahtzieher hinter der Eskalation des Konflikts von Starks und Lannisters, der Initiator 

des Mordes an Jon Arryn, dessen Tod Eddard Stark in den Süden des Landes, weg von 

Winterfell, und damit in die Gefahren der Hauptstadt gebracht hat. Baelish schürte 

die Animositäten zwischen den beiden Häusern, überzeugte Catelyn davon, die 

Lannisters könnten hinter einem erneuten Mordanschlag auf Bran stecken709. 

All diese Entwicklungen brachten Littlefinger immer größere Macht und stärkeren 

Einfluss, sein Aufstieg vom Lord eines unbedeutenden Hauses zum Lord Paramount 

der Flusslande710 war bereits kometenhaft; jetzt ist er nach Lysas Tod als ihr Witwer 

de facto der Regent des Tals von Arryn, bis der kleine Lord Paramount Robert alt 

genug zum Herrschen ist. Zwei der sieben Königslande hält Petyr Baelish also unter 

 
707 „Tears of Lys”, ein geschmack- und geruchloses Gift 
708 Martin ASOS 2011 (2000) : 1113 ff. 
709 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 174 f. 
710 Vgl. Martin ACOK 2011 (1999) : 910  



 

 
295 

 

Kontrolle; Sansa als potentielle Erbin von Winterfell und dem Norden ist der Schlüssel 

zum dritten.  

Und wozu das alles? 

Die Wurzel liegt unbestreitbar in der Zurückweisung durch Catelyn, oder viel mehr 

darin, wie Baelish diese Erfahrung wahrgenommen hat: Nicht als eine Ablehnung von 

ihr, sondern als eine Konsequenz der Restriktionen der Gesellschaft und der Welt, in 

der sie leben. Nicht umsonst betont er, als er gefragt wird, ob Lady Lysa ihn zum Mann 

nähme: 

„»She’d had me a few times before […] and voiced no complains.« 
»Bedding,« said Cersei, »is not wedding. Even a cow like Lysa Arryn might be able to 
grasp the difference.« 
»To be sure. It would not have been fitting for a daughter of Riverrun to marry one 
so far below her.« Littlefinger spread his hands. »Now, though … a match between 
the Lady of the Eyrie and the Lord of Harrenhal is not so unthinkable, is it?«”711 

 

Die Tochter von Riverrun, von der er spricht, könnte genauso gut die zu dem 

Zeitpunkt bereits verstorbene Catelyn gewesen sein. 

Liegt also Liebe in irgendeiner Facette – Lust? Besitzgier? Obsession? – Petyr Baelishs 

Charakter zugrunde? 

George R.R. Martin ließ in seiner Rezension der 2013 erschienenen Verfilmung von F. 

Scott Fitzgeralds Roman The Great Gatsby (1925) verlauten: 

 
„I loved it.  
And at the end, it broke my heart, the way the novel always does ever [sic] time I 
reread it, the way it did the first time I read it, back in the early 70s. 
Now I will admit, I am prejudiced. This is one of my favorite books. This is a book that 
has vast personal meaning to me, one that has affected me deeply. The romantic in 
me identifies strongly with Jay Gatsby (and sometimes with Nick Carraway). I know 
what it is to chase after that green light. So I will not pretend to be disinterested.“712 

 

Und fügte schließlich in den Kommentaren darunter hinzu: „Yes, there's a lot of 

Gatsby in Littlefinger.“713  

Jay Gatsbys Streben nach dem sozialen Aufstieg, um die Gunst seiner Geliebten Daisy 

zurückzugewinnen, die aus einer anderen Gesellschaftsschicht stammt, legt nahe, 

 
711 Martin ASOS 2011 (2000) : 258 
712 Martin Not a Blog  The Great Gatsby 2013 
713 Martin Not a Blog The Great Gatsby 2013 



 

 
296 

 

dass es Gefühle sind, die Littlefinger antreiben, wenngleich sie sich in kaltem Kalkül 

manifestieren. Aber auch dafür gibt es Parallelen in der Literatur, die geradezu ins 

Auge springen, allen voran ein Charakter, der in dieser Arbeit bereits betrachtet 

wurde: Heathcliff aus Wuthering Heights. Auch Heathcliff wird als Mündel einer 

gesellschaftlich deutlich über ihm stehenden Familie aufgenommen, und auch er 

verliebt sich in die Tochter des Hauses (dass die Namen Catherine / Cathy und Catelyn 

/ Cat einander ähneln, ist dabei ebenfalls erwähnenswert), auch er braucht viele 

Jahre, bis Rache- und Genugtuungspläne in der Generation der Kinder seiner 

Widersacher sich entfalten können. 

In diesem Bestreben geht Littlefinger mit machiavellinistischer Kälte vor; Personen 

werden von ihm wie Schachfiguren auf dem politischen Parkett umhergeschoben, er 

lügt, betrügt, er hat keinerlei Achtung vor dem Guten oder Unschuldigen.  

So lässt Petyr Baelish noch in King’s Landing verlauten, er fände für Jeyne Poole – 

Sansas beste Freundin, deren Vater Vayon Poole Eddard Stark als Verwalter diente – 

einen Platz nach dem Gemetzel an Lord Starks Haushalt714, das nächste Mal, wenn 

der Rezipient ihr begegnet, wird sie unter der falschen Identität von Sansas Schwester 

Arya an Ramsay Bolton verheiratet715 – den legitimierten Bastard des bislang 

zweitstärksten Lords im Norden, der die Starks für seinen eigenen Machtgewinn 

verraten hat. Dem Leser ist Ramsay Bolton bis dahin als ein sadistischer Mann mit 

grausamen Paraphilien bekannt, der zum Vergnügen tötet und als Folter die 

bewährte Methode seines Hauses benutzt, das Häuten von Gefangenen. Martin 

betont in der Hochzeitsnacht, Jeyne Poole habe „ a spiderweb of faint thin lines 

across her back, where someone had whipped her"716 und auf Ramsays Frage hin, ob 

es eine Lüge gewesen sei, dass sie wisse, wie man einen Mann befriedige, antwortet 

sie: „N-no, my lord. I was t-trained.“717 – beide Punkte implizieren eine erzwungene 

Prostitution in Littlefingers Bordell, von ihm nicht nur erlaubt, sondern 

vorangetrieben. 

 
714 Vgl. Martin AGOT 2011 (1996) : 546 
715 Vgl. Martin ASOS 2011 (2000) : 999 
716 Martin ADWD 2011 : 548 f. 
717 Martin ADWD 2011 : 549 



 

 
297 

 

Seine sich entwickelnde Besessenheit von Sansa ist eine rein egoistische Form von 

Zuneigung, berücksichtigt er doch weder ihre Wünsche und Bedürfnisse, noch macht 

er vor den Personen halt, die ihr am Herzen liegen. So wie Sansa Jaime Lannisters 

letzte Chance auf Ehre ist, so ist sie für Littlefinger die letzte Chance auf das, was ihm 

seiner Meinung nach von vornherein zustand. 

Er nimmt nicht nur in Kauf, dass seine Taten negative Auswirkungen auf sein Objekt 

der Begierde haben könnten, sondern geht diesen Weg absolut zielstrebig. 

Darin liegt auch die Problematik seines Moralsystems – oder eher, dass dieses nicht 

in üblicher Form zu existieren scheint.  

Wenn wir von einem machiavellinistischen Modell als Vorlage für Petyr Baelish 

ausgehen, dann folgt daraus, dass Macht und Moral getrennt sein sollten; mehr noch, 

dass ein idealer Herrscher sich nicht durch Moral von notwendigen Handlungen 

abhalten lassen darf. Baelish strebt freilich nicht an, ein idealer Herrscher zu sein, 

wohl aber, einen idealen Aufstieg zur Macht zu vollziehen und diese – flüchtig, wie 

sie sonst in Westeros ist und beim Vorbild des europäischen Spätmittelalters war – 

auch zu bewahren. Dabei geht er ungemein skrupellos und kalt vor, nimmt auf Ehre 

keinerlei Rücksicht und verfolgt eisern sein großes Ziel. 

Beharrlichkeit in der Verfolgung des Objekts der Begierde; das ist ein Aspekt, der 

nicht wenige Male in dieser Arbeit bereits als byronisches Merkmal aufgezeigt wurde. 

Dass dabei im wahrsten Sinne über Leichen gegangen werden kann, ist auch 

offensichtlich; nichts anderes tut ja auch Heines William Ratcliff, der seine 

Kontrahenten um die Hand seiner Auserwählten Maria ermordet.  

Und doch fühlt sich Littlefinger anders an.  

Dass er nicht wie Ratcliff zum Schwert greifen kann, um seine Widersacher zu 

besiegen, hat er bereits in jungen Jahren gelernt, als er bei dem Duell gegen Brandon 

Stark nur knapp den Tod entkam. Die Waffen seiner Wahl sind also Geld und Intrigen. 

Damit erinnert er mehr an Montoni, den Antagonisten aus Anne Radcliffes The 

Mysteries of Udolpho; bezeichnenderweise auch dort der ränkeschmiedende 

angeheiratete Onkel der unschuldigen Emily. Während bei Montoni und Emily die 

sexuelle Komponente, das Ausgeliefertsein der jungen Frau, noch nicht ausgeführt 



 

 
298 

 

wurde, und der Gothic Villain eine gewisse Distanz behält, deutet George R.R. Martin 

mit der Beziehung von Littlefinger und Sansa ein Aufweichen dieser Grenzen an.  

Was aber heißt das für Petyr Baelishs Zuordnung zu dem hier beschriebenen neuen 

Typus des Byronic Villain?  

In Littlefingers Sicht wäre er ganz sicher einer; oder mehr noch, vielleicht würde Lord 

Baelish sich sogar als Byronic Hero einordnen, als ein düsterer Held wie Edmond 

Dantès, der nach Jahren der Ungerechtigkeit Rache an seinen alten Weggefährten 

übt und dessen Taten auch das Schicksal der nächsten Generation beeinflussen. Aber 

um der Graf von Monte Cristo zu sein, fehlt ihm der Schlüsselfaktor des Objekts der 

Begierde: Weder Catelyn noch Sansa wollen Petyr Baelish. Seine Liebe ist unerwidert; 

der schicksalhafte Bund, den er möglicherweise wähnt, existiert nicht. Catelyn Stark 

stand ihm nicht nur aufgrund seines Ranges nicht zu, sondern schlichtweg auch, weil 

er für sie als Partner niemals in Betracht kam. Er ist nicht Heathcliff, sie nicht Cathy, 

er ist nicht der Graf von Monte Cristo, sie nicht seine Mercédès.  

Es mangelt ihm auch daran, was bei Sandor Clegane als redeeming qualities 

bezeichnet wurde; rettende Eigenschaften, die das moralisch Verwerfliche 

kompensieren. 

Das sucht man bei Petyr Baelish allerdings vergeblich. Ja, er schafft Sansa aus King’s 

Landing fort, aber nur, um ihrer habhaft zu werden (und nachdem sie dort von 

vornherein sowieso nur eine Geisel war, weil er ihren Vater verriet), ja, er tötet Lysa 

Arryn zu Sansas Schutz, doch primär, weil sie unkontrolliert und ein Risiko geworden 

ist, und, was am wichtigsten ist, ihren Zweck erfüllt hat. Dieser Pragmatismus steht 

im direkten Widerspruch zu den byronischen Eigenschaften, statt brennender 

Leidenschaft bewegt ihn Rationalität. Eine Rationalität, die im Kontext des 

absolutistischen und durch die Feudalbeziehungen vom König, ihren Lord 

Paramounts, den niedrigeren Lords und dem Kleinvolk geprägt sind, nachvollziehbar 

ist: Die Mächtigen in Westeros gehen kaltblütig mit der Freiheit und dem Leben derer 

ihnen untergebenen Menschen um, nehmen für sich dekadente Privilegien heraus. 

Petyr Baelish vergilt in gewisser Weise also nur Gleiches mit Gleichem. 

Dadurch, dass ihm aber der emotionale Faktor und die schicksalhafte Auserwähltheit 

eines byronischen Typus fehlen, kann er dem Rezipienten nicht das gleiche Gefühl 



 

 
299 

 

vermitteln, das den Leser bei einem Byronic Villain auch entgegen konventioneller 

moralischer Vorstellungen gefühlsmäßig partizipieren und sympathisieren lässt. 

Die Rekombination der Merkmale des Byronic Hero, des Gothic Villain, des Noble 

Outlaw und des Man of Feeling, die im Fall von Lestat, Louis, Jaime und Sandor die 

Identität des Byronic Villain erschafft, führt bei Petyr Baelish also zu einem 

abweichenden Ergebnis. Die Ästhetisierung ist nicht abgeschlossen bei ihm, weil es 

an dem Gefühl fehlt (zumindest bei den bislang veröffentlichten Bänden), am 

Schmerz und Leid und dem lodernden Stolz. 

 

 

 

7. Der Sieg der Ästhetik 
 

C.S. Lewis schrieb im Jahr 1942 in A Preface to Paradise Lost, basierend auf einer im 

Vorjahr gehaltenen Vorlesungsreihe: 

 
„Before considering the character of Milton’s Satan it may be desirable to remove an 
ambiguity by noticing that Jane Austen’s Miss Bates could be described either as a 
very entertaining or a very tedious person. If we said the first, we should mean that 
the author’s portrayal of her entertains us while we read; if we said the second, we 
should mean that it does so by being the portrait of a person whom the other people 
in Emma find tedious and whose like we also should find tedious in real life. For it is 
a very old critical discovery that the imitation in art of unpleasing objects may be a 
pleasing imitation. In the same way, the proposition that Milton’s Satan is a 
magnificent character may bear two senses. It may mean that Milton’s presentation 
of him is a magnificent poetical achievement which engages the attention and 
excited the admiration of the reader. On the other hand, it may mean that the real 
being (if any) whim Milton is depicting, or any real being like Satan if there were one, 
or a real human being in so far as he resembles Milton’s Satan, is or ought to be an 
object of admiration and sympathy, conscious or unconscious, on the part of the poet 
or his readers or both. The first, so far as I know, has never till modern times been 
denied; the second, never affirmed before the times of Blake and Shelley […].”718 

 

Die Unterscheidung zwischen dem Erkennen eines herausragenden Charakters, der 

durch die schriftstellerische Kunstfertigkeit seines Schöpfers in der Lage ist, 

Bewunderung zu erzeugen, und dem tatsächlichen Bewundern des Charakters selbst, 

 
718 Lewis Preface 1971 (1942) : 94 



 

 
300 

 

ist eine naheliegende. Wie Lewis aber selbst schon feststellt, haben Shelley, Blake 

und ihre Zeitgenossen und Zeitgenossinnen den entscheidenden Schritt gewagt, 

nicht nur den Zauber im Rätselhaften, sondern auch Schönheit im Abgründigen zu 

sehen.  

In den vier hier besprochenen Typen, vom schaurigen Gothic Villain bis hin zu dem 

sensiblen Man of Feeling, vom ehrenhaften Noble Outlaw zum stolzen Byronic Hero, 

zeigen sich Facetten des Helden und des Bösewichts in einer berauschenden 

neuartigen Individualität. Das in den Fokusstellen von Gefühl und Empfindsamkeit 

auf der Ebene des Innerlichen, parallel zu Rahmenhandlungen, die den Vertretern 

des Typus erlauben, aktiv diese Gefühlstiefe auszudrücken, und über ihre 

Handlungen ihren Emotionen auch eine expressive Ebene zu geben, ist eine der 

größten Errungenschaften der Typenentwicklung im 18. und 19. Jahrhundert. 

Tiefe Gefühle erfordern überragende Taten, hohe Ambitionen wollen entsprechend 

ausgedrückt werden. Gefühl, Tat und Ambition gehen bei diesen Typen immer Hand 

in Hand. Wo früher äußere Umstände allein Triebfeder für die Aktion eines 

Charakters waren, ist es nun die Verschränkung dieser mit den in der Figur tobenden 

Gefühlen.  

Dass solche Gefühlstiefe und solche Bereitschaft, enorme Taten zu begehen, um 

diesen Gefühlen zu folgen, eine Vorzüglichkeit voraussetzte – eine bestimmte 

Qualität des Wesens – und dementsprechend Göttern und ihren Abkömmlingen oder 

anderweitig besonderen oder hervorgehobenen Individuen vorbehalten war, ist 

leicht vorstellbar; es müssen Lucifer, Satan, Kain sein, oder andere Heroen aus 

Mythologie und Religion. Erst mit der Romantik, erst mit Byron, Shelley und 

ihresgleichen findet das Gen der Großartigkeit seinen unwiderruflichen Weg in die 

DNS der Heldentypen. 

 

Für Lewis war im Jahr 1941 wohl nicht abschätzbar, dass die darauffolgenden 

Jahrzehnte die Bereitschaft der Dunkelromantiker, im Zwielicht der Moral Schönheit 

zu finden, nur noch weiter fortsetzen würde. Der lange Weg der Ästhetisierung des 

Bösen findet in dem jüngsten Spross der Familie, dem Byronic Villain, ihren 



 

 
301 

 

verdienten Sieg. Nach gefallenen Engeln und Titanensöhnen darf der Byronic Villain 

seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts in ein menschliches Gewand steigen.  

Man sollte dies nicht damit verwechseln, dass der Typus auf irgendeine Weise 

gewöhnlicher oder normaler oder nahbarer als seine älteren Brüder und Cousins 

wäre; es ist lediglich eine Ausdrucksform, die die Besonderheit des Byronic Villain in 

den Kern seines Wesens rückt, seine Auserwähltheit ist größer als der ihm gegebene 

Rang, sein Schicksal transzendiert jede andere Ebene. Der Byronic Villain ist 

deswegen ein Byronic Villain, weil die Berechtigung, Böses zu tun aus seinem 

ureigenen Gefühl entsteht, aus ihm selbst, legitimiert nur durch diesen absoluten 

Individualismus. 

 

Das Verschieben eines antagonistisch gestalteten Charakters in die Erzählerrolle 

ermöglicht dem Rezipienten tiefere Einsicht in dessen Motive. Es ist auch, aber nicht 

nur diese Einsicht, die es dem Byronic Villain ermöglicht, Rezipienten dazu zu bringen, 

Identifikationshemmungen moralischer Art zu überwinden. Für den Anteil des 

Byronischen bedarf es noch mehr; dafür braucht es die Anziehungskraft, die von 

diesem Figurentypus ausgeht. Die Ästhetik des Bösen bekommt deswegen im Byronic 

Villain ihren verdienten Champion, weil erstmals ein Figurentypus unapologetisch 

attraktiv nicht trotz des Verwerflichen, sondern aufgrund des Verwerflichen ist.  

Bereits Oscar Wilde ließ die Figur Henry „Harry“ Wotton in seinem Roman The Picture 

of Dorian Gray (1890) zu dem Titelhelden sagen, den er als Dandy mit seinem 

hedonistischen Lebensstil und seiner zynischen Geisteshaltung korrumpiert hat: „Yes, 

Dorian, you will always be fond of me. I represent to you all the sins you have never 

had the courage to commit.”719 

Nachdem die Helden der Romantik und des Sturm und Drang sich ausführlich mit 

dem Konflikt des Individuums mit Autoritäten politischer, religiöser und 

gesellschaftlicher Art befassten, verlagert sich das Problemfeld bei dem Byronic 

Villain noch ein wenig weiter ins Innere und Individuelle. Als Kontrastpunkt sind es 

nicht mehr nur soziale Erwartungen, mit denen das Individuum sich 

auseinandersetzt, sondern das Abstraktum der eigenen moralischen Identität. Bei 

 
719 Wilde 2003 (1890) : 77 



 

 
302 

 

dem Abwägen von Eigen- und Fremdbild ist der Byronic Villain ausgesprochen ehrlich, 

er weiß, dass er unmoralisch handelt; seine Ehrlichkeit hat dabei etwas Brutales, 

Grausames, das nicht nur als Waffe gegen andere dient, sondern gleichermaßen auch 

zum Mittel des Selbstschutzes und der Selbstzerstörung wird. Wie George R.R. 

Martins Tyrion Lannister sagt:  

„Let me give you some counsel, bastard. […] Never forget what you are, for surely the 

world will not. Make it your strength. Armor yourself in it, and it will never be used 

to hurt you.”720 

Ein Byronic Villain stellt sich den dunkelsten Facetten seines Wesens, trägt sie wie ein 

Banner vor sich her, leidet daran und genießt es doch, damit zu kokettieren.  

Auch Thorslev sieht eine klare Unterscheidung zwischen dem Gothic Villain und dem 

Byronic Hero, als er das Werk von Mario Praz rezipiert, und hält fest: 

 

„Mrs. Radcliffe’s villains are, after all, villains; Byron’s heroes are heroes. Montoni 
and Schedoni cannot stand music or women, they have no understanding of virtue 
or of human sympathy, and consequently they never have any real sense of guilt or 
of repentance. In other words, they are personifications of evil, entirely 
unsympathetic and quite unbelievable; no attempt was made to give them depth of 
heart or soul. The Byronic Hero, on the other hand, is invariably courteous towards 
women, often loves music, has a strong sense of honor, and carries about with him 
like a brand of Cain a deep sense of guilt. He is almost invariably sympathetic despite 
of his »crimes,« none of which involve unnecessary cruelty, as do the crimes of the 
Gothic Villain. Although the Byronic Hero bears a strong physical resemblance to Mrs. 
Radcliffe’s Gothic Villains, he has been ensouled and humanized, and this is a crucial 
difference.”721 

 

Der Byronic Villain entpuppt sich als die wahre Antwort auf diese Problematik. Er 

vereinigt in sich sowohl die Selbstreflexion des Byronic Hero – er kennt seine Schuld 

und auch er trägt sie wie das Kainsmal oder wie heilige Stigmata, gleichermaßen mit 

Selbstverachtung wie mit einem übersteigerten Stolz als Schutzschild gegen die ihn 

zerfressenden Vorwürfe – als auch die Bereitschaft zur Skrupellosigkeit des Gothic 

Villain. Er ist der „fatal and cruel lover“722, der frauenverachtende Sexist und 

gleichzeitig auf merkwürdige Weise ehrenhaft, wenn man seinem eigenen 

Moralkodex Glauben schenkt. Er leidet wie ein Man of Feeling, liebt wie ein Byronic 

 
720 Martin AGOT 2011 (1996) : 57 
721 Thorslev 1962 : 8 
722 Thorslev 1962 : 8 



 

 
303 

 

Hero, glaubt an die Werte des Noble Outlaw und verhält sich dennoch wie ein Gothic 

Villain. 

Diese Fusion bringt damit den wahren Erben der Figurentypologien des 18. und 19. 

Jahrhunderts hervor: Den Byronic Villain als der ultimative Sieg der Ästhetisierung 

über die Moralisierung der Literatur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
304 

 

8. Quellenverzeichnis 
 
 

Primärliteratur 
 

BLAKE, William. 1975 (1794). The Marriage of Heaven and Hell. Oxford: Oxford 

University Press 

 

BRONTË, Emily. 2003 (1847). Wuthering Heights. London: Penguin Classics 
 
 

BYRON, George Gordon Noel. 2008. The Major Works including Don Juan and Childe 

Harold’s Pilgrimage. Oxford: Oxford World Classics 

BYRON, George Gordon Noel. 1999 (1814). The Corsair. London: Penguin Books 

BYRON, George Gordon Noel. 2010 (1817). Manfred. Wilder Publications: Blacksburg 

BYRON, George Gordon Noel. 2008 (1821). Cain. A Mystery. In: The Major Works. 

Oxford: Oxford World Classics 

 

DUMAS, Alexandre. 2016 (1844). Die drei Musketiere. Frankfurt am Main: S.Fischer 

 

HEINE, Heinrich, Michael Holzinger (Hrsg.). 2013 (1844). Neue Gedichte. Breslau: 

Amazon Fulfillment 

HEINE, Heinrich, Michael Holzinger (Hrsg.). 2015 (1823). William Ratcliff. Breslau: 

Amazon Fulfillment  

 

GOETHE, Johann Wolfgang von. 2005 (1773). Götz von Berlichingen mit der eisernen 

Hand. Ein Schauspiel. In: Werke Kommentare und Register. Hamburger Ausgabe in 

14 Bänden. Band 4. Romane und Novellen I. Nördlingen: C.H.Beck 

 

GOETHE, Johann Wolfgang von. 2005 (1774). Die Leiden des jungen Werther. In: 

Werke Kommentare und Register. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden. Band 6. 

Romane und Novellen I. Nördlingen: C.H.Beck 

 



 

 
305 

 

 

LEWIS, Matthew. 2016 (1796). The Monk. Oxford: Oxford University Press 

 

MACKENZIE, Henry. 2009 (1771). The Man of Feeling. New York: Oxford University 

Press 

 

MARTIN, George RR. 2011 (1996). A Game of Thrones. New York: Bantam Books 

MARTIN, George RR. 2011 (1999). A Clash of Kings. New York: Bantam Books 

MARTIN, George RR. 2011 (2000). A Storm of Swords. New York: Bantam Books 

MARTIN, George RR. 2011 (2005). A Feast for Crows. New York: Bantam Books 

MARTIN, George RR. 2011. A Dance with Dragons. New York: Bantam Books 

 

 

MILTON, John. 2008 (1667 / 1674). Paradise Lost. An illustrated edition with an 

introduction by Philip Pullman. Oxford: Oxford University Press 

 

POLIDORI, John. 2008 (1819). The Vampyre and Other Tales of the Macabre. Oxford: 

Oxford University Press 

 

RADCLIFFE, Ann. 2008 (1794). The Mysteries of Udolpho. Oxford: Oxford University 

Press 

 

RICE, Anne. The Vampire Chronicles Collection Volume 1. Interview with the Vampire 

– The Vampire Lestat – The Queen of the Damned. 2002 (1976). New York: Ballantine 

Books 

 

RICE, Anne. Interview mit einem Vampir. 1989 (1976). Berlin: Goldmann 

 

SCHILLER, Friedrich, Herbert Stubenrauch (Hrsg.). 1953 (1782) Schillers Werke. 

Nationalausgabe. Die Räuber. Band 3. Weimar: Verlag Hermann Böhlaus Nachfolger 

Weimar 



 

 
306 

 

 

SCHILLER, Friedrich, Heinz Otto Burger (Hrsg.), Walter Höllerer (Hrsg.). 1957 (1784) 

Schillers Werke. Nationalausgabe. Kabale und Liebe. Band 5. Weimar: Verlag 

Hermann Böhlaus Nachfolger Weimar 

 

SHELLEY, Mary. 2012 (1818) Frankenstein; or, The modern Prometheus. London: 

Penguin English Library 

 

STOKER, Bram. 2011 (1897). Dracula. Oxford: Oxford University Press 

 

WILDE, Oscar. 2003 (1890). The Picture of Dorian Grey. London: Penguin Books 

 

TOLKIEN, John Ronald Reuel. 2008 (1977) Das Silmarillion. Stuttgart: Klett-Cotta 

  

 

  

 

Sekundärliteratur 
 

ALT, Peter-André. 2011 (2010) Ästhetik des Bösen. Nördlingen: C.H.Beck 

 

ANGENENDT, Arnold. 2004. Grundformen der Frömmigkeit im Mittelalter. München: 

Oldenbourg Wissenschaftsverlag GmbH 

 

BENECKE, Ingrid. 1972. Der gute Outlaw. Studien zu einem literarischen Typus im 13. 

und 14. Jahrhundert. Tübingen: Max Niemeyer Verlag 

 

BROMBERT, Victor (Hrsg.). 1969. The Hero in Literature. Major essays on the 

changing concepts of heroism from classical times to present. New York: Fawcett 

Publications 

 



 

 
307 

 

BUNSON, Matthew. 2000 (1993). The Vampire Encyclopedia. New York: Random 

House  (2000 edition by Gramercy Books) 

 

BURROW, Colin. 1999. Poems 1645: the future poet. In: The Cambridge Companion 

to Milton (Second Edition). Cambridge: Cambridge University Press 

 

CANTOR, Paul. 2012. The Nightmare of Romantic Idealism. In: Frankenstein; or, The 

modern Prometheus von Mary Shelley. London: Penguin English Library 

 

CLAIRE, Daphne. 1992. Sweet Subversions. In: Dangerous Men & Adventurous 

Women: Romance writers on the appeal of the Romance, hrsg. von Jayne Anne 

Krentz. Philadelphia: University of Pennsylvania Press 

 

DANIELSON, Dennis (Hrsg.). 1999. The Cambridge Companion to Milton (Second 

Edition). Cambridge: Cambridge University Press 

 

DZELZAINIS, Martin. 1999. Milton’s Politcy. In: The Cambridge Companion to Milton. 

hrsg. von Dennis Danielson (Second Edition). Cambridge: Cambridge University Press 

  

EISLER, Benita. 1999. Byron. Der Held im Kostüm. München: Karl Blessing Verlag  

  

ELFENBEIN, Andrew. 2004 (1995). Byron and the Victorians. Cambridge: Cambridge 

University Press  

  

FRENZEL, Elisabeth. 2008. Motive der Weltliteratur. Stuttgart: Alfred Kröner Verlag 

 

GARBER, Frederick. 1969. Self, Society, Value, and the Romantic Hero. In: The Hero in 

Literature. Major essays on the changing concepts of heroism from classical times to 

present, hrsg. v. Victor Brombert. New York: Fawcett Publications 

 



 

 
308 

 

GRIZELJ, Mario (Hrsg.). 2010. Der Schauer(roman). Diskurszusammenhänge – 

Funktionen – Formen. Würzburg: Königshausen & Neumann 

 

GROOM, Nick. 2016. Introduction. In: The Monk von Matthew Lewis. Oxford: Oxford 

University Press 

 

HOFMANN, Michael. 1999. Die Räuber. Wemding: Oldenbourg Interpretationen 

 

JACKSON, Anna, Karen Coats, Roderick McGillis. 2008. The Gothic in Children’s 

Literature – Haunting the Borders. London: Routledge 

 

JANNIDIS, Fotis. 2004. Figur und Person. Beitrag zu einer historischen Narratologie. 

Berlin: De Gruyter 

 

JÜRGENSEN, Christoph, Ingo Irsigler. 2010. Sturm und Drang. Profile. Göttingen: 

Vandenhoek & Ruprecht 

 

KEEN, Maurice. 2000 (1961). The Outlaws of Medieval Legend. Cornwall: Routledge 

 

KEYNES, Sir Geoffrey. (1975) Introduction. In: The Marriage of Heaven and Hell von 

William Blake. Oxford: Oxford University Press 

 

KÖCKERT, Matthias. 2007. Die zehn Gebote. München: C.H. Beck oHG 

 

KRENTZ, Jayne Anne (Hrsg.). 1992. Dangerous Men & Adventurous Women: Romance 

writers on the appeal of the Romance. Philadelphia: University of Pennsylvania Press  

  

LEVINE, Alice. 2010. Byron’s Poetry and Prose. New York: W.W. Norton & Company  

 

LEWIS, C.S. 1971 (1942). A Preface to Paradise Lost. Great Britain: Oxford University 

Press 



 

 
309 

 

 

LUBRICH, Oliver. 2009. Das Schwinden der Differenz. Postkoloniale Poetiken. 

Bielefeld: Aisthesis Verlag 

 

LUCKHURST, Roger. 2011. Introduction. In: Dracula von Bram Stoker. Oxford: Oxford 

University Press 

 

LUTZ, Deborah. 2006. The dangerous lover: Gothic Villains, Byronism, and the 

Nineteenth-Century Seduction Narrative. Columbus: The Ohio State University 

 

NITZSCHE, Jane Chance. 1979. Tolkien’s Art. A Mythology for England. Hong Kong: 

The Macmillan Press 

 

PRAZ, Mario. 1970 (1933). The Romantic Agony. Oxford: Oxford University Press 

 

PULLMAN, Philip. 2008 (2005). Introductions. In: Paradise Lost. An illustrated edition 

with an introduction by Philip Pullman von John Milton. Oxford: Oxford University 

Press 

  

REED, Walter. 1974. Meditations on the Hero. A study of the Romantic Hero in 

Nineteenth-Century Fiction. New Haven and London: Yale University Press  

 

SADE, the Marquis de. 2008 (1800). The Crimes of Love. Oxford: Oxford University 

Press 

  

STEIN, Atara. 2009. The Byronic Hero in Film, Fiction, and Television. Carbondale : 

Southern Illinois University Press  

  

THORSLEV, Peter. 1962. The Byronic Hero. Types and Prototypes. Minneapolis: 

University of Minnesota Press  

  



 

 
310 

 

WEDDIGEN, Otto. 1884. Lord Byrons Einfluss auf die europäischen Litteraturen der 

Neuzeit. Nachdruck des Originals. Paderborn: Salzwasser Verlag   

 

WERBER, Niels. 1992. Literatur als System. Zur Ausdifferenzierung literarischer 

Kommunikation. Opladen: Westdeutscher Verlag 

  

WOOTTON, Sarah. 2016. Byronic Heroes in nineteenth-century women’s writing and 

screen adaptation. London: Palgrave Macmillan 

 

 

Internet-Quellen 
 

FERRARO, Susan. 1990. Novels You Can Sink Your Teeth Into. 

https://www.nytimes.com/1990/10/14/magazine/novels-you-can-sink-your-teeth-

into.html?pagewanted=all&src=pm [letzter Zugriff: 22.09.2021] 

 

GROSSMAN, Lev. 2005. The American Tolkien.  

https://web.archive.org/web/20081229125934/http://www.time.com/time/magazi

ne/article/0%2C9171%2C1129596%2C00.html [letzter Zugriff: 19.12.2021] 

 

GUNNER, Shaun. 2019. George R.R. Martin: “I keep wanting to argue with Professor 

Tolkien”. 

https://www.tolkiensociety.org/2019/09/george-r-r-martin-i-keep-wanting-to-

argue-with-professor-tolkien/ [letzter Zugriff: 19.12.2021] 

 

JACQUES, Adam. 2014. Anne Rice: The Interview with Vampire novelist on her 

daughter’s death, living through her own funeral and the dangers of Oxford. 

https://www.independent.co.uk/news/people/profiles/anne-rice-interview-

vampire-novelist-her-daughter-s-death-living-through-her-own-funeral-and-

dangers-oxford-9829902.html [letzter Zugriff: 11.09.2021] 

 

MARTIN, George R.R. 2013. The Great Gatsby.   



 

 
311 

 

https://grrm.livejournal.com/324330.html?thread=17746410#t17746410   [letzter 

Zugriff: 28.03.2022] 

 

NORRIS, Michele. 2010. Writer Anne Rice: »Today I Quit Being A Christian«. 

https://www.npr.org/templates/story/story.php?storyId=128930526 [letzter 

Zugriff: 22.09.2021] 

 

RICE, Anne. 2007. Essay on Earlier Works. http://www.annerice.com/Bookshelf-

EarlierWorks.html [letzter Zugriff: 11.09.2021] 

 

 

Für die Recherche der biblischen Texte wurde verwendet: 
 
CHRISTLICHE VERLAGSGESELLSCHAFT DEUTSCHLAND. 2010. Elberfelder Bibel. 
Witten: SCM R. Brockhaus 
 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


