
 

 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

Freiheit als Wagnis 
 

Eine sozialethische Studie zum Recht auf Religionsfreiheit unter der Berücksichtigung 

ausgewählter Werke von Ernst-Wolfgang Böckenförde 
 

 

 

 

Inaugural‐Dissertation  

zur Erlangung des Grades eines Doktors der Theologie  

an der Katholisch‐Theologischen Fakultät  

der Ludwig‐Maximilians‐Universität München 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
vorgelegt von 

 

Ewald Sauer 

 
aus 

 

Bamberg 

 

2022 



 

 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Erstgutachter:   Prof. Dr. Alois Baumgartner 

 

Zweitgutachter:  Prof. Dr. Markus Vogt 

 

Tag der mündlichen Prüfung: 15.02.2023 

  



 

 3 

Einleitung           8 

 

I. Das Verhältnis von Kirche und Staat – eine historische Skizzierung  

hinsichtlich des Rechts auf Religionsfreiheit     28 

  

1. Grundlegende Verhältnisbestimmung       29 

1.1 Das Verhältnis von Kirche und Staat als philosophisch-theologische 

Fragestellung         30 

1.1.1 Neues Testament       30 

1.1.2 Augustinus        32 

1.1.3 Scholastik        35 

1.1.4 Neuscholastik        39 

1.2 Die traditionelle Lehre der Kirche über den Staat am Beispiel Oswald  

von Nell-Breunings von 1948       46 

1.2.1 Staatsbegriff und Staatsidee      46 

1.2.2 Subsidiarität und Gemeinwohl     47 

1.2.3 Gefährdung der Staatsidee      47 

1.2.4 Staat und Kirche       48 

1.2.5 Objektiver Staat       49 

1.3 Der Verfassungsstaat als Derivat des Christentums in der Betrachtung  

von Josef Isensee        50 

1.3.1 Politische Wirkung des Evangeliums     51 

1.3.2 Gegenüber von Kirche und Staat     52 

1.3.3 Menschenbild und Staatsverfassung     53 

1.3.4 Ethik der Grundrechte      55 

1.4 Fazit          56 

 

2. Die Haltung der katholischen Kirche anderen Konfessionen und Religionen 

gegenüber vom Anfang des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Vatikanischen 

Konzil (Grundlinien)        58 

2.1 Die Entwicklung seit der Reformation     59 

2.1.1 Notwendigkeit der Befriedung des Konflikts der Konfessionen 60 

2.1.2 Rechtsphilosophische Beiträge zum Friedenserhalt   62 

2.1.3 Erklärung der Menschenrechte     64 

2.2 Die Situation der katholischen Kirche in Europa am Beginn des  

19. Jahrhunderts        68 

2.2.1 Historische Vorbedingungen      68 

2.2.2 Geistesgeschichtliche Vorbedingungen    71 

2.2.3 Immanentes Freiheitsverständnis     72 

2.3 Der Liberalismus des 19. Jahrhunderts     72 

2.3.1 Restaurative Gegenwehr      73 

2.3.2 Joseph de Maistre       73 



 

 4 

2.3.3 Félicité de Lamennais       75 

2.4 Die Lehramtliche Verurteilung des Liberalismus    78 

2.4.1 Enzyklika „Mirari vos“ von Papst Gregor XVI.   78 

2.4.2 Enzyklika „Quanta cura“ von Papst Pius IX.    80 

2.5 Die Entwicklung der Staatslehre und des Freiheitsgedankens vom Ende  

des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil  81 

2.5.1 Freiheitsbegriff bei Papst Leo XIII.     81 

2.5.2 Subsidiarität und Personalität bei Papst Pius XI.   85 

2.5.3 Würdigung der Demokratie und Betonung des Toleranz- 

gedankens bei Papst Pius XII.     87 

2.5.4 Verbindung von Gemeinwohlprinzip und Würde der Person  

bei Papst Johannes XXIII.      91 

2.6 Fazit          95 

 

3. Die Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ und ihre lehramtliche Rezeption 97 

3.1  Die Erklärung „Dignitatis humanae“      97 

3.1.1 Entstehungsgeschichte der Konzilserklärung in ihren  

wichtigsten Etappen       98 

3.1.2 Darstellung der Konzilserklärung in ihren wesentlichen  

Aussagen        101 

3.2 Lehramtliche Rezeption des Konzilstextes     106 

3.2.1 Menschenwürde und Evangelium: Papst Paul VI.   107 

3.2.2 Kategorisches Verständnis der Freiheitsrechte:  

Papst Johannes Paul II.      108 

3.2.3 Fundamentaltheologische Prinzipienlehre: Papst Benedikt XVI. 110 

3.2.4 Gesellschaftspolitische Dimension: Papst Franziskus  115 

3.3 Fazit          122 

 

  



 

 5 

II. Das Recht auf Religionsfreiheit in ausgewählten Werken von  

Ernst-Wolfgang Böckenförde        123 

 

1. Religionsfreiheit in Kirche und Staat       125 

1.1 Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen      126 

1.1.1 Toleranz und Religionsfreiheit als Leidensweg der  

abendländischen Christenheit      126 

1.1.2 Kritik der traditionellen kirchlichen Lehre    128 

1.1.3 Ausblick: Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen   129 

1.2 Würdigung der „Erklärung über die Religionsfreiheit“     130 

1.2.1 Vom Recht der Wahrheit zum Recht der Person   131 

1.2.2 Moralische Verpflichtung gegenüber der Wahrheit   133 

1.2.3 Konsequenzen aus dem Grundrecht auf Religionsfreiheit  133 

1.3 Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation    135 

1.3.1 Gegenüber von sakraler Ordnung und politischer Ordnung im 

Investiturstreit        136 

1.3.2 Emanzipation des Staates und Souveränitätsidee im  

Dienst der Friedensordnung      137 

1.3.3 Wagnis der Freiheit und „Böckenförde – Diktum“   139 

1.4 Fazit           140 

 

2. Freiheit als Prinzip des Rechts       141 

2.1 Das Recht auf Freiheit        142 

2.1.1 Gewährleistung von Freiheit durch das Recht    142 

2.1.2 Begrenzung des Staates als Bedingung der Freiheit   145 

2.1.3 Aufgaben des Staates zur Freiheitsverwirklichung   146 

2.2 Das Verhältnis des Rechts zur sittliche Ordnung    147 

2.2.1 Aufgabe und Funktion des Rechts     148 

2.2.2 Reziprokes Verhältnis zwischen Recht und sozialer Wirklichkeit 140 

2.2.3 Recht als Erhaltungsordnung      150 

2.3 Der Staat als sittlicher Staat       151 

2.3.1 Staat als Herrschafts- und Friedensordnung    152 

2.3.2 Inhaltliche Zweckausrichtung des Staates    153 

2.3.3 Grenzen staatlicher Tätigkeit      153 

2.4 Fazit           155 

 

3. Anthropologische Grundbestimmung      156 

3.1 Das Bild vom Menschen in der Rechtsordnung     157 

3.1.1 Individuum als Voraussetzung des Rechts    157 

3.1.2 Verlust der metaphysisch-transzendentalen Dimension  158 

3.1.3 Problematik des Pluralismus      159 

 



 

 6 

3.2 Die Unterscheidung von Staat und Gesellschaft     160 

3.2.1 Historische Grundlagen und Voraussetzungen    161 

3.2.2 Verfassungsorganisatorisches Prinzip     163 

3.2.3 Staat und Gesellschaft in der Demokratie    164 

3.3 Das Grundrecht auf Gewissensfreiheit      166 

3.3.1 Gewissensfreiheit als Ergebnis historischer Entwicklungen  167 

3.3.2 Neuakzentuierung von Artikel 4 Grundgesetz    169 

3.3.3 Gewissensbegriff        171 

3.4 Fazit           173 

 

4. Christsein im politischen Prozess       174 

4.1 Die Stellung und die Bedeutung der Religion in einer „Civil Society“  174 

4.1.1 Religionsfreiheit in der Rechtsordnung     175 

4.1.2 Rechtsstatus der Religion      176 

4.1.3 Bedeutung und Wirksamkeit der Religion    178 

4.2 Die Formen kirchlicher Wirksamkeit in Staat und Gesellschaft   180 

4.2.1 Verhältnis von kirchlichem Handeln und politischer Wirksamkeit 181 

4.2.2 Politisches Handeln durch kirchliche Amtsträger   182 

4.2.3 Politisches Handeln durch Laien      184 

4.3 Das Politisches Mandat der Kirche      186 

4.3.1 Theologische Aspekte der Kirchenverfassung    187 

4.3.2 Konsequenzen für das politische Mandat    188 

4.4 Fazit           190 

 

5. Abschließende Systematisierung und Einordnung     191 

5.1 Zugänge zur Religionsfreiheit als Kriterien der Systematisierung  192 

5.1.1 Historischer Zugang       193 

5.1.2 Rechtsphilosophischer Zugang      195 

5.1.3 Sozialethischer Zugang       196 

5.1.4 Ekklesiologischer Zugang       199 

5.2 Verfassung und Politik als Kriterien der Einordnung    201 

5.2.1 Religionsfreiheit im Grundgesetz     202 

5.2.2 Begrenzung verfassungsrechtlicher Bestimmungen   207 

5.2.3 Bedeutung des Politischen      211 

5.3 Fazit          212 

 

  



 

 7 

III. Zusammenfassung und Ausblick auf Herausforderungen der Gegenwart  214 

 

1. Zusammenfassung         214 

1.1 Vom Konfessionalismus bis zur Anerkennung der Religionsfreiheit 214 

1.1.1 Zur grundlegenden Verhältnisbestimmung von Kirche und Staat 215 

1.1.2 Zur Entwicklung des Rechts auf Religionsfreiheit in  

der katholischen Kirche vom Zeitalter der Reformation  

bis zu Beginn des Zweiten Vatikanischen Konzils   216 

1.1.3 Zur Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ und ihrer Rezeption 220 

 

1.2 Religionsfreiheit als verfassungsrechtlich garantiertes Grundrecht 223 

1.2.1 Zur Religionsfreiheit in Kirche und Staat    224 

1.2.2 Zur Freiheit als Prinzip des Rechts     225 

1.2.3 Zur anthropologischen Grundbestimmung    226 

1.2.4 Zum Christsein im politischen Prozess    227 

1.2.5 Zur Systematisierung und Einordnung    228 

 

1.3 Ergebnissicherung        229 

1.3.1 Vielfalt sozialethischer Prinzipien     230 

1.3.2 Religionsfreiheit als Ergebnis anthropologischer und  

theologischer Prinzipien      231 

1.3.3 Recht ist Friedens- und Freiheitsordnung    232 

1.3.4 Verfassungsbindung und politische Wirksamkeit   233 

 

2. Ausblick          234 

2.1 Religionsfreiheit und Pluralismus      235 

2.1.1 Pluralismus als religiöses Phänomen     236 

2.1.2 Konsequenzen für die Religionsfreiheit    238 

2.1.3 Problematisierung und Einordnung     240 

2.2 Religionsfreiheit und Fundamentalismus     243 

2.2.1 Der Begriff „Fundamentalismus“     243 

2.2.2 „Online-Hassrede“ als Bedrohung der Religionsfreiheit  246 

2.2.3 Bewertung und Konsequenzen     246 

 

Abschluss           249 

 

Abkürzungen           251 

 

Bibliographie           253 

 

 

  



 

 8 

Einleitung 

 

Am 07. Dezember 1965, dem letzten Sitzungstag des Zweiten Vatikanischen Konzils, erfolgt 

mit der Erklärung „Dignitatis humanae. Declaratio de Libertate Religiosa“1 die Anerkennung 

der Religionsfreiheit als Recht aller Menschen durch die katholische Kirche. Am Ende eines 

langen, historisch nachvollziehbaren Prozesses knüpft die Kirche damit an eine Errungenschaft 

an, die bereits durch die „Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte“2 von 1789/1791, durch 

die „Allgemeine Erklärung der Menschenrechte“3 der Vereinten Nationen von 1948 und durch 

das „Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland“4 von 1949, um nur besonders 

herausragende Dokumente zu nennen, wirkmächtig zum Ausdruck gebracht worden war. Die 

Religionsfreiheit ist ein Freiheitsrecht des Einzelnen und einer Gemeinschaft dem Staat 

gegenüber; sie ist ein Menschenrecht. Mit Konrad Hilpert lässt sich feststellen: 

„Mit dem Stichwort ‚Menschenrechte‘ verbindet sich das Bewusstsein, dass es einer 

jener programmatischen Begriffe ist, mit dem das Selbstverständnis der Neuzeit bündig 

und zugleich in einem kennzeichnenden Punkt zusammengefasst werden kann.“5 

Die Menschenrechte beanspruchen einen axiomatischen Charakter für das Zusammenleben 

der Menschen in der Moderne, sie lassen sich sowohl theologisch wie auch 

rechtsphilosophisch begründen und erlangen dadurch eine ethische Relevanz. Heiner 

Bielefeldt und Michael Wiener vertreten die These, dass die Religionsfreiheit als  

Menschenrecht innerhalb des Menschenrechtskonzepts unverzichtbar ist.6 Dabei ist als 

anthropologischer Grundsatz festzuhalten: „Subjekte der Religionsfreiheit sind die Menschen, 

nicht die Religionen und Weltanschauungen als solche.“7 Peter G. Kirchschläger fordert für die 

universelle Geltung der Menschenrechte, und damit auch des Grundrechts auf 

Religionsfreiheit, eine moralische Begründung.8 Als „Ergebnisse eines Einigungsprozesses 

zwischen Menschen“, wodurch die Menschenrechte historisch entstanden sind, bedürfen sie 

einer Begründung, die „in der engen Verknüpfung der Idee der Menschenrechte mit einer Idee 

ihrer Begründung“ besteht.9 

Von daher liefert die theologische Begründung der Menschenrechte im Sinne des 

Metaphysischen nicht nur eine Rechtfertigung für das menschenrechtliche Verständnis der 

Religionsfreiheit, sie weist vielmehr darüber hinaus. Im Sinne der These Kirchschlägers, wäre 

die theologische Begründung der Menschenrechte gleichzeitig eine „Idee ihrer Begründung“ 

                                                             
1 Dignitatis humanae. Erklärung des Zweiten Vatikanischen Konzils zur Religionsfreiheit. Im Weiteren mit „DiH“ 
zitiert.  
2 Verfassung vom 03. September 1791 mit Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte vom 26. August 1789, in: 
Gosewinkel / Masing, Die Verfassungen in Europa, S. 165-192. 
3 Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, in: Menschenrechte. Dokumente und Deklarationen, S. 52-59. 
4 Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland, herausgegeben von der Bayerischen Landeszentrale für 
politische Bildungsarbeit. 
5 Hilpert, Menschenrechte, S. 17. 
6 Bielefeldt / Wiener, Religionsfreiheit auf dem Prüfstand, S. 17. 
7 Bielefeldt / Wiener, Religionsfreiheit auf dem Prüfstand, S. 18. 
8 Siehe hierzu: „Die Menschenrechte können ohne moralische Begründung weder die religiöse und 
weltanschauliche Differenz gewährleisten noch in Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften 
hineinwirken, da ohne eine moralische Begründung die Grenzen der Religions- und 
Weltanschauungsgemeinschaften gleichsam die Grenzen für die Geltung der Menschenrechte wären (…).“, in: 
Kirchschläger, Menschenrechte und Religionen, S. 78. 
9 Ebd., S. 80. 



 

 9 

selbst, die Religionsfreiheit würde darin gleichzeitig ihre metaphysische Legitimation erfahren. 

Zur theologischen Begründung der Menschenrechte kommt ihre rechtliche Fixierung auf 

völkerrechtlicher und verfassungsrechtlicher Ebene. Begrifflich sind dabei Menschenrechte, 

Bürgerrechte und Grundrechte voneinander zu unterscheiden.10 „Menschenrechte“ sind 

demnach „fundamentale Rechte“, die jedem Menschen unabhängig von seiner Zugehörigkeit 

zu einem Staat zukommen, „Bürgerrechte“ sind dagegen an eine jeweilige Staatsangehörigkeit 

gebunden, der Begriff „Grundrechte“ wird schließlich als „Oberbegriff“ für die 

Verhältnisbestimmung von Menschenrechten und Bürgerrechten gebraucht.11 Wenn nun von 

„Freiheitsrechten als Grundrechten“ gesprochen wird, so sind nach Hollerbach damit 

„diejenigen M<enschen>- oder Bürgerrechte gemeint, die den Freiheitsstatus des einzelnen 

näher bestimmten.“12  

Der Sozialphilosoph Hans Joas sieht die Menschenrechte in der „Sakralität der Person“ 

begründet.13 Die Menschenrechte entstammen damit nicht, wie heute weithin angenommen, 

aus einem säkular-humanistischen, sondern einem sakral verorteten Kontext. Mit der 

„Methode der affirmativen Genealogie“ im Unterschied zum Verständnis einer linearen 

geschichtlichen Genese, führt Joas die Entstehung der Menschenrechte vor Augen, wie sie sich 

in historischen Prozessen, wie z. B. in der Überwindung der Sklaverei, vollzogen hat; darauf 

weist Konrad Hilpert in einer Rezension des Werkes von Joas hin.14 Im Gegensatz zu einer 

aufklärerisch verstandenen Hervorhebung des Individuums überträgt Joas ein spezifisches 

Verständnis von Heiligkeit auf die Person des Menschen, er lehnt sich dabei an Studien des 

französischen Soziologen Émilie Durkheim an:  

„Die vorgeschlagene alternative Deutung steht (…) unter der Überschrift ‚Die 

Sakralisierung der Person‘. In dieser Perspektive sind die Reformen des Strafrechts und 

der Strafpraxis ebenso wie die Entstehung der Menschenrechte im späten 18. 

Jahrhundert Ausdruck einer tiefreichenden kulturellen Verschiebung, durch die die 

menschliche Person selbst zum heiligen Objekt wird.“15  

Joas sieht darin, wie Durkheim, eine Fortsetzung der christlichen Tradition:  

„Fortsetzung heißt aber hier gleichzeitig Überwindung. Das Christentum ist in dieser 

Betrachtung ein ‚beschränkter Individualismus‘, der heute durch ‚einen höher 

entwickelten Individualismus‘ ersetzt werden müsse. Der Glaube an die 

Menschenrechte, wird so nicht in das Christentum eingebettet; er soll vielmehr an die 

Stelle derjenigen Religion treten, der nur zugestanden wird, diesen Glauben verbreitet 

zu haben.“16  

                                                             
10 Hollerbach, Menschenrechte, Sp. 1104f. 
11 Ebd., Sp. 1105. 
12 Ebd. 
13 Joas, Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte. 
14 Siehe hierzu: „Entsprechend dieser Methode der affirmativen Genealogie kann der Schlüssel für die Entstehung 
der Menschenrechte als Komplex univeralistischer Werte nicht nur in historisch kontingenten Überzeugungen, 
Weltbildern und Traditionen gesucht werden, sondern entscheidend dort, wo diese Werte plötzlich auch 
bindende Kraft erzeugen und den Charakter von Unbedingtheit annehmen. Joas glaubt, diesen entscheidenden 
Ursprung der Evidenz und Bindung in der Überzeugung von der Sakralität der Person und deren 
Institutionalisierung im Recht gefunden zu haben.“, in: Hilpert, Rezension zu Hans Joas, Die Sakralität der Person, 
S. 206. 
15 Joas, Die Sakralität der Person, S. 81f. 
16 Ebd., S. 90. 



 

 10 

Unter dieser Hinsicht gibt es zwar eine Mitwirkung des christlichen Menschenbildes an der 

Entstehung der Menschenrechte, aber keine Alleinbegründung der Menschenrechte im 

christlichen Glaubensnarrativ. Festzuhalten bleibt aber, dass die Menschenrechte sich einem 

Prozess der Sakralisierung verdanken, der soziologisch als Übertragung bestimmter 

Überzeugungen, innerhalb eines komplexen Transformationsprozesses, ins kollektive 

Bewusstsein zu verstehen ist. Mit dem Begriff der „Sakralität“ meint Joas deshalb den 

„Respekt vor dem Menschen“, den „kategorischen Schutz“ der Person.17 

Der Versuch einer theologischen Begründung der Menschenrechte stößt zunächst auf eine 

Problematisierung dieses methodischen Ansatzes. Es wird nötig sein, im Ausgang vom 

Menschenbild und dem Begriff der Menschenwürde nach ethischen Kriterien zu fragen, die 

bibeltheologische Erkenntnisse zur Anthropologie, wie z. B. den Gedanken der 

Gottesebenbildlichkeit, einzuordnen behilflich sind und auf die Menschenrechtsbegründung 

bezogen werden können. Die Problematik einer theologischen Begründung der 

Menschenrechte ergibt sich daraus, dass die Menschenrechte nicht unmittelbar aus der 

Heiligen Schrift oder dem Depositium fidei des christlichen Glaubens zu entnehmen, sondern 

vielmehr mittelbar durch philosophische Fragestellungen und durch die Systematik einer 

theologischen Ethik zu erschließen sind. Zum wesentlichen Basisbegriff für eine theologische 

Begründung der Menschenrechte und des ihnen zugrundeliegenden Menschenbildes gehört 

die Idee der Menschenwürde. Konrad Hilpert definiert die Würde des Menschen als 

„Selbstwertigkeit“, sie ist dem Menschsein „inhärent“ und von Anfang an allen Menschen 

mitgegeben.18 Das grundlegende Verständnis von Menschenwürde bildet das „oberste Prinzip 

staatlicher und gesellschaftlicher Tätigkeit“.19 Hilpert verweist darauf, dass die 

Menschenwürde bereits von Philosophen der Antike wie Cicero und Seneca als „grundlegende 

anthropologische Qualität“ begriffen wurde und als solche in die Hermeneutik des 

Frühchristentums Eingang gefunden hat.20 Die Vorstellung einer „inhärenten Würde des 

Menschseins“ führt zum Grundsatz der Gleichheit:  

„In ihrer mit dem Menschsein gegebenen Würde sind alle Menschen gleich. Auch wenn 

die faktischen Unterschiede durch diese Gleichheit nicht notwendigerweise auch schon 

aufgehoben sind, sind sie in ihrem alles bestimmenden Gewicht relativiert und als 

begrenzt hingestellt.“21  

Eine weitere, philosophische Begründung erfährt die Menschenwürde durch die Idee des 

Naturrechts, das sich besonders durch Aristoteles und Thomas von Aquin als scholastische 

Rechtstradition etablieren konnte.  

                                                             
17 Ebd., S. 101-107. 
18 Siehe hierzu: „Würde bedeutet (…) so viel wie Selbstwertigkeit, weshalb man sie auch mit der Präambel der 
Menschenrechtsdeklaration von 1948 gebrauchten Formulierung als innewohnende, ‚inhärente‘, mit dem 
Menschsein schon immer gegebene charakterisieren kann, also als eine Würde, die anders als die soziale Würde 
nicht von der Anerkennung der anderen konstituiert noch wie die expressive Würde durch eigenes Verhalten 
geleistet und manifestiert werden muss.“, in: Hilpert, Theologie und Menschenrechte, S. 68. 
19 Ebd. 
20 Siehe hierzu: „Historisch wurde die Vorstellung einer inhärenten Würde, die allen Menschen zukommt, also 
eine grundlegende anthropologische Qualität ausdrückt, zum ersten Mal in der Antike von Denkern wie Cicero 
und Seneca entwickelt, und zwar gerade im Kontrast zum damals vorherrschenden Verständnis einer Würde, die 
man durch gesellschaftliche Anerkennung erwerben kann. Christliche Theologen der ersten Jahrhunderte sahen 
in dieser Konzeption eine hervorragende Möglichkeit, die von Paulus betonte Gleichheit aller Menschen in 
Christus zum Ausdruck zu bringen.“, in: Ebd. 
21 Hilpert, Menschenrechte, S. 95. 



 

 11 

„Auch in der Neuzeit blieb der Gedanke eines natürlichen Rechts über und hinter dem 

positiven von großer Bedeutung, machte freilich eine beträchtliche Veränderung durch. 

„Die Unterschiede des neuzeitlichen Naturrechts gegenüber dem mittelalterlich-

christlichen lassen sich vor allem an zwei Punkten festmachen: nämlich einmal an der 

Sicht des politischen Gemeinwesens als eines von Menschen geschaffenen, also 

‚künstlichen‘ Produkts; (…). Der andere Differenzpunkt besteht darin, dass die spezifisch 

theologischen Elemente, und zwar besonders Sündhaftigkeit, Erlösungsbedürftigkeit, 

Transzendenz und Jenseits sowie das Heil der Seele, ihre Bedeutung verlieren und Bibel 

und kirchliches Leben in der Argumentation entweder keine grundlegende oder auch 

gar keine Rolle mehr spielen.“22  

Entscheidend wird in der Neuzeit der Gedanke der Vernunft, der verknüpft mit der Tradition 

der Naturrechtsbegründung zum Humanismus führt. Die Gottesfrage und der Gottesbezug 

werden dabei weitgehend ausgeklammert und durch die Idee des Vernunftrechts ersetzt, 

exemplarisch dafür kann das Axiom „etsi Deus non daretur“ des Hugo Grotius (1583-1645) 

gelten.23 Für eine metaphysische Begründung der Menschenrechte ist die hier skizzenhaft 

dargestellte philosophische Entwicklung vom Gedanken der Rechtstradition des Naturrechts, 

über die Idee der Menschenwürde bis zum neuzeitlichen Humanismus zu bedenken. Es stellt 

sich aufgrund der Transformation vom offenbarungstheologisch begründeten Ansatz zum 

humanistischen Axiom nun aber die Frage nach den Konsequenzen für Gesinnung, Haltung 

und Handeln des Menschen. Dieser Frage stellt sich unter anderem die theologische Ethik. 

Wilhelm Korff formuliert als Grundsatz einer theologischen Ethik die „Selbstaufgegebenheit 

des Menschen“, sie ist seine „lex naturalis“; durch sie wird der Mensch Teil der „göttlichen 

Vernunftordnung“ und empfängt aus der Verbindung mit der „menschlichen Autonomie“ eine 

ethische Würde.24 Die „lex naturalis“ ist dem Menschsein inhärent, sie „ist keine positiv 

satzhafte, sondern eine dem Menschen gestiftete, ungeschriebene, von sich aus wirkende 

Größe.“25 Für die normethische Frage nach Kriterien für ethisch begründete Entscheidungen 

ergibt sich damit für Korff:  

„Es gibt gute und schlechte Normen, Gebote, Weisungen, Ordnungsgestaltungen, 

Institutionen. Entsprechend sieht sich der Mensch nunmehr auch in eine doppelte 

Verantwortung gerufen, in eine Gehorsamsverantwortung vor Normen und in eine 

Gestaltungsverantwortung für sie.“26  

Die Verantwortung für Normen27 zeigt das Individuum in seiner „Gehorsamsverantwortung 

vor Normen“, weil der Mensch dazu gerufen ist, ein als „sittlich gut“ erkanntes Ziel zu 

                                                             
22 Ebd., S. 103. 
23 Ebd., S. 103-106. 
24 Siehe hierzu: „Kraft der ihm (sc. dem Menschen) eigenen naturhaften sittlichen Vernunft – der lex naturalis – 
nimmt der Mensch (…) aktiv teil an der göttlichen Ordnungsvernunft. Darin ist der Gedanke der Autonomie 
theologisch vorgezeichnet. Unter schöpfungstheologischem Aspekt sind Autonomie und Theonomie (…) nicht 
nur kompatibel, sondern darüber hinaus empfängt menschliche Autonomie aus eben dieser Theonomie letztlich 
überhaupt erst ihre ethische Dignität.“, in: Korff, Kernenergie und Moraltheologie, S. 21f. 
25 Ebd., S. 22. 
26 Ebd., S. 24. 
27 Siehe hierzu: Normen sind „handlungsbezogene präskriptive Setzungen, die sich mit einem Verbindlichkeits-
anspruch geltend machen, der es ermöglicht, menschliches Verhalten nach seiner Wünschbarkeit oder 
Zuverlässigkeit zu bewerten.“, in: Korff, Normen, Sp. 1291. 



 

 12 

verwirklichen.28 Die Gestaltungsverantwortung für Normen ist sodann darin zu sehen, 

„gegebene Normen völlig neu zu fassen, um sie zu Normen im moralisch richtigen Sinn zu 

machen.“29 Der Mensch ist der Adressat der Normen, sie geben seinem Handeln die 

entscheidende Richtung, gleichzeitig ist der Mensch „Schöpfer“ seiner Normen im evolutiven 

Sinn.30 Damit Normen aber einen sittlichen Charakter beanspruchen können, müssen sie „dem 

Menschen als moralisches Subjekt gerecht werden.“31 Ludger Honnefelder verweist bezüglich 

der geschichtlichen Entwicklung des modernen Menschenrechtsgedankens auf den 

inhaltlichen Zusammenhang von Person und Menschenwürde. Im Rückgriff auf die 

theologische Ethik des Thomas von Aquin, der den „Besitz von Vernunft und freiem Willen“ 

zum Handlungsprinzip des Menschen erklärt, folgert Honnefelder, dass der Mensch Subjekt 

seines Handelns, im theologischen Sinne Ebenbild Gottes, ist; dieses „sittliche Subjektsein“ 

begründet seine Würde.32 Personalität als sittliches Subjektsein konstituiert die 

Menschenwürde, sie ermöglicht menschenwürdiges Leben und führt zur Formulierung 

entsprechender Rechtsansprüche des Menschen im individuellen wie im sozialen Sinn.33  

 

Das heißt für das Thema dieser Arbeit: Die Frage einer theologischen Begründung der 

Menschenrechte verweist auf die Menschenwürde als theologisch zu qualifizierendem 

Postulat, das als Voraussetzung sittlicher und rechtlicher Normen, als Grundlage für ihre 

umfassende Geltung einer allgemeinen Zustimmung bedarf.34 Obwohl die Letztbegründung 

von Normen im philosophischen Diskurs umstritten ist,35 formuliert Hilpert als Kriterien für 

eine theologische Begründung das Axiom der „Transzendenzverwiesenheit“ des Menschen als 

moralisches Subjekt und das Postulat der Vernunft als Argument des Mitvollzugs und der 

Verstehbarkeit.36 Offenbarung und Vernunft können dabei aber nur im komplementären Sinn 

„als Suche nach Konvergenzen“ verstanden werden.37 Die theologische Begründung der 

                                                             
28 Siehe hierzu: „Gehorsamsverantwortung vor Normen bedeutet, dass der Mensch zum Gehorsam gegenüber 
dem Anspruch einer Norm gerufen ist, wo immer er diese als sittlich gut und geeignet erfährt, um ein von ihm 
als gesollt erkanntes gutes Ziel zu verwirklichen. (…) Sollen sie ihrem Anspruch gerecht werden, nämlich ‚das 
Gute‘ zu regeln, müssen sie teleologisch eingelöst und konditional gehandhabt werden.“, in: Korff, Kernenergie 
und Moraltheologie, S. 25. 
29 Ebd. 
30 Siehe hierzu: Der Mensch „ist für sein Handeln immer schon auf gegebene Normierungen verwiesen. 
Anderseits erweist er sich aber ebenso auch in einem vorgänglichen Sinn als deren Schöpfer: Der Mensch ist der 
Konstrukteur seiner Handlungswelt. Von der kulturellen Evolution des Menschen sprechen heißt sonach zugleich, 
von seiner Evolution (…) sprechen.“, in: Korff, Normen, Sp. 1293. 
31 Ebd., Sp. 1295. 
32 Honnefelder, Person und Menschenwürde, S. 224. 
33 Siehe hierzu: „Auf die Personalität als das sittliche Subjektsein bezogen markiert das Prädikat der Würde nur 
eine Grenze. Sie verbietet, was die Selbstzwecklichkeit des sittlichen Subjekts aufhebt und gewinnt praktische 
Bedeutung nur in der negativen Form des Verbots. (…) Da das sittliche Subjekt zugleich Natur, die Person stets 
Mensch ist, können im Blick auf die naturalen Bedingungen der Person Ansprüche formuliert werden, die sich in 
Rechten niederschlagen, die dem Menschen als Menschen eigen sind.“, in: Ebd., S. 254f. 
34 Siehe hierzu: „Die Begründung sittlicher und rechtlicher Normen ist notwendig, weil jede friedliche und dem 
Einzelnen gerecht werdende Ordnung des Zusammenlebens gemeinsames Handeln braucht, dieses sich jedoch 
in aller Regel nicht von selbst ergibt. Normen, denen die auf Gründen basierende Zustimmbarkeit abgeht, büßen 
auf längere Zeit hin ihre soziale Geltung ein.“, in: Hilpert, Menschenrechte, S. 175. 
35 Ebd., S. 178, Fußnote 7. 
36 Ebd., S. 179. 
37 Siehe hierzu: „Theologische Begründung kann demnach der Sache nach weder die bloß äußerliche Bestätigung 
oder Interpretation der vernünftig erhobenen ethischen Normen von der ‚höheren‘ Warte des Glaubens aus sein 
noch die autark in sich selbst stehende Zurückführung bzw. Bewahrung der in den Zeugnissen der 



 

 13 

Menschenrechte bezieht sich demnach grundsätzlich auf die Offenbarung, wie sie sich vor 

allem biblisch fassen lässt, und entfaltet sich geschichtlich in spezifisch ethischen Konzepten 

weiter. Die Problematik einer theologischen Begründung spitzt sich in unterschiedlichen 

Entwürfen, wie sie sich aus der Diversität der Definitionsansätze von Menschenwürde 

einerseits und der Verantwortung des Menschen als moralisches Subjekt für Normen 

andererseits ergeben, zu. Für die theologische Diskussion der Menschenrechte als Ergebnis 

der Menschenwürde ist die Perspektive auf Gott und auf die fundamentalen 

anthropologischen Faktoren der Freiheit, der Selbstbestimmung und der Verantwortung 

konstitutiv und von axiomatischer Bedeutung. Die bibeltheologische Perspektive verweist auf 

den Begriff der Personalität und stellt die damit verbundenen anthropologischen Aussagen 

über den Menschen in den Kontext einer theologisch-ethischen Reflexion. Konrad Hilpert sieht 

in diesem Zusammenhang den Grund des Menschseins in seiner Bestimmung als „sittliches 

Subjekt“: 

„Der Grund der Menschenrechte ist (…) das sittliche Subjektseins, das dem Menschen 

ursprünglicher als alle zugesprochenen und erworbenen Rechte als Fähigkeit, 

Zielgestalt und Lebensaufgabe eigen ist.“38  

Die Menschenrechte finden im „sittlichen Subjektsein“ des Individuums ihre Verankerung und 

ethische Begründung. Das Verständnis des Menschen als Person bedeutet im Sinne einer 

Theologischen Ethik dann schlussfolgernd:  

„Der Mensch steht als Mensch nicht für sich selbst, ist nicht bloß Individuum, vielmehr 

ist er kraft der von Gott gestifteten Beziehung zu ihm auf Kommunikation mit diesem 

Gott und mit den anderen Menschen verwiesen, und zwar konstitutiv. Es gehört zum 

Grundbestand seines Personseins, dass er über sich selbst hinausgehen und in 

Verbindung treten kann zu anderen Personen, seien diese nun andere Menschen oder 

sei es Gott. Er kann auf diese Möglichkeit in Freiheit eingehen oder sie ungenutzt bzw. 

unbeantwortet lassen. In diesem Sinn bedeutet die Konstituierung des Menschen als 

Person auch seine Würde.“39  

Für Hilpert bildet das so begründete „sittliche Subjektsein“ des Menschen die Grundlage für 

ein theologisch-ethisches Verständnis der Menschenrechte, verbunden mit dem 

„Grundprinzip des Handelns gemäß der Vernunft“ ergibt sich die moralische Bestimmung des 

Menschen, das „Gute“ zu suchen und vollends zu erstreben.40 Die biblischen Gedanken von 

der Gottesebenbildlichkeit des Menschen und seiner Neuschöpfung durch Jesus Christus 

führen im philosophischen Transfer zur Überzeugung, dass die Gottesebenbildlichkeit 

wesentlich in der „Geist- und Vernunftnatur“ des Menschen besteht. Hilpert konstatiert dazu:  

„Das Wissen um die Geistnatur unterscheidet den Menschen von allen Geschöpfen und 

wirkt sich auch auf seine Beziehungshaftigkeit dahingehend aus, dass er nur mit 

                                                             
Glaubensgeschichte satzhaft überlieferten sittlichen Anweisungen. Formal ist dieses Zueinander und Ineinander 
von Offenbartheit und Vernüftigkeit als Suche nach Konvergenzen zu explizieren.“, in: Ebd. 
38 Ebd., S. 184. 
39 Ebd., S. 187. 
40 Siehe hierzu: „Eine Reihe zeitgenössischer Philosophen und Theologen erkennt (…) eine grundsätzliche Über-
einstimmung zwischen dem aristotelischen Grundprinzip des Handelns gemäß der Vernunft, dem im Urgewissen 
festgehaltenen ersten praktischen Prinzip ‚bonum faciendum, malum vitandum‘ bei Thomas von Aquin und Kants 
Forderung nach Universalisierbarkeit der jeweiligen Maxime <kategorischer Imperativ> und sogar den 
Feststellungen der zeitgenössischen sprachanalytischen Philosophien über die Implikation des Gebrauchs des 
moralischen Prädikats ‚gut‘.“, in: Ebd., S. 184. 



 

 14 

seinesgleichen wirklich kommunizieren kann, aber auch, dass er sich sprechend an Gott 

als Du wenden kann. Andererseits besagt diese Gleichheit aller Menschen in der Würde, 

dass es unter den Menschen keinen Unterschied in der schöpfungsmäßigen Qualität 

gibt, welcher kulturellen oder ethischen Herkunft, welchen Geschlechts und welchen 

Standes sie auch immer sein mögen.“41  

Der „Würde-Begriff“ vermag somit einerseits die anthropologische Überzeugung der 

christlichen Theologie zusammenzufassen, wonach allen Menschen eine „innere Inhärenz“ 

wesentlich gegeben ist, andererseits resultiert aus der so verstandenen Menschenwürde ein 

„Handlungs- und Gestaltungsauftrag“ für eine ethisch verantwortete Lebensgestaltung.42 Im 

säkularen Staat wird die Menschenwürde zum obersten Verfassungsprinzip, ohne allerdings 

eine nähere anthropologische oder metaphysische Definition derselben zu geben; würde der 

weltanschaulich neutrale Staat diese vornehmen, müsste er zwangsläufig Aussagen über eine 

Letztbegründung liefern, die in den Bereich des individuellen Schutzraum des Einzelnen 

fielen.43 Inhalt und Bestimmung findet die Menschenwürde in den Menschenrechten, „sie sind 

die grundlegenden Bedingungen, ohne die die Respektierung der Menschenwürde nicht als 

Forderung des Rechts behandelt und Verstöße gegen sie nicht verfolgt werden.“44 Michael 

Zichy stellt der Kritik des „Menschenwürde-Konzepts“, die sich vor allem im Vorwurf der 

Unschärfe und eines „überholten Anthropozentrismus“ äußert, eine 

transzendentalphilosophische Begründung gegenüber.45 Der Kern dieses Ansatzes liegt im 

Verständnis des Menschen als moralisches Wesen;46 diesem kommt eine absolute Würde zu, 

es „ist die Würde, eine moralfähige Person zu sein.“47 Dieses, so begründete 

Menschenrechtsverständnis besagt, „dass der Mensch als Träger der moralbedingten 

Fähigkeiten den höchsten moralischen Status innehat“.48 Zichy folgert daraus das Recht des 

Menschen auf Selbstbestimmung, dazu gehört wesentlich das „Recht auf Willens- und 

Gewissensfreiheit“.49  

                                                             
41 Hilpert, Theologie und Menschenrechte, S. 69f. 
42 Siehe hierzu: „Auch wenn der Mensch keine Voraussetzungen erfüllen oder Leistungen erbringen muss, damit 
ihm Würde zuerkannt wird, ist Würde nicht nur eine Fundamentalaussage über die Seinsqualität des Menschen, 
sondern enthält auch einen Handlungs- und Gestaltungsauftrag: Sein Handeln soll erstens seiner eigenen 
Ehrenstellung in der Schöpfung und derjenigen seiner Interaktionspartner entsprechen. In der Ethik Jesu wird 
dieser Auftrag, Gott ähnlich zu werden, im Gebot der Nächsten- und Feindesliebe, an anderen Stellen durch die 
Goldene Regel zu lebensnahen Regeln zusammengefasst, anderswo hingegen in Gestalt von Beispielerzählungen 
entfaltet.“, in: Ebd., S. 71. 
43 Siehe hierzu: „Gerade die Gewährleistung der Freiheitsrechte jedes Einzelnen verbietet es dem Staat, diesen 
Einzelnen auf eine Begründung der Menschenwürde festzulegen; denn eine solche verpflichtende Begründung 
müsste wohl zwangsläufig in den Bereich der Überzeugungen des Einzelnen hineinreichen und sein Suchen bzw. 
Stellenbeziehen gegenüber einer letzten Wahrheit berühren.“, in: Ebd., S. 73. 
44 Ebd., S. 75f. 
45 Zichy, Menschenwürde als Personenwürde, S. 9f. 
46 Siehe hierzu: Die „fünf notwendigen Voraussetzungen der Sinnhaftigkeit von Moral (sind): die Fähigkeit, einen 
Willen zu haben, die Fähigkeit zur Freiheit, die Fähigkeit zu Vernunft, die Fähigkeit zum Gewissen und die 
Fähigkeit, ein integriertes Selbst zu sein (…).“, in: Zichy, Menschenwürde als Personenwürde, S. 17. 
47 Ebd., S. 19. 
48 Ebd., S. 22. 
49 Siehe hierzu: Die Anerkennung der Menschenwürde beinhaltet das „absolute moralische Recht auf Ausübung 
der moralbedingten Fähigkeiten. Daraus folgt (…) das absolute Recht auf Willens- und Gewissensfreiheit, d. h. 
zusammengenommen das Recht auf Selbstbestimmung.“, in: Ebd. 



 

 15 

Unter den, von den Menschenrechten her begründeten Freiheitsrechten kommt dem Recht 

auf freie Religionsausübung, der Religionsfreiheit also, eine besondere Bedeutung zu. Jörg 

Hübner konstatiert:  

„Neben der Gewissens- und Meinungsfreiheit kommt in der Anerkennung der 

Religionsfreiheit als fundamentalem Menschenrecht die Achtung vor dem Menschen in 

besonderer Weise zum Ausdruck. Mit dem Recht auf Religionsfreiheit wird dem 

Menschen zugestanden, dass er sich selbst die Sinngebung seines Lebens geben bzw. 

geben lassen kann.“50  

Die Religionsfreiheit hat demnach eine inhaltliche Nähe zur Freiheit des Gewissens, da sich die 

Gewissensfreiheit aus subjektiven Erfahrungen ableitet, die aufgrund lebensgeschichtlicher 

Reflexion zum moralischen Fundament eines Individuums werden können. Religionsfreiheit 

wird als Freiheitsrecht begriffen, das dem Verfügungsrecht der staatlichen Gewalt 

grundsätzlich entzogen ist.51 Im Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland wird die 

Glaubens- und Gewissensfreiheit ausdrücklich formuliert. Udo di Fabio führt dazu aus:  

„Der Staat des Grundgesetzes ist kein theokratischer Staat. Die Grundlage der 

Trennung von Staat und Kirche lässt sich an vielen Vorschriften der Verfassung ablesen, 

vor allem auch am Grundrecht auf Glaubens- und Religionsfreiheit entsprechend Artikel 

4 GG. Dieser macht etwas Besonderes, indem er sowohl die positive als auch negative 

Glaubensfreiheit gegenüber dem Staat garantiert.“52  

Damit wird deutlich, dass das Grundrecht auf Religionsfreiheit sowohl das Recht auf ein 

Religionsbekenntnis wie auch den Verzicht auf Religion in gleicher Weise zum Inhalt hat. Um 

den eigenen Charakter des Grundrechts auf Religionsfreiheit zu bestimmen, ist 

Religionsfreiheit von Toleranz zu unterscheiden. Während Toleranz als Gnadenakt hoheitlich 

gewährt wird, stellt Religionsfreiheit einen Rechtsanspruch des Menschen dar:  

„Während Toleranz (…) eine staatlicherseits vorzunehmende Abstimmung von 

Rangfolgen zwischen unterschiedlichen Religionsgruppen möglich und nötig macht, ist 

das Grundrecht auf Religionsfreiheit mit dem Anspruch diskriminierungsfreier 

Gewährleistung verbunden.“53  

Nach Konrad Hilpert ist Toleranz keine Rechtsnorm, sondern eine Tugend und damit nicht 

einklagbar:  

„Toleranz meint (…) nicht eine ausreichende rechtliche Norm für das Zusammenleben 

im Staat, sondern eine Einstellung und Verhaltensweise Einzelner. In herkömmlicher 

ethischer Terminologie ist sie als Tugend zu qualifizieren. Toleranz als Tugend meint 

demnach jene grundlegende Einstellung und erworbene Eigenschaft, Überzeugungen, 

die vom eigenen und für richtig gehaltenen Standpunkt abweichen, gelten zu lassen.“54  

Markus Krienke vertritt, ausgehend von der gegenseitigen Verwiesenheit von Toleranz und 

Religionsfreiheit die These von der notwendigen politischen Gestaltung religiöser Toleranz in 

der Gegenwart. Krienke konstatiert:  

                                                             
50 Hübner, Ethik der Freiheit, S. 222. 
51 Siehe hierzu: „Das Recht auf Gewissensfreiheit garantiert, dass der Mensch seine Handlungen in Kohärenz mit 
dem lebensbiografisch gebildeten Normgerüst formen kann, (…). Dagegen gesteht das Recht auf Religionsfreiheit 
dem Menschen (…) zu, selber den Sinn des Lebens festzulegen oder ihn sich vorgeben zu lassen.“, in: Ebd., S. 224. 
52 Di Fabio, Die Balance von Staat, Kirchen und Religionsgemeinschaften, S. 76. 
53 Hübner, Ethik der Freiheit, S. 228. 
54 Hilpert, Menschenrechte, S. 131. 



 

 16 

„Die gegenwärtigen gesellschaftlichen Umbrüche, die neben einer sich fortsetzenden 

Säkularisierung zu einer neuen religiösen Pluralität im europäischen Kontinent führen 

und deswegen das Narrativ von der Wiederkehr der Religion begründen, stellen das 

zentrale Resultat der religiösen Konflikte zu Beginn der Neuzeit, den säkularen 

freiheitlichen Rechtsstaat, für den die Religionsfreiheit ein zentraler Inhalt ist, vor eine 

entscheidende Herausforderung.“55  

Aufgrund des fortschreitenden Individualismus im religiösen Bekenntnis Einzelner und unter 

Berücksichtigung der Tatsache, dass Religionsfreiheit deshalb individuell eingefordert wird, 

folgert Markus Krienke:  

„Durch das Individualisierungsparadigma hat diese Form von religiöser Pluralisierung 

keine nationen- und kulturbegründende Funktion mehr, wie zu Beginn der Neuzeit. 

Stattdessen besteht die aktuelle politische Herausforderung darin, dass sie in ihrer 

identitätsbegründenden Funktion in der Situation neuer kultureller Pluralität einerseits 

zu Integrationskonflikten führen kann bzw. andererseits – und im schlimmsten Fall – 

zur Instrumentalisierbarkeit von Individuen auch für fundamentalistische und 

terroristische Zwecke.“56 

Als Freiheitsrecht bedarf die Religionsfreiheit einer Bestimmung im positiven Recht, diese 

bietet exemplarisch das Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland. Der Begriff 

„Religionsfreiheit“ auf der Ebene von Artikel 4 GG ist allerdings nicht einheitlich. Axel Freiherr 

von Campenhausen erklärt hierzu:  

„Die im Grundgesetz verwendeten Begriffe der Glaubens-, Gewissens- und 

Bekenntnisfreiheit sowie der freien Religionsausübung stellen heute weitgehend 

Synonyme dar, die sich überlagern und überschneiden.“57  

Der Gesetzgeber gewährt Religionsfreiheit allerdings nicht in unbeschränkter Weise, wobei 

die Schranken der Religionsfreiheit nicht konstitutiv, sondern aufgrund 

verfassungsimmanenter Bestimmungen, z. B. durch die Meinungsfreiheit (Art. 5 GG) und die 

Versammlungsfreiheit (Art. 8 GG) gesetzt sind.58 Die Religionsfreiheit in diesem Sinne ist 

staatsrechtlich gefasst und verstanden, sie ist formal gesehen ein rechtlicher Begriff und ein 

Gegenstand des Verfassungsrechts. Gleichzeitig ist Religionsfreiheit aber auch ein 

philosophischer, ein theologischer und nicht zuletzt ein politischer Begriff. Das Recht auf 

Religionsfreiheit berührt aufgrund ihres notwendigen Begründungskontextes die 

Wahrheitsfrage, die sich in affirmativer und bekennender Weise ebenso stellt, wie im Versuch 

ihrer bewussten Ausklammerung.59  

 

                                                             
55 Buzzi / Krienke, Toleranz und Religionsfreiheit in der Moderne, S. 9 (Vorwort). 
56 Ebd., S. 15. 
57 Campenhausen, Religionsfreiheit, S. 392. 
58 Siehe hierzu: „Eine konstitutive Begrenzung durch Gesetz oder auf Grund eines Gesetzes ist bei dem 
unbegrenzt gewährleisteten Grundrecht der Religionsfreiheit ausgeschlossen. (…) Gesetzliche Einschränkungen 
haben danach nur dann Bestand, wenn sie sich als Ausgestaltung einer Begrenzung erweisen, die im Grundgesetz 
selbst enthalten ist.“, in: Ebd., S. 420. 
59 Siehe hierzu: „Entscheidend für die rechtliche Ausformung der R<eligionsfreiheit> ist die Stellung zur religiösen 

Wahrheitsfrage: Ob sich das Recht – im Staat wie in der Kirche – als irdisches Instrument zur Entfaltung des 

wahren Glaubens versteht und deshalb diesem allein R<eligionsfreiheit> gewährt, oder ob es die Wahrheitsfrage 

prinzipiell aus seiner Kompetenz ausgrenzt und sie den Individuen und religiösen Gruppen zur eigenen 

Entscheidung überlässt.“, in: Heckel, Religionsfreiheit, Sp. 821. 



 

 17 

Die katholische Kirche bekennt sich mit der Erklärung „Dignitatis humanae“ des Zweiten 

Vatikanischen Konzils zur Religionsfreiheit als Freiheitsrecht, das jedem Menschen aufgrund 

seiner personalen Menschenwürde zukommt. Als allgemeine Grundlage für das Recht auf 

Freiheit der Religion formuliert die Erklärung:  

„Das Vatikanische Konzil erklärt, dass die menschliche Person das Recht auf religiöse 

Freiheit hat. Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein müssen von 

jedem Zwang sowohl von Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher 

menschlichen Gewalt, so dass in religiösen Dingen niemand gezwungen wird, gegen 

sein Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und öffentlich, als 

Einzelner oder in Verbindung mit anderen innerhalb der gebührenden Grenzen nach 

seinem Gewissen zu handeln. Ferner erklärt das Konzil, das Recht auf religiöse Freiheit 

sei in Wahrheit auf die Würde der menschlichen Person selbst gegründet, so wie sie 

durch das geoffenbarte Wort Gottes und durch die Vernunft selbst erkannt wird. Dieses 

Recht der menschlichen Person auf religiöse Freiheit muss in der rechtlichen Ordnung 

der Gesellschaft so anerkannt werden, dass es zum bürgerlichen Recht wird.“60  

Bis zu dieser, so fixierten Zustimmung zur Religionsfreiheit als Menschenrecht hat die 

katholische Kirche seit dem 18. Jahrhundert einen langen Weg zurückgelegt. Dieser beginnt 

mit der rigiden Ablehnung jeglicher Formen von Glaubens- und Gewissensfreiheit, wie sie 

besonders in der Enzyklika von Papst Gregor XVI. „Mirari vos“61 von 1832 und in der Enzyklika 

„Quanta cura“62 von Papst Pius IX. aus dem Jahr 1864 zum Ausdruck kommt. Die Päpste 

verurteilen darin die Gewissenfreiheit unter anderem als „Wahn“ und bezeichnen die 

Forderung nach Freiheitsrechten als „Irrtum“.63 Eine erste positive Auseinandersetzung mit 

den, in der Menschenrechtsidee gründeten Freiheitsrechten erfolgt durch Papst Leo XIII. am 

Ende des 19. Jahrhunderts. Mit den Enzykliken „Libertas praestantissimum“64 von 1888 und 

„Rerum novarum“65 von 1891 werden unter den Leitgedanken der Toleranz und des 

Naturrechts Freiheitsrechte unter bestimmten Bedingungen kirchlich legitimiert.  

„Prinzipiell lehnt die Kirche die bürgerlichen Freiheitsrechte zwar weiterhin ab, doch 

wenn sie keinen Totalitätsanspruch einfordern, können sie toleriert werden.“66  

In der Zeit zwischen dem Ersten und dem Zweiten Weltkrieg sowie in der Dekade nach 1945 

widmet sich das päpstliche Lehramt sodann, auch unter dem Eindruck der faschistischen und 

der kommunistischen Ideologien, vermehrt dem Thema der individuellen Freiheit. Als 

beispielhaft hierfür gilt die Enzyklika „Divini redemptoris“67 von Papst Pius XI. aus dem Jahr 

1937. In der sogenannten „Toleranzansprache“ Papst Pius XII., die er 1953 an den Verband 

katholischer Juristen richtet, heißt es aber dennoch, dass nur die Wahrheit einen Anspruch 

auf das Recht hat; er hält damit am absoluten Wahrheitsprinzip des katholischen Glaubens 

fest.68 Pius XII. orientiert sich hier, entsprechend der katholischen Lehramtstradition, weiter 

an der als unauflösbar zu betrachtenden Verbindung zwischen Wahrheit und Freiheit. Einen 

                                                             
60 DiH 2. 
61 DH 2730-2732; UvG II 1-24. 
62 DH 2890-2896; UvG II 26-39. 
63 Bohrmann, Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, S. 40. 
64 DH 3245-3255; UvG II 40-76. 
65 DH 3265-3271; UvG IV 1-46. 
66 Bohrmann, Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, S. 40f. 
67 DH 3771-3774; UvG II 77-166. 
68 UG 3978. 



 

 18 

wichtigen Schritt zur Konzilserklärung über die Religionsfreiheit setzt dann aber bereits Papst 

Johannes XIII. mit der Enzyklika „Pacem in terris“69 von 1963. In diesem Lehrschreiben erfolgt 

eine umfassende Darstellung des Menschenrechtsgedankens auf der Basis einer 

naturrechtlichen Begründung und auf dem Fundament des sozialethisch formulierten 

Personalprinzips. „Pacem in terris“ begründet die Menschenrechte nicht nur anthropologisch, 

sondern in einer offenbarungstheologisch-soteriologischen Weise.70 Die Enzyklika erklärt:  

„Jedem menschlichen Zusammenleben, das gut geordnet und fruchtbar sein soll, muss 

das Prinzip zugrunde liegen, dass jeder Mensch seinem Wesen nach Person ist. Er hat 

eine Natur, die mit Vernunft und Willensfreiheit ausgestattet ist; er hat daher aus sich 

Rechte und Pflichten, die unmittelbar und gleichzeitig aus seiner Natur hervorgehen. 

Wie sie allgemein gültig und unverletzlich sind, können sie auch in keiner Weise 

veräußert werden. Wenn wir die Würde der menschlichen Person nach den 

Offenbarungswahrheiten betrachten, müssen wir sie noch viel höher einschätzen. Denn 

die Menschen sind ja durch das Blut Jesu Christi erlöst, durch die himmlische Gnade 

Kinder und Freunde Gottes geworden und zu Erben der ewigen Herrlichkeit 

eingesetzt.“71  

Des Weiteren stellt „Pacem in terris“ fest:  

„Zu den Menschenrechten gehört auch das Recht, Gott der rechten Norm des 

Gewissens entsprechend zu verehren und seine Religion privat und öffentlich zu 

bekennen.“72  

Durch die schöpfungstheologisch-soteriologische Begründung des Personalitätsprinzips und 

die Aussage zur Gewissensfreiheit bei der Religionsausübung wird „Pacem in terris“ zur 

unmittelbaren Wegbereiterin der Konzilserklärung. Nach langwierigen Diskussionen, die sich 

während des Zweiten Vaticanums über mehrere Jahre erstrecken,73 ringt sich die katholische 

Kirche mit der Erklärung über die Religionsfreiheit zu einem bahnbrechenden Dokument 

durch, das den Abschluss einer lehramtlicher Entwicklung markiert. Die Zustimmung zum 

allgemeinen Recht auf Freiheit der Religion gelingt dem Konzilsdokument „Dignitatis 

humanae“ dadurch, dass das Wahrheitsprinzip durch das Personalprinzip gesehen und 

verstanden wird, dies geschieht durch die theologisch begründete Formulierung des Diktums 

vom „Recht der Person“. Im Kommentar zu „Dignitatis humanae“ stellt Pietro Pavan in seiner 

Erklärung zu DiH 2 fest:  

„Es (= Recht auf Religionsfreiheit, Anmerkung E.S.) handelt sich um ein Recht, das in 

der Würde der menschlichen Person gründet, wie sie im Licht der Offenbarung und 

durch die Vernunft erkannt wird.“74  

Trotzdem hält das Konzilsdokument am ontologischen Wahrheitsanspruch der katholischen 

Kirche fest. Die Suche nach der religiösen Wahrheit und der Gehorsam ihr gegenüber wird zu 

einer moralischen Pflicht, zu einem „officium morale“. Die Wahrheit wird „durch die 

Vermittlung seines (= des Menschen; Anmerkung, E.S.) Gewissen erkannt und anerkannt.“75 

                                                             
69 DH 3955-3997; UvG XXVIII 94-265. 
70 Bohrmann, Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, S. 42. 
71 UvG XXVIII 102f. 
72 Ebd., 106. 
73 Zum Entstehungsprozess der Konzilserklärung: Weitz, Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil. 
74 Pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklärung über die Religionsfreiheit, S. 714, Fußnote 31. 
75 DiH 3. 



 

 19 

Auf diesem Weg bedarf der Mensch sozialer Strukturen, wie Unterweisung, Lehramt, 

Austausch und Dialog. Das Konzil betont die Gewissensfreiheit des Einzelnen, es „sieht hier 

bewusst von der Frage des wahren oder irrigen Gewissens ab, weil das Recht selbst von dieser 

Frage in keiner Weise berührt wird.“76 Aufgrund der Begründung des Rechts auf religiöse 

Freiheit im Gewissen des Menschen, muss dieses Grundrecht vom Staat den Bürgern nicht 

eigens verliehen oder eingeräumt werden, denn es liegt dem Staat voraus. Diese Feststellung 

verändert die Stellung der Kirche zum Staat, denn das Konzil nimmt den Staat für den Schutz 

der Religionsfreiheit jenseits der Frage nach der „wahren Religion“ in die Pflicht. Die 

Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ stellt die Religionsfreiheit somit in das 

Koordinatensystem des theologisch begründeten Personalprinzips, der moralischen Pflicht 

der Wahrheit gegenüber und dem Staat, der den äußeren Rahmen für die Sicherung der 

Freiheitsrechte herzustellen hat. Die Erklärung zur Religionsfreiheit des Zweiten Vatikanischen 

Konzils hat allerdings nachhaltige Konfrontationen ausgelöst, die in der Konzilsaula ihren 

Anfang nehmen und sich in der Nachkonzilszeit bis in die Gegenwart hinein fortsetzen. Dabei 

handelt es sich grundsätzlich um die Frage nach der Kontinuität bzw. der Diskontinuität von 

„Dignitatis humanae“ zu den vorausliegenden lehramtlichen Äußerungen der Päpste, 

besonders des 19. Jahrhunderts bis zu Papst Pius XII. Die Konfliktlinie innerhalb des Konzils 

verläuft bereits zwischen der Mehrheit der Konzilsväter, die „Dignitatis humanae“ als 

kontinuierliche Fortsetzung des Lehramtes begreifen und einer Minderheit von Bischöfe, die 

einen eklatanten Bruch mit der Lehramtstradition feststellen. Zu den federführenden 

Vertretern der Mehrheitsseite zählt Bischof De Smendt aus Brügge, der eine Beachtung der 

jeweils historischen Hintergründe für eine Lehräußerung anmahnt, während die Minderheit, 

zu der Erzbischof Lefebvre gehört, kritisiert, dass die „Religionsfreiheit auf falschen und von 

den Päpsten feierlich verurteilten Prinzipien beruhe.“77 Zu den einflussreichen Kritikern der 

Konzilserklärung zur Religionsfreiheit gehört auch der Kirchenrechtler Hans Barion. In 

„Dignitatis humanae“ sieht Barion die „Konzilskirche“, zu der er die katholische Kirche als 

pervertiert betrachtet, verwirklicht. Barion führt deshalb polemisch aus:  

„In der Konzilserklärung über die Religionsfreiheit wird – nicht ausdrücklich, aber dem 

immanenten Sinn nach – gesagt, die Stellung der Kirche in der Gesellschaft und im Staat 

muss abgeleitet werden in einer Form, dass sie auf alle Gesellschaften zutrifft. Das ist 

die vollkommene Demokratie, die Pluralität, die Gleichheit aller, die Gleichwertigkeit 

aller, das ist die Säkularisierung des Lutherischen Begriffs der Gleichwertigkeit aller 

Kirchen, die Gleichwertigkeit aller politischen Anschauungen. Darauf will die 

katholische Kirche hinaus.“78  

Der Vorwurf lautet also einerseits, die katholische Kirche ordne sich der Gesellschaft unter 

Aufgabe ihres Anspruchs Societas perfecta zu sein ein, sie steht damit dem Staat nicht mehr 

gleichwertig gegenüber, und andererseits, das katholische Bekenntnis verliere durch die 

Anerkennung der Religionsfreiheit seinen Absolutheitsanspruch und mache sich mit anderen 

Religionen und Weltanstellung gleichwertig. Kardinal Augustin Bea unternimmt bereits 1966 

den Versuch einer Versöhnung der gegensätzlichen Positionen indem er auf die jeweilige 

geschichtliche Bedingtheit lehramtlicher Äußerungen verweist und damit für eine Entwicklung 

                                                             
76 Rahner / Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, S. 656f. 
77 Weitz, Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil, S. 133. 
78 Barion, Kirche und Kirchenrecht, S. 671. 



 

 20 

des Lehramtes plädiert, ohne allerdings spezifische Grundaussagen zu negieren. 79 Bea bezieht 

sich auf die Enzyklika „Quanta cura“ von Pius IX., der die Gewissensfreiheit darin als 

„Wahnsinn“ bezeichnet. Bea erklärt dazu:  

„Der Ausdruck ist zunächst verwirrend. Und doch, schaut man aufmerksam auf den 

theoretischen und geschichtlichen Zusammenhang, so entdeckt man einen 

wohlberechtigten Sinn. Der Papst wollte mit jenen Worten eine Auffassung der 

Gewissensfreiheit brandmarken, die das Gewissen als uneingeschränkt frei von 

jedweder Bindung an das Gesetz Gottes betrachtete, und das wäre tatsächlich ein 

‚Wahnsinn‘.“80  

Bea interpretiert auch die Zielsetzung der Aussagen Pius XII. aus dessen „Toleranzansprache“ 

von 1953, wonach der Irrtum kein Recht habe:  

„Sinn und Zweck des vom Papst angeführten Grundsatzes ist nicht, das Recht der in 

gutem Glauben irrenden Personen zu leugnen, sondern festzustellen, dass keine 

menschliche Autorität einen ‚positiven Befehl‘ oder eine ‚positive Ermächtigung‘ 

erteilen kann, ‚zu lehren oder zu tun, was der religiösen Wahrheit oder dem sittlich 

Guten widerspricht‘.“81  

In Aufnahme der Enzyklika „Pacem in terris“ und der Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ 

unterstreicht Bea die Intention des Konzils, die Gläubigen auf dem „schwierigen Weg der 

Freiheit, das heißt der freien Bejahung der Wahrheit und ihrer Verwirklichung, zu führen.“82 

Kardinal Bea untermauert abschließend die Zielsetzung von „Dignitatis humanae“, indem er 

feststellt:  

„Die Erklärung über die Religionsfreiheit ist also weit davon entfernt, wie ein platter 

Kompromiss zu erscheinen. Sie stellt vielmehr eine umfassende Antwort des Konzils auf 

das Streben des heutigen Menschen nach Freiheit dar, auf dem Wunsch nämlich, vom 

Bewusstsein der Pflicht geleitet, aus eigener Initiative zu handeln. Das Konzilsdokument 

bejaht diese Freiheit völlig.“83  

Ohne geschichtstheologischer Einordnung bliebe, auf der Grundlage eines Textvergleichs 

zwischen „Quanta cura“ und „Dignitatis humanae“, wohl nur, was Ernst-Wolfgang 

Böckenförde folgert, nämlich die Feststellung:  

„Es lässt sich nicht bestreiten, dass die Konzilserklärung zu Äußerungen Gregors XVI., 

Pius IX. und auch Leos XIII. im Widerspruch steht. Was dort verworfen wurde, nämlich 

individuelle Religionsfreiheit und daraus folgend die öffentliche Kultusfreiheit als 

äußeres Recht, wird nun anerkannt, und es wird naturrechtlich, aus dem Wesen der 

Person begründet.“84  

Der Konflikt über die Konzilserklärung zur Religionsfreiheit setzt sich in den Jahrzehnten nach 

dem Zweiten Vaticanum fort und zeigt sich nach Einschätzung von Marianne Heimbach-Steins 

durch unterschiedliche Akzentsetzungen auch in Äußerungen von Papst Johannes Paul II. und 

Papst Benedikt XVI., die im Vergleich zu Tage treten. Während Johannes Paul II. von einem 

theologisch begründeten Personalprinzip ausgeht und die Religionsfreiheit als Freiheitsrecht 

                                                             
79 Bea, Konzil und Religionsfreiheit. 
80 Ebd., S. 8f. 
81 Ebd., S. 9f. 
82 Ebd., S. 24. 
83 Ebd., S. 29. 
84 Böckenförde, Die Bedeutung der Erklärung über die Religionsfreiheit, S. 69. 



 

 21 

hervorhebt, steht für Benedikt XVI. das „Prinzip der Wahrheit“, wie es im Glauben der 

katholischen Kirche aufleuchtet, im Vordergrund.85 Nach Johannes Paul II. ist der Mensch 

verpflichtet, seinem Gewissen in Freiheit zu folgen:  

„Die Freiheit des religiösen Bekenntnisses und der Religionsausübung ist für ihn die 

Bedingung dafür, dass die Menschen ihrer existentiellen Verpflichtung, die Wahrheit zu 

suchen, nachkommen können.“86  

Gegen den Relativismus der Gegenwart stellt Benedikt XVI. die „Pflicht zur Wahrheit“. Bei ihm 

„wird das Recht auf Religionsfreiheit und dessen Verteidigung vor allem als Instrument gegen 

einen religiösen oder weltanschaulichen Relativismus gedeutet.“87 In einer lehrmäßigen Note 

der Glaubenskongregation hatte Kardinal Joseph Ratzinger bereits 2002 als verantwortlicher 

Präfekt die Kontinuität der Erklärung „Dignitatis humanae“ mit den lehramtlichen Äußerungen 

des 19. Jahrhunderts erklärt und in Aufnahme eines Zitats von Papst Paul VI. festgestellt,  

„dass ‚das Konzil dieses Recht auf Religionsfreiheit in keiner Weise auf die Tatsache 

gründet, dass alle Religionen und alle Lehren, auch die irrigen, einen mehr oder weniger 

gleichen Wert hätten; es gründet dieses Recht vielmehr auf der Würde der 

menschlichen Person, die verlangt, dass man sie nicht äußeren Zwängen unterwirft, die 

das Gewissen bei der Suche nach der wahren Religion und ihrer Annahme zu 

unterdrücken drohen‘.“88  

Die Glaubenskongregation folgert deshalb:  

„Die Bekräftigung der Gewissens- und Religionsfreiheit widerspricht (…) nicht der 

Verurteilung des Indifferentismus und des religiösen Relativismus durch die katholische 

Lehre, sondern stimmt ganz damit überein.“89  

Neben der Frage nach einer Kontinuität bzw. einer Diskontinuität in der Lehre der katholischen 

Kirche zur Religionsfreiheit tritt also die Frage nach ihrer Begründung; diese kann sowohl im 

Ausgang vom Personalprinzip wie im Hinblick auf die Verpflichtung zur erkannten Wahrheit 

erfolgen. Festzuhalten bleibt allerdings, dass das Zweite Vatikanische Konzil mit der Erklärung 

zur Religionsfreiheit eine anthropologische Wende vollzogen hat, in der das Personalprinzip 

von fundamentaler Bedeutung wird. Thomas Bohrmann stellt deshalb fest:  

„Das Konzil begründet seine Position mit einer anthropologischen Argumentation, denn 

der Mensch ist Person, das heißt, er ist ein Wesen, das ‚mit Vernunft und freiem Willen 

begabt und damit auch zu persönlicher Freiheit‘ fähig ist. Diese Aussage gilt nicht nur 

für Katholiken oder Christen, sondern für alle Individuen – ob sie gläubig sind oder 

nicht.“90  

In der Gegenwart hat sich offensichtlich ein grundlegender Wandel in der Bedeutung des 

Religiösen ereignet. Karl Gabriel spricht von „Individualisierungsprozessen“, die Religion in 

den Bereich des Privaten abdrängen.91 Individualisierung und Privatisierung des Religiösen 

bringen vielfältige Phänomene der Entkirchlichung hervor, die zu einem substantiellen 

Bedeutungsverlust der christlichen Kirchen auf vielen gesellschaftlichen und politischen 

                                                             
85 Heimbach-Steins, Religionsfreiheit, S. 68-77. 
86 Ebd., S. 71. 
87 Ebd., S. 73. 
88 Kongregation für die Glaubenslehre, Lehrmäßige Note zu einigen Fragen über den Einsatz und das Verhalten 
von Katholiken im politischen Leben, Nr. 8. 
89 Ebd. 
90 Bohrmann, Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, S. 45. 
91 Gabriel, Die Stellung des Religiösen in der Gesellschaft, S. 60. 



 

 22 

Ebenen führt. Gabriel beobachtet für das beginnende 21. Jahrhundert allerdings eine 

Gegenbewegung: Durch die Globalisierung kommt es trotz der Privatisierung und 

Individualisierung des Religiösen zu einer verstärkten Rückkehr der Religion in das öffentliche 

Leben und damit zum Ende der, seit Anfang des 19. Jahrhunderts währenden Epoche der 

Säkularisierung. Gabriel kommt zum Ergebnis:  

„Die Säkularisierungstheorie war lange Zeit ein fester Bestandteil der 

Modernisierungstheorie. Die These, je moderner eine Gesellschaft sei, desto weniger 

Religion habe sie notwendigerweise, lässt sich heute kaum noch halten.“92  

Die angesprochene Entwicklung führt in den westlichen Demokratien aber keineswegs zu 

einer Renaissance des Christentums, geschweige denn der institutionalisierten Kirchen. Die 

Rückkehr der Religion zeigt sich vielmehr in der Verteidigung einer, aus dem Kulturkreis des 

christlichen Abendlandes evozierten „Leitkultur“. Nach Bassam Tibi bedarf es hierbei 

einerseits einer Trennung von Religion und Politik, andererseits aber der Bewahrung der 

Menschenrechte.93 Konstitutive Elemente einer europäischen Leitkultur sind nach Tibi:  

„Primat der Vernunft vor religiöser Offenbarung, d. h. vor der Geltung absoluter 

religiöser Wahrheiten, individuelle Menschenrechte <also nicht Gruppenrechte>, 

säkulare, auf der Trennung von Religion und Politik basierende Demokratie, allseitig 

anerkannter Pluralismus sowie gegenseitig zu geltende säkulare Toleranz.“94  

Unter dem Eindruck durchgreifender gesellschaftlicher Transformationsprozesse und einer 

zunehmenden Politisierung von Religion stellt sich die Frage nach den Grenzen der 

Religionsfreiheit mit aktueller Dringlichkeit. Heiner Bielefeldt spricht in diesem 

Zusammenhang von der Religionsfreiheit als einem „bedrohten Menschenrecht“.95 Die 

Bedrohung kommt aus dem religiösen Bereich, wie dem Islamismus, aber auch durch die 

religiöse Diskriminierung von Minderheiten, die heute nicht mehr im Sinne der Durchsetzung 

einer religiösen Wahrheit, sondern zum Schutz kultureller Errungenschaften geschieht. 

Bielefeldt konstatiert:  

„Die Gefahr der Diskriminierung religiöser Minderheiten droht in den europäischen 

Staaten heute nicht mehr im Namen der Religion, sondern eher im Namen der Kultur – 

beziehungsweise einer ‚Leitkultur‘. Der historisch korrekte Hinweis auf die prägende 

Rolle des Christentums für die europäische Kultur im Allgemeinen und für die 

Entwicklung der europäischen Verfassungsstaaten im Besonderen dient in diesem 

Zusammenhang häufig als Argument dafür, christlichen Symbolen im staatlichen Raum 

einen privilegierten Status einzuräumen, was gewollt oder ungewollt auf die 

Diskriminierung der Angehörigen nicht-christlicher Religionen und Weltanschauungen 

hinausläuft.“96  

Bielefeldt plädiert für ein Verständnis von Religionsfreiheit, das den christlich-europäischen 

Horizont übersteigt. Aufgrund seiner Begründung in den Menschenrechten ist das Grundrecht 

                                                             
92 Ebd., S. 68. 
93 Siehe hierzu: „Über die Trennung von Religion und Politik und über individuelle Menschenrechte kann 
allerdings nicht verhandelt werden, weil die Aufgabe dieser Werte einer Selbstaufgabe der säkularen 
europäischen Zivilisation gleichkäme.“, in: Tibi, Europa ohne Identität?, S. 182. 
94 Ebd., S. 183. 
95 Bielefeldt, Bedrohtes Menschenrecht, S. 65-70. 
96 Ebd., S. 69f. 



 

 23 

auf Religionsfreiheit kein „exklusives Kulturerbe des Christentums“, somit gilt in der 

Argumentation Bielefeldts:  

„wer diesen spezifisch kulturellen Horizont (= des Christentums, Anmerkung E.S.) im 

Namen einer verbindlichen ‚Leitkultur‘ zur Voraussetzung für die volle Wahrnehmung 

des Rechts auf Religionsfreiheit stilisiert, stellt damit – implizit oder explizit – den 

menschenrechtlichen Charakter der Religionsfreiheit in Frage.“97  

Das Recht religiöser Minderheiten wäre dann nur durch eine entsprechende Toleranzpolitik 

gewährleistet. Bielefeldt sieht es deshalb als aktuelle politische Herausforderung an, eine 

„diskriminierungsfreie Gestaltung des religiös-weltanschaulichen Pluralismus“ zu erzielen.98 In 

der politische Debatte über die Religionsfreiheit und ihre Grenzen stehen damit einander zwei 

Positionen gegenüber, das Postulat einer „europäischen Leitkultur“ und die Forderung nach 

einem allgemein anthropologisch begründeten Menschenrecht. Auf den Nenner gebracht, 

geht es in dieser Diskussion um die Frage des Verhältnisses von Recht und Religion. Beim 

Grundrecht der Religionsfreiheit sind Staat und Religionsgemeinschaften aufeinander 

verwiesen. In seiner Aufgabe, die Freiheit der Religion zu gewährleisten, ergibt sich für den 

Staat heute allerdings eine ungemeine Herausforderung, die Bielefeldt so formuliert:  

„In seiner Garantenfunktion für die Menschenrechte soll er (= der Staat, Anmerkung 

E.S.) sich aktiv auf den religiösen und weltanschaulichen Pluralismus der Gesellschaft 

einlassen. Gleichzeitig soll er aber auch eine spezifische Zurückhaltung wahren, um die 

Freiheit der Menschen in den heiklen Fragen von Gewissen und Glauben nicht zu 

tangieren und um nicht durch Parteilichkeit zugunsten bestimmter Traditionen dem 

Anspruch allgemeiner Gleichberechtigung entgegenzuwirken.“99  

Die Gefahr, der sich eine konkrete Religionsgemeinschaft aussetzt, wenn sie sich positiv für 

das Prinzip der Religionsfreiheit einsetzt, ist die Relativierung ihres impliziten 

Wahrheitsanspruchs:  

„Während manche Religionsgemeinschaften genau dies als Chance authentischen 

Glaubenszeugnisses begreifen und deshalb aktiv für die Religionsfreiheit eintreten, 

verhalten sich andere eher defensiv und klammern sich umso mehr an ihre womöglich 

gefährdete Hegemonie.“100  

Trotzdem ist der Rahmen des Rechtsstaates für die Gewährung der Religionsfreiheit 

konstitutiv, Marianne Heimbach-Stein argumentiert in diesem Zusammenhang:  

„Die Überlegungen zum Ethos der Religionsfreiheit können nicht von deren rechtlich-

institutionellen Voraussetzungen abgekoppelt werden. Die rechtlich garantierte 

religiöse Freiheit kann nicht durch tugendhaftes Verhalten der Subjekte ersetzt werden. 

Allerdings wird die rechtliche Garantie der Religionsfreiheit als Individualgrundrecht 

wie als Recht religiöser Korporationen ihrerseits nicht dauerhaft funktionieren, wenn 

sie bei den Anspruchsberechtigten nicht auf einen adäquaten ‚Resonanzboden‘, eine 

dem Freiheitsrecht gemäße Haltung trifft.“101  

Innerhalb der christlichen Sozialethik berührt dies die Frage nach den ethischen Grundlagen 

des sich weltanschaulich-neutral verstehenden Staates und die tugendethische Grundhaltung 

                                                             
97 Ebd., S. 70. 
98 Ebd. 
99 Ebd., S. 54. 
100 Bielefeldt, Streit um die Religionsfreiheit, S. 54. 
101 Heimbach-Steins, Religionen und Religionsfreiheit, S. 64. 



 

 24 

der Christen als Staatsbürger. In der Enzyklika „Pacem in terris“ von 1963 spricht Papst 

Johannes XXIII. davon, dass die staatliche Rechtsordnung „in einem hohen Maße zur 

Verwirklichung des Gemeinwohls beiträgt.“102 Ausgehend vom Streben, als Ziel allen 

staatlichen Handelns, dem Gemeinwohl zu dienen, ergibt sich die Forderung an die Akteure 

des Staatswesens einen grundlegenden Begriff von Gerechtigkeit im Konsens zu besitzen.103 

Da „politische Tätigkeit (…) kein Machen, sondern ein Handeln“ ist, bestimmt Bernhard Sutor 

„Politische Ethik“ zum einen als Sozialethik, weil sie „nach der Güte von Gesetzen, Ordnungen, 

Institutionen“ fragt, zum anderen als Individualethik, weil es um die „wünschbaren sittlichen 

Qualitäten der Handelnden“ geht104. Alois Baumgartner versteht „Poltische Ethik“ 

definitorisch  

„als ethisch-systematische Reflexion politischer Praxis und der diese Praxis 

strukturierenden politischen Institutionen“.105 

Die individualethische Fragestellung innerhalb der Politischen Ethik bezieht sich auf die 

„habituelle Eignung und sittliche Grundhaltung des politischen Akteurs“, die sozialethische 

Fragestellung auf die rechtmäßige gesellschaftliche Ordnung.106 Gleichzeitig konstatiert 

Baumgartner die neuzeitlichen Veränderungen, die sich aus der Trennung von Politik und 

Moral und daraus ergeben, dass  

„das ‚bonum commune‘ (…) seinen unabänderlichen Charakter <verliert> und auf der 

Basis von Menschenrechts-Ethos und Demokratieprinzip zu einem dynamischen 

Begriff“107  

wird. Für Martin Honecker geht es in der politischen Ethik nicht um eine bloße Tugendlehre, 

es soll vielmehr die „Rahmenordnung, Verfassung und <das> politische System als Ort der 

Verantwortung erkannt werden“.108 Max Weber hatte bereits 1919 eine Differenzierung von 

Gesinnung und Verantwortung in der ethischen Grundhaltung des Politikers erhoben und 

postuliert, dass der Politiker ein Verantwortungsethiker sein müsse.109 Honecker spricht von 

der „Ethik des Politischen“, um den Zusammenhang von Politik und ethischer 

Grundhaltungen, wie der Verantwortung, zu thematisieren.110 In diesem Zusammenhang 

bezeichnet Honecker die Gerechtigkeit als „Grundlage und Maßstab der Politik“.111 Vittorio 

Hösle formuliert die These, „dass der Staat an ein vorstaatliches Recht gebunden sein muss, 

um legitim zu sein.“112 Das heißt:  

„Das positive Recht einer Zeit ist stets nur eine Annäherung an das Naturrecht.“113  

                                                             
102 UvG XXVIII 163. 
103 UvG XXVIII 165. 
104 Sutor, Politische Ethik, S. 65. 
105 Baumgartner, Politische Ethik, Sp. 1394. 
106 Ebd. 
107 Ebd., Sp. 1396. 
108 Honecker, Politik und Christentum, S.8. 
109 Siehe hierzu: „Wer Politik überhaupt und wer vollends Politik als Beruf betreiben will, hat sich jener ethischen 
Paradoxien und seiner Verantwortung für das, was aus ihm selbst unter ihrem Druck werden kann, bewusst zu 
sein.“, in: Weber, Politik als Beruf, S. 447.  
110 Honecker, Politik und Christentum, S. 8. 
111 Siehe hierzu: „(…) so leicht es freilich fällt, Gerechtigkeit als Grundlage und Beurteilungsmaßstab zu benennen, 
so schwer fällt es, Inhalt und Art von Gerechtigkeit genauer festzustellen.“, in: Honecker, Politik und Christentum, 
S. 9. 
112 Hösle, Moral und Politik, S. 770. 
113 Ebd. 



 

 25 

Von daher kommt der Religion eine wichtige Bedeutung für ein funktionierendes 

Gemeinwesen zu, „denn die Antriebskräfte des einzelnen sind stark mit den von der Religion 

vermittelten Wertesystemen korreliert“.114 Im Bereich der Theologie verortet sich „Politische 

Ethik“ demnach im Koordinatensystem der Individual- und der Sozialethik. Auf das Bonum 

commune zielgerichtet, bezieht sie sich individualethisch auf die habituelle Gesinnung der 

Träger einer Sozietät und sozialethisch auf die rechtliche Gestalt eines Sozialwesens, das sich 

zwangsläufig im Staat organisiert. Politische Verantwortung beruht dabei grundlegend auf 

dem Maßstab der Gerechtigkeit, die wiederum naturrechtlich verstanden jedem positiven 

Recht vorausgeht. Das Recht auf Religionsfreiheit wird damit zu einem Gegenstand der 

Politischen Ethik. Sozialethisch verstanden ist es Teil der Rechtsordnung, es kann von den 

Religionsgemeinschaften zwar inhaltlich gefüllt, rechtlich aber nicht durchgesetzt und 

garantiert werden, dazu bedarf die Religionsfreiheit der Gesetzgebungskraft des Staates. Die 

Erklärung über die Religionsfreiheit des Zweiten Vatikanischen Konzils hält diese Pflicht des 

Staates ausdrücklich fest.115 In individualethischer Perspektive trägt zur positive Einbindung 

der Religionen in den Verfassungsstaat und zur moralischen Voraussetzung des Staates 

wesentlich bei. 

 

Der Religionsfreiheit als Thema der christlichen Sozialethik liegt, wie hier kurz skizziert, eine 

differenzierte Reflexion zugrunde. Die Religionsfreiheit ist ein Menschenrecht, das vom 

Gedanken der Menschenwürde und unter Berücksichtigung eines spezifischen 

Menschenbildes eine theologisches Perspektive eröffnet. In der christlichen Anthropologie 

wird der Mensch als Individuum verstanden, ihm kommen von daher fundamentale Rechte 

zu. Die Religionsfreiheit verlangt ferner nach einer rechtlichen Fixierung in Verfassungs- und 

Völkerrecht. In diesen Kontext gehört die Frage nach dem Verhältnis zwischen Staat und 

Religionsgemeinschaft, im vorliegenden Fall zwischen Staat und Kirche. Grundlegend für die 

Betrachtung des Themas in dieser Arbeit ist die christliche Ethik als notwendige 

Reflexionsebene. Christliche Ethik begreift den Menschen in seiner Selbstaufgegebenheit, 

Vernunft und freier Willen gelten als Handlungsprinzipien. Entscheidend ist aber das 

Verständnis des Menschen als moralisch-sittliches Subjekt und damit seine Verantwortung für 

Normen und Ordnungen. Das Recht auf Religionsfreiheit erhält seine besondere Bedeutung 

im Koordinatensystem von Menschenbild, Menschenwürde, Rechtssetzung und Ethik; so führt 

die Religionsfreiheit zwangsläufig zur Notwendigkeit einer interdisziplinären Betrachtung. 

Diese wird durch eine theologische Ebene, die sich aus den spezifischen Beiträgen der 

katholischen Theologie und des Lehramtes der katholischen Kirchen ergeben, verstärkt. Einem 

Ausschnitt aus der Bandbreite dieser Vorgaben möchte sich diese Studie widmen. Dies kann 

allerdings nur exemplarisch und im Aufriss einzelner Themen geschehen. Der herausragende 

Rang der Religionsfreiheit wie gleichzeitig ihre Problematik in der Gegenwart einer pluralen, 

sich weltanschaulich weitgehend indifferent verstehenden Gesellschaft treten dabei vor in 

bezeichnender Weise Augen. 

 

Die nachfolgende Arbeit widmet sich dem Recht auf Religionsfreiheit als Thema einer 

politischen Ethik. Eine besondere Bedeutung nimmt dabei die systematische Reflexion der 

                                                             
114 Ebd., S. 1068. 
115 Siehe hierzu: „Dieses Recht der menschlichen Person auf religiöse Freiheit muss in der rechtlichen Ordnung 
der Gesellschaft so anerkannt werden, dass es zum bürgerlichen Recht wird.“, in: DiH 2. 



 

 26 

Religionsfreiheit im rechtswissenschaftlichen Werk von Ernst-Wolfgang Böckenförde ein. 

Böckenförde betrachtet besonders die Verankerung der Religionsfreiheit in der 

Rechtsordnung der Bundesrepublik Deutschland, ihre Begründungszusammenhänge und 

Auswirkungen auf die jeweilige politische Praxis.  

Das erste Kapitel dieser Arbeit stellt die geschichtliche Entwicklung im Verhältnis von geistlich-

religiösem und weltlich-staatlichem Bereich von der Zeit der Entstehung der Schriften des 

Neuen Testaments über die Auseinandersetzungen, die zur Entwicklung des Staates in der 

Neuzeit führen, an besonders virulenten Punkten exemplarisch dar. Die Freiheitsforderungen, 

die infolge der Französischen Revolution am Ende des 18. Jahrhunderts erhoben wurden und 

deren Konsequenzen provozieren eine Reaktion der katholischen Kirche, die von der radikalen 

Ablehnung des Liberalismus im 19. Jahrhundert bis zur lehramtlichen Anerkennung der 

Religionsfreiheit im 20. Jahrhundert reicht. Die Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ und 

ihre Fortwirkung in Dokumenten, Stellungnahmen und Äußerungen der Päpste bis in die 

Gegenwart belegen die zentrale Bedeutung, die die katholische Kirche verstärkt seit den 

1960er Jahren der Religionsfreiheit beimisst. Bahnbrechend für die Entstehung des 

Konzilsdokuments war die Verankerung der Menschenrechte im Personalprinzip, wie dies 

bereits in den Sozialenzykliken Papst Johannes` XXIII. zum Ausdruck kommt. Von daher war 

der entscheidende Aufbruch des Prinzips der Wahrheit, das sich in seiner rechtlichen 

Vorrangigkeit ausdrückte, hin zum Recht der Person ein wichtiger Schritt für die theologische 

Begründung der Religionsfreiheit in der Konzilserklärung von 1965. Trotz aller Kontroversen 

in der Nachkonzilszeit, bekennt sich die katholische Kirche heute vollumfänglich zur 

Religionsfreiheit als Menschenrecht und belegt dies in zahlreichen Stellungnahmen.  

Unter anderem auch aufgrund der Inspiration durch den Konzilstext zur Religionsfreiheit, 

analysiert Ernst-Wolfgang Böckenförde dieses Grundrecht unter rechtsgeschichtlicher, 

rechtsphilosophischer und kirchenverfassungsrechtlicher Perspektive. Ausgehend von der 

Erkenntnis, dass die Entstehung des modernen Staates als ein historischer Prozess der 

Säkularisierung zu verstehen ist und verbunden mit der axiomatischen Aussage vom Wagnis 

der Freiheit im „Böckenförde-Diktum“116 erfolgt eine umfangreiche, stark 

verfassungsrechtlich und sozialethisch konnotierte Auseinandersetzung über die Frage der 

inhaltlichen Bestimmung des Freiheitsbegriffs und seiner Fixierung im positiven Recht. Eine 

wesentliche Bedingung für die verfassungsrechtliche Fixierung der Religionsfreiheit im 

Grundgesetz bildet der weltanschaulich neutrale Staat. Böckenförde betont die 

gesellschaftspolitische Relevanz der Religionsfreiheit unter der Prämisse einer spezifisch 

ethischen Bestimmung des Rechts, die er in der Formulierung vom „sittlichen Staat“ 

ausdrückt. Das zweite Kapitel dieser Arbeit stellt in ausgewählten Werken die Positionen 

Böckenförde in der thematischen Diskussion zur Religionsfreiheit in ihrer rechtlichen 

Bedeutung für das Verhältnis von Religionsgemeinschaft und Staat sowie in ihrer individual- 

und sozialethischen Relevanz, dar. Neben dem „balancierten Verhältnis“ zwischen Kirche und 

Staat, rückt für Böckenförde dabei auch die Frage des politischen Wirkens der Kirche in der 

Bundesrepublik Deutschland in den Blick. Für die Gegenwart konstatiert Böckenförde eine 

zunehmende Gefahr des Individualismus, indem individuelle Lebenskonzepte mit einem 

ebenfalls individualisierten Verständnis der Menschenrechte verbunden, zu einer einseitigen 

                                                             
116 Siehe hierzu: „Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren 
kann. Das ist das große Wagnis, das er, um der Freiheit willen, eingegangen ist.“, in: Böckenförde, Die 
Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, S. 229. 



 

 27 

Interpretation der Freiheitsrechte führen. Für die Religionsfreiheit bedeutet dies die 

potentielle Gefahr der Ausklammerung ihrer sozialen Dimension und der damit verbundenen 

Verantwortung für Gesellschaft und Staat. Vor diesem Hintergrund stellt Böckenförde die 

Verfassungsbindung der Religionsfreiheit im Sinne eines umfassenden Freiheitsrechts heraus.  

Im dritten Kapitel erfolgt eine systematische Zusammenfassung. Dabei wird deutlich, dass die 

Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ das Ende einer Epoche markiert, die als 

„Konfessionalismus“ seit der Reformation vor allem das Trennende der Bekenntnisse betont. 

Die kontinuierliche Rezeption der Religionsfreiheit in der lehramtlichen Verkündigung der 

katholischen Kirche belegt deren Aufnahme in das kirchliche Selbstverständnis. „Dignitatis 

humanae“ erweist sich dabei als ein zukunftsweisendes Dokument von historischer 

Dimension. Die Religionsfreiheit als verfassungsrechtlich garantiertes Grundrecht rückt die 

Verantwortung des Staates in den Fokus, der vor dem Hintergrund des Rechtsprinzips der 

Freiheit den Rahmen für deren Praxis und Ausgestaltung zu gewährleisten hat. Gleichzeitig 

wird deutlich, dass die Religionsfreiheit als „offenes Grundrecht“ eine bleibende Bedeutung 

für den politischen Prozess innerhalb einer Gesellschaft besitzt. In einer abschließenden 

Ergebnissicherung erfolgt die Einordnung der Religionsfreiheit als Konsequenz 

anthropologischer und theologischer Prinzipien in das Rechts, das sich als Friedens- und 

Freiheitsordnung versteht. Im Sinne eines Ausblicks schließt sich eine Problematisierung für 

die Gegenwart unter den Aspekten des Pluralismus und eines religiös motivierten 

Fundamentalismus an. Dabei wird deutlich, dass sich das Recht auf Religionsfreiheit unter 

veränderten Bedingungen stets neu behaupten muss und einer beständigen Aufmerksamkeit 

bedarf; gleichzeitig wird die Frage nach den Grenzen der Religionsfreiheit virulent. 

 

Freiheit gehört zum Wesen menschlicher Existenz, sie ist Teil seiner inneren Kohärenz und 

Ausdruck seiner Würde. Freiheit ist aber immer ein Wagnis, davon spricht Ernst-Wolfgang 

Böckenförde, wenn er paradigmatisch feststellt, dass selbst der sich freiheitlich definierende 

Staat von Voraussetzungen lebt, die er selbst weder zu bestimmen noch zu garantieren 

vermag. Auch das Recht auf Religionsfreiheit, das als Menschenrecht und als Grundrecht zu 

verstehen ist, stellt ein Wagnis dar. Dieses besteht vor allem darin, dass sich eine inhaltliche 

Bestimmung dessen, was der Einzelne als individuelles Religionsbekenntnis begreift, dem 

Zugriff des Gesetzgebers wie auch der institutionalisierten Religionsgemeinschaften selbst 

entzieht. Die theologische Begründung der Religionsfreiheit im Personalprinzip unterstreicht 

dies, denn weder das Bekenntnis noch das Nichtbekenntnis können durch Zwang erreicht oder 

im singulären Verweis auf „Wahrheit“ gesichert werden. Andererseits zeigt das Wagnis der 

Freiheit gleichzeitig ihre Chance; sie liegt darin, mittels der Religionsfreiheit die Größe und 

Tiefe menschlicher Existenz so zu ermessen, dass jeder Mensch in Freiheit zu einem 

sinnerfüllten Dasein findet. Die theologisch-ethische und fundamental-rechtsphilosophische 

Auseinandersetzung mit dem Thema „Religionsfreiheit“ zeigt die Spannweite eines 

spezifischen Freiheitsrechts, wobei klar wird, dass ein letztes Wagnis der Freiheit deshalb 

bleiben muss, weil es zum Wesen von Freiheit gehört. 

  



 

 28 

I. Das Verhältnis von Kirche und Staat – eine historische Skizzierung hinsichtlich des 

Rechts auf Religionsfreiheit 

 

Das wechselseitige Verhältnis von Kirche und Staat ist für die Garantie des Grundrechts auf 

Religionsfreiheit im freiheitlich-demokratischen Verfassungsstaat wie den der Bundesrepublik 

Deutschland von grundlegender Bedeutung. Der Staat stellt hierbei den rechtlichen Rahmen 

zur Verfügung, der die Ausübung der Religionsfreiheit ermöglicht. Die katholische Kirche 

spricht in der Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ von der Aufgabe des Staates sowohl für 

die Voraussetzungen des Rechts zur Verwirklichung der Religionsfreiheit zu sorgen als auch 

von seiner Pflicht, die aktive Ausübung dieses Grundrechts zu gewährleisten und zu 

schützen.117 Der geschichtliche Durchblick hinsichtlich des Verhältnisses zwischen christlicher 

Gemeinde und weltlicher Herrschaft, bzw. zwischen Kirche und Staat zeigt, dass dieses seit 

der Antike ein sehr früh thematisiertes, im historischen Verlauf kontrovers diskutiertes und 

von vielfältigen Konflikten gekennzeichnetes Feld ist. In der Antike bezieht sich die 

Verhältnisbestimmung unter der Vorgabe der Naherwartung des Reiches Gottes, in der 

Auseinandersetzung mit dem römischen Herrschaftssystem und im Zuge der 

hermeneutischen Vermittlung der christlichen Glaubensaussage durch die hellenistische 

Philosophie vor allem auf Fragen der theologischen und philosophischen Klärung.  118 Durch 

den „politischen Augustinismus“ motiviert, kommt es am Ende der Antike und zu Beginn des 

Mittelalters zur Vorstellung, dass die weltliche Gewalt der geistlichen unter 

heilsgeschichtlichem Aspekt den Vorrang zu geben hat.119 Für das Heilige Römische Reich in 

der Nachfolge Karls des Großen ist zwar der Einheitsgedanke von entscheidender Bedeutung, 

spätestens mit dem Investiturstreit im 12. Jahrhundert beginnt aber bereits die Phase des 

Auseinandertretens von Sacerdotium und Regnum, damit verbunden ist die Frage nach der 

Vorherrschaft.120 Die Scholastik greift den Streit auf und weist den jeweiligen Machtbereichen 

spezifischen Aufgaben zu. Indem Thomas von Aquin von zwei „Societates perfectae“ 

spricht,121 lässt sich zwar eine scholastische Klärungen herbeiführen, die grundsätzliche 

Machtfrage bleibt aber dennoch bestehen. Erst infolge der Reformation und der 

Konfessionskriege im 16. und 17. Jahrhundert wird nach dem Zerfall der Glaubenseinheit in 

Europa klar, dass ein dauerhafter Frieden in Europa nicht durch die Klärung der Frage der 

religiösen Wahrheit, sondern vielmehr nur in Unabhängigkeit davon zu erlangen ist. Die anglo-

französischen Staatstheorien von Bodin, Hobbes und Locke einerseits und die Spanische 

Scholastik des 17. Jahrhunderts andererseits formulieren dazu den Gedanken der fürstlichen 

Souveränität im Dienst einer beständigen Friedensgewähr und legen diesem die Aussage von 

der gleichen Würde aller Menschen zugrunde.122 Durch die Aufklärung kommt schließlich ein 

Prozess in Gange, an dessen Ende die Wende zum Subjekt und der Gedanke der 

Selbstverantwortung des Individuums steht. Verbunden mit den Freiheitsbestrebungen der 

Neuzeit führt dies im Kontext der Französischen Revolution zur Erklärung der allgemeinen 

Menschen- und Bürgerrechte von 1789/1791. Die Forderung nach Religions- und 

                                                             
117 DiH 6. 
118 Ratzinger, Einführung in das Christentum, S. 90-94. 
119 Seewald, Reform, S. 100. 
120 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, S. 214-219. 
121 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 52-55. 
122 Saberschinsky, Die Begründung universaler Menschenrechte, S. 415f. 



 

 29 

Gewissenfreiheit wird hierin ausdrücklich erhoben. Die katholische Kirche reagiert auf diese 

Entwicklung mit einem apologetischen Gegenentwurf, der in der Verurteilung der 

Freiheitsforderungen, besonders der Glaubensfreiheit, durch Lehrschreiben von Papst Gregor 

XVI. und Papst Pius IX. gipfelt. Mit Papst Leo XIII. kommt allerdings am Ende des 19. 

Jahrhunderts eine Entwicklung in Gang, in der sich das kirchliche Lehramt in zunehmender 

Weise positiv mit dem Motiv der Freiheit auseinandersetzt. Die zentrale Verknüpfung von 

Wahrheit und Recht verhindert es allerdings bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, dass es 

jenseits der Möglichkeit einer Toleranzgewähr keine Anerkennung anderer Bekenntnisse und 

Religionen geben kann. Den entscheidenden Wendepunkt vollzieht Papst Johannes XXIII., der 

vor dem Hintergrund der Friedensthematik, die Menschenwürde theologisch in der 

Offenbarung begründet123 und damit den Weg über das sozialethische Personalprinzip zur 

Anerkennung der Menschenrechte durch die katholische Kirche ebnet. Mit der 

Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ bekennt sich die Kirche 1965 zu den Menschenrechten 

als Ausdruck einer theologischen Anthropologie und erkennt die Freiheit der Religion, des 

Glaubens und des Gewissens als unveräußerliches Grundrecht aller Menschen an. In der 

Nachkonzilszeit wird zwar die Debatte um die Wahrheitsfrage und bezüglich der Einordnung 

von „Dignitatis humanae“ in die Lehrtradition heftig diskutiert, gleichzeitig erfolgt aber eine 

differenzierte und umfassende Rezeption des Konzilsdokuments durch die Päpste. 

Der erste Teil dieser Arbeit versucht eine Skizzierung des Verhältnisses von Kirche und Staat 

hinsichtlich des Grundrechtes auf Religionsfreiheit mittels einer historischen Perspektive. 

Ausgehend von einer schlaglichtartigen Erörterung der grundsätzlichen Fragen im Blick auf 

neutestamentliche Aussagen, auf patristische und scholastische Darstellungen, folgen mit 

Oswald von Nell-Breuning und Josef Isensee zwei Modelle einer Verhältnisbeschreibung von 

Staat und Kirche aus dem 20. Jahrhundert, die in ihrer Differenziertheit in der Bewertung der 

Bedeutung der Kirche für den Staat einen Einblick in die Vielfalt der Ansätze und 

Interpretationen geben. Es wird ferner die Haltung der katholischen Kirche anderen 

Konfessionen und Religionen gegenüber von Anfang des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten 

Vaticanum dargestellt. Im Mittelpunkt stehen dabei die Fragen der Friedenssicherung, der 

philosophisch-theologischen Begründung von Freiheit und die Bedeutung des 

Wahrheitsprinzips unter den Aspekten einer anthropologischen und theologischen 

Gewichtung.124 Schließlich werden Entstehungsprozess und Hauptinhalte der Konzilserklärung 

„Dignitatis humanae“ dargelegt und die fortwirkende Bedeutung der Versöhnung zwischen 

Wahrheitsprinzip und Freiheitsrecht erörtert. Mit einem Blick auf die lehramtliche Rezeption 

der Konzilserklärung seit der Konzilszeit endet der erste Teil. 

 

1. Grundlegende Verhältnisbestimmung 

 

Martin Rhonheimer sieht zwischen der „modernen Idee des Laizismus“, zu der er auch die 

Trennung von Religion und politischer Macht wie auch die Religionsfreiheit zählt, und dem 

Christentum  

                                                             
123 Siehe hierzu: Enzyklika „Pacem in terris“. 
124 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 141-143. 



 

 30 

„nicht nur das Band des gemeinsamen Ursprungs und eine nicht geringe 

Geistesverwandtschaft, sondern auch eine Divergenz und prinzipielle Spannung, die 

ihrer Natur nach letztlich unüberwindbar sind“,125  

gegeben. Vor dem Hintergrund dieser Feststellung scheint es gerechtfertigt, das Gegen- und 

Zueinander im Verhältnis von Gottesglaube und Herrschafts- bzw. Staatsgewalt zunächst einer 

grundsätzlichen Erörterung zu unterziehen. Diese erfolgt im Hinweis auf philosophisch-

theologische Kernaussagen, die eine historisch greifbare Wirkung erzielten und bis heute 

bleibende Relevanz beanspruchen. Nach dem Blick auf einschlägige neutestamentliche 

Perikopen, sowie auf geschichtswirksame Entwicklungen in den Schriften des Augustinus, der 

Scholastik und Neuscholastik, erfolgt die exemplarische Darstellung der traditionellen 

Staatslehre der katholischen Kirche, wie sie aus einer Arbeit von Oswald von Nell-Breuning, 

die unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden ist, erhoben werden kann. Die 

Bedeutung der christlichen Theologie in ihrer kirchlichen Ausprägung für den modernen 

Verfassungsstaat wird sodann am Beispiel ausgewählter Beiträge von Josef Isensee 

dargestellt, der die politische Wirkungsgeschichte des Evangeliums als Voraussetzung für die 

Entstehung des demokratischen weltanschaulich-neutralen Staates darstellt. Das Gegenüber 

von Staat und Kirche markiert dabei Fundament und Grenze dieses Staatsverständnisses. 

Abschließend erfolgt im Fazit eine Systematisierung auf das Thema dieser Arbeit. 

 

1.1 Das Verhältnis von Kirche und Staat als philosophisch-theologische Fragestellung 

 

Das Verhältnis der Kirche zur weltlichen Herrschaft bzw. zum Staat ist bereits Thema innerhalb 

des neutestamentlichen Kanons, es entfaltet sich als philosophisch-theologische Fragestellung 

von der Antike bis zur Gegenwart. Neben relevanten Aussagen im Neuen Testament selbst, 

sind hierfür die augustinische Lehre in „De civitate Dei“, sowie die systematische Darstellung 

einer Staatslehre in Scholastik und Neuscholastik für die kirchliche Lehre, d. h. für die 

Perspektive der katholischen Kirche auf den Staat, von grundlegender Bedeutung. Die 

Auswahl der Texte und Autoren, neben Augustinus sind dies Thomas von Aquin, Francisco de 

Vitoria, Francisco Suárez und Viktor Cathrein, begründet sich in deren weitreichender 

Folgewirkung und exemplarischen Bedeutung. 

 

1.1.1 Neues Testament 

 

Das zentrale Thema des Neuen Testaments ist die Verkündigung der Reiches Gottes durch 

Jesus von Nazareth. Als Maxime der Basileia-Botschaft kann gelten:  

„Jesus verkündigte den Gott, der in seiner Liebe gerade auch den religiös und 

gesellschaftlich Deklassierten nahekommt und weder an religiöse noch an soziale oder 

staatliche Grenzen gebunden ist.“126  

Das Verhältnis der Jüngergemeinde, der frühen Christen und der entstehenden Kirche zur 

weltlichen Gewalt der Herrschenden und ihrer staatlichen Organisationsformen, das für die 

europäische Kulturgeschichte von eminenter Bedeutung ist, hat im Neuen Testament zwar 

nur einen nachgeordneten Rang, findet aber dennoch an markanten Stellen eine 

                                                             
125 Rhonheimer, Christentum und säkularer Staat, S. 34. 
126 Schrage, Die Christen und der Staat nach dem Neuen Testament, S. 29. 



 

 31 

grundsätzliche Erörterung. In Mk 12,17 par. heißt es: „Da sagte Jesus zu ihnen: Gebt dem 

Kaiser, was dem Kaiser gehört, und Gott, was Gott gehört!“ Dieses Herrenwort aus den 

synoptischen Evangelien markiert eine wichtige Differenzierung. Hubertus Zilkens folgert 

daraus: „Die für die Kirche wesentliche Unterscheidung zwischen geistlicher und ziviler Gewalt 

ist bereits von Jesus Christus her getroffen."127 Exegetisch geht es in Mk 12,17 par. um den 

Vorrang Gottes und in wesentlicher Abgrenzung von den weltlichen Herren um den 

Gehorsam, den der Mensch Gott gegenüber schuldig ist. Die bibelwissenschaftliche 

Bewertung von Josef Ernst lautet:  

„Eine totale Abstinenz gegenüber Politik, Staat und Gesellschaft und Welt und ein 

Rückzug in ein religiöses Reservat wäre freilich mit dem Schöpfungsauftrag und der 

Weisung, die Welt nach dem Willen Gottes zu gestalten, nicht zu vereinbaren. Das 

Logion von der Kaisersteuer verpflichtet Christen zur Treue gegenüber Gott und 

Welt.“128  

In der neutestamentlichen Tradition gilt zwar der Vorrang dem gottgeschuldeten Gehorsam, 

wie es im Petruswort aus Apg 5,29: „Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen“ 

formuliert ist, gleichzeitig lässt sich aus Mk 12,17 par. aber eine grundsätzliche Loyalität der 

weltlichen Gewalt der Herrschenden gegenüber nicht bestreiten. Jesus von Nazareth verfolgt 

dennoch keine politischen Ziele, er distanziert sich vielmehr eindeutig von einem seiner 

Umwelt durchaus geläufigen politischen Messiasverständnis. Greifbar wird dies in der Frage 

des Pilatus: „Bist du der König der Juden?“ (Mk 15,2) und in der jesuanischen Ablehnung eines 

Königtums nach irdischen Maßstäben, eine Haltung, die besonders in der Johannespassion 

(Joh 18,33-38) einen nachhaltigen Ausdruck findet. Schlussfolgernd konstatiert Zilkens als 

biblischen Befund:  

„Das Neue Testament kennt weder eine politische noch eine staatsethische Doktrin, da 

auch Jesus selbst vor Pilatus den Einsatz politischer Macht entschieden ablehnt.“129  

Nach Joseph Höffner bringt das Herrenwort von Mk 12,17 eine Anerkennung des Staates bei 

gleichzeitiger Ablehnung eines theokratischen Staatsverständnisses zum Ausdruck: „Das 

Weder-Noch der Antwort Christi lehnt Staatsvergottung und Theokratie ab und erkennt die 

Eigenständigkeit des Staates an.“130 Im Römerbrief (Röm 13,1-7) fordert Paulus allerdings den 

expliziten Gehorsam der Christen der staatlichen Gewalt gegenüber ein und begründet diesen 

in der göttlichen Ordnung, aus der die Herrschenden ihre Legitimität erhalten.131 Dieter Zeller 

stellt klar:  

„Paulus unterstellt idealerweise, dass der Staat (…) um das Gute weiß, ja, dass er darum 

besorgt ist. Die irdischen Mächte sind hier nicht wie in der Apokalyptik von Gott 

kurzfristig zugelassene Agenten des Bösen.“132  

In dieser Argumentation überwiegt die positive Perspektive auf die staatliche Macht. Joseph 

Höffner erklärt dazu:  

                                                             
127 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 18. 
128 Ernst, Das Evangelium nach Markus, S. 347. 
129 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 18. 
130 Höffner, Christliche Gesellschaftslehre, S. 248. 
131 Schrage, Die Christen und der Staat nach dem Neuen Testament, S. 50-62. 
132 Zeller, Der Brief an die Römer, S. 220. 



 

 32 

„Auch wenn die Zwangsgewalt des Staates durch die Sünde bedingt ist (vgl. Röm 13,3-

4, Anmerkung E. S.), hat der Staat doch nicht im Fürsten der Sünde, im Satan, seinen 

Ursprung, sondern in Gott.“133  

Im paulinischen Kontext steht 1 Tim 2,1-2 mit der Aufforderung zum Fürbittgebet für die 

Mächtigen; gleichzeitig dient diese Stelle zur Begründung für die Ablehnung des Kaiserkultes: 

„Die Gläubigen werden ermahnt, für die Könige, nicht zu ihnen zu beten, womit die 

Göttlichkeit des Herrschers schlechthin verneint ist.“134 

Das Ergebnis der neutestamentlichen Analyse lautet: Es gibt keine dezidierte Staatslehre der 

neutestamentlichen Schriften. Während die Evangelien und die Apostelgeschichte, in 

Anerkennung der Macht der Herrschenden, vor allem den Gehorsam des Menschen Gott 

gegenüber betonen, bezieht sich Paulus stärker auf eine Verhältnisbestimmung zwischen 

Christen und staatlicher Gewalt.135 Zusammenfassend kann mit Paul Mikat gesagt werden:  

„Eine Staatslehre enthält das NT nicht. Wo es von der politischen Herrschaft spricht, 

spricht es primär vom Verhalten der Christen in und gegenüber der politischen 

Herrschaft, die in ihrer Vorläufigkeit und Endlichkeit gesehen wird, deren Anspruch Maß 

und Grenze durch Gottes Anspruch erhält“.136 

Christen erwarten kein innerweltliches Heil, sondern Rettung durch Jesus Christus. Es ist aber 

erst in der Gegenwart gelungen, die biblischen Texte auf ihre ursprüngliche Bedeutung 

zurückzuführen und ihre vorherige Indienstnahme für eine „naturrechtliche Beweisführung“ 

abzulegen.137 

 

1.1.2 Augustinus 

 

Der Kirche ist es erst nach Ende der Verfolgungszeit in der Antike und durch ihren Aufstieg zur 

Staatsreligion infolge der konstantinischen Wende gelungen, zu einer etablierten Institution 

zu werden, die mutig genug ist, um den Herrschenden selbstbewusst gegenüberzutreten. 

Maßgeblichen Anteil hat daran zunächst Ambrosius von Mailand (339-397), Bischof von 

Mailand seit 374; „politisch und theologisch von herausragendem Profil, hat (er) mit großer 

Entschiedenheit den Kaisern seiner Zeit gegenüber das Verhältnis von Kirche und Staat aus 

der kirchlichen Perspektive heraus erläutert und in der Praxis geprägt.“138 Beispielhaft dafür 

steht die Auseinandersetzung des Ambrosius mit Kaiser Theodosius, den er wegen eines 

Massakers der kaiserlichen Soldaten in Thessaloniki exkommuniziert und zur öffentlichen 

Kirchenbuße zwingt. Nach Henry Chadwick betont Ambrosius damit, „dass die Kirche 

                                                             
133 Höffner, Christliche Gesellschaftslehre, S. 249. 
134 Ebd., S. 248. 
135 Siehe hierzu: „Alle Texte (des Neuen Testaments, Anmerkung E.S.) warnen eher vor einem Zuviel, als vor 
einem Zuwenig an Staat. Im Übrigen aber haben ihre Verfasser andere Sorgen und Interessen, denn sie alle 
kommen von der in Jesus Christus geschehenen Weltwende her, die als Begnadung des Gottlosen und als 
Befreiung zum Dienst in der Welt erfahren wurde, und sie alle gehen auf den jetzt noch verborgenen 
Weltenherren zu, der den neuen Himmel und die neue Erde heraufführen wird.“, in: Schrage, Die Christen und 
der Staat nach dem Neuen Testament, S. 77. 
136 Mikat, Der Staat aus katholischer Sicht, Sp. 158. 
137 Siehe hierzu: „In ihrem Bestreben, die biblischen Aussagen über die politische Herrschaft mit philosophisch-
naturrechtlichen Vorstellungen harmonisierend zu verbinden, ist die katholische Staatslehre bis in die jüngste 
Zeit hinein oft der Gefahr erlegen, biblische Texte in den Dienst naturrechtlicher Beweisführung zu stellen und 
ihnen so einen Sinn beizulegen, den sie nicht haben.“, in: Mikat, Der Staat aus katholischer Sicht, Sp. 158. 
138 Brox, Kirchengeschichte des Altertums, S. 74. 



 

 33 

Handlungen, die dem Naturrecht zuwiderlaufen oder der Menschlichkeit widerstreiten, nicht 

dulden könne und dass sie nicht bloß über ihren privaten Interessen wache.“139 Es wird der 

Anspruch deutlich, dass die Kirche nicht nur ein Recht in der Beurteilung von widerstreitenden 

Glaubensfragen beansprucht, sondern auch über die Einhaltung ethischer Normen wacht. 

Aufgrund dieses neuen Selbstbewusstseins „beginnt die Kirche dem Staat gegenüber 

endgültig ihre Selbständigkeit zu gewinnen.“140 

Augustinus von Hippo (354-430), der bekannteste Schüler des Ambrosius, entfaltet seinerseits 

unter dem Eindruck der Plünderung Roms durch die Goten im Jahr 410 in seinem Werk „De 

civitate Dei“ eine philosophisch-theologisch begründete kirchliche Staatslehre. Die  

„Gottesstadt schreitet von der Kritik an der heidnischen Religion und Philosophie zur 

grundsätzlichen Beurteilung von Staat und Gesellschaft fort.“141  

In „De civitate Dei“142 entwickelt Augustinus von einer bibeltheologisch begründeten 

Prädestinationslehre143 her, die die Vorherbestimmung des Menschen zu Heil oder 

Verdammnis thematisiert, die Lehre von den zwei Reichen.144 Auf der Seite der zum Heil 

Bestimmten herrscht die Liebe zu Gott, das Einhalten seiner Gebote führt zu Frieden und 

Gerechtigkeit. Hierin konstituiert sich die wahre „Civitas Dei“. Auf der Seite der zum Unheil 

Prädestinierten hingegen dominieren in irdischer Gottferne Selbstliebe, Ungerechtigkeit und 

die Missachtung der göttlichen Gebote; es ist dies die „Civitas terrena“. In der Argumentation 

des Augustinus dürfen „Civitas Dei“ und „Civitas terrena“ allerdings nicht einfach mit Kirche 

und Staat gleichgesetzt werden. Die Kirche begreift Augustinus vielmehr als „Corpus 

permixtum“, „weil keiner dem anderen ins Herz sehen kann, ist die Gemeinschaft der 

wahrhaft Gläubigen eine verborgene Kirche.“145 Auch der Staat kann nach Augustinus nicht 

einfach als weltliches Gemeinwesen verstanden werden; gleichwohl gilt es mit Reinhold 

                                                             
139 Chadwick, Die Kirche der antiken Welt, S. 194. 
140 Aland, Kirche und Staat in der alten Christenheit, S. 49. 
141 Chadwick, Die Kirche der antiken Welt, S. 265. 
142 Die inhaltliche Darstellung des Werkes „De civitate Dei“ erfolgt nach: Zippelius, Staat und Kirche, S. 14-16. 
143 Siehe hierzu: „Gott hat ja den Menschen gut erschaffen, er, der Urheber der Naturen, keineswegs der 
Gebrechen; aber durch eigene Schuld verderbt und gerechter Weise verdammt, hat der Mensch Verderbte und 
Verdammte erzeugt. (…) Im Missbrauch des freien Willens hat demnach ihren Ursprung die ganze Folge des 
Elends, die das Menschengeschlecht in einer Kette von Unheil bis zum endgültigen Untergang im zweiten Tode 
geleitet, nachdem einmal sein Anfang verderbt und damit gleichsam seine Wurzel krank geworden war, und 
ausgenommen sind davon nur die, die durch Gottes Gnade erlöst werden.“, in: Augustinus, De civitate Dei, XIII, 
14. 
Siehe weitergehend: „Und so folgte die gerechte Verurteilung auf dem Fuße, und zwar eine Verurteilung dazu, 
dass der Mensch, der bei Beobachtung des Gebotes auch dem Fleische nach hätte geistig werden sollen, nun 
selbst dem Geiste nach fleischlich wurde und er, der in seinem Eigendünkel an sich selber Gefallen gefunden 
hatte, durch Gottes Gerechtigkeit nun auch sich selber überlassen wurde; aber nicht so, dass er in jeder Hinsicht 
sein eigener Herr sein, sich in voller Gewalt haben sollte, vielmehr so, dass er zwiespältig in sich selbst, dem 
verknechtet, mit dem er durch sein Sündigen gleichen Sinnes geworden ist, statt der begehrten Freiheit eine 
harte und elende Knechtschaft zu leisten hatte, dem Geiste nach freiwillig tot und nun dem Leibe nach wider 
Willen sterblich, als Verächter des ewigen Lebens nun auch zu ewigem Tode verurteilt, wenn nicht die Gnade 
erlösende wirkte.“, in: Augustinus, De civitate Dei, XIV, 15. 
144 Siehe hierzu: „Und daher kommt es, dass es trotz der großen Zahl der Völker auf Erden und ihrer 
Vielgestaltigkeit in Sprache, Kriegswesen, Tracht, doch nur zwei Arten menschlicher Gemeinschaft gibt, die wir 
nach unseren Schriften recht wohl als zwei Staaten bezeichnen können. Der eine besteht aus den Menschen, die 
nach dem Fleische, der andere aus denen, die nach dem Geiste leben wollen, jeder in dem seiner Art 
zukommenden Frieden, in welchem sie auch wirklich leben, wenn sie das Ziel ihres Strebens erreichen.“, in: 
Augustinus, De citivate Dei, XIV, 1. 
145 Zippelius, Staat und Kirche, S. 15. 



 

 34 

Zippelius festzuhalten: „Würde das, was die Religion an guten Sitten gebietet, von allen 

vernommen und befolgt, so wäre dies ein glücklicher Staat.“146 Das Ideal besteht nach 

Augustinus im  

„christlichen Gemeinwesen, in dem sich geistliche und weltliche Obrigkeit in dem 

Streben verbinden, den Gottesstaat auf Erden zu verwirklichen.“147  

Der Weg dazu wird durch die Tugend des christlichen Herrschers sowie durch das Befolgen 

des Naturrechts erreicht.148 Aufgrund der naturrechtlichen Vorgabe gilt, dass der Christ auch 

einer ungerechten Obrigkeit den Gehorsam schuldet.149 Die Konzeption des Augustinus bildet 

die Grundlage für das Ideal des christlichen Herrschers im christlichen Staat; Kirche und Staat 

bilden dabei eine Einheit in Christus.150 

Festzuhalten ist: Entgegen einer späteren Interpretation des augustinischen Werkes, in der 

Kirche und Staat mit den zwei Reichen parallelisiert und letztlich mit der „Civitas Dei“ und der 

„Civitas terrena“ gleichgesetzt und zur Begründung für die mittelalterliche Zwei-Schwerter-

Theorie herangezogen werden,151 ist bei Augustinus „weder der Staat einfach mit der ‚irischen 

Stadt‘ der Eigenliebe identisch, noch lässt sich die hier auf Erden kämpfende Kirche mit der 

Stadt Gottes gleichsetzen.“152 Zilkens konstatiert:  

„Augustinus entwickelt auf diese Weise erstmalig in der Geschichte des Abendlandes 

die Idee vom ‚cives Christianus‘, vom christlichen Staatsbürger. Die sichtbare äußere 

Organisation der Kirche ist ein corpus permixtum, welches Gerechte und Ungerechte 

einschließt.“153 

Die Staatslehre des Augustinus hat einen maßgeblichen Einfluss auf das Verhältnis von Kirche 

und Herrschertum (Staat) bis in die Neuzeit erlangt. Die Anerkennung der gottgewollten 

Herrschaftsordnung, das Prinzip der „zwei Reiche“ und die Gehorsamsverpflichtung der 

Staatsgewalt gegenüber werden zum Teil durch entsprechende Uminterpretationen der 

Aussagen des Augustinus, mit „De civitate Dei“ begründet.154 Dies gilt vor allem für die 

Gegenüberstellung von „Civitas Dei“ und „Civitas terrena“, was zur Unterscheidung zwischen 

„Dominium“ und „Imperium“ führt, mit dem Ziel, eine Unterwerfung des Staates unter die 

Kirchenherrschaft zu erlangen.155 Diese These relativierend ist die Feststellung von Otto 

Schilling zu verstehen: „Die Theorien Augustins haben die Entwicklung, die sich in den 

Beziehungen von Staat und Kirche vollzog, nicht geschaffen, sondern nur in gewissem Grade 

gefördert und verfestigt“.156 Nach Christoph Horn vertritt Augustinus in eine  

                                                             
146 Zippelius, Staat und Kirche, S. 15. 
147 Ebd. 
148 Augustinus begründet die Tugend der Gerechtigkeit mit dem Naturrecht, das von Gott stammt. 
Vgl.: Augustinus, De civitate Dei, XIX, 21. 
149 Siehe hierzu: Der Gehorsam der Christen aller staatlichen Gewalt gegenüber, auch der ungerechten, leitet sich 
davon ab, dass die Gewalt der Herrschenden von Gott gegeben ist: „Und somit lasst uns die Gewalt, Herrschaft 
und Reich zu verleihen, allein dem wahren Gott zuschreiben, der die Glückseligkeit im Himmelreich nur den 
Guten verleiht, dagegen irdische Herrschaft sowohl Frommen als Gottlosen, wie es ihm gefällt, stets aber nach 
Recht und Billigkeit.“, in: Augustinus, De civitate Dei, V, 21. 
150 Zippelius, Staat und Kirche, S. 15f. 
151 Frank, Kirchengeschichte des Mittelalters, S.71f. und S. 115-118. 
152 Chadwick, Die Kirche der antiken Welt, S. 265. 
153 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 31. 
154 Schilling, Die Staats- und Soziallehre des hl. Augustinus, S. 254-264. 
155 Ebd., S. 258-260. 
156 Ebd., S. 263. 



 

 35 

„teleologische Ethik nach dem Vorbild der klassischen und hellenistischen Philosophie. 

In der Linie der platonischen, aristotelischen und der stoischen Tradition ist er (= 

Augustinus, Anmerkung E.S.) der Auffassung, dass menschliches Handeln einer 

impliziten Strebenslogik folgt. (…) Das verdeckte Ziel des menschlichen Strebens liegt 

im transzendenten, himmlischen Frieden der civitas Dei oder in einem Zustand 

jenseitiger Verdammung im Fall der civitas diaboli.“157  

Damit wird neben der immanenten auch die eschatologische Bedeutung der beiden Civitates 

deutlich. 

 

1.1.3 Scholastik 

 

Im Rückgriff auf Aristoteles und in Aufnahme der Lehre des Augustinus entwickelt Thomas von 

Aquin die Staatstheorie der Hochscholastik.158 Thomas von Aquin sieht  

„im Anschluss an die Staatslehre des Aristoteles im Staat eine Institution der 

Naturordnung und damit des Naturrechts.“159  

Von Aristoteles übernimmt Thomas auch die Bestimmung des griechischen Begriffs „zoon 

politikon“ und bezieht ihn auf die theologisch begründete Feststellung, dass der Mensch zur 

Gemeinschaft berufen ist.160 Peter Tischleder hebt dazu aus der Lehre des Thomas hervor:  

„Der Mensch ist von Natur aus ein soziales Wesen, das sich nicht allein genügt, sondern 

auf das gesellschaftliche Zusammenleben mit vielen anderen seinesgleichen angelegt 

ist. Dieser von Aristoteles übernommene Satz ist das Fundament der ganzen 

Gesellschaftslehre, insbesondere der Staatslehre des hl. Thomas.“161  

Mit dem Naturrechtsgedanken verknüpft Thomas aus „De civitate Dei“ die augustinische 

Lehre von den beiden Reichen.162 Vor dem Hintergrund des Investiturstreits, aus dem die 

Kirche als „wahre, autarke, souveräne societas perfecta“163 hervorgegangen war, versteht 

Thomas den Staat nun seinerseits ebenfalls als eine „societas perfecta“.164 In der Staatstheorie 

des Thomas, in der die naturrechtliche Begründung des Staates und seine Qualifizierung als 

„societas perfecta“ fundmentale Bedeutung zukommt, ist die Gehorsamspflicht des Einzelnen 

der irdischen Herrschaft gegenüber maßgeblich, da die weltliche Herrschaft ebenso wie die 

geistliche Herrschaft göttlichen Ursprungs ist.165 Thomas entfaltet diesen Gedanken in seiner 

                                                             
157 Horn, Augustinus. De civitate Dei, S. 18f. 
158 Die inhaltliche Darstellung der Staatslehre des Thomas von Aquin erfolgt nach: 
Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 52-55. 
159 Ebd., S. 52. 
160 Mikat, Der Staat aus katholischer Sicht, Sp 159f. 
161 Tischleder, Ursprung und Träger der Staatsgewalt, S. 14. 
162 Sent. II dist. 44 q. 2 a. 3 ad 4. 
163 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 53. 
164 Siehe hierzu: „Dieser innere Zug der Menschennatur zum Leben und zum Austausch mit andern, der die 
wechselseitige Unterstützung und Arbeitsteilung zum Zweck und die Sprache zum notwendigen und natürlichen 
Organ hat, führt mit unausweichlicher Notwendigkeit nicht nur zum gesellschaftlichen Zusammenschluss 
irgendwelcher Art, sondern zur Vereinigung vieler in einer vollkommenen Gesellschaft, die sich selbst genügt, in 
der für alle Lebensnotwendigkeiten auch wirklich ausreichend gesorgt ist“., in: Tischleder, Ursprung und Träger 
der Staatsgewalt, S. 18. 
165 Siehe hierzu: „Die Pflichten des Bürgers gegenüber der potestas temporalis werden unabhängig von der 
Eigenschaft des Herrschers als Kirchenglied.“, in: Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 53. 



 

 36 

Schrift über die Herrschaft der Fürsten „De regimine principum“.166 Hubertus Zilkens 

resümiert:  

„In dieser Schilderung des Staates als der sich selbst genügenden vollkommenen 

Gesellschaft, in welcher der Mensch seine natürliche Versorgung und darum auch die 

menschliche Gesellschaftsbildung ihre natürliche Vollendung findet, verrät sich die 

thomasische Auffassung des Staates als eines organisch selbständigen Ganzen.“167  

Nach Thomas ist der Staat nicht als Summe aller Familien zu verstehen, „sondern eine 

qualitativ verschiedene dynamische Einheit, die mehr Inhalt und Wesenheit besitzt, als der 

Gesamtbetrag dessen ausmacht, was die Einzelnen besitzen.“168 Der Zweck dieses so „als 

selbständiges Ganzes“169 verstandenen Staates ist es, „den Menschen die vollkommene 

Befriedigung ihrer notwendigen Bedürfnisse zu gewähren.“170 Aus der Staatstheorie des 

Thomas von Aquin ergeben sich nach Peter Tischleder sowohl die Wesensaussage über den 

Staat als „societas perfecta“, als auch seine Zielorientierung auf das „bonum commune“ der 

Menschen hin; die Eigenständigkeit des Staates der Kirche gegenüber ist von fortdauernder 

Bedeutung.171 Hubertus Zilkens konstatiert:  

„Für Thomas von Aquin bilden Staat und Kirche zwei selbständige Systeme eigener 

Ordnung. (…) Mit seiner Lehre überwindet Thomas hierokratische Vorstellungen der 

Zeit des Investiturstreits“.172  

Er verhindert gleichzeitig aber auch eine Überordnung des Staates, „indem er dem Staat die 

Kirche, ihrerseits societas perfecta, an die Seite stellt.“173 

Die spanische Scholastik des 16. Jahrhunderts führt unter dem Eindruck der expansiven 

Eroberung Amerikas die thomistische Staatslehre weiter. Als führender Vertreter kann 

Francisco de Vitoria (1483-1546) gelten. Vitoria führt den Nachweis der „natürlichen 

Selbstleitungsgewalt des Volksganzen“,174 d. h. den Nachweis der Souveränität des Staates 

aufgrund des Naturrechts. Dem Staat kommt nach Vitoria das natürliche Recht der 

Selbstleitungsgewalt dann zu, wenn sie dem Individuum aufgrund göttlichen Rechts versagt 

ist (z. B. durch das Tötungsverbot im Dekalog), und gilt vor allem für die Ausübung von Gewalt, 

die im Staatsverband dem Einzelnen nicht zukommt. So ist  

„jeder Versuch eines Einzelgliedes im staatlichen Organismus wider den Willen der 

ganzen staatlichen Gemeinschaft sich ein politisches Herrschaftsrecht anzumaßen, ein  

                                                             
166 De reg. princip. I, 1. 
167 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 53. 
168 Ebd., S. 54. 
169 S.Th. II-II q. 48 a 7 ad 2. 
170 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 53. Belegstelle bei Thomas von Aquin: S.Th. I-II. q. 96. 
171 Siehe hierzu: „Das innere formgebende Lebensprinzip des Staatsorganismus, seine causa formalis ist, (…), in 
der Auffassung des hl. Thomas die Staatsgewalt. Denn sie ist die sammelnde und zusammenhaltende, der 
gestaltende und leitende, der von den Teilen und ihnen stehende Lebensgrund des Staatskörpers, mit einem 
Wort seine Seele. Verschieden von dieser causa formalis, die dem staatlichen Organismus seine bestimmte 
Struktur und Art verleiht, und dennoch auf innigste mit ihr zusammenhängend, ist die causa finalis des staatlichen 
Organismus, der Staatszweck, der die Wirkungsweise der causa formalis nach Richtung und Umfang festleget. 
Dieser Zweck des staatlichen Organismus ist nach Thomas das bonum commune, das Gemeinwohl.“, in: 
Tischleder, Ursprung und Träger der Staatsgewalt, S. 57. 
172 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 54. 
173 Ebd., S. 55. 
174 Tischleder, Ursprung und Träger der Staatsgewalt, S. 121-124. 



 

 37 

Attentat auf ihr natürliches Recht der Selbstleitung und Selbstbestimmung, das sie mit 

Gewalt zurückzuschlagen befugt ist.“175  

Die Gründung eines Staates ist aber nach Vitoria keine Menschenerfindung, sondern eine 

Forderung der Natur.176 Vitoria und die spanische Scholastik wenden sich mit dem Grundsatz 

der Souveränität aller Staaten gegen einen Anspruch auf Weltherrschaft des Papstes und 

begründen diese mit der Staatslehre des Thomas von Aquin.177 Als weiterer Vertreter der 

Spätscholastik in der Folge von Vitoria gilt Francisco Suárez (1548-1617), wie Vitoria lehrt auch 

Suárez zeitweise in Salamanca. „Suárez` Arbeiten zur Staats- und Rechtstheorie sollten seine 

(= Vitorias, Anmerkung E.S.) Vorstellungen vertiefen und ausbauen.“178 Suárez´ bedeutendste 

Werke für die Rechts- und Staatslehre sind „De Legibus ac Deo Legislatore“ von 1612 und die 

apologetische Schrift zur Abwehr der kirchenpolitischen Vorstellungen König Jakobs I. von 

England „Defensio Fidei Catholicae adversus Anglicanae sectae errores“ von 1613.179 In seiner 

Staatstheorie, die maßgeblich für die Entwicklung des Völkerrechts und für die 

Verhältnisbestimmung von Kirche und Staat wurde,180 leitet Suárez die Macht des Fürsten von 

der Souveränität des Volkes ab. Es ist  

„das Recht des Volks, die vertragsweise dem Herrscher übertragene Macht zu 

begrenzen und den legitimen Gebrauch dieser potestas indirecta zu fördern.“181  

Die Macht der Herrschenden ist damit eine vom Volk verliehene Macht, die ihrerseits 

allerdings wiederum in Gott gründet; staatliche Macht ist deshalb nicht absolut, sondern 

begrenzt.182 Aufgrund der Begrenzung ihrer Macht lehnt Suárez die Vorrangstellung des 

Staates über der Kirche ab, die Forderung König Jakobs I. von England nach einem Treueeid 

der kirchlichen Amtsträger wird verworfen.183 Suárez macht die Verpflichtung des Papstes 

deutlich, für das Seelenheil der Christen auch dem König gegenüber verantwortlich zu sein:  

„Der Papst hat als der allgemeine Hirt der Gläubigen eine direktive Gewalt hinsichtlich 

aller Handlungen, durch welche das ewige Heil erworben oder verwirkt werden kann. 

Zu letzteren gehören alle gegen das christliche Gesetz verstoßenden Akte in Ausübung 

der Königsgewalt; nebstdem ist es der Papst auch seiner pflichtgemäßen Sorge um das 

Seelenheil der Untertanen schuldig, einzuschreiten, wenn sie durch ihre weltlichen 

Herren zum Schaden ihres geistlichen Wohles Irre geleitet werden.“184  

Aufgrund seiner geistlichen Gewalt hat der Papst die Pflicht, gegen weltliche Gesetze, die den 

Gesetzen des Glaubens oder des kanonischen Rechts der Kirche widersprechen, direkt 

vorzugehen oder sogar ihre Nichtigkeit zu erklären.185 Suárez verteidigt die Unantastbarkeit 

des legitimen Fürsten, dem der Gehorsam der Untertanen auch dann gilt, wenn er tyrannisch 

herrscht; der Tyrannenmord wird grundsätzlich nicht gerechtfertigt.186 Von dieser 

                                                             
175 Tischleder, Ursprung und Träger der Staatsgewalt, S. 122. 
176 Ebd., S. 124. 
177 Ockenfels, Kolonialethik, S. 61. 
178 Sommerville, Suárez, S. 290f. 
179 Nachweis des Schrifttums: Suárez, Opera omnia (1740-1751). 
180 Sparn, Walter, Suárez, Sp. 1812. 
181 Ebd. 
182 Sommerville, Suárez, S. 292. 
183 Sparn, Suárez, Sp.1812. 
184 Werner, Franz Suárez und die Scholastik, S. 132. 
185 Ebd., S. 133f. 
186 Siehe hierzu: „Der legitime Herrscher darf, so lange er legitimer Herrscher ist, nach Suárez´ Theorie nicht 
angetastet werden; es wäre denn, dass er nicht als Regent, sondern als leidenschaftlicher Mensch in einer von 



 

 38 

Argumentation her gesehen, ist das weltliche Mandat des Papstes nur im Sinne seiner 

geistlichen Verantwortung zu begründen. Dem König ist eine Hoheit über Glauben und Kirche 

entzogen. Entscheidet sich das Volk für die absolute Monarchie, dann steht der Monarch 

souverän über dem Volk, da es sich sonst um eine Scheinmonarchie handeln würde. Suárez 

übernimmt diesen Grundsatz von Vitoria. Die Souveränität ist in diesem Falle dem Monarchen 

nicht nur einfach übergeben, es handelt sich um keine „delegatio“, sondern um eine „vera 

alienatio“ und „perfecta largitio“, um eine wahre Veräußerung und vollkommene 

Übertragung.187 Aus den staatsrechtlichen Darstellungen im Werk von Suárez ergeben sich vor 

dem ideengeschichtlichen Hintergrund der Auseinandersetzungen zwischen König Jakob I. von 

England und dem Papst Konsequenzen. Suárez wendet sich gegen die absolutistischen 

Forderungen des englischen Königs, um von seinen Untertanen ein „iuramentum fidelitatis“ 

zu fordern, indem er den Vorrang des Papstes in Fragen der Religion und des Gewissens 

betont. Suárez argumentiert dabei aus dem Kontext seines Staatsverständnisses und seiner 

Vorstellung von Souveränität.188 Der Staat ist demnach eine politische Gemeinschaft, eine 

„communitas politica“, die aus dem natürlichen Willen der Gemeinschaft heraus entstanden 

ist; daneben steht die Glaubensgemeinschaft als „communitas mystica“ die göttlichen Rechts 

entstammt; zu ihr gehört die Kirche.189 Staat und Kirche stehen so einander gegenüber und 

beanspruchen einen je eigenen, selbständigen Rechtsbereich. Souveränität bedeutet für 

Suárez „Fülle der Gewalt“.190 Souveränität bedeutet aber nicht Willkür, sie steht im Dienst der 

Sorge für das Wohl der Bürger. Dem weltlichen Herrscher muss es dabei um das zeitliche 

Wohl, man kann sagen um das „bonum commune“, gehen.191 Dabei ist die Macht des Fürsten 

aber nicht unumschränkt, sie wird begrenzt durch die Kirche, die auch in Fragen des zeitlichen 

Wohls eine „potestas indirecta“ ausübt, wenn es um geistlich-seelische Fragestellungen 

geht.192 Die „potestas indirecta“ der Kirche bezieht sich deshalb auf Fragen der Tugenden und 

des Glaubens, ihr untersteht der christliche Fürst.193 Josef Soder konstatiert:  

„Für Suárez ist es eine Glaubenssache, dass der christliche König auch als Herrscher sich 

der Kirche unterwerfen muss. Seiner Meinung nach kann dadurch keine Einschränkung 

für die Souveränität entstehen. Staatliche Souveränität in christlichen Ländern 

bedeutet für ihn lediglich, dass die weltliche Gewalt in zeitlichen Dingen niemanden 

direkt untergeordnet ist.“194  

                                                             
seinen Regentenangelegenheiten völlig verschiedenen Privatbeziehung einzelnen seiner Untertanen drohend 
und aggressiv entgegenträte und das Leben derselben bedrohte“, in: Ebd., S. 147. 
187 Tischleder, Ursprung und Träger der Staatsgewalt, S. 129f. 
188 Soder, Francisco Suárez und das Völkerrecht, S. 80-89. 
189 Siehe hierzu: „Die Kirche entstehe als Gemeinschaft durch göttliche Initiative, durch etwas, was der Natur 
hinzugefügt werde, was aber nicht menschlichen Rechts sei.“, in: Ebd., S. 76. 
190 Siehe hierzu: „Suárez bekennt sich entschieden zur Souveränität des Volkes. Dabei geht es ihm um einen 
modernen Begriff der Souveränität, der nicht nur Unabhängigkeit im allgemeinen, sondern Fülle der Gewalt 
schlechthin bedeutet.“, in: Ebd., S. 81. 
191 Ebd., S. 81-83. 
192 Siehe hierzu: „Das zeitliche Wohl der Bürger berühre das seelische Wohl, daher müsse unter Umständen die 
staatliche Gewalt in anderer Form gelenkt werden, als es die rein staatliche Vernunft verlange.“, in: Ebd., S. 82. 
193 Siehe hierzu: „Es steht dem Papste kein Recht zu, die Souveränität nichtchristlicher Staaten ohne berechtigen 
Grund anzutasten, noch diese Staaten unter christliche Fürsten zu verteilen, auch nicht unter Hinweis auf das 
Recht und die Pflicht der Glaubensverbreitung.“, in: Rommen, Die Staatslehre des Franz Suárez, S. 264. 
194 Soder, Francisco Suárez und das Völkerrecht, S. 83. 



 

 39 

Suárez vertritt eine grundsätzliche Trennung der Macht- und Zuständigkeitsbefugnisse von 

Kirche und Staat, er entzieht dem König eine kirchliche Zuständigkeit und unterstellt ihn aber 

gleichzeitig in bestimmten religiösen oder tugendethischen Bereichen der Kirche. Im 

Extremfall, wenn ein christlicher Staat von einem häretischen oder gar ungläubigen Herrscher 

regiert wird, liegt es in der Gewalt des Papstes, diesen, aufgrund der Gefahr für den Glauben 

der Untertanen, abzusetzen. Die Problematik der Einschränkung der weltlichen Souveränität 

durch die Kirche wird durch Suárez scholastisch durch den Hinweis auf das Naturrecht 

beantwortet:  

„die oberste Gewalt der christlichen Könige bleibe gewahrt, wenn alles in Einklang mit 

dem Naturrecht geschehe.“195  

Suárez hält an der Lehre von der „potestas indirecta in temporalibus“ der Kirche fest, die in 

der scholastisch-naturrechtlichen Staatslehre des Thomas von Aquin gründet und den Staat 

als „societas perfecta“ begreift und diesem Eigenständigkeit zugebilligt; eine „potestas 

directa“ der Kirche wird damit relativiert und der hierokratische Universalismus des 

Mittelalters aufgebrochen.196 Im Zeitalter des Konfessionalismus bleibt der mittelalterliche 

Einheitsgedanke zwar als historisches Faktum weiter anerkannt, die überlieferten rechtlichen 

Normen, besonders die Rechte der Kirche werden somit grundsätzlich, unabhängig von ihrer 

praktischen Durchsetzbarkeit, bewahrt und gleichzeitig im Sinne einer Eingrenzung aufgrund 

der geschichtlichen Entwicklung, besonders der Reformation, weiterentwickelt.197 

 

1.1.4 Neuscholastik 

 

In Reaktion auf die Herausforderungen der Aufklärung und der Französischen Revolution, die 

sich innerkirchlich im 19. Jahrhundert in der Verurteilung des Liberalismus niederschlägt, 

erfolgt die theologische Apologetik der katholischen Kirche im Rückgriff auf die Scholastik, 

dabei insbesondere auf Thomas von Aquin. Die „Neuscholastik“ wird deshalb auch 

„Neuthomismus“ genannt.198 Als ihre grundsätzliche Ausrichtung formuliert Peter Walter:  

„Die Neuscholastiker versuchten, in Abwehr der Aufklärung, an der Tradition der 

Scholastik anzuknüpfen, die sie als die spezifisch katholische Form von Philosophie und 

Theologie werteten.“199  

In der neuscholastischen Reflexion des Verhältnisses von Kirche und Staat nimmt das Werk 

des Jesuiten Viktor Cathrein (1845-1931)200 eine besondere Bedeutung ein. In seinen moral- 

und rechtsphilosophischen Werken201 entwirft Cathrein eine umfassende katholische 

Staatslehre, die sowohl stark von der mittelalterlichen Hochscholastik als auch von der 

                                                             
195 Ebd., S. 102. 
196 Rommen, Die Staatslehre des Franz Suárez, S. 244. 
197 Siehe hierzu: Das kirchenpolitische System des Suárez „gehört, soweit es sich auf jene historisch entstandenen 
Rechte stützt, der Vergangenheit an, und zwar de facto bereits zu Suárez` Zeiten, als eben die Konsolidierung des 
Protestantismus und der Sieg des modernen Staatsgedankens den kirchlichen und päpstlichen Rechten 
sozusagen die Objekte entzog.“, in: Ebd., S. 269. 
198 Siehe hierzu: Zum Begriff „Neuscholastik“: Walter, Neuscholastik. Neuthomismus, Sp.779-782. Als auch: 
Leinsle, Scholastik. Neuscholastik, S. 361-366. 
199 Walter, Neuscholastik, Sp. 779. 
200 Zur Biographie von Viktor Cathrein: Hartmann, Cathrein Viktor, S. 176.  
201 Vgl. auch Cathrein, Moralphilosophie. Eine wissenschaftliche Darlegung der sittlichen, einschließlich der 
rechtlichen Ordnung in zwei Bänden; ders., Recht, Naturrecht und positives Recht; ders., Die Aufgaben der 
Staatsgewalt und ihre Grenzen; ders., Die Grundlagen des Völkerrechts. 



 

 40 

spanischen Scholastik des 16. und 17. Jahrhunderts beeinflusst ist. Cathrein bezieht Stellung 

gegen den Rechtspositivismus der Historischen Schule und deren Hauptvertreter.202 Ihnen 

begegnet Cathrein mit einer scholastisch begründeten naturrechtlichen Argumentation. Die 

Bewertung von Anton Rauscher dazu lautet:  

„Die Besinnung auf das Naturrecht und die unveränderlichen Grundstrukturen der 

Menschennatur war besonders wichtig in einer Zeit, in der der Rechtspositivismus 

herrschte und der staatliche Gesetzgeber als Quelle allen Rechts angesehen wurde, in 

der ganz im Sinne Kants das Recht von der Sittlichkeit losgelöst und nur noch als 

formales, logisch einwandfreies Regelsystem gesehen wurde, in der auch der 

Sozialdarwinismus weit verbreitet war und an Stelle der Sittlichkeit und des Rechts den 

unbeeinflussbaren Entwicklungsprozess setzte.“203  

Die Französische Revolution war nach der Einschätzung von Cathrein durch eine 

Fehlinterpretation der Naturrechtskonzeption des Suárez möglich geworden, die zuerst bei 

Descartes und schließlich auch bei Kant greifbar sei. Descartes und Kant hätten das Naturrecht 

und die damit verbundene Vorstellung von der Souveränität des Volkes so dargestellt, dass es 

als Freibrief für die revolutionären Umtriebe und Umstürze des ausgehenden 18. Jahrhunderts 

missverstanden werden konnte.  
„Unter Berufung auf das Naturrecht oder Vernunftrecht hatte man die unveräußerliche 

Volkssouveränität, das Recht des Volkes, die Könige abzusetzen und zu richten, und eine große 

Zahl anderer unveräußerlicher ‚Menschenrechte‘ aufgestellt und dadurch der Revolution den 

Boden bereitet.“204  

Cathrein spricht in diesem Zusammenhang von „absurden Staatstheorien“ und von einer 

„hohlen Abstraktion“.205 Der Versuch der Historischen Schule des 19. Jahrhunderts auf das 

Gespenst der Revolution mit dem Verweis auf die historische Entwicklung des Rechts zu 

antworten und die Quellen des Rechts historisch zu begründen, und damit den 

Rechtspositivismus zu institutionalisieren, stellt für Cathrein ein unzulängliches Unternehmen 

und damit einen Irrweg dar. Die Quelle des Rechts ist vielmehr das Naturrecht und damit die 

in Gott gründende Schöpfungsordnung. Cathrein polemisiert gegen Schelling und Hegel206 und 

begründet die Notwendigkeit einer naturrechtlich verankerten Rechtsphilosophie, denn die 

Rechtsphilosophie  

„befasst sich mit dem Recht überhaupt, mit dem Recht an sich, mit dem Wesen des 

Rechts, das allen vergangenen und zukünftigen positiven Rechten gemeinsam ist.“207  

Die Historische Schule und der damit einhergehende Rechtspositivismus vermögen diesem 

Anspruch nicht zu genügen:  

                                                             
202 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 147-175. 
203 Rauscher, Viktor Cathrein, S. 109. 
204 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 146. 
205 Ebd. 
206 Siehe hierzu: „Nach dem Rausche der Schelling-Hegelschen Periode mit ihren tollen metaphysischen 
Kunststücken trat eine Ernüchterung, eine Art Katzenjammer ein. Dem großen Publikum gingen schließlich die 
Augen auf über die Wertlosigkeit dieser spekulativen Seiltänzereinen, die man lange Zeit mit Verblüffung 
angestaunt hatte.“, in: Ebd., S. 4f. 
207 Ebd., S. 26. 



 

 41 

„Der reine Rechtspositivismus, der alles Recht als ein Erzeugnis der Geschichte oder des 

Staates hinstellt, ist (…) ungenügend und unvermögend, eine Rechtsphilosophie zu 

begründen.“208  

Nach Cathrein kann man das Recht weder von der Autorität des Staates noch von einem 

allgemeinen Volksbewusstsein oder einer allgemeinen sozialen Regelung ableiten, wie er das 

aus der Systematik der Historischen Schule zu erkennen glaubt.209 Seine Kritik an der 

Historischen Schule fasst Cathrein zusammen:  

„Das natürliche Rechtsbewusstsein ist nicht die Wirkung der Gewohnheit, eine 

allmählich sich im Geiste ablagernde Überzeugung, sondern vielmehr die Ursache der 

allgemeinen Gewohnheit.“210  

Cathrein kritisiert eine Rechtsphilosophie, die die Begründung des Rechts aus einem 

historischen Prozess erhebt, in dem die Vorgaben der bestehenden Staatsordnung, ein 

allgemeines Gewohnheitsrecht des Volkes und ein soziales Ideal zusammenfließen. Für 

Cathrein kann einzig eine naturrechtlich argumentierende Rechtsphilosophie eine 

umfassende Begründung des Rechts liefern:  

„Ohne Naturrecht ist eine Rechtsphilosophie, die diesen Namen verdient, ein Ding der 

Unmöglichkeit.“211  

Grundsätzlich leitet sich das Wesen des Rechts vom Begriff der Gerechtigkeit her und 

begründet sich aus dem, von Thomas von Aquin entfalteten Axiom „suum cuique“.212 Cathrein 

führt dazu aus:  

„Das Seinige, das die Gerechtigkeit jedem gibt (…) bezeichnet den Gegenstand der 

ausgleichenden Gerechtigkeit oder dasjenige, was jedes Glied der Gesellschaft dem 

andern als das Seinige schuldet. (…) Der Einzelne schuldet aber auch der Gesamtheit, 

deren Glied er ist, das Ihrige, d. h. das ihr Gebührende oder das, was ihr zu ihrem 

Bestande und Gedeihen notwendig ist.“213  

Von daher unterscheidet Cathrein einen objektiven von einem subjektiven Rechtssinn. Der 

objektive Rechtssinn, als Rechtsnorm verstanden, definiert Gesetz als „jede verpflichtende 

und dauernde Norm des Handelns, die in einem öffentlichen Gemeinwesen von dem Leiter 

desselben zum Zweck des Gemeinwohls promulgiert worden ist.“214 Der subjektive Rechtssinn 

ist zu verstehen als „die Befugnis, etwas als das Seinige zu fordern, zu besitzen und darüber 

mit Ausschluss anderer zu seinem Nutzen zu verfügen.“215 Die Mitte des 

rechtsphilosophischen und moraltheologischen Werkes von Viktor Cathrein bilden 

Begründung, Darlegung und Apologetik des Naturrechts als Basis aller für den Menschen 

maßgeblichen und verpflichtenden Ordnungssysteme. Helga Sass stellt dazu fest:  

„Cathrein sieht die Welt als ein geordnetes Ganzes an, in dem nach dem Willen des 

Schöpfers jedem Ding und jedem Wesen sein ganz bestimmter Platz angewiesen ist. In 

diesem Kosmos erkennt er einen Stufenbau der Gesetze, welche ihn ordnen. Ausgehend 

                                                             
208 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 164. 
209 Ebd., S. 157-163. 
210 Ebd., S. 163. 
211 Ebd., S. 180. 
212 S.Th. II II, q. 57, a.1 ad 1. 
213 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 59. 
214 Ebd., S. 60f. 
215 Ebd., S. 70f. 



 

 42 

vom ewigen Gesetz <lex aeterna> kommt er zum natürlichen Sittengesetz <lex 

naturalis> und endet schließlich beim positiven menschlichen Gesetz.“216 

Die Lex aeterna bildet das theologische Axiom innerhalb der rechtsphilosophischen 

Argumentation Cathreins. Das „ewige Gesetz“ ist der Plan Gottes, der seiner Schöpfung 

zugrunde liegt:  

„Gott schafft nicht blind, sondern nach seinem unendlich weisen Plan. Dieser ewige 

Weltplan, wie er von Ewigkeit her dem Geiste Gottes vorschwebt und nach dem der 

Wille des Weltenlenkers alle Dinge ordnet und auf ihr letztes Ziel hinbewegt, ist das 

ewige Gesetz Gottes.“217  

Zum Prinzip der Lex aeterna führt Cathrein aus: Das ewige Gesetz ist „ein Ordnungsprinzip, ein 

inneres, einigendes Band, welches alles Mannigfaltige und Wechselnde umschlingt und bei 

aller Selbständigkeit und Selbsttätigkeit der Einzelwesen zu einem großen System vereint.“218 

In diesem Verständnis gehören zur Lex aeterna die physikalisch-chemischen Naturgesetze 

ebenso wie die moralischen Normen sittlichen Handelns.219 Aus der Lex aeterna“ geht die Lex 

naturalis, das Naturrecht, hervor; es kommt damit mittelbar aus der Verfügung Gottes. 

Kornelia Siedlaczek führt zur Verhältnisbestimmung von Lex naturalis und Lex aeterna bei 

Cathrein aus:  

„Lex aeterna und lex naturalis sind ein Gesetz in verschiedenen Modi: die lex aeterna 

ist das von Ewigkeit in Gott existierende Gesetz; als der Vernunft des Menschen 

eingeprägt ist sie lex naturalis. Eine präzise Verhältnisbestimmung beider entwickelt 

Cathrein ausgehend vom Grundsatz ‚bonum faciendum, malum vitandum‘. (…) Wie die 

lex aeterna enthält auch die lex naturalis – im weiteren Sinne – nicht nur Vorschriften 

und Verbote, sondern auch Räte. Die Vernunft kann die Handelnden nur verpflichten, 

wenn sie ihr die lex naturalis vorlegt. Wie die lex aeterna bei Gott, so besitzt sie bei den 

Abbildern Gottes, den vernunftbegabten Geschöpfen, den doppelten Bezug auf 

Vernunft und Wille.“220  

Seit dem Altertum ist das Naturrecht geschichtlich greifbar, Cathrein findet dafür erste 

Belegstellen in den Schriften des Alten Testaments, im Richterbuch und in der 

Weisheitsliteratur.221 Von weitreichender Bedeutung wurden die Ausführungen zum 

Naturrecht in der Philosophie der griechisch-römischen Antike. Die Aussagen des Aristoteles, 

wie: „Das natürliche Recht ist ein allgemeines, ungeschriebenes Recht. (…) Das natürliche 

Gesetz steht über dem positiven Gesetz“222 fanden ihre Fortentwicklung in der 

mittelalterlichen Hochscholastik, so müssen nach Thomas von Aquin „alle menschlichen 

Gesetze vom natürlichen Sittengesetz hergeleitet werden.“223 Für Cathrein bildet das 

Naturrecht das Fundament für Recht und Moral. Mittels der Naturrechtskonzeption formuliert 

er eine Kritik an den Entwicklungen der Aufklärung und der Französischen Revolution, in 

welchen er einen substantiellen Abfall vom Naturrecht erkennt. Polemisch schreibt Cathrein:  

                                                             
216 Sass, Recht und Staat bei Viktor Cathrein, S. 17. 
217 Cathrein, Moralphilosophie. Erster Band, S. 380. 
218 Ebd., S. 385. 
219 Sass, Recht und Staat bei Viktor Cathrein, S. 18. 
220 Siedlaczek, Die Qualität des Sittlichen, S. 145. 
221 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 181-184. 
222 Ebd., S. 188. 
223 Ebd., S. 203. 



 

 43 

„Die ‚Erklärung der Menschenrechte‘, die an die Spitze der Verfassung von 1791 gestellt 

wurde, war nur ein Auszug aus den Schriften des Genfer Philosophen (= Rousseau, 

Anmerkung E.S.). Die Menschen, heißt es da u. a., werden frei und gleichberechtigt 

geboren und bleiben es; der Endzweck aller Staaten ist die Erhaltung der natürlichen 

und unverjährbaren Menschenrechte: der Freiheit des Eigentums, der Sicherheit, des 

Widerstandes gegen Unterdrückung.“224  

Obwohl die Menschenrechte im Kern berechtigt seien, so würden sie doch willkürlich und nur 

einseitig als „Ausdruck des allgemeinen Willens“ begründet, folglich „wurde jetzt überhaupt 

jedes Naturrecht geleugnet, voran von der Historischen Schule, die allein im engeren 

Anschluss an die Gewohnheit und Tradition ein Bollwerk gegen die Umsturztheorien finden zu 

können glaubte.“225 Cathrein behauptet damit, dass aus der Leugnung bzw. der 

Fehlinterpretation des Naturrechts die Revolution und damit der Zusammenbruch der 

sittlichen Ordnung einhergingen. Das Gegenmodell dazu ist eine Rückbesinnung auf das 

Naturrecht. Begründet aus dem philosophisch-theologischen Quellenmaterial der Scholastik, 

definiert Cathrein:  

„Unter Naturrecht versteht man nun die Gesetze und Befugnisse, die ihr Dasein nicht 

der freien Einsetzung, etwa des Staates oder der Kirche, sondern der Natur selbst oder, 

besser, dem Urheber der Natur verdanken. Naturrecht im objektiven Sinne sind also die 

Gesetze, die der Schöpfer sozusagen in die Natur des Menschen gelegt hat und die von 

diesem durch die bloße Vernunft als gültig anerkannt werden.“226  

Als Grundsätze des Naturrechts benennt Cathrein die Prinzipien „suum cuique tribuendum“ 

(du sollst jedem das Seine geben) und „nemini iniuria facienda“ (du sollst kein Unrecht tun).227 

Cathrein folgert daraus:  

„Aus den beiden angegebenen obersten Rechtsgrundsätzen kommt jeder leicht zu den 

einleuchtenden Schlussfolgerungen daraus, die im Wesentlichen im Dekalog enthalten 

sind. (…) Die natürlichen Rechtsgrundsätze bilden die Wurzel und den Boden nicht nur 

für das staatliche Recht, sondern auch für das Völkerrecht und überhaupt für jedes 

Recht.“228  

Neben der Begründung für das Völkerrecht und das positive Recht des Staates, umfasst das 

Naturrecht auch das natürliche Sittengesetz als Grundnorm für ein moralisch adäquates 

Verhalten gegenüber Gott und den Menschen, im engeren Sinne die „Gesamtheit der 

natürlichen Sittengesetze, welche sich auf das gesellschaftliche Leben der Menschen beziehen 

und ihnen vorschreiben“.229 Cathrein beschreibt das Naturrecht als „ein wahres, wirkliches, 

geltendes, seiendes Recht“, es ist „universal“, „unwandelbar und unveränderlich“.230 Seine 

philosophische Begründung findet das Naturrecht, aus dem alle positiven Gesetze abzuleiten 

sind, in „seiner unbedingten Notwendigkeit für die menschliche Gesellschaft“,231 seine 

theologische im Willen Gottes:  

                                                             
224 Ebd., S. 217. 
225 Ebd. 
226 Cathrein, Die Grundlagen des Völkerrechts, S. 45. 
227 Ebd., S. 47. 
228 Ebd., S. 48. 
229 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 222. 
230 Ebd., S. 223f. 
231 Ebd., S. 236. 



 

 44 

„Ein Naturrecht ohne Gott ist nicht denkbar. Wer das Naturrecht annimmt und weiß, 

was er sagt, nimmt auch einen über allen Menschen stehenden Gesetzgeber an.“232  

Das Naturrecht schafft ausgleichende und austeilende Gerechtigkeit,233 es garantiert ferner 

die Würde und das Lebensrecht des Menschen.234 Innerhalb der naturrechtlichen Konzeption 

Cathreins wird der Staat als „naturrechtliche Anstalt“ begriffen, die scholastisch begründet auf 

zwei „unumstößlichen Wahrheiten“ beruht:  

„1. Die Menschen werden überall und zu jeder Zeit durch ihre soziale Natur zu 

geselligem Zusammenleben gedrängt; 2. Dieses Zusammenleben ist aber, wenigstens 

nach dem gegenwärtigen Naturzustand des Menschen, ohne eine gemeinsame, 

oberste, mit Zwangsgewalt ausgerüstete Autorität unmöglich.“235  

Naturrechtlich gesehen folgt der Staat der Sozialnatur des Menschen nach und bildet nach der 

Familie die größte soziale Organisation.236 Aufgrund seines Charakters als naturrechtliche 

Anstalt und der damit verbundenen Begründung aus dem Willen Gottes ist der Staat 

göttlichen Ursprungs. Der Mensch, der sich die natürliche Ordnung der Welt aufgrund seiner 

Vernunft erschließt, erkennt, „dass Gott auch den Bestand einer Autorität in der Gesellschaft 

absolut will, weil ohne eine solche Autorität ein geordnetes, gedeihliches Zusammenleben 

ganz undenkbar wäre.“237 Es gehört folglich zur Gewissenpflicht des Menschen, sich der 

rechtmäßigen staatlichen Obrigkeit zu unterwerfen:  

„Einen klaren Beweis für den göttlichen Ursprung der Staatsgewalt finden wir auch 

darin, dass die Untertanen im Gewissen verpflichtet sind, der bestehenden 

rechtmäßigen Obrigkeit in dem Bereiche ihrer Zuständigkeit zu gehorchen, dass somit 

die Übertretung eines rechtmäßigen Gesetzes oder Befehles die Verletzung einer 

Gewissenspflicht, eine moralische Schuld ist.“238  

Aus der theonomen Herleitung von Staat und Staatsgewalt folgt ein spezifisches Verhältnis 

von Staat und Kirche. Cathrein versteht unter Kirche nur die katholische, da nur sie aufgrund 

der neutestamentlichen Heilsordnung auf einer göttlichen Stiftung beruht.239 Wenn folglich 

von „Religion“ die Rede ist, ist damit ebenfalls das katholische Bekenntnis gemeint. Dem Staat 

kommt im Verhältnis zur Kirche eine untergeordnete Rolle zu, seine Aufgabe besteht darin, 

die Kirche bzw. die Religion als Grundlage des Staates zu schützen und zu fördern:  

„Denn die Staaten haben auch in Bezug auf ihr irdisches Wohlergehen das höchste 

Interesse an der Blüte von Religion und Sitte. (…) Deshalb soll die Staatsgewalt die 

Sittlichkeit und ihre notwendige Grundlage, die Religion, nicht bloß gegen öffentliche 

Angriffe schützen, sondern auch nach Kräften zu fördern suchen.“240  

Trotz der Unterordnung des Staates werden Kirche und Staat getrennt gesehen, denn die 

Kirche ist „ein einiges souveränes Königreich auf Erden, welches alle Zeiten und Länder und 

                                                             
232 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 248. 
233 Ebd., S. 245-249. 
234 Siehe hierzu: „Die natürliche Schutzwaffe des Menschen ist nicht die Kralle, das Horn, der Giftzahn oder der 
Stachel, sondern das Recht, das ihm von der ersten Stunde seines Daseins eignet und ihn und seine Güter wie 
eine heilige, unverletzliche Schutzwehr umgibt.“, in: Ebd., S. 251.  
235 Cathrein, Die Aufgaben der Staatsgewalt und ihre Grenzen, S. 29. 
236 Ebd. 
237 Ebd., S. 35. 
238 Ebd., S. 37. 
239 Ebd., S. 132. 
240 Ebd., S. 131. 



 

 45 

Menschen umspannt“, ihr geht es um das ewige Heil, dem Staat aber um die irdische 

Wohlfahrt seiner Bürger und Untertanen.241 

Viktor Cathrein hat maßgeblich zur Systematisierung des scholastischen Axioms vom 

Naturrecht unter den Zeitbedingungen des 19. Jahrhunderts beigetragen. Als Neuscholastiker 

ist sein wichtigster Orientierungspunkt die Natur, die geschöpflich aus dem Willen Gottes 

hervorgegangen ist:  

„Wenn die Natur Maßstab des Handelns sein soll, muss ihr grundsätzlich Erkennbarkeit 

zukommen; sie muss der Wahrheit zugänglich, Entelechie, Form sein. Was an Sinn, 

Geist, Intellekt in der Natur vorgegeben ist, muss vom Individuum abgelesen und im 

Handeln realisiert werden. Im theologischen Sprachspiel der Scholastik und 

Neuscholastik bedeutet das: Die in der Natur vorgegebene Ordnung ist nicht nur lex 

naturalis, sondern zu allererst Spiegelbild der lex aeterna, des ewigen immanenten 

Willen Gottes.“242  

Das Naturrecht, das sich folglich aus der Offenbarung erschließen lässt, tritt dem 

Rechtspositivismus entgegen. Cathrein fordert eine Rückbesinnung auf das Naturrecht, um 

gegen alle rechtspositivistisch begründeten Willkürherrschaften gewappnet zu sein. Um 

diesen Standpunkt zu begründen, wendet sich Cathrein gegen die Wende zum Subjekt, die er 

aus der Philosophie Kants schließt. Cathrein spricht sich gegen die dem kategorischen 

Imperativ zugrundeliegende Vorstellung vom Willen und vom Handeln des Menschen, das der 

Ableitung aller Gesetze dient, aus. In diesem Sinne interpretiert Kornelia Siedlaczek den 

Standpunkt Cathreins:  

„Die Handelnden müssen erkennen, dass das Befohlene gut, zumindest nicht böse ist, 

dass das Recht zu befehlen und die Pflicht zu gehorchen besteht. Sie müssen den 

Maßstab von Gut und Böse von Natur aus in sich, in ihrer Vernunft besitzen. Dieser 

Maßstab stammt nicht mehr aus der Vernunft, aus dem Menschen, sondern von Gott; 

er ist als lex naturalis die Weise, in der die Menschen an der lex aeterna 

partizipieren.“243  

Mit der Vorrangstellung des Naturrechts in der Moralphilosophie und mit dem Verständnis 

des Staates als Anstalt nach göttlichem Willen, stellt Cathrein das natürliche Sittengesetz als 

die Norm des sittlich Guten dar, das der Menschen zu erstreben trachtet. Stephan Leher 

beurteilt den Vorrang des natürlichen Sittengesetzes bei Cathrein:  

„Das sittlich Gute und erst recht die Norm des sittlich Guten werden als ‚Gesetz‘ 

aufgefasst und behandelt. Ein positiver Gesetzesbegriff bestimmt Cathreins 

Argumentation, mit ihm wird das gesamte moralisch-sittliche und spirituelle Leben des 

Einzelnen und die Ordnung der Gemeinschaft vergesetzlicht. Moralphilosophie wird 

Gesetzesethik; der Vernunft ist wesentlich, Gesetz und Gebot zu sein. Der Beweis dieses 

für die gesamte Moraltheologie folgenschweren Grundsatzes, seine Wahrheit als 

Grundwahrheit, besteht wiederum im Aufzeigen von Evidenz. Das Erkennen von 

Evidenz ist Cathreins Weg zur Wahrheit des Naturgesetzes.“244 

 

 

                                                             
241 Ebd., S. 134. 
242 Siedlaczek, Die Qualität des Sittlichen, S. 14. 
243 Ebd., S. 53. 
244 Leher, Begründung ethischer Normen bei Viktor Cathrein, S. 71. 



 

 46 

1.2 Die traditionelle Lehre der Kirche über den Staat am Beispiel von Oswald von Nell-

Breuning von 1948 

 

Kurz nach Ende des Zweiten Weltkrieges und vor Beginn der Beratungen über das Grundgesetz 

für die Bundesrepublik Deutschland legt Oswald von Nell-Breuning im Jahre 1948 im 

„Wörterbuch der Politik“245 in einer systematischen Darstellung die traditionelle kirchliche 

Staatslehre des 19. Jahrhunderts, die wesentlich auf dem naturrechtlichen Konzept des Viktor 

Cathrein basiert, vor. Nell-Breuning will damit vermutlich einen Orientierungspunkt für den 

Konvent geben, der am Entwurf für eine künftige Verfassung in den alliierten 

Besatzungsgebieten Westdeutschlands zu arbeiten hat. Er entfaltet darin eine kirchliche 

Staatslehre aus scholastischer Tradition. 

 

1.2.1 Staatsbegriff und Staatsidee 

 

Oswald von Nell-Breuning definiert den Staat als „Zusammenfassung oder Verklammerung 

durch ein Gemeinwesen“,246 das für alle „Angelegenheiten, Belange und Aufgaben an letzter 

und oberster Stelle einsteht“.247 Dieses Gemeinwesen gewährleistet den Frieden nach innen 

und die Sicherheit nach außen. Nell-Breuning geht bei dieser Definition des Staates vom 

Einzelnen aus. Da der Mensch als Sozialwesen angelegt ist, bedarf er der Vergemeinschaftung, 

die sich in Familie, Gesellschaft und Staat ausbildet.248 Dem Staat als umfassendes 

Gemeinwesen kommt dabei eine metaphysische Bedeutung zu. Jedem konkreten Staat liegt 

damit eine Idee des Staates im platonischen Sinne zugrunde. Die so verstandene Staatsidee 

ist unabhängig von der jeweiligen Staatswirklichkeit, d. h. den Staatsformen zu sehen, denn in 

jeder Staatsform kann die Staatsidee in positiver oder negativer Hinsicht zum Ausdruck 

kommen.249 Nell-Breuning wendet sich aufgrund dieses fundamentalen Gedankens von der 

„Staatsidee“ gegen alle geschichtlich greifbaren Bestrebungen, in denen sich der Staat selbst 

absolut setzt, wie die „Staatsräson“ im Sinne Machiavellis oder der Gedanke von der 

„Souveränität des Staates“ im Sinne Bodins:  

„Auf Grund dieser Einstellung (= Staatsräson, Souveränität, Anmerkung E.S.) erhebt 

dieser Staat den Anspruch, die Quelle allen Rechts zu sein, nicht etwa, dass die Befugnis 

zur Rechtssetzung und Ausübung von Rechtszwang ihm allein zustehe, sondern in dem 

ungleich weiter tragenden Sinne, dass, da ja alles Recht gesatztes Recht sei, es außer 

dem von ihm gesatzten Recht überhaupt kein Recht gebe.“250  

Der Staat im Sinne dieser „Staatsidee“ lässt sich in eine dreigliedrige Formel zusammenfassen, 

die Nell-Breuning als „alte Schulformel“ bezeichnet.251 Demnach ist der Staat eine „societas 

naturalis“, auf die der Mensch hinstrebt, weil er selbst ein „natürliches Gemeinwesen“ ist; 

eine „societas perfecta“, weil dem Staat zur Erfüllung seiner Aufgaben „alle tatsächlich 

                                                             
245 Nell-Breuning, Zur christlichen Staatslehre, Sp. 1-32. 
246 Ebd., Sp. 3. 
247 Ebd. 
248 Ebd., Sp. 3f. 
249 Siehe hierzu: „Die Idee des Staates ist überzeitlich und überörtlich ein und dieselbe. Sie kann nur deutlicher 
und klarer erkannt, leider auch missdeutet und verzeichnet werden, niemals aber eine Änderung erfahren.“, in: 
Ebd., Sp. 10. 
250 Ebd., Sp. 13. 
251 Ebd., Sp. 4. 



 

 47 

benötigten Hilfsmittel, mindestens aber alle erforderlichen Befugnisse und 

Machtvollkommenheiten zu Gebote stehen“; eine „societas completa“, weil der Staat alle 

Kulturbereiche vollständig in sich einschließt.252 

 

1.2.2 Subsidiarität und Gemeinwohl 

 

Da der Staat nun aber aus sich selbst heraus nicht in der Lage ist, seine Aufgaben alleine zu 

bewältigen, ist es sein Ziel, „die Ermöglichung und Sicherung der Wirksamkeit seiner 

Mitglieder“ im Sinne des sozialethischen Subsidiaritätsprinzips zu ermöglichen.253 Die Aufgabe 

des Staates ist es deshalb, durch Recht und Macht Ordnung nach innen und nach außen zu 

schaffen.  Als Rechts- und Machtstaat will er das Gemeinwohl verwirklichen.254 Das 

Gemeinwohl wird damit zum Ziel der „Staatsidee“. Ablehnung erfährt eine totalitäre 

Staatsform, Totalität steht „im schärfsten Widerspruch zum Subsidiaritätsprinzip“.255 

Anzuerkennen ist aber der Anspruch auf Universalität des Staates, da um des Gemeinwohls 

willen kein „Kultursachbereich“ außerhalb des Staates steht, d. h.: es gibt keine „staatsfreien 

Räume“.256 Wegen der Beschränkung des umfassenden Zuständigkeitsbereichs des Staates 

durch Individualismus und Liberalismus im 19. Jahrhundert und seiner totalitären Ausweitung 

im 20. Jahrhundert differenziert Nell-Breuning zwischen „staatseigen“, wozu die Gewalten 

gehören, die der Staat zu erfüllen hat, und „staatsbezogen“, worin alle Gemeinschaften 

eingeschlossen sind. Eine Freiheit vom Staat kann es allerdings nicht geben, da alle natürlichen 

Lebensbereiche mindestens „staatsbezogen“ sind.257 Die Subsidiarität des Staates besagt, 

dass der Staat immer dann zuständig ist, wenn es um die Einheit der innerstaatlichen 

Gesellschaften geht. Gleichzeitig kann der Staat aber alle gesellschaftlichen Kräfte zur 

Erfüllung seiner Aufgaben in Anspruch nehmen. Alle Kräfte haben dabei dem Gemeinwohl zu 

dienen und diesem vor dem individuellen Eigenwohl den Vorrang zu geben.258 Nell-Breuning 

stellt fest:  

„Es gibt kein freischwebendes, vom Wohle der Glieder losgelöstes oder unabhängiges 

‚Staatswohl‘.“259 

 

1.2.3 Gefährdung der Staatsidee 

 

Der „Staatsidee“ als metaphysischer Kategorie liegt ein geprägtes christliches Menschenbild 

zugrunde. Dieses sieht den Menschen wesentlich durch seine Hinordnung auf Gott bestimmt, 

in ihr findet der Mensch sein ewiges Ziel, in ihr begründet sich die menschliche 

                                                             
252 Ebd. 
253 Ebd., Sp. 5. 
254 Siehe hierzu: „Gerade als Rechts- und Macht-Staat erschöpft er sich aber nicht in der Gestaltung und Erhaltung 
der rechtlichen Ordnung oder gar in der Entfaltung von Macht um ihrer selbst willen, sondern durch beides dient 
er nur der Aufgabe, um derentwillen zuletzt und allein er besteht: der Verwirklichung des Gemeinwohls.“, in: 
Ebd. 
255 Ebd. 
256 Ebd., Sp. 5f. 
257 Ebd., Sp. 6. 
258 Ebd., Sp. 7. 
259 Ebd. 



 

 48 

Persönlichkeit.260 Den Knackpunkt erfuhr das christlich bestimmte, am Personenbegriff 

orientierte Menschenbild durch den Individualismus, der zur „Säkularisierung des 

Personenbegriffs“ führte und den „Kulturstaat“ hervorbrachte.261 Der „Kulturstaat“ 

seinerseits steht aber durch den Individualismus in Gefahr in den Kollektivismus abzustürzen:  

„Dadurch opfert der Kulturstaat alle seine herrlichen Leistungen dem Götzendienst 

seiner selbst, der immer weiteren Steigerung seiner Macht auf und begräbt diese 

Leistungen zuletzt, in seinem Sturz, unter dem erdrückenden Gewicht seines 

Machtapparates.“262  

Die Konsequenz aus dieser Entwicklung ist die „Vergötzung des Staates“, der nun „als 

‚präsenter Gott‘, als ‚Weltvernunft‘“ angesehen wird.263 Aufgrund der Feststellung, dass die 

Abwendung von Gott nicht der metaphysischen „Staatsidee“ entspricht, ergibt sich die Frage 

nach dem Verhältnis von Staat und Kirche, bzw. zwischen Staat und Weltanschauung und die 

daraus zu formulierenden Forderungen, die dem Ziel der Verwirklichung der „Staatsidee“ 

dienen. Die Frage nach dem Verhältnis von Staat und Kirche bzw. Weltanschauung tangiert 

die Frage nach dem grundsätzlichen Verhältnis von Staat und Gesellschaft. Oswald von Nell-

Breuning argumentiert: Es kann keine Trennung zwischen Staat und Gesellschaft geben, weil 

der Staat „wesentlich Personengemeinschaft“ ist.264 In Anwendung des Subsidiaritätsprinzips 

formuliert der Autor den Grundsatz: „So viel ‚freie‘ Gesellschaft als möglich, so viel Staat als 

notwendig.“265 

 

1.2.4 Staat und Kirche 

 

Um das Verhältnis von Staat und Kirche zu beschreiben, unterscheidet Nell-Breuning zwischen 

dem Staat, der grundgelegt in der göttlichen Schöpfungsordnung, aber trotzdem als 

unmittelbares Menschenwerk anzusehen ist, und der Kirche, die dem göttlichen 

Heilsratschluss entstammt und ein unmittelbares Werk Gottes ist.266 Im christlichen Weltbild 

findet der Mensch sein Ziel in der Transzendenz des personalen Gottes, diesem Ziel untersteht 

auch der Staat.267 Zur Formulierung einer „katholischen Staatstheologie“ stellt Nell-Breuning 

aufgrund dieser Prämisse die Frage:  

„Wie hat der Staat dem Umstande Rechnung zu tragen, dass die Menschen, die seine 

Glieder sind, zu diesem übernatürlichen Endziel, zur Teilnahme am eigenen Leben des 

dreieinigen Gottes berufen sind? (…) Wie hat der Staat die Tatsache hinzunehmen, dass 

                                                             
260 Ebd., Sp. 13. 
261 Siehe hierzu: „Dann aber brach der Individualismus herein, der ja im tiefsten Wesen nicht anderes ist als die 
Lösung der menschlichen Persönlichkeit aus ihrer wesenhaften – natürlichen und übernatürlichen – 
Gottbezogenheit. Indem mit dieser Säkularisierung des Personenbegriffs und folgerichtig der ‚Tugend‘ und der 
gesamten Kultur die Führung des Menschen zur ‚Tugend‘ wieder dem Staate überantwortet wurde, entstand der 
moderne ‚Kulturstaat‘“., in: Ebd., Sp. 14. 
262 Ebd. 
263 Ebd. 
264 Ebd., Sp. 15. 
265 Ebd., Sp. 16. 
266 Siehe hierzu: „Der Staat ist eine natürliche, die Kirche eine übernatürliche Gemeinschaft; der Staat ist in Gottes 
Schöpfungsordnung grundgelegt und darum göttlichen Ursprungs, nichtsdestoweniger aber unmittelbar 
Menschenwerk. Die Kirche dagegen ist grundgelegt im göttlichen Heilsratschluss und unmittelbar als 
Gotteswerk, als Stiftung des menschgewordenen Sohnes Gottes ins Dasein gesetzt.“, in: Ebd., Sp. 17. 
267 Ebd. 



 

 49 

Gott zur Verwirklichung seiner Heilsabsichten eine eigene Heilsanstalt, die Kirche, ins 

Dasein gerufen hat?“268  

In seiner Antwort stellt Nell-Breuning fest, dass es nicht Aufgabe des Staates ist, den 

Menschen auf den Weg der Tugend bzw. des Heiles zu führen, sondern Aufgabe der Kirche: 

„Dem Staate verbleibt es, die Vorbedingungen zu schaffen, die diese Wirksamkeit der Kirche 

erleichtern.“269 Von diesem Standpunkt aus bewertet, hat der Staat der Kirche gegenüber eine 

dienende Funktion. Der so formulierten Aufgabe des Staates entsprechend, gibt es für Nell-

Breuning zwei Möglichkeiten für eine reale Staatsverfassung. Die erste ist im „katholischen 

Glaubensstaat“ verwirklicht. Hier sind alle Staatsangehörigen katholischen Bekenntnisses, der 

Staat erkennt das natürliche Sittengesetz, das Naturrecht und die göttliche Sendung der Kirche 

an. Als Staatskirche konzipiert, wendet sich der Staat in allen religiösen Belangen an die 

katholische Kirche.270 Im Falle dessen, dass die Staatsangehörigen aber nicht gänzlich 

katholischen Glaubens sind, ist vom „christlichen Staat“ zu sprechen.271 Diesem liegt zwar eine 

allgemeine christliche Weltanschauung zugrunde, sie bezieht sich aber weniger auf 

Offenbarungswahrheiten denn auf die natürliche Vernunft. Es sind damit Wahrheiten 

gemeint, „die uns bereits kraft unserer natürlichen Vernunft zugänglich sind“,272 wie 

Humanität und Menschenwürde. Im „christlichen Staat“ wird das Christentum noch in 

allgemeiner Weise mit den „Vernunftwahrheiten“ in Verbindung gebracht, grundsätzlich und 

schlussfolgernd gilt aber: „Die Entleerung und Veräußerlichung des Christentums aber zur 

bloßen Humanität, dieses im wahrsten Sinne des Wortes ‚säkularisierte‘ Christentum starrt 

ihn (= den gläubigen Christen, Anmerkung E.S.) wie eine Totenmaske an.“273 Der „christliche 

Staat“ stellt sich unter dieser Hinsicht als eine Deformation dar, die sich letztlich auch 

inhaltlich nicht bestimmen lässt.274 

 

1.2.5 Objektiver Staat 

 

Die Realität verfasster Staaten zeigt nun aber, dass der „katholische Glaubensstaat“ unter der 

Voraussetzung einer einheitlichen Weltanschauung nicht existiert. Staat und Gesellschaft 

brauchen aber notwendigerweise Ziele und Werte, die ihrerseits durch die Weltanschauung 

bedingt sind.  

„So kann der Staat nicht umhin, sich weltanschaulich auszurichten, in ein bestimmtes 

Verhältnis zur Weltanschauung oder zu Weltanschauungen zu treten.“275  

In der Vielfältigkeit christlicher Weltanschauungen besteht für den Staat, nach dem Konzept 

des „christlichen Staates“ die Möglichkeit, in der Form der „Toleranz oder Intoleranz“, der 

„Imparität oder Parität“ zu verfahren und die christlichen Bekenntnisse damit ins Verhältnis 

                                                             
268 Ebd., Sp. 19. 
269 Ebd. 
270 Ebd., Sp. 20. 
271 Siehe hierzu: „Unter ‚christlichem Staat‘ wird – namentlich im deutschen Sprachgebrauch – etwas vom 
katholischen Glaubensstaat Verschiedenes verstanden.“, in: Ebd. 
272 Ebd. 
273 Ebd., Sp. 21. 
274 Siehe hierzu: „Der christliche Staat kann kein totaler, kollektiver Staat sein. Im Übrigen lässt sich ein 
eindeutiger Begriff ‚christlicher Staat‘ nicht bestimmen.“, in: Ebd. 
275 Ebd. 



 

 50 

zu setzen.276 Im Pluralismus verschiedener Weltanschauungen, die die Form des „christlichen 

Staates“ übersteigen, ist dies aber nicht mehr möglich. Nell-Breuning lehnt auch unter dieser 

Voraussetzung die weltanschauliche Neutralität des Staates kategorisch ab. Nell-Breuning 

argumentiert:  

„Ob der Staat will oder nicht, bewusst oder unbewusst, legt er bei der Bestimmung 

seiner Ziele, bei der Wahl seiner Mittel weltanschauliche Maßstäbe an.“277  

Da der Staat Wertmaßstäbe und inhaltliche Ziele benötigt, braucht er eine Weltanschauung, 

darum ist der weltanschaulich neutrale Staat schlichtweg unmöglich.278 Der „Lösungsversuch 

des modernen Weltanschauungsstaates“,279 der eine bestimmte Weltanschauung verordnet, 

- zu denken ist hier wohl zur Zeit der Abfassung nach dem Zweiten Weltkrieg an den 

kommunistischen oder faschistischen Staat - führt in die Totalität und zur „Vergottung des 

Staates“.280 Er ist der Gegenpol zum „katholischen Glaubensstaat“, er bestimmt die „letzten 

und tiefsten Fragen des Lebens und der Welt“ und sagt, was Wahrheit und Irrtum ist.281 Nell-

Breuning plädiert vor diesem Hintergrund für den „objektiven Staat“. In dieser Staatsform 

erstrebt der Staat „objektive Kulturwerte“, dabei geht es um die Unterscheidung zwischen 

„wahren Werten“ und „Scheinwerten“.282 Es ist die Aufgabe des „objektiven Staates“, gerade 

mit heterogenen Gesellschaften, „objektive Werte“ festzustellen.283 Obwohl Nell-Breuning 

keine Beispiele für „objektive Werte“ benennt, konstatiert er abschließend:  

„Der weltanschaulich ‚neutrale‘ Staat verzagt vor dieser Aufgabe (= der Begründung 

von Werten, Anmerkung E.S.). Der ‚objektive‘ Staat packt sie an und meistert sie.“284 

 

1.3 Der Verfassungsstaat als Derivat des Christentums in der Betrachtung von Josef 

Isensee 

 

Die Bundesrepublik Deutschland versteht sich aufgrund ihrer Verfassung, dem Grundgesetz 

von 1949, als weltanschaulich neutraler Staat, in dem es keine Staatskirche gibt.285 Im 

Gegensatz zu einem laizistischen Staatsverständnis nach französischem Modell herrscht aber 

keine exakte Trennung zwischen Staat und Religionsgemeinschaften, sondern vielmehr ein 

„balanciertes Verhältnis“, in dem die Mitwirkung der Kirchen und nichtchristlichen 

Religionsgemeinschaften am gesellschaftlichen Leben verlangt und gewünscht ist.286 Josef 

Isensee vertritt in diesem Kontext die These, dass der demokratische Verfassungsstaat nur in 

                                                             
276 Ebd., Sp. 22. 
277 Ebd. 
278 Siehe hierzu: „Darum ist der weltanschaulich ‚neutrale‘ Staat, so sehr er unter Verhältnissen wie den 
gegenwärtigen als die gegebene Lösung erscheinen möchte, in Wahrheit keine Lösung; er ist undurchführbar.“ 
in: Ebd. 
279 Ebd. 
280 Ebd. 
281 Ebd., Sp. 23. 
282 Ebd. 
283 Siehe hierzu: „Selbst bei recht tiefgreifenden weltanschaulichen Gegensätzlichkeiten im Staatsvolk lässt sich 
ein ansehnlicher gemeinsamer Bestand von für das Gemeinschaftsleben höchst bedeutsamen echten 
<objektiven> Werten feststellen oder bei gutem Willen erarbeiten, für deren Verwirklichung die ganze 
Volksgemeinschaft aus innerer Überzeugung ihre Kräfte einzuspannen bereit ist.“, in: Ebd. 
284 Ebd. 
285 Art. 142 I GG. 
286 Siehe dazu: Böckenförde, Die Nation. Identität in Differenz, S. 40-44. 



 

 51 

einem dezidiert christlichen Kontext entstehen konnte und deshalb als ein „geschichtliches 

Derivat des Christentums“ zu verstehen ist.287 Damit wird die Evidenz des christlichen 

Bekenntnisses für den freiheitlichen, weltanschaulich neutralen Staat erklärt und 

unterstrichen. In dieser Form des Verfassungsstaates tritt zwar eine grundsätzliche Trennung 

von Staat und Kirche zu Tage, Staat und Kirche bleiben aber eng aufeinander bezogen. 

 

1.3.1 Politische Wirkung des Evangeliums 

 

Die Wurzeln des Verfassungsstaates liegen nach Isensee in der politischen 

Wirkungsgeschichte des Evangeliums begründet. Obwohl das Evangelium selbst „kein 

staatspolitisches Programm und kein sozialethisches System“ enthält,288 so vermochte es in 

seiner kulturellen Wirkungsgeschichte dennoch den Verfassungsstaat hervorzubringen, der 

durch das Neue Testament wichtige Impulse erhielt.289 Sie ergeben sich aus der jesuanischen 

Predigt, die zur Entscheidung und zur Umsetzung der Reich-Gottes-Verkündigung durch 

konkretes soziales Tun aufruft.290 In diesen, so zu skizzierenden Facetten der Predigt Jesu, wie 

sie die Evangelien bezeugen, sieht Isensee die historische Begründung für das Entstehen eines 

Staatsbegriffs gegeben, der aus dem Prozess der „Verweltlichung“ der neutestamentlichen 

Botschaft resultiert:  

„Keine politische Theorie und kein geschichtliches Ereignis hat das Staatsbewusstsein 

und die Staatsrealität so grundstürzend verändert wie das Christentum, das doch 

seinem Ursprung nach gar nicht auf solche Änderung ausgeht. (…) Säkularisierung aber 

ist eine Eigentümlichkeit des Christentums; für Hegel bedeutet die Verweltlichung des 

Christentums geradezu eine Sinnerfüllung durch Realisierung in der Welt.“291  

Isensee führt hierbei vor allem die Entstehung und Begründung der Menschenrechte an, die 

aus dem geistigen Gedankengut des Christentums eine bedeutende Wirkung erzielt haben. 

Die Säkularisierung der christlichen Botschaft, ihre Übertragung in die Welt, hat „die 

Verwandlung geistlicher Energie in politische Energie“ zur Folge.292 Daraus erhält der 

demokratische Verfassungsstaat die moralische Kraft für Gewährung und Schutz der 

fundamentalen Freiheitsrechte. Die Kirche  

„vermag den Staat zu ergänzen, der als Rechtsstaat nur Legalität fordern kann, obwohl 

er auch der Moralität bedarf, und der, beengt durch Toleranz- und Neutralitätsplichten, 

nur eine schmale Erziehungskompetenz wahrnehmen kann, bezogen auf eine 

jedermann zumutbare, konsensfähige Ethik, also ein ethisches Fundament.“293  

Gleichzeitig hat die Säkularisierung der Botschaft des Evangeliums und damit der christlichen 

Kirche hinsichtlich ihrer Bedeutung für die Begründung einer dem Staat dienenden Ethik, auch 

                                                             
287 Isensee, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufklärung in Europa, S. 1. 
Isensee, Der lange Weg zu Dignitatis humanae, S. 35-46. 
288 Isensee, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufklärung in Europa, S. 1. 
289 Siehe hierzu: „Vom Inhalt der Offenbarung muss unterschieden werden die Wirkungsgeschichte. Wenn das 
Neue Testament auch keine Staatslehre enthält, so zeitigt es doch Einflüsse auf das staatliche Denken und 
Handeln.“, in: Ebd. 
290 Siehe hierzu: „Dem Evangelium eignet also unbedingte Aktualität; es enthält radikale ‚Kritik und radikale 
Forderungen‘.“, in: Ebd., S. 2. 
291 Ebd. 
292 Isensee, Die Säkularisierung der Kirche als Gefährdung der Säkularität des Staates, S. 180. 
293 Ebd., S. 184. 



 

 52 

eine Grenze. Wenn sich der Staat dem Glauben seiner Bürger verdankt, ist die Kirche in der 

Pflicht, den Glauben zu bewahren und sich selbst vor der eigenen Säkularisierung zu schützen. 

Isensee betont deshalb die geistliche Bedeutung der Kirche, weil die Transzendenzausrichtung 

der Kirche die Voraussetzung für die durch den Staat garantierte Freiheit bildet.294 

Zusammenfassend konstatiert Isensee:  

„Die These, dass der Verfassungsstaat ein Derivat des Christentums ist, bedeutet nicht, 

dass diese politische Form die einzig mögliche, die zwingende Konsequenz des 

Christentums sei. (…) Vielmehr sagt die These nur, dass das Christentum zu seinen 

historischen Ursachen gehört. Der Verfassungsstaat ist auf dem Kulturboden des 

Christentums entstanden. Hier nur ist seine Entstehung möglich gewesen.“295  

Und nur im Kontext des christlichen Glaubens lässt sich eine Ethik begründen, die die 

Gewährung von individuellen Freiheitsrechten durch den Staat rechtfertigt. 

 

1.3.2 Gegenüber von Kirche und Staat 

 

Die These, wonach der Verfassungsstaat auf dem Christentum und seiner Botschaft fußt, 

bedeutet allerdings keine Identifikation von Kirche und Staat. Kirche und Staat bleiben immer 

voneinander getrennt, sie stehen einander gegenüber. Isensee spricht von einer 

„unaufhebbaren Differenz“.296 Trotzdem hat das Christentum Wirkungen auf das staatliche 

System erzielt, die zu umstürzenden Veränderungen der weltlichen Verhältnisse bereits in der 

Antike geführt haben.297 Die Ambivalenz zwischen Staat und Kirche zeigt sich in der bis ins 

Spätmittelalter andauernden Auseinandersetzung zwischen Kaisertum und Papsttum, die bei 

aller Differenzierung dennoch am Einheitsgedanken festhält. Erst infolge der thomistischen 

Staatsphilosophie von der „societas perfecta“ und durch den Konfessionalismus vollzieht sich 

ein Bruch zwischen Staat und Kirche:  

„Thomas (von Aquin) betrachtet zwar wie Aristoteles den Staat als societas perfecta; 

aber er relativiert die Deutung, indem er dem Staat die Kirche, ihrerseits societas 

perfecta, an die Seite stellt und die eine vollkommene Gemeinschaft dem natürlichen, 

die andere dem übernatürlichen Bereich zuordnet. Damit setzen Entwicklungen ein, die 

in der Neuzeit, als die Glaubenseinheit zerbricht, zum Rückzug des Staates aus der 

Sphäre der Religion führen, zur Beschränkung auf weltliche Aufgaben, zu seiner 

Säkularisierung.“298  

In der geschichtlichen Entwicklung zeigen auch die Reformation und die damit verbundene 

Glaubensspaltung ihre politischen Auswirkungen, vor allem im „Prinzip der Gewaltenteilung“ 

                                                             
294 Siehe hierzu: „Der höchste und der spezifische Dienst, den die Kirche dem säkularen Staat leisten kann, 
besteht darin, dass sie ihre religiöse Sendung erfüllt und den Glauben an jenes Reich lebendig hält, das nicht von 
dieser Welt ist. Sie stützt den Staat dadurch, dass sie ihr Anderssein kraftvoll behauptet. Sie bringt ihn in Gefahr, 
wenn sie sich ihm anpasst durch Aufgehen in innerweltlicher Aktivität, Transzendenzvergessenheit, 
Säkularisierung.“, in: Ebd., S. 187. 
295 Isensee, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufklärung in Europa, S. 2. 
296 Ebd., S. 4. 
297 Siehe hierzu: „Das Christentum (wirkt), so wie es in der Spätantike politische Wirksamkeit erlangt, kraft seines 
geistlichen Anspruchs auf die bestehende staatliche Ordnung ein und verwandelt diese von Grund auf. Es sprengt 
die staatlich religiöse Einheit, innerhalb deren Religion und Kult im Dienst des Imperiums stehen, und unterwirft 
die staatliche Herrschaft dem Wort des Christentums.“, in: Ebd. 
298 Ebd., S. 5. 



 

 53 

und schließlich in der Ausformung des neuzeitlich-modernen Verfassungsstaates.299 Die 

katholische Kirche befürwortet letztlich den Verfassungsstaat, weil er das Gegenmodell des 

totalitären Staates ist, denn „von jeher akzeptiert die katholische Kirche nur den in seinen 

Zielen und Mitteln begrenzten Staat.“300 Gegen jede Form des Totalitarismus steht im 

Christentum die Trennung zwischen geistlicher und staatlicher Gewalt.301 Für Isensee ist das 

Spannungsverhältnis zwischen Kirche und Staat durch die Etablierung des Verfassungsstaates 

allerdings nicht aufgehoben.  

„Mit dem Christentum gerät jede irdische Ordnung unter Rechtfertigungszwang vor 

einer transzendenten Ordnung, die ihr unverfügbar vorgegeben ist.“302  

Das heißt: Vom christlichen Glauben her kann es keinen absoluten Staat geben, er bedarf 

vielmehr stets seiner Rechtfertigung und erfährt seine Relativierung in der 

„Transzendenzperspektive“.303 Zur Transzendenzperspektive korrespondiert im christlichen 

Glauben immer auch die Perspektive der Immanenz, zur christlichen Begründung des Staates 

gehört deshalb zwangsläufig die Wende zum Menschen:  

„In der theonomen Rechtfertigung des Staates liegt der Keim zu seiner säkular-

autonomen Rechtfertigung aus der Subjektivität des Individuums.“304 

 

1.3.3 Menschenbild und Staatsverfassung 

 

Die axiomatische Voraussetzung für die, der modernen demokratischen Staatsverfassung 

zugrundeliegenden Menschenrechte bildet nach der Ausführung von Josef Isensee das 

christliche Menschenbild, in dem sowohl die Gleichheit aller Menschen wie auch die 

Individualität des Einzelnen begründet ist:  

„Im Menschenbild des Christentums, das auf Schöpfung und Erlösung gründet, sind 

wesentliche Züge der modernen Menschenrechte angelegt: die Einheit des 

Menschengeschlechts, das auf einen gemeinsamen Ursprung zurückgeht, die 

Gleichheit aller, die von Gott geschaffen sind, die Einmaligkeit jedes einzelnen 

Menschen, in dem sich ein Gedanke Gottes verkörpert, seine Personalität und 

Eigenverantwortung.“305  

Der kategorische Charakter der Menschenrechte ist rein immanent nicht zu begründen, 

deshalb stellt Isensee fest: „Die dignitas humana kommt dem Menschen als Person zu. Die 

                                                             
299 Siehe hierzu: „Die Entzweiung, die vom Christentum ausgeht, führt in ihren politischen Wirkungen das Prinzip 
der Gewaltenteilung herauf, zunächst in der Beziehung von Staat und Kirche, sodann in der von Staat und 
Gesellschaft, schließlich im Innenbereich der Staatsorganisation zwischen ihren verschiedenen Funktionen. 
Die Entwicklung mündet schließlich ein in den Verfassungsstaat, dem Typus des sektoralen, säkularen, 
gewaltenteiligen Staates, den Antitypus zum totalitären Staat, wie er, Ende des 18. Jahrhunderts inauguriert von 
den Jakobinern, im 20. Jahrhundert zu voller Entfaltung im Sozialismus von links und rechts gelangt.“, in: Ebd. 
300 Ebd. 
301 Siehe hierzu: „Das Christentum hat die Gewaltenteilung gebracht, die allen verfassungsrechtlichen 
Gewaltenteilungen vorausliegt: den Dualismus der zwei Reiche, von Immanenz und Transzendenz, von Politik 
und Religion, von Staat und Kirche.“, in: Isensee, Die Säkularisierung der Kirche als Gefährdung der Säkularität 
des Staates, S. 189. 
302 Isensee, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufklärung in Europa, S. 6. 
303 Siehe hierzu: „In der Transzendenzperspektive gewinnt der Christ geistige Freiheit gegenüber der diesseitigen 
Autorität. (…) Die christliche Rechtfertigung des Staates bedeutet seine Relativierung.“, in: Ebd.  
304 Ebd. 
305 Ebd. 



 

 54 

dignitas gründet im göttlichen Ursprung des Menschen und in der Menschwerdung Gottes.“306 

Isensee macht allerdings deutlich, dass das christliche Menschenbild und die diesem zugrunde 

liegende Dogmatik nicht automatisch zum Verfassungsstaat oder zur Beziehung des 

Individuums zum Staat führt, sondern nur analog zur Gottesbeziehung gedacht werden 

kann.307 Das Verhältnis der Kirche zu den Freiheitsrechten war zwar in der historischen 

Perspektive oftmals negativ konnotiert, dennoch hielt die Kirche stets an der Unverfügbarkeit 

des Heils und an der Verbindlichkeit des Gewissens, auch des irrenden Gewissens fest.308 

Daraus ergibt sich die Willenskraft des Einzelnen, die sich auch in der Fähigkeit zeigt, aktiv und 

mit der Kraft der Rationalität politisch tätig zu sein. Denn „der Wille zur Aktivität des 

Individuums und das Vertrauen in seine Rationalität leiten denn auch den 

Emanzipationsdrang, den die politische Moderne kennzeichnet.“309 Die Kirche hat bereits in 

der Antike das Prinzip des öffentlichen Amtes übernommen und über die Jahrhunderte 

hinweg, verknüpft mit dem hierarchischen Prinzip, tradiert.310 Das heißt:  

„Der moderne Staat findet in der Kirche auch sein Organisationsmodell: die 

zweckrationale, hierarchisch strukturierte Anstalt.“311  

Josef Isensee verortet die Voraussetzungen des Verfassungsstaates im Christentum, näher hin 

in seinem offenbarungstheologisch begründeten Menschenbild. Dies stellt das Christentum 

und die Kirche in eine wichtige Verantwortung. Isensee konstatiert eine Abhängigkeit des 

demokratischen Verfassungsstaates vom Ethos und von der Glaubensüberzeugung seiner 

Bürger:  

„Mehr als jeder andere Staatstypus ist er (= der Verfassungsstaat, Anmerkung E.S.) 

abhängig von Voraussetzungen, die seinem Zugriff nicht unterliegen. Er gründet auf der 

Freiheit der Bürger, und, was ihm an Ordnungsmacht zukommt, geht aus deren 

Leistungen hervor, dass die Bürger, wenn nicht in der Absicht, so doch im Effekt, von 

ihrer Freiheit einen gemeinwohlförderlichen Gebrauch machen. Seine Erwartungen 

richten sich auf Aktivität, Tüchtigkeit, Ethos der Bürger, auf Potenzen der Moral und 

der Religion, in ihnen auf das christliche Erbe.“312 

Gleichzeitig stellt sich aber die Frage nach der Universalisierbarkeit einer so begründeten und 

verantworteten Form. Bereits 1996 bezweifelt Isensee die Kompatibilität des auf Freiheits- 

und Menschenrechten ruhenden Verfassungsstaates mit dem Islam.313 Damit eröffnet sich die 

                                                             
306 Ebd. 
307 Siehe hierzu: Es „liegt die Analogie von transzendenten auf immanente Vorstellungen nahe. Die 
individualistischen Momente, welche die Beziehung zu Gott prägen, strahlen auf die innerweltlichen 
Beziehungen aus.“, in: Ebd., S. 7. 
308 Isensee verweist hier auf die Gewissenslehre des Thomas von Aquin. Sie hierzu: „Im Konflikt mit dem 
staatlichen oder dem kirchlichen Gebot gehe das Gebot des Gewissens vor, auch auf die Gefahr der 
Exkommunikation hin. Wer im Gewissen überzeugt sei, der Glaube an Christus sei etwas Schlechtes, sei auch 
kraft seines Gewissens verpflichtet, sich diesem Glauben fernzuhalten.“, in: Ebd. 
309 Ebd., S. 8. 
310 Siehe hierzu: „Mit dem Amtsgedanken übernimmt die Kirche antikes Staatsethos, dass Herrschaft nicht im 
Eigeninteresse des Herrschenden ausgenützt werden darf und das gute Gemeinwesen durch das Gemeinwohl 
konstituiert wird: res publica, res populi.“, in: Ebd., S. 10. 
311 Ebd. 
312 Ebd. 
313 Siehe hierzu: „Zunehmend regen sich Zweifel daran, ob der Islam, dem die Trennung von Staat und Religion 
fremd ist, jemals zu einem modus vivendi wird finden können mit dem säkularen Verfassungsstaat, mit der 
Religionsfreiheit wie überhaupt mit individuellen Freiheits- und Gleichheitsrechten.“, in: Ebd., S. 12. 



 

 55 

grundsätzliche Frage nach der Zukunft einer im christlichen Menschenbild fundierten 

Staatsform innerhalb eines globalisierten, kulturell heterogenen Gesellschaftsgebildes.  

 

1.3.4 Ethik der Grundrechte 

 

Festzuhalten bleibt, dass nach Isensee die Ethik der Grundrechte im Verfassungsstaat zwar ein 

„Derivat heterogener politischer Ideen“ ist, der Verfassungsstaat selbst allerdings einen 

unmittelbaren „Zusammenhanghang mit dem Christentum“ erkennen lässt, was besonders 

für die Begründung der Menschenwürde gilt.314 Die Verfassung vermag aber nur ein 

Mindestmaß an ethischen Werten festzuhalten, Isensee spricht vom „ethischen Minimum“ 

innerhalb der Verfassung.315 Um die Totalität des Staates zu vermeiden, bedarf es allerdings 

auch einer „staatsfreien Ethik“, die vom „ethischen Minimum“, das die Verfassung festhält, zu 

unterscheiden ist. Dazu gehört das Sittengesetz, die verschiedenen Formen der 

Individualfreiheit und der moralischen Selbstverwirklichung des Menschen.316 Die 

Freiheitsrechte des Einzelnen benötigen eine äußere Rahmenordnung, die unabhängig von 

einer Glaubenswahrheit steht:  

„Ein Staat, der sich aus der Wahrheit legitimiert - auch ein ‚christlicher Staat‘ - , gerät 

in Konflikt mit der Freiheit seiner Bürger, ist tendenziell totalitär.“317  

Die inhaltliche Ausformung der Freiheitsrechte berührt dagegen aber durchaus die 

Wahrheitsfrage.318 Die Freiheitlichkeit des Staates braucht letztlich eine metaphysische 

Begründung, die allerdings der demokratische Verfassungsstaat als Frage nach der Wahrheit 

nicht zu geben vermag.319 Die Kirche ist es, die dem Staat aufgrund ihrer 

„Transzendenzperspektive“ die notwendige metaphysische Begründung liefern kann. Durch 

die Ausgliederung der Wahrheitsfrage aus der endogenen Staatsbegründung und der damit 

verbundenen notwendigen Verwiesenheit des Staates auf die Kirche werden alle Formen 

staatlichen Totalitarismus im Sinne einer heilspolitischen Fiktion, vermieden. Die Kirche als 

Bewahrerin des Transzendenzglaubens der Bürger eines Staates dient damit einerseits der 

ethischen Begründung des Staates, andererseits ist sie ein Korrektiv zur unumschränkten 

                                                             
314 Siehe hierzu: „Mögen sie (= die ethischen Werte, Anmerkung E.S.) im einzelnen dem liberalen, dem 
konservativen, dem sozialistischen Gedankengut entstammen, so lassen sie gleichwohl alle den - zumindest 
mittelbaren - Zusammenhang mit dem Christentum erkennen. An keiner anderen Stelle allerdings gewinnt dieser 
solche Leuchtkraft wie im Satz von der unantastbaren Menschenwürde.“, in: Isensee, Demokratischer 
Rechtsstaat und staatsfreie Ethik, S. 10. 
315 Siehe hierzu: „Die Ethik geht nicht in der Rechtsordnung, geschweige denn in der Verfassung als deren 
Teilbereich auf. Der Kanon verfassungsanerkannter Grundwerte bietet nur das gesetzliche Minimum innerhalb 
des ethischen Minimums der gesamten Rechtsordnung. Die Kreise der rechtlichen und der ethischen Ordnung 
decken sich nicht, sie überschneiden sich nur.“, in: Ebd., S. 11. 
316 Siehe hierzu: „Vom ethischen Minimum, das in der Verfassung und im sonstigen staatlichen Recht enthalten 
ist, muss die staatsfreie Ethik unterschieden werden. Diese umfasst sowohl Wertvorstellungen, die im Konsens 
der ganzen Gesellschaft gründen <das in Art. 2 I GG vorausgesetzte ‚Sittengesetz‘>, als auch ethische 
Überzeugungen, die von einzelnen Gruppen akzeptiert werden.“, in: Ebd., S. 36. 
317 Ebd., S. 18. 
318 Siehe hierzu: „Der Einzelne findet seine Sinnerfüllung nicht im Grundrecht, sondern in dessen persongemäßer 
Aktualisierung: also nicht in der Berufsfreiheit, sondern in der Arbeit, nicht in der Gewissensfreiheit, sondern im 
moralischen Handeln; nicht in der Religionsfreiheit, sondern im Glauben.“, in: Ebd., S. 19. 
319 „Um der Freiheit und des Rechtsfriedens willen hält er (= der Staat, Anmerkung E.S.) sich offen in der Frage 
nach der Wahrheit.“, in: Isensee, Die Säkularisierung der Kirche als Gefährdung der Säkularität des Staates, S. 
186. 



 

 56 

Macht des Staates; die Gewaltenteilung erfährt ihre metaphysisch-transzendente 

Verankerung.320 Die Argumentation von Josef Isensee weist an diesem Punkt einen 

ambivalenten Zusammenhang zwischen Staat und christlicher Kirche auf. Einerseits braucht 

der Staat die Kirche für die metaphysische Begründung seiner Fortschrittsrechte und deren 

Organisation, etwa durch die Gewaltenteilung, er lässt zudem Formen „staatsfreier Ethik“ 

gewähren, andererseits besteht der Staat aufgrund seiner Selbstbestimmung als 

weltanschaulich-neutraler Staat auf einer Trennung von der Religion. Schlussfolgernd 

bedeutet dies für Isensee:  

„Die Ethik hat vom demokratischen Rechtsstaat wenig zu erhoffen. Der demokratische 

Rechtsstaat hat mit dem Ethos seiner Bürger alles zu verlieren.“321  

Angesichts einer zunehmend segmentierten Gesellschaft, die multikulturell und multireligiös 

geprägt ist, stellt sich die Frage nach dem zukünftigen Verhältnis von Staat und Kirche. Josef 

Isensee geht es hierbei zentral um das Bonum commune.322 Der Begründung des Bonum 

commune dient der Rekurs auf das Evangelium und die Transzendenzperspektive, die die 

Kirche offenzuhalten hat. Der Verpflichtung auf das Bonum commune folgt nach Isensee eine 

Ethik der Pflichten:  

„Aus dem Gemeinwohl ergeben sich sittliche Pflichten für alle, die ihm angehören. Es 

fordert die politische Tugend der Bürger und Amtsträger, und es bedarf ihrer zu seiner 

Verwirklichung. Das Ethos des Gemeinwohls ist der Nährboden für sittliche 

Pflichten.“323 

 

1.4 Fazit 

 

Die schlaglichtartige Zusammenfassung wichtiger theologischer und rechtsphilosophischer 

Positionen von der Antike bis ins 20. Jahrhundert belegt eine vielschichtige 

Auseinandersetzung über das Gegen- und Zueinander von christlicher Religion und weltlicher 

Herrschaft, die man ab der beginnenden Neuzeit als Staat bezeichnen kann. Während das 

Neue Testament nur sehr grundsätzlich differenzierte Räume für Gott und den Kaiser benennt 

und die Macht der Herrschenden als dem göttlichen Willen gemäß erachtet, gelingt bereits 

Augustinus die Darstellung eines maßgeblichen, geschichtswirksam werdenden 

tugendethischen Konzepts, in dem das Erstreben des Bonum commune und eine 

naturrechtliche Begründung menschlichen Handelns in sozialen Gebilden bedeutsam wird. Die 

Trennung der beiden Civitates führt geistesgeschichtlich zwar zur Untermauerung der Zwei-

Schwerter-Lehre und zur Begründung für die Vorrangstellung der Kirche, gleichzeitig wird aber 

eine grundsätzliche Differenz zwischen Imperium und Ecclesia festgehalten. Thomas von 
                                                             
320 Siehe hierzu: „Das Christentum hat die Gewaltenteilung gebracht, die allen verfassungsrechtlichen 
Gewaltenteilungen vorausliegt: dem Dualismus der zwei Reiche, von Immanenz und Transzendenz, von Politik 
und Religion, von Staat und Kirche. Alle verfassungsrechtlichen Begrenzungen folgen der fundamentalen 
christlichen Voraussetzung, dass der Staat nicht mehr wie die antike Polis den ganzen Menschen in Anspruch 
nehmen kann, dass Cäsar nicht zukommt, was Gottes ist.“, in: Ebd., S. 189. 
321 Isensee, Demokratischer Rechtsstaat und staatsfreie Ethik, S. 35. 
322 Siehe hierzu: „Das Gemeinwohl ist nicht identisch mit einem konkreten öffentlichen Interesse wie dem der 
Sicherheit oder der Wohlfahrt. Vielmehr umfasst es die Gesamtheit der öffentlichen Interessen, diese aber nicht 
in ihren genuinen Reibungen und Widersprüchen lediglich äußerlich zusammengefasst, sondern zur Ganzheit 
integriert: gedacht als spannungsvolle, aber in sich austarierte Einheit.“, in: Isensee, Salus publica – suprema lex?, 
S. 14. 
323 Ebd., S. 10. 



 

 57 

Aquin hält an der Unterscheidung zwischen Staat und Kirche systematisch in der Ablehnung 

eines hierokratischen Herrschaftskonzepts fest, die jeweilige Qualifizierung als „societas 

perfecta“ sowohl für die Kirche wie für den Staat weist beiden eigenständige 

Wirkungsbereiche und eine grundsätzliche Ebenbürtigkeit zu. Die spanische Scholastik des 17. 

und beginnenden 18. Jahrhunderts untermauert die Trennung zwischen Staat und Kirche 

durch den Gedanken der Volkssouveränität. Der Weltherrschaftsanspruch des Papsttums wird 

zurückgedrängt, der geistlichen Autorität wird die geistliche Macht zugesprochen. Im 

Gegenzug werden Verfügungsrechte der Fürsten über die Kirche, wie das Kirchenregiment des 

Königs von England über die anglikanische Kirche, argumentativ widerlegt. In Reaktion auf die 

negativen Auswüchse der Französischen Revolution lehnt Viktor Cathrein im 19. Jahrhundert 

den Gedanken der Volkssouveränität und den Rechtspositivismus der Historischen Schule ab 

und wendet sich mit den zentralen Gedanken der göttlichen Schöpfungsordnung und des 

Naturrechts vehement gegen eine Willkürherrschaft des Staates. Nach dem Zweiten Weltkrieg 

stellt Oswald von Nell-Breuning nochmals umfänglich eine dezidierte, aus der Tradition 

begründete katholische Staatslehre vor, in der dem Staat eine metaphysische Bedeutung im 

Sinne einer platonischen Idee zukommt. In Anerkennung der gesellschaftlichen Wirklichkeit 

einer zumindest konfessionell uneinheitlichen Bevölkerung plädiert Nell-Breuning um des 

Gemeinwohls willen für den „objektiven Staat“, in dem kein freier Pluralismus wie im 

weltanschaulich-neutralen Staat herrscht, sondern eine auf gemeinsamen Werten beruhende 

Gesellschaftsordnung. Josef Isensee schließlich setzt ein gegenseitiges Verwiesensein von 

Staat und Kirche im freiheitlich weltanschaulich-neutralen Verfassungsstaat voraus, da zur 

Begründung von Ethik, die weitgehend als staatsfreie Ethik zu verstehen ist, eine 

Transzendenzperspektive benötigt wird, die als notwendiger Beitrag des Christentums zum 

Staat gelten darf. Obwohl der Staat die Freiheitsrechte garantiert, berührt die inhaltliche 

Bestimmung von Freiheit die Wahrheitsfrage, die wiederum auf die Transzendenzperspektive 

und damit auf die christlichen Kirchen verweist. Von daher versteht er den Verfassungsstaat 

demokratischer, weltanschaulich-neutraler Prägung als „Derivat des Christentums“. Isensee 

sieht im Schwinden der Bedeutung des Christentums und der gleichzeitigen Zunahme 

multireligiöser Gesellschaftsformen eine Bedrohung für den Verfassungsstaat und seine 

metaphysische Begründung. Er stellt die Frage, ob der Islam einen gleichwertigen Beitrag wie 

die Kirchen zum freiheitlichen Verfassungsstaat zu geben vermag. 

Auf das Thema dieser Arbeit, der Frage nach der Bedeutung des Rechts auf Religionsfreiheit 

bezogen, zeigt sich im geschichtlichen Durchgang eine fortschreitende Entwicklung. Sie 

bezieht sich nicht nur auf die jeweils historisch bedingten Hintergründe und auf das Recht auf 

Religionsfreiheit selbst, sondern auch auf eine Verhältnisbestimmung von Kirche und Staat. 

Die dargestellten Beiträge zeigen zum einen exemplarisch die ideengeschichtlichen 

Voraussetzungen für die Haltung der katholischen Kirche anderen Religionen und dem Staat 

gegenüber, wie sie sich über die Jahrhunderte bis in die Gegenwart hinein entwickelt hat. Zum 

anderen wird die ethische Frage nach dem Staatsverständnis, den Freiheitsrechten sowie auf 

der Ebene einer theologischen und metaphysischen Reflexion des Verhältnisses von Staat und 

Kirche, gestellt. Daraus ergeben sich Koordinaten einer spezifisch christlich verankerten 

Rechtsphilosophie, die in der christlichen Religion, durch die Kirche institutionell festgehalten, 

die maßgebliche Begründung der Freiheitsrechte erkennt und in den politischen Diskurs 

einzubringen bereit ist.  

 



 

 58 

2. Die Haltung der katholischen Kirche anderen Konfessionen und Religionen 

gegenüber von Anfang des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil 

(Grundlinien) 

Die Zustimmung der Konzilsväter zum Text der Erklärung „Dignitatis humanae“, zum „Recht 

der Person und der Gemeinschaften auf gesellschaftliche und bürgerliche Freiheit in religiösen 

Dingen“324 von 1965 war für die katholische Kirche mit einem langen Weg durch die 

Geschichte verbunden. Dabei spielt die kirchliche, durch das päpstliche Lehramt dezidiert 

verkündete, traditionelle Position bezüglich des Umgangs mit Nichtchristen und Häretikern 

eine ebenso gewichtige Rolle wie zeithistorische und politische Ereignisse, die die jeweilige 

Epoche der Geschichte Europas kennzeichneten. Hinzukommen philosophische und 

theologische Erkenntnisse, die sich aus der Reflexion konkreter Fragestellungen einer Zeit, 

jeweils differenzierter Perspektiven auf die Beziehung des Menschen zur Offenbarung Gottes, 

aus dem Verhältnis von Religion und Staat, aus spezifischen Staatstheorien und nicht zuletzt 

aus dem Selbstverständnis der Kirche als Hüterin der geoffenbarten Wahrheit, ergeben. Um 

den historischen Weg der katholischen Kirche zur Anerkennung der Religionsfreiheit als eines 

Menschenrechts zu skizzieren, erscheint es ratsam, einen genaueren Blick auf das 19. 

Jahrhundert zu werfen. Denn die Epoche der Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts ist 

besonders davon gekennzeichnet,  

„dass die katholische Kirche gegenüber einer im politischen und gesellschaftlichen 

Umbruch befindlichen profanen Gesellschaft, die sich zunehmend säkularisiert, ihre 

Identität mehr im Anderssein und in Opposition gegenüber dieser profanen 

Gesellschaft sucht, d. h. in der Betonung der Autorität gegenüber den liberalen 

Freiheiten, weiter in dem Kampf um Freiheit der Kirche vom Staat, in der 

innerkirchlichen Straffung der Zügel und insbesondere in der Betonung der 

Papstbindung.“325 

Der Kirchenhistoriker Klaus Schatz charakterisiert mit diesen Worten die Kirche des 19. 

Jahrhunderts dahingehend, dass sie sich in einem energischen Kampf um die eigene Identität 

durch Abgrenzung und um Festigung der inneren Selbstbestimmung bemüht, in welchem die 

Auseinandersetzung mit der Thematik der Freiheit eine wichtige Rolle einnimmt. Für die 

Darstellung der Kirche des 19. Jahrhunderts, die sich in eine langwierige Auseinandersetzung 

mit dem Thema „Freiheit“ begibt, sollen zunächst die historischen Ausgangsvoraussetzungen 

betrachten werden. In bewusster Abgrenzung definiert die katholische Kirche in der Gestalt 

des päpstlichen Lehramtes eine dezidiert konträre, restaurative Position. Reformation, 

Aufklärung und Französische Revolution bilden bei dieser Betrachtung den historischen, 

philosophischen und theologischen Hintergrund. Seit der Reformation war die katholische 

Kirche genötigt, in zunehmendem Maße die eigene Lehrmeinung neu zu begründen und zu 

verteidigen. Die nachreformatorischen Bürgerkriege, die im Kampf um die „wahre Religion“ 

als Konfessionskriege geführt worden waren, fordern die Staatstheoretiker des 17. und 18. 

Jahrhunderts heraus, darüber nachzudenken in wie fern eine friedliche Koexistenz 

verschiedener Religionen in einem Staat zu gewährleisten und dauerhaft zu sichern ist. Martin 

Rhonheimer spricht in diesem Zusammenhang von einem „Primat der Politik“ über die 

                                                             
324 Rahner / Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, S. 661. 
325 Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 14. 



 

 59 

Religion als notwendiges Postulat der Friedenssicherung in der Zeit nach der konfessionellen 

Zersplitterung, die das Bild Europas infolge der Reformation kennzeichnete.326 Die 

aufstrebenden Ideen im Zeitalter der Aufklärung, die die Ratio einerseits und das selbständig 

erkennende Individuum im Sinne von Descartes andererseits zum Axiom ihrer Perspektive auf 

die Welt und den Menschen darin erhob, stellt für die Kirche im 19. Jahrhundert eine weitere 

wichtige Ausgangsvoraussetzung in der Diskussion der Freiheitsthematik dar. Die Aufklärung 

hatte ein vormodernes, mittelalterlich geprägtes Menschenbild, das für die scholastische 

Theologie konstitutiv war, fundamental in Frage gestellt. Für die Kirche war dies eine 

Herausforderung, die zentral das Thema „Freiheit“ berührt, das sich, entsprechend des 

absoluten Geltungsanspruchs des katholischen Glaubens, stets mit einem konkreten, 

geoffenbarten Gottesbild und einer damit verbundenen Anthropologie verbindet. 

Die Französische Revolution von 1789 und deren Folgen führten für die katholische Kirche zu 

einer grundsätzlichen Infragestellung ihres weltlichen Herrschaftsanspruchs. Trotz aller 

Bemühungen um die Bewahrung des Einflusses der Kirche auf Staat und Gesellschaft, zu der 

auch der Kampf um den Erhalt der weltlichen Herrschaftsrechte des Papstes im Kirchenstaat 

gehört, begann die Demokratiebewegung, die durch die Revolution einen wesentlichen 

Impuls erhalten hatte, einflussreich zu werden. Hans Maier spricht von revolutionären 

Verschmelzungsversuchen zwischen Demokratie und Kirche im unmittelbaren Anschluss an 

die Revolution von 1789, die jedoch binnen weniger Jahre zu einer erbitterten Gegnerschaft 

werden sollten.327 Die Erklärung der Menschenrechte während der Revolution, zu der auch 

die Religionsfreiheit gehört, führte zu einer Infragestellung des für den katholischen Glauben 

konstitutiven absoluten Wahrheitsverständnisses. Die Kirche des 19. Jahrhunderts reagiert in 

der Auseinandersetzung mit dem Liberalismus auf die durch Reformation, Aufklärung und 

Französischer Revolution hervortretende Selbstbestimmung des Menschen und auf die 

erodierte Einheit von Religion und Staat in Europa. Der Frage nach der Gewissens- und 

Religionsfreiheit kommt dabei eine zentrale Bedeutung zu. Diese historische Entwicklung, die 

zum Hervortreten der Freiheitsrechte führte, ist Gegenstand der nachfolgenden Betrachtung.  

 

2.1 Die Entwicklung seit der Reformation 

 

Mit der Reformation nimmt eine Entwicklung ihren Ausgang, die das Fundament des seit dem 

Mittelalter geltenden Weltverständnisses zunehmend in Frage stellt und schließlich zu dessen 

schrittweiser Auflösung führt. Bisher war die christliche Religion von singulärer und 

fundamentaler Bedeutung für die Ordnung aller gesellschaftlichen und politischen Bereiche. 

Rudolf Uertz stellt dazu fest:  

„Das politische Bewusstsein und die normsetzenden Prinzipien des Mittelalters waren 

vom Glauben an die Offenbarung Gottes, seiner natürlichen Schöpfung und seiner 

Herrschaft in der Geschichte getragen, in deren Zentrum der Glaube an die 

                                                             
326 Siehe hierzu: „Das sich allmähliche Herausbilden eines klaren Bewusstseins der Notwendigkeit eines 
friedensstiftenden Primats der Politik über die Religion ist die Folge einer langen Reihe von Konflikten und 
blutigen Kriegen, der frühneuzeitlichen Erfahrung der Unfähigkeit friedlichen Zusammenlebens unter 
Bedingungen religiöser Uneinigkeit und tiefgreifender weltanschaulicher Divergenzen.“, in: Rhonheimer, 
Christentum und säkularer Staat, S. 116. 
327 Maier, Revolution und Kirche, S. 77-138. 



 

 60 

Menschwerdung, das Kreuz und die Auferstehung des Gottessohnes Jesus Christus 

standen.“328  

Von hierher legitimiert sich das Imperium des Heiligen Römischen Reiches ebenso wie der 

Grundgedanke einer „christlichen Einheitsordnung“.329 Dieser Universalgedanke ist trotz des 

mittelalterlichen Dualismus von Kaiser- und Papsttum von zentraler Bedeutung, denn  

„die Einheit des Glaubens und der kirchlichen Disziplin (…) <galt als> wesentliche 

Grundlage für die Gemeinschaft der Völker und der Herrscher des Abendlandes sowie 

für jedes einzelne Königreich.“330  

Der Einheitsgedanke bildet die Legitimationsgrundlage des christlich verfassten europäischen 

Staates. Die Aufforderung Martin Luthers zur theologischen Disputation, zu der er 1517 

fünfundneunzig Thesen verfasst, bildet den Auftakt zur Reformation und damit zu 

umwälzenden Veränderungen, die in ihrer Konsequenz in Mittel- und Westeuropa zum Zerfall 

der einen christlichen Kirche in verschiedene Konfessionen führt. In den politischen 

Auswirkungen der Reformation tritt sodann der Verlust des staatstragenden 

Einheitsgedankens mit verheerenden Folgen für die Friedensordnung Europas zu Tage. 

Historisch gesehen ist die Reformation deshalb kein singulär deutsches Ereignis, sie bildet 

vielmehr ein Geschehen von europäischem Rang, das das Tor zu einer neuen Epoche 

aufstößt.331 In der Reformation wird ein Freiheitsverständnis formuliert, das theologisch 

begründet im Akt der Schöpfung und in der Erlösung durch Christus als „natürliche 

Rechtsordnung“ verstanden wird.332 In den Freiheitsschriften der Reformatoren, allen voran 

in Luthers Schrift „Von der Freiheit eines Christenmenschen“, zeigt sich ein zweifacher 

Freiheitsbegriff: Ein personaler Freiheitsbegriff, der die Freiheit des Einzelnen in den 

Mittelpunkt nimmt und zur Forderung nach Überwindung der Leibeigenschaft führt, und ein 

politischer Freiheitsbegriff, in dessen Konsequenz die gesellschaftliche Bedeutung von Freiheit 

des Einzelnen betont und deren Umsetzung in ein System der rechtlichen Verbindlichkeit für 

nötig erachtet wird.333 Peter Blickle spricht hier von einer notwendigen „Konvergenz von 

christlicher Freiheit und politischer Freiheit.“334 Diese so postulierte Konvergenz ergibt sich in 

historischer Deduktion aus dem Gedankengut der Reformation, wobei die Thematik der 

„Freiheit aus dem Glauben“ bereits unter den Reformatoren zum Gegenstand heftiger 

Auseinandersetzungen geworden war.335 Es bedurfte deswegen weiterer 

rechtsphilosophischer und politischer Voraussetzungen, die erst in der Folgezeit hinzutraten, 

um die in der Reformationszeit kontrovers diskutierte „Freiheit des Menschen“ schließlich im 

Sinne einer politischen Friedensordnung wirkmächtig werden zu lassen. 

 

2.1.1 Notwendigkeit der Befriedung des Konflikts der Konfessionen 

 

Als Folge der Reformation ist es zu gesellschaftlichen Konflikten gekommen, letztlich aber vor 

allem zum Zerfall der Einheit des Glaubens und zur Kirchenspaltung. Die sich zunehmend 

                                                             
328 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 33. 
329 Ebd. 
330 Aubert, Das Problem der Religionsfreiheit in der Geschichte des Christentums, S. 425. 
331 Müller, Die Reformation als Epoche europäischer Geschichte, S. 12-13. 
332 Blickle, Reformation und Freiheit, S. 51. 
333 Ebd., S. 51-53. 
334 Ebd., S. 52f. 
335 Mehl, Freiheit. Ethisch, S. 512-518. 



 

 61 

verhärtenden konfessionellen Gegensätze entladen sich in Europa in den Bürgerkriegen des 

16. und 17. Jahrhunderts, um ihren Höhepunkt im Dreißigjährigen Krieg von 1618-1648 zu 

finden. Um den Frieden zwischen den Konfessionen, auch den Bevölkerungsgruppen in einem 

Staat, neu zu sichern, wird - wie Martin Rhonheimer formuliert - ein „Primat der Politik“ über 

die Religion in zunehmendem Maße als notwendig erachtet. Der Frieden in Europa, das 

Beilegen der politisch-religiösen Auseinandersetzungen, die durch die Zersplitterung der 

Glaubenseinheit entstanden waren, kann nicht mehr durch die Religion ausreichend gesichert 

oder garantiert werden, es bedarf zur Friedenssicherung vielmehr einer unabhängigen 

politischen Instanz.336 Diese Grundeinsicht teilen bereits die Realpolitiker des 16. 

Jahrhunderts, wie die bekannte Formel des Kanzlers des französischen Königs, Michel de 

l´Hopital, von 1562 belegt: Es sei  

„nicht wichtig, welches die wahre Religion ist, sondern wie das Volk im Frieden 

zusammenleben kann“.337  

Michel de l´Hopital steht neben anderen christlichen Humanisten, wie Nikolaus Cusanus und 

Marsilio Ficino, die allerdings das „Ideal der religiösen Einheit“ mit den Mitteln der 

theologischen Auseinandersetzung in friedlicher Absicht zu erreichen suchen.338 Zu den 

Folgen der Reformation gehört auch deren Auswirkung auf die geistesgeschichtlichen 

Strömungen Europas, indem die Philosophie der Aufklärung und ihre Ideale mit dem 

Gedankengut der Reformatoren verknüpft und als solche in das 16. und 17. Jahrhundert hinein 

tradiert werden.339 Die Befriedung des Konflikts der Konfessionen mit politischen Mitteln 

findet ihre konkrete Gestalt im „Augsburger Religionsfrieden“ von 1555 und in Weiterführung 

dessen nach dem Dreißigjährigen Krieg im „Westfälischen Frieden“ von 1648. In diesen vom 

Willen nach Frieden zwischen den Konfessionen und nach neuer politischer Stabilität nach den 

Wirren der Reformation geprägten Abkommen kommt in den deutschen Landen dem Prinzip 

„cuius regio, eius religio“ eine wesentliche Bedeutung zu.340 Durch die Reformation, zu deren 

Hauptideen die Freiheit gehört, die aber andererseits durch die Erosion des, das Staatswesen 

konstituierenden Einheitsgedankens zu kriegerischen Auseinandersetzungen führte, war die 

Notwendigkeit gegeben, eine Friedensordnung für das Zusammenleben von Angehörigen 

verschiedener Konfessionen in einem Land zu schaffen. Diese Bemühungen führen in ihrer 

Konsequenz zu einem fortschreitenden Prozess der Säkularisierung in Europa. In diesem 

Prozess treten Politik und Religion weiter auseinander. Mit dem sich herausbildenden „Primat 

des Politischen“ vor dem Religiösen ist ein wichtiger Punkt erreicht, der prägend für die 

Neuzeit und für das Ringen der Kirche mit dem Gedanken der Freiheit, der sich für sie zur 

Problematik der Religionsfreiheit ausweiten sollte, erreicht. 

 

 

 

 

                                                             
336 Siehe hierzu: „Der Bruch der religiösen Einheit des christlichen Europa ließ spezifisch politische Lösungen 
dringend notwendig werden, Lösungen also, die gerade auf der Ausklammerung und politischen Neutralisierung 
der religiösen Divergenzen und konkurrierenden Wahrheitsansprüche beruhten.“, in: Rhonheimer, Christentum 
und säkularer Staat, S. 117. 
337 Zitiert nach: Ebd., S. 118. 
338 Aubert, Das Problem der Religionsfreiheit, S. 429. 
339 Müller, Reformation, Sp. 932f. 
340 Smolinsky, Kirchengeschichte, S. 132-134. 



 

 62 

2.1.2 Rechtsphilosophische Beiträge zum Friedenserhalt 

 

Die Kirchenspaltung und die davon ausgelösten politischen Konflikte hatte in den deutschen 

Landen unter konfessioneller Hinsicht ein sehr heterogenes Gebilde geschaffen, in denen die 

Untertanen auch bezüglich ihrer Religionszugehörigkeit dem jeweiligen Fürsten gegenüber 

verpflichtet waren. Es gilt das „Prinzip der konfessionellen Konformität“,341 das sich in der 

oben genannten Maxime „cuis regio, eius religio“ verwirklicht. Im Vergleich dazu stellt sich die 

Situation im Königreich Frankreich völlig anders dar. In Frankreich, das zentralstaatlich 

organisiert ist, wird, im Gegensatz zur deutschen Lösung, der Versuch unternommen, die 

gesamtstaatliche Einheit, trotz konfessioneller Pluralität, zu wahren. Erstrangig geht es dabei 

aber auch hier darum, den Frieden zu sichern. In Frankreich bleibt die katholische Religion 

zwar die Staatskirche, durch die Gewährung von religiöser Toleranz anderen Konfessionen 

gegenüber, besonders durch das Edikt von Nantes von 1598, wird aber der innere Frieden 

zusätzlich zu festigen versucht. Die Problematik der Friedenssicherung unter den neuen, trotz 

aller Bemühungen weithin instabilen Verhältnissen Europas, gehört seit dem 16. Jahrhundert 

zu den beherrschenden Themen der philosophischen, näherhin der rechtsphilosophischen 

Erörterung. In der Renaissance, die mit der Reformation als „Grundmacht der modernen 

Welt“ bezeichnet werden kann,342 treten nun Jean Bodin, Thomas Hobbes und John Locke 

hervor, die als wichtige Theoretiker des neuzeitlichen Primates des Politischen gelten dürfen. 

Die ihrem Denken zugrundeliegende Ausgangssituation ist das innerhalb Frankreichs 

ersichtliche Ringen um einen Grundkonsens zum Erhalt der staatlichen Einheit. Dieser muss 

jedoch jetzt notwendigerweise außerhalb der Frage nach der religiösen Wahrheit zu suchen 

sein. Die Rechtsphilosophie wird an dieser Stelle zum Wegbereiter eines neuen 

Staatsverständnisses, das sich in Unabhängigkeit von religiösen Wahrheiten versteht. 

Der französische Jurist Jean Bodin (1530-1596) wird in Nachfolge Machiavellis als der 

„Klassiker des Souveränitätsgedankens“ angesehen.343 Als grundlegend gelten seine sechs 

Bücher „Sur la République“ von 1577. Für Bodin ist die Souveränität des Staates, die sich im 

Fürsten personifiziert, die unabdingbare Notwendigkeit für eine tragfähige Friedensordnung. 

Souveränität im Sinne Bodins ist dadurch gekennzeichnet, Entscheidungen zu treffen und ein 

positives Recht zu schaffen, das alle Bewohner eines Staates bindet. 344Die „Befugnis der 

Staatsgewalt, ihrem Willen einen allseitig rechtlich bindenden Inhalt zu geben und die 

Unmöglichkeit, durch eine andere Macht gegen den eigenen Willen rechtlich beschränkt zu 

werden“,345 bewirkt die Unabhängigkeit des Staates und schafft damit die Voraussetzung 

dafür, dass sich im Rahmen eines Staatswesens, unter der Maßgabe des positiven Rechts, ein 

rechtlich selbständiger und damit freier Raum konstituieren kann. Bodins pragmatische Idee 

verleiht dem Souverän, dem Fürsten nämlich, mit dem Ziel, dem Frieden durch eine 

durchsetzungsfähige Gesetzgebung zu dienen, maßgebliche Rechte. Begrenzung können sie 

einzig in der Verpflichtung zur Wahrung des Verfassungsrechtes finden, das auf dem 

Naturrecht basiert. Nach Bodins Lehre ist der Souverän diesem Verfassungsrecht verpflichtet, 

                                                             
341 Kriele, Einführung in die Staatslehre, S. 34. 
342 Burdach, Vom Mittelalter zur Reformation, Vorrede, S. III. 
343 Hirschberger, Geschichte der Philosophie, S. 57. 
344 Carl Schmitt würdigt Bodins Leistung dahingehend, „dass er die Dezision in den Souveränitätsbegriff 
hineingetragen hat.“, in: Schmitt, Politische Theologie, S. 14f. 
345 Hirschberger, Geschichte der Philosophie, S. 57. 



 

 63 

was eine „politische Verantwortungsethik“ begründet.346 Die Idee der staatlichen 

Souveränität, die sich in der Person des Fürsten, aber auch einer durchsetzungsfähigen Armee 

manifestiert, stellt eine realpolitische Befreiung des Staates von der Notwendigkeit, sich zu 

einer bestimmten religiösen Wahrheit zu bekennen, dar. Bodin gibt, mit dem Gedanken der 

Souveränität, dem Fürsten weitgehende Handlungsmöglichkeiten, da sich seine 

Herrschaftsrechte nicht in einer Glaubenswahrheit oder einer bestimmten metaphysischen 

Idee begründen. Mit Martin Rhonheimer ist festzuhalten:  

„Dieser Verzicht auf das vom Werte her Höchste zugunsten dem politisch Dringlicheren 

und deshalb Fundamentalen, nämlich der Sicherung der aus lebenspraktischen 

Gründen vorrangigen politischen Werte, ist zugunsten des friedlichen Zusammenlebens 

unumgänglich.“347  

Der Souveränitätsgedanke kann allerdings auch zu einem absolutistischen Machtverständnis 

des Fürsten führen. Die Negativseite des Ansatzes von Bodin liegt deshalb in einer 

nachhaltigen Begründung der Idee des Absolutismus, weil über dem Souverän, nach dem 

Ausfall der religiösen Komponente, keine höhere Macht stehen darf. 

Der Engländer Thomas Hobbes (1588-1679), der die Gedanken Bodins zur Souveränität 

während mehrerer Aufenthalte in Frankreich kennenlernte, proklamiert den radikalen 

Verzicht „auf irgendwelche Anknüpfung an religiöse oder transzendente Werte“,348 woraus er 

eine Staatslehre unter den Prämissen der Macht und des Nutzens konstruiert. Der Mensch 

kann, in der Theorie Hobbes´, den ihn negativ bestimmenden Naturzustand, in dem ein Kampf 

aller gegen alle herrscht („homo homini lupus“), nur durch einen starken Staat überwinden. 

In diesem Staat, der durch einen Gesellschaftsvertrag der „Naturwesen“ entsteht, werden die 

Menschen zwar „von Natur aus“ als gleich angesehen, sie schaffen sich aber erst durch den 

Staat ein System der Ordnung, des Rechts und der Moral. Im Sinne dieser Bildung von Moral 

und Sitte wird „der Staat zu etwas Sittlichem“.349 Voraussetzung für dieses Staatsverständnis 

ist ein seinen Bürgern gegenüber absolut souveräner Staat. In der Staatstheorie von Thomas 

Hobbes gibt es keine Freiheit des Gewissens oder des Glaubens, diese Dimensionen des 

Menschseins sind nur dann nötig, wenn sie der Staat seinerseits als nützlich erachtet und 

seinen Untertanen verordnet.350 Es ist das Gesetz, das zur „moralischen Pflicht“ des Einzelnen 

erhoben wird.351 Thomas Hobbes entwirft die Idee eines Staats, in dem die Wahrheitsfrage 

ausgeklammert ist,  

„als eine Art die Gesellschaft befreienden politischen Mechanismus, der durch 

vertragliche Autorisierung eines Souveräns von seinen Bürgern zum Zweck der 

Friedenssicherung geschaffen wird und dem man sich zwecks besseren Überlebens 

unterwirft.“352  

Jean Bodin und Thomas Hobbes entwickeln in ihren Schriften eine Staatslehre im Zeitalter der 

Renaissance, in der die Macht des Staates über den einzelnen Menschen mittels des 

Souveränitätsgedankens verabsolutiert wird. Der Mensch im Staat ist Untertan, ihm eignet 

                                                             
346 Rhonheimer, Christentum und säkularer Staat, S. 118. 
347 Ebd., S. 119. 
348 Hirschberger, Geschichte der Philosophie, S. 189. 
349 Ebd. 
350 Ebd., S. 195-199. 
351 Böckenförde, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie, S. 241. 
352 Rhonheimer, Christentum und säkularer Staat, S. 119. 



 

 64 

kein Selbstbestimmungsrecht an. Bodin und Hobbes waren Zeitgenossen von religiös 

motivierten Bürgerkriegen und Auseinandersetzungen, wie es die Hugenottenkriege und der 

Pogrom der Bartholomäusnacht von 1572 waren. Die Frage nach der Wahrheit, die zum Kampf 

der Konfessionen führte, durfte um des Friedens willen keine entscheidende Rolle mehr 

spielen, sie wird durch die souveräne Staatsgewalt nivelliert. Durch die Ausklammerung der 

Wahrheitsfrage aus dem Bereich des Politischen werden dabei aber gleichzeitig Staat und 

Kirche bzw. Religion voneinander differenziert. Menschenrechten kommt in diesem System 

keine wesentliche Bedeutung zu. Die Frage der Religion wird als ein politisches Problem 

gesehen, das dem souveränen Staat aufgrund eigener Machtvollkommenheit zu lösen 

aufgegeben ist. 

In Abgrenzung und Weiterentwicklung von Bodin und Hobbes ist John Locke (1632-1704), der 

Vater des englischen Empirismus, zu sehen. Die offensichtlichen Schwächen der Theorien von 

Bodin und Hobbes erkennend, die den Staat ins Zentrum ihres Denkens setzten, steht für 

Locke der Mensch im Mittelpunkt seiner Staatslehre. Der Naturzustand des Menschen ist, im 

Gegensatz zu Hobbes, ein bleibendes Charakteristikum seiner Existenz. Zum Naturzustand 

gehört vor allem die Freiheit, die als unveräußerlich beschrieben wird. Dem Naturzustand 

korrespondiert ein Naturgesetz, die rechte Vernunft, die dem Mitmenschen die gleichen 

Rechte der Freiheit und Unversehrtheit des Lebens zubilligt. Locke zeigt sich in seiner Lehre 

stark von der „lex naturalis“ der Scholastik geprägt, die das Naturrecht theologisch verankert. 

Seine Staatslehre, die in den Grundzügen dem Kontraktualismus Hobbes` nahekommt, stellt 

Locke in den Dienst des Individuums, weshalb man von einem „staatsphilosophischen 

Individualismus“ Lockes sprechen kann.353 Der Staat hat dem Wohl der Individuen zu dienen, 

ihre Menschenrechte zu sichern und durch die Gewaltengliederung in Legislative und 

Exekutive die Macht des Staates dem Einzelnen gegenüber zu beschränken.354 Mit dieser 

Fokussierung auf den Willen des Individuums wird Locke „zum klassischen Vertreter des 

Liberalismus.“355 Der Staat erfährt seinen Sinn darin, dass er den Menschen dient, er wird zum 

Garanten ihrer Rechte. Lockes Bedeutung liegt darin, dass er als Humanist und Theoretiker 

der Gewaltengliederung sich praxistheoretisch daran orientiert, die Freiheit der Bürger, in 

einem Staatswesen organisiert, zu begründen.356 Durch die Gewaltengliederung erhält der 

Souveränitätsgedanke mit seiner Gefahr der Stärkung des Fürsten, wie dies im Absolutismus 

geschehen ist, zudem ein notwendiges Korrektiv. 

 

2.1.3 Erklärung der Menschenrechte 

 

Die allgemeine Erklärung der Menschenrechte in der Französischen Revolution von 1789 ist 

ein Meilenstein für die Anerkennung universalgültiger, unverfügbarer Rechte des Menschen, 

die dem Individuum aufgrund seines Menschseins in naturrechtlicher Begründung zukommen. 

Allerdings erhalten die Menschenrechte erst in ihrer Verknüpfung mit der institutionellen 

Verankerung innerhalb des Verfassungsstaates, und in einer in ihm funktionierenden 

Gewaltengliederung, wobei besonders der unabhängigen Judikative eine wichtige Bedeutung 

zukommt, rechtliche Gültigkeit und können damit zur unabhängigen Grundlage einer am 

                                                             
353 Hirschberger, Geschichte der Philosophie, S. 217. 
354 Darstellung der Lehre John Lockes, in: Ebd., S. 200-220. 
355 Ebd., S. 217. 
356 Böckenförde, Gesetz und gesetzgebende Gewalt, S. 28f. 



 

 65 

Freiheitsprinzip orientierten Gesellschaft werden. Die geschichtliche Entwicklung des 18. 

Jahrhunderts, die hier kurz skizziert werden soll, enthält durch die amerikanische 

Unabhängigkeitsbewegung den entscheidenden Impuls zur verfassungsrechtlichen 

Verankerung der Menschenrechte. In der Französischen Revolution kommt sodann der 

Gedanke der Gleichheit aller Menschen hinzu. Martin Kriele macht deutlich, dass die 

geschichtlichen Wurzeln der Erklärung der Menschenrechte von 1789 in der Amerikanischen 

Unabhängigkeitserklärung, den „Bills of Rights“ der amerikanischen Einzelstaaten, und der 

amerikanischen Bundesverfassung von 1787 liegen. In diesem amerikanischen Modell 

verknüpfen sich angelsächsische Rechtstraditionen und naturrechtliche 

Aufklärungsphilosophie auf der Grundlage des Verfassungsrechts. Kriele konstatiert:  

„Es gibt eine wechselseitige Beziehung zwischen Aufklärungsphilosophie und der 

französischen Erklärung der Menschenrechte einerseits und der Entwicklung der 

amerikanischen Verfassungen und der Ausbreitung des Verfassungsstaates über die 

westliche Welt andererseits. Sich diese wechselseitigen Einflüsse zu vergegenwärtigen 

liefert zugleich ein klassisches Exempel für die Beziehung zwischen Geist und Politik, 

Theorie und Praxis, Philosophie und Recht.“357  

Juristisch ist dabei zwischen Grundrechten und Menschenrechten zu differenzieren: 

„Grundrechte sind positives Recht, Menschenrechte sind Naturrecht“.358 Nur dann, wenn die 

Menschenrechte in Grundrechte überführt werden, sind sie positiv geltendes Recht und damit 

durch den Einzelnen einklagbar. Als klassisches Grundrecht gilt der Schutz der Person vor 

willkürlicher Verhaftung, das sogenannte „Habeas-Corpus“-Recht, wie es in der englischen 

„Magna Charta Libertatum“ von 1215 niedergelegt ist und inhaltlich in den amerikanischen 

Kolonien rezipiert wurde.359 Dieses Grundrecht, auch „Mutter aller Grundrechte“ genannt, 

besagt, dass jemand nur aufgrund gesetzlichen Urteils der Freiheit seines Leibes beraubt 

werden darf. Festzuhalten ist dabei aber, dass dieses Recht im 13. Jahrhundert nur für den 

„freien Mann“ Gültigkeit besitzt. Der Staatsrechtler Georg Jellinek vertritt, im Gegensatz zur 

Herleitung der Menschenrechte aus der „Magna Charta Libertatum“, die These, dass die 

Religionsfreiheit als ursprüngliches Freiheitsrecht anzusehen ist:  

„Der Gedanke der Religionsfreiheit habe sich im Laufe des Jahrhunderts (gemeint: 18. 

Jahrhundert, Anmerkung: E.S.) in Amerika mächtig verbreitet und sich schließlich in den 

Verfassungsurkunden niedergeschlagen. Nachdem hier einmal in grundsätzlicher Form 

ein unveräußerliches Menschenrecht verbrieft und anerkannt worden sei, habe dies die 

anderen Rechte nach sich gezogen und ihnen gewissermaßen als Modell gedient.“360  

Georg Jellinek versucht nachzuweisen, dass sich die Religionsfreiheit im Grundrechtskatalog 

weniger der Aufklärung als vielmehr der durch die Reformation entstandenen Pluralität von 

Konfessionen, die in den anglo-amerikanischen Kolonien zu friedlicher Koexistenz verpflichtet 

waren, verdankt. Jellinek bezeichnet es als Konsequenz des „souveränen Individualismus auf 

religiösem Gebiet“, die zur Gewissensfreiheit in Glaubensdingen und schließlich zur Fixierung 

der Religionsfreiheit als Grundrecht aus der praktischen Notwendigkeit des Zusammenlebens, 

führte.361 Gegen Jellinek betont Kriele, dass das Grundrecht auf Schutz vor willkürlicher 

                                                             
357 Kriele, Einführung in die Staatslehre, S. 111. 
358 Ebd. 
359 Ebd., S. 112. 
360 Ebd., S. 113. 
361 Jellinek, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, S. 39f. 



 

 66 

Verhaftung als umfassenderes Recht gelten muss, und nachweislich auch älter als das Recht 

auf Religionsfreiheit ist. Die Religionsfreiheit stellt in diesem Fall also nur einen „aktuell 

konkreten Anwendungsfall“ eines allgemeinen Grundrechtes auf Freiheit dar.362 In den 

Verfassungen der amerikanischen Bundesstaaten finden die Menschenrechte einen erste 

wichtige Rechtsgültigkeit beanspruchenden Niederschlag. Der Festschreibung der 

Menschenrechte waren allerdings Konflikte mit dem englischen Mutterland vorausgegangen, 

in denen es letztlich um die Zurückweisung von, durch die Krone Englands erhobenen, 

Souveränitätsansprüchen ging. Es handelte sich um die Frage der Steuerhoheit, in der die 

amerikanischen Kolonien den Standpunkt „no taxation without representation“ vertraten. Die 

„Bills of Rights“ können deshalb als eine „Antwort auf Souveränitätsanmaßungen“ angesehen 

werden.363 Die in den „Bills of Rights“ erklärten Menschenrechte stehen zudem im Kontext 

der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung von 1776. Durch diesen Zusammenhang 

werden sie als Freiheitsrechte besonders akzentuiert und naturrechtlich begründet.  

„Insofern sich die Kolonien gegen das Mutterland auflehnten, lösten sie sich aus dem 

gemeinsamen Rechtsband und bedurften deshalb ersatzweise der Fundierung im 

Naturrecht. Zugleich begründeten sie die Notwendigkeit dieser Auflehnung damit, dass 

England sie in ihren Grundrechten verletzt hatte, und indem sie diese Auflehnung 

naturrechtlich fundierten, brachten sie zugleich die öffentliche Meinung der 

Aufklärungszeit auf ihre Seite.“364 

In der historischen Entwicklung wird deutlich, dass die naturrechtlich begründeten 

Individualrechte der amerikanischen Verfassungen, die in England seit dem Mittelalter als 

überlieferte Grundrechte, wie das „Habeas-Corpus Recht“, gültig waren, Legitimität nun auch 

in der neuen Welt erhielten. Die Grundrechte der amerikanischen Bundesverfassung von 1787 

sind von daher historisch begründete Rechte der persönlichen Freiheit gegenüber staatlicher 

Willkür; sie erscheinen in Fortentwicklung des „Habeas-Corpus“ Rechts und beziehen weitere 

Grundrechte mit ein. Diese in der amerikanischen Bundesverfassung verbrieften Grundrechte 

sind vor allem die Rechte auf Freiheit der Religion, der Rede und der Presse, aber auch das 

Recht, Waffen zu tragen. Alle Rechte, auch die vielfältigen prozessualen Grundrechte, 

schützen den Einzelnen vor dem staatlichen Missbrauch von Souveränität.365 Aus dem Prozess 

der amerikanischen Unabhängigkeitsbewegung gingen demnach die Menschenrechte in 

verfassungsrechtlicher Fixierung hervor. Die Menschenrechte werden damit zu positiven 

Grundrechten. Eine Problematik macht das amerikanische Modell allerdings deutlich, sie liegt 

im Verständnis der Grundrechte als Bürger- und nicht als Menschenrechte. Die Bewohner 

eines Herrschaftsgebietes mussten erst Bürger eines Staates werden, um die Menschenrechte 

in Anspruch nehmen zu können. Diese Problematik zeigt sich besonders im Wesen der 

Sklaverei. Sklaven konnten keine Menschenrechte für sich beanspruchen, weil sie keinen 

Bürgerstatus innehatten. Es verwirklicht sich hierbei die Eigentümlichkeit eines 

Verfassungsstaates nach angelsächsischer Prägung. In diesem gab es zwar das Grundrecht der 

Freiheit, aber eben nur für die Freien; der Gedanke der fundamentalen Gleichheit aller 

Menschen musste erst in hartem Ringen hinzugefügt werden. „Die Verschmelzung von 

Verfassungsstaat und Naturrecht erst schuf die revolutionäre Kraft, die in Richtung auf gleiche 

                                                             
362 Kriele, Einführung in die Staatslehre, S. 115. 
363 Ebd., S. 117. 
364 Ebd., S. 116. 
365 Ebd., S. 118. 



 

 67 

Freiheit wirkte, d. h. auf Gleichheit innerhalb des Verfassungsstaates, auf allgemeines 

Wahlrecht, auf sozialstaatliche Impulse, auf Schaffung der realen Voraussetzungen für die 

Freiheit eines jeden.“366 

Die Verbindung des amerikanischen Modells des Verfassungsstaates mit dem europäischen 

Naturrechtsgedanken, der in der Aufklärung zunehmend hervorgetreten war, erfolgt durch 

die Französische Revolution in der Deklaration der allgemeinen Menschen- und Bürgerrechte 

vom 26. August 1789 und entfaltete eine Breitenwirkung bis zur grundsätzlichen Anerkennung 

der Freiheitsrechte in den europäischen Verfassungsstaaten. In der Französischen Revolution 

gelingt es, die Idee der Gleichheit mit dem aus den amerikanischen „Bills of Rights“, besonders 

der Verfassung des Staates Virginia, bekannten Regelwerken der Bürgerrechte zu verknüpfen 

und politisch zu entfalten.367 Hinzu kommt die Garantie dieser Rechte durch einen 

Verfassungsstaat, der durch Formen der Gewaltengliederung den Gedanken der Gleichheit 

aller Menschen realisierbar macht. Die Erklärung der Menschenrechte von 1789 hat aus der 

Verbindung von Verfassungsstaat und Gleichheitsidee ihre Kraft entfaltet:  

„Während sich bis zur Französischen Revolution die naturrechtliche 

Menschenrechtsidee in moralischen Appellen an den Souverän erschöpfte, verknüpfte 

sie sich in der Französischen Revolution mit der Absicht zur Begründung eines 

Verfassungsstaates.“368  

Nach Kriele geht die Menschenrechtserklärung der Französischen Revolution nicht primär und 

ausschließlich auf aufklärerisches Gedankengut in philosophischer Ausprägung zurück. Sie 

begründet sich vielmehr im Vorbild der amerikanischen Verfassungen. Rousseaus „contract 

social“ bildet auch nach der Darstellung von Georg Jellinek nicht die Grundlage für die 

Erklärung von 1789,  

„denn die Vorstellung eines ursprünglichen Rechtes, das der Mensch in die Gesellschaft 

hinübernimmt und das als rechtliche Grenze des Souveräns auftritt, wird von Rousseau 

ausdrücklich verworfen.“369  

Die Menschenrechtserklärung wäre aber eine „reine Deklamation ohne bleibende juristische 

Wirklichkeit“, wenn sie nicht an einen Verfassungsstaat gebunden wäre. Die fehlende 

Voraussetzung einer verfassungsrechtlichen Bindung zeigt sich in der Revolution selbst, als sie 

zur verhängnisvollen Terrorgeschichte unter Robespierre mutiert. Kriele bezeichnet es als 

eklatantes Missverständnis, wenn die Forderung auf Durchsetzung der Menschenrechte ohne 

den Zusammenhang mit dem institutionalisierten Verfassungsstaat erhoben wird. Die 

Menschenrechte bleiben ohne funktionierenden Verfassungsstaat nur ein theoretisches 

Gebilde.370 Der dramatische Verlauf der Französischen Revolution gibt dieser Einschätzung 

Recht. 

 

 

 

 

 

                                                             
366 Ebd., S. 120. 
367 Jellinek, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, S. 16. 
368 Kriele, Einführung in die Staatslehre, S. 121. 
369 Jellinek, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, S. 6. 
370 Kriele, Einführung in die Staatslehre, S. 123. 



 

 68 

2.2 Die Situation der katholischen Kirche in Europa zu Beginn des 19. Jahrhunderts 

 

Durch die reformatorischen Freiheitsgedanken bereits im 16. Jahrhundert herausgefordert 

und verstärkt durch die Grundgedanken der Philosophie der Aufklärung,371 die zur 

Entwicklung einer autonomen, sich von der religiösen Wahrheitsfrage emanzipierenden 

Anthropologie führte und den Menschen zum Gebrauch der Vernunft aufrief,372 befand sich 

die katholische Kirche in Europa zu Beginn des 19. Jahrhunderts in der Defensive. Die 

politischen Entwicklungen in Frankreich, die sich aus dem Kontext der Revolution seit 1789 

ergeben hatten, führen am Anfang des 19. Jahrhunderts zu einer fundamentalen 

Infragestellung der bisherigen feudalen Herrschaftsverhältnisse, innerhalb derer die 

katholische Kirche eine etablierte Rolle eingenommen hatte. Karl Heussi stellt dazu fest:  

„Die Aufhebung des Jesuitenordens, das Wiedererwachen des Episkopalismus und die 

nationalkirchliche Politik der deutschen Erzbischöfe, sowie die kirchlichen Reformen 

Josephs II. waren nur die Vorzeichen des Sturms, der mit der Französischen Revolution 

über die katholische Kirche und das Papsttum hereinbrach. In der Revolution von 1789 

brachen das ancien régime und die mit diesem Regierungssystem aufs engste 

verflochtene gallikanische Kirche zusammen. Die Religions- und Kirchenfeindschaft, die 

von der Französischen Aufklärungsliteratur erzeugt worden war, kam nun zum 

leidenschaftlichen Durchbruch und führte vorübergehend zur völligen Auflösung der 

Kirche und zur Abschaffung des Christentums.“373  

Eine wesentliche Herausforderung an die Kirche stellt zudem der aufklärerische Deismus dar, 

in dem die Religion auf einer nichtpersonalen Gottesvorstellung begründet ist, und sich als 

„Lehre von der natürlichen Religion“ gegen die christliche Offenbarungsreligion wendet.374 

Der Konflikt kulminiert in der Auseinandersetzung mit dem Liberalismus des 19. Jahrhunderts. 

Im Folgenden werden aufgrund der historisch verifizierbaren Vorbedingungen die wichtigsten 

Linien dieses Konflikts nachgezeichnet und auf die nachfolgende Bewertung der 

Freiheitsrechte, besonders der Gewissens- und Religionsfreiheit, durch das päpstliche 

Lehramt zugespitzt. 

 

2.2.1 Historische Vorbedingungen 

 

Die Situation der Kirche zu Beginn des 19. Jahrhunderts bildet die Ausgangsvoraussetzung für 

den kirchlichen Kampf gegen die Bestrebungen des Liberalismus, und dabei besonders der 

Forderung nach Gewissensfreiheit in religiösen Fragen. Mit drei kurzen Schlaglichtern soll die 

                                                             
371 Heribert Smolinsky verweist auf den pluriformen Charakter der Aufklärung: Siehe hierzu: „Im ausgehenden 
17. Jahrhundert kündigte sich, bedingt durch eine Fülle von Faktoren, eine Art ‚Krise des europäischen Geistes‘ 
<Hazard> an, die in die Aufklärung mündete. Dabei ist zu beachten, dass es sich bei der Aufklärung keineswegs 
um eine einheitliche ‚Bewegung‘ handelte, sondern um vielfältige Ansätze des Denkens, der gesellschaftlichen, 
sozialen, wirtschaftlichen, religiösen und politischen Reformen.“, in: Smolinsky, Kirchengeschichte, S. 163. 
372 Immanuel Kant beantwortet die Frage „Was ist Aufklärung?“: Siehe hierzu: „Aufklärung ist der Ausgang des 
Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit. Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines 
Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmündigkeit, wenn die 
Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes, sondern der Entschließung des Mutes liegt, sich seiner ohne 
Leitung eines anderen zu bedienen. Sapere aude! Habe Mut dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!“, in: 
Hinske, Was ist Aufklärung?, S. 452. 
373 Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, S. 423. 
374 Smolinsky, Kirchengeschichte, S. 170-172. 



 

 69 

Situation der Kirche in Deutschland, Frankreich und auf der italienischen Halbinsel beleuchtet 

werden. Den Auswirkungen der Französischen Revolution und der Säkularisation gebührt 

hierbei eine besondere Beachtung. Die Französische Revolution hatte die alte Ordnung 

Europas erschüttert und die energische Gegnerschaft der absolutistischen Mächte provoziert. 

Papst Pius VI. hatte 1793 in Reaktion auf die Hinrichtung König Ludwigs XVI. von Frankreich 

die Monarchen Europas zu einem Feldzug gegen die revolutionären Mächte aufgerufen. Doch 

schon 1794 konnten die Revolutionstruppen gegen die Kriegskoalition unter Führung 

Preußens und Österreichs den Sieg erringen. Die linksrheinischen Gebiete des Deutschen 

Reiches wurden dabei von Frankreich besetzt. In Geheimverträgen mit dem siegreichen 

Frankreich sollten die deutschen Staaten aber für ihre Gebietsverluste entschädigt werden. Zu 

diesem Zweck wurde die Säkularisation der Reichskirche beschlossen und 1803 durch den 

Reichsdeputationshauptschluss verwirklicht. Die Zerschlagung der Reichskirche führte zum 

Ende des alten Römischen Reiches Deutscher Nation, was mit dem Niederlegen der römisch-

deutschen Kaiserkrone durch Kaiser Franz II. 1806 schließlich besiegelt wurde.375 Nach Klaus 

Schatz wird aus diesem historischen Zusammenhang die begriffliche Unterscheidung zwischen 

„Säkularisation“ und „Säkularisierung“ deutlich. „Säkularisation“ bedeutet demnach „das 

konkrete geschichtliche Phänomen der Entmachtung und Enteignung der deutschen Kirche in 

den Jahren um 1803“, während der Begriff „Säkularisierung“ ein  

„geistesgeschichtliches Gesamtphänomen (meint), welches allgemein in der Loslösung 

der verschiedensten Lebensbereiche von unmittelbar christlich-kirchlicher Führung 

oder Sinngebung“376  

zum Ausdruck kommt. Säkularisierung und Säkularisation müssen aber dennoch in einem 

gegenseitigen Abhängigkeitsverhältnis gesehen werden. Die Säkularisierung, wie sie durch die 

Aufklärung vorbereitet und in der Französischen Revolution propagiert wurde, bildet 

gleichsam die geistesgeschichtliche Voraussetzung für die Säkularisation. Die Hervorhebung 

des Individuums, und damit auch des Freiheitsgedankens, sowie das weitere 

Auseinandertreten von Staat und Kirche bilden das geistige Fundament der Säkularisierung, 

die in der Säkularisation ihre politische Ausformung erfuhr. Auch in den Bestimmungen des 

Reichsdeputationshauptschlusses wird der säkulare Zeitgeist ersichtlich. In den 

Bestimmungen der Paragraphen 27, 60 und 63 des Reichsdeputationshauptschlusses wird die 

freie Religionsausübung für Bürger gewährt, die durch die Säkularisation ihre bisherige 

Staatszugehörigkeit verloren, und nun einem neuen Staat mit veränderten 

Religionsverhältnissen zugehören. Gleichzeitig erhalten die Fürsten das Recht, neben der 

etablierten Religion auch andere Religionsbekenntnisse zu tolerieren.377 Mit der 

Säkularisation hat die katholische Kirche in Deutschland ihre staatstragende Funktion als 

Reichskirche eingebüßt. In den deutschen Staaten wurden als Folge dieser Entwicklung immer 

mehr Tendenzen zur Bildung von Nationalkirchen nach gallikanischem Muster erkennbar.378 

In besonders prekärer Weise stellt sich die Situation für den Kirchenstaat und die Person des 

Papstes dar: 1799 wird Papst Pius VI. nach Frankreich verbracht und interniert, in Rom wird 

zur gleichen Zeit eine Republik errichtet. Als Reaktion darauf erhebt sich die Forderung 

katholischer Monarchen und breiter katholischer Bevölkerungskreise nach der Restauration 

                                                             
375 Kottje / Moeller, Ökumenische Kirchengeschichte, S. 97-99. 
376 Schatz, Zwischen Säkularisation und Zweitem Vatikanum, S. 22. 
377 Strätz, Die Säkularisation und ihre nächsten staatskirchenrechtlichen Folgen, S. 48f. 
378 Schatz, Zwischen Säkularisation und Zweitem Vatikanum, S. 28-30. 



 

 70 

des Kirchenstaates. Davon ist besonders das Pontifikat Papst Pius` VII. (1800-1823) geprägt, 

der auf einem „Notkonklave“ in Venedig gewählt worden war. In der römischen Kurie kämpfen 

zu dieser Zeit zwei sich widerstrebende Parteiungen gegeneinander. Während die „Zelanti“ 

(die Eiferer) die völlige Wiederherstellung der früheren Verhältnisse erreichen wollen und zu 

diesem Zweck ganz auf die Person des Kaisers von Österreich setzen, sucht die Partei der 

„Politicanti“ (die Politiker) sich den veränderten Bedingungen Europas anzupassen und auf 

dem Weg der politischen Annäherung, vor allem durch eine entsprechende Konkordatspolitik, 

zu einem Ausgleich der Interessen unter Wahrung der Rechte der Kirche zu gelangen. Die 

„Politicanti“ sind hierfür zu einem Arrangement mit den politischen Realitäten der Zeit 

bereit.379 Die Kirche in Frankreich wiederum war aus den Revolutionsjahren stark geschwächt 

hervorgegangen. Sie stand von Anfang an als gallikanische Staatskirche organisiert und 

strukturiert, und als staatstragender zweiter Stand, „im Gegensatz zur aufklärerischen 

Forderung nach religiöser Toleranz und bürgerlicher Gleichberechtigung“.380 Während der 

Revolutionszeit tritt ein Konflikt zwischen den adeligen Bischöfen einerseits und dem aus 

Bürgertum stammenden Pfarrklerus andererseits zu Tage, der zum Seitenwechsel des 

niederen Klerus in der Nationalversammlung führt, und damit dem dritten Stand eine 

Mehrheit verschafft. Von Seiten des revolutionären Staates sollte ein presbyterales und damit 

demokratischeres Kirchensystem installiert werden, in welchem die Wahl eines Bischofs unter 

Beteiligung des Volkes erstrebt wird. Da sich aber die Bischöfe dagegen wenden und 

gleichzeitig den Eid auf die neue Kirchenverfassung, der „Zivilkonstitution des Klerus“, 

verweigern, eine Haltung die die Billigung des Papstes findet, verschärfen sich die Brüche 

innerhalb der Kirche weiter.381 Festzuhalten ist allerdings: Weder zur Revolutionszeit noch 

danach war es der französischen Kirche gelungen, sich aus der Umklammerung des Staates zu 

lösen, Napoleon seinerseits verstärkte die Abhängigkeit der Kirche weiter, indem er die Kirche 

zu seinen politischen Zwecken instrumentalisierte, was in der Verschleppung von Papst Pius 

VII. nach Frankreich im Jahre 1809 gipfelt.382 Am Ende der napoleonischen Ära ist die Kirche 

unter staatliche Aufsicht gestellt, alle Bischöfe des Landes, sowohl die, die den Eid auf die 

Konstitution verweigerten, als auch jene, die den geforderten Eid leisteten, werden auf 

Betreiben Napoleons vom Papst suspendiert. Diese Vorgänge führen schließlich dazu, „dem 

Gallikanismus den Todesstoß zu versetzen“.383 

Die Säkularisation der Reichskirche in Deutschland, das Bemühen des Papstes und seiner Kurie 

um Restauration und Erhalt des Kirchenstaates und die fortschreitenden Tendenzen zur 

Auflösung der gallikanischen Kirche in Frankreich, Entwicklungen also, die aus der Aufklärung 

und der Französischen Revolution resultieren, bilden die historischen Voraussetzungen für 

den Weg der Kirche in das 19. Jahrhundert. 

 

 

 

 

                                                             
379 Kottje / Moeller, Ökumenische Kirchengeschichte, S. 143f. 
Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 29. 
380 Kottje / Moeller, Ökumenische Kirchengeschichte, S. 95. 
381 Ebd., S. 96f. 
382 Ebd., S. 144. 
383 Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 23. 



 

 71 

2.2.2 Geistesgeschichtliche Vorbedingungen 

 

Mit den historisch greifbaren Fakten der politischen Entwicklung korrespondieren 

geistesgeschichtliche Erkenntnisse, Ideen und Weltanschauungen, die die philosophische 

Richtung der Zeit kennzeichnen. Carl Schmitt bemerkt dazu:  

„Man muss jede geistige Bewegung metaphysisch und moralisch ernst nehmen, aber 

nicht als Exempel für einen abstrakten Satz, sondern als konkrete geschichtliche 

Wirklichkeit im Zusammenhang eines geschichtlichen Prozesses.“384  

So verweisen die Entwicklungen der Aufklärung und der Revolution in ihren Folgen auch nicht 

nur auf die weitere politische Entwicklung des 19. Jahrhunderts, das mit der Säkularisation 

begonnen hatte, sondern ebenso auf die philosophischen und soziologischen Perspektiven, 

die sich aus den Ereignissen am Ende des 18. Jahrhunderts ergeben. Carl Schmitt spricht 

hierbei vom „Geist der Romantik“, der sich entweder in Abgrenzung zu, oder in Begeisterung 

für Aufklärung und Revolution definiert. Als Voraussetzung der philosophischen Romantik 

greift Schmitt auf die „kopernikanische Wende“ zurück, in der die Erde aufhörte, der 

Mittelpunkt der Welt zu sein. Dies veränderte die Sichtweise über den Menschen, indem auch 

im naturwissenschaftlichen Denken nunmehr nicht mehr „geozentrisch“, sondern 

„egozentrisch“ gedacht wird, „der Mensch sucht den Mittelpunkt in sich.“385 Die 

anthropologische Verlagerung des Mittelpunktes führt in der Zeit der „politischen Romantik“ 

(1797-1835) zu einer Relativierung eines transzendenten, personalen – im theistischen Sinne 

verstandenen – Gottesbildes, das bisher „die höchste und sicherste Realität der alten 

Metaphysik“ war.386 An die Stelle eines theistisch-christlichen Gottesverständnisses treten 

nun immanente Realitäten, es sind Menschheit und Geschichte, die Schmitt als „die beiden 

neuen Demiurgen“ bezeichnet.387 Die Menschheit als soziales Gebilde, als menschliche 

Gesellschaft, huldigt also einem deistischen Gottesbild, aus welchem der „Kult der Freiheit“ 

und ein konstitutioneller Staat resultieren. Der Freiheitskult führt nach Schmitt sogar zu einem 

gesellschaftlichen Atheismus.388 Die Geschichte dagegen nimmt das Volk als „Ergebnis 

geschichtlicher Entwicklung“ in den Blick. In der Geschichte wird das Volk selbst zum 

Handlungsträger seines Schicksals, Geschichte wird „machbar“.389 Mit den Paradigmen 

„Mensch“ und „Geschichte“ erfolgt ein Perspektivenwechsel von der theistisch geprägten 

Metaphysik hin zu einem rein immanenten Weltverständnis. Rudolf Uertz spricht hier von 

einer „radikalen Immanentisierung des menschlichen Handelns“, da die Basis von Gesellschaft 

und Individuum durch die Französische Revolution säkulare „Legitimations- und 

Ordnungsideen“ werden.390 Die Folge dieser Entwicklung in der nachrevolutionären Zeit sind 

deshalb auch „antikirchliche und antireligiöse Agitation“, die letztlich „zu einem verstärkten 
                                                             
384 Schmitt, Politische Romantik, S. 7. 
385 Ebd., S. 78. 
386 Ebd., S. 86. 
387 Ebd. 
388 Schmitt konstatiert im Ausgang der christlichen Staatsphilosophie von Bonald: Siehe hierzu: „der deistischen 
Annahme eines außerweltlichen Gottes soll eine monarchisch-demokratische Verfassung gemäß sein, (…), nach 
welcher der König im Staat so machtlos war, wie der Gott des Deismus in der Welt.“, in: Ebd., S. 88. 
389 Siehe hierzu: „Das Korrektiv der revolutionären Schrankenlosigkeit lag bei dem anderen, dem zweiten 
Demiurgen, der Geschichte. Sie ist der konservative Gott, der restauriert, was der andere revolutioniert hat, sie 
konstituiert die allgemeine menschliche Gemeinschaft zum historisch konkretisierten Volk, das durch diese 
Bewegung zu einer soziologischen und historischen Realität wird“, in: Ebd., S. 94. 
390 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 35. 



 

 72 

Bündnis von theologischem und monarchischem Gedankengut führte“, weil die Verhältnisse 

der Zeit als ordnungszerstörend empfunden wurden.391  

 

2.2.3 Immanentes Freiheitsverständnis 

 

Die Herausforderungen und Veränderungen, die sich für die katholische Kirche des 19. 

Jahrhunderts aus Aufklärung und Revolution ergaben, nimmt Hans Maier in soziologischer 

Perspektive in den Blick. Nach der Einschätzung Maiers resultiert aus der Haltung des 

säkularisierten Staates, der die Kirche in Abhängigkeit von sich zu setzen versucht, eine 

innerkirchliche Bewegung mit dem Ziel der Befreiung der Kirche.392 Diese Befreiung, die in 

sozialer und politischer Ausprägung erfolgte, wird als die Geburtsstunde des „deutschen 

Katholizismus“ begriffen. Maier konstatiert hierfür drei Phasen: die Bildung eines „politischen 

Katholizismus“, die Organisation des Episkopates zu einem gemeinsamen Bewusstsein und die 

Entstehung des „sozialen Katholizismus.“393 Die Voraussetzungen, die hiermit im 19. 

Jahrhundert geschaffen wurden, verstärkten sich durch die Revolution von 1848, die die 

Abschaffung einer Staatskirche und die Freiheit des Bekenntnisses erklärt, sowie durch den 

Kulturkampf in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts, der den inneren Zusammenhalt der 

Katholiken in Deutschland in ultramontaner Ausrichtung stärkte.394 Diese Faktoren sollten bis 

weit in das 20. Jahrhundert hinein für die deutsche Kirche bestimmend werden. Die 

Auswirkungen der Französischen Revolution in den Entwicklungen des 19. Jahrhunderts lassen 

sowohl aus der Sicht der Philosophie der Romantik, wie bei Carl Schmitt beschrieben wird, als 

auch in ihren soziologischen Wirkungen, die Hans Maier analytisch nachzeichnet, die zentrale 

Bedeutung des Freiheitsbegriffes in Erscheinung treten. Es ist ein neues, immanentes 

Freiheitsverständnis mit dem sich die katholische Kirche auseinandersetzt; eine Freiheit, die 

sie selbst erstrebt, um unabhängig von staatlicher Willkür zu sein, und der sie doch gleichzeitig 

kritisch gegenübersteht, weil damit die Absolutheit des christlichen Offenbarungsglaubens in 

Frage gestellt wird. Diese zweifache, in sich widersprüchliche Beziehung zur Freiheit wird mit 

den politischen Voraussetzungen zu einer weiteren Bedingung der intensiven 

Auseinandersetzung der Kirche mit der Freiheitsthematik. 

 

2.3 Der Liberalismus des 19. Jahrhunderts 

 

In der Auseinandersetzung mit dem Liberalismus positionierte sich das Lehramt des Papstes 

sowohl zum Freiheitsgedanken als auch zum revolutionären Gedanken der Gleichheit aller 

Menschen. Die Aussagen von Papst Gregor XVI. und Papst Pius IX. zur Demokratie, besonders 

aber zur Gewissens- und Religionsfreiheit, sollten dabei geschichtswirksam und für die 

kirchliche Lehre bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts von entscheidender Bedeutung werden. 

Der Liberalismus des 19. Jahrhunderts, der vor allem durch Félicité de Lamennais 

innerkirchlich in Erscheinung tritt, resultiert aus der Frage, wie die Kirche auf die bisherige 

                                                             
391 Ebd., S. 37. 
392 Siehe hierzu: „Der Staat war zu einer Macht angewachsen, die den Katholiken fremd oder feindlich 
gegenüberstand; also galt es für sie, ihm gegenüber selbst zu einer Macht zu werden, um die Freiheit der Kirche 
zu retten.“, in: Maier, Kirche und Demokratie, S. 179. 
393 Ebd., S. 180. 
394 Ebd., S. 181f. 



 

 73 

Entwicklung in Europa, die mit der Französischen Revolution ihren Anfang nahm und in einem 

aufgeklärten Menschen- und Weltbild gründet, reagieren sollte. Zu den Voraussetzungen des 

Liberalismus gehören aber auch die restaurativen Tendenzen einer der vorrevolutionären 

Tradition verpflichteten Grundhaltung, wie sie durch Joseph de Maistre programmatisch zum 

Ausdruck kommt. Von großer Bedeutung in diesem Zusammenhang wurde Félicité de 

Lamennais deshalb, weil er sich vom überzeugten Traditionalisten zum Protagonisten des 

Liberalismus wandelte und die abwehrende Haltung Gregors XVI. in der Enzyklika „Mirari vos“ 

von 1832 provozierte. Vor der näheren Betrachtung der lehramtlichen Verurteilungen durch 

Gregor XVI. und Pius IX. steht ein Blick in deren historischen Kontext. 

 

2.3.1 Restaurative Gegenwehr 

 

Die Französische Revolution und ihre Folgen, die sich in der Infragestellung des 

Wahrheitsanspruchs der Kirche ebenso deutlich machten wie in der politischen 

Radikalisierung der Revolutionsbewegung, forderten zu Beginn des 19. Jahrhunderts in 

zunehmendem Maße eine Reaktion der Kirche heraus. Für Klaus Schatz zeigt sich diese 

Reaktion zunächst in einer bewussten Opposition der Kirche zu den Umbrüchen jener Zeit. Die 

Kirche wandte sich, wie bereits oben ausgeführt, demnach gegen die sich säkularisierende 

Gesellschaft, indem sie ihre Identität „mehr im Anderssein“, in der „Betonung der Autorität“ 

und in einer verstärkten „Papstbindung“ suchte.395 Martin Rhonheimer spricht in seiner 

Bewertung der Reaktion der Kirche gar von einer „kompromisslosen Verteidigungshaltung“, 

die aus Unverständnis und Angst der Kirche vor der Französischen Revolution resultiert.396 

Rhonheimer sieht diese Haltung auch theologisch in einem politischen Augustinismus 

begründet, im Prinzip des „Primats der spiritualia bezüglich der temporalia und in Hinordnung 

des Zeitlichen auf das Ewige.“397 Dieses Prinzip unterstreicht die Haltung, dass die weltliche 

Macht der geistlichen Autorität untersteht. Gleichzeitig suchte sich die Kirche aber aus den 

Fängen eines Staates, der getragen ist von der Idee der Gleichheit aller Individuen, zu befreien. 

Das bedeutet, dass die Kirche sich auch mit der für sie ambivalenten Thematik der Freiheit 

und dem Grundgedanken des demokratischen Staates auseinandersetzen musste. Diese 

Auseinandersetzung geschah zunächst in Rückgriff auf die alte vorrevolutionäre Ordnung, die 

gemeinhin als „ideal“ stilisiert oder gar mythologisiert worden war. Man sucht, wie Hans 

Maier darlegt, Halt und Neuorientierung im Rückgriff auf das Alte: Kirche, Monarchie und 

ständische Gesellschaft erscheinen dabei als die Garanten einer stabilen Ordnung. Es war „der 

alte Dreiklang une foi, une loi, un roi“, der neu aufleben sollte.398 

 

2.3.2 Joseph de Maistre 

 

Aus einer restaurativen Reaktion auf die Folgen der Französischen Revolution, die sowohl 

innerhalb der kirchlichen Hierarchie, besonders bei den drei Päpsten Pius VII. (1800-23), Leo 

XII. (1823-29) und Pius VIII. (1829-30) in ihrer Betonung der römischen Autorität und bei den 

                                                             
395 Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 14. 
396 Rhonheimer, Christentum und säkularer Staat, S. 142. 
397 Ebd. 
398 Maier, Revolution und Kirche, S. 142. 



 

 74 

„Zelanti“ innerhalb der Kurie,399 als auch bei traditionsorientierten Politikern einflussreich 

blieb, erwuchs ein Traditionalismus, der in der Zeit bis 1830 immer bedeutender wurde. Nach 

Maier standen die „Traditionalisten“ im Widerstand zur Revolution:  

„Sie hatten den Mut, der revolutionären Vernunftherrschaft eine theokratische 

Ordnung entgegenzusetzen. Indem sie diese Ordnung durch das Band der Monarchie 

mit der nationalen Tradition verknüpften, konnten die Traditionalisten auf den 

Katholizismus der Restaurationszeit einen maßgeblichen Einfluss gewinnen“.400  

Zum Vordenker eines traditionsorientierten Gesellschafts- und Staatsverständnisses wurde 

der französische Jurist, Staatsmann und Schriftsteller Joseph de Maistre (1753-1821), der 

zwischen 1802-17 in diplomatischer Mission am russischen Zarenhof tätig war.401 De Maistre 

wurde in seinen Schriften nach der Französischen Revolution zu einem vehementen Kritiker 

der Aufklärung und des Gedankens der Souveränität des Volkes, und damit der Demokratie. 

Joseph de Maistre entwickelt in seinen zeitkritischen Darstellungen, um mit Hans Maier zu 

sprechen, eine „politische Theologie“,402 die die Gesellschaft nicht nur im Geist einer 

restaurativen Reorientierung zu formen, sondern vielmehr auf der Grundlage der Religion, 

nämlich der katholischen Religion, neu auszurichten suchte. Seit Ende des 18. Jahrhunderts 

interpretiert de Maistre die Revolution unter theologischen Gesichtspunkten und beginnt 

diese, wie in seiner Schrift „De considérations sur la France“ von 1794 ersichtlich, als 

apokalyptisches Ereignis zu deuten.403 In dieser Betrachtungsweise war die Revolution für de 

Maistre ein „göttliches Strafgericht“, um die Menschheit zu bessern. Ihr Ziel findet die 

Revolution demnach in einem dem apokalyptischen Gericht folgenden „messianischen 

Ereignis“, das nach der Überzeugung de Maistres den Beginn einer neuen, religiös geprägten 

Epoche Europas markiert.404 Grundsätzlich geht es de Maistre mit dieser Form einer 

theologisch begründeten Sichtweise um eine Neuaufrichtung Frankreichs, die sich in 

Abgrenzung von Aufklärung und Demokratie nur in der Hinwendung zum Papst herbeiführen 

lässt. In seiner programmatischen und für die damalige Zeit sehr einflussreichen Schrift „Du 

pape“ von 1819 legt de Maistre seine Überzeugung dar, dass auf dem Fundament eines mit 

hierarchischer Autorität und Unfehlbarkeit ausgestatteten Papsttums eine „natürliche 

Staatsform“ zu begründen ist.405 Mit diesen Gedanken nimmt de Maistre die Stimmung 

innerhalb Europas nach dem Wiener Kongress von 1815 auf, die sich in einer restaurativen 

Grundhaltung nach „geistiger, religiöser und politischer Einheit“406 sehnt. Es entsteht das Bild 

einer europäischen Völkergemeinschaft unter der geistlichen Leitung des Papstes. De Maistre 

konstruiert damit auf der Grundlage seiner „politischen Theologie“ mit den Leitlinien der 

„Gewaltenbeschränkung“ und der „Souveränitätskontrolle“, die durch katholische Kirche und 

                                                             
399 Kottje / Moeller, Ökumenische Kirchengeschichte, S. 148. 
400 Maier, Revolution und Kirche, S. 143. 
401 Zur Biographie: Brieskorn, Maistre, Sp. 1214. 
402 Maier, Revolution und Kirche, S. 144. 
403 Ebd., S. 145. 
404 Ebd. 
405 Siehe hierzu: „De Maistre betrachtete die Reformation als Ursprung aller revolutionären Ideen, zu deren 
Überwindung fordert er eine inhaltlich begründete Autorität; die absolute Monarchie ist ihm die natürliche 
Staatsform, die der Tradition verbundene, hierarchisch gegliederte katholische Kirche der legitime Garant jeder 
Autorität. Seinen monarchischen Souveränitätsbegriff überträgt de Maistre auf den Papst, dessen Primat und 
Unfehlbarkeit er mit politischen und sozialpsychologischen Argumenten postuliert.“, in: Kottje / Moeller, 
Ökumenische Kirchengeschichte, S. 145. 
406 Maier, Revolution und Kirche, S. 151. 



 

 75 

Papsttum garantiert werden, einen ständisch gefassten, nach dem monarchischen Prinzip 

geformten Staat.407 Durch die ultramontane Ausrichtung dieses Staates, am Beispiel 

Frankreichs modellhaft dargestellt, entsteht nach der Überzeugung de Maistres eine neue, 

dauerhafte Ordnung Europas. Die Antwort auf die Französische Revolution ist demnach in der 

Restauration der vorrevolutionären Gesellschaftsordnung, in der Abwehr der Freiheitsidee 

und in der Betonung des monarchischen Prinzips zu sehen, das Papsttum wird in diesem 

Zusammenhang zur Gallionsfigur eines reaktionären Modells stilisiert. 

 

2.3.3 Félicité de Lamennais 

 

Hugo-Félicité de la Mennais (1782-1854), genannt „Félicité de Lamennais”, kann wohl als einer 

der wichtigsten Persönlichkeiten im Kontext der Reaktion der Kirche auf die umwälzenden 

Veränderungen nach der Französischen Revolution gelten. Wie nur selten in der Biographie 

eines Menschen tritt bei Lamennais das dramatische Ringen einer Zeit und einer sie 

bewegenden Frage, hier ist es die Freiheitsfrage, ins öffentliche Bewusstsein. In der 

wechselvollen und diskontinuierlichen Lebensgeschichte des Lamennais wird die 

leidenschaftlich ausgetragene Kontroverse der Kirche mit der Zeitentwicklung in der ersten 

Hälfte des 19. Jahrhunderts sichtbar. Bei Lamennais geht es nach Hans Maier „um die 

Neuorientierung des Katholizismus in der nachrevolutionären Welt.“408 Im Denken 

Lamennais` unterscheidet man nach Herman H. Schwendt drei Phasen: die ultramontane, 

auch „traditionalistisch“ genannte Phase, die „liberale“ und schließlich eine „frühsozialistische 

Phase“.409 Für die Freiheitsthematik sind vor allem die traditionalistische und die liberale 

Phasen von Interesse. Lamennais, seit 1816 katholischer Priester, wurde durch seine Schrift 

„Essai sur l`indifférence en matière de religion“ von 1817 über Frankreich hinaus bekannt.410 

Nach seiner lehramtlichen Verurteilung in „Mirari vos“ von 1832 erfolgte der Bruch mit der 

Kirche. Wie kein anderer Priester des 19. Jahrhunderts wurde Lamennais lehramtlich durch 

zwei Enzykliken und sechs Indizierungen öffentlich verurteilt.411 Zu Beginn seiner 

publizistischen Tätigkeit war Lamennais von den Thesen de Maistres inspiriert, dessen 

theologische Grundgedanken vom apokalyptischen Charakter der Revolution in Lamennais` 

Schriften breites Echo fanden.412 In seiner „traditionalistischen Phase“ sind für Lamennais der 

Gedanke des Kollektivismus in Abgrenzung und Widerspruch zum cartesianischen 

Individualismus, und ein dogmatisch verstandenes Wahrheitsverständnis, das im „sens 

commun“ des Volkes gründet, leitend. Fundamental für Lamennais darf aber die soziologische 

Argumentation gelten, in deren Dienst auch die von de Maistre geprägten theologischen 

Begriffe stehen.413 Im soziologisch geprägten Denken Lamennais` kommt dem Individualismus 

nur eine untergeordnete Bedeutung zu; der Mensch wird vielmehr als „Kollektivwesen“ 

begriffen. Freiheit erstrebt demnach auch nicht das Einzelwesen, sondern die 

Gemeinschaft.414 Lamennais wendet sich damit gegen einen individualistisch definierten 

                                                             
407 Ebd., S. 152. 
408 Ebd., S. 166. 
409 Schwedt, La Mennais, Sp. 568. 
410 Maier, Revolution und Kirche, S. 177. 
411 Schwedt, La Mennais, Sp. 568. 
412 Maier, Revolution und Kirche, S. 159. 
413 Ebd., S. 159-167. 
414 Ebd., S. 163. 



 

 76 

Wahrheitsbegriff, den er bei Descartes in der Individualvernunft begründet sieht. Wahrheit ist 

nach Lamennais dagegen nur unter der Voraussetzung des Glaubens möglich.415 Der Glaube 

wiederum gründet im „sens commun“ des Volkes, im dogmatischen Grundsatz des Vinzenz 

von Lérins, dass wahr ist, „quod semper, quod ubique, quod ab omnibus“ geglaubt wird.416 

Das heißt: Lamennais vertritt keinen subjektivistischen, sondern einen dogmatischen 

Wahrheitsbegriff, der aber, weil er im „sens commun“ des Volkes gründet, als soziologisch 

gefasst, begriffen werden kann. In dieser Überzeugung, dass Wahrheit nur unter der 

Voraussetzung eines kommunitär gefassten Glaubens möglich ist, fordert Lamennais in seiner 

ersten Phase die Rückkehr zu den dogmatisch definierten Glaubensgrundlagen und damit 

auch zu einer traditionell verstandenen vorrevolutionären Gesellschafts- und Staatsordnung. 

Von daher begründet sich die traditionalistische Apologie des Lamennais, sein Kampf gegen 

den revolutionären Geist.417 Mit der Forderung nach Rückkehr zur Tradition verknüpft 

Lamennais die Forderung nach sittlicher und politischer Restauration. Hans Maier macht 

deutlich, dass bereits gegen diese Position Lamennais´ theologische Bedenken anzumerken 

sind, die zur lehramtlichen Ablehnung Lamennais´ beigetragen haben dürften. Diese 

Bedenken beziehen sich vor allem auf die kritischen Aussagen Lamennais´ zur 

Individualvernunft, die nach katholischer Überzeugung ein Weg ist, das Dasein Gottes zu 

erkennen; die Vernunft wird in diesem Kontext zu den „Vorbedingungen des Glaubens“ 

gezählt.418 Hans Maier konstatiert resümierend: Der „Fideismus“ von de Maistre und 

Lamennais ist ein „reiner Positivismus“, der in der Überzeugung gründet, dass die Religion für 

die Ordnung einer Gesellschaft unentbehrlich ist.  

„Denn tatsächlich bedeutete die Ineinssetzung von Volksgeist und kirchlichem Lehramt 

eben doch eine weitgehende Säkularisation der Religion“.419  

Unter dem Eindruck der bürgerlichen Revolution von 1830, der Annäherung von Kirche und 

Staat in Belgien und in Irland, wo liberale Verfassungen mit Billigung und Anerkennung der 

Kirche entstehen, des Verfalls der Bourbonenherrschaft in Frankreich und der inneren 

Einsicht, dass die Restauration der Verhältnisse von vor 1789 nicht zukunftsweisend sein kann, 

wendet sich Lamennais in seiner zweiten Phase der demokratischen Bewegung zu und sucht, 

in Weiterführung des alten Bündnisses von Thron und Altar, eine Verknüpfung von Kirche und 

demokratischer Bewegung zu erreichen.420 Aber auch in der Phase des Liberalismus bleibt 

Lamennais den Prinzipien seiner „politischen Theologie“ und seines soziologischen Denkens 

verpflichtet. Die theologische Komponente kommt dadurch zum Ausdruck, dass es Lamennais 

nicht um Lösungen für den politischen Augenblick geht, in seiner Grundintention sucht er vor 

allem eine dauerhafte „Verbindung von religiöser und politischer Gesellschaft“.421 Lamennais 

geht es dabei in Verbindung von Theologie und Soziologie, von religiöser und politischer 

                                                             
415 Siehe hierzu: „Auf diese Weise (der Voraussetzung des Glaubens, Anmerkung E.S.) wird der Glaube zur 
logischen Vorbedingung des Wissens. Er geht der Erkenntnis voraus. Er verleiht der denkerischen Bemühung erst 
den Ausweis, dessen sie bedarf, um als Philosophie anerkannt zu werden: eine Summe unbezweifelbarer, von 
allen anerkannter Aussagen, die zusammengenommen das bilden, was man Wahrheit nennt.“, in: Ebd., S. 160. 
416 Ebd., S. 159. 
417 Siehe hierzu: Lamennais glaubt, „dass seine Apologetik des ‚sens commun‘ nicht nur die unlösliche Einheit 
zwischen Glauben und Wissen, Kirche und Gesellschaft, Autorität und Freiheit erkennen lasse, dass sie auch dem 
Fortschritt und der menschlichen Freiheit eine sichere Basis gebe.“, in: Ebd., S. 162. 
418 Ebd., S. 162f. 
419 Ebd., S. 164. 
420 Ebd., S. 175. 
421 Ebd., S. 179. 



 

 77 

Gesellschaft, um die Errichtung eines Staatswesens mit theokratischem Charakter.422 In all den 

geschichtlich verifizierbaren Katastrophen ist es für Lamennais allein die Kirche, die als 

sicherer Hafen erscheint und es vermag, dem Prozess der Säkularisierung, den er – in 

Weiterführung der Gedanken de Maistres – als Anfang der Apokalypse betrachtet, 

aufzuhalten und den Weg für ein „humanitäres, demokratisches Reich der erlösten 

Menschheit“ zu bereiten.423 In diesem Denken liegt die Wurzel für den Liberalismus des 

Lamennais. Es ist kein Liberalismus im Sinne einer Indifferenz dem Religiösen gegenüber, 

sondern vielmehr als Forderung nach Freiheit der Kirche vom Staat zu verstehen.424 Mit 

Gleichgesinnten gründet Lamennais die Zeitschrift „L` Avenir“ als katholisches Presseorgan zur 

Analyse des politischen Zeitgeschehens. Der „Avenir“ bringt bereits mit seinem Leitwort „Dieu 

et la Liberté“ die Grundüberzeugung Lamennais´ und seiner Anhänger, vor allem von 

Lacordaire und Montalembert, zur Sprache, denn die erstrebte politische Ordnung beruht auf 

dem Glauben an Gott und der freien Zustimmung der Bürger zu diesem. In nachhaltiger Weise 

fordert Lamennais um der Freiheit willen die Trennung von Staat und Kirche. Als probates 

Mittel, um für die Kirche die Freiheit vom Staat zu erlangen, fordern die katholischen Liberalen 

Gewissens-, Unterrichts- und Pressefreiheit. Sie sind davon überzeugt, dass dadurch die 

Befreiung der Kirche zu erreichen ist und eine Stärkung des Papsttums erfolgen wird. Der 

Bewertung Hans Maiers folgend, glaubte Lamennais,  

„dass die Kirche in den politischen Kämpfen der Zeit nicht neutral bleiben dürfe, sondern 

sich der siegreich auftretenden demokratischen Mächte anschließen müsse, um von ihr 

als Gegenleistung jene Freiheitsgarantien zu erlangen, die ihr der absolutistische Staat 

teils aus Schwäche, teils aus Bindung an die staatskirchliche Tradition versagte.“425 

Der von Lamennais und seinen Anhängern geprägte Liberalismus verfolgt, in Fortentwicklung 

des traditionellen Bundes von Thron und Altar, das Ziel eines Bündnisses von Kirche und 

Demokratie. In diesem Kontext entfaltet Lamennais die Utopie eines theokratisch geprägten 

Staates, der einerseits aus einer engen Verbindung von Theologie und Soziologie resultiert, 

andererseits aber die Freiheit der Kirche vom Staat als Bedingung für die Realisierung dieses 

Staatsverständnisses einfordert. Der ernsthaften Auseinandersetzung der Kirche mit dem 

Thema „Freiheit“ ist dieser Ansatz allerdings kaum dienlich. Die erhobenen 

Freiheitsforderungen geraten vor dem Hintergrund der utopischen Ideen des Lamennais ins 

Abseits einer kollektivistischen Vorstellung und erscheinen deshalb, wie durch die 

Einschätzung Maiers belegt, für das kirchliche Lehramt als unvereinbar mit dem Glauben der 

Kirche, der immer im individuell-personalen Kontext bekannt und verstanden wurde. 

Lamennais´ Forderung nach einer strikten Trennung von Kirche und Staat erscheint 

dahingehend als widersprüchlich, da für Lamennais im Sinne seiner „politischen Theologie“ 

                                                             
422 Siehe hierzu: „Die religiöse Verfassung der Völker ist älter als die wechselnde politische Form ihrer Staaten. 
Lamennais´ Philosophie der Autorität setzt daher nicht im Politischen an, (…) sie ist theokratisch, und ihr 
theokratischer Gehalt kann sich mit einer katholischen Demokratie ebenso verbinden wie mit einer Monarchie 
von Gottes Gnaden.“, in: Ebd. 
423 Ebd., S. 180. 
424 Siehe hierzu: „Er (= Lamennais, Anmerkung E. S.) zielt nicht auf politische, sondern auf religiöse Freiheit. Er 
will Freiheit vom Staat nicht für das Individuum, sondern für die Kirche. Da das Bourbonenregime nach 
Lamennais` Überzeugung dem Untergang geweiht ist, kommt alles darauf an, dass die Bande gelockert werden, 
die es mit der Kirche verknüpfen; sonst droht diese in seinen Sturz hineingerissen zu werden. (…) In dieser primär 
nicht politischen, sondern religiösen Erwägung liegt der Ursprung der Theorie des liberalen Katholizismus.“, in: 
Ebd., S. 181. 
425 Ebd., S. 187. 



 

 78 

die Erneuerung der Gesellschaft auf der Grundlage der Religion erfolgen sollte. Worin dann 

allerdings die Trennung von Kirche und Staat besteht, bleibt offen. Die Position des Lamennais 

erscheint an diesem Punkt besonders ambivalent. Die liberalistische Utopie des Lamennais 

provozierte die Reaktion der Kirche in der Hinsicht, dass das Anliegen, Freiheit für die Kirche 

zu erlangen in den Verdacht geriet, die Religion für immanente Ziele zu instrumentalisieren. 

Aus diesem Grund konnten wohl auch die Forderungen nach Gewissens- und Pressefreiheit 

im Sinne eines Angriffs auf den Glauben der Kirche verstanden werden. 

 

2.4 Die lehramtliche Verurteilung des Liberalismus 

 

Nachdem sich durch die gemäßigten „Politicanti“ und die restaurativ eingestellten „Zelanti“ 

seit der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert an der römischen Kurie zwei widerstreitende 

Parteien gegenüberstehen, spitzt sich der Konflikt über die Reaktion des kirchlichen 

Lehramtes zu den, vom Liberalismus angestoßenen Themen zu. Während die  „Politicanti“ den 

realpolitischen Ausgleich suchen, setzen die „Zelanti“ auf die Kräfte der Restauration und die 

Wiederherstellung der vorrevolutionären Verhältnisse.426 In den ersten Dekaden des 19. 

Jahrhunderts gewinnen die „Zelanti“ weitgehend die Oberhand. In der Reaktion auf die 

Äußerungen Lamennais´ und seiner Freiheitsthesen fließen die Ansichten der „Zelanti“ in 

spezifischen Äußerungen des päpstlichen Lehramtes ein und gelangen in den Enzykliken von 

Papst Gregor XVI. und Papst Pius IX. zu innerkirchlicher Bedeutung. 

 

2.4.1 Enzyklika „Mirari vos“ von Papst Gregor XVI. 

 

Nach dem Tod Papst Leos XII. wird im Konklave von 1831 der Kamaldulensermönch 

Bartolomeo Alberto Cappellari zum neuen Papst gewählt und nimmt den Namen Gregor XVI. 

(1831-1846) an. Capellari war zum Zeitpunkt seiner Wahl der ausgesprochene Kandidat der 

„Zelanti“. Er hatte bereits 1799 „ohne tiefere theologische Begründung einen extremen 

Papalismus vertreten, indem er die ganze Kirche dem Papst zuordnete und dessen 

Unfehlbarkeit und absolute Macht verfocht.“427 Mit der Enzyklika „Mirari vos“ vom 15.08.1832 

wendet sich der Papst gegen die von Félicité de Lamennais in der Zeitung „L´ Avenir“ 

verbreiteten liberalen Ideen, und bezieht, ohne allerdings Lamennais beim Namen zu nennen, 

lehramtlich Stellung gegen die Gewissens- und Glaubensfreiheit, gegen die Meinungsfreiheit 

und gegen die Demokratie. Als Indifferentismus verurteilt Gregor XVI. die Gewissensfreiheit 

und bezeichnet sie als „Wahn“:  

„Wir kommen nun zu einer (…) folgenreichsten Ursache von Übeln, von denen die Kirche 

gegenwärtig zu unserem Kummer heimgesucht wird, nämlich dem Indifferentismus 

bzw. jener verkehrten Meinung, (…) man könne mit jedem beliebigen 

Glaubensbekenntnis das ewige Seelenheil erwerben, wenn man den Lebenswandel an 

der Norm des Rechten und sittlich Guten ausrichte. (…) Und aus dieser höchst 

abscheulichen Quelle des Indifferentismus fließt jene widersinnige und irrige 

                                                             
426 Kottje / Moeller, Ökumenische Kirchengeschichte, S. 143f. 
427 Ebd., S. 160. 



 

 79 

Auffassung bzw. vielmehr Wahn, einem jeden müsse die Freiheit des Gewissens 

zugesprochen und sichergestellt werden.“428  

Die Meinungsfreiheit wird in diesem Zusammenhang ebenfalls verurteilt:  

„Diesem geradezu pesthaften Irrtum bahnt freilich jene vollständige und ungezügelte 

Meinungsfreiheit den Weg, die zum Sturz des heiligen und bürgerlichen Gemeinwesens 

weit und breit grassiert, wobei manche noch mit größter Unverschämtheit behaupten, 

es fließe aus ihr ein Vorteil für die Religion.“429  

Der Kirchenhistoriker Hubert Jedin sieht in „Mirari vos“ eine Frontstellung des Papstes gegen 

die Gewissens- und Pressefreiheit, aber ebenso gegen den Rationalismus, den Gallikanismus 

und die Trennung von Staat und Kirche errichtet.430 Nach Ansicht Jedins verwarf man all diese 

zeitgenössischen Erscheinungen, „indem man sie, übrigens fälschlich, mit dem 

naturalistischen Indifferentismus in Zusammenhang brachte.“431 Rudolf Uertz erkennt in der 

Argumentation der Enzyklika „Mirari vos“ eine Unterordnung des Freiheitsgedankens unter 

das Wahrheitsprinzip:  

„Die Freiheit kann und darf, da sie ohne Bindung an die Vernunft und deren 

Interpretation durch die katholische Lehre ungerichtet ist, niemals Vorrang vor der 

Wahrheit beanspruchen. Damit wird die Religionsfreiheit als Kernforderung der 

liberalkatholischen Ideen Lamennais´ abgelehnt.“432  

Für Uertz beziehen sich die Aussagen von „Mirari vos“ erkennbar auf die Verurteilung 

Lamennais´, die eingebettet ist „in eine Gesamtdarstellung katholisch-theologischer 

Wertprämissen und aus diesen abgeleiteten Ordnungsgrundsätzen.“433 Der Enzyklika liegt 

zudem ein rezeptives Rechtsverständnis zugrunde:  

„Das Recht ist Ausfluss der christlichen Sittenlehre, die der Christ durch Unterwerfung 

unter die Gebote Gottes, der Kirche und des Staates gläubig anzunehmen verpflichtet 

wird.“434  

Bei aller Rigorosität nimmt Papst Gregor XVI. jedoch eine diplomatische Haltung zur 

Zustimmung der katholischen Parteien in Belgien zur Verfassung von 1830 ein, in der Kultus- 

und Meinungsfreiheit verankert sind und eine Trennung von Kirche und Staat vorgesehen ist. 

Aufgrund der Kirchentreue der belgischen Katholiken verzichtet Gregor XVI. auf eine 

Verurteilung der belgischen Verfassung:  

„Er beurteilte diese zwar als unvereinbar mit den theologisch-kanonistischen Prinzipien, 

insbesondere den Anspruch auf einen besonderen Schutz der katholischen Religion, 

gleichwohl war der Papst bereit, ‚ein Regime, das die modernen Freiheiten tolerierte, 

in gewissen außergewöhnlichen Fällen hinzunehmen, unter der Bedingung, dass die 

wesentlichen Rechte der Kirche unangetastet blieben‘.“435 

 

 

 

                                                             
428 DH 2730. 
429 DH 2731. 
430 Jedin, Handbuch der Kirchengeschichte, S. 431. 
431 Ebd., S. 342. 
432 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 52. 
433 Ebd., S. 56. 
434 Ebd. 
435 Ebd., S. 54. 



 

 80 

2.4.2 Enzyklika „Quanta cura“ von Papst Pius IX. 

 

Die besondere Rücksichtnahme Papst Gregors XVI. auf die Situation der belgischen Katholiken 

beflügelte trotz der klaren Verurteilung in „Mirari vos“ die innerkirchlichen Freiheitsideen. Der 

französische liberale Katholik Graf Montalembert (1810-1870) sprach sich 1863 auf einem 

Kongress in Mecheln für die Religionsfreiheit aus,  

„die er als humanen Fortschritt würdigte, da sie im Recht des Gewissens, auch des 

irrigen Gewissens gründe. (…) Der Staat, der in der Religionsfreiheit dieses Gewissen 

schützt, duldet nicht nur ein Übel, mit dem er sich abfinden muss, sondern schützt das 

wirkliche Gut.“436  

Montalembert vertritt in seiner Argumentation bewusst keine Religionsfreiheit, die im 

Indifferentismus gründet, sondern im Gewissen verankert ist. Vor diesem Hintergrund 

verurteilt Papst Pius IX. mit der Enzyklika „Quanta cura“ vom 08. Dezember 1864 den 

Liberalismus von Neuem und verschärft damit die Enzyklika „Mirari vos“ seines Vorgängers. 

Als Irrtümer verurteilt Pius IX.  

„den die Gottheit Christi leugnenden Rationalismus, der die Kirche staatlicher Aufsicht 

unterstellenden Gallikanismus, den die Familien dem Staat unterwerfenden 

Sozialismus, desgleichen das von der modernen Staatsauffassung geforderte staatliche 

Schulmonopol. Vor allem verwarf der Papst den modernen Fortschrittsglauben, weil er 

die Laisierung aller Institutionen und die unbeschränkte Freiheit des Glaubens und der 

Presse propagiere.“437  

Im beigefügten Syllabus werden zudem die Trennung von Kirche und Staat und die rechtliche 

Gleichstellung der christlichen Konfessionen verurteilt.438 Für Roger Aubert steht hinter 

„Quanta cura“ und dem Syllabus die grundsätzliche Frage:  

„Welche Haltung sollten die Katholiken gegenüber einer Welt einnehmen, die aus der 

intellektuellen und politischen Revolution des 18. Jahrhunderts und insbesondere aus 

dem System der bürgerlichen und religiösen Freiheiten, wie sie in der ‚Deklaration der 

Menschen- und Bürgerrechte‘ gefordert wurden, hervorgegangen war?“439  

Pius IX. war offensichtlich davon überzeugt, dass der Liberalismus „eine Synthese der 

Philosophie der Enzyklopädisten des 18. Jahrhunderts“, die durch die Französische Revolution 

in eine „politische Form gegossen“ der „Irrtum des Jahrhunderts“ sei und es deshalb die Pflicht 

des Papst schlechthin ist, diesen Irrtum unzweideutig zu verurteilen.440 Als Intention für die 

Enzyklika ist mit Aubert zusammenfassend festzuhalten, dass Pius IX. zunächst die verurteilten 

Freiheitsforderungen von einem „‘gottlosen und absurden Prinzip des Naturalismus‘“ 

herleitet und sodann aufgrund seiner Unterscheidung zwischen der wahren, d. h. der 

katholischen Religion und anderen Religionen keine andere Möglichkeit sieht, als die 

Aussagen der Vertreter des Liberalismus grundsätzlich abzulehnen.441 

 

 

                                                             
436 Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 83. 
437 Kottje / Moeller, Ökumenische Kirchengeschichte, S. 190. 
438 DH 2915, 2916, 2918. 
439 Aubert, Das Problem der Religionsfreiheit in der Geschichte des Christentums, S. 441. 
440 Ebd., S. 442. 
441 Ebd., S. 448. 



 

 81 

2.5 Die Entwicklungen der Staatslehre und des Freiheitsgedankens vom Ende des  

19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil 

 

Mit dem Pontifikat von Papst Leo XIII. (1878 – 1903) beginnt sich das katholische Lehramt den 

Themen des Verhältnisses von Staat und Kirche, und in diesem Zusammenhang der 

Freiheitsrechte, weniger apologetisch als vielmehr konstruktiv begründend zuzuwenden. 

Papst Leo XIII. begründet in seinen Enzykliken und Verlautbarungen eine katholische 

Soziallehre, die sich unter der Bewahrung des neuscholastischen Thomismus zentralen 

sozialethischen Fragen in sachlicher Darstellung und philosophisch-theologischer Fundierung 

widmet. Dadurch vollzieht sich ein vorsichtiger Aufbruch des Lehramtes zur Moderne des 

späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts hin. Fortführung findet diese Linie durch die 

Sozialverkündigung Papst Pius` XI. (1922 – 1939) und in zahlreichen sozialethisch konnotierten 

Dokumenten und Ansprachen von Papst Pius XII. (1939 – 1958). Mit den Enzykliken „Mater et 

magistra“ und „Pacem in terris“ vollzieht schließlich Papst Johannes XXIII. (1958 – 1963) 

wesentliche Schritte hin zur Akzeptanz der individuellen Freiheitsrechte durch die katholische 

Kirche. Im Zweiten Vatikanischen Konzil finden die Freiheitsrechte Eingang in wichtige 

Dokumente, besonders in die Pastoralkonstitution „Gaudium et spes“ und in die Erklärung zur 

Religionsfreiheit „Dignitatis humanae“. 

 

2.5.1 Freiheitsbegriff bei Papst Leo XIII. 

 

Hubertus Zilkens bewertet die umfangreichen Äußerungen von Papst Leo XIII. und stellt 

dessen Bedeutung für die Lehrentwicklung der katholischen Kirche in der 

Verhältnisbestimmung von Staat und Kirche sowie in der Bewertung der individuellen 

Freiheitsrechte mit folgender Feststellung heraus: 

„Mit den Verlautbarungen Leo(s) XIII. <1878-1903> ist der Höhe- und Wendepunkt der 

lehramtlichen Kritik am Liberalismus erreicht. Seine Lehrschreiben enthalten die 

philosophisch tiefste, scharfsinnigste, gedankenreichste und differenzierteste Kritik am 

liberalen Freiheitskonzept. In dieser Differenziertheit leitet er zugleich eine neue Epoche 

ein: die Annäherung und Aussöhnung der Kirche mit den modernen 

Freiheitsrechten.“442  

Festzuhalten ist dabei zunächst, dass Leo XIII. von einer naturrechtlich begründeten 

Konzeption ausgeht und von daher argumentiert. In seiner Enzyklika „Immortale Dei“ von 

1885 setzt sich der Papst mit dem zeitgenössischen Staatsverständnis auseinander und betont 

in diesem Zusammenhang den naturrechtlichen Ursprung des Staates.443 Der Staat als Gebot 

des Naturrechts findet seine Begründung demnach in Gott. Von daher erfolgt die Delegation 

der Staatsgewalt nicht aus der Souveränität des Volkes, sondern einzig aus dem Willen Gottes; 

                                                             
442 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 71f. 
443 Siehe hierzu: „Von Natur aus ist es dem Menschen angeboren, in der staatlichen Gemeinschaft zu leben; denn, 
da ihm in der Vereinzelung die zum Leben notwendige Pflege und Fürsorge fehlt, ebenso auch die geistige und 
seelische Ausformung nicht möglich ist, deswegen hat auch die göttliche Vorsehung es so geordnet, dass er in 
eine menschliche Gemeinschaft, die häusliche sowohl wie die staatliche, hineingeboren wurde; denn nur diese 
letztere kann seinen Lebensbedarf voll und ganz decken.“, in: UvG XXI 25. 



 

 82 

präzisiert wurde dies bereits in der Enzyklika „Diuturnum illud“ von 1881.444 Leo erklärt, dass 

die Inhaber der staatlichen Gewalt zwar vom Volk, das seine Regierungsform selbst bestimmt, 

gewählt werden können, die staatliche Gewalt selbst wird ihnen aber von Gott übertragen.445 

Die Abweichung vom Naturrecht und die damit verbundene Loslösung von Gott führt nach 

Leo XIII. in die „verderblichen Irrtümer des Kommunismus, des Sozialismus und Nihilismus“, 

die er als „Todesboten der bürgerlichen Gesellschaft“ bezeichnet.446 Im Verhältnis von Staat 

und Kirche konstatiert Leo XIII. einen Wesensunterschied zwischen beiden Societates 

perfectae, der sich jeweils aus der natürlichen und übernatürlichen Ordnung ergibt. In der 

Enzyklika „Immortale Dei“ erklärt er den Unterschied zwischen beiden Gesellschaften und 

leitet davon die jeweiligen unabhängigen Zuständigkeitsbereiche ab.447 Trotz der getrennten 

Bereiche bildet die Religion das Fundament der Staatsordnung, sie legt die ethischen 

Grundwerte fest, wie er in der Enzyklika „Diuturnum illud“ erklärt.448 Als herausragende Pflicht 

des Staates formuliert der Papst die Pflicht der Regierenden für das Gemeinwohl zu sorgen 

und diesem zu dienen.449 In der Enzyklika „Au Milieu des Sollicitudes“ von 1892 bezeichnet 

Leo XIII. die Verwirklichung des Gemeinwohls als das „höchste Ziel der menschlichen 

Gemeinschaft“.450 Papst Leo XIII. befürwortet, trotz der Wesensverschiedenheit von Staat und 

                                                             
444 Siehe hierzu: „Jene, welche diese Gewalt im Staat ausüben (gemeint: bürgerliche Verfassungsgesellschaft), 
üben sie demgemäß nicht als eine ihnen zukommende Gewalt aus, sondern nur als vom Volk übertragene, und 
zwar unter der Bedingung, dass sie durch den Willen des Volkes, von dem sie übertragen wurde, widerrufen 
werden kann. Diesen gegenüber leiten die Katholiken das Recht zu befehlen, von Gott als seinem natürlichen 
und notwendigen Ursprung ab.“, in: UvG XXI 3. 
445 Siehe hierzu: „Hierbei ist jedoch zu bemerken, dass in vollem Einklang mit der katholischen Lehre jene, welche 
an der Spitze des Staatswesens zu treten haben, in bestimmten Fällen durch den Willen und nach dem Urteil des 
Volkes gewählt werden können. Durch eine solche Wahl wird nun allerdings der Gewaltinhaber bezeichnet, aber 
die obrigkeitlichen Rechte werden hiermit nicht verliehen; auch wird die Befehlsgewalt nicht übertragen, 
sondern es wird nur bestimmt, wer dieselbe auszuüben hat. – Ebenso handelt es sich hier nicht um die Form der 
politischen Gewalt; denn die Kirche findet weder in der Herrschaft des Einzigen, noch in der von vielen etwas 
Unangemessenes, wenn diese nur gerecht ist und sie das allgemeine Wohl besorgt. Wenn daher die 
Gerechtigkeit nicht verletzt wird, ist es den Völkern unbenommen, jene Regierungsform bei sich einzuführen, die 
ihrem Charakter oder den tradierten Institutionen und Gewohnheiten am meisten entspricht.“, in: UvG XXI 4. 
446 UvG XXI 18. 
447 Siehe hierzu: „So hat denn Gott die Sorge für das Menschengeschlecht zwei Gewalten zugeteilt: der geistlichen 
und der weltlichen. Die eine hat er über die göttlichen Dinge gesetzt, die andere über die menschlichen. Jeder 
ist ihrer Art die höchste; jede hat ihre gewissen Grenzen, die durch ihre Natur und ihren nächsten und 
unmittelbaren Gegenstand bestimmt sind, so dass eine jede wie von einem Kreise umschlossen ist, in dem sie 
sich selbständig bewegt. (…) Darum muss zwischen beiden Gewalten eine geordnete Einigung stattfinden, für die 
man nicht mit Unrecht das Verhältnis der Seele zum Leibe als Bild gebraucht.“, in: UvG XXI 29. 
448 Siehe hierzu: „Darum muss ein höheres und wirksameres Motiv zum Gehorsam geboten werden <statt 
Strafe>, und wir müssen der festen Überzeugung sein, dass auch die Strenge der Gesetze fruchtlos bleibt, wenn 
nicht da Pflichtgefühl die Menschen bestimmt und heilsame Gottesfurcht sie leitet. Dies aber in ihnen zu 
bewirken, vermag in höchster Weise die Religion, die mit ihrem Einfluss die Seele durchdringt und den Willen 
des Menschen in einer Weise geneigt macht, dass er seinen Vorgesetzten nicht bloß gehorsam ist, sondern ihnen 
auch in Wohlwollen und Liebe zugetan ist, wodurch erst jede menschliche Gesellschaft ungestört bestehen 
kann.“, in: UvG XXI 19. 
449 Siehe hierzu: „Damit aber in der Regierung die Gerechtigkeit gewahrt werde, müssen die Lenker der Staaten 
vor allem erkennen, dass die politische Gewalt ihrer Natur nach nicht dem Vorteil eines einzelnen zu dienen hat 
und dass das Staatswesen zum Besten derer verwaltet werden muss, die ihnen anvertraut sind, nicht jener, 
denen es anvertraut ist.“, in: UvG XXI 13. 
450 Siehe hierzu: Die Staatsgewalt „bleibt unveränderlich und der Achtung würdig; denn ihrer Natur nach 
betrachtet, wird sie konstituiert und ist sie gefordert, um das Gemeinwohl zu verwirklichen, das als höchstes Ziel 
die menschliche Gemeinschaft begründet. Mit anderen Worte: Unter jedweder Voraussetzung ist die 



 

 83 

Kirche, keine grundsätzliche Trennung zwischen beiden Societates. Weil die Religion das 

naturrechtlich begründete Fundament der Staatsordnung bildet, muss der Staat das 

umfassende Recht der Religion anerkennen und gewährleisten. Da die einzig wahre Religion 

das römisch-katholische Bekenntnis darstellt, ist der Staat diesem besonders verpflichtet. In 

der Enzyklika „Immortale Dei“ erklärt der Papst zwar die Verpflichtung des Staates auf die 

„wahre Religion“, gleichzeitig billigt er dem Staat aber die Duldung anderer Religionen um des 

Gemeinwohls willen in seinem Regierungsbereich zu und unterstreicht die Notwendigkeit des 

freien Willens zur „Annahme des katholischen Glaubens“.451 Im Brief „Ante vestrum“ von 1894 

erklärt Leo XIII. zudem: „Daher ist es falsch, Staat und Kirche trennen zu wollen; es ist vielmehr 

unerlässlich, beide fest aneinander zu binden.“452 Mit der Enzyklika „Libertas 

praestantissimum“ von 1888 widmet sich der Papst dem zentralen Thema der Freiheit. Darin 

stellt er den Freiheitsbegriff der „Naturalisten“ und „Liberalisten“ einem naturrechtlich 

begründeten kirchlichen Freiheitsverständnis gegenüber. Der „naturalistische“ 

Freiheitsbegriff der „Anhänger des Liberalismus“ ist in der Argumentation Leos XIII. in einer 

„Vorherrschaft der menschlichen Vernunft“ begründet, die sich von Gott abwendet und sich 

selbst zum „obersten Prinzip, zum Ursprung und Richter über alle Welt“ erhebt.453 Dem 

gegenüber versteht sich das „Wesen der menschlichen Freiheit“ im christlichen Verständnis 

als Gehorsam gegenüber einer „höchsten und ewigen Vernunft“, die in der Autorität Gottes 

ihren Ursprung hat; das „höchste Ziel“ der menschlichen Freiheit ist es, Gott 

„entgegenzustreben“.454 Das Fatale am Freiheitsverständnis des Liberalismus ist dagegen, 

dass „alle Macht in den Massen <ruht>, und die Majorität des Volkes bestimmt“, während 

hingegen der Mensch, der sich dem Schöpfer verdankt weiß, sich dem „Gesetz Gottes“ 

unterstellt und gemäß der „Ordnung der Natur“ Gehorsam lebt.455 Hubertus Zilkens stellt zu 

den Ausführungen in „Libertas praestantissimum“ fest: Es gelingt Leo XIII. „liberalistische 

                                                             
Staatsgewalt, in sich betrachtet, aus Gott und immer von Gott: ‚Denn es gibt keine Gewalt außer von Gott‘ <Röm 
13,1>.“, in: UvG XXIII 194. 
451 Siehe hierzu: „Wenn auch nach dem Urteil der Kirche die verschiedenen Religionsformen mit der wahren 
Religion nicht gleichberechtigt sein können, so tadelt sie deswegen die Regierungen nicht, wenn sie um eines 
wichtigen Gutes willen oder zur Vermeidung eines Übels nach Herkommen und Gewohnheit verschiedene 
Religionsformen dulden. Auch darüber pflegt die Kirche sorgfältig zu wachen, dass keiner gegen seinen Willen 
zur Annahme des katholischen Glaubens genötigt wird, denn ‚Glauben‘, meint weise Augustinus, ‚kann der 
Mensch nur mit seinem freien Willen‘.“, in: UvG XXI 41. 
452 UvG IX 26. 
453 Siehe hierzu: „In der Tat, was in der Philosophie die Naturalisten oder Rationalisten, das sind auf dem Gebiete 
der Moral und des bürgerlichen Lebens die Anhänger des Liberalismus, indem sie die von den Naturalisten 
aufgestellten Grundsätze in Tat und Leben überführen. – Der Grundgedanke des gesamten Rationalismus aber 
ist die Vorherrschaft der menschlichen Vernunft, welche den schuldigen Gehorsam der göttlichen und ewigen 
Vernunft verweigert, sich für unabhängig erklärt und sich so zum obersten Prinzip, zum Ursprung und Richter 
über alle Welt aufwirft. In gleicher Weise leugnen die Anhänger des Liberalismus jede göttliche Gewalt, der wir 
im Leben zu gehorchen haben, indem sie behaupten, ein jeder sei sich selbst Gesetz; sie verkünden daher eine 
‚unabhängige‘ Moral, die unter dem Scheine der Freiheit den Willen von der Unterwerfung unter die göttlichen 
Gebote entbindet und dem Menschen grenzenlose Zügellosigkeit zuzuerkennen pflegt.“, in: UvG II 52. 
454 Siehe hierzu: „So ist denn die Notwendigkeit, einer höchsten und ewigen Vernunft zu gehorchen, die nichts 
anderes ist als die Autorität Gottes, der gebietet und verbietet, mit dem Wesen der menschlichen Freiheit 
zugleich gegeben; es gilt dies sowohl für die einzelnen wie für die Gesellschaft, für jene, die befehlen, so gut wie 
für die, welche gehorchen. Und weit entfernt, dass durch die höchst gerechte Oberherrschaft Gottes die Freiheit 
aufgehoben oder irgendwie geschmälert würde, findet sie vielmehr in ihr ihren Schutz und ihre Vollendung. Darin 
besteht ja die wahre Vollendung aller Wesen, dass sie nach ihrem Ziele streben und es erreichen; das höchste 
Ziel aber, dem die menschliche Freiheit entgegenstreben soll, ist Gott.“, in: UvG II 48. 
455 UvG II 52. 



 

 84 

Freiheits- und Gleichheitsvorstellungen in christlichem Sinn zu korrigieren.“456 Diese Korrektur 

bezieht sich besonders auf die Bedeutung der Religion im Staat und auf die Gewissensfreiheit 

bezüglich der Form der Gottesverehrung. Leo XIII. betont, dass sich ein den 

Religionsbekenntnissen gegenüber indifferenter Staat „in Gegensatz zur Gerechtigkeit und 

Vernunft“ stellt, dem Staat dagegen vielmehr aber die Pflicht obliegt, die „Einheit des 

religiösen Bekenntnisses“ zu suchen und sich zur der allein wahren Religion, „der katholischen 

nämlich, zu bekennen.“457 Papst Leo XIII. hebt trotzdem die Gewissensfreiheit hervor, indem 

er diese von Indifferenz und Beliebigkeit unterscheidet. Er bezeichnet es als die „wahre 

Freiheit“, nach dem „Gebote seines Gewissens ungehindert Gottes Willen zu tun“.458 Im Sinne 

des Bonum commune und der Vermeidung von Übeln hat die Kirche die Pflicht den Staat zu 

mahnen, denn die Kirche spricht „nur der Wahrheit und der guten Sitten das Existenzrecht 

zu“.459 

In seiner Staatslehre gelingt es Papst Leo XIII. eine Brücke zwischen den lehramtlichen 

Äußerungen seiner Vorgänger, die in einer hochkarätigen Verurteilung aller 

Freiheitsforderungen gipfelte, und den Erfordernissen der modernen Gesellschaften und 

Staatsformen, die sich in zunehmendem Maße als heteronome Gebilde darstellen, zu 

schlagen. Leo XIII. relativiert die Argumente seiner Vorgänger nicht, sondern führt sie auf die 

zugrundeliegende philosophische und theologische Fragestellung zurück. Maßgeblich ist ihm 

dabei das neuscholastische Verständnis des Naturrechts. Im Zentrum steht der Mensch, der 

als sittliches Wesen seiner Gemeinschaftsbestimmung im sozialen wie im metaphysischen 

Sinn gerecht werden muss. Peter Tischleder, der die so verstandene Staatslehre Leos XIII. im 

20. Jahrhundert verteidigt, bewertet die Verlautbarungen des Papstes deshalb folgerichtig so: 

Der Mensch 

„kann und soll erkennen, dass er nur dann Anspruch machen kann, als allseitige und 

gottgewollte Darstellung des Begriffes Mensch, als sittliche Vollpersönlichkeit zu 

gelten, wenn er neben den individuellen Anlagen seines Wesens auch die ebenso 

ursprüngliche Gemeinschaftsanlage sorgsam entwickelt und entfaltet, weil der 

Schöpfer diese Gemeinschaftsbestimmung seiner Natur als heiliges Gebot seines 

göttlichen Willens unvertilgbar in sein innerstes Wesen hineingeschrieben hat, und weil 

auch die individuelle sittliche und geistige Reife des Menschen nur in und durch die 

Gemeinschaft mit anderen möglich ist.“460  

                                                             
456 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 77. 
457 Siehe hierzu: „Gott ist es, der den Menschen für die Gesellschaft geschaffen und in den Verband von Wesen 
gleicher Art gestellt hat, damit er in der Vereinigung das finde, was seine Natur fordert und er allein nicht schaffen 
könnte. Darum hat die bürgerliche Gesellschaft, eben weil sie Gesellschaft ist, Gott als ihren Vater und Urheber 
anzuerkennen und ihm als ihrem Herrn und Gebieter in Ehrfurcht zu dienen. Ein Staat ohne Gott aber auch, was 
schließlich auf dasselbe hinausläuft, ein Staat, der, wie man sich ausdrückt, gegen alle Religionen sich gleichgültig 
verhält und sie ohne Unterschied als gleichberechtigt anerkennt, stellt sich in Gegensatz zur Gerechtigkeit und 
Vernunft.“, in: UvG II 57. 
458 Siehe hierzu: „Viel gepriesen wird auch die sogenannte ‚Gewissensfreiheit‘. Wird sie so verstanden, dass ein 
jeder nach Belieben Gott verehren oder auch nicht verehren kann, so ist sie nach dem bereits früher Gesagten 
hinlänglich widerlegt. – Sie kann aber auch in dem Sinne aufgefasst werden, dass es dem Menschen in der 
bürgerlichen Gesellschaft erlaubt ist, nach dem Gebote seines Gewissens ungehindert Gottes Willen zu tun und 
dessen Befehle auszuführen. Das ist die wahre Freiheit, wie sie den Söhnen Gottes zukommt, welche die Würde 
der menschlichen Person in edler Weise beschützt und erhaben ist über jeglichen Zwang und jegliche 
Unterdrückung; von jeher war sie der Kirche erwünscht und besonders teuer.“, in: UvG II 62. 
459 UvG II 64. 
460 Tischleder, Die Staatslehre Leos XIII., S. 51. 



 

 85 

Mit seiner maßvollen und differenzierten Argumentation erweist sich Leo XIII. als Bewahrer 

einer gegenseitigen Verwiesenheit von Staat und Kirche, vehement wehrt er sich gegen eine 

Trennung beider Societates. Er hält vollumfänglich am alleinigen Wahrheitsanspruch der 

katholischen Kirche fest und betont doch gleichzeitig die Gewissensfreiheit im 

Gottesbekenntnis. Freiheit wird grundsätzlich nicht als absolute Freiheit im liberalistischen 

Sinne verstanden, sondern als offenbarungstheologisch begründete, gebundene Freiheit, die 

ihr Ziel in der Erkenntnis Gottes findet, begriffen. Von zentraler Bedeutung ist das 

Gemeinwohlprinzip, aufgrund dessen eine Duldung anderer, nichtkatholischer Bekenntnisse 

durch den Staat denkbar und möglich ist. Papst Leo XIII. hat damit die Grundlagen für die 

lehramtliche Verkündigung seiner Nachfolger bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil gelegt. 

 

2.5.2 Subsidiarität und Personalität bei Papst Pius XI. 

 

Das Pontifikat von Papst Pius XI. (1922-1939) ist in der Zeit zwischen den Weltkriegen durch 

die Auseinandersetzung mit den Ideologien des Kommunismus und des Faschismus geprägt, 

die sich in den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts zu politischen Massenbewegungen 

fortentwickeln.  

„Pius XI. ist in besonderer Weise durch die politischen Umstände während seines 

Pontifikats herausgefordert, Antworten auf die Fragen nach Staat und sozialer 

Ordnung zu liefern. Vor diesem Hintergrund entwickelt das Lehramt gegen den 

Staatstotalitarismus die der KS (= Katholischen Soziallehre, Anmerkung E.S.) 

immanenten sozialphilosophischen Grundsätze der Subsidiarität und der Personalität 

fort.“461  

In seiner Enzyklika „Quadragesimo anno“ von 1931 knüpft Pius XI. an der Soziallehre von Leo 

XIII. an und führt hierin besonders das Subsidiaritätsprinzip aus. Naturrechtlich begründet, ist 

das Subsidiaritätsprinzip als Prinzip der Gerechtigkeit zu verstehen.462 In der Enzyklika „Divini 

Redemptoris“ von 1937 stellt Pius XI. die Bedeutung der Katholischen Soziallehre heraus, die 

in ihrer praktischen Anwendung der Versöhnung der „Autorität mit der Freiheit“ und der 

„Würde des Individuums mit der des Staates“ dient.463 In dieser Enzyklika erklärt der Papst 

auch die Unverfügbarkeit der „vom Schöpfer selbst verliehenen Persönlichkeitsrechte“ und 

                                                             
461 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 82. 
462 Siehe hierzu: „Wenn es nämlich auch zutrifft, (…), dass unter den veränderten Verhältnissen manche 
Aufgaben, die früher leicht von kleineren Gemeinwesen geleistet wurden, nur mehr von großen bewältigt 
werden können, so muss doch allzeit unverrückbar jener hochbedeutsame sozialphilosophische Grundsatz 
festgehalten werden (…): wie dasjenige, was der Einzelmensch aus eigener Initiative und mit seinen eigenen 
Kräften leisten kann, ihm nicht entzogen und der Gesellschaftstätigkeit zugewiesen werden darf, so verstößt es 
gegen die Gerechtigkeit, das, was die kleineren und untergeordneten Gemeinwesen leisten und zum guten Ende 
führen können, für die weitere und übergeordnete Gemeinwesen in Anspruch zu nehmen; zugleich ist es überaus 
nachteilig und verwirrt die ganze Gesellschaftsordnung.“, in: UvG IV 126. 
463 Siehe hierzu: „Diese Lehre (= Katholische Soziallehre, Anmerkung E.S.) ist gleich weit entfernt von allen 
verderblichen Irrtümern wie von allen Übertreibungen der Parteien und Systeme, die jene verfechten; sie hält 
sich immer im Gleichgewicht der Wahrheit und Gerechtigkeit. Sie besteht darauf in der Theorie und wendet sie 
an und fördert sie in der Praxis, sie versöhnt die Rechte und die Pflicht der einen mit denen der andern, die 
Autorität mit der Freiheit, die Würde des Individuums mit der des Staates, die menschliche Person im Untertan 
mit der der Obrigkeit geschuldeten Unterordnung und der Stellvertretung der göttlichen Gewalt durch die 
Obrigkeit, und verbindet die geordnete Liebe zu sich selbst, zur Familie, zum Vaterland mit der Liebe zu andern 
Familien und zu andern Völkern, auf dem Grund der Liebe zu Gott, dem Vater aller, dem ersten Ursprung und 
dem letzten Ziel.“, in: UvG II 110. 



 

 86 

deren Hinordnung auf den Schöpfer.464 Mit der in deutscher Sprache publizierten Enzyklika 

„Mit brennender Sorge“ von 1937 wendet sich Papst Pius XI. gegen den Nationalsozialismus. 

Er bezieht Stellung gegen die naturrechtswidrigen Einschränkungen der Rechte des 

Individuums und dabei besonders gegen eine Begrenzung der religiösen Bekenntnisfreiheit. 

Der Papst bezeichnet in dieser Enzyklika die Freiheit zum Bekenntnis als „unverlierbares 

Recht“ des Menschen.465 Mit scharfen Worten verurteilt er die ideologische „Vergötterung“ 

von Rasse, Volk oder Staatsform und der „Träger der Staatsgewalt“ und stellt dies in 

Widerspruch zur „gottgeschaffenen und gottbefohlenen Ordnung der Dinge“.466 Durch die 

zeitgeschichtlichen Fakten bedingt, wendet sich Papst Pius XI. neu den Fragen der 

Gerechtigkeit und der Freiheit zu. In der Entfaltung der Lehre vom Subsidiaritätsprinzip und 

vom Prinzip der Personalität erklärt er den Vorrang der Rechte des Einzelnen und die Pflicht 

der Sozietät und des Staates diese zu wahren, wodurch eine Begrenzung der Staatsmacht 

durch die in der Schöpfungsordnung begründeten Persönlichkeitsrechte erfolgt. Er wendet 

sich damit gegen das totalitäre Bestreben der umfassenden Fremdbestimmung des Menschen 

durch den diktatorischen Staat. Mit der Begründung im Naturrecht und damit letztlich in der 

Souveränität Gottes erfolgt nicht nur eine Beschränkung der Macht des Staates, sondern 

gleichzeitig die Aufrichtung eines Schutzraumes für die Bewahrung der unverfügbaren Rechte 

des Einzelnen. Hubertus Zilkens folgert daraus:  

„Seine (= Pius´ XI., Anmerkung E.S.) Formulierung des Subsidiaritätsprinzips in der 

Enzyklika Quadragesimo anno ist das entscheidende Formprinzip des katholischen 

Staatsbegriffs. Der Staat ist eine naturrechtlich notwendige Institution, ist jedoch der 

Person und Familie in seiner Bedeutung für die Gesellschaft nachgeschaltet. Damit 

erfährt der Staat eine ihm zukommende Begrenzung.“467 

Aufgrund des Subsidiaritätsprinzips, das die Prinzipien der Solidarität und des Gemeinwohls 

voraussetzt,468 fließen aber auch Staat und Gesellschaft positive Kräfte zu und befördern seine 

Wohlfahrt.469 Die Gewähr der individuellen Freiheitsrechte dient insofern dem Nutzen von 

Staat und Gesellschaft. 

 

                                                             
464 Siehe hierzu: „So wie der Einzelne sich niemals den gottgewollten Verpflichtungen der bürgerlichen 
Gesellschaft gegenüber entziehen kann und die Träger der Autorität das Recht haben, ihn, wenn er 
widerrechtlich die Erfüllung seiner Pflicht verweigert, dazu zu zwingen, so kann die Gesellschaft niemals den 
Einzelmenschen der ihm vom Schöpfer selbst verliehenen Persönlichkeitsrechte, deren hauptsächlichste Wir 
namhaft gemacht haben, berauben, noch ihm deren Gebrauch grundsätzlich unmöglich machen. Darum ist es 
vernunftmäßig und von der Vernunft gefordert, dass alles Irdische letztlich auf die menschliche Persönlichkeit 
hingeordnet werde, damit es durch sie seine Rückbeziehung auf den Schöpfer finde.“, in: UvG II 106. 
465 Siehe hierzu: „Der gläubige Mensch hat ein unverlierbares Recht, seinen Glauben zu bekennen und in den ihm 
gemäßen Formen zu bestätigen. Gesetze, die das Bekenntnis und die Betätigung dieses Glaubens unterdrücken 
oder erschweren, stehen im Widerspruch mit dem Naturgesetz.“, in: UvG II 202. 
466 Siehe hierzu: „Wer die Rasse, oder das Volk, oder den Staat, oder die Staatsform, die Träger der Staatsgewalt 
oder andere Grundwerte menschlicher Gemeinschaftsgestaltung (…) aus dieser ihrer irdischen Wertskala 
herauslöst, sie zur höchsten Norm aller, auch der religiösen Werte macht und sie mit Götzenkult vergöttert, der 
verkehrt und falsch die gottgeschaffene und gottbefohlene Ordnung der Dinge. Ein solcher ist weit von wahrem 
Gottesglauben und einer solchem Glauben entsprechenden Lebensauffassung entfernt.“, in: UvG II 178. 
467 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 88f. 
468 Höffner, Joseph, Christliche Gesellschaftslehre, S. 52. 
469 Siehe hierzu: „(…) je besser durch strenge Beobachtung des Prinzips der Subsidiarität die Stufenordnung der 
verschiedenen Vergesellschaftungen innegehalten wird, umso stärker stehen gesellschaftliche Autorität und 
gesellschaftliche Wirkkraft da, umso besser und glücklicher ist es auch um den Staat bestellt.", in: UvG IV 127. 



 

 87 

2.5.3 Würdigung der Demokratie und die Betonung des Toleranzgedankens bei  

Papst Pius XII. 

 

Papst Pius XII. (1939-1958) hat zwar keine explizite Enzyklika zu sozialethischen oder 

staatstheoretischen Themen veröffentlicht, während seiner Amtszeit jedoch in zahlreichen 

Ansprachen und Publikationen zu prinzipiellen und aktuellen gesellschaftlichen, ethischen und 

politischen Fragen ausführlich und umfassend Stellung bezogen.470 Nach Rudolf Uertz beginnt 

mit dem Pontifikat Pius` XII. eine neue Phase der päpstlichen Staats- und Soziallehre. Dabei 

nimmt der Papst  

„Stellung zu den elementaren Herausforderungen des politisch-gesellschaftlichen 

Lebens seiner Zeit. Er greift Hoffnungen der Nationen auf eine demokratische 

Neuordnung auf, Hoffnungen, die sich angesichts des nahenden Endes des Krieges 

(hier: 1944) in weiten Teilen der Völkergemeinschaft ausgebreitet haben.“471  

In seiner Weihnachtsansprache vom 24.12.1944 widmet sich der Papst der Frage nach der 

Demokratie, erstmals in einem päpstlichen Dokument erfolgt darin eine ausführliche, 

exklusive Darstellung und Würdigung der demokratischen Staatsform.472 Den Ausführungen 

des Papstes liegt nach Uertz eine Verknüpfung von „gottgewollter Naturrechtsordnung und 

säkularer Humanität“ zugrunde:  

„Pius XII. knüpft insofern an seinen Vorgänger an, als er die von diesem eingeführte 

Idee von den Menschenrechten als Grund und Ziel des Gemeinwesens übernimmt und 

zugleich die Menschenwürde bzw. die Menschenrechte als Ausfluss der in der göttlichen 

Schöpfungsordnung wurzelnden ewigen Naturrechte ansieht.“473  

Pius XII. hebt ausdrücklich hervor, dass der Mensch „Träger, Grundlage und Ziel“ des sozialen 

Lebens sein muss,474 er stellt damit das Individuum in den Mittelpunkt seiner Lehre über die 

Demokratie. Rudolf Uertz bezeichnet diese Ausführungen als ein „Novum der katholischen 

Soziallehre.“475 Die Intention Papst Pius XII., sich konstruktiv der demokratischen Verfasstheit 

des Staatswesens zuzuwenden liegt einerseits historisch im Faktum der Verurteilung des 

Kommunismus und der Gefahr des Staatskollektivismus in Europa am Ende des Zweiten 

Weltkrieges begründet, andererseits sah sich der Papst wohl auch genötigt, die bisher 

vorherrschende naturrechtliche Konzeption mit der Idee der im Personalitätsprinzip 

gründenden Menschenrechte zu korrelieren.476 Die Demokratie ruht demnach auf den 

Fundamenten der Freiheit und der Gleichheit aller Menschen, der Papst erklärt:  

                                                             
470 Ansprachen und Stellungnahmen von Papst Pius XII. zu gesellschaftspolitischen und sozialethischen Fragen in: 
Utz / Groner, Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius XII., 3 Bände. 
471 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 363. 
472 UG 3476-3510. 
473 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 370. 
474 UG 3472. 
475 Siehe hierzu: „Die prononcierte Hervorhebung des Einzelmenschen als ‚Träger, Grundlage und Ziel‘ der 
politischen Ordnung ist ein Novum der katholischen Soziallehre. Vor allem aus der Perspektive, die die Sozialethik 
mit ihrer zunehmend personalistischen Orientierung seit den 1960er Jahren gewann, musste diese Formulierung 
ins Auge stechen.“, in: Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 374. 
476 Siehe hierzu: „Das herkömmliche scholastische Naturrecht mit seinen komplizierten Stufenregelungen war 
hierzu (= Verteidigung gegen den Kommunismus, Anmerkung E.S.) offenbar nicht geeignet, denn es kannte keine 
vorstaatlichen, auf das Ethos der Einzelperson bezogene Normen. (…) Das heißt, dass trotz vertragsgedanklicher 
Elemente im scholastischen Denken theoretisch keine konstitutionellen Sicherungen im Sinne von Grund- und 
Menschenrechten vorstellbar sind; und selbst dort, wo etwa das Gemeinwesen vertraglich begründet wird, 



 

 88 

„In einem Volk, das dieses Namens würdig ist, fühlt der Bürger in sich das Bewusstsein 

seiner Persönlichkeit, seiner Pflichten und seiner Rechte, seiner eigenen Freiheit 

verbunden mit der Achtung der Freiheit und Würde der andern.“477  

Als Zerrbild des „Idealbilds demokratischer Freiheit und Gleichheit“ sieht Pius XII. die 

Auslieferung des demokratischen Staates an die „Willkür der Masse“, die Freiheit wird 

hierdurch zu einem „tyrannischen Anspruch auf ungehemmte Befriedigung menschlicher Gier 

und menschlicher Triebe“.478 Pius XII. begründet Freiheit und Gleichheit mit der Autorität 

Gottes, der Mensch nimmt daran durch den göttlichen Willen Anteil, der Papst erklärt:  

„Da nun diese unbedingt gültige Ordnung im Lichte der gesunden Vernunft, besonders 

aber im Lichte des christlichen Glaubens keinen anderen Ursprung haben kann als den 

persönlichen Gott, unseren Schöpfer, so ist klar, dass die Würde des Staates, die Würde 

der von Gott gewollten sittlichen Gemeinschaft, die Würde der öffentlichen Gewalt die 

Würde ihrer Teilnahme an der Autorität Gottes ist.“479  

Papst Pius XII. sieht die Demokratie „unauflöslich“ mit der göttlichen Ordnung verknüpft, 

ansonsten wird diese zu einem „leeren Schein“ und zu einer „Maske für etwas ganz 

Undemokratisches“.480 Klar formuliert Pius XII. die Grundsätze einer „gesunden Demokratie“, 

die sowohl auf dem Naturrecht wie auf dem postulierten christlichen Wahrheitsprinzip 

beruht.481 Dadurch findet der Rechtspositivismus eine natürliche Begrenzung, das positive 

Gesetz ist nämlich „nur dann unanfechtbar, wenn es sich angleicht – oder wenigstens nicht 

widersetzt – der unbedingten gültigen Ordnung, die vom Schöpfer grundgelegt und durch die 

Offenbarung der Frohbotschaft in ein neues Licht gerückt ist.“482 Vor diesem Hintergrund 

erklärt Pius XII. die Kirche zur Verkünderin und Beschützerin der Menschenwürde und der 

Freiheit:  

„Die Kirche hat die Aufgabe, der Welt, die sich nach besseren und vollkommeneren 

Formen der Freiheit sehnt, die erhabenste und notwendigste Botschaft, die es geben 

kann, zu verkünden: die Würde des Menschen, seine Berufung zur Kindschaft 

Gottes.“483  

Mit feierlichen Worten erklärt Papst Pius XII. damit die Bindung der Demokratie und der sie 

tragenden Freiheit und Gleichheit der Menschen untereinander an die göttliche Offenbarung, 

                                                             
gelangt das naturrechtliche Denken nicht zur Rechtsfigur vorstaatlicher Normen, zu denen die Menschenrechte, 
u.a. das Privateigentum, zählen.“, in: UG 368. 
477 UG 3478. 
478 UG 3479. 
479 UG 3481. 
480 Siehe hierzu: „Keine Staatsform kann diese innige und unauflösliche Verknüpfung außer Acht lassen; weniger 
noch als jede andere die Demokratie. Wenn daher der Inhaber der öffentlichen Gewalt sie nicht sieht oder mehr 
oder minder sie übersehen will, so erschüttert er die Grundlagen seiner eigenen Autorität. Ebenso wenn er jene 
Verbindung nicht genügend berücksichtigt und in seinem Amt nicht die Sendung erkennt, die von Gott gewollten 
Ordnung zu verwirklichen, so entstehe die Gefahr, dass Herrschsucht oder Eigennutz die wesentlichen 
Forderungen der politischen und gesellschaftlichen Sittlichkeit übermannen und oft der leere Schein rein 
formaler Demokratie nur als Maske für etwas ganz Undemokratisches dient.“, in: UG 3487. 
481 Siehe hierzu: „Eine gesunde Demokratie, aufgebaut auf den unveränderlichen Grundsätzen des Naturgesetzes 
und der geoffenbarten Wahrheiten, wird entschieden Stellung nehmen gegen jede Verderbnis, die der 
staatlichen Gesetzgebung eine zügel- und grenzenlose Macht zuerteilt und die aus der demokratischen 
Staatsform, trotz des gegenteiligen trügerischen Scheins, einfachhin ein absolutistisches System macht.“, in: UG 
3487. 
482 UG 3489. 
483 UG 3505. 



 

 89 

d. h. an die Prinzipien des Naturrechts und einer in Gottes Wesen selbst gründenden 

Wahrheit. Die Macht, auch im demokratischen Staat, geht damit nicht vom Volk, sondern von 

der Autorität Gottes aus. Eine säkulare Staatsform wird damit theologisch verankert. Zur Frage 

nach der Bewertung einander widerstreitender Wahrheitsansprüche im modernen 

Staatsverband widmet sich Papst Pius XII. in seiner Ansprache an den Verband der 

katholischen Juristen Italiens vom 06.12.1953, der sogenannten „Toleranzansprache“.484 Dem 

Problem der praktischen Duldung nichtkatholischer Bekenntnisse und Wahrheitsansprüche in 

einem Staat begegnet Pius XII. mit der Toleranzlehre. Mit seiner „Toleranzformel“ verbindet 

der Papst zwei wesentliche Gesichtspunkte:  

„1. Was nicht der Wahrheit und dem Sittengesetz entspricht, hat objektiv kein Recht 

auf Dasein, Propaganda und Aktion. 2. Nicht durch staatliche Gesetze und 

Zwangsmaßnahmen einzugreifen, kann trotzdem im Interesse eines höheren und 

umfassenderen Guten gerechtfertigt sein.“485  

Der Papst hält damit am Grundsatz des Wahrheitsprinzips fest, es besitzt Vorrang vor dem 

Freiheitsprinzip, gleichzeitig ist aber Toleranz anderen religiösen und sittlichen Anschauungen 

aufgrund des Gemeinwohlprinzips zu gewähren. Als Folgen der „Toleranzformel“ stellt Pius 

XII. bezüglich des Wahrheitsprinzips fest: „Diesem Punkt gegenüber gab und gibt es in der 

Kirche keinerlei Schwanken, keinerlei Paktieren, weder in der Theorie noch in der Praxis.“486 

Um „höherer und wichtigerer Ziele willen“ und in „Rücksichtnahme auf das Bonum commune“ 

verhält sich die Kirche aber trotzdem tolerant.487 Aus der „Toleranzansprache“ von 1953 ist 

allerdings neben der erwähnten Formel der von Papst Pius XII. formulierte Grundsatz 

festzuhalten, wonach ein direkter Eingriff des Staates in das religiöse Bekenntnis seiner Bürger 

außerhalb seiner „positiven Ermächtigung“ liegt.488 Dieser Grundsatz gilt zunächst primär für 

die im päpstlichen Verständnis „absolute Wahrheit“ des katholischen Bekenntnisses, 

gleichwohl verwirft er aber mit dem Argument, dass Gott „Irrtum auf Erden“ zulässt die 

Möglichkeit einer direkten Offensive gegen den vermeintlichen Irrtum im Staat und erklärt:  

„Die Pflicht, sittliche und religiöse Verirrungen zu unterdrücken, kann also keine letzte 

Norm des Handelns sein. Sie muss höheren und allgemeineren Normen untergeordnet 

werden, die unter gewissen Verhältnissen erlauben, (…) den Irrtum nicht zu verhindern, 

um ein höheres Gut zu verwirklichen.“489  

                                                             
484 UG 3963-3986. 
485 UG 3978. 
486 UG 3983. 
487 Siehe hierzu: „Was das zweite Prinzip (= Toleranz, Anmerkung E.S.) betrifft, nämlich die Toleranz unter 
bestimmten Umständen, die Duldung auch in Fällen, wo man zur Unterdrückung schreiten könnte, so hat sich 
die Kirche – schon aus Rücksichtnahme auf diejenigen, die in gutem Glauben <irrtümlich zwar, doch 
unüberwindlich> anderer Meinung sind – veranlasst gesehen, sich tolerant zu verhalten, und hat dies auch getan, 
nachdem sie unter Konstantin dem Großen und den anderen christlichen Kaisern Staatskirche geworden war, 
immer um höherer und wichtigerer Ziele willen, so handelt sie auch heute, und auch in Zukunft wird sie sich vor 
derselben Notwendigkeit finden. In solchen Einzelfällen ist die Haltung der Kirche vom Schutz und von der 
Rücksichtnahme auf das Bonum commune, das Gemeinwohl der Kirche und des Staates in den verschiedenen 
Staaten einerseits und andererseits das Gemeinwohl der universalen Kirche des Reiches Gottes auf der ganzen 
Erde, bestimmt.“, in: UG 3984. 
488 Siehe hierzu: „Keine menschliche Autorität, kein Staat, keine Staatengemeinschaft, welchen religiösen 
Charakter sie auch immer haben mögen, können einen positiven Befehl oder eine positive Ermächtigung erteilen, 
etwas zu lehren oder zu tun, was der religiösen Wahrheit oder dem sittlich Guten widerspräche.“, in: UG 3975. 
489 UG 3977. 



 

 90 

Das höhere Gut ist das Bonum commune. Die „Toleranzansprache“ Pius` XII. hat vielfältige 

Reaktionen hervorgerufen. Vollends rezipiert wurde sie noch 1960 durch Kardinal Alfredo 

Ottaviani,490 der nur aus gravierenden Gründen („graves causae“) anerkennt, eine 

nichtkatholische Religionen zu tolerieren und dafür das Argument von „zweierlei Maß und 

Gewicht“ formuliert.491 Ernst-Wolfgang Böckenförde stellt die Toleranztheorie Pius` XII. 

grundsätzlich in Frage und unterzieht sie einer fundamentalen Kritik, denn trotz der „ethisch 

gebundenen Fassung der Toleranztheorie“ wird die Religionsfreiheit noch nicht anerkannt.492 

Böckenförde kritisiert den Vorrang der Wahrheit in der Toleranzthese Pius` XII. und begreift 

diese nicht als Rechtstheorie, sondern vielmehr als „Machttheorie“.493 Pointiert bringt 

Böckenförde seine Kritik an der katholischen Toleranztheorie in einem Vergleich mit dem 

Kommunismus auf den Punkt:  

„Die Kommunisten brauchten nur die Prinzipien der hervorgebrachten katholischen 

Toleranztheorie für sich zu übernehmen und einseitig im Sinne der Intoleranz zu 

interpretieren, um eine legitimierende Grundlage für die von ihnen geübte Praxis der 

kontinuierlichen Religionsverfolgung ohne Blutvergießen und der Beschränkung der 

Glaubensfreiheit zu haben.“494  

Auch Rudolf Uertz bewertet die Toleranztheorie Pius` XII. hinsichtlich der Durchsetzung 

kirchlicher Macht:  

„Der Kern der Toleranzformel ist unverkennbar die Vorstellung, dass die Kirche die 

entscheidende Instanz ist, die, um der Sicherung und Durchsetzung ihrer umfassenden 

religiös-sittlichen Wahrheitsvorstellungen willen, Vorrang beansprucht vor dem 

Wahrheitsanspruch der Person.“495 

Zur Thematik der Menschen- und Freiheitsrechte bilden die Weihnachtsansprache zur 

Demokratie von 1944 und die „Toleranzansprache“ von 1953 in den öffentlichen Äußerungen 

Papst Pius XII. markante Fixpunkte. Im Verständnis der lehramtlichen Kontinuität mit seinen 

Vorgängern lehnt er  

„den Irrtum des modernen Rationalismus ab, der ein System menschlicher Rechte 

aufstellen wollte, in dem er die Natur des Menschen als ein für sich bestehendes Sein 

ohne irgendeine notwendige Beziehung zu einem höheren Wesen betrachtet, von 

dessen schöpferischem und ordnendem Willen es abhängt.“496  

Gleichzeitig führt er die Lehrtradition aber durch die Bindung der Rechtsgewalt an die 

Sittlichkeit weiter.497 Pius XII. verbindet scholastische Naturrechtsordnung mit der Forderung 

der allgemeinen Gültigkeit der Menschenrechte. Die Bewertung von Rudolf Uertz dazu lautet:  

                                                             
490 Ottaviani, Institutiones iuris publici ecclesiastici, S. 46ff., S. 65f. 
491 Ebd., S. 72f. 
492 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 204f. 
493 Siehe hierzu: „Wahrheit existiert ja im Bereich der irdischen Welt nicht abstrakt, als Wesenheit aus sich, 
sondern als Wahrheitsüberzeugung konkreter Menschen. ‚Die Wahrheit hat Recht‘ besagt daher, konkret und in 
Anwendung auf die Ordnung des menschlichen Zusammenlebens betrachtet: Nur die Kirche als Instanz, die 
konkret über die Wahrheit entscheidet, und diejenige, die ihr angehören, haben Recht. Das aber ist keine 
Rechtstheorie, sondern eine Machttheorie, und sie ist prinzipiell sozial unverträglich.“, in: Ebd., S. 205. 
494 Ebd., S. 206. 
495 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 379f. 
496 Schambeck, Der rechtsphilosophische und staatsrechtliche Gehalt der päpstlichen Lehräußerungen, S. 63. 
497 Siehe hierzu: „Ist doch die sittliche Bindegewalt eine wesentliche Voraussetzung dafür, dass ein Recht 
Anerkennung finden und auch Opfer fordern kann. Pius XII. hat mit diesem Gedanken den häufig vertretenen 
Grundsatz in seiner landläufigen Sinngebung abgelehnt: ‚Recht ist, was dem Volke nützt‘. Er verwehrt ihm auch 



 

 91 

„Die individualistische Rechtsvorstellung von Menschenrechten ist aber bereits ein 

Reflex der modernen sozialen Bedingungen mit rechtspragmatischen und politisch-

programmatischen Intentionen, die überdies mit konkreten institutionellen und 

verfahrensmäßigen Instrumenten verknüpft sind.“498  

Im modernen Verfassungsstaat ist bereits „eine Synthese aus christlicher Ethik, 

abendländischem Humanismus und rationalistischem Naturrecht“ vollzogen, die Aussagen 

Pius` XII. können dabei „als Konsensformel im Sinne der genannten Synthese“ angesehen 

werden.499 Den entscheidenden Schritt vom Toleranzprinzip zu einer grundsätzlichen 

Anerkennung der Religionsfreiheit auf der Basis der allgemeinen Menschenrechte vermag Pius 

XII. nicht zu vollziehen, dafür verharrt er zu sehr im scholastischen Konzept eines Idealstaates, 

der sich zwangsläufig als katholischer Staat verstehen muss. Der von Pius XII. vertretende 

Primat der Wahrheit gegenüber der Freiheit verhindert eine allgemeingültige Freiheit im 

Glaubens- und Konfessionsbekenntnis, es bleibt nur der Weg der Toleranz, die Anerkennung 

der Faktizität anderer Religionen ist deshalb lediglich die „Hinnahme eines Übels.“500 

 

2.5.4 Verbindung von Gemeinwohlprinzip und Würde der Person bei  

Papst Johannes XXIII. 

 

Papst Johannes XXIII. (1958-1963) hat sich in zwei Enzykliken zu dezidiert sozialethischen 

Themen und Fragestellungen lehramtlich geäußert. Die Enzyklika „Mater et magistra“501 von 

1961 unterzieht die Gesellschaftsordnung mit ihren zeitbedingten Herausforderungen einer 

theologischen Bewertung, um dadurch, dem Auftrag Christi entsprechend, Orientierung zu 

geben.502 Den äußeren Anlass dazu bietet der 70. Jahrestag der Veröffentlichung der Enzyklika 

„Rerum novarum“ durch Papst Leo XIII. im Jahr 1891. Johannes XXIII. betont in „Mater et 

magistra“ das Personalprinzip der katholischen Soziallehre und verbindet dieses mit dem 

Gebot des Gemeinwohls als oberstem Ziel allen staatlichen und gesellschaftlichen Handelns. 

In Aufnahme der Lehre Papst Pius` XII. bezeichnet Johannes XXIII. den Menschen als „Träger, 

Schöpfer und Ziel aller gesellschaftlichen Einrichtungen“ und formuliert diese Zuweisung als 

„obersten Grundsatz“ der Soziallehre.503 Das so verstandene Personalprinzip, welches sich 

theologisch begründet aus der Personalität Gottes ergibt, „trägt und schützt die unantastbare 

Würde der menschlichen Person.“504 Der Gesellschaft gegenüber kommt dem Personalprinzip 

und damit dem Individuum der Vorrang zu. Nach Hubertus Zilkens benennt Johannes XXIII. in 

seiner Enzyklika  

„die unmittelbar praktische Relevanz der Sozialnatur des Menschen für die konkrete 

Wirklichkeit von Wirtschaft und Gesellschaft. Damit bewegt er sich zwar in einem 

                                                             
nicht die Anerkennung, sollte ihm der rechte Sinn gegeben werden, dass nämlich sittlich Unerlaubtes nie dem 
wahren Wohle des Volkes zu dienen vermag.“, Ebd., S. 64. 
498 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 371. 
499 Ebd., S. 382. 
500 Ebd., S. 379. 
501 UvG IV 196-459. 
502 UvG IV 199. 
503 Siehe hierzu: „Nach dem obersten Grundsatz dieser Lehre (= Soziallehre der katholischen Kirche, Anmerkung 
E.S.) muss der Mensch der Träger, Schöpfer und das Ziel aller gesellschaftlichen Einrichtungen sein. Und zwar der 
Mensch, sofern er von Natur aus auf Mit-Sein angelegt und zu einer höheren Ordnung berufen ist, die über die 
Natur ganz und gar hinausgeht.“, in: UvG IV 414. 
504 UvG IV 415. 



 

 92 

anderen Bezugsfeld als seine Vorgänger Pius XI. und Pius XII., jedoch besteht eine 

Kontinuität zu diesen, da die Verhältnisbestimmung gleich bleibt, nämlich die 

grundsätzliche Priorität der Person vor der Gesellschaft.“505  

Das Gemeinwohlprinzip, das der Staat als Ziel zu verfolgen hat,506 wird infolgedessen im 

Subsidiaritätsprinzip konkretisiert. Letztlich gründet die Ordnung der Gesellschaft, die im 

Personalprinzip ihren Ausgang und ihr Ziel findet, aber in Gott. Johannes XXIII. erklärt:  

„Die sittliche Ordnung hat nur in Gott Bestand. Wird sie von Gott gelöst, löst sie sich 

selbst auf. Der Mensch ist eben kein bloßes Leibwesen, sondern zugleich ein mit 

Erkenntnis und freier Selbstbestimmung begabtes Geistwesen. Dieser Geist verlangt 

nach einer religiös begründeten sittlichen Ordnung.“507  

Die Priorität der Person vor der Gesellschaft und die sozialethische Verortung des Individuums 

in Gesellschaft und Staat bildet zusammen mit dem Gemeinwohlprinzip die entscheidende 

Kernaussage der Enzyklika „Mater et magistra“. Johannes XXIII. stellt den untrennbaren 

Zusammenhang von Individual- und Sozialnatur des Menschen dar, wobei, wie Alexander 

Saberschinksky feststellt, in der Lehre des Papstes „die Sozialnatur erst sekundär auf die 

Individualnatur folgt.“508 Mit der Enzyklika „Pacem in terris“509 von 1963 wendet sich Papst 

Johannes XXIII. unter dem Eindruck der Kubakrise dem Thema des Friedens zu und richtet sein 

Lehrschreiben nicht allein an die katholische Christenheit, sondern an alle „Menschen guten 

Willens“.510 Als letzte Enzyklika nur zwei Monate vor dem Tod Johannes´ XXIII. veröffentlicht, 

kommt „Pacem in terris“ ein testamentarischer Charakter zu. Nach Hubertus Zilkens liegt der 

Friedensenzyklika eine „Ordo-Struktur“ zugrunde:  

„Bereits im ersten Abschnitt von PT (= „Pacem in terris“, Anmerkung E.S.) führt Papst 

Johannes XXIII. die göttliche Ordnung als Grundlage des Friedens auf Erden an. Diese 

göttliche Ordnung liegt auch der erfahrbaren Welt zugrunde.“511  

So wie bereits in „Mater et magistra“ stellt der Papst auch in „Pacem in terris“ das 

Personalprinzip in den Mittelpunkt. Der Mensch als „Ursprung und Ziel seines 

gesellschaftlichen Lebens“ begründet die Ordnung des Staates.512 Dieser sozialethisch 

reflektierte Begriff der menschlichen Person, der verbunden mit dem Gemeinwohlprinzip in 

                                                             
505 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 99. 
506 Siehe hierzu: „Der Staat hat zum Ziel die Gewährleistung des irdischen Gemeinwohls. Darum darf er sich nicht 
völlig aus dem wirtschaftlichen Leben seiner Bürger heraushalten. Er muss vielmehr in ihm gegenwärtig sein und 
fördernd eingreifen, zunächst um in ihm die Erzeugung jenes Maßes an materiellen Gütern zu gewährleisten, 
(…); dann um die Rechte aller Bürger zu schützen, besonders die der Schwächeren.“, in: UvG IV 215. 
507 UvG IV 403. 
508 Saberschinsky, Die Begründung universaler Menschenrechte, S. 296. 
509 UvG XXVIII 94-265. 
510 UvG XXVIII 94. 
511 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 100. 
512 Siehe hierzu: „Demnach darf man nicht glauben, die Autorität sei an keine Norm gebunden. Da sie im 
Gegenteil aus der Fähigkeit hervorgeht, sich befehlend an die rechte Vernunft zu wenden, muss gefolgert 
werden, dass sie die Gewalt, Verpflichtungen aufzuerlegen, aus der sittlichen Ordnung herleitet, die ihrerseits 
Gott als Ursprung und Ziel hat. Deshalb schreibt Unser Vorgänger Pius XII. seligen Angedenkens: ‚Dieselbe 
unbedingt gültige Ordnung des Seins und der Zwecke, die den Menschen als autonome Persönlichkeit ausweist, 
das heißt als Träger von unverletzlichen Pflichten und Rechten – Ursprung und Ziel seines gesellschaftlichen 
Lebens – diese Ordnung umfasst auch den Staat (…).“, in: UvG XXVIII 124. 



 

 93 

der göttlichen Schöpfungsordnung gründet, bildet die Voraussetzung für den Frieden.513 Auf 

der Grundlage des geoffenbarten Naturrechts, das die Letztbegründung der „Würde der 

menschlichen Person“ als „Offenbarungswahrheit“ bietet, leiten sich konkrete 

Individualrechte des Menschen ab, wozu das „Recht auf Gottesverehrung“ gehört.  514 

Johannes XXIII. erklärt es als ein Menschenrecht, „Gott der rechten Norm des Gewissens 

entsprechend zu verehren und seine Religion privat und öffentlich zu bekennen.“515 Das heißt: 

Aus der geoffenbarten Wahrheit über die Würde des Menschen resultiert auch das Recht, eine 

Religion auszuüben. In der Auslegung dieses Artikels von „Pacem in terris“ ist allerdings die 

Frage nach der Bedeutung der Aussage „ad rectam conscientiae suae normam“ umstritten. 

Manfred Adler stellt in seiner Bewertung die beiden maßgeblichen Interpretationskontexte 

dar:  

„Offensichtlich knüpft diese Formulierung (= Gott der rechten Norm des Gewissens 

entsprechend zu verehren, Anmerkung E.S.) an der erstmals von Abaelard und dann 

von Thomas von Aquin entwickelten Lehre an, wonach der einzelne verpflichtet ist, 

seinem subjektiven Gewissen zu folgen, auch wenn dieses objektiv irrt. Als rechtes 

Gewissen wird in dieser Tradition freilich das, an der objektiv rechten Norm orientierte 

Gewissen bezeichnet. Interpretiert man die Enzyklika also im thomistischen Sinn, dann 

kommt sie nicht über die traditionelle Theorie hinaus, welche nur der Wahrheit ein 

Recht zuerkennt. Interpretiert man diese Aussage jedoch im Sinn der Terminologie der 

Skotisten-Schule und der Jesuitentheologie des 17./18. Jahrhunderts, welche auch das 

objektiv irrende, aber subjektiv schuldlose Gewissen als rechtes Gewissen bezeichnet, 

dann bildet die Formulierung der Enzyklika eine Brücke, um ausgehend von der 

traditionellen Position, zu einem in der Würde der Person begründeten Recht auf 

Religionsfreiheit vorzustoßen.“516  

Das entscheidende Interpretationskriterium bildet demnach also das Verständnis des 

„rechten Gewissens“ in seiner subjektiven bzw. in seiner objektiven Prägung. Möglicherweise 

ist eine eindeutige Definition offengelassen, um einer Weiterentwicklung in der Frage der 

Religionsfreiheit Raum zu geben; dieser Vermutung neigt auch Manfred Adler zu.517 Im Duktus 

der „Ordo-Struktur“ der Enzyklika „Pacem in terris“ ergibt sich entsprechend der 

naturrechtlichen Argumentation aus den Rechten die Pflicht der Anerkennung zuerkannter 

Individualrechte durch den Anderen.518 „Pacem in terris“ untermauert, dass Gott die Quelle 

                                                             
513 Siehe hierzu: „Der Friede auf Erden, nach dem alle Menschen zu allen Zeiten sehnlichst verlangten, kann nur 
dann begründet und gesichert werden, wenn die von Gott gesetzte Ordnung gewissenhaft beobachtet wird.“, in: 
UvG XXVIII 94. 
514 Siehe hierzu: „Jedem menschlichen Zusammenleben, das gut geordnet und fruchtbar sein soll, muss das 
Prinzip zugrunde liegen, dass jeder Mensch seinem Wesen nach Person ist. Er hat eine Natur, die mit Vernunft 
und Willensfreiheit ausgestattet ist; er hat daher aus sich Rechte und Pflichten, die unmittelbar und gleichzeitig 
aus seiner Natur hervorgehen. Wie sie allgemein gültig und unverletzlich sind, können sie auch in keiner Weise 
veräußert werden. Wenn wir die Würde der menschlichen Person nach den Offenbarungswahrheiten 
betrachten, müssen wir sie noch viel höher einschätzen. Denn die Menschen sind ja durch das Blut Jesu Christi 
erlöst, durch die himmlische Gnade Kinder und Freunde Gottes geworden und zu Erben der ewigen Herrlichkeit 
eingesetzt.“, in: UvG XXVIII 102-103. 
515 UvG XXVIII 107. 
516 Adler, Das allgemeine Recht auf Religionsfreiheit, S. 34. 
517 Ebd., S. 34f. 
518 Siehe hierzu: „Daraus (= den Rechten des Einzelnen, Anmerkung E.S.) folgt auch, dass in der menschlichen 
Gemeinschaft dem natürlichen Recht des einen eine Pflicht der anderen entspricht: die Pflicht nämlich, jenes 
Recht anzuerkennen und zu achten. Denn jedes Grundrecht des Menschen leitet seine Kraft und Autorität aus 



 

 94 

der sittlichen Ordnung ist und damit das Fundament der „menschlichen Würde“ bildet.519 Der 

Staat steht von daher in der Verantwortung, die Persönlichkeitsrechte durch die Gewähr von 

Rechtsschutz und den Zwang zur Rechtspflicht zu ermöglichen520.  

Die Sozialenzykliken Papst Johannes´ XXIII. knüpfen bewusst an die lehramtlichen Aussagen 

seiner Vorgänger an, die Argumentation erfolgt stringenter naturrechtlicher Darstellung und 

Beweisführung. Diese zeigt sich vor allem in der Begründung aller Rechte und Pflichten aus 

der geoffenbarten Wahrheit Gottes. Gleichzeitig führt Johannes XXIII. die katholische 

Soziallehre weiter, indem er eine Verknüpfung der individuellen Persönlichkeitsrechte mit 

dem Gemeinwohlprinzip herstellt, um dadurch zentrale Wertmaßstäbe wie Gerechtigkeit, 

Solidarität und Freiheit neu hervorzuheben. Alexander Saberschinsky sieht darin eine 

Ordnung für die Moderne begründet, die Johannes XXIII. mit der katholischen Soziallehre 

darzustellen gewillt ist:  

„Für die Ordnung unter den Menschen meint Wahrheit die Beachtung der gleichen 

Würde aller Menschen, Gerechtigkeit die Achtung der Rechte anderer und die Erfüllung 

der eigene Pflichten, Liebe die Zuwendung zu den Bedürftigen und Freiheit das 

Zusammenwachsen der Menschheit.“521  

Durch die Verbindung des Gemeinwohlprinzips mit den Rechten der Person wird die Würde 

des Menschen bestimmt: „Das als naturrechtliche Größe verstandene Wesen des Menschen 

ist das Personsein des Einzelnen. Aus diesem Wesen bzw. der Natur der Person gehen deren 

Rechte hervor.“522 Von besonderer Bedeutung werden die Menschenrechte, die als Rechte 

des Individuums zu Personenrechten des Einzelnen werden. Alexander Saberschinsky führt 

dazu bewertend aus:  

„Menschenrechte erfahren bei Johannes XXIII. eine besondere Wendung als 

Personenrechte. Diese personalistische Deutung des Naturrechts und die in ihm 

begründeten Menschenrechte ermöglichen es ihm (= dem Papst, Anmerkung E.S.) einen 

Ansatz vorzustellen, der für eine theologische Deutung offen bleibt und hier letztendlich 

seine Wurzeln hat, aber dennoch auch einen Dialog mit den ‚Menschen guten Willens‘ 

ermöglicht.“523  

Papst Johannes XXIII. schafft damit die theologische Voraussetzung für die Anerkennung eines 

allgemeinen Rechts auf Religionsfreiheit. Seine Ausführungen zum Recht der freien 

Gottesverehrung lassen den Aufbruch des Wahrheitsprinzips zum Prinzip der Person 

erkennen. So ist es das Verdienst von „Pacem in terris“, „auf der Grundlage der theologischen 

Tradition selbst die Frage der Religionsfreiheit gestellt und einen möglichen Weg zu ihrer 

                                                             
dem natürlichen Sittengesetz her; dieses verleiht jenes Recht und legt die entsprechende Pflicht auf.“, in: UvG 
XXVIII 123. 
519 Siehe hierzu: „Aber diese Art von Ordnung, deren Prinzipien sich auf alle erstrecken und absolut und 
unveränderlich sind, geht ganz vom wahren, und zwar vom persönlichen und die menschliche Natur 
übersteigenden Gott aus. Denn da Gott die erste Wahrheit aller Dinge und das höchste Gut ist, ist er zugleich die 
erhabene Quelle, aus der die menschliche Gemeinschaft allein wahrhaft Leben schöpfen kann, um so recht 
geordnet, fruchtbar und der menschlichen Würde angemessen zu sein.“, in: UvG XXVIII 131. 
520 Siehe hierzu: „Ferner müssen die staatlichen Stellen im Interesse des Gemeinwohls sich auch dafür einsetzen, 
dass Bedingungen herrschen, in denen es den einzelnen Menschen möglich, und zwar leicht möglich ist, sowohl 
ihre Rechte wahrzunehmen als auch ihre Pflichten zu erfüllen.“, in: UvG XXVIII 156. 
521 Saberschinsky, Die Begründung universaler Menschenrechte, S. 299. 
522 Ebd., S. 322. 
523 Saberschinsky, Die Begründung universaler Menschenrechte, S. 324. 



 

 95 

Lösung angedeutet zu haben.“524 Rudolf Uertz warnt davor, die Sozialenzykliken Johannes´ 

XXIII., besonders „Pacem in terris“, zu sehr unter dem Aspekt der lehramtlichen Kontinuität zu 

bewerten. Er hebt die naturrechtliche Argumentation des Dokuments hervor, „wobei das 

Naturrecht nunmehr hinsichtlich einer personalen Verantwortung modifiziert wird.“525 Anders 

als bei Leo XIII. und Pius XII. dient die naturrechtliche Herangehensweise bei Johannes XXIII. 

aber dem Ziel, an die „allgemeine human- und kulturgeschichtliche Entwicklung“, wie sie 

Ausdruck in der Erklärung der Menschenrechte von 1948 fand, anzuknüpfen:  

„Aufgrund der Tatsache, dass das Fundament der Menschenrechte die allgemeine 

natürliche Sittlichkeit, Freiheit und Verantwortung jeder Person ist, verbietet es sich 

dem Papst selbstverständlich, diese Grundnormen mit zusätzlichen theologischen 

Annahmen zu versehen.“526  

Uertz sieht darin eine „Wendung in der Frage der Toleranz“ vollzogen: „Nur auf dieser 

allgemein sittlichen Basis ist das friedliche und geordnete Zusammenleben der Menschen 

verschiedener Überzeugungen, Religionen, Sprachen, Kulturen im Gemeinwesen und in der 

Völkergemeinschaft möglich.“527 Zusammenfassend stellt Rudolf Uertz fest:  

„Pacem in terris stellt eine Kompilation von einer personalistischen politischen Ethik 

und herkömmlicher katholischer Staats- und Soziallehre dar. (…) Dies ermöglicht es, die 

Menschenrechte, die das Produkt theologisch-kirchlicher und säkular-politischer Ideen 

sind und damit als kulturchristliches Gedankengut zu verstehen sind, zum 

Wesensbestandteil der christlichen Sozialethik zu machen und sie in die kirchenamtliche 

Doktrin zu inkorporieren.“528 

 

2.6 Fazit 

 

Nach dem Ende der verheerenden Konfessionskriege und dem Zusammenbruch der alten 

mittelalterlichen Einheitsordnung entwickeln Jean Bodin und Thomas Hobbes den Gedanken 

der Souveränität des Staates und damit dessen Stärkung und potentielle Unabhängigkeit der 

Religion gegenüber, um die Voraussetzung für eine dauerhafte Friedenssicherung zu 

gewährleisten; die widerstreitenden Wahrheitsansprüche der religiösen Bekenntnisse 

erschienen dafür als nicht mehr geeignet. John Locke fügt dem Souveränitätsgedanken den 

Gedanken von der Freiheit des Individuums hinzu. In der Folge führen diese 

staatsphilosophischen Überlegungen zur Gliederung der Gewalten innerhalb des Staates und 

zu einer Betonung der Individualrechte des Einzelnen sowie zu einer zunehmenden 

Unabhängigkeit des Staates von der Kirche. Der religiöse Glaube wird dabei der 

Individualebene zugeordnet, die damit einhergehende Wahrheitsfrage wird dem Zugriff des 

Staates entzogen. Durch die Umsetzung des Gedankens der Souveränität des Herrschers im 

Absolutismus steht es nun in der Verfügung des Fürsten Minderheiten gegenüber Toleranz zu 

gewähren, wie im Fall des Edikts von Nantes, oder diese auch zu entziehen. Gleichzeitig bleibt 

aber die Bedeutung der Mehrheitsreligion als Staatsreligion erhalten. In der absolutistischen 

Staatskirchenordnung beansprucht allerdings der Staat die Hoheit über die Kirche für sich. Mit 

                                                             
524 Adler, Das allgemeine Recht auf Religionsfreiheit, S. 35. 
525 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 463. 
526 Ebd., S. 465f. 
527 Ebd., S. 467. 
528 Ebd., S. 470. 



 

 96 

der Französischen Revolution wird der Absolutismus der Fürsten beseitigt, es erfolgt die 

Proklamation der Menschenrechte. Die Staatsgewalt ist durch das Gesetz gebunden und zur 

Gewähr der Menschenrechte den Bürgern gegenüber verpflichtet. Französische Revolution 

und Aufklärung fordern die katholische Kirche, die zudem durch die Auflösung der 

gallikanischen Kirchenordnung in Frankreich und der Säkularisation in Deutschland 

geschwächt ist, zur Auseinandersetzung mit der Freiheitsidee heraus. Das immanente 

Freiheitsverständnis der Aufklärung steht dabei dem transzendenten Verständnis der 

katholischen Theologie schroff gegenüber. Mit den Schriften des Félicité de Lamennais, der 

sich dem Liberalismus zuwendet und die Verwirklichung umfassender Freiheitsrechte, wozu 

auch die Religions- und Gewissensfreiheit gehören, fordert, spitzt sich die gesamtkirchliche 

Situation dramatisch zu. Die Päpste Gregor XVI. und Pius IX. verurteilen den Liberalismus, mit 

dem Wahrheitsprinzip weisen sie alle Freiheitsforderung grundsätzlich zurück. Die katholische 

Kirche des 19. Jahrhunderts wird damit zum Gegenmodell des Verfassungsstaates, der seinen 

Bürgern zivile Freiheitsrecht garantiert. Am Ende des 19. Jahrhunderts beginnt sich allerdings 

eine Entwicklung Bahn zu brechen, die in Reaktion auf jeweilige Zeitumstände zu einer 

schrittweisen Relativierung eines strikten kirchlichen Antiliberalismus führt. Leo XIII. 

begründet zwar einerseits die Abwehr des Liberalismus mit dem neuscholastischen Modell 

des Naturrechts und der Betonung des Wahrheitsprinzips, gleichzeitig formuliert er den 

Gedanken des Bonum commune so, dass die Gewähr von Toleranz zu einem sozialethischen 

Maßstab wird. Papst Pius XI. tritt unter dem Eindruck des Totalitarismus für die 

Individualrechte des Einzelnen und für die Begrenzung der Staatsmacht ein. Er fordert Freiheit 

für die Ausübung des religiösen Bekenntnisses. In der Würdigung der Demokratie durch Papst 

Pius XII. verknüpfen sich Naturrechtskonzeption und säkularer Humanismus auf der Basis der 

göttlichen Schöpfungsordnung und der in diesen zu begründenden Menschenrechten. 

Gleichzeitig hält er in der Toleranzlehre aber unbeugsam am Wahrheitsprinzip fest. In der 

Soziallehre Johannes´ XXIII. wird sodann aber eine Synthese zwischen den 

Persönlichkeitsrechten des Einzelnen und der Gemeinwohlverpflichtung vollzogen, die 

Menschenrechte werden als Personrechte des Individuums verstanden. Das Personalprinzip 

wird zum bestimmenden Kriterium, da die Würde des Menschen als Offenbarungswahrheit 

erkannt und der Staat darauf verpflichtet wird, die Ausübung der Persönlichkeitsrechte durch 

die Schaffung eines rechtlichen Rahmens zu ermöglichen. Das zunehmende 

Auseinandertreten von Staat und Kirche nach der Reformation und den Konfessionskriegen 

führte einerseits zur Stärkung des Staates im Souveränitätsgedanken, andererseits aber auch 

zur Begrenzung der Staatsmacht in ihrer Nachordnung hinter und unter die Menschenrechte 

und die damit verbundene Verpflichtung auf Freiheitsgewähr. Die katholische Kirche war in 

einen Differenzierungsprozess gestellt, der zwischen einem deistisch begründeten 

Liberalismus, der sich feindlich gegen die Kirche positionierte, und den theologischen 

Erkenntnissen des Personalitätsprinzips und den darin begründeten Personrechten, wozu die 

Freiheitsrechte gehören, zu einer Entscheidung zwang. Am Ende dieses Prozesses steht die 

Anerkennung der individuellen Freiheitsrechte aufgrund einer dezidiert theologischen 

Begründung. Zu Beginn des Zweiten Vatikanischen Konzils war das päpstliche Lehramt zu einer 

vollgültigen Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschenrecht noch nicht bereit. Nur im 

Rahmen der Toleranzgewähr, und damit im Sinne eines Gnadenerweises, erschien die 

Anerkennung anderer Religionen und Bekenntnisse um des Gemeinwohls willen möglich zu 

sein. 



 

 97 

3. Die Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ und ihre lehramtliche Rezeption 

 

Die Textgenese von „Dignitatis humanae“ zeigt eindrucksvoll das Ringen der 

Konzilsteilnehmer um ein zentrales Thema der Moderne, das über eine längere Epoche der 

Kirchengeschichte stets ablehnend behandelt und in namhaften lehramtlichen Dokumenten 

unzweideutig verurteilt worden war. Die Veränderungen in der Welt, die Konfrontationen der 

Mächte, die ideologisch motivierten Diktaturen und der Zweite Weltkrieg hatten zu einer 

Bewusstwerdung der Menschenrechte geführt; in der Allgemeinen Erklärung der 

Menschenrechte hatten sich die Vereinten Nationen 1948 zudem öffentlich zur 

Religionsfreiheit bekannt. Neben diesen äußeren Voraussetzungen waren aber seit Papst Leo 

XIII. auch Bewegungen innerhalb der päpstlichen Äußerungen, besonders in Enzykliken und 

Ansprachen, erkennbar geworden, die die Würde der menschlichen Person immer mehr 

betonten. Trotzdem war der Weg der katholischen Kirchen zur Anerkennung der 

Religionsfreiheit von inhaltlichen Kontroversen, innerkirchlichen Parteikämpfen und 

Richtungsstreitigkeiten geprägt. Die Konfrontation der Kardinäle Ottaviani und Bea gehört 

während des Konzilsverlaufs ebenso dazu wie das Sichtbarwerden offensichtlicher Risse 

zwischen den einzelnen Richtungen innerhalb der Kirche. Die Vielzahl der Textentwürfe und 

ihre hartnäckige Diskussion zeigt aber auch die Ernsthaftigkeit, mit der die Konzilsväter eine 

akzeptable Stellungnahme zu Thema der Religionsfreiheit suchten und wie sehr sie um eine 

nachvollziehbare theologische Begründung gerungen haben. So kann am Ende des Konzils mit 

„Dignitatis humanae“ ein Dokument verabschiedet werden, das im Aufbruch des 

Wahrheitsprinzips zugunsten des Personalprinzips bei gleichzeitigem Festhalten an der 

moralischen Verpflichtung des Einzelnen, die Wahrheit des katholischen Glaubens zu suchen 

und zu bewahren, eine Brücke zur Gegenwart der Moderne schlägt und gleichzeitig an der 

Überzeugung des eigenen Glaubens festhält. Das päpstliche Lehramt von Papst Paul VI. bis zu 

Papst Franziskus greift seit der Konzilszeit in einschlägigen Dokumenten und Ansprache die 

Lehre von „Dignitatis humanae“ positiv auf; dabei werden spezifische Sichtweisen, 

theologische Interpretationen und zeitgeschichtliche Ereignisse durch den jeweiligen Pontifex 

interpretiert und jeweils aktuell gedeutet. 

 

3.1 Die Erklärung „Dignitatis humanae“ 

 

Die Konzilserklärung zur Religionsfreiheit „Dignitatis humanae“, deren Entstehungsprozess 

sich über die gesamte Länge des Konzils von der Vorbereitungszeit bis zum letzten Tag der 

Kirchenversammlung erstreckt, zeigt eindrucksvoll die Entwicklung sowohl im Bewusstsein 

der Konzilsväter wie der lehramtlichen Position zu einem Thema, das die katholische Kirche 

seit langer Zeit beschäftigt und in zentralen theologischen Fragen ihr 

offenbarungstheologisches und ekklesiologisches Selbstverständnis berührt. In die Erklärung 

über die Religionsfreiheit fließen vor allem Ausführungen des Konzils aus der 

Kirchenkonstitution „Lumen gentium“, aus der Pastoralkonstitution „Gaudium et spes“ und 

aus dem Dekret über den Ökumenismus „Unitatis redintegratio“ ein. Die Konzilsväter 

respektierten folglich auch die Tatsache, dass sich die Menschheit in der Moderne der 

personalen Würde des Individuums immer mehr bewusst wurde. So kann „Dignitatis 

humanae“ als ein wichtiges, wegweisendes Dokument des Zweiten Vaticanums gelten, in dem 



 

 98 

die Weiterentwicklung der katholischen Theologie und der kirchlichen Staats- und 

Menschenlehre deutlich wird.  

 

3.1.1 Entstehungsgeschichte der Konzilserklärung in ihren wichtigsten Etappen 

 

Die Entstehungsgeschichte der Konzilserklärung beginnt mit einem Text im Schema der 

Konstitution „De Ecclesia“, den die Theologische Vorbereitungskommission vor Beginn des 

Konzils erarbeitet hatte und endet mit der Schlussabstimmung über „Dignitatis humanae“ am 

07. Dezember 1965. Sie erstreckt sich damit über die gesamte Konzilszeit. Pietro Pavan529 und 

Roman Siebenrock530 zeichnen den langwierigen Entwicklungsprozess der Konzilserklärung 

ausführlich nach, Thomas Weitz531 dokumentiert detailliert die unterschiedlichen 

Standpunkte, wie sie in den Eingaben und Reden der Konzilsväter und ihrer Peritii zum 

Ausdruck kommen. Die Theologische Vorbereitungskommission hatte in Kapitel IX des 

Schemas „De Ecclesia“ eine thematische Ausführung zum Verhältnis zwischen Staat und 

Kirche erarbeitet. Darin wird in der Frage der religiösen Freiheit des Menschen die bis dahin 

vorherrschende Lehrmeinung rezipiert, so wie sie exemplarisch den Ausführungen von 

Kardinal Ottaviani über „zweierlei Maß und Gewicht“ im Verhältnis der Kirche zum Staat 

entsprechen.532 Nur des Gemeinwohls wegen ist demnach der Staat berechtigt, anderen 

Bekenntnissen außerhalb des katholischen Glaubens Toleranz zu gewähren. Nur in Staaten, in 

denen die Katholiken in der Minderheit sind, fordert die Kirche demnach die Freiheit zum 

Bekenntnis der Religion für sich ein, ohne allerdings grundsätzlich Freiheitsrechte für andere 

Bekenntnisse und Religionen in Staaten mit katholischer Bevölkerungsmehrheit 

zuzugestehen. Dieser Auffassung begegnete bereits in der Vorbereitungsphase des Konzils 

heftiger Widerstand vor allem Seitens der Konzilsteilnehmer.533 Im Zentrum der 

Auseinandersetzung standen gegensätzliche Positionen zwischen der 

Vorbereitungskommission und dem Sekretariat für die Einheit der Christen, das unter der 

Leitung von Kardinal Augustin Bea stand. Ein thematischer Textentwurf des 

Einheitssekretariats zur Religionsfreiheit wurde im Juni 1962 von der 

Vorbereitungskommission abgelehnt und für die Beratung in der Konzilsaula nicht zugelassen. 

Erst nachdem Papst Johannes XXIII. nach der Eröffnung des Konzils im Oktober 1962 das 

Sekretariat in den Rang einer Konzilskommission erhob, war das Einheitssekretariat 

ermächtigt, seinen Entwurf dem Konzil vorzulegen.534 Der erste Textentwurf, der einem 

eigenen Schema entspricht, wurde den Konzilsvätern im November 1963 vorgelegt. Das 

Thema der Religionsfreiheit sollte in Kapitel V des Dekrets über den Ökumenismus behandelt 

werden. Darin wird eine Erklärung der katholischen Kirche zur religiösen Freiheit gefordert, da 

                                                             
529 Pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklärung über die Religionsfreiheit, S. 704-711. 
530 Siebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humane, S. 152-165. 
531 Weitz, Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil. 
532 Ottaviani, Institutiones iuris publici ecclesiastici, S. 72f. 
533 Siehe hierzu: „Sowohl in der Vorbereitungsphase des Konzils als auch zu dessen Beginn zeigt sich auf Seiten 
der Konzilstheologien wie der Väter eine entschiedene Opposition gegen diese Lehrauffassung über die Freiheit 
im religiösen Bereich. In der Folge wurde jedoch der Abschnitt über die Beziehungen zwischen Kirche und Staat 
aus dem Schema über die Kirche ausgelassen, und daher unterblieb auch jede Diskussion über die religiöse 
Freiheit im Zusammenhang mit diesem Abschnitt.“, in: Pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklärung über die 
Religionsfreiheit, S. 704. 
534 Ebd., S. 704f. 



 

 99 

eine weitere Entwicklung der Ökumene unter den Vorgaben der traditionellen Toleranzlehre 

als unmöglich erachtet wurde. Aufgrund der Interventionen zahlreicher Konzilsväter wird 

jedoch über die Textvorlage von Kapitel V im Ökumenedekret nicht abgestimmt; das Thema 

wird auf die nächstfolgende Sitzungsperiode des Konzils vertagt.535 Das zweite Schema, die 

sogenannte „Declaratio prior“ stellt bereits einen selbständigen Textkorpus zum Thema 

Religionsfreiheit dar. Unter den Vätern hatte sich in der zweiten und dritten Sitzungsperiode 

die Überzeugung verbreitet,  

„das Konzil müsse in einem eigenen Dokument über die religiöse Freiheit sprechen. Als 

Grund wurde angegeben, die religiöse Freiheit sei ein Thema, das an Umfang und 

Bedeutung über die Grenzen des Ökumenismus hinausgehe. Es habe höchste 

Bedeutung für die Beziehungen der Kirche zur gesamten Menschheit.“536  

Zum Grundmotiv der „Declaratio prior de libertate religiosa seu de iure personae et 

communitatum ad libertatem in re religiosa“ wurde die Ausführung über die „Würde jedes 

Menschen als Person, seine höchste Würde, die aus seiner göttlichen Berufung entspringt.“537 

Damit wurde in der „Declaratio prior“, die vom 25. bis 28.09.1964 in der Konzilsaula ohne 

abschließende Abstimmung diskutiert wurde, erstmals von der Menschenwürde und vom 

Personalprinzip her argumentiert und der Primat des bisherigen alleingültigen 

Wahrheitsprinzips durchbrochen. Aus den Diskussionen in der Konzilsversammlung und den 

anschließenden Eingaben erarbeitete das Einheitssekretariat als drittes Schema den „Textus 

emendatus“:  

„Das Thema der religiösen Freiheit wird in diesem dritten Schema (…) breiter entfaltet. 

Ausgangspunkt ist die Feststellung der Tatsache, dass sich die Menschen in der Neuzeit 

ihrer eigenen personalen Würde immer deutlicher bewusst werden. (…) Die religiöse 

Freiheit wird daher als ein Recht der Person proklamiert, dessen Wesen angegeben 

wird: es besteht in der Freiheit von Zwang sowohl von Seiten der einzelnen Menschen 

als auch von Seiten der öffentlichen Gewalt, einer Freiheit in zweifachem Sinn: keiner 

darf gezwungen werden, im religiösen Bereich gegen sein Gewissen zu handeln; keiner 

darf in diesem Bereich gehindert werden, entsprechend seinem Gewissen zu 

handeln.“538  

Die rechtliche Begründung dafür liefert der Text im Hinweis auf die Vernunft, die theologische 

Begründung wird in der Offenbarung verortet.539 Die Einwände zahlreicher Väter gegen die 

Textvorlage bezog sich vor allem darauf, dass der „Textus emendatus“ ein „implizites 

Bekenntnis zum religiösen Indifferentismus“ ablege und damit im „Widerspruch gegen die 

kirchlichen Lehraussagen“ stehe.540 Die für den 19.11.1964 geplante Abstimmung wird 

deshalb abgesagt, stattdessen sollte es eine Abstimmung darüber geben, ob die eigentliche 

Abstimmung überhaupt erfolgen kann. Aber auch die Abstimmung über die Abstimmung wird 

von den Konzilsmoderatoren nicht zugelassen. Es folgte eine hitzige Diskussion und eine 

                                                             
535 Ebd., S. 705. 
536 Ebd. 
537 Ebd. 
538 Ebd., S. 706. 
539 Siehe hierzu: „Die religiöse Freiheit wird (…) im Licht der Offenbarung betrachtet: sie ist eine Freiheit, die ganz 
mit jener Freiheit übereinstimmt, welche der Kirche im göttlichen Auftrag bei der Erfüllung ihrer Sendung 
zukommt; sie findet eine Bestätigung in der Handlungsweise des Herrn und der Apostel; sie stellt einen Maßstab 
für das Apostolat in der Kirche dar, sowohl für die Hierarchie wie für die Laien.“, in: Ebd. 
540 Ebd. 



 

 100 

Petition von mehr als 400 Vätern an den Papst. Paul VI. übergibt daraufhin die Angelegenheit 

dem Verwaltungsgericht des Konzils, dieses befindet die Rechtmäßigkeit der Entscheidung des 

Präsidiums. So konnte nach heftiger Kontroverse auch über das dritte Schema im Konzil nicht 

abstimmt werden;541 der 19. November 1964 sollte als „schwarzer Donnerstag“ in die 

Konzilsgeschichte eingehen.542 Nach den Ereignissen im November 1964 konnten bis Februar 

1965 Vorschläge und Textänderungswünsche an das Einheitssekretariat gerichtet werden. 

Nachdem die insgesamt 218 Eingaben eingearbeitet und mit anderen Konzilskommissionen 

abgeglichen worden waren, erteilte Papst Paul VI. im Mai 1965 die Genehmigung, den neuen 

Textentwurf den Konzilsteilnehmern zuzustellen; es handelt sich dabei um den „Textus 

reemendatus“, das vierte Schema für die Erklärung zur Religionsfreiheit. Der erneuerte Text 

gliedert sich in 4 Teile: „1. Bezugnahme auf die heutige geschichtliche Situation und Erklärung 

des Konzils über die Religionsfreiheit. 2. Diese Freiheit im Lichte der Vernunft. 3. Im Licht der 

Offenbarung. 4. In der geschichtlichen Situation der Gegenwart.“543 Bei der Diskussion in der 

Konzilsaula, die im September 1965 erfolgt, zeigt sich, dass eine Gruppe der Konzilsväter der 

Vorlage vollumfänglich zuzustimmen gewillt ist, eine zweite Gruppe diese grundsätzlich 

ablehnt und eine dritte Gruppe Änderungen in Inhalt und Struktur fordert. Wegen dieser 

ungewissen Lage verlangte das Einheitssekretariat eine Abstimmung darüber, ob es 

überhaupt ein Dokument zur Religionsfreiheit geben solle. Am 21. September 1965 stimmen 

schließlich nach einer Intervention von Papst Paul VI. 1997 Väter für ein Dokument, 224 sind 

nach wie vor dagegen. Ab Ende September 1965 erfolgte nun die Erstellung eines neuen 

Textes, das fünfte Schema, durch das Einheitssekretariat; es trägt die Überschrift „Textus 

recognitus“. Der Text betont im Zusammenhang der Religionsfreiheit die Heilsnotwendigkeit 

der katholischen Kirche als einzig wahrer Religion.  

„Daraus folgt, dass ebenso, wie die Verpflichtung zur Suche nach Wahrheit und zu der 

der jeweiligen Gewissheit entsprechenden Zustimmung besteht, ebenso auch die 

Verpflichtung gegeben ist, die katholische Religion anzunehmen und zu bekennen, 

sobald und soweit sie erkannt ist. Es handelt sich also um eine Verpflichtung, die das 

Gewissen angeht und bindet, weil die Wahrheit nur kraft ihres eigenen Lichtes 

verpflichtet. Die religiöse Freiheit, welche die Erklärung behandelt, betrifft, wie gesagt, 

jedoch nur die Beziehungen zwischen den Personen im menschlichen Zusammenleben, 

und sie besteht in einer Freiheit von äußerem Zwang. Daher bleibt die katholische Lehre 

über die einzige wahre Religion, über die einzige Kirche Jesu Christi und über die 

moralische Verpflichtung der Menschen dieser gegenüber unberührt. Das bedeutet 

nämlich nicht, die Bejahung der religiösen Freiheit als eines Rechts jedes einzelnen 

Menschen in seinen Beziehungen zu anderen könne vom Vollzug der Freiheit als einer 

Verpflichtung gegenüber der Wahrheit losgelöst werden: die erste steht in einer 

Funktion zur zweiten, da ihre Begründung darin liegt, dass die Menschen nicht daran 

gehindert werden dürfen, in dem Maße der Wahrheit zu folgen, in dem sie ihnen 

innerlich aufleuchtet.“544  

Im revidierten Text wird die Religionsfreiheit als natürliches Recht der Person dargestellt, 

deren Gegenstand die Freiheit von äußerem Zwang, deren Fundament aber die Würde des 

                                                             
541 Ebd., S. 706f. 
542 Pesch, Das Zweite Vatikanische Konzil, S. 100. 
543 Pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklärung über die Religionsfreiheit, S. 707. 
544 Ebd., S. 708f. 



 

 101 

Menschen ist. In diesem Zusammenhang hat der Staat die Aufgabe, die Religionsfreiheit 

anzuerkennen, sie zu schützen und zu fördern. Seine Aufgabe besteht dabei ausschließlich in 

der Gewährleistung eines rechtlichen Freiheitsraums für eine positive Religionsfreiheit.545 Die 

Konzilsväter stimmten am 27./28. Oktober 1965 den einzelnen Teilen des vorliegenden 

Textentwurfs mit großer Mehrheit zu. Im sechsten Schema, dem „Textus denuo recognitus“ 

wurden nochmals Veränderungs- und Verbesserungsvorschläge eingearbeitet. Um der 

Meinung einiger Väter entgegenzutreten, es handle sich um einen Bruch mit der bisherigen 

Lehrmeinung, wurden Hinweise auf Äußerungen von Papst Leo XIII. bis Papst Johannes XXIII. 

hinzugefügt.546 Die finale Annahme des Dokuments erfolgt nun am 07. Dezember 1965 mit 

2308 Ja-Stimmen, 70 Nein-Stimmen und 8 ungültigen Stimmen. Bereits die Textgeschichte zur 

Entstehung von „Dignitatis humanae“ zeigt eine Lehrentwicklung in der Frage des 

Verhältnisses von Staat und Kirche, im Verständnis von Freiheit und Individuum. Mit Roman 

Siebenrock ist festzuhalten:  

„Diese Entwicklung der Lehre (…) bezieht sich nicht allein auf das Verhältnis von Kirche 

und Staat im Kontext neuzeitlicher Menschen- und Freiheitsrechte, wie sie in der 

Toleranzdebatte geführt wurde. Ebenso bedeutsam ist, dass diese Erklärung die 

gesellschaftlich-soziologische Vorbedingung für eine Neubestimmung der Sendung der 

Kirche in der Gegenwart darstellt, ohne die z. B. die Pastoralkonstitution und Nostra 

aetate mit ihrem Dialogprogramm in der ‚Luft‘ hingen.“547  

Mit dem Ende des Konzils war die Auseinandersetzung über die Erklärung zur Religionsfreiheit 

allerdings nicht beendet, das Schisma mit Erzbischof Lefebvre und seinen Anhängern wird 

unter anderem auch mit der „Dignitatis humanae“ begründet. Die katholische Kirche hat sich 

aber im Zweiten Vatikanischen Konzil ausdrücklich zur Religionsfreiheit bekannt und dafür 

eine spezifische Begründung geliefert: „die Religionsfreiheit wurzelt für das Konzil in der 

schöpfungstheologischen Würde des Menschen und dem Naturrecht.“548 

 

3.1.2 Darstellung der Konzilserklärung in ihren wesentlichen Aussagen 

 

Die Erklärung des Zweiten Vatikanischen Konzils über die Religionsfreiheit549 ist in zwei Teile 

gegliedert. Der erste Teil, „die allgemeine Grundlegung der Religionsfreiheit“, umfasst die 

Artikel 2 bis 8, der zweite Teil, „die Religionsfreiheit im Licht der Offenbarung“, die Artikel 9 

bis 15. Roman Siebenrock verweist auf die, der Erklärung zugrundeliegende grundsätzliche 

Frage nach dem Verhalten der Katholiken Menschen anderen Glaubens gegenüber und 

konstatiert:  

„Wenn diese Frage nicht nur persönlich, sondern sozial, gesellschaftlich und politisch 

beantwortet werden soll: Was wäre dann zu sagen? Die Bedeutung der (…) Erklärung 

liegt darin, dass Dignitatis humanae zur Beantwortung dieser Frage bis heute 

                                                             
545 Ebd., S. 709. 
546 Siehe hierzu: „Aus einer solchen nüchternen und objektiven Überlegung muss sich die Gewissheit ergeben, 
dass natürlich eine Lehrentwicklung stattgefunden hat, dass aber die letzte Phase dieser Entwicklung zu dem 
tendierte, was in dem Dokument ausgesagt wurde, wenn sie nicht schon mit ihm übereinstimmte.“, in: Ebd., S. 
710. 
547 Siebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humanae, S. 152. 
548 Delgado, Umstrittene Religionsfreiheit, S. 35. 
549 Der Text der Erklärung wird im Folgenden zitiert nach: LThK2, Das Zweite Vatikanische Konzil. Konstitutionen. 
Dekrete und Erklärungen. Lateinisch und Deutsch, Band 2, S. 712-748. 



 

 102 

unverzichtbar ist.“550 In Artikel 1, der der Erklärung wie eine Präambel vorangestellt ist, 

werden bereits die beiden zentralen Schlüsselbegriffe genannt: die „Würde der 

menschlichen Person“ und eine „verantwortliche Freiheit“.551  

Gleichzeitig wird auf die veränderte geschichtliche Ausgangssituation verwiesen, in der 

Freiheit „als Ausdruck der personalen Würde, als Ausübung der Verantwortlichkeit und daher 

(…) als Pflicht und als Liebe verstanden werden muss“.552 Das Konzil betont, dass die „wahre 

Religion“ in der katholischen Kirche verwirklicht ist, und erklärt es gleichzeitig zum „officium 

morale“, der moralischen Pflicht des Menschen, „die Wahrheit, besonders in dem, was Gott 

und seine Kirche angeht, zu suchen und die erkannte Wahrheit aufzunehmen und zu 

bewahren“.553 Die Konzilsväter vollziehen damit in dieser lehramtlichen Äußerungen den 

Übergang vom „Recht der Wahrheit“ zum „Recht der Person“ als Fundamentalnorm der 

Erklärung zur Religionsfreiheit. Mit Siebenrock ist festzuhalten:  

„Der Anspruch, das eigene Tun nach eigenem Urteil und in verantwortlicher Freiheit in 

Beziehung zur Wahrheit zu gestalten, führt zu jener Forderung der Freiheit von Zwang, die der 

sittlichen Handlung entspricht, weil sich diese nach der Pflicht ausrichtet, die Wahrheit zu 

suchen.“554  

Pietro Pavan fasst die lehramtlichen Aussagen von Artikel 1 systematisch zusammen:  

„1. Gott hat den Menschen den Weg geoffenbart, auf dem ihr Heil in Jesus Christus 

verwirklicht werden kann. 2. Ein solcher Weg ist gegeben in der einzigen wahren 

Religion, die in der katholischen Kirche ihre konkrete Existenzform hat. 3. Die Menschen 

haben die Pflicht, die Wahrheit zu suchen (…) und sie haben die Pflicht, die Wahrheit 

anzunehmen und ihr zu gehorchen in dem Maße, in dem sie erfasst wird. 4. Die 

Wahrheit betrifft und bindet das Gewissen kraft ihrer selbst, kraft des von ihr 

ausgehenden Lichtes. 5. Die religiöse Freiheit bezieht sich jedoch nicht auf das 

Verhältnis der Person zur Wahrheit, sondern sie bezieht sich vielmehr auf die 

intersubjektiven Verhältnisse, sowohl physischer als auch moralischer Personen 

zueinander.“555  

Artikel 2 führt die Fundamentalnorm, wonach die Religionsfreiheit in der menschlichen 

Persönlichkeit, genauer in der Würde des Menschen, gründet, weiter aus. Die Erklärung hebt 

hervor, dass Freiheit frei sein von Zwang „von Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, 

wie jeglicher menschlichen Gewalt“, bedeutet.556 Deshalb darf niemand gezwungen werden, 

gegen sein Gewissen zu handeln. Die Gewissensfreiheit des Einzelnen erhält damit eine 

herausragende Bedeutung. Nach Karl Rahner und Herbert Vorgrimler sieht das Konzil  

„hier bewusst von der Frage des wahren oder irrigen Gewissens ab, weil das Recht 

selbst von dieser Frage in keiner Weise berührt wird.“557  

                                                             
550 Siebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humanae, S. 167. 
551 Siehe hierzu: „Die Würde der menschlichen Person kommt den Menschen unserer Zeit immer mehr zum 
Bewusstsein, und es wächst die Zahl derer, die den Anspruch erheben, dass die Menschen bei ihrem Tun ihr 
eigenes Urteil und eine verantwortliche Freiheit besitzen und davon Gebrauch machen sollen, nicht unter Zwang, 
sondern vom Bewusstsein der Pflicht geleitet.“, in: DiH 1. 
552 Ebd. 
553 Ebd. 
554 Siebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humanae, S. 169. 
555 Pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklärung über die Religionsfreiheit, S. 712f. 
556 DiH 2. 
557 Rahner / Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, S. 656f. 



 

 103 

Aufgrund der Begründung des Rechts auf Religionsfreiheit in der Würde des Menschen und in 

der Freiheit seines Gewissens muss dieses Recht vom Staat nicht eigens verliehen oder 

eingeräumt werden. Die intendierte Suche nach der Wahrheit ist dem Menschen nämlich nur 

dann möglich, „wenn er über den dazu notwendigen inneren und äußeren Freiheitsraum 

verfügt.“558 Das Konzil bringt an dieser Stelle ein kategorisches Verständnis der 

Religionsfreiheit zum Ausdruck, es kommt allen Menschen zu, ob sie nun um die Erkenntnis 

der Wahrheit bemüht sind oder nicht. Mit Michelle Becka kann festgehalten werden:  

„Aufgrund des kritischen und universalistischen Anspruchs von Menschenwürde und 

Menschenrechten geht es (…) stets um Würde und Rechte aller Menschen.“559  

Nach der Überzeugung des Konzils bleibt der Mensch allerdings weiterhin verpflichtet, die 

religiöse Wahrheit zu suchen und sie kraft seines Gewissens zu erkennen und anzunehmen.560 

Um die Religion aber öffentlich und gemeinschaftlich zum Ausdruck bringen zu können, bedarf 

es des Staates, der gehalten ist, die Religionsfreiheit zu achten; der Staat würde aber 

seinerseits eine Grenzüberschreitung vollziehen, wenn er die „religiösen Akte“ seiner Bürger 

„zu bestimmen oder zu verhindern“ bestrebt wäre.561 Ungeachtet der Wahrheitsfrage 

bestimmt Artikel 4 die Inhalte der positiven Religionsfreiheit näher. Demnach haben religiöse 

Gemeinschaften das Recht auf Kultusfreiheit ebenso wie das Recht der freien Wahl und 

Einsetzung ihrer Amtsträger. Ein legitimer Anspruch besteht in der Errichtung von Gebäuden 

und im Erwerb von Gütern, sowie in der öffentlichen Bezeugung ihrer Lehre durch Wort und 

Schrift. Die Grenzen legitimer Religionsfreiheit werden dann überschritten, wenn ein Zwang 

zum Bekenntnis ausgeübt oder die öffentliche Ordnung verletzt wird.562 Zur Religionsfreiheit 

gehört auch das Recht der Eltern die religiöse Erziehung ihrer Kinder zu bestimmen; diese 

Freiheit hat auch die Freiheit der Schulwahl zum Inhalt. Eltern dürfen nicht gezwungen 

werden, für ihre Kinder einen Schulunterricht zu wählen, der ihrer religiösen Überzeugung 

widerspricht.563 Aufgabe des Staates ist es zwar nicht, Religionsfreiheit zu gewähren, da sie 

jedem Menschen aufgrund seiner Würde eignet, wohl aber für den Schutz der 

Religionsfreiheit aktiv zu sorgen. Dies wird in Artikel 6 als Forderung der 

Gemeinwohlverpflichtung des Staates begriffen. Das Konzil definiert hierbei Gemeinwohl als 

die 

„Gesamtheit jener Bedingungen des sozialen Lebens, unter denen die Menschen ihre 

eigene Vervollkommnung in größerer Fülle und Freiheit erlangen können; es besteht 

besonders in der Wahrung der Rechte und Pflichten der menschlichen Person.“564 

Aufgrund dessen hat der Staat die Aufgabe 

                                                             
558 Ebd., S. 657. 
559 Becka, Christliche Sozialethik als Menschenrechtsethik, S. 817. 
560 Ebd. „Nun aber werden die Gebote des göttlichen Gesetzes vom Menschen durch die Vermittlung seines 
Gewissens erkannt und anerkannt; ihm muss er in seinem gesamten Tun in Treue folgen, damit er zu Gott, seinem 
Ziel, gelange.“, in: DiH 3. 
561 Ebd. „Hinzu kommt, dass die religiösen Akte, womit sich der Mensch privat und öffentlich aufgrund einer 
geistigen Entscheidung auf Gott hinordnet, ihrem Wesen nach die irdische und zeitliche Ordnung übersteigen. 
Demnach muss die staatliche Gewalt, deren Wesenszweck in der Sorge für das zeitliche Gemeinwohl besteht, 
das religiöse Leben der Bürger nur anerkennen und begünstigen, sie würde aber, wie hier betont werden muss, 
ihre Grenzen überschreiten, wenn sie so weit ginge, religiöse Akte zu bestimmen oder zu verhindern.“, in: Ebd. 
562 DiH 4. 
563 DiH 5. 
564 DiH 6. 



 

 104 

„durch gerechte Gesetze und durch andere geeignete Mittel den Schutz der religiösen 

Freiheit aller Bürger wirksam und tatkräftig (zu) übernehmen und für die Förderung des 

religiösen Lebens günstige Bedingungen (zu) schaffen, damit die Bürger auch wirklich 

in der Lage sind, ihre religiösen Rechte auszuüben und die religiösen Pflichten zu 

erfüllen.“565 

Auch wenn in einem Land einer bestimmten Religion eine hervorgehobene Stellung zugebilligt 

wird, so muss das Recht auf Freiheit in religiösen Angelegenheit aber dennoch allen Bürgern 

und religiösen Gemeinschaften gewährt werden. Karl Rahner und Herber Vorgrimler werten 

diese Aussage so, „dass die Gleichheit aller Bürger vor dem Gesetz niemals, weder offen noch 

verborgen, um der Religion willen verletzt wird. Keine Diskriminierung darf erfolgen.“566 Das 

Konzil erkennt allerdings der staatlichen Gewalt auch das Recht zu, das Grundrecht auf 

Religionsfreiheit einzuschränken. Dafür setzt das Konzil aber enge Grenzen, so können 

lediglich die Sorge um den öffentlichen Frieden und um die Wahrung der öffentlichen 

Sittlichkeit eine Einschränkung begründen. Artikel 7 spricht von „umgrenzenden Normen“, 

denen die freie Ausübung der Religion unterworfen ist.567 Im abschließenden Artikel 8 des 

ersten Teils der Erklärung über die Religionsfreiheit appelliert das Konzil an die Erzieher,  

„Menschen zu bilden, die der sittlichen Ordnung gemäß der gesetzlichen Autorität 

gehorchen und zugleich Liebhaber der echten Freiheit sind“,568  

es werden damit die Pflichten betont, die sich aus Rechtsansprüchen ergeben. Pietro Pavan 

führt dazu aus:  

„In jedem Recht aber ist die Auffassung von einer entsprechenden Pflicht mitenthalten; 

wenn die Menschen sich ihrer Rechte und Pflichten bewusst werden, finden sie sich 

bereits in Kommunikation mit einem Bereich geistiger Werte, wie der Wahrheit, des 

Guten, der Gerechtigkeit, universaler Werte, die gleichsam Reflexe Gottes sind; sie 

empfinden von da aus das Bedürfnis, in Einheit mit ihm zu leben und aus dieser Einheit 

Wegweisung und Anregung für ihr ganzes Leben zu empfangen.“569  

Der zweite Teil der Erklärung, der die Überschrift „Die Religionsfreiheit im Licht der 

Offenbarung“ trägt, stellt einleitend nochmals die zentrale theologische Begründung der 

Religionsfreiheit aus der göttlichen Offenbarung dar.570 Das Konzil erklärt, dass die Würde der 

menschlichen Person in der Offenbarung selbst grundgelegt ist. Roman Siebenrock konstatiert 

dazu:   

„Ohne Schriftbezug bliebe das Eintreten für die Religionsfreiheit dem Vorwurf bloßer 

kirchlicher Pragmatik oder gar Opportunismus ausgesetzt. Dieses Defizit kann nur 

überwunden werden, wenn nachgewiesen werden kann, dass das Anliegen auch in der 

Schrift und in der normativen Lehrtradition der Kirche Anhalt findet und daher sich die 

                                                             
565 Ebd. 
566 Rahner / Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, S. 658. 
567 Siehe hierzu: „Die einzelnen Menschen und die sozialen Gruppen sind bei der Ausübung ihrer Rechte durch 
das Sittengesetz verpflichtet, sowohl die Rechte der andern wie auch die eigenen Pflichten den anderen und dem 
Gemeinwohl gegenüber zu beachten. Allen Menschen gegenüber muss man Gerechtigkeit und Menschlichkeit 
walten lassen.“, in: DiH 7. 
568 DiH 8. 
569 Pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklärung über die Religionsfreiheit, S. 731. 
570 Siehe hierzu: „Was das Vatikanische Konzil über das Recht des Menschen auf religiöse Freiheit erklärt, hat 
seine Grundlage in der Würde der Person, deren Forderungen die menschliche Vernunft durch die Erfahrung der 
Jahrhunderte vollständiger erkannt hat. Jedoch hat diese Lehre von der Freiheit ihre Wurzeln in der göttlichen 
Offenbarung, weshalb sie von Christen um so gewissenhafter beobachtet werden muss.“, in: DiH 9. 



 

 105 

Kirche auch in ihrer eigenen Identität vom Ursprung für dieses Anliegen in die Pflicht 

genommen weiß.“571  

Die folgenden Artikel des zweiten Teils der Erklärung dienen der Argumentation in diesem 

Begründungszusammenhang. Artikel 10 verdeutlicht den Gnadenaspekt des Glaubensaktes, 

der den Menschen befähigt, „Gott einen vernunftgemäßen und freien Glaubensgehorsam (zu) 

leisten“.572 Aus der Freiheit des Glaubensaktes folgt die Freiheit des Glaubens, da niemand 

zum Glauben gezwungen werden darf. Das Konzil bezeichnet dies als „Hauptbestandteil der 

katholischen Lehre“.573 In Artikel 11 werden zahlreiche biblische Belege als Begründung für 

das Argument angeführt, dass Gott die Menschen „zu seinem Dienst im Geiste und in der 

Wahrheit (ruft), und sie (…) deshalb durch diesen Ruf im Gewissen verpflichtet, aber nicht 

gezwungen“ werden.574 Der Schriftbeweis ist für die offenbarungstheologische 

Beweisführung konstitutiv. Artikel 12 führt die biblischen Belegstellen durch den Verweis auf 

die Kirchengeschichte weiter. Der Weg der Kirche durch die Zeit ist geleitet vom „Grundsatz 

der religiösen Freiheit der Würde des Menschen und der Offenbarung Gottes“,575 auch wenn 

dieser im Laufe der Geschichte verdunkelt wurde. Pietro Pavan bemerkt hierzu 

aufschlussreich:  

„Wie ebenfalls schon gesagt wurde, ist durch die Jahrhunderte hindurch den Menschen 

in der christlichen Gesellschaft jedoch nicht das Recht zuerkannt worden, ungehindert 

von Gewalt die eigene Religion zu bekennen, wenn diese nicht als die wahre galt. Die 

Faktoren, die zur Einhaltung dieser rechtlich-politischen Linie in einem räumlich so 

weiten und zeitlich so tiefen geschichtlichen Zusammenhang geführt haben, sind 

vielfältig und komplex.“576  

Erwähnenswert ist in diesem Zusammenhang ein Vergleich mit der „Toleranzansprache“ von 

Papst Pius XII. von 1952, die noch 10 Jahre vor Beginn des Zweiten Vatikanischen Konzils allein 

der Wahrheit das Recht zuspricht, nicht aber dem Irrtum und damit die Personalität als 

Rechtsprinzip dem Prinzip der Wahrheit nachordnet. Vor diesem Hintergrund wird deutlich, 

dass die Begründung des Rechts auf Religionsfreiheit aus der Würde des Menschen nicht nur 

eine andere Perspektive eröffnet, sondern einen Prinzipienwechsel bedeutet. In Artikel 12 

bekennt das Konzil in der Form eines „kleinen Schuldbekenntnisses“ dem apostolischen 

Beispiel, in Freiheit den Glauben anzunehmen, oftmals nicht entsprochen zu haben.577 

Nachdem Artikel 13 die Forderung der Religionsfreiheit unter dem Schutz des Staates für die 

katholische Kirche formuliert hat, wendet sich das Konzil in Artikel 14 an die Glieder der Kirche. 

Katholiken sollen ihr Gewissen bilden, um die Wahrheit des Glaubens zu erkennen:  

„Denn nach dem Willen Christi ist die katholische Kirche die Lehrerin der Wahrheit; ihre 

Aufgabe ist es, die Wahrheit, die Christus ist, zu verkündigen und authentisch zu lehren, 

                                                             
571 Siebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humanae, S. 186. 
572 DiH 10. 
573 „Es ist ein Hauptbestandteil der katholischen Lehre, in Gottes Wort enthalten und von den Vätern ständig 
verkündet, dass der Mensch freiwillig durch seinen Glauben Gott antworten soll, dass dementsprechend 
niemand gegen seinen Willen zur Annahme des Glaubens gezwungen werden darf.“, in: Ebd. 
574 DiH 11. 
575 DiH 12. 
576 Pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklärung über die Religionsfreiheit, S. 739. 
577 Siebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humanae, S. 192. 



 

 106 

zugleich auch die Prinzipien der sittlichen Ordnung, die aus dem Wesen des Menschen 

selbst hervorgehen, autoritativ zu erklären und zu bestätigen.“578 

Im abschießenden Artikel 15 beschwört das Konzil die Kirche, die Religionsfreiheit als Basis für 

Frieden und Eintracht unter den Menschen zu begreifen.579 Pietro Pavan interpretiert diese 

Aussage im Kontext einer sich plural entwickelnden Gesellschaft, deren religiöser Pluralismus 

eine friedliche Koexistenz und einen „wirksamen Rechtschutz der Religionsfreiheit“ 

erforderlich macht.580 

 

3.2 Lehramtliche Rezeption des Konzilstextes  

 

Die Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ hat in den Ansprachen und lehramtlichen 

Dokumenten der Päpste seit den 1960er Jahren eine reichhaltige, positiv konnotierte 

Rezeption gefunden. Der Konzilspapst Paul VI. (1963-1978) greift noch während der laufenden 

Kirchenversammlung das Thema auf und treibt es somit voran. In der Nachkonzilszeit behält 

die Religionsfreiheit in seinen Verlautbarungen eine fortlaufende Bedeutung, dies geschieht 

vor allem durch die Einführung des Weltfriedenstages zum 01. Januar 1968 und durch die 

Enzyklika „Evangelii nuntiandi“581 von 1975. Von zentraler Bedeutung ist die Thematik im 

Pontifikat von Papst Johannes Paul II. (1978-2005), wie sich bereits in seiner Antrittsenzyklika 

„Redemptor hominis“582 zeigt. Ernst-Wolfgang Böckenförde zufolge formuliert Johannes Paul 

II. „geradezu das hohe Lied der Religionsfreiheit.“583 Seine Botschaften zu den 

Weltfriedenstagen, zahlreichen Ansprachen auf den Pastoralreisen in aller Welt, die 

Enzykliken und besonders die Einladung an die Religionsführer zum Friedensgebet nach Assisi 

in den Jahren 1986, 1993 und 2002 geben davon Zeugnis. Dadurch wird deutlich, dass der 

Papst ein dezidiert kategorisches Verständnis von Religionsfreiheit vertritt. Sein Nachfolger 

Papst Benedikt XVI. (2005-2013) widmet sich der Religionsfreiheit vor allem auf der Ebene der 

fundamentaltheologischen Reflexion. Dies zeigt sich in der Botschaft zum Weltfriedenstag von 

2011 und in der Enzyklika „Caritas in veritate“584. Im Unterschied zu seinem Vorgänger 

verschiebt sich bei Benedikt XVI. der Akzent auf die Ebene der systematischen Theologie. Es 

geht dem Papst weniger um die sozialethische Reflexion des Themas als vielmehr um die Frage 

der Wahrheit, so wird „das Recht auf Religionsfreiheit und dessen Verteidigung vor allem als 

Instrument gegen einen religiösen oder weltanschaulichen Relativismus gedeutet.“585 Im 

gegenwärtigen Pontifikat von Papst Franziskus (seit 2013) tritt eine gesellschaftspolitische 

Ausrichtung in Erscheinung. Neben seinen Ansprachen ist ein Dokument der Internationalen 

                                                             
578 DiH 14. 
579 Siehe hierzu: „Damit nun friedliche Beziehungen und Eintracht in der Menschheit entstehen und gefestigt 
werden, ist es erforderlich, dass überall auf Erden die Religionsfreiheit einen wirksamen Rechtsschutz genießt 
und dass die höchsten Pflichten und Rechte des Menschen, ihr religiöses Leben in der Gesellschaft in Freiheit zu 
gestalten, wohl beachtet werden.“, in: DiH 15. 
580 Pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklärung über die Religionsfreiheit, S. 748. 
581 Paul VI., Enzyklika „Evangelii nuntiandi“ vom 08.12.1975, in: DH 4550-4549. 
Hier zitiert nach: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 2. 
582 Johannes Paul II., Enzyklika „Redemptor hominis“ vom 04.03.1979, in: DH 4640-4645. 
Hier zitiert nach: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 6. 
583 Böckenförde, Einführung, in: Ruh, Johannes Paul II. Gewissen der Welt, S. 15. 
584 Benedikt XVI., Enzyklika „Caritas in veritate“ vom 29.06.2009. 
585 Heimbach-Steins, Religionsfreiheit, S. 75. 



 

 107 

Theologenkommission von 2019586 bemerkenswert, dass sich mit ausdrücklicher Approbation 

des Papstes der Religionsfreiheit und ihrer Bedeutung für die katholische Theologie widmet. 

 

3.2.1 Menschenwürde und Evangelium: Papst Paul VI. 

 

Mit Paul VI. besucht im Herbst 1965 erstmals ein Papst die Vereinigten Staaten von Amerika. 

In seiner Ansprache vor der Generalversammlung der UNO in New York am 04. Oktober 

1965,587 in der der Papst hohe Wertschätzung und Anerkennung für die Vereinten Nationen 

zum Ausdruck bringt, appelliert der Pontifex leidenschaftlich an die versammelten Vertreter 

für den Frieden und die brüderliche Einheit der Welt zu wirken, gegen Unterdrückung, Hunger 

und Rüstung anzugehen und sich den großen Herausforderungen des Fortschritts und der 

Gefährdung der Menschheit zu stellen. In diesem Zusammenhang erwähnt Paul VI. das 

Grundrecht auf Religionsfreiheit und verortet dieses in den Zusammenhang der 

Menschenwürde: 

„Sie (= die Versammelten, Anmerkung E.S.) verkünden hier die Grundrechte und -

pflichten des Menschen, seine Würde, seine Freiheit, vor allem auch seine religiöse 

Freiheit – und Wir möchten, auf der Spur höherer Weisheit hinzufügen: seinen 

geheiligten Charakter. Heilig ist das Leben des Menschen: niemand darf wagen, es zu 

verletzen.“588  

Bemerkenswert ist, dass sich der Papst die Argumentation der Konzilserklärung zu eigen 

macht, noch bevor diese endgültig vom Konzil beschlossen worden ist, und während des 

laufenden Prozesses der Redaktion des Dokuments in dessen inhaltliche Ausführung aktiv 

eingreift. Vor der Schlussabstimmung über „Dignitatis humanae“ am 07. Dezember 1965 in 

der Konzilsaula spricht er sich damit eindeutig für die Religionsfreiheit als Menschenrecht aus. 

In der Enzyklika „Evangelii nuntiandi“ vom 08. Dezember 1975 plädiert Paul VI. für eine aus 

dem Auftrag Christi verstandene Freiheit und erklärt die „Befreiung“ zu einer zentralen 

Botschaft des Evangeliums.589 In diesem Zusammenhang erwähnt er ausdrücklich die 

Religionsfreiheit als Aufgabe der Evangelisierung, der Papst schreibt: 

„In dieser echten Befreiung, die mit der Evangelisierung verbunden ist und sich um die 

Verwirklichung von Strukturen bemüht, die die menschliche Freiheit schützen, muss die 

Gewährleistung aller Grundrechte des Menschen mit eingeschlossen sein, unter denen 

der Religionsfreiheit eine erstrangige Bedeutung zukommt.“590 

Implizit zieht der Papst damit die bibeltheologische Begründung für die Religionsfreiheit, die 

Dignitatis humanae anführt, heran und verbindet sie mit dem Grundgedanken der 

Menschenwürde, um sie von daher zu einem inhaltlichen Thema der Evangelisierung zu 

erklären. Paul VI., der 1968 den Neujahrstag zum Weltfriedenstag erhebt, tritt bereits in seiner 

Botschaft zum Weltfriedenstag 1969 erneut für die Menschenrechte ein, die zu fördern den 

Weg zum Frieden bahnt.591 In den Äußerungen von Papst Paul VI. wird das Bemühen deutlich, 

                                                             
586 Internationale Theologische Kommission, Die Religionsfreiheit im Dienste des Allgemeinwohls vom 
21.03.2019. 
587 Paul VI., Ansprache vor der Generalversammlung der UNO, S. 65-76. 
588 Ebd., S. 74. 
589 Paul VI., Enzyklika „Evangelii nuntiandi“, Nr. 38. 
590 Ebd., Nr. 39. 
591 Paul VI., Botschaft zum Weltfriedenstag 1969. 



 

 108 

einen Zusammenhang zwischen dem Auftrag des Evangeliums und dem Grundrecht auf 

Religionsfreiheit herzustellen. Argumentativ stützt er sich dabei auf die Verkündigung des 

christlichen Glaubens und der unveräußerlichen Würde des Menschen. 

 

3.2.2 Kategorisches Verständnis der Freiheitsrechte: Papst Johannes Paul II. 

 

Papst Johannes Paul II. vertritt in seiner Antrittsenzyklika „Redemptor hominis“ vom 04. März 

1979 eine christologische Anthropologie. Aus der in Christus verkörperten Wahrheit der Liebe 

resultiert der „befreite Mensch“, der allerdings von „Entfremdung und Manipulation“ bedroht 

ist. Bernhard Häring kommentiert dazu:  

„Gegenüber all diesen Gefahren (der Gegenwart, Anmerkung ES) betont die Enzyklika 

den Vorrang der Ethik vor der Technik, den Vorrang des Seins vor dem Haben und ruft 

alle auf, Subjekt der Verantwortung zu sein. Der Papst kommt immer wieder auf die 

heute so sehr diskutierten und so sehr notwendigen Grundwerte zu sprechen: 

Menschenwürde, Freiheit, allumfassende Solidarität und das Füreinander der 

Gewissen.“592  

Im Kapitel über die konkrete Situation des heutigen Menschen greift Johannes Paul II. das 

Recht auf Religions- und Gewissensfreiheit auf. 593 Er bezieht sich dabei expressis verbis auf 

die Konzilserklärung Dignitatis humanae und hält als Bestandsaufnahme fest:  

„Die Einschränkung der religiösen Freiheit von Personen und Gemeinschaften ist gewiss 

nicht nur eine schmerzliche Erfahrung, sondern trifft vor allem auch die Würde des 

Menschen unabhängig von der Religion, die er bekennt, oder vom Weltverständnis, das 

er hat. Die Beschränkung der Religionsfreiheit und deren Verletzung stehen im 

Gegensatz zur Würde des Menschen und zu seinen objektiven Rechten.“594  

Der Papst fordert das Grundrecht auf Religionsfreiheit im Blick auf den osteuropäischen 

Kommunismus und seinen erklärten Atheismus ein:  

„Wir fordern (…) dringend die Achtung der Rechte der Religion und des Wirkens der 

Kirche. Wir beanspruchen kein Privileg, sondern die Achtung eines elementaren 

Rechtes. Die Verwirklichung dieses Rechtes ist einer der grundlegenden Prüfsteine für 

den wahren Fortschritt des Menschen in einem jeden Regime, in jeder Gesellschaft, in 

jedem System und in jeder Lage.“595  

Für Bernhard Häring kommt in „Redemptor hominis“ deutlich zum Ausdruck, dass Johannes 

Paul II. einen personalen Ansatz verfolgt, aus dem heraus er die „Grundrechte der Gewissens- 

und Religionsfreiheit“ einfordert.596 Während seines langen Pontifikats tritt das 

Freiheitsthema wie ein roter Faden in zahlreichen Predigten und Erklärungen deutlich hervor. 

In seiner Botschaft zum Weltfriedenstag 1988597 widmet er sich der Religionsfreiheit als 

                                                             
592 Häring, Kommentar zur Enzyklika „Redemptor hominis“, S. 120. 
593 Johannes Paul II., Enzyklika „Redemptor hominis“. Kapitel III: „Der erlöste Mensch und seine Situation in der 
Welt von heute“, Nr. 13. 
594 Johannes Paul II., Enzyklika „Redemptor hominis“, Nr. 17. 
595 Ebd. 
596 Siehe hierzu: „Das personalistische Denken des Papstes kommt in der ganzen Enzyklika deutlich zum Ausdruck. 

(…) Echter Personalismus ist nicht denkbar ohne Betonung des Grundwertes des Gewissens unter Einforderung 

des Grundrechtes der Gewissensfreiheit und Religionsfreiheit, auf die die Enzyklika wiederholt zu sprechen 

kommt.“, in: Häring, Kommentar zur Enzyklika „Redemptor hominis“, S. 122. 
597 Johannes Paul II., Botschaft zum Weltfriedenstag 1988, S. 79-89.  



 

 109 

Voraussetzung und Bedingung des Friedens. Als Fundamentalaussage des päpstlichen 

Dokuments kann die These gelten, dass der Friede auf den Voraussetzungen der Freiheit und 

der „Offenheit der Gewissen für die Wahrheit“ beruht. Die Verletzung der Religionsfreiheit 

schadet deshalb der „Sache des Friedens“ und führt zu einer Missachtung der „Grundrechte 

der Person“.598 Aus der Schöpfungsordnung leitet sich eine Friedensordnung ab, die dem Wohl 

aller Menschen dient: Der  

„vom Schöpfer gewollten Ordnung entsprechend ist die Gesellschaft dazu aufgerufen, 

sich für den Dienst am Menschen und am Gemeinwohl einzurichten und zu wirken.“599  

Das Ziel der sozialen Ordnung ist für Johannes Paul II. die Personalität des Menschen, dessen 

unveräußerliche Rechte der Natur entspringen.600 Zu diesen Naturrechten gehört das Recht 

auf Religionsfreiheit, das der Papst in Rückbindung an „Dignitatis humanae“ als „rechtliche 

Ordnung der Gesellschaft“ für alle Menschen einfordert.601 Den „alten Konflikt“ zwischen dem 

„Recht der Wahrheit“ und dem „Recht der Person“, der die Konzilsdebatte nachhaltig geprägt 

hat, aufgreifend, differenziert Johannes Paul II. zwischen der „objektiven Wahrheit“, die zu 

suchen zur moralischen Pflicht des Menschen gehört und der Gewissens- und 

Religionsfreiheit, die zum officium morale nicht in Widerspruch steht. 602 Johannes Paul II. 

erklärt die Religionsfreiheit zum „Maßstab der anderen Grundrechte“.603 Die Religionsfreiheit, 

die der „Seinsgrund“ aller Freiheitsrechte ist, trägt zur Wahrheit und zur Freiheit bei und dient 

damit grundsätzlich dem Frieden.604 Der Papst hatte sich bereits am 01. September 1980 in 

einer Botschaft an die Staatsoberhäupter der Unterzeichnerländer der KSZE Schlussakte von 

Helsinki605 gewandt und ein ausdrückliches Bekenntnis der katholischen Kirche zur 

Religionsfreiheit auf dem Fundament der Menschenwürde als Grundrecht abgelegt und 

erklärt, dass die Religionsfreiheit zu den „ethischen Grundsätzen“ der Weltgemeinschaft 

gehört.606 Nach dem Ende des kommunistischen Staatssystems in Osteuropa ändert sich am 

Eintreten des Papstes für die Religionsfreiheit nichts. Er hält auch unter den Bedingungen 

                                                             
598 Ebd., S. 79. 
599 Ebd., S. 80. 
600 Siehe hierzu: „Fundament und Ziel der sozialen Ordnung ist die menschliche Person als Subjekt 
unveräußerlicher Rechte, die sie nicht von außen empfängt, sondern die aus ihrer Natur selbst entspringen.“, in: 
Ebd., S. 81. 
601 Siehe hierzu: „Damit die Freiheit des Menschen bei der Suche nach der Wahrheit und bei dem hiermit 
verbundenen Bekenntnis seiner religiösen Überzeugungen vor jeglichem Zwang durch einzelne, durch 
gesellschaftliche Gruppen oder irgendwelche andere menschliche Gewalt geschützt sei, muss sie in der 
rechtlichen Ordnung der Gesellschaft eindeutig garantiert werden, das heißt, vom bürgerlichen Gesetz als 
unveräußerliches subjektives Recht anerkannt und festgesetzt werden.“, in: Ebd., S. 82. 
602 Siehe hierzu: „Ganz gewiss bedeuten Gewissens- und Religionsfreiheit nicht eine Relativierung der objektiven 
Wahrheit, die zu suchen jeder Mensch moralisch verpflichtet ist.“, in: Ebd. 
603 Siehe hierzu: „Insofern das bürgerliche und soziale Recht auf Religionsfreiheit den innersten Bereich des 
Geistes berührt, erweist es sich als Bezugspunkt und in gewisser Weise als Maßstab der anderen Grundrechte.“, 
in: Ebd. 
604 Ebd., S. 85. 
605 Johannes Paul II., Botschaft an die Staatsoberhäupter der KSZE-Unterzeichnerländer vom 01.09.1980. 
606 Siehe hierzu: „Wie bereits erwähnt, ist die Gewissens- und Religionsfreiheit einschließlich der vorgenannten 

Elemente ein primäres und unveräußerliches Recht der menschlichen Person. Darüber hinaus kann man, sofern 

es die innerste Sphäre des Geistes berührt, sogar sagen, dass es die Rechtfertigung aller anderen Freiheiten 

aufrechterhält, die tief in jedem Individuum verwurzelt sind. Natürlich kann diese Freiheit nur auf 

verantwortungsbewusste Weise ausgeübt werden, d. h im Einklang mit ethischen Grundsätzen und unter 

Achtung von Gleichheit und Gerechtigkeit, was wiederum, wie bereits erwähnt, durch den Dialog mit den 

Institutionen, deren Wesen es ist, zu dienen, gestärkt werden kann.“, in: Ebd. (keine Seitenangabe). 



 

 110 

eines weltweiten Umbruchs und im Hinweis auf die Gefahren einer neoliberalistischen 

Wirtschaftsordnung unbeirrt an der Forderung fest, die Religionsfreiheit positiv zu verstehen 

und sie von Seiten der staatlichen Gewalt anzuerkennen. In einer Predigt während seines 

Aufenthalts in Kuba am 25. Januar 1998607 warnt er davor, aus der Religion ebenso wie aus 

dem Atheismus ein politisches System zu konstruieren.608 Der Staat muss vielmehr eine 

Gesetzgebung schaffen, die es jedem Menschen und jeder Religion ermöglicht, sich frei 

entfalten und in Freiheit leben zu können:  

„Der Staat muss, fern von allem Fanatismus und extremen Säkularismus, ein ruhiges 

soziales Klima und eine adäquate Gesetzgebung fördern, so dass es jeder Person und 

jeder Religionsgemeinschaft möglich ist, frei ihren Glauben zu leben und ihn auch im 

öffentlichen Leben auszuüben. Sie sollen auf genügend Mittel und Freiraum zählen 

können, um durch ihren spirituellen, moralischen und zivilen Reichtum zur Lebensweise 

des jeweiligen Landes beizutragen.“609  

In diesem Zusammenhang sieht der Papst eine Gefahr darin, die Religion auf die Privatsphäre 

zurückzudrängen. 610 Während seiner gesamten Amtszeit wird deutlich, dass Papst Johannes 

Paul II. ein kategorisches Verständnis von Religionsfreiheit vertritt und damit auf der 

Grundlage der Konzilserklärung einen wichtigen Beitrag für den weltweiten Friedensprozess 

am Ende des kalten Krieges und im Übergang zum 21. Jahrhundert leistet. Als „Papst der 

Menschenrechte“ reklamiert er vom Grundsatz der Gewissens- und Religionsfreiheit her eine 

„zivilisatorische Entwicklung“ als Voraussetzung für einen Frieden, der Wahrheit, Moralität 

und Kultur ermöglicht.611 

 

3.2.3 Fundamentaltheologische Prinzipienlehre: Papst Benedikt XVI. 

 

Für das Pontifikat von Papst Benedikt XVI. konstatiert Marianne Heimbach-Steins eine 

Akzentverschiebung in der lehramtlichen Darstellung des Themas „Religionsfreiheit“. Im 

Unterschied zu Papst Johannes Paul II. hebt Papst Benedikt XVI. stärker die dogmatische Seite 

der Begründung der Religionsfreiheit hervor und stellt sie in den Kontext eines „strikten 

Antirelativismus.“612 Bereits im Katechismus der katholischen Kirche von 1993, der unter der 

maßgeblichen Verantwortung von Kardinal Joseph Ratzinger als Präfekten der 

Glaubenskongregation entstanden ist, war von den Grenzen der Religionsfreiheit her 

argumentiert worden.613 Der Katechismus hebt die Pflicht hervor die Wahrheit zu suchen; die 

anderen Religionen sind zu achten, da auch in ihnen die Wahrheit aufleuchtet.614 Es wird die 

Pflicht zur Gottesverehrung für das Individuum wie für die Gesellschaft hinsichtlich des 

                                                             
607 Johannes Paul II., Predigt bei der Eucharistiefeier in Havanna, S. 89-91. 
608 Siehe hierzu: „In diesem Zusammenhang (= die soziale Relevanz der Religion, Anmerkung E.S.) sollte man auch 
daran erinnern, dass ein moderner Staat aus dem Atheismus oder der Religion kein politisches Konzept machen 
darf.“, in: Ebd., S. 90f. 
609 Ebd., S. 90. 
610 Ebd., S. 89. 
611 Weigel, Zeuge der Hoffnung. Johannes Paul II. S. 363. 
612 Heimbach-Steins, Religionsfreiheit, S. 72. 
613 KKK 2104-2109. 
614 Ebd., 2104. (Der Katechismus bezieht sich an dieser Stelle auf DiH 1 und Nostra aetate 2.) 



 

 111 

katholischen Bekenntnisses betont615 und die Gewissensfreiheit bezüglich des religiösen 

Bekenntnisses festgehalten.616 Der Katechismus unterstreicht dabei die Gewissenspflicht der 

geoffenbarten Wahrheit gegenüber und verneint das moralische Recht „einem Irrtum 

anzuhängen“.617 In seiner Predigt zu Beginn des Konklaves in der „Missa pro eligendo papa“ 

am 18. April 2005618 beschwört Kardinal Ratzinger die Verpflichtung der katholischen Kirche 

zur Wahrheit, die er christologisch begründet und mit der Liebe verbunden sieht:  

„In Christus decken sich Wahrheit und Liebe. In dem Maße, in dem wir uns Christus 

nähern, verschmelzen auch in unserem Leben Wahrheit und Liebe.“619  

Für den Dekan des Kardinalskollegiums ist dies die notwendige Antwort der Kirche auf die 

Herausforderung der Gegenwart, in der eine „Diktatur des Relativismus“ herrscht.620 Der 

Abschnitt aus dem Katechismus von 1993 und die Predigt vor der Papstwahl 2005 belegen die 

grundlegende Intention Joseph Ratzingers / Papst Benedikts XVI. in der theologischen 

Einordnung des in „Dignitatis humanae“ lehramtlich dargelegten Grundrechts auf 

Religionsfreiheit, das er stärker als sein Vorgänger fundamentaltheologisch versteht und im 

apologetischen Interesse der innerkirchlichen Glaubensverkündigung interpretiert. In diesem 

Sinne wird bei Benedikt XVI. „das Recht auf Religionsfreiheit und dessen Verteidigung vor 

allem als Instrument gegen einen religiösen oder weltanschaulichen Relativismus 

gedeutet.“621 Neben der explizit fundamentaltheologischen Perspektive thematisiert Benedikt 

XVI. die Religionsfreiheit im Kontext der katholischen Soziallehre, er verteidigt sie und fordert 

von den Staaten entsprechende rechtliche Maßnahmen zu ihrer Gewährleistung ein. In seiner 

Enzyklika „Caritas in veritate“ wendet sich Benedikt XVI. auch dem Thema der „Verweigerung 

des Rechts auf Religionsfreiheit“ zu.622 Vor dem Hintergrund der Gewalt, des Terrorismus und 

einer weltweiten sozioökonomischen Problemlage erklärt er:  

„Gott ist der Garant der wahren Entwicklung des Menschen, denn da er ihn nach seinem 

Bild geschaffen hat, begründet er auch seine transzendente Würde und nährt sein 

Grundverlangen, ‚mehr zu sein‘.“623  

Um einer „Herabwürdigung des Menschen“ zu begegnen, wendet sich Benedikt XVI. gegen 

den „praktischen Atheismus“.624 Vor diesem Hintergrund greift er den Zusammenhang von 

Wahrheit und Liebe auf, die die Voraussetzung für eine „ganzheitliche Entwicklung des 

                                                             
615 „Die Christen haben die soziale Verpflichtung, in jedem Menschen die Liebe zum Wahren und Guten zu achten 

und zu wecken. Dies verlangt von ihnen, die einzige wahre Religion, die in der katholischen und apostolischen 

Kirche verwirklicht ist, zu verbreiten.“, in: KKK, 2105. 
616 KKK, 2106. 
617 Siehe hierzu: „Das Recht auf Religionsfreiheit bedeutet weder die moralische Erlaubnis, einem Irrtum 

anzuhängen, noch ein angebliches Recht auf Irrtum, sondern es ist ein natürliches Recht des Menschen auf die 

bürgerliche Freiheit, das heißt darauf, dass im religiösen Bereich – innerhalb der gebührenden Grenzen – von der 

politischen Gewalt kein äußerer Zwang ausgeübt wird.“, in: KKK, 2108. 
618 Posselt, Ich vertraue auf euch, S. 41-56. 
619 Ebd., S. 50. 
620 Siehe hierzu: „Es entsteht eine Diktatur des Relativismus, die nichts als endgültig anerkennt und als letztes 
Maß nur das eigene Ich und seine Gelüste gelten lässt.“, in: Ebd., S. 49. 
621 Heimbach-Steins, Religionsfreiheit, S. 73. 
622 Benedikt XVI., Enzyklika „Caritas in veritate“, Nr. 29. 
623 Ebd., Nr. 29. 
624 Siehe hierzu: „Wenn der Staat Formen eines praktischen Atheismus fördert, lehrt oder sogar durchsetzt, 
entzieht er seinen Bürgern die moralische und geistige Kraft, die für den Einsatz in der ganzheitlichen 
menschlichen Entwicklung unentbehrlich ist, und hindert sie, mit neuer Lebendigkeit im eigenen Engagement für 
eine großherzigere menschliche Antwort auf die göttliche Liebe voranzuschreiten.“, in: Ebd., Nr. 29. 



 

 112 

Menschen“ ermöglichen.625 Der Beitrag der Religionen besteht hierbei darin, Gott zur Sprache 

zu bringen und dadurch die Immanenz auf die Transzendenz hin zu öffnen. Als Voraussetzung 

dafür fordert der Papst das Grundrecht der Religionsfreiheit ein.626 Der Religionsfreiheit 

kommt somit eine sozialethische Bedeutung für die ökonomische Entwicklung der Menschheit 

zu. In seiner Botschaft zum Weltfriedenstag am 01. Januar 2011 widmet sich Benedikt XVI. 

thematisch der Religionsfreiheit, die er als „Weg für den Frieden“ in einer Zeit vielfältiger, 

religiös motivierter Spannungen, Kriege und terroristischer Aktivitäten bezeichnet. In diesem 

Dokument entfaltet er auf der Basis der Konzilslehre und in Kontinuität zu seinem Vorgänger 

Johannes Paul II. eine positive Begründung der Religionsfreiheit. Benedikt XVI. begründet 

hierin das Menschenrecht auf Religionsfreiheit schöpfungstheologisch, durch die Vernunft ist 

sie allen Menschen zugänglich.627 Als Grundsatz erklärt der Papst:  

„In der Religionsfreiheit nämlich findet die Besonderheit der menschlichen Person, 

durch die sie das eigene persönliche und gemeinschaftliche Leben auf Gott hinordnen 

kann, ihren Ausdruck“.628  

Die Religionsfreiheit ist „in der Würde des Menschen selbst verankert“.629 Papst Benedikt XVI. 

bezeichnet die Religionsfreiheit als „Ausgangspunkt der moralischen Freiheit“, sie ermöglicht 

den Menschen, sich für die Wahrheit zu entscheiden. Im Gegensatz dazu steht für ihn der 

Relativismus als „Illusion“, der im Widerspruch zur positiven Religionsfreiheit zu Spaltung und 

„Verneinung der Menschenwürde“ führt.630 Aus der Begründung der Religionsfreiheit in der 

Menschenwürde folgert der Papst ein spezifisches Kriterium für die Anerkennung und 

Achtung von Gerechtigkeit und Frieden unter den Völkern:  

„Wenn die Religionsfreiheit anerkannt wird, ist die Würde der Person in ihrer Wurzel 

geachtet und das Ethos sowie die Institutionen der Völker werden gestärkt. Wenn 

umgekehrt die Religionsfreiheit verweigert wird, wenn versucht wird zu verbieten, dass 

man die eigene Religion oder den eigenen Glauben bekennt und ihnen gemäß lebt, wird 

die Würde des Menschen beleidigt, und mit ihr werden die Gerechtigkeit und der 

Frieden bedroht, die auf jener rechten, im Licht des höchsten Wahren und Guten 

aufgebauten gesellschaftlichen Ordnung basieren.“631  

In diesem Sinne ist die Religionsfreiheit als Grundrecht die „Zusammenfassung“ und der 

„Gipfel“ aller Grundrechte.632 Aus diesen theologischen, ethischen und rechtsphilosophischen 

                                                             
625 Siehe hierzu: „Gegenüber den vor uns liegenden Phänomenen verlangt die Liebe in der Wahrheit vor allem 
ein Erkennen und ein Verstehen im Bewusstsein und in der Achtung der spezifischen Kompetenz jeder Ebene des 
Wissens.“, in: Ebd., Nr. 30. 
626 Siehe hierzu: „Die christliche Religion und die anderen Religionen können ihren Beitrag zur Entwicklung nur 
leisten, wenn Gott auch im öffentlichen Bereich mit spezifischem Bezug auf die kulturellen, sozialen, 
wirtschaftlichen und insbesondere politischen Aspekt Platz findet. (…) Die Verweigerung des Rechts, öffentlich 
die eigene Religion zu bekennen und dafür tätig zu sein, dass auch das öffentliche Leben über die Wahrheiten 
des Glaubens unterrichtet wird, bringt negative Folgen für die wahre Entwicklung mit sich. Der Ausschluss der 
Religion vom öffentlichen Bereich wie andererseits der religiöse Fundamentalismus behindern die Begegnung 
zwischen den Menschen und ihre Zusammenarbeit für den Fortschritt der Menschheit.“, in: Ebd., Nr. 56. 
627 Benedikt XVI., Botschaft zum Weltfriedenstag 2011, Nr. 1. 
628 Ebd. 
629 Ebd., Nr. 2. 
630 Siehe hierzu: „Die Illusion, im ethischen Relativismus den Schlüssel für ein friedliches Zusammenleben zu 
finden, ist in Wirklichkeit der Ursprung von Spaltungen und von Verneinungen der Würde des Menschen.“, in: 
Ebd., Nr. 3. 
631 Ebd., Nr. 5. 
632 Ebd. 



 

 113 

Begründungen ergibt sich für den Papst, dass sich die Religionsfreiheit nicht in der Dimension 

des Individualrechts des Einzelnen erschöpft, sondern eine öffentliche Bedeutung 

beansprucht, sie bestimmt die Gemeinschaft von Menschen, die Gesellschaft und den Staat.633 

Der Papst warnt vor der „Instrumentalisierung der Religionsfreiheit“ durch Kräfte, die sie zu 

nutzen suchen, um religiös motivierten Terrorismus und Krieg zu legitimieren.634 Im Gegensatz 

dazu betont er den Beitrag des Christentums zur globalisierten Gesellschaft durch das Zeugnis 

der Nächstenliebe, des persönlichen Glaubens und des Einsatzes für die Gerechtigkeit.635 Zu 

den Beeinträchtigungen der Freiheit des Menschen zählt er alle Formen des religiösen 

Fundamentalismus und des Laizismus und fordert die vollumfängliche Anerkennung der 

Religionsfreiheit.636 Um den genannten Gefahren zu entgegnen befürwortet Papst Benedikt 

den Dialog mit den staatlichen Institutionen ebenso wie mit den anderen Religionen.637 Im 

theologischen Kern geht es dem Papst dabei um den christologisch gewichteten 

Zusammenhang von Liebe und Wahrheit, wie er diesen bereits in seiner Enzyklika „Caritas in 

veritate“ dargestellt hatte.638 Abschließend appelliert er in seiner Friedensbotschaft von 2011, 

Hass und Vorurteil zu überwinden639 und unterstreicht, dass die Anerkennung und 

Ermöglichung der Religionsfreiheit ein Weg für den Frieden in der Welt ist.640 Einen Einblick in 

das intentionale Verständnis Benedikts XVI. von den Menschenrechten, und dabei auch zum 

Grundrecht auf Religionsfreiheit, bietet seine Ansprache vor dem Deutschen Bundestag am 

22. September 2011.641 Als Basis für die Gerechtigkeit als Norm für die Gesetzgebung im 

Verfassungsstaat benennt er Natur und Vernunft, die er als die „wahren Rechtsquellen“ 

bezeichnet.642 Das Christentum, das keine „Offenbarungsrechte“ kennt, hat seit seiner 

Gründungzeit in der Antike auf den Zusammenhang von Natur und Vernunft verwiesen und 

damit die menschliche Vernunft mit der göttlichen Schöpfungsordnung verknüpft.643 Von 

daher wendet sich der Papst gegen den Rechtspositivismus des 20. Jahrhunderts, der in 

Konsequenz zu den totalitären Systemen geführt hat. In der Gegenwart spricht er sich gegen 

einen „positivistischen Naturbegriff“ aus, in dem Ethos und Recht „rein funktional“ verstanden 

werden.644 Die Mandatsträger im Bundestag ruft er vor dem Hintergrund dieser 

                                                             
633 Siehe hierzu: „Die Religionsfreiheit erschöpft sich nicht in der rein individuellen Dimension, sondern sie 
verwirklicht sich in der eigenen Gemeinschaft und in der Gesellschaft, in Übereinstimmung mit dem relationalen 
Wesen der Person und mit der öffentlichen Natur der Religion.“, in: Ebd., Nr. 6. 
634 Ebd., Nr. 7. 
635 Ebd. 
636 Siehe hierzu: „Da diese (= Religionsfreiheit, Anmerkung E.S.) kein Werk des Staates ist, kann sie nicht 
manipuliert werden, sondern muss vielmehr anerkannt und respektiert werden.“, in: Ebd., Nr. 8. 
637 Siehe hierzu: „Für die Kirche stellt der Dialog zwischen den Anhängern verschiedener Religionen ein wichtiges 
Werkzeug dar, um mit allen Religionsgemeinschaften zum Gemeinwohl zusammenzuarbeiten.“, in: Ebd., Nr. 11. 
638 Ebd., Nr. 10. 
639 Ebd., Nr. 13. 
640 Ebd., Nr. 13-15. 
641 Benedikt XVI., Ansprache im Deutschen Bundestag, S. 17-26. 
642 Ebd., S. 20. 
643 Siehe hierzu: „Im Gegensatz zu anderen großen Religionen hat das Christentum dem Staat und der 
Gesellschaft nie ein Offenbarungsrecht, nie eine Rechtsordnung aus Offenbarung vorgegeben. Es hat stattdessen 
auf Natur und Vernunft als die wahren Rechtsquellen verwiesen – und den Zusammenklang von objektiver und 
subjektiver Vernunft, der freilich das Gegründetsein beider Sphären in der schöpferischen Vernunft Gottes 
vorausgesetzt.“, in: Ebd. 
644 Siehe hierzu: „Ein positivistischer Naturbegriff, der die Natur rein funktional versteht, so wie die 
Naturwissenschaften sie erkennen, kann keine Brücke zu Ethos und Recht herstellen, sondern wiederum nur 
funktionale Antworten hervorrufen.“, in: Ebd., S. 22. 



 

 114 

Feststellungen dazu auf, Vernunft und Natur im christlichen verstandenen Kontext zur 

Grundlage des Rechts zu machen. Als gelungenes Beispiel für die Umsetzung dieser Maßstäbe 

benennt er die Menschenrechte in ihrer gesetzlichen Verankerung.645 In den Ausführungen 

des Papstes vor dem Bundestag wird deutlich, dass im rechtsethischen Denken Benedikts XVI. 

die Axiome Natur und Vernunft eine elementare Bedeutung besitzen und das Fundament für 

die Grundrechte bilden. Infolge ihrer Begründung sind die Grundrechte jeder Verfügung des 

Gesetzgebers entzogen und diesem vorausgegeben. Von daher belegt nach Martin 

Rhonheimer die Rede Benedikts in Berlin, dass „die Kirche heute den säkularen Staat aus der 

Mitte ihrer Theologie heraus bejahen“ kann.646 Aufschlussreich für die Bewertung der 

Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ im Pontifikat von Papst Benedikt XVI. ist auch seine 

Ansprache an das Kardinalskollegium und die Mitarbeiter der Römischen Kurie zum 

Weihnachtsfest am 22. Dezember 2005.647 Darin referiert der Papst wenige Monate nach 

seiner Wahl über die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils. Er stellt einer 

„Hermeneutik der Diskontinuität und des Bruches“ eine „Hermeneutik der Reform bzw. der 

Kontinuität“ gegenüber.648 Während die Vertreter einer „Hermeneutik der Diskontinuität“ die 

Konzilstexte weniger auf den Buchstaben der Dokumente beziehen, sondern vielmehr den 

ihnen innewohnenden Geist zu erschließen suchen,649 sehen sich die Vertreter einer 

„Hermeneutik der Reform“ in der Kontinuität der kirchlichen Lehre.650 Der Papst bezeichnet 

dabei die Kirche als „Subjekt, das mit der Zeit wächst und sich weiterentwickelt, dabei aber 

immer sie selbst bleibt, das Gottesvolk als das eine Subjekt auf seinem Weg.“651 Als Beispiel 

für eine „Hermeneutik der Reform“ nennt Benedikt XVI. die Entwicklung der kirchlichen Lehre 

zum Liberalismus und zur Religionsfreiheit.652 Die Verurteilung des Liberalismus und der 

allgemeinen Freiheitsrechte im 19. Jahrhundert sieht der Papst in deren Forderung eines 

„radikalen Liberalismus“ begründet, der die „Hypothese Gott“ überflüssig zu machen sucht,653 

während sich „Dignitatis humanae“ zum einen aus den Lehren der Geschichte des 

Totalitarismus im 20. Jahrhundert und zum anderen aus einem neuen Dialog zwischen Glaube 

und Vernunft „notwendiger Weise“ ergibt.654 Papst Benedikt XVI. bezeichnet die 

Religionsfreiheit als „Notwendigkeit für das menschliche Zusammenleben (…) und auch als 

                                                             
645 Siehe hierzu: „Von der Überzeugung eines Schöpfergottes her ist die Idee der Menschenrechte, die Idee der 
Gleichheit aller Menschen vor dem Recht, die Erkenntnis der Unantastbarkeit der Menschenwürde in jedem 
einzelnen Menschen und das Wissen um die Verantwortung der Menschen für ihr Handeln entwickelt worden. 
Diese Erkenntnisse der Vernunft bilden unser kulturelles Gedächtnis.“, in: Ebd., S. 24f. 
646 Rhonheimer, Säkularer Staat, S. 88. 
647 Benedikt XVI., Ansprache an das Kardinalskollegium und die Mitarbeiter der Römischen Kurie beim 
Weihnachtsempfang 22. Dezember 2005. 
648 Benedikt XVI., Ansprache an das Kardinalskollegium, S. 11. 
649 Siehe hierzu: „Ihre Vertreter (= der Hermeneutik der Diskontinuität, Anmerkung E.S.) behaupten, dass die 
Konzilstexte als solche noch nicht wirklich den Konzilsgeist ausdrückten.“. in: Ebd. 
650 Siehe hierzu: „Auf der anderen Seite gibt es die ‚Hermeneutik der Reform‘, der Erneuerung des einen Subjekts 
Kirche, die der Herr uns geschenkt hat, unter Wahrung der Kontinuität.“, in: Ebd. 
651 Ebd. 
652 Ebd., S. 14f. 
653 Siehe hierzu: „Der Zusammenstoß des Glaubens der Kirche mit einem radikalen Liberalismus und auch mit 
den Naturwissenschaften, die sich anmaßten, mit ihren Kenntnissen die ganze Wirklichkeit bis zu ihrem Ende zu 
erfassen, und sich fest vorgenommen hatten, die ‚Hypothese Gott‘ überflüssig zu machen, hatte im 19. 
Jahrhundert seitens der Kirche unter Pius IX. zu harten und radikalen Verurteilungen eines solchen Geistes der 
Moderne geführt.“, in: Ebd., S. 14. 
654 Ebd., S. 18-20. 



 

 115 

eine Folge der Tatsache, dass die Wahrheit nicht von außen aufgezwungen werden kann, 

sondern dass der Mensch sie sich nur durch einen Prozess innerer Überzeugung zu eigen 

machen kann.“655 So ist die Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschenrecht durch das 

Zweite Vatikanische Konzil das Ergebnis einer kontinuierlichen Lehrentwicklung und nicht aus 

einer „Hermeneutik der Diskontinuität“ zu verstehen.656  

Die Stellungnahmen Papst Benedikt XVI. behandeln das Thema „Religionsfreiheit“ in der 

Grundform einer fundamentaltheologischen Prinzipienlehre. Er sieht sie 

schöpfungstheologisch und anthropologisch in der Gottesebenbildlichkeit des Menschen und 

in seiner dem Menschen unverfügbaren Würde begründet. Gleichzeitig ergibt sie sich aus den 

Prinzipien der Wahrheit und der Liebe, die der Papst christologisch entfaltet. Seine 

rechtsethische Begründung basiert auf den Prinzipien der Natur und der Vernunft, die als 

„Rechtsquellen“ die Voraussetzung für das positive Recht bilden. In der innerkirchlichen 

Diskussion nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil über die Einordnung des Dekrets zur 

Religionsfreiheit vertritt er eine „Hermeneutik der Kontinuität“, die für ihn das Fundament für 

die Reform der vorher gültigen Lehrtradition bildet und spricht sich vehement gegen die 

Vorstellung eines Bruchs in den lehramtlichen Texten aus. Von hierher versteht der Papst die 

Religionsfreiheit von ihrer Abgrenzung zum Liberalismus und betont die Gewissenspflicht des 

Individuums der geoffenbarten Wahrheit gegenüber, er spricht dem Irrtum jedwedes 

moralisches Recht ab. In diesem Zusammenhang ist der Einschätzung von Marianne 

Heimbach-Steins zuzustimmen, die – wie dargestellt – eine antirelativistische Grundhaltung in 

den Äußerungen Benedikts XVI. herausstellt. Gleichzeitig ist aber auch zu vermerken, dass 

Benedikt XVI. eine sozialethische Perspektive einnimmt, sich positiv für die Religionsfreiheit 

ausspricht und sich gegen deren Instrumentalisierung für fundamentalistische Ziele, wie den 

religiös motivierten Terrorismus, zur Wehr setzt. Er betont die Bedeutung der Religionsfreiheit 

als „Zusammenfassung und Gipfel der Grundrechte“ und sieht darin ihren unabdingbaren 

Wert für eine umfassende Friedensethik. Das heißt: Papst Benedikt XVI. vertieft in seinen 

Dokumenten und Ansprachen die theologische und sozialethische Begründung der 

Religionsfreiheit als Grundrecht und unterstreicht ihre Bedeutung im Kontext aktueller 

weltpolitischer Entwicklungen.  

 

3.2.4 Gesellschaftspolitische Dimension: Papst Franziskus 

 

Papst Franziskus hat seit Beginn seines Pontifikats das Thema Religionsfreiheit immer wieder 

aufgegriffen und dabei die gesellschafts- und staatspolitische Bedeutung der Freiheitsrechte 

betont. Im Apostolischen Schreiben „Evangelii gaudium“657 stellt der Papst die 

Religionsfreiheit in den Kontext des gesellschaftlichen Dialogs.658 Er wendet sich gegen eine 

„Privatisierung der Religionen“ mit dem Ziel, sie in die Innensphäre abzudrängen.659 Der Papst 

                                                             
655 Ebd., S. 17. 
656 Siehe hierzu: „Das Zweite Vatikanische Konzil hat mit dem Dekret über die Religionsfreiheit einen 

wesentlichen Grundsatz des modernen Staates anerkannt und übernommen und gleichzeitig ein tief verankertes 

Erbe der Kirche wieder aufgegriffen.“, in: Ebd. 
657 Franziskus, Apostolisches Schreiben „Evangelii gaudium“ vom 24.11.2013. 
658 Ebd., Nr. 255-258. 
659 Siehe hierzu: „Ein gesunder Pluralismus, der die anderen die Werte als solche wirklich respektiert, beinhaltet 
keine Privatisierung der Religionen mit der Zumutung, sie zum Schweigen zu bringen und auf die Verborgenheit 



 

 116 

spricht im Zusammenhang seiner Feststellung, dass die Religionen zunehmend aus dem 

öffentlichen Bereich einer Gesellschaft abgedrängt werden, von „Diskriminierung und 

Autoritarismus“, die nicht als Respekt vor Agnostikern und Nichtglaubenden gedeutet werden 

dürfe.660 Als „wertvolle Verbündete im Einsatz zur Verteidigung der Menschenwürde, im 

Aufbau eines friedlichen Zusammenlebens der Völker und in der Bewahrung der Schöpfung“ 

sieht der Papst alle religiösen Traditionen, die „aufrichtig nach der Wahrheit“ streben, an.661 

Er ermutigt die Christen, „die unausweichliche soziale Dimension der Verkündigung des 

Evangeliums deutlich darzulegen“.662 Besonders auf seinen Auslandsreisen fordert und 

verteidigt er die Religionsfreiheit im jeweiligen staatspolitischen Zusammenhang. Bei seiner 

Ansprache im Präsidentenpalast von Ankara am 28. November 2014 mahnt er eine effektive 

Garantie für die Religionsfreiheit an, da diese dem „Aufblühen der Freundschaft und dem 

Frieden“ dient.663 Beim Empfang durch den Präsidenten Albaniens in Tirana am 21. September 

2014 hebt er die Religionsfreiheit im Zusammenhang aller Menschenrechte als Voraussetzung 

„für die soziale und wirtschaftliche Entwicklung des Landes“ hervor. 664 Gleichzeitig wendet er 

sich vehement gegen jede Form religiös begründeter Gewalt:  

„Niemand nehme die Religion zum Vorwand für seine Taten, die die Würde des 

Menschen und seinen Grundrechten entgegenstehen, an erster Stelle dem Recht auf 

Leben und auf Religionsfreiheit aller!“665  

Als wichtiger Beitrag zur Religionsfreiheit in der Amtszeit von Papst Franziskus kann das 

thematische Dokument der Internationalen Theologischen Kommission „Die Religionsfreiheit 

im Dienste des Allgemeinwohls“ gelten, das mit ausdrücklicher Genehmigung des Papstes im 

Jahr 2019 erschienen ist.666 Das Dokument verfolgt das Ziel, die Religionsfreiheit unter den 

Bedingungen der Gegenwart theologisch und gesellschaftspolitisch zu bestimmen. Im ersten 

Kapitel beschreibt das Dokument die aktuellen gesellschaftlichen Voraussetzungen für 

Religionsfreiheit. Dazu wird grundsätzlich auf das Konzilsdekret „Dignitatis humanae“ 

verwiesen und die Religionsfreiheit als „prophetischer Beitrag“ der Kirche für die Gegenwart 

gewertet,667 indem der Einfluss der Religionen auf Identität, Gesellschaft und Gemeinwohl 

hervorgehoben wird.668 Das für weite Teile der Welt zu konstatierende Postulat der 

weltanschaulichen Neutralität des Staates und die damit verbundene Trennung von der 

Religion hat in den vergangenen Jahren allerdings zu einer „Ideologie der Neutralität“ geführt 

und in Reaktion darauf Fundamentalismus, Atheismus und religiöse Militanz 

hervorgebracht.669 In einer Art „Gegenbewegung“ dazu ist Religion vielerorts offensiv in die 

                                                             
des Gewissens jedes Einzelnen zu beschränken oder sie ins Randdasein des geschlossenen, eingefriedeten Raums 
der Kirchen, Synagogen oder Moscheen zu verbannen.“, in: Ebd., Nr. 255. 
660 Ebd. 
661 Ebd., Nr. 257. 
662 Ebd., Nr. 258. 
663 Franziskus, Ansprache im Präsidentenpalast von Ankara am 28.11.2014. 
664 Ebd. (keine Seitenangabe) 
665 Ebd. (keine Seitenangabe) 
666 Im Folgenden zitiert mit: Internationale Theologenkommission, Religionsfreiheit. 
667 Siehe hierzu: „Der durchaus als prophetisch zu bezeichnende Beitrag des Konzils hat der Kirche neue 
Glaubwürdigkeit und Wertschätzung ermöglicht, weil er die Verkündigung des Evangeliums in den Gesellschaften 
der Gegenwart in kaum überschätzbarer Weise erleichtert.“, in: Internationale Theologenkommission, 
Religionsfreiheit, Nr. 1. 
668 Ebd., Nr. 2. 
669 Ebd., Nr. 5. 



 

 117 

Öffentlichkeit zurückgekehrt. Die Internationale Theologenkommission bewertet diese 

Entwicklung kritisch, sie konstatiert eine Heterogenität zwischen dem verifizierbaren 

Phänomen der „Rückkehr der Religion“ in den öffentlichen Raum und den etablierten 

Religionen, die die Frage nach einem Bedeutungswandel im Verhältnis zwischen individuellem 

Religionsvollzug des Einzelnen und der Stellung der Religion in der demokratischen 

Gesellschaft aufwirft.670 Das Dokument benennt als durchgehendes Phänomen der 

Postmoderne aber einen Rückzug aus dem öffentlichen Bekenntnis zu Wahrheit und 

Transzendenz, „die Suspension der Wahrheitsfrage“ wirft die Frage nach dem 

Zusammenwirken von Religionsgemeinschaft und Gesellschaft im Staat auf, es stellt sich die 

Frage nach einer neuen Verwirklichungsform einer „Kultur des religiösen Lebens“.671 Die 

Theologenkommission sieht in den Migrationsbewegungen eine zusätzliche Herausforderung, 

da diese zu „interreligiösen, interkulturellen und interethnischen Gesellschaften“ führen und 

eine völlig neue Verhältnisbestimmung von Religion und demokratischer Gesellschaft 

provozieren.672 Dem eigenen Selbstverständnis als „theologisch-anthropologische Reflexion 

der Religionsfreiheit“ entsprechend, beabsichtigt das Dokument keine abschließende 

Bewertung des Themas vorzunehmen, sondern eine „solide Hilfe“ zu bieten, um die 

„Verhältnisbestimmung von christlichem Glauben und allgemein geltenden 

Menschenrechten“ zu aktualisieren.673 Das Dokument der Theologenkommission stellt im 

zweiten Kapitel674 die Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ in den Mittelpunkt, die als 

organische Fortentwicklung der kirchlichen Lehre in der Form einer „Kontinuität in der 

Diskontinuität“ verstanden werden soll.675 Die Hauptaussagen von Dignitatis humanae 

werden in vier Hauptargumenten systematisiert: Die Freiheit des Individuums,676 die Pflicht 

zur Wahrheit,677 der Menschen als Homo religiosus678 und der Grenzen der 

Religionsfreiheit.679 Die Äußerungen der Päpste nach dem Konzil konkretisieren das 

Konzilsdokument hinsichtlich jeweils spezifischer Anliegen und aktueller Entwicklungen.680 50 

Jahre nach dem Konzil wird eine „globale Bedrohung“ der Religionsfreiheit festgestellt, auf die 

das päpstliche Lehramt reagiert.681 Das Dokument ordnet die Religionsfreiheit als personales 

                                                             
670 Siehe hierzu: „Neue Formen von Religiosität instrumentalisieren auf der Suche nach geistig-körperlichem 
Wohlbefinden Versatzstücke der Tradition und entwerfen auf diese Weise pseudowissenschaftliche 
Anthropologien und Kosmologien.“, in: Ebd., Nr. 6. 
671 Ebd., Nr. 7. 
672 Siehe hierzu: „Abgesehen von den faktischen Zwängen der Migrationsfolgen erhebt sich die Frage, ob es nicht 
an der Zeit ist, neu nachzudenken über eine künftige Neugestaltung des Verhältnisses zwischen Religionsfreiheit 
und Demokratie.“, in: Ebd., Nr. 9. 
673 Ebd., Nr. 13. 
674 Ebd., Nr. 14-28. 
675 Siehe hierzu: „Ungeachtet mancher Widrigkeit im Rezeptionsprozess der Erklärung Dignitatis humanae hat 
das nachkonziliare Lehramt die <mit diesem Prozess verbundene> Weiterentwicklung der Lehre über die 
Religionsfreiheit vorangetrieben – im Sinne jener Wahrung der Kontinuität in der Diskontinuität, die Papst 
Benedikt XVI. als ‚Hermeneutik jener Reform und also der Erneuerung des einen Subjekts Kirche <…> unter 
Wahrung der Kontinuität‘ bezeichnet hat.“, in: Ebd., Nr. 27. 
676 Ebd., Nr. 18. 
677 Ebd., Nr. 19. 
678 Ebd., Nr. 20. 
679 Ebd., Nr. 21. 
680 Ebd., Nr. 22-26. 
681 Siehe hierzu: Der Notwendigkeit der Religionsfreiheit in der Gegenwart entspricht, „dass neue Bedrohungen 
der Religionsfreiheit fünfzig Jahre nach dem Konzil eine globale Dimension erreicht haben und damit auch andere 



 

 118 

Recht des Individuums in den gesellschaftlichen Kontext ein und qualifiziert sie damit 

sozialethisch. Die Wahrheitsfrage stellt sich unter den Bedingungen der Personalität des 

Menschen und der daraus resultierenden Rechte.682 Aus den „traumatischen Erfahrungen des 

Totalitarismus“ im 20. Jahrhundert folgert die Kirche die Verteidigung der unveräußerlichen 

Menschenrechte, die Religionsfreiheit wird als „Grundrecht jeder menschlichen Person“ 

bezeichnet.683 Lehramtlich wirksam wird dies in der Konzilserklärung „Dignitatis humanae“, in 

der die Religionsfreiheit aus der Würde des Menschen begründet wird.684 Anthropologisch 

konkretisiert sich die Religionsfreiheit in einer „verantwortungsbewussten Freiheit“ des 

Menschen.685 Die Personalität des Individuums entfaltet sich dabei in Bezug auf Gott, auf die 

Mitmenschen, auf Welt und Geschichte.686 Um das anthropologische Grundverständnis von 

„Dignitatis humanae“ zu erklären, spricht das Dokument von einer Wechselwirkung von 

Menschenwürde und Gemeinschaft:  

„Die Anerkennung des jedem Menschen a priori zukommenden Personseins ist das 

Fundament jeder Gemeinschaft; denn eine Gemeinschaft wird dem Einzelnen gerecht, 

indem sie ihm unveräußerliche Rechte zuspricht.“687  

Die so bestimmte Conditio humana bedarf zur Wahrheitsfindung der Urteilsfähigkeit des 

menschlichen Gewissens.688 Das heißt: Das Gewissen bildet die höchste Instanz und ist auch 

als „irrendes Gewissen“ zu achten.689 Von daher ergibt sich die theologische Feststellung, dass 

Gott die Freiheit des menschlichen Handelns respektiert.690 Die Religionsfreiheit ist in diesem 

Zusammenhang das „beste Paradigma“ der Freiheit und der Würde des Menschen.691 Die 

soziale Dimension der Religionsfreiheit ist auf das Prinzip des Gemeinwohls bezogen und 

realisiert sich in diesem,692 wenngleich die Rechtsgleichheit aufgrund der Menschenwürde die 

Unterschiede in den Individuen nicht nivellieren kann; eine „bereichernde Fülle der 

                                                             
moralische Werte gefährden. Darauf hat das Päpstliche Lehramt mit grundlegenden Beiträgen, Ansprachen und 
Lehren von internationaler Bedeutung reagiert.“, in: Ebd., Nr. 22. 
682 Siehe hierzu: „Der Dialog über die von allen gesuchte Wahrheit und das von allen erstrebte Gemeinwohl 
verpflichtet alle Beteiligten, unter bestmöglichen Bedingungen ein dialogisches Ergründen der Wahrheit über 
den Menschen und über die sich aus seiner Personalität ergebenden Rechte zu fördern.“, in: Ebd., Nr. 30. 
683 Ebd., Nr. 31. 
684 Ebd., Nr. 32. 
685 „Siehe hierzu: Die der menschlichen Natur wesentlich eingeschriebene Personalität entfaltet sich ethisch als 
Fähigkeit zur Selbstbestimmung und Selbstausrichtung auf das Gute und also als verantwortungsbewusste 
Freiheit.“, in: Ebd., Nr. 34. 
686 Ebd., Nr. 36. 
687 Ebd., Nr. 38. 
688 Siehe hierzu: „Die der conditio humana eingeschriebene Wahrheit vermittelt sich dem einzelnen Menschen 
über die moralischen Imperative seines Gewissens, genauer gesagt mittels der „Urteile der Vernunft, die ihn 
erkennen lassen, ob eine konkrete Handlung, die er beabsichtigt, gegenwärtig ausführt oder schon vollzogen hat, 
sittlich gut oder schlecht ist‘.“, in: Ebd., Nr. 40. 
689 Siehe hierzu: „Die moralische Pflicht, selbst dann nicht gegen das Urteil des eigenen Gewissens zu handeln, 
wenn dieses sich im Irrtum befindet, gründet in dem Recht der Person, nie – und insbesondere nicht in 
Angelegenheiten des religiösen Lebens – von irgendjemandem zu irgendetwas gezwungen werden zu dürfen.“, 
in: Ebd. 
690 Siehe hierzu: „Nachdem die faktische Geschichte des Christentums nicht selten in offensichtlichem 
Widerspruch zu dieser Lehre über die genuine Freiheit des Glaubens stand, ist sich die Kirche bewusst, dass Gott 
die Freiheit des menschlichen Handelns und deren Verwirklichung in allem Auf und Ab des Lebens 
beziehungsweise der Geschichte gewahrt wissen will.“, in: Ebd., Nr. 41. 
691 Ebd., Nr. 42. 
692 Siehe hierzu: „Aus der Sicht der christlichen Tradition wurzeln die mit der Personenwürde verbundenen 
Rechte in einer Freiheit, die sich als Verantwortung für das Gemeinwohl realisiert.“, in: Ebd., Nr. 43. 



 

 119 

Unterschiede“ ist vielmehr festzuhalten.693 Die Güter der Religion, der Glaube an das ewige 

Leben, das Gedächtnis der Verstorbenen und die Kontingenzbewältigung haben eine 

Bedeutung auch im säkularen Staat, Religion ist auch in diesem von „öffentlicher 

Bedeutung.“694 Die Religion schafft Gemeinschaftstraditionen, in denen die Freiheit des 

Glaubensaktes entscheidend ist.695 Das Ziel der Freiheit ist dabei die Offenbarung des Guten, 

die Verwirklichung der Vernunft und die Mitmenschlichkeit.696 Missionierung bedeutet vor 

diesem Hintergrund Evangelisierung, sie „verheißt die Liebe Gottes allen Menschen und dient 

nicht politischen Interessen.“697 Für die Bestimmung des Verhältnisses zwischen Staat und 

Religion ist festzuhalten, dass der Staat im Christentum eine wichtige Bedeutung hat. Dies 

zeigt sich bereits im alttestamentlichen Festhalten am Bund Gottes durch die Einhaltung des 

Gesetzes im Akt einer freien Entscheidung.698 Obwohl sich bereits in der Zeit der Könige Israels 

eine Differenzierung zwischen politischer Macht und religiöser Autorität einstellt, bleibt doch 

die Treue zum Bund das entscheidende Charakteristikum des auserwählten Volkes. Diese 

Treue zeigt sich in einer Praxis von Gerechtigkeit und Solidarität und in einem politischen 

Kodex, der im Einklang mit dem Bund Gottes steht.699 Die Predigt Jesu vom Reich Gottes und 

seine Kritik am Gesetz greift die prophetische Kritik auf. Diese begründet die Maxime, dass der 

Christ „höchsten Gehorsam“ nur Gott allein schuldet. Die Freiheit zum Gehorsam ist dabei 

„Ausweis der Freiheit des Glaubens“.700 In der Antike und im Mittelalter tritt aber die Gefahr 

eines theokratischen Staatsverständnisses in Erscheinung, dabei gehen Staat und Kirche in 

einander auf.701 Spätestens in der Soziallehre Leos XIII. gewinnt jedoch die Überzeugung 

überhand, dass die Förderung des Gemeinwohls durch die Kirche nötig ist. „Staatstheokratie“ 

oder „Staatsatheismus“ stellen dabei eine Ideologie dar, die die Religion in ihr Gegenteil 

„pervertiert“ und als eine Art „politischer Monophysitismus“ anzusehen sind.702 Das 

Dokument wendet sich im historischen Durchgang gegen eine „neutrale Staatsethik“, in der, 

um der Idee der Neutralität des Staates willen, die Morallehre selbst zur Diskussion gestellt 

wird.703 Der weltanschaulich neutrale Staat neigt nach Ansicht der Verfasser dazu, sich zum 

„Heilsbringer“ einer „idealen Gesellschaft“ zu erklären, hier „erklärt ein Staat sich selbst als 

vollkommen identisch mit allem was vernünftig und für die Gesellschaft und den einzelnen 

Menschen gut ist“; das Dokument folgert daraus einen „ethischen Relativismus“.704 Hierbei 

gerät allerdings die Freiheit des Gewissens als „Letztinstanz der ethischen Wahrheit“ in die 

Gefahr der Abhängigkeit von den Gegebenheiten der Welt und ihrer Willkür. Vermittelt durch 

                                                             
693 Ebd., Nr. 44. 
694 Ebd., Nr. 47. 
695 Ebd., Nr. 49. 
696 Ebd., Nr. 51. 
697 Ebd., Nr. 53. 
698 Siehe hierzu: „Schon im Alten Testament ist offenbar, dass einerseits die Herrschaft Gottes und andererseits 
der ihr in Freiheit antwortende Gehorsam des Glaubens der Logik des durchgängig bezeugten Bundes 
entsprechen <…>.“, in: Ebd., Nr. 56. 
699 Siehe hierzu: „Der Anspruch, im öffentlichen Leben die Treue zu Gott und seinen Geboten mit der praktischen 
Ausübung von Gerechtigkeit zu vereinbaren, bestimmt auch den politischen Verhaltenskodex des Volkes, das 
den Gesetzen eines mit Gott geschlossenen Bundes entsprechen soll.“, in: Ebd., Nr. 57. 
700 Ebd., Nr. 58. 
701 Ebd., Nr. 60. 
702 Ebd., Nr. 61. 
703 Siehe hierzu: Der „Staat, der ethische Werturteile mit Berufung auf seine weltanschauliche Neutralität 
zensiert, beschränkt die Gewissensfreiheit, statt sie zu schützen.“, in: Ebd., Nr. 62. 
704 Ebd., Nr. 63. 



 

 120 

das Gewissen bildet der Hinweis auf Gott jedoch eine Grenze, um Formen der Herrschaft des 

Menschen über den Menschen nicht zu verabsolutieren.705 Vor diesem Hintergrund stellt sich 

für den Christen allerdings das Problem der Privatisierung des Glaubens, wenn sich Christen 

mit ihrem Glauben in den Privatbereich zurückziehen, verzichten sie auf ihre Meinungs- und 

Religionsfreiheit.706 Das Dokument der Theologenkommission widmet sich auch der durch die 

Migrationsbewegungen veränderten Bedingungen der Ausübung von Religion. Denn auch 

unter veränderten ethnischen Bedingungen innerhalb der Bevölkerung eines Staates muss die 

Religionsfreiheit gewahrt bleiben. Es ist aber nötig, die  

„verschiedenen Gestalten des religiösen Lebens vergleichend zu prüfen und sie nach 

dem Kriterium zu beurteilen, in welchem Maße sie der Gesamtgesellschaft Sinn und 

Halt vermitteln und also beitragen zur Wahrung des Gemeinwohls.“707  

Die Aufgabe des Staates ist dabei zum einen die Gesellschaft vor „psychologischer und 

emotionaler Manipulation“, die etwa von Sekten ausgeht, zu schützen und in der Absicherung 

der Religionsfreiheit „der friedlichen Koexistenz und der wechselseitigen Zuerkennung 

gleicher Rechte“708 zu dienen. Es muss gewahrt werden, Religion frei auszuüben, denn 

„wirkliche Religionsfreiheit ist die Freiheit des Bekenntnisses nicht nur nach innen, sondern 

auch nach außen.“709 Die Kirche verlangt deshalb, dass ihre Mitglieder den Glauben frei 

ausüben können, solange sie die Rechte anderer respektieren.710 In der Sendung der Kirche ist 

die Religionsfreiheit in der Würde der Person begründet, den Maßstab setzt aber gleichzeitig 

das Evangelium; es befähigt dazu, Ausgrenzung, Erniedrigung und Spaltung zu erkennen und 

zu überwinden.711 Der letzte Grund für die Begründung der Religionsfreiheit ist für die Kirche 

aber die Person Christi selbst, der zum Heil der Welt gekommen ist.712 Die Religionsfreiheit 

wird durch den interreligiösen Dialog gefördert, er zeigt die „Bereitschaft zu Respekt und 

Kooperationsbereitschaft“.713 In der multikulturellen und multireligiösen Gesellschaft bedarf 

es der allgemeinen Anerkennung des Rechts durch alle Religionen, nur so ist Religionsfreiheit 

möglich.714 Wo dagegen Gewalt im Namen Gottes proklamiert und praktiziert wird, ist 

Religionsfreiheit gefährdet.715 Das Christentum selbst benötigt für seinen Auftrag, allen 

Völkern das Heil zu verkünden und die Gewissenfreiheit zu proklamieren, die Religionsfreiheit; 

                                                             
705 Siehe hierzu: „Ein Gewissen, das den Ursprung seiner selbst und seiner apriorischen Ausrichtung auf das Gute 
mit Gott identifiziert, anerkennt damit eine Instanz, die jede Instrumentalisierung von Menschen durch 
Menschen ausschließt und jedem Glied einer von Menschen gebildeten Gemeinschaft die gleiche Würde 
zuspricht. Wo aber Gott durch menschengemachte Götzen ersetzt wird, die das Gewissen des Einzelnen dem von 
ihnen beherrschten Kollektiv unterordnen, ist das Ergebnis nicht die Befreiung des Einzelnen zu sich selbst, 
sondern im Gegenteil eine Form von Versklavung.“, in: Ebd., Nr. 64. 
706 Siehe hierzu: „Wenn Christen die besagte Ausübung in ein vom Staat regiertes Außenleben und ein von der 
Kirche regiertes Innenleben einfach akzeptieren, verzichten sie bereits auf die Ausübung ihres Rechtes auf 
Religions- und Meinungsfreiheit.“, in: Ebd., Nr. 65. 
707 Ebd., Nr. 70. 
708 Ebd. 
709 Ebd., Nr. 71. 
710 Ebd., Nr. 72. 
711 Ebd., Nr. 75. 
712 Ebd., Nr. 76. 
713 Ebd., Nr. 77. 
714 Ebd., Nr. 79. 
715 Siehe hierzu: „Es kann aber auch sein, dass eine Religion aufgrund ihrer Verkündigung oder ihres Verhaltens 
zu einer Bedrohung der Religionsfreiheit wird – eklatanterweise dann, wenn sie im Namen Gottes Gewalt 
anwendet; dann spätestens ist eine Grenze überschritten; dann ist die eindeutige Verurteilung dieses Verhaltens 
besonders zuerst durch die betroffenen Religionen gefordert.“, in: Ebd. 



 

 121 

es gehört zu ihrem Selbstverständnis für die Religionsfreiheit einzutreten.716 Das Dokument 

wendet sich gegen das Selbstverständnis eines theokratischen, atheistischen oder ethisch 

neutralen Staates, in dem die Religion im „demokratischen Gemeinwesen irrelevant“ ist, der 

Staat wird vielmehr zu einer „positiven Laizität“717 aufgerufen.  

In der Amtszeit von Papst Franziskus treten durch seine persönlichen Äußerungen, etwa 

gelegentlich seiner Auslandsbesuche, sowohl tagesaktuelle wie grundsätzliche Appelle zur 

Einhaltung des Grundrechts auf Religionsfreiheit zu Tage. Es fällt auf, dass er dabei weniger 

fundamentaltheologisch argumentiert und die Frage nach der Kontinuität des 

Konzilsdokuments zur vorhergehenden Lehrtradition weniger bedeutsam ist. Entscheidend ist 

für den Papst, positiv für die Religionsfreiheit einzutreten und sie als Erweis einer 

tatsächlichen Freiheitsgewähr in einem Land zu fordern. Der Papst stellt dabei die 

sozialethische Dimension der kirchlichen Lehre im Rahmen einer politischen Ethik in den 

Mittelpunkt. Das thematische Dokument der Internationalen Theologenkommission von 2019 

nimmt eine umfassende Bewertung und Einordnung der kirchlichen Lehre über die 

Religionsfreiheit nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil vor und stellt unter Berücksichtigung 

der gegenwärtigen sozialen und politischen Bedingungen die aktuellen Herausforderungen für 

die Freiheit des Religionsbekenntnisses dar. Auffällig ist zunächst das Bemühen, die Aussagen 

der Erklärung „Dignitatis humanae“ in den Kontext der vorkonziliaren Lehräußerungen zu 

stellen und im Sinne von Papst Benedikt XVI. als organische Fortentwicklung von kirchlichen 

Lehraussagen zu bewerten. Die theologische und anthropologische Begründung für die 

Religionsfreiheit erfolgt direkt aus dem Konzilsdokument. Die Internationale 

Theologenkommission betrachtet allerdings ein „ideologisches Verständnis“ der 

weltanschaulichen Neutralität des Staates in der westlichen Hemisphäre ebenso wie ein 

theokratisches, hier dürften vor allem islamische Systeme gemeint sein, und ein atheistisches 

Verständnis als Gefährdung für eine positive Religionsfreiheit und den ihr gewährten 

rechtsstaatlichen Schutz. Hinzu kommen die durch die Migrationsbewegungen ausgelösten 

gesellschaftlichen Veränderungen in einem Staat; der Pluralismus von multireligiösen und 

multikulturellen Strukturen führt zu einer potentiellen Beeinträchtigung der Religionsfreiheit. 

Vor diesem Hintergrund fordert die Internationale Theologenkommission im Namen des 

Papstes, dass die Religionen eine aktive Rolle in der Gesellschaft wahrnehmen und sich nicht 

in den Privatbereich des Einzelnen zurückziehen. Religiös begründeten Gewaltakten erteilt das 

Dokument eine klare Absage. Neben einem deutlich wahrnehmbaren apologetischen 

Charakter, der etwa bei der Frage der Einordnung von „Dignitatis humanae“ in die kirchliche 

Tradition und in der Wahrheitsfrage in Erscheinung tritt, widmet sich das Dokument dezidiert 

aktuellen Fragen, die sich vor allem aus den Migrationsbewegungen, dem Faktum religiös 

motivierter Gewalttaten und einer zunehmenden Indifferenz religiösen Themen in den 

Gesellschaften der westlichen Welt ergeben. Das Dokument verweist auf die christliche 

Anthropologie, auf die Würde des Menschen, auf seine Verpflichtung zum 

Gewissensgehorsam und auf das Zusammenwirken von Kirche und Staat auf der Basis des 

                                                             
716 Ebd., Nr. 85. 
717 Siehe hierzu: „Der Staat darf weder theokratisch noch atheistisch oder ‚ethisch neutral‘ <in Gestalt einer 
Gleichgültigkeit, die so tut, als seien religiöse Kultur und religiöse Zugehörigkeit für die Konstituierung eines 
demokratischen Gemeinwesens irrelevant> sein. Er ist vielmehr angehalten, eine ‚positive Laizität‘ gegenüber 
allen gesellschaftlichen und kulturellen Gruppen auszuüben; denn nur so kann ein Rechtsstaat die Rechte der in 
ihm lebenden Bürger effektiv wahren.“, in: Ebd., Nr. 86. 



 

 122 

Rechts und der Garantie der Religionsfreiheit. Grundsätzlich wird das Grundrecht auf 

Religionsfreiheit im Pontifikat von Papst Franziskus als bedrohtes Grundrecht betrachtet. In 

Reaktion auf diese Feststellung wird eine aktive Religionsfreiheit als Beitrag zum Gemeinwohl 

gefordert und ihrer Beschränkung entgegnet. 

 

3.3 Fazit  

 

Entstehung, Textgeschichte und Rezeption der Konzilserklärung über die Religionsfreiheit 

belegen den diskursiv auf aktuelle Entwicklungen hin angelegten Charakter des Dokuments. 

Der Perspektivenwechsel vom „Recht der Wahrheit“ zum „Recht der Person“ und die damit 

verbundene, offenbarungstheologisch begründete Anerkennung der Menschenwürde macht 

„Dignitatis humanae“ zu einem Text, der eine entscheidende Entwicklung des kirchlichen 

Lehramtes im 20. Jahrhundert markiert. Das Recht auf Religionsfreiheit als Grundrechte aller 

Menschen wird Teil der katholischen Glaubenslehre und zu einem substantiellen Beitrag der 

Kirche zum Frieden. „Dignitatis humanae“ argumentiert moraltheologisch, indem die Freiheit 

mit der Lehre vom Gewissen verbunden wird. Die sozialethische Bedeutung erschließt sich in 

Konsequenz aus der Gewissensfreiheit in der Gemeinwohlverpflichtung und der 

Verwiesenheit auf den Staat, dessen Aufgabe darin besteht, den rechtsstaatlichen Rahmen für 

die Religionsfreiheit zu gewährleisten. Das Grundrecht auf Religionsfreiheit exemplifiziert sich 

in der Vollzugsmöglichkeit einer verantworteten Freiheit für den Einzelnen. Die Kontroversen 

auf binnenkirchlicher Ebene über die Frage, ob „Dignitatis humanae“ organisch aus der 

Tradition zu verstehen ist oder einen Bruch zur Vorkonzilszeit darstellt, unterstreicht wie sehr 

die Anerkennung der Religionsfreiheit durch die Kirche ihr Selbstverständnis tangiert und zeigt 

die Problematik, den eigenen Wahrheitsanspruch unter Wahrung der Rechte anderer 

Religions- und Konfessionsangehöriger zu verstehen. Die positive Gesamtrezeption von 

„Dignitatis humanae“ seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil wird in den Pontifikaten seit 

Papst Paul VI. deutlich. Betont der Konzilspapst vor allem die menschenrechtliche Dimension 

der Religionsfreiheit, so stellt Papst Johannes Paul II., begründet in seiner theologischen 

Anthropologie, die politische Bedeutung der Religionsfreiheit heraus. In seinen Ansprachen 

und lehramtlichen Erklärungen erscheint die Religionsfreiheit als entscheidender Maßstab für 

eine globale Friedens- und Gerechtigkeitsordnung. Der Beitrag von Papst Benedikt XVI. liegt 

vor allem in der fundamentaltheologischen Reflexion der Religionsfreiheit und in diesem 

Kontext in einer rechtsphilosophischen Argumentation, die Teil einer theologischen 

Prinzipienlehre ist. Papst Franziskus stellt in Anknüpfung an eine Ethik der Politik von Papst 

Johannes Paul II. aktuelle Bezüge her. In seinem Pontifikat werden Fragen nach den Grenzen 

der Religionsfreiheit bzw. deren aktive Verteidigung artikuliert. Es kann festgehalten werden, 

dass mit „Dignitatis humanae“ und durch die konsequente Weiterführung des Themas im 

päpstlichen Lehramt der letzten Jahrzehnte eine dauerhafte Rezeption mit differenzierten 

Schwerpunkten erfolgt und die Religionsfreiheit eine Leitlinie der Kirche in politischen und 

anthropologischen Fragen der Gegenwart bildet. Offen bleibt, wie sich das Lehramt unter den 

Anfragen multikultureller Gesellschaftsformen, unter dem Eindruck einer zunehmenden 

Individualisierung des Glaubens und im Zusammenhang globaler Entwicklungen, besonders 

stark religiös konnotierter Systeme außerhalb des Christentums, weiter positionieren wird.  

  



 

 123 

II. Das Recht auf Religionsfreiheit in ausgewählten Werken von Ernst-Wolfgang 

Böckenförde 

 

Ernst-Wolfgang Böckenförde (1930-2019)718 wird, nach dem Jurastudium, 1956 mit einer 

wissenschaftlichen Untersuchung über die deutsche Staatsrechtslehre719 in Münster zum 

Doktor der Rechtswissenschaften (Dr. jur.) promoviert. 1960 erlangt er die Promotion zum 

Doktor der Philosophie (Dr. phil.) an der Universität München mit einer historischen Arbeit 

über die verfassungsgeschichtliche Forschung im 19 Jahrhundert.720 1964 erfolgt die 

Habilitation an der Universität Münster zum Thema der Organisationsgewalt der Regierung.721 

Böckenförde ist von 1964 bis 1995 in der akademischen Lehre an den Universitäten 

Heidelberg, Bielefeld und Freiburg tätig. Von 1983 bis 1996 gehört er als Richter dem Zweiten 

Senat des Bundesverfassungsgerichtes in Karlsruhe an. Als Professor für Öffentliches Recht, 

Verfassungsgeschichte, Rechtsgeschichte und Rechtsphilosophie, sowie als Richter widmet 

sich Ernst-Wolfgang Böckenförde in einem umfangreichen wissenschaftlichen Werk sowie 

zahlreichen Artikeln und Beiträgen spezifischen Fragen der Rechtsordnung im freiheitlich-

demokratischen Verfassungsstaat.722 Seit 1957 nimmt Böckenförde als Katholik am 

innerkirchlichen Diskurs über zeitgeschichtliche Fragen und jeweils aktuellen kontroversen 

Debatten publizistisch teil.723 Seit den 1960er Jahren widmet sich Böckenförde in diesem 

Zusammenhang wiederkehrend dem Thema der Religionsfreiheit. In Anknüpfung an 

Diskussionen im Entstehungszeitraum der Erklärung „Dignitatis humanae“ während des 

Zweiten Vatikanischen Konzils formuliert Böckenförde einen ersten, ziviljuristisch 

konnotierten Diskussionsbeitrag. In weiteren Studien erschließt er das Thema aus historischer 

Perspektive, indem er die geschichtliche Entwicklung der Religionsfreiheit als 

verfassungsrechtlich garantiertes Grundrecht aufzeigt, das als Ergebnis eines 

jahrhundertewährenden Säkularisierungsprozesses zu betrachten ist. In der 

rechtsphilosophischen Erörterung nimmt die sozialethische Bewertung der Religionsfreiheit 

einen zentralen Platz ein. Im Folgenden werden ausgewählte Werke von Ernst-Wolfgang 

Böckenförde vorgestellt und in ihrer methodischen Systematik und inhaltlichen 

Argumentation dargelegt. Die Auswahl der Werke aus den Veröffentlichungen von Ernst-

Wolfgang Böckenförde folgt dabei nicht nur der Zeitfolge ihrer Entstehung, sondern auch 

einer thematischen Gliederung. Als Grundlage für die Erörterung der Religionsfreiheit unter 

der Berücksichtigung historischer Aspekte hinsichtlich ihrer Entwicklung in den lehramtlichen 

Äußerungen der katholischen Kirche und ihrer Entfaltung im Staats- und Verfassungsrecht 

dienen drei Publikationen aus dem Zeitraum zwischen 1965 und 1968: Ein Artikel über die 

Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen in den „Stimmen der Zeit“ von 1965,724 eine 

Einleitung zur Textausgabe der Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ von 1968725 und eine 

Studie über die Entstehung des Staates als Prozess fortschreitender Säkularisierung von 

                                                             
718 Böckenförde, Biographie / Bibliographie. 
719 Böckenförde, Gesetz und gesetzgebende Gewalt. 
720 Böckenförde, Die deutsche verfassungsgeschichtliche Forschung im 19. Jahrhundert. 
721 Böckenförde, Die Organisationsgewalt im Bereich der Regierung. 
722 Bibliographie Ernst-Wolfgang Böckenförde 1957-2000, in: Wahl / Wieland, Das Recht des Menschen in der 
Welt, S. 157-206. Ferner: ders., Biographie / Bibliographie. 
723 Böckenförde, KGZ (Sammelband). 
724 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen. 
725 Böckenförde, Einleitung zur Textausgabe „Erklärung über die Religionsfreiheit“. 



 

 124 

1967.726 Sowohl aus der Entwicklung des kirchlichen Lehramtes als auch infolge der 

Entstehung des modernen freiheitlichen Rechtsstaates ergeben sich nähere Bestimmungen 

der Religionsfreiheit als Grundrecht. Im Verfassungsrecht setzt die Verwirklichung von 

Freiheitsrechten den Staat als Bezugsgröße voraus. Freiheit artikuliert sich in der 

Rechtsordnung des Staates, der von Böckenförde durch dessen Begründung in den Sitten der 

Staatsbürger als „sittlicher Staat“ verstanden wird. Zur rechtsphilosophischen Einordnung der 

Freiheitsrechte werden Studien Böckenfördes zur Freiheit als Recht in der Staatsordnung,727 

zur Begründung des Rechts in der sittlichen Ordnung728 und zur Bestimmung des sittlichen 

Staates729 herangezogen. Die Freiheit bedarf der Rechtsordnung, diese wiederum des Staates, 

der seinerseits nicht in einer fixierten Staatsethik gründet, sondern in der Praxis differenzierter 

ethischer Konzeptionen der Bürger, die der Voraussetzung der Freiheit, in spezifischer Hinsicht 

auch der Religionsfreiheit, bedürfen. Der historischen Entwicklung des Grundrechts auf 

Religionsfreiheit in seiner lehramtlichen Entfaltung im Rahmen der katholischen Kirche und in 

seinem Hervortreten im Rechtsstaat, der rechtsphilosophischen Darstellung des 

Zusammenhangs von Freiheit, Recht und Staat unter der besonderen Berücksichtigung der 

Sitten der Staatsbürger, folgt in der Systematik dieser Erörterung die Betrachtung der 

anthropologischen Bestimmung des Menschen, die in den dafür ausgewählten Publikationen 

Ernst-Wolfgang Böckenfördes zu den Prämissen der freiheitlich-demokratischen 

Rechtsordnung gehört. In der sozialethischen Perspektive stellt sich die Frage nach dem, der 

Rechtsordnung zugrunde liegenden Menschenbild,730 die Frage nach der Bedeutung der 

Unterscheidung von Staat und Gesellschaft im demokratischen Rechtsstaat,731 sowie die Frage 

nach der Gewissensfreiheit des Individuums.732 Die Unterscheidung zwischen Religionsfreiheit 

und Gewissensfreiheit bei gleichzeitiger engen Bezogenheit aufeinander, lässt erkennen, dass 

die Religionsfreiheit als Recht, das auch Institutionen zukommt, von entscheidender 

Bedeutung für politische Prozesse in Gesellschaft und Staat ist. Individualität, 

Sozialbestimmung und Verfassungsordnung werden zum Bezugsrahmen für die Entfaltung 

von Freiheit. Die Religionsfreiheit konkretisiert sich innerhalb des freiheitlich-demokratischen 

Rechtsstaates exemplarisch in der Beziehung des Staates zu den christlichen Kirchen. Dieses 

sowohl juristisch wie theologisch bedeutsame Thema diskutiert Böckenförde in 

Veröffentlichungen zur gesellschaftlichen Bedeutung der Religion in der Gegenwart,733 zur 

Beziehung von Kirche, Gesellschaft und Staat734 und in der Frage nach einem politischen 

Mandat der Kirche.735 Böckenförde betont in der systematischen Erörterung der 

Religionsfreiheit als Grundrecht aller Menschen die Bedeutung des Politischen im Staat. Die 

prinzipielle Trennung von Kirche und Staat ist dabei aber keine absolute, der Kirche kommt im 

gesellschaftlichen Diskurs und in der Debatte um politische Grundsatzfragen gemäß ihrem 

                                                             
726 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation. 
727 Böckenförde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat. 
728 Böckenförde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung. 
729 Böckenförde, Der Staat als sittlicher Staat. 
730 Böckenförde, Das Bild des Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung. 
731 Böckenförde, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft im demokratischen Sozialstaat 
der Gegenwart. 
732 Böckenförde, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit. 
733 Böckenförde, Stellung und Bedeutung der Religion in einer „civil society“. 
734 Böckenförde, Staat. Gesellschaft. Kirche. 
735 Böckenförde, Politisches Mandat der Kirche? 



 

 125 

religiösen Selbstverständnis ein politisches Mandat zu. Die rechtsphilosophisch-sozialethische 

Erörterung des Rechts auf Religionsfreiheit anhand der vorgestellten Werke von Ernst-

Wolfgang Böckenförde erfolgt im zweiten Teil der vorliegenden Arbeit aufgrund der 

Darstellung einer zeitgenössisch aktuellen, aus der historischen Betrachtung resultierenden 

Fragestellung (1). Diese entfaltet sich in einer rechtsphilosophischen (2) und einer 

sozialethischen (3) Untersuchung, um sich in der Frage nach der Beziehung zwischen Kirche 

und Politik beispielhaft zu konkretisieren (4). Abschließend erfolgt der Versuch einer 

Systematisierung und Einordnung der Ausführungen Böckenfördes durch einen synoptischen 

Aufriss differenzierter Zugänge in historischer, rechtsphilosophischer, sozialethischer und 

ekklesiologischer Perspektive. Eine Reflexion auf die Kriterien der grundgesetzlichen 

Bestimmungen mit der Frage nach den Grenzen der verfassungsrechtlichen Ausführungen und 

ein Rekurs auf die Bedeutung der Religionsfreiheit im politischen Prozess, schließt sich an (5). 

Aus der vielschichtigen und zugleich differenzierten Perspektive der Betrachtung des Themas 

„Religionsfreiheit“ bei Ernst-Wolfgang Böckenförde ergeben sich wichtige Reflexionsebenen 

für deren Einordnung und Weiterentwicklung für die Gegenwart. 

 

1. Religionsfreiheit in Kirche und Staat 

Mit einem geradezu leidenschaftlichen Appell spricht sich Ernst-Wolfgang Böckenförde für 

eine positive Formulierung der Religionsfreiheit und deren Anerkennung als Menschenrecht 

durch eine Erklärung des Zweiten Vatikanischen Konzils aus. In zwei thematischen Aufsätzen 

widmet er sich in den Jahren 1965 und 1968 der Erklärung des Zweiten Vatikanischen Konzils 

über die Religionsfreiheit.736 Als Jurist differenziert er zwischen einer theologischen 

Perspektive, wie sie sich vorrangig in der Frage nach der Wahrheit des religiösen 

Bekenntnisses ausdrückt, und der staatsrechtlichen Verankerung der Religionsfreiheit als 

Schutz- und Abwehrrecht. In der Analyse der historischen Entwicklung schlägt Böckenförde 

einen Bogen von der nachreformatorischen Politik der Toleranzgewähr bis zur Anerkennung 

der Religionsfreiheit als Grundrecht aller Menschen. Unter Verzicht auf die Beantwortung der 

Wahrheitsfrage und der erklärten Neutralität des Staates der religiösen Wahrheit gegenüber, 

ermöglicht es der Staat, den Grundsatz der Freiheit als Basis seines eigenen 

Selbstverständnisses zu formulieren. Die Religionsfreiheit als Grundrecht der 

Verfassungsordnung basiert auf einer Friedens- und Freiheitsordnung und ermöglicht von 

daher eine „Tugend- und Wahrheitsordnung“, die sich aus der persönlichen Beziehung des 

Menschen zu Gott ergibt. In der Studie „Die Entstehung des Staates als Vorgang der 

Säkularisation“ erfährt das Thema eine zusätzliche, historiographisch angelegte Vertiefung.737 

In diesem Beitrag stellt Böckenförde die Entstehung des säkularen Staates, die sich in 

historisch verifizierbaren Schritte über Jahrhunderte hinweg vollzog, vor Augen. Für den 

Verfasser stellt sich in der Moderne allerdings die Frage nach der Begründung, des auf der 

Freiheit basierenden Staates und die notwendige homogenitätsstiftende Kraft als Bedingung 

seiner Voraussetzung. Im sogenannten „Böckenförde-Diktum“ formuliert er schließlich die 

                                                             
736 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen. 
Hier zitiert aus: KGZ. 
Böckenförde, Einleitung zur Textausgabe „‚Erklärung über die Religionsfreiheit“. 
Hier zitiert aus: KGZ. 
737 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation. 



 

 126 

Überzeugung, dass der freiheitliche Staat von Voraussetzungen lebt, die in Sitte, moralischer 

Haltung und Religion seiner Bürger begründet sind. Böckenförde nennt dies das „Wagnis der 

Freiheit“, das der Staat einzugehen bereit ist. Im Folgenden soll die diskursive Position 

Böckenfördes zur Religionsfreiheit in der Zeit während des Konzils und in der unmittelbaren 

Nachkonzilszeit dargestellt und im historischen Entwicklungsprozess der Entstehung der 

Freiheitsrechte beleuchtet werden.  

 

1.1 Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen 

Ernst-Wolfgang Böckenförde greift 1965 mit seinem Beitrag in den „Stimmen der Zeit“ eine 

aktuelle Diskussion während des noch laufenden Zweiten Vatikanischen Konzils auf, um durch 

einen Debattenbeitrag in Form eines „Zwischenrufs“, wie der Untertitel seines Beitrags 

„Gedanken eines Juristen zu den Diskussionen auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil“ 

nahelegt, die staatsjuristische Perspektive des Grundrechts auf Religionsfreiheit zu 

thematisieren. Er bringt dabei zunächst die Hoffnung zum Ausdruck,  

„dass auch von der katholischen Kirche die Religionsfreiheit als Prinzip der rechtlichen 

Ordnung des menschlichen Zusammenlebens anerkannt wird“.738  

Aus der Entwicklung des geplanten Dokuments in der Diskussion der Konzilsteilnehmer 

konstatiert Böckenförde:  

„Der Entwurf, wie er von den Konzilsvätern in der dritten Sessio vorgelegt wurde, steht 

auf diesem Boden (= der Erwartung der Anerkennung der Religionsfreiheit als 

Grundrecht aller Menschen durch die Kirche, Anmerkung E.S.). Er spricht nicht mehr von 

Toleranz, sondern von ‚libertas religiosa‘, von Religionsfreiheit, und versteht diese als 

ein wirkliches, in der Würde der menschlichen Person begründetes Recht zur privaten 

und öffentlichen Ausübung der Religion nach den Forderungen des eigenen Gewissens. 

Der Entwurf geht damit über die bisherige katholisch-kirchliche Doktrin nicht nur 

graduell, sondern prinzipiell hinaus.“739  

Für Böckenförde hängt die Glaubwürdigkeit der katholischen Kirche vor der Welt und die 

Ernsthaftigkeit der durch das Konzil geforderten Öffnung der Kirche von der Annahme des 

Dokuments zur Religionsfreiheit wesentlich ab, er erachtet das Eintreten für die 

Religionsfreiheit als wichtige Aufgabe der Christen. 

 

1.1.1 Toleranz und Religionsfreiheit als Leidensweg der abendländischen 

Christenheit740 

Böckenförde bezeichnet den historischen Weg der Kirche hin zu Toleranz und Religionsfreiheit 

von der Reformation bis zu deren Akzeptanz in der Neuzeit als „Leidensweg der 

abendländischen Christenheit“.741 So beginnt mit der Reformationszeit und der damit 

verbundenen Konfessionalisierung des Christentums eine langandauernde kriegerische 

Konfliktlage, die in der Auseinandersetzung über die Frage der religiösen Wahrheit ihren 

Ausgang nimmt, berührt doch die Frage nach der religiösen Wahrheit gleichzeitig ein wichtiges 

                                                             
738 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 197. 
739 Ebd. 
740 Die Untergliederung 1.1.1 bis 1.1.3 richtet sich nach der Textfassung des Artikels. 
741 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 198. 



 

 127 

Fundament der politischen Ordnung im Staat.742 In den, durch den konfessionellen Streit 

bedingten Kriegen des 16. und 17. Jahrhunderts wurde dieser Konflikt stets „zugunsten der 

Wahrheit und gegen die Freiheit“ geführt.743 Eine Lösung erschien aufgrund des Fehlens einer 

Letztinstanz kaum möglich, die geistliche Autorität der Kirche stand ja selbst im Zentrum des 

Konflikts.744 In dieser Situation eröffnete sich eine Lösung der Auseinandersetzung und damit 

die Möglichkeit für eine Friedensordnung, indem die Religion „zu einer politischen, nicht mehr 

zu einer religiösen Angelegenheit“ erklärt wurde.745 Mit dem Grundsatz „cuius regio, eius 

religio“ war „ein erster Schritt zu einer neuen Friedensordnung, die den Keim der Freiheit in 

sich trug“, erreicht.746 Die Gewährung von Toleranz und später die Religionsfreiheit waren 

folglich nur durch den Staat zu erreichen und zu sichern.747 Böckenförde konstatiert, dass sich 

die Religionsfreiheit als historisch verifizierbarer Prozess „dem modernen Staat, den Juristen 

und dem weltlichen rationalen Recht“ verdankt.748 Um eine staatliche und politische Ordnung 

mit dem Ziel eines dauerhaften Friedens zu etablieren, musste sich der Staat der religiösen 

Wahrheit gegenüber neutral setzen.749 Neben der Toleranz gehört der „Grundsatz der 

Freiheit“ zum Fundament der Neuordnung Europas und der modernen Staaten. Böckenförde 

stellt fest:  

„Die Staatslenker und Juristen, die den modernen Staat als einen weltlichen, 

säkularisierten, religiös neutralen Staat erbauten, haben nur den Wechsel eingelöst, 

den die Theologen der Reformationszeit und des konfessionellen Bürgerkriegs auf sie 

gezogen hatten.“750  

Böckenförde sieht in dieser Entwicklung aber keineswegs eine Entfremdung von der Religion, 

in der Etablierung der Religionsfreiheit ist vielmehr „etwas spezifisch Christliches“ geschehen, 

nämlich die Aufrichtung der Gewissensfreiheit in Staat und Gesellschaft.751 

 

 

                                                             
742 Siehe hierzu: „Man konnte sich nicht vorstellten, wie man – Rechtgläubiger und Ketzer, Protestant und Papist 
– weiter beieinander leben sollte; man glaubte sich verpflichtet, alle Mittel einsetzen zu müssen, um den Abfall 
vom wahren Glauben zu bestrafen und zu bekämpfen und die verlorene Einheit wiederherzustellen; die wahre 
Religion bildete ja selbst ein wesentliches Fundament der politischen Ordnung.“, in: Ebd. 
743 Ebd. 
744 Siehe hierzu: „Eine Instanz, die den Streit um die Wahrheit autoritativ und verbindlich beenden konnte, war 
nicht vorhanden. Papst und Konzil, einstmals die obersten Instanzen der in sich einen Christenheit, waren selbst 
Partei des Kampfes geworden.“, in: Ebd. 
745 Siehe hierzu: „Sie (= die politische Ordnung, Anmerkung E.S.) suchte ihren Grund und ihr Ziel, unabhängig von 
der religiösen Wahrheit, in der Begründung und Erhaltung von äußerem Frieden, öffentlicher Sicherheit und 
Ordnung, ja sie machte schließlich die Frage der anerkannten Religion – Staatsreligion, Parität oder Toleranz – 
selbst zu einer politischen, nicht mehr zu einer religiösen Angelegenheit.“, in: Ebd., S. 199. 
746 Ebd. 
747 Siehe hierzu: „Die Religionsfreiheit war, angesichts der Ausschließlichkeitsansprüche der widerstreitenden 
Religionsparteien, nur über den Staat und seine politische Entscheidungsgewalt zu erreichen, und sie ist auch als 
staatlich gewährleistetes und geschütztes Freiheitsrecht nach einigen Vorstufen schließlich im neunzehnten 
Jahrhundert Wirklichkeit geworden.“, in: Ebd. 
748 Ebd., S. 200. 
749 Siehe hierzu: „Die staatliche und öffentliche Ordnung musste weltlich werden, säkularisiert, sich ablösen von 
der Verankerung in der wahren oder überhaupt einer bestimmten Religion, wollte sie eine neue, allgemeine, alle 
Bürger umgreifende und den nicht zu schlichtenden Streit zwischen den Konfessionen hinter sich lassende 
Grundlage finden. (…) Der Staat als solcher erklärte sich gegenüber der religiösen Wahrheit neutral.“, in: Ebd. 
750 Ebd., S. 201. 
751 Ebd. 



 

 128 

1.1.2 Kritik der traditionellen kirchlichen Lehre 

Böckenförde unterzieht die traditionelle kirchliche Lehre, die noch 1953 in der sogenannten 

„Toleranzansprache“ von Papst Pius XII. vertreten wurde, wonach der „Irrtum an sich kein 

Recht hat gegenüber der Wahrheit“,752 einer kritischen Bewertung. Nur aus schwerwiegenden 

Gründen und im Kontext des Gemeinwohlprinzips war nach der gängigen Ansicht des 

kirchlichen Lehramtes eine Toleranz anderen Religionen und Konfessionen gegenüber 

möglich, die katholische Kirche forderte allerdings für sich selbst die Religionsfreiheit im Falle 

der eigenen Minderheitensituation ein. Das Wahrheitsprinzip konnte dadurch konsequent 

durchgehalten werden. Böckenförde unterzieht die traditionelle Haltung der Kirche in dieser 

Frage einer Bewertung, indem er ausführt:  

„Ohne opportunistische Schönfärberei wird hier deutlich, welche Ergebnisse das Prinzip 

des Vorrangs der Wahrheit vor der Freiheit zeitigt, wenn es konsequent entfaltet 

wird.“753  

Böckenförde führt als wichtige Belegstelle für die fortdauernde Bedeutung des 

Wahrheitsprinzips eine Aussage aus dem Lehrbuch für Kirchenrecht von Kardinal Ottaviani aus 

dem Jahr 1960 an, der darin das Bild von „zweierlei Maß und Gewicht“ in der kirchlichen 

Bewertung von Wahrheit und Irrtum gebraucht.754 Auch die gesellschaftspolitische 

Relativierung dieser strikten Position, die Pius XII. durch das Gebot der Toleranz aufzeigt, wird 

die traditionelle Lehre aber bis in die Konzilszeit hinein lehramtlich nicht in Frage gestellt. 

Böckenförde fasst die katholische Toleranztheorie bewertend zusammen:  

„Subjektstellung im Sinne des Rechts wird nicht dem Menschen als Person, sondern ‚der 

Wahrheit‘, also einem abstrakten Begriff, zuerkannt. Der Mensch wird zum Objekt dieses 

abstrakten Wahrheitsbegriffs erniedrigt. Recht ist nicht mehr etwas, was dem Menschen als 

Menschen zukommt, (…), sondern dem Menschen, insofern und insoweit er in der religiösen 

und sittlichen Wahrheit steht.“755  

Böckenförde hält in kritischer Analyse fest, dass durch die traditionelle Toleranztheorie der 

Naturrechtsgedanke ins Gegenteil gekehrt wird: „Nicht mehr der Mensch hat Recht, aus seiner 

Natur und kraft seiner Würde, sondern die Wahrheit“.756 Wahrheit, die immanent nicht 

abstrakt, sondern als „Wahrheitsüberzeugung konkreter Menschen“ existiert, muss in ihrer 

Definition von der Kirche festgelegt werden, sie entscheidet, was Wahrheit explizit ist. Dies 

bedeutet aber, dass die Toleranztheorie „keine Rechtstheorie (ist), sondern eine 

Machttheorie, und die ist prinzipiell sozial unverträglich.“757 Da, nach kirchlicher Lehre auch 

das „irrige Gewissen“ aber eine verpflichtende Instanz in der Urteilsfähigkeit des Menschen 

ist, ergibt sich bereits innerhalb des katholischen Lehramtes eine offensichtliche 

Diskrepanz.758 Die Kritik Böckenfördes kulminiert im Vergleich mit der Toleranzvorstellung der 

kommunistischen Staatssysteme:  

                                                             
752 UG, 3978. 
753 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 202f. 
754 Ottaviani, Institutiones iuris publici ecclesiastici, S. 72f. 
755 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 204f. 
756 Ebd., S. 205. 
757 Ebd. 
758 Siehe hierzu: „Wenn dies (= das irrige Gewissen als verpflichtende Instanz, Anmerkung E.S.) aber gilt und 
zugleich die bisherige Toleranztheorie objektive Norm ist, so ergibt sich folgende Konsequenz: Jeder, der von der 
Wahrheit seines Glaubens oder seiner Weltanschauung ehrlich überzeugt ist, mag er sich dabei auch objektiv im 



 

 129 

„Betrachtet man die bisherige katholische Toleranztheorie in ihrem prinzipiellen 

Gehalt, nämlich dass die Wahrheit den Vorrang habe gegenüber der Freiheit und dass 

der Irrtum an sich kein Recht habe gegenüber der Wahrheit, so gleicht sie ziemlich 

genau der Toleranztheorie, die der moderne Kommunismus entwickelt hat und 

praktiziert. Genauer gesagt: Die Kommunisten brauchten nur die Prinzipien der 

hergebrachten katholischen Toleranztheorie für sich zu übernehmen und einseitig im 

Sinne der Intoleranz zu interpretieren, um eine legitimierende Grundlage für die von 

ihnen geübte Praxis der kontinuierlichen Religionsverfolgung ohne Blutvergießen und 

der Beschränkung der Glaubensfreiheit zu haben.“759  

Böckenförde erachtet seinen Vergleich durch einen Debattenbeitrag von Kardinal Franz König 

in der Konzilsaula als bestätigt, in dem der Kardinal auf die Ähnlichkeit der Prinzipienlehre des 

Kommunismus verweist.760 Böckenförde plädiert bezüglich der Existenz verschiedener 

Religionsbekenntnisse nachdrücklich für eine Rechtsordnung der Gegenseitigkeit, einer 

„aequalitas“ im Sinne der Lehre des Thomas von Aquins, und damit für das Rechtsprinzip der 

Religionsfreiheit, das in dieser Hinsicht kein Machtprinzip mehr ist.761 Er fordert die 

Konzilsväter aufgrund der dargestellten Argumentation dazu auf, die bisherige katholische 

Toleranztheorie aufzugeben und sich auf den „Boden der Religionsfreiheit“ zu begeben.762 

 

1.1.3 Ausblick: Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen 

Böckenförde fordert ein legitimes, theologisch begründetes, religiöses Wahrheitsverständnis 

der katholischen Kirche als Glaubensausdruck auf der endogen persönlichen Ebene des 

einzelnen Gläubigen, stellt aber dessen verpflichtende Relevanz für den Bereich des 

staatlichen Rechts fundamental in Frage, wenn er festhält:  

„Theologisch und metaphysisch ist der Satz sicher richtig, dass der Irrtum kein Reicht 

hat – Recht im übertragenen Sinn verstanden – gegenüber der Wahrheit. Für das 

moralische Handeln der Menschen, für die Art, wie sie von ihrer Freiheit Gebrauch 

machen ist ebenso richtig, dass der Irrtum kein Recht hat gegenüber der Wahrheit und 

dass Rechte nur gegeben sind, um gemäß der religiösen und sittlichen Wahrheit geübt 

zu werden.“763 

Gerade deswegen ist die rechtliche von der moralischen Ordnung zu unterscheiden, 

Böckenförde stellt deshalb fest:  

„Das Recht betrifft die Beziehungen der Menschen untereinander und im Verhältnis zur 

staatlichen Gewalt, nicht die Beziehung des Menschen zu Gott.“764  

Das Recht ist „nicht Tugend- und Wahrheitsordnung, sondern Friedens- und 

Freiheitsordnung“.765 Daraus folgt, dass das Recht einen „Freiheitsraum“ in „Ausgrenzung und 

                                                             
Irrtum befinden, ist er nach katholischer Lehre vor seinem Gewissen verpflichtet, jeder anderen Religion – dem 
Irrtum – an sich kein Recht auf Dasein, Propaganda und Aktion zuzugestehen. Das bedeutet den Kampf in 
Permanenz oder bestenfalls, wenn die Machtverhältnisse sich stabilisiert haben, eine faktische Koexistenz.“, in: 
Ebd. 
759 Ebd., S. 206. 
760 Ebd., S. 207. 
761 Ebd. 
762 Ebd. 
763 Ebd., S. 208. 
764 Ebd., S. 209. 
765 Ebd. 



 

 130 

Abschirmung“ zu schaffen hat, der dem Einzelnen die Ermöglichung einer „moralisch-

sittlichen Bindung und Verantwortung gegenüber Gott und der Wahrheit“ gewährt.766 

Böckenförde nimmt hier eine Unterscheidung zwischen Rechtsordnung und sittlicher Ordnung 

vor, die dem traditionellen Rechtsverständnis der Kirche nicht entspricht. In diesem ist das 

Recht, aufgrund der weltanschaulichen Homogenität einer religiös geschlossenen 

Gesellschaft, Teil der sittlichen Ordnung.767 Die unmittelbare Grundlage für diesen so 

verstandenen Rechtsbegriff ist spätestens durch die Reformation verloren gegangen, die 

gesellschaftliche Homogenität brach auseinander, folglich war eine neue Rechtsordnung 

nötig:  

„Es (= das Recht, Anmerkung E.S.) musste eine neue, weltlich-rationale, auf die 

Bedingungen der äußeren Erhaltungsordnung zurückgenommene Grundlage und 

Allgemeinheit finden.“768  

Um die konfessionellen Bürgerkriege zu überwinden, hat das Recht „um der Freiheit willen 

darauf verzichtet, selbst schon unmittelbar Ordnung der Wahrheit und Sittlichkeit zu sein; es 

will nur Wahrheit und Sittlichkeit ermöglichen und das äußere Zusammenleben sichern.“769 

Vor diesem Hintergrund ist die Religionsfreiheit „ein Grundsatz des weltlichen Rechts“, es 

ermöglicht  

„Schutz und Sicherung der äußeren Möglichkeit, Gott der Norm des Gewissens 

entsprechend zu verehren und seine Religion privat und öffentlich zu bekennen, also 

Schutz gegenüber Zugriffen anderer Menschen und Zugriffen der staatlichen 

Gewalt.“770  

Die Religionsfreiheit als weltliches Recht bedeutet „keine Entlassung aus der Verpflichtung 

gegenüber der Wahrheit.“771 Demnach stellt das Recht auf Religionsfreiheit eine „Versöhnung 

von Wahrheit und Freiheit (dar), die nicht nur christlich angenommen werden kann, sondern 

geradezu einer Forderung des christlichen Glaubens entspricht.“772 

 

1.2 Würdigung der „Erklärung über die Religionsfreiheit“  

Ernst-Wolfgang Böckenförde widmet sich dem Thema Religionsfreiheit im Kontext des 

Zweiten Vatikanischen Konzils und der von diesem im Dezember 1965 affirmierten Erklärung 

„Dignitatis humanae“ erneut, und zwar in einem Einleitungswort, das 1968 zu einer lateinisch-

deutschen Textausgabe des Konzilsdokuments erscheint.773 Böckenförde würdigt darin die 

                                                             
766 Ebd. 
767 Siehe hierzu: „Dieser Rechtsbegriff (= traditioneller Rechtsbegriff der kath. Kirche, Anmerkung E.S.) ist seiner 
Herkunft und Substanz nach ein moralischer Rechtsbegriff, in dem der Eigenstand des Rechts gegenüber Ethik 
und Moral noch nicht reflektiert ist. Er entstammt einer Zeit, in der Recht und Moral in einer weltanschaulich 
homogenen, geschlossenen und traditionell geordneten Gesellschaft, wie es etwa die mittelalterliche war, nicht 
sachlich unterschieden waren. Das Recht war hier, über seinen unmittelbar sittlichen Charakter hinaus, 
moralisches und politisches Überzeugungsrecht, es galt im letzten als eine heilig-sakrale, den Menschen 
vorgegebene Ordnung, war von vornherein eingebunden in die religiös-traditional bestimmte Homogenität der 
Zeit.“, in: Ebd., S. 210. 
768 Ebd. 
769 Ebd. 
770 Ebd., S. 211. 
771 Ebd. 
772 Ebd. 
773 Böckenförde, Einleitung zur Textausgabe „Erklärung über die Religionsfreiheit“, in: Erklärung über die 
Religionsfreiheit (lateinisch-deutsch). 



 

 131 

Konzilserklärung als „Markstein“ kirchlicher Lehre, da es dem Dokument gelungen ist, ohne 

Aufgabe des Wahrheitsanspruchs des katholischen Glaubens, das Recht der Wahrheit auf dem 

Boden des Personalitätsprinzips mit dem Freiheitsrecht zu versöhnen.774 Die katholische 

Kirche vollzieht durch ihr oberstes Lehramt die Anerkennung des Grundrechts auf 

Religionsfreiheit, indem sie auf die personale Würde des Individuums verweist. Für die 

katholische Staatslehre bedeutet dies die Aufgabe der Lehre vom Ideal des „katholischen 

Staates“. Ihre Bedeutung gewinnt die Religionsfreiheit aber nicht darin, dass sie sich in der 

Beliebigkeit der Religionsbekenntnisse erschöpft, sondern Raum für die moralische 

Verpflichtung des Einzelnen zur Suche nach der Wahrheit und zum Festhalten am erkannten 

Glauben, der sich nach Überzeugung des Konzils in der katholischen Kirche verwirklicht, 

schafft. Die Wahrheitssuche wird zum „Officium morale“ des Einzelnen, damit unterscheidet 

das Konzil zwischen rechtlicher Ordnung und moralischer Verpflichtung. Die Verpflichtung zur 

Wahrheit behält ihre nicht dispensierbare Bedeutung für den Einzelnen, die Religionsfreiheit 

in ihrer rechtlichen Garantie und den, durch das Gesetz ermöglichten Schutzraum, bietet die 

Gewähr, den Glauben einzeln und in Gemeinschaft öffentlich zu leben. Damit ist es dem Konzil 

gelungen, „die kirchliche Anerkennung, Begründung und Entfaltung eines Prinzips, das das 

Zusammenleben von Menschen verschiedenen Glaubens in Freiheit unter einer für alle 

akzeptablen Ordnung“ zu formulieren und die Religionsfreiheit als Menschenrecht 

anzuerkennen.775 

 

1.2.1 Vom Recht der Wahrheit zum Recht der Person 

Böckenförde greift auch in diesem Text, wie bereits im Artikel von 1965, zunächst auf die 

traditionelle Toleranztheorie zurück, um vor allem im „Prinzip des Vorranges der Wahrheit 

gegenüber der Freiheit“ und durch die „These, dass dem Irrtum kein Recht zukommen könne 

gegenüber der Wahrheit“776 die, bis zum Konzil gültige prinzipielle Auffassung der Kirche 

zusammenzufassen. Da, nach kirchlichem Verständnis, der Glaube ein „rechtsartiges 

Treueverhältnis“ begründet, war die Verfolgung von Häretikern durch die staatliche Gewalt 

eine gängige Forderung, die auch von den Reformatoren vertreten wurde.777 Für die 

katholische Kirche war Toleranz einer anderen Religion als der katholischen gegenüber nur als 

Ausnahmefall („graves causae“) und im Hinblick auf die Verpflichtung zum Gemeinwohl 

denkbar.778 Auch in der durch Papst Leo XIII. vollzogenen vorsichtigen Weiterentwicklung in 

der lehramtlichen Verurteilung der Religionsfreiheit am Ende des 19. Jahrhunderts, war nach 

Auffassung Böckenfördes die Duldung anderer Religionen „nur als einem unter gewissen 

Umständen hinzunehmenden Übel“ denkbar.779 In gleicher Richtung ist für ihn die 

                                                             
774 Siehe hierzu: „In ihr (= Erklärung über die Religionsfreiheit, Anmerkung E.S.) wird für die Lehre von der Freiheit 
und dem Recht der menschlichen Person, von den Aufgaben und Befugnissen des Staates in religiösen Dingen 
und vom Verhältnis der rechtlichen und moralischen Ordnung ein neuer Boden gewonnen, der es erlaubt, 
überholte und unhaltbare Positionen der kirchlichen Lehre aufzufangen, ohne doch den Wahrheitsanspruch der 
katholischen Lehre in Frage zu stellen. Vielmehr werden nunmehr das Recht der Wahrheit und der Anspruch der 
individuellen Freiheit, die im kirchlichen Denken lange gegeneinander standen auf dem Boden des (…) 
Freiheitsrechts der Person miteinander versöhnt.“, in: Böckenförde, Einleitung zur Textausgabe, S. 231. 
775 Ebd. 
776 Ebd., S. 232. 
777 Ebd. 
778 Ebd. 
779 Böckenförde, Einleitung zur Textausgabe, S. 233. 



 

 132 

„Toleranzansprache“ von Papst Pius XII. aus dem Jahr 1953 zu verstehen, die zwar eine 

Weiterentwicklung des Toleranzgedankens hin zu dessen allgemeiner Gültigkeit vollzieht, 

aber trotzdem auf dem Boden der traditionellen Doktrin verbleibt.780 Für Böckenförde ist der 

moderne Staat durch die deutliche Abgrenzung der katholischen Kirche anderen 

Bekenntnissen und Religionen gegenüber, wie sie die traditionelle Toleranztheorie formuliert, 

herausgefordert, seinen Bürgern die Freiheitsrechte zivilgesetzlich zu sichern, wodurch der 

Staat selbst zum „Wegbereiter“ der Religionsfreiheit wird.781 Das Zweite Vatikanische Konzil 

stellt nun aber die bisherige Lehre der Kirche auf ein neues Fundament, in dem die Erklärung 

über die Religionsfreiheit den Schritt vom „Recht der Wahrheit“ zum „Recht der Person“ 

vollzieht. Das Konzil gibt der Religionsfreiheit einen kategorischen Charakter, indem es die 

freie Ausübung der Religion zu „einer Forderung des eigenen Gewissens“ erklärt, das jedem 

Menschen aufgrund seines personalen Wesens zukommt.782 Das heißt: Die katholische Kirche 

begründet den Toleranzgedanken nicht mehr durch die Lehre vom irrenden Gewissen, 

sondern spricht von der Religionsfreiheit, die in der Personalität des Menschen wesentlich 

verankert ist. Diese fundamentale Bestimmung bezeichnet nach Böckenförde „den 

rechtlichen Kern der neuen kirchlichen Lehre“.783 Das Konzil begründet die Religionsfreiheit 

ferner theologisch als „Freiheit des Glaubensaktes“, der die Freiheit nicht zu glauben 

einschließt.784 Böckenförde sieht in den Ausführungen der Konzilserklärung „Dignitatis 

humanae“ die Erwartungen an das Konzil vollends erfüllt, er erklärt:  

„Die Kirche selbst hat in ihrem Verhältnis zur modernen Welt und ihrer spezifischen 

Ordnungsform, dem modernen Staat, einen neuen Orientierungspunkt gefunden, der, 

in seiner Konsequenz entfaltet, von allergrößter Wirkung sein wird.“785  

Durch die Aussage, dass es keine Beschränkung in der Religionsausübung für Nichtkatholiken 

geben darf, wird die These vom „katholischen Staat“ endgültig aufgegeben.786 Darüber hinaus 

stellt sich die katholische Kirche unter das Recht der allgemeinen Religionsfreiheit:  

„Ja, die Erklärung geht sogar davon aus, dass die Kirche erst dann rechtlich und 

tatsächlich die gefestigte Stellung erhält, derer sie auf Grund ihres göttlichen Auftrags 

bedarf, wenn der Grundsatz der Religionsfreiheit nicht nur proklamiert, sondern voll in 

die Praxis überführt wird. (…) Die Kirche will nur noch das rechtlich in Anspruch nehmen, 

was auch anderen Religionsgemeinschaften zukommt. „Damit ist nicht zuletzt das 

Verdikt über die Trennung von Staat und Kirche auf dem Boden und im Rahmen der 

allgemeinen Religionsfreiheit (…) aufgehoben.“787 

 

 

                                                             
780 Ebd., S. 234. 
781 Siehe hierzu: „Dem modernen Staat blieb, wollte er die Freiheit seiner Bürger sichern, nichts anderes übrig, 
als sich dieser Theorie entgegenzustellen und die Kirche daran zu hindern sie zu praktizieren.“, in: Ebd., S. 234f. 
782 Siehe hierzu: „Die Erklärung spricht nicht mehr von Toleranz, sondern von dem ‚Recht auf religiöse Freiheit‘ 
(…) und versteht dies als ein unabdingbares äußeres Recht der menschlichen Person zur privaten und 
öffentlichen Ausübung der Religion nach den Forderungen des eigenen Gewissen. Dieses Freiheitsrecht wird 
nicht aus einer bestimmten subjektiven Verfassung der Person, sondern aus ihrem Wesen selbst begründet.“, in: 
Ebd., S. 235. 
783 Ebd. 
784 Ebd., S. 236. 
785 Ebd. 
786 Siehe hierzu: „Der Glaubensstaat ist kein katholisches Desiderat mehr.“, in: Ebd. 
787 Ebd., S. 237. 



 

 133 

1.2.2 Moralische Verpflichtung gegenüber der Wahrheit 

Das Festhalten der Erklärung am Wahrheitsanspruch der katholischen Kirche wird von 

Böckenförde nicht als „innerer Widerspruch“ zum Prinzip des personal begründeten Rechts 

angesehen, denn die Erklärung unterscheidet klar „zwischen rechtlicher Ordnung auf der 

einen und moralischen Pflichten auf der anderen Seite.“788 Das „Officium morale“ als 

moralische Verpflichtung des Einzelnen die Wahrheit zu suchen, ist „zugleich Inhalt und 

Umfang der Religionsfreiheit“.789 Zur Unterscheidung zwischen moralischer Verpflichtung und 

rechtlicher Norm führt Böckenförde aus:  

„Diese Anerkennung der Unterschiedenheit von Rechtsbereich und moralischem 

Bereich bereitet nicht nur einem neuen Verständnis des modernen Rechts im 

katholischen Denken den Weg, sie lässt zugleich Inhalt und Umfang der 

Religionsfreiheit, die ja immer, aber auch nur als Grundsatz des Rechts in Frage steht, 

erst richtig erkennen.“790  

Böckenförde betont hier, ebenso wie bereits im Artikel von 1965, dass das Recht „Friedens- 

und Freiheitsordnung“ ist und nicht „Tugend- und Wahrheitsordnung“. Das Recht dispensiert 

den Einzelnen nicht von der Wahrheit, es ermöglicht dem Einzelnen vielmehr eine 

„Verpflichtung gegenüber der Wahrheit.“791 Böckenförde sieht in der Differenzierung 

zwischen moralischem und rechtlichem Bereich, den die Erklärung vornimmt, die Möglichkeit, 

die traditionelle kirchliche Lehre über die religiöse Wahrheit mit der Religionsfreiheit in 

Einklang zu bringen.792 Gleichzeitig besteht allerdings eine Problematik darin, wenn Einzelne 

die individuelle moralische Verpflichtung zur erkannten Wahrheit auf den Rechtsbereich mit 

dem Ziel auszudehnen trachten, sie zur Rechtspflicht für alle zu erheben. Derartige Versuche 

bezeichnet Böckenförde als „freiheitszerstörend“; die Konzilserklärung hat deshalb einer 

„undifferenzierte Gleichsetzung von rechtlicher und moralischer Ordnung“ eine klare Absage 

erteilt.793 

 

1.2.3 Konsequenzen aus dem Grundrecht auf Religionsfreiheit 

Nach Böckenförde tragen Freiheitsrechte selbst die Notwendigkeit der Begrenzung in sich, um 

dadurch Friedensordnungen zu schaffen, die Freiheiten sichern und schützen. Die 

Konzilserklärung spricht in diesem Zusammenhang vom Gemeinwohl, „das von den Rechten 

und der persönlichen Entfaltung des Einzelnen“ her bestimmt ist.794 Konkretisiert wird dies 

nach Böckenförde, indem „Dignitatis humanae“ als „allgemeine moralische Schranke der 

                                                             
788 Ebd. 
789 Ebd., S. 238. 
790 Ebd. 
791 Siehe hierzu: „Demgemäß bedeutet auch die Anerkennung des Rechts auf religiöse Freiheit keineswegs einen 
moralischen Freibrief für die einzelnen, die Religionsfrage nach Belieben zu handhaben, oder deren Entlassung 
aus der Verpflichtung gegenüber der Wahrheit. Sie bedeutet nur Schutz und Sicherung der äußeren Möglichkeit, 
Gott gemäß der Norm des eigenen Gewissens zu verehren und seine Religion privat und öffentlich zu bekennen 
– oder auch nicht zu bekennen, also Schutz gegenüber Zugriffen anderer Menschen und Zugriffen der staatlichen 
Gewalt.“, in: Ebd. 
792 Siehe hierzu: „Auf Grund dieser Unterscheidung des rechtlichen vom moralischen Bereich lässt sich auch die 
traditionelle kirchliche Lehre, dass der Irrtum kein Recht habe gegenüber der Wahrheit, mit der Anerkennung 
der Religionsfreiheit vermitteln, ohne dass eine der beiden Positionen aufgegeben werden müsste.“, in: Ebd. 
793 Ebd., S. 239. 
794 Ebd. 



 

 134 

religiösen Freiheit (…) das Prinzip der personalen und sozialen Verantwortung“ aufstellt.795 

Daneben besitzt aber auch die Staatsgewalt die Möglichkeit, zur Aufrechterhaltung der 

öffentlichen Ordnung, Grenzen der Religionsfreiheit zu errichten:  

„Zum ordre public gehören einerseits die Traditionen und Gewohnheiten des Landes, 

andererseits ist auch die Religionsfreiheit durch ihre verfassungsrechtliche 

Anerkennung selbst Bestandteil des ordre public und muss gegen Beeinträchtigungen 

rechtlich geschützt werden.“796  

Durch das „Prinzip der Gemeinverträglichkeit“ hat der Staat einen Schutzraum für die 

Religionsfreiheit zu errichten und „sozial unverträgliches und intolerantes Verhalten“ zu 

unterbinden.797 „Dignitatis humanae“ geht, in der Interpretation Böckenfördes, von einem 

positiven Religionsbegriff aus. Ohne Religion selbst zu definieren, setzt die Konzilserklärung 

die „Sozialverträglichkeit aller Religionen“ voraus. Es bestehe allerdings die Gefahr, dass 

subjektive Gewissensüberzeugungen nicht sozialverträglich sein können, in diesem Fall stünde 

die öffentliche Ordnung in Gefahr.798 Für Böckenförde ergibt sich aus der Anerkennung der 

Religionsfreiheit eine grundlegende Veränderung im Verhältnis der Kirche zum Staat, dies 

betrifft vor allem die systematische Unterscheidung zwischen Recht und Moral. Der Begriff 

des Rechts kann nicht mehr als moralisch gefasste Begrifflichkeit verstanden werden. 

Rechtliche Freiheit ist demnach nicht mit sittlicher Freiheit identisch, wenngleich eine 

Beziehung zwischen Recht und Ethik bestehen bleibt. Böckenförde konstatiert:  

„Damit ist zugleich das prinzipielle Verhältnis des Christen zur modernen 

säkularisierten, primär auf die Freiheit des Individuums ausgerichteten Welt und ihren 

Ordnungsformen auf eine neue Grundlage stellt.“799  

Die Konzilserklärung stellt auch unter der Rücksichtnahme des Verhältnisses zwischen Kirche 

und Staat eine fundamentale Neuausrichtung dar, dies wird im Vergleich mit den Enzykliken 

Pius IX. und Leos XIII. überaus deutlich.800 Böckenförde wendet sich dabei vehement gegen 

die Interpretation der organischen Weiterentwicklung der kirchlichen Lehre, er sieht in 

„Dignitatis humanae“ einen klaren Bruch mit der Tradition gegeben.801 Die „Geschichtlichkeit 

lehramtlicher Aussagen“ wird durch die Konzilserklärung konkret deutlich. Aus den 

Veränderungen im Verhältnis zwischen Kirche und Staat ergibt sich auch, dass das bisherige 

                                                             
795 Ebd., S. 240. 
796 Ebd. 
797 Siehe hierzu: „Die Erklärung hat damit zweierlei erreicht: Sie hat einmal die Religionsfreiheit abgegrenzt von 
einem Freibrief für sozial unverträgliches und intolerantes Verhalten, (…); sie hat zum anderen die polizeiliche 
Befugnis des Staates, die als solche unabweisbar ist, unter das Prinzip des Gemeinverträglichkeit auf der Basis 
der gleichen rechtlichen Freiheit aller gestellt.“, in: Ebd., S. 240f. 
798 Siehe hierzu: „Die Annahme jedenfalls, dass jede ernsthafte subjektive Gewissensüberzeugung über die 
letzten Fragen des menschlichen Daseins und die daraus gewonnenen Handlungsnormen aus sich heraus 
sozialverträglich seien, dass also die öffentliche Ordnung sich fugenlos aus subjektiven Glaubensüberzeugungen 
aufbauen könne, wäre ein Irrtum, der von nachweislich unzutreffenden Hypothesen ausgeht.“, in: Ebd., S. 241. 
799 Ebd., S. 242. 
800 Siehe hierzu: „Zu diesen Verlautbarungen des päpstlichen Lehramts steht die Erklärung inhaltlich im Verhältnis 
von A zu non-A.“, in: Ebd., S. 243. 
801 Siehe hierzu: „Die heutzutage nicht selten angewandte Interpretation, das Konzil habe die bisherige Lehre der 
Kirche nur voller entfaltet, die in ihr angelegten Elemente zur Vollendung gebracht, ist daher hier keinesfalls 
möglich. Die kirchliche Lehre, wie sie in diesem Dokument niedergelegt war, ist durch die Erklärung schlechtweg 
aufgehoben und, da die Erklärung die religiöse Freiheit auf ein unentziehbares, im Wesen der menschlichen 
Person begründetes Recht gründet, überdies für mit dem Naturrecht nicht übereinstimmend erklärt worden.“, 
in: Ebd. 



 

 135 

Ideal eines homogenen Staates, dessen Ordnung durch eine bestimmte Religion begründet 

ist, lehramtlich aufgegeben ist.802 Die Kirche ist nach Auffassung Böckenfördes damit bei der 

Anerkennung der Geschichtlichkeit der Ordnungsformen im Sinne Hegels angekommen803. 

 

1.3 Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation 

In einem bereits 1964 in Kloster Ebrach vorgetragenen Referat, das 1967 publiziert wurde,804 

stellt Ernst-Wolfgang Böckenförde die Entstehung des modernen weltanschaulich neutralen 

Verfassungsstaates als einen geschichtlichen Prozess dar, der mit dem Investiturstreit im 11. 

und 12. Jahrhundert beginnt und im 19. Jahrhundert seinen Abschluss findet. Von 

Böckenförde wird dieser geschichtliche Prozess als „Vorgang der Säkularisierung“ verstanden; 

mit Heinrich Lübbe definiert er „Säkularisierung“ in diesem Zusammenhang als den  

„‘Entzug oder die Entlassung einer Sache, eines Territoriums oder einer Institution aus 

kirchlich-geistlicher Observanz und Herrschaft‘.“805  

Als Staat, der aus dieser historischen Entwicklung hervorgegangen ist, versteht Böckenförde 

eine „einheitliche, nach außen souveräne, nach innen höchste und dem hergebrachten 

Rechtszustand überlegene, in ihrer Zuständigkeit potentiell allumfassende Staatsgewalt“.806 

Der Staatsgewalt gegenüber steht „die herrschaftlich-politisch eingeebnete Gesellschaft der 

<rechtsgleichen> Untertanen bzw. Staatsbürger.“807 Die Entstehung des Staates erfolgte in 

einer historisch verifizierbaren, mehrere Jahrhunderte währenden Folge von Ereignissen, 

deren Konsequenz die Trennung von politischer Ordnung und Religion ist.808 Der Staat entlässt 

die Religion in die Freiheit und ermöglicht es seinen Bürgern eine Religion zu bekennen oder 

auf das Bekenntnis zu verzichten. In der Konsequenz der Entwicklung liegt damit nach dem 

Auseinandertreten von Staat und Religion, dass sich der Staat gänzlich von der Religion 

neutralisiert. Die Trennung von Staat und Religion sowie die umfassende Anerkennung der 

Religionsfreiheit bilden demnach den Abschluss einer nahezu 800jährigen Entwicklung. Für 

Ernst-Wolfgang Böckenförde ergibt sich nun allerdings die Frage nach einer moralisch-

ethischen Begründung des Staates, die dieser um der Freiheit seiner Bürger willen nicht selbst 

geben und bestimmen kann. 

 

                                                             
802 Siehe hierzu: „Die Erklärung steht voraus, dass die Einheit von öffentlicher Ordnung und einer bestimmten 
Religion nur eine zufällige, nicht eine notwendige sein kann (…). Sie setzt ferner voraus, dass die Substanz des 
Gemeinwohls eines politisch geeinten Volkes unabhängig von einer, ja überhaupt von bestimmten Religionen 
bestimmt werden kann“, in: Ebd., S. 244. 
803 Siehe hierzu: „Es wäre an der Zeit, auch in der katholischen Theologie die Antwort Hegels, dass der Ursprung 

des Selbstbewusstseins und damit der Wirklichkeit der Freiheit nicht ein a priorischer (sic.), naturgegebener, 

sondern ein geschichtlicher und geoffenbarter sei, näher zu bedenken.“, in: Ebd. 
804 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation. Hier zitiert aus: KGZ. 
805 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, S. 214. 
Ferner: Lübbe, Säkularisierung, S. 23f. 
806 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, S. 213f. 
807 Ebd., S. 214. 
808 Siehe hierzu: Der geschichtliche Vorgang ist „die Ablösung der politischen Ordnung als solcher von ihrer 

geistlich-religiösen Bestimmung und Durchformung, ihre ‚Verweltlichung‘ im Sinne des Heraustretens aus einer 

vorgegebenen religiös-politischen Einheitswelt zu eigener, weltlich konzipierter <‘politischer‘> Zielsetzung und 

Legitimation, schließlich die Trennung der politischen Ordnung von der christlichen Religion und jeder 

bestimmten Religion als ihrer Grundlage und ihrem Ferment.“, in: Ebd. 



 

 136 

1.3.1 Gegenüber von sakraler Ordnung und politischer Ordnung im 

Investiturstreit 

Die Säkularisation beginnt nach Böckenförde staatlicherseits nicht erst mit der 

„Neutralitätserklärung (des Staates, Anmerkung, E.S.) gegenüber der Frage der religiösen 

Wahrheit“,809 die in Europa nach den Konfessionskriegen des 16. und 17. Jahrhunderts 

vollzogen wurde, der Prozess der Säkularisierung ereignet sich vielmehr in einer schrittweise 

vollzogenen Trennung von geistlichem und weltlichem Bereich.810 Sie beginnt bereits mit dem 

Investiturstreit des 11. und 12. Jahrhunderts:  

„In ihm (= dem Investiturstreit, Anmerkung E.S.) wurde die alte religiös-politische 

Einheitswelt des ‚orbis christianus‘ in ihren Fundamenten erschüttert und die 

Unterscheidung und Trennung von ‚geistlich‘ und ‚weltlich‘, seither ein Grundthema der 

europäischen Geschichte, geboren.“811  

Aus diesem Prozess gehen die Gewährung von Toleranzrechten, die Anerkennung der 

Bekenntnisfreiheit und die Religionsfreiheit als garantiertes Grundrecht geschichtlich 

hervor.812 Die mittelalterliche Ordnung vor Beginn des Investiturstreits war vom 

Einheitsgedanken getragen. Die christliche Religion konnte als Grundlage der Ordnung in allen 

Lebensbereichen gelten, eine Trennung von Kirche und Staat, Papst und Kaiser war nicht 

erkennbar. Diese hochmittelalterliche Ordnung konnte als „religiös-politische Einheit“ 

verstanden werden.813 Im Investiturstreit erfolgt nun die Trennung von „geistlich“ und 

„weltlich“, am Ende steht die Herauslösung der Kirche aus der bestehenden, alles 

umfassenden Einheit. Die „Libertas ecclesiae“ fordert im Investiturstreit eine Trennung der 

Kirche vom Kaiser und der politische Ordnung.814 Gleichzeitig wird der Kaiser als „Laie“ 

verstanden und „die politische Ordnung als solche aus der sakralen und sakramentalen Sphäre 

entlassen“.815 Das heißt:  

„Der Investiturstreit konstituiert Politik als eigenen, in sich stehenden Bereich; sie ist 

nicht mehr einer geistlichen, sondern einer weltlichen, das heißt naturrechtlichen 

Begründung fähig und bedürftig.“816  

Im Kampf der Hauptkontrahenten Kaiser Heinrich IV. und Papst Gregor VII., der in Canossa 

kulminiert, kommt dies sinnenfällig zum Ausdruck.817 Die Kirche beansprucht in dieser 

                                                             
809 Ebd. 
810 Als Beispiel führt Böckenförde eine Aussage des französischen Premierministers Michel de L`Hopital von 1562 
an. Siehe hierzu: „Nicht darauf komme es an, welches die wahre Religion sei, sondern wie man beisammen leben 
könne.“, in: Ebd., S. 214f. 
811 Ebd., S. 215. 
812 Ebd. 
813 Siehe hierzu: „Diese Ordnung war nicht nur ‚christlich‘ bestimmt in der Weise, dass das Christentum 
anerkannte Grundlage der politischen Ordnung war, sie war in sich selbst, in ihrer Substanz, sakral und religiös 
geformt, eine heilige Ordnung, die alle Lebensbereiche umfasste, noch ganz ungeschieden nach ‚geistlich‘ und 
‚weltlich‘, ‚Kirche‘ und ‚Staat‘.“, in: Ebd. 
814 Siehe hierzu: „Die Träger des geistlichen Amtes beanspruchten alles Geistliche, Sakrale, Heilige für sich und 
die von ihnen gebildete ‚ecclesia‘ löste sich als eigene, sich juristisch verfassende, sakramental-hierarchische 
Institution aus der umfassenden Einheit des ‚orbis christianus‘ – der alten ‚ecclesia‘; der Schlachtruf ‚libertas 
ecclesiae‘ enthält diese Trennung schon in sich.“, in: Ebd., S. 216. 
815 Ebd., S. 217. 
816 Ebd. 
817 Siehe hierzu: „Durch seinen Bußgang zwingt Heinrich den Papst seinerseits in den Bereich der Kirche, als 
Gregor VII. den Büßer-König in Canossa vom Banne losspricht, beschränkt er sich auf den religiösen, geistlichen 



 

 137 

Auseinandersetzung aber trotzdem die Vorherrschaft, untersteht der Kaiser als Christ doch 

weiterhin der sakralen Ordnung, die von der Kirche in zunehmendem Maße auch im 

kanonischen Recht manifestiert, vertreten wird.818 Die weltliche Gewalt sah sich aufgrund 

dieses kirchlichen Anspruchs immer stärker herausgefordert, eine eigene Ordnung zu schaffen 

und eine „staatliche Herrschaftsform“ zu etablieren.819 Trotzdem blieb die gemeinsame 

Grundlage des christlichen Glaubens weiterhin bestehen, er bildete für weitere Jahrhunderte 

den „Homogenität verbürgenden Boden zwischen Herrschern und Beherrschten.“820 Im 

geschichtlichen Verlauf markiert der Investiturstreit nach Böckenförde eine erste Stufe der 

Säkularisation, die „Entlassung“ des politischen Bereichs „aus dem Bereich des Sakralen und 

Geheiligten“.821 

 

1.3.2 Emanzipation des Staates und Souveränitätsidee im Dienst der 

Friedensordnung 

Die zweite Stufe der geschichtlichen Entwicklung der Säkularisation zeigt sich in der 

europäischen Glaubensspaltung als Folge der Reformation des 16. Jahrhunderts.822 Aufgrund 

der gültigen Verhältnisbestimmung zwischen Kirche und Reich war zunächst allen 

Religionsparteien klar, dass die Verfolgung von Häretikern eine Angelegenheit der politischen 

Ordnung ist, unvermeidlich erschien es deshalb, dass die religiöse Wahrheitsfrage zum 

Gegenstand kriegerischer Auseinandersetzungen werden würde.823 Wollten die Fürsten und 

Könige nicht länger „Exekutionsbeamte ihrer Religionspartei“ sein, mussten sie den „Primat 

der Politik gegenüber der Religion“ geltend machen. Böckenförde stellt dabei die 

Emanzipation der politischen Ordnung von den Religionsparteien fest.824 Das Prinzip „cuius 

regio, eius religio“ im Deutschen Reich sowie die Betonung der Königsmacht in Frankreich in 

dieser Zeit belegen, inwieweit die weltliche Gewalt der Fürsten nun bestrebt war, die Fragen 

der Religion eigenmächtig zu regeln. Verbunden mit dem Souveränitätsgedanken aus der 

anglo-französischen Staatslehre konnte die Vormachtstellung der staatlichen Obrigkeit den 

Religionsbekenntnissen gegenüber weiter gefestigt werden.825 Um der dauerhaften 

                                                             
Akt, die Versöhnung mit der ‚Kirche‘; die Aufhebung der politischen Folgen des Bannes, also die 
Wiedereinsetzung ins Königsamt, kümmerte ihn als Papst nicht mehr, es war des Königs eigene Sache: die 
Trennung von geistlich und weltlich war manifest.“, in: Ebd. 
818 Ebd., S. 218. 
819 Siehe hierzu: „Indem das Papsttum seit dem Investiturstreit Jahrhunderte hindurch versuchte, die kirchliche 
Suprematie durchzusetzen, hat es wesentlich dazu beigetragen, dass die Träger der weltlichen Gewalt sich auf 
die Eigenständigkeit und Weltlichkeit der Politik besannen und den Vorsprung an Institutionalisierung, den die 
Kirche ihnen voraus hatte, durch die Ausbildung staatlicher Herrschaftsformen mehr und mehr aufholten.“, in: 
Ebd. 
820 Ebd., S. 219. 
821 Ebd. 
822 Siehe hierzu: „Die europäische Christenheit stand, nachdem die Glaubensspaltung Wirklichkeit geworden war, 
vor der Frage, wie ein Miteinanderleben der verschiedenen Konfessionen in einer gemeinsamen politischen 
Ordnung möglich sei.“, in: Ebd. 
823 Siehe hierzu: „Aus diesen konfessionellen Bürgerkriegen ging (…) die zweite Stufe der Säkularisation, der sich 
rein weltlich und politisch aufbauende und legitimierende Staat hervor; mit seiner Heraufkunft war zugleich auch 
über die Trennung von Religion und Politik grundsätzlich entscheiden.“, in: Ebd., S. 220. 
824 Siehe hierzu: „Erst dadurch, dass sich die Politik über die Forderungen der streitenden Religionsparteien 
stellte, sich von ihnen emanzipierte, ließ sich überhaupt eine befriedete politische Ordnung, Ruhe und Sicherheit 
für die Völker und die Einzelnen wiederherstellen.“, in: Ebd. 
825 Ebd., S. 220f. 



 

 138 

Wiederherstellung des Friedens bedurfte es dazu einen Primat des Rechts, garantiert durch 

die fürstliche Gewalt, als oberste Instanz über allen streitenden Parteien und jenseits der als 

unlösbar zu erachtenden Frage nach der religiösen Wahrheit. Es entwickelte sich ein  

„formeller Begriff des Friedens (…), der nicht aus dem Leben in der Wahrheit, sondern 

aus der Gegenüberstellung zum Bürgerkrieg gewonnen wurde.“826  

Im Umkehrschluss gewährt der Fürst in der Form von Toleranzedikten seinen Untertanen die 

Freiheit, ihrem Gewissen zu folgen. Diese Entwicklung bewertend, stellt Böckenförde für das 

17. Jahrhundert fest: „Die Religion ist kein notwendiger Bestandteil der politischen Ordnung 

mehr.“827 Das Edikt von Nantes von 1598 gilt in diesem Zusammenhang als politisch 

begründeter Versuch der Friedensgewähr, indem zwei Bekenntnisse in einem Staat 

zugelassen sind. Die fortwährende Existenz von Staatsreligionen war trotzdem keine „Frage 

der Verwirklichung und Durchsetzung der Wahrheit, sondern eine Frage der Politik.“828 Sie 

bildete zudem später die Voraussetzung, Toleranz Minderheiten gegenüber zu gewähren. 

Einen klaren Ausdruck dieser Entwicklung am Ende der Konfessionskriege sieht Böckenförde 

in der Staatslehre von Thomas Hobbes gegeben. Hobbes ermöglicht die Bestimmung des 

Staates als Gewährleistungsform von Frieden und Sicherheit durch das rechtlich geordnete 

Gebilde der Souveränität. Hobbes spricht dem souveränen Staat eine „rein säkulare, diesseits-

orientierte und religionsunabhängige Zielsetzung des Staates“ zu.829 Für Hobbes bedeutet dies 

allerdings keine Abkehr vom Christentum, er formuliert vielmehr die These,  

„dass Staat und Christentum zusammen bestehen können und die Anerkennung der 

souveränen staatlichen Entscheidungsgewalt keine Glaubensverleugnung zum Inhalt 

hat.“830  

In der Französischen Revolution findet die Staatslehre Hobbes´ nach Böckenförde schließlich 

ihre Vollendung, denn in der „Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte“ von 1789 wird der 

Staat zur Sicherung der individuellen Freiheitsrechte des Einzelnen als „corps social“ 

verstanden, „seine Basis ist der Mensch als Mensch.“831 Zu diesen Freiheitsrechten gehört seit 

1791 auch die Glaubens- und Religionsfreiheit: 

„Damit ist der Staat als solcher gegenüber der Religion neutral, er emanzipiert sich als 

Staat von der Religion. Die Religion wird in den Bereich der Gesellschaft verwiesen, zu 

einer Angelegenheit des Interesses und der Wertschätzung einzelner oder vieler Bürger 

erklärt, ohne aber Bestandteil der staatlichen Ordnung als solcher zu sein.“832  

Der Staat entlässt die Religion damit in die Freiheit.  

„Die Religionsfreiheit als Freiheitsrecht enthält nicht nur das Recht, eine Religion privat 

und öffentlich zu bekennen, sondern ebenso das Recht, eine Religion nicht zu bekennen, 

ohne dass die staatsbürgerliche Rechtsstellung davon berührt wird.“833  

Die Konsequenz daraus ist, dass sich der Staat unabhängig von der Religion erklärt, er benötigt 

andere, „weltliche Ziele und Gemeinsamkeiten“. Böckenförde konstatiert:  

                                                             
826 Ebd., S. 221. 
827 Ebd., S. 222. 
828 Ebd., S. 223. 
829 Ebd., S. 224. 
830 Ebd., S. 225. 
831 Ebd. 
832 Ebd., S. 226. 
833 Ebd. 



 

 139 

„Das Maß der Verwirklichung der Religionsfreiheit bezeichnet daher das Maß der 

Weltlichkeit des Staates.“834  

Alle Restaurationsversuche, die „Idee vom christlichen Staat“ im 19. Jahrhundert ebenso wie 

das beschworene Bündnis von Thron und Altar bezeichnet Böckenförde als „Surrogate“. Auch 

nach 1945 ist der Versuch der Errichtung eines christlichen Staates gescheitert, das Ideal der 

Religionsfreiheit blieb gewahrt, es musste bewahrt bleiben, „wollte der Staat sich nicht selbst 

aufgeben.“835 Im 19. und 20. Jahrhundert ist damit auf der Ebene des Verfassungsstaates und 

des Staatsrechtes neben der Trennung von Religion und Staat die Anerkennung der 

Religionsfreiheit als Menschenrecht weitgehend vollzogen. 

 

1.3.3 Wagnis der Freiheit und „Böckenförde – Diktum“ 

Aus dem dargestellten geschichtlichen Prozess ergibt sich die schlussfolgernde Frage nach den 

Konsequenzen der Säkularisierung staatlicher Ordnung. Haben Christentum und Staat nun 

nichts mehr miteinander zu tun? Oder ist die Entstehung des modernen Staates Ausdruck 

eines Offenbarungsverständnisses in Abgrenzung von den „institutionalisierten Mächten des 

Christentums“?836 Böckenförde sieht in der Beantwortung dieser Frage die jeweiligen 

religionsphilosophischen und staatstheoretischen Begründungen angefragt. So könnte die 

Säkularisierung durchaus im Sinne Hegels als „Verwirklichung der Offenbarung, die mit Jesus 

Christus in die Welt gekommen ist“ verstanden, wie auch als „gesellschaftliche Kraft“ begriffen 

werden, die aus den religiösen Überzeugungen der Bürger erwächst; die Religionsfreiheit 

wäre dann eine „positive Bekenntnisfreiheit“, eine „notwendige Teilhabe am Allgemeinen des 

Staates.“837 Böckenförde fragt damit nach einer wesentlichen Begründung des Staates:  

„Woraus lebt der Staat, worin findet er die ihn tragende, homogenitätsverbürgende 

Kraft und die inneren Regulierungskräfte der Freiheit, deren er bedarf, nachdem die 

Bindungskraft aus der Religion für ihn nicht mehr essentiell ist und sein kann?“838  

In der langen Geschichte des europäischen Christentums war es die Religion, die die politische 

Ordnung begründet hat, Böckenförde stellt deshalb die Frage, ob nun allein der Verweis auf 

die Freiheit als eine hinreichende Begründung des Staates genügt.839 Die Vorstellung durch die 

Idee der Nation eine „homogenitätsstiftende Kraft“ zu bilden,840 erwies sich historisch 

                                                             
834 Ebd. 
835 Ebd., S. 227. 
836 Siehe hierzu: „Hatte diese Entwicklung zum Staat die Ausschaltung des Christentums von öffentlicher, 
weltformender Wirksamkeit zum Inhalt und muss infolgedessen der Staat als eine im spezifischen Sinn 
unchristliche oder a-christliche politische Ordnungsform begriffen werden? Oder hat sich in der Entstehung des 
Staates ein Prinzip politisch-sozialer Ordnung verwirklicht, das in der Sache dem Inhalt der christlichen 
Offenbarung entspricht, sich allerdings gegen die institutionalisierten Mächte des Christentums zur Geltung 
bringen musste?“, in: Ebd. 
837 Ebd., S. 228. 
838 Ebd. 
839 Siehe hierzu: „Der Vorgang der Säkularisation war zugleich ein großer Prozess der Emanzipation, der 
Emanzipation der weltlichen Ordnung von überkommenen religiösen Autoritäten und Bindungen. Seine 
Vollendung fand er in der Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte. Sie stellte den Einzelnen auf sich selbst 
und seine Freiheit. Damit aber musste sich, prinzipiell gesehen, das Problem der neuen Integration stellen: Die 
emanzipierten Einzelnen mussten zu einer neuen Gemeinsamkeit und Homogenität zusammenfinden, sollte der 
Staat nicht der inneren Auflösung anheimfallen, die dann eine totale sog. Außenlenkung heraufführt.“, in: Ebd., 
S. 229. 
840 Zum Begriff der Nation und ihrer Bedeutung in Europa, in: Böckenförde, Die Nation. Identität in Differenz,  



 

 140 

gesehen nur von „vorübergehender Dauer“, auch der besonders nach dem Zweiten Weltkrieg 

unternommene Versuch eine hinreichende Begründung für den Staat in gemeinsamen 

Wertüberzeugungen zu finden, erschien als „höchst dürftig“, denn der Rekurs auf Werte 

eröffnete „dem Subjektivismus und Positivismus der Tageswertungen das Feld“, letztendlich 

wirkt dies freiheitszerstörend.841 Die Frage nach den bindenden Kräften für den Bestand der 

Freiheitsrechte beantwortet Ernst-Wolfgang Böckenförde mit einem Satz, der als 

„Böckenförde – Diktum“ bezeichnet wird:  

„Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht 

garantieren kann. Das ist das große Wagnis, das er, um der Freiheit willen, 

eingegangen ist. Als freiheitlicher Staat kann er einerseits nur bestehen, wenn sich die 

Freiheit, die er seinen Bürgern gewährt von innen her, aus der moralischen Substanz 

des Einzelnen und der Homogenität der Gesellschaft, reguliert. Anderseits kann er diese 

inneren Regulierungskräfte nicht von sich aus, das heißt mit den Mitteln des 

Rechtszwanges und autoritativen Gebots, zu garantieren suchen, ohne seine 

Freiheitlichkeit aufzugeben und – auf säkularisierter Ebene – in jenen 

Totalitätsanspruch zurückzufallen, aus dem er in den konfessionellen Bürgerkriegen 

herausgeführt hat.“842  

Um der Staatstotalität und damit einer Zerstörung der Freiheitsordnung entgegenzuwirken, 

ist der Staat deshalb auf die „inneren Bindungskräfte“, auf den „Glauben seiner Bürger“ 

angewiesen.843 Die Möglichkeit einer Einwirkung des christlichen Glaubens auf den Staat 

besteht dann in positiver Weise, wenn Christen  

„diesen Staat in seiner Weltlichkeit nicht länger als etwas Fremdes, ihrem Glauben 

Feindliches erkennen, sondern als Chance der Freiheit, die zu erhalten und zu realisieren 

auch ihre Aufgabe ist.“844  

Böckenförde begreift deshalb den Staat nicht in laizistischer Abgrenzung von der Religion als 

religionsleere Macht, er betrachtet die Bindekraft der Religion vielmehr als für den Bestand 

des Staates notwendig. Allerdings bedarf es dafür der Freiheit und der positiven 

Freiheitsrechte als von beiden Seiten anerkannte Basis ihres Bezugs. 

 

1.4 Fazit 

Die hier dargestellten Artikel und Referate, die Ernst-Wolfgang Böckenförde in den 1960er 

Jahren in der Endphase der Beratungen auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil und in der 

unmittelbaren Nachkonzilszeit verfasste, geben einen wichtigen Einblick in das Ringen um ein 

geklärtes und befriedetes Verhältnis von Staat und Kirche, das die Geschichte Mittel- und 

Westeuropas über Jahrhunderte hinweg unmittelbar geprägt hatte. Die Texte zeigen zudem 

das leidenschaftliche Eintreten des Verfassers für die Anerkennung des Grundrechts auf 

Religionsfreiheit durch die katholische Kirche. Kirche und Staat sind in sich frei und unabhängig 

voneinander, gleichzeitig sind sie aber auf je spezifische Weise aufeinander verwiesen. Der 

                                                             
S. 34-36. 
841 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, S. 229. 
842 Ebd., S. 229f. 
843 Siehe hierzu: „So wäre denn noch einmal – mit Hegel – zu fragen, ob nicht auch der säkularisierte weltliche 
Staat letztlich aus jenen inneren Antrieben und Bindungskräften leben muss, die der religiöse Glaube seiner 
Bürger vermittelt.“, in: Ebd., S. 230. 
844 Ebd. 



 

 141 

Staat garantiert Religionsfreiheit, er gewährt der Kirche damit vielfältige Möglichkeiten für 

ihre öffentliche Präsenz und Wirksamkeit, gleichzeitig benötigt er die Kirche als 

homogenitätsstiftende Kraft. Für die Kirche, im Sinne der Kirchenkonstitution des Zweiten 

Vaticanums als Gesellschaft verfasst ist,845 bedeutet dies, dass sie ihre originären Aufgaben im 

Rahmen der Freiheitsrechte ausüben und als gesellschaftlicher Akteur auf die politischen 

Entwicklungen eines Staates Einfluss nehmen kann. Böckenförde selbst bewertet seine Studie 

über die „Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation“ als eine „historisch-

theoretische Analyse“ mit dem Ziel nachzuweisen, „dass der moderne freiheitliche Staat nicht 

mehr ein ‚christlicher‘ Staat ist und sein kann, dass aber Religionsfreiheit zu seinen 

Strukturmerkmalen gehört und ihn deshalb auch die Christen als Chance begreifen können 

und sollen.“846 Dieser Standpunkt wird durch das „Böckenförde-Diktum“ untermauert. Im 

Vergleich mit der traditionellen Toleranztheorie beurteilt Böckenförde die Entscheidung des 

Zweiten Vatikanischen Konzils für eine auf dem Verständnis der Personalität des Menschen 

beruhenden Anerkennung einer allgemeinen Religionsfreiheit mit Josef Isensee als 

„kopernikanische Wende der kirchlichen Lehre“.847  

 

2. Freiheit als Prinzip des Rechts 

In Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte thematisiert 

Ernst-Wolfgang Böckenförde das Verhältnis von Freiheit, Recht und Staat.848 Als 

grundsätzliche Voraussetzung für diese Verhältnisbestimmung formuliert Böckenförde:  

„Freiheit – als äußere Freiheit des Handelns – besteht nicht ohne Recht; erst durch und 

im Recht ist es möglich, dass die Freiheit des einen mit der Freiheit des anderen 

zusammen bestehen kann.“849  

Das Recht seinerseits bedarf des Staates „als Macht- und Entscheidungseinheit und Inhaber 

des Monopols legitimer Gewaltausübung“.850 Böckenförde bezieht sich hier auf den 

„Staatsbegriff“ bei Max Weber, der den Staat als Monopolisten einer „legitimen 

Gewaltsamkeit“ betrachtet.851 Als politische Ordnungsform besitzt der Staat zwar die 

„Rechtsgestaltungsmacht“, er muss seine Rechtssetzung aber stets legitimieren können, will 

das Recht „die regelmäßig freiwillige Befolgung bei seinen Adressaten finden, die wiederum 

Bedingung seiner sozialen Geltung“ sind.852 Um den inneren Zusammenhang von Freiheit, 

Recht und Staat darzustellen, werden im Folgenden drei exemplarisch ausgewählten Beiträge 

von Ernst-Wolfgang Böckenförde vorgestellt. Der Artikel „Freiheit und Recht. Freiheit und 

Staat“853 widmet sich den fundamentalen Voraussetzungen und Bestimmungen, die aus der 

Freiheit des Individuums resultieren und sich in der Rechtssetzung des Staates artikulieren. In 

                                                             
845 LG 8. 
846 KGZ, S. 194. 
847 Ebd., S. 195. 
Isensee, Die katholische Kritik an den Menschenrechten, S. 138-167. 
848 Vgl. RSF. 
849 Ebd., S. 7 (Vorwort). 
850 Ebd. 
851 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, S. 30. 
Weber, Politische Schriften, S. 397. 
852 RSF, S. 7. 
853 Erstveröffentlichung in: Staatslexikon (1985), Bd. 2, Sp. 704-713.  
Hier zitiert aus: RSF, S. 42-57. 



 

 142 

der Studie „Staatliches Recht und sittliche Ordnung“854 geht es um das Verhältnis des Rechts 

zur sittlichen Ordnung, die sich in ethisch-moralisch begründeten Verhaltensmaßstäben 

ausdrückt. Der Vortrag „Der Staat als sittlicher Staat“855 widmet sich schließlich der Frage nach 

der Begründung des Staates in den Sitten und Gebräuchen der Staatsbürger und den 

Funktionen, die sich für den Staat daraus ergeben. 

 

2.1 Das Recht auf Freiheit 

In der Studie „Freiheit und Recht. Freiheit und Staat“ geht es um den inneren Bezug zwischen 

der Freiheit als anthropologischem Wesensmerkmal des Menschen und der 

Rechtssetzungsvollmacht des Staates:  

„Das Verhältnis von Freiheit und Recht ergreift unmittelbar die Seite der menschlichen 

Freiheit, die auf das Handeln und Sich-Verhalten im Verhältnis zur Mitwelt und Umwelt 

bezogen ist. Weil darin das eigene Menschsein sich ausprägt und Gestalt gewinnt, 

betrifft dieses Verhältnis auch die Freiheit als Grundbestimmung des Menschen 

<anthropologische Freiheit oder Wesens-Freiheit> und deren Verwirklichung.“856  

Damit die Freiheit als „Grundbestimmung des Menschen“ von Dauer sein kann, bedarf es des 

Staates, der mit seiner Vollmacht der Rechtssetzung in der Lage ist, Freiheit mittels des Rechts 

zu gewährleisten. Um diese Gewährleistung zu begründen, stellt Böckenförde zunächst die 

wesentlich notwendige Verwiesenheit der Freiheit auf Ordnung dar, sodann führt er aus, dass 

das Recht der Freiheit Bestand und Sicherheit zu geben vermag und die Notwendigkeit des 

Rechts begründet. Böckenförde analysiert damit das Wesen von Freiheit hinsichtlich ihrer 

empirischen Erscheinungsformen. Die Freiheitsverwirklichung gehört zu den Grundaufgaben 

des Staates, dessen Ziel darin besteht, Freiheit und persönliche Entfaltung der Bürger zu 

ermöglichen. Da Freiheit auch das Ergebnis sozialer Ordnungen ist, ist der Staat 

herausgefordert, selbst einen inhaltlichen Beitrag dazu zu leisten. Der Staat, als „Moment der 

Äußerlichkeit“, ist dabei wesentlich auf einen „Konsens der Auffassungen“ innerhalb der 

Gesellschaft angewiesen, dieser steht allerdings in auffälligem Kontrast zum geistig-ethischen 

Pluralismus einer aufgeklärten, modernen Gesellschaft.857 Böckenförde umreißt damit die 

Bedeutung des Rechts in seiner Funktion der Gewährleistung von Freiheit und zeigt zugleich 

deren Gefährdung durch die Macht des Staates und divergierender sozialer Kräfte innerhalb 

der Gesellschaft auf. 

 

2.1.1 Gewährleistung von Freiheit durch das Recht  

Freiheit als Wesensbestimmung der menschlichen Person bezieht sich notwendigerweise auf 

Ordnung, obwohl sie zunächst grundsätzlich als individuelle Einzelfreiheit zu verstehen ist. 

Böckenförde stellt davon ausgehend fest:  

                                                             
854 Erstveröffentlichung in: Fechtrup H. (Hrsg.), Aufklärung durch Tradition, S. 87-107. 
Hier zitiert aus: SNE, S. 208-232. 
855 Erstveröffentlichung in: Wissenschaftliche Abhandlungen und Reden zur Philosophie, Politik und 
Geistesgeschichte, Bd. 14. 
856 Böckenförde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 42. 
857 Ebd., S. 51. 



 

 143 

„Freiheit muss, damit sie Bestand und Sicherung erhält, als Recht formuliert und 

anerkannt werden.“858  

So ist ein innerer Zusammenhang zwischen Freiheit und Recht vorauszusetzen, in dem Sinne, 

dass sich Freiheit in Ordnung verwirklicht und gleichzeitig Ordnung prägt und gestaltet.859 

Freiheit, die aufgrund unterschiedlicher Interessen von Menschen zu vielfältigen Formen von 

Konkurrenz und Konflikt führen kann, benötigt das Recht in unbedingter Weise.860 Für die 

konkrete Ausgestaltung von Freiheit sind normative Regelungen nötig, denn „Freiheit wird 

durch Recht ermöglicht und vermittelt.“861 Umgekehrt muss sich aber auch das Recht auf 

Freiheit ausrichten, sonst steht es in Gefahr freiheitszerstörend zu wirken, deshalb gilt: „Das 

Recht muss Freiheit in sich enthalten“, dies gehört zum Wesen des Rechtsbegriffs.862 Die 

gegenseitige Bezogenheit von Recht und Freiheit zeigt sich darin, dass das Recht „Bedingung 

der Freiheit“ ist, die Freiheit gleichzeitig die „Zielausrichtung“ des Rechts bildet. Dieses 

Verhältnis konstituiert „eine Vorrangstellung des Rechtsbegriffs“ und macht das Recht als 

spezifisches „Verständnis des Begriffs menschlicher Freiheit“ notwendig. 863 Wenn Freiheit des 

Menschen allerdings nur „subjektive Freiheit“ ist, dann besteht die Funktion des Rechts allein 

in „Abgrenzung“ und „äußerer Koordination“ bestimmter individueller „Freiheitssphären“, 

„der Inhalt der Freiheit bleibt (dann) dem Recht vorausliegend, ist (lediglich) der Autonomie 

der einzelnen überantwortet“.864 In dieser Vorstellung wird die Freiheit absolut gesetzt und 

willkürlich verstanden, das Recht ist dann der Freiheit völlig untergeordnet und dient der 

„Begrenzung und Sicherheit dieser Freiheit.“865 Aus einem rein subjektiven Verständnis von 

Freiheit folgt, dass die Grundrechte „Abwehrrechte gegenüber staatlichen Zugriffen“ sind und 

das Recht die Funktion der „Sicherung der Rechte anderer und der unabdingbaren 

Erfordernisse eines friedlichen und geordneten Zusammenlebens“ in sich trägt.866 Für 

Böckenförde ist die Frage nach der Verwirklichung der Selbstbestimmung des Menschen 

durch ein rein subjektives Freiheitsverständnis nicht eingelöst. Das Recht dient hier nur der 

„Beschränkung der Freiheit“ Einzelner. „Das Verhältnis von Freiheit und Recht bleibt ein 

bloßes Außenverhältnis.“867 Dem Menschen geht es dann ausschließlich um individuell 

geschlossene Freiheitsräume, nicht aber um die Freiheit „als Bedingung der Entfaltung 

                                                             
858 Ebd., S. 42. 
859 Siehe hierzu: „Freiheit entfaltet sich in Ordnung hinein und bedarf zu ihrer Verwirklichung auch der 
Organisation. Andererseits geht Freiheit nicht darin auf, nur Element bzw. Funktion von Ordnung zu sein. Zur 
Verwirklichung von Freiheit gehört, dass sie die Ordnung selbst prägend gestaltet, mehr noch, dass auch die 
Ordnung Freiheit zu ihrem Zweck hat.“, in: Ebd., S. 43. 
860 Siehe hierzu: „Natürliche, unbegrenzte Freiheit bedeutet das freie Walten naturhafter Kräfte, letztlich die 
Macht des Stärkeren. Erst im Recht und durch Recht wird Freiheit als beständige, gesicherte Freiheit und als 
Freiheit für alle möglich.“, in: Ebd. 
861 Ebd. 
862 Siehe hierzu: „Das Recht muss Freiheit in sich enthalten. (…) Dies ist der eigentliche <philosophische> Begriff 
des Rechts. Erst wenn das empirische Recht ihm entspricht, wird es, über die notwendige Bedingung der Freiheit 
hinaus, auch hinreichende Bedingung der Freiheit.“, in: Ebd., S. 44. 
863 Ebd. 
864 Ebd., S. 44f. 
865 Siehe hierzu: „Die vom Recht geschützte Freiheit ist danach die Willkür-Freiheit <i. S. Kants>. Die darin gesetzte 
Beliebigkeit und Unbestimmtheit der Freiheitsausübung durch die einzelnen begründet im Zusammenleben der 
Menschen zusätzlich die Notwendigkeit eines äußeren <heteronomen> Rechts zur Begrenzung und Sicherung 
dieser Freiheit.“, in: Ebd., S. 45. 
866 Ebd. 
867 Ebd. 



 

 144 

eigenen Menschseins.“868 Dem subjektiven Verständnis von Freiheit steht notwendigerweise 

ein „objektiver Freiheitsbegriff“ gegenüber. Dabei geht es vor allem um die Festlegung von 

Inhalten der moralischen Lebensführung mit dem Ziel einer objektiven Bestimmung des 

Menschen.869 Das Recht dient hier dazu, „Ziele der Freiheit und Inhalte des Freiheitsgebrauchs 

festzulegen“.870 In der abendländischen Tradition findet sich der objektive Freiheitsbegriff 

sowohl im kirchlichen Denken als auch in einem „metaphysischen Begriff der menschlichen 

Natur“ wieder. Fallen jedoch deren theologische oder philosophische Bedingungen weg, ist 

der „Weg frei zur willentlichen, ideologisch-rationalen Verfügung über die objektive 

Bestimmung des Menschen.“871 Die subjektive Freiheit hat in diesem System nur eine 

untergeordnete Bedeutung, in der Konsequenz führt dies zur „Nichtachtung der subjektiven 

Freiheit und der menschlichen Person.“872 Die Funktion des Rechts ist damit die, einer 

bestimmten „Wahrheitsordnung“ zu dienen. Als Beispiel dafür nennt Böckenförde die 

„leidvolle Auseinandersetzung um die Glaubens- und Religionsfreiheit“.873 Für Böckenförde 

liegt die Lösung der Problematik einzig in der Vermittlung von subjektiver und objektiver 

Freiheit mit dem Ziel und dem Inhalt „das Bei-sich-selbst-sein-können des Menschen“ zu 

verwirklichen.874 Dabei ist das individuelle Selbstbestimmungsrecht des Einzelnen ebenso zu 

berücksichtigen, wie die sittlich-personale Dimension des Menschen als Gemeinschaftswesen. 

Die Funktion der Vermittlung zwischen subjektiver und objektiver Freiheit kommt dem Recht 

zu. Die Vermittlungsfunktion ereignet sich konkret im Prozess der Gesetzgebung, „der ein 

öffentlicher und zugleich politischer Prozess ist.“875 In diesem Prozess werden  

„Traditionen, überkommene oder neue Grundeinstellungen und ethisch-sittliche 

Anschauungen aufgenommen und (…) in Normativität übersetzt.“876  

Böckenförde sieht darin eine wesentliche „Bestimmung und Daseinsform der Freiheit“ 

erfüllt.877 Voraussetzung für die Vermittlungsfunktion des Rechts ist ein notwendiges 

„Bewusstsein der Freiheit“, dieses kann durch das Recht nicht selbst geschaffen werden, 

sondern liegt diesem voraus. Wichtig sind dafür Religion und Sitte eines Volkes, Bildung und 

Kultur sowie „die Präsentation der in einem Volk als sein Geist lebendigen Kultur- und 

Vernunfttradition in und durch öffentliche Institutionen“.878 Böckenförde sieht die Gefahr, 

dass im Verschwinden dieser Voraussetzungen die Grundlage für die Funktion des Rechts als 

                                                             
868 Ebd., S. 46. 
869 Siehe hierzu: „In deutlicher Entgegensetzung zur subjektiven Freiheit wird Freiheit primär in der Erreichung 
und Verwirklichung der dem Menschen eigenen, und von seiner subjektiven Willkür unabhängigen Bestimmung 
gesehen.“, in: Ebd. 
870 Ebd. 
871 Ebd. 
872 Ebd., S. 47. 
873 Siehe hierzu: „Diese Struktur (der objektiven Freiheit, Anmerkung E.S.) besteht nicht erst seit den modernen 
totalitären Bewegungen, sie hat auch früher schon Wirksamkeit entfaltet, vor allem in der leidvollen 
Auseinandersetzung um die Glaubens- und Religionsfreiheit <‘Was nicht der Wahrheit und dem Sittengesetz 
entspricht, hat objektiv kein Recht auf Dasein, Propaganda und Aktion‘; Papst Pius XII.>“, in: Ebd. 
874 Ebd. 
875 Ebd., S. 48. 
876 Ebd. 
877 Siehe hierzu: „Das Recht gelangt darin über die bloße Beschränkungs- und Abgrenzungsfunktion hinaus. Es 
wird Bestimmung und Daseinsform der Freiheit, gibt den Gestalten der Freiheit verbindlich Stütze und Halt, ohne 
deshalb diese Gestalten stets und ohne weiteres (…) über die Entscheidung der subjektiven Freiheit hinweg, 
durch Rechtszwang zu oktroyieren.“, in: Ebd. 
878 Ebd. 



 

 145 

Vermittlung zwischen subjektivem und objektivem Freiheitsverständnis abhandenkommt.879 

Die durch das Recht garantierte Freiheit wird allerdings erst dann „realisierte Freiheit“, wenn 

der Einzelne dazu in der Lage ist, sie zu ergreifen. Die Ermöglichung der Freiheit ist von 

„bestimmten sozialen Voraussetzungen“ abhängig.880 Der Staat ist deshalb herausgefordert, 

um Freiheit zu ermöglichen, Ausgleich für Benachteiligungen zu schaffen. Als Grundsatz dafür 

muss folglich gelten:  

„Die Idee sozialer Grundrechte dient der Herstellung realer Freiheitsmöglichkeiten.“881  

Für Böckenförde gehört es zum „Grundprinzip des Sozialstaates“ eine „Relativierung der aus 

der Betätigung der Freiheit immer wieder neu entstehenden sozialen Ungleichheit“ zu 

schaffen, um zu verhindern, dass sich „soziale Ungleichheit zur sozialen Unfreiheit steigert.“882 

 

2.1.2 Begrenzung des Staates als Bedingung der Freiheit 

Für den modernen Menschen grenzt nicht nur das Recht die individuelle Freiheit ein, 

Einschränkungen erfolgen auch durch den Staat, er erweist sich als „potentielle Bedrohung 

wie als <notwendige> Voraussetzung und als Grund der Freiheit.“883 Durch das 

Gewaltmonopol ist es dem Staat eigen, sich gegen Bedrohungen der Freiheit mittels „legitimer 

Gewaltausübung“ zu wehren. Der Staat schafft „Sicherheit als Voraussetzung der 

Freiheitsbetätigung“, er legt Instanzen fest, die den „Rechtszustand der Freiheit“ 

gewährleisten, denn es gilt nach Immanuel Kant der Grundsatz: „Recht fordert den Staat als 

Institution seiner eigenen Gewährleistung.“884 Um den Staat daran zu hindern, die 

Voraussetzungen für Frieden und Freiheit eigenmächtig zu ändern und seine Befugnisse zu 

übertreten, bedarf es hinreichender „Bedingungen für die Herstellung des Friedens und die 

Sicherung der Freiheit“.885 Notwendige Vorkehrungen gegenüber dem Staat, der das 

Gewaltmonopol ausübt, sind die Gewaltenteilung, die Definition von Grundrechten als 

Freiheitsrechte, sowie die Presse- und Meinungsfreiheit. Es bedarf zudem auch einer aktiven 

Beteiligung der Bürger am Staat, „die Vermittlung der Einzelnen mit dem Allgemeinen“.886 Um 

die Grenzen des Staates gegenüber den Grundrechten seiner Bürger bewusst zu machen und 

                                                             
879 Siehe hierzu: „Schwindet ein hierdurch wirklich gemachter substantieller Gehalt im Bewusstsein der 

Gesellschaft, verliert die Vermittlung von objektiver und subjektiver Freiheit in Form ihrer <Selbst-> Bestimmung 

durch allgemeine Gesetze allerdings ihre Grundlage.“, in: Ebd. 

Böckenförde vertritt die Ansicht, dass zum diesbezüglichen Vermittlungsträger auch der Staat selbst gehören 

muss. Er konstatiert: „Ein geistig-ethischer Pluralismus kann sie (sc. die Vermittlung der Werte, Anmerkung, E.S.) 

schwerlich aus sich hervorbringen, weil die von ihm ausgehende Verbindlichkeit nur die des Pluralismus selbst 

ist.“, in: Ebd., S. 49. 
880 Siehe hierzu: „Die im Recht gegebene und durch das Recht gesicherte Freiheit ist nicht schon aus sich selbst 
reale und realisierte Freiheit. Rechtliche Freiheit schafft die Möglichkeit gesicherter Freiheitsbetätigung, legt 
deren Grenzen fest und gibt ihr evtl. bestimmte Inhalte vor; wirkliche, reale Freiheit wird daraus erst, wenn diese 
Möglichkeit auch ergriffen werden kann.“, in: Ebd. 
881 Ebd., S. 49f. 
882 Ebd., S. 50. 
883 Ebd., S. 51. 
884 Ebd. 
885 Siehe hierzu: „Möglich und realisierbar sind indessen Vorkehrungen organisatorischer und verfahrensmäßiger 
Art, durch die die staatliche Entscheidungsgewalt an grundlegende Zwecke und Grenzen ihres Handelns 
gebunden, in angemessener Weise gegliedert und balanciert, geregelten Verfahren sowie einer 
Verantwortlichkeit und Kontrolle unterworfen wird.“, in: Ebd., S. 52. 
886 Ebd. 



 

 146 

zu gewährleisten, ist die Teilhabe des Selbstbestimmungsrecht des Individuums in die 

Ausübung der Tätigkeit des Staates aufzunehmen.887 Dies geschieht vor allem durch 

Dezentralisierung und Selbstverwaltung, sowie durch den freien Zugang zu den öffentlichen 

Ämtern. Böckenförde stellt fest: „die Organisation der Freiheit“ erfolgt nicht 

notwendigerweise durch die Demokratie, sondern einzig durch „das Prinzip der 

Beteiligung“.888  

 

2.1.3 Aufgaben des Staates zur Freiheitsverwirklichung 

Böckenförde formuliert als Aufgabe des Staates den Grundsatz:  

„Dem Staat obliegt die Sorge für die äußere Freiheit und Sicherheit seiner Bürger.“889 

Hinsichtlich der Freiheit verfolgt das Recht deshalb das Ziel, „die Erhebung aller Einzelnen zur 

vollen Freiheit und persönlichen Entfaltung“ zu ermöglichen.890 „Freiheitsbegriff und 

Freiheitsorganisation“ basieren heute aber weniger auf der Vorstellung einer naturrechtlich 

begründeten Ordnung, sie sind vielmehr „in wachsendem Umfang als Ergebnis sozialer 

Organisation“ zu sehen.891 Das bedeutet, dass der Staat die gesellschaftlichen 

Rahmenbedingungen begünstigen muss, die die Voraussetzungen für die Möglichkeit von 

Freiheit bilden.892 Zu den Aufgaben des Staates gehört es auch, selbst Bereiche der 

inhaltlichen Orientierung der Freiheit zu schaffen, da seine Hauptaufgabe in der 

Vermittlungsfunktion zwischen subjektiver und objektiver Freiheit besteht, es kommt „auf die 

Darstellung und Pflege geistiger und ethisch-sittlicher Gehalte auch und gerade durch den 

Staat entscheidend an.“893 Als Beispiel dafür nennt Böckenförde das staatliche Schulsystem. 

Er sieht bezüglich der Selbstbetätigung des Staates aber auch ein Problem, das darin besteht, 

dass der Staat den „religiös-weltanschaulichen und geistig-ethischen Pluralismus“ einer 

Gesellschaft zu gewährleisten hat.894 Das Problem ist, dass der Staat auf den „Konsens der 

gemeinsamen Auffassungen“ angewiesen ist, dessen öffentliche Verbindlichkeit in 

zunehmendem Maße fluktuiert. Böckenförde formuliert die daraus resultierende 

Problematik:  

                                                             
887 Siehe hierzu: „Das Prinzip der Selbstbestimmung des Einzelnen muss in die Bildung und Ausübung des sog. 
Staatswillens, d. h. der staatlichen Entscheidungsgewalt und Aufgabenerledigung hineingenommen werden.“, in: 
Ebd., S. 53. 
888 Ebd. 
889 Ebd. 
890 Ebd., S. 54. 
891 Ebd. 
892 Siehe hierzu: „Erst durch soziale Gestaltungs- und Ausgleichsaktivität vermag der Staat – insbes. bei Bestehen 
einer liberalen Gesellschaftsordnung – in Richtung auf die Sicherung des Grundanteils der einzelnen an den 
sozialen Lebensgütern zu wirken und die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen sozial-struktureller Art 
herbeizuführen, die beide eine Voraussetzung für die Möglichkeit der tatsächlichen Inanspruchnahme rechtlicher 
Freiheit bilden.“, in: Ebd. 
893 Ebd., S. 55. 
894 Siehe hierzu: „Daraus (= weltanschaulicher Pluralismus innerhalb der Gesellschaft, Anmerkung E.S.) wird 
gefolgert, dass eine eigenständige Präsentation geistiger und ethisch-sittlicher Gehalte durch den Staat nicht 
möglich sein; allenfalls könne er eine schützende und stützende Funktion für solche Gehalte in Anspruch 
nehmen, die bei den Bürgern und in der Gesellschaft lebendig seien.“, in: Ebd. 



 

 147 

„Wird er (= der Konsens, Anmerkung E.S.) prekär, ergibt sich die Frage, wieweit er (= 

der Staat, Anmerkung E.S.) als notwendiges Ferment subjektiver Gemeinsamkeit 

ideenpolitisch neu hergestellt werden muss.“895  

Zu den Pflichten des Staates gehört es aber, dafür Sorge zu tragen, dass der Staat „die in ihm 

organisierte Freiheit gegen Angriffe und Infragestellungen“ verteidigt. Um sich Angriffen aus 

dem Innern des Staates selbst zu erwehren, bedarf es der angemessenen „Form der 

Selbstverteidigung“ durch gesetzliche Verbote und Gebote. Die Grenze ist allerdings dann 

erreicht, wenn der Staat die Gesinnung seiner Bürger zu bestimmen versucht, denn der Zugriff 

auf ihre Gesinnung ist Zeichen nicht seiner Stärke, sondern seiner Schwäche.896 

 

2.2 Das Verhältnis des Rechts zur sittlichen Ordnung 

In der Studie „Staatliches Recht und sittliche Ordnung“ von 1995 setzt Ernst-Wolfgang 

Böckenförde definitorisch voraus:  

„Unter Recht wird (…) das staatliche Recht verstanden, das nahezu ganz in Verfassung 

und Gesetzen, mithin als gesetztes und positives Recht in Erscheinung kommt, unter 

sittlicher Ordnung der Bereich ethisch-sittlichen beurteilbaren Verhaltens, wie es sich 

anhand eines verbindlichen Maßstabes als geordnet darstellt.“897 

Der Maßstab der sittlichen Ordnung ist allerdings nicht von vorneherein festgelegt,  

„er kann ein unterschiedlicher sein: das natürliche Sittengesetz christlicher Provenienz, 

die Eudaimonia im Sinne des Aristoteles, das Sittengesetz im Sinne Kants oder auch die 

gelebte Sittlichkeit anerkannter Sozialmoral.“898  

Böckenförde wendet sich gegen eine inhaltliche „Identität des Rechts mit der Sittlichkeit“.899 

Wird Sittlichkeit normativ bestimmt, so orientiert sie sich an einem Ideal, das Recht aber ist 

„Ordnung und Ordnungsrahmen“, das sittliches Leben im Sinne der Tugend ermöglicht.900 Das 

Recht verfolgt aber „ein Ziel, das als ethisch-sittlich notwendig anerkannt ist“, es hat dabei 

eine „eigene Aufgabe und eine eigene Funktion.“ So geht es fundamental um die „Funktion 

des Rechts“, um sein „Verhältnis zur sittlichen Ordnung“, letztlich um die spezifische Frage 

nach dem, „was das Recht – als staatliches Recht – im Grunde ist, was seine konkrete Wahrheit 

und Wirklichkeit ausmacht.“901 Im Kontext der abendländisch-christlichen Rechtsphilosophie 

                                                             
895 Ebd. 
896 Siehe hierzu: „Wird hingegen die Selbstverteidigung nicht mehr in den Gesetzen und durch sie gesucht, 
sondern daneben aufgebaut, indem der Staat etwa nicht mehr nur die Gesetzestreue seiner Bürger fordert, 
sondern sich ihrer positiven, die bestehende Ordnung bejahenden Gesinnung zu versichern sucht, gibt er ein 
Stück dessen auf, was seinen Freiheitscharakter ausmacht. Der Zugriff auf die Gesinnung ist Zeichen nicht der 
Stärke, sondern seiner Stärke. Der Staat verzichtet dabei auf das Moment der Äußerlichkeit, das er – im 
Gegensatz zur antiken Polis und zu den modernen totalitären Regimen – als Folge der Anerkennung <und 
Freigabe> der Individualität und Subjektivität der Einzelnen an sich hat.“, in: Ebd., S. 56. 
897 Böckenförde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 208. 
898 Ebd. 
899 Ebd., S. 209. 
900 Siehe hierzu: „Wird die Sittlichkeit normativ bestimmt, so ist sie, (…) an einem Vollendungszustand orientiert, 
dem tugendhaften Leben, ausgerichtet auf das Glück. Sie bezieht sich also auf ein Ideal. Das Recht hingegen ist 
orientiert auf die Ordnung des Zusammenlebens der Menschen, wie sie sind. Es zielt nicht auf ein Ideal und einen 
Vollendungszustand, sondern schafft eine Ordnung und einen Ordnungsrahmen, der das tugendhafte Leben zwar 
ermöglicht, Bedingungen dafür gewährleistet, aber es nur begrenzt selbst herbeiführt oder einfordert.“, in: Ebd., 
S. 210. 
901 Ebd. 



 

 148 

ist Recht vom Begriff der Gerechtigkeit her zu verstehen. Recht drückt sich dabei funktional in 

der Gewährleistung von Individualwohl und Gemeinwohl aus. Für die Durchsetzungsfähigkeit 

des Rechts bedarf es aber einer ethisch-moralischen Ordnung, die allerdings keinen rechtlich 

einklagbaren Geltungsanspruch besitzt, sondern vielmehr eine soziale Wirksamkeit, die sich 

aus der Verpflichtung des Einzelnen ihr gegenüber ergibt. In der Rückbindung des Rechts an 

ethisch-sittliche Normen ergibt sich ein reziprokes Verhältnis in der Weise, dass in das Recht 

ethisch-sittliche Normen durch den politischen Prozess der Gesetzgebung einfließen können. 

Trotz der objektiven Fixierung des Rechts an der gegebenen Wirklichkeit, seiner gesetzten 

Normativität und seiner Orientierung am Prinzip der Gerechtigkeit, und unter Beachtung 

seiner zweckdienlichen Ordnungsfunktion, bleibt das Recht also unmittelbar an ethisch-

sittliche Normen der Gesellschaft gebunden.  

 

2.2.1 Aufgabe und Funktion des Rechts 

Im Rekurs auf Aristoteles und Thomas von Aquin bezeichnet Böckenförde Aufgabe und 

Funktion des Rechts als die „Herstellung und Sicherung von Gerechtigkeit“.902 Für die 

Definition von Gerechtigkeit wird das Recht vorausgesetzt, es ist „Bezugspunkt für die 

Gerechtigkeit und nicht erst von der Gerechtigkeit her inhaltlich bestimmt“.903 Das Recht ist 

in diesem Sinne nicht allein „Individualwohl“ und „Individualrecht“, es besitzt einen 

wesentlichen Bezug auf das Gemeinwohl, „weil die menschliche Existenz wesenhaft eine 

gemeinschaftsbezogene“ ist.904 Böckenförde definiert Gemeinwohl  

„als Inbegriff der Bedingungen des Leben- und Sich-entfalten-Könnens der Menschen 

als einzelne, in sozialen Gemeinschaften und als politisch organisierte Gesamtheit.“905  

Die Aufgabe des Rechts besteht deshalb vorrangig in „der Gewährleistung und Herstellung der 

allgemeinen Bedingungen des geordneten Zusammenlebens, zu denen die individuelle 

Freiheit (…) mitgehört“.906 Hinsichtlich des Gemeinwohls, sind „Friedensfunktion, 

Freiheitsfunktion, Zuteilungs- und Ausgleichsfunktion die Grundfunktionen des Rechts“.907 

Der „Wirklichkeitsbezug“ und die „Wirklichkeitsbedingtheit des Rechts“ sind in diesem 

Kontext die Grundfunktionen des Rechts, die die „gegebene Wirklichkeit menschlichen Lebens 

und der Gesellschaft“ im Blick haben.908 

 

 

 

                                                             
902 Ebd., S. 211. Unter Gerechtigkeit versteht Thomas von Aquin das „ius suum cuique tribuere“ (S.Th. II, II, q. 58, 
a. 1). 
903 Ebd., S. 211. 
904 Ebd. 
905 Ebd., S. 212. 
Mit dieser Definition unterscheidet sich Böckenförde von der Gemeinwohldefinition des Zweiten Vatikanischen 
Konzils in GS 26 und GS 74, sowie in DiH 6, dort werden die „Entfaltungsbedingungen der Menschen als einzelnen 
und der Gruppen“ zum Gemeinwohl gezählt, während in der Definition Böckenfördes auch die „organisierte 
Gesamtheit“ ihre Zielsetzung im Gemeinwohl haben kann.,  
Ebd., S. 212, Anmerkung 11. 
906 Ebd., S. 213. 
907 Ebd. 
908 Ebd., S. 214. 



 

 149 

2.2.2 Reziprokes Verhältnis zwischen Recht und sozialer Wirklichkeit 

Zum Wesensmerkmal des Rechts gehört, dass es auf „soziale Geltung“ abzielt und 

„tatsächliche Wirksamkeit“ besitzt, „zum Recht gehört immer auch der Vollzug, die 

Durchsetzung, ein Sanktionsapparat.“909 Daraus ergibt sich nach Böckenförde eine wichtige 

Differenz zwischen dem Recht und ethisch-moralischen Maßstäben:  

„Ethische und moralische Verhaltensanforderungen oder Handlungsgebote treten zwar 

ebenfalls als normative Anforderungen an das menschliche Verhalten heran, erheben 

einen normativen Geltungsanspruch. Ihre regelmäßige tatsächliche Befolgung, die 

soziale Wirksamkeit, ist aber nicht Bedingung ihrer Existenz und Wirklichkeit.“910  

Die „soziale Geltung des Rechts“ ergibt sich dagegen nicht nur aus der „Sanktionsbewehrtheit 

des Rechts“, sondern ebenso aus der „alltäglichen ethisch-moralischen Lebenspraxis“, aus 

Gewohnheit und Loyalität, sowie aus dem Rechtsbewusstsein und Gewissen des Volkes“.911 

Aus diesem, so grundsätzlich beschriebenen Verhältnis zwischen Recht und ethisch-

moralischen Maßstäben ergibt sich nach Böckenförde: „Die soziale Geltung des Rechts ist 

maßgeblich abhängig von der „Anerkennung seiner <ethisch-sittlichen> Verbindlichkeit, die 

ihrerseits nicht erzwingbar ist.“912 Das Recht benötigt für seine verbindliche Anerkennung die 

„Legitimation vor dem gelebten Ethos oder dem Rechtsbewusstsein als gerechtes, 

vernünftiges, zumindest aber nicht ungerechtes Recht.“913 Bedingungen dafür sind: ein 

„ethisch-sittlicher Mindestgehalt“ der Rechtsordnung, die Bewahrung einer maßvollen 

„Spannung zwischen Norm und Wirklichkeit“, damit ein sich „ausbreitender 

Massenungehorsam“ nicht zur Zerstörung des Rechtsinhaltes führt, sowie die Rückbindung 

des Rechts an „das ethisch-sittliche Bewusstsein und auch den sozial-kulturellen Gesamtstatus 

der Gesellschaft“.914 Zur besonderen Stellung des Rechts gegenüber moralisch-ethischen 

Normen gehört die Bestimmung des Rechts als „positiv festgelegte, in Gesetzen ausgeformte, 

vom Staat getragene und sanktionierte Ordnung“.915 Damit verbunden ist, dass das Recht in 

den „politischen Vorgang“ einer Gesellschaft eingebunden ist.916 Es besteht somit eine Art von 

reziprokem Verhältnis von Recht und sozialer Wirklichkeit, indem das Recht auf der einen 

Seite „als normative Wirklichkeit“ der Gesellschaft gegenübertritt und andererseits aber aus 

der „sozialen Wirklichkeit“ hervorgeht.917 Als Eigenart des Rechts in seinem Gegenüber zu 

Ethik und Moral ergibt sich seine tatsächliche Rückbindung an den „ethisch-sittlichen und 

sozial-kulturellen Status der Gesellschaft“, im Unterschied zum „natürlichen Sittengesetz“ ist 

                                                             
909 Ebd. 
910 Ebd., S. 214f. 
911 Ebd., S. 215f. 
912 Ebd., S. 216. 
913 Ebd. 
914 Siehe hierzu: „Maßgebend für diesen Mindestgehalt ist allerdings nicht ein objektives normatives 
Sittengesetz, sondern das präsente ethisch-sittliche Bewusstsein bei den Menschen und in der Gesellschaft.“, in: 
Ebd., S. 217. 
915 Ebd. 
916 Siehe hierzu: „Recht ergibt sich nicht als Resultat eines Erkenntnisvorgangs, etwa der Interpretation des 
natürlichen Gesetztes (…). Rechtsbildung und Rechtsgestaltung sind vielmehr wesentlich ein politischer Vorgang, 
und zwar aus der bestehenden Gesellschaft heraus.“, in: Ebd., S. 218. 
917 Ebd. 



 

 150 

das Recht eine „geschichtlich geprägte und gebundene Ordnung.“918 Demgemäß kommen 

dem Recht drei Seiten zu:  

„Die Wirklichkeitsseite, die durch soziale Geltung und Durchsetzbarkeit bestimmt wird; 

die normative Seite, die den Geltungsanspruch und Sollenscharakter des Rechts betrifft; 

die ideenmäßige Seite, die seine Beziehung auf Gerechtigkeit, auf geistige Ideen- und 

Ordnungsvorstellungen zum Inhalt hat.“919  

Wegen der Eigenart des Rechts, das sich einem historisch verifizierbaren Entstehungsprozess 

verdankt und eine Durchsetzbarkeit beansprucht, gilt trotz der nötigen Rückbindung des 

Rechts an die, in einer Gesellschaft gültige Ethik und Moral aber der Grundsatz,  

„dass ethisch-sittliche Normen nicht schon allein deswegen, weil sie ethisch-sittliche 

Normen sind, vom Recht übernommen und sanktioniert werden.“920  

Im Sinne der Funktionen des Rechts können aber „ethisch-sittliche Gehalte“ in das Recht 

einfließen, es können sogar „bestimmte ethisch-sittliche Grundsätze ganz oder bis zu einem 

gewissen Grad auch zu rechtlichen Verhaltensanforderungen erklärt und entsprechend 

sanktioniert werden.“921 Es gibt aber Begrenzungen: Eine Begrenzung liegt darin,  

„dass das Recht auf äußere, messbare Verhaltensanforderungen beschränkt ist (…). 

Das Recht kann nicht Gesinnungen und Haltungen als solche vorschreiben; es hat 

vielmehr notwendig das Moment der Äußerlichkeit <Hegel> an sich.“922  

Als Beispiele für eine Begrenzung des Rechts nennt Böckenförde die partnerschaftliche Liebe 

und das Gewissen des Einzelnen.923 Eine andere Begrenzung ergibt sich aus der „Ziel- und 

Zweckausrichtung des Rechts“, denn aufgrund seiner Ordnungsfunktion bezüglich der 

Gewährleistung von Frieden, Freiheit und Sicherheit ist das Recht keine Tugendordnung.924 

Die Rückbindung des Rechts mit den „ethisch-sittlichen Standards einer Gesellschaft“ bleibt 

aber maßgeblich für das Recht selbst.925 

 

2.2.3 Recht als Erhaltungsordnung 

Das Verhältnis von ethisch-sittlicher Ordnung und Recht ist das einer gleichzeitigen 

Abgrenzung und Bedingung. Auf den Einwand, ob das Recht nur „ein defizienter Modus von 

Sittlichkeit“ ist, antwortet Böckenförde:  

„Meine These ist, dass die aufgewiesene Begrenzung und ‚Unvollkommenheit‘ des 

Rechts gegenüber der sittlichen Ordnung und ethisch-sittlichen Ansprüchen nicht 

lediglich eine Defizienz ist. Sie hat ihren Grund und ihre Rechtfertigung in der Eigenart 

des Rechts als einer Erhaltungsordnung für das Zusammenleben der Menschen, so wie 

sie sind. Eine solche Erhaltungsordnung zu sein, ist ein Teil der positiven ethisch-

sittlichen Bestimmung des Rechts.“926  

                                                             
918 Ebd., S. 219. 
919 Ebd. 
920 Ebd. 
921 Ebd., S. 220. 
922 Ebd. 
923 Siehe hierzu: „Innerpersönliche Vorgänge sind keine Angelegenheit des Rechts.“, in: Ebd., S. 221. 
924 Siehe hierzu: Das Recht „ist Friedens- und Freiheitsordnung, nicht Tugend- und Wahrheitsordnung.“  
Böckenförde stellt ferner fest: „Das Recht stellt mithin nicht ein ethisches Maximum dar, sondern hat eher die 
Tendenz zum ethischen Minimum.“, in: Ebd., S. 221f. 
925 Ebd., S. 222. 
926 Ebd., S. 224. 



 

 151 

Böckenförde folgert aus dem Zusammenhang von Recht und sittlicher Ordnung:  

„Die lex humana – das positive Recht wird freigesetzt zu seiner Aufgabe, Funktion und 

Eigenart. Es kann zwar und soll Stütze und Sicherung vorhandener, eventuell 

gefährdeter ethisch-sittlicher Standards sein. Aber es vermag diese Ebene nicht allein 

durch seine Anordnung und seinen Befehl – ohne vorrechtliches Fundament, auf das es 

zurückgreifen kann – hervorzubringen.“927  

Das Recht hat den „Charakter einer Erhaltungsordnung (…) zwischen dem göttlichen Gesetz 

und den Befindlichkeiten der durch den Sündenfall in sich versehrten conditio humana.“928 Als 

Erhaltungsordnung hat das Recht auch „Unabdingbarkeiten“, die nicht zur Disposition stehen, 

dazu gehört das „Recht auf Leben“.929 Verliert dieses Recht aber seine Akzeptanz in der 

Gesellschaft, so ist es trotzdem nicht einfach aufzugeben.930 Böckenförde bezeichnet dies als 

„Dilemma“, das in „einer nicht totalitären Staats- und Rechtsordnung letztlich nicht auflösbar 

ist.“931 

 

2.3 Der Staat als sittlicher Staat 

In seinem 1978 publizierten Vortrag „Der Staat als sittlicher Staat“, den Ernst-Wolfgang 

Böckenförde anlässlich der Verleihung des „Reuchlin-Preises der Stadt Pforzheim“ hielt, 

thematisiert der Verfasser die Frage nach den Grundlagen eines an Freiheit und Frieden 

orientierten Staates. Im Diktum des „sittlichen Staates“ greift er die Frage auf:  

„Können die Aufgaben und Funktionen, die der Staat, unser Staat, wahrnimmt und 

wahrzunehmen hat, abgelöst werden von ethisch-sittlicher Fundierung, haben sie und 

brauchen sie nicht einen ethisch-sittlichen Bezug?“932  

Der Staat als Rechts- und Sozialstaat existiert, um bestimmte Zwecke erfüllen zu können; von 

seinem Wesen und der Notwendigkeit seiner Zweckerfüllung, ergibt sich die Frage nach der 

Möglichkeit, sittlicher Staat zu sein. Das vorrangige Strukturmerkmal des Staates ist zunächst 

allerdings seine „Friedenseinheit.“933 Diese Friedenseinheit ist in einem langen geschichtlichen 

Prozess, nicht zuletzt infolge der Konfessionskriege nach der Reformation, in Europa 

entstanden. Dem Staat als Friedenseinheit folgt seine weitere Bestimmung als 

„Entscheidungseinheit“. In genau festgelegten Verfahrensweisen werden Entscheidungen 

                                                             
Böckenförde untermauert seine These mit Thomas von Aquin, in: S.Th. I, II, q.96, a. 2: Thomas stellt darin die 
Frage, ob das menschliche Gesetz nicht alle Laster verbieten solle. Er beantwortet die Frage mit Nein mit der 
Begründung, dass der Maßstab mit dem homogen sein müsse, wofür er Maßstab ist. 
927 Ebd., S. 225. 
928 Ebd., S. 226. 
929 Siehe hierzu: „Seine Gewährleistung (= das Recht auf Leben, Anmerkung E.S.) gehört daher zu den 
Unabdingbarkeiten des Rechts als Erhaltungsfunktion.“, in: Ebd., S. 227. 
930 Siehe hierzu: „Das Recht kann auch hier nicht allein aus seiner Erzwingbarkeit leben. Finden diese 
Unabdingbarkeiten im Rechtsbewusstsein, im ethisch-sittlichen Standard der Gesellschaft keinen Rückhalt mehr, 
sind sie sozusagen ohne Widerlager, das sie mitträgt, dann fällt das Recht auch insoweit ins Leere. Die 
Zwangsgarantie vermag das aus sich nicht zu kompensieren. Fällt das Recht in dieser Weise ins Leere, zerbricht 
es daran als Recht, das sozial gilt und wirksam ist.“, in: Ebd. 
931 Ebd. 
932 Böckenförde, Der Staat als sittlicher Staat, S. 11. 
933 Siehe hierzu: „Alle Streitigkeiten und Konflikte zwischen den einzelnen oder zwischen Gruppen innerhalb des 
Staates werden friedlich, d. h. ohne Anwendung physischer Gewalt und in rechtlich geordneten Verfahren 
ausgetragen. Dies ist ein Grundelement staatlicher Ordnung.“, in: Ebd., S. 12f. 



 

 152 

getroffen und Konflikte im Idealfall durch einen „allgemeinen Konsens“ befriedet.934 Als 

drittes Strukturmerkmal lässt sich der Staat als „Machteinheit“ charakterisieren. Um des 

Friedens und der Sicherheit seiner Bürger willen bedarf es der „staatlichen Wirk- und 

Entscheidungsmacht“. Die  

„Machteinheit ist nicht lediglich ein Hilfsmittel staatlicher Friedens- und 

Rechtswahrung, sondern ebenso deren Voraussetzung. Nur als schon bestehende und 

sich erneuernde Machteinheit vermag der Staat die Herstellung und Sicherung des 

innerstaatlichen Friedens gegenüber dessen mannigfachen Gefährdungen zustande zu 

bringen und die Geltung der Rechtsordnung als ein Mittel der Friedenswahrung zu 

gewährleisten.“935  

Die Erörterung der Frage nach dem „sittliche Staat“ hängt damit wesentlich von der dreifachen 

Bestimmung des freiheitlichen Staats als Friedenseinheit, Entscheidungseinheit  und 

Machteinheit ab. Der Entscheidungs- und Machtkompetenz des Staates eignet es, um seines 

eigenen Bestandes willen an, die moralisch-ethischen Überzeugungen und besonders die 

Gewissensentscheidungen seiner Bürger zu schützen und zu stützen. Die differenzierende 

Argumentation Böckenfördes zeigt, dass der „sittliche Staat“ nicht darin besteht, dass der 

Staat durch eine, alle verpflichtende Sittlichkeit begründet ist, sondern dass sie in der 

Ermöglichung von Individualität und Gewissensfreiheit liegt, die wiederum selbst zur 

Voraussetzung für einen in diesem Maße freiheitlichen, sittlichen Staat wird.  

 

2.3.1 Staat als Herrschafts- und Friedensordnung 

Zur inhaltliche Zweckausrichtung kommt dem Staat eine Ordnungsfunktion zu. Der Staat ist in 

diesem Zusammenhang „Herrschaftsordnung“ und zugleich „Freiheitsordnung“, er übt 

Herrschaft um der Friedensordnung willen aus.936 Nach Böckenförde ist die 

„Herrschaftsordnung“ ein „Postulat der Freiheit“:  

„Nicht Freiheit und Herrschaftslosigkeit, sondern Freiheit und Herrschaftsordnung sind 

miteinander verknüpft.“937  

Ohne die reale Möglichkeit und Wirklichkeit der Ausübung von Herrschaft kann nur das Recht 

des Stärkeren gelten,  

„menschliches Zusammenleben in Freiheit bedarf daher notwendig einer ordnenden 

Instanz, die stark genug ist, die Begrenzung und Regulierung der Sphären individueller 

und gruppenmäßiger Ungebundenheit vorzunehmen und deren Befolgung zu 

garantieren“.938  

                                                             
934 Siehe hierzu: „Man kann nicht die staatliche Friedenseinheit wollen, ohne den Staat als Entscheidungseinheit 
und damit als Träger des letzten Wortes in Fragen des äußeren Zusammenlebens zu akzeptieren.“, in: Ebd., S. 
14. 
935 Ebd., S. 15. 
936 Siehe hierzu: „Der Staat als Friedenseinheit entsteht und lebt nicht aus dem herrschaftsfreien Diskurs, sondern 
schafft erst die Voraussetzungen, damit herrschaftsfreier Diskurs möglich wird.“, in: Ebd., S. 16. 
937 Ebd. 
938 Ebd., S. 17. 



 

 153 

Der Staat als Machteinheit untersteht aber seinen „grundlegenden Zwecken“, sie werden 

durch die verfassungsmäßig verankerten Vorkehrungen gegen Machtmissbrauch geschützt.939  

 

2.3.2 Inhaltliche Zweckausrichtung des Staates 

Ernst-Wolfgang Böckenförde charakterisiert die Zwecke des Staates als „menschliche 

Lebenszwecke“, es gilt sie „zu verwirklichen und zu sichern: äußeren Frieden, Sicherheit des 

Lebens und des Rechts, Freiheit, Ermöglichung von Wohlfahrt und Kultur.“940 Diese Zwecke 

bezeichnen „das geistige Prinzip des Staates“, sie begründen „seine Vernüftigkeit und seinen 

Charakter als gemeines Wesen.“941 Die Zwecke des Staates dienen dem Menschen, die im 

Staat als rechtlich gleichwertig angesehen werden müssen. 

„Das Prinzip der rechtlichen Gleichheit und das Prinzip der Subjektivität, der 

Anerkennung und des Schutzes der Subjektstellung der Einzelnen, ihrer Besonderheit 

und Individualität, sind für das Allgemeine des Staates konstitutiv.“942  

Deshalb ist der Staat in der „sittlichen Lebenswelt“ verankert. Zu „Organisation und Wirkweise 

des Staates“ gehört „die Hineinnahme des Prinzips der Selbstbestimmung, in die Bildung 

dessen, was gemeinhin als Staatswille genannt wird.“943 Wichtig ist dabei, dass der Bürger die 

staatliche Gewalt als „Vereinigung der individuellen Willen zu einem allgemeinen Willen“ zu 

erkennen befähigt ist. Das heißt:  

„Das Wesen dieses Staates liegt eben darin, dass das Allgemeine von den Individuen 

nicht getrennt, sondern verbunden ist mit der vollen Freiheit und Besonderheit der 

Individuen“.944 

Die inhaltliche Zweckausrichtung des Staates ist damit sittlich bestimmt. 

 

2.3.3 Grenzen staatlicher Tätigkeit 

Zum Umfang und den Grenzen der staatlichen Tätigkeit gehört die „Sorge für den Bestand und 

die Gewährleistung der äußeren Freiheit und Sicherheit“, damit wird „ein unabdingbares 

Moment der Freiheit und damit auch des sittlichen Staates“ greifbar.945 Aufgabe des Staates 

ist es, die Freiheit zu sichern und „notwendige Rahmenbedingungen der Freiheit zu schaffen 

bzw. zu erhalten“, dazu gehört die Ermöglichung eines „gewissen Maßes an sozialer 

Sicherheit“ und eines „gewissen Maßes an geistiger Bildung“, die die Voraussetzungen der 

Freiheit im Sinne einer Selbstbestimmung bilden.946 Dem Staat kommt dabei eine aktive Rolle 

zu, er ist nicht „bloßes Vollzugsorgan der Gesellschaft“, er ist vielmehr „Anwalt dieser 

gemeinsamen Interessen aller“, denn es gehört zum „Prinzip des Staates“ für die „Erhebung 

(…) aller Einzelner zur vollen Freiheit und persönlichen Entfaltung“ zu sorgen.947 Für 

                                                             
939 Siehe hierzu: „Durch diese Vorkehrungen (gegen den Machtmissbrauch, Anmerkung E.S.) wird bloße Macht- 

und Entscheidungsgewalt, die nicht entbehrt werde kann, umgeformt in Herrschaft und die Verknüpfung von 

Herrschaft und Freiheit hergestellt.“, in: Ebd. 
940 Ebd., S. 18f. 
941 Ebd., S. 19. 
942 Ebd. 
943 Ebd. 
944 Ebd., S. 20f. 
945 Ebd., S. 21. 
946 Ebd., S. 22. 
947 Ebd., S. 23. 



 

 154 

Böckenförde stellt sich die Frage, inwiefern der Staat selbst inhaltlich zur „ethisch-sittlichen 

Freiheit und Selbstverwirklichung der Einzelnen“ beizutragen hat. Böckenförde unterstreicht 

die These Hegels, wonach es des Staates in seiner geistigen und sittlichen Qualität bedarf.948 

Es ergibt sich daraus aber die Problematik,  

„ob und wie eine solche Realisierung geistig-sittlicher Gehalte durch den Staat möglich 

sein soll, ohne dass es zu einer staatlich verordneten Sittlichkeit und Ideologie, zu einem 

letztlich totalitären Zugriff auf den einzelnen kommt.“949  

Eine Absage erteilt Böckenförde der Forderung nach einer „gemeinsamen Ethik“ als der 

Grundlage des Staates. Er sieht darin die Gefahr des totalitären Staates begründet: „Der Staat 

erhält seine Grundlage und sein Ferment, das ihn Zusammenhaltende, nicht als Gemeinschaft 

im Recht, in der Anerkennung und Freigabe der Individualität, der Verknüpfung des 

Verschiedenen zur Einheit und dem Grundgefühl der Ordnung, das alle haben, sondern in der 

Einheit der politischen Gesinnung.“950 Deshalb plädiert Böckenförde für den „sittlichen Staat“, 

der „wegen seiner Anerkennung der Freiheit und sittlichen Selbstbestimmung der Einzelnen, 

gerade das Moment der Äußerlichkeit an sich“ hat.951 Als „geistig-sittlichen Gehalt des 

neuzeitlichen Staates“ bezeichnet Böckenförde, im Gegensatz zur Forderung nach einer 

„gemeinsamen Ethik“, dass der Staat  

„darauf verzichtet hat, einheitliche politische Gesinnung, einheitlichen Glauben, 

einheitliche Weltanschauung als seine Grundlage verbindlich zu machen und eben 

dadurch die Subjektivität und Besonderheit der Einzelnen in ihr Recht gesetzt hat.“952  

Obwohl der Staat geistig-sittliche sowie kulturelle Grundhaltungen seiner Bürger nicht 

bestimmen kann, kommt ihm hinsichtlich dieser Grundhaltungen eine wichtige Aufgabe zu:  

„Er kann und hat zunächst die Konstitutionsbedingungen der Subjektivität, der Freiheit 

der Person und die Achtung des Gewissens, zu schützen (…). Die Achtung des Gewissens 

ist der Punkt, an dem der Staat das Vorausliegende, den letztlich unverfügbaren 

Selbststand der Person, anerkennt.“953  

Zur Aufgabe des Staates in seiner „schützenden und stützenden Funktion“ gehört es ferner,  

„den Prozess geistig-kulturellen Lebens und geistig-kultureller Bewegung als einen 

freien zu gewährleisten und zu schützen, in dem das geistig-kulturelle, aber auch das 

sittliche Bewusstsein des Volkes sich zu artikulieren und weiterzutragen vermag und 

nicht durch partikuläre geistige Bewegungen, die auf Alleingeltung und Beherrschung 

zielen, überwältigt wird.“954  

Entscheidend dafür ist das Bildungskonzept innerhalb des staatlichen Schulsystems, 

das nicht auf „Totalität und Umformung des Bewusstseins zielt“, sondern der „Heranbildung 

und Weckung des spezifischen Humanum, der zum eigenen Urteil und zur vernunftgeleiteten 

                                                             
948 Siehe hierzu: „Hegels These ist demgegenüber, dass auch die Verwirklichung des Geistigen und Sittlichen der 
Verformung, der Ausprägung in Institutionen, der Pflege und Lebendigerhaltung durch den Staat bedürfe, um 
dadurch als tragender Grund und haltende Kraft für die individuelle Selbstbestimmung wirksam zu sein.“, in: 
Ebd., S. 24. 
949 Ebd. 
950 Ebd., S. 25. 
951 Ebd. 
952 Ebd., S. 31. 
953 Ebd., S. 32. 
954 Ebd. 



 

 155 

Selbstverwirklichung befähigten Person“ dient.955 Zusammenfassend stellt Böckenförde als 

Aufgabe des Staates fest:  

„Für das geistige und sittliche Leben bedarf es daher der Haltepunkte, institutionellen 

Verformungen und normativen Stützen, an denen die allgemeinen geistigen und 

sittlichen Haltungen, die vorhanden sind, sich festmachen können, öffentliche Relevanz 

erlangen und gegenüber den individualistisch-funktionalen Bewegungskräften der 

Erwerbs- und Leistungsgesellschaft Rückhalt und Bestätigung finden.“956  

Der Staat als sittlicher Staat, dessen Hauptwirkweise eine, die Gesinnungen und ethisch-

moralischen Einstellungen der Individuen „schützende und stützende Funktion“ ist, bedarf 

allerdings wesentlich jener Voraussetzungen, die der Staat selbst nicht zu garantieren 

vermag.957 Es wäre ein Kampf des „nackten politischen Überlebens“, wenn der Staat 

gezwungen wäre, die ihn tragende Subjektivität selbst schaffen zu wollen; Böckenförde 

bezeichnet dies als „Rückgang auf einen primitiven, naturhaften Zustand der Organisation des 

politischen Zusammenlebens.“958 Der Staat als sittlicher Staat lässt sich, so die Überzeugung 

Böckenfördes, in der Demokratie verwirklichen.959 Gehalte des sittlichen Staates müssen in 

der demokratischen Gesellschaft allerdings „konsensgetragen“ sein, deshalb ist das 

Zueinander von politischen Parteien, Parlament und Regierung mit den gesellschaftlichen 

Gruppen und den Einzelnen von größter staatspolitischer Bedeutung.960 

 

2.4 Fazit  

Ernst-Wolfgang Böckenförde führt in den drei vorstehend dargestellten Beiträgen eine 

Verhältnisbestimmung von Freiheit und Recht im Staat aus. Die Freiheit, die dem Recht 

vorausgeht und dieses inhaltlich bestimmt, benötigt ihrerseits das Recht als Garantie für die 

Grunddimension menschlicher Personalität. Aus der konträren begrifflichen Bestimmung von 

Freiheit als „subjektive“ bzw. „objektive Freiheit“ ergibt sich die Notwendigkeit einer 

Vermittlung, die als Funktion des Rechts beschrieben werden kann. Die Bedeutung des Rechts 

liegt folglich in der Funktion der Gewährleistung von Freiheit. Wichtig ist dabei aber auch der 

Staat, dessen Potentialität zu unumschränkter Machtausübung einerseits durch das Recht 

begrenzt werden muss und der andererseits auf einen Grundkonsens innerhalb der 

Gesellschaft angewiesen ist. Trotz der axiomatischen Voraussetzung, dass es in einer 

freiheitlichen Grundordnung keine Identität von Recht und sittlicher Ordnung geben kann, ist 

festzuhalten, dass positives Recht und sittliche Ordnung reziprok aufeinander bezogen sind. 

                                                             
955 Ebd., S. 33. 
956 Ebd., S. 35. 
957 Im Anschluss an seine These von den „Voraussetzungen, die der Staat nicht garantieren kann“, die im 
„Böckenförde – Diktum“ von 1967 Niederschlag gefunden hat, hält er fest: Siehe hierzu: „Voraussetzung ihrer 
Wirksamkeit (= der staatlichen Tätigkeit, Anmerkung E.S.) ist, dass bei den Einzelnen und in den Lebenskreisen 
der Gesellschaft geistig-sittliche Grundhaltungen, Orientierung an Vernunft und sittlichem Grundgefühl 
vorhanden sind.“, in: Ebd., S. 36. 
958 Ebd., S. 37. 
959 Siehe hierzu: „Eine Verwirklichung der Gehalte des sittlichen Staates kann vielmehr nur im und durch den 
demokratischen politischen Prozess erfolgen, soll nicht der Staat als sittlicher Staat zu einer abstrakten und 
imaginären Antithese zum demokratischen Staat werden.“ Das Zusammenwirken von „Aktivbürgerschaft“ und 
Regierung ist dabei zwingend nötig, nur dadurch ist die „Verwirklichung des Staates als sittlicher Staat möglich.“, 
in: Ebd., S. 38. 
960 Ebd., S. 39. 



 

 156 

Das Ethos der Staatsbürger ist einerseits die Voraussetzung für die Anerkennung des Rechts, 

im politischen Prozess der Gesetzgebung fließen andererseits die maßgeblichen ethisch-

moralischen Grundhaltung der Bürger in das Recht ein. Böckenförde spricht in diesem 

Zusammenhang von der „positiv ethischen Bestimmung des Rechts“. In der Bestimmung des 

Staates als „sittlicher Staat“ nimmt Böckenförde eine bezeichnende Differenzierung vor, die 

darin besteht, den Staat nicht von der Voraussetzung einer gemeinsamen Staatsethik, in der 

er die Gefahr der Staatstotalität gegeben sieht, abhängig zu machen, sondern seine 

Voraussetzung in der freien Ermöglichung der Bürger zur Praxis einer moralisch-ethischen 

Lebenskonzeption aufgrund eigener Gewissensentscheidungen begründet zu sehen. In den 

Darstellungen Böckenfördes fehlt nicht der Hinweis auf die Gefährdung, die dem freiheitlichen 

Rechtskonzept innewohnt, das in den ethischen, moralischen, religiösen und kulturellen 

Voraussetzungen seiner Bürger wurzelt. Die Gefährdung liegt in der Möglichkeit des 

Totalitarismus ebenso begründet wie in einem ausdifferenzierten geistig-ethischen 

Pluralismus innerhalb der Gesellschaft, der in zunehmendem Maße die Voraussetzung für den 

Staat als „Moment der Äußerlichkeit“ in Frage stellt. Das Bewusstsein um die Gefährdungslage 

belegt damit auch an dieser Stelle die These vom „Wagnis“, das der Staat um der Freiheit 

willen einzugehen bereit sein muss. 

 

3. Anthropologische Grundbestimmung 

Von zentraler Bedeutung im Werk Ernst-Wolfgang Böckenfördes ist die Überzeugung von der 

Individual- und Sozialbestimmung des Menschen, deren Schutz und Sicherung zu den obersten 

Prinzipen der demokratisch-freiheitlichen Staatsordnung zählen. Der Mensch als Individual- 

und Sozialwesen sucht Freiheit und Selbstbestimmung, er bedarf deshalb der Rechtsordnung. 

Drei exemplarische Studien zeigen die inhaltliche Auseinandersetzung von Ernst-Wolfgang 

Böckenförde mit diesem Themenbereich. Das Referat „Das Bild vom Menschen in der 

Perspektive der heutigen Rechtsordnung“961 geht vom stark individuell geprägten 

Menschenbild der Gegenwart aus und stellt diesem als soziales Korrektiv das Verfassungsrecht 

gegenüber. Die Studie „Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft im 

demokratischen Sozialstaat der Gegenwart“962 thematisiert ausgehend vom geschichtlichen 

Prozess ihrer Trennung das verfassungsorganisatorische Prinzip der gegenseitigen Bezogen- 

und Bedingtheit von Staat und Gesellschaft, in dem die Freiheitsrechte einen besonderen 

Stellenwert einnehmen. Der Beitrag „Das Grundrecht der Gewissenfreiheit“963 widmet sich 

der Bedeutung der Gewissensfreiheit als verfassungsrechtlich garantiertem Grundrecht. 

Dabei geht es auch um die Frage einer inhaltlichen Differenzierung und Unterscheidung vom 

Grundrecht der Glaubensfreiheit. Darin stellt Böckenförde die anthropologische Bedeutung 

des Gewissens in seiner ethisch-moralischen Qualifizierung heraus und begründet von daher 

Umfang und Begrenzung des Grundrechts auf Gewissensfreiheit in der Rechtsordnung des 

Grundgesetzes. 

 

                                                             
961 Erstveröffentlichung: Michalski, Krystof (Hrsg.), Der Mensch in der modernen Wissenschaft. Castelgandolfo-
Gespräche 1985, S. 91-99. Hier zitiert nach: RSF, S. 58-66. 
962 Erstveröffentlichung: Rechtsfragen der Gegenwart, S. 11-36. RSF, S. 209-243. 
963 Erstveröffentlichung: Veröffentlichung der Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer 28 (1970), S. 33-88. 
Hier zitiert nach: SVD, S. 200-263. 



 

 157 

3.1 Das Bild vom Menschen in der Rechtsordnung 

In einem Referat bei den „Castelgandolfo-Gesprächen“ von 1985 über das „Bild vom 

Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung“ befasst sich Ernst-Wolfgang 

Böckenförde mit den „Grundmerkmalen heutiger Rechtsordnung“, die aus einem spezifisch 

modernen Menschenbild resultieren. Seine Ausführungen beanspruchen einen „analytischen 

Charakter“, sie beziehen sich ausschließlich auf die Rechtsordnung „westlich-demokratischer 

Staaten, die weithin auf den Prinzipien der Aufklärung und deren Konkretisierung beruht“ und 

damit auf den abendländisch-christlichen Kulturkreis.964 Der Mensch als Individuum, dem 

grundlegende Freiheitsrechte zukommen, ist die Bedingung dieser Rechtsordnung; 

gleichzeitig stellt die Individualität des Einzelnen auch Grenze und Begrenzung der rechtlich 

verbürgten Freiheit dar. In der Moderne definiert sich der Mensch weniger von seiner 

Sozialfähigkeit her, seine Rechtsforderungen begründen sich vor allem aus dem Interesse nach 

Absonderung vom Mitmenschen und dienen den Interessen der eigenen Individualität. Eine 

Verbindlichkeit hinsichtlich des „Allgemeinen“, bezüglich der Gesellschaft also, ist nicht 

zwingend gegeben. Ethisch-sittliche Implikationen ebenso wie metaphysisch-transzendente, 

möglicherweise sogar theologische Inhalte werden nicht automatisch als Bestandteile der 

Rechtsordnung begriffen, sie werden es nur dann, wenn sie den subjektiven Formen der 

Freiheit dienen. Der Rechtsordnung liegt von daher ein umfassender weltanschaulicher 

Pluralismus zugrunde, der von Seiten des Rechts im freiheitlich-demokratischen Staat nicht 

grundlos begrenzt werden kann. Die Rechtsordnung dient vielmehr dem Schutz vielfältiger, 

pluraler Lebenskonzeptionen. Vor diesem Hintergrund ist es die Aufgabe der Verfassung, 

Verfahrensregeln vorzugeben, die der individuellen Freiheit ebenso wie der sozialen 

Wirklichkeit in der demokratischen Gesellschaft genügen. Böckenförde thematisiert die 

vielschichtige Problematik im Gegenüber von Individualität und Sozialität für die 

Rechtsordnung und fragt nach einer hinreichenden Begründung des Rechts, das sich 

zunehmend von den Individualrechten des Einzelnen her versteht. 

 

3.1.1 Individuum als Voraussetzung des Rechts  

Die Rechtsordnung setzt das Bild des Menschen als Individuum voraus.965 Das „Rechtssubjekt“ 

ist dabei „das einzelne, freie, auf sich gestellte Individuum“.966 Alle Formen menschlicher 

Gemeinschaft, wie z. B. die Familie, werden deshalb rechtlich vom Bild des Individuums her 

verstanden.967 Folglich wird für das Recht „der Mitmensch nicht als Bedingung des eigenen 

Menschseins, sondern als Grenze und Begrenzung der eigenen rechtlichen Freiheit“ 

begriffen.968 Böckenförde verweist in diesem Zusammenhang auf Artikel 4 der Erklärung der 

Menschen- und Bürgerrechte von 1789 und auf Karl Marx, der feststellt, „dass dieses 

                                                             
964 Böckenförde, Das Bild vom Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, S. 58. 
965 Siehe hierzu: „Das in ihr (= der Rechtsordnung, Anmerkung E.S.) wirksame Bild vom Menschen ist das des 
einzelnen, auf sich gestellten Individuums, das zwar auch in sozialen und anderen Gemeinschaftsbeziehungen 
lebt, aber als solches diesen Beziehungen vorausliegt. Dieses Bild, wie es in der Vernunftrechtslehre des 18. 
Jahrhunderts entwickelt wurde, wird in die Rechtsordnung hinein umgesetzt.“, in: Ebd. 
966 Ebd., S. 59. 
967 Siehe hierzu: „Denn Rechtssubjekte, die einen Anspruch auf rechtlich gleiche Behandlung haben, sind nicht 
die Familien, sondern die Individuen.“, in: Ebd. 
968 Ebd. 



 

 158 

Menschenrecht der Freiheit nicht auf der Verbindung des Menschen mit dem Menschen, 

sondern auf der Absonderung des Menschen vom Menschen basiere.“969 Das Sozialrecht ist 

trotzdem zwar „Bestandteil der Rechtsordnung“, aber nicht Ausgangsbedingung, sondern 

„Grenzziehung“ innerhalb des Rechts.970 

 

3.1.2 Verlust der metaphysisch-transzendenten Dimension 

In der Rechtsordnung ist das Individuum  

„ein als in <rechtliche> Freiheit gesetztes Individuum, das seine Bestimmung selbst 

suchen und wählen, sie aber auch verfehlen kann, ohne vom Recht eine Vorgabe für 

diese Wahl zu erhalten.“971  

Von zentraler Bedeutung dabei ist die Freiheit, sie ist allerdings keine zielgerichtete Freiheit, 

sondern eine Freiheit als Bedingung der Möglichkeit, Religion, Meinungsäußerung, Kunst und 

Entfaltung der Persönlichkeit frei auszuüben oder ihre Ausübung zu unterlassen.972 Für das 

Freiheitsverständnis bedeutet dies: Freiheit ist grundsätzlich „subjektive Freiheit“, sie braucht 

keine metaphysische oder transzendentale Bestimmung mehr; Freiheit ist Subjektivität ohne 

Bindung an das „Allgemeine als Verbindlichkeit“.973 Die Freiheitsrechte, die in der 

Französischen Revolution formuliert wurden, sind unter der Berücksichtigung des 

vorgegebenen Menschenbildes keine „kategorialen Formen“ rechtlicher Freiheitsordnung, 

sondern  

„spezifische Formen von Freiheitsgewähr, und zwar derart, dass sie rechtlich gesehen, 

auch die Freisetzung des einzelnen gegenüber seiner Bestimmung zum Inhalt 

haben.“974 

Böckenförde weist darauf hin, dass die kirchliche Begründung für die Freiheitsrechte als 

Menschenrechte im Gegensatz dazu in ihrer „metaphysischen Bestimmung“ liegt und damit 

kategorial verstanden wird, während sie von der modernen Gesellschaft und der 

Rechtsordnung allein „auf die spezifische moderne Emanzipationsform der Menschenrechte 

bezogen“ werden und damit deren grundsätzliche Freisetzung einschließen.975 Böckenförde 

konstatiert aus diesem Zusammenhang, dass ethisch-sittliche Inhalte nur begrenzt in die 

Rechtsordnung eingehen, und zwar dann, wenn sie auf die „Sicherung der Bedingungen des 

äußeren Zusammenlebens nach Maßgabe der menschlichen Bedürfnisnatur bezogen sind.“976 

Die metaphysisch-transzendentale Ausrichtung des Menschen bleibt dabei ausgespart, von 

der Perspektive der heutigen Rechtsordnung her gesehen, ist die religiöse Orientierung des 

Menschen Teil seiner persönlichen Freiheit. Für Böckenförde stellt sich daraus die Frage, ob 

die Aussparung einer „höheren Bestimmung“ des Menschen im Recht unabdingbar für das 

                                                             
969 Ebd. 
970 Ebd., S. 60. 
971 Ebd. 
972 Siehe hierzu: „Der Grundinhalt der modernen Menschen- und Bürgerrechte, die ein Kernstück der heutigen 
Rechtsordnung ausmachen, liegt nicht darin, eine Zielausrichtung der Freiheit auf Religion, Bildung, Kunst usf. 
oder allgemein auf die Vollendung der Natur <Eudämonia> festzulegen und als Verbindlichkeit vorzugeben; er 
liegt darin, dass sie auf Freiheit der Religion, Freiheit der Meinungsäußerung, Freiheit der Kunst, der Entfaltung 
der Persönlichkeit usf. bezogen sind.“, in: Ebd. 
973 Ebd. 
974 Ebd. 
975 Ebd., S. 61. 
976 Ebd. 



 

 159 

Gewähren von Freiheit ist oder vielmehr „das Fehlen einer Vermittlung zwischen subjektiver 

rechtlicher Freiheit und den Gehalten der Freiheitsverwirklichung“ anzeigt.977 

 

3.1.3 Problematik des Pluralismus 

Eine wichtige Voraussetzung der heutigen Verfassungs- und Rechtsordnung ist ein „religiös-

weltanschaulicher und geistig-ethischer Pluralismus“ auf der Grundlage der „Menschen- und 

Bürgerrechte“.978 Die Freiheitsrechte werden deshalb nach Ansicht Böckenfördes im 

modernen Verfassungsstaat zu „Freiheitsbereichen“, dazu gehören Religion, Bildung, 

Wissenschaft und Kunst; sie dienen der individuellen Subjektivität und haben als solche „keine 

notwendige Teilhabe am Allgemeinen der staatlichen Ordnung“.979 Der Staat tritt weder 

bezüglich der inhaltlichen Begründung und Darstellung noch als „Gegenüber der 

Freiheitsgewähr“ in Erscheinung, der „Staat wird vielmehr selbst als Mittel und Instrument der 

menschenrechtlichen subjektiven Freiheitsgewähr verstanden.“980 Die Folge dieser 

Voraussetzungen ist, dass es „keine Vorgabe an Verbindlichkeit und Orientierung“ geben 

kann, es handelt sich vielmehr um eine „Vielzahl von Angeboten im Hinblick auf Religion, 

Bildung, Grundsätzen der Lebensführung“, zu denen sich das Individuum frei verhält. In der 

pluralistisch geprägten Gesellschaftsordnung kann folglich der „Wahrheitsanspruch des 

christlichen Glaubens“ nur den „Status eines konkurrierenden Angebots“ einnehmen, seine 

Verbindlichkeit besteht für die, die sein Angebot annehmen, er ist aber „nicht Teil der 

allgemeinen öffentlichen Lebensordnung.“981 Der Mensch ist in dieser Rechtsordnung ein „in 

Freiheit Gesetzter“, indem er seine Orientierung in Freiheit selbst suchen kann und in dieser 

Freiheitssuche durch die Rechtsordnung geschützt wird. Mit diesem Freiheitsverständnis wird 

ein „grundlegendes Recht“ des modernen Menschen festgehalten.982 Trotz des 

vorherrschenden Pluralismus gibt die heutige Rechtsordnung den Menschen Sicherheit und 

Gewissheit durch den institutionellen Rahmen der Verfassung und durch Verfahrensregeln auf 

politischer und staatlicher Ebene, die durch die Rechtsordnung gewährt und geschützt sind. 

Die Rechtsordnung garantiert „bestimmte materielle rechtliche Gehalte“, sie ist „keineswegs 

allein auf die Sicherung, Abgrenzung und Koordination der individuellen subjektiven Freiheit“ 

ausgerichtet, sondern trifft auch Regelungen für  

„Ordnung und Institutionen der politischen Gemeinschaft, das Zustandekommen und 

die Bedingungen eines demokratisch, vom Volk her begründeten allgemeinen Willens 

und dessen nähere Regulierung“.983  

Dies zeigt sich vor allem in den Grundsätzen zur Achtung der Menschenwürde, in der 

Definition von Freiheitsrechten als Grundrechte, in der Gewaltenteilung und im politischen 

Prozess der Willensbildung. Diesen „inhaltlichen Verbürgungen“ der Freiheitsrechte steht im 

                                                             
977 Ebd. 
978 Siehe hierzu: „Die heutige Verfassungsordnung erhebt den religiös-weltanschaulichen und geistig-ethischen 
Pluralismus zum rechtlich abgesicherten, strukturierenden Grundbestand der öffentlichen Lebensordnung. 
Grundlage dafür sind wiederum die Menschen- und Bürgerrechte.“, in: Ebd. 
979 Ebd., S. 62. 
980 Ebd. 
981 Ebd. 
982 Ebd., S. 63. 
983 Ebd. 



 

 160 

Bewusstsein der Staatsbürger eine „Verfügbarkeit des Rechts“ gegenüber.984 Bei allen 

politischen Unternehmungen, die zum Ziel haben, bestimmte parteipolitische Programme in 

positives Recht umzusetzen, bleibt aber dennoch der „Punkt des Unverfügbaren“ bestehen, 

hier greift die vom Verfassungsrecht gesetzte Grenze.985 Die „Verbürgungen“ der Verfassung 

garantieren die Rechte der subjektiven Freiheitsbestimmung des Einzelnen in prinzipieller 

Hinsicht, trotzdem verbürgen sie „keine objektiven Inhalte, sondern die Möglichkeit, solche 

Inhalte (subjektiv) zu ergreifen“; gleichzeitig gibt es „inhaltliche, substantielle Festlegungen, 

die über die Gewähr nur subjektiver Freiheit hinausgehen.“986 Dazu gehören bestimmte 

Festlegungen der Verfassung, wie z. B. der besondere Schutz von Ehe und Familie in Artikel 

6,1 GG. Hierbei ist aber trotz aller verfassungsrechtlicher Festlegungen zu bedenken, dass sie 

„konsensabhängig“ von Überzeugungen und Auffassungen innerhalb der Gesellschaft bleiben 

und deshalb in ihrem „Gehalt“ gerichtlich immer neu gefasst werden können.987 Böckenförde 

konstatiert aus der analytischen Beschreibung des Wandels in der Begründung der 

Freiheitsrechte unter den Vorzeichen einer pluralistischen Gesellschaft eine Entwicklung des 

Rechts, das eine zunehmende Verschiebung von personenbezogenen Rechten auf 

funktionsbezogene, rollenspezifische Rechte erfährt.988 Das führt dazu, dass „zweckrationale 

Prämissen“ Vorrang erhalten. Dies bedeutet aber, dass sich Menschen nur noch als 

„Rollenträger und partiell Betroffene“ sehen und die subjektiv handelnde und sich 

verantwortende Person zunehmend aus dem öffentlichen in den privaten Bereich verdrängt 

wird.989 

 

3.2 Die Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft 

Staat und Gesellschaft sind im modernen Verständnis einer freiheitlichen Grundordnung 

voneinander zu differenzierende Bereiche. Dieser Grundsatz ergibt sich aus der Erkenntnis, 

dass die Gesellschaft dem Staat vorausgeht und diesen begründet. Freiheit wiederum 

verwirklicht sind im Schutz des Individuums vor dem Staat, die Freiheitsrechte werden deshalb 

auch als „Abwehrrechte“ verstanden. Die Trennung von Staat und Gesellschaft verhindert 

zudem eine totalitäre Bestimmung der Gesellschaft und des Individuums durch den Staat. 

Staat und Gesellschaft sind aber trotzdem eng aufeinander bezogen. Die Verfassung schafft 

den Rahmen für das Beziehungsgefüge zwischen Individuum, Staat und Gesellschaft. In der 

1972 veröffentlichten Studie „Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft 

im demokratischen Sozialstaat der Gegenwart“ argumentiert Ernst-Wolfgang Böckenförde 

vom verfassungsrechtlichen Prinzip der Trennung von Staat und Gesellschaft her. Im Kontext 

einer Fachdiskussion über die Frage, ob die postulierte Trennung von Staat und Gesellschaft 

                                                             
984 Ebd. 
985 Siehe hierzu: „Sie (= die Unverfügbarkeit des Rechts, Anmerkung E.S.) sind das Residuum des Bleibenden, des 
nicht oder nur begrenzt <im Rahmen zulässiger Verfassungsänderung> Disponierbaren.“, in: Ebd., S. 64. 
986 Ebd. 
987 Ebd., S. 65. 
988 Siehe hierzu: „In der Anwendung des Rechts erscheint der Einzelne nur als der von den festgelegten sachlichen 
Voraussetzungen her bestimmte Fall.“, in: Ebd. 
989 Siehe hierzu: „Die Menschen erfahren und erleben sich zunehmend als Rollenträger und partiell Betroffene, 

eingefügt in Arbeits- und Systemabläufe, die über sie Macht gewinnen, die sie aber nicht selbst beherrschen und 

gestalten können. Als Person, als aus und in eigener Initiative handelndes Subjekt sehen sie sich in ihre Privatheit 

verwiesen und dorthin freigesetzt.“, in: Ebd., S 66. 



 

 161 

überholt ist, vertritt Böckenförde die Position der „Berechtigung und (…) Bedeutung der 

Unterscheidung von Staat und Gesellschaft in unserer heutigen Verfassungsordnung“.990 Der 

Verfasser zeichnet den historischen Entwicklungsprozess nach, der einerseits den Staat als 

„Organisation der Herrschaftsgewalt“ hervorbringt und andererseits „Freiheitssphären“ für 

den Einzelnen außerhalb der festgelegten Staatszwecke, dazu gehört das weltanschaulich-

religiöse Bekenntnis der Bürger, konstituiert. Im Blick auf den Verfassungsstaat der 

Bundesrepublik Deutschland zeigt sich, inwiefern eine geregelte Beziehung zwischen Staat 

und Gesellschaft möglich ist. Der Staat gewährleistet in diesem Beziehungssystem individuelle 

Freiheitsrechte, indem er die staatliche Entscheidungsgewalt funktional reduziert. Nach 

Böckenförde dient der Staat in diesem Sinne dem Ziel der Realisierung von Freiheitsrechten, 

er ermöglicht zudem die Ausprägung ethisch-moralischer Grundhaltungen innerhalb der 

Gesellschaft, die einer fundamentalen Letztbegründung des Staates wiederum dienen. 

Böckenförde thematisiert ausführlich das Verhältnis zwischen Staat und Gesellschaft 

hinsichtlich der Freiheitsrechte des Individuums. 

 

3.2.1 Historische Grundlagen und Voraussetzungen 

Ausgehend von einer Analyse des historischen Befunds, ist nach Böckenförde die 

Unterscheidung von Staat und Gesellschaft „nicht das Erzeugnis bloßer Theorie, also ein 

abstraktes gedankliches Modell ohne Beziehung zur geschichtlichen Wirklichkeit“, von einer 

Unterscheidung bzw. Trennung von Staat und Gesellschaft kann vielmehr „unter bestimmten, 

angebbaren Bedingungen der politisch-sozialen Ordnung, und solange diese Bedingungen 

fortbestehen, gesprochen werden.“991 Aus der mittelalterlichen und frühneuzeitlichen 

Ordnung, die von „zerstreuten Herrschaftsbefugnissen“ gekennzeichnet war, ergeben sich im 

geschichtlichen Verlauf zunehmend Formen „politischer Herrschaftsbefugnisse“, die in der 

Person des Fürsten und seiner Instanzen zur „einheitlichen und umfassenden politischen 

Herrschaftsgewalt organisiert und ausgebaut werden“.992 Es vollzieht sich der Wechsel von 

der „Societas civilis cum imperio“ zur „Societas civilis sine imperio“.993 Die organisatorische 

Umformung der Staatsgewalt führt schließlich zur Auflösung der mittelalterlichen 

Standesordnung, an ihre Stelle tritt die „Herrschaftsbeziehung“ zwischen Monarch bzw. Staat 

und Untertanen.994 Nachfolgend bilden sich aus den „Ständen“ soziale Schichten, die unter 

der Maßgabe einer weitgehenden „rechtlichen Gleichheit“ zunehmend der Staatsgewalt 

unterstehen. Böckenförde spricht von einer „Subjektstellung im doppelten Sinn“, sie zeigt sich 

in der „Unterordnung aller Einzelnen unter die eine Staatsgewalt als auch in der 

                                                             
990 Böckenförde, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, S. 210. 
991 Ebd., S. 211. 
992 Ebd., S. 212. 
993 Siehe hierzu: „Auf diese Weise entsteht aus der herrschaftlich-politisch durchformten und geschichteten 
Gesellschaft <societas civilis cum imperio> des Mittelalters und der frühen Neuzeit auf der einen Seite die 
einheitliche und umfassende, gegenüber ihren individuellen Trägern organisatorisch verselbständigte 
Staatsgewalt, auf der anderen Seite die einheitliche neue Gesellschaft <societas civilis sine imperio> der dieser 
Staatsgewalt Unterworfenen.“, in: Ebd. 
994 Siehe hierzu: „Das Prinzip, das zur Verwirklichung drängt, ist folgendes: Nicht mehr bestimmte einzelne sollen 
über andere einzelne Herrschaftsgewalt ausüben, nicht ein Stand <Adel> über einen anderen <Bauern>, sondern 
nur der Träger der umfassenden staatlichen Gewalt einheitlich gegenüber allen; im übringen ist der einzelne 
‚frei‘, d. h. frei von anderer als staatlicher Herrschaftsgewalt.“, in: Ebd., S. 214. 



 

 162 

Unabhängigkeit der Einzelnen im Verhältnis zueinander“.995 Das Ergebnis dieser historischen 

Entwicklung ist der „Staat als der Organisation der einheitlichen politischen Herrschafts- und 

Entscheidungswalt“ und die ihm „gegenüberstehende Gesellschaft der ‚freien‘ und rechtlich 

gleichen Einzelnen und ihrer Gruppierungen.“996 Diese Entwicklung führt schließlich zu einer 

„Verselbständigung“ der Entscheidungsgewalt und zu ihrer „Bindung und Begrenzung“ durch 

die „Verbindlichmachung grundlegender Staatszwecke“.997 Das heißt:  

„Der Einzelne und die Gesellschaft sollen dem Zugriff des Staates, seiner Organisierung 

und Aktualisierung individueller Verhaltensleistungen nicht total, d. h. in jeder Hinsicht, 

sondern nur in bestimmter Hinsicht und bestimmten Bereichen, eben jenen, die für die 

Erreichung der Staatszwecke notwendig sind, unterworfen sein.“998  

Dadurch entstehen „Freiheitssphären der Individuen“, also Bereiche, die den Staatszwecken 

nicht unterliegen. Im Zuge der Französischen Revolution werden daraus die „individuellen 

Freiheitsrechte“ formuliert. Aufgrund der allgemeinen Rechte des Individuums wird die „freie, 

selbstbestimmte und erwerbsorientierte Einzelpersönlichkeit“ ermöglicht.999 Durch die 

„bürgerliche Rechtsordnung“ entsteht dabei die „bürgerliche Gesellschaft“, die ihre 

„Produktivkräfte auf dem Boden der Rechtsgleichheit und Erwerbsfreiheit“ entfalten kann. 

Die Kehrseite der Entwicklung ist ein „wirtschaftlicher Antagonismus“ in der Ungleichheit der 

Besitzverhältnisse. Dies führt zu neuer Unfreiheit und letztlich zum „Problem der ‚sozialen 

Fragen‘ im 19. Jahrhundert.“1000 Eine weitere, historisch greifbare Entwicklung zeigt sich darin, 

dass die Gesellschaft zunehmend Anteil an der Staatsgewalt fordert und Einfluss auf den 

„Staat als Herrschaftsorganisation“ verlangt. Bisher besitzt die Gesellschaft zwar bürgerliche 

Freiheitsrechte, aber keine politischen Freiheiten. Der Bruch mit der „Phase des 

Spätabsolutismus und frühen Konstitutionalismus“ vollzieht sich nach der Erklärung der 

Menschen- und Bürgerrechte von 1789, indem nun festgestellt wird, dass die „Ordnungs- und 

Lenkungsmittel des Staates für die Gesellschaft, notwendig gebunden sei an die Zustimmung 

des Volkes bzw. (der) von ihm gewählten Repräsentanten.“1001 In den konstitutionellen 

Verfassungen des 19. Jahrhunderts wird infolgedessen die Gesetzgebung von der Zustimmung 

der Volksvertretung abhängig gemacht. Böckenförde folgert daraus:  

„An die Stelle einer strikten Trennung im Sinne des vielberufenen ‚Dualismus‘ von Staat 

und Gesellschaft trat eine verfahrensmäßig und institutionell ausgeformte 

Wechselbeziehung zwischen Staat und Gesellschaft auf der Grundlage ihrer 

organisatorisch-institutionellen Unterscheidung.“1002 

 

                                                             
995 Ebd. 
996 Ebd. 
997 Ebd., S. 215. 
998 Ebd. 
999 Ebd., S. 215f. 
1000 Ebd., S. 217. 
Zur Ungleichheit der Besitzverhältnisse und deren Folgen: Siehe hierzu: Prinzipiell gilt: „Die Trias von 
Rechtsgleichheit, Erwerbsfreiheit und Garantie des erworbenen Eigentums baut nicht nur alte Privilegien ab, sie 
ermöglicht zugleich die volle Entfaltung der natürlichen und besitzbestimmten Ungleichheit der Menschen, aus 
der sich im Zuge des ökonomischen Prozesses dann, vermittelt durch die Garantie des Eigentums, die soziale 
Klassenspaltung ergibt.“, in: Ebd. 
1001 Ebd., S. 218. 
1002 Ebd. 



 

 163 

3.2.2 Verfassungsorganisatorisches Prinzip 

Bei der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft handelt es sich um keine „strikte 

Trennung“, sondern um ein differenziertes Beziehungsgeflecht. Der Staat ist grundsätzlich 

„keine substantielle Einheit“, sondern vielmehr eine „organisierte Wirklichkeit.“1003 Das 

bedeutet, dass es sich im Staat um einen „organisierten Handlungs- und 

Wirkungszusammenhang“ handelt, der wiederum von Personen getragen wird.1004 In diesem 

Sinne ist der Staat immer von Menschen abhängig, sie sind die Träger des Staates. Da der Staat 

nicht ohne Menschen und damit ohne Gesellschaft gedacht werden kann, besteht immer die 

Gefahr, dass einzelne Entscheidungsträger nicht primär zum Wohl „notwendiger allgemeiner 

Angelegenheit“ agieren, sondern sich von partikularen, „gesellschaftlich-gruppenmäßigen 

Zielen“ leiten lassen.1005 Der Staat seinerseits ist aber „funktional auf die Gesellschaft 

bezogen“, indem er eine für die Gesellschaft nötige „Erhaltungs-, Sicherungs- und auch 

Veränderungsfunktion“ wahrnimmt.1006 Der Staat regelt die Konfliktlösung, er schafft einen 

Rechtsrahmen, wehrt Gefahren ab und sichert so den Bestand der Gesellschaft.1007 Aufgrund 

der „relativen Herauslösung“ des Staates ermöglicht er der Gesellschaft durch eine „wirksame 

funktionale Reduzierung und Zweckausrichtung aller politischen Entscheidungsgewalt“ 

individuelle Freiheit für den Einzelnen.1008 Im totalitären Staat kommt es dagegen zu einer 

Identität von Staat und Gesellschaft, indem der politische Zugriff auf das Individuum 

uneingeschränkt erfolgt, dies bedeutet dann „das Ende der individuellen Freiheit.“1009 Aus 

verfassungsrechtlicher Perspektive wendet sich Böckenförde gegen die soziologisch 

begründete Annahme, der Staat sei ein „Untersystem“ der Gesellschaft, wie es unter anderem 

von Niklas Luhmann vertreten wird.1010 Die Unterscheidung bzw. Trennung zwischen Staat 

und Gesellschaft konstituiert dagegen ein „wirksames Beziehungsverhältnis zwischen 

beiden“. Es sind Aktionsprozesse der gegenseitigen Abhängigkeit und wechselseitigen 

Bestimmung, dabei bedarf es aber immer eines Grundkonsenses zwischen Gesellschaft und 

Staat.1011 Zur Wechselbeziehung zwischen Staat und Gesellschaft gehört auch die 

„Realisierung der geistigen und ethischen Gehalte des Staates“, denn in diesen findet der Staat 

seine letzte Begründung.1012 Die konkrete Ausgestaltung des Beziehungsgefüge zwischen 

                                                             
1003 Ebd., S. 219. 
1004 Siehe hierzu: „Als organisierte Wirkeinheit entsteht und besteht der Staat dadurch, dass einzelmenschliches 
Wirken durch leitende Organe zusammengefasst, einheitlich gelenkt bzw. ausgerichtet und aktualisiert wird.“, 
in: Ebd. 
1005 Ebd., S. 220. 
1006 Ebd. 
1007 Siehe hierzu: „Staat und Gesellschaft sind also nicht zwei je geschlossene, voneinander isolierte Verbände 
und Gemeinwesen, der Staat ist vielmehr die politische Entscheidungseinheit und Herrschaftsorganisation für 
eine Gesellschaft (…); er steht in notwendiger und mannigfacher Wechselbeziehung mit dieser, ohne darum 
aufzuhören, von ihr organisatorisch und funktional unterschieden und gesondert zu sein.“, in: Ebd. 
1008 Ebd., S. 221. 
1009 Ebd. 
1010 Ebd., S. 221f. 
Luhmann, Grundrechte als Institutionen, S. 15ff. 
1011 Siehe hierzu: „Das notwendige Maß dieses Konsenses ist unterschiedlich, je nach der durch die Staatsform 
bedingten Ausgestaltung der Wechselbeziehung zwischen Staat und Gesellschaft und nach der Bewusstseinslage 
der Gesellschaft; es ist in der Diktatur geringer als in der Demokratie, aber entbehren kann diesen Konsens kein 
Staat.“, in: Böckenförde, Die Bedeutung der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft, S. 223. 
1012 Ebd. 



 

 164 

Staat und Gesellschaft obliegt dem Verfassungsrecht, dessen Aufgabe es ist, den „Prozess der 

politischen Willensbildung und staatlichen Entscheidung“ zu gestalten.1013 Böckenförde 

benennt verschiedene Modelle der Verhältnisbestimmung zwischen Gesellschaft und Staat. 

Im „autoritären Modell“ geht es vor allem um die „Eigenständigkeit und Unabhängigkeit der 

politischen Entscheidungssphären des Staates“, im „demokratisch-liberalen Modell“ um eine 

„geregelte Teilnahmemöglichkeit aller an der politischen Willensbildung und einen offenen 

Zugang zu den staatlichen Entscheidungspositionen“.1014 Das „institutionelle Modell“ stellt 

eine Zwischenform dar, „die staatliche Wirkeinheit“ wird vor allem in „konkreten 

Institutionen“, wie dem Beamtentum und in der Volksvertretung, verkörpert, während das 

„totalitäre Modell“ die „Aufhebung der Gegenüberstellung von Staat und Gesellschaft“ 

erreichen will, indem der „Staat zum reinen Instrument oder Vollzugsorgan einer 

gesellschaftlichen Gruppe“ wird.1015 

 

3.2.3 Staat und Gesellschaft in der Demokratie 

Im demokratischen Staat geht prinzipiell alle Entscheidungsgewalt vom Volk aus,1016 weil das 

Volk aber als Gesellschaft existiert, ergibt sich die Frage, ob im demokratischen Staatssystem 

eine Unterscheidung von Staat und Gesellschaft überhaupt möglich oder sinnvoll ist.1017 Als 

Begründung für eine Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft führt Böckenförde aus, 

dass es keine „Aufhebung des demokratischen Prinzips“ bedeutet, wenn zum „Zwecke der 

Sicherung der individuellen und gesellschaftlichen Freiheit“ eine „gewisse Begrenzung und 

Einbindung“ des demokratischen Prinzips erfolgt.1018 Gemäß den verfassungsrechtlichen 

Bestimmungen des Grundgesetzes versteht sich die Bundesrepublik Deutschland als 

rechtsstaatlich-freiheitliche Demokratie.1019 In ihr erfolgt unter Beachtung des 

demokratischen Prinzips eine „doppelte Sicherung der Freiheit“, es wird die Beteiligung der 

Bürger an den Entscheidungen der Staatsgewalt garantiert und gleichzeitig wird die 

Gesellschaft um ihrer Freiheit willen von „bestimmten Zugriffen der Staatsgewalt“ 

geschützt.1020 Würde diese „Funktionsreduzierung des Staates“ aufgegeben, so würde sich die 

Freiheit allein auf die „demokratische Mitwirkungsfreiheit“ beziehen, der Einzelne hätte keine 

                                                             
1013 Siehe hierzu: „Sie (= die Beziehung zwischen Staat und Gesellschaft, Anmerkung E.S.) liegt in der 
<verfassungsrechtlichen> Festlegung der Einflussnahme aus der Gesellschaft auf den Staat hin, also insbesondere 
der Organisation und Ausgestaltung des Prozesses der politischen Willensbildung und staatlichen Entscheidung, 
sowie der Art, Ausgestaltung und Begrenzung der staatlichen Einflussnahme und Durchführung staatlicher 
Entscheidungen in die Gesellschaft hinein.“, in: Ebd., S. 224. 
1014 Ebd. 
1015 Ebd., S. 225. 
1016 Art. 20, GG. 
1017 Siehe hierzu: Da „das Volk, konkret betrachtet, nicht ‚neben‘ oder ‚vor‘ der Gesellschaft existiert, sondern 
insgesamt genommen <auch> die Gesellschaft ist, welchen Sinn und welche Notwendigkeit soll dann die 
Unterscheidung und Gegenüberstellung von Staat und Gesellschaft noch haben?“, in: Böckenförde, Die 
Bedeutung der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft, S. 225. 
1018 Ebd. 
1019 Art. 20 II, Art. 28 in Einheit mit Art. 1 III und Art. 19 II und 79 III, GG. 
1020 Siehe hierzu: „Die Freiheit wird also ‚doppelt genäht‘: zur politischen Freiheit der Mitwirkung und 
Mitbeteiligung aller an den Entscheidungen der Staatsgewalt tritt hinzu die bürgerliche Freiheit der Einzelnen 
und der Gesellschaft von bestimmten Zugriffen der Staatsgewalt überhaupt.“, in: Böckenförde, Die Bedeutung 
der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft, S. 226. 



 

 165 

„Freiheit gegenüber dem demokratischen Prozess“.1021 Eine Form von Demokratie, in der alle 

über alles entscheiden, würde zu einer „totalen Demokratie“ führen.1022 Um sich des 

Totalitarismus im demokratischen System zu erwehren und die Freiheit zu sichern, bedarf es 

der  

„Konzentrierung der politischen Entscheidungsgewalt bei den staatlichen 

Organisationen (…), die eine notwendige Bedingung zur Sicherung individueller Freiheit 

ist, gerade um sie gegenüber den Lenkungs- und Vereinheitlichungsansprüchen 

partieller gesellschaftlicher Kollektive zu gewährleisten.“1023  

Die verfassungsrechtlich verankerte Unterscheidung von Staat und Gesellschaft zeigt sich aber  

„nicht allein in der Begrenzung der staatlichen Entscheidungsgewalt als solcher; sie 

zeigt sich ebenso im Hinblick auf die Organisationsformen der politischen 

Willensbildung und die Abgrenzung des staatlichen vom öffentlichen Bereich.“1024  

Für die politische Willensbildung innerhalb des demokratischen Staates bedeutet dies, dass 

sie ein gesellschaftlicher Prozess ist, der dem Staat vorausgeht.1025 Innerhalb des 

differenzierten Beziehungsgefüges zwischen Gesellschaft und Staat unterscheidet 

Böckenförde „notwendige staatliche Aufgaben“, wie die Rechtspflege und das Polizeiwesen, 

von Bereichen, die „als staatliche und gesellschaftliche Aufgaben“ wahrzunehmen sind, wie z. 

B. das Schulwesen. Daneben bestehen Bereiche, die obwohl sie von öffentlicher Relevanz sind, 

allein der Gesellschaft vorbehalten bleiben, dazu gehört wesentlich das weltanschauliche und 

religiöse Bekenntnis.1026 Obwohl das demokratische Prinzip die Unterscheidung von Staat und 

Gesellschaft unter der Vorgabe der Verfassung wahrt, ergibt sich die Frage, ob dies auch 

hinsichtlich des Übergangs „vom bürgerlichen Rechtsstaat zum modernen Sozialstaat“ 

gewährleistet bleibt.1027 Aufgrund der Erwerbsfreiheit und der Eigentumsgarantie ergibt sich 

eine soziale Ungleichheit, die in ihrer Konsequenz „ein klassenmäßiger Antagonismus in der 

Gesellschaft“ ist.1028 Vor diesem Hintergrund hat der Staat die Pflicht,  

„als Garant der freien Gesellschaft und ihrer Grundverfassung, zur Intervention, zum 

gezielten Einsatz seiner hoheitlichen Regulierungsmacht (…), um die Gesellschaft vor 

ihrer Selbstzerstörung zu bewahren.“1029  

                                                             
1021 Ebd. 
1022 Siehe hierzu: „Das Ergebnis ist die totale Demokratie, in der der Einzelne voll und ganz Glied des 
demokratischen Kollektivs ist, und die eben darum notwendigerweise einen totalitären Charakter annimmt.“, in: 
Ebd., S. 226f. 
1023 Ebd., S. 227. 
1024 Ebd. 
1025 Siehe hierzu: „Erscheint sie (= die politische Willensbildung, Anmerkung E.S.) hingegen als ein Vorgang aus 
der vom Staat unterschiedenen und seinem Zugriff prinzipiell vorausliegenden Gesellschaft auf den Staat hin, so 
verbieten sich staatliche Einflussnahmen auf diesen Prozess, die über die Gewährleistung der Rahmenordnung 
als notwendige Regelung gesellschaftlicher Freiheit hinausgehen.“, in: Ebd., S. 228. 
1026 Ebd., S. 232f. 
1027 Siehe hierzu: „Kann die zunehmende Steuerung der wirtschaftlichen und sozialen Abläufe durch den Staat, 
die wachsende Regulierungs-, Ausgleichs- und Verteilungsgesetzgebung zum Zweck der Relativierung sozialer 
Spannungen und der sozialen Ungleichheit, das stets weiter ausgreifende Vorhalten lebenswichtiger Dienst- und 
Vorsorgeleistungen durch den Staat etwas anderes besagen, als dass die organisatorische Unterscheidung und 
Trennung von Staat und Gesellschaft fortschreitend unterlaufen wird und sich damit selbst aufhebt?“, in: Ebd., 
S. 233. 
1028 Ebd., S. 234. 
1029 Ebd. 



 

 166 

Es geht also im System des Sozialstaates nicht um eine Auflösung der Unterscheidung bzw. 

Trennung von Gesellschaft und Staat, sondern darum, „die individuelle und gesellschaftliche 

Freiheit“ zu erhalten.1030 Böckenförde stellt das Prinzip der Gesellschaft als das dem Staat 

Vorausliegende heraus, deshalb bedarf es zu dessen Gewährleistung einer „Maßbestimmung 

für die soziale Verwaltung des Staates“; die verfassungsrechtliche Voraussetzung dafür ist, 

dass Rechtsstaat und Sozialstaat einander nebengeordnet, „d. h. in Verhältnis rechtlicher 

Verknüpfung und wechselseitiger Begrenzung gestellt“ sind.1031 Gesellschaftliche Freiheit ist 

das Ergebnis der „Funktionsreduzierung des Staates“; Böckenförde folgert daraus:  

„Wird sie aufgegeben, sei es aus objektiven Bedingungen einer gegebenen 

gesellschaftlichen Lage, sei es aus einem gesellschaftlichen Wollen, so muss auch die 

gesellschaftliche Freiheit abnehmen.“1032 

 

3.3 Das Grundrecht auf Gewissensfreiheit 

Mit einer staatsrechtlichen Untersuchung zu Art. 4 I des Grundgesetzes1033 thematisiert Ernst-

Wolfgang Böckenförde das Grundrecht auf Gewissensfreiheit. Er geht dabei zunächst vom 

Gewissensbegriff Hegels1034 aus, der von einer „Zweideutigkeit in der Ansehung des 

Gewissens“ spricht.1035 Grundlegend für das zu analysierende Thema ist demnach die Frage 

nach der Bedeutung der „Identität des subjektiven Wissens und Wollens“ des Menschen und 

seiner „subjektiven Reflexion des Schuldbewusstseins“.1036 Aus dieser „Zweideutigkeit“ 

ergeben sich nach Böckenförde  

„grundlegende Fragen im Hinblick auf die Verbindlichkeit der staatlichen 

Rechtsordnung, die unüberschreitbaren Grenzen staatlicher Freiheitsverbürgung und 

die Legitimation des modernen Staates und Rechtsstaates“.1037  

Es zeigt sich allerdings eine Spannung in der Verpflichtung des Staates, die Freiheit des 

Individuums zu gewährleisten, weil das Gewissen des Einzelnen einerseits als der 

„unverfügbare Teil seiner Persönlichkeit“ anzusehen ist, das Individuum sich aber andererseits 

an „objektiven ethisch-sittlichen und rechtlichen Normen“ orientieren soll.1038 Das 

Grundgesetz spricht in Artikel 4 von der Glaubens- und Gewissensfreiheit als Grundrecht ohne 

                                                             
1030 Siehe hierzu: „Der Staat muss der sozialen Ungleichheit, die sich angesichts der Dialektik von Freiheit und 
Gleichheit auf dem Boden der Gesellschaft immer wieder produziert, entgegenwirken, sie durch sozialen 
Ausgleich und soziale Leistungen relativeren, um dadurch die individuelle und gesellschaftliche Freiheit und die 
rechtliche Gleichheit real zu erhalten.“, in: Ebd.  
1031 Ebd. 
1032 Ebd., S. 243. 
1033 „Die Freiheit des Glaubens, des Gewissens und die Freiheit des religiösen und weltanschaulichen 
Bekenntnisses sind unverletzlich.“ 
Siehe hierzu ferner: Maunz / Dürig / Herzog, GG Art. 4, Rn. (= Randnummer) 122-174. 
1034 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 137, in: Böckenförde, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit, 
S. 200. 
1035 Siehe hierzu: „In dieser Zweideutigkeit, von der Hegel spricht, liegt es begründet, dass die Frage nach dem 
Inhalt der verfassungsrechtlich verbürgten Gewissensfreiheit nicht nur ganz unterschiedliche Antworten 
hervorruft, sondern darüber hinaus sogleich grundlegende Fragen im Hinblick auf die Verbindlichkeit der 
staatlichen Rechtsordnung, die unüberschreitbaren Grenzen staatlicher Freiheitsverbürgung und die 
Legitimation des modernen Staates und Rechtsstaates aufwirft.“, in: Ebd. 
1036 Ebd. 
1037 Ebd. 
1038 Ebd., S. 201. 



 

 167 

„einschränkende Vorbehalte“ der Verfassung, von daher ergeben sich für Böckenförde 

prinzipielle verfassungsrechtliche Überlegungen darüber,  

„was mit der in dieser Form gewährleisteten Gewissensfreiheit inhaltlich gemeint ist 

und gemeint sein kann und in welchem Umfang eine Verfassung, die den Staat als 

demokratischen Rechtsstaat verfasst, diese Gewissensfreiheit, die sie gewährleisten 

will, zu gewährleisten in der Lage ist, ohne sich dadurch wiederum selbst in Frage zu 

stellen.“1039 

Die Gewissensfreiheit ist nach Böckenförde untrennbar mit der Glaubensfreiheit verbunden, 

beide sind weitgehend den Eingriffen der Staatsgewalt entzogen. Im Unterschied zur 

Glaubensfreiheit ist die Gewissensfreiheit in ihrer historischen Entwicklung nicht als religiös 

begründetes Freiheitsrecht, sondern als ein säkulares Freiheitsrecht des Einzelnen zu 

verstehen. Freiheit wird folglich umfassend als Freiheit zum Bekenntnis eines Glaubens und 

als Freiheit vom Bekenntnis eines Glaubens verstanden. In der deutschen 

Verfassungstradition seit 1919 wird die Gewissensfreiheit zudem losgelöst von der 

Glaubensfreiheit begriffen und ist im Grundgesetz als „unverletzliches“ Freiheitsrecht des 

Individuums vor Eingriffen des Staates besonders geschützt. Nach Böckenförde unterwirft sich 

die Verfassungsordnung aber nicht dem „privaten Gewissensurteil“ des Einzelnen, es besteht 

vielmehr eine Verfassungsbindung der Freiheitsrechte. Dadurch besitzt der Staat auch die 

Möglichkeit im Falle seiner Bedrohung Abwehrrechte einzusetzen. Vor diesem Hintergrund 

erachtet es Böckenförde für notwendig, dass der Jurist selbst einen Gewissensbegriff fixiert, 

obwohl er „Gewissen“ selbst nicht zu definieren vermag. Entscheidungen, die sich aus 

Gewissensgründen gegen die Rechtsordnung richten, zeigen ihre Ernsthaftigkeit in der 

Bereitschaft zur Konsequenz. Durch die verfassungsrechtliche Garantie der Gewissensfreiheit 

respektiert der Staat dies. 

 

3.3.1 Gewissensfreiheit als Ergebnis historischer Entwicklungen 

Die Gewissensfreiheit, die prinzipiell als „Grundlage der modernen individuellen 

Freiheitsrechte“ angesehen wird, darf nicht voraussetzungslos betrachtet, sondern muss in 

einer „geistigen und geschichtlichen Kontinuität“ gesehen werden.1040 Das Grundrecht auf 

Glaubens- und Gewissensfreiheit kommt aus der verfassungsrechtlichen Tradition des 19. 

Jahrhunderts, die ihrerseits in den konfessionellen Auseinandersetzungen infolge der 

Reformation gründet.1041 Dabei wird ein „bestimmter Freiheitsbereich des Individuums 

rechtlich ausgegrenzt und gesichert“, der zwar keine umfassende Gewissensfreiheit gewährt, 

den anerkannten Konfessionen aber das „Recht der Hausandacht“ und das 

„Auswanderungsrecht um der Religionsausübung willen“ zuerkennt.1042 Den historischen Kern 

der neuzeitlichen Entwicklung zusammenfassend, stellt Böckenförde fest:  

„Insofern ist auch in der deutschen Verfassungsentwicklung die Gewissensfreiheit das 

erste Grundrecht in dem präzisen Sinn eines säkularen individuellen Freiheitsrechts, das 

                                                             
1039 Ebd., S. 203. 
1040 Ebd. 
1041 Siehe hierzu: „Freiheit des Gewissens hat, als rechtlicher Begriff verstanden, seit ihrem Ursprung in den 
konfessionellen und politischen Auseinandersetzungen des 16. und 17. Jahrhunderts – sie erscheint ausdrücklich 
zum ersten Mal in der Utrechter Union von 1579 und dann im Westfälischen Frieden – den Sinn eines 
Abwehrrechts des Individuums gegen unmittelbaren Glaubens- und Bekenntniszwang.“, in: Ebd., S. 204. 
1042 Ebd., S. 204f. 



 

 168 

dem Individuum um seiner selbst willen zukommt, es rechtlich aus bestimmten 

Bindungen emanzipiert und den gewährten Freiheitsbereich gegen hoheitliche Eingriffe 

sichert.“1043  

Da es hier noch nicht um die Formulierung eines Grundrechtes geht und Gewissensfreiheit als 

sehr begrenzt verstanden wird, kann weder von Toleranz noch von Glaubensfreiheit, allenfalls 

von „Parität in der Behandlung der Religionssachen“ gesprochen werden.1044 Infolge der 

Aufklärung erlangt die Glaubens- und Gewissensfreiheit neue Bedeutung, sie schlägt sich im 

Preußischen Allgemeinen Landrecht nieder. Nicht nur den  

„reichsrechtlich anerkannten Religionsparteien wird hierin Glaubens- und 

Gewissensfreiheit, Verfolgungsfreiheit und (private) Kultfreiheit zugestanden, das 

Allgemeine Landrecht gewährt „‚vollkommene‘ Glaubens- und Gewissensfreiheit (…) 

auch für die Sekten, es schloss jede Beunruhigung und Verfolgung wegen der 

Religionsmeinungen und damit das landesherrliche Ausweisungsrecht aus und 

gewährleistete ausdrücklich den ‚inneren‘ und häuslichen Gottesdienst.“1045  

Die Ausführungen des Preußischen Allgemeinen Landrechts bilden die Grundlage für die 

konstitutionellen Verfassungen des 19. Jahrhunderts, die den „Rechtsbegriff der Glaubens- 

und Gewissensfreiheit bestimmten“ und diese zu den „bürgerlichen Rechten“ zählen.1046 Im 

19. Jahrhundert erfolgt eine Ablösung der Gewissensfreiheit von der Freiheit zur 

Religionsausübung, nachdem die allgemeine öffentliche Kultusfreiheit und die „Freiheit der 

Vereinigung zu Religionsgemeinschaften“ ermöglicht wird.1047 Trotz dieser Entwicklung blieb 

die Gewissensfreiheit von verfassungsrechtlicher Bedeutung. Die Begründung dafür liefert die 

Aufklärung und der Rationalismus mit der „Idee der Autonomie der Persönlichkeit“ und der 

„Auffassung von der dem Menschen angeborenen Freiheit des Denkens und Urteilens“.1048 Es 

erfolgt die Emanzipation des Gewissens und damit der Gewissensfreiheit von 

Glaubensbekenntnis und Glaubensvollzug. Freiheit wird somit nicht nur als Freiheit zum 

Glauben, sondern auch als Freiheit vom Glauben begriffen.1049 Das so verstandene Gewissen, 

als der Person „sich selbst gegebenen Gesetz(es)“ und die darin begründete Gewissensfreiheit 

bilden im 19. Jahrhundert die Stoßrichtung der katholischen Kritik an den Freiheitsrechten.1050 

Die Weimarer Reichsverfassung von 1919 beseitigt die „staatliche Religions- und 

Kirchenhoheit“ und lässt damit für die „Glaubens- und Gewissensfreiheit in ihrer bisherigen 

Form (den) Bezugspunkt entfallen.“1051 Es stellt sich dadurch die Notwendigkeit einer 

weltlichen Verankerung der Gewissensfreiheit. Die in Weimar postulierte Religionsneutralität 

des Staats, im Unterschied zu einer Bekenntnisneutralität unter der Maßgabe eines 

                                                             
1043 Ebd. 
1044 Ebd., S. 206. 
1045 Ebd., S. 206f. 
1046 Ebd., S. 207. 
1047 Siehe hierzu: „Gegenüber der allgemeinen Freiheit der Religionsausübung und der religiösen 
Vereinigungsfreiheit war sie (= die Gewissensfreiheit, Anmerkung E.S.) ohne eigene inhaltliche Bedeutung, außer 
dass sie die notwendige Voraussetzung dieser Freiheiten ausdrückte und das mit diesen zur 
Selbstverständlichkeit gewordene Verbot staatlichen Glaubenszwangs noch einmal bekräftigte.“, in: Ebd., S. 208. 
1048 Ebd., S. 209. 
1049„Das Gewissen wird gelöst aus der Verbindung zum Glauben, es wird auf sich gestellt und als letzte und 
höchste Instanz der autonomen Persönlichkeit begriffen, die im Gewissen das Organ ihrer moralischen 
Erkenntnis hat, unmittelbar zu sich selbst ist und sich die Gesetze des Handelns selbst gibt.“, in: Ebd. 
1050 Ebd., S. 210. 
1051 Ebd., S. 211. 



 

 169 

„christlich-paritätischen“ Prinzips, fordert somit eine „Aktualisierung der 

Gewissensbetätigungsfreiheit“.1052 Aufgrund des „Vorbehalts zugunsten der allgemeinen 

Staatsgesetze“ in Artikel 135 der Weimarer Reichsverfassung (WRV) findet eine Diskussion mit 

dem Ziel der Lösung der sich aus den Verfassungsprinzipen resultierenden Problematik aber 

nicht statt.1053 Es wird zwar das Recht auf Religionsfreiheit herausgestellt, aufgrund des 

Vorbehalts von Artikel 135 WRV gilt aber der Vorrang des Staatsgesetzes, bei Konflikten mit 

Religionsgemeinschaften wird eine Verbindung des Grundrechts auf Religionsfreiheit mit dem 

der staatlichen Rechtsordnung gesucht.1054 Die aufgezeigte geschichtliche Entwicklung belegt 

für Böckenförde die These von einer „historischen Kontinuität“ in der Feststellung:  

„Die Gewissensfreiheit begleitet den modernen Staat von Anfang an; das in ihr liegende 

individualistische Freiheitsprinzip drängt angesichts verschiedener historisch-

politischer Situationen mit wachsender Durchsetzungstendenz zu neuen 

Aktualisierungen.“1055 

 

3.3.2 Neuakzentuierung von Artikel 4 Grundgesetz 

Die Ausführungen von Artikel 4 I GG benennen ein „individuelles Freiheitsrecht“, das aus den 

geltenden Bestimmungen für Kirchen und Religionsgemeinschaften herausgelöst worden ist. 

Im Unterschied zu Artikel 135 WRV artikuliert das Grundgesetz ausdrücklich  

„die Freiheit des weltanschaulichen Bekenntnisses und zielt nicht nur auf die Freiheit 

des Glaubens und Gewissens, sondern auf die Unverletzlichkeit dieser Freiheit“.1056 

In Artikel 4 GG fehlt aber im Unterschied zur Weimarer Reichsverfassung der „Vorbehalt 

zugunsten der allgemeinen Gesetze“, was für das Grundgesetz eine „Verselbständigung und 

Verstärkung“ des Grundrechts auf Gewissensfreiheit bedeutet. Das Grundgesetz garantiert 

die  

„Freiheit des Gewissens neben der Glaubens- und Bekenntnisfreiheit, und zwar auf der 

Grundlage eines nicht mehr religiösen, sondern säkularen Gewissensbegriffs.“1057  

Die Bedeutung der Formulierung im Grundgesetz ergibt sich für Ernst-Wolfgang Böckenförde 

nicht aus politischen Umständen, sondern aus den „verfassungsgestaltenden 

Grundentscheidungen“ des Verfassungsgebers. Die „grundlegenden normativen Impulse“ des 

Grundgesetzes, die sich aufgrund der Intention der Freiheit und Sicherheit ergeben, zeigen 

sich demnach in der „Gewährleistung der als vorstaatliche Menschenrechte proklamierten 

individuellen Freiheitsrechte“, wozu vorrangig die Achtung und der Schutz der 

Menschenwürde gehört.1058 Das Grundgesetz lehnt einen „Generalvorbehalt zugunsten der 

öffentlichen Sicherheit, Sittlichkeit und Gesundheit“ ausdrücklich ab; „die Freiheitssphäre des 

einzelnen wird im Sinne der rechtsstaatlichen Freiheitsvermutung als prinzipiell unbegrenzt, 

der mögliche gesetzgeberische Eingriff als prinzipiell begrenzt, messbar und kontrollierbar 

                                                             
1052 Ebd., S. 212. 
1053 Böckenförde konstatiert dazu: Siehe hierzu: „Die alte Einheit von Glaubens- und Gewissensfreiheit wird teil 
indirekt, teils ausdrücklich aufgegeben, die Ausdehnung auf die generelle Handlungsfreiheit gemäß Glauben und 
Gewissen ist allgemein.“, in: Ebd., S. 213. 
1054 Ebd., S. 214. 
1055 Ebd., S. 215. 
1056 Ebd. 
1057 Ebd., S. 215f. 
1058 Ebd., S. 216f. 



 

 170 

normiert“ erachtet.1059 Die Freiheitsrechte sind deshalb gemäß Artikel 2 GG „unverletzlich“ 

und „unantastbar“. Als Konsequenz daraus kann formuliert werden, dass es dem 

Verfassungsgeber darum geht, den Kern der menschlichen Persönlichkeit „unbehelligt und 

unverletzt“ zu belassen. Deshalb kennt das Grundgesetz auch keinen Vorbehalt im Hinblick 

auf die Religionsfreiheit nach Artikel 4 II GG.1060 Für den Gewissensbegriff ergibt sich daraus 

die Feststellung:  

„der alte, einheitliche Begriff Glaubens- und Gewissensfreiheit, der schon in der 

Weimarer Verfassung problematisch geworden war, (ist) aufgegeben und die Freiheit 

des Gewissens als eigenes Grundrecht (…) garantiert, und zwar auf der Grundlage eines 

allgemeinen, gegenüber religiösen oder weltanschaulichen Begrenzungen neutralen 

Gewissensbegriffs.“1061  

Obwohl damit eine prinzipielle Trennung der Grundrechte vollzogen ist, greifen sie dennoch 

faktisch ineinander.1062 Daraus ergeben sich besonders aufgrund der Trennung von 

Gewissens- und Glaubensfreiheit „Konfliktmöglichkeiten zwischen Gesetz und Gewissen“, die 

zur Notwendigkeit führen, nach dem Gewissen ohne Beschränkung durch die Gewalt des 

Staates handeln zu können.1063 Problematisch wird die Gewissensfreiheit, bzw. die Freiheit 

allgemein, wenn dadurch die „Geltung der allgemeinen Rechtsordnung dem privaten 

Gewissenurteil der Bürger überantwortet und damit praktisch aufgehoben wird“.1064 

Böckenförde stellt aufgrund dieser Problematik allerdings fest:  

„Freiheit als rechtliche Freiheit kann niemals schrankenlos und absolut sein; denn es 

gehört zu ihrem Begriff, dass sie mit der Freiheit anderer zusammen bestehen kann. (…) 

keine Verfassungsnorm (darf) so interpretiert werden, dass sie den Rechtsgrund bietet, 

die Verfassung selbst aus den Angeln zu heben.“1065  

Zum „konstituierenden Prinzip des modernen Staates“ gehört aber das „Prinzip der 

Nichtidentifikation bzw. Neutralität“ gegenüber „Identifikationsansprüchen religiöser, 

ideologischer oder gesellschaftlicher Provenienz“, deshalb hat der Staat keine Macht über die 

Individualität der Bürger, gegenüber der geistig-sittlichen Persönlichkeit des Einzelnen.1066 

Aufgrund dieser so verstandenen Neutralität „gewinnt der Staat die Legitimation, seinen 

Bürgern mit dem Anspruch auf unbedingte Loyalität (…) gegenüberzutreten.“1067 Die 

rechtsstaatliche Demokratie des Grundgesetzes erfährt deshalb ihre Legitimation sowohl aus 

                                                             
1059 Ebd., S. 217. 
1060 Ebd., S. 219. 
1061 Ebd., S. 220. 
1062 Siehe hierzu: „Die Ausübung der Glaubens-, Bekenntnis- oder Religionsausübungsfreiheit muss nicht, aber 
sie kann (…) zugleich eine Ausübung der Gewissensfreiheit sein.“, in: Ebd., S. 221.  
Der Inhalt der Gewissensfreiheit nach Art. 4 I GG kann sich nicht nur auf das „Forum internum“ beschränken, es 
muss die „Gewissensbetätigung“ miteinschließen, das „Sich-dem-Gewissen-gemäß-Verhaltenkönnens“ kann 
nicht vom Gewissen selbst getrennt werden.“, in: Ebd. 
1063 Ebd., S. 223f. 
1064 Ebd., S. 224. 
1065 Ebd., S. 225. 
1066 Ebd., S. 226f. 
1067 Ebd., S. 227. 
In der Konsequenz bedeutet dies: Siehe hierzu: „Die Achtung des Gewissens durch den Staat, die Anerkennung 
seiner Unverletzlichkeit, der Verzicht, im Konfliktfall das Gewissen zu ‚kranken‘, ein sacrificium conscientiae zu 
verlangen, bedeutet so nicht die Auflösung des Staates und seiner verbindlichen Entscheidungsgewalt, sondern 
eher deren Voraussetzung und Legitimation. Indem der Staat hier seinerseits bis zur äußersten Grenze – 
scheinbarer Schwäche – geht, gewinnt er andererseits seine volle Wirklichkeit und Überlegenheit.“, in: Ebd. 



 

 171 

dem „demokratischen Prinzip der Mitwirkung“, als auch aus dem „liberalen Prinzip der 

Gewährleistung und Sicherung individueller Freiheit“.1068 Die Begrenzungen, „die 

unüberschreitbaren Grenzen der Gewissensfreiheit“, sind deshalb sehr eng und können sich 

lediglich auf die Bedrohung der „letzten Staatszwecke“ beziehen, wie den „innerstaatlichen 

Friedenszustand“, den „Bestand des Staates“, die „Sicherung nach außen“, sowie die 

„Sicherung von Leben und Freiheit der Person“.1069 Verweigert eine Person aber eine 

Rechtspflicht aus Gewissensgründen, wie es im Falle der Wehrpflicht gegeben ist, so kann der 

Staat für die Anerkennung der Gewissensgründe eine „Verhaltensalternative“, wie den 

Wehrersatzdienst, auferlegen.1070 Zu Inhalt und Charakter der Gewissensfreiheit nach Artikel 

4 I GG gehört inhaltlich die „Unverletzlichkeit des Gewissens“, sie ist das „Schutzgut der 

Verfassung“, doch „nicht alles, was das Gewissen erlaubt und was insofern gemäß dem 

Gewissen erscheint, ist durch die Gewissensfreiheit geschützt“, Gewissensregungen und –

überzeugungen können nämlich durchaus den „grundrechtlichen Abwehranspruch“ 

auslösen.1071 Die Gewissensfreiheit, die sich geschichtlich aus dem Toleranzprinzip bildete und 

den „Abschluss und Vollendung der Freiheitsrechte“ darstellt, ist ein „Grundrecht besonderer 

Art“.1072 Als „höchstpersönliches Individualrecht“ ist die Gewissensfreiheit allerdings vom 

Grundrecht auf Religionsfreiheit, das auch als Gruppenrecht besteht, zu unterscheiden; ferner 

ist nach Böckenförde festzuhalten, dass die Gewissensfreiheit nicht zur „Propaganda“ und 

nicht als „politische Waffe“ dient.1073 

 

3.3.3 Gewissensbegriff 

 

Ernst-Wolfgang Böckenförde ist der Ansicht, dass der Jurist von sich aus „keinen eigenen 

Rechtsbegriff des Gewissens“ besitzt, weshalb das Grundgesetz die Gewissensfreiheit auch 

nur für „alle Gewissen“ garantieren kann.1074 Für Böckenförde schießt diese Feststellung aber 

nicht aus, einen „Gewissensbegriff“ zu formulieren. Dies kann seiner Ansicht nach allerdings 

nicht in Rückgriff auf „theologische und philosophische Gewissensvorstellungen“ erfolgen, da 

der Jurist damit gegen die verfassungsrechtlich auferlegt „Pflicht zur religiös-

weltanschaulichen Neutralität“ verstoßen würde.1075 Böckenförde bezieht sich in seiner 

Darstellung des Gewissensbegriffs folglich auf die „Beschreibung der Funktion des Gewissens“ 

nach Niklas Luhmann.1076  

„Luhmann sieht die eigentliche Funktion des Gewissens darin, dass es die Identität der 

Persönlichkeit mit sich selbst erhält; es erscheint als Kontrollinstanz, die darüber wacht, 

dass das Ich die Grenzen der eigenen Persönlichkeit nicht sprengt, dass seine zunächst 

                                                             
1068 Ebd., S. 228. 
1069 Ebd., S. 231f. 
1070 Ebd., S. 234. 
1071 Ebd., S. 237f. 
1072 Ebd., S. 238. 
1073 Ebd., S. 239. 
1074 Siehe hierzu: „Das Grundgesetz garantiert die Gewissensfreiheit nicht nur für bestimmte Gewissen, die einem 
von ihm gebildeten oder vorausgesetzten Rechtsbegriff des Gewissens unterfallen, sondern für alle Gewissen.“, 
in: Ebd. 
1075 Ebd., S. 240. 
1076 Luhmann, Die Gewissensfreiheit und das Gewissen, S. 264-270. 



 

 172 

grenzenlosen potentiellen Verhaltensmöglichkeiten in seiner Umweltbeziehung zu 

einer in sich kohärenten Selbstdarstellung und Lebensführung reduziert werden.“1077  

Das Gewissen ist demnach die „regulierende und fordernde Instanz“ der menschlichen 

Persönlichkeit zum Zweck der Identitätswahrung.1078 Für Böckenförde bedeutet dies, dass das 

Gewissen „nicht als reine Innerlichkeit“, sondern unlösbar damit „in sozialer Kommunikation“ 

steht. Deshalb ist die „Urteilsbildung des Gewissens ein geistlicher Prozess“.1079 Das Gewissen 

wird durch Erziehung in Familie und Gesellschaft gebildet, es reift als „Folge gesteigerter 

Reflexion“, es ist sensibilisiert für „Variabilität und Veränderung von 

Gewissensüberzeugungen“, es untersteht der Möglichkeit zur Manipulation. Als Konsequenz 

daraus, ist das Gewissen dazu in der Lage, dem Menschen als „Abwehrfunktion“ gegen Gebote 

und Anforderungen von außen zu dienen und ebenso zur Ausbildung von Überzeugungen und 

Prinzipien beizutragen.1080 Gewissensfragen sind nicht begrenzt, sie sind auch nicht auf Fragen 

der Sittlichkeit beschränkt, sie können sich in „situationsgebundenen Imperativen äußern, und 

sie können sich bilden aus religiösen, ebenso wie aus rationalen oder politischen 

Überzeugungen.“1081 Der „letzte Grund“ des Gewissens ist seine „Unbedingtheit“. Allerdings 

gilt der Grundsatz: „Das Gewissen regiert den Konfliktfall, nicht den Normalfall“, 

Gewissensentscheidungen sind demnach nicht inflationär heranziehbar.1082 Das „Kriterium für 

das Vorliegen einer wirklichen Gewissensentscheidung“ ist nicht die Konformität mit dem 

allgemeinen Recht oder mit der bestehenden Wertordnung, damit würde die „Individualität 

des Gewissens“ negiert, die staatliche Rechtsordnung würde sich selbst zum Maßstab 

„zwischen ‚richtigen‘ und ‚irrigen‘ Gewissen“ machen, eine Gewissensfreiheit wäre nicht mehr 

gegeben.1083 Das Gewissen entzieht sich vielmehr der Kontrolle von außen, es bleibt das 

„Geheimnis der Person“.1084 Ein fundamentales Kriterium für die Wahrhaftigkeit einer 

Gewissensentscheidung zeigt sich für Böckenförde, im argumentativen Rückgriff auf 

Luhmann, in der „Bereitschaft zur Konsequenz“.1085 Wer sich in seiner Entscheidung auf das 

Gewissen beruft, wird bereit sein, ein „zumutbares Opfer“ auf sich zu nehmen und die 

Alternativen akzeptieren, die eine Gewissensentscheidung, die sich gegen die bestehende 

                                                             
1077 Böckenförde, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit, S. 241. 
1078 Siehe hierzu: „Das Gewissen tritt deshalb nicht immer und jeden Tag, sondern als die regulierende und 
fordernde Instanz dort in Erscheinung, wo die Persönlichkeit (…) in ihrer Struktur, in der Möglichkeit, die eigene 
Identität zu wahren, kritisch berührt und betroffen ist.“, in: Ebd. 
1079 Ebd., S. 242 
1080 Ebd. 
1081 Ebd., S. 242f.  
1082 Böckenförde dazu erklärend: Siehe hierzu: „Als Gebotsinstanz, als ‚Rufer‘ tritt das Gewissen erst dort in 
Aktion, wo die Persönlichkeit als solche, in ihrer Identität, kritisch bedroht ist (…). Wer sein Leben in 
Übereinstimmung mit den Geboten seines Glaubens führt, wer die staatlichen Gesetze loyal befolgt, fällt nicht 
tagtäglich Gewissensentscheidungen.“, in: Ebd., S. 243. 
1083 Ebd., S. 243f. 
1084 Siehe hierzu: „Das Gewissen entzieht sich, als geistig-seelischer Vorgang der Persönlichkeit, weithin, ja 
nahezu ganz der Überprüfung und Kontrolle von außen. (…) Das Gewissen bleibt, so gesehen, unzugänglich, das 
Geheimnis der Person, und darin liegt wohl sein stärkster Schutz.“, in: Ebd. S. 244f. 
1085 Siehe hierzu: „Die Gewissensentscheidung erweist sich daran, dass ihr Ernsthaftigkeit, von der oft die Rede 
ist, nicht eine abstrakte, sondern eine konkrete ist: die Bereitschaft, bei der getroffenen Entscheidung zu bleiben, 
sie sich nicht abhandeln zu lassen und dafür auch Nachteile in Kauf zu nehmen.“, in: Ebd., S. 245. 



 

 173 

Rechtssetzung des Staates wendet, abverlangt.1086 Böckenförde stellt zusammenfassend fest, 

dass der Staat sich selbst nicht in einer „geoffenbarten Wahrheit“ begründet, er verbleibt 

vielmehr „bewusst im Bereich der Setzungen, im vorletzten Raum“, deswegen respektiert er 

„das Letzte im Menschen, sein Gewissen“.1087 Roman Herzog versteht die Gewissensfreiheit 

auf der Ebene des Grundgesetzes als „eine ‚nichtreligiöse‘ Ergänzung der Glaubens- und 

Religionsfreiheit“ und verweist damit auf eine „erkennbare Trennung der Gewissensfreiheit 

vom Bereich des Staatskirchenrechts“.1088 Den Gewissensbegriff selbst sieht Herzog im 

„Bereich der Ethik“ verankert.1089 Damit wird deutlich, dass durch das Grundrecht der 

Gewissensfreiheit ebenso wie durch die inhaltliche Bestimmung der Gewissensbegriff die 

Gewissensentscheidung des Einzelnen aufgrund verfassungsrechtlicher Bestimmung der 

Verfügung der Staatsgewalt entzogen ist. 

 

3.4 Fazit  

Ernst-Wolfgang Böckenförde setzt sich in den drei hier vorgestellten Beiträgen mit der 

Individual- und Sozialbestimmung des Menschen in Form einer Fundamentalbetrachtung 

auseinander. Das Menschenbild der Moderne, das der Rechtsordnung zugrunde liegt, wird 

von der Individualität bestimmt. Auf Individualität angelegt, fordert der Mensch Freiheit als 

subjektive Freiheit, eine Verbindlichkeit der Gesellschaft gegenüber ist nicht zwingend. Der 

Schutz der Freiheit als Individualfreiheit ist deshalb vorrangiger Zweck der Rechtsordnung, der 

neben dem Individualismus heute auch ein weltanschaulicher Pluralismus innerhalb der 

Gesellschaft vorausliegt. Die verfassungsrechtliche Fixierung der Freiheitsrechte stellt für 

Böckenförde vor diesem Hintergrund ein Korrektiv dar. Ein individualistisches Verständnis 

subjektiver Freiheitsrechte wird dadurch auf die soziale Dimension der Gesellschaft hin 

aufgebrochen und auf diese bezogen. Die Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft, 

die in der Mitbeteiligung der Bürger an der Herrschaftsgewalt, in der Formulierung von 

Staatszwecken und in der Rechtsgleichheit der Individuen historisch nachweisbar konstituiert 

ist, wird als ein bestimmendes Kriterium des modernen Verfassungsstaates fassbar. Der Staat 

reduziert seine funktionale Entscheidungsgewalt und gewährleistet dadurch Freiheitsrechte, 

die als individuelle Rechte verbürgt sind. Staat und Gesellschaft sind in der demokratisch-

rechtsstaatlichen Ordnung im Unterschied zum totalitären Staat nicht deckungsgleich, sie 

unterhalten ein „wirksames Beziehungsverhältnis“ mit dem Ziel der Realisierung von 

Freiheitsrechten und der Ausprägung geistig-sittlicher Inhalte, die zu den Voraussetzungen 

des Staates gehören. In einem differenzierten, verfassungsrechtlich reglementierten System 

werden die Funktionen von Staat und Gesellschaft bestimmt und geschützt. Die Bestimmung 

des weltanschaulich-religiösen Bekenntnisses ist dabei dem Staat vorenthalten. Für die 

Aufrechterhaltung der Freiheit benötigt die Gesellschaft ihrerseits den Staat, er garantiert die 

Freiheit des Menschen seinerseits durch einen teilweisen Verzicht auf die Ausübung von 

                                                             
1086 Siehe hierzu: „Sie (= die Alternativen oder zumutbaren Opfer, Anmerkung E.S.) schützen schließlich nicht nur 
den Staat vor dem Missbrauch der am leichtesten zu missbrauchenden Freiheit, die er garantiert, sondern 
ebenso die Gewissensfreiheit selbst, weil sie, im Sinne des sie dirigierenden Toleranzprinzips gehandhabt, am 
ehesten Bestand haben wird.“, in: Ebd., S. 245f. 
1087 Ebd., S. 257. 
1088 Maunz/Dürig/Herzog, GG Art. 4, Rn. 123. 
1089 Ebd., Rn. 124. 



 

 174 

Herrschaft und Macht. Zu einem Wesensmerkmal des freiheitlich bestimmten 

Verfassungsstaates entsprechend dem Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland 

gehört der verfassungsrechtliche Rang des Gewissens, der sich im Grundrecht der 

Gewissensfreiheit ausdrückt. Obwohl die Gewissensfreiheit meist mit der Religionsfreiheit 

identisch begriffen wird, stellt wird sie als ein eigenes Grundrecht angesehen. Die 

Gewissensfreiheit in der Rechtsordnung ist aber nicht unbegrenzt, sie bedarf um ihres 

Schutzes durch die Rechtsordnung willen der Möglichkeit zur Beschränkung, trotzdem bildet 

sie eine wichtige anthropologisch-moralische Grundlage für die personale Selbstentfaltung 

des Menschen innerhalb einer staatlich garantierten Gesellschaftsordnung. Ernst-Wolfgang 

Böckenförde setzt personale Individualität, Sozialbestimmung des Menschen und 

Verfassungsordnung in einen engen Bezugsrahmen, um der Freiheit als Grundbestimmung 

des Menschseins einen möglichst weiten, rechtlichen Raum zu geben. 

 

4. Christsein im politischen Prozess 

Ernst-Wolfgang Böckenförde thematisiert die Beziehung des Christen und der Kirche 

innerhalb des freiheitlich-demokratisch gefassten Rechtsstaats. Er zeigt Gemeinsamkeiten 

und Differenzierungen systematisch auf und begründet sie sowohl juristisch wie 

metaphysisch-theologisch. Im Artikel „Stellung und Bedeutung der Religion in einer civil 

society“1090 beleuchtet er die Voraussetzungen der wechselseitigen Beziehung von Kirche, 

Gesellschaft und Staat unter den Vorgaben der rechtsstaatlich garantierten Freiheitsrechte 

und einer sich nach postmodernen Maßstäben orientierenden Gesellschaft. In der Studie 

„Staat, Gesellschaft, Kirche“1091 geht es um die konkreten Formen kirchlicher Wirksamkeit in 

Staat und Gesellschaft, sowie um die Darstellung der spezifisch konnotierten Wege politischen 

Handelns durch Amtsträger und Laien. Im Referat „Politisches Mandat der Kirche?“1092 

problematisiert Böckenförde die Frage nach Dimension und Begrenzung einer politischen 

Wirksamkeit durch die Kirche und analysiert das spezifisch christliche Profil im Bereich des 

Politischen im Gegenüber zu Forderungen einer politisierten Theologie. Leidenschaftlich tritt 

der Autor in der theologischen Schärfung ihrer Bedeutung für ein aktives Vortreten der 

christlichen Laien im politischen Prozess ein und verweist gleichzeitig das kirchliche Amt in 

enge Grenzen. Es wird deutlich, welchen Wert Böckenförde dem Beitrag von Christen in 

Gesellschaft und Staat beimisst. 

 

4.1 Die Stellung und die Bedeutung der Religion in einer „civil society“ 

Ernst-Wolfgang Böckenförde untersucht im Artikel über „Stellung und Bedeutung der Religion 

in einer civil society“ den spezifischen Standort von Religion in der politischen Ordnung des 

demokratisch-freiheitlichen Verfassungsstaates. Der Begriff „civil society“ meint in den 

Ausführungen Böckenfördes die politische Ordnung in Gesellschaft und Staat, wie sie ihren 

rechtlichen Ausdruck im freiheitlich-demokratischen Rechtsstaat findet. Böckenförde hat 

dabei die Bundesrepublik Deutschland in ihrer verfassungsrechtlichen Ordnung des 

                                                             
1090 Erstveröffentlichung: Communio 18 (1989), S. 584-597.  
Hier zitiert aus: SNE, S. 256-275. 
1091 Erstveröffentlichung: SGK3, S. 113-208. 
1092 Erstveröffentlichung: Stimmen der Zeit 184 (1969), S. 361-373.  
Hier zitiert aus: KGZ, S. 251-265. 



 

 175 

Grundgesetzes im Blick.1093 Er analysiert unter der Voraussetzung der grundrechtlichen 

Garantie der Religionsfreiheit den Rechtsstatus der Religion in ihrem Verhältnis zu Staat und 

Gesellschaft, und stellt im Umkehrschluss die positive Bedeutung der Religion heraus. Er 

bezieht dabei vor allem auf die christlichen Kirchen, der römisch-katholischen Kirche und der 

evangelischen-lutherischen Kirche in Deutschland, sowie auf das Judentum. Für die 

freiheitliche Grundordnung ist das Grundrecht auf Religionsfreiheit mit seinem individuellen 

und gemeinschaftlichen Charakter bezeichnend. Böckenförde differenziert im Rechtsstatus 

der Religion zwischen der verfassungsrechtlichen Trennung von Staat und Religion und der 

gleichzeitigen „Regelungs- und Entscheidungsgewalt“ des Staates, die auch die 

Religionsgemeinschaften in ihren konkreten Auswirkungen auf die öffentliche Ordnung 

einschließt. Hierbei ist zwischen einem internen Wirkungsbereich der 

Religionsgemeinschaften, der dem staatlichen Zugriff entzogen ist, und einem externen 

Bereich, der das öffentliche Wirken der Religionsgemeinschaften betrifft, zu unterscheiden. 

Im Sinne eines „balancierten Verhältnisses“ spricht sich Böckenförde gegen eine radikale 

Trennung von Staat und Kirche aus und votiert dafür, dass die Religionsgemeinschaften ihre 

konkreten Möglichkeiten für eine aktive Teilhabe am politischen Prozess ausschöpfen. Der 

Religion bzw. der Kirche kommt dadurch eine konstruktive wie auch eine kritische Funktion 

innerhalb der staatlichen Ordnung zu. 

 

4.1.1 Religionsfreiheit und Rechtsordnung 

Böckenförde benennt als Kriterien einer „civil society“ im Unterschied zur „repressive society“ 

die „Anerkennung der Menschenrechte als Grundrechte der Einzelnen“, das Prinzip der 

„Rechtsgleichheit der Bürger“ und „eine effektive Verwirklichung des Prinzips der 

Gewaltenteilung“.1094 Zu den hervorragenden Grundrechten gehört die Religionsfreiheit, „sie 

ist ein Rechtsprinzip, das die Struktur der civil society bestimmt und auch Stellung und 

Bedeutung der Religion prägt.“1095 Den Rechtsinhalt der Religionsfreiheit macht als Recht 

innerhalb der staatlichen Ordnung die Glaubensfreiheit, die Bekenntnisfreiheit und die 

Kultfreiheit des Einzelnen sowie die Vereinigungsfreiheit einer religiösen Gemeinschaft 

aus.1096 Die Religionsfreiheit ist in diesem Sinne „ein individuelles und ein korporatives 

Freiheitsrecht“; da sie umfassend als Freiheit zum Glauben und als Freiheit vom Glauben, als 

Freiheit einen Glauben zu bekennen oder nicht zu bekennen, verstanden wird, handelt es sich 

um ein „volles Freiheitsrecht“.1097 Innerhalb der Rechtsordnung bedeutet Religionsfreiheit 

allerdings keine  

                                                             
1093 Siehe hierzu: „‘Civil society‘ meint nicht jedwede, sondern eine bestimmt geartete Form politischer Ordnung. 

Sie ist nicht gleichbedeutend mit Staat schlechthin, sondern eher mit dem, was heute als Verfassungsstaat 

westlicher Prägung bezeichnet wird.“ Böckenförde, Stellung und Bedeutung der Religion in einer „civil society“, 

S. 256. 
1094 Ebd. 
1095 Ebd. 
1096 Siehe hierzu: „Religionsfreiheit meint das Recht innerhalb der staatlichen Ordnung, einen religiösen Glauben 
zu haben oder nicht zu haben <Glaubensfreiheit>, diesen Glauben zu bekennen oder nicht zu 
bekennen<Bekenntnisfreiheit>, seine Religion öffentlich auszuüben oder nicht <Kultusfreiheit> und sich zu 
Religionsgemeinschaften zusammenzuschließen <religiöse Vereinigungsfreiheit>.“, in: Ebd., S. 256f. 
1097 Ebd., S. 257. 



 

 176 

„Garantie der Religion, ihres Bestandes oder Fortbestandes, sie bedeutet nur eine 

Garantie der Möglichkeit, dass Religion bestehen und fortbestehen kann.“1098 

Als „äußeres Recht“ richtet sich das Recht auf Religionsfreiheit „gegen Übergriffe anderer 

Menschen und Übergriffe der staatlichen Gewalt“, Religionsfreiheit bestimmt aber nicht das 

„Verhältnis des Menschen zu Gott“. In Übereinstimmung mit den Aussagen der 

Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ erklärt es Böckenförde zur „moralischen Pflicht“ des 

Einzelnen, „die Wahrheit zu suchen und dasjenige, was (der Mensch) im Glauben als Wahrheit 

erkennt, zu ergreifen und danach zu handeln.“1099 Außerhalb des äußeren Rechts auf 

Religionsfreiheit steht die Frage nach der Wahrheit, ihre inhaltliche Bestimmung ist nicht 

Aufgabe des Staates. Trotzdem dient der Staat durch die Garantie der Religionsfreiheit aber 

der Wahrheitssuche des Einzelnen.1100 Böckenförde sieht damit einen „gemeinsamen 

Ausgangspunkt für Christen und Juden“ im inneren Begründungszusammenhang für die 

Religionsfreiheit gegeben. Er verweist hierzu im Bereich der katholischen Kirche besonders 

auf die Konzilserklärung und auf das nachhaltige Eintreten für die Religionsfreiheit durch Papst 

Johannes Paul II.1101  

 

4.1.2 Rechtsstatus der Religion 

Eine Folge für die staatliche und politische Ordnung, die sich aus der verfassungsrechtlichen 

Anerkennung der Religion ergibt ist, dass Religion grundsätzlich nicht mehr zur fundamentalen 

Begründung des Staates gehört, der Staat entbehrt grundsätzlich ihrer Notwendigkeit. Die 

zivile Gesellschaft begreift sich als „weltliche, säkular gewordene politische Ordnung“, die sich 

„gegenüber Religion und Weltanschauungen grundsätzlich für neutral erklärt“.1102 Der 

Verzicht auf die „Religionshoheit des Staates“ und die damit verbundene „Freigabe der 

Religion“ bedeutet zwar zunächst das Ende einer jahrhundertelangen Gemeinsamkeit in der 

Begründung des Staates durch die Religion, denn der Staat „vertritt keine Religion mehr“, 

gleichzeitig bedeutet die Freigabe der Religion aber die Möglichkeit der positiven Einwirkung 

der Religion auf Politik und Gesellschaft.1103 Insofern bleibt die Religion von Bedeutung, „aber 

nicht über einen Status rechtlich-normativer Verbindlichkeit im Gemeinwesen.“1104 Aus dem 

Grundrecht der Religionsfreiheit und der daraus resultierenden Trennung von Religion und 

Staat ergeben sich differenzierte Fragestellungen und Problemfelder. Die „potentiell 

allzuständige Regelungs- und Entscheidungsgewalt des Staates“ bleibt für alle Bereiche des 

öffentlichen Lebens auch dann bestehen, wenn der Staat spezifische religiöse 

Angelegenheiten aufgrund der verfassungsrechtlichen Beschränkung nicht berührt. Neben 

der religiösen Zweckausrichtung auf das „Salus animarum“ des Menschen und damit auf das 

„Forum internum“, gibt es dezidierte Bereiche, die sowohl geistliche wie auch weltliche 

                                                             
1098 Ebd. 
1099 Ebd. 
1100 Siehe hierzu: „Nicht gegen die Wahrheit, sondern um der Wahrheit willen, damit sie in Freiheit gesucht und 
ergriffen werden kann, besteht Religionsfreiheit als – äußeres – Recht.“, in: Ebd. 
1101 Ebd., S. 258. 
1102 Ebd., S. 259. 
1103 Siehe hierzu: „Von dort aus, vom Ausgangspunkt der lebendigen, betätigten Überzeugung der Bürger <als 
Glieder ihrer Religionsgemeinschaft>, kann sie durchaus gesellschaftliche und politische Bedeutung erlangen; sie 
ist nicht auf den Bereich des nur Privaten zurückgedrängt und entbehrt insofern auch nicht des potentiell 
öffentlichen Charakters.“, in: Ebd., S. 260. 
1104 Ebd. 



 

 177 

Aspekte aufweisen und damit der staatlichen Gewalt entsprechend unterliegen.1105 Der Zweck 

des Staates, der in der „Herstellung und Sicherung des innerstaatlichen Friedens“ und im 

Gemeinwohlprinzip besteht, betrifft in konkreten Fällen auch die Religionen und tangiert 

deren Freiheit, gleichzeitig haben Lebenskonzeptionen, die sich aus der konkreten Praxis einer 

Religion ergeben, Auswirkungen auf die öffentliche Ordnung.1106 Aufgrund der 

Religionsfreiheit und der damit verbundenen Fragen ist die konkrete „Zuordnung der Religion 

zu den Bereichen von Staat und Gesellschaft“ zu klären. Als Erstes muss nach den 

Ausführungen Böckenfördes hierbei „die Selbständigkeit und freie Wirksamkeit der Religion 

bzw. der Kirche“ festgehalten werden. Der Staat reglementiert nicht die „organisatorischen 

Formen“, die die Selbständigkeit der Religion betreffen, wie die Ämtervergabe, den Kultus und 

die Ausbildung der Amtsträger, gleichzeitig regelt die staatliche Rechtsordnung aber die 

„Verwirklichung religiöser Lebensführung und die Umsetzung der Religion in die Welt hinein“, 

wie z. B. durch Schulen in kirchlicher Trägerschaft.1107 Hierbei gilt der Grundsatz:  

„Selbständigkeit und freie Wirksamkeit betreffen den Status der Religion im politischen 

Gemeinwesen.“1108  

Inwiefern eine bestimmte Religion das „politische Gemeinwesen“ in einem Staat prägt und 

bestimmt, hängt vom „Engagement der Religionsgemeinschaft und ihrer Gläubigen, aber auch 

von den Bedingungen des politischen Prozesses im politischen Gemeinwesen ab.“1109 Das 

zweite Element der Zuordnung der Religion auf Staat und Gesellschaft zeigt sich im Modell der 

„balancierten Trennung von Staat und Religionsgemeinschaft.“1110 Hierbei handelt es sich um 

keine radikale Trennung, sondern um „eine balancierte, die für die Religion darin besteht, dass 

dieser zwar jede institutionelle Teilhabe und Verfügungsmacht im staatlichen Bereich fehlt, 

(ihr) aber eine freie, auf Überzeugungen abzielende Wirksamkeit in weltlichen, auf die 

politische und gesellschaftliche Ordnung bezogenen Angelegenheiten keineswegs untersagt 

ist und die religiöse Betätigung der Gläubigen, eben wegen der Religionsfreiheit, nicht zu 

Rechtsnachteilen für diese führen darf.“1111 Für den Staat bedeutet das „balancierte 

Verhältnis“, dass die Religionsgemeinschaften dem staatlichen Gesetz unterstehen, dadurch 

wird die Rechtsgleichheit gewahrt. Die Religionsgemeinschaften haben überdies aber keine 

Möglichkeit, mittels eines „weltlichen Arms“ bestimmte Ansprüche ihren Mitgliedern 

gegenüber durchzusetzen. Das Verständnis einer „balancierten Trennung von Staat und 

Religion“ darf nicht die Grundlage für die Auflösung einer grundsätzlichen Grenzziehung 

sein.1112 

 

                                                             
1105 Siehe hierzu: „Die politische Ordnung beansprucht die Regelungskompetenz in allen weltlichen 
Angelegenheiten, auch dann, wenn sie zugleich eine geistliche Bedeutung und Dimension haben, weil sie vom 
Lebensführungsanspruch der Religion umfasst werden.“, in: Ebd., S. 262. 
1106 Siehe hierzu: „Die Frage bleibt, wieweit die Religion in ihren weltlichen Auswirkungen oder, abgeschwächt, 
die Lebensführungsmöglichkeit gemäß der Religion in die staatlich festgelegte Ordnung des menschlichen 
Zusammenlebens hineingenommen werden kann und darf, ja gegebenenfalls muss.“, in: Ebd. 
1107 Ebd., S. 263. 
1108 Ebd., S. 263f. 
1109 Ebd., S. 264. 
1110 Ebd. 
1111 Ebd., S. 264f. 
1112 Siehe hierzu: „Die Religionsfreiheit als das Prinzip der Zuordnung von Staat und Religion und die religiös-

weltanschauliche Neutralität des Staates als deren Komplement sind nicht dafür offen, dass sie im Wege der 

Inanspruchnahme der Religionsfreiheit abgeschafft werden.“, in: Ebd., S. 265. 



 

 178 

4.1.3 Bedeutung und Wirksamkeit der Religion 

Über Jahrhunderte hinweg bildete die Religion die „geistige Grundlage“ für das politische 

Gemeinwesen. Vor dem Hintergrund des Wegfalls dieser Grundbestimmung fragt 

Böckenförde nach einem Ersatz, wenn Religion dafür nicht mehr in ausschließlicher Weise in 

Frage kommt. Braucht das politische Gemeinwesen im Staat dann eine „Zivilreligion (…), die 

aus Satzungen lebt, die ihrerseits den Anspruch auf unabdingbare Gültigkeit erheben?“1113 Der 

geschichtliche Rückblick erweist, dass „die Religion immer die stärkste Bindekraft der 

politischen Ordnung“ war, dem Staat kamen dadurch „die ihn tragende Kraft und die inneren 

Regulierungskräfte der Freiheit“ zu, deren er wesentlich bedarf.1114 Im 19. Jahrhundert verlor 

die Religion diese Bedeutung zunehmend, an ihre Stelle trat die Nation als Form des 

„säkularisierten Heiligen“.1115 Im 20. Jahrhundert und unter dem Eindruck der „politischen 

Übersteigerung“ des Nationalbegriffs einerseits und durch die zunehmende Bedeutung von 

Individualisierung und Pluralismus andererseits, wird für den Staatstheoretiker deutlich,  

„dass der heutige Staat als freiheitlicher und säkularer Staat, eben als civil society, von 

Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht garantieren kann.“1116  

Im Aufgriff seines „Diktums“ von 1967 rechtfertigt Böckenförde damit die These, dass der 

Staat für seinen Bestand auf „andere Mächte und Kräfte“ angewiesen ist. Der Religion kann 

unter dieser Vorgabe sehr schnell die Aufgabe zugewiesen werden, als „Funktionsträger für 

Staat und Gesellschaft“ zu wirken, als „Statthalter oder Übermittler des ‚Wertkonsenses‘, den 

der Staat selbst nicht stiften kann.“1117 Auf säkularer Weise und unter Einbezug der 

gesellschaftlichen Determinanten, wie des Pluralismus, würde die Religion damit die Funktion 

der „Selbstergänzung von Staat und Gesellschaft“ einnehmen. Böckenförde will die Frage 

danach, ob und inwiefern dies geschehen kann, jeder Religion selbst überlassen.1118 Häufig 

wird hinsichtlich der Schaffung eines gemeinsamen Wertkonsenses innerhalb einer 

Gesellschaft der Religion eine integrierende Funktion zugewiesen, da 

Religionsgemeinschaften zu „jenen Instanzen (gehören), die ethisch-sittliche 

Grundauffassungen und Grundinhalte vermitteln und lebendig halten.“1119 Böckenförde stellt 

dies allerdings hinsichtlich der jeweiligen Religionsidentität kritisch in Frage. Nur unter dem 

Preis einer „Anpassungsstrategie“ an die Gesellschaft könnte es einer Religion gelingen, eine 

integrierende Funktion wahrzunehmen. Böckenförde konstatiert:  

„Der Fundamentalkonsens einer pluralistischen Gesellschaft muss als solcher 

mehrheitsfähig sein.“1120  

Auch die ihr zugewiesene „legitimierende Funktion“ vermag die Religion nur sehr bedingt 

erfüllen, obgleich sie damit einen Beitrag zu „Loyalität, Gehorsams- und Einsatzbereitschaft 

der Bürger“ zu leisten vermag. Es ist allerdings nicht die Aufgabe von Religion und 

                                                             
1113 Ebd., S. 266. 
1114 Ebd. 
1115 Siehe hierzu: „Die Nation galt als etwas <säkularisiert> ‚Heiliges‘, für deren Bestand, Ehre und Größe auch 
der Einsatz des Lebens lohnend und geboten erschien.“, in: Ebd., S. 267. 
1116 Ebd. 
1117 Ebd. 
1118 Siehe hierzu: „Jede Religion muss diese Frage (= nach der Funktionsübernahme, Anmerkung E.S.), so scheint 
mir, von sich selbst aus, nach dem Inhalt ihres Glaubens und ihrer Botschaft beantworten, andernfalls verliert sie 
ihre inkommensurable Position.“, in: Ebd., S. 268. 
1119 Ebd. 
1120 Ebd., S. 269. 



 

 179 

Religionsgemeinschaft, „konkrete Staatsgebilde zu bewirken und voranzutreiben“, der Glaube 

dient nicht der „Affirmation“ des Staates.1121 Böckenförde billigt der Religion, und zwar 

besonders der christlichen und jüdischen, eine „kritische Funktion gegenüber Staat und 

Gesellschaft“ zu. Diese ergibt sich im 20. Jahrhundert aus der Entwicklung einer „neuen 

politischen Theologie“ im Eintreten für eine „reflektierende Aufarbeitung des Verhaltens der 

Kirchen während der NS-Zeit“ und im Zusammenhang des Engagements gegen Ausbeutung 

und Unterdrückung im Kontext einer „Theologie der Befreiung“.1122 Die kritische Funktion von 

Religion darf sich nach Ansicht Böckenfördes allerdings nicht in „verselbständigter, 

institutionalisierter Kritik“, die sich herauslöst aus dem Ziel der religiösen Verkündigung, 

erschöpfen.1123 Diese Funktion ist vom sogenannten „Hüter- und Wächteramt“ der 

christlichen Kirchen zu unterscheiden, welches darin besteht, eine Art „öffentliches Gewissen“ 

im „politischen Gemeinwesen“ zu sein.1124 Letztlich steht das „Hüter- und Wächteramt“ zwar 

„im Interesse des politischen Gemeinwesens“ und wird als „öffentliches Organ für die 

ethischen Minima der civil society“ gesehen, seine Bedeutung kann sich aber darauf nicht 

beschränken.1125 Die Kirchen können das „Hüter- und Wächteramt“ ernsthaft nur ausüben, 

wenn sie sich im Einklang mit ihrer Sendung befinden.1126 Die „Wirksamkeit der Religion in der 

civil society“ ist abhängig von ihrer jeweiligen Erscheinungsform, die als „Form von 

Religionsgemeinschaft“ im Sinne einer organisatorischen Einheit oder in der „Vielzahl der 

Gläubigen“, die ihre Religion leben, auftritt. Die Wirksamkeit der Religionsgemeinschaft ist 

zunächst originär auf deren eigene Botschaft und Verkündigung und damit auf die „darin 

enthaltene Wahrheit“ bezogen und ausgerichtet, in dem sie jedoch ihren „geistlich-religiösen 

Auftrag“ nachkommt, wirkt sie trotzdem politisch.1127 Böckenförde sieht die Aufgabe der 

Religionsgemeinschaften und ihrer Repräsentanten vorrangig darin, ihre religiöse Botschaft 

zu verkündigen und sich dadurch im „politischen Beziehungsfeld“ zur Geltung zu bringen.1128 

Deshalb gilt als „leitender Gesichtspunkt für das Wirken der Religionsgemeinschaften“ deren 

„unpolitisch-politische Wirksamkeit“. Das heißt:  

„Vom Ausgangspunkt her unpolitisch, allein auf die Verkündigung der eigenen 

Botschaft bezogen, in ihren Wirkungen durchaus potentiell politisch, ohne dass aber 

diese Wirkung gesucht wird oder das Ziel ist.“1129  

                                                             
1121 Ebd. 
1122 Ebd., S. 270. 
1123 Siehe hierzu: „Die Verkündigung zielt als solche nicht auf oder gegen bestimmte politisch-soziale Systeme 
und Programme; kritische Aussagen dazu ergeben sich jeweils nur als Folge und betreffen Systeme und 
Programme nur in bestimmter Hinsicht, nämlich unter dem Gesichtspunkt ihres Verhältnisses zur religiösen 
Wahrheit und deren Auswirkung für das Zusammenleben der Menschen.“, in: Ebd., S. 271. 
1124 Siehe hierzu: „Das Wächteramt soll ‚in zugespitzten Situationen‘ gefordert sein, ‚wenn das Menschsein des 
Menschen‘, dessen Menschenrechte derart in Gefahr sind, dass das Schweigen zu diesem Zustand direkt und 
unmittelbar der Verleugnung des christlichen Glaubens gleichkäme.“, in: Ebd. 
1125 Ebd., S. 271f. 
1126 Siehe hierzu: „Deren (= der Kirchen; Anmerkung E.S.) Auftrag und Sendung ist es, die Fülle der in ihr offenbar 
gewordenen Wahrheit zu verkündigen, nicht aber sich auf ein Minimum zu beschränken und erst dazu fordernd 
und herausfordernd zu sprechen.“, in: Ebd., S. 272. 
1127 Ebd., S. 273. 
1128 Siehe hierzu: „Gerade das unverkürzte, von aktuell-politischen Rücksichten und Überdeterminationen freie 
Eintreten für diese Botschaft ist die Bedingung dafür, dass politische Wirkungen von ihr (= der 
Religionsgemeinschaft, Anmerkung E.S.) ausgehen und sie ihre eigene Maßgeblichkeit in und gegenüber dem 
politischen Beziehungsfeld zur Geltung bringt.“, in: Ebd., S. 274. 
1129 Ebd. 



 

 180 

Das konkrete politische Wirken der Religionsgesellschaften sollte durch die einzelnen 

Gläubigen, also durch die Laien erfolgen,1130 denn die Verwirklichung religiös begründeter 

Positionen „bedarf in einer demokratischen Ordnung der Anwälte, die in Gesellschaft und 

Staat, im politischen Prozess dafür eintreten und sich engagieren.“1131 Diese Aufgabe ist nach 

Ansicht Böckenfördes in Übereinstimmung mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil Ausdruck 

der Wirksamkeit der Gläubigen im Sinne der Inhalte ihres Glaubens. 

 

4.2 Die Formen kirchlicher Wirksamkeit in Staat und Gesellschaft 

Mit der Studie „Staat, Gesellschaft und Kirche“ stellt sich Böckenförde der Thematik des 

Verhältnisses dieser drei wechselseitig aufeinander bezogenen soziologisch fassbaren und 

politisch bedeutsamen Ordnungen. Ausgehend von der besonders „seit dem späten 18. und 

frühen 19. Jahrhundert entstandenen Differenzierung des politischen Gemeinwesens in Staat 

und Gesellschaft“1132 fragt Böckenförde zunächst nach dem Verhältnis von Staat und Kirche 

unter den Bedingung ihrer „heutigen Wirklichkeit und Problemlage“.1133 Von der 

Voraussetzung her, dass sich Staat und Kirche, in Fortsetzung der bei Aristoteles begründeten 

„antiken Polis-Philosophie“, seit dem Mittelalter als „Societates perfectae“ verstehen, deren 

grundsätzliche Bestimmung unter jeweils zu differenzierenden historischen Bedingungen bis 

ins 20. Jahrhundert hinein bedeutsam blieben, entstand unter Wegfall der traditionellen 

Voraussetzungen ein neues Verhältnis zwischen Staat und Kirche, das sich auf der Seite des 

Staates im Axiom der religiös-weltanschaulichen Neutralität, auf der Seite der katholischen 

Kirche in der „Potestas in temporalibus“, auf evangelischer Seite in der staatlichen 

Kirchenhoheit, ausdrückt.1134 Eine zentrale Aussage, die die katholische Kirche auf dem 

Zweiten Vatikanischen Konzil über sich selbst getroffen hat, ist die der „Communitas 

spiritualis“. Die evangelische Kirche begreift sich, ausgehend von der protestantischen 

Ekklesiologie, seit Ende der Monarchie in Deutschland zunehmend als Sozietät mit eigener 

Ordnung, Organisation und Verwaltung.1135 Als Voraussetzung für eine neue 

Verhältnisbestimmung von Staat, Gesellschaft und Kirche gilt für Ernst-Wolfgang Böckenförde 

zum einen das „Aufhören der Identität von Staat und politischem Gemeinwesen“, zum 

anderen „die Ablösung des Staates von der Religion als seinem Fundament“.1136 Die in der 

Verfassung garantierte Religionsfreiheit zeigt diese „grundlegende Veränderung“ im 

Verhältnis von Staat und Religion bzw. Kirche auf.1137 Aus den „veränderten 

Grundgegebenheiten im Hinblick auf das Verhältnis Staat – Gesellschaft – Kirche“ ergibt sich 

                                                             
1130 Siehe hierzu: „In einem demokratisch organisierten politischen Gemeinwesen muss sich diese Einwirkung 
(auf Staat und Gesellschaft, Anmerkung E.S.) im und durch den demokratischen politischen Prozess vollziehen, 
nicht an ihm vorbei.“, in: Ebd. 
1131 Ebd., S. 275. 
1132 Böckenförde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 114. 
1133 Ebd., S. 116-137. 
1134 Ebd., S. 131-135. 
1135 Ebd., S. 135. 
1136 Ebd., S. 131. 
1137 Siehe hierzu: „Die Religion ist in ihm (= dem Staat, Anmerkung E.S.) und von ihm freigegeben, in der Form 
der Anerkennung der Religionsfreiheit seiner Bürger. Sie hat dadurch die Möglichkeit ihrer Entfaltung, in und aus 
der Überzeugung der Bürger, aber sie entbehrt, vom Staat her gesehen, der Notwendigkeit. Sie ist auch nicht 
mehr der gemeinsame Boden, auf dem Staat und Kirche unbezweifelt stehen und auf den sie sich beziehen, wenn 
sie zusammenwirken oder Konflikte austragen.“, in: Ebd., S. 132. 



 

 181 

für Böckenförde die wichtige Frage nach „der Zuordnung und Verhältnisbestimmung“.1138 

Bezüglich des genannten Themas geht es des Weiteren um das „Verhältnis von kirchlichem 

Handeln und Wirken (und der) politische(n) Wirksamkeit der Kirche“, sowie um das 

„Verhältnis von kirchlichem Amt und Politik“, und um die „politischen Wirkmöglichkeiten der 

Gläubigen“.1139 Als Ordnung innerhalb von Gesellschaft und Staat tritt die Kirche in einer 

säkularen Welt und unter der Berücksichtigung des Individualismus und des Pluralismus 

veränderten Ausgangsvoraussetzungen entgegen. Für die Ausübung funktionaler und 

inhaltlicher Aufgaben im politischen Bereich sind besonders die christlichen Laien beauftragt, 

während die Aufgabe der Amtsträger vorwiegend in der Inspiration und in einer eher passiven 

Unterstützung des politischen Prozesses liegt. Für eine direkte Beteiligung der Amtsträger, 

deren primäre Aufgabe die Verkündigung des Evangeliums ist, gelten die Kriterien des 

geistlichen Inhalts und der dringlichen Notwendigkeit. Böckenförde geht es hier um die 

Umsetzung einschlägiger Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils. Er setzt dem 

politischen Wirken des kirchlichen Amtes enge Grenzen, um einerseits die Würde der 

Amtsträger als Repräsentanten der Glaubensverkündigung und andererseits die Autonomie 

des Politischen zu wahren. Um den „entscheidenden Unterschied des Christlichen“ zu 

markieren, verpflichtet Böckenförde die Laien im politischen Prozess auf pointierte und 

begründete christliche Positionen. Er spricht sich, um der Gefahr der Marginalisierung des 

Christlichen entgegenzuwirken, für die Formulierung dezidiert christlicher Grundsätze aus. Die 

Differenzierung der Wirkungsbereiche zwischen Klerikern und Laien sowie die Profilierung des 

christlichen Ethos hält Böckenförde für einen entscheidenden Beitrag. 

 

4.2.1 Verhältnis von kirchlichem Handeln und politischer Wirksamkeit 

Im politischen Bereich bringt sich  

„kirchliche Wirksamkeit“ zweifach zur Geltung: „als Handeln der kirchlichen Ämter 

<Kirche als Institution> und im Handeln der Gläubigen <Kirche als Volk Gottes>.“1140  

Ihre jeweilige politische Wirksamkeit ist durch einen „staatlichen und einen innerkirchlichen 

Aspekt gekennzeichnet“. Von Seiten des Staates ist die Kirche ordentlicher Akteur innerhalb 

des Prozesses der politischen Willensbildung. Böckenförde weist diese endogene Aufgabe des 

politischen Prozesses vor allem den Laien zu.1141 Er unterschiedet davon das Handeln der 

kirchlichen Amtsträger, denn sie schalten sich aufgrund ihrer amtlichen Funktion in den 

politischen Prozess in Unabhängigkeit von „Konsensbasis und Stimmengewicht“ ein, lediglich 

stützend auf ihre geistliche Autorität im Gegenüber zu Staat und Gesellschaft.1142 Vom 

innerkirchliche Aspekt her, ergibt sich die Frage der kirchlichen Wirksamkeit von Amtsträgern 

                                                             
1138 Ebd., S. 136f. 
1139 Ebd., S. 176. 
1140 Ebd., S. 177. 
1141 Siehe hierzu: „Was über die Gläubigen, sei es als einzelne, sei es in organisierten Gruppen, an kirchlichen 
Belangen, Zielvorstellungen und Forderungen eingebracht und geltend gemacht wird, fädelt sich nahtlos in den 
politischen Willensbildungsprozess und seine Ordnung ein. Es unterliegt dann auch, da es als Anliegen usf. 
einzelner Bürger oder Gruppen von Bürgern auftritt, fraglos den Spielregeln demokratischer Willensbildung.“, in: 
Ebd. 
1142 Siehe hierzu: Die Amtsträger handeln im Prozess der politischen Willensbildung „aus der Autorität ihres 
geistlichen Auftrags, (sie) vertreten und beziehen Positionen, die – unabhängig von Konsensbasis und 
Stimmengewicht – aus ihrer eigenen Gültigkeit Beachtung verlangen. Es ist die Position des <geistlichen> 
‚Gegenüber, die geltend gemacht wird.“, in: Ebd., S. 178. 



 

 182 

und Laien dahingehend, inwiefern die Amtsträger in den Wirkungsbereich der Laien 

eingreifen, „wenn sie mit kirchenamtlicher Autorität in den politischen Bereich hinein reden 

und handeln.“1143 Böckenförde verweist hier auf das Zweite Vatikanische Konzil, das die 

besondere Zuständigkeit der Laien in den weltlichen Fragen und Themenbereichen besonders 

betont; den Amtsträgern, besonders den Bischöfen, wird damit implizit Zurückhaltung bei der 

„Umsetzung und Verwirklichung der christlichen Botschaft in den politischen Bereich“ 

auferlegt.1144 Böckenförde folgert daraus für die katholische Kirche eine Zurückhaltung des 

Amtes und damit des Anspruchs von Autorität, er sieht trotzdem aber die Notwendigkeit, in 

Form der „Anregung und helfenden Unterweisung“ der Laien durch die Amtsträger für 

geboten an.1145 Der „leitende Gesichtspunkt“ für das Wirken der Kirche, sowohl der Kleriker 

als auch der Laien, ist die Verkündigung des Evangeliums. Dabei handelt es sich um eine 

religiöse Aufgabe, sie ist „genuin geistlichen Charakters“ und deshalb „unpolitisch“. Indem 

sich aber die Botschaft des Evangeliums an die Menschheit richtet, berührt sie die „Ordnung 

ihres Zusammenlebens“ und ist deshalb „unabhebbar politisch“; die kirchliche Heilsbotschaft 

ist folglich „in das Beziehungs- und Spannungsfeld des Politischen“ einbezogen.1146 

 

4.2.2 Politisches Handeln durch kirchliche Amtsträger 

Für die Amtsträger bedeutet die beschriebene grundlegende Verhältnisbestimmung von 

kirchlichem Handeln und politischer Wirksamkeit, dass ihre erste Aufgabe der 

Verkündigungsauftrag ist, darin zeigt sich ihre „Eigenständigkeit und Unabhängigkeit der 

staatlich-politischen Gewalt“ gegenüber. In Wahrnehmung dieser Aufgabe ergeben sich aber 

möglicherweise politische Konsequenzen, Böckenförde spricht deshalb von der „unpolitisch-

politischen Wirksamkeit der Kirche“.1147 Als erstes Kriterium für Äußerungen des kirchlichen 

Amtes zu politischen Fragen ist unter Berücksichtigung des leitenden Gesichtspunkts, dass nur 

Fragen der „unmittelbaren geistlichen Dimension“, zu der aber auch Fragen der ethisch-

moralischer Ordnung gehören, Stellungnahmen zum politischen Prozess rechtfertigen.1148 Wo 

die geistliche Dimension fehlt, muss allerdings die „Autonomie des Politischen“ beachtet 

werden. Dieser Grundsatz wird aber dann zum Problem, wenn politische und religiöse bzw. 

ethisch-moralische Fragestellungen ineinandergreifen. Böckenförde spricht in diesem Kontext 

von der Notwendigkeit der „Integration beider Dimensionen, von denen keine die andere 

vorwegnehmen oder erübrigen kann.“1149 Kirchenamtliche Äußerungen zu politischen Frage 

bedürfen einer „metapolitischen“ bzw. transzendenten Bedeutung, nur dann kommt dem 

kirchlichen Amt eine Kompetenz zu politischen Äußerungen zu.1150 Als weiteres Kriterium für 

politische Äußerungen durch die Amtsträger der Kirche führt Böckenförde die „Dringlichkeit 

                                                             
1143 Ebd. 
1144 Siehe hierzu: Böckenförde verweist hier auf einen Grundsatz aus der Pastoralkonstitution „Gaudium et spes“: 
„Die Laien aber, die am ganzen Leben der Kirche ihren tätigen Anteil haben, sind nicht nur gehalten, die Welt mit 
christlichem Geist zu durchdringen, sondern sie sind auch dazu berufen, überall, und zwar inmitten der 
menschlichen Schicksalsgemeinschaft, Christi Zeugen zu sein.“, in: GS 43. 
1145 Böckenförde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 179. 
1146 Ebd., S. 180. 
1147 Ebd. 
1148 Ebd., S. 181. 
1149 Ebd., S. 182. 
1150 Ebd. 



 

 183 

bzw. Notwendigkeit“ an.1151 In den Fragen der Freiheit und der Menschenwürde ist diese 

Dringlichkeit geboten, ansonsten sollten sich auch hier um die Wahrung der „Eigenständigkeit 

des Politischen“ die Amtsträger um Zurückhaltung bemühen. Für Form und Inhalt der 

amtskirchlichen Stellungnahmen zu politischen Fragen gilt die Prämisse,  

„dass amtskirchliche Äußerungen, um ihrer eigenen Glaubwürdigkeit und Wirkung 

willen, weder auf den gesellschaftlichen Konsens als ihren Maßstab bezogen, noch 

durch ihn begrenzt sein dürfen.“1152  

Die Wahrnehmung des geistlichen Auftrags gebietet auf alle Fälle eine hinreichende 

Differenzierung in der Bewertung der Fragestellung. Das kirchliche Amt muss seinen „eigenen 

Standort im Sinne des ‚Gegenüber‘ zu Staat und Gesellschaft“ bewahren.1153 Inhaltlich kann 

sich das kirchliche Amt als „verbindliches Sprechen“ in Konfliktfragen des Gewissens oder als 

„Aufgabe, drohendes oder bestehendes Unrecht beim Namen zu nennen“ äußern.1154 Zur 

„Form kirchenamtlicher Aussagen“, die über die des Sprechens im engeren Kontext der 

Glaubensperspektive hinausgeht, gehört nach Böckenförde auch die Formulierung von „Zielen 

und Zielorientierungen für das politische Handeln“, eine Art „ethische Aufgabe“ 

kirchenamtlicher Stellungnahmen.1155 Die parteipolitische Neutralität ist für Böckenförde eine 

relative. Er wendet sich ausdrücklich gegen eine „Äquidistanz“ der Kirche zu den politischen 

Parteien, die für den politischen Prozess unabdingbar sind, sondern macht die Nähe bzw. 

Distanz der Kirche zu den Parteien von gegebenen inhaltlichen Positionierungen abhängig.1156 

In diesem Zusammenhang stellt Böckenförde „hirtenamtliche Wahlempfehlungen“ 

grundsätzlich in Frage, da es sich bei der Wahlentscheidung um eine „genuin politische 

Entscheidung“ handelt, die Ausdruck einer „Gesamtabwägung“ ist und dadurch Ausdruck des 

politischen Willens eines Staatsbürgers bleibt. Diese Entscheidung müssen alle Bürger im 

Sinne eines Abwägungsprozesses selbst treffen, das kirchliche Amt hat den Laien dabei nichts 

voraus.1157 

 

 

 

                                                             
1151 Siehe hierzu: „Diese Dringlichkeit hängt für die Kirche wesentlich davon ab, welche Bedeutung die geistliche 
Dimension bei der anstehenden Problematik hat.“, in: Ebd. 
1152 Ebd., S. 183. 
1153 Siehe hierzu: „Wichtig ist allerdings, dass kirchenamtliche Äußerungen, die sich nicht primär an die eigenen 
Gläubigen, sondern an Staat und Gesellschaft wenden, sich in ihrem Anliegen und ihrer Aussage auch für Staat 
und Gesellschaft verständlich machen.“, in: Ebd., S. 184. 
1154 Siehe hierzu: „Soll die Äußerung legitim bleiben, muss sich ihre inhaltliche Aussage unmittelbar aus der 
christlichen Heilsbotschaft ableiten“., in: Ebd., S. 184f. 
1155 Siehe hierzu: „Es überschreitet nicht Auftrag und Kompetenz des kirchlichen Amtes, bei diesem Prozess der 
Umsetzung (christlicher Zielvorstellungen) Rat und Hilfe <statt autoritativer Weisung> zu leisten, christliche 
Zielvorstellungen und Handlungsimpulse – über die Darbietung inhaltsarmer Prinzipienaufstellungen hinaus – im 
Hinblick auf die Situation und die Probleme der jeweiligen Gegenwart zu entfalten, daraus sich ergebende 
Perspektiven deutlich zu machen und – aus der geistlichen Dimension heraus – Gesichtspunkte aufzuweisen, die 
für eine angemessene Konkretisierung von Bedeutung sind.“, in: Ebd., S. 186. 
1156 Siehe hierzu: „Für die Wahrnehmung des kirchlichen Auftrags ist stattdessen (= der Äquidistanz, Anmerkung 
E.S.) eine grundsätzliche Offenheit gegenüber den politischen Parteien Voraussetzung. Eine solche Offenheit 
bedeutet, dass die Kirche den Parteien als gestaltenden politischen Kräften insgesamt zugewandt ist, ihnen in 
gleicher Weise mit – erbetenem – Rat zur Verfügung steht oder sich kritisch an sie wendet, ohne dass eine 
Bevorzugung oder Benachteiligung bestimmter Parteien intendiert ist.“, in: Ebd., S. 188. 
1157 Ebd., S. 188f. 



 

 184 

4.2.3 Politisches Handeln durch Laien 

Zeigen die Einwirkungen des Klerus auf den politischen Prozess ihre Begrenzung auf 

„Konfliktsituationen“ und auf die „kritische Funktion der Kirche“ eine Limitierung auf, so ist 

die politische Betätigung der Laien evident, sie ist „primär eine Aufgabe der Gläubigen als 

Staatsbürger.“1158 Die kirchliche Sendung der Laien im politischen Prozess ergibt sich 

christologisch aus „ihrer Teilnahme am priesterlichen und prophetischen Amt Christi und der 

Sendung der Kirche.“1159 Das kirchliche Lehramt drückt dies unmissverständlich im Zweiten 

Vatikanischen Konzil aus.1160 Die kirchliche Lehre über das Laienapostolat zusammenfassend, 

konstatiert Böckenförde:  

„Nirgends findet sich ein Ansatz für eine Dominanz der kirchlichen Amtsträger, Bischöfe 

wie Priester, über die Laien bei der Wahrnehmung dieses ihres Apostolats.“1161  

Dabei ist keine strikte Trennung mit Amt und Dienst der Bischöfe und Priester vollzogen, die 

Laien nehmen ihre spezifische Aufgabe „im gemeinsamen Glauben, aber in eigener 

Verantwortung und Kompetenz“ wahr.1162 Das Verhältnis von Amtsträger und Laien ist aber 

nicht als „beziehungsloser Dualismus“ zu verstehen, es geht vielmehr um die Konkretisierung 

der Verkündigungsinhalte auf unterschiedlichen Wegen. Die „Aktions- und 

Organisationsform“ des Engagements der Laien in Gesellschaft und Staat fordert von dieser 

Prämisse her, innerhalb der vorfindlichen staatlichen und gesellschaftlichen Realität „eine 

optimale Verwirklichung des christlichen Propriums“ zu suchen.1163 Die Aktivität der Laien 

äußert sich diesbezüglich im politischen Bereich oder durch die Teilnahme an institutionellen 

Formen des gesellschaftlichen Lebens, dabei können die „Ergebnisse, zu denen verschiedene 

Gruppen von Christen (…) in ihrer Urteilsbildung und Entscheidung kommen“, unterschiedlich 

ausfallen.1164 Bei der „Bildung eigener christlicher Institutionen und Aktionsformen“, wie etwa 

christlicher Vereine und Gewerkschaften, darf es nicht um eine zu nichtchristlichen 

Bewegungen unterschiedslose Vereinigungen gehen, es bedarf vielmehr des „entscheidenden 

christlichen Unterschieds“, der die „christliche Handlungsalternative“ zum Ausdruck 

                                                             
1158 Ebd., S. 192. 
1159 Ebd., S. 193. 
1160 Böckenförde verweist hier auf das Dekret über das Apostolat der Laien „Apostolicam actuositatem“: 
„Den Aposteln und ihren Nachfolgern wurde von Christus das Amt übertragen in seinem Namen und in seiner 
Vollmacht zu lehren, zu heiligen und zu leiten. Die Laien hingegen, die am priesterlichen, prophetischen und 
königlichen Amt Christi teilhaben, verwirklichen in Kirche und Welt ihren eigenen Anteil an der Sendung des 
ganzen Volkes Gottes. Durch ihr Bemühen um die Evangelisierung und Heiligung der Menschen und um die 
Durchdringung und Vervollkommnung der zeitlichen Ordnung mit dem Geist des Evangeliums üben sie 
tatsächlich ein Apostolat aus.“, in: AA 2. Siehe hierzu weiter: „Aus dem Empfang der Charismen (…) erwächst 
jedem Glaubenden das Recht und die Pflicht, sie in Kirche und Welt zum Wohl der Menschen und zum Aufbau 
der Kirche zu gebrauchen.“, in: AA 3. 
1161 Böckenförde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 193. 
1162 Ebd., S. 194. 
1163 Ebd., S. 195. 
1164 Ebd. 



 

 185 

bringt.1165 Dies gilt auch für Ausrichtung und Handeln einer profiliert christlichen Partei.1166 

Allerdings müsste eine solche Partei bereit sein, auf Kompromissformeln zugunsten der 

säkularen Mehrheit zu verzichten und an ihrem christlichen Proprium festhalten. Darin zeigt 

sich nach Überzeugung Böckenfördes das „unterscheidend Christliche“.1167 Böckenförde sieht 

hierbei allerdings die realistische Gefahr einer „permanenten Überforderung“ unter der 

Maßgabe, Sauerteig des Christlichen in der nichtchristlichen Umwelt zu sein. Seiner 

Überzeugung nach lebt aber die pluralistische Gesellschaft trotzdem davon, dass 

gesellschaftliche Organisationen, wie die christlichen Kirchen, ihr  

„eigenes Proprium bewahren, lebendig entwickeln und in den geistigen 

Kommunikationsprozess der Gesellschaft einbringen.“1168  

Insofern wendet er sich gegen den Zwang, stets einen von allen getragenen Konsens zu finden. 

Von der Frage einer „christlichen Politik“ aus stellt sich die Problematik der christlichen 

Botschaft grundsätzlich dar, denn innerhalb des Evangelium fehlt einerseits ein „konkretes 

politisches Handlungsprogramm“, andererseits finden sich aber zahlreiche „Orientierungen 

und Impulse für das Verhalten der Christen in der Welt und (für) die Ordnung des 

menschlichen Zusammenlebens“.1169 Aus der systematischen Erfassung dieses Befundes 

ergibt sich eine moraltheologische Gegenüberstellung von „christlichen Grundsätzen“ und der 

„Autonomie der Sachbereiche“, die allerdings ihre „Begrenzung an den Grundsätzen und 

Handlungsgeboten“ der christlichen Botschaft finden.1170 Die maßgeblichen Grundsätze und 

Handlungsgebote lassen sich nach klassischer Überzeugung der Theologe aus dem Naturrecht, 

das als „fundamentales Wesensrecht der menschlichen Natur“ verstanden wird, mit den 

Mitteln der Vernunft erschließen und zu normativen Regeln weiterentwickeln. Für eine 

pluralistisch säkulare Gesellschaft bietet das Naturrecht nach dieser Auffassung die 

„normative Handlungsgrundlage in einer (…) nicht mehr von gemeinsamen christlichen 

Grundauffassungen getragenen Gesellschaft“.1171 Im Durchblick der Evangelien ergeben sich 

derartige normativ zu erschließende Anweisungen hingegen nur „sektoral und selektiv“. 

Böckenförde bemängelt, dass aus dieser Vorgabe der „christliche Gehalt von Politik parzelliert 

wird“ und sich nur noch auf „Minima der Ordnung des Zusammenlebens“ reduziert, christliche 

Politik aber damit in „relative Nähe zum allgemeinen Konsens“ gerät. Er fordert von daher, 

dass die christliche Botschaft als eine „Botschaft der Fülle und der Unterscheidung“ neu 

entdeckt wird, um damit das „Ganze des menschlichen Lebens“ zu umfassen, die Würde und 

                                                             
1165 Siehe hierzu: „Gelingt dies (= der entscheidende christliche Unterschied, die Handlungsalternative, 
Anmerkung E.S.) nicht und bleibt als Ziel nur, das gleiche wie die anderen zu tun, jedoch aus anderen Motiven 
und in einer gemeinsamen personalen Verbundenheit, so besteht die Gefahr, dass dies der Darstellung und 
Verwirklichung des Christlichen mehr schadet als nützt; das Christliche verliert seine Unterscheidungskraft oder 
wird zum Vereinsmerkmal.“, in: Ebd., S. 196. 
1166 Siehe hierzu: „Werden Christen unter ausdrücklicher Berufung auf ihren Glauben in einer Partei politisch 
tätig, gewinnt das Handeln einer solchen Partei Bedeutung für die Glaubwürdigkeit des Christlichen überhaupt.“, 
in: Ebd. 
1167 Siehe hierzu: „Nur dann (= im Verzicht auf Mehrheiten, Anmerkung E.S.) wird es ihr möglich sein, dem 
Kriterium einer christlichen Partei zu genügen, nämlich nicht bereit zu sein, das eigene christliche Proprium und 
die darin liegende Identität um der politischen Macht willen zu verwässern, zu vertuschen oder gar aufzugeben.“, 
in: Ebd., S. 197. 
1168 Ebd., S. 198. 
1169 Ebd., S. 199. 
1170 Ebd. 
1171 Ebd. 



 

 186 

Heilsbestimmung für das Individuum ist.1172 Nach Ansicht Böckenförde sind die 

„Auswirkungen der christlichen Botschaft auf die Politik intensiver und umgreifender, als es in 

der traditionellen Begründungstheorie erscheint.“1173 Ihre Grundsätze und Sachaussagen sind 

nicht abstrakt, sondern auf ein Ziel ausgerichtet, das von der christlichen Botschaft bestimmt 

ist. Von daher können konkrete Sachbereiche nicht als „autonom“ bestimmt angesehen 

werden, ihr Begründungszusammenhang ist vielmehr christlich profiliert. Die Differenzierung 

von „christlichen Grundsätzen“ und „Autonomie der Sachbereiche“ greift deshalb zu kurz.1174 

Böckenförde fordert, „dass das Christliche in der Politik eine ‚Politik angesichts des ‚Reiches 

Gottes‘ ist. Diese theologische Ausrichtung von Politik abstrahiert nicht von den immanenten 

Voraussetzungen, sondern verfolgt als Ziel einer „Annahme des Reiches Gottes“ vermittelt 

durch menschliches Handeln; die „Geschöpflichkeit des Menschen und der Welt“ hat darin 

seine Bestimmung und christliche Politik ihren theologischen Ort.1175 

 

4.3 Das politisches Mandat der Kirche 

In einem Vortrag an der Universität Heidelberg thematisiert Ernst-Wolfgang Böckenförde im 

Jahr 1969 die Frage nach einem politischen Mandat der Kirche.1176 Er hatte bereits 1957 über 

das „Ethos der modernen Demokratie und die Kirche“1177 publiziert und darin die Frage der 

politischen Wirksamkeit der Kirche im demokratischen Staatswesen erörtert. Unter dem 

Eindruck der gesellschaftlichen Veränderungen im Jahr 1968 und den Thesen einer „neuen 

politischen Theologie“1178 ergibt sich die Komplexität des politischen Wirkens der Kirche im 

freiheitlich-demokratischen Staat aus einer auch innerkirchlich gesehen veränderten 

Perspektive. Die Herausforderungen, der sich Böckenförde stellt, sieht er selbst einerseits in 

den Forderungen der zeitgenössischen politischen Theologie, „neue politische Optionen 

vorzustellen und diese, weil in der christlichen Offenbarung enthalten, mit politischer 

Verbindlichkeit auszustatten“ und andererseits in der Verteidigung der „Mündigkeit und 

Eigenverantwortlichkeit der Laien (…) gegenüber selbsternannter ‚prophetischer’ Autorität 

bestimmter Theologen und kirchlicher Gruppen“.1179 Diese veränderten Voraussetzungen 

markieren den Unterschied zur Stellungnahme Böckenfördes von 1957:  

„Damals ging es um die Infragestellung und Abwehr eines politischen Mandats der 

Amtskirche, das diese unter Berufung auf das bischöfliche Hirtenamt in Anspruch nahm 

und praktisch-politisch nach ‚rechts‘ hin ausübte“; demgegenüber geht es 1969 um die 

Forderung nach Ausübung eines politischen Mandats durch die Kirche „nach ‚links‘ 

hin“.1180  

Böckenförde beleuchtet die Fragestellung von zwei Seiten, von der staatlichen und von der 

kirchlichen Perspektive her und führt so zu einer grundsätzlichen Erörterung, die über den 

konkreten Anlass der damaligen Zeit hinausweist. Vom staatlichen Gesichtspunkt berührt die 

                                                             
1172 Ebd., S. 200. 
1173 Ebd. 
1174 Ebd., S. 200f. 
1175 Ebd., S. 201. 
1176 Böckenförde, Politisches Mandat der Kirche? 
1177 Böckenförde, Das Ethos der modernen Demokratie und die Kirche., in: KGZ , S. 9-25. 
1178 Metz, Das Problem einer politischen Theologie; ders., Politische Theologie in der Diskussion. 
1179 KGZ, S. 249. 
1180 Böckenförde, Politisches Mandat der Kirche?, S. 251. 



 

 187 

Frage nach einem politischen Mandat der Kirche vor allem die „rechtlichen Stellung“ der 

Kirche entsprechend ihrer Verankerung in der „staatlichen Rechtsordnung“, vom kirchlichen 

Blickwinkel aus, geht es um die Frage, „ob die Inanspruchnahme eines politischen Mandats 

theologisch legitimiert ist“.1181 Das Ergebnis der Analyse muss dabei nicht zwangsläufig 

kongruent sein, der staatsrechtliche Aspekt kann von der theologischen Argumentation 

durchaus abweichen.1182 Bei der inhaltlichen Bestimmung des „politischen Mandats der 

Kirche“ selbst geht es Böckenförde in diesem Vortrag nicht um eine differenzierte Zuweisung 

an Amtsträger und Laien, sondern um die Frage nach der Legitimität eines politischen 

Mandats, das erstrangig auf die Kirche bezogen ist. Ein wichtiger Aspekt ergibt sich aus der 

Analyse des biblischen Befundes und der daraus resultierenden Erkenntnis, dass sich eine 

Beteiligung der Kirche an politischen Prozessen lediglich als indirekte Konsequenz des 

Auftretens Jesu von Nazareth und des Wirkens der Urgemeinde ableiten lässt. Äußerungen zu 

politischen Fragen bedürfen deshalb einer theologischen Begründung, da ansonsten die 

Gefahr besteht, dass die Botschaft des Evangeliums als Meinungsbeitrag im politisch Diskurs 

relativiert wird. Böckenförde wendet sich gegen eine „Politisierung der Kirche“ und plädiert 

dennoch, unter bestimmten Bedingungen, für die Wahrnehmung eines politischen Mandats 

durch die Kirche. 

 

4.3.1 Theologische Aspekte der Kirchenverfassung 

Böckenförde skizziert den Grundauftrag der Kirche, indem er deren Bedeutung christologisch 

und ekklesiologisch umreißt. Ihr Zentrum findet die Kirche in der „Verkündigung der 

Heilsbotschaft Gottes“, wie es sich im Heilshandeln Jesu Christi konkretisiert. Ekklesiologisch 

betrachtet, führt diese Bestimmung zu einem Verständnis des kirchlichen Amtes als 

„Hirtenamt“ mit dem Ziel der Bewahrung der Botschaft und der Feier der „göttlichen 

Heilsgaben“ in Gottesdienst und Sakrament.1183 Die Funktion des Lehramtes liegt dabei in der 

„Abstützung des Hirtenamtes, damit Heilstat und Heilsbotschaft nicht im Wechsel der 

Generationen und geschichtlichen Fragestellungen verlorengehen“.1184 Von der 

Heilsbotschaft her bestimmen sich Umfang und inhaltliche Gestalt des kirchlichen Wirkens. 

Böckenförde beschreibt als soteriologische Mitte des Neuen Testaments die, aus der Erlösung 

resultierende Umkehr, die „Metanoia“ im Sinne eines inneren Prozesses der Hinwendung des 

Menschen zu der in Jesus Christus geschenkten Versöhnung mit Gott. Die politisch-soziale 

Relevanz dieses Ansatzes, der sich zudem mit dem, die Würde des Menschen 

konstituierenden Verständnis von der Gottesebenbildlichkeit des Menschen verbindet, zeigt 

eine doppelte Ausrichtung: Eine „Distanz zur Welt“ und gleichzeitig aber eine „Freiheit 

gegenüber der Welt“.1185 Diese Dualität bestimmt das politische Wirken der Kirche, ihren 

                                                             
1181 Ebd. 
1182 Siehe hierzu: „Die Antwort auf die Frage (= nach der Legitimität eines politischen Mandats der Kirche, 
Anmerkung E.S.) ist unabhängig von der Lage, die sich unter staatlich-rechtlichen Gesichtspunkten ergibt. 
Gestattet die staatliche Rechtsordnung die Wahrnehmung eines politischen Mandats der Kirche, so begründet 
das noch nicht dessen innerkirchliche, theologische Legitimation, ebenso wie umgekehrt ein staatlich-rechtliches 
Verbot eines solchen Mandats dessen innerkirchliche Legitimation nicht aufzugeben vermag.“, in: Ebd., S. 252. 
1183 Ebd., S. 253. 
1184 Ebd., S. 253f. 
1185 Siehe hierzu: Der Mensch ist, in seinem Selbstbewusstsein und seinem Dasein-Sinn, über den Bereich 
weltimmanenter Zielsetzungen prinzipiell hinausgehoben. Die Aussage der Offenbarung, dass der Mensch als 
Ebenbild Gottes geschaffen und in seiner konkreten <erlösten> Existenz ‚Kind Gottes‘ ist, verleiht nicht nur eine 



 

 188 

Auftrag für eine Neuschöpfung der Welt in der Kraft und im Geist des Evangeliums. Für 

Böckenförde ist es nicht nötig, den „gesellschaftlichen Bezug“ des Evangeliums durch eine 

„neue Hermeneutik zu entdecken“, er ist bereits eo ipso gegeben.1186 Das politisch-soziale 

Wirken des Christen und der Kirche ergibt sich aber nicht aus der direkten Ableitung einer 

Aufforderung der Predigt Jesu oder der Praxis der Urgemeinde, der historische Jesus von 

Nazareth hat Forderungen nach der „Errichtung einer politischen Messiasherrschaft“ stets 

abgelehnt, sondern vielmehr aus einer indirekten Konsequenz, die die Botschaft Jesu nach sich 

zieht.1187 Eine für das politische Mandat wichtige Folge ergibt sich z. B. aus der „Botschaft der 

Freiheit“, die den Menschen nicht instrumentalisiert, sondern seine „Freiheit im Glauben und 

seine Freiheit der Entscheidung“ ermöglicht.1188 Die inhaltliche Neuausrichtung der Botschaft 

Jesu zielt auf einen Gesinnungswandel des Menschen. Es geht um ein „Weltverhältnis des 

Christen“, das aufgrund der eschatologischen Erwartung „allen weltimmanenten 

Vollendungsideologien“ gegenüber kritisch ist.1189 Ihrem Wesen nach sind die Mahnreden 

Jesu und seine Konflikte mit den religiösen Autoritäten seiner Zeit zwar auch politische 

Konflikte, sie ergeben sich aus dem gesellschaftlich vorherrschenden Kontext der jüdischen 

Theokratie, dennoch ist Jesus von Nazareth kein Revolutionär im modernen Sinn. Seine 

Botschaft setzt die damalige Rechtsordnung voraus, erst im „Überschreiten der Rechtssphäre, 

die das Liebesgebot intendiert“, kommen die Imperative seiner Verkündigung zum 

Ausdruck.1190 

 

4.3.2 Konsequenzen für das politische Mandat 

Die Erkenntnisse aus dem exegetischen Befund nötigen hinsichtlich der Konsequenzen zu 

einer differenzierten Argumentation, die sich aus der Vielfältigkeit der biblischen Zeugnisse 

ergibt. Die Feststellung, dass sich aus der christlichen Offenbarung „kein unmittelbarer 

politischer Auftrag der Kirche“ ableiten lässt, verdeutlicht den Charakter der Heilsbotschaft, 

die primär keine „politische Theorie oder Handlungsanweisung“ ist. Aus dieser Botschaft 

ergeben sich aber trotzdem politische und soziale Konsequenzen, die aus der Annahme des 

Evangeliums resultieren. Aufgabe der Amtskirche ist es deshalb nach Ansicht Böckenfördes 

nicht, „das Dazwischentreten der Überlegung, Abwägung und Entscheidung der Christen in 

der Konkretisierung der Offenbarung auszuschalten, für sie vorab zu entscheiden und sich an 

ihre Stelle zu setzen“, es ist die Aufgabe der Laien, „diese Entscheidung und Konkretisierung 

selbst vorzunehmen.“1191 Böckenförde wendet sich damit ausdrücklich gegen Formen der 

                                                             
Würde in sich, sondern legt auch den existentiellen Ort seines Daseins aus der Welt heraus (…). Daraus ergibt 
sich einerseits eine gewisse Distanz zur Welt, anderseits aber auch gerade eine Freiheit gegenüber der Welt“., 
in: Ebd., S. 254f. 
1186 Ebd., S. 255. 
1187 Siehe hierzu: „Die Veränderung der bestehenden Ordnungen und Verhältnisse ergibt sich als Folge aus dem 
gelebten Geist des Evangeliums, aus der Annahme der göttlichen Heilsbotschaft durch den Menschen und dem 
dadurch bewirkten Wandel ihrer Gesinnung und ihres Verhaltens.“, in: Ebd., S. 256. 
1188 Ebd. 
1189 Siehe hierzu: „Aber ist nicht das Leben aus einer eschatologischen Erwartung, und das darin begründete 
Wissen um die Vorläufigkeit und prinzipielle Unvollendetheit aller irdischen Ordnungen – auch im Hinblick auf 
die in ihnen realisierbare Gerechtigkeit – ein allgemeines Kennzeichen für den Habitus, das <neue> 
Weltverhältnis des Christen, das ihm die Überlegenheit und einen besten Standort auch gegenüber allen 
weltimmanenten Vollendungsideologien verleiht und ermöglicht?“, in: Ebd., S. 256f. 
1190 Ebd., S. 257. 
1191 Ebd., S. 258. 



 

 189 

Vorbestimmung von politischen Äußerungen und Entscheidungen durch den Klerus. Er sieht 

das kirchliche Amt durch diese „prinzipielle Grenzbestimmung“ aber keineswegs um seine 

Bedeutung und Kompetenz gebracht, die Aufgabenverteilung zwischen Amtskirche und Laien 

entspricht vielmehr den konstitutiven Merkmalen der Kirche.1192 Würde das kirchliche Amt 

nämlich aktiv in den politischen Prozess eingreifen, dann würde es selbst zu einer Partei der 

Auseinandersetzung und die Glaubensverkündigung zu einer „bloßen Ansicht degradiert.“1193 

Das „Hüter- und Wächteramt“ der Kirche wird deshalb von den Amtsträgern aber dann 

begründet wahrgenommen, wenn es  

„Ausfluss des Verkündigungsauftrags der Kirche ist und sich in dessen Rahmen hält. (…) 

Es ist dort gerufen, wo es sich um die Missachtung dessen handelt, was als Gesetz 

Gottes, als unmittelbare Berufung des Menschen in der Offenbarung unmittelbar 

ausgesagt und enthalten ist.“1194  

Seine inhaltliche Begrenzung erfährt das „Hüter- und Wächteramt“ innerhalb des politischen 

Prozesses, hier können die Amtsträger die Gläubigen lediglich ermutigen und argumentativ 

befähigen.1195 Aus diesem differenzierenden Begründungszusammenhang resultiert 

Böckenförde, die  

„Feststellung, dass die Kirche (= Amtsträger, Anmerkung E.S.) keinerlei Amt oder 

Auftrag im Bereich politischer Mittel und Zwecke – von der erwähnten Ausgrenzung 

abgesehen – hat.“1196  

Die Äußerungen des kirchlichen Amtes in Stellungnahmen und Enzykliken sind deshalb 

„Ansichten und Anregungen der Person oder Stelle, von der sie ausgehen.“1197 Ernst-Wolfgang 

Böckenförde distanziert sich von daher von politischen Forderungen, die z. B. aufgrund der 

Armutsproblematik in Südamerika seitens der Amtskirche erhoben werden. Die Einforderung 

von Konsequenzen, die sich aus der Tatsache sozialer Ungerechtigkeiten ergeben, ist seiner 

Ansicht nach innerhalb des politischen Prozesses die Aufgabe der christlichen Laien.1198 

Ähnlich kritisch bewertet Böckenförde Ansichten der „neuen politischen Theologie“, die eine 

„Theologie der Revolution“ entwickelt hat, indem er schlussfolgernd feststellt: „was bleibt, ist 

                                                             
1192 Siehe hierzu: „Die Wahrnehmung des Verkündigungsauftrags für die Heilbotschaft durch die Kirche (…) 
impliziert eine Vielzahl politisch-sozialer Wirkungen, denn diese Verkündigung zielt aus sich selbst auf die 
Umsetzung in weltbezogenes Verhalten. Aber diese Wirkungen sind vermittelt; vermittelt durch die Christen als 
selbsthandelnde, in der christlichen Freiheit und aus ihr heraus abwägende und entscheidende Personen, die 
ihrerseits im Geist des Evangeliums seine Impulse und Prinzipien, die ihre eigene christliche Gesinnung nach 
Maßgabe ihrer Erkenntnis, Einsicht und Wirkungsmöglichkeiten in konkrete Zielsetzungen und konkretes 
Handeln umsetzen.“, in: Ebd., S. 258f. 
1193 Ebd., S. 259. 
1194 Ebd. 
1195 Siehe hierzu: Zur inhaltlichen Begrenzung des „Hüter- und Wächteramtes“ führt Böckenförde aus: „Die 
christliche und christlich richtige Antwort auf gegebene politisch-soziale Situationen macht nicht der Glaube und 
das Engagement aus sich selbst, sie ergibt sich entscheidend aus Einsicht, Erfahrung, sachkundigem Urteil, kurz 
aus der Kraft des Arguments, freilich eines vom Geist und Aufruf der christlichen Offenbarung inspirierten 
Arguments.“, in: Ebd., S. 260. 
1196 Ebd. 
1197 Ebd., S. 261. 
1198 Siehe hierzu: Es ist „Sache des kirchlichen Amtes, diese Zustände (= der Ausbeutung der Armen, Anmerkung 
E.S.) als solche zu benennen, sich zum Anwalt der Opfer zu machen und auf unverzügliche Abhilfe zu dringen. (…) 
Die Frage indessen, ob der geeignete und notwendige Weg zur Abhilfe eine Bodenreform, eine Änderung des 
Steuer- und Wirtschaftssystems, eine Änderung des politischen Regimes oder eine Revolution wäre, entzieht sich 
kirchlicher wie theologischer Beurteilung.“, in: Ebd. 



 

 190 

theologisierende Politik und prophetische Selbstermächtigung.“1199 Die Gefahr für das 

kirchliche Amt in Bezug auf Fragen und Probleme im politischen Bereich, die eines 

„Offenbarungsbezugs“ entbehren, sieht Böckenförde in der  

„Heraufsteigerung von Ansichten zu Offenbarungsinterpretationen ebenso wie die 

Nichtunterscheidung von Ansicht und Verkündigung, auch wenn sie in pastoraler 

Intention erfolgt, (sie) führen nur dazu, dass alsbald alle Verkündigung zur Ansicht 

heruntergestuft wird.“1200  

Dem Argument der versuchten „Entpolitisierung der Kirche“ entgegnet Böckenförde mit dem 

Hinweis auf die Stellung der Kirche als gesellschaftlicher Institution, die durch ihre Existenz 

und ihr Wirken „dem Politischen ohnehin nicht prinzipiell entgehen kann“, weshalb auch ihre 

unpolitische Wirksamkeit stets eine politische ist.1201 Das Dilemma zwischen der 

„Wahrnehmung des Verkündigungsauftrags“ und der politischen Aussagekraft bleibt deshalb 

bestehen und ist nach Ansicht Böckenfördes nicht auflösbar.1202 

 

4.4 Fazit  

Die Stellung und das Wirken des Christen und der Kirche im freiheitlich-demokratischen 

Rechtsstaat ist zunächst an die Bedeutung der Religion in einer postmodernen Gesellschaft 

gebunden. In der Rechtsordnung, die von den Prinzipien der garantierten Freiheitsrechte und 

der Rechtsgleichheit der Bürger geleitet ist, wird die Bedeutung der Religion vor allem durch 

das Grundrecht der Religionsfreiheit bestimmt. Als „äußeres Recht“ ermöglicht die 

Religionsfreiheit sowohl das freie Bekenntnis zu einer Religion wie auch die Freiheit zum 

Nichtbekenntnis. Durch diesen in der Form der Religionsfreiheit begründeten Rechtsstatus der 

Religion eröffnen sich den Religionsangehörigen vielfältige Möglichkeiten der Organisation 

und der inhaltlichen Teilnahme am öffentlichen Leben und an der Begründung der 

vorstaatlichen Voraussetzungen für den Bestand des weltanschaulich-neutralen Staates. Im 

Bereich des Politischen muss sich die Wirksamkeit der Religion an ihrer eigenen Botschaft bzw. 

Sendung orientieren. Ihr spezifisches Gewicht erhält die Religion im politischen 

Beziehungsfeld aber nicht durch Assimilation, sondern durch die originäre Kraft ihrer eigenen 

Überzeugungen, Ansichten und Botschaften. Die Freiheit der Religion im demokratischen 

Rechtsstaat ist jedoch keine unbegrenzte, denn der Staat sucht seinen rechtlichen 

Wirkungsbereich auch unter der Vorgabe der Religionsfreiheit positiv zu wahren. Eine 

Übereinstimmung zwischen Religionsfreiheit und staatlicher Rechtsgewalt wird auf der 

Grundlage des Grundgesetzes durch ein „balanciertes Verhältnis“ zwischen Staat und Religion 

ermöglicht, wonach sich die Religionsgemeinschaften am politischen Geschehen durch ihr 

„unpolitisch-politisches Wirken“ aktiv beteiligen können. Aufgrund des Auseinandertretens 

von Staat und Gesellschaft in der Neuzeit bei gleichzeitiger Bezogenheit der jeweiligen 

Ordnungen aufeinander, steht die öffentliche Wirksamkeit der Kirche unter besonderen 

                                                             
1199 Ebd., S. 262. 
1200 Ebd., S. 261. 
1201 Ebd., S. 263. 
1202 Siehe hierzu: „In diesem Fall müssen die Träger des kirchlichen Amtes die politische Herausforderung, die in 

der Wahrnehmung des Verkündigungsauftrags liegt, annehmen und die Entschlossenheit haben, in das politische 

Spannungsfeld einzutreten. Die Euthanasiepredigten des Bischofs von Münster, Graf Galen, waren Verkündigung 

und politische Tat zugleich, und das letztere umso mehr, als ihnen nicht entgegengehalten werden konnte, sie 

stellten eine Überschreitung des kirchlichen Verkündigungsauftrags dar.“, in: Ebd., S. 264. 



 

 191 

funktionalen und inhaltlichen Bestimmungen. Durch spezifische Aussagen des Zweiten 

Vatikanischen Konzils, besonders zum Apostolat der Laien, und der soziologischen 

Bestimmung einer individuell und plural ausgerichteten Gesellschaft begründet, liegt die 

politische Wirksamkeit der Kirche vor allem in den Händen der christlichen Laien. Die 

Beteiligung der kirchlichen Amtsträger ist dabei allerdings auf die geistliche Dimension des 

„Hüter- und Wächteramtes“ begrenzt. Während sich die Laien im politischen Prozess um 

Konsensbildung bemühen sollen, ist die Aufgabe der Amtsträger von der Souveränität der 

Glaubensverkündigung bestimmt, die grundsätzlich ein Gegenüber zum Staat bildet. Es geht 

dabei sowohl um die Freiheit der Religion wie um die „Autonomie des Politischen“. 

Böckenförde spricht sich ausdrücklich für eine profilierte, am christlichen Bekenntnis 

orientierte, aktive politische Wirksamkeit der Laien aus. Es ist dies die primäre Form kirchlicher 

Wirksamkeit in Gesellschaft und Staat. Die Grundsatzfrage nach einem „politischen Mandat“ 

der Kirche beantwortet Böckenförde in einer differenzierten, an theologischen Aspekten der 

Kirchenkonstitution orientierten Argumentation. Da die biblischen Befunde kein direktes 

politisches Programm formulieren, ergeben sich die Imperative des politischen Mandats der 

Kirche aus indirekt formulierten Konsequenzen, die in Botschaft und Praxis Jesu von Nazareth 

im Neuen Testament überliefert sind. Böckenförde untermauert hierbei seine Position der 

substantiellen Unterscheidung zwischen der politischen Wirksamkeit des Klerus und der Laien, 

die sich aus ihrer jeweiligen Verpflichtung zur Glaubensverkündigung und ihrem jeweils 

eigenen Verhältnis zur Gesellschaft und aufgrund ihres Standes innerhalb der Gesellschaft 

ergeben. Im Rahmen des politischen Mandats, das die Kirche durch ihren Stifterauftrag 

legitimiert, begründet ausübt, hat die Freiheit des Individuums eine besondere Bedeutung. Sie 

ist in theologischer Hinsicht als Freiheit zum Glaubensakt und in anthropologischer Hinsicht 

als Freiheit zur Entscheidung qualifiziert. Die so verstandene Freiheit wird einerseits durch das 

Evangelium Christi, andererseits durch die politische Wirkung dieser Botschaft bestimmt, sie 

korrespondiert folglich mit den jeweiligen Zuständigkeitsbereichen des Klerus und der Laien 

in der Ausübung eines politischen Mandats.  

 

 

5. Abschließende Systematisierung und Einordnung 

Nach der Darstellung ausgewählter Studien von Ernst-Wolfgang Böckenförde, in der die 

Religionsfreiheit im Prozess ihrer Anerkennung durch das Zweite Vaticanum, in ihrem 

historischen Hervortreten im Kontext der Entstehung des modernen Staates, als Grundrecht 

unter den Prinzipien der Freiheit und der freiheitlich-demokratischen Ordnung, in der 

Unterscheidung zwischen Individuum, Gesellschaft und Staat, in ihrer Wechselwirkung mit 

dem Grundrecht auf Gewissenfreiheit sowie ihrer Bedeutung für die politische Wirksamkeit 

der Kirche, entfaltet wurde, erfolgt nun der Versuch der Systematisierung und Einordnung. 

Dafür werden historische, rechtsphilosophische, sozialethische und ekklesiologische Zugänge 

als Kriterien einer Systematisierung gewählt. Sie sind das Ergebnis einer synoptischen 

Zusammenschau aus den vorgestellten Beiträgen Ernst-Wolfgang Böckenfördes. 

Abschließend dienen die Begriffe „Verfassung“ und „Politik“ als weitere Kriterien der 

Einordnung. Es geht dabei um die Bestimmungen zur Religionsfreiheit im Grundgesetz, um die 

Frage nach den Grenzen verfassungsrechtlicher Bestimmungen und um die Bedeutung des 



 

 192 

Politischen. Aus der systematischen Differenzierung ergeben sich signifikante Auffälligkeiten, 

die für die Einordnung des Themas bei Böckenförde wichtig sind. 

 

5.1 Zugänge zur Religionsfreiheit als Kriterien der Systematisierung 

Religionsfreiheit wird im Werk von Ernst-Wolfgang Böckenförde als „Recht und Prinzip der 

staatlichen Rechtsordnung“ verstanden, so verdeutlicht die Religionsfreiheit das Verhältnis 

der Kirche „zur modernen Welt und deren spezifischer politischer Ordnungsform, dem 

freiheitlichen modernen Staat“.1203 Neben der Ordnung ihrer Beziehung zum Staat liefert die 

Kirche in ihrer Stellungnahme zur Religionsfreiheit von sich aus „ein Stück Selbstdefinition des 

christlichen Glaubens.“1204 Schließlich berührt die Religionsfreiheit „auch das Verständnis der 

Personalität des Menschen, die Anerkennung des unabdingbaren Freiheitsanspruchs der 

Person“.1205 Die Religionsfreiheit ist damit kein singulär binnenkirchliches Thema, sie ist 

vielmehr von anthropologischer, von theologischer, von verfassungsrechtlicher und 

staatspolitischer Bedeutung. Die lehramtliche Entwicklung in der Frage der Toleranz anderen 

Religionen und Bekenntnissen, die seit Ende des 19. Jahrhunderts feststellbar ist, vor Augen, 

konstatiert Böckenförde, dass das Zweite Vatikanische Konzil mit seiner Erklärung „Dignitatis 

humanae“ und der damit verbundenen Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschenrecht 

eine „kopernikanische Wende“ vollzogen hat, was allerdings über die unmittelbare Konzilszeit 

hinaus ein Problem für den endogenen Wahrheitsanspruch der katholischen Kirche selbst und 

ihr Selbstverständnis darstellt.1206 Für Böckenförde ist die Religionsfreiheit, wie sie heute 

lehramtlich vertreten wird, keine genuine Fortsetzung der Toleranztheorie in der 

traditionellen katholischen Staatslehre, sie stellt vielmehr einen fundamentalen Bruch mit 

dieser dar. In der Religionsfreiheit  

„ist nicht nur anerkannt, dass Freiheit auf Wahrheit gründet und darauf bezogen ist, 

sondern ebenso, dass Wahrheit Freiheit voraussetzt, weil sie nur in Freiheit auf eine 

der menschlichen Person gemäße Weise gesucht, gefunden und festgehalten werden 

kann.“1207  

Die gegenseitige Verknüpfung von Wahrheit und Freiheit führt nach Böckenförde zum Recht, 

die Religionsfreiheit erfährt rechtsphilosophisch begründet ihre Verankerung im Recht.1208 Die 

systematische Einordnung, der im zweiten Teil dieser Arbeit vorgestellten Studien von Ernst-

Wolfgang Böckenförde gliedert sich aufgrund der maßgeblichen Konvergenz von Wahrheit 

und Freiheit und der damit verbundenen rechtlichen und sozialen Konsequenzen in eine 

historische, rechtsphilosophische, sozialethische und ekklesiologische Reflexionsebene. Auf 

der historischen Ebene ist das „Böckenförde-Diktum“ als Ergebnis eines historischen 

Prozesses in der Entstehung des Staates, sowie die innerkirchliche Auseinandersetzung mit 

                                                             
1203 SGK3, S. 7 Einleitung). 
1204 Ebd. 
1205 Ebd., S. 7f. 
1206 Siehe hierzu: „Ungeachtet ihrer grundsätzlichen und wegweisenden Bedeutung ist die Erklärung über die 
Religionsfreiheit innerkirchlich ein ‚Stachel im Fleisch‘ für all diejenigen, die Verfechter einer stets bruchlosen 
und mit sich identischen, das gleichbleibend immer Wahre nur näher ausfaltenden kirchlichen Lehrentwicklung 
sind und dies mit dem Wahrheitsanspruch des katholischen Glaubens verknüpft sehen.“, in: Ebd., S. 10. 
1207 Böckenförde, Recht. Sittlichkeit. Toleranz, S. 67f. 
1208 Siehe hierzu: „Wahrheit und Freiheit sind so in der Weise miteinander verknüpft, dass äußere, rechtliche 
Freiheit unabdingbar der Weg zur Wahrheit ist, nicht gegen die Wahrheit, sondern um der Wahrheit willen 
besteht Religionsfreiheit als Recht.“, in: Ebd., S. 68. 



 

 193 

dem Liberalismus und die Weiterentwicklung der Freiheitsrechte aus den Grundgedanken der 

Aufklärung bedeutsam. Der rechtsphilosophische Zugang beleuchtet aus dem Zusammenhang 

von Freiheit, Recht und Staat die inhaltliche Dimension des Diktums von Böckenförde. Der 

Staat, der mit seiner Rechtssetzung zwischen subjektiver Freiheit des Individuums und 

objektiver Freiheit der Sozietät zu vermitteln hat, bedarf sittlicher Normen, die er aber nicht 

diktiert, sondern aus der Sittlichkeit seiner Bürger aufnimmt. Darin zeigt sich die Überzeugung, 

dass der Staat einer sittlichen Begründung bedarf, um seiner Friedens- und Freiheitsfunktion 

gerecht zu werden. Das Grundrecht der verfassungsrechtlich garantierten Religionsfreiheit 

stellt den Rahmen zur Verfügung, damit die Bürger ihre metaphysisch-transzendenten 

Überzeugungen ausprägen und leben können. Im Sinne der notwendigen sittlichen Grundlage 

für den Staat ist dieser somit auf die Religionsfreiheit angewiesen. Der sozialethische Zugang, 

der sich an den Prinzipien der Personalität, der Freiheit, der Sittlichkeit sowie an Gesellschaft 

und Staat orientiert, zeigt, dass sich Freiheitsräume für das Individuum eröffnen. Konstitutiv 

dafür ist die Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, die Bestimmung der Individualität 

aus dem Personalprinzip und in Einbindung der Freiheitsrechte in das Verfassungsrecht, das 

Böckenförde als Korrektiv des Individualismus in der modernen Gesellschaft versteht. Die 

Religionsfreiheit ist neben der Gewissensfreiheit einer der Freiheitsräume, die maßgeblich 

dafür sind, dass der freiheitliche Staat außerhalb seiner selbst ein eigens, notwendige 

Fundament finden und ausprägen kann. Der ekklesiologische Zugang zeigt, dass für die 

Religionsfreiheit, sowohl in ihrer rechtlichen wie in ihrer theologischen Begründung, die 

Trennung von Religion bzw. Kirche und Staat zwingend ist. Im Modell der „balancierten 

Trennung“ erhält die Kirche aber die Möglichkeit der Mitwirkung in Staat und Gesellschaft, die 

Kirche bekommt eine politische Funktion durch ihre „unpolitisch-politische Wirksamkeit“ und 

kann im Rahmen des Rechts ein politisches Mandat ausüben, so wie es sich theologisch aus 

ihrem Stiftungsauftrag ergibt. Die verfassungsrechtlich garantierte Religionsfreiheit 

ermöglicht der Kirche somit eine politische Mitwirkung und dient gleichzeitig der sittlichen 

Grundlegung des Staates. Die verschiedenen Zugänge zeigen, dass Böckenförde über die 

Religionsfreiheit aus unterschiedlichen Perspektiven reflektiert. Das Thema „Religionsfreiheit“ 

gehört demnach gerade in seiner verfassungsrechtlichen Ausprägung und theologischen 

Bedeutung zum Kernbereich des akademischen Werkes von Ernst-Wolfgang Böckenförde. 

 

5.1.1 Historischer Zugang 

Ernst-Wolfgang Böckenförde verfolgt einen dezidiert historischen Zugang, um das klärende 

Ringen zwischen Kirche und Staat nach den Wirren der Konfessionskriege des 16. und 17. 

Jahrhunderts dauerhaft und im Dienst der Friedenssicherung darzustellen.1209 Der Staat macht 

sich dabei mehr und mehr die Souveränitätsidee der anglo-französischen Staatsphilosophie zu 

eigen und stellt sich damit über den weiterhin von den christlichen Konfessionen 

proklamierten Wahrheitsanspruch.1210 Der Staat emanzipiert sich im Dienst der 

Friedenssicherung nach den Wirren der Konfessionskriege in Europa von den streitenden 

Religionsparteien. Die Entstehung des neuzeitlichen, weltanschaulich neutralen Staates 

versteht Böckenförde als Prozess fortschreitender Säkularisierung an dessen Ende Staat und 

Religion auseinandertreten. Obwohl sich der freiheitlich-demokratische Staat der Moderne in 

                                                             
1209 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation. 
1210 Ebd., S. 220f. 



 

 194 

Europa nicht mehr als christlicher Staat im Sinne des mittelalterlichen „Sacrum Imperium“ 

versteht, wird er nicht zum Feind der Religion. Das vorrangige Bezugsfeld zwischen Staat und 

Religion bietet die, vom Staat rechtlich garantierte Religionsfreiheit. Auf der Ebene der 

Religionsfreiheit wird die Kirche zum gesellschaftlichen Akteur, der in Freiheit seine originären 

religiösen Aufgaben und Verpflichtungen ausüben kann.1211 In der Frage nach den 

Bedingungen der Voraussetzung des freiheitlich-demokratischen Rechtsstaates verweist 

Böckenförde im Diktum vom Staat, der von Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht schaffen 

kann, auf die Bindekräfte von Glaube und Religion, die dem Bestand des Staates dienen. In 

einem geschichtlichen Prozess, der im Investiturstreit seinen Ausgang nimmt und durch 

aufeinander folgende Säkularisierungsbewegungen weitergeführt wird, entsteht der moderne 

Staat. Auf der Ebene der Religionsfreiheit ergibt sich eine gegenseitige Verwiesenheit von 

Staat und Religion bzw. Kirche, die zu beiderseitigem Nutzen ist.1212 Neben der Entstehung des 

Staates als Ergebnis eines historischen Prozesses stellt Böckenförde auch die lehramtliche 

Entwicklung bis hin zur Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschenrecht auf dem 

Zweiten Vatikanischen Konzil in seinen geschichtlich verifizierbaren Stufen dar. Aufgrund des 

frühneuzeitlichen Zerfalls einer homogenitätsstiftenden, auf dem christlichen Glauben 

beruhenden Gesellschaftsordnung kommt es zu unterschiedlichen Formen der 

Toleranzgewähr, die sich zunächst ausschließlich in Form staatlicher Edikte und 

Gesetzesordnungen zeigt, und sich schließlich im zunehmenden Maße, theologisch begründet 

und durch das Axiom des Bonum commune naturrechtlich verankert, auch im kirchlichen 

Lehramt äußert.1213 So entwickelt sich in der Lehre der Kirche aus der Toleranztheorie unter 

dem Einfluss der zunehmenden Anerkennung der Menschenrechte und des Vorrangs des 

Personalprinzips die Anerkennung der Religionsfreiheit als Grundrecht aller Menschen. In der 

Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ von 1965 werden schließlich Wahrheit und Freiheit 

miteinander versöhnt, die Religionsfreiheit kann dadurch auch von der katholischen Kirche 

positiv begriffen werden.1214 Im historischen Zugang verdeutlicht Böckenförde die 

umfassende Bedeutung der Religionsfreiheit zunächst für die Kirche selbst, die mit dem 

Aufbruch des Rechts der Wahrheit zum Recht der Person die traditionelle Toleranztheorie 

überwunden hat und trotzdem bei der Überzeugung der Wahrheit bleibt, die zu suchen zum 

„Officium morale“ des Einzelnen wird.1215 Böckenförde stellt des Weiteren die Etappen der 

historischen Entwicklung des Staates dar, der in seiner Emanzipation von der Kirche zur 

eigenen Selbstbestimmung in der Orientierung auf Freiheit und Recht findet, um eine 

dauerhafte Sicherung des Friedens in einer Welt pluraler Religionsbekenntnisse zu 

ermöglichen. In diesem Zusammenhang wird die Funktion des Rechts deutlich, das als 

„Friedens- und Freiheitsordnung“ und nicht mehr als „Tugend- und Wahrheitsordnung“ 

begriffen wird.1216 Böckenförde macht aber auch deutlich, dass die Trennung von Religion und 

Staat keine absolute sein kann. Der Staat benötigt die Bindekräfte des Religiösen um seiner 

selbst willen, da er um das Wagnis der Freiheit eingehen zu können, darauf verzichtet hat, 

                                                             
1211 KGZ, S. 194. 
1212 Siehe hierzu: „Böckenförde-Diktum“: Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der 
Säkularisation, S. 229f. 
1213 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe des Christen. 
1214 Böckenförde, Einleitung zur Textausgabe, S. 231. 
1215 DiH 2. 
Böckenförde, Einleitung zur Textausgabe, S. 237f. 
1216 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 209. 



 

 195 

weltanschaulich gebunden zu sein.1217 Die Religionsfreiheit in ihrer geschichtlichen 

Entwicklung und Akzeptanz macht demnach die Basis für ein positives und konstruktives 

Zusammenwirken von Glaubensgemeinschaft und Staat in wechselseitiger Bezogenheit und 

zum Wohl der Menschen aus. 

 

5.1.2 Rechtsphilosophischer Zugang 

Die Bedeutung der Religionsfreiheit bei Ernst-Wolfgang Böckenförde erschließt sich in 

Konsequenz der historischen Untersuchungen aus der Erörterung rechtsphilosophischer 

Grundsatzfragen. Dabei geht es vor allem um den Zusammenhang von Freiheit, Recht und 

Staat. Freiheit als Postulat des Individuums und der gesellschaftlichen Ordnung ist auf Recht 

ausgerichtet, das Recht seinerseits bedarf des Staates, der es Kraft seiner Potentialität als 

Machteinheit zu garantieren und durchzusetzen in der Lage ist. Böckenförde fragt in diesem 

Kontext nach dem ethisch-moralischen Fundament des Staates, das er nicht als verbindliche 

Sittlichkeit festsetzen kann, ohne dabei in die eigene Totalität zu fallen. Folglich muss das 

ethisch-moralische Fundament des Staates in der sittlichen Ordnung der Bürger begründet 

sein.1218 Freiheit als Grundbestimmung des Menschen ist also auf das Recht und damit 

verbunden auf die Rechtsdurchsetzungsmacht des Staates angewiesen, das Recht seinerseits 

erwächst aber gleichzeitig einer spezifisch sittlichen Ordnung. Im freiheitlich-demokratischen 

Rechtsstaat gehört Freiheit zum Wesen des Rechts und der sittlichen Ordnung. Recht ist 

folglich Bedingung der Freiheit und Freiheit ist gleichzeitig Ziel des Rechts.1219 Grundrechte, 

wie das Recht auf Religionsfreiheit, sind Abwehrrechte gegen staatlichen Zugriff; sie 

legitimieren einen Eingriff des Staates nur in ganz besonderen, eng definierten Bereichen. Da 

es die Aufgabe des Staates ist, mittels des Rechts Freiheit zu verwirklichen, muss er für die 

Vermittlung zwischen subjektiver und objektiver Freiheit sorgen, er ist dabei auf den 

gesellschaftlichen Konsens angewiesen, unter der Vorgabe der Pluralität innerhalb der 

Gesellschaftsordnung wird dieser allerdings möglicherweise zu einem grundsätzlichen 

Problem.1220 Böckenförde geht von einem reziproken Verhältnis zwischen Recht und sozialer 

Wirklichkeit aus. Das Recht zielt auf die soziale Wirklichkeit in einem Staat, seine soziale 

Geltung erfährt das Recht aus seiner Umsetzung in die alltägliche ethisch-moralische 

Lebenspraxis. Normative Rechtspositivität und soziale Realität stehen in einem Verhältnis 

gegenseitiger Bedingung und Abgrenzung. Das Recht im freiheitlich-demokratischen 

Rechtsstaat kann keine ethisch-sittlichen Normen diktieren, es hat im Sinne Hegels das 

„Moment der Äußerlichkeit“ an sich.1221 Vom Prinzip der Gerechtigkeit bestimmt, ist die 

Anerkennung des Rechts vom Ethos der Staatsbürger abhängig, als sittliche Ordnung ist dieses 

aber rechtlich nicht einklagbar. Trotzdem dient das Recht als Erhaltungsordnung der 

Bewahrung der Regeln des Zusammenlebens. Die Unabdingbarkeiten des Rechts, wie das 

                                                             
1217 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, S. 230. 
1218 Siehe hierzu: „Die Frage, in welchem Verhältnis das Recht zu dem steht, was gemeinhin als ‚sittliche Ordnung‘ 
bezeichnet wird, ist nicht nur seit je in der Vergangenheit lebendig gewesen, (…), sie ist auch und gerade in der 
Gegenwart aktuell. Sie hat auch durch den Umstand nichts an Bedeutung verloren, dass das Recht heute 
vorwiegend in von Parlamenten beschlossenen Gesetzen erscheint und in diesem Sinn staatliches Recht ist und 
geworden ist.“, in: Böckenförde, Recht. Sittlichkeit. Toleranz, S. 27. 
1219 Böckenförde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 43f. 
1220 Ebd., S. 55. 
1221 Böckenförde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 220. 



 

 196 

Recht auf Leben, bleiben aber auch dann unverfügbar, wenn ihre Akzeptanz innerhalb der 

Gesellschaft nicht mehr gegeben wäre.1222 Die unverfügbaren Rechte bilden gleichsam den 

metaphysischen Grundbestand des positiven Rechts. Freiheit, die Ernst-Wolfgang 

Böckenförde anthropologisch als „Bei-sich-selbst-bleiben können“ des Menschen versteht, 

bedarf eines Bewusstseins von Freiheit, das der Kultur- und Vernunfttraditionen eines Volkes 

entstammend und zum Ethos der Staatsbürger geworden, die positiv ethische 

Grundbestimmung des Rechts bildet.1223 Im Diktum vom „sittlichen Staat“ formuliert 

Böckenförde die Überzeugung, dass der Staat als Herrschafts- und Friedensordnung eine 

sittliche Grundlage braucht, die nicht von ihm selbst geschaffen ist, sondern in den ethisch-

moralischen Einstellungen der Individuen gründet.1224 Der Staat, der für den Frieden sorgt und 

die Entfaltung der Freiheit ermöglicht, benötigt eine geistige und sittliche Qualität. Diese 

erfordert eine Einheit der politischen Gesinnung der Staatsbürger, die auf Freiheit und sittliche 

Selbstbestimmung gegründet ist, sie qualifiziert den Staat als „sittlichen Staat“. In diesem 

Sinne bedarf der Staat wesentlich jener ethisch-moralischen Voraussetzungen, die er selbst 

nicht zu schaffen und auch nicht zu garantieren vermag. Der „sittliche Staat“ ist auf ein 

ethisches Fundament angewiesen, um seiner Friedensfunktion gerecht zu werden und dem 

Freiheitsprinzip dienen zu können.1225 Die Religionsfreiheit gehört demnach zu den 

unverfügbaren Freiheitsrechten, sie dient der Selbstbestimmung des Menschen und geht dem 

Staat und seiner Rechtssetzung voraus. Der Staat hat folglich die Aufgabe, die Ausübung der 

Religionsfreiheit grundsätzlich zu garantieren und den äußeren Rahmen dafür zu schaffen. Im 

Sinne des Staates, der als „sittlicher Staat“ auf den ethisch-moralischen Werten und sittlichen 

Überzeugungen seiner Bürger gründet, ist er gleichzeitig auf die Religionsfreiheit wesentlich 

angewiesen. Sie ermöglicht die Gewissenbildung der Bürger und befähigt sie zu einer ethisch-

moralischen Haltung, die den Staat in seiner Funktion als Friedens- und Freiheitseinheit zu 

stützen und zu begründen in der Lage ist. „Sittlicher Staat“ und Religionsfreiheit sind 

untrennbar. 

 

5.1.3 Sozialethischer Zugang 

Die, durch die Verfassung garantierten Freiheitsrechte können nicht losgelöst von den 

anthropologischen und sozialen Bestimmungen, die das Gesellschaftsbild kennzeichnen, 

betrachtet werden. In den rechtsphilosophischen Darstellungen und verfassungsrechtlichen 

Ausführungen von Ernst-Wolfgang Böckenförde ist die sozialethische Relevanz deshalb von 

großer Bedeutung. Um das Axiom der Freiheit in der Ausprägung der Freiheitsrechte zu 

verstehen, ist zunächst vom Menschenbild der Moderne auszugehen, das von einer 

tiefgreifenden Individualität bestimmt ist und als solches der Rechtsordnung zugrunde 

liegt.1226 Freiheit wird als subjektive Freiheit verstanden und als individuelles Freiheitsrecht 

für den Einzelnen eingefordert. Die verfassungsrechtliche Fixierung der garantierten 

Freiheitsrechte stellt dazu ein Korrektiv dar, indem ein individuell-subjektives Verständnis von 

Freiheit in einen gesellschaftlichen Bezug gebracht wird. In der Rechtsordnung, die zunächst 

                                                             
1222 Ebd., S. 227. 
1223 Ebd., S. 217. 
1224 Böckenförde, Der Staat als sittlicher Staat, S. 11f. 
1225 Ebd., S. 22f. 
1226 Böckenförde, Das Bild vom Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, S. 58. 



 

 197 

das Individuum voraussetzt, ist der Mitmensch nicht Bedingung, sondern Begrenzung der 

eigenen individuellen, rechtlich garantierten Freiheit.1227 Böckenförde stellt neben der 

Erstrangigkeit der Individualität, einen Verlust der metaphysisch-transzendenten Dimension 

als Kennzeichen der Moderne fest. Für die Freiheit bedeutet dies, dass sie seit der 

Französischen Revolution in Form ihrer spezifischen Verwirklichung begriffen und nicht, 

aufgrund einer metaphysisch-transzendenten Bindung, kategorial verstanden wird.1228 

Gerade deshalb aber ist Freiheit die Bedingung zur Möglichkeit ihrer Verwirklichung in der 

konkreten Ausübung von Grundrechten, wie der Religionsfreiheit, der Gewissensfreiheit oder 

der Freiheit in der Meinungsäußerung. Aufgrund des vielfältigen Anspruchs auf Ausübung 

individueller Freiheitsrechte, der durch den gesellschaftlichen Pluralismus weiter verstärkt 

wird, kommt der Verfassungsordnung ein Regulierungscharakter zu. Die Festlegungen der 

Verfassung müssen dabei allerdings entsprechend der gesellschaftlichen Veränderungen 

immer wieder neu inhaltlich gefasst und damit aktualisiert werden.1229 Der Mensch im 

Zeitalter der Moderne definiert sich weniger über seine soziale Stellung innerhalb der 

Gesellschaft, sondern vor allem über seine Individualität, die Rechtsordnung soll folglich der 

Verwirklichung subjektiver Freiheitsrechte dienen. Aufgabe der Verfassung ist es, auch 

aufgrund des Verlusts an metaphysisch-transzendenter Rückbindung des Rechts, individuelle 

Freiheitsrechte mit der sozialen Realität in Bezug zu bringen; das Verfassungsrecht hat dabei 

eine Korrektivfunktion, um einem rein subjektiven Verständnis innerhalb einer pluralistischen 

Welt entgegenzuwirken.1230 Die sozialethisch wichtige Unterscheidung zwischen Staat und 

Gesellschaft wird von Böckenförde als verfassungsorganisatorisches Prinzip nachdrücklich 

vertreten. Um eine Totalität des Staates zu vermeiden, die zwangsläufig zur 

uneingeschränkten Macht des Staates führen und die Freiheit des Einzelnen dem Staat 

gegenüber beeinträchtigen würde, dient die Trennung von Staat und Gesellschaft dazu, 

Abwehrrechte dem Staat gegenüber zu begründen.1231 Der Staat wird dabei aber nicht als 

„Untersystem“ der Gesellschaft begriffen, die Trennung zwischen Gesellschaft und Staat 

ermöglicht vielmehr ein aktives Beziehungsgeflecht, dessen Ausgestaltung durch das 

Verfassungsrecht erfolgt. Die Freiheitsräume, die sich aus diesem Beziehungsgeflecht 

ergeben, ermöglichen einen Grundkonsens zwischen Staat und Gesellschaft, der 

entsprechend dem „Böckenförde-Diktum“ wesensnotwendig für das Bestehen eines Staates 

und einer Gesellschaft ist. Die Trennung von Staat und Gesellschaft dient dem Zweck der 

Sicherung von Freiheit. Hierfür ist auch eine Einschränkung des demokratischen Prinzips im 

freiheitlich-demokratischen Rechtsstaat des Grundgesetzes vorgesehen. Die Sicherung der 

Freiheit erfolgt zum einen durch die Beteiligung der Bürger an Entscheidungen der 

Staatsgewalt und zum anderen durch den Schutz der Bürger vor Zugriffen des Staates. 

Böckenförde spricht in diesem Zusammenhang von einer „Funktionsreduzierung der 

Staatsgewalt“, 1232 damit auch im demokratischen System der Totalitarismus des Staates 

verhindert und Freiheit ermöglicht wird. Im Verständnis des demokratischen Systems geht die 

Gesellschaft dem Staat voraus. Die Freiheitsrechte, die sich so entfalten können, ermöglichen 

                                                             
1227 Ebd., S. 59. 
1228 Ebd., S. 60. 
1229 Ebd., S. 64. 
1230 Ebd., S. 63. 
1231 Böckenförde, Die Bedeutung der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft, S. 224f. 
1232 Ebd. S. 226. 



 

 198 

die Ausbildung ethisch-moralischer Gehalte in der Bevölkerung und kommen so der 

Letztbegründung des Staates zu gute. Festzuhalten ist in diesem Zusammenhang, dass das 

religiöse Bekenntnis zum Bereich der Gesellschaft gehört und dem Staat vorenthalten ist. Das, 

durch die Verfassung garantierte Grundrecht auf Religionsfreiheit ist der Rahmen für die 

Ausübung bzw. Nichtausübung eines Bekenntnisses. Der Staat trägt als Machteinheit die 

Gewährleistung dafür. Obwohl die Gewissensfreiheit nach Artikel 4 I GG von der 

Religionsfreiheit zu unterscheiden ist, greifen sie doch faktisch ineinander. Böckenförde stellt 

die historische Entwicklung des Grundrechts auf Gewissensfreiheit ausgehend von der 

Maxime der Autonomie des Menschen in der Philosophie der Aufklärung über die Fixierung 

der Gewissenfreiheit in den konstitutionellen Verfassungen des 19. Jahrhunderts bis zur 

verfassungsrechtlichen Ausformulierung in der Weimarer Reichsverfassung und im 

Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland dar. Er vertritt dabei die These der 

„historischen Kontinuität“. Gewissensfreiheit ist demnach ein Kontinuum des modernen 

Staates, das im engen Zusammenhang mit dem Freiheitsprinzip steht.1233 Die Feststellung, 

dass die Gewissenfreiheit in Artikel 4 GG keinen Verfassungsvorbehalt durch andere Gesetze 

kennt, als „unverletzlich“ und „unantastbar“ gilt und als Verfassungsnorm aber trotzdem nicht 

so interpretiert werden kann, dass sie die Verfassung selbst aufhebt, führt Böckenförde zur 

Frage nach dem Rechtsbegriff des Gewissens.1234 Zur Formulierung eines rechtlichen Begriffs 

des Gewissens greift Böckenförde auf die Gewissensfunktionen nach Luhmann zurück.1235 

Demnach ist das Gewissen, dessen letzter Grund die Unbedingtheit in der menschlichen 

Person ist, die regulierende und fordernde Instanz des Individuums. Der Rekurs auf die 

Gewissensfreiheit in begründendem Rückgriff auf die Grundrechtsgarantie von Artikel 4 I GG 

und das Kriterium für die Wahrhaftigkeit einer Gewissensentscheidung ist die Bereitschaft zur 

Konsequenz. Der Gesetzgeber fordert deshalb eine Verhaltensalternative bei der 

Verweigerung einer Rechtspflicht aus Gewissensgründen.1236 Der Rechtsbegriff des Gewissens 

ist folglich ein funktionaler, er gründet nicht vornehmlich in theologischen Einsichten, sondern 

ergibt sich einerseits aus der Freiheitsbestimmung und ist andererseits in der Persönlichkeit 

des Menschen als unverfügbarer Kern angelegt.  

Im sozialethischen Zugang ist für Böckenförde das moderne Menschenbild der Individualität 

bestimmend. Von daher wird Freiheit als subjektive Freiheit verstanden und gefordert. Das 

verfassungsrechtliche Korrektiv dazu bricht subjektive Freiheit hin zur Gesellschaft und damit 

zur sozialen Wirklichkeit auf. Um Freiheit zu ermöglichen, verzichtet der Staat aber auf eine 

absolute Ausübung seines Gewaltmonopols. Staat und Gesellschaft sind nicht deckungsgleich, 

dies würde die Freiheitsentfaltung des Einzelnen behindern und letztlich zu einem 

Totalitarismus führen. Trotzdem sind Staat und Gesellschaft aufeinander bezogen, die 

Gesellschaft und damit verbundenen die moralisch-ethischen Überzeugungen der Bürger 

bilden die Voraussetzung für den Staat. Von besonderer Bedeutung, auch hinsichtlich des 

Grundrechts auf Religionsfreiheit, ist der Verfassungsrang der Gewissensfreiheit. Diese ist 

                                                             
1233 Böckenförde, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit, S. 215. 
1234 Ebd., S. 220. 
1235 Siehe hierzu: Die Funktionen des Gewissens nach N. Luhmann sind: Identität mit der eigenen Persönlichkeit, 
Kontrollinstanz für das Ich in den Grenzen der Persönlichkeit, Reduktion potentieller Verhaltensmöglichkeiten zu 
einer kohärenten Lebensführung., in: Ebd., S. 241. 
1236 Siehe hierzu: Böckenförde verweist hier als Beispiel auf den Zivildienst als Ersatz für die Verweigerung des 
Wehrdienstes aus Gewissensgründen., in: Ebd., S.234. 



 

 199 

zwar grundsätzlich unantastbar und unbedingt, innerhalb des freiheitlich-demokratischen 

Rechtsstaats aber keineswegs unbegrenzt. Der Verweis auf die Gewissensfreiheit hat 

Konsequenzen für den Einzelnen. Böckenförde geht es im sozialethischen Zugang darum, der 

Freiheit als Grundbestimmung des Menschen, im Rahmen des Rechts, einen möglichst weiten 

Raum zu geben, dazu stehen personale Individualität, Gesellschaftsbindung und 

Verfassungsordnung in einem engen Bezug zueinander. 

 

5.1.4 Ekklesiologischer Zugang 

Für Ernst-Wolfgang Böckenförde konkretisiert sich das Beziehungsgefüge zwischen Religion 

und freiheitlich-demokratischem Rechtsstaat im Verhältnis zwischen Kirche und Staat in der 

Bundesrepublik Deutschland. In der Form eines ekklesiologischen Zugangs, der vorwiegend 

von der Theologie des Zweiten Vatikanischen Konzils und damit der römisch-katholischen 

Kirche geprägt ist, stellt er die Möglichkeiten der kirchlichen Wirksamkeit in Staat und 

Gesellschaft, aber auch die Grenzen des politischen Wirkens der Kirche dar. Ausgehend von 

der Bedeutung der Religion in der modernen Gesellschaft und unter der Voraussetzung der 

Religionsfreiheit, die eine positive Beziehung zwischen Kirche, Staat und Gesellschaft 

ermöglicht, geht es um eine differenzierte Darstellung der Möglichkeiten kirchlicher 

Wirksamkeit und um das Format eines politischen Mandats der Kirche. Böckenförde 

argumentiert hier rechtswissenschaftlich und ekklesiologisch zugleich und bringt dabei die 

Bedeutung der Kirche im Rahmen des Rechts zum Ausdruck. Die Religionsfreiheit als 

Verfassungsrecht stellt das Rechtsprinzip dar, das der Kirche in der Bundesrepublik 

Deutschland eine rechtlich garantierte Stellung und Bedeutung gibt. Als individuelles und 

kollektives Freiheitsrecht, das sich in Glaubensfreiheit, Bekenntnisfreiheit, Kult- und 

Vereinigungsfreiheit ausfaltet, ist die Religionsfreiheit ein volles Freiheitsrecht.1237 Der 

verfassungsrechtliche Status der Religionsfreiheit umfasst auch die weltanschauliche 

Neutralität des Staates und die Wahrung seiner gesetzlichen Hoheit den 

Religionsgemeinschaften gegenüber. Die Religionsfreiheit gibt den Religionsgemeinschaften, 

wie z. B. der katholischen Kirche, aber die Möglichkeit der Einwirkung auf den Staat, insoweit 

sich dies aus dem Inhalt ihrer Glaubensüberzeugung ergibt. Gleichwohl behält der Staat die 

Möglichkeit des Eingriffs in die Religionsfreiheit, wenn dies der Friedenssicherung dient oder 

aufgrund des Gemeinwohlprinzips gerechtfertigt ist. Um das Verhältnis von Staat und Religion 

im verfassungsmäßigen Kontext der Religionsfreiheit zu beschreiben, spricht Böckenförde 

vom „Modell der balancierten Trennung von Staat und Religion.“ Das heißt für die katholische 

Kirche, dass sie im Normalfall keiner staatlichen Verfügung untersteht, aber trotzdem in 

Gesellschaft und Staat aktiv wirken kann. Die gesellschaftspolitische Tätigkeit der Kirche 

vollzieht sich allerdings weiterhin unter dem Gesetz und damit im Wirkungsbereich des 

Staates.1238 Im Unterschied zur ihrer früheren staatsbegründenden Funktion, hat die Kirche 

heute ihre Stellung als konstitutive Bedingung für den Staat eingebüßt, sie übt allenfalls eine 

integrierende Funktion durch die Schaffung und Bewahrung eines Wertesystems aus. Für 

Böckenförde ist die Funktion der Kirche eine kritische dem Staat gegenüber, diese ergibt sich 

aus den Inhalten ihrer religiösen Verkündigung. Dies betrifft auch den Bereich des Politischen, 

die Mitwirkung der Kirche bei der politischen Meinungsbildung und durch Stellungnahmen zu 

                                                             
1237 Böckenförde, Stellung und Bedeutung der Religion in einer „civil society“, S. 257. 
1238 Ebd., S. 262. 



 

 200 

aktuellen politischen Fragen. Böckenförde hebt zwar den Aspekt hervor, dass die kirchliche 

Botschaft zunächst von unpolitischer Natur ist, aber politische Konsequenzen haben kann, er 

verwendet dafür den Begriff der „unpolitisch-politischen Wirksamkeit“ der Kirche.1239 Die 

Formen der Wirksamkeit der Kirche sind bestimmt von der Differenzierung zwischen Staat und 

Gesellschaft, die als politisches Gemeinwesen zu verstehen ist, daraus ergibt sich die 

Forderung nach einer politischen Mitwirkung der Gläubigen, die Teil dieses Gemeinwesens 

sind. Inhaltlich ist die Mitwirkung der Christen aber von der Botschaft des Evangeliums und 

der christlichen Offenbarung bestimmt, die in ihrer Konsequenz das politische Gemeinwesen 

berührt.1240 Böckenförde unterscheidet im Bereich des politischen Handelns der Kirche als 

Akteure zwischen den kirchlichen Amtsträgern und den Laien. Die Äußerungen des kirchlichen 

Amtes sollen sich hierbei allerdings vorrangig auf den Verkündigungsauftrag beziehen und sich 

nur maßgeblichen ethisch-moralischen Fragen widmen. Es ist demnach nicht Aufgabe der 

Amtsträger, sich zu tagespolitischen Fragen zu äußern. Ihre Argumentation muss sich aus einer 

transzendenten Begründung ergeben und einem ethischen Anspruch genügen. Böckenförde 

sieht eine Begrenzung des politischen Handelns der Amtsträger zwingend an, um die 

Autonomie des Politischen zu wahren; die Amtsträger müssen sich um die Wahrung des 

Gegenübers zu Staat und Gesellschaft bemühen, sie können aufgrund ihrer Berufung nicht Teil 

der politischen Auseinandersetzung sein.1241 Politisches Handeln der Kirche ist Aufgabe und 

Betätigungsfeld der christlichen Laien. Als Staatsbürger haben die Laien die Aufgabe, dezidiert 

christliche Positionen in die politische Diskussion einzubringen. Dabei geht es nach 

Böckenförde in erster Linie nicht um Beiträge zur Kompromissfindung, sondern um die 

Formulierung von Positionen, die im Politischen das „unterscheidend Christliche“ zur Sprache 

bringt. Der christliche Beitrag zur Politik ist demnach inspiriert von der Theologie des Reiches 

Gottes, seine theologische Ausrichtung verhindert eine Marginalisierung des Christlichen 

zugunsten der Konsensbildung.1242 Das politische Mandat der Kirche, das sich indirekt aus der 

Botschaft Christi ergibt und ihr politisches Wirken im demokratischen Staat, das Böckenförde 

vor allem als Aufgabe der christlichen Laien begreift, fußt ekklesiologisch vor allem auf dem 

Gedanken des Apostolats der Laien, wie ihn das Zweite Vatikanische Konzil formuliert. Aus der 

Kirchenverfassung des Konzils ergibt sich der Auftrag zur Verkündigung des Heilshandels 

Christi in Nähe und gleichzeitiger Differenz zur Welt. Das Ziel ist die Metanoia des Menschen 

und seine Bekehrung in die Gemeinschaft mit Gott. Böckenförde sieht das Zentrum des 

kirchlichen Auftrags deshalb auf den Gesinnungswandel des Menschen ausgerichtet. Jesu 

Ablehnung, eine irdische Herrschaft zu errichten, bedeutet deshalb innerweltlichen 

Erlösungsvorstellungen und Ideologien kritisch gegenüber zu stehen.1243 Aus der Botschaft 

und dem Handeln Jesu von Nazareth ist so eine spezifische Form des politischen Wirkens der 

Kirche zu legitimieren. Das politische Mandat der Kirche versteht sich von daher als 

Konkretisierung der Botschaft des Evangeliums in jeweils aktuelle politische und soziale 

Zusammenhänge hinein. Die Kirche als gesellschaftliche Institution, die unpolitisch 

ausgerichtet ist, wirkt dabei aktiv politisch mit.1244 Das verfassungsrechtlich garantierte 

                                                             
1239 Ebd. S. 274. 
1240 Böckenförde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 180. 
1241 Ebd., S. 182. 
1242 Ebd., S. 200f. 
1243 Böckenförde, Politisches Mandat der Kirche?, S. 254f. 
1244 Ebd., S. 258. 



 

 201 

Grundrecht auf Religionsfreiheit eröffnet der Kirche die Möglichkeit der Teilnahme am 

politischen Prozess einer Gesellschaft, rückwirkend nimmt sie dadurch Einfluss auf den Staat. 

Die maßgebliche Orientierung für das, sich im Selbstverständnis der Kirche aus der Botschaft 

Jesu von Nazareth legitimierte politische Mandat stellt das Evangelium und die christliche 

Offenbarung dar. Zur Wahrung der Freiheit der Religion wie des Politischen befürwortet 

Böckenförde eine spezifische Aufteilung der politischen Wirksamkeit zwischen kirchlichem 

Amt und christlichen Laien. Die Religionsfreiheit eröffnet somit das Tor für eine aktive 

Mitwirkung der Kirche am politischen Leben, die Teilnahme der Christen am öffentlichen 

Leben gliedert sie ein in Gesellschaft und Staat. Gleichzeitig trennt die Religionsfreiheit Kirche 

und Staat voneinander, die dadurch entstehenden Freiheitsräume dienen maßgeblich der 

Freiheit des Individuums. 

 

5.2 Verfassung und Politik als Kriterien der Einordnung 

 

„Die Grundrechte gelten heute praktisch als oberste Prinzipien der Rechtsordnung 

insgesamt, nicht lediglich im Verhältnis der einzelnen zur hoheitlich handelnden 

öffentlichen Gewalt, und ergreifen damit auch das Verhältnis der einzelnen 

Rechtsgenossen untereinander, beschränken deren Privatautonomie; sie gelten auch 

nicht nur als Normen der Freiheitsgewähr, sondern zugleich als Handlungsaufträge und 

Schutzpflichten für den Staat.“1245 

Böckenförde benennt hier zum einen den Charakter der verfassungsrechtlichen Fixierung der 

Grundrechte und ihre Bedeutung für die Rechtsordnung im freiheitlich-demokratischen 

Rechtsstaat, zum anderen weist er auf Folgen für Staat, Gesellschaft und Individuum, die sich 

aus der Grundrechtsgarantie ergeben, hin. Für die Religionsfreiheit heißt dies, dass sie nicht 

nur als Menschenrecht im klassisch ausschließlichen Sinne, als Individualrecht also, zu 

verstehen ist, sondern als positives Grundrecht Auswirkungen auf das allgemeine Recht, auf 

Pflichten des Staates und vor allem auf Gestalt und Durchführung politischer Prozesse hat. Um 

den Bedeutungsumfang des Grundrechts auf Religionsfreiheit zu umreißen, werden im 

Folgenden die bestimmenden verfassungsrechtlichen Aussagen des Grundgesetzes 

dargestellt. Die Verfassungskommentatoren sehen eine eindeutige Kontextualisierung der 

Religionsfreiheit auf die Bestimmung des Artikels 1 I GG und schließen daraus, dass die 

Formulierungen des Artikels 4 GG einschließlich des Artikels 137 WRV von der 

Menschenwürde her zu begründen und zu verstehen sind. Das heißt: Die Religionsfreiheit 

resultiert grundsätzlich aus der Menschenwürde, die unantastbar und unverletzlich ist. Artikel 

4 GG kennt deshalb auch keinen Verfassungsvorbehalt, eine Schranke bildet jedoch die 

verfassungsmäßige Ordnung selbst. Eine Beschränkung der Religionsfreiheit ist nur aus 

zwingenden, engumschriebenen Gründen der Gefährdung des Gemeinwohls möglich. Die 

Religionsfreiheit in ihrer verfassungsrechtlichen Verankerung ist zwar ein Abwehrrecht gegen 

den Staat, ermöglicht aber dem Einzelnen wie der Religionsgemeinschaft im Ganzen eine 

aktive Teilhabe am politischen Prozess. Der Staat ist der Religion gegenüber zwar neutral, 

steht ihr aber nicht indifferent gegenüber, er befördert vielmehr ihre gesellschaftlichen 

Wirkmöglichkeiten. Die grundgesetzliche Verankerung der Religionsfreiheit gehört somit in 

Deutschland zum Fundament von Gesellschaft und Staat. Es schließt sich eine Diskussion über 

                                                             
1245 Böckenförde, Zur Lage der Grundrechtsdogmatik, S. 9. 



 

 202 

die Frage der Grenzen der Verfassung, besonders hinsichtlich der Verfassungsinterpretation 

durch das Bundesverfassungsgericht im Rahmen einer Gegenüberstellung von „expansiver“ 

und „limitierender Verfassungstheorie“ an. Dazu wird eine Studie von Norbert Manterfeld 

über die Grenzen der Verfassung herangezogen.1246 Manterfeld zeigt, inwiefern Böckenförde 

die Verfassung als Rahmenordnung für das Verhältnis von Individuum und Staat, unter 

Wahrung der Differenz von Gesellschaft und Staat, betrachtet. Nach Böckenförde / 

Manterfeld gehört die Offenheit und Unabgeschlossenheit zum Prinzip des Verfassungsrechts. 

Für die Grundrechte, die der Verfassung zugrunde liegen, bedeutet dies, dass sie primär als 

personal-subjektive Rechte des Einzelnen zu verstehen sind. Ihre Formulierung in der 

Verfassung spiegelt ihre historisch-politische Entwicklung wider, Freiheitsrechte haben 

deshalb zwar einen rechtlich-objektiven Gehalt, sie sind aber subjektive Abwehrrechte gegen 

den Staat. In ihrer verfassungsrechtlichen Gestalt begründen sie noch keine Werteordnung 

des Rechts. Die Religionsfreiheit ist vor diesem Hintergrund im Grundgesetz ein „offenes 

Grundrecht“, das als Individualrecht zu verstehen ist. Das Plädoyer für eine „limitierende 

Verfassungstheorie des Grundgesetzes“ als Maßstab seiner Interpretation zeigt das 

Ineinandergreifen der sozialethischen, philosophischen und staatstheoretischen Perspektiven 

in das Verfassungsrecht und ihre Wahrung durch den bewussten Verzicht auf seine 

interpretatorische Verengung. Die Begriffe „Verfassung“ und „Politik“ dienen als weitere, 

grundsätzliche Kriterien für eine Einordnung der dargestellten Ausführungen Ernst-Wolfgang 

Böckenfördes zur Religionsfreiheit.  

 

5.2.1 Religionsfreiheit im Grundgesetz 

 

Das Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland vom 23. Mai 1949 führt in Artikel 4 I aus: 

„Die Freiheit des Glaubens, des Gewissens und die Freiheit des religiösen Bekenntnisses sind 

unverletzlich.“ Artikel 4 II GG lautet: „Die ungestörte Religionsausübung wird gewährleistet.“ 

Ohne den Begriff „Religionsfreiheit“ expressis verbis zu nennen, führt das Grundgesetz damit 

die wesentlichen Inhalte des Grundrechts auf Religionsfreiheit als Glaubens-, Gewissens- und 

Bekenntnisfreiheit sowie als das Recht auf ungestörte Religionsausübung aus.1247 Nach Artikel 

140 GG sind die Bestimmungen der Artikel 136 bis 139 WRV und der Artikel 141 WRV, die das 

Verhältnis von Staat und Kirche regeln, Teil des Grundgesetzes. So tritt aufgrund Artikel 137 II 

WRV die „religiöse Vereinigungsfreiheit“ als „wesentliches Element der Religionsfreiheit“ zu 

den Bestimmungen von Artikel 4 GG hinzu.1248 In den Artikeln 3, 6, 7 und 33 GG erfährt die 

Religionsfreiheit eine weitere verfassungsrechtliche Konkretisierung.1249 Im Duktus des 

Grundgesetzes steht Artikel 4 „in engstem thematischem Zusammenhang mit Art(ikel) 1 – 

wichtige Aspekte aus dem Themenkreis der geistigen Freiheit und Selbstverantwortlichkeit 

                                                             
1246 Manterfeld, Grenzen der Verfassung. Möglichkeiten limitierender Verfassungstheorie am Beispiel Ernst-
Wolfgang Böckenfördes. 
1247 Siehe hierzu: „Wesentliche Bestandteile der Religionsfreiheit wurden in Art. 4 GG gewährleistet, so die 
Glaubens- und Bekenntnisfreiheit und die Freiheit des weltanschaulichen Bekenntnisses in Abs. 1 und die 
Kultusfreiheit als Recht ungestörter, auch gemeinschaftlicher Religionsausübung in Abs. 2.“, in: Campenhausen, 
Religionsfreiheit, S. 391. 
1248 Ebd., S. 391. 
1249 Siehe hierzu: „Weitere Konkretisierungen der Religionsfreiheit stehen in den Art. 6 Abs. 1 <Elternrecht>, 7 
Abs. 2 und 3 <Religionsunterricht>, 3 Abs. 3 und 33 Abs. 3 GG <Diskriminierungsverbote und 
Neutralitätsverbürgungen>.“, in: Ebd., S. 391. 



 

 203 

des Menschen (werden) grundrechtlich (abgesichert).“1250 Damit wird die Religionsfreiheit 

verfassungsrechtlich aus der Würde des Menschen resultierend verstanden, nach Artikel 1 I 

GG ist es „Verpflichtung aller staatlichen Gewalt“ diese Würde zu achten und zu schützen.1251 

Aufgrund der Bestimmung von Artikel 79 III GG ist eine Änderung der Grundrechtsartikel 

unzulässig. Die „entscheidende Abweichung von den meisten anderen Grundrechten“ besteht 

nach Roman Herzog in der Tatsache,  

„dass Art(ikel) 4 keinerlei ausdrückliche Vorschriften darüber enthält, ob und 

bejahendenfalls unter welchen Voraussetzungen und innerhalb welcher Grenzen der 

Gesetzgeber die von Art(ikel) 4 verbürgten Grundrechte entweder selbst einschränken 

oder die beiden anderen Staatsgewalten zu Eingriffen in sie ermächtigen darf.“1252  

Der Adressat des Grundrechts auf Religionsfreiheit ist gemäß der Verfassung der Staat.1253 

Gleichwohl wird die, in Artikel 4 GG garantierte Religionsfreiheit „nicht nur als Abwehrrecht 

gegen staatliche Eingriffe“ verstanden, sie „gewährleistet zugleich das Recht, Weltanschauung 

oder Bekenntnis im sozialen und politischen Prozess wirksam werden zu lassen.“1254 

Verfassungsrechtlich steht die Religionsfreiheit des Weiteren im Zusammenhang mit den 

staatskirchenrechtlichen Regelungen in der Bundesrepublik Deutschland.1255 Für den Staat 

selbst bedeutet die Garantie der Religionsfreiheit, dass seine Grundorientierung in der 

weltanschaulichen Neutralität besteht.1256 Der weltanschaulich-neutrale Staat, der 

individualrechtliche Toleranz gewährt, ist weltanschaulich aber keineswegs absolut 

indifferent. Seine Indifferenz bezieht sich vielmehr primär auf endogene und dogmatische 

Fragen einer Religionsgemeinschaft, jedoch nicht auf die Fragen der, für eine 

Verfassungsbindung der Gesellschaft notwendigen weltanschaulichen Grundlagen.1257 Die 

                                                             
1250 Maunz / Dürig / Herzog, GG Art. 4, Rn. 1. 
1251 Siehe hierzu: „Wenn irgendein Grundrechtsartikel, so ist Art. 4 ein unmittelbarer Ausfluss des in Art. 1 I für 
unantastbar erklärten Prinzips der Menschenwürde und damit zugleich eines der von Art. 1 II angesprochenen 
‚unveräußerlichen und unverletzlichen Menschenrechte‘. Man kann die von Art. 1 verbürgte Autonomie des 
Individuums nicht denken, ohne die Bedeutung der umfassenden Gedankenfreiheit anzuerkennen und das 
natürliche Bedürfnis des Menschen nach einer außerhalb seiner selbst liegenden Verankerung und Steuerung 
seines Denkens, Fühlens und Handelns zu honorieren.“, in: Maunz / Dürig / Herzog, Rn. 11. 
1252 Ebd., Rn. 3. 
1253 Siehe hierzu: „Die Religionsfreiheit richtet sich grundsätzlich gegen den Staat. Mitglieder von Kirchen und 
Religionsgemeinschaften können sich deshalb gegenüber ihrer Gemeinschaft nicht auf Art. 4 GG berufen, ohne 
Rücksicht darauf, ob die Religionsgemeinschaft Körperschaftsrechte genießt oder nicht.“, in: Campenhausen, 
Religionsfreiheit, S. 395. 
1254 Ebd., S. 392. 
1255 Siehe hierzu: „Die Religionsfreiheit darf (…) heute nicht isoliert von den institutionellen Regelungen des 
Staatskirchenrechts gesehen werden, die die Stellung der Kirchen im öffentlichen Recht und ihre im Grundgesetz 
und den meisten Landesverfassungen ausgesprochene Anerkennung als wichtiger Bestandteil des öffentlichen 
Lebens aufrechterhalten. (…) Die Religionsfreiheit muss deshalb notwendig im Zusammenhang des Systems 
staatskirchenrechtlicher Ordnung als ganzer, der Grundlagen der Gestaltung und der Beziehung von Staat und 
Kirche verstanden und ausgelegt werden. Umgekehrt kann auch das Verhältnis von Staat und Kirche nicht allein 
von der Religionsfreiheit her umschrieben werden.“, in: Ebd., S. 370. 
1256 Siehe hierzu: „In der Tat kann ein Staat, der sich zu den Grundsätzen der Glaubens- und Gewissensfreiheit 
bekennt, zumindest in einer gesellschaftlichen Umwelt, in der es die unterschiedlichsten Formen religiöser und 
weltanschaulicher Überzeugungen gibt, keine andere Verhaltensweise an den Tag legen als die der Neutralität, 
die sich zunächst in der grundsätzlichen Haltung der Toleranz äußern wird.“, in: Maunz/Dürig/Herzog, GG Art. 4, 
Rn. 19. 
1257 Siehe hierzu: „In dem Maße jedoch, in dem eine Verfassung wie das Grundgesetz sowohl in grundrechtlichen 
als auch in staatskirchenrechtlichen Verbürgungen auch die äußere Aktivität des Menschen auf 
weltanschaulicher Grundlage und überdies die Aktivität von Weltanschauungsgemeinschaften garantiert, wird 



 

 204 

soziologischen Auswirkungen betreffen deshalb auch die soziale Wirklichkeit einer 

Gesellschaft und die in ihr wirksamen Institutionen.1258 Grundrechtsfähig im Sinne des Artikel 

4 GG ist deshalb neben der natürlichen Person1259 auch die Institution einer 

Religionsgemeinschaft, wie z. B. die der christlichen Kirchen, als juristische Person in der Form 

der Körperschaft des öffentlichen Rechts gemäß Artikel 140 GG in Verbindung mit Artikel 137 

V WRV.1260 So haben die Kirchen in der Bundesrepublik Deutschland aufgrund des Artikels 4 

GG und in Wahrnehmung des Rechts auf freie Religionsausübung als Körperschaften des 

öffentlichen Rechts ein „kirchliches Selbstbestimmungsrecht“, wie es sich z. B. im kirchlichen 

Arbeitsrecht ausdrückt.1261 Die Kirchen besitzen das Recht auf Ausübung von Seelsorge in 

öffentlichen Einrichtungen und Institutionen, der Staat seinerseits stützt die öffentliche 

Religionsausübung etwa durch den Unterhalt von Theologischen Fakultäten an staatlichen 

Universitäten.1262 Als umfassendes Grundrecht gewährleistet Artikel 4 auch das Recht vom 

verbürgten Freiheitsrecht keinen Gebrauch zu machen und keinen Glauben zu bekennen, sich 

nicht auf das Gewissen zu berufen und kultischen Handlungen fernzubleiben; es ist nach 

Roman Herzog jene „negative Komponente, (…) die ein unabdingbares Begriffsmerkmal der 

Grundrechte ist.“1263 Ein verfassungsrechtlich als wesentlich verankertes Merkmal der 

Religionsfreiheit ist die Glaubensfreiheit, sie bildet „den Kern der Religionsfreiheit“.1264 Als 

Glaubensbegriff des Grundgesetzes gilt nach Campenhausen  

„nicht das Fürwahrhalten jedes beliebigen Meinungsinhalts, sondern nur (der) Glaube 

in jenem engeren Sinn, der auf eine Gottesvorstellung ausgerichtet ist oder auf ethische 

oder metaphysische Vorstellungen von gewisser Geschlossenheit.“1265  

Roman Herzog kann in diesem, auf eine bestimmte Gottesvorstellung bezogenen 

Glaubensbegriff keine „unerträgliche Verengung“ erkennen, weil „die negative Komponente 

der Glaubensfreiheit“, die Freiheit des Nichtbekenntnisses gleichzeitig gegeben ist.1266 Eine 

                                                             
ihm eine vollständige Indifferenz schlechterdings unmöglich. Gerade der demokratische Staat, der sich allen 
möglichen gesellschaftlichen Gruppen konfrontiert sieht und weitgehend auf Zusammenarbeit mit ihnen 
angewiesen ist, ist an einer solchen umfassenden Indifferenz schon von Verfassungswegen gehindert.“, in: Ebd., 
Rn. 21. 
1258 „Eine Gesellschaft, in der der Staat die Entstehung und Verkündigung religiöser und weltanschaulicher 
Überzeugungen nicht behindert, sondern ausdrücklich garantiert, hat eben im Allgemeinen ein ganz anderes 
‚Gesicht‘ als eine Gesellschaft, in der das nicht der Fall ist. (…) Rechtliche Bedeutung gewinnt diese Tatsache 
allerdings nur in dem Umfang, im dem eine Drittwirkung des Art. 4 und der von ihm verbürgten Einzelrechte 
bejaht werden kann.“, in: Ebd., Rn. 23. 
1259 Ebd., Rn. 31-35. 
1260 Ebd., Rn. 38. 
1261 Campenhausen, Religionsfreiheit, S. 408. 
1262 Siehe hierzu: „Pflege und Förderung der Theologie, die sich als Funktion der Kirche und Dienst an ihr versteht, 
und die Ausbildung des theologischen Nachwuchses gehören zu den eigenen Angelegenheiten der Kirchen. 
Daher sind auch die Theologischen Fakultäten berufen, ‚ein Stück des Auftrags der Kirche wahrzunehmen und zu 
erfüllen‘. Zugleich haben sie als staatliche Einrichtungen neben ihrer kirchlichen jedoch auch eine primäre 
Zweckbeziehung zum Staat. Damit bilden die Theologischen Fakultäten ein Paradebeispiel für die seit 
Jahrhunderten bekannte Rechtsfigur der gemeinsamen Angelegenheiten von Staat und Kirche.“, in: Ebd., S. 410. 
1263 Maunz / Dürig / Herzog, GG Art. 4, Rn. 54-56. 
1264 Campenhausen, Religionsfreiheit, S. 395. 
1265 Ebd., S. 395f. 
1266 Siehe hierzu: „Irgendeine unzulässige oder gar aus Toleranzgründen unerträgliche Verengung des Art. 4 I 
kann darin (= Bindung des Glaubensbegriffs an eine Gottesvorstellung, Anmerkung E.S.) nicht erblickt werden, 
weil entweder das neben der Glaubensfreiheit verbürgte Grundrecht der Gewissensfreiheit oder ein Rückschluss 
aus dem ebenfalls in Art. 4 I verbürgten Grundrecht des ‚weltanschaulichen Bekenntnisses‘ oder auch ein 



 

 205 

inhaltliche Beurteilung und Bewertung von Glaubensinhalten nimmt der Staat wegen seines 

Auftrags zu Frieden und Freiheit nicht vor.1267 Zum Kriterium der Glaubensfreiheit tritt die 

Bekenntnisfreiheit hinzu.1268 Aus der Bekenntnisfreiheit ergibt sich das Recht des 

„bekenntnisorientierten Lebens und Handelns“, z. B. im religiösen Erziehungsrecht, in der 

Führung der Ehe und in der Inanspruchnahme einer kirchlichen Diakonie,1269 denn  

„der Glaube wäre nicht frei, wenn die Verfassung nicht auch eine Lebensführung gemäß 

der religiösen oder weltanschaulichen Überzeugungen gewährleisten würde.“1270  

Im Grundgesetz wird die Glaubens- und Bekenntnisfreiheit mit der Freiheit des 

weltanschaulichen Bekenntnisses verbunden und damit ein rechtlicher Gleichrang von 

Weltanschauung und Religion geschaffen.1271 Die Gewissensfreiheit, die historisch als 

Synonym der Glaubensfreiheit angesehen wurde, wird in ihrer heutigen Auslegung im Kontext 

von Artikel 4 I losgelöst von der Glaubensfreiheit als deren nichtreligiöses Äquivalent 

begriffen.1272 Der Gewissensbegriff der Verfassung ergibt sich primär nicht aus einer 

Gottesvorstellung oder einem „metaphysischen Gedankensystem“, sondern aus einer 

ethischen Grundorientierung, die zur Kategorie des Sollens führt.1273 Trotz dieser, scheinbar 

rein profanen Begründung, ist die Gewissensfreiheit von den Glaubensfreiheit nicht zu 

trennen.1274 Die Grundrechtsauslegung vertritt die Auffassung, dass „die Freiheit der 

Gewissensentscheidung grundsätzlich auch die Freiheit der Gewissensverwirklichung 

                                                             
Rückgriff auf die negative Komponente der Glaubensfreiheit selbst diese Auslegung des Begriffs jeden 
intoleranten Beigeschmack entkleidet.“, in: Maunz / Dürig / Herzog, GG Art. 4, Rn. 66. 
1267 Siehe hierzu: „Der Verfassungsstaat kennt die Verschiedenheiten der Religionen und Kirchen, die 
Gegenläufigkeiten religiöser Gewissheiten. Wenn er die Frage nach der Wahrheit im Prinzip der Religionsfreiheit 
offenlässt, ist diese Neutralität Ausdruck seines Friedensauftrags und seines Freiheitsvertrauens.“, in: Kirchhoff, 
Der kirchliche Beitrag zu Freiheit und Demokratie, S. 84. 
1268 Siehe hierzu: „Die Bekenntnisfreiheit geht über die innere Seite des Grundrechts in der Form der 
Glaubensfreiheit hinaus. Sie umfasst das Recht, auszusprechen, was man glaubt oder nicht glaubt, oder dies auch 
zu verschweigen.“, in: Campenhausen, Religionsfreiheit, S. 401. 
1269 Ebd., S. 403. 
1270 Ebd., S. 401. 
1271 Siehe hierzu: „Art. 4 Abs. 1 GG hat die Glaubens- und Bekenntnisfreiheit um die Freiheit des 
weltanschaulichen Bekenntnisses erweitert. Er stellt damit auch solche Gedankensysteme unter seinen Schutz, 
die nicht im herkömmlichen Sinne religiös sind und wie etwa der Marxismus gerade keinen Gottesbezug kennen, 
die also allein unter irdischen Aspekten eine wertende Stellungnahme zum Ganzen der Welt und zur Stellung des 
Menschen darin bieten und ohne transzendenten Bezug eine Antwort auf die letzten Fragen nach Ursprung, Sinn 
und Ziel der Welt zu geben versuchen.“, in: Ebd., S. 396. 
1272 Siehe hierzu: „Unter der Geltung des Grundgesetzes ist nunmehr anerkannt, dass die Gewissensfreiheit aus 
ihrem historisch gewachsenen Konnex zur Glaubensfreiheit gelöst werden muss, ja dass sie sogar in gewissem 
Sinne eine ‚nichtreligiöse’ Ergänzung der Glaubens- und Religionsfreiheit darstellt.“, in: Maunz/Dürig/Herzog/GG 
Art. 4, Rn. 123. 
1273 Siehe hierzu: „Der Begriff des Gewissens im Sinne von Art. 4 I gehört prinzipiell dem Bereich der Ethik an. Das 
unterscheidet ihn gerade vom Begriff der Religion bzw. der weltanschaulichen Überzeugung, der dem 
Grundrecht der Glaubensfreiheit zugeordnet ist. (…) Das Gewissen als ethische Kategorie (…) ist – zumindest nach 
den Auffassungen des abendländischen Kulturkreises eine dem Menschen innewohnende ‚innere‘ Instanz, die 
ihm nicht sagt, wie er einen bestimmten Sachverhalt oder einen bestimmten Vorgang ‚von höherer Warte aus‘ 
zu verstehen habe, sondern die ihm vielmehr sagt, wie er sich in einer bestimmten Situation ‚richtig‘ zu verhalten 
habe. Es ist also nicht die Kategorie des Verstehens, sondern die des Sollens, die den Begriff des Gewissens 
kennzeichnet, und man hat davon auszugehen, dass dieser Begriff auch dem Art. 4 I zugrunde liegt.“, in: Ebd., 
Rn. 124f. 
1274 Siehe hierzu: „Art 4 I schützt (…) nicht nur die von Weltanschauungen unabhängigen 
Gewissensentscheidungen, sondern auch das religiös fundierte Gewissen und ebenso jenes Gewissen, das sich 
auf eine nichtreligiöse Weltanschauung beruft.“, in: Ebd., Rn. 125. 



 

 206 

einbezieht.“1275 Analog zur Glaubensfreiheit ergibt sich damit auch für die Gewissensfreiheit 

aus dem Forum internum des Individualbereichs das Recht, des sich aus dem Gewissen 

begründenden Handelns.1276 Glaubens- und Gewissensfreiheit unterliegen keinem 

Verfassungsvorbehalt, sie stehen aber trotzdem in der „Schranke der verfassungsmäßigen 

Ordnung“, sie sind im „Begriff der öffentlichen Sicherheit und Ordnung zusammengefasst“.1277 

Öffentliche Sicherheit und Ordnung werden von Roman Herzog als „die Gesamtheit aller 

gültigen Rechtsnormen“ verstanden, eine Einschränkung der Grundrechte ist deshalb nur „aus 

gewichtigen und überwiegenden Gründen des Gemeinwohls zulässig“.1278 Nach Axel von 

Campenhausen können die Grundrechte von Artikel 4 GG nur durch die Verfassung selbst eine 

Einschränkung erfahren, diese würde sich vor allem aus den Bestimmungen über die 

Menschenwürde in den Artikeln 1 I und II GG ergeben.1279 Zur verfassungsrechtlichen 

Religionsfreiheit gehört auch das Recht der ungestörten Religionsausübung (Artikel 4 II GG) 

und das Recht auf die religiöse Vereinigungsfreiheit (Artikel 140 GG in Verbindung mit Artikel 

137 II WRV). Die Religionsfreiheit im Ganzen der Verfassungsordnung befähigt den 

Staatsbürger aufgrund seiner Glaubens- und Gewissensausrichtung zur aktiven Teilnahme am 

demokratischen Prozess, dem weltanschaulich-neutralen Staat wird zugleich die Orientierung 

an Wertvorstellungen ermöglicht.1280 Die Verankerung der Religionsfreiheit im 

Verfassungsrecht der Bundesrepublik Deutschland ist umfassend und führt zu vielfältigen 

Konsequenzen, die über das Grundgesetz hinaus sowohl die staatkirchenrechtlichen 

Bestimmungen im institutionellen Bereich, aber auch die sozialen und im Fundamentalen 

ethisch-sittlichen Bedingungen und Ausformungen auf individueller und gesellschaftlicher 

Ebene betreffen. Insofern gehört die Religionsfreiheit wesentlich zur Basis von Gesellschaft 

und Staat. Nach Ernst-Wolfgang Böckenförde sind die, im Grundgesetz garantierten 

Grundrechte von einer „Doppelqualifikation“ gekennzeichnet, indem sie „zum einen als 

staatsgerichtete subjektive Freiheitsrechte des einzelnen Grundrechtsträgers verstanden, 

zum anderen und zugleich als objektive Grundrechtsnormen und Wertentscheidungen, die für 

alle Bereiche des Rechts Geltung haben“ angesehen werden.1281 Verfassungsrechtlich ergibt 

sich daraus, dass die Grundrechte in ihrem subjektiven Gehalt mit ihrem objektiven Gehalt 

verbunden werden.1282 An der verfassungsrechtlichen Stellung der Religionsfreiheit wird dies 

erstrangig deutlich. 

 

 

                                                             
1275 Ebd., Rn. 135. 
1276 Gewissensverwirklichung im Handeln tritt vor allem im Recht auf Gehorsamsverweigerung und im 
Widerstandsrecht in Erscheinung., Vgl. in: Ebd., Rn. 137-140. 
1277 Ebd., Rn. 153. 
1278 Ebd., Rn. 154. 
1279 Siehe hierzu: „Der Sache nach begrenzen Art 1 Abs. 1 und 2 GG die Religionsfreiheit mit der Folge, dass die 
Aktualisierung der Glaubens- und Bekenntnisfreiheit dann nicht geschützt ist, wenn sie die Menschenwürde 
verletzt.“, in: Campenhausen, Religionsfreiheit, S. 421. 
1280 Siehe hierzu: „Der Staat ist als neutraler Staat nicht gehindert, sich bei seinen Maßnahmen an den 
Wertvorstellungen zu orientieren, die in den gesellschaftlichen Gruppierungen lebendig sind. Es ist ihm lediglich 
verwehrt, sich mit einer der im pluralistischen Getriebe vertretenen Meinungen zu identifizieren.“, in: Ebd., S. 
429. 
1281 Böckenförde, Zur Lage der Grundrechtsdogmatik, S. 9. 
1282 Ebd., S. 48-54. 



 

 207 

5.2.2 Begrenzung verfassungsrechtlicher Bestimmungen 

Aufgrund der verfassungsrechtlichen Geltung des Grundgesetzes einerseits und vor dem 

Hintergrund heterogener, sich ständig verändernder Vorstellungen innerhalb einer 

pluralistischen Gesellschaft andererseits, ergeben sich Notwendigkeiten der 

Verfassungsinterpretation, die häufig auf dem Weg verfassungsgerichtlicher Entscheidungen 

erfolgen. In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage nach der Weite bzw. der Begrenzung 

der Verfassungsinterpretation. In einer systematischen Darstellung des 

verfassungstheoretischen Werkes von Ernst-Wolfgang Böckenförde entwirft Norbert 

Manterfeld daraus die These einer „limitierenden Verfassungstheorie des Grundgesetzes“ bei 

Böckenförde. Die „Verfassungstheorie“ dient nach Manterfeld dabei grundsätzlich „dem 

Zweck, die Verschränkung von methodischen, dogmatischen und sozialphilosophischen 

Perspektiven auf die Verfassung so zu reflektieren, dass die Grenzen der Verfassung in der 

Komplexität dieser Perspektiven erkennbar werden.“1283 Manterfeld stellt hierzu einer 

„expansiven Verfassungstheorie“ die „limitierende Verfassungstheorie“ Böckenfördes 

gegenüber. Als „expansive Verfassungstheorie“ versteht Manterfeld „die herrschende 

Verfassungstheorie“, die im Sinne einer „Bedeutungsausweitung der Verfassung“ zu 

verstehen ist.1284 Grundlegend dafür ist die „Topik“, d. h. durch verfassungsgerichtliche 

Einzelfallentscheidungen erfolgt eine spezifische Verfassungsinterpretation.1285 Böckenförde 

erkennt in diesem Prozess „ein ‚Inhaltgeben von außen‘ und nicht mehr Auslegung der 

Verfassung als Sinndeutung.“1286 Die „Topik“ bewertet Böckenförde folglich als 

„Interpretationstheorie des Unpolitischen“.1287 Die Grundrechtsinterpretation aufgrund von 

Einzelfallentscheidungen des Bundesverfassungsgerichts führt im Sinne der „expansiven 

Verfassungstheorie“ zunehmend weg von einem Verständnis der Grundrechte als „subjektive 

Abwehrrechte gegen den Staat“ hin zu ihrem Verständnis als „objektive Wertordnung“.1288 

Dies bedeutet nach Böckenförde, dass das Bundesverfassungsgericht prozessuale 

Entscheidungen tätigt, die die durch die Verfassung garantierten Grundrechte zu „objektiven 

Grundsatznormen“ erweitert; er bezeichnet dies als das „grundsätzliche Problem expansiver 

Verfassungstheorie“.1289 Die Grundrechte werden somit „normtheoretisch als Regeln“ 

begriffen, sie sind  

„als Grundsatznormen in ihrer objektiven Dimension lediglich Optimierungsangebote, 

die ‚gebieten, dass etwas in einem relativ auf die rechtlichen und tatsächlichen 

Möglichkeiten möglichst hohen Maße realisiert wird.‘“1290  

                                                             
1283 Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 15f. 
1284 Ebd., S. 16. 
1285 Siehe hierzu: „So wird interpretatorische Verfassungsausweitung methodisch legitimiert, da Konkretisierung 
ja weiterhin, obwohl die Orientierung an vorgegebenen Inhalten nicht mehr beibehalten wird, als Interpretation 
der Verfassung begriffen wird. Die einzelnen Entscheidungsnormen am Ende des Konkretisierungsprozesses 
werden, da sie Ergebnis einer Verfassungsinterpretation sind, zum Verfassungsinhalt. Im Entscheidungsprozess 
des Interpreten entsteht so genuines Verfassungsrecht.“, in: Ebd., S. 24. 
1286 Ebd., S. 25. Siehe hierzu: SVD, S. 189. 
1287 Böckenförde, Staat. Verfassung. Demokratie, S. 69, zitiert in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 22. 
1288 Siehe hierzu: „Merkmale und Konsequenzen expansiver Verfassungstheorie beschreibt Böckenförde 
insbesondere mit Bezug auf die Grundrechtsinterpretation des BVerfG, das die Grundrechte nicht nur als 
subjektive Abwehrrechte gegen den Staat begreift, sondern auch als objektive Wertordnung und als 
Grundsatznorm interpretiert.“, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 31. 
1289 Ebd., S. 34-37. 
1290 Ebd., S. 38. 



 

 208 

Die, in diesem Sinne expansive Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts sieht 

Böckenförde nach der Darstellung Manterfelds als „Charakterisierung der Grundrechte als 

Prinzipiennormen mit Optimierungstendenz auf den Begriff gebracht“.1291 Der 

Verfassungsbegriff der expansiven Verfassungstheorie wird zum einen dadurch 

gekennzeichnet, dass die Verfassung als „Lebensordnung der Gesellschaft“1292 begriffen, zum 

anderen in einem „Verfassungspatriotismus“1293 verankert wird. Zusammenfassend kann 

gelten: Die expansive Verfassungstheorie zeigt einen „Konkretisierungsbegriff“, indem 

verfassungsrechtliche Bestimmungen eine schöpferische Neugestaltung erfahren, die zu 

einem „Vorgang der Normbildung“ führen, der über den Verfassungstext hinausführt.1294 Die 

Methode der expansiven Verfassungstheorie erhebt „externe Interpretationsperspektiven“ 

zum Maßstab und reduziert die Verfassung auf ihre Interpretationsnotwendigkeit.1295 Der 

Charakter der Verfassung verändert sich dahingehend, dass sie im Sinne eines spezifischen 

Verfassungsbegriff zur „Lebensordnung der Gesellschaft“ wird.1296  

Die „limitierende Verfassungstheorie“ Böckenfördes bezeichnet Manterfeld dagegen  

„als Theorie des Rechtssystems (…), in deren Rahmen die Methodik der Interpretation 

nur einen von mehreren Bestandteilen ausmacht.“1297  

Die „limitierende Verfassungstheorie“ versteht die Verfassung als Rahmenordnung für das 

Verhältnis des Individuums zum Staat im Rahmen einer durchgängigen Unterscheidung 

zwischen Staat und Gesellschaft.1298 Die Verfassung selbst ist damit ein „ausgrenzendes 

Rechtsdokument und nicht rechtliche Lebensordnung der Gesellschaft im umfassenden Sinne 

eines materialen Grundgerüstes des sozialen Zusammenlebens.“1299 Der Verfassung, die als 

                                                             
1291 Ebd., S. 39. Siehe hierzu: Böckenförde, Zur Lage der Grundrechtsdogmatik, S. 55. 
1292 Siehe hierzu: „Das begrenzende Element des Staatsbezuges im Verfassungsbegriff wird angesichts 
zunehmender Wechselwirkung zwischen Staat und Gesellschaft genauso wie die Unterscheidung von Staat und 
Gesellschaft aufgegeben.“, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 39f. 
1293 Siehe hierzu: Der Begriff des „Verfassungspatriotismus“ macht es möglich, „die nach dem 2. Weltkrieg in 
Deutschland desavouierte politische Identität des deutschen Volkes als Nation durch eine Verfassungsidentität 
zu ersetzen. (…). Der expansive Verfassungsbegriff ist also auch durch das in Deutschland fehlende politische 
Selbstbewusstsein einer Nation ohne glückliche demokratische Tradition bestimmt.“, in: Ebd., S. 40. Siehe hierzu: 
SVD, S. 51. 
1294 Siehe hierzu: „Der Konkretisierungsbegriff wird im expansiven methodischen Rahmen nicht mehr nur als 
Subsumtionsvorgang gefasst, sondern als für die schöpferische Gestaltung komplexer sozialer Verhältnisse 
erforderlicher Vorgang der Normbildung, dessen Orientierung an der schalen verfassungstextlichen Vorgabe 
methodisch nicht mehr dargestellt werden kann.“, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 41. 
1295 Siehe hierzu: „Expansive Verfassungsmethodik ist darin zu sehen, dass eine externe 
Interpretationsperspektive zu einer internen dogmatisch maßstäblichen wird. Die Verfassung wird dabei 
nurmehr zum Symbol problemorientierter oder soziologisch-phänomenologischer Erkenntnisse, die die 
Interpretation steuern.“, in: Ebd., S. 42. 
1296 Siehe hierzu: „Verfassung ist ihrem Begriffe nach nicht mehr ausgrenzendes Rechtsdokument, sondern 
rechtliche Lebensordnung der Gesellschaft im umfassenden Sinne eines materialen Grundgerüstes des sozialen 
Zusammenlebens.“, in: Ebd., S. 43. 
1297 Ebd., S. 44. 
1298 Siehe hierzu: „Als Rahmenordnung trifft die Verfassung nur Grundsatzentscheidungen für das Verhältnis des 

Einzelnen zum Staat und legt Verfahrensregeln für den politischen Handlungs- und Entscheidungsprozess fest. 

Das limitierende Element des Staatsbezuges der Verfassungstheorie wird genauso aufrechterhalten, wie die 

Unterscheidung von Staat und Gesellschaft. So ist qua Verfassungsgebung nur ein Kern von grundlegendsten 

Fragen des Staates dem demokratischen Prozess und dem geistig-ethischen Pluralismus entzogen. Durch die in 

der Verfassungsgebung vorgenommene Selbstfestlegung des politischen Systems soll der in ihm vorhandenen 

Pluralismus gerade erhalten werden.“, in: Ebd., S. 45. 
1299 Ebd. 



 

 209 

Rahmenordnung vor allem der Friedens- und Freiheitsordnung dient, liegen nach Böckenförde 

ethische Rechtsgrundsätze voraus, sie können „nur zur allgemeinen Orientierung des 

positiven Rechtes beitragen.“1300 Der fragmentarische Charakter der Verfassung als 

Rahmenordnung setzt in der limitierenden Verfassungstheorie Böckenfördes allerdings „reale 

staatliche und gesellschaftliche Gegebenheiten“ voraus, sie gehören zu den „Voraussetzungen 

der geltenden Verfassung“.1301 Zu diesen Voraussetzungen der Verfassung, die Manterfeld 

systematisch aus dem Werk Böckenfördes erhebt, zählt zunächst der Staat, der als 

„organisierte Wirkeinheit“ in seiner Differenz zur Gesellschaft als entscheidende Bedingung 

der Verfassung gilt.1302 Eine weitere Voraussetzung für die Verfassung bildet das Prinzip der 

Freiheit, zu deren rechtlicher Vermittlung das Gesetz bestimmt ist.1303 Die Verfassung als 

„Form der Freiheit“ garantiert zur Gewährleistung gesellschaftlicher und individueller Freiheit 

Grundrechte, die als Freiheitsrechte gegen den Staat gerichtet sind.1304 Um des Formprinzips 

der Freiheit willen versteht sich der Staat als weltanschaulich neutral, dies ist eine wesentliche 

Voraussetzung für die verfassungsrechtliche Garantie der Religionsfreiheit.1305 Die 

„limitierende Verfassungstheorie“ nach Böckenförde als Maßstab der 

Verfassungsinterpretation zu verstehen, definiert Manterfeld als „Methode des 

interpretativen Positivismus“, indem Böckenförde sowohl die verfassungsrechtlich 

verbindlichen Festlegungen wie auch ihre Offenheit festhält.1306 In der methodischen 

Vorgehensweise orientiert sich Böckenförde dabei am „Regel-Prinzipien-Modell“1307 der 

Verfassung und an der Unterscheidung zwischen Verfassung und Gesetz.1308 Böckenförde 

bedient sich einer historisch-politischen Hermeneutik, um das „Problem der 

                                                             
1300 Ebd., S. 46. 
1301 Siehe hierzu: „Ist die Verfassung als Rahmenordnung ‚notwendig fragmentarisch‘, fragt sich gleichwohl, ob 

das, was sie ungeregelt lässt, im Rahmen limitierender Verfassungstheorie ohne Bedeutung bleibt. Dies ist in 

dem Maße nicht der Fall, in dem hinter den ausdrücklichen Verfassungsbestimmungen reale staatliche und 

gesellschaftliche Gegebenheiten ausgesetzt werden. Die Voraussetzungen der geltenden Verfassung haben 

daher einen eigenen Ort in der limitierenden Verfassungstheorie Böckenfördes.“, in: Ebd. 
1302 Ebd., S. 47-50. 
1303 Siehe hierzu: „Die auf der Ebene der Verfassung in ihrer direkten Wirksamkeit für die Organisation 
gesellschaftlicher Freiheit verlorenen objektiv-rechtlichen, ethischen und politischen Ordnungsvorstellungen 
werden damit also nicht unterschlagen, sondern dem einfachen Gesetzgeber und dem in der Gesetzgebung 
stattfindenden Vermittlungsprozess zugeordnet.“, S. 51. Siehe hierzu: SVD, S. 194. 
1304 Siehe hierzu: „Verfassung als auf den im obigen Sinne verstandenen Staat bezogen, stellt also einerseits die 

regelgeforderte Ordnung der Staatsorganisation dar und kann, um die Grenzen staatlicher Integration und damit 

die gesellschaftliche Freiheit zu befestigen Grundrechte gegen den Staat festsetzen.“, in: Manterfeld, Grenzen 

der Verfassung, S. 52. 
1305 Siehe hierzu: „Zu dieser Beschränkung der Verfassung als Form der Freiheit gehört auch, dass der neutrale 
Staat <und damit die diesem Staat einen rechtlichen Rahmen gebende Verfassung> die Entwicklung der Freiheit 
von religiösen Einheitsvorstellungen im Zuge der Säkularisierung, sowie einen geistig-weltanschaulichen 
Pluralismus, zur Voraussetzung hat.“, in: Ebd., S. 53. Siehe hierzu: RSF, S. 92ff. 
1306 Siehe hierzu: „Böckenfördes interpretationsmethodischer Mittelweg besteht darin, in der Verfassung zu 

unterscheiden, wo relativ spezifische Anordnungen vorliegen, die rechtlich verbindlich sind, und wo Verfassung 

‚offen’ ist und ‚daher Geltung nicht beanspruchen’ kann. Methodenbewusste Interpretation hat diese 

Unterschiede bewusst zu machen und nicht durch ‚Konkretisierungen’ zu verdecken. Man kann diese Methodik 

als interpretativen Positivismus bezeichnen.“, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 61. 
1307 Ebd., S. 62. 
1308 Siehe hierzu: „Anders als ‚normale Gesetzesbestimmungen’ sind Verfassungsbestimmungen ‚ihrer 

Wortfassung und Sprachgestalt nach Lapidarformeln, die aus sich selbst inhaltlicher Eindeutigkeit weithin 

entbehren.’“, in: Ebd., S. 66. Siehe hierzu: SVD, S. 115. 



 

 210 

Bedeutungsoffenheit von Begriffen“ aus der historischen Entwicklung von 

„Theoriezusammenhängen“ zu verdeutlichen.1309 Die „limitierende Verfassungstheorie“ 

Böckenfördes verweist damit einerseits auf die Verfassung, die als Rahmenordnung eine 

Offenheit behält, und andererseits auf die Voraussetzungen, die der Verfassung zugrunde 

liegen. Dieser Ansatz steht einer positivistischen Verengung, wie sie durch eine „expansive 

Verfassungstheorie“ geschieht, entgegen und hält die verfassungsrechtlichen Prinzipien in 

ihrer spezifischen Offenheit fest.1310 Für den Grundrechtsteil des Grundgesetzes bedeutet 

dies, dass die „limitierende Verfassungstheorie“ darauf zielt, die „normative Grundintention“ 

des jeweiligen Grundrechts herauszuarbeiten und die Formulierung der Verfassung, ihre 

Positivität, als Ergebnis einer „historisch-politischen Entscheidung“ zu begreifen, sucht.1311 

Die, in der Verfassung garantierten Grundrechte betreffen grundsätzlich die individuelle 

Freiheit „als subjektiv öffentliches Abwehrrecht“, ihre Beschränkung durch den Gesetzgeber 

ist nur in engen Grenzen möglich.1312 Obwohl die Freiheitsrechte historisch gesehen auch 

einen „rechtlich-objektiven Gehalt“ haben, werden sie im Grundgesetz als „subjektive 

Abwehrrechte gegen den Staat“ verstanden.1313 Die Grundrechte als individuelle 

Abwehrrechte in ihrer Positivierung durch das Grundgesetz begründen keine Werteordnung 

des Rechts, den „Grundrechten gegenüber dem Staat entsprechen deshalb keine 

Grundpflichten gegenüber dem Staat.“1314 Auch die Aussagen zur Menschenwürde in Artikel 

1 I GG und ihre damit verbundene Bedeutung für die Grundrechtsartikel und den „Geist der 

Verfassung“ begründen nach Böckenförde kein expansives Verfassungsverständnis: „Eine 

prinzipielle Erweiterung und Verallgemeinerung des Grundrechtsgehaltes in Richtung 

objektiver Gehalte ist damit nicht verbunden.“1315 Der „idealtypische Gegensatz von 

limitierender und expansiver Verfassungstheorie“ bei Ernst-Wolfgang Böckenförde und sein 

Plädoyer für eine „limitierende Verfassungstheorie“ zeigt die Grenzen der Verfassung auf.1316 

                                                             
1309 Siehe hierzu: „Um das ‚Von-sich-aus’ der Verfassung positiv zu formulieren, entwickelt Böckenförde eine 

historisch-politische Theorie, die berücksichtigt, dass das Problem der Bedeutungsoffenheit von Begriffen in 

neuzeitlichen Theoriezusammenhängen Ausdruck des Verlustes von feststehend ‚vorgegebenen’ Inhalten ist. Es 

geht (…) um den hermeneutisch-methodischen Bestandteil von Böckenfördes Versuch, Verfassung als historisch-

politische Errungenschaft zu begreifen.“, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 69. 
1310 Siehe hierzu: „Die Darstellung des interpretativen Positivismus Böckenfördes hat die Unterscheidung von 

spezifischen Verfassungsanordnungen und Prinzipiengehalten interpretationsmethodisch zu typisieren versucht, 

indem sie die geistesgeschichtlichen sowie historischen Bezüge zu Böckenfördes Interpretationsansatz 

gegenüber der positivistischen Isolierung derselben abhob.“, in: Ebd., S. 75. 
1311 Siehe hierzu: „Die limitierende Verfassungstheorie und der interpretative Positivismus Böckenfördes 
differenzieren also danach, ob und inwieweit die herausgearbeitete normative Grundintention des 
Grundrechtsteiles im einzelnen in der durch die Verfassungspositivierung getroffenen und erst dadurch im 
Rechtssinne verbindlichen Entscheidung ausgestaltet wird. Vor dem Hintergrund der Rahmenbestimmung des 
Grundrechtsgehaltes ist auf die konkrete textliche Gestalt und systematische Stellung der einzelnen 
Bestimmungen genau zu achten, um die Positivität der Verfassung als Gehalt eigenständiger historisch-
politischer Entscheidung zu begreifen.“, in: Ebd., S. 82. 
1312 Ebd., S. 83. Siehe hierzu: SVD, S. 143. 
1313 Siehe hierzu: „Historisch gesehen ist zwar der objektiv-rechtliche Gehalt von Freiheitsrechten auch für 

Böckenförde nicht per se ausgeschlossen. Diesen weitreichenden Aspekt des historischen liberalen 

Rechtsstaatsgedankens aber greift das Grundgesetz mit seiner Konzeption von Grundrechten als subjektiven 

Abwehrrechten gegen den Staat Böckenförde zufolge gerade nicht auf.“, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, 

S. 85. 
1314 Ebd. 
1315 Ebd., S. 86. 
1316 Ebd., S. 153. 



 

 211 

Es wird dadurch deutlich, dass die Verfassung im Sinne der „limitierenden Verfassungstheorie“ 

eine Rahmenordnung des Rechts ist und keine rechtliche Lebensordnung, wie sie eine 

„expansive Verfassungstheorie“ insinuiert. Grundrechte sind personal-subjektive Rechte des 

Einzelnen, sie sind mutatis mutandis nicht Grundelemente einer objektiven Wert- oder 

Prinzipienordnung. Die Grundrechte als solche gehen der verfassungsrechtlichen Fixierung 

voraus, sie gehören gemäß dem „Böckenförde-Diktum“ zu den Voraussetzungen des Staates 

und können durch diesen nicht erst geschaffen werden. Im Modell der „limitierenden 

Verfassungstheorie“ ist das Grundrecht auf Religionsfreiheit als Individualrecht das Ergebnis 

eines historischen Prozesses. Zu seinen Koordinaten gehört einerseits die Entwicklung eines 

begrifflichen und inhaltlichen Verständnisses von Menschenwürde, die die Konsequenz des 

freien Bekenntnisses bzw. Nichtbekenntnisses einschließt, andererseits die geschichtliche 

Entstehung des weltanschaulich-neutralen Staates als Folge einer zunehmenden 

Säkularisierung, der den rechtlichen Rahmen für die Ausübung der Religionsfreiheit bieten 

kann. Die Religionsfreiheit als Verfassungsrecht bleibt innerhalb der Grenzen der Verfassung 

ein offenes, im Wesentlichen nicht beschränktes Grundrecht, sie unterscheidet sich als „Form 

der Freiheit“ kategorial von einer expansiven Verfassungsinterpretation, die sie objektiv-

rechtlich im Sinne eines Verfassungspatriotismus zu fassen versucht.1317  

 

5.2.3 Bedeutung des Politischen 

Ernst-Wolfgang Böckenförde spricht vom „Begriff des Politischen“, um zum einen im Kontext 

der Unterscheidung von Gesellschaft und Staat das verfassungsorganisatorische Prinzip der 

politischen Willensbildung als gesellschaftlichen Prozess, der dem Staat vorausliegt, und zum 

anderen die Bedeutung der politischen Wirksamkeit von Religion bzw. Kirche, zu 

thematisieren. In diesem Zusammenhang versteht Böckenförde den Staat als „politische 

Einheit eines Volkes“.1318 Das Verständnis von Politik als „das Politische“ und das Verständnis 

des Staates als „politische Einheit eines Volkes“ bilden in dieser Verknüpfung grundsätzliche 

Ausgangsvoraussetzungen für die Bedeutung der Verfassung und den, durch den Staat zu 

gewährleistenden Rahmen der Friedensordnung. Als konstitutive Voraussetzung für die 

Verfassung ist das Bestehen eines Staates zu sehen, der Staat selbst bedarf des Politischen. 

Die freiheitlichen Grundrechte sind aber „vor- und überstaatliche Menschenrechte, die dem 

Staat vorausliegen“, es sind dies „nur die individualistischen Freiheitsrechte im strengen Sinn, 

d. h. die Freiheitsrechte des isoliert gedachten Einzelmenschen, die seine private Sphäre 

umgrenzen und schützen.“1319 Zu diesen Grundrechten zählen die Glaubens- und 

Gewissensfreiheit des Einzelnen. Böckenförde bezieht sich in seinen Ausführungen zum 

„Begriff des Politischen“ auf Carl Schmitt.1320 Wie Schmitt argumentiert Böckenförde in einem 

rechtsphilosophischen Stufenmodell. Demzufolge geht der Verfassung der Staat voraus, Staat 

und Gesellschaft sind bei Böckenförde zwar eindeutig getrennt und unterschieden, aber 

                                                             
1317 Siehe hierzu: „Die Verfassung lebt von Voraussetzungen, die sie nicht selbst garantieren kann. Vielmehr 
erscheint sie als Form der Freiheit, die deren konfliktträchtige Realisierung als komplexe Aufgabe sozialer 
Gestaltung begreift und von Verfassungstextinterpretation kategorial unterscheidet.“, in: Ebd., S. 154. 
1318 Böckenförde, Der Begriff des Politischen als Schlüssel zum staatsrechtlichen Werk Carl Schmitts, S. 346. 
1319 Ebd., S. 358. 
1320 Zur kritischen Diskussion über die Bedeutung des „Politischen“ bei Carl Schmitt: Siehe hierzu: Manemann, 
Carl Schmitt und die politische Theologie; S. 13-55. Ebenso: Mehring, Welch gütiges Schicksal. Ernst-Wolfgang 
Böckenförde / Carl Schmitt. Briefwechsel 1953-1984. 



 

 212 

dennoch durch den politischen Prozess aufeinander bezogen, insofern kann das Politische als 

grundlegend erachtet werden. Die Freiheitsrechte, und damit auch die Religions- und 

Gewissensfreiheit, sind zwar der „unpolitische Teil“ der Verfassung, weil sie dem Politischen 

vorausgehen, sie werden bei Böckenförde aber aufgrund ihrer verfassungsrechtlichen 

Garantie zu politischer Relevanz innerhalb der Gesellschaft. Die Freiheitsrechte stehen, trotz 

fehlenden Verfassungsvorbehalts, nicht außerhalb des positiven Rechts. Um seiner Friedens- 

und Freiheitsfunktion willen, bedarf es der Wahrung der Einheit im Staat und damit eine, die 

politischen Gegensätze umgreifenden und ordnenden Macht. Böckenförde transformiert den 

grundlegenden „Begriff des Politischen“, in seiner Ausdifferenzierung auf das 

Verfassungsverständnis, auf den freiheitlich-demokratischen Staat des Grundgesetzes, in dem 

die vorstaatlichen Freiheitsrechte garantiert werden und gleichzeitig aufgrund der, dem Staat 

nicht verfügbaren Voraussetzungen, zu dessen Begründung dienen. Im „Böckenförde-Diktum“ 

wird aber deutlich, dass Böckenförde die Voraussetzungen für den „freiheitlich, 

säkularisierten Staat“, die er selbst nicht herzustellen und zu garantieren vermag, nicht im 

fassbar Politischen verortet, sondern in den moralisch-ethischen Haltungen des Individuums, 

seiner „moralischer Substanz“, begründet sieht.1321 

 

5.3 Fazit 

Der vorliegende Versuch der Systematisierung und Einordnung der Erörterungen 

Böckenfördes über die Religionsfreiheit, die hervorgehobene Bedeutung des „Böckenförde-

Diktums“ und das Ineinandergreifen von sozialethischen, rechtsphilosophischen und 

ekklesiologischen Ebenen im Rahmen des Verfassungsrechts, zeigen eine umfassende 

Perspektivität des Autors. Ergänzung erfährt die verfassungsrechtliche Bestimmung der 

Freiheitsrechte durch die Konsequenzen, die sich aus der Trennung von Gesellschaft und Staat 

für den Bereich des politischen Prozesses, ergeben. Das Grundrecht auf Religionsfreiheit 

ermöglicht die Ausbildung moralisch-ethischer Grundhaltungen in Leben und Denken der 

Bürger und trägt damit wesentlich, gemäß dem „Böckenförde-Diktum“ zu den 

Voraussetzungen des Staates bei, die dieser weder selbst zu schaffen noch zu garantieren 

vermag. Die inhaltliche Entfaltung des Ineinandergreifens von Freiheit, Recht und Staat führt 

dabei zur Erkenntnis, dass der Staat einer sittlichen Begründung von außen bedarf. Das Recht, 

das wesentlich von seiner Friedens- und Freiheitsfunktion her bestimmt ist, konkretisiert sich 

in einem Verfassungsrecht, das die Grund- und Freiheitsrechte als Individualrechte und damit 

als „Abwehrrechte gegen den Staat“ versteht. Die verfassungsrechtliche Bestimmung der 

Religionsfreiheit als Glaubens-, Bekenntnis- und Gewissensfreiheit, als das Recht auf 

ungestörte Religionsausübung und als Recht auf freie religiöse Vereinigung wird auf die 

Menschenwürde zurückgeführt und durch diese begründet. Bedeutsam sind die 

Differenzierungen, die sich daraus ergeben: So unterliegt die Religionsfreiheit keinem 

Verfassungsvorbehalt, sie ist aber dennoch durch die Verfassung selbst begrenzt und kann 

unter sehr engen Bedingungen, im Sinne der Gefährdung des Gemeinwohls, auch 

eingeschränkt werden. Als „staatsgerichtetes, subjektives Freiheitsrecht“ ist die 

Religionsfreiheit eine „objektive Grundsatznorm“, die den Staat zur weltanschaulichen 

Neutralität verpflichtet, diesem aber gleichzeitig keine Indifferenz in Weltanschauungsfragen 

                                                             
1321 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, S. 229f. 



 

 213 

auferlegt; Kirche und Staat stehen in der Bundesrepublik Deutschland in einem „balancierten 

Verhältnis“. Im Verständnis der „limitierenden Verfassungstheorie“ besteht eine 

grundsätzliche Offenheit und Unabgeschlossenheit der Verfassung. Das Ineinandergreifen 

individuell-subjektiver und grundsätzlich-objektiver Perspektiven macht die Religionsfreiheit 

zu einem „umfassenden Grundrecht“, zu dem sowohl die positive Bekenntnis- und 

Gewissensfreiheit als auch der Verzicht auf ein Bekenntnis oder eine Gewissensentscheidung 

gehört. Im politischen Prozess, der dem Staat und der Verfassung grundsätzlich vorausgeht, 

sich aber ebenso im Rahmen der Verfassung und unter der Differenz von Gesellschaft und 

Staat vollzieht, haben die Religionsgemeinschaften bzw. Kirchen eine aktive Möglichkeit der 

Mitwirkung. Diese Mitwirkung ist grundsätzlich und wird allenfalls durch theologische, in 

diesem Sinne ekklesiologische Bestimmungen, wie z. B. durch die Aufgabenzuweisung an 

Amtsträger und Laien, geregelt. Die Freiheit als Prinzip der Verfassungsordnung bedingt zwar, 

dass die Freiheitsrechte dem Politischen vorausgehen, dennoch begründet das 

Freiheitsprinzip die Mitwirkung am politischen Prozess innerhalb der Gesellschaft. Die 

vorliegenden Kriterien der Systematisierung durch unterschiedliche Zugänge und die Kriterien 

der Einordnung durch die Darstellung der Religionsfreiheit im Grundgesetz, durch die 

„limitierenden Verfassungstheorie“ in der Frage der Begrenzung der Verfassung sowie durch 

den Blick auf die Bedeutung des Politischen, wird das zentrale Interesse von Ernst-Wolfgang 

Böckenförde, dem Thema „Religionsfreiheit“ eine differenzierte und damit vielfältige 

Begründung zu geben, es verfassungsrechtlich zu verankern und dadurch den Raum für seine 

positive Entfaltung zu schaffen, systematisch vertieft und weiter entfaltet. 

  



 

 214 

III. Zusammenfassung und Ausblick auf Herausforderungen der Gegenwart 

 

Im dritten Teil dieser Arbeit geht es um eine zusammenfassende Darstellung der historischen 

Entwicklung des Rechts auf Religionsfreiheit in der spezifischen Berücksichtigung der 

Auseinandersetzung mit diesem Thema in Theologie und Kirchengeschichte. Es geht ferner 

um eine systematisierende Zusammenschau der Freiheitslehre von Ernst-Wolfgang 

Böckenförde wie sich diese aus der, im zweiten Teil dieser Studie dargestellten Auswahl 

thematischer Werke erheben lässt. Im Sinne eines problematisierenden Ausblicks soll es um 

die Frage nach den Auswirkungen des gesellschaftlichen Pluralismus und der vielfältigen 

Ströme eines religiös motivierten Fundamentalismus auf Gestalt und Bedeutung der 

Religionsfreiheit gehen. Die Aussagen des Konzils und zentrale Hauptaussagen von 

Böckenförde dienen dabei als Bewertungshintergrund. 

 

1. Zusammenfassung 

 

Nach Rudolf Uertz legt die katholische Kirche in ihrer Reaktion auf das Zeitalter der Aufklärung, 

auf die Auswirkungen der Französischen Revolution und der Säkularisation den Weg vom 

„Gottesrecht“ zum „Menschenrecht“ zurück.1322 Das Ergebnis dieses komplexen und 

vielschichtigen Übergangs führte von der radikalen Ablehnung und apologetischen 

Entgegnung der Menschenrechte zu ihrer grundsätzlichen und mit einer positiv-inhaltlich 

Bewertung ausgestatteten Anerkennung. Ausdrücklich festzuhalten ist diese Entwicklung in 

der Abwendung von der Idee des „katholischen Staates“ und der Hinwendung zu einer 

„politischen Ethik“.1323 Korrespondierend dazu ist die Anerkennung der Religionsfreiheit durch 

die katholische Kirche zu sehen. Mit der Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ erfolgt eine 

Neukonzeption des Verhältnisses der katholischen Kirche anderen Bekenntnissen und 

Religionen gegenüber, die sich allerdings keineswegs in einem alleinigen Wandel vom Gottes- 

bzw. Wahrheitsrecht zum Menschenrecht erschöpft, sondern eine Differenzierung zwischen 

moralischem und rechtsphilosophischem Prinzip aufzeigt. In der nachfolgenden 

Zusammenfassung des ersten und des zweiten Teils dieser Arbeit, sollen die historischen 

Entwicklungslinien im Verhältnis von Kirche und Staat systematisiert und die Bedeutung der 

Religionsfreiheit im Werk Ernst-Wolfgang Böckenfördes als Freiheitsordnung innerhalb des 

Staatsrechts sowie deren sozialpolitische Auswirkungen zusammenfassend dargestellt 

werden. Es wird dabei klar, dass das Ende des Konfessionalismus nicht zur Neutralisierung der 

Religion in Gesellschaft und Staat führt, sondern sich vielmehr durch die Umsetzung der 

Religionsfreiheit in das Recht neue Möglichkeiten im Verhältnis zueinander ergeben. 

 

1.1 Vom Konfessionalismus bis zur Anerkennung der Religionsfreiheit 

 

Eine analytische Verhältnisbestimmung von Kirche und Staat stellt im Rahmen dieser Arbeit 

die Ausgangsvoraussetzung für die geschichtliche Darstellung der Entwicklung bis zur 

                                                             
1322 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 18. 
1323 Siehe hierzu: „Der Begriff der christlichen bzw. katholischen Staatslehre wurde stillschweigend aufgegeben 
und durch den der politischen Ethik ersetzt. Die relative Geschlossenheit der früheren Sozialdoktrin ist seither 
einer Pluralität von sozial- und politikethischen Ansätzen im Katholizismus gewichen.“, in: Ebd., S. 19. 



 

 215 

Erklärung „Dignitatis humanae“ durch das Zweite Vatikanische Konzil und deren 

nachkonziliaren Rezeption dar. Diese Verhältnisbestimmung bezieht sich zunächst auf 

zentrale philosophische und theologische Fragestellungen, wie sie sich durch spezifische 

Perikopen aus dem Neuen Testament, im Blick auf das Werk „De civitate Dei“ des 

Kirchenvaters Augustinus, sowie durch schlaglichtartige Hinweise auf Aussagen der Scholastik 

und der Neuscholastik ergeben. Eine Darstellung der traditionellen katholischen Staatslehre 

der Neuzeit, exemplarisch verdeutlich durch eine 1948 von Oswald von Nell-Breuning 

vorgelegten Studie, fasst in einer Art Gesamtschau die bisherige Lehre der katholischen 

Staatsidee zusammen. Obwohl die Idealform des „katholischen Staates“ als nicht mehr 

einholbar angesehen werden muss, verliert das Christentum seine Bedeutung für Staat und 

Gesellschaft nicht. Aus verschiedenen Beiträgen von Josef Isensee wird die These vom 

Verfassungsstaat als „Derivat des Christentums“ vorgestellt. Isensee geht es hierbei vor allem 

um die Begründung des, der Verfassung der Bundesrepublik Deutschland zugrundeliegenden 

Menschenbildes aus der Bibel und der christlichen Tradition. Daraus folgert Isensee eine Ethik 

der Grundrechte im Verfassungsstaat, der trotz seiner erklärten weltanschaulichen Neutralität 

weiterhin auf dem Boden des Christentums steht, und nur aus einem im christlichen Glauben 

gründenden Wertesystem entstehen konnte. Es wird hierbei deutlich, wie sehr auch in einem 

sich weltanschaulich neutral definierenden Staat eine direkte Rückbindung an die ethischen 

Maßstäbe einer konkreten Religion erfolgen kann. Die ausgewählten Aspekte weisen auf 

basale Voraussetzungen hin, die das Verhältnis von Kirche und Staat im Rahmen einer 

freiheitlich-demokratischen Verfassungsordnung bestimmen und die Folgewirkungen des 

Grundrechts auf Religionsfreiheit konstituieren. Dabei wird deutlich, dass die Religionsfreiheit 

für den Staat die Möglichkeit eröffnet, Voraussetzungen für sein eigenes Bestehen 

aufzunehmen, die er aufgrund seiner Verpflichtung auf die Freiheit nicht selbst schaffen kann. 

 

1.1.1 Zur grundlegenden Verhältnisbestimmung von Kirche und Staat 

 

Das Verhältnis der Kirche zu den Herrschenden bzw. von Kirche und Staat ist in seiner 

historischen Durchsicht von heterogenen und ambivalenten Entwicklungen geprägt. Die 

neutestamentliche Verkündigung entwickelt keine spezifisch christliche Staatstheorie. Aus der 

Predigt des Reiches Gottes durch Jesus von Nazareth und der damit verbundenen 

Parusieerwartung ergeben sich lediglich sekundäre Ableitungen für das Handeln des 

Menschen innerhalb seiner, ihn jeweils bestimmenden sozialen Gesellschaftsform. Die 

historisch-kritische Exegese erschließt zwar aus Mk 12,17 par. eine wichtige Abgrenzung 

zwischen den Sphären Gottes und des Kaisers und damit zwischen Geistlichem und 

Weltlichem, eine exakte Trennung der Bereiche lässt sich bibelwissenschaftlich daraus aber 

nicht ableiten. Das Neue Testament richtet sich damit zwar gegen eine Vergöttlichung der 

Mächtigen und wendet sich so gegen den römischen Kaiserkult des 1. Jahrhunderts, die 

Überzeugung, dass die irdische Herrschermacht grundsätzlich dem Willen Gottes entspricht, 

bleibt aber gewahrt. Die paulinische Theologie (z. B.: Röm 13; 1 Tim 2) fordert die 

Anerkennung der vorgegebenen Machtverhältnisse und den Gehorsam der Christen den 

Herrschenden gegenüber ein. Den Schriften des Neuen Testaments geht es primär um das 

Verhalten des Einzelnen der politischen Herrschaft gegenüber und nicht um die 



 

 216 

Fundamentierung einer spezifisch christlichen Machtordnung.1324 Der Kirchenvater 

Augustinus von Hippo widmet sich zu Beginn des 5. Jahrhunderts mit seiner Schrift „De civitate 

Dei“, nach dem Aufstieg des Christentums zur Staatsreligion, den Fragen einer 

Verhältnisbestimmung mit einem systematischen Konzept; er verpflichtet in diesem die 

Herrschenden zu einem tugendgemäßen Handeln.1325 Die Lehre des Augustinus führt 

allerdings in ihrer geschichtswirksamen Konsequenz zur „Zweit-Schwerter-Theorie“ und damit 

unweigerlich zur Konfrontation zwischen Sacerdotiums und Imperium im Hochmittelalter. Vor 

dem Hintergrund des beginnenden Auseinandertretens von geistlicher und weltlicher 

Herrschaft, und der damit verbundenen Infragestellung des mittelalterlichen 

Einheitsgedankens, formuliert Thomas von Aquin die scholastische „societas perfecta“-Lehre. 

Ecclesia und Imperium bilden demnach eine je selbständige „societas perfecta“, sie treten 

damit als unabhängige soziale Größen in Erscheinung. Mit diesem Modell wendet sich Thomas 

gegen ein hierokratisches Verständnis von Herrschaft, er tritt für eine Differenzierung von 

Kirche und Reich ein und begründet langfristig, dass Kirche und Staat voneinander unabhänige 

Herrschaftsordnungen sind.1326 Durch die Verpflichtung auf das Bonum commune erfolgt in 

der Lehre des Thomas allerdings, neben ihrer eschatologischen Ausrichtung auf das Reich 

Gottes, eine grundsätzliche Orientierung der Gewalten auf ein anthropologisch begründetes, 

innerweltliches Ziel.  

 

1.1.2 Zur Entwicklung des Rechts auf Religionsfreiheit in der katholischen Kirche 

vom Zeitalter der Reformation bis zu Beginn des Zweiten Vatikanischen Konzils 

 

Unter dem Eindruck der Reformation und der Konfessionskriege in Europa führen die 

Gelehrten der spanischen Scholastik seit dem Ende des 16. Jahrhunderts den naturrechtlichen 

Nachweis der Souveränität des Fürsten. Francisco de Vitoria und Francisco Suárez sehen durch 

die Eingrenzung der Machtbefugnisse der Fürsten und durch die Ablehnung einer Suprematie 

des Papstes über weltliche Belange die Möglichkeit für die Schaffung einer Friedensordnung 

über den streitenden Religionsparteien.1327 Jean Bodin, Thomas Hobbes und John Locke 

formulieren zur Friedenssicherung in Europa und unter der nüchternen Einschätzung, dass der 

Streit um die Frage der religiösen Wahrheit für die staatliche Gewalt unlösbar ist, ebenfalls 

den Souveränitätsgedanken und verbinden diesen mit der Vorstellung der persönlichen 

Freiheit des Individuums. Die Beantwortung der Wahrheitsfrage ist damit nicht mehr eine 

Aufgabe der weltlichen Gewalt, sondern eine persönliche des Menschen. Glaube und Religion 

werden somit individualisiert, sie werden zu einer Angelegenheit des Gewissens. Um die 

Freiheit religiöser Minderheiten nicht zu gefährden und den Frieden zu sichern, werden 

Freiheitsrechte gewährt. Ein wichtiges Beispiel dafür ist das Edikt von Nantes, in dem die 

Hugenotten in Frankreich, wo die katholische Kirche weiterhin Staatsreligion ist, eine 

Rechtssicherheit erhalten, die die bisherige Praxis der Toleranzgewähr als Gnadenerweis des 

Königs übertrifft. Um des Friedenserhalts willen erfolgt eine Bindung der Freiheit an das Recht 

und damit eine weitreichende Sicherheit sowohl für die Glaubensfreiheit des Einzelnen wie 

für den Bestand des Staates. Der moderne Verfassungsstaat mit seiner Garantie der 

                                                             
1324 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 18. 
1325 Schilling, Die Staats- und Soziallehre des hl. Augustinus, S. 254-264. 
1326 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 54. 
1327 Sparn, Suárez, Sp. 1812. 



 

 217 

Grundrechte, die der Entfaltung von Frieden und Freiheit dienen, wird damit grundgelegt. Die 

katholische Apologetik des 19. Jahrhunderts, die sich gegen den Liberalismus infolge der 

Französischen Revolution zur Wehr setzt, greift dagegen auf den thomistischen Ansatz zurück 

und erteilt den Gedanken der anglo-französischen Staatstheoretiker und der spanischen 

Scholastik eine klare Absage. In der neuscholastisch ausgerichteten Staatslehre besonders seit 

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, erfolgt die philosophische Staatsbegründung auf 

einer dezidiert naturrechtlichen Basis. Beispielhaft dafür ist Viktor Cathrein, der das 

Naturrecht als „lex naturalis“ mit der göttlichen Schöpfungsordnung, der „lex aeterna“ 

verbindet, und ein naturrechtliches Gegenmodell zur Aufklärung und zur Französischen 

Revolution entwirft.1328 Demnach ist der Staat eine „naturrechtliche Anstalt“, die Moral 

innerhalb des Staates wird als Gesetzesethik verstanden. Cathrein sieht dadurch Würde und 

Lebensrecht des Menschen garantiert, er wendet sich gegen den „Rechtspositivismus der 

historischen Schule“ des frühen 19. Jahrhunderts und sieht diesen als grundsätzliche Gefahr 

für die Freiheit des Menschen an.1329 Die Frage nach dem Verhältnis von Kirche und Staat, das 

sich im geschichtlichen Durchblick als eine spannungsreiche und komplizierte Bestimmung 

darstellt, erhält aus der Verknüpfung mit dem Naturrecht und in Abwehr des Liberalismus und 

der individuellen Freiheitsrechte durch die Kirche wichtige Impulse und führt im 19. 

Jahrhundert zur Entwicklung einer „traditionellen Lehre der Kirche über den Staat“, das sich 

am Leitbild des „katholischen Staates“ orientiert. Oswald von Nell-Breuning hält noch 1948 an 

diesem Modell fest, muss aber erkennen, dass sowohl dieses als auch das Modell des 

„christlichen Staates“ unter den Bedingungen der Gegenwart eine Utopie ist. Eine alternative 

Option, die zumindest prinzipiell an der traditionellen Lehre vom katholischen Staat festhält, 

ist für Nell-Breuning der „objektive Staat“, in dem, unter der Vorgabe einer pluralen 

Gesellschaft gemeinsame Werte erkannt und zur Grundlage des Staates erhoben werden; das 

Modell des „weltanschaulich-neutralen Staates“ wird in diesem Zusammenhang allerdings als 

unzureichend abgelehnt.1330 Die Wirkungsgeschichte des Evangeliums einerseits und eine 

dezidiert theologische Begründung der Menschenrechte andererseits, führt Josef Isensee zur 

Feststellung, dass der moderne Verfassungsstaat europäischer Prägung ohne christliche 

Wurzeln nicht zu denken ist. Das Christentum liefert dafür eine „Ethik der Grundrechte“, die 

zum Grundkonsens der Nation wird und als „staatsfreie Ethik“ dem Staat die Möglichkeit gibt, 

sich zur Wahrheitsfrage neutral zu erklären. Der Gefahr eines Staatstotalitarismus wird durch 

eine metaphysische Begründung der Freiheitsrechte wirkungsvoll begegnet. Isensee spricht 

vor diesem Hintergrund von der „Transzendenzperspektive“, derer der Staat bedarf, ohne sie 

allerdings aus eigener Kraft zu bestimmen.1331 Der Kirche als Trägerin des 

Transzendenzglaubens kommt deshalb im Staat eine entscheidende Korrektivfunktion zu. Der 

Verfassungsstaat wird von Isensee im Unterschied zu Nell-Breuning nicht von der Idee des 

„katholischen“ bzw. „christlichen Staates“ her verstanden, sondern als „Derivat des 

Christentums“ gesehen.1332 Im Kontext des Relevanzverlustes von Kirche innerhalb der 

Gesellschaft und einer zunehmenden Pluralisierung stellt sich für Isensee aber ein erhebliches 

                                                             
1328 Sass, Recht und Staat bei Viktor Cathrein, S. 17f. 
1329 Cathrein, Die Grundlagen des Völkerrechts, S. 48. 
1330 Nell-Breuning, Zur christlichen Staatslehre, Sp. 22. 
1331 Isensee, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufklärung in Europa, S. 6. 
1332 Isensee, Der lange Weg zu Dignitatis humanae, S. 35-46. 



 

 218 

Problem für die Gestalt des Verfassungsstaates und für seine moralisch-ethischen 

Voraussetzungen.  

Für die katholische Kirche ist der Weg zur Anerkennung der Menschenrechte, besonders der 

Religionsfreiheit, ein langer und steiniger Pfad. Er beginnt mit der Ausdifferenzierung 

zwischen der weltlichen Macht des Staates und der geistlichen Dimension der Kirche. Unter 

Wahrung des Gehorsams der irdischen Gewalt gegenüber als neutestamentlich begründeter 

Haltung, erfolgt die Unterstellung des Imperiums unter das Sacerdotiums als Konsequenz aus 

der „Civitates-Lehre“ des Augustinus und des Gedankens der beiden „societates“ bei Thomas 

von Aquin. Der Weg setzt sich in der Etablierung des „Souveränitätsgedankens“ zur Befriedung 

der streitenden Religionsparteien nach der Reformation fort. Die naturrechtliche Begründung 

des Staates in der Neuscholastik und die ausführlichen Darlegungen über die Relevanz des 

christlichen Glaubens und der Kirche für den Verfassungsstaat der Moderne zeigen das 

Ineinandergreifen von Friedenssicherung, Freiheitbestreben und Rechtsordnung als Ergebnis 

eines historischen Prozesses. Die Problematik im Zu- und Gegeneinander von Kirche und Staat, 

von Individualität und Allgemeinheit, von Wahrheit und Freiheit bleibt dabei über die Epoche 

der Aufklärung hinaus bestehen. In Aufnahme der Freiheitserklärung der Französischen 

Revolution durch Félicité de Lamennais und seiner Forderung nach einer umfassenden 

Freiheit, zu der auch die Freiheit von Religion und Gewissen gehört, sieht sich das kirchliche 

Lehramt im 19. Jahrhundert zur Abwehr des Liberalismus genötigt.1333 Die Nähe der libertären 

Forderungen zu einem aufgeklärten, deistischen Religionsbegriff und einem rein immanent 

begründeten Freiheitsverständnis einerseits und aus politischen Gründen der Restauration 

andererseits, verurteilen Papst Gregor XVI. und Papst Pius IX. den Liberalismus als Irrlehre. Die 

Enzykliken „Mirari vos“ und „Quanta cura“ argumentieren dabei vom Prinzip der Wahrheit 

her. Im lehramtlichen Verständnis resultiert die Wahrheit aus der Offenbarung und wird von 

der katholischen Kirche vollumfänglich bewahrt und vertreten. Von daher ist die 

Religionsfreiheit ein Ausdruck des Indifferentismus und der Blasphemie.1334 Das kirchliche 

Lehramt stellt damit das Wahrheitsprinzip nicht nur dem Freiheitsprinzip gegenüber, die 

Wahrheit wird vielmehr über die Freiheit gesetzt.1335 Die katholische Kirche steht damit in 

einem konfrontativen Gegenüber zur weltlichen Ordnung in Staat und Gesellschaft, die sich 

zunehmend dem Prinzip der Freiheit verpflichtet sehen und diesem im Verfassungsrecht, 

einschließlich einer staatlichen Kirchenordnung, Ausdruck geben. Die Konfrontation zwischen 

katholischer Kirche und Staat kulminiert schließlich im preußischen Kulturkampf.1336 Im 

Pontifikat von Papst Leo XIII., dem Nachfolger Pius´ IX., wird die Auseinandersetzung mit dem 

Liberalismus vor allem mit den Mitteln einer philosophisch-theologischen Argumentation 

weitergeführt. Leo XIII. greift dabei auf die Lehre des Thomas von Aquin zurück und begründet 

Freiheit als scholastisches Prinzip aus dem Naturrecht. Dabei betont der Papst das Prinzip des 

Gemeinwohls und integriert die Gewissensfreiheit in den Freiheitsbegriff.1337 Aus der 

historischen Bewertung ergibt sich, dass es Papst Leo XIII. gelingt, das Wahrheitsprinzip zu 

betonen, gleichzeitig aber durch den Verweis auf das Bonum commune und die 

Gewissensfreiheit die Tür für eine Weiterentwicklung der kirchlichen Lehre über die Freiheit 

                                                             
1333 Maier, Revolution und Kirche, S. 162f. 
1334 DH 2730-2731. 
1335 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 52. 
1336 Schmidt-Volkmar, Der Kulturkampf in Deutschland 1871-1890, S. 113ff. 
1337 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 71f. 



 

 219 

zu öffnen. Unter dem Eindruck totalitärer Staatssysteme in Europa und der Formulierung des 

Subsidiaritätsprinzips in der katholischen Soziallehre tritt Papst Pius XI. für die Rechte der 

individuellen Freiheit ein. In seiner Gegnerschaft zu Totalitarismus und Diktatur erhebt er, 

besonders in den den 1930er Jahren, die Forderung nach Begrenzung der Staatsmacht und 

betont die unverfügbaren Individualrechte des Menschen.1338 Papst Pius XII., der in seiner 

Weihnachtsansprache von 1944 die Demokratie als legitime Staatsform würdigt, nimmt nach 

dem Zweiten Weltkrieg verstärkt die Menschenrechte in den Blick.1339 Pius XII. vertritt eine 

Korrelation zwischen Menschen- und Naturrecht und erklärt die Kirche als Künderin und 

Beschützerin der Freiheitsrechte. In der Frage der Religionsfreiheit hält Pius XII. allerdings an 

der traditionellen Lehre vom Vorrang der Wahrheit fest. In der „Toleranzansprache“ von 1953 

erkennt er lediglich die Ausübung von Toleranz anderen Religionsbekenntnissen gegenüber 

unter Berücksichtigung der Gemeinwohlverpflichtung des Staates als Weg des friedlichen 

Zusammenlebens verschiedener Bekenntnisse an.1340 Mit seinen Sozialenzykliken „Mater et 

Magistra“1341 und „Pacem in terris“1342 stellt erst Papst Johannes XXIII. eine Verbindung 

zwischen Personalprinzip und Gemeinwohlorientierung her und begründet das 

Personalprinzip offenbarungstheologisch in der Personalität Gottes. Die Würde der 

menschlichen Person wird so im Licht der Offenbarungswahrheit gesehen. Ein wesentlicher 

Schritt zur Anerkennung der Religionsfreiheit durch die Kirche erfolgt bei Johannes XXIII. durch 

die Begründung der Menschenrechte im Personalprinzip und damit in der Offenbarung selbst.  

 

Von der Verurteilung des Liberalismus im 19. Jahrhundert bis zum Beginn des Zweiten 

Vatikanischen Konzils währt somit eine andauernde Auseinandersetzung über die 

Freiheitsrechte des Individuums, und hierbei besonders der Religionsfreiheit. Die Betonung 

des Gemeinwohlprinzips und die Anerkennung der Gewissensfreiheit bei Leo XIII., das 

Eintreten für Freiheit gegenüber Diktatur und politischer Ideologie durch Pius XI., die 

Verbindung zwischen Menschen- und Naturrecht bei Pius XII. und die Hervorhebung des 

Personalprinzips bei Johannes XXIII. markieren einen vorsichtigen Weg zur Klärung der 

Problematik. Im Zeitraum zwischen 1880 und 1963 stellt sich das päpstliche Lehramt damit 

entschieden den zeitgenössischen Fragen zur Gesellschafts- und Sozialordnung, zu den 

Menschen- und Freiheitsrechten. Es ist unter Berücksichtigung des historischen Kontextes 

eine substantielle Fortentwicklung der katholischen Soziallehre zu konstatieren. Leo XIII. 

korrigiert die rein apologetische Verurteilung des Liberalismus durch eine wissenschaftliche 

Darstellung der scholastischen Prinzipienlehre, er bezieht den Gedanken des Gemeinwohls 

mit ein und ermöglicht so die Formulierung einer Toleranzlehre. Papst Pius XI. betont die 

Individualrechte und fordert von den totalitären Staatssystemen seiner Zeit umfassende 

Freiheitsrechte zur Ausübung des religiösen Bekenntnisses. Dazu betont er nachhaltig die 

Prinzipien der Subsidiarität und der Personalität. Mit Pius XII. würdigt ein Papst erstmals die 

Demokratie und begründet sie aus den Prinzipien der Freiheit und Gleichheit, die sich auf dem 

Fundament einer Verknüpfung von Naturrecht und Schöpfungsordnung entfalten. In diesem 

Kontext erlangen die Menschenrechte und der Gedanke der Menschenwürde lehramtliche 

                                                             
1338 Ebd., S. 82. 
1339 UG 3476-35-10. 
1340 UG 3963-3986. 
1341 UvG IV 196-459 
1342 UvG XXVIII 94-265. 



 

 220 

Bedeutung. Gleichzeitig hält er aber am Vorrang der Wahrheit und dem damit verbundenen 

Rechtsprinzip zu Ungunsten des Personalprinzips fest und beharrt auf der traditionellen 

Toleranzlehre. Papst Johannes XXIII. wendet sich der Individualität des Menschen zu und 

betont das Personalprinzip und die Verantwortung für das Gemeinwohl. Die Menschenrechte, 

aus dem Personalprinzip begründet, finden Anerkennung als Personrechte des Einzelnen. Am 

sprichwörtlichen „Vorabend des Konzils“ bietet sich damit die Bandbreite einer in den 

Sozialprinzipien entfalteten Individual- und Sozialethik, die die Voraussetzung für einen 

systematischen Neuansatz einer lehramtlichen Darstellung bietet. 

 

1.1.3 Zur Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ und ihrer Rezeption 

 

Zu Beginn des Konzils ist es noch nicht gelungen die Prinzipien der Wahrheit und der Freiheit 

in Einklang zu bringen. Das Festhalten an der Vorrangigkeit des Wahrheitsprinzips hat bis zu 

diesem Zeitpunkt eine allgemeine Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschenrecht 

durch die Kirche verhindert. Diese erfolgt erst nach langwierigen Debatten und der Vorlage 

mehrerer Entwürfe durch die Erklärung „Dignitatis humanae“ am letzten Sitzungstag des 

Zweiten Vatikanischen Konzils. Die katholische Kirche erkennt darin das Grundrecht auf 

Religionsfreiheit als in der Würde des Menschen begründet und auf der Basis einer 

verantworteten Freiheit als Menschenrecht an. Theologisch geschieht dies durch die 

Verschiebung des „Rechts der Wahrheit“ zum „Recht der Person“.1343 Die umstrittene und bis 

zum Abschluss des Konzils leidenschaftlich diskutierte Wahrheitsfrage wird als „officium 

morale“ in den Verantwortungsbereich des Individuums gegeben.1344 Das Lehramt gibt damit 

den Wahrheitsanspruch des katholischen Glaubens nicht auf, erklärt die Suche danach aber 

zur moralischen Verpflichtung des Einzelnen. Das Konzilsdokument versteht Religionsfreiheit 

nicht als Ausdruck der Gleichheit aller Religionen und Weltanschauungen, sondern als 

Regelung des Verhältnisses moralischer Subjekte zueinander. Religionsfreiheit bedeutet die 

Anerkennung der Menschenwürde, es wird dadurch aber keine Entscheidung über die 

Wahrheitsfrage selbst getroffen. „Dignitatis humanae“ formuliert die Verwiesenheit der 

Religionsfreiheit auf den Staat, der Kraft seiner Rechtssetzungsfunktion für den Schutz und die 

Entfaltung der freiheitlichen Grundrechte verantwortlich ist. Eine Einschränkung der 

Religionsfreiheit durch den Staat ist nur bei einer ernsten Gefährdung des Gemeinwohls 

möglich.1345 Die Konzilserklärung bezieht sich in ihrer argumentativen Begründung auf die 

Pastoralkonstitution „Gaudium et spes“, in der das Hören auf die Stimme des Gewissens als 

sittliches Gebot erklärt und die Würde des Menschen als Grund seiner Freiheit betont wird.1346 

                                                             
1343 DiH 1. 
1344 DiH 6. 
1345 Ebd. 
1346 Siehe hierzu: „In eigener Erfahrung dieser Nöte (= Angst und Hoffnungslosigkeit der Menschen, Anmerkung 
E.S.) kann die Kirche doch, von der Offenbarung Gottes unterwiesen, für sie eine Antwort geben, um so die wahre 
Verfassung des Menschen zu umreißen und seine Schwäche zu erklären, zugleich aber auch die richtige 
Anerkennung seiner Würde und Berufung zu ermöglichen.“, in: GS 12. 
„Im Innern seines Gewissens entdeckt der Mensch ein Gesetz, das er sich nicht selbst gibt, sondern dem er 
gehorchen muss und dessen Stimme ihn immer zur Liebe und zum Tun des Guten und zur Unterlassung des 
Bösen anruft (…) Denn der Mensch hat ein Gesetz, das von Gott seinem Herzen eingeschrieben ist, dem zu 
gehorchen eben seine Würde ist und gemäß dem er gerichtet werden wird. Das Gewissen ist die verborgenste 
Mitte und das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist mit Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu 
hören ist. (…) Durch die Treue zum Gewissen sind die Christen mit den übrigen Menschen verbunden im Suchen 



 

 221 

Durch das „Recht der Person“ unter Wahrung des Wahrheitsanspruchs der Kirche, in der 

Verbindung von Bonum commune und Menschenwürde sowie durch die inhaltliche 

Bestimmung der Freiheit als Gebot der Offenbarung gelingt die Aufnahme der 

Religionsfreiheit als allgemeines Menschenrecht in die lehramtliche Verkündigung der 

katholischen Kirche. Gleichwohl und trotz der großen Zustimmung der Konzilsväter zu 

„Dignitatis humanae“ ist dadurch die Diskussion über ihre Einordnung in die katholische 

Tradition nicht beendet. In der Nachkonzilszeit wird die Frage der Traditionsgebundenheit der 

Erklärung und die These vom Traditionsbruch heftig diskutiert. John Courtney Murray, der 

bereits vor dem Konzil in Anknüpfung an die amerikanische Tradition der Gewissens- und 

Religionsfreiheit gearbeitet hatte und auf dem Konzil nachhaltigen Einfluss auf die Entstehung 

von „Dignitatis humanae“ nahm,1347 betont unmittelbar nach dem Konzil die 

Traditionsgebundenheit der Erklärung über die Religionsfreiheit.1348 Um eine Kontinuität mit 

der traditionellen kirchlichen Lehre zu begründen, führt Murray einen umfangreichen 

Nachweis in der päpstlichen Lehrentwicklung von Pius IX. bis Johannes XXIII. an.1349 Murray 

folgert am Ende seiner Ausführungen in einer grundsätzlichen Feststellung:  

„Das Konzil selbst hat gezeigt, wie vielleicht niemals zuvor in der Geschichte, dass die 

Kirche selbst nicht den Irrtum eines Archaismus akzeptiert, der in dem Wunsch besteht, 

das Wachstum des Geistes der Kirche auf einem bestimmten Niveau seiner Entwicklung 

anzuhalten (…) und die Möglichkeit eines weiteren Wachstums abzulehnen.“1350  

Inhaltlich bewertend betrachtet Murray die Konzilserklärung über die Religionsfreiheit als ein, 

an den zeitbedingten Voraussetzungen seiner Entstehung orientiertes Dokument. Das Konzil 

verzichtet auf eine „eigentliche, vollständige Freiheitstheologie“1351 und formuliert seine 

Zielsetzung in der Darstellung der Religionsfreiheit als menschliches und bürgerliches 

Recht.1352 Das päpstliche Lehramt rezipiert in den Jahrzehnten nach dem Konzil die 

Konzilserklärung zur Religionsfreiheit und ihre menschenrechtliche Verankerung mit jeweils 

spezifisch konnotierter Akzentsetzung. Der Konzilspapst Paul VI. thematisiert vor allem, wohl 

auch aufgrund der Debatten während der Kirchenversammlung, die Verankerung der 

Religionsfreiheit in der Würde des Menschen und in Aussagen des Evangeliums. Paul VI. sieht 

                                                             
nach der Wahrheit und zur wahrheitsgemäßen Lösung all der vielen moralischen Probleme, die im Leben der 
Einzelnen wie im gesellschaftlichen Zusammenleben entstehen. (…) Nicht selten jedoch geschieht es, dass das 
Gewissen aus unüberwindlicher Unkenntnis irrt, ohne dass es dadurch seine Würde verliert.“, in: GS 16. 
„Die Würde des Menschen verlangt daher (= aufgrund seiner Gottesebenbildlichkeit, Anmerkung E.S.), dass er in 
bewusster und freier Wahl handle, das heißt personal, von innen her bewegt und geführt und nicht unter blindem 
innerem Drang oder unter bloßem äußerem Zwang.“, in: GS 17. 
1347 John Courtney Murray und Pietro Pavan sind die „unermüdlichen Baumeister des Dokuments über die 
Religionsfreiheit“. In: Sebott, Religionsfreiheit und Verhältnis von Kirche und Staat, S. V, (Einleitung). 
1348 Siehe hierzu: „Abschließend (…) lässt sich sagen, dass die Lehre von Dignitatis humanae völlig im Rahmen der 
Tradition liegt. Sie ist neu in dem Sinne, wie zur Tradition ja zugleich Wachstum und Fortschritt mit 
dazugehören.“, in: Murray, Zum Verständnis der Entwicklung der Lehre der Kirche über die Religionsfreiheit, S. 
163. 
1349 Ebd., S. 125-163. 
1350 Ebd., S. 165. 
1351 Murray, Die Erklärung über die Religionsfreiheit, S. 319. 
1352 Siehe hierzu: „Erstens ist die Erklärung das einzige Konzilsdokument, das sich formell an die ganze Welt richtet 
(…). Zweitens will die Welt als ganze und wollen die kirchentreuen Gläubigen heute in erster Linie wissen, wie 
sich die Kirche zur Religionsfreiheit als einem menschlichen und bürgerlichen Recht stellt. (…) Drittens würde die 
theologische Argumentation, so wie sie oben vorgeschlagen wurde, historische und theologische Probleme 
aufwerfen, über die sich die Theologen heute noch nicht einig sind (…).“, in: Ebd., S. 320. 



 

 222 

die Menschenrechte grundsätzlich im Evangelium begründet, er erachtet die neue Haltung 

der katholischen Kirche zur Religionsfreiheit als entscheidenden Beitrag zur friedlichen 

Koexistenz der Völker.1353 Für Papst Johannes Paul II. ergibt sich die Religionsfreiheit aus einer 

christologischen Anthropologie, die soteriologisch verstanden, allen Menschen 

unveräußerliche Freiheitsrechte kategorisch zuspricht.1354 In einer zweiten 

Argumentationslinie versteht Johannes Paul II. die Religionsfreiheit naturrechtlich als den 

„Maßstab aller Grundrechte“.1355 Vor dem zeitbedingten Hintergrund, zunächst der 

Auseinandersetzung mit dem Kommunismus und nach dessen Zusammenbruch der Kritik am 

Neokapitalismus, referiert Johannes Paul II. über die Religionsfreiheit in ausgesprochen 

politischer und sozialethischer Hinsicht. Die Verlautbarungen und Ansprachen von Papst 

Benedikt XVI. widmen sich zunächst der fundamentaltheologischen Perspektive. Er 

thematisiert die auf dem Konzil diskutierte Wahrheitsfrage neu und betont die Verpflichtung 

des Einzelnen, die Wahrheit zu suchen und an ihr festzuhalten.1356 Im theologischen Denken 

von Benedikt XVI. stehen die Kategorien der Wahrheit und der Liebe analog für das Wesen 

Gottes, von daher wendet er sich gegen jede Form der Indifferenz und warnt vor der Gefahr 

einer Diktatur des Relativismus in der postmodernen Welt. Die Aussagen von „Dignitatis 

humanae“ stehen für Benedikt XVI. nicht in Diskontinuität zur vorkonziliaren Lehre, er spricht 

hier von einer „Hermeneutik der Reform“.1357 Papst Benedikt XVI. bezieht ferner in seinen 

Erörterungen zu Fragen der philosophisch-metaphysischen Begründung des Staates die 

Religionsfreiheit mit ein und erklärt diese als für die rechtsstaatliche Ordnung unverzichtbar 

und nötig. Papst Franziskus stellt die gesellschaftspolitische und globale Bedeutung der 

Religionsfreiheit in den Vordergrund seiner Äußerungen. In einem von ihm promulgierten 

Dokument der Internationalen Theologischen Kommission von 2019 wird das Thema der 

Religionsfreiheit vor den gegenwärtigen Herausforderungen der Migrationsbewegungen und 

multikultureller Gesellschaftsordnungen erörtert und aktualisiert.1358 Trotz ihrer jeweiligen, 

unterschiedlichen Akzente erfährt die Anerkennung der Religionsfreiheit durch das Zweite 

Vatikanische Konzil in den Pontifikaten seither eine kontinuierliche Rezeption. Anders als in 

der Bewertung vieler Theologen, die bei „Dignitatis humanae“ im Vergleich zur 

vorhergehenden Kirchenlehre von einem eminenten Beispiel eines Traditionsbruchs und 

einem grundlegenden Neuansatz sprechen, beispielhaft sei hier Michael Seewald genannt,1359 

ist die päpstliche Rezeption zum einen stark von jeweils zeitbedingten Frage- und 

Problemstellungen geprägt und andererseits um eine Einordnung in die kirchliche Tradition 

bemüht.  

 

War das Verhältnis von Kirche und weltlicher Herrschaft seit der Antike zunächst vorwiegend 

eine Machtfrage in der es um die Klärung der Bereiche und Sphären zueinander ging, was im 

mittelalterlichen Einheitsgedanken einen statischen Ausdruck gefunden hatte, traten Kirche 

                                                             
1353 Paul VI., Enzyklika „Evangelii nuntiandi“. 
Paul VI., Botschaft zum Weltfriedenstag 1969. 
1354 Johannes Paul II., Enzyklika „Redemptor hominis“, Nr. 17. 
1355 Johannes Paul II., Botschaft zum Weltfriedenstag 1988. 
1356 KKK 2104-2109. 
1357 Benedikt XVI., Ansprache an das Kardinalskollegium am 22.12.2005, S. 11. 
1358 Franziskus, Enzyklika „Evangelii gaudium“, Nr. 255. 
Internationale Theologenkommission, Religionsfreiheit, Nr. 70. 
1359 Seewald, Reform, S. 97ff. 



 

 223 

und Regnum bald in einen harten Kampf um die Vorherrschaft, die in der Bewertung 

Böckenfördes zu einem irreversiblen Auseinandertreten der Gewalten und im Prozess einer 

fortschreitenden Säkularisierung zur Entstehung des Staates führte. Seit der Reformation war 

die Wahrheitsfrage in die Mitte der Auseinandersetzungen getreten. Aus der Einsicht in die 

Unmöglichkeit, die Wahrheitsfrage mit kriegerischen Mitteln und durch Zwangsmaßnahmen 

an jeweiligen Minderheiten zu klären bzw. durchzusetzen, erwuchs die Überzeugung, dass es 

der Souveränität der Fürsten und in deren Konsequenz der des Staates bedarf, um zu einer 

dauerhaften Friedenssicherung zu gelangen. Der Gedanke der Freiheit, als zentrale Erkenntnis 

der Aufklärung, verbunden mit der Selbstverantwortung des Einzelnen veränderte die 

Situation zusätzlich. Entscheidend war jetzt nicht mehr nur die Verhältnisbestimmung 

zwischen Kirche und Staat, sondern die Frage der Verwirklichung individueller Freiheitsrechte. 

Religion wurde in diesem Zusammenhang zunehmend individualisiert, die Französische 

Revolution erklärte die Religionsfreiheit als allgemeines Menschenrecht und entzog damit die 

Religion aus dem Zugriff des Staates. Die Verankerung der Religionsfreiheit als individuelles 

Freiheitsrecht und ihre Garantie als Grundrecht erfolgte allerdings erst im freiheitlich-

demokratischen Verfassungsstaat des 20. Jahrhunderts. Für die katholische Kirche bedurfte 

es einer langwierigen Auseinandersetzung zunächst in der Frage der Verhältnisbestimmung 

zwischen Staat und Kirche, in der bis ins 20. Jahrhundert grundsätzlich an der Idee des 

„katholischen Staates“ festgehalten wurde und die Anerkennung anderer Religionen nur über 

den Toleranzgedanken und unter Berücksichtigung des Prinzips des Bonum commune möglich 

erschien, und sodann in der theologischen Klärung des Verhältnisses von Wahrheit und 

Freiheit, um zur Anerkennung des weltanschaulich neutralen Staates und eines allgemeinen 

Menschenrechts auf Religionsfreiheit zu gelangen. In der schrittweisen Überwindung der 

Apologetik des 19. Jahrhunderts und einer zunehmenden theologischen Reflexion über die 

Frage der Begründung der personalen Freiheit in Schöpfungslehre und Christologie vollzog die 

katholische Kirche schließlich im Zweiten Vatikanischen Konzil einen fundamentalen Schritt in 

der Anerkennung allgemeiner Freiheitsrechte, die als individuelle Freiheitsrechte in der 

Menschenwürde und vom Personalprinzip her verstanden, in der Offenbarung gründen. Das 

Verhältnis von Staat und Kirche wurde damit auf eine neue Basis gestellt. Ging es vorher um 

eine Verhältnisklärung zwischen Machtbereichen, geht es jetzt um ein Zusammenwirken im 

Dienste des Menschen.  

 

1.2 Religionsfreiheit als verfassungsrechtlich garantiertes Grundrecht 

 

Die, für den zweiten Teil dieser Arbeit ausgewählten Werke von Ernst-Wolfgang Böckenförde 

setzen zeitgeschichtlich in den 1960er Jahren, während der Beratungen des Zweiten 

Vatikanischen Konzils, an. Böckenförde nimmt ausführlich an den Diskussionen über die Frage 

einer Anerkennung der Religionsfreiheit durch die katholische Kirche teil. Aus der 

wissenschaftlichen Perspektiven des Juristen beleuchtet er dabei die Frage nach dem 

Verhältnis von Freiheit und Recht und formuliert die axiomatische Bestimmung eines 

Freiheitsbegriffs, den er als Prinzip des Rechts versteht. In die gleiche Zeit fällt seine 

historische Darstellung zur Entstehung des Staates mit der Formulierung des „Böckenförde-

Diktums“. Anthropologisch verankert Böckenförde das Freiheitsrecht im Individuum, er geht 

vom Menschen als Subjekt des Rechts aus. Die Unterscheidung von Staat und Gesellschaft 

bildet eine zentrale Voraussetzung dafür, dass das Recht für alle Staatsbürger in gleicher 



 

 224 

Weise gilt. Um die Freiheitsrechte des Menschen, die sich durch eine Begrenzung des 

staatlichen Machtmonopols entfalten können, nicht individualistisch auszuweiten, sondern 

sozial zu verankern, bedarf es spezifischer Korrektivfunktionen. Anhand der Religionsfreiheit 

als verfassungsrechtlich verankertem Grundrecht, stellt Böckenförde die Grundbedingungen 

eines Freiheitsrechts dar. Böckenförde beleuchtet das Verhältnis von Kirche und Staat in der 

Bundesrepublik Deutschland in seiner staatsrechtlichen und gesellschaftspolitischen 

Relevanz. Einen breiten Raum gibt der Verfasser der Bedeutung eines politischen Mandats der 

Kirche, das er sowohl theologisch wie politisch betrachtet. Ausgehend von seinen Äußerungen 

zur Konzilsdebatte über die Religionsfreiheit entwickelt Böckenförde eine Systematik der 

Freiheitsrechte. Aus einer Gesamtbewertung seines verfassungstheoretischen Werkes ergibt 

sich die Feststellung, dass Böckenförde durch sein limitierendes Verfassungsverständnis eine 

„Unabgeschlossenheit der Grundrechte“ vertritt und ihrer Weiterentwicklung dadurch 

entsprechenden Raum gibt. 

 

1.2.1 Zur Religionsfreiheit in Kirche und Staat 

 

Vor dem Hintergrund der totalitären Systeme und Staatsideologien, die besonders den ersten 

Teil des 20. Jahrhunderts geprägt und in ihrer Folge zu Weltkrieg und Völkermord geführt 

hatten, aber auch aufgrund der Prinzipien der Freiheit und der Personalität, die in der 

Menschenwürde gründen, tritt Ernst-Wolfgang Böckenförde seit den 1960er Jahren 

leidenschaftlich und nachhaltig für die Anerkennung der Religionsfreiheit als Grundrecht aller 

Menschen durch die katholische Kirche ein. Fachwissenschaftlich widmet er sich diesem 

Thema in rechtsphilosophischer und verfassungstheoretischer Perspektive. Durch die 

Methoden der historischen Beweisführung stellt er die geschichtliche Entwicklung, die zur 

Entstehung des modernen weltanschaulich-neutralen Staates führten, als fortdauernden 

Prozess der Säkularisierung, beginnend mit einem anfänglichen Auseinandertreten von 

königlicher und kirchlicher Gewalt im hochmittelalterlichen Investiturstreit, dar.1360 Die 

historische Entwicklung schließt zentral die Wahrheitsfrage, als absolute Aussage über den 

wahren Glauben, mit ein. Durch den Verzicht auf die Beantwortung der Wahrheitsfrage durch 

den Staat öffnet sich der Weg für die Entfaltung einer Religionspolitik, die folglich in die 

rechtliche Gewähr von Toleranz und schließlich, unter maßgeblicher Einwirkung der 

Französischen Revolution, zur Anerkennung der Religionsfreiheit als Grundrecht durch den 

Staat führt.1361 Das Ergebnis dieses Prozesses ist die Versöhnung von Wahrheit und Freiheit 

auf der Basis des Rechts; sie wird durch den Staat und das Verfassungsrecht ermöglicht und 

durch das Grundrecht der Religionsfreiheit garantiert. Für Böckenförde steht die 

Religionsfreiheit im modernen Verfassungsstaat nicht im Gegensatz zum christlichen Glauben, 

seiner Anthropologie und seinem theologischen Verständnis von Freiheit und Personalität, sie 

ist vielmehr etwas „spezifisch Christliches“.1362 Von daher fordert Böckenförde als Jurist 

während der laufenden Beratungen des Zweiten Vatikanischen Konzils die Anerkennung der 

Religionsfreiheit durch die katholische Kirche. Als diese mit der Erklärung „Dignitatis 

humanae“ schließlich tatsächlich erfolgt, und der Schritt vom „Recht der Wahrheit“ zum 

                                                             
1360 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, S. 214f. 
1361 Ebd., S. 224-226. 
1362 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 201. 



 

 225 

„Recht der Person“ vollzogen wird, weist Böckenförde auf den rechtsphilosophisch 

begründeten Grundsatz hin, dass das zivile Recht zwar seine mittelalterliche Bedeutung als 

„Tugend- und Wahrheitsordnung“ verloren hat, aber die persönliche Verpflichtung des 

Menschen zur Wahrheit, im Sinne des vom Konzil formulierten „officium morale“, als 

„Friedens- und Freiheitsordnung“ ermöglicht.1363 So sind rechtliche und sittliche Freiheit zwar 

voneinander zu unterscheiden, sie bleiben aber, vor allem durch den Rahmen des Rechts, 

aufeinander bezogen. Die Entstehung des Staates, die Böckenförde als „Vorgang der 

Säkularisation“ versteht, die weltanschauliche Neutralität des Staates und das 

Auseinandertreten von Staat und Gesellschaft führt zur Frage nach den 

homogenitätsstiftenden Kräften, derer der Staat als Bedingung für seine Voraussetzung als 

freiheitlicher Staat bedarf. Im „Böckenförde-Diktum“, das er 1967 formuliert, nimmt er dafür 

die christliche Religion und damit die Kirche in den Blick und in die Mitverantwortung. Diese 

Rückbindung und der Verzicht auf eine staatseigene Begründung seiner Voraussetzungen 

gehört nach Böckenförde zum „Wagnis“, das der Staat eingeht, um dem Prinzip der Freiheit 

gerecht zu werden.1364 

 

1.2.2 Zur Freiheit als Prinzip des Rechts 

 

Böckenförde erörtert grundlegend das Verhältnis von Freiheit und Recht, das in der Fixierung 

der Religionsfreiheit als Grundrecht einen, für Rechtsphilosophie und Verfassungstheorie 

exemplarischen Ausdruck findet. Im empirischen Zugang zeigt sich, dass Freiheit auf einer 

subjektiv-individuellem Ebene und einer objektiv-metaphysischen Ebene in Erscheinung tritt. 

Auf der objektiven Ebene, der es vorwiegend um das Recht einer Wahrheitsordnung geht, 

sieht Böckenförde die Gefahr des Totalitarismus, auf der subjektiven Ebene die Gefahr eines 

sozial unverträglichen Individualismus gegeben. Das Prinzip des Rechts im Kontext des 

Freiheitsverständnisses dient deshalb der Vermittlung zwischen subjektiver und objektiver 

Freiheit.1365 Für den politischen Prozess, der dem positiven Recht vorausgeht, bedeutet dies, 

dass unter anderem auch die Religionsfreiheit die Artikulation der kulturellen, moralischen 

und religiösen Vorstellungen der Bürger eines Staates ermöglicht. Die ethisch-sittlichen 

Bindekräfte des Religiösen werden zu einem aktiven Teil des politischen Prozesses, die 

Religionsfreiheit ist damit von politischer Relevanz.1366 Das Ziel des Rechts, Freiheit zu 

ermöglichen und zu garantieren, kann allerdings durch das Gewaltmonopol des Staates und 

die damit gegebene Machtfunktion, aber ebenso durch divergierende soziale Kräfte innerhalb 

der Gesellschaft grundsätzlich in Gefahr geraten. Das Recht muss dagegen Schutzmaßnahmen 

errichten, die nach Ansicht Böckenfördes auf der sittlichen Ordnung einer Gesellschaft 

gründen und auf diese bezogen sind. Der Staat seinerseits darf allerdings keinen Zugriff auf 

die Gesinnung seiner Bürger erhalten, um sie zu bestimmen; dies muss als gefährliches 

„Zeichen seiner Schwäche“ verhindert werden.1367 Es besteht aber trotzdem ein reziprokes 

Verhältnis zwischen dem Recht und seiner Rezeption in der sozialen Wirklichkeit einer 

Gesellschaft, die von der Anerkennung seiner „ethisch-sittlichen Verbindlichkeit“ abhängig 

                                                             
1363 Ebd., S. 209. Siehe hierzu: Böckenförde, Einleitung zur Textausgabe, S. 235. 
1364 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, S. 229f. 
1365 Böckenförde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 47. 
1366 Ebd., S. 48f. 
1367 Ebd., S. 56. 



 

 226 

ist.1368 Das Recht, das sich vom Prinzip der Gerechtigkeit her metaphysisch begründet, ist 

deshalb in seinem positiven Ausdruck wesentlich vom Ethos der Staatsbürger abhängig und 

durch den Staat nicht bestimmbar.1369 Böckenförde spricht in dieser Hinsicht von einer „positiv 

ethischen Bestimmung“ des Rechts und von seiner „metaphysisch-theologischen 

Begründung“ im Sinne einer Erhaltungsordnung, um fundamentale „Unabdingbarkeiten“, wie 

die Unverfügbarkeit des Lebens, zu garantieren.1370 Aus der Erkenntnis, dass Sittlichkeit 

Gesellschaft und Staat prägen, resultiert die programmatische Aussage vom „sittlichen Staat“. 

Damit ist keine verpflichtende, totalitäre Staatsethik gemeint, die im ideologischen Sinne alle 

Staatsbürger von außen her bestimmt, sondern die Erkenntnis, dass der Staat notwendig eines 

ethischen Fundamentes bedarf. Es sind jene moralisch-ethischen Lebenskonzepte, die als 

Voraussetzung für den Staat im „Böckenförde-Diktum“ formuliert werden.1371 Es gehört von 

daher zu den Funktionen des Staates, die moralisch-ethische Ordnung, unter anderem im 

Gewissen des Einzelnen gründende Entscheidungen und die Religionsfreiheit zu schützen, und 

in positiver Hinsicht zu fördern.  

 

1.2.3 Zur anthropologischen Grundbestimmung 

 

Freiheit und Recht haben ihren gemeinsamen Bezugspunkt im Individuum. Der zunehmende 

Verlust einer metaphysisch-transzendenten Dimension und der Pluralismus in den 

gesellschaftlichen Milieus und individuellen Lebenskonzepten auf der einen Seite und ein tief 

ins gesellschaftliche Bewusstsein eingedrungenes Verständnis der Menschenrechte als 

ausschließlich individuell begriffene Freiheitsrechte andererseits führen nach Ansicht 

Böckenfördes zu Formen des Individualismus, die häufig zu Lasten der Sozietät gehen.1372 

Daher wird die Verfassung, durch ihre Festsetzung von Verfahrensregeln für die Verbindung 

zwischen individueller Freiheit und sozialer Wirklichkeit, zunehmend zu einem Korrektiv für 

ein ausschließlich subjektives Freiheitsverständnis.1373 Zum Schutz vielfältiger 

Lebenskonzeptionen und individueller Freiheitsrechte tritt Böckenförde gesellschaftspolitisch 

für eine Verbindlichkeit des Einzelnen hinsichtlich des Allgemeinen ein. Die grundlegende 

Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Staat und die axiomatische Bestimmung, dass die 

Gesellschaft dem Staat vorausgeht, dient letztlich der Freiheit des Individuums, verpflichtet 

den Menschen aber als Teil der Gesellschaft zur Teilhabe an der politischen Willensbildung 

und nimmt ihn für die Freiheitsrechte in die Verantwortung.1374 Als 

verfassungsorganisatorisches Prinzip ermöglicht die Unterscheidung von Staat und 

Gesellschaft die Rechtsgleichheit der Individuen innerhalb der Gesellschaft.1375 Damit soziale 

Gegensätze aber die Rechtsgleichheit nicht in eine Gefährdungslage führen, ist der Staat durch 

die Gesetzgebung zum sozialen Ausgleich verpflichtet. Der soziale Ausgleich dient der 

Gewährleistung der Freiheitsrechte ebenso wie die Begrenzung der Macht der Mehrheit 

                                                             
1368 Böckenförde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 216. 
1369 Böckenförde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 54f. 
1370 Böckenförde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 224-227. Siehe hierzu: Böckenförde, Der Staat als 
sittlicher Staat, S. 36. 
1371 Böckenförde, Der Staat als sittlicher Staat, S. 36. 
1372 Böckenförde, Das Bild vom Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, S. 60f. 
1373 Ebd., S. 63. 
1374 Böckenförde, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, S. 220. 
1375 Ebd., S. 223. 



 

 227 

innerhalb des demokratischen Systems zugunsten von Minderheiten. So können sich die 

Freiheitsrechte innerhalb des Staat einerseits durch die Reduktion seiner Machtfunktion, 

andererseits durch den bewussten Einsatz seiner Korrektivfunktion entfalten.1376 

Komplementär zur Religionsfreiheit, die im Grundgesetz vorrangig als Glaubensfreiheit 

begriffen wird, ist die Gewissensfreiheit zu sehen. Böckenförde sieht die Gewissensfreiheit 

hinsichtlich des Menschenbildes, das der Verfassung zugrunde liegt, insofern als bestimmend 

an, weil ihr im Unterschied zur Glaubensfreiheit ein säkulares Verständnis aneignet.1377 Für 

Böckenförde ist der Gewissensbegriff in der persönlichen Identität eines Menschen und in 

seiner Bereitschaft begründet, Konsequenzen aus den Entscheidungen seines Gewissens zu 

tragen.1378 Das Grundgesetz unterstellt die Gewissenfreiheit ebenso wie die Glaubensfreiheit 

keinem Verfassungsvorbehalt. Für Böckenförde dispensiert diese grundsätzliche Festlegung 

aber nicht von der Verpflichtung zur Verfassungsbindung der Freiheitsrechte, besonders im 

Falle der Bedrohung der verfassungsrechtlichen Staatszwecke.1379 

 

1.2.4 Zum Christsein im politischen Prozess 

 

Eine spezifische Konkretisierung findet das verfassungsrechtlich garantierte Grundrecht auf 

Religionsfreiheit in der Bundesrepublik Deutschland, in dem sich der Staat zwar zu 

weltanschaulich-religiösen Bekenntnissen neutral erklärt, aber trotzdem keine Haltung der 

Indifferenz der Religion gegenüber einnimmt. Das Verhältnis zu den christlichen Kirchen wird 

von Böckenförde als „balanciertes Verhältnis“ bezeichnet.1380 Es ermöglicht den 

Religionsgemeinschaften eine relativ umfassende Selbstorganisation und Selbstverwaltung, 

der Staat seinerseits unterstützt sie durch die Förderung ihrer Institutionen und stellt den 

Rahmen für eine pastorale Betätigung in staatlichen Organisationen zur Verfügung. 

Böckenförde erörtert das „balancierte Verhältnis“ ausführlich am Beispiel der Beziehung 

zwischen Staat und katholischer Kirche. Die Religionsfreiheit auf dem Boden des 

Grundgesetzes ist als „individuelles und kooperatives Freiheitsrecht“ verstanden. Neben der 

individuellen Glaubens- und Bekenntnisfreiheit gehört die Freiheit der religiösen Vereinigung 

wesentlich dazu. Die freie Ausübung der Religion schließt den freien Verzicht darauf mit ein. 

Innerhalb der Unterscheidung, bei gleichzeitiger Zuordnung von Gesellschaft und Staat sowie 

der rechtlichen Grundlagen, wirkt die Kirche im politischen Prozess als gesellschaftlich 

relevante Organisation mit. Die Mitwirkung der Kirche charakterisiert Böckenförde inhaltlich 

allerdings als ein „unpolitisch-politisches Wirken“.1381 Die Kirche ist einerseits an die Botschaft 

des Evangeliums gebunden und übt von daher eine kritische Funktion aus, zum anderen ist sie 

aber am Fortbestehen der freiheitlichen Grundordnung im Staat interessiert. Das politische 

Wirken der katholischen Kirche sollte nach der Überzeugung Böckenfördes, und in 

argumentativer Rückbindung an Aussagen über das Laienapostolat im Zweiten Vatikanischen 

Konzil, vorrangig durch die Laien erfolgen.1382 Ihre Aufgabe besteht nach Ansicht Böckenfördes 

                                                             
1376 Böckenförde, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, S. 226f. 
1377 Böckenförde, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit, S. 200. 
1378 Ebd., S. 245. 
1379 Ebd., S. 231f. 
1380 Böckenförde, Stellung und Bedeutung der Religion in einer „civil society“, S. 264f. 
1381 Ebd., S. 274. 
1382 Böckenförde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 177. 



 

 228 

weniger in Beiträgen zur Konsensbildung, sondern innerhalb des politischen Prozesses darin, 

Inhalte der christlichen Glaubensbotschaft einzubringen und den „entscheidenden 

Unterschied des Christlichen“ zu markieren.1383 Den kirchlichen Amtsträgern sind dagegen 

innerhalb des politischen Prozesses enge Grenzen gesetzt, da sie aufgrund ihrer Ordination 

erstrangig auf Person und Botschaft Christi verpflichtet sind. Nur im Falle der unmittelbaren 

geistlichen Dimension in einer politischen Thematik ist eine aktive Beteiligung des Amtes 

legitimiert.1384 Nach Ansicht Böckenfördes bedarf das politische Mandat der Kirche einer 

theologischen Legitimation und einer nachhaltigen Begründung in der Kirchenverfassung. 

Diese sind durch die Botschaft Jesu von Nazareth und durch das Evangelium in indirekter 

Weise gegeben und in einschlägigen Konzilsdokumenten, wie „Lumen gentium“ und 

„Gaudium et spes“ konkretisierend zum Ausdruck gebracht.1385 Aus den Vorgaben einer 

spezifisch theologischen Reflexion ergibt sich die Konsequenz eines sozialen und politischen 

Wirkens der Kirche. Böckenförde plädiert hierbei allerdings sowohl für die Autonomie des 

Politischen, als auch für die Freiheit der Kirche, die sich in der Freiheit des Glaubensaktes und 

in Entscheidungen aufgrund des Glaubens, zeigt. Böckenförde wendet sich gegen eine 

Politisierung der Kirche, wie sie etwa durch stark politisierte Forderungen der 

Befreiungstheologie in Lateinamerika oder durch Themen der „Neuen Politischen Theologie“ 

im Anschluss an Johann Baptist Metz in Erscheinung treten.1386 Die politische Mitwirkung der 

Kirche resultiert für Böckenförde immer aus dem Evangelium, Inhalt und Begrenzung erfährt 

sie durch die Botschaft Jesu. Es geht dabei nicht um eine Haltung des Unpolitischen, sondern 

um die Wahrung einer grundsätzlichen Differenz.1387 

 

1.2.5 Zur Systematisierung und Einordnung 

 

Die abschließende Systematisierung und Einordnung der Ausführungen Böckenfördes über 

die Religionsfreiheit zeigen durch differenzierte Zugänge, die die historische, die 

rechtsphilosophische, die sozialethische und die ekklesiologische Perspektive beleuchten, die 

zentrale Bedeutung des „Böckenförde-Diktums“. Zu den darin apostrophierten 

Voraussetzungen des Staates gehören Moral, Ethos, Sitte und Religion der Bürger. Die 

Verwiesenheit darauf bringt Böckenförde mit den Aussagen vom „sittlichen Staat“ zu 

entfaltetem Ausdruck. In der rechtsphilosophischen Perspektive zeigt er die Friedens- und 

Freiheitsfunktion des Rechts auf; Freiheit, Recht und Staat werden zu Koordinaten der 

Garantie und Verbindlichkeit der Grundrechte. Das Recht, das sich nicht als Tugend- und 

Wahrheitsordnung versteht, sondern aus dem Prinzip der Gerechtigkeit der Freiheit dient, 

ermöglicht eine positive Entfaltung der Religionsfreiheit als Individualrecht des Einzelnen, als 

Abwehrrecht gegenüber dem Staat und als Mitwirkungsrecht am politischen Prozess. Durch 

das sozialethisch formulierte Personalprinzip und in Verbindung mit dem Freiheitsgedanken 

entstehen, unter der Berücksichtigung einer Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, 

Freiheitsräume für die Ausübung der Grundrechte. Die Verfassung schafft dafür den 

                                                             
1383 Ebd., S. 196. 
1384 Böckenförde, Politisches Mandat der Kirche?, S. 259. 
1385 Böckenförde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 178. 
1386 KGZ, S. 249. Siehe hierzu: Böckenförde Politisches Mandat der Kirche?, S. 262. 
Metz, Zum Begriff der neuen politischen Theologie. 
1387 Böckenförde, Politisches Mandat der Kirche?, S. 263f. 



 

 229 

geeigneten Rahmen. Dabei ist wichtig festzuhalten, dass das Grundgesetz die Religionsfreiheit 

in spezifischen Einzelrechten ausdrückt und in der Formulierung des Artikel 4 I GG auch die 

Gewissensfreiheit einschließt. Die Kontextualisierung auf Artikel 1 GG begründet die 

Religionsfreiheit fundamental in der Menschenwürde. Durch die „limitierende 

Verfassungstheorie“, die systematisch das verfassungstheoretische Werk Böckenfördes 

charakterisiert, sind alle Grundrechte unabgeschlossen, sie besitzen den Charakter der 

Offenheit. Für die Religionsfreiheit bedeutet dies, dass sie wesentlich zur verfassungsrechtlich 

garantierten Rahmenordnung gehört, die das Zueinander von Individuum und Staat unter 

Berücksichtigung der Trennung von Gesellschaft und Staat, regelt. Für den politischen Diskurs 

bedeutet dies die Ermöglichung der aktiven und freien Beteiligung der Angehörigen einer 

Glaubens- oder Weltanschauungsgemeinschaft durch die Religionsfreiheit. Das freie 

Bekenntnis des Glaubens und die freie Religionsvereinigung machen die Religion im positiven 

Fall zu einem wichtigen Bestandteil der Staatsordnung und der Gesellschaft. Die 

Religionsfreiheit leistet durch das Einbringen religionsspezifischer Sichtweisen, wie z. B. der 

Maßstäbe der Bergpredigt oder des Gebots der Nächstenliebe, in den politischen Prozess 

einen wichtigen Beitrag, der die rein immanente Perspektive durchbricht und die moralisch-

ethischen Grundlagen der Gesellschaft sowie die anthropologischen Unabdingbarkeiten, wie 

die Unverfügbarkeit des Lebens, in Erinnerung ruft. 

 

1.3 Ergebnissicherung 

 

Der erste Teil dieser Arbeit zeigt in der Form einer historischen Abhandlung, die anhand 

markanter geschichtlicher Fakten erfolgt, die Entwicklung des Verhältnisses von Staat und 

Kirche auf. Zu den epochalen Veränderungen der Neuzeit gehört die Entstehung des Staates 

als Ergebnis einer fortschreitenden Säkularisierung und seine Entwicklung zum freiheitlich-

demokratischen Rechtsstaat, dem die Rahmenordnung einer Verfassung zugrunde liegt. Die 

vielschichtigen und uneinheitlichen Reaktionen der katholischen Kirche auf diese 

Veränderungen seit dem Mittelalter belegen ein wechselseitiges Verhältnis von 

Herrschaftsorganisationen zueinander. Von der kirchlichen Apologetik des 19. Jahrhunderts 

bis zur Verabschiedung der Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ und der damit 

verbundenen allgemeinen Anerkennung der Religionsfreiheit zeigt sich eine Heterogenität in 

der theologischen und naturrechtlichen Argumentation sowie in der Bewertung der 

sozialethischen Prinzipien, besonders der Personalität, die schließlich zu einer neuen, von der 

traditionellen Lehre sich absetzenden, Begründung für die Freiheit des Glaubensaktes und 

seiner Ausübung, führen. Hierbei spielt besonders die Frage nach der Wahrheit eine wichtige 

Rolle. Im zweiten Teil dieser Arbeit geht es um die Einbettung und Umsetzung der Freiheit in 

das Recht eines freiheitlich-demokratischen Staates. Ernst-Wolfgang Böckenförde gibt der 

Religionsfreiheit in diesem Zusammenhang einen weiten Raum. Er berührt sein eigenes 

Glaubensverständnis in der Forderung nach Anerkennung der Religionsfreiheit durch das 

Zweite Vatikanische Konzil, wozu er einen pointierten kirchenpolitischen Beitrag leistet. Im 

Kontext seiner juristischen und philosophischen Reflexionen über den Zusammenhang von 

Freiheit, Recht, Staat und Gesellschaft, ist die Religionsfreiheit von beispielhafter Bedeutung 

für die Grundlagen einer freiheitlich-demokratischen Ordnung. Die Religionsfreiheit schafft 

ein Beziehungsfeld zwischen Staat und Religionsgemeinschaft bzw. Kirche, zwischen 

Rechtswissenschaft und Theologie, sowie zwischen Glaubensleben und politischem Prozess. 



 

 230 

Es werden aber auch die Grenzen der Religionsfreiheit als Individualrecht, etwa in ihrer 

Verfassungsbindung und der Möglichkeit ihrer Begrenzung im Falle einer engumschriebenen 

und grundsätzlichen Gefährdung des Gemeinwohls deutlich. Im Kontext seines Diktums von 

den Voraussetzungen des Staates, die dieser selbst nicht zu garantieren vermag, trägt die 

Religionsfreiheit wesentlich zur Ausbildung moralischer, ethischer und sittlicher Werte in der 

Bürgerschaft bei und hilft zur Konzeption eines Staates, der sich sui generis als „sittlicher 

Staat“ versteht. Wenn Böckenförde vom „Wagnis der Freiheit“ spricht, das der Staat um der 

Freiheit seiner Bürger willen eingeht und dadurch seinen eigenen Bestand stets neu 

hinterfragen lässt, dann ist die Religionsfreiheit in der Garantie ihrer rechtlichen Form, mit 

allen Facetten, die dabei mit zu bedenken sind, ein gewichtiger Aspekt um in diesem Wagnis 

zu bestehen. In einer abschließenden Ergebnissicherung soll es darum gehen, die Vielfältigkeit 

in der Entwicklung der sozialethischen Prinzipien innerhalb des historischen Prozesses bis hin 

zur Anerkennung der Religionsfreiheit durch die katholische Kirche festzuhalten. Es geht 

ferner um ein zusammenfassendes Resümee der rechtsphilosophischen und 

verfassungsrechtlichen Ausführungen von Ernst-Wolfgang Böckenförde hinsichtlich der 

Religionsfreiheit und ihrer Auswirkung für ein politisches Mandat der Kirche. 

 

1.3.1 Vielfalt ethischer Prinzipien 

 

Die historische Darstellung des Verhältnisses von Kirche und Staat sowie des langwierigen 

Prozesses bis zur Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschen- und Grundrecht durch die 

katholische Kirche im Zweiten Vatikanischen Konzil, zeigt in der systematischen Bewertung 

dieser geschichtlichen Entwicklung, trotz wiederkehrender Abbrüche und Rückschritte, eine 

zunehmende Bewusstwerdung und Entfaltung sozialethisch relevanter Prinzipen. Auch wenn 

keine organische Entwicklung in dieser Frage festgestellt werden kann, zeigen sich dennoch in 

der Gesamtbewertung für die jeweilige Epoche aufschlussreiche, ethisch konnotierte Akzente. 

In der Zeit der Entstehung des neutestamentlichen Kanons ab der Mitte des 1. Jahrhunderts 

n. Chr. steht der Gehorsamsgedanke als sowohl theologisches wie auch im weiteren Sinne 

staatstheoretisches Prinzip im Mittelpunkt. Obwohl das Neue Testament keine eigene 

Staatstheorie entwickelt und an der Anerkennung der Machtposition der Herrschenden 

unhinterfragt festhält, somit also keinen Umsturz entfacht, verlangt es den Gehorsam Gott 

und dem Kaiser bzw. den Mächtigen der Welt gegenüber. Dies wird vor allem im Hinblick auf 

spezifische Ausführungen in den synoptischen Evangelien, wie z. B. in der Perikope Mk 12,17 

und in den Paulusbriefen, exemplarisch in Röm 13, deutlich. Der Gehorsamsgedanke ist auch 

bezüglich der Konsequenzen leitend, die sich aus der Reich-Gottes-Verkündigung Jesu in 

moralischer Hinsicht ergeben. Im Mittelpunkt der systematischen Darstellung im Werk „De 

civitate Dei“ von Augustinus steht die Verpflichtung der Herrschenden zu einem 

tugendgemäßen Handeln und damit ein tugendethisches Konzept. Die Entwicklung der Lehre 

von den beiden „societates perfectae“ in ihrer Verpflichtung auf das Bonum commune bei 

Thomas von Aquin betont die anthropologische Zielrichtung seiner „Staatstheorie“, die auf 

eine grundsätzliche Unterscheidung von Staat und Kirche als getrennte Herrschaftsordnungen 

zielt. Thomas stellt damit dem tugendethischen Konzept des Augustinus ein rechtsethisches 

gegenüber. Die Vordenker der spanischen Scholastik de Vitoria und Suárez entwickeln am 

Ende des Zeitalters der postreformatorischen Glaubenskriege den Gedanken der Souveränität 

des Fürsten mit dem Ziel, eine Ordnung zu begründen, die über dem Streit der 



 

 231 

Religionsparteien einen dauerhaften Frieden ermöglicht. Bodin, Hobbes und Locke verbinden 

die Souveränitätsidee mit dem Gedanken der persönlichen Freiheit des Individuums in der 

Beantwortung der Frage nach der wahren Religion. Die Beantwortung der Wahrheitsfrage 

wird damit in die Verantwortung des Einzelnen gelegt, Glaube und Religion werden zu 

Angelegenheiten des persönlichen Gewissens. Die damit gewonnene Freiheit als 

Verantwortung des Individuums führt zu einer Bindung der Freiheit an das Recht. Für die Zeit 

nach dem Ende der Glaubenskriege in Europa heißt dies, dass zunächst ein 

Friedensverständnis Raum gewinnt, innerhalb dessen sich Grundgedanken einer 

unabhängigen Staatsordnung mit der Vorstellung einer persönlichen Freiheit des Einzelnen 

verknüpfen. Die Bindung dieser Freiheit an das Recht führt zur Frage nach einer Rechtsethik. 

Konträr zu dieser Entwicklung verhält sich die katholische Apologetik des 19. Jahrhunderts, 

die in den Freiheitsrechten eine Bedrohung des Glaubens propagiert. Als Gegenmodell zum 

Liberalismus und damit auch zu den Erkenntnissen einer aufgeklärten Staatsphilosophie ist 

der Versuch zur Etablierung einer neuscholastischen Staatslehre zu sehen, die im 

interpretatorischem Rückgriff auf Thomas von Aquin eine naturrechtliche Begründung von 

Wahrheit und Recht im Staat sucht und die Aussagen der spanischen Scholastiker wie der 

anglo-französischen Staatstheoretiker konterkariert. Der Staat, der als „naturrechtliche 

Anstalt“ begriffen wird, hat sich hierbei zur Durchsetzung der „lex naturalis“ des positiven 

Gesetzes zu bedienen. Im Gegensatz zur Frage nach einer Rechtsethik, die sich aus der 

Freiheitsbindung ergibt, geht es im naturrechtlichen Kontext um das Thema einer 

„Gesetzesethik“. Von daher wird bis ins 20. Jahrhundert hinein die Idee eines „katholischen 

Staates“ als Leitbild vertreten, der aber unter den Bedingungen der Gegenwart letztlich nur 

noch eine Utopie ist. Eine neue Perspektive im Rahmen des freiheitlich-demokratischen 

Verfassungsstaates eröffnet exemplarisch Josef Isensee, der eine „Ethik der Grundrechte“ aus 

dem Christentum und der Verkündigung der Botschaft Jesu Christi durch die Kirche ableitet 

und darin begründet. Innerhalb der Systematik zur Begründung einer Grundrechtsethik wird 

die Transzendenzperspektive angesehen, die der Gefahr eines Staatstotalitarismus begegnet; 

der Kirche wird dadurch eine Korrektivfunktion innerhalb des Staates zugemessen. Die 

historische Betrachtung zeigt bis zu diesem Punkt der Entwicklung das Ineinandergreifen von 

Friedenssicherung, Freiheitsstreben und Rechtsordnung und die damit verbundenen, 

komplementär zu verstehenden Fragen nach einer Friedens-, Freiheits- und Rechtsethik. 

 

1.3.2 Religionsfreiheit als Ergebnis anthropologischer und theologischer Prinzipien 

 

Der lange Weg der katholischen Kirche zur Anerkennung der Religionsfreiheit durch das 

Konzilsdokument „Dignitatis humanae“ beginnt zunächst mit der Zurückweisung der 

Forderungen nach einer Anerkennung umfassender Freiheitsrechte in der Kirche durch die 

lehramtlichen Verurteilungen der Päpste Gregor XVI. und Pius IX. Das päpstliche Lehramt stellt 

dabei das Prinzip der Wahrheit und damit der katholischen Religion über die Freiheit. Die 

Pontifikate der Folgezeit halten bis kurz vor Beginn des Zweiten Vatikanischen Konzils an 

dieser Grundaussage fest, obwohl bereits mit Papst Leo XIII. durch die Integration des 

Gedankens der Gewissensfreiheit in den Freiheitsbegriff und die Betonung des 

Gemeinwohlprinzips nicht nur eine Akzentverschiebung, sondern eine vorsichtige Öffnung der 

bestimmenden Lehrmeinung erfolgt. Papst Pius XI. formuliert in der kirchlichen Soziallehre 

das Subsidiaritätsprinzip und hebt die Individualrechte hervor, um den totalitären 



 

 232 

Bestrebungen der Diktaturen seiner Zeit entgegnen zu können. Papst Pius XII. würdigt zwar 

die Staatsform der Demokratie, er nimmt zudem die Menschenrechte stärker in den Blick und 

deklariert die Kirche als Beschützerin der Freiheitsrechte, in der Wahrheitsfrage hält er aber 

unbeirrt an der traditionellen Lehre fest. Noch im Jahr 1953 erklärt er, dass der Irrtum kein 

Recht besitzt; seinen Ausführungen nach, gesteht die Kirche anderen Bekenntnissen und 

Religionen lediglich einen Toleranzstatus zu, den der Staat um des Gemeinwohls in der 

Gesellschaft willen gewährt. Erst Papst Johannes XXIII. verbindet die Gemeinwohlorientierung 

mit dem fundamentalen Gedanken des Personalprinzips. Die Begründung des 

Personalprinzips in der Personalität Gottes gibt diesem eine theologische Bedeutung und führt 

zur Verankerung der Menschenrechte in der Offenbarung. 

Die Erklärung „Dignitatis humanae“ begreift die Religionsfreiheit anthropologisch als 

Menschenrecht auf der Grundlage der Menschenwürde und theologisch vom Personalprinzip 

her. Obwohl die zentrale Bedeutung der Erklärung in der Ablösung des Rechts der Wahrheit 

durch das Recht der Person liegt, gibt die katholische Kirche ihren Wahrheitsanspruch nicht 

auf. Die Religionsfreiheit im Verständnis der Kirche führt nicht zur Gleichheit aller Religionen, 

sondern betrifft vielmehr eine Regelung des Verhältnisses moralischer Subjekte zueinander. 

Dadurch und durch die Verpflichtung des Einzelnen, die Wahrheit zu suchen („officium 

morale“) wird die Religionsfreiheit zu einem moralischen Prinzip. Die Kirche liefert damit eine 

inhaltliche, anthropologisch und theologisch begründete Definition der Religionsfreiheit und 

verweist gleichzeitig auf den Staat und dessen Rechtssetzungsvollmacht, um die 

Religionsfreiheit als Grundrecht nach außen zu schützen und damit ihre Entfaltung zu 

ermöglichen. Die innerkirchlich diskutierte Frage nach der Traditionsgebundenheit bzw. nach 

dem Traditionsbruch der Konzilserklärung erscheint aus sozialethischer Perspektive von 

nachrangigem Interesse zu sein. Vorrangig ist vielmehr, dass es der katholischen Kirche 

gelungen ist, eine wichtige Frage der Gegenwart aufzugreifen und mittels einer theologisch 

nachvollziehbaren Argumentation einer positiven Antwort zuzuführen. Die Kirche leistet 

damit im Sinne von Papst Paul VI. einen wichtigen Beitrag zum Frieden in der Welt, sie 

formuliert mit einer soteriologischen Begründung den theologischen Maßstab eines 

Grundrechts, wie besonders von Papst Johannes Paul II. betont, und bezieht in 

gesellschaftspolitischen Debatten Stellung für ein unveräußerliches Menschenrecht. Die 

Religionsfreiheit in der lehramtlichen Verkündigung ist seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil 

das Ergebnis dezidierter anthropologischer und theologischer Auslegungen. Die propagierte 

Ablösung des Gottesrechts durch das Menschenrecht ist deshalb keine endgültige und 

prinzipielle, es zeigt sich vielmehr ein sich gegenseitiges Bedingen von Wahrheit und Freiheit 

und die unabdingbare Notwendigkeit der Bindung der Religionsfreiheit an das staatliche Recht 

als Garanten dieses Grundrechts, das damit Auswirkungen auf Selbstverständnis und Gestalt 

des Staates und der, diesen tragende Gesellschaft hat. 

 

1.3.3 Recht ist Friedens- und Freiheitsordnung 

 

Ernst-Wolfgang Böckenförde verfolgt in seiner Darstellung der Religionsfreiheit als eines in der 

Verfassung verankerten Grundrechts eine rechtsphilosophische und eine 

verfassungsrechtliche Perspektive. Die Entstehung des weltanschaulich-neutralen Staates als 

Ergebnis eines langen Prozesses der Säkularisierung, die Lösung des politischen Streits um die 

Wahrheitsfrage nach den Konfessionskriegen durch den Souveränitätsgedanken und die 



 

 233 

Erklärung des Staates, sich in der Religionsfrage neutral zu verhalten, führt nicht nur zu einer 

Trennung von Staat und Kirche, sondern ebenso zur Ausklammerung der Frage nach der 

wahren Religion. Dies bedeutet für Böckenförde aber keine strikte Trennung von Staat und 

Kirche, die Voraussetzungen des demokratischen Verfassungsstaates ermöglichen vielmehr 

eine Versöhnung von Wahrheit und Freiheit durch das Recht und konstituieren ein neues 

Verhältnis zwischen Kirche und Staat. Diese Versöhnung verwirklicht sich in der 

Bundesrepublik Deutschland durch das verfassungsrechtlich garantierte und geschützte 

Grundrecht der Religionsfreiheit. Durch die rechtliche Verankerung der Religionsfreiheit 

werden spezifisch christliche Grundsätze, wie das theologische Verständnis von Freiheit und 

Personalität, Teil einer staatlich ermöglichten Werteordnung. Gemäß dem „Böckenförde-

Diktum“ leistet die christliche Glaubensgemeinschaft somit einen wesentlichen Beitrag zu den 

„homogenitätsstiftenden Kräften“, derer der Staat bedarf, die er aber um der Freiheit seiner 

Bürger willen selbst nicht zu schaffen vermag. Das Recht, das sich aufgrund der 

weltanschaulichen Neutralität des Staates nicht mehr als „Tugend- und Wahrheitsordnung“ 

verstehen kann, wird zu einer „Friedens- und Freiheitsordnung“, die neben der freien 

Ausübung der Religion auch die Ausbildung ethisch-sittlicher Werte in Freiheit ermöglicht. 

Trotz aller grundsätzlichen Trennungen sind Kirche und Staat somit aufeinander bezogen und 

angewiesen. Die Religionsfreiheit ist in diesem Kontext von exemplarischer Bedeutung, sie hat 

eine politische Relevanz. Das Recht und seine Durchsetzungsfähigkeit sind wesentlich von der 

sozialen Wirklichkeit einer Gesellschaft abhängig. Den religiös-weltanschaulichen 

Bindekräften kommt dabei eine wichtige Funktion zu, denn sie sind mitverantwortlich für die 

Etablierung ethisch-moralischer Überzeugungen und prägen Tugenden, Einstellungen und 

Haltungen der Bürger. Der Staat ist insofern auf die Religion angewiesen, will er nicht 

unmittelbar Zugriff auf die Gesinnung der Bürger ausüben und somit ihre Freiheit 

einschränken. Böckenförde spricht hier zum einen von der notwendigen metaphysisch-

theologischen Begründung des Rechts, zum andern vom „sittlichen Staat“, als Voraussetzung 

für eine freiheitliche Staatsordnung. Ein Fundamentalprinzip des demokratischen 

Verfassungsstaates ist die Freiheit, sie ermöglicht die freie Ausübung der Religion und stärkt 

dadurch wiederum die, dem Staat zugrundeliegenden Voraussetzungen. Für den christlichen 

Glauben bedeutet dies, dass die Religionsfreiheit einerseits der Kirche dient, indem sie ihre 

Bekenntnis- und Wirkungsfreiheit garantiert. Dem Staat dient die Religionsfreiheit 

andererseits für Begründung und Vermittlung des Rechts. 

 

1.3.4 Verfassungsbindung und politische Wirksamkeit 

 

Böckenförde konstatiert die Gefahr des Individualismus in der postmodernen Gegenwart. 

Diese zeigt sich auch in einem zunehmend singulär individuell begriffenen 

Freiheitsverständnis; die Verbindlichkeit des Einzelnen auf das Allgemeine einer Gesellschaft 

und des Staates wird dabei zweitrangig. Nach Böckenförde hat die Verfassung aber eine 

Korrektivfunktion, um mittels des Rechts einer einseitig subjektiv verstandenen Freiheit 

entgegenzuwirken und ihre gesellschaftlich-politische Bedeutung hervorzuheben. Die 

Rechtsgleichheit der Individuen, die sich aufgrund der Unterscheidung von Gesellschaft und 

Staat ergibt, kommt dabei ebenso in den Blick, wie ihre Verpflichtung auf das soziale Ganze. 

Bezüglich der Freiheitsrechte, besonders der Glaubens- und Gewissensfreiheit, muss deshalb 

ihre Verfassungsverankerung hervorgehoben werden. Die Religionsfreiheit als individuelles 



 

 234 

und kooperatives Freiheitsrecht ist in ihrer Bindung an die Verfassung zu verstehen. Die 

Religionsfreiheit als Verfassungsrecht ist, obwohl sie unter keinem Verfassungsvorbehalt 

steht, nicht individualistisch verengt zu sehen, sondern als gebundene Freiheit im Rahmen 

einer verbindlichen Rechtsordnung zu begreifen. Dazu gehört wesentlich, im Rahmen des 

„balancierten Verhältnisses“ mit dem Staat, die Möglichkeit einer Beteiligung der Kirche am 

politischen Prozess. Als gesellschaftlich relevante Organisation und aufgrund ihres eigenen 

Interesses am Fortbestand der freiheitlichen Grundordnung gehört es zu den Aufgaben der 

Kirche, sich am politischen Prozess aktiv zu beteiligen. Die politische Mitwirkung ist für 

Böckenförde in erster Linie ein Betätigungsfeld der Laien. Gemäß spezifischer Aussagen des 

Zweiten Vatikanischen Konzils ist es die Aufgabe der Laien, den „Unterschied des Christlichen“ 

zu markieren. Nur für den Fall einer unmittelbar geistlichen Dimension ist seiner Ansicht nach 

eine politische Aktivität des kirchlichen Amtes angezeigt. Böckenförde verlangt für das 

politische Mandat der Kirche ausdrücklich eine theologische Legitimation. Die politischen 

Mitwirkungsmöglichkeiten der Kirche ergeben sich aus ihrer rechtlich geschützten Freiheit, 

diese ist im Sinne der Freiheit des Glaubensaktes unbedingt zu wahren. Gleichzeitig gilt es 

aber, auch die Autonomie des Politischen festzuhalten. Im Spannungsfeld dieser 

Differenzierung sieht Böckenförde die politische Mitwirkung der Kirche verortet. 

 

2. Ausblick 

 

Im „2. Bericht der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit“ vom 

28.10.20201388 wird die „Religions- und Weltanschauungsfreiheit“ als Menschenrecht 

verstanden, das im Sinne eines „internationalen Pakts“ alle Staaten der Erde in gleicher Weise 

verpflichtet, aber auch im Spannungsverhältnis zu anderen Freiheitsrechten, etwa der 

Meinungsfreiheit, geraden kann.1389 Im thematischen Überblick und mittels einer spezifischen 

Analyse der weltweiten Lage der Religionsfreiheit zeigen sich demgemäß drei aktuelle 

Herausforderungen: „1. Blasphemie- und Anti-Konversionsgesetze, 2. digitale 

Kommunikation, 3. der Bereich staatlicher Bildungsangebote.“1390 Neben diesen globalen 

Herausforderungen und unter Berücksichtigung der gesetzlichen Verankerung der 

Religionsfreiheit in der Bundesrepublik Deutschland, besonders hinsichtlich der 

verfassungsrechtlichen Bestimmungen des Grundgesetzes, konstatiert der genannte Bericht:  

„Auf staatlicher Ebene ist das Recht auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit in 

Deutschland grundgesetzlich und verfassungsrechtlich verankert und garantiert. 

Hinsichtlich der Religionsausübung in der Praxis, d. h. auf gesellschaftlicher Ebene, sind 

                                                             
1388 BMZ, 2. Bericht der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit. Berichtszeitraum 2018 bis 
2019. Vorlage durch Markus Grübel, Beauftragter der Bundesregierung für weltweite Religionsfreiheit. 
1389 Siehe hierzu: „Religions- und Weltanschauungsfreiheit stehen in einem unauflöslichen Zusammenhang mit 
den anderen Menschenrechten. Das Recht auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit ist im Artikel 18 der 
Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte sowie in Artikel 18 des Internationalen Paktes über bürgerliche und 
politische Rechte <VN-Zivilpakt> verankert. Menschenrechte verpflichten Staaten dazu, Garanten der Freiheits- 
und Schutzrechte zu sein. Die Menschenrechte sind universell, unveräußerlich und unteilbar. Das 
Menschenrechte auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit kann gleichwohl im Spannungsverhältnis mit 
anderen Rechten stehen – etwa dem der Meinungsfreiheit. Ebenso bestehen auch Synergien. So bedeutet gerade 
das Zusammenwirken der Menschenrechte auch eine wechselseitige Stärkung der jeweiligen Freiheitsrechte.“, 
in: BMZ, 2. Bericht der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit, S. 5. 
1390 Ebd., S. 6. 



 

 235 

jedoch Herausforderungen zu beobachten und die Religions- und 

Weltanschauungsfreiheit ist immer wieder Gegenstand gesellschaftlicher Debatten 

und auch gerichtlicher Entscheidungen.“1391  

Im Bericht wird hierfür exemplarisch die Einschränkung der Versammlungsfreiheit im 

Zusammenhang der COVID-19-Pandemie im Jahr 2020 und das damit verbundene Verbot 

religiöser Zusammenkünfte, besonders zu Ostern, Pessach und Ramadan, benannt.1392 Die 

Bundesregierung setzt hinsichtlich der Garantie der Religions- und Weltanschauungsfreiheit 

auf die Förderung des interreligiösen Dialogs zur Friedenssicherung innerhalb der 

Gesellschaft:  

„Um den gesellschaftlichen Herausforderungen der Religions- und 

Weltanschauungsfreiheit in der Praxis zu begegnen, fördert die Bundesregierung vor 

dem Hintergrund der religiösen Neutralität des Staates den interreligiösen Dialog, da 

dieser zu einem friedlichen Leben in der multireligiösen Gesellschaft beträgt. Die 

Bundesregierung steht in einem regen Austausch mit Vertretungen der 

Religionsgemeinschaften und führt mit diesen regelmäßige Dialoggespräche.“1393 

Aus dieser knappen Darstellung wird ersichtlich, dass die Bundesregierung von einer 

Gleichrangigkeit von Religion und Weltanschauung ausgeht, den christlichen Konfessionen 

keine besonders privilegierte Sonderstellung zumisst, die menschenrechtliche Verankerung 

der Freiheitsrechte betont und von dieser her die grundgesetzlichen Bestimmungen versteht 

und einordnet. Die Bundesregierung bewertet die Neutralität des Staates in einer 

multireligiösen Gesellschaft als Dienst an der Freiheit.  

Von daher soll am Ende dieser Arbeit in Form eines Ausblicks die Frage nach den 

Herausforderungen für das Grundrecht auf Religionsfreiheit stehen, die sich aus den 

anthropologischen und sozialen Voraussetzungen der Gegenwart ergeben. Exemplarisch 

dafür soll ein Blick auf die heterogenen Phänomene des Pluralismus und des religiösen 

Fundamentalismus gelegt werden. Eine Problematisierung hinsichtlich dieser Phänomene 

ergibt sich aus dem Rekurs auf die, im ersten und zweiten Teil dieser Studie entwickelten 

Darstellung. Eine letzte Unabgeschlossenheit lässt sich aufgrund der fortwährenden 

Veränderungen in diesen Bereichen nicht vermeiden. 

 

2.1 Religionsfreiheit und Pluralismus 

 

„Pluralismus“ gehört zu den Charakteristika der postmodernen Gegenwart. Er äußert sich in 

pluralen Formen des zwischenmenschlichen Zusammenlebens ebenso wie in der 

Heterogenität von Wertbegründung und Religion. Die Bewertung hinsichtlich des Grundrechts 

auf Religionsfreiheit stellt sich entsprechend vielschichtig dar. Ernst-Wolfgang Böckenförde 

weist auf eine Problematik des Pluralismus hin, sie ergibt sich grundsätzlich aus den 

„Freiheitsbereichen“, die der moderne Verfassungsstaat in Religion, Bildung, Wissenschaft 

und Kunst gewährt. Der Staat fördert damit die individuelle Subjektivität, die 

„Freiheitsbereiche“ sind damit nicht mehr zwangsläufig Teilbereiche des „Allgemeinen der 

staatlichen Ordnung“.1394 In wie fern der Rahmen der Verfassung ausreicht, um mittels der 

                                                             
1391 Ebd., S. 11. 
1392 Ebd., S. 11f. 
1393 Ebd., S. 12. 
1394 Böckenförde, Das Bild vom Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, S. 62. 



 

 236 

Rechtsordnung eine ausreichende Einbindung der Freiheitsrechte in die Ordnungen und 

Institutionen der Gesellschaft zu gewährleisten, bleibt offen. Es besteht auf jeden Fall die 

Gefahr, dass die Freiheitsrechte unter dem Vorzeichen des Pluralismus zu immer größeren 

„Punkten des Unverfügbaren“ werden und dadurch die, vom Verfassungsrecht gesetzten 

Grenzen deutlicher hervortreten.1395 Für Jürgen Habermas stellt die verfassungsrechtliche 

Garantie der Gewissens- und Religionsfreiheit eine „angemessene politische Antwort auf die 

Herausforderungen des religiösen Pluralismus“ dar.1396 Habermas konstatiert: 

„So (= durch das Grundrecht der Gewissens- und Religionsfreiheit, Ergänzung E.S.) kann 

nämlich auf der Ebene des sozialen Umgangs der Staatsbürger das Konfliktpotential 

entschärft werden, das auf der kognitiven Ebene zwischen den existentiell relevanten 

Überzeugungen von Gläubigen, Andersgläubigen und Ungläubigen uneingeschränkt 

fortbesteht. Für eine gleichmäßige Gewährleistung der Religionsfreiheit ist nun der 

säkulare Charakter des Staates zwar eine notwendige, aber keine zureichende 

Bedingung.“1397 

Aufgrund des Pluralismus der Weltanschauung in einem Staat bedarf es zur demokratischen 

Legitimierung der Staatsgewalt eines demokratisches Verfahren der politischen Beteiligung 

und der Diskursivität.1398 

 

2.1.1 Pluralismus als religiöses Phänomen 

 

Peter L. Berger versteht Pluralismus als „Koexistenz verschiedener Weltanschauungen und 

Wertesysteme in ein und derselben Gesellschaft“, die in ihrer Konsequenz für die Religion zu 

einer grundsätzlichen Veränderung „sowohl im Bewusstsein des Individuums als auch in der 

institutionellen Ordnung“ führt. 1399 Im Zusammenhang des Pluralismus stehen die 

Charakteristika der Gegenwart, vor allem die Massenbewegungen der Migration, die 

Urbanisierung und die schier unerschöpflichen Möglichkeiten der 

Kommunikationsformen.1400 Für den individuellen Glauben des Einzelnen und sein religiöses 

Bekenntnis ergeben sich daraus unterschiedliche Formen und Möglichkeiten für ein ethisches 

Fundament der Lebensorientierung und der Kontingenzbewältigung. Berger formuliert als 

zwangsläufige Konsequenz:  

„Die Moderne führt nicht notwendigerweise zu Säkularisierung; wo das dennoch so ist, 

darf diese Entwicklung nicht vorausgesetzt werden, sie muss vielmehr erklärt werden. 

Die Moderne führt aber notwendigerweise zu Pluralismus. Das wiederum stellt den 

                                                             
1395 Ebd., S. 63. 
1396 Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion, S. 125. 
1397 Ebd. 
1398 „Das demokratische Verfahren verdankt seine legitimationserzeugende Kraft zwei Komponenten – einerseits 
der gleichmäßigen politischen Beteiligung der Bürger, die gewährleistet, dass sich die Adressaten der Gesetze 
zugleich als deren Autoren verstehen können, andererseits der epistemischen Dimension von Formen einer 
diskursiv gesteuerten Auseinandersetzung, die die Vermutung auf rational akzeptable Ergebnisse begründen.“ 
Ebd., S. 126. 
1399 Berger, Altäre der Moderne, S. 8. 
1400 Siehe hierzu: „Modernisierung entfesselt alle Kräfte, die Pluralismus erzeugen – Urbanisierung, 
Massenmigration (…), allgemeiner Alphabetisierungsgrad und höhere Bildung für immer mehr Menschen sowie 
all die modernen Kommunikationstechniken.“, in: Ebd., S. 33. 



 

 237 

Glauben tatsächlich vor eine bedeutende Herausforderung, allerdings vor eine andere 

als die Säkularisierung.“1401  

Der Pluralismus verändert religiöse Institutionen nachhaltig, ihre Objektivität zerfällt in 

kleinteilige Subjektivität.1402 Aus dem Konzept des friedlichen Pluralismus ergibt sich als 

unabdingbare Folge eine Annäherung der Religionen im Sinne einer „interreligiösen 

Toleranz.“1403 Eine entscheidende Veränderung zeigt sich innerhalb der katholischen Kirche 

im Verhältnis zwischen Klerus und Laien. In einem stark subjektiv geprägten 

Glaubensverständnis und der damit einhergehenden Deinstitutionalisierung, verschiebt sich 

das Machtgefüge zugunsten der Laien.1404 Trotz aller Veränderungen, die der religiöse 

Pluralismus als Konsequenz des Individualismus mit sich bringt, ergeben sich nach Berger 

positive Folgen:  

„Die zwei großen Effekte der Pluralisierung passen (…) zusammen – der Glaube, der auf 

einer individuellen Wahl / Entscheidung und nicht auf Schicksal oder einem 

Geburtsfehler beruht, und der Glaube, der in Form einer freiwilligen Vereinigung 

institutionalisiert ist. Beide haben eine profunde Affinität mit der Moderne, die die 

Selbstverständlichkeit aller Institutionen, nicht nur der religiösen schwächt.“1405  

Durch den Pluralismus verändert sich das Verhältnis von Religion zur Gesellschaft und zum 

Staat zwar nachhaltig, der Pluralismus selbst führt aber zu keiner Auflösung von Religion; die 

Frage nach ihrem Verhältnis zu Gesellschaft und Staat stellt sich unter veränderten Vorzeichen 

aber umso drängender. Hans-Joachim Höhn stimmt der These Bergers zu, wonach es in der 

Moderne zu keinem Verschwinden der Religion kommt:  

„Zwar transformiert sich die Welt des Religiösen; ihre Form wird liquide und ihre 

Funktionen verändern sich. Innerhalb wie außerhalb der etablierten religiösen 

Institutionen und Organisationen vollziehen sich erhebliche Umbrüche. Aber sie führen 

nicht zum Verschwinden religiöser Traditionen. Mehr noch: Sie halten sich mit 

bemerkenswerter Zähigkeit am Leben – und dies nicht nur in den frommen Enklaven 

der Gesellschaft.“1406  

Die religiösen Transformationsprozesse in der Moderne können in „Rationalisierungs- und 

Entmythologisierungswellen“ analytisch nachgezeichnet werden, sie führen offensichtlich 

auch zu bestimmten Formen des Zurückdrängens von Religion aus dem öffentlichen Leben, 

aber nicht zu deren Ende.1407 Für die Kirche bedeutet dies einerseits eine „Entkirchlichung des 

                                                             
1401 Ebd., S. 39. 
1402 Siehe hierzu: „Im Prozess einer Deinstitutionalisierung wird die Objektivität ausgehöhlt und subjektiviert.“, 
in: Ebd., S. 58. 
1403 Siehe hierzu: „Pluralismus verändert auch die Beziehungen der religiösen Institutionen untereinander, grob 
gesagt, in Richtung ökumenischer und interreligiöser Toleranz.“, in: Ebd., S. 76. 
1404 Siehe hierzu: „Schließlich verändert der Pluralismus das Verhältnis zwischen Klerus und Laien. Laien, die nicht 
zwangsverpflichtet sind, gewinnen unvermeidlich an Macht gegenüber den religiösen Autoritäten und dem 
Klerus.“, in: Ebd., S. 77. 
1405 Ebd. 
1406 Höhn, Gewinnwarnung, S. 21. 
1407 Siehe hierzu: „Die westliche Moderne – von anderen Weltreligionen und Kulturen ganz zu schweigen – kann 
nach etlichen Rationalisierungs- und Entmythologisierungswellen nicht auf Religion im Ganzen zurückschauen, 
sondern nur auf bestimmte Formate ihrer Säkularisierung. Nicht die Religion ist völlig am Ende, sondern das 
Proklamieren ihres völligen und angeblichen Endes.“, in: Ebd., S. 26f. 



 

 238 

Christentums und eine Entchristlichung der Religiosität“, andererseits zeigt sich eine 

„verstärkte mediale Präsenz des Themas Religion“ in der Öffentlichkeit.1408 

 

2.1.2 Konsequenzen für die Religionsfreiheit 

 

Der religiöse Pluralismus und die damit verbundenen Auswirkungen auf die Gesellschaft 

provoziert die Frage nach einer neuen Verhältnisbestimmung zwischen Staat und Religion im 

weltanschaulich neutralen Staat, der sich dem Grundrecht auf Religionsfreiheit verpflichtet 

weiß. Es geht ferner darum, zu klären, inwiefern der Staat Maßnahmen ergreift, um die 

Koexistenz verschiedener Weltanschauungen und Religionen zu regulieren. Peter L. Berger 

plädiert für „Friedensformeln“, um ein friedliches Zusammenleben verschiedener Religionen 

und Richtungen innerhalb einer Gesellschaft zu ermöglichen.1409 Dafür gibt es sowohl 

theologische als auch philosophische Argumente, denn die weitgehende Befürwortung der 

Religionsfreiheit kommt letztlich aus der „Grundannahme (dessen), was es bedeutet, Mensch 

zu sein.“1410 Horst Dreier postuliert vor dem Hintergrund der religiös-weltanschaulichen 

Neutralität des Staates einen „Staat ohne Gott“, in ihm können Menschen verschiedener 

Religionen und Überzeugungen leben,  

„während der Staat sich zur absoluten Wahrheitsfrage distanziert verhält und sie 

weder beantworten will noch kann, weil ihm dafür schlicht die Kompetenz fehlt.“1411  

Dreier versteht diese Neutralität des Staats als absolut, da nur dadurch auch die Religionen im 

Staat „Freiheitsträger“ sein können.1412 Für Dreier stehen die im Grundgesetz verbürgten 

Rechte über jeder Form eines „christlichen Staates“, er erklärt: „Im freiheitlichen 

Verfassungsstaat ist die Autorität des Rechts von der Autorität eines bestimmten Glaubens 

oder einer bestimmten Weltanschauung abgekoppelt.“1413 Die staatliche Gewalt begründet 

sich demgemäß weder metaphysisch noch religiös, „sondern allein auf den Willen der zum 

Staatsvolk zusammengefassten Individuen.“1414 Die strikte Trennung von Staat und Religion 

entspricht den „pluralen Bedingungen der säkularen Moderne“, sie dient dem Zusammenhalt 

der Gesellschaft.1415 Für Dreier stellt dieses Konzept „kein anti-religiöses Projekt“ dar. „Denn 

gerade weil umfassende Religionsfreiheit gewährt wird, ist insbesondere den 

Glaubensgemeinschaften breiter Raum zur Entfaltung, zur hör- und sichtbaren Praxis, auch 

                                                             
1408 Ebd., S. 29. 
1409 Siehe hierzu: „Religiöser Pluralismus verursacht zwei distinkte politische Probleme: nämlich, wie der Staat 
seine eigene Beziehung zu Religion definiert, und was der Staat unternimmt, um die Beziehung der 
verschiedenen Religionen untereinander zu regulieren. In der Praxis mündet das in die Suche nach etwas, wofür 
ich die Bezeichnung ‚Friedensformeln‘ vorschlage. Anders ausgedrückt, müssen Formeln für eine friedliche 
Koexistenz verschiedener Traditionen und Institutionen innerhalb einer Gesellschaft definiert werden.“, in: 
Berger, Altäre der Moderne, S. 117. 
1410 Ebd., S. 134f. 
1411 Dreier, Staat ohne Gott, S. 9. 
1412 Siehe hierzu: „Die verschiedenen religiösen Gruppen können sich überhaupt nur dann ungehindert als 
gleichberechtigte Freiheitsträger mit umfänglichen Betätigungsmöglichkeiten entfalten, wenn der Staat sich 
selbst weltanschaulich strikt neutral verhält und nicht Partei ergreift.“, in: Ebd., S. 10. 
1413 Ebd. 
1414 Ebd., S. 11. 
1415 Siehe hierzu: „Müssen sich Politik und Religion, Herrschaft und Heil, Staat und Gesellschaft trennen und der 
Staat sich ohne Transzendenzbezug etablieren und legitimieren, führt das weder zur Heillosigkeit der Welt noch 
zum verordneten Atheismus, sondern entpuppt sich gerade unter den pluralen Bedingungen der säkularen 
Moderne als heilsam (…).“, in: Ebd., S. 12. 



 

 239 

zur Einmischung in öffentliche Angelegenheiten gegeben.“1416 Dreier verweist die Religion 

ausdrücklich in den Bereich der Gesellschaft, sie ist privater Natur und „nicht länger Fixpunkt 

und Legitimationsanker politischer Herrschaft“.1417 Gleichwohl gilt die Erkenntnis:  

„Die gewachsene religiöse Diversität stellt höhere Anforderungen an die Kompatibilität 

unterschiedlicher Freiheitsansprüche im Sinne der Verwirklichung religiös geprägter 

Verhaltensweisen.“1418  

Im staats- und verfassungsrechtlichen Kontext bedeutet die strikte Neutralität des Staates 

zunächst seinen „Verzicht auf Transzendenz als Begründungsressource“ und damit den 

„Verzicht auf ein Votum in religiösen oder weltanschaulichen Wahrheitsfragen.“1419 Der 

freiheitliche Verfassungsstaat lässt Glaubensfreiheit zu, indem er in der Wahrheitsfrage 

neutral bleibt; Dreier spricht hier vom verfassungsrechtlichen Grundsatz einer 

„Religionsindifferenz der Religionsfreiheit.“1420 Es bedarf keiner religiösen Legitimation der 

politischen Ordnung:  

„Der freiheitliche Verfassungsstaat, der mit den Grundrechten und nicht zuletzt mit der 

Religionsfreiheit den gesellschaftlichen Pluralismus garantiert und sich selbst religiös-

weltanschaulich neutral verhalten hat, beruht gerade auf der Trennung von Religion 

und Politik. Er gewährt umfassende Freiheit auch und vor allem im weltanschaulich-

religiösen Bereich, während für ihn selbst das Identifikationsverbot gilt und die religiöse 

Wahrheitsfrage tabu bleibt. (…) Sie (= Trennung von Politik und Religion, Anmerkung 

E.S.) schafft vielmehr die zentrale und indisponible Voraussetzung dafür, unter den 

Bedingungen gesellschaftlicher Pluralität eine friedensstiftende und 

freiheitsermöglichende Ordnung zu gestalten und zu bewahren.“1421  

Vor diesem Hintergrund bewertet Dreier das „Böckenförde-Diktum“ kritisch, denn der Staat 

kann heute nicht mehr „auf das einigende Band einer allen gemeinsamen Religion“ 

zurückgreifen.1422 Die Sentenz Böckenfördes sieht Dreier deshalb lediglich als Versuch, auf die 

„prekären Legitimationsgrundlagen in einer vielfach gespaltenen, pluralen modernen 

Gesellschaft“ mit dem Ziel der Integration in den Staat zu reagieren.1423 Christian Waldhoff 

konstatiert eine „Überidentifikation der katholischen Kirche mit dem Verfassungsstaat“, der 

im universellen Anspruch der Kirche begründet liegt.1424 Diese „Überidentifikation“ ist vor 

allem dann gegeben, „wenn theologische Argumentation oder schlicht Verkündigung durch 

den Verweis auf Rechtsnormen, vorrangig solche des Verfassungsrechts, ersetzt werden.“1425 

In Bezug auf die Grundrechte, die sich historisch auch im Spannungsverhältnis zur Lehre der 

katholischen Kirche, durchgesetzt haben, kann heute  

                                                             
1416 Ebd., S. 13. 
1417 Ebd. 
1418 Ebd., S. 15. 
1419 Ebd., S. 59. 
1420 Ebd., S. 61. 
1421 Ebd., S. 167f. 
1422 Ebd., S. 208. 
1423 Ebd. 
1424 Siehe hierzu: „Die katholische Kirche kann als weltumspannende Organisation mit universellem Anspruch 
charakterisiert werden. Der Verfassungsstaat ist demgegenüber sowohl historisch als auch – trotz aller inter- und 
supranationalen Verflechtungen notwendig immer noch – gegenwärtig eine partikulare Entwicklung, die zwar 
teilweise universellen Entwicklungen zu folgen scheint, sich jedoch jeweils in einer bestimmten Rechts- und 
Staatsordnung konkretisiert.“, in: Waldhoff, Katholizismus und Verfassungsstaat, S. 43. 
1425 Ebd., S. 44f. 



 

 240 

„zum Teil eine übertriebene Aneignung einer vornehmend grundrechtlich inspirierten 

Ethik auf Kosten theologischer Substanz beobachtet werden, die Menschenrechte 

werden zum ‚Grundbestand‘ der ‚Botschaft‘ der Kirche.“1426  

Waldhoff hält eine „einseitige Einverleibung der Grundrechte des modernen 

Verfassungsstaates durch die katholische Kirche“ für nicht unproblematisch.1427 Er verfolgt 

allerdings im Unterschied zu Dreier nicht das Konzept der strikten Trennung von Kirche und 

Staat, er misst vielmehr der Anerkennung der Religionsfreiheit durch die Kirche einen hohen 

Wert bei. Die Kirche anerkennt die pluralistische Wirklichkeit der Gegenwart und die 

Säkularität des Staates. Unter Wahrung ihres ureigenen Auftrags schafft sie so die Möglichkeit 

von „Kooperation und Koordination“.1428 Paul Kirchhof formuliert bei den Essenern 

Gesprächen 2013 den Leitsatz:  

„Ein Recht ohne ausreichende Begründung oder gar Begründbarkeit ist substantiell 

gefährdet.“1429  

Von daher ergibt sich ein Eintreten der Kirche für „staatserhebliche Prinzipien“.1430 Nach 

Kirchhof trägt die Kirche wegen des „Prinzips der rechtlichen Bindung aller politischen 

Herrschaft“ eine Mitverantwortung für die Demokratie.1431 Das Böckenförde-Diktum bedeutet 

deshalb nicht, dass die religiös-weltanschauliche Neutralität des Staates dessen begrenzte 

Verantwortung für die Freiheit bewirkt. „Die Freiheit vom Staat ist in ihren Voraussetzungen 

vielfach eine Freiheit durch den Staat.“1432 Kirchhof unterstreicht den Auftrag der Kirchen, an 

der Begründung des Rechts mitzuwirken, grundsätzlich gilt:  

„Die Kirchen erhalten gerade in der Gegenwart einer orientierungsarmen 

Gesetzgebung die Spannung zwischen gesetztem Recht und vorgefundenen 

Gerechtigkeitsprinzipien aufrecht. Wenn das Grundgesetz zwischen ‚Gesetz und Recht‘ 

unterscheidet, der Gleichheitsgrundsatz nach einem ‚vernünftigen Grund‘ für 

Unterscheidungen fragt, das Verhältnisprinzip eine Angemessenheitsprüfung fordert, 

so öffnet das Recht ein Fenster zur Ethik, damit für die Wirkungen kirchlicher 

Lehren.“1433 

 

2.1.3 Problematisierung und Einordnung 

 

Der Pluralismus als Charakteristikum der Moderne hat nachhaltige Konsequenzen für den 

gesamten Bereich des Religiösen. Peter L. Berger verweist, wie oben dargestellt, auf 

Veränderungen, die sowohl das individuelle Bekenntnis des Einzelnen betreffen, wie auch die 

                                                             
1426 Ebd., S. 51. 
1427 Ebd. 
1428 Siehe hierzu: „Staat und Verfassung sind (…) für die Kirche Teil der weltlichen Sphäre. Der entscheidende 
Schritt (…) ist die Anerkennung der Religionsfreiheit für die weltliche Sphäre als unabdingbare Bedingung für ein 
friedliches Miteinander der Religionen. Für diese weltliche Sphäre wird das pluralistische System anerkannt, für 
den Glaubensbereich muss die katholische Kirche auf ihrem Auftrag beharren. Die Anerkennung der Säkularität 
weltlicher Herrscher ist der entscheidende Schritt um Kooperation und Koordination zu ermöglichen, ohne den 
eigenen Auftrag aufzugeben.“, in: Ebd., S. 67. 
1429 Kirchhof, Der kirchliche Beitrag zu Freiheit und Demokratie, S. 87. 
1430 Siehe hierzu: „Das Nebeneinander von individueller Freiheit als Bedingung für Recht und der staatlichen 
Willkür als Ausdruck für elementares Unrecht bedarf einer neuen Vergewisserung., in: Ebd., S. 88. 
1431 Ebd. 
1432 Ebd., S. 89. 
1433 Ebd., S. 90. 



 

 241 

Systematik der institutionellen Ordnung von Religion tangieren. Die Vorrangigkeit der 

Subjektivität bei gleichzeitiger Zurückdrängung der Objektivität führt zwar zu keiner Auflösung 

von Religion, stellt diese aber in Transformationsprozesse, die die Stellung von Religion im 

öffentlichen Leben grundsätzlich verändert. Die Folgen für das Grundrecht auf 

Religionsfreiheit im weltanschaulich-neutralen Verfassungsstaat, wie er auf dem Boden des 

Grundgesetzes für die Bundesrepublik Deutschland existiert, werden in Bezug auf die 

christlichen Kirchen verfassungsrechtlich sehr unterschiedlich gesehen und bewertet. 

Während Horst Dreier einen „Staat ohne Gott“ postuliert, die weltanschauliche Neutralität 

des Staates im Dienste der Freiheitsgewähr in einer pluralistischen Gesellschaft als absolut 

ansieht und den Grundsatz einer „Religionsindifferenz der Religionsfreiheit“ formuliert,1434 

sprechen sich Christian Waldhoff und Paul Kirchhof für eine relative Religionsfreiheit aus. 

Waldhoff kritisiert zwar eine „Überidentifikation der katholischen Kirche mit dem 

Verfassungsstaat“,1435 misst aber der Anerkennung der Religionsfreiheit durch die Kirche 

einen hohen Wert bei, da dieser die Anerkennung der pluralistischen Wirklichkeit in der 

Gegenwart bedeutet. Für Kirchhof ist die Mitwirkung der Kirchen und damit der Theologie an 

der Begründung des Rechts im Prinzip der Gerechtigkeit notwendig,1436 er plädiert deshalb 

nachdrücklich für eine aktive Mitwirkung der Kirchen an der Demokratie durch ihr Eintreten 

für „staatserhebliche Prinzipien“.1437  

Für Ernst-Wolfgang Böckenförde ist der Mensch das Subjekt des Rechts.1438 Von daher ist die 

moderne Bestimmung des Menschen innerhalb eines pluralistischen Systems faktisch 

festzuhalten. Werden das Recht und dabei besonders die Freiheitsrechte aber einseitig 

individuell verstanden, so impliziert dies nach Böckenförde einerseits die Gefahr einer 

Verschiebung zulasten der Sozietät, andererseits wird die fundamentale Funktion des Rechts 

als Vermittlung zwischen subjektiver und objektiver Freiheit in Frage gestellt.1439 In diesem 

Zusammenhang betont er die Korrektivfunktion des Rechts, um dessen individualistische 

Ausweitung zu verhindern. Dem Pluralismus gegenüber tritt damit das Recht in seiner 

spezifischen gesamtgesellschaftlichen Verankerung in Erscheinung. Die Freiheit des Menschen 

begründet sich bei Böckenförde in rechtlicher Perspektive vorrangig nicht individualistisch, 

sondern aus der Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Staat, wobei die Gesellschaft dem 

Staat vorausgeht. Von daher geht die Freiheit des Individuums gleichzeitig auch mit dessen 

Verpflichtung einher, für die Freiheitsrechte Verantwortung zu übernehmen.1440 Die 

persönlichen Freiheitsrechte sind damit sozial als Rechtsgleichheit der Individuen innerhalb 

der Gesellschaft begründet.1441 Die Freiheitsrechte benötigen, um sie auch Minderheiten zu 

garantieren, innerhalb der demokratischen Ordnung eine Begrenzung der Macht der 

Mehrheit. Freiheitsrechte können sich deshalb nach Böckenförde innerhalb des Staates nur 

dann entfalten, wenn der Staat seine Machtfunktion begrenzt und gleichzeitig seine 

Korrektivfunktion bewusst einsetzt.1442 Das Recht selbst ist inhaltlich als „Freiheits- und 

                                                             
1434 Dreier, Staat ohne Gott, S. 61. 
1435 Waldhoff, Katholizismus und Verfassungsstaat, S. 44f. 
1436 Kirchhof, Der kirchliche Beitrag zu Freiheit und Demokratie, S. 90. 
1437 Ebd., S. 88. 
1438 Böckenförde, Das Bild vom Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, S. 60f. 
1439 Böckenförde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 47. 
1440 Böckenförde, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, S. 220. 
1441 Ebd., S. 223. 
1442 Ebd., S. 226f. 



 

 242 

Friedensordnung“ konzipiert, es erhebt nach der Freisetzung der Wahrheitsfrage im 

neuzeitlichen Staat keinen Anspruch mehr darauf, „Tugend- und Wahrheitsordnung“ zu 

sein.1443 Die Versöhnung von Freiheit und Wahrheit wird allerdings trotzdem auf der Basis des 

Rechts ermöglicht und durch das Recht auf Religionsfreiheit vollzogen. In diesem Sinn versteht 

Böckenförde die Religionsfreiheit als etwas „spezifisch Christliches“.1444 Weil das Recht stets 

der Rezeption durch die Gesellschaft bedarf, ist es von der Anerkennung seiner „ethisch-

sittlichen Verbindlichkeit“ abhängig; weil es sich vom Prinzip der Gerechtigkeit her begründet, 

besitzt es eine metaphysische Ebene.1445 Böckenförde spricht in diesem Zusammenhang vom 

„sittlichen Staat“. Er meint damit die Erkenntnis, dass der Staat eines ethischen Fundaments 

bedarf.1446 Der Staat muss folglich die ethisch-moralische Ordnung fördern, wozu wesentlich 

die Religionsfreiheit gehört. Sie dient neben der Gewährleistung individueller Freiheitsrechte 

auch für eine metaphysisch-theologische Begründung des Rechts als Fundament für 

„Unabdingbarkeiten“, wie es der Schutz des Lebens darstellt.1447 Die sittliche Ordnung der 

Gesellschaft ist die entscheidende Schutzmaßnahme derer das Recht bedarf, um seine 

unterschiedlichen Funktionen erfüllen zu können. Böckenförde erkennt im Recht eine 

subjektiv-individuelle Ebene, die in den Freiheitsrechten greifbar wird, hinzu kommt aber eine 

objektiv-metaphysische Ebene, die mit dem Diktum vom „sittlichen Staat“ einen 

begründenden Letztverweis des Rechts in Prinzipien wie der Menschenwürde und der 

Gerechtigkeit berührt. Im Sinne des „balancierten Verhältnisses“ zwischen Staat und Kirche 

erklärt sich der Staat in der Bundesrepublik Deutschland den weltanschaulich-religiösen 

Bekenntnissen gegenüber zwar neutral, er nimmt den Religionen gegenüber aber trotzdem 

keine indifferente Haltung ein.1448 Für die Kirche bedeutet dies zunächst, dass sie innerhalb 

des politischen Prozesses eine aktive Rolle spielt. Ihre Mitwirkung bezeichnet Böckenförde 

unter Berücksichtigung ihrer Verpflichtung auf das Evangelium als „unpolitisch-politisches 

Wirken.“ Da die Kirche selbst am Fortbestehen der freiheitlichen Grundordnung im Staat 

interessiert ist, erhält ihre Beteiligung am politischen Prozess eine theologische Dimension. 

Die Trennung zwischen Kirche und Staat ergibt sich nach Böckenförde zum einen in der 

Autonomie des Politischen und zum anderen in der Glaubens- und Gewissensfreiheit des 

Einzelnen. Er wendet sich gegen eine Politisierung der Kirche ebenso wie gegen eine 

Verkirchlichung der Politik oder des Staates und spricht sich somit für die Wahrung einer 

grundsätzlichen Differenz aus.1449 Die Religionsfreiheit, die sich im Grundgesetz in spezifischen 

Einzelrechten ausdrückt, gehört zur verfassungsrechtlichen Rahmenordnung des Staates, sie 

regelt das Verhältnis von Staat und Kirche ebenso wie deren Trennung. Entsprechend dem 

„Böckenförde-Diktum“ zählt das christliche Bekenntnis, seine Organisationsform als Kirche ist 

davon nicht getrennt, zu den Voraussetzungen des freiheitlichen Staates, derer er bedarf ohne 

sie selbst garantieren zu können. In diesem Sinne ist der Ausgang vom Menschen in der 

Darstellung Böckenfördes nicht individualistisch zu sehen, sondern als in einen sozialethischen 

Rahmen hineingestellt, zu begreifen. Die Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ argumentiert 

                                                             
1443 Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 209. 
1444 Ebd., S. 201. 
1445 Böckenförde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 216. 
1446 Böckenförde, Der Staat als sittlicher Staat, S. 36. 
1447 Böckenförde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 224ff. 
1448 Böckenförde, Stellung und Bedeutung der Religion in einer „civil society“, S. 264f. 
1449 Böckenförde, Politisches Mandat der Kirche?, S. 263f. 



 

 243 

in ähnlicher Weise, indem sie die Religionsfreiheit zwar fundamental in der Menschenwürde 

begründet sieht, gleichzeitig aber die verantwortete Freiheit des Einzelnen im Kontext der 

Sozietät in den Blick nimmt. Deshalb hebt das Konzilsdokument auch die Verwiesenheit auf 

das Gemeinwohl hervor.1450 John C. Murray als wichtiger Interpret von „Dignitatis humanae“ 

betont die Zielsetzung des Konzils, die darin besteht, Religionsfreiheit als menschliches und 

bürgerliches Recht zu qualifizieren.1451 Eine individualistische Verengung der Religionsfreiheit 

ist mit der Konzilserklärung nicht zu begründen. Das Konzil geht vielmehr von einem 

Verständnis der positiven Religionsfreiheit aus, wodurch die Religionen die Freiheit haben, 

sich mit dem Potential ihrer gemeinschaftlichen Kraft in Staat und Politik konstruktiv 

einzubringen.1452 Roman A. Siebenrock stellt fest, dass „die Anerkennung der Religionsfreiheit 

die Voraussetzung für den fruchtbaren Beitrag der unterschiedlichen Religionen für die 

Gesamtgesellschaft“ ist.1453 Ein „Staat ohne Gott“ als Folge eines gesellschaftlichen 

Pluralismus ist von daher nicht im Sinne des Zweiten Vatikanischen Konzils. 

 

2.2 Religionsfreiheit und Fundamentalismus 

 

Neben dem Pluralismus als Folge individualistischer Religionspraxis, stellt der religiös 

motivierte Fundamentalismus eine ernsthafte Bedrohung für das Grundrecht auf 

Religionsfreiheit dar. Hass, Rechtsextremismus, Antisemitismus und gruppenbezogene 

Menschenfeindlichkeit ergeben sich in vielen Einzelfällen als Konsequenz aus der Verbreitung 

fundamentalistischer Ansichten.1454 Es soll zunächst der Begriff „Fundamentalismus“ kurz 

beleuchtet werden. Anhand der Problematik von Hetzreden, die vor allem über die sozialen 

Medien verbreitet werden, wird die aktuelle Problemlage verdeutlicht. Zum Abschluss erfolgt 

der Versuch einer Bewertung aufgrund der von Ernst-Wolfgang Böckenförde und durch die 

Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ entwickelten Richtlinien. 

 

2.2.1 Der Begriff „Fundamentalismus“ 

 

Fundamentalismus als religiöses Phänomen ist zunächst inhaltlich von Haltungen zu 

unterscheiden, die sich als Begründung ihrer Überzeugungen zu letzten Grundsätzen 

bekennen. Nach Wolfgang Beinert liegt die Differenz darin,  

„dass die Fundamentalisten eine bestimmte Konkretisierung der Letztgrundsätze für 

fundamental und damit letztgültig erklären. Für sie gibt es keinen Freiraum, innerhalb 

dessen man auf unterschiedliche Weise die Fundamente einer Lebens- oder Weltsicht 

bekennen, aus ihnen seine Existenz aufbauen kann. Wer anders als sie denkt und anders 

handelt, der ist dann schon ein Verräter an den letzten Prinzipien selbst.“1455  

                                                             
1450 DiH 6. 
1451 Murray, Die Erklärung über die Religionsfreiheit, S. 320. 
1452 DiH 4. 
1453 Siebenrock, Kommentar zu DiH, S. 177f. 
1454 BMZ, 2. Bericht der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit, S. 15. 
1455 Beinert, Christentum und Fundamentalismus, S. 10. 



 

 244 

Beinert charakterisiert den religiösen Fundamentalismus als „Protesthaltung“, die in 

Rückbindung an die Vergangenheit einen „Antimodernismus“ propagiert.1456 Als 

Lebenseinstellung kann der Fundamentalismus dynamisch in Erscheinung treten, wie dies 

meist in der Form des „Islamismus“ geschieht, oder aber auch statischer Natur sein, was vor 

allem bei christlichen Gruppierungen zu konstatieren ist. Beinert führt dazu aus:  

„Fundamentalistische Strömungen gibt es (…) heute in allen Religionen. Da diese 

unterschiedliche Geschichte haben, unterscheiden sich auch die verschiedenen 

Fundamentalismen erheblich. So ist der Islamismus vornehmlich eine Protesthaltung 

gegen die übermächtigen, als verdemütigend empfundenen Einflüsse der westlichen 

Kultur; er möchte die traditionellen Werte der koranischen Lebenseinstellung dagegen 

halten, aber mit dem erklärten Ziel, eben damit und dadurch die Gegenwart religiös, 

politisch und ökonomisch neu zu gestalten. Der islamische Fundamentalismus ist damit 

dynamisch. Im Christentum dagegen überwiegt die regressive Einstellung in den 

fundamentalistischen Gruppierungen: Natürlich wollen auch sie die Welt gestalten, 

aber so, dass die Werte der Vergangenheit wieder zu absoluter Geltung gebracht 

werden. Der christliche Fundamentalismus ist also eher statisch.“1457  

Der Fundamentalismus ist eine charakteristisch neuzeitliche Lebenseinstellung, er sucht 

Sicherheit in den Unwägbarkeiten der Gegenwart zu vermitteln und versteht sich in diesem 

Zusammenhang als Gegenbild zum Pluralismus.1458 Erich Geldbach weist zudem darauf hin, 

dass der Begriff „Fundamentalismus“ nicht als Selbstbezeichnung einer Gruppe verwendet 

wird und in seiner Begrifflichkeit ein Werturteil enthält:  

„Es ist ein negativ besetzter Begriff, der Engstirnigkeit, Intoleranz, Unaufgeklärtheit, 

einen nach rückwärts gerichteten Obskurantismus sowie Fanatismus signalisiert.“1459  

Fundamentalistische Überzeugungen zeichnen sich nach Klemens Deinzer dadurch aus,  

„dass sie ein bedingtes Lebens- und Bezugsfeld der Wirklichkeit verabsolutieren, indem 

sie das Rad der Geschichte restaurativ an einem Punkt blockieren.“1460  

Dies führt schließlich zur Bereitschaft, die eigene „Wahrheit“ mit allen zu Gebote stehenden 

Mitteln zu verbreiten und „Andersglaubende“ auszuschließen.1461 Fundamentalisten stellen 

ein Gefährdungspotential dar. In der ethischen Bewertung führt Johannes Gründel aus:  

„Unsicherheit und Angst, Skepsis gegenüber der menschlichen Vernunft, Rückgriff auf 

irgendwelche Autorität als feste Basis, Abbruch einer Auseinandersetzung oder 

Diskussion durch hoheitliche Entscheidung sind für eine fundamentalistische 

Einstellung eigentümlich. Bereits hier wird deutlich, dass eine solche Position der 

                                                             
1456 Siehe hierzu: „Fundamentalismus ist (…) wesentlich eine Protesthaltung, aus der eine Protestbewegung 
entspringt. Im Gegensatz zu anderen neuzeitlichen Protestbewegungen wie dem Feminismus kämpft er aber 
nicht gegen, sondern für die Vergangenheit. Fundamentalismus ist ein Antimodernismus.“, in: Ebd., S. 27. 
1457 Ebd., S. 28. 
1458 Siehe hierzu: „Der Fundamentalist sucht (…) gegenüber den Anfechtungen der Moderne Sicherheit um jeden 
Preis. Weil deren Kennzeichen die Komplexität und die Pluralität der Verhältnisse <gegenüber der statisch-
eindimensionalen Ordnung der vorzeitigen Welt> sind, sucht er jene Sicherheit zu gewinnen, indem er alles 
daransetzt, die Eindeutigkeit der Verhältnisse zu schaffen.“, in: Ebd., S. 36. 
1459 Geldbach, Fundamentalismus, S. 1. 
1460 Deinzer, Sicherheit um jeden Preis?, S. 20. 
1461 Siehe hierzu: „Zur Konsequenz hat diese fundamentalistische Überzeugung, im ‚Besitz‘ der Wahrheit zu sein 
und deshalb auch die entscheidenden Maßstäbe und Verhaltensnormen setzen zu können, dass diese entweder 
anderen Menschen aufgedrängt oder als ein ‚flammendes Schwert‘ gebraucht werden, um Andersglaubende 
auszugrenzen.“, in: Ebd., S. 21. 



 

 245 

Eigenverantwortung und Würde der menschlichen Person nicht hinreichend gerecht 

werden kann. Humanität erscheint durch ideologische und fundamentalistische 

Strömungen gefährdet, erst recht christlicher Glaube.“1462  

Im Rekurs auf die menschliche Ratio und auf die Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils 

fordert Gründel eine Ethik der Vernunft, denn die Erkenntnis sittlicher Prinzipien ist nicht 

allein Angelegenheit des Glaubens, „sondern bleibt Aufgabe rationaler Erkenntnis, wobei dem 

Glauben durchaus eine maieutische Funktion zufällt.“1463 Aufgrund dieser kurzen, 

schlaglichtartigen Darstellung wird deutlich, dass religiöser Fundamentalismus ein 

vielschichtiges Phänomen ist. Sein Gefahrenpotential wird häufig vor allem im Islamismus 

gesehen, liegt aber grundsätzlich in der Verabsolutierung singulärer Einsichten und 

Bekenntnisse, die ihre Kompatibilität mit einer differenzierten Wirklichkeit verloren haben. 

 

2.2.2 „Online-Hassrede“ als Bedrohung der Religionsfreiheit 

 

Eine wesentliche Bedrohung der Religionsfreiheit geht aktuell von Hassreden in den sozialen 

Kommunikationsforen des Internets aus. Der „2. Bericht der Bundesregierung zur Lage der 

Religionsfreiheit“ von 2020 widmet diesem Thema ein eigenes Kapitel.1464 Nutzer bestimmter 

Foren der digitalen Kommunikation können sich radikalisieren und zu Gewalt aufrufen. Vor 

diesem Hintergrund verübte im Oktober 2019 ein bewaffneter Mann einen antisemitisch 

motivierten Anschlag auf die Synagoge in Halle. Es gelang ihm zwar nicht am höchsten 

jüdischen Feiertag Jom Kippur in das Gotteshaus einzudringen, aus Wut über den 

gescheiterten Attentatsversuch verletzte und tötete er aber Passanten.  

„Der Täter zielte offenbar darauf ab, online zu weiteren Taten anzustiften. Er filmt seine 

Tat, kommentierte sie und übertrug das Video live ins Internet, wo es über verschiedene 

Kanäle verbreitet wurde und innerhalb der ersten 30 Minuten nach dem Anschlag rund 

15.600 Nutzerinnen und Nutzer erreichte.“1465  

Ein wesentliches Problem der Hassrede in online-Foren besteht darin, dass die Identitäten der 

Initiatoren bestimmter Hasskampagnen unerkannt bleiben können und sich so jeder 

juristischen Verantwortung entziehen.1466 Der Bericht der Bundesregierung konstatiert 

hinsichtlich der Menschenrechte und hier besonders der Religionsfreiheit: „Religions- oder 

gruppenbezogene Online-Hassrede gefährdet das Menschenrecht auf Religions- und 

Weltanschauungsfreiheit und die friedliche Koexistenz der Religionen.“1467 Obwohl es 

gegenwärtig keine rechtlich gültige Definition von Hassrede gibt, eröffnen verschiedene 

Dokumente und Erklärungen der Vereinten Nationen einen Rahmen für politische und 

rechtliche Maßnahmen dieses international virulenten Themas. Hierbei wird vor allem auf den 

Schutz des Menschenrechts auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit verwiesen, wobei 

                                                             
1462 Gründel, Theologische Ethik und Fundamentalismus, S. 332f. 
1463 Ebd., S. 339. 
1464 BMZ, 2. Bericht der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit, S. 38-63. 
1465 Ebd., S. 39. 
1466 Siehe hierzu: „Die Anonymität der Kommunikation im Netz kann, im Vergleich zu Kommunikation in der 
analogen Welt, einen enthemmenden Einfluss auf das Verhalten der Nutzerinnen und Nutzer haben. So kann 
Anonymität Online-Hassrede fördern, da Menschen in der Regel eher bereit sind, aggressiv oder sogar 
gewaltverherrlichende Sprache gegenüber anderen zu nutzen, wenn sie anonym bleiben und ihre Identität nicht 
preisgeben müssen.“, in: Ebd. 
1467 Ebd., S. 40. 



 

 246 

allerdings auch die Verhältnismäßigkeit entsprechender Einschränkungen oder Verbote 

herausgestellt wird.1468 In der Bundesrepublik Deutschland ermöglicht das „Gesetz zur 

Bekämpfung des Rechtsextremismus und der Hasskriminalität“ von 2020 das Eingreifen des 

Staates gegen Online-Hass.  

„Das Gesetz sieht verschiedene Maßnahmen vor, die eine intensivere und effektivere 

Bekämpfung von Rechtsextremismus und Hasskriminalität ermöglichen. Ziel ist es unter 

anderem zu verhindern, dass aus Hass und Hetze im Netz rechtextremistisch motivierte 

Straftaten in der analogen Welt folgen.“1469  

Die Problematik der Hassrede im Internet und ihre Auswirkungen stellt eine globale 

Herausforderung dar, die sich durch nationale Gesetzgebungen nicht hinreichend 

kontrollieren und begrenzen lässt. Gleichwohl bedarf es der Bewusstwerdung innerhalb der 

Gesellschaft, um einer Gefährdung der Menschenrechte entgegenzuwirken. Von Form und 

Inhalt her, lässt sich das Phänomen der Online-Hassrede ins weite Feld des Fundamentalismus, 

zumindest grundsätzlich, einordnen. Dies zeigt sich besonders im radikalen Festhalten an 

bestimmten Überzeugungen einer Letztbegründung von Welt, die zur Verfolgung jeweils 

anderer Ansichten, Meinungen, Ethnien und Religionen führt, die diesen Überzeugungen nicht 

entsprechen. Die Online-Hassrede ist eine Form des extremen, dynamischen 

Fundamentalismus, eine gefährliche Form der Infiltration und der Agitation. 

 

2.2.3 Bewertung und Konsequenzen 

 

Die Konzilserklärung zur Religionsfreiheit vollzieht den Schritt vom „Recht der Wahrheit“ zum 

„Recht der Person“.1470 Damit wird die Bedeutung des Menschen als Subjekt seines religiösen 

Bekennens und Glaubens hervorgehoben. Die Religionsfreiheit als personales Recht des 

Individuums begründet das Konzil in der Offenbarung selbst. Von daher wird die Verpflichtung 

zur Wahrheit zu einer moralischen Verpflichtung, eine Dispens von der Wahrheit im Sinne 

einer allgemeinen Gleichheit aller Bekenntnisse und Religionen ist dem Konzil fremd. Ein 

weiterer wesentlicher Punkt liegt in der Stellung des Staates, der durch seine 

Rechtssetzungsfunktion dem Schutz und der Entfaltung der Grundrechte dient. Eine 

Einschränkung der Religionsfreiheit durch den Staat ist nach der Lehre des Konzils nur im Falle 

der Gefährdung des Gemeinwohls denkbar.1471 Das Konzil übergibt dem Staat für die 

Sicherung der Religionsfreiheit eine zentrale Aufgabe und vollzieht eine Verwiesenheit auf den 

Staat. Für die Konzilsväter gilt ferner die Überzeugung, dass Freiheit ein Gebot der 

Offenbarung ist. Phänomene des religiösen Fundamentalismus lassen sich somit durch die 

Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ weder begründen noch als Ausdruck aktiver 

Religionsfreiheit rechtfertigen. Die Ausübung der Religion als „Recht der Person“, das nur 

aufgrund des Menschen als Subjekt und in Anerkennung seiner Freiheit zu verstehen ist, kann 

aber nicht im Sinne von Repression und Zwang verstanden werden. Freiheit im Sinne des 

                                                             
1468 Siehe hierzu: „Eine menschenrechtsbasierte Regulierung von Hassrede erfordert den Schutz des 
Menschenrechts auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit <Artikel 18 des VN-Zivilpakts) ebenso, wie den 
Schutz der Meinungsfreiheit, der in Artikel 19 des VN-Zivilpakts verankert ist. Der VN-Menschenrechtsausschuss 
hat darauf hingewiesen, dass Einschränkungen der Meinungsfreiheit grundsätzlich, auch im Kontext von 
Hassrede, gesetzlich vorgeschrieben, notwendig und verhältnismäßig sein müssen.“, in: Ebd., S. 42. 
1469 Ebd., S. 44. 
1470 DiH 1. 
1471 DiH 6. 



 

 247 

Konzils wird zudem als Akt der Gewissenstreue und der Verantwortung gesehen, die nicht als 

Freiheit Einzelner über Andere missverstanden werden kann. Fundamentalismus, wie z. B. die 

Online-Hassrede, ist somit kein Ausdruck von Religionsfreiheit, sondern führt zu deren 

Gefährdung und Begrenzung. Die Verwiesenheit auf den Staat, dessen Aufgabe es ist, die 

Religionsfreiheit als Menschenrecht zu schützen und damit die Freiheit als höchstes 

Verfassungsgut zu wahren, führt zur Verpflichtung durch gesetzliche Regelungen einer 

Gefährdung des Gemeinwohls entgegenzuwirken. Die Religionsfreiheit als personales Recht 

des Individuums umfasst nach der Lehre des Konzils nicht die Phänomene des religiösen 

Fundamentalismus. Für Ernst-Wolfgang Böckenförde besteht ein reziprokes Verhältnis 

zwischen der positiven Rechtssetzung des Staates und der sozialen Wirklichkeit der 

Gesellschaft, zu der deren ethisch-sittliche Standards gehören.1472 Freiheit ist darauf 

angewiesen, als Recht formuliert zu werden, denn nur dann kann Freiheit in Ordnung 

verwirklicht und Ordnung durch Freiheit inhaltlich prägend ausgerichtet werden.1473 So ist das 

Recht „Bedingung der Freiheit“ und Freiheit gleichzeitig Ziel des Rechts.1474 Freiheit wird aber 

nicht singulär durch die Selbstbestimmung des Menschen als dessen rein subjektive Freiheit 

verwirklicht, das Recht beschränkt vielmehr die Freiheit des Einzelnen, um Freiheit als 

Bedingung des Menschseins zu ermöglichen; das Recht dient deshalb dazu, „Ziele der Freiheit 

und Inhalte des Freiheitsgebrauchs festzulegen.“1475 Das Recht schützt demnach die 

subjektiven Freiheitsräume und bezieht sich inhaltlich auf eine metaphysische, objektive 

Ebene. Die Vermittlung von subjektiver und objektiver Freiheit geschieht durch das Recht mit 

dem Ziel, Menschsein zu verwirklichen.1476 Der Staat besitzt die Macht, unter bestimmten 

Bedingungen, Freiheit zu begrenzen, um sich gegen die Bedrohung der Freiheit zu wehren. Es 

ist seine Pflicht dafür Sorge zu tragen, dass die rechtlich garantierte Freiheit gegen Angriffe 

und Infragestellungen verteidigt wird; zur „Selbstverteidigung des Staates“ gehört es, 

rechtliche Fürsorge für sein Bestehen zu treffen.1477 Zum Spezifischen des Rechts gehört, dass 

es eine „Erhaltungsordnung für das Zusammenleben der Menschen“ ist.1478 Damit die 

Ordnung des Staates als Friedensordnung, die auf Freiheit hin orientiert ist, Bestand hat, 

bedarf es einer Verknüpfung von „sittlicher Lebenswelt“ mit dem „Allgemeinen des Staates“, 

daraus folgt eine sittliche Bestimmung des Staates und eine Abwehr des Totalitarismus. Der 

„sittliche Staat“ versteht trotzdem Freiheit nicht als „Freiheit aller Sitten“, sondern als Freiheit 

in rechtlicher Fixierung. Für die Religionsfreiheit bedeutet dies, dass der Staat die Gewalt 

besitzt, dieses Grundrecht zu begrenzen, wenn es um der öffentlichen Ordnung willen 

notwendig ist. Wegen des „Prinzips der Gemeinverträglichkeit“ hat der Staat die Pflicht, 

intolerantes und sozial unverträgliches Verhalten, das sich möglicherweise unter dem 

Deckmantel der Religionsfreiheit zu verbergen sucht, zu unterbinden.1479 Für Ernst-Wolfgang 

Böckenförde ist der weltanschaulich-neutrale Staat keineswegs indifferent. Der Staat hegt ein 

vitales Interesse an Glauben und Bekenntnisäußerung seiner Bürger, von daher muss der Staat 

religiösen Fundamentalisten und ihren Organisationsstrukturen abwehrend 

                                                             
1472 Böckenförde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 216. 
1473 Böckenförde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 43. 
1474 Ebd., S. 44. 
1475 Ebd., S. 46. 
1476 Ebd., S. 47. 
1477 Ebd., S. 56. 
1478 Böckenförde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 224. 
1479 Böckenförde, Einleitung zur Textausgabe, S. 240f. 



 

 248 

gegenüberstehen. Das Recht auf freie Meinungsäußerung und die Garantie der 

Religionsfreiheit im Sinne des Verfassungsstaates können deshalb nicht gegeneinander 

ausgespielt werden. Die Religionsfreiheit ist in diesem Sinne eine rechtliche Freiheit, sie ist vor 

Missbrauch und Gefährdung durch Missachtung des Menschseins zu schützen. Die 

Konzilserklärung „Dignitatis humanae“ und die Freiheitslehre von Ernst-Wolfgang 

Böckenförde belegen dies unmissverständlich. 

  



 

 249 

Abschluss 

 

Otfried Höffe schreibt im Kontext der Frage nach der Bedeutung der Freiheit für die 

Gegenwart: 

„Die Freiheit (…) hat für den Menschen generell und für die Moderne im Besonderen 

eine konstitutive Bedeutung. Für beide ist sie das höchste Gut.“1480 

Die vorliegende Studie zum Recht auf Religionsfreiheit exemplifiziert die Bedeutung der 

Freiheit an einem höchst persönlichen, für Geschichte und Gegenwart sensiblen Punkt. 

Freiheit gehört zum Wesen des Menschen, bezogen auf die Religion und damit auf das 

Bekenntnis eines Glaubens an Gott erfährt sie neben ihrer anthropologischen Begründung 

eine Entgrenzung in die Transzendenz. Im sozialethischen Kontext wird sie zu einem Thema 

des gesellschaftlichen Miteinanders und damit zu einer Aufgabe innerhalb des freiheitlich-

demokratisch verfassten Staates. Gleichzeitig unterliegt sie einer beständigen Gefährdung, die 

sich aus dem Zu- und Gegeneinander von Individualität und Sozialität ergibt. Im historischen 

Durchgang wird deutlich, dass das Verständnis der Religionsfreiheit als Menschen- und 

Grundrecht erst in einem langen Prozess zu Bewusstsein und formalem Ausdruck gefunden 

hat. Dabei sind stets politische und zeitgeschichtliche Bedingungen von großer Bedeutung. 

Ihrer geschichtlichen Bewusstwerdung und Entfaltung, im Bereich der katholischen Kirche ein 

Weg größter Heterogenität und Widersprüchlichkeit, gegenüber korrespondiert eine 

rechtsphilosophische Dimension, die sich im Gedanken der Gerechtigkeit und der Freiheit, als 

Prinzipien der Rechtsordnung, ebenso ausdrückt, wie in der grundsätzlichen Frage nach dem 

Wesen von Freiheit und Religion, und deren Verhältnis zueinander. Letztlich muss alles sowohl 

unter einer geschichtlichen wie einer juristischen Perspektive analysiert und bewertet 

werden. Wie alle Freiheitsrechte so unterliegt auch die Religionsfreiheit einer 

gesellschaftlichen Akzeptanz. Gleichwohl eröffnet der Hinweis auf die Transzendenz eine 

Perspektive des Absoluten, der gesellschaftliche Entwicklungen hinterfragt und auf letzte 

Begründungen zurückzuführen sucht. Eine theologische Begründung der Freiheitsrechte, und 

besonders der Religionsfreiheit, dient nicht vorrangig ihrer metaphysischen Fundamentierung 

und Ausrichtung, sondern vielmehr einer funktionalen Bestimmung, die in ihrer 

Korrektivfunktion gegenüber gesellschaftlichen und politischen Entwicklungen besteht. Das 

Recht auf Religionsfreiheit ist ein dynamisches Grundrecht, es ist nicht ideell zu verstehen, 

sondern entwickelt sich aufgrund steter Herausforderungen. Dabei bleibt die Frage nach der 

das Recht begründenden Sitte der Menschen von ernsthafter Bedeutung. Das Recht braucht 

vor diesem Hintergrund notwendiger Weise eine Ethik der Freiheit.  

 

Jürgen Habermas stellt die „Kategorie von Wahrheitsbedingungen“, die von der Religion heute 

geliefert werden kritisch in Frage und stellt dazu fest: 

„Aber ob die Religion im Sinne eines Statthalters von Wahrheitspotentialen noch eine 

gegenwärtige Gestalt des Geistes darstellt, ist aus philosophischer Sicht nur von Fall zu 

Fall durch eine gelingende Entbindung dieses Potentials zu entscheiden.“1481 

Religion ist untrennbar mit der Frage nach Wahrheit verbunden. Der Primat der Wahrheit hat 

es der Kirche lange Zeit unmöglich gemacht, die Religionsfreiheit, begründet in der 

                                                             
1480 Höffe, Kritik der Freiheit, S. 13. 
1481 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1, S. 78. 



 

 250 

Menschenwürde, positiv zu verstehen und in ihr Lehrgebäude aufzunehmen. Seit dies auf dem 

Zweiten Vatikanischen Konzil durch den Aufbruch des Vorrangs der Wahrheit zugunsten des 

Persönlichkeitsprinzips möglich wurde, versteht sich das kirchliche Lehramt kontinuierlich als 

Verkünder und Verteidiger der Religionsfreiheit. Gleichzeitig bleibt aber der Hinweis auf die 

Verpflichtung, die Wahrheit des Glaubens zu suchen und an ihr festzuhalten. Aus der 

Feststellung Habermas´ wird offensichtlich, dass es „Wahrheitsbedingungen“ innerhalb des 

okzidental ausgerichteten Denk- und Lebenssystems bedarf. Es stellt sich deshalb als 

Herausforderung der Gegenwart dar, dass die Kirche sich im Kontext der grundrechtlich 

garantierten Religionsfreiheit darum bemüht, ihr „Wahrheitspotential“ konstruktiv in die 

Fragen der Zeit und des Lebens einzubringen. Ob und in wie fern dies gelingt, bleibt allerdings 

offen. 

 

Ernst-Wolfgang Böckenförde spricht im Zusammenhang der Freiheit von einem „Wagnis“. Der 

Staat geht dieses Wagnis ein, weil es aufgrund des Freiheitsprinzips innerhalb des Rechts in 

dieser Weise konsequent ist. Damit ergibt sich allerdings immer die Möglichkeit der 

Gefährdung von Freiheit. Andererseits wird Freiheit damit zu einer Aufgabe, die sich die 

Menschheit in jeder Zeit neu stellen muss. Die Verpflichtung auf die Freiheit wird damit zu 

einem stets aktuellen Thema. Für die Religionsfreiheit bedeutet dies, dass sie sich als 

Freiheitsrecht innerhalb einer zunehmend ausdifferenzierten Gesellschaft bewähren muss. 

Für die Kirche bedeutet dies, dass die Verkündigung des Evangeliums mit der Botschaft von 

Wahrheit, die sich in Freiheit zu verwirklichen hat, eine niemals abgeschlossene Aufgabe ist. 

Die theologische Auseinandersetzung damit ist sowohl Teil der Verkündigung wie Teilnahme 

an der Verantwortung für die Welt, die sich aus dem christlichen Bekenntnis ergibt. 

  



 

 251 

Abkürzungen 
 

AA Decretum de Apostolatu Laicorum. Dekret über das Apostolat der Laien („Apostolicam 

actuositatem“), in: LthK2 (Ergänzungsbände 1-3), Das Zweite Vatikanische Konzil. 

Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen. Lateinisch und Deutsch. Kommentare,  

Band 2, Freiburg im Breisgau: 1967, S. 585-701. 

 

BMZ Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung. 

 

DH Hünermann, Peter (Hrsg.), Heinrich Denzinger. Kompendium der 

Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen, Freiburg im Breisgau: 
371991. 

 

DiH Declaratio de Libertate Religiosa. Erklärung zur Religionsfreiheit („Dignitatis 

humanae“), in: LthK2 (Ergänzungsbände 1-3), Das Zweite Vatikanische Konzil. 

Konstitutionen. Dekrete und Erklärungen. Lateinisch und Deutsch. Kommentare,  

Band 2, Freiburg im Breisgau: 1967, S. 712-748. 

 

GG Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland, herausgegeben von der Bayerischen 

Landeszentrale für politische Bildungsarbeit, München: 2021. 

 

GS  Constitutio Pastoralis de Ecclesia. Pastorale Konstitution über die Kirche in der Welt 

von heute („Gaudium et spes“), in: LthK2 (Ergänzungsbände 1-3), Das Zweite 

Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen. Lateinisch und Deutsch. 

Kommentare, Band 3, Freiburg im Breisgau: 1968, S. 241-592. 

 

KGZ  Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Kirche und christlicher Glaube in den 

Herausforderungen der Zeit. Beiträge zur politisch-theologischen 

Verfassungsgeschichte 1957-2002 (Sammelband), Münster: 2004. 

 

KKK  Katechismus der Katholischen Kirche, München: 1993. 

 

LCE Lexikon der christlichen Ethik, 2 Bände, Freiburg im Breisgau: 2014. 

 

LG Constitutio Dogmatica de Ecclesia. Dogmatische Konstitution über die Kirche („Lumen 

gentium“), in: LthK2 (Ergänzungsbände 1-3), Das Zweite Vatikanische Konzil. 

Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen. Lateinisch und Deutsch. Kommentare,  

Band 1, Freiburg im Breisgau: 1966, S. 137-359. 

 

LThK2 Lexikon für Theologie und Kirche, herausgegeben von Josef Höfer und Karl Rahner,  

2. Auflage, Bände 1-10, Freiburg im Breisgau: 1957-1965. 

 

LThK3 Lexikon für Theologie und Kirche, herausgegeben von Walter Kasper, 3. Auflage,  

Bände 1-11, Freiburg im Breisgau: 1993-2001. 

 

RSF Böckenförde, Ernst-Wolfang, Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, 

Staatstheorie und Verfassungsgeschichte (Sammelband), Frankfurt am Main: 1991. 

 



 

 252 

SGK2 Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Schriften zu Staat, Gesellschaft, Kirche, Band 2: 

Kirchlicher Auftrag und politisches Handeln. Analyse und Orientierung (Sammelband), 

Freiburg im Breisgau: 1989. 

 

SGK3  Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Schriften zu Staat, Gesellschaft, Kirche, Band 3: 

Religionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt (Sammelband), Freiburg im 

Breisgau: 1990. 

 

SNE  Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Staat, Nation, Europa. Studien zur Staatslehre, 

Verfassungstheorie und Rechtsphilosophie (Sammelband), Frankfurt am Main: 22000. 

 

SVD Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Staat, Verfassung, Demokratie. Studien zur 

Verfassungstheorie und zum Verfassungsrecht (Sammelband), Frankfurt am Main: 
21992. 

 

TRE  Theologische Realenzyklopädie, herausgegeben von Gerhard Krause und Gerhard 

Müller, Bände 1-36, Berlin: 1977-2004. 

 

UG Utz, Arthur-Fridolin / Groner, Joseph-Fulko, Aufbau und Entfaltung des 

gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius XII., 3. Bände: Freiburg im Breisgau: 

1954-1961. 

 

UvG  Utz, Arthur-Fridolin / von Galen, Brigitta (Hrsg.), Die Katholische Sozialdoktrin in ihrer 

geschichtlichen Entfaltung. Eine Sammlung päpstlicher Dokumente vom 15. 

Jahrhundert bis zur Gegenwart, 4. Bände, Aachen: 1976. 

 

WRV  Die Verfassung des Deutschen Reiches vom 11. August 1919 (Weimarer 

Reichsverfassung), München: 1922. 

 

  



 

 253 

Bibliographie 
A) 

Adler, Manfred, Das allgemeine Recht auf Religionsfreiheit. Anmerkungen zu einem Buch von Johannes 

Rothkranz, St. Ottilien: 1999. 

 

Aland Kurt, Kirche und Staat in der alten Christenheit, in: Aland, Kurt / Schneemelcher, Wilhelm (Hrsg.), 

Kirche und Staat. Festschrift für Hermann Kunst, Berlin: 1967, S. 19-49. 

 

Alemann von, Ulrich, Politikbegriffe, in: Nohlen, Dieter (Hrsg.), Wörterbuch Staat und Politik, München: 

1991, S. 490-493. 

 

Allgemeine Erklärung der Menschenrechte vom 10. Dezember 1948, in: Menschenrechte. Dokumente 
und Deklarationen, herausgegeben von der Bundeszentrale für politische Bildung, Bonn: 31999, S. 52-
59.  
 

Althaus, Rüdiger / Schmidt, Jochen (Hrsg.), Staat und Religion. Aspekte einer sensiblen 

Verhältnisbestimmung, Questiones Disputatae 303, Freiburg im Breisgau: 2019. 

 

Aubert, Roger, Das Problem der Religionsfreiheit in der Geschichte des Christentums, in: Lutz, Heinrich 

(Hrsg.), Zur Geschichte der Toleranz und Religionsfreiheit, Darmstadt: 1977. 

 

Augustinus, De civitate Dei, in: Bibliothek der Kirchenväter, Des Heiligen Kirchenvaters Aurelius 

Augustinus zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen übersetzt von Alfred 

Schröder, Bände 2-3 (Buch IX-XVI), Kempten / München: 1914. 

 

B) 

Barion, Hans, Kirche und Kirchenrecht. Gesammelte Aufsätze, Paderborn: 1984. 

 

Bäumer, Beate / Zabel, Frank (Hrsg.), Wie viel Glaube braucht das Land? Antworten aus Politik, Kirche 

und Gesellschaft, Freiburg im Breisgau: 2017. 

 

Baumgartner, Alois, Politische Ethik, in: LCE, Band 2, Sp. 1394-1397. 

 

Bea, Augustin Kardinal, Konzil und Religionsfreiheit, in: Freiheit und Ordnung. Soziale Fragen der 

Gegenwart 50, Mannheim: 1966. 

 

Becka, Michelle, Christliche Sozialethik als Menschenrechtsethik, in: Stimmen der Zeit 11 (2019),  

S. 813-822.  

 

Beinert, Wolfgang, Christentum und Fundamentalismus, Nettetal: 1992. 

 

Benedikt XVI., Papst, Ansprache an das Kardinalskollegium und die Mitarbeiter der Römischen Kurie 

beim Weihnachtsempfang am 22.12.2005, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 172, 

herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn: 2006. 

 

Benedikt XVI., Papst, Ansprache im Deutschen Bundestag am 22.09.2011, in: Essen, Georg (Hrsg.), 

Verfassung ohne Grund? Die Rede des Papstes im Bundestag, Freiburg im Breisgau: 2012, S. 17-26. 

 



 

 254 

Benedikt XVI., Papst, Botschaft zum Weltfriedenstag 2011, in: https://w2.vatican.va/benedikt-

xvi/de/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace.html 

(abgerufen: 21.11.2021). 

 

Benedikt XVI., Papst, Caritas in veritate. Enzyklika, Vatikanstadt: 2009. 

 

Berger, David, Thomismus. Große Leitmotive der thomistischen Synthese und ihre Aktualität für die 

Gegenwart, Köln: 2001. 

Berger, Peter L., Altäre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften, Frankfurt am Main: 

2015. 

Bielefeldt, Heiner, Bedrohtes Menschenrecht. Erfahrungen mit Religionsfreiheit, in: Herder 

Korrespondenz 60 (2006), S. 65-70. 

Bielefeldt, Heiner, Das Islambild in Deutschland. Zum öffentlichen Umgang mit der Angst vor dem 

Islam, Berlin: 2007. 

Bielefeldt, Heiner, Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltweiten Freiheitsethos, 

Darmstadt: 1998. 

Bielefeldt, Heiner, Streit um die Religionsfreiheit. Aktuelle Facetten der internationalen Debatte, in: 

Erlanger Universitätsreden 77, 3. Folge, Erlangen: 2013. 

Bielefeldt, Heiner / Heitmeyer, Wilhelm (Hrsg.), Politisierte Religion. Ursachen und 

Erscheinungsformen des modernen Fundamentalismus, Frankfurt am Main: 1998. 

Bielefeldt, Heiner / Wiener, Michael, Religionsfreiheit auf dem Prüfstand. Konturen eines umkämpften 

Menschenrechts, Bielefeld: 2020. 

Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Vereinigten Evangelisch-

Lutherischen Kirche Deutschlands, Gott und die Würde des Menschen, Paderborn: 2017. 

Bischur, Daniel, Toleranz. Im Wechselspiel von Identität und Integration, Wien: 2003. 

Blickle, Peter, Reformation und Freiheit, in: Moeller, Bernd (Hrsg.), Die frühe Reformation in 

Deutschland als Umbruch, Gütersloh: 1996, S. 35-53. 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Biographie / Bibliographie, in: https://de.wikipedia.org/wiki/Ernst-

Wolfgang_Böckenförde (abgerufen: 21.12.2021). 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Das Bild des Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, 

in: Michalski, Krystof (Hrsg.), Der Mensch in der modernen Wissenschaft. Castelgandolfo-Gespräche  

o. J., Stuttgart: 1985, S. 91-99, hier zitiert aus: RSF, S. 58-66. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Das Ethos der modernen Demokratie und die Kirche, in: Hochland 50 

(1957/58), S. 4-19, hier zitiert aus: KGZ, S. 9-25. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit, in: Veröffentlichung der 

Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer 28 (1970), S. 33-88, hier zitiert aus: SVD, 200-263. 

 

https://w2.vatican.va/benedikt-xvi/de/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/benedikt-xvi/de/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Ernst-Wolfgang_Böckenförde
https://de.wikipedia.org/wiki/Ernst-Wolfgang_Böckenförde


 

 255 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Der Begriff des Politischen als Schlüssel zum staatsrechtlichen Werk Carl 

Schmitts, in: Quaritsch, Helmut (Hrsg.), Complexio Oppositorum. Über Carl Schmitt, Berlin: 1988,  

S. 283, hier zitiert aus: RSF, S. 344-366. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Der Staat als sittlicher Staat, in: Wissenschaftliche Abhandlungen und 

Reden zur Philosophie, Politik und Geistesgeschichte, Band 14, Berlin: 1978. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Die Bedeutung der Konzilserklärung über die Religionsfreiheit, in: SGK3, 

S. 59-70. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft im 

demokratischen Sozialstaat der Gegenwart, in: Rechtsfragen der Gegenwart. Festgabe für Wolfgang 

Hefermehl zum 65. Geburtstag, Stuttgart: 1972, S. 11-36, hier zitiert aus: RSF, S. 209-243. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Die deutsche verfassungsgeschichtliche Forschung im 19. Jahrhundert. 

Zeitgebundene Fragestellungen und Leitbilder, Berlin: 1961. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, in: 

Säkularisation und Utopie. Ebracher Studien, Ernst Forsthoff zum 65. Geburtstag, Stuttgart: 1967,  

S. 75-94, hier zitiert aus: KGZ, S. 213-230. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Die Nation. Identität in Differenz, in: Michalski, Kystof (Hrsg.), Identität 

im Wandel. Castelgandolfo-Gespräche 1994, Stuttgart: 1995, S. 129-154, hier zitiert aus: SNE, S. 34-58. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Die Organisationsgewalt im Bereich der Regierung, Berlin: 1964. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Einführung, in: Ruh, Ulrich, Johannes Paul II. Gewissen der Welt, 

Freiburg: 2002. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Einleitung zur Textausgabe der „Erklärung über die Religionsfreiheit“, 

in: Erklärung über die Religionsfreiheit (lateinisch und deutsch), Münster: 1968, S. 5-21, hier zitiert aus: 

KGZ, S. 231-246. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie, Tübingen: 2002. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Gesetz und gesetzgebende Gewalt. Von den Anfängen der deutschen 

Staatsrechtslehre bis zur Höhe des rechtsstaatlichen Positivismus, Berlin: 1957. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang (Hrsg.), Menschenrechte und Menschenwürde. Historische 

Voraussetzungen, säkulare Gestalt, christliches Verständnis, Stuttgart: 1987. 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Politische Theologie – politisches Mandat der Gemeinde?, in: SGK2, S. 

107-121. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Politische Theorie und politische Theologie. Bemerkungen zu ihrem 

gegenseitigen Verständnis: SGK2, S 146-158. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Politisches Mandat der Kirche?, in : Stimmen der Zeit 184 (1969), S. 361-

373, hier zitiert aus: KGZ, S.251-265. 

 



 

 256 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Recht, Sittlichkeit, Toleranz. Überlegungen zu Aufgaben, Möglichkeiten 

und Grenzen des Rechts, Ulm: 2001. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, in: Staatslexikon, herausgegeben 

von der Görres-Gesellschaft, Band 2, Freiburg im Breisgau: 71985, Sp. 704-713, hier zitiert aus: RSF,  

S. 42-57. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen. Gedanken eines Juristen zu 

den Diskussionen auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil, in: Stimmen der Zeit 176 (1965), S. 199-213, 

hier zitiert aus: KGZ, S. 197-212. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Religionsfreiheit im Spannungsfeld zwischen Kirche und Staat 

(1967/1979), in: SGK3 S. 33-58. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Staat. Gesellschaft. Kirche, in: SGK3, S. 113-208. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang., Staatliches Recht und sittliche Ordnung, in: Sternberg, Thomas (Hrsg.), 

Aufklärung durch Tradition. Symposion der Josef Pieper Stiftung zum 90. Geburtstag, Münster: 1995, 

S. 87-107, hier zitiert aus: SNE, S. 208.232. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Stellung und Bedeutung der Religion in einer „civil society“, in: 

Internationale Katholische Zeitschrift „Communio“ 18 (1989), S. 584-597, hier zitiert aus: SNE, S. 256-

275. 

 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Zur Lage der Grundrechtsdogmatik nach 40 Jahren Grundgesetz, 

München: 1989. 

 

Bohrmann, Thomas, Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit. Kirchliche Positionen, in: Bohrmann, 

Thomas (Hrsg.), Religion im säkularen Verfassungsstaat, Berlin: 2012. 

 

Bohrmann, Thomas / Küenzlen, Gottfried (Hrsg.), Religion im säkularen Verfassungsstaat, Berlin: 2012. 

 

Borowski, Martin, Die Glaubens- und Gewissenfreiheit des Grundgesetzes, Tübingen: 2006. 

 

Brieskorn, Norbert, Maistre, LThK3, Band 6, Sp. 1214. 

 

Brox, Norbert, Kirchengeschichte des Altertums, Düsseldorf: 31989. 

 

Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung (BMZ), 2. Bericht der 

Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit. Berichtszeitraum 2018 bis 2019, Vorlage 

durch Markus Grübel, Beauftragter der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit, 

Berlin: 2020. 

 

Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmerbewegung (Hrsg.), Texte zur katholischen Soziallehre. 

Die sozialen Rundschreiben der Päpste und andere kirchliche Dokumente, Kevelaer: 31976. 

 

Burdach, Konrad, Vom Mittelalter zur Reformation. Forschungen zur Geschichte der deutschen 

Bildung, Halle: 1893. 

 



 

 257 

Buzzi, Franco / Krienke, Markus, Toleranz und Religionsfreiheit in der Moderne, Stuttgart: 2017. 

 

C) 

Campenhausen, Axel Freiherr von, Religionsfreiheit, in: Isensee, Josef / Kirchhof, Paul (Hrsg.), 

Handbuch des Staatsrechts der Bundesrepublik Deutschland, Band VI (Freiheitsrechte), Heidelberg: 
22001, S. 369-434. 

 

Cathrein, Viktor, Die Aufgaben der Staatsgewalt und ihre Grenzen. Eine staatsrechtliche Abhandlung, 

in: Stimmen aus Maria Laach, Ergänzungsheft 21, Freiburg im Breisgau: 1882. 

 

Cathrein, Viktor, Die Grundlagen des Völkerrechts, in: Stimmen der Zeit (Ergänzungshefte), Erste Reihe: 

Kulturfragen, 5. Heft, Freiburg im Breisgau: 1918. 

 

Cathrein, Viktor, Moralphilosophie. Eine wissenschaftliche Darlegung der sittlichen, einschließlich der 

rechtlichen Ordnung in zwei Bänden, Leipzig: 61924. 

 

Cathrein, Viktor, Recht, Naturrecht und positives Recht. Eine kritische Untersuchung der Grundbegriffe 

der Rechtsordnung: Darmstadt: 1964 (historischer Nachdruck von 1909). 

 

Chadwick, Henry, Die Kirche in der antiken Welt, Berlin: 1972. 

 

D) 

Deinzer, Klemens, Sicherheit um jeden Preis? Fundamentalistische Strömungen in Religion, 

Gesellschaft und theologischer Ethik, St. Ottilien: 1990. 

 

Delgado, Mariano, Umstrittene Religionsfreiheit, in: Amherdt, Francois-Xavier, 50 Jahre Dignitatis 

Humanae, Fribourg: 2017. 

 

Di Fabio, Udo, Christentum und Rechtskultur als Grundlage des Staatskirchenrechts, in: Krautscheidt, 

Joseph / Marré, Heiner (Begr.), herausgegeben von Burkhard Kämper und Hans-Werner Thönnes, 

Essener Gespräche zum Thema Staat und Kirche 42, Münster: 2008, S. 129-163. 

 

Di Fabio, Udo, Die Balance von Staat, Kirchen und Religionsgemeinschaften, in: Kretschmann, Winfried 

/ Wodtke-Weber, Verena (Hrsg.), Wie viel Religion verträgt der Staat? Aktuelle Herausforderungen und 

grundsätzliche Überlegungen, Ostfildern: 2014, S. 75-82. 

 

Dillmann, Rainer, Das Eigentliche der Ethik Jesu. Ein exegetischer Beitrag zur moraltheologischen 

Diskussion um das Proprium einer christlichen Ethik; Mainz: 1984. 

 

Dreier, Horst, Staat ohne Gott. Religion in der säkularen Moderne, München: 2018. 

 

E) 

Engel, Ulrich, Politische Theologie nach der Postmoderne, Ostfildern: 32017. 

 

Ernst, Josef, Das Evangelium nach Markus, Regensburg: 1989. 

 

F) 

Frank, Isnard Wilhelm, Kirchengeschichte des Mittelalters, Düsseldorf: 1984. 

 



 

 258 

Franziskus, Papst, Ansprache beim Empfang des Präsidenten Albaniens in Tirana am 21.09.2014, in: 

https://www.vatican.va/content/franesco/de/speeches/2014/november/documents/papap-

francesco_20140921_albania-autorit.html (abgerufen: 21.11.2021). 

 

Franziskus, Papst, Ansprache im Präsidentenpalast in Ankara am 28.11.2014, in: 

http://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/november/documents/papa-

francesco_20141128_turchia-incontro-autorita.html (abgerufen: 21.11.2021). 

 

Franziskus, Papst, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, in: Verlautbarungen des Apostolischen 

Stuhls 194, herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn: 2013. 

 

G) 

Gabriel, Karl, Die Stellung des Religiösen in der Gesellschaft, in: Kretschmann, Winfried / Wodtke-

Weber, Verena (Hrsg.), Wie viel Religion verträgt der Staat? Aktuelle Herausforderungen und 

grundsätzliche Überlegungen, Ostfildern: 2014, S. 59-73. 

 

Geldbach, Erich, Fundamentalismus, in: Klöcker, Michael / Tworuschka, Udo (Hrsg.), Handbuch der 

Religionen, Kirchen und andere Glaubensgemeinschaften in Deutschland und im deutschsprachigen 

Raum, Abschnitt I-10, Helmstedt: 1997-2021, S. 1-16. 

 

Gerschat, Martin (Hrsg.), Die Aufklärung, Stuttgart: 1983. 

 

Gosewinkel, Dieter / Masing, Johannes (Hrsg.), Die Verfassungen in Europa 1789-1949. 

Wissenschaftliche Textedition unter Einschluss sämtlicher Änderungen und Ergänzungen sowie mit 

Dokumenten aus der englischen und amerikanischen Verfassungsgeschichte, München: 2006. 

 

Gregor XVI., Papst, Mirari vos. Enzyklika, in: DH 2730 – 2732; Gesamttext in: UvG II 1-24. 

 

Große Kracht, Klaus, Von der „Pest des Laizismus“ zur „gesunden Laizität des Staates“. Katholische 

Antworten auf die Trennung von Staat und Kirche im 20. Jahrhundert, in: Kretschmann, Winfried / 

Wodtke-Weber, Verena (Hrsg.), Wie viel Religion verträgt der Staat? Aktuelle Herausforderungen und 

grundsätzliche Überlegungen, Ostfildern: 2014, S. 43-55. 

 

Gründel, Johannes, Recht und Sittlichkeit. Studien zur theologischen Ethik, Freiburg im Breisgau: 1982. 

 

Gründel, Johannes, Theologische Ethik und Fundamentalismus, in: Hunold, Gerfried W. / Korff, 

Wilhelm (Hrsg.), Die Welt von morgen. Ethische Herausforderungen im Anspruch der Zukunft (FS Franz 

Böckle), München: 1986, S. 328-343. 

 

Gundlach, Gustav, Die Ordnung der menschlichen Gesellschaft, Bände 1-2, Köln: 1964. 

 

H)  

Habermas, Jürgen, Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 1: Die okzidentale Konstellation von 

Glauben und Wissen, Berlin: 2019. 

 

Habermas, Jürgen, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt am Main: 

2005. 

 

https://www.vatican.va/content/franesco/de/speeches/2014/november/documents/papap-francesco_20140921_albania-autorit.html
https://www.vatican.va/content/franesco/de/speeches/2014/november/documents/papap-francesco_20140921_albania-autorit.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141128_turchia-incontro-autorita.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141128_turchia-incontro-autorita.html


 

 259 

Hamer, Jerome / Congar, Yves (Hrsg.), Die Konzilserklärung über die Religionsfreiheit. Text und 

Kommentare, Paderborn: 1967. 

 

Häring, Bernhard, Kommentar zur Enzyklika „Redemptor hominis“, in: Johannes Paul II., Papst, Die 

Würde des Menschen in Christus. Die Antrittsenzyklika, Freiburg im Breisgau: 1979, S. 111-140. 

 

Hartmann, Albert, Cathrein Viktor, in: Neue deutsche Biographie, herausgegeben von der historischen 

Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band 3, Berlin: 1971 (Nachdruck von 

1957), S. 176. 

 

Heimbach-Steins, Marianne (Hrsg.), Religionen und Religionsfreiheit. Menschenrechtliche Perspektive 

im Spannungsfeld von Mission und Konversion, Würzburg: 2010. 

 

Heimbach-Steins, Marianne, Religionsfreiheit. Ein Menschenrecht unter Druck, Paderborn: 2012. 

 

Heckel, Martin, Religionsfreiheit. Geschichte und Grundsatzfragen, in: Staatslexikon, herausgegeben 

von der Görres-Gesellschaft, Freiburg im Breisgau: 71995 (Sonderausgabe), Band 4, Sp. 820-825. 

 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Stuttgart: 1952. 

 

Heussi, Klaus, Kompendium der Kirchengeschichte, Tübingen: 1988 (17. Auflage). 

 

Hilpert, Konrad, Die Menschenrechte. Geschichte, Theologie, Aktualität, Düsseldorf: 1991. 

 

Hilpert, Konrad, Ethik der Menschenrechte. Zwischen Rhetorik und Verwirklichung, Paderborn: 2019. 

 

Hilpert, Konrad, Rezension zu Hans Joas. Die Sakralität der Person, in: Theologie. Geschichte. Zeitschrift 

für Theologie und Kulturgeschichte 7 (2012), Saarbrücken: 2012, S. 205 – 209.  

 

Hilpert, Konrad, Theologie und Menschenrechte. Forschungsbeiträge zur ethischen Dimension der 

Menschenrechte, Teil 2, Fribourg: 2016. 

 

Hilpert, Konrad (Hrsg.), Theologische Ethik im Pluralismus, Fribourg: 2012. 

 

Hinske, Norbert (Hrsg.), Was ist Aufklärung? Beiträge aus der Berlinischen Monatsschrift, Darmstadt: 

1977. 

 

Hirschberger, Johannes, Geschichte der Philosophie. Band 2, Freiburg im Breisgau: 121991. 

 

Hobbes, Thomas, Leviathan, Übersetzung von Jacob Peter Mayer, Stuttgart: 1970. 

 

Hober, Samuel Maria, Menschenwürde als ethisches Beurteilungsprinzip, Trier: 2014. 

 

Höffe, Otfried, Kritik der Freiheit. Das Grundproblem der Moderne, München: 2015. 

 

Höffner, Joseph, Christliche Gesellschaftslehre, Kevelaer: 81983. 

 

Höhn, Hans-Joachim, Gewinnwarnung. Religion nach ihrer Wiederkehr, Paderborn: 2015. 

 



 

 260 

Höhn, Hans-Joachim, Wer braucht eigentlich wen? Über die Rücksicht auf religiöse Belange im 

liberalen Verfassungsstaat, in: Kretschmann, Winfried / Wodtke-Weber, Verena (Hrsg.), Wie viel 

Religion verträgt der Staat? Aktuelle Herausforderungen und grundsätzliche Überlegungen, Ostfildern: 

2014, S. 125-138. 

 

Hösle, Vittorio, Moral und Politik. Grundlagen einer politischen Ethik für das 21. Jahrhundert, 

München: 1997. 

 

Hollerbach, Alexander, Menschenrechte. Begriffliche Unterscheidungen, in: Staatslexikon der Görres-

Gesellschaft, Band 3, Freiburg im Breisgau: 71995 (Sonderausgabe), Sp. 1104 f. 

 

Honecker, Martin, Politik und Christentum, in: TRE, Band 27, Berlin: 1997-2000, S. 6-22. 

 

Honnefelder, Ludger, Person und Menschenwürde, in: Honnefelder, Ludger/ Krieger Gerhard (Hrsg.), 

Philosophische Propädeutik, Band 2: Ethik, München: 1996, S. 213-266. 

 

Horn, Christoph, Augustinus. De civitate Dei, Berlin: 1997. 

 

Huber, Wolfgang, Kirche und Verfassungsordnung, in: Krautscheidt, Joseph / Marré, Heiner (Begr.), 

herausgegeben von Burkhard Kämper und Hans-Werner Thönnes, Essener Gespräche zum Thema 

Staat und Kirche 42, Münster: 2008, S. 7-52. 

 

Hübner, Jörg, Ethik der Freiheit. Grundlegung und Handlungsfelder einer globalen Ethik in christlicher 

Perspektive, Stuttgart: 2012. 

 

Hutter, Franz-Josef / Kimmle, Carsten (Hrsg.), Das uneingelöste Versprechen. 60 Jahre Allgemeine 

Erklärung der Menschenrechte, Karlsruhe: 22015. 

 

I) 

Isensee, Josef, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufklärung in Europa, in: Humboldt Forum Recht 

(HRF), 1996, in: http://www.rewi.hu-berlin.de/de/lf/oe/hfr/deutsch/1996-05.pdf (abgerufen: 

20.09.2022). 

 

Isensee, Josef, Demokratischer Rechtsstaat und staatsfreie Ethik, in: Krautschiedl, Joseph / Marré, 

Heiner (Hrsg.), Essener Gespräche zum Thema Staat und Kirche 11, Münster: 1977, S. 10-37.  

 

Isensee, Josef, Der lange Weg zu Dignitatis humanae. Konvergenzen und Divergenzen von kirchlichem 

Wahrheitsanspruch und verfassungsrechtlichem Freiheitsverständnis, in: Hense, Ansgar (Hrsg.), Josef 

Isensee, Staat und Religion. Abhandlungen aus den Jahren 1974-2017, Berlin: 2019, S. 29-65. 

 

Isensee, Josef, Die katholische Kritik an den Menschenrechten, in: Böckenförde, Ernst-Wolfgang 

(Hrsg.), Menschenrechte und Menschenwürde, Stuttgart: 1987, S. 138-167. 

 

Isensee, Josef, Die Säkularisierung der Kirche als Gefährdung der Säkularität des Staates, in: Hense, 

Ansgar (Hrsg.), Josef Isensee, Staat und Religion. Abhandlungen aus den Jahren 1974-2017, Berlin: 

2019, S. 179-189. 

 

Isensee, Josef (Hrsg.), Europa als politische Idee und als rechtliche Form, Berlin: 21994. 

 

http://www.rewi.hu-berlin.de/de/lf/oe/hfr/deutsch/1996-05.pdf


 

 261 

Isensee, Josef, Keine Freiheit für den Irrtum. Die Kritik der katholischen Kirche des 19. Jahrhunderts an 

den Menschenrechten als staatsphilosophisches Paradigma, in: Hense, Ansgar (Hrsg.), Josef Isensee, 

Staat und Religion. Abhandlungen aus den Jahren 1974-2017, Berlin: 2019, S. 67-101. 

 

Isensee, Josef, Salus publica – suprema lex?, Paderborn: 2006. 

Isensee, Josef, Wer definiert die Freiheitsrechte?, in: Juristische Studiengesellschaft Karlsruhe 145, 

Karlsruhe: 1980. 

 

Iserloh, Erwin, Die Religionsfreiheit nach dem II. Vatikanischen Konzil in historischer und theologischer 

Sicht, in: Krautscheidt, Joseph / Marré, Heiner (Hrsg.), Essener Gespräche zum Thema Staat und Kirche 

3, Münster: 1968, S. 13-33. 

 

Internationale Theologische Kommission, Die Religionsfreiheit im Dienste des Allgemeinwohls. Eine 

theologische Auseinandersetzung mit den aktuellen Herausforderungen, herausgegeben vom 

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 221, Bonn: 

2020. 

 

J) 

Jedin, Hubert (Hrsg.), Handbuch der Kirchengeschichte, Band VI/1, Freiburg im Breisgau: 1971. 

 

Jellinek, Georg, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, in: Schnur, Roman (Hrsg.), Die 

Geschichte der Erklärung der Menschenrechte, Darmstadt: 1964. 

 

Joas, Hans, Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte, Berlin: 32012. 

 

Johannes XXIII., Papst, Mater et Magistra, Enzyklika, in: DH 3935-3953; Gesamttext in: UvG IV 196-459. 

 

Johannes XXIII., Papst, Pacem in terris. Enzyklika, in: DH 3955-3997; Gesamttext in: UvG XXVIII 94-265. 

 

Johannes Paul II., Papst, Botschaft an die Staatsoberhäupter der Unterzeichnerländer der KSZE 

Schlussakte von Helsinki am 01.09.1980, in: https://w2.vatican.va/content/john-paul-

ii/en/messages/pont_messages/1980/documents/hf_jp-ii_mes_19800901_helsinki-act.html 

(abgerufen: 21.11.2021) 

 

Johannes Paul II., Papst, Botschaft zum Weltfriedenstag 1988, in: Ruh, Ulrich, Johannes Paul II. 

Gewissen der Welt, Freiburg im Breisgau: 2002, S. 79-89. 

 

Johannes Paul II., Papst, Predigt bei der Eucharistiefeier in Havanna am 25.01.1998, in: Ruh, Ulrich, 

Johannes Paul II. Gewissen der Welt, Freiburg im Breisgau: 2002, S. 89-91. 

 

Johannes Paul II., Papst, Redemptor hominis. Enzyklika, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 

6, herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn: 1979. 

 

K) 

Kasper, Walter, Wahrheit und Freiheit. Die Erklärung über die Religionsfreiheit des Zweiten 

Vatikanischen Konzils, Heidelberg: 1988. 

 

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/messages/pont_messages/1980/documents/hf_jp-ii_mes_19800901_helsinki-act.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/messages/pont_messages/1980/documents/hf_jp-ii_mes_19800901_helsinki-act.html


 

 262 

Kirchhof, Paul, Der kirchliche Beitrag zu Freiheit und Demokratie, in: Krautscheidt, Joseph / Marré, 

Heiner (Begr.), herausgegeben von Kämper, Burkhard und Pfeffer, Klaus, Essener Gespräche zum 

Thema Staat und Kirche 48, Münster: 2015, S. 71-104. 

 

Kirchhof, Paul, Die kulturellen Voraussetzungen der Freiheit, Heidelberg: 1995. 

 

Kirchschläger, Peter G., Menschenrechte und Religionen. Nichtstaatliche Akteure und ihr Verhältnis zu 

den Menschenrechten, Paderborn: 2016. 

 

Klissenbauer, Irene, Das Ringen um Religionsfreiheit. Die Positionen von John Courtney Murray und 

Fethullah Gülen im Vergleich, Wien: 2015. 

 

Klövekorn, Fritz, Die Entstehung der Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, Berlin: 1911. 

 

Kluxen, Wolfgang, Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin, Hamburg: 21980. 

 

Kongregation für die Glaubenslehre, Lehrmäßige Note zu einigen Fragen über den Einsatz und das 

Verhalten von Katholiken im politischen Leben, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 158, 

herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn: 2002. 

 

Korff, Wilhelm, Kernenergie und Moraltheologie. Der Beitrag der theologischen Ethik zur Frage 

allgemeiner Kriterien ethischer Entscheidungsprozesse, Frankfurt am Main: 1979. 

 

Korff, Wilhelm, Normen, in: LCE, Band 2, Sp. 1291-1295. 

 

Kottje, Raymund und Moeller, Bernd (Hrsg.), Ökumenische Kirchengeschichte. Band 3, Mainz: 41989. 

 

Krämer, Klaus / Vellguth, Klaus (Hrsg.), Religionsfreiheit. Grundlagen, Reflexionen, Modelle, Freiburg 

im Breisgau: 2014.  

 

Krämer, Peter, Religionsfreiheit in der Kirche. Das Recht auf religiöse Freiheit in der kirchlichen 

Rechtsordnung, Trier: 1981. 

 

Kriele, Martin, Einführung in die Staatslehre. Die geschichtlichen Legitimitätsgrundlagen des 

demokratischen Verfassungsstaates, Stuttgart: 62003. 

 

Kriele, Martin, Menschenrechte und Gewaltenteilung, in: Böckenförde, Ernst-Wolfgang / Spaemann, 

Robert (Hrsg.), Menschenrechte und Menschenwürde. Historische Voraussetzungen, säkulare Gestalt, 

christliches Verständnis, Stuttgart: 1987, S. 242-249. 

 

Krülle, Ines Margret, Religiöse und weltanschauliche Freiheit, Abweichung und Kontrolle. Eine 

Untersuchung der Möglichkeiten rechtsstaatlichen Umgangs mit sogenannten neureligiösen und 

weltanschaulichen Gruppen in der Bundesrepublik Deutschland; Tübingen: 2003. 

 

L) 

Le Guillou, Louis, Félicité de Lamennais, in: Greschat, Martin (Hrsg.), Die neueste Zeit I, Stuttgart: 1985. 

 

Leher, Stephan, Begründung ethischer Normen bei Viktor Cathrein und Wahrheitstheorien der 

Staatsphilosophie, Innsbruck: 1992. 



 

 263 

Lehmann, Hartmut, Die Entzauberung der Welt. Studien zu Themen von Max Weber, Kiel: 2008. 

 

Lehmann, Karl, Der Fundamentalismus als Herausforderung für Theologie und Kirche, in: Krautscheidt, 

Joseph / Marré, Heiner (Begr.), herausgegeben von Heiner Marré, Dieter Schümmelfeder und Burkhard 

Kämper, Essener Gespräche zum Thema Staat und Kirche 33, Münster: 1999, S. 63-105. 

 

Leinsle, Ulrich G., Scholastik. Neuscholastik, in: TRE, Band 30, S. 361-366. 

 

Leo XIII., Papst, Libertas praestantissimum. Enzyklika, in: DH 3245-3255; Gesamttext in: UvG II 40-76. 

 

Leo XIII., Papst, Rerum novarum. Enzyklika, in: DH 3265-3271; Gesamttext in: UvG IV 1-46. 

 

Listl, Joseph, Die Religionsfreiheit als Individual- und Verbandsgrundrecht in der neueren deutschen 

Rechtsentwicklung und im Grundgesetz, in: Krautscheidt, Joseph / Marré, Heiner (Hrsg.), Essener 

Gespräche zum Thema Staat und Kirche 3, Münster: 1968, S. 96-133. 

 

Listl, Joseph, Kirche und Staat in der neueren katholischen Kirchenrechtswissenschaft, Berlin: 1978. 

 

Locke, John, Über die Regierung (The Second Treatise of Government), Übersetzung von Dorothee 

Tidow, Stuttgart: 1974. 

 

Lübbe, Heinrich, Religion nach der Aufklärung, Graz: 1986. 

 

Lübbe, Heinrich, Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs, Freiburg: 1965. 

 

Luhmann, Niklas, Die Gewissensfreiheit und das Gewissen, in: Archiv des öffentlichen Rechts,  

Band 90/3, Tübingen: 1965, S. 257-286. 

 

Luhmann, Niklas, Grundrechte als Institutionen. Ein Beitrag zur politischen Soziologie, Berlin: 1965. 

 

M) 

Maier, Hans, Kirche und Demokratie. Weg und Ziel einer spannungsreichen Partnerschaft, Freiburg im 

Breisgau: 1972. 

 

Maier, Hans, Revolution und Kirche. Zur Frühgeschichte der Christlichen Demokratie, in: ders., 

Gesammelte Werke, Band 1, München: 2006. 

 

Maihofer, Werner (Hrsg.), Naturrecht oder Rechtspositivismus, Darmstadt: 1962. 

 

Manemann, Jürgen, Carl Schmitt und die Politische Theologie. Politischer Anti-Modernismus, Münster: 

2002. 

 

Manterfeld, Norbert, Grenzen der Verfassung. Möglichkeiten limitierender Verfassungstheorie am 

Beispiel Ernst-Wolfgang Böckenfördes, Berlin: 2000. 

 

Maunz, Theodor / Dürig, Günter (Begr.), Grundgesetz Kommentar, Band 1, Loseblattsammlung, 

München, Stand: 2018. 

 



 

 264 

Maunz Theodor / Düring, Günter (Begr.) / Herzog, Roman, Grundgesetz Artikel 4, in: Maunz, Theodor 

/ Dürig, Günter (Begr.), Grundgesetz-Kommentar, Band 1, 83. Ergänzungslieferung, München: 2018. 

 

Mehl, Roger, Freiheit. Ethisch, in: TRE, Band 11, S. 512-518. 

 

Mehring, Reinhard, Carl Schmitt. Der Begriff des Politischen, ein kooperativer Kommentar, Berlin: 

2003. 

 

Mehring, Reinhard (Hrsg.), Welch gütiges Schicksal. Ernst-Wolfgang Böckenförde/Carl Schmitt, 

Briefwechsel 1953-1984, Baden-Baden: 2022. 

 

Menschenrechte. Dokumente und Deklarationen, herausgegeben von der Bundeszentrale für 

politische Bildung, Bonn: 31999. 

 

Metz, Johann Baptist, Das Problem einer „politischen Theologie“ und die Bestimmung der Kirche als 

Institution gesellschaftskritischer Freiheit, in: Concilium (4) 1968, S. 403-411. 

 

Metz, Johann Baptist, Politische Theologie in der Diskussion, in: Peukert, Helmut (Hrsg.), Diskussion zur 

politischen Theologie, Mainz: 1969, S. 267-301. 

 

Metz, Johann Baptist, Zum Begriff der neuen Politischen Theologie 1967-1997, Mainz: 1997. 

 

Mikat, Paul, Der Staat aus katholischer Sicht, in: Görres-Gesellschaft (Hrsg.), Staatslexikon, 

herausgegeben von der Görres Gesellschaft, Band 5, Freiburg: 71995 (Sonderausgabe), Sp. 157-162. 

 

Mikat, Paul (Hrsg.), Kirche und Staat in der neueren Entwicklung, Darmstadt: 1980. 

 

Mittelstrass, Jürgen, Neuzeit und Aufklärung, Berlin: 1970. 

 

Moulin, Leó, Christliche Quellen der Erklärung der Menschenrechte, in: Böckenförde, Ernst-Wolfgang 

/ Spaemann, Robert (Hrsg.), Menschenrechte und Menschenwürde. Historische Voraussetzungen, 

säkulare Gestalt, christliches Verständnis, Stuttgart: 1987, S. 16-30. 

 

Muckel, Stefan, Religiöse Freiheit und staatliche Letztentscheidung. Die verfassungsrechtlichen 

Garantien religiöser Freiheit unter veränderten gesellschaftlichen Verhältnissen, Berlin: 1997. 

 

Müller, Gerhard, Die Reformation als Epoche europäischer Geschichte, in: Schmitt, Ludwig Erich 

(Hrsg.), Jahrbuch des Marburger Universitätsbundes, Band 1, Marburg: 1962. 

 

Müller, Gerhard, Reformation, in: LThK3, Band 8, Sp. 939-949. 

 

Murray, John Courtney, Die Erklärung über in Religionsfreiheit, in Concilium 2 (1966), S. 319-326. 

 

Murray, John Courtney, Zum Verständnis der Entwicklung der Lehre über die Religionsfreiheit, in: 

Hamer, Jerome und Congar, Ives (Hrsg.), Die Konzilserklärung über die Religionsfreiheit, Paderborn: 

1967, S. 125-165. 

 

Mustafa, Imad, Der politische Islam. Zwischen Muslimbrüdern, Hamas und Hizbollah, Wien: 2013. 

 



 

 265 

N) 

Nell-Breuning, Oswald, Soziallehre der Kirche. Erläuterungen der lehramtlichen Dokumente, 

herausgegeben von der Katholischen Sozialakademie Österreichs, Wien: 31983. 

 

Nell-Breuning, Oswald, Zur christlichen Staatslehre, in: ders. (Hrsg.), Wörterbuch der Politik, Heft 2, 

Freiburg: 1948. 

 

Nohlen, Dieter (Hrsg.), Wörterbuch Staat und Politik, München: 1991. 

 

Nuscheler, Franz, Politik, in: LCE, Band 2, Sp. 1391-1393, Freiburg: 2003. 

 

Nußberger, Angelika, Die Menschenrechte. Geschichte, Philosophie, Konflikte, München: 2021. 

 

O) 

Ockenfels, Wolfang, Kolonialethik. Von der Kolonial- zur Entwicklungspolitik, Paderborn: 1992. 

 

Ottaviani, Alfredo, Institutiones iuris publici ecclesiastici. Vol II (Ecclesia et Status), Roma: 1960. 

 

P) 

Pak, Chong-Tai, Religion und Gesellschaft. Die Religionsfreiheit in den neueren katholischen 

Naturrechtslehren, München: 1982. 

 

Pape, Matthias, Humanitäre Intervention. Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Vereinten 

Nationen, Baden-Baden: 1997. 

 

Patenge, Markus, Grundrecht Gewissensfreiheit. Genese, Funktion und Grenzen aus 

moraltheologischer und rechtlicher Perspektive, Münster: 2013. 

 

Paul VI., Papst, Ansprache vor der Generalversammlung der UNO, in: Niemöller, Martin und 

Neuhäusler, Anton (Hrsg.), Pacem in terris, Köln: 1966, S. 65-76. 

 

Paul VI., Papst, Botschaft zum Weltfriedenstag 1969, in: https://w2.vatican.va/content/paul-

vi/de/messages/peace.index.html (abgerufen: 21.11.2019). 

 

Paul VI., Papst, Enzyklika „Evangelii nuntiandi“, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 2, 

herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn: 1975. 

 

Pavan, Pietro, Einleitung und Kommentar zur Erklärung über die Religionsfreiheit, in: LThK2, 

Ergänzungsband 2, S. 704-748. 

 

Pesch, Otto Hermann, Das Zweite Vatikanische Konzil, Würzburg: 2001. 

 

Pius XI., Papst, Divini redemptoris. Enzyklika, in: DH 3771-3774; Gesamttext: UvG II 77-166. 

 

Pius IX., Papst, Quanta cura. Enzyklika, in: DH 2890-2896; Gesamttext: UvG II 26-39. 

 

Posselt, Martin (Hrsg.), Ich vertraue auf euch. Benedikt XVI. Die Predigten und Reden zum Beginn des 

Pontifikats, München: 2005. 

 

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/de/messages/peace.index.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/de/messages/peace.index.html


 

 266 

R) 

Rahner, Hugo, Kirche und Staat im frühen Christentum. Dokumente aus acht Jahrhunderten und ihre 

Deutung, München: 1961. 

 

Rahner, Karl/ Vorgrimler, Herbert, Kleines Konzilskompendium, Freiburg im Breisgau: 221990. 

 

Ratzinger, Joseph, Die Freiheit befreien. Glaube und Politik im dritten Jahrtausend, Freiburg im 

Breisgau: 2018. 

 

Ratzinger, Joseph, Einführung in das Christentum, München: 1968. 

 

Ratzinger, Joseph, Predigt in der Missa pro eligendo papa am 18.04.2005, in: Posselt, Martin, Ich 

vertraue auf euch. Benedikt XVI., Die Predigten und Reden zum Beginn des Pontifikats, München: 2005. 

 

Ratzinger, Joseph, Wahrheit, Werte, Macht. Prüfsteine der pluralistischen Gesellschaft, Freiburg im 

Breisgau: 31993. 

 

Rauscher, Anton, Viktor Cathrein, in: Aretz, Jürgen (Hrsg.), Zeitgeschichte in Lebensbildern, Band 4, 

Mainz: 1980, S.103-113. 

 

Rawls, John, Liberalismus, übersetzt von Wilfried Hinsch, Frankfurt am Main: 62017. 

 

Rhonheimer, Martin, Christentum und säkularer Staat. Geschichte, Gegenwart, Zukunft, Freiburg im 

Breisgau: 2002. 

 

Rhonheimer, Martin, Säkularer Staat. Demokratie und Naturrecht. Rechtsethische und 

demokratietheoretische Aspekte der Bundestagsrede Benedikts XVI., in: Essen, Georg (Hrsg.), 

Verfassung ohne Grund? Die Rede des Papstes im Bundestag, Freiburg im Breisgau: 2012, S. 75-90. 

 

Rommen, Heinrich, Die ewige Wiederkehr des Naturrechts, München: 21947. 

 

Rommen, Heinrich, Die Staatslehre des Franz Suárez, Köln: 1926. 

 

Rothbard, Murray N., Die Ethik der Freiheit, St. Augustin: 1999. 

 

S) 

Saberschinsky, Alexander, Die Begründung universaler Menschenrechte. Zum Ansatz der Katholischen 

Soziallehre, Paderborn: 2002. 

 

Sass, Helga, Recht und Staat bei Viktor Cathrein, Berlin: 1966. 

 

Saure, Philipp, Christliches Naturrecht in der pluralistischen Moderne. Jacques Maritains Kritik der 

Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte, Paderborn: 2017. 

 

Schachtschneider, Karl Albrecht, Grenzen der Religionsfreiheit am Beispiel des Islam, Berlin: 22011. 

 

Schambeck, Herbert, Der rechtsphilosophische und staatsrechtliche Gehalt der päpstlichen 

Lehräußerungen, in: Plöchl, Willibald M. (Hrsg.), Im Dienste des Rechtes in Kirche und Staat. Festschrift 

zum 70. Geburtstag von Univ.-Professor Prälat Dr. theol. et jur. Franz Arnold, Wien: 1963, S. 55-75. 



 

 267 

Schambeck, Herbert, Kirche, Staat und Demokratie. Ein Grundthema der katholischen Soziallehre, 

Berlin: 1992. 

 

Schatz, Klaus, Kirchengeschichte der Neuzeit, Zweiter Teil, Düsseldorf: 32008. 

 

Schatz, Klaus, Zwischen Säkularisation und Zweitem Vatikanum. Der Weg des deutschen Katholizismus 

im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt am Main: 1986. 

 

Schilling, Otto, Die Staats- und Soziallehre des hl. Augustinus, Freiburg im Breisgau: 1910. 

 

Schmidt-Volkmar, Erich, Der Kulturkampf in Deutschland 1871-1890, Göttingen: 1962. 

 

Schmitt, Carl, Der Begriff des Politischen, Berlin, erweiterte Auflage: 1963. 

 

Schmitt, Carl, Politische Romantik, Berlin: 41982. 

 

Schmitt, Carl, Politische Theologie, München: 21934. 

 

Schmitt, Carl, Verfassungslehre, Berlin (8. Auflage): 81993. 

 

Schönberger, Christoph, Der Begriff des Staates im Begriff des Politischen, in: Mehring, Reinhard, Carl 

Schmitt. Der Begriff des Politischen, ein kooperativer Kommentar, Berlin: 2003, S. 21-44. 

 

Schwartländer, Johannes, Freiheit der Religion. Christentum und Islam unter dem Anspruch der 

Menschenrechte, Mainz: 1993.  

 

Schwedt, Herman H., La Mennais, in: LThK3, Band 6, Sp. 568f. 

 

Schrage, Wolfgang, Die Christen und der Staat nach dem Neuen Testament, Gütersloh: 1971. 

 

Sebott, Reinhold, Religionsfreiheit und Verhältnis von Kirche und Staat. Der Beitrag John Courtney 

Murrays zu einer modernen Frage, Roma: 1977. 

 

Seewald, Michael, Reform. Dieselbe Kirche anders denken, Freiburg im Breisgau: 2019. 

 

Siebenrock, Roman A., Theologischer Kommentar zur Erklärung über die religiöse Freiheit Dignitatis 

humanae, in: Hünermann, Peter (Hrsg.), Herders Theologischer Kommentar zum Zeiten Vatikanischen 

Konzil, Band 4, Freiburg: 2005, S. 125-218. 

 

Siedlaczek, Kornelia, Die Qualität des Sittlichen. Die neuscholastische Morallehre Viktor Cathreins in 

der Spannung von Natur und Norm, Frankfurt am Main: 1997. 

 

Smolinsky, Herbert, Kirchengeschichte, Erster Teil, Düsseldorf: 32008. 

 

Soder, Josef, Francisco Suárez und das Völkerrecht. Grundgedanken zu Staat. Recht und internationale 

Beziehungen, Frankfurt am Main: 1973. 

 

Sommerville, Johann P., Suárez, in: TRE, Band 32, S. 290-293. 

 



 

 268 

Sparn, Walter, Suárez, in: Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG), Band 7, Tübingen: 42004, Sp. 

1811-1813. 

 

Spindler, Wolfgang, „Humanistisches Appeasement?“. Hans Barions Kritik an der Staats- und 

Soziallehre des Zweiten Vatikanischen Konzils, Berlin: 2011. 

 

Strätz, Hans-Wolfgang, Die Säkularisation und ihre nächsten staatskirchenrechtlichen Folgen, in: 

Moeller, Bernd (Hrsg.), Die frühe Reformation in Deutschland als Umbruch, Gütersloh: 1996. 

Suàrez, Franziscus, Opera omnia, 23 Bände, Venedig: 1740-1751. 

Sutor, Bernhard, Katholische Soziallehre als politische Ethik. Leistungen und Defizite, Paderborn: 2013. 

Sutor, Bernhard, Politische Ethik, Paderborn: 21992. 

Sutor, Bernhard / Sohst, Wolfgang (Hrsg.), Politische Ethik und kollektive Verantwortung, Berlin: 2015. 

 

T) 

Taylor, Charles, Die Formen des Religiösen in der Gegenwart, aus dem Englischen von Karin 

Wördemann, Frankfurt am Main: 2002. 

 

Taylor, Charles, Ein säkulares Zeitalter, aus dem Englischen von Joachim Schulte, Frankfurt am Main: 

2009. 

 

Thomae Aquinatis, Scriptum super Libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi Episcopi Parisiensis, 

Parisiis: 61929. <zit.: Sent.> 

 

Thomas von Aquin, Sentenzen deutsch, herausgegeben von Josef Pieper, München: 1965. 

 

Thomas von Aquin, Summa theologica (= Die deutsche Thomas-Ausgabe) lat./dt., übersetzt von 

Dominikanern und Benediktinern Deutschlands und Österreichs, herausgegeben von der Albertus-

Magnus-Akademie Walberberg bei Köln, Heidelberg u.a.: 1933ff. (noch unvollständig). <zit.: S.Th.> 

 

Thomas von Aquin, Über die Herrschaft der Fürsten (De regime principum), Übersetzung von Friedrich 

Schreyvogl, Stuttgart: 1971. <zit.: De reg.> 

 

Tibi, Bassam, Europa ohne Identität? Die Krise der multikulturellen Gesellschaft, München: 1998. 

 

Tibi, Bassam, Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte, München: 1994. 

 

Tiedemann, Paul, Menschenwürde als Rechtsbegriff. Eine philosophische Klärung, Berlin: 32012. 

 

Tischleder, Peter, Die Staatslehre Leos XIII., Mönchengladbach: 21927. 

 

Tischleder, Peter, Ursprung und Träger der Staatsgewalt nach der Lehre des hl. Thomas und seiner 

Schule, Münster: 1923. 

 

Troeltsch, Ernst, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Teilbände 1-2, Tübingen: 31923 

(Nachdruck: Tübingen: 1994). 



 

 269 

U)  

Uertz, Rudolf, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland 

von der Französischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789-1965), Paderborn: 2005. 

 

V) 

Voges, Katja, Religionsfreiheit als Menschenrecht, in: Stimmen der Zeit 5 (2022), S. 353 – 362. 

 

W) 

Wahl, Rainer und Wieland, Joachim (Hrsg.) Das Recht des Menschen in der Welt. Kolloquium aus Anlass 

des 70. Geburtstags von Ernst-Wolfgang Böckenförde, Berlin: 2002. 

 

Waldhoff, Christian, Das andere Grundgesetz, München: 2019. 

 

Waldhoff, Christian, Katholizismus und Verfassungsstaat, in: Jahres- und Tagungsbericht der Görres-

Gesellschaft 2010, Bonn: 2010, S. 43-67.  

 

Walter, Christian, Religionsverfassungsrecht in vergleichender und internationaler Perspektive, 

Tübingen: 2006. 

 

Walter, Marco (Hrsg.), Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen. Synoptische Darstellung der Texte, 

Berlin: 2018. 

 

Walter, Peter, Neuscholastik / Neuthomismus, in: LThK3, Band 7, Sp. 779-782. 

 
Weber, Max, Politik als Beruf, in: ders., Politische Schriften, München: 1921: S. 396-450. 
 
Weber, Max, Politische Schriften, München: 1921. 
 
Weber, Max, Soziologische Grundbegriffe, Tübingen: 1960. 
 
Weber, Max, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, Tübingen: 51972. 
 

Weigel, George, Zeuge der Hoffnung. Johannes Paul II., Paderborn: 2002. 

 

Weitz, Thomas A., Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil, St. Ottilien: 1997. 

 

Werner, Carl, Franz Suárez und die Scholastik der letzten Jahrhunderte, Band 1, Regensburg: 1889. 

 

Widl, Maria, Christentum und Esoterik. Darstellung, Auseinandersetzung, Abgrenzung, Graz: 1995. 

 

Widl, Maria, Kleine Pastoraltheologie. Realistische Seelsorge, Graz: 1997. 

 

Widl, Maria, Sehnsuchtsreligion. Neue Religiöse Kulturformen als Herausforderung für die Praxis der 

Kirchen, Frankfurt am Main: 1994. 

 

Wolf, Hubert, Der Unfehlbare. Pius IX. und die Erfindung des Katholizismus im 19. Jahrhundert, 

München: 2020. 

 

 



 

 270 

Z) 

Zeller, Dieter, Der Brief an die Römer, Regensburg: 1984. 

 

Zichy, Michael, Menschenwürde als Personenwürde. Eine Begründung, in: Bauer, Emmanuel J. / Darge, 

Rolf / Schmidinger, Heinrich (Hrsg.), Salzburger Jahrbuch für Philosophie, Personalität und Freiheit 65, 

St. Ottilien: 2020, S. 9-25. 

 

Zilkens, Hubertus, Christentum und Verfassungsstaat. Eine Verhältnisbestimmung aus Sicht der 

Katholischen Soziallehre, Frankfurt am Main: 2001. 

Zeller, Dieter, Der Brief an die Römer, Regensburg: 1984. 

 

Zippelius, Reinhold, Staat und Kirche. Eine Geschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Tübingen: 

2009. 

 


