Freiheit als Wagnis

Eine sozialethische Studie zum Recht auf Religionsfreiheit unter der Berlicksichtigung
ausgewahlter Werke von Ernst-Wolfgang Bockenforde

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung des Grades eines Doktors der Theologie
an der Katholisch-Theologischen Fakultat
der Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen

vorgelegt von
Ewald Sauer
aus
Bamberg

2022



Erstgutachter: Prof. Dr. Alois Baumgartner

Zweitgutachter: Prof. Dr. Markus Vogt

Tag der miindlichen Prifung: 15.02.2023



Einleitung 8

I. Das Verhdltnis von Kirche und Staat — eine historische Skizzierung

hinsichtlich des Rechts auf Religionsfreiheit 28
1. Grundlegende Verhaltnisbestimmung 29
1.1 Das Verhaltnis von Kirche und Staat als philosophisch-theologische
Fragestellung 30
1.1.1 Neues Testament 30
1.1.2 Augustinus 32
1.1.3 Scholastik 35
1.1.4 Neuscholastik 39
1.2 Die traditionelle Lehre der Kirche Gber den Staat am Beispiel Oswald
von Nell-Breunings von 1948 46
1.2.1 Staatsbegriff und Staatsidee 46
1.2.2 Subsidiaritat und Gemeinwohl 47
1.2.3 Gefahrdung der Staatsidee 47
1.2.4 Staat und Kirche 48
1.2.5 Objektiver Staat 49
1.3 Der Verfassungsstaat als Derivat des Christentums in der Betrachtung
von Josef Isensee 50
1.3.1 Politische Wirkung des Evangeliums 51
1.3.2 Gegenliber von Kirche und Staat 52
1.3.3 Menschenbild und Staatsverfassung 53
1.3.4 Ethik der Grundrechte 55
1.4 Fazit 56

2. Die Haltung der katholischen Kirche anderen Konfessionen und Religionen
gegeniliber vom Anfang des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Vatikanischen

Konzil (Grundlinien) 58
2.1 Die Entwicklung seit der Reformation 59
2.1.1 Notwendigkeit der Befriedung des Konflikts der Konfessionen 60
2.1.2 Rechtsphilosophische Beitrage zum Friedenserhalt 62
2.1.3 Erklarung der Menschenrechte 64
2.2 Die Situation der katholischen Kirche in Europa am Beginn des
19. Jahrhunderts 68
2.2.1 Historische Vorbedingungen 68
2.2.2 Geistesgeschichtliche Vorbedingungen 71
2.2.3 Immanentes Freiheitsverstandnis 72
2.3 Der Liberalismus des 19. Jahrhunderts 72
2.3.1 Restaurative Gegenwehr 73
2.3.2 Joseph de Maistre 73



2.3.3 Félicité de Lamennais
2.4 Die Lehramtliche Verurteilung des Liberalismus
2.4.1 Enzyklika ,Mirari vos“ von Papst Gregor XVI.
2.4.2 Enzyklika ,Quanta cura” von Papst Pius IX.
2.5 Die Entwicklung der Staatslehre und des Freiheitsgedankens vom Ende
des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil
2.5.1 Freiheitsbegriff bei Papst Leo XIII.
2.5.2 Subsidiaritat und Personalitat bei Papst Pius XI.
2.5.3 Wirdigung der Demokratie und Betonung des Toleranz-
gedankens bei Papst Pius XII.
2.5.4 Verbindung von Gemeinwohlprinzip und Wirde der Person
bei Papst Johannes XXIII.
2.6 Fazit

3. Die Konzilserkldrung , Dignitatis humanae” und ihre lehramtliche Rezeption
3.1 Die Erklarung ,Dignitatis humanae“
3.1.1 Entstehungsgeschichte der Konzilserklarung in ihren
wichtigsten Etappen
3.1.2 Darstellung der Konzilserklarung in ihren wesentlichen
Aussagen
3.2 Lehramtliche Rezeption des Konzilstextes
3.2.1 Menschenwiirde und Evangelium: Papst Paul VI.
3.2.2 Kategorisches Verstandnis der Freiheitsrechte:
Papst Johannes Paul 1.
3.2.3 Fundamentaltheologische Prinzipienlehre: Papst Benedikt XVI.
3.2.4 Gesellschaftspolitische Dimension: Papst Franziskus
3.3 Fazit

75
78
78
80

81
81
85

87

91

95

97

98

101

106

107

108

110

115
122



Il. Das Recht auf Religionsfreiheit in ausgewdhlten Werken von

Ernst-Wolfgang Bockenférde

1. Religionsfreiheit in Kirche und Staat

3.

1.1 Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen
1.1.1 Toleranz und Religionsfreiheit als Leidensweg der
abendlandischen Christenheit
1.1.2 Kritik der traditionellen kirchlichen Lehre
1.1.3 Ausblick: Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen
1.2 Wiirdigung der ,Erklarung tiber die Religionsfreiheit”
1.2.1 Vom Recht der Wahrheit zum Recht der Person
1.2.2 Moralische Verpflichtung gegeniiber der Wahrheit
1.2.3 Konsequenzen aus dem Grundrecht auf Religionsfreiheit
1.3 Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sakularisation
1.3.1 Gegenliber von sakraler Ordnung und politischer Ordnung im
Investiturstreit
1.3.2 Emanzipation des Staates und Souveranitatsidee im
Dienst der Friedensordnung
1.3.3 Wagnis der Freiheit und ,, Béckenférde — Diktum®
1.4 Fazit

Freiheit als Prinzip des Rechts
2.1 Das Recht auf Freiheit
2.1.1 Gewabhrleistung von Freiheit durch das Recht
2.1.2 Begrenzung des Staates als Bedingung der Freiheit
2.1.3 Aufgaben des Staates zur Freiheitsverwirklichung
2.2 Das Verhaltnis des Rechts zur sittliche Ordnung
2.2.1 Aufgabe und Funktion des Rechts
2.2.2 Reziprokes Verhaltnis zwischen Recht und sozialer Wirklichkeit
2.2.3 Recht als Erhaltungsordnung
2.3 Der Staat als sittlicher Staat
2.3.1 Staat als Herrschafts- und Friedensordnung
2.3.2 Inhaltliche Zweckausrichtung des Staates
2.3.3 Grenzen staatlicher Tatigkeit
2.4 Fazit

Anthropologische Grundbestimmung

3.1 Das Bild vom Menschen in der Rechtsordnung
3.1.1 Individuum als Voraussetzung des Rechts
3.1.2 Verlust der metaphysisch-transzendentalen Dimension
3.1.3 Problematik des Pluralismus

123

125
126

126
128
129
130
131
133
133
135

136

137
139
140

141
142
142
145
146
147
148
140
150
151
152
153
153
155

156
157
157
158
159



3.2 Die Unterscheidung von Staat und Gesellschaft
3.2.1 Historische Grundlagen und Voraussetzungen
3.2.2 Verfassungsorganisatorisches Prinzip
3.2.3 Staat und Gesellschaft in der Demokratie
3.3 Das Grundrecht auf Gewissensfreiheit
3.3.1 Gewissensfreiheit als Ergebnis historischer Entwicklungen
3.3.2 Neuakzentuierung von Artikel 4 Grundgesetz
3.3.3 Gewissensbegriff
3.4 Fazit

Christsein im politischen Prozess

4.1 Die Stellung und die Bedeutung der Religion in einer ,,Civil Society”
4.1.1 Religionsfreiheit in der Rechtsordnung
4.1.2 Rechtsstatus der Religion
4.1.3 Bedeutung und Wirksamkeit der Religion

4.2 Die Formen kirchlicher Wirksamkeit in Staat und Gesellschaft
4.2.1 Verhaltnis von kirchlichem Handeln und politischer Wirksamkeit
4.2.2 Politisches Handeln durch kirchliche Amtstrager
4.2.3 Politisches Handeln durch Laien

4.3 Das Politisches Mandat der Kirche
4.3.1 Theologische Aspekte der Kirchenverfassung
4.3.2 Konsequenzen fiir das politische Mandat

4.4 Fazit

Abschliefende Systematisierung und Einordnung
5.1 Zugange zur Religionsfreiheit als Kriterien der Systematisierung
5.1.1 Historischer Zugang
5.1.2 Rechtsphilosophischer Zugang
5.1.3 Sozialethischer Zugang
5.1.4 Ekklesiologischer Zugang
5.2 Verfassung und Politik als Kriterien der Einordnung
5.2.1 Religionsfreiheit im Grundgesetz
5.2.2 Begrenzung verfassungsrechtlicher Bestimmungen
5.2.3 Bedeutung des Politischen
5.3 Fazit

160
161
163
164
166
167
169
171
173

174
174
175
176
178
180
181
182
184
186
187
188
190

191
192
193
195
196
199
201
202
207
211
212



lll. Zusammenfassung und Ausblick auf Herausforderungen der Gegenwart

1. Zusammenfassung
1.1 Vom Konfessionalismus bis zur Anerkennung der Religionsfreiheit
1.1.1 Zur grundlegenden Verhaltnisbestimmung von Kirche und Staat
1.1.2 Zur Entwicklung des Rechts auf Religionsfreiheit in
der katholischen Kirche vom Zeitalter der Reformation
bis zu Beginn des Zweiten Vatikanischen Konzils
1.1.3 Zur Konzilserklarung , Dignitatis humanae“ und ihrer Rezeption

1.2 Religionsfreiheit als verfassungsrechtlich garantiertes Grundrecht
1.2.1 Zur Religionsfreiheit in Kirche und Staat
1.2.2  Zur Freiheit als Prinzip des Rechts
1.2.3  Zur anthropologischen Grundbestimmung
1.2.4 Zum Christsein im politischen Prozess
1.2.5 Zur Systematisierung und Einordnung

1.3 Ergebnissicherung
1.3.1 Vielfalt sozialethischer Prinzipien
1.3.2 Religionsfreiheit als Ergebnis anthropologischer und
theologischer Prinzipien
1.3.3 Recht ist Friedens- und Freiheitsordnung
1.3.4 Verfassungsbindung und politische Wirksamkeit

2. Ausblick
2.1 Religionsfreiheit und Pluralismus
2.1.1 Pluralismus als religioses Phanomen
2.1.2 Konsequenzen fir die Religionsfreiheit
2.1.3 Problematisierung und Einordnung

2.2 Religionsfreiheit und Fundamentalismus
2.2.1 Der Begriff ,,Fundamentalismus”
2.2.2 ,Online-Hassrede” als Bedrohung der Religionsfreiheit
2.2.3 Bewertung und Konsequenzen
Abschluss
Abkiirzungen
Bibliographie

214

214
214
215

216
220

223
224
225
226
227
228

229
230

231
232
233

234
235
236
238
240
243
243
246
246

249

251

253



Einleitung

Am 07. Dezember 1965, dem letzten Sitzungstag des Zweiten Vatikanischen Konzils, erfolgt
mit der Erklarung ,Dignitatis humanae. Declaratio de Libertate Religiosa“! die Anerkennung
der Religionsfreiheit als Recht aller Menschen durch die katholische Kirche. Am Ende eines
langen, historisch nachvollziehbaren Prozesses kniipft die Kirche damit an eine Errungenschaft
an, die bereits durch die ,,Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte? von 1789/1791, durch
die , Allgemeine Erklarung der Menschenrechte® der Vereinten Nationen von 1948 und durch
das ,Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland“ von 1949, um nur besonders
herausragende Dokumente zu nennen, wirkmachtig zum Ausdruck gebracht worden war. Die
Religionsfreiheit ist ein Freiheitsrecht des Einzelnen und einer Gemeinschaft dem Staat
gegeniber; sie ist ein Menschenrecht. Mit Konrad Hilpert lasst sich feststellen:

,Mit dem Stichwort ,Menschenrechte’ verbindet sich das Bewusstsein, dass es einer

jener programmatischen Begriffe ist, mit dem das Selbstverstéindnis der Neuzeit biindig

und zugleich in einem kennzeichnenden Punkt zusammengefasst werden kann.‘?
Die Menschenrechte beanspruchen einen axiomatischen Charakter fiir das Zusammenleben
der Menschen in der Moderne, sie lassen sich sowohl theologisch wie auch
rechtsphilosophisch begriinden und erlangen dadurch eine ethische Relevanz. Heiner
Bielefeldt und Michael Wiener vertreten die These, dass die Religionsfreiheit als
Menschenrecht innerhalb des Menschenrechtskonzepts unverzichtbar ist.® Dabei ist als
anthropologischer Grundsatz festzuhalten: ,Subjekte der Religionsfreiheit sind die Menschen,
nicht die Religionen und Weltanschauungen als solche.“” Peter G. Kirchschlager fordert fir die
universelle Geltung der Menschenrechte, und damit auch des Grundrechts auf
Religionsfreiheit, eine moralische Begriindung.® Als ,Ergebnisse eines Einigungsprozesses
zwischen Menschen”, wodurch die Menschenrechte historisch entstanden sind, bedirfen sie
einer Begriindung, die ,,in der engen Verknipfung der Idee der Menschenrechte mit einer Idee
ihrer Begriindung” besteht.®
Von daher liefert die theologische Begriindung der Menschenrechte im Sinne des
Metaphysischen nicht nur eine Rechtfertigung fiir das menschenrechtliche Verstandnis der
Religionsfreiheit, sie weist vielmehr dariiber hinaus. Im Sinne der These Kirchschlagers, ware
die theologische Begriindung der Menschenrechte gleichzeitig eine ,Idee ihrer Begriindung”

! Dignitatis humanae. Erkldrung des Zweiten Vatikanischen Konzils zur Religionsfreiheit. Im Weiteren mit ,,DiH”
zitiert.

2 Verfassung vom 03. September 1791 mit Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte vom 26. August 1789, in:
Gosewinkel / Masing, Die Verfassungen in Europa, S. 165-192.

3 Aligemeine Erkldrung der Menschenrechte, in: Menschenrechte. Dokumente und Deklarationen, S. 52-59.

4 Grundgesetz fur die Bundesrepublik Deutschland, herausgegeben von der Bayerischen Landeszentrale fiir
politische Bildungsarbeit.

5 Hilpert, Menschenrechte, S. 17.

6 Bielefeldt / Wiener, Religionsfreiheit auf dem Priifstand, S. 17.

7 Bielefeldt / Wiener, Religionsfreiheit auf dem Priifstand, S. 18.

8 Siehe hierzu: ,Die Menschenrechte kénnen ohne moralische Begriindung weder die religidse und
weltanschauliche Differenz gewahrleisten noch in Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften
hineinwirken, da ohne eine moralische Begrindung die Grenzen der Religions- und
Weltanschauungsgemeinschaften gleichsam die Grenzen fiur die Geltung der Menschenrechte waren (...).“, in:
Kirchschlager, Menschenrechte und Religionen, S. 78.

9 Ebd., S. 80.



selbst, die Religionsfreiheit wiirde darin gleichzeitig ihre metaphysische Legitimation erfahren.
Zur theologischen Begriindung der Menschenrechte kommt ihre rechtliche Fixierung auf
volkerrechtlicher und verfassungsrechtlicher Ebene. Begrifflich sind dabei Menschenrechte,
Burgerrechte und Grundrechte voneinander zu unterscheiden.® ,Menschenrechte” sind
demnach ,fundamentale Rechte”, die jedem Menschen unabhdngig von seiner Zugehorigkeit
zu einem Staat zukommen, ,,Blirgerrechte” sind dagegen an eine jeweilige Staatsangehorigkeit
gebunden, der Begriff ,Grundrechte” wird schlielRlich als ,Oberbegriff* fir die
Verhiltnisbestimmung von Menschenrechten und Birgerrechten gebraucht.** Wenn nun von
,Freiheitsrechten als Grundrechten” gesprochen wird, so sind nach Hollerbach damit
,diejenigen M<enschen>- oder Bilirgerrechte gemeint, die den Freiheitsstatus des einzelnen
naher bestimmten.“1?
Der Sozialphilosoph Hans Joas sieht die Menschenrechte in der ,Sakralitdt der Person”
begriindet.'3 Die Menschenrechte entstammen damit nicht, wie heute weithin angenommen,
aus einem sakular-humanistischen, sondern einem sakral verorteten Kontext. Mit der
,Methode der affirmativen Genealogie” im Unterschied zum Verstandnis einer linearen
geschichtlichen Genese, fiihrt Joas die Entstehung der Menschenrechte vor Augen, wie sie sich
in historischen Prozessen, wie z. B. in der Uberwindung der Sklaverei, vollzogen hat; darauf
weist Konrad Hilpert in einer Rezension des Werkes von Joas hin.'* Im Gegensatz zu einer
aufklarerisch verstandenen Hervorhebung des Individuums Ubertragt Joas ein spezifisches
Verstandnis von Heiligkeit auf die Person des Menschen, er lehnt sich dabei an Studien des
franzoésischen Soziologen Emilie Durkheim an:
,Die vorgeschlagene alternative Deutung steht (..) unter der Uberschrift ,Die
Sakralisierung der Person’. In dieser Perspektive sind die Reformen des Strafrechts und
der Strafpraxis ebenso wie die Entstehung der Menschenrechte im spdten 18.
Jahrhundert Ausdruck einer tiefreichenden kulturellen Verschiebung, durch die die
menschliche Person selbst zum heiligen Objekt wird.“*>
Joas sieht darin, wie Durkheim, eine Fortsetzung der christlichen Tradition:
,Fortsetzung heifst aber hier gleichzeitig Uberwindung. Das Christentum ist in dieser
Betrachtung ein ,beschrénkter Individualismus’, der heute durch ,einen héher
entwickelten Individualismus’ ersetzt werden miisse. Der Glaube an die
Menschenrechte, wird so nicht in das Christentum eingebettet; er soll vielmehr an die
Stelle derjenigen Religion treten, der nur zugestanden wird, diesen Glauben verbreitet
zu haben.“*®

10 Hollerbach, Menschenrechte, Sp. 1104f.

11 Epd., Sp. 1105.

12 Epd.

13 Joas, Die Sakralitit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte.

14 Siehe hierzu: ,Entsprechend dieser Methode der affirmativen Genealogie kann der Schliissel fiir die Entstehung
der Menschenrechte als Komplex univeralistischer Werte nicht nur in historisch kontingenten Uberzeugungen,
Weltbildern und Traditionen gesucht werden, sondern entscheidend dort, wo diese Werte plotzlich auch
bindende Kraft erzeugen und den Charakter von Unbedingtheit annehmen. Joas glaubt, diesen entscheidenden
Ursprung der Evidenz und Bindung in der Uberzeugung von der Sakralitit der Person und deren
Institutionalisierung im Recht gefunden zu haben.”, in: Hilpert, Rezension zu Hans Joas, Die Sakralitat der Person,
S. 206.

15 Joas, Die Sakralitat der Person, S. 81f.

16 Ebd., S. 90.



Unter dieser Hinsicht gibt es zwar eine Mitwirkung des christlichen Menschenbildes an der
Entstehung der Menschenrechte, aber keine Alleinbegriindung der Menschenrechte im
christlichen Glaubensnarrativ. Festzuhalten bleibt aber, dass die Menschenrechte sich einem
Prozess der Sakralisierung verdanken, der soziologisch als Ubertragung bestimmter
Uberzeugungen, innerhalb eines komplexen Transformationsprozesses, ins kollektive
Bewusstsein zu verstehen ist. Mit dem Begriff der ,Sakralitdt” meint Joas deshalb den
,Respekt vor dem Menschen”, den , kategorischen Schutz” der Person.’
Der Versuch einer theologischen Begriindung der Menschenrechte stol3t zunachst auf eine
Problematisierung dieses methodischen Ansatzes. Es wird nétig sein, im Ausgang vom
Menschenbild und dem Begriff der Menschenwiirde nach ethischen Kriterien zu fragen, die
bibeltheologische Erkenntnisse zur Anthropologie, wie z. B. den Gedanken der
Gottesebenbildlichkeit, einzuordnen behilflich sind und auf die Menschenrechtsbegriindung
bezogen werden konnen. Die Problematik einer theologischen Begriindung der
Menschenrechte ergibt sich daraus, dass die Menschenrechte nicht unmittelbar aus der
Heiligen Schrift oder dem Depositium fidei des christlichen Glaubens zu entnehmen, sondern
vielmehr mittelbar durch philosophische Fragestellungen und durch die Systematik einer
theologischen Ethik zu erschlieBen sind. Zum wesentlichen Basisbegriff fiir eine theologische
Begrindung der Menschenrechte und des ihnen zugrundeliegenden Menschenbildes gehort
die Idee der Menschenwiirde. Konrad Hilpert definiert die Wirde des Menschen als
,Selbstwertigkeit”, sie ist dem Menschsein ,inhdrent” und von Anfang an allen Menschen
mitgegeben.® Das grundlegende Verstandnis von Menschenwiirde bildet das ,,oberste Prinzip
staatlicher und gesellschaftlicher Téatigkeit“.® Hilpert verweist darauf, dass die
Menschenwiirde bereits von Philosophen der Antike wie Cicero und Seneca als ,grundlegende
anthropologische Qualitat” begriffen wurde und als solche in die Hermeneutik des
Frithchristentums Eingang gefunden hat.?° Die Vorstellung einer ,inhdrenten Wiirde des
Menschseins” flihrt zum Grundsatz der Gleichheit:
»Inihrer mit dem Menschsein gegebenen Wiirde sind alle Menschen gleich. Auch wenn
die faktischen Unterschiede durch diese Gleichheit nicht notwendigerweise auch schon
aufgehoben sind, sind sie in ihrem alles bestimmenden Gewicht relativiert und als
begrenzt hingestellt.“?
Eine weitere, philosophische Begriindung erfahrt die Menschenwiirde durch die Idee des
Naturrechts, das sich besonders durch Aristoteles und Thomas von Aquin als scholastische
Rechtstradition etablieren konnte.

7 Ebd., S. 101-107.

18 Siehe hierzu: ,Wiirde bedeutet (...) so viel wie Selbstwertigkeit, weshalb man sie auch mit der Prdambel der
Menschenrechtsdeklaration von 1948 gebrauchten Formulierung als innewohnende, ,inhdrente’, mit dem
Menschsein schon immer gegebene charakterisieren kann, also als eine Wiirde, die anders als die soziale Wiirde
nicht von der Anerkennung der anderen konstituiert noch wie die expressive Wiirde durch eigenes Verhalten
geleistet und manifestiert werden muss.“, in: Hilpert, Theologie und Menschenrechte, S. 68.

9 Ebd.

20 Sjehe hierzu: ,Historisch wurde die Vorstellung einer inhdrenten Wiirde, die allen Menschen zukommt, also
eine grundlegende anthropologische Qualitdt ausdriickt, zum ersten Mal in der Antike von Denkern wie Cicero
und Seneca entwickelt, und zwar gerade im Kontrast zum damals vorherrschenden Verstandnis einer Wiirde, die
man durch gesellschaftliche Anerkennung erwerben kann. Christliche Theologen der ersten Jahrhunderte sahen
in dieser Konzeption eine hervorragende Moglichkeit, die von Paulus betonte Gleichheit aller Menschen in
Christus zum Ausdruck zu bringen.”, in: Ebd.

21 Hilpert, Menschenrechte, S. 95.

10



LAuch in der Neuzeit blieb der Gedanke eines natiirlichen Rechts iiber und hinter dem
positiven von grofier Bedeutung, machte freilich eine betrdichtliche Verdnderung durch.
,Die Unterschiede des neuzeitlichen Naturrechts gegeniiber dem mittelalterlich-
christlichen lassen sich vor allem an zwei Punkten festmachen: ndmlich einmal an der
Sicht des politischen Gemeinwesens als eines von Menschen geschaffenen, also
,klinstlichen’ Produkts; (...). Der andere Differenzpunkt besteht darin, dass die spezifisch
theologischen Elemente, und zwar besonders Siindhaftigkeit, Erlésungsbediirftigkeit,
Transzendenz und Jenseits sowie das Heil der Seele, ihre Bedeutung verlieren und Bibel
und kirchliches Leben in der Argumentation entweder keine grundlegende oder auch
gar keine Rolle mehr spielen.”??
Entscheidend wird in der Neuzeit der Gedanke der Vernunft, der verknlpft mit der Tradition
der Naturrechtsbegriindung zum Humanismus fiihrt. Die Gottesfrage und der Gottesbezug
werden dabei weitgehend ausgeklammert und durch die Idee des Vernunftrechts ersetzt,
exemplarisch dafiir kann das Axiom ,etsi Deus non daretur” des Hugo Grotius (1583-1645)
gelten.?® Fir eine metaphysische Begriindung der Menschenrechte ist die hier skizzenhaft
dargestellte philosophische Entwicklung vom Gedanken der Rechtstradition des Naturrechts,
Uber die Idee der Menschenwiirde bis zum neuzeitlichen Humanismus zu bedenken. Es stellt
sich aufgrund der Transformation vom offenbarungstheologisch begriindeten Ansatz zum
humanistischen Axiom nun aber die Frage nach den Konsequenzen fiir Gesinnung, Haltung
und Handeln des Menschen. Dieser Frage stellt sich unter anderem die theologische Ethik.
Wilhelm Korff formuliert als Grundsatz einer theologischen Ethik die ,Selbstaufgegebenheit
des Menschen”, sie ist seine ,lex naturalis“; durch sie wird der Mensch Teil der ,gottlichen
Vernunftordnung” und empfangt aus der Verbindung mit der ,,menschlichen Autonomie“ eine
ethische Wiirde.?* Die ,lex naturalis ist dem Menschsein inhdrent, sie ,ist keine positiv
satzhafte, sondern eine dem Menschen gestiftete, ungeschriebene, von sich aus wirkende
GroRe.“? Fir die normethische Frage nach Kriterien fiir ethisch begriindete Entscheidungen
ergibt sich damit fur Korff:
»,ES gibt gute und schlechte Normen, Gebote, Weisungen, Ordnungsgestaltungen,
Institutionen. Entsprechend sieht sich der Mensch nunmehr auch in eine doppelte
Verantwortung gerufen, in eine Gehorsamsverantwortung vor Normen und in eine
Gestaltungsverantwortung fiir sie.“%®
Die Verantwortung fiir Normen?’ zeigt das Individuum in seiner ,Gehorsamsverantwortung
vor Normen“, weil der Mensch dazu gerufen ist, ein als ,sittlich gut” erkanntes Ziel zu

22 Ebd., S. 103.

2 Ebd., S. 103-106.

24 Siehe hierzu: ,Kraft der ihm (sc. dem Menschen) eigenen naturhaften sittlichen Vernunft — der lex naturalis —
nimmt der Mensch (...) aktiv teil an der gottlichen Ordnungsvernunft. Darin ist der Gedanke der Autonomie
theologisch vorgezeichnet. Unter schopfungstheologischem Aspekt sind Autonomie und Theonomie (...) nicht
nur kompatibel, sondern dariiber hinaus empfangt menschliche Autonomie aus eben dieser Theonomie letztlich
Uberhaupt erst ihre ethische Dignitat.”, in: Korff, Kernenergie und Moraltheologie, S. 21f.

2 Ebd., S. 22.

26 Ebd., S. 24.

27 Siehe hierzu: Normen sind ,handlungsbezogene praskriptive Setzungen, die sich mit einem Verbindlichkeits-
anspruch geltend machen, der es ermdglicht, menschliches Verhalten nach seiner Wiinschbarkeit oder
Zuverlassigkeit zu bewerten.”, in: Korff, Normen, Sp. 1291.

11



verwirklichen.?® Die Gestaltungsverantwortung fiir Normen ist sodann darin zu sehen,
,gegebene Normen vollig neu zu fassen, um sie zu Normen im moralisch richtigen Sinn zu
machen.“?® Der Mensch ist der Adressat der Normen, sie geben seinem Handeln die
entscheidende Richtung, gleichzeitig ist der Mensch ,,Schopfer” seiner Normen im evolutiven
Sinn.3% Damit Normen aber einen sittlichen Charakter beanspruchen kénnen, missen sie ,dem
Menschen als moralisches Subjekt gerecht werden.“3! Ludger Honnefelder verweist beziiglich
der geschichtlichen Entwicklung des modernen Menschenrechtsgedankens auf den
inhaltlichen Zusammenhang von Person und Menschenwirde. Im Rickgriff auf die
theologische Ethik des Thomas von Aquin, der den ,,Besitz von Vernunft und freiem Willen”
zum Handlungsprinzip des Menschen erklart, folgert Honnefelder, dass der Mensch Subjekt
seines Handelns, im theologischen Sinne Ebenbild Gottes, ist; dieses ,sittliche Subjektsein”
begriindet seine Wairde.3? Personalitit als sittliches Subjektsein konstituiert die
Menschenwiirde, sie ermoglicht menschenwiirdiges Leben und fiihrt zur Formulierung
entsprechender Rechtsanspriiche des Menschen im individuellen wie im sozialen Sinn.33

Das heiBt fiir das Thema dieser Arbeit: Die Frage einer theologischen Begriindung der
Menschenrechte verweist auf die Menschenwiirde als theologisch zu qualifizierendem
Postulat, das als Voraussetzung sittlicher und rechtlicher Normen, als Grundlage fir ihre
umfassende Geltung einer allgemeinen Zustimmung bedarf.3* Obwohl die Letztbegriindung
von Normen im philosophischen Diskurs umstritten ist,3> formuliert Hilpert als Kriterien fiir
eine theologische Begriindung das Axiom der ,, Transzendenzverwiesenheit” des Menschen als
moralisches Subjekt und das Postulat der Vernunft als Argument des Mitvollzugs und der
Verstehbarkeit.2® Offenbarung und Vernunft kénnen dabei aber nur im komplementéren Sinn
,als Suche nach Konvergenzen” verstanden werden.?” Die theologische Begriindung der

28 Sjehe hierzu: ,Gehorsamsverantwortung vor Normen bedeutet, dass der Mensch zum Gehorsam gegeniiber
dem Anspruch einer Norm gerufen ist, wo immer er diese als sittlich gut und geeignet erfahrt, um ein von ihm
als gesollt erkanntes gutes Ziel zu verwirklichen. (...) Sollen sie ihrem Anspruch gerecht werden, namlich ,das
Gute’ zu regeln, missen sie teleologisch eingeldst und konditional gehandhabt werden.”, in: Korff, Kernenergie
und Moraltheologie, S. 25.

29 Ebd.

30 Siehe hierzu: Der Mensch ,ist fiir sein Handeln immer schon auf gegebene Normierungen verwiesen.
Anderseits erweist er sich aber ebenso auch in einem vorganglichen Sinn als deren Schopfer: Der Mensch ist der
Konstrukteur seiner Handlungswelt. Von der kulturellen Evolution des Menschen sprechen heiRt sonach zugleich,
von seiner Evolution (...) sprechen.”, in: Korff, Normen, Sp. 1293.

31 Ebd., Sp. 1295.

32 Honnefelder, Person und Menschenwiirde, S. 224.

33 Siehe hierzu: ,,Auf die Personalitit als das sittliche Subjektsein bezogen markiert das Pradikat der Wiirde nur
eine Grenze. Sie verbietet, was die Selbstzwecklichkeit des sittlichen Subjekts aufhebt und gewinnt praktische
Bedeutung nur in der negativen Form des Verbots. (...) Da das sittliche Subjekt zugleich Natur, die Person stets
Mensch ist, kénnen im Blick auf die naturalen Bedingungen der Person Anspriiche formuliert werden, die sich in
Rechten niederschlagen, die dem Menschen als Menschen eigen sind.”, in: Ebd., S. 254f.

34 Siehe hierzu: ,Die Begriindung sittlicher und rechtlicher Normen ist notwendig, weil jede friedliche und dem
Einzelnen gerecht werdende Ordnung des Zusammenlebens gemeinsames Handeln braucht, dieses sich jedoch
in aller Regel nicht von selbst ergibt. Normen, denen die auf Griinden basierende Zustimmbarkeit abgeht, biiRen
auf langere Zeit hin ihre soziale Geltung ein.”, in: Hilpert, Menschenrechte, S. 175.

35 Ebd., S. 178, FuRnote 7.

36 Ebd., S. 179.

37 Siehe hierzu: , Theologische Begriindung kann demnach der Sache nach weder die bloR duBerliche Bestétigung
oder Interpretation der verniinftig erhobenen ethischen Normen von der ,héheren’ Warte des Glaubens aus sein
noch die autark in sich selbst stehende Zurlickfihrung bzw. Bewahrung der in den Zeugnissen der

12



Menschenrechte bezieht sich demnach grundsatzlich auf die Offenbarung, wie sie sich vor
allem biblisch fassen lasst, und entfaltet sich geschichtlich in spezifisch ethischen Konzepten
weiter. Die Problematik einer theologischen Begriindung spitzt sich in unterschiedlichen
Entwirfen, wie sie sich aus der Diversitdt der Definitionsansdtze von Menschenwiirde
einerseits und der Verantwortung des Menschen als moralisches Subjekt fir Normen
andererseits ergeben, zu. Fiir die theologische Diskussion der Menschenrechte als Ergebnis
der Menschenwiirde ist die Perspektive auf Gott und auf die fundamentalen
anthropologischen Faktoren der Freiheit, der Selbstbestimmung und der Verantwortung
konstitutiv und von axiomatischer Bedeutung. Die bibeltheologische Perspektive verweist auf
den Begriff der Personalitat und stellt die damit verbundenen anthropologischen Aussagen
Uber den Menschen in den Kontext einer theologisch-ethischen Reflexion. Konrad Hilpert sieht
in diesem Zusammenhang den Grund des Menschseins in seiner Bestimmung als ,sittliches
Subjekt”:
»Der Grund der Menschenrechte ist (...) das sittliche Subjektseins, das dem Menschen
urspriinglicher als alle zugesprochenen und erworbenen Rechte als Fdhigkeit,
Zielgestalt und Lebensaufgabe eigen ist. 32
Die Menschenrechte finden im ,sittlichen Subjektsein” des Individuums ihre Verankerung und
ethische Begriindung. Das Verstandnis des Menschen als Person bedeutet im Sinne einer
Theologischen Ethik dann schlussfolgernd:
,Der Mensch steht als Mensch nicht fiir sich selbst, ist nicht blof8 Individuum, vielmehr
ist er kraft der von Gott gestifteten Beziehung zu ihm auf Kommunikation mit diesem
Gott und mit den anderen Menschen verwiesen, und zwar konstitutiv. Es gehért zum
Grundbestand seines Personseins, dass er (liber sich selbst hinausgehen und in
Verbindung treten kann zu anderen Personen, seien diese nun andere Menschen oder
sei es Gott. Er kann auf diese Méglichkeit in Freiheit eingehen oder sie ungenutzt bzw.
unbeantwortet lassen. In diesem Sinn bedeutet die Konstituierung des Menschen als
Person auch seine Wiirde."3°
Flr Hilpert bildet das so begriindete ,sittliche Subjektsein” des Menschen die Grundlage fir
ein theologisch-ethisches Verstandnis der Menschenrechte, verbunden mit dem
,Grundprinzip des Handelns gemal der Vernunft” ergibt sich die moralische Bestimmung des
Menschen, das ,,Gute” zu suchen und vollends zu erstreben.*® Die biblischen Gedanken von
der Gottesebenbildlichkeit des Menschen und seiner Neuschopfung durch Jesus Christus
fihren im philosophischen Transfer zur Uberzeugung, dass die Gottesebenbildlichkeit
wesentlich in der ,,Geist- und Vernunftnatur” des Menschen besteht. Hilpert konstatiert dazu:
,Das Wissen um die Geistnatur unterscheidet den Menschen von allen Geschépfen und
wirkt sich auch auf seine Beziehungshaftigkeit dahingehend aus, dass er nur mit

Glaubensgeschichte satzhaft Gberlieferten sittlichen Anweisungen. Formal ist dieses Zueinander und Ineinander
von Offenbartheit und Verniftigkeit als Suche nach Konvergenzen zu explizieren.”, in: Ebd.

38 Ebd., S. 184.

39 Ebd.,, S. 187.

40 Sjehe hierzu: ,Eine Reihe zeitgendssischer Philosophen und Theologen erkennt (...) eine grundsétzliche Uber-
einstimmung zwischen dem aristotelischen Grundprinzip des Handelns gemaR der Vernunft, dem im Urgewissen
festgehaltenen ersten praktischen Prinzip ,bonum faciendum, malum vitandum‘ bei Thomas von Aquin und Kants
Forderung nach Universalisierbarkeit der jeweiligen Maxime <kategorischer Imperativ> und sogar den
Feststellungen der zeitgendssischen sprachanalytischen Philosophien (iber die Implikation des Gebrauchs des
moralischen Pradikats ,gut’.”, in: Ebd., S. 184.

13



seinesgleichen wirklich kommunizieren kann, aber auch, dass er sich sprechend an Gott
als Du wenden kann. Andererseits besagt diese Gleichheit aller Menschen in der Wiirde,
dass es unter den Menschen keinen Unterschied in der schépfungsmdfigen Qualitéit
gibt, welcher kulturellen oder ethischen Herkunft, welchen Geschlechts und welchen
Standes sie auch immer sein mégen.“4*
Der ,Wirde-Begriff vermag somit einerseits die anthropologische Uberzeugung der
christlichen Theologie zusammenzufassen, wonach allen Menschen eine ,innere Inharenz”
wesentlich gegeben ist, andererseits resultiert aus der so verstandenen Menschenwiirde ein
,Handlungs- und Gestaltungsauftrag” fur eine ethisch verantwortete Lebensgestaltung.*? Im
sakularen Staat wird die Menschenwiirde zum obersten Verfassungsprinzip, ohne allerdings
eine nahere anthropologische oder metaphysische Definition derselben zu geben; wiirde der
weltanschaulich neutrale Staat diese vornehmen, misste er zwangslaufig Aussagen liber eine
Letztbegriindung liefern, die in den Bereich des individuellen Schutzraum des Einzelnen
fielen.*® Inhalt und Bestimmung findet die Menschenwiirde in den Menschenrechten, ,,sie sind
die grundlegenden Bedingungen, ohne die die Respektierung der Menschenwiirde nicht als
Forderung des Rechts behandelt und VerstdRe gegen sie nicht verfolgt werden.“** Michael
Zichy stellt der Kritik des ,,Menschenwiirde-Konzepts“, die sich vor allem im Vorwurf der
Unscharfe und eines ,uberholten Anthropozentrismus” aullert, eine
transzendentalphilosophische Begriindung gegeniiber.*> Der Kern dieses Ansatzes liegt im
Verstindnis des Menschen als moralisches Wesen;* diesem kommt eine absolute Wiirde zu,
es ,ist die Wirde, eine moralfihige Person zu sein.“4’” Dieses, so begriindete
Menschenrechtsverstandnis besagt, ,dass der Mensch als Trager der moralbedingten
Fahigkeiten den héchsten moralischen Status innehat”.*® Zichy folgert daraus das Recht des
Menschen auf Selbstbestimmung, dazu gehort wesentlich das ,Recht auf Willens- und

Gewissensfreiheit”.*°

41 Hilpert, Theologie und Menschenrechte, S. 69f.

42 Siehe hierzu: ,,Auch wenn der Mensch keine Voraussetzungen erfiillen oder Leistungen erbringen muss, damit
ihm Wirde zuerkannt wird, ist Wiirde nicht nur eine Fundamentalaussage (iber die Seinsqualitdt des Menschen,
sondern enthdlt auch einen Handlungs- und Gestaltungsauftrag: Sein Handeln soll erstens seiner eigenen
Ehrenstellung in der Schopfung und derjenigen seiner Interaktionspartner entsprechen. In der Ethik Jesu wird
dieser Auftrag, Gott dhnlich zu werden, im Gebot der Nachsten- und Feindesliebe, an anderen Stellen durch die
Goldene Regel zu lebensnahen Regeln zusammengefasst, anderswo hingegen in Gestalt von Beispielerzahlungen
entfaltet.”, in: Ebd., S. 71.

43 Siehe hierzu: ,Gerade die Gewahrleistung der Freiheitsrechte jedes Einzelnen verbietet es dem Staat, diesen
Einzelnen auf eine Begriindung der Menschenwiirde festzulegen; denn eine solche verpflichtende Begriindung
misste wohl zwangsldufig in den Bereich der Uberzeugungen des Einzelnen hineinreichen und sein Suchen bzw.
Stellenbeziehen gegeniiber einer letzten Wahrheit beriihren.”, in: Ebd., S. 73.

4 Ebd., S. 75f.

45 Zichy, Menschenwiirde als Personenwiirde, S. 9f.

46 Siehe hierzu: Die ,fiinf notwendigen Voraussetzungen der Sinnhaftigkeit von Moral (sind): die Fihigkeit, einen
Willen zu haben, die Fahigkeit zur Freiheit, die Fahigkeit zu Vernunft, die Fahigkeit zum Gewissen und die
Fahigkeit, ein integriertes Selbst zu sein (...).“ in: Zichy, Menschenwiirde als Personenwirde, S. 17.

47 Ebd., S. 19.

48 Ebd., S. 22.

49 Siehe hierzu: Die Anerkennung der Menschenwiirde beinhaltet das , absolute moralische Recht auf Ausiibung
der moralbedingten Fahigkeiten. Daraus folgt (...) das absolute Recht auf Willens- und Gewissensfreiheit, d. h.
zusammengenommen das Recht auf Selbstbestimmung.”, in: Ebd.

14



Unter den, von den Menschenrechten her begriindeten Freiheitsrechten kommt dem Recht
auf freie Religionsausiibung, der Religionsfreiheit also, eine besondere Bedeutung zu. Jorg
Hlbner konstatiert:
»Neben der Gewissens- und Meinungsfreiheit kommt in der Anerkennung der
Religionsfreiheit als fundamentalem Menschenrecht die Achtung vor dem Menschen in
besonderer Weise zum Ausdruck. Mit dem Recht auf Religionsfreiheit wird dem
Menschen zugestanden, dass er sich selbst die Sinngebung seines Lebens geben bzw.
geben lassen kann.“>°
Die Religionsfreiheit hat demnach eine inhaltliche Ndhe zur Freiheit des Gewissens, da sich die
Gewissensfreiheit aus subjektiven Erfahrungen ableitet, die aufgrund lebensgeschichtlicher
Reflexion zum moralischen Fundament eines Individuums werden kénnen. Religionsfreiheit
wird als Freiheitsrecht begriffen, das dem Verfligungsrecht der staatlichen Gewalt
grundsatzlich entzogen ist.>* Im Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland wird die
Glaubens- und Gewissensfreiheit ausdriicklich formuliert. Udo di Fabio flihrt dazu aus:
,Der Staat des Grundgesetzes ist kein theokratischer Staat. Die Grundlage der
Trennung von Staat und Kirche Idsst sich an vielen Vorschriften der Verfassung ablesen,
vor allem auch am Grundrecht auf Glaubens- und Religionsfreiheit entsprechend Artikel
4 GG. Dieser macht etwas Besonderes, indem er sowohl die positive als auch negative
Glaubensfreiheit gegeniiber dem Staat garantiert.“>?
Damit wird deutlich, dass das Grundrecht auf Religionsfreiheit sowohl das Recht auf ein
Religionsbekenntnis wie auch den Verzicht auf Religion in gleicher Weise zum Inhalt hat. Um
den eigenen Charakter des Grundrechts auf Religionsfreiheit zu bestimmen, ist
Religionsfreiheit von Toleranz zu unterscheiden. Wahrend Toleranz als Gnadenakt hoheitlich
gewahrt wird, stellt Religionsfreiheit einen Rechtsanspruch des Menschen dar:
,Widhrend Toleranz (..) eine staatlicherseits vorzunehmende Abstimmung von
Rangfolgen zwischen unterschiedlichen Religionsgruppen méglich und nétig macht, ist
das Grundrecht auf Religionsfreiheit mit dem Anspruch diskriminierungsfreier
Gewdhrleistung verbunden.”>3
Nach Konrad Hilpert ist Toleranz keine Rechtsnorm, sondern eine Tugend und damit nicht
einklagbar:
,Toleranz meint (...) nicht eine ausreichende rechtliche Norm fiir das Zusammenleben
im Staat, sondern eine Einstellung und Verhaltensweise Einzelner. In herkbmmlicher
ethischer Terminologie ist sie als Tugend zu qualifizieren. Toleranz als Tugend meint
demnach jene grundlegende Einstellung und erworbene Eigenschaft, Uberzeugungen,
die vom eigenen und fiir richtig gehaltenen Standpunkt abweichen, gelten zu lassen.“>*
Markus Krienke vertritt, ausgehend von der gegenseitigen Verwiesenheit von Toleranz und
Religionsfreiheit die These von der notwendigen politischen Gestaltung religiéser Toleranz in
der Gegenwart. Krienke konstatiert:

50 Hubner, Ethik der Freiheit, S. 222.

51 Siehe hierzu: ,Das Recht auf Gewissensfreiheit garantiert, dass der Mensch seine Handlungen in Kohdrenz mit
dem lebensbiografisch gebildeten Normgerist formen kann, (...). Dagegen gesteht das Recht auf Religionsfreiheit
dem Menschen (...) zu, selber den Sinn des Lebens festzulegen oder ihn sich vorgeben zu lassen.”, in: Ebd., S. 224.
52 Di Fabio, Die Balance von Staat, Kirchen und Religionsgemeinschaften, S. 76.

53 Hiibner, Ethik der Freiheit, S. 228.

54 Hilpert, Menschenrechte, S. 131.

15



»Die gegenwdrtigen gesellschaftlichen Umbriiche, die neben einer sich fortsetzenden
Sdkularisierung zu einer neuen religiésen Pluralitdt im europdischen Kontinent fiihren
und deswegen das Narrativ von der Wiederkehr der Religion begriinden, stellen das
zentrale Resultat der religibsen Konflikte zu Beginn der Neuzeit, den sdkularen
freiheitlichen Rechtsstaat, fiir den die Religionsfreiheit ein zentraler Inhalt ist, vor eine
entscheidende Herausforderung.“>®
Aufgrund des fortschreitenden Individualismus im religiosen Bekenntnis Einzelner und unter
Beriicksichtigung der Tatsache, dass Religionsfreiheit deshalb individuell eingefordert wird,
folgert Markus Krienke:
,Durch das Individualisierungsparadigma hat diese Form von religiéser Pluralisierung
keine nationen- und kulturbegriindende Funktion mehr, wie zu Beginn der Neuzeit.
Stattdessen besteht die aktuelle politische Herausforderung darin, dass sie in ihrer
identitétsbegriindenden Funktion in der Situation neuer kultureller Pluralitdit einerseits
zu Integrationskonflikten fiihren kann bzw. andererseits — und im schlimmsten Fall —
zur Instrumentalisierbarkeit von Individuen auch fiir fundamentalistische und
terroristische Zwecke.">®
Als Freiheitsrecht bedarf die Religionsfreiheit einer Bestimmung im positiven Recht, diese
bietet exemplarisch das Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland. Der Begriff
,Religionsfreiheit” auf der Ebene von Artikel 4 GG ist allerdings nicht einheitlich. Axel Freiherr
von Campenhausen erklart hierzu:
,Die im Grundgesetz verwendeten Begriffe der Glaubens-, Gewissens- und
Bekenntnisfreiheit sowie der freien Religionsausiibung stellen heute weitgehend
Synonyme dar, die sich tiberlagern und iiberschneiden.“>’
Der Gesetzgeber gewahrt Religionsfreiheit allerdings nicht in unbeschrankter Weise, wobei
die  Schranken der Religionsfreiheit nicht  konstitutiv, sondern  aufgrund
verfassungsimmanenter Bestimmungen, z. B. durch die Meinungsfreiheit (Art. 5 GG) und die
Versammlungsfreiheit (Art. 8 GG) gesetzt sind.>® Die Religionsfreiheit in diesem Sinne ist
staatsrechtlich gefasst und verstanden, sie ist formal gesehen ein rechtlicher Begriff und ein
Gegenstand des Verfassungsrechts. Gleichzeitig ist Religionsfreiheit aber auch ein
philosophischer, ein theologischer und nicht zuletzt ein politischer Begriff. Das Recht auf
Religionsfreiheit berlGhrt aufgrund ihres notwendigen Begriindungskontextes die
Wahrheitsfrage, die sich in affirmativer und bekennender Weise ebenso stellt, wie im Versuch
ihrer bewussten Ausklammerung.>®

55 Buzzi / Krienke, Toleranz und Religionsfreiheit in der Moderne, S. 9 (Vorwort).

6 Ebd., S. 15.

57 Campenhausen, Religionsfreiheit, S. 392.

8 Siehe hierzu: ,Eine konstitutive Begrenzung durch Gesetz oder auf Grund eines Gesetzes ist bei dem
unbegrenzt gewahrleisteten Grundrecht der Religionsfreiheit ausgeschlossen. (...) Gesetzliche Einschrankungen
haben danach nur dann Bestand, wenn sie sich als Ausgestaltung einer Begrenzung erweisen, die im Grundgesetz
selbst enthalten ist.”, in: Ebd., S. 420.

%9 Siehe hierzu: , Entscheidend fiir die rechtliche Ausformung der R<eligionsfreiheit> ist die Stellung zur religiésen
Wahrheitsfrage: Ob sich das Recht — im Staat wie in der Kirche — als irdisches Instrument zur Entfaltung des
wahren Glaubens versteht und deshalb diesem allein R<eligionsfreiheit> gewéahrt, oder ob es die Wahrheitsfrage
prinzipiell aus seiner Kompetenz ausgrenzt und sie den Individuen und religiosen Gruppen zur eigenen
Entscheidung Uberlasst.”, in: Heckel, Religionsfreiheit, Sp. 821.

16



Die katholische Kirche bekennt sich mit der Erklarung ,Dignitatis humanae” des Zweiten
Vatikanischen Konzils zur Religionsfreiheit als Freiheitsrecht, das jedem Menschen aufgrund
seiner personalen Menschenwiirde zukommt. Als allgemeine Grundlage fiir das Recht auf
Freiheit der Religion formuliert die Erklarung:
,Das Vatikanische Konzil erkldrt, dass die menschliche Person das Recht auf religiése
Freiheit hat. Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein miissen von
jedem Zwang sowohl von Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher
menschlichen Gewalt, so dass in religiésen Dingen niemand gezwungen wird, gegen
sein Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und &ffentlich, als
Einzelner oder in Verbindung mit anderen innerhalb der gebiihrenden Grenzen nach
seinem Gewissen zu handeln. Ferner erklirt das Konzil, das Recht auf religiése Freiheit
sei in Wahrheit auf die Wiirde der menschlichen Person selbst gegriindet, so wie sie
durch das geoffenbarte Wort Gottes und durch die Vernunft selbst erkannt wird. Dieses
Recht der menschlichen Person auf religiose Freiheit muss in der rechtlichen Ordnung
der Gesellschaft so anerkannt werden, dass es zum biirgerlichen Recht wird .“®°
Bis zu dieser, so fixierten Zustimmung zur Religionsfreiheit als Menschenrecht hat die
katholische Kirche seit dem 18. Jahrhundert einen langen Weg zuriickgelegt. Dieser beginnt
mit der rigiden Ablehnung jeglicher Formen von Glaubens- und Gewissensfreiheit, wie sie
besonders in der Enzyklika von Papst Gregor XVI. ,Mirari vos“®! von 1832 und in der Enzyklika
,Quanta cura“®? von Papst Pius IX. aus dem Jahr 1864 zum Ausdruck kommt. Die Papste
verurteilen darin die Gewissenfreiheit unter anderem als ,Wahn“ und bezeichnen die
Forderung nach Freiheitsrechten als , Irrtum*“.%® Eine erste positive Auseinandersetzung mit
den, in der Menschenrechtsidee griindeten Freiheitsrechten erfolgt durch Papst Leo XIII. am
Ende des 19. Jahrhunderts. Mit den Enzykliken , Libertas praestantissimum®“®* von 1888 und
,Rerum novarum“® von 1891 werden unter den Leitgedanken der Toleranz und des
Naturrechts Freiheitsrechte unter bestimmten Bedingungen kirchlich legitimiert.
»Prinzipiell lehnt die Kirche die blirgerlichen Freiheitsrechte zwar weiterhin ab, doch
wenn sie keinen Totalitdtsanspruch einfordern, kénnen sie toleriert werden.“®®
In der Zeit zwischen dem Ersten und dem Zweiten Weltkrieg sowie in der Dekade nach 1945
widmet sich das padpstliche Lehramt sodann, auch unter dem Eindruck der faschistischen und
der kommunistischen Ideologien, vermehrt dem Thema der individuellen Freiheit. Als
beispielhaft hierfir gilt die Enzyklika ,Divini redemptoris“®” von Papst Pius XI. aus dem Jahr
1937. In der sogenannten ,Toleranzansprache” Papst Pius XII., die er 1953 an den Verband
katholischer Juristen richtet, heifSt es aber dennoch, dass nur die Wahrheit einen Anspruch
auf das Recht hat; er halt damit am absoluten Wahrheitsprinzip des katholischen Glaubens
fest.®® Pius XII. orientiert sich hier, entsprechend der katholischen Lehramtstradition, weiter
an der als unauflésbar zu betrachtenden Verbindung zwischen Wahrheit und Freiheit. Einen

0 DiH 2.

61 DH 2730-2732; UvG Il 1-24.

52 DH 2890-2896; UvG Il 26-39.

63 Bohrmann, Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, S. 40.
64 DH 3245-3255; UvG Il 40-76.

55 DH 3265-3271; UvG IV 1-46.

6 Bohrmann, Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, S. 40f.
57 DH 3771-3774; UVG Il 77-166.

58 UG 3978.

17



wichtigen Schritt zur Konzilserklarung Gber die Religionsfreiheit setzt dann aber bereits Papst
Johannes XIIl. mit der Enzyklika ,Pacem in terris“®® von 1963. In diesem Lehrschreiben erfolgt
eine umfassende Darstellung des Menschenrechtsgedankens auf der Basis einer
naturrechtlichen Begriindung und auf dem Fundament des sozialethisch formulierten
Personalprinzips. ,,Pacem in terris“ begriindet die Menschenrechte nicht nur anthropologisch,
sondern in einer offenbarungstheologisch-soteriologischen Weise.”® Die Enzyklika erklart:
,Jedem menschlichen Zusammenleben, das gut geordnet und fruchtbar sein soll, muss
das Prinzip zugrunde liegen, dass jeder Mensch seinem Wesen nach Person ist. Er hat
eine Natur, die mit Vernunft und Willensfreiheit ausgestattet ist; er hat daher aus sich
Rechte und Pflichten, die unmittelbar und gleichzeitig aus seiner Natur hervorgehen.
Wie sie allgemein giiltig und unverletzlich sind, kénnen sie auch in keiner Weise
verduflert werden. Wenn wir die Wiirde der menschlichen Person nach den
Offenbarungswahrheiten betrachten, miissen wir sie noch viel héher einschéitzen. Denn
die Menschen sind ja durch das Blut Jesu Christi erldst, durch die himmlische Gnade
Kinder und Freunde Gottes geworden und zu Erben der ewigen Herrlichkeit
eingesetzt. 7!
Des Weiteren stellt ,Pacem in terris” fest:
,Zu den Menschenrechten gehért auch das Recht, Gott der rechten Norm des
Gewissens entsprechend zu verehren und seine Religion privat und éffentlich zu
bekennen.""?
Durch die schopfungstheologisch-soteriologische Begriindung des Personalitatsprinzips und
die Aussage zur Gewissensfreiheit bei der Religionsausiibung wird ,Pacem in terris” zur
unmittelbaren Wegbereiterin der Konzilserklarung. Nach langwierigen Diskussionen, die sich
wihrend des Zweiten Vaticanums tiber mehrere Jahre erstrecken,”? ringt sich die katholische
Kirche mit der Erklarung lber die Religionsfreiheit zu einem bahnbrechenden Dokument
durch, das den Abschluss einer lehramtlicher Entwicklung markiert. Die Zustimmung zum
allgemeinen Recht auf Freiheit der Religion gelingt dem Konzilsdokument ,Dignitatis
humanae” dadurch, dass das Wahrheitsprinzip durch das Personalprinzip gesehen und
verstanden wird, dies geschieht durch die theologisch begriindete Formulierung des Diktums
vom ,Recht der Person”. Im Kommentar zu ,Dignitatis humanae“ stellt Pietro Pavan in seiner
Erklarung zu DiH 2 fest:
»ESs (= Recht auf Religionsfreiheit, Anmerkung E.S.) handelt sich um ein Recht, das in
der Wiirde der menschlichen Person griindet, wie sie im Licht der Offenbarung und
durch die Vernunft erkannt wird."”*
Trotzdem halt das Konzilsdokument am ontologischen Wahrheitsanspruch der katholischen
Kirche fest. Die Suche nach der religiosen Wahrheit und der Gehorsam ihr gegentiber wird zu
einer moralischen Pflicht, zu einem ,officium morale“. Die Wahrheit wird ,durch die
Vermittlung seines (= des Menschen; Anmerkung, E.S.) Gewissen erkannt und anerkannt.””>

59 DH 3955-3997; UvG XXVIII 94-265.

70 Bohrmann, Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, S. 42.

7L UvG XXVIII 102f.

72 Ebd., 106.

73 Zum Entstehungsprozess der Konzilserkldrung: Weitz, Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil.
74 pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklarung tiber die Religionsfreiheit, S. 714, FuRnote 31.

75 DiH 3.

18



Auf diesem Weg bedarf der Mensch sozialer Strukturen, wie Unterweisung, Lehramt,
Austausch und Dialog. Das Konzil betont die Gewissensfreiheit des Einzelnen, es ,sieht hier
bewusst von der Frage des wahren oder irrigen Gewissens ab, weil das Recht selbst von dieser
Frage in keiner Weise berihrt wird.“’® Aufgrund der Begriindung des Rechts auf religiése
Freiheit im Gewissen des Menschen, muss dieses Grundrecht vom Staat den Blirgern nicht
eigens verliehen oder eingeraumt werden, denn es liegt dem Staat voraus. Diese Feststellung
verandert die Stellung der Kirche zum Staat, denn das Konzil nimmt den Staat fiir den Schutz
der Religionsfreiheit jenseits der Frage nach der ,wahren Religion” in die Pflicht. Die
Konzilserklarung ,Dignitatis humanae” stellt die Religionsfreiheit somit in das
Koordinatensystem des theologisch begriindeten Personalprinzips, der moralischen Pflicht
der Wahrheit gegeniiber und dem Staat, der den duBeren Rahmen fiir die Sicherung der
Freiheitsrechte herzustellen hat. Die Erklarung zur Religionsfreiheit des Zweiten Vatikanischen
Konzils hat allerdings nachhaltige Konfrontationen ausgeldst, die in der Konzilsaula ihren
Anfang nehmen und sich in der Nachkonzilszeit bis in die Gegenwart hinein fortsetzen. Dabei
handelt es sich grundsatzlich um die Frage nach der Kontinuitat bzw. der Diskontinuitat von
,Dignitatis humanae” zu den vorausliegenden lehramtlichen AuRerungen der Pipste,
besonders des 19. Jahrhunderts bis zu Papst Pius XIl. Die Konfliktlinie innerhalb des Konzils
verlauft bereits zwischen der Mehrheit der Konzilsvater, die ,Dignitatis humanae” als
kontinuierliche Fortsetzung des Lehramtes begreifen und einer Minderheit von Bischofe, die
einen eklatanten Bruch mit der Lehramtstradition feststellen. Zu den federfiihrenden
Vertretern der Mehrheitsseite zahlt Bischof De Smendt aus Briigge, der eine Beachtung der
jeweils historischen Hintergriinde fir eine LehrauRerung anmahnt, wahrend die Minderheit,
zu der Erzbischof Lefebvre gehort, kritisiert, dass die , Religionsfreiheit auf falschen und von
den Papsten feierlich verurteilten Prinzipien beruhe.””” Zu den einflussreichen Kritikern der
Konzilserklarung zur Religionsfreiheit gehort auch der Kirchenrechtler Hans Barion. In
,Dignitatis humanae” sieht Barion die ,Konzilskirche”, zu der er die katholische Kirche als
pervertiert betrachtet, verwirklicht. Barion fiihrt deshalb polemisch aus:
»In der Konzilserkldrung lber die Religionsfreiheit wird — nicht ausdriicklich, aber dem
immanenten Sinn nach — gesagt, die Stellung der Kirche in der Gesellschaft und im Staat
muss abgeleitet werden in einer Form, dass sie auf alle Gesellschaften zutrifft. Das ist
die vollkommene Demokratie, die Pluralitdt, die Gleichheit aller, die Gleichwertigkeit
aller, das ist die Sdkularisierung des Lutherischen Begriffs der Gleichwertigkeit aller
Kirchen, die Gleichwertigkeit aller politischen Anschauungen. Darauf will die
katholische Kirche hinaus.“’®
Der Vorwurf lautet also einerseits, die katholische Kirche ordne sich der Gesellschaft unter
Aufgabe ihres Anspruchs Societas perfecta zu sein ein, sie steht damit dem Staat nicht mehr
gleichwertig gegeniiber, und andererseits, das katholische Bekenntnis verliere durch die
Anerkennung der Religionsfreiheit seinen Absolutheitsanspruch und mache sich mit anderen
Religionen und Weltanstellung gleichwertig. Kardinal Augustin Bea unternimmt bereits 1966
den Versuch einer Versdhnung der gegensatzlichen Positionen indem er auf die jeweilige
geschichtliche Bedingtheit lehramtlicher AuBerungen verweist und damit fiir eine Entwicklung

76 Rahner / Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, S. 656f.
77 Weitz, Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil, S. 133.
78 Barion, Kirche und Kirchenrecht, S. 671.

19



des Lehramtes pladiert, ohne allerdings spezifische Grundaussagen zu negieren. ’° Bea bezieht
sich auf die Enzyklika ,Quanta cura” von Pius IX., der die Gewissensfreiheit darin als
,Wahnsinn“ bezeichnet. Bea erklart dazu:
,Der Ausdruck ist zundchst verwirrend. Und doch, schaut man aufmerksam auf den
theoretischen und geschichtlichen Zusammenhang, so entdeckt man einen
wohlberechtigten Sinn. Der Papst wollte mit jenen Worten eine Auffassung der
Gewissensfreiheit brandmarken, die das Gewissen als uneingeschrinkt frei von
jedweder Bindung an das Gesetz Gottes betrachtete, und das wdre tatsdchlich ein
,Wahnsinn“.“8°
Bea interpretiert auch die Zielsetzung der Aussagen Pius XII. aus dessen , Toleranzansprache”
von 1953, wonach der Irrtum kein Recht habe:
,Sinn und Zweck des vom Papst angefiihrten Grundsatzes ist nicht, das Recht der in
gutem Glauben irrenden Personen zu leugnen, sondern festzustellen, dass keine
menschliche Autoritét einen ,positiven Befehl’ oder eine ,positive Ermdchtigung’
erteilen kann, ,zu lehren oder zu tun, was der religisen Wahrheit oder dem sittlich
Guten widerspricht’.“8*
In Aufnahme der Enzyklika ,,Pacem in terris“ und der Konzilserklarung ,Dignitatis humanae”
unterstreicht Bea die Intention des Konzils, die Glaubigen auf dem ,schwierigen Weg der
Freiheit, das heiRt der freien Bejahung der Wahrheit und ihrer Verwirklichung, zu fiihren.”#?
Kardinal Bea untermauert abschlieRend die Zielsetzung von ,Dignitatis humanae®“, indem er
feststellt:
,Die Erklidrung iiber die Religionsfreiheit ist also weit davon entfernt, wie ein platter
Kompromiss zu erscheinen. Sie stellt vielmehr eine umfassende Antwort des Konzils auf
das Streben des heutigen Menschen nach Freiheit dar, auf dem Wunsch nédmlich, vom
Bewusstsein der Pflicht geleitet, aus eigener Initiative zu handeln. Das Konzilsdokument
bejaht diese Freiheit véllig.“®3
Ohne geschichtstheologischer Einordnung bliebe, auf der Grundlage eines Textvergleichs
zwischen ,Quanta cura“ und ,Dignitatis humanae”, wohl nur, was Ernst-Wolfgang
Bockenforde folgert, namlich die Feststellung:
,Es ldsst sich nicht bestreiten, dass die Konzilserklidrung zu AufSerungen Gregors XVI.,
Pius IX. und auch Leos Xlll. im Widerspruch steht. Was dort verworfen wurde, ndmlich
individuelle Religionsfreiheit und daraus folgend die 6ffentliche Kultusfreiheit als
duferes Recht, wird nun anerkannt, und es wird naturrechtlich, aus dem Wesen der
Person begriindet.“%*
Der Konflikt Gber die Konzilserklarung zur Religionsfreiheit setzt sich in den Jahrzehnten nach
dem Zweiten Vaticanum fort und zeigt sich nach Einschatzung von Marianne Heimbach-Steins
durch unterschiedliche Akzentsetzungen auch in AuRerungen von Papst Johannes Paul Il. und
Papst Benedikt XVI., die im Vergleich zu Tage treten. Wahrend Johannes Paul Il. von einem
theologisch begriindeten Personalprinzip ausgeht und die Religionsfreiheit als Freiheitsrecht

79 Bea, Konzil und Religionsfreiheit.

80 Epd,, S. 8f.

81 Ehd.,, S. of.

82 Ebd.,, S. 24.

8 Ebd., S. 29.

84 Bdckenfdrde, Die Bedeutung der Erkldrung iber die Religionsfreiheit, S. 69.

20



hervorhebt, steht fiir Benedikt XVI. das ,Prinzip der Wahrheit”, wie es im Glauben der
katholischen Kirche aufleuchtet, im Vordergrund.®> Nach Johannes Paul Il. ist der Mensch
verpflichtet, seinem Gewissen in Freiheit zu folgen:
,Die Freiheit des religiésen Bekenntnisses und der Religionsausiibung ist fiir ihn die
Bedingung dafiir, dass die Menschen ihrer existentiellen Verpflichtung, die Wahrheit zu
suchen, nachkommen kénnen.“8®
Gegen den Relativismus der Gegenwart stellt Benedikt XVI. die ,,Pflicht zur Wahrheit“. Bei ihm
,wird das Recht auf Religionsfreiheit und dessen Verteidigung vor allem als Instrument gegen
einen religidsen oder weltanschaulichen Relativismus gedeutet.“®” In einer lehrm&Rigen Note
der Glaubenskongregation hatte Kardinal Joseph Ratzinger bereits 2002 als verantwortlicher
Prafekt die Kontinuitit der Erklarung ,Dignitatis humanae” mit den lehramtlichen AuRerungen
des 19. Jahrhunderts erklart und in Aufnahme eines Zitats von Papst Paul VI. festgestellt,
,dass ,das Konzil dieses Recht auf Religionsfreiheit in keiner Weise auf die Tatsache
griindet, dass alle Religionen und alle Lehren, auch die irrigen, einen mehr oder weniger
gleichen Wert hdtten; es griindet dieses Recht vielmehr auf der Wiirde der
menschlichen Person, die verlangt, dass man sie nicht dufSeren Zwdngen unterwirft, die
das Gewissen bei der Suche nach der wahren Religion und ihrer Annahme zu
unterdriicken drohen’.“8®
Die Glaubenskongregation folgert deshalb:
,Die Bekriftigung der Gewissens- und Religionsfreiheit widerspricht (...) nicht der
Verurteilung des Indifferentismus und des religiésen Relativismus durch die katholische
Lehre, sondern stimmt ganz damit iiberein.“®°
Neben der Frage nach einer Kontinuitat bzw. einer Diskontinuitat in der Lehre der katholischen
Kirche zur Religionsfreiheit tritt also die Frage nach ihrer Begriindung; diese kann sowohl im
Ausgang vom Personalprinzip wie im Hinblick auf die Verpflichtung zur erkannten Wahrheit
erfolgen. Festzuhalten bleibt allerdings, dass das Zweite Vatikanische Konzil mit der Erklarung
zur Religionsfreiheit eine anthropologische Wende vollzogen hat, in der das Personalprinzip
von fundamentaler Bedeutung wird. Thomas Bohrmann stellt deshalb fest:
»Das Konzil begriindet seine Position mit einer anthropologischen Argumentation, denn
der Mensch ist Person, das heifst, er ist ein Wesen, das ,mit Vernunft und freiem Willen
begabt und damit auch zu persénlicher Freiheit’ féhig ist. Diese Aussage gilt nicht nur
fiir Katholiken oder Christen, sondern fiir alle Individuen — ob sie glédubig sind oder
nicht.“°
In der Gegenwart hat sich offensichtlich ein grundlegender Wandel in der Bedeutung des
Religiosen ereignet. Karl Gabriel spricht von , Individualisierungsprozessen®, die Religion in
den Bereich des Privaten abdriangen.®! Individualisierung und Privatisierung des Religidsen
bringen vielfdltige Phanomene der Entkirchlichung hervor, die zu einem substantiellen
Bedeutungsverlust der christlichen Kirchen auf vielen gesellschaftlichen und politischen

85 Heimbach-Steins, Religionsfreiheit, S. 68-77.

86 Ebd., S. 71.

87 Ebd., S. 73.

88 Kongregation fir die Glaubenslehre, LehrmaRige Note zu einigen Fragen (iber den Einsatz und das Verhalten
von Katholiken im politischen Leben, Nr. 8.

8 Ebd.

9 Bohrmann, Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, S. 45.

91 Gabriel, Die Stellung des Religidsen in der Gesellschaft, S. 60.

21



Ebenen fuhrt. Gabriel beobachtet fiir das beginnende 21. Jahrhundert allerdings eine
Gegenbewegung: Durch die Globalisierung kommt es trotz der Privatisierung und
Individualisierung des Religiésen zu einer verstarkten Rickkehr der Religion in das 6ffentliche
Leben und damit zum Ende der, seit Anfang des 19. Jahrhunderts wahrenden Epoche der
Sakularisierung. Gabriel kommt zum Ergebnis:
,Die Sdkularisierungstheorie war lange Zeit ein fester Bestandteil der
Modernisierungstheorie. Die These, je moderner eine Gesellschaft sei, desto weniger
Religion habe sie notwendigerweise, ldsst sich heute kaum noch halten.”??
Die angesprochene Entwicklung fuhrt in den westlichen Demokratien aber keineswegs zu
einer Renaissance des Christentums, geschweige denn der institutionalisierten Kirchen. Die
Rickkehr der Religion zeigt sich vielmehr in der Verteidigung einer, aus dem Kulturkreis des
christlichen Abendlandes evozierten ,Leitkultur”. Nach Bassam Tibi bedarf es hierbei
einerseits einer Trennung von Religion und Politik, andererseits aber der Bewahrung der
Menschenrechte.® Konstitutive Elemente einer europdischen Leitkultur sind nach Tibi:
,Primat der Vernunft vor religiéser Offenbarung, d. h. vor der Geltung absoluter
religiéser Wahrheiten, individuelle Menschenrechte <also nicht Gruppenrechte>,
sdkulare, auf der Trennung von Religion und Politik basierende Demokratie, allseitig
anerkannter Pluralismus sowie gegenseitig zu geltende sikulare Toleranz.“**
Unter dem Eindruck durchgreifender gesellschaftlicher Transformationsprozesse und einer
zunehmenden Politisierung von Religion stellt sich die Frage nach den Grenzen der
Religionsfreiheit mit aktueller Dringlichkeit. Heiner Bielefeldt spricht in diesem
Zusammenhang von der Religionsfreiheit als einem ,bedrohten Menschenrecht”.®> Die
Bedrohung kommt aus dem religidsen Bereich, wie dem Islamismus, aber auch durch die
religiose Diskriminierung von Minderheiten, die heute nicht mehr im Sinne der Durchsetzung
einer religiosen Wahrheit, sondern zum Schutz kultureller Errungenschaften geschieht.
Bielefeldt konstatiert:
,Die Gefahr der Diskriminierung religiéser Minderheiten droht in den europdischen
Staaten heute nicht mehr im Namen der Religion, sondern eher im Namen der Kultur —
beziehungsweise einer ,Leitkultur’. Der historisch korrekte Hinweis auf die prdgende
Rolle des Christentums fiir die europdische Kultur im Allgemeinen und fiir die
Entwicklung der europdischen Verfassungsstaaten im Besonderen dient in diesem
Zusammenhang hdufig als Argument dafiir, christlichen Symbolen im staatlichen Raum
einen privilegierten Status einzurdumen, was gewollt oder ungewollt auf die
Diskriminierung der Angehérigen nicht-christlicher Religionen und Weltanschauungen
hinausléduft.“°®
Bielefeldt pladiert fur ein Verstandnis von Religionsfreiheit, das den christlich-europaischen
Horizont ibersteigt. Aufgrund seiner Begriindung in den Menschenrechten ist das Grundrecht

92 Ebd., S. 68.

%3 Siehe hierzu: ,Uber die Trennung von Religion und Politik und {ber individuelle Menschenrechte kann
allerdings nicht verhandelt werden, weil die Aufgabe dieser Werte einer Selbstaufgabe der sdkularen
europadischen Zivilisation gleichkame.”, in: Tibi, Europa ohne ldentitat?, S. 182.

% Ebd., S. 183.

9 Bielefeldt, Bedrohtes Menschenrecht, S. 65-70.

% Ebd., S. 69f.

22



auf Religionsfreiheit kein ,exklusives Kulturerbe des Christentums”, somit gilt in der
Argumentation Bielefeldts:
,wer diesen spezifisch kulturellen Horizont (= des Christentums, Anmerkung E.S.) im
Namen einer verbindlichen ,Leitkultur’ zur Voraussetzung fiir die volle Wahrnehmung
des Rechts auf Religionsfreiheit stilisiert, stellt damit — implizit oder explizit — den
menschenrechtlichen Charakter der Religionsfreiheit in Frage.“®’
Das Recht religioser Minderheiten ware dann nur durch eine entsprechende Toleranzpolitik
gewahrleistet. Bielefeldt sieht es deshalb als aktuelle politische Herausforderung an, eine
Ldiskriminierungsfreie Gestaltung des religids-weltanschaulichen Pluralismus” zu erzielen.%® In
der politische Debatte Uber die Religionsfreiheit und ihre Grenzen stehen damit einander zwei
Positionen gegeniber, das Postulat einer ,,europaischen Leitkultur” und die Forderung nach
einem allgemein anthropologisch begriindeten Menschenrecht. Auf den Nenner gebracht,
geht es in dieser Diskussion um die Frage des Verhéltnisses von Recht und Religion. Beim
Grundrecht der Religionsfreiheit sind Staat und Religionsgemeinschaften aufeinander
verwiesen. In seiner Aufgabe, die Freiheit der Religion zu gewahrleisten, ergibt sich fir den
Staat heute allerdings eine ungemeine Herausforderung, die Bielefeldt so formuliert:
,In seiner Garantenfunktion fiir die Menschenrechte soll er (= der Staat, Anmerkung
E.S.) sich aktiv auf den religiésen und weltanschaulichen Pluralismus der Gesellschaft
einlassen. Gleichzeitig soll er aber auch eine spezifische Zuriickhaltung wahren, um die
Freiheit der Menschen in den heiklen Fragen von Gewissen und Glauben nicht zu
tangieren und um nicht durch Parteilichkeit zugunsten bestimmter Traditionen dem
Anspruch allgemeiner Gleichberechtigung entgegenzuwirken.“%°
Die Gefahr, der sich eine konkrete Religionsgemeinschaft aussetzt, wenn sie sich positiv flr
das Prinzip der Religionsfreiheit einsetzt, ist die Relativierung ihres impliziten
Wahrheitsanspruchs:
,Widhrend manche Religionsgemeinschaften genau dies als Chance authentischen
Glaubenszeugnisses begreifen und deshalb aktiv fiir die Religionsfreiheit eintreten,
verhalten sich andere eher defensiv und klammern sich umso mehr an ihre woméglich
gefihrdete Hegemonie.“*%°
Trotzdem ist der Rahmen des Rechtsstaates fir die Gewdhrung der Religionsfreiheit
konstitutiv, Marianne Heimbach-Stein argumentiert in diesem Zusammenhang:
,Die Uberlegungen zum Ethos der Religionsfreiheit kénnen nicht von deren rechtlich-
institutionellen Voraussetzungen abgekoppelt werden. Die rechtlich garantierte
religiése Freiheit kann nicht durch tugendhaftes Verhalten der Subjekte ersetzt werden.
Allerdings wird die rechtliche Garantie der Religionsfreiheit als Individualgrundrecht
wie als Recht religiéser Korporationen ihrerseits nicht dauerhaft funktionieren, wenn
sie bei den Anspruchsberechtigten nicht auf einen addquaten ,Resonanzboden’, eine
dem Freiheitsrecht gemdfe Haltung trifft.“*0!
Innerhalb der christlichen Sozialethik beriihrt dies die Frage nach den ethischen Grundlagen
des sich weltanschaulich-neutral verstehenden Staates und die tugendethische Grundhaltung

% Ebd., S. 70.

%8 Ebd.

% Ebd., S. 54.

100 Bjelefeldt, Streit um die Religionsfreiheit, S. 54.

101 Heimbach-Steins, Religionen und Religionsfreiheit, S. 64.

23



der Christen als Staatsbirger. In der Enzyklika ,Pacem in terris“ von 1963 spricht Papst
Johannes XXIIl. davon, dass die staatliche Rechtsordnung ,in einem hohen MaRe zur
Verwirklichung des Gemeinwohls beitragt.“1%2 Ausgehend vom Streben, als Ziel allen
staatlichen Handelns, dem Gemeinwohl zu dienen, ergibt sich die Forderung an die Akteure
des Staatswesens einen grundlegenden Begriff von Gerechtigkeit im Konsens zu besitzen.1%3
Da ,politische Tatigkeit (...) kein Machen, sondern ein Handeln ist, bestimmt Bernhard Sutor
,Politische Ethik” zum einen als Sozialethik, weil sie ,nach der Glite von Gesetzen, Ordnungen,
Institutionen” fragt, zum anderen als Individualethik, weil es um die , wiinschbaren sittlichen
Qualitditen der Handelnden” geht!®. Alois Baumgartner versteht ,Poltische Ethik”
definitorisch

,als ethisch-systematische Reflexion politischer Praxis und der diese Praxis

strukturierenden politischen Institutionen*.1%
Die individualethische Fragestellung innerhalb der Politischen Ethik bezieht sich auf die
»,habituelle Eignung und sittliche Grundhaltung des politischen Akteurs”, die sozialethische
Fragestellung auf die rechtmiRige gesellschaftliche Ordnung.% Gleichzeitig konstatiert
Baumgartner die neuzeitlichen Veranderungen, die sich aus der Trennung von Politik und
Moral und daraus ergeben, dass

,das ,bonum commune’(...) seinen unabdnderlichen Charakter <verliert> und auf der

Basis von Menschenrechts-Ethos und Demokratieprinzip zu einem dynamischen

Begriff~107
wird. Fiir Martin Honecker geht es in der politischen Ethik nicht um eine blofRe Tugendlehre,
es soll vielmehr die ,,Rahmenordnung, Verfassung und <das> politische System als Ort der
Verantwortung erkannt werden”.1%® Max Weber hatte bereits 1919 eine Differenzierung von
Gesinnung und Verantwortung in der ethischen Grundhaltung des Politikers erhoben und
postuliert, dass der Politiker ein Verantwortungsethiker sein miisse.®® Honecker spricht von
der ,Ethik des Politischen”, um den Zusammenhang von Politik und ethischer
Grundhaltungen, wie der Verantwortung, zu thematisieren.!' In diesem Zusammenhang
bezeichnet Honecker die Gerechtigkeit als ,Grundlage und MaRstab der Politik“.1? Vittorio
Hosle formuliert die These, ,dass der Staat an ein vorstaatliches Recht gebunden sein muss,
um legitim zu sein.“*!? Das heilt:

,Das positive Recht einer Zeit ist stets nur eine Annédherung an das Naturrecht.“**3

102 yyG XXVIII 163.

103 YvG XXVIII 165.

104 sytor, Politische Ethik, S. 65.

105 Baumgartner, Politische Ethik, Sp. 1394.

106 Ehd.

107 Epd., Sp. 1396.

108 Honecker, Politik und Christentum, S.8.

109 Sjehe hierzu: ,Wer Politik (iberhaupt und wer vollends Politik als Beruf betreiben will, hat sich jener ethischen
Paradoxien und seiner Verantwortung fir das, was aus ihm selbst unter ihrem Druck werden kann, bewusst zu
sein.”, in: Weber, Politik als Beruf, S. 447.

110 Honecker, Politik und Christentum, S. 8.

111 sjehe hierzu: ,(...) so leicht es freilich fallt, Gerechtigkeit als Grundlage und BeurteilungsmaRstab zu benennen,
so schwer fallt es, Inhalt und Art von Gerechtigkeit genauer festzustellen.”, in: Honecker, Politik und Christentum,
S.9.

112 4gsle, Moral und Politik, S. 770.

113 Epd.

24



Von daher kommt der Religion eine wichtige Bedeutung fiir ein funktionierendes
Gemeinwesen zu, ,denn die Antriebskrafte des einzelnen sind stark mit den von der Religion
vermittelten Wertesystemen korreliert”.11* Im Bereich der Theologie verortet sich ,,Politische
Ethik” demnach im Koordinatensystem der Individual- und der Sozialethik. Auf das Bonum
commune zielgerichtet, bezieht sie sich individualethisch auf die habituelle Gesinnung der
Trager einer Sozietat und sozialethisch auf die rechtliche Gestalt eines Sozialwesens, das sich
zwangsldufig im Staat organisiert. Politische Verantwortung beruht dabei grundlegend auf
dem MaRstab der Gerechtigkeit, die wiederum naturrechtlich verstanden jedem positiven
Recht vorausgeht. Das Recht auf Religionsfreiheit wird damit zu einem Gegenstand der
Politischen Ethik. Sozialethisch verstanden ist es Teil der Rechtsordnung, es kann von den
Religionsgemeinschaften zwar inhaltlich gefiillt, rechtlich aber nicht durchgesetzt und
garantiert werden, dazu bedarf die Religionsfreiheit der Gesetzgebungskraft des Staates. Die
Erklarung Uber die Religionsfreiheit des Zweiten Vatikanischen Konzils halt diese Pflicht des
Staates ausdriicklich fest.!'> In individualethischer Perspektive tragt zur positive Einbindung
der Religionen in den Verfassungsstaat und zur moralischen Voraussetzung des Staates
wesentlich bei.

Der Religionsfreiheit als Thema der christlichen Sozialethik liegt, wie hier kurz skizziert, eine
differenzierte Reflexion zugrunde. Die Religionsfreiheit ist ein Menschenrecht, das vom
Gedanken der Menschenwiirde und unter Bericksichtigung eines spezifischen
Menschenbildes eine theologisches Perspektive erdffnet. In der christlichen Anthropologie
wird der Mensch als Individuum verstanden, ihm kommen von daher fundamentale Rechte
zu. Die Religionsfreiheit verlangt ferner nach einer rechtlichen Fixierung in Verfassungs- und
Volkerrecht. In diesen Kontext gehort die Frage nach dem Verhéaltnis zwischen Staat und
Religionsgemeinschaft, im vorliegenden Fall zwischen Staat und Kirche. Grundlegend fiir die
Betrachtung des Themas in dieser Arbeit ist die christliche Ethik als notwendige
Reflexionsebene. Christliche Ethik begreift den Menschen in seiner Selbstaufgegebenheit,
Vernunft und freier Willen gelten als Handlungsprinzipien. Entscheidend ist aber das
Verstandnis des Menschen als moralisch-sittliches Subjekt und damit seine Verantwortung fir
Normen und Ordnungen. Das Recht auf Religionsfreiheit erhalt seine besondere Bedeutung
im Koordinatensystem von Menschenbild, Menschenwiirde, Rechtssetzung und Ethik; so fiihrt
die Religionsfreiheit zwangslaufig zur Notwendigkeit einer interdisziplindaren Betrachtung.
Diese wird durch eine theologische Ebene, die sich aus den spezifischen Beitragen der
katholischen Theologie und des Lehramtes der katholischen Kirchen ergeben, verstarkt. Einem
Ausschnitt aus der Bandbreite dieser Vorgaben mochte sich diese Studie widmen. Dies kann
allerdings nur exemplarisch und im Aufriss einzelner Themen geschehen. Der herausragende
Rang der Religionsfreiheit wie gleichzeitig ihre Problematik in der Gegenwart einer pluralen,
sich weltanschaulich weitgehend indifferent verstehenden Gesellschaft treten dabei vor in
bezeichnender Weise Augen.

Die nachfolgende Arbeit widmet sich dem Recht auf Religionsfreiheit als Thema einer
politischen Ethik. Eine besondere Bedeutung nimmt dabei die systematische Reflexion der

114 Epd., S. 1068.
115 Sjehe hierzu: ,Dieses Recht der menschlichen Person auf religidse Freiheit muss in der rechtlichen Ordnung
der Gesellschaft so anerkannt werden, dass es zum biirgerlichen Recht wird.“, in: DiH 2.

25



Religionsfreiheit im rechtswissenschaftlichen Werk von Ernst-Wolfgang Béckenforde ein.
Bockenforde betrachtet besonders die Verankerung der Religionsfreiheit in der
Rechtsordnung der Bundesrepublik Deutschland, ihre Begriindungszusammenhange und
Auswirkungen auf die jeweilige politische Praxis.

Das erste Kapitel dieser Arbeit stellt die geschichtliche Entwicklung im Verhaltnis von geistlich-
religiosem und weltlich-staatlichem Bereich von der Zeit der Entstehung der Schriften des
Neuen Testaments liber die Auseinandersetzungen, die zur Entwicklung des Staates in der
Neuzeit flihren, an besonders virulenten Punkten exemplarisch dar. Die Freiheitsforderungen,
die infolge der Franzdsischen Revolution am Ende des 18. Jahrhunderts erhoben wurden und
deren Konsequenzen provozieren eine Reaktion der katholischen Kirche, die von der radikalen
Ablehnung des Liberalismus im 19. Jahrhundert bis zur lehramtlichen Anerkennung der
Religionsfreiheit im 20. Jahrhundert reicht. Die Konzilserkldarung ,Dignitatis humanae” und
ihre Fortwirkung in Dokumenten, Stellungnahmen und AuRerungen der Péapste bis in die
Gegenwart belegen die zentrale Bedeutung, die die katholische Kirche verstarkt seit den
1960er Jahren der Religionsfreiheit beimisst. Bahnbrechend fiir die Entstehung des
Konzilsdokuments war die Verankerung der Menschenrechte im Personalprinzip, wie dies
bereits in den Sozialenzykliken Papst Johannes™ XXIIl. zum Ausdruck kommt. Von daher war
der entscheidende Aufbruch des Prinzips der Wahrheit, das sich in seiner rechtlichen
Vorrangigkeit ausdriickte, hin zum Recht der Person ein wichtiger Schritt fiir die theologische
Begrindung der Religionsfreiheit in der Konzilserklarung von 1965. Trotz aller Kontroversen
in der Nachkonzilszeit, bekennt sich die katholische Kirche heute vollumfanglich zur
Religionsfreiheit als Menschenrecht und belegt dies in zahlreichen Stellungnahmen.

Unter anderem auch aufgrund der Inspiration durch den Konzilstext zur Religionsfreiheit,
analysiert Ernst-Wolfgang Bockenforde dieses Grundrecht unter rechtsgeschichtlicher,
rechtsphilosophischer und kirchenverfassungsrechtlicher Perspektive. Ausgehend von der
Erkenntnis, dass die Entstehung des modernen Staates als ein historischer Prozess der
Sakularisierung zu verstehen ist und verbunden mit der axiomatischen Aussage vom Wagnis
der Freiheit im ,Boéckenforde-Diktum“!®  erfolgt eine umfangreiche, stark
verfassungsrechtlich und sozialethisch konnotierte Auseinandersetzung lber die Frage der
inhaltlichen Bestimmung des Freiheitsbegriffs und seiner Fixierung im positiven Recht. Eine
wesentliche Bedingung fiir die verfassungsrechtliche Fixierung der Religionsfreiheit im
Grundgesetz bildet der weltanschaulich neutrale Staat. Bockenforde betont die
gesellschaftspolitische Relevanz der Religionsfreiheit unter der Pramisse einer spezifisch
ethischen Bestimmung des Rechts, die er in der Formulierung vom ,sittlichen Staat”
ausdrickt. Das zweite Kapitel dieser Arbeit stellt in ausgewahlten Werken die Positionen
Bockenforde in der thematischen Diskussion zur Religionsfreiheit in ihrer rechtlichen
Bedeutung fir das Verhaltnis von Religionsgemeinschaft und Staat sowie in ihrer individual-
und sozialethischen Relevanz, dar. Neben dem ,,balancierten Verhaltnis“ zwischen Kirche und
Staat, riickt fir Bockenférde dabei auch die Frage des politischen Wirkens der Kirche in der
Bundesrepublik Deutschland in den Blick. Fir die Gegenwart konstatiert Béckenférde eine
zunehmende Gefahr des Individualismus, indem individuelle Lebenskonzepte mit einem
ebenfalls individualisierten Verstandnis der Menschenrechte verbunden, zu einer einseitigen

116 Sjehe hierzu: ,Der freiheitliche, sikularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren
kann. Das ist das groRe Wagnis, das er, um der Freiheit willen, eingegangen ist.”, in: Bockenférde, Die
Entstehung des Staates als Vorgang der Sakularisation, S. 229.

26



Interpretation der Freiheitsrechte fiihren. Fir die Religionsfreiheit bedeutet dies die
potentielle Gefahr der Ausklammerung ihrer sozialen Dimension und der damit verbundenen
Verantwortung fur Gesellschaft und Staat. Vor diesem Hintergrund stellt Bockenforde die
Verfassungsbindung der Religionsfreiheit im Sinne eines umfassenden Freiheitsrechts heraus.
Im dritten Kapitel erfolgt eine systematische Zusammenfassung. Dabei wird deutlich, dass die
Konzilserklarung ,Dignitatis humanae” das Ende einer Epoche markiert, die als
,Konfessionalismus“ seit der Reformation vor allem das Trennende der Bekenntnisse betont.
Die kontinuierliche Rezeption der Religionsfreiheit in der lehramtlichen Verkiindigung der
katholischen Kirche belegt deren Aufnahme in das kirchliche Selbstverstandnis. , Dignitatis
humanae” erweist sich dabei als ein zukunftsweisendes Dokument von historischer
Dimension. Die Religionsfreiheit als verfassungsrechtlich garantiertes Grundrecht rickt die
Verantwortung des Staates in den Fokus, der vor dem Hintergrund des Rechtsprinzips der
Freiheit den Rahmen fiir deren Praxis und Ausgestaltung zu gewahrleisten hat. Gleichzeitig
wird deutlich, dass die Religionsfreiheit als ,offenes Grundrecht” eine bleibende Bedeutung
fur den politischen Prozess innerhalb einer Gesellschaft besitzt. In einer abschlieRenden
Ergebnissicherung erfolgt die Einordnung der Religionsfreiheit als Konsequenz
anthropologischer und theologischer Prinzipien in das Rechts, das sich als Friedens- und
Freiheitsordnung versteht. Im Sinne eines Ausblicks schlieRt sich eine Problematisierung fir
die Gegenwart unter den Aspekten des Pluralismus und eines religids motivierten
Fundamentalismus an. Dabei wird deutlich, dass sich das Recht auf Religionsfreiheit unter
verdanderten Bedingungen stets neu behaupten muss und einer bestandigen Aufmerksamkeit
bedarf; gleichzeitig wird die Frage nach den Grenzen der Religionsfreiheit virulent.

Freiheit gehort zum Wesen menschlicher Existenz, sie ist Teil seiner inneren Kohdrenz und
Ausdruck seiner Wirde. Freiheit ist aber immer ein Wagnis, davon spricht Ernst-Wolfgang
Bockenforde, wenn er paradigmatisch feststellt, dass selbst der sich freiheitlich definierende
Staat von Voraussetzungen lebt, die er selbst weder zu bestimmen noch zu garantieren
vermag. Auch das Recht auf Religionsfreiheit, das als Menschenrecht und als Grundrecht zu
verstehen ist, stellt ein Wagnis dar. Dieses besteht vor allem darin, dass sich eine inhaltliche
Bestimmung dessen, was der Einzelne als individuelles Religionsbekenntnis begreift, dem
Zugriff des Gesetzgebers wie auch der institutionalisierten Religionsgemeinschaften selbst
entzieht. Die theologische Begriindung der Religionsfreiheit im Personalprinzip unterstreicht
dies, denn weder das Bekenntnis noch das Nichtbekenntnis konnen durch Zwang erreicht oder
im singuldren Verweis auf ,,Wahrheit” gesichert werden. Andererseits zeigt das Wagnis der
Freiheit gleichzeitig ihre Chance; sie liegt darin, mittels der Religionsfreiheit die GroRe und
Tiefe menschlicher Existenz so zu ermessen, dass jeder Mensch in Freiheit zu einem
sinnerfillten Dasein findet. Die theologisch-ethische und fundamental-rechtsphilosophische
Auseinandersetzung mit dem Thema ,Religionsfreiheit” zeigt die Spannweite eines
spezifischen Freiheitsrechts, wobei klar wird, dass ein letztes Wagnis der Freiheit deshalb
bleiben muss, weil es zum Wesen von Freiheit gehort.

27



I. Das Verhaltnis von Kirche und Staat — eine historische Skizzierung hinsichtlich des

Rechts auf Religionsfreiheit

Das wechselseitige Verhdltnis von Kirche und Staat ist flir die Garantie des Grundrechts auf
Religionsfreiheit im freiheitlich-demokratischen Verfassungsstaat wie den der Bundesrepublik
Deutschland von grundlegender Bedeutung. Der Staat stellt hierbei den rechtlichen Rahmen
zur Verflgung, der die Ausibung der Religionsfreiheit ermdglicht. Die katholische Kirche
spricht in der Konzilserklarung ,Dignitatis humanae” von der Aufgabe des Staates sowohl fiir
die Voraussetzungen des Rechts zur Verwirklichung der Religionsfreiheit zu sorgen als auch
von seiner Pflicht, die aktive Auslibung dieses Grundrechts zu gewahrleisten und zu
schiitzen.!” Der geschichtliche Durchblick hinsichtlich des Verhiltnisses zwischen christlicher
Gemeinde und weltlicher Herrschaft, bzw. zwischen Kirche und Staat zeigt, dass dieses seit
der Antike ein sehr frith thematisiertes, im historischen Verlauf kontrovers diskutiertes und
von vielfdltigen Konflikten gekennzeichnetes Feld ist. In der Antike bezieht sich die
Verhéltnisbestimmung unter der Vorgabe der Naherwartung des Reiches Gottes, in der
Auseinandersetzung mit dem romischen Herrschaftssystem und im Zuge der
hermeneutischen Vermittlung der christlichen Glaubensaussage durch die hellenistische
Philosophie vor allem auf Fragen der theologischen und philosophischen Klarung. '8 Durch
den ,,politischen Augustinismus” motiviert, kommt es am Ende der Antike und zu Beginn des
Mittelalters zur Vorstellung, dass die weltliche Gewalt der geistlichen unter
heilsgeschichtlichem Aspekt den Vorrang zu geben hat.'*® Fiir das Heilige Rémische Reich in
der Nachfolge Karls des Grof3en ist zwar der Einheitsgedanke von entscheidender Bedeutung,
spatestens mit dem Investiturstreit im 12. Jahrhundert beginnt aber bereits die Phase des
Auseinandertretens von Sacerdotium und Regnum, damit verbunden ist die Frage nach der
Vorherrschaft.'?? Die Scholastik greift den Streit auf und weist den jeweiligen Machtbereichen
spezifischen Aufgaben zu. Indem Thomas von Aquin von zwei ,Societates perfectae”
spricht,'?! l3sst sich zwar eine scholastische Kldrungen herbeifiihren, die grundsatzliche
Machtfrage bleibt aber dennoch bestehen. Erst infolge der Reformation und der
Konfessionskriege im 16. und 17. Jahrhundert wird nach dem Zerfall der Glaubenseinheit in
Europa klar, dass ein dauerhafter Frieden in Europa nicht durch die Klarung der Frage der
religiosen Wahrheit, sondern vielmehr nur in Unabhangigkeit davon zu erlangen ist. Die anglo-
franzosischen Staatstheorien von Bodin, Hobbes und Locke einerseits und die Spanische
Scholastik des 17. Jahrhunderts andererseits formulieren dazu den Gedanken der fiirstlichen
Souveranitat im Dienst einer bestandigen Friedensgewahr und legen diesem die Aussage von
der gleichen Wiirde aller Menschen zugrunde.'?2 Durch die Aufkldrung kommt schlieBlich ein
Prozess in Gange, an dessen Ende die Wende zum Subjekt und der Gedanke der
Selbstverantwortung des Individuums steht. Verbunden mit den Freiheitsbestrebungen der
Neuzeit fihrt dies im Kontext der Franz6sischen Revolution zur Erklarung der allgemeinen
Menschen- und Birgerrechte von 1789/1791. Die Forderung nach Religions- und

117 DiH 6.

118 Ratzinger, Einfiihrung in das Christentum, S. 90-94.

119 Seewald, Reform, S. 100.

120 Bpckenforde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sakularisation, S. 214-219.
121 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 52-55.

122 gaberschinsky, Die Begriindung universaler Menschenrechte, S. 415f.

28



Gewissenfreiheit wird hierin ausdriicklich erhoben. Die katholische Kirche reagiert auf diese
Entwicklung mit einem apologetischen Gegenentwurf, der in der Verurteilung der
Freiheitsforderungen, besonders der Glaubensfreiheit, durch Lehrschreiben von Papst Gregor
XVI. und Papst Pius IX. gipfelt. Mit Papst Leo Xlll. kommt allerdings am Ende des 19.
Jahrhunderts eine Entwicklung in Gang, in der sich das kirchliche Lehramt in zunehmender
Weise positiv mit dem Motiv der Freiheit auseinandersetzt. Die zentrale Verknlpfung von
Wahrheit und Recht verhindert es allerdings bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, dass es
jenseits der Moglichkeit einer Toleranzgewahr keine Anerkennung anderer Bekenntnisse und
Religionen geben kann. Den entscheidenden Wendepunkt vollzieht Papst Johannes XXIIl., der
vor dem Hintergrund der Friedensthematik, die Menschenwiirde theologisch in der
Offenbarung begriindet!?® und damit den Weg uiber das sozialethische Personalprinzip zur
Anerkennung der Menschenrechte durch die katholische Kirche ebnet. Mit der
Konzilserklarung , Dignitatis humanae“ bekennt sich die Kirche 1965 zu den Menschenrechten
als Ausdruck einer theologischen Anthropologie und erkennt die Freiheit der Religion, des
Glaubens und des Gewissens als unveraulRerliches Grundrecht aller Menschen an. In der
Nachkonzilszeit wird zwar die Debatte um die Wahrheitsfrage und bezliglich der Einordnung
von ,,Dignitatis humanae” in die Lehrtradition heftig diskutiert, gleichzeitig erfolgt aber eine
differenzierte und umfassende Rezeption des Konzilsdokuments durch die Papste.

Der erste Teil dieser Arbeit versucht eine Skizzierung des Verhaltnisses von Kirche und Staat
hinsichtlich des Grundrechtes auf Religionsfreiheit mittels einer historischen Perspektive.
Ausgehend von einer schlaglichtartigen Erorterung der grundséatzlichen Fragen im Blick auf
neutestamentliche Aussagen, auf patristische und scholastische Darstellungen, folgen mit
Oswald von Nell-Breuning und Josef Isensee zwei Modelle einer Verhaltnisbeschreibung von
Staat und Kirche aus dem 20. Jahrhundert, die in ihrer Differenziertheit in der Bewertung der
Bedeutung der Kirche fir den Staat einen Einblick in die Vielfalt der Ansdtze und
Interpretationen geben. Es wird ferner die Haltung der katholischen Kirche anderen
Konfessionen und Religionen gegeniiber von Anfang des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten
Vaticanum dargestellt. Im Mittelpunkt stehen dabei die Fragen der Friedenssicherung, der
philosophisch-theologischen Begriindung von Freiheit und die Bedeutung des
Wahrheitsprinzips unter den Aspekten einer anthropologischen und theologischen
Gewichtung.?* SchlieRlich werden Entstehungsprozess und Hauptinhalte der Konzilserklarung
,Dignitatis humanae” dargelegt und die fortwirkende Bedeutung der Verséhnung zwischen
Wahrheitsprinzip und Freiheitsrecht erortert. Mit einem Blick auf die lehramtliche Rezeption
der Konzilserklarung seit der Konzilszeit endet der erste Teil.

1. Grundlegende Verhaltnisbestimmung
Martin Rhonheimer sieht zwischen der ,modernen Idee des Laizismus®, zu der er auch die

Trennung von Religion und politischer Macht wie auch die Religionsfreiheit zahlt, und dem
Christentum

123 Sjehe hierzu: Enzyklika ,,Pacem in terris”.
124 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 141-143.

29



,hicht nur das Band des gemeinsamen Ursprungs und eine nicht geringe

Geistesverwandtschaft, sondern auch eine Divergenz und prinzipielle Spannung, die

ihrer Natur nach letztlich uniiberwindbar sind*,*?®
gegeben. Vor dem Hintergrund dieser Feststellung scheint es gerechtfertigt, das Gegen- und
Zueinander im Verhaltnis von Gottesglaube und Herrschafts- bzw. Staatsgewalt zunachst einer
grundsatzlichen Erdrterung zu unterziehen. Diese erfolgt im Hinweis auf philosophisch-
theologische Kernaussagen, die eine historisch greifbare Wirkung erzielten und bis heute
bleibende Relevanz beanspruchen. Nach dem Blick auf einschldgige neutestamentliche
Perikopen, sowie auf geschichtswirksame Entwicklungen in den Schriften des Augustinus, der
Scholastik und Neuscholastik, erfolgt die exemplarische Darstellung der traditionellen
Staatslehre der katholischen Kirche, wie sie aus einer Arbeit von Oswald von Nell-Breuning,
die unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden ist, erhoben werden kann. Die
Bedeutung der christlichen Theologie in ihrer kirchlichen Auspragung fir den modernen
Verfassungsstaat wird sodann am Beispiel ausgewdhlter Beitrdge von Josef Isensee
dargestellt, der die politische Wirkungsgeschichte des Evangeliums als Voraussetzung fir die
Entstehung des demokratischen weltanschaulich-neutralen Staates darstellt. Das Gegenliber
von Staat und Kirche markiert dabei Fundament und Grenze dieses Staatsverstandnisses.
Abschlielend erfolgt im Fazit eine Systematisierung auf das Thema dieser Arbeit.

1.1 Das Verhaltnis von Kirche und Staat als philosophisch-theologische Fragestellung

Das Verhaltnis der Kirche zur weltlichen Herrschaft bzw. zum Staat ist bereits Thema innerhalb
des neutestamentlichen Kanons, es entfaltet sich als philosophisch-theologische Fragestellung
von der Antike bis zur Gegenwart. Neben relevanten Aussagen im Neuen Testament selbst,
sind hierfiir die augustinische Lehre in ,De civitate Dei“, sowie die systematische Darstellung
einer Staatslehre in Scholastik und Neuscholastik fir die kirchliche Lehre, d. h. fiir die
Perspektive der katholischen Kirche auf den Staat, von grundlegender Bedeutung. Die
Auswahl der Texte und Autoren, neben Augustinus sind dies Thomas von Aquin, Francisco de
Vitoria, Francisco Suarez und Viktor Cathrein, begriindet sich in deren weitreichender
Folgewirkung und exemplarischen Bedeutung.

1.1.1 Neues Testament

Das zentrale Thema des Neuen Testaments ist die Verkiindigung der Reiches Gottes durch
Jesus von Nazareth. Als Maxime der Basileia-Botschaft kann gelten:
Jesus verkiindigte den Gott, der in seiner Liebe gerade auch den religiés und
gesellschaftlich Deklassierten nahekommt und weder an religiése noch an soziale oder
staatliche Grenzen gebunden ist.“1%°
Das Verhaltnis der Jlingergemeinde, der frilhen Christen und der entstehenden Kirche zur
weltlichen Gewalt der Herrschenden und ihrer staatlichen Organisationsformen, das fiir die
europaische Kulturgeschichte von eminenter Bedeutung ist, hat im Neuen Testament zwar
nur einen nachgeordneten Rang, findet aber dennoch an markanten Stellen eine

125 Rhonheimer, Christentum und sikularer Staat, S. 34.
126 5chrage, Die Christen und der Staat nach dem Neuen Testament, S. 29.

30



grundsatzliche Erdrterung. In Mk 12,17 par. heil3t es: ,Da sagte Jesus zu ihnen: Gebt dem
Kaiser, was dem Kaiser gehort, und Gott, was Gott gehort!” Dieses Herrenwort aus den
synoptischen Evangelien markiert eine wichtige Differenzierung. Hubertus Zilkens folgert
daraus: ,Die fiir die Kirche wesentliche Unterscheidung zwischen geistlicher und ziviler Gewalt
ist bereits von Jesus Christus her getroffen."'?” Exegetisch geht es in Mk 12,17 par. um den
Vorrang Gottes und in wesentlicher Abgrenzung von den weltlichen Herren um den
Gehorsam, den der Mensch Gott gegeniber schuldig ist. Die bibelwissenschaftliche
Bewertung von Josef Ernst lautet:
,Eine totale Abstinenz gegeniiber Politik, Staat und Gesellschaft und Welt und ein
Riickzug in ein religiéses Reservat wdre freilich mit dem Schépfungsauftrag und der
Weisung, die Welt nach dem Willen Gottes zu gestalten, nicht zu vereinbaren. Das
Logion von der Kaisersteuer verpflichtet Christen zur Treue gegeniiber Gott und
Welt.“128
In der neutestamentlichen Tradition gilt zwar der Vorrang dem gottgeschuldeten Gehorsam,
wie es im Petruswort aus Apg 5,29: ,Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen”
formuliert ist, gleichzeitig lasst sich aus Mk 12,17 par. aber eine grundsatzliche Loyalitat der
weltlichen Gewalt der Herrschenden gegeniiber nicht bestreiten. Jesus von Nazareth verfolgt
dennoch keine politischen Ziele, er distanziert sich vielmehr eindeutig von einem seiner
Umwelt durchaus geldufigen politischen Messiasverstandnis. Greifbar wird dies in der Frage
des Pilatus: ,,Bist du der Konig der Juden?” (Mk 15,2) und in der jesuanischen Ablehnung eines
Konigtums nach irdischen Mal3stdben, eine Haltung, die besonders in der Johannespassion
(Joh 18,33-38) einen nachhaltigen Ausdruck findet. Schlussfolgernd konstatiert Zilkens als
biblischen Befund:
,Das Neue Testament kennt weder eine politische noch eine staatsethische Doktrin, da
auch Jesus selbst vor Pilatus den Einsatz politischer Macht entschieden ablehnt.“*?°
Nach Joseph Hoffner bringt das Herrenwort von Mk 12,17 eine Anerkennung des Staates bei
gleichzeitiger Ablehnung eines theokratischen Staatsverstandnisses zum Ausdruck: ,Das
Weder-Noch der Antwort Christi lehnt Staatsvergottung und Theokratie ab und erkennt die
Eigenstindigkeit des Staates an.“*3° Im Rémerbrief (R6m 13,1-7) fordert Paulus allerdings den
expliziten Gehorsam der Christen der staatlichen Gewalt gegeniber ein und begriindet diesen
in der gottlichen Ordnung, aus der die Herrschenden ihre Legitimitat erhalten.3! Dieter Zeller
stellt klar:
»Paulus unterstellt idealerweise, dass der Staat (...) um das Gute weifs, ja, dass er darum
besorgt ist. Die irdischen Mcdchte sind hier nicht wie in der Apokalyptik von Gott
kurzfristig zugelassene Agenten des Bésen. *3?
In dieser Argumentation Uberwiegt die positive Perspektive auf die staatliche Macht. Joseph
Hoffner erklart dazu:

127 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 18.

128 Ernst, Das Evangelium nach Markus, S. 347.

129 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 18.

130 Hoffner, Christliche Gesellschaftslehre, S. 248.

131 Schrage, Die Christen und der Staat nach dem Neuen Testament, S. 50-62.
132 7eller, Der Brief an die Rémer, S. 220.

31



L»Auch wenn die Zwangsgewalt des Staates durch die Siinde bedingt ist (vgl. Rém 13,3-
4, Anmerkung E. S.), hat der Staat doch nicht im Flirsten der Siinde, im Satan, seinen
Ursprung, sondern in Gott.“*33
Im paulinischen Kontext steht 1 Tim 2,1-2 mit der Aufforderung zum Firbittgebet fir die
Machtigen; gleichzeitig dient diese Stelle zur Begriindung fiir die Ablehnung des Kaiserkultes:
,Die Glaubigen werden ermahnt, fir die Konige, nicht zu ihnen zu beten, womit die
Gottlichkeit des Herrschers schlechthin verneint ist.“134
Das Ergebnis der neutestamentlichen Analyse lautet: Es gibt keine dezidierte Staatslehre der
neutestamentlichen Schriften. Wahrend die Evangelien und die Apostelgeschichte, in
Anerkennung der Macht der Herrschenden, vor allem den Gehorsam des Menschen Gott
gegeniber betonen, bezieht sich Paulus starker auf eine Verhaltnisbestimmung zwischen
Christen und staatlicher Gewalt.'3> Zusammenfassend kann mit Paul Mikat gesagt werden:
,Eine Staatslehre enthdlt das NT nicht. Wo es von der politischen Herrschaft spricht,
spricht es primédr vom Verhalten der Christen in und gegeniiber der politischen
Herrschaft, die in ihrer Vorlédufigkeit und Endlichkeit gesehen wird, deren Anspruch Ma/3
und Grenze durch Gottes Anspruch erhdlt”.13¢
Christen erwarten kein innerweltliches Heil, sondern Rettung durch Jesus Christus. Es ist aber
erst in der Gegenwart gelungen, die biblischen Texte auf ihre urspriingliche Bedeutung
zurlickzufithren und ihre vorherige Indienstnahme fiir eine ,,naturrechtliche Beweisfiihrung”
abzulegen.¥’

1.1.2 Augustinus

Der Kirche ist es erst nach Ende der Verfolgungszeit in der Antike und durch ihren Aufstieg zur
Staatsreligion infolge der konstantinischen Wende gelungen, zu einer etablierten Institution
zu werden, die mutig genug ist, um den Herrschenden selbstbewusst gegenliberzutreten.
Malgeblichen Anteil hat daran zundchst Ambrosius von Mailand (339-397), Bischof von
Mailand seit 374; ,politisch und theologisch von herausragendem Profil, hat (er) mit grofRer
Entschiedenheit den Kaisern seiner Zeit gegeniiber das Verhaltnis von Kirche und Staat aus
der kirchlichen Perspektive heraus erldutert und in der Praxis gepragt.“38 Beispielhaft dafiir
steht die Auseinandersetzung des Ambrosius mit Kaiser Theodosius, den er wegen eines
Massakers der kaiserlichen Soldaten in Thessaloniki exkommuniziert und zur 6ffentlichen
KirchenbuRe zwingt. Nach Henry Chadwick betont Ambrosius damit, ,dass die Kirche

133 Hoffner, Christliche Gesellschaftslehre, S. 249.

134 Ebd., S. 248.

135 Sjehe hierzu: ,Alle Texte (des Neuen Testaments, Anmerkung E.S.) warnen eher vor einem Zuviel, als vor
einem Zuwenig an Staat. Im Ubrigen aber haben ihre Verfasser andere Sorgen und Interessen, denn sie alle
kommen von der in Jesus Christus geschehenen Weltwende her, die als Begnadung des Gottlosen und als
Befreiung zum Dienst in der Welt erfahren wurde, und sie alle gehen auf den jetzt noch verborgenen
Weltenherren zu, der den neuen Himmel und die neue Erde herauffiihren wird.“, in: Schrage, Die Christen und
der Staat nach dem Neuen Testament, S. 77.

136 Mikat, Der Staat aus katholischer Sicht, Sp. 158.

137 Sjehe hierzu: ,In ihrem Bestreben, die biblischen Aussagen tiber die politische Herrschaft mit philosophisch-
naturrechtlichen Vorstellungen harmonisierend zu verbinden, ist die katholische Staatslehre bis in die jlingste
Zeit hinein oft der Gefahr erlegen, biblische Texte in den Dienst naturrechtlicher Beweisfiihrung zu stellen und
ihnen so einen Sinn beizulegen, den sie nicht haben.”, in: Mikat, Der Staat aus katholischer Sicht, Sp. 158.

138 Brox, Kirchengeschichte des Altertums, S. 74.

32



Handlungen, die dem Naturrecht zuwiderlaufen oder der Menschlichkeit widerstreiten, nicht
dulden kdnne und dass sie nicht bloR liber ihren privaten Interessen wache.“3° Es wird der
Anspruch deutlich, dass die Kirche nicht nur ein Recht in der Beurteilung von widerstreitenden
Glaubensfragen beansprucht, sondern auch Uber die Einhaltung ethischer Normen wacht.
Aufgrund dieses neuen Selbstbewusstseins ,beginnt die Kirche dem Staat gegeniber
endgultig ihre Selbstandigkeit zu gewinnen.“140
Augustinus von Hippo (354-430), der bekannteste Schiiler des Ambrosius, entfaltet seinerseits
unter dem Eindruck der Pliinderung Roms durch die Goten im Jahr 410 in seinem Werk ,,De
civitate Dei” eine philosophisch-theologisch begriindete kirchliche Staatslehre. Die
,Gottesstadt schreitet von der Kritik an der heidnischen Religion und Philosophie zur
grundsdtzlichen Beurteilung von Staat und Gesellschaft fort.“14
In ,De civitate Dei“'*?> entwickelt Augustinus von einer bibeltheologisch begriindeten
Pridestinationslehre'*® her, die die Vorherbestimmung des Menschen zu Heil oder
Verdammnis thematisiert, die Lehre von den zwei Reichen.'** Auf der Seite der zum Heil
Bestimmten herrscht die Liebe zu Gott, das Einhalten seiner Gebote fihrt zu Frieden und
Gerechtigkeit. Hierin konstituiert sich die wahre ,Civitas Dei“. Auf der Seite der zum Unheil
Pradestinierten hingegen dominieren in irdischer Gottferne Selbstliebe, Ungerechtigkeit und
die Missachtung der gottlichen Gebote; es ist dies die ,,Civitas terrena”. In der Argumentation
des Augustinus dirfen ,,Civitas Dei” und ,,Civitas terrena” allerdings nicht einfach mit Kirche
und Staat gleichgesetzt werden. Die Kirche begreift Augustinus vielmehr als ,Corpus
permixtum®, ,weil keiner dem anderen ins Herz sehen kann, ist die Gemeinschaft der
wahrhaft Glaubigen eine verborgene Kirche.“**> Auch der Staat kann nach Augustinus nicht
einfach als weltliches Gemeinwesen verstanden werden; gleichwohl gilt es mit Reinhold

139 Chadwick, Die Kirche der antiken Welt, S. 194.

140 Aland, Kirche und Staat in der alten Christenheit, S. 49.

141 chadwick, Die Kirche der antiken Welt, S. 265.

142 Dje inhaltliche Darstellung des Werkes ,,De civitate Dei” erfolgt nach: Zippelius, Staat und Kirche, S. 14-16.
143 Siehe hierzu: ,Gott hat ja den Menschen gut erschaffen, er, der Urheber der Naturen, keineswegs der
Gebrechen; aber durch eigene Schuld verderbt und gerechter Weise verdammt, hat der Mensch Verderbte und
Verdammte erzeugt. (...) Im Missbrauch des freien Willens hat demnach ihren Ursprung die ganze Folge des
Elends, die das Menschengeschlecht in einer Kette von Unheil bis zum endgltigen Untergang im zweiten Tode
geleitet, nachdem einmal sein Anfang verderbt und damit gleichsam seine Wurzel krank geworden war, und
ausgenommen sind davon nur die, die durch Gottes Gnade erldst werden.”, in: Augustinus, De civitate Dei, XIlI,
14.

Siehe weitergehend: ,Und so folgte die gerechte Verurteilung auf dem FuRe, und zwar eine Verurteilung dazu,
dass der Mensch, der bei Beobachtung des Gebotes auch dem Fleische nach héatte geistig werden sollen, nun
selbst dem Geiste nach fleischlich wurde und er, der in seinem Eigendiinkel an sich selber Gefallen gefunden
hatte, durch Gottes Gerechtigkeit nun auch sich selber iberlassen wurde; aber nicht so, dass er in jeder Hinsicht
sein eigener Herr sein, sich in voller Gewalt haben sollte, vielmehr so, dass er zwiespaltig in sich selbst, dem
verknechtet, mit dem er durch sein Siindigen gleichen Sinnes geworden ist, statt der begehrten Freiheit eine
harte und elende Knechtschaft zu leisten hatte, dem Geiste nach freiwillig tot und nun dem Leibe nach wider
Willen sterblich, als Verachter des ewigen Lebens nun auch zu ewigem Tode verurteilt, wenn nicht die Gnade
erlosende wirkte.”, in: Augustinus, De civitate Dei, XIV, 15.

144 Sjehe hierzu: ,Und daher kommt es, dass es trotz der groRen Zahl der Vélker auf Erden und ihrer
Vielgestaltigkeit in Sprache, Kriegswesen, Tracht, doch nur zwei Arten menschlicher Gemeinschaft gibt, die wir
nach unseren Schriften recht wohl als zwei Staaten bezeichnen kdnnen. Der eine besteht aus den Menschen, die
nach dem Fleische, der andere aus denen, die nach dem Geiste leben wollen, jeder in dem seiner Art
zukommenden Frieden, in welchem sie auch wirklich leben, wenn sie das Ziel ihres Strebens erreichen.”, in:
Augustinus, De citivate Dei, XIV, 1.

145 Zippelius, Staat und Kirche, S. 15.

33



Zippelius festzuhalten: ,Wiirde das, was die Religion an guten Sitten gebietet, von allen
vernommen und befolgt, so wire dies ein glicklicher Staat.“1%¢ Das Ideal besteht nach
Augustinus im

»Christlichen Gemeinwesen, in dem sich geistliche und weltliche Obrigkeit in dem

Streben verbinden, den Gottesstaat auf Erden zu verwirklichen.“*%’
Der Weg dazu wird durch die Tugend des christlichen Herrschers sowie durch das Befolgen
des Naturrechts erreicht.'*® Aufgrund der naturrechtlichen Vorgabe gilt, dass der Christ auch
einer ungerechten Obrigkeit den Gehorsam schuldet.'*® Die Konzeption des Augustinus bildet
die Grundlage fiir das Ideal des christlichen Herrschers im christlichen Staat; Kirche und Staat
bilden dabei eine Einheit in Christus.?>®
Festzuhalten ist: Entgegen einer spateren Interpretation des augustinischen Werkes, in der
Kirche und Staat mit den zwei Reichen parallelisiert und letztlich mit der ,,Civitas Dei” und der
,Civitas terrena” gleichgesetzt und zur Begriindung fiir die mittelalterliche Zwei-Schwerter-
Theorie herangezogen werden, ! ist bei Augustinus ,,weder der Staat einfach mit der ,irischen
Stadt’ der Eigenliebe identisch, noch lasst sich die hier auf Erden kampfende Kirche mit der
Stadt Gottes gleichsetzen.“*? Zilkens konstatiert:

LAugustinus entwickelt auf diese Weise erstmalig in der Geschichte des Abendlandes

die Idee vom ,cives Christianus‘, vom christlichen Staatsbiirger. Die sichtbare dufere

Organisation der Kirche ist ein corpus permixtum, welches Gerechte und Ungerechte

einschlief3t.“*>3
Die Staatslehre des Augustinus hat einen maRgeblichen Einfluss auf das Verhaltnis von Kirche
und Herrschertum (Staat) bis in die Neuzeit erlangt. Die Anerkennung der gottgewollten
Herrschaftsordnung, das Prinzip der ,zwei Reiche” und die Gehorsamsverpflichtung der
Staatsgewalt gegeniiber werden zum Teil durch entsprechende Uminterpretationen der
Aussagen des Augustinus, mit ,De civitate Dei” begriindet.'> Dies gilt vor allem fiir die
Gegenuberstellung von ,,Civitas Dei” und ,,Civitas terrena”, was zur Unterscheidung zwischen
y,Dominium“ und , Imperium“ fihrt, mit dem Ziel, eine Unterwerfung des Staates unter die
Kirchenherrschaft zu erlangen.'> Diese These relativierend ist die Feststellung von Otto
Schilling zu verstehen: ,Die Theorien Augustins haben die Entwicklung, die sich in den
Beziehungen von Staat und Kirche vollzog, nicht geschaffen, sondern nur in gewissem Grade
geférdert und verfestigt”.*>6 Nach Christoph Horn vertritt Augustinus in eine

146 Zippelius, Staat und Kirche, S. 15.

147 Epd.

148 Augustinus begriindet die Tugend der Gerechtigkeit mit dem Naturrecht, das von Gott stammt.

Vgl.: Augustinus, De civitate Dei, XIX, 21.

149 Sjehe hierzu: Der Gehorsam der Christen aller staatlichen Gewalt gegeniiber, auch der ungerechten, leitet sich
davon ab, dass die Gewalt der Herrschenden von Gott gegeben ist: ,Und somit lasst uns die Gewalt, Herrschaft
und Reich zu verleihen, allein dem wahren Gott zuschreiben, der die Gliickseligkeit im Himmelreich nur den
Guten verleiht, dagegen irdische Herrschaft sowohl Frommen als Gottlosen, wie es ihm gefallt, stets aber nach
Recht und Billigkeit.”, in: Augustinus, De civitate Dei, V, 21.

150 Zippelius, Staat und Kirche, S. 15f.

151 Frank, Kirchengeschichte des Mittelalters, S.71f. und S. 115-118.

152 chadwick, Die Kirche der antiken Welt, S. 265.

153 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 31.

154 Schilling, Die Staats- und Soziallehre des hl. Augustinus, S. 254-264.

155 Ebd., S. 258-260.

156 Epd., S. 263.

34



»teleologische Ethik nach dem Vorbild der klassischen und hellenistischen Philosophie.
In der Linie der platonischen, aristotelischen und der stoischen Tradition ist er (=
Augustinus, Anmerkung E.S.) der Auffassung, dass menschliches Handeln einer
impliziten Strebenslogik folgt. (...) Das verdeckte Ziel des menschlichen Strebens liegt
im transzendenten, himmlischen Frieden der civitas Dei oder in einem Zustand
jenseitiger Verdammung im Fall der civitas diaboli.“*>’

Damit wird neben der immanenten auch die eschatologische Bedeutung der beiden Civitates

deutlich.

1.1.3 Scholastik

Im Ruickgriff auf Aristoteles und in Aufnahme der Lehre des Augustinus entwickelt Thomas von
Aquin die Staatstheorie der Hochscholastik.>® Thomas von Aquin sieht
,im Anschluss an die Staatslehre des Aristoteles im Staat eine Institution der
Naturordnung und damit des Naturrechts.“*>®
Von Aristoteles ibernimmt Thomas auch die Bestimmung des griechischen Begriffs ,,zoon
politikon” und bezieht ihn auf die theologisch begriindete Feststellung, dass der Mensch zur
Gemeinschaft berufen ist.20 Peter Tischleder hebt dazu aus der Lehre des Thomas hervor:
,Der Mensch ist von Natur aus ein soziales Wesen, das sich nicht allein geniigt, sondern
auf das gesellschaftliche Zusammenleben mit vielen anderen seinesgleichen angelegt
ist. Dieser von Aristoteles iibernommene Satz ist das Fundament der ganzen
Gesellschaftslehre, insbesondere der Staatslehre des hl. Thomas.“*!
Mit dem Naturrechtsgedanken verkniipft Thomas aus , De civitate Dei” die augustinische
Lehre von den beiden Reichen.'®? Vor dem Hintergrund des Investiturstreits, aus dem die
Kirche als ,,wahre, autarke, souverdne societas perfecta“!®® hervorgegangen war, versteht
Thomas den Staat nun seinerseits ebenfalls als eine ,,societas perfecta”.1®* In der Staatstheorie
des Thomas, in der die naturrechtliche Begriindung des Staates und seine Qualifizierung als
»societas perfecta” fundmentale Bedeutung zukommt, ist die Gehorsamspflicht des Einzelnen
der irdischen Herrschaft gegeniiber malRgeblich, da die weltliche Herrschaft ebenso wie die
geistliche Herrschaft gottlichen Ursprungs ist.'®> Thomas entfaltet diesen Gedanken in seiner

157 Horn, Augustinus. De civitate Dei, S. 18f.

158 Die inhaltliche Darstellung der Staatslehre des Thomas von Aquin erfolgt nach:

Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 52-55.

159 Ebd., S. 52.

160 \Mikat, Der Staat aus katholischer Sicht, Sp 159f.

161 Tischleder, Ursprung und Tréager der Staatsgewalt, S. 14.

162 Sent. Il dist. 44 . 2 a. 3 ad 4.

163 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 53.

164 Sjehe hierzu: ,Dieser innere Zug der Menschennatur zum Leben und zum Austausch mit andern, der die
wechselseitige Unterstiitzung und Arbeitsteilung zum Zweck und die Sprache zum notwendigen und natirlichen
Organ hat, fihrt mit unausweichlicher Notwendigkeit nicht nur zum gesellschaftlichen Zusammenschluss
irgendwelcher Art, sondern zur Vereinigung vieler in einer vollkommenen Gesellschaft, die sich selbst genligt, in
der fir alle Lebensnotwendigkeiten auch wirklich ausreichend gesorgt ist”., in: Tischleder, Ursprung und Trager
der Staatsgewalt, S. 18.

165 Sjehe hierzu: ,Die Pflichten des Biirgers gegeniiber der potestas temporalis werden unabhingig von der
Eigenschaft des Herrschers als Kirchenglied.”, in: Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 53.

35



Schrift Gber die Herrschaft der Firsten ,De regimine principum®.1®® Hubertus Zilkens
resumiert:

»In dieser Schilderung des Staates als der sich selbst geniigenden vollkommenen

Gesellschaft, in welcher der Mensch seine natiirliche Versorgung und darum auch die

menschliche Gesellschaftsbildung ihre natiirliche Vollendung findet, verrdit sich die

thomasische Auffassung des Staates als eines organisch selbstidndigen Ganzen.“'%’
Nach Thomas ist der Staat nicht als Summe aller Familien zu verstehen, ,sondern eine
qualitativ verschiedene dynamische Einheit, die mehr Inhalt und Wesenheit besitzt, als der
Gesamtbetrag dessen ausmacht, was die Einzelnen besitzen.“'%® Der Zweck dieses so ,als
selbstindiges Ganzes“'®® verstandenen Staates ist es, ,den Menschen die vollkommene
Befriedigung ihrer notwendigen Bedirfnisse zu gewahren.“¥’® Aus der Staatstheorie des
Thomas von Aquin ergeben sich nach Peter Tischleder sowohl die Wesensaussage Uiber den
Staat als ,societas perfecta”, als auch seine Zielorientierung auf das ,bonum commune” der
Menschen hin; die Eigenstandigkeit des Staates der Kirche gegeniiber ist von fortdauernder
Bedeutung.’! Hubertus Zilkens konstatiert:

,Fiir Thomas von Aquin bilden Staat und Kirche zwei selbstéindige Systeme eigener

Ordnung. (...) Mit seiner Lehre liberwindet Thomas hierokratische Vorstellungen der

Zeit des Investiturstreits”.17?
Er verhindert gleichzeitig aber auch eine Uberordnung des Staates, ,indem er dem Staat die
Kirche, ihrerseits societas perfecta, an die Seite stellt.“”3
Die spanische Scholastik des 16. Jahrhunderts fiihrt unter dem Eindruck der expansiven
Eroberung Amerikas die thomistische Staatslehre weiter. Als flihrender Vertreter kann
Francisco de Vitoria (1483-1546) gelten. Vitoria fihrt den Nachweis der ,natliirlichen
Selbstleitungsgewalt des Volksganzen,'’* d. h. den Nachweis der Souverinitit des Staates
aufgrund des Naturrechts. Dem Staat kommt nach Vitoria das natirliche Recht der
Selbstleitungsgewalt dann zu, wenn sie dem Individuum aufgrund gottlichen Rechts versagt
ist (z. B. durch das Tétungsverbot im Dekalog), und gilt vor allem fiir die Ausiibung von Gewalt,
die im Staatsverband dem Einzelnen nicht zukommt. So ist

»jeder Versuch eines Einzelgliedes im staatlichen Organismus wider den Willen der

ganzen staatlichen Gemeinschaft sich ein politisches Herrschaftsrecht anzumafen, ein

166 De reg. princip. |, 1.

167 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 53.

168 Epd., S. 54.

195 Th. ll-ll q. 48 a 7 ad 2.

170 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 53. Belegstelle bei Thomas von Aquin: S.Th. I-Il. g. 96.

171 Sjehe hierzu: ,Das innere formgebende Lebensprinzip des Staatsorganismus, seine causa formalis ist, (...), in
der Auffassung des hl. Thomas die Staatsgewalt. Denn sie ist die sammelnde und zusammenhaltende, der
gestaltende und leitende, der von den Teilen und ihnen stehende Lebensgrund des Staatskorpers, mit einem
Wort seine Seele. Verschieden von dieser causa formalis, die dem staatlichen Organismus seine bestimmte
Struktur und Art verleiht, und dennoch auf innigste mit ihr zusammenhéangend, ist die causa finalis des staatlichen
Organismus, der Staatszweck, der die Wirkungsweise der causa formalis nach Richtung und Umfang festleget.
Dieser Zweck des staatlichen Organismus ist nach Thomas das bonum commune, das Gemeinwohl.”, in:
Tischleder, Ursprung und Trager der Staatsgewalt, S. 57.

172 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 54.

173 Ebd., S. 55.

174 Tischleder, Ursprung und Tréger der Staatsgewalt, S. 121-124.

36



Attentat auf ihr natiirliches Recht der Selbstleitung und Selbstbestimmung, das sie mit
Gewalt zuriickzuschlagen befugt ist.“17>
Die Grindung eines Staates ist aber nach Vitoria keine Menschenerfindung, sondern eine
Forderung der Natur.’® Vitoria und die spanische Scholastik wenden sich mit dem Grundsatz
der Souveranitat aller Staaten gegen einen Anspruch auf Weltherrschaft des Papstes und
begriinden diese mit der Staatslehre des Thomas von Aquin.'”’ Als weiterer Vertreter der
Spatscholastik in der Folge von Vitoria gilt Francisco Sudrez (1548-1617), wie Vitoria lehrt auch
Sudrez zeitweise in Salamanca. ,Suarez” Arbeiten zur Staats- und Rechtstheorie sollten seine
(= Vitorias, Anmerkung E.S.) Vorstellungen vertiefen und ausbauen.“*’® Suarez” bedeutendste
Werke fiir die Rechts- und Staatslehre sind ,,De Legibus ac Deo Legislatore” von 1612 und die
apologetische Schrift zur Abwehr der kirchenpolitischen Vorstellungen Konig Jakobs I. von
England ,Defensio Fidei Catholicae adversus Anglicanae sectae errores” von 1613.%7° In seiner
Staatstheorie, die malgeblich fir die Entwicklung des Volkerrechts und fir die
Verhéltnisbestimmung von Kirche und Staat wurde,8 |eitet Sudrez die Macht des Fiirsten von
der Souveranitat des Volkes ab. Es ist
,das Recht des Volks, die vertragsweise dem Herrscher (ibertragene Macht zu
begrenzen und den legitimen Gebrauch dieser potestas indirecta zu férdern.“18!
Die Macht der Herrschenden ist damit eine vom Volk verliehene Macht, die ihrerseits
allerdings wiederum in Gott griindet; staatliche Macht ist deshalb nicht absolut, sondern
begrenzt.'8? Aufgrund der Begrenzung ihrer Macht lehnt Sudrez die Vorrangstellung des
Staates Uber der Kirche ab, die Forderung Konig Jakobs I. von England nach einem Treueeid
der kirchlichen Amtstrager wird verworfen.® Sudrez macht die Verpflichtung des Papstes
deutlich, flir das Seelenheil der Christen auch dem Konig gegenliber verantwortlich zu sein:
,Der Papst hat als der allgemeine Hirt der Gldubigen eine direktive Gewalt hinsichtlich
aller Handlungen, durch welche das ewige Heil erworben oder verwirkt werden kann.
Zu letzteren gehéren alle gegen das christliche Gesetz verstofSenden Akte in Ausiibung
der Kénigsgewalt; nebstdem ist es der Papst auch seiner pflichtgemdfSen Sorge um das
Seelenheil der Untertanen schuldig, einzuschreiten, wenn sie durch ihre weltlichen
Herren zum Schaden ihres geistlichen Wohles Irre geleitet werden .84
Aufgrund seiner geistlichen Gewalt hat der Papst die Pflicht, gegen weltliche Gesetze, die den
Gesetzen des Glaubens oder des kanonischen Rechts der Kirche widersprechen, direkt
vorzugehen oder sogar ihre Nichtigkeit zu erkldren.'®> Sudrez verteidigt die Unantastbarkeit
des legitimen Flirsten, dem der Gehorsam der Untertanen auch dann gilt, wenn er tyrannisch
herrscht; der Tyrannenmord wird grundsatzlich nicht gerechtfertigt.’®® Von dieser

175 Tischleder, Ursprung und Trager der Staatsgewalt, S. 122.

176 Epd., S. 124.

177 Ockenfels, Kolonialethik, S. 61.

178 Sommerville, Suarez, S. 290f.

179 Nachweis des Schrifttums: Sudrez, Opera omnia (1740-1751).

180 Sparn, Walter, Sudrez, Sp. 1812.

181 Epd.

182 Sommerville, Suarez, S. 292.

183 Sparn, Suarez, Sp.1812.

184 \Werner, Franz Suarez und die Scholastik, S. 132.

185 Epd., S. 133f.

186 Sjehe hierzu: ,Der legitime Herrscher darf, so lange er legitimer Herrscher ist, nach Sudrez” Theorie nicht
angetastet werden; es ware denn, dass er nicht als Regent, sondern als leidenschaftlicher Mensch in einer von

37



Argumentation her gesehen, ist das weltliche Mandat des Papstes nur im Sinne seiner
geistlichen Verantwortung zu begriinden. Dem Konig ist eine Hoheit tGiber Glauben und Kirche
entzogen. Entscheidet sich das Volk fiir die absolute Monarchie, dann steht der Monarch
souveran Uber dem Volk, da es sich sonst um eine Scheinmonarchie handeln wiirde. Suarez
Ubernimmt diesen Grundsatz von Vitoria. Die Souveranitat ist in diesem Falle dem Monarchen
nicht nur einfach tbergeben, es handelt sich um keine ,delegatio”, sondern um eine ,vera
alienatio” und ,perfecta largitio”, um eine wahre VerduRerung und vollkommene
Ubertragung.'®” Aus den staatsrechtlichen Darstellungen im Werk von Sudrez ergeben sich vor
dem ideengeschichtlichen Hintergrund der Auseinandersetzungen zwischen Kénig Jakob |. von
England und dem Papst Konsequenzen. Suarez wendet sich gegen die absolutistischen
Forderungen des englischen Konigs, um von seinen Untertanen ein ,iuramentum fidelitatis“
zu fordern, indem er den Vorrang des Papstes in Fragen der Religion und des Gewissens
betont. Suarez argumentiert dabei aus dem Kontext seines Staatsverstdndnisses und seiner
Vorstellung von Souveranitat.'®® Der Staat ist demnach eine politische Gemeinschaft, eine
,communitas politica”, die aus dem natirlichen Willen der Gemeinschaft heraus entstanden
ist; daneben steht die Glaubensgemeinschaft als ,,communitas mystica” die géttlichen Rechts
entstammt; zu ihr gehort die Kirche.'® Staat und Kirche stehen so einander gegeniiber und
beanspruchen einen je eigenen, selbstandigen Rechtsbereich. Souverdnitat bedeutet fir
Suarez ,Fiille der Gewalt”.?®° Souverinitit bedeutet aber nicht Willkiir, sie steht im Dienst der
Sorge fir das Wohl der Biirger. Dem weltlichen Herrscher muss es dabei um das zeitliche
Wohl, man kann sagen um das ,bonum commune®, gehen.*®! Dabei ist die Macht des Fiirsten
aber nicht unumschrankt, sie wird begrenzt durch die Kirche, die auch in Fragen des zeitlichen
Wohls eine ,potestas indirecta” ausiibt, wenn es um geistlich-seelische Fragestellungen
geht.’®? Die ,potestas indirecta” der Kirche bezieht sich deshalb auf Fragen der Tugenden und
des Glaubens, ihr untersteht der christliche Fiirst.13 Josef Soder konstatiert:
,Flir Sudrez ist es eine Glaubenssache, dass der christliche Kénig auch als Herrscher sich
der Kirche unterwerfen muss. Seiner Meinung nach kann dadurch keine Einschrénkung
fiir die Souverdnitit entstehen. Staatliche Souverdnitdt in christlichen Ldndern
bedeutet fiir ihn lediglich, dass die weltliche Gewalt in zeitlichen Dingen niemanden
direkt untergeordnet ist.“*%

seinen Regentenangelegenheiten vollig verschiedenen Privatbeziehung einzelnen seiner Untertanen drohend
und aggressiv entgegentrate und das Leben derselben bedrohte”, in: Ebd., S. 147.

187 Tischleder, Ursprung und Trager der Staatsgewalt, S. 129f.

188 Soder, Francisco Suarez und das Volkerrecht, S. 80-89.

189 Siehe hierzu: ,Die Kirche entstehe als Gemeinschaft durch gottliche Initiative, durch etwas, was der Natur
hinzugefigt werde, was aber nicht menschlichen Rechts sei.”, in: Ebd., S. 76.

190 Sjehe hierzu: ,Suarez bekennt sich entschieden zur Souveranitit des Volkes. Dabei geht es ihm um einen
modernen Begriff der Souveranitat, der nicht nur Unabhéangigkeit im allgemeinen, sondern Fiille der Gewalt
schlechthin bedeutet.”, in: Ebd., S. 81.

%1 Ebd., S. 81-83.

192 Sjehe hierzu: ,Das zeitliche Wohl der Biirger beriihre das seelische Wohl, daher miisse unter Umstinden die
staatliche Gewalt in anderer Form gelenkt werden, als es die rein staatliche Vernunft verlange.”, in: Ebd., S. 82.
193 Siehe hierzu: ,Es steht dem Papste kein Recht zu, die Souverénitit nichtchristlicher Staaten ohne berechtigen
Grund anzutasten, noch diese Staaten unter christliche Flirsten zu verteilen, auch nicht unter Hinweis auf das
Recht und die Pflicht der Glaubensverbreitung.”, in: Rommen, Die Staatslehre des Franz Suarez, S. 264.

194 Soder, Francisco Suarez und das Vélkerrecht, S. 83.

38



Sudrez vertritt eine grundsatzliche Trennung der Macht- und Zustandigkeitsbefugnisse von
Kirche und Staat, er entzieht dem Konig eine kirchliche Zustandigkeit und unterstellt ihn aber
gleichzeitig in bestimmten religiosen oder tugendethischen Bereichen der Kirche. Im
Extremfall, wenn ein christlicher Staat von einem héretischen oder gar unglaubigen Herrscher
regiert wird, liegt es in der Gewalt des Papstes, diesen, aufgrund der Gefahr fir den Glauben
der Untertanen, abzusetzen. Die Problematik der Einschrankung der weltlichen Souveranitat
durch die Kirche wird durch Sudrez scholastisch durch den Hinweis auf das Naturrecht
beantwortet:

»die oberste Gewalt der christlichen Kénige bleibe gewahrt, wenn alles in Einklang mit

dem Naturrecht geschehe.“*%>
Sudrez halt an der Lehre von der ,potestas indirecta in temporalibus” der Kirche fest, die in
der scholastisch-naturrechtlichen Staatslehre des Thomas von Aquin griindet und den Staat
als ,societas perfecta” begreift und diesem Eigenstandigkeit zugebilligt; eine ,potestas
directa” der Kirche wird damit relativiert und der hierokratische Universalismus des
Mittelalters aufgebrochen.'® Im Zeitalter des Konfessionalismus bleibt der mittelalterliche
Einheitsgedanke zwar als historisches Faktum weiter anerkannt, die Gberlieferten rechtlichen
Normen, besonders die Rechte der Kirche werden somit grundsatzlich, unabhangig von ihrer
praktischen Durchsetzbarkeit, bewahrt und gleichzeitig im Sinne einer Eingrenzung aufgrund
der geschichtlichen Entwicklung, besonders der Reformation, weiterentwickelt.®’

1.1.4 Neuscholastik

In Reaktion auf die Herausforderungen der Aufklarung und der Franzosischen Revolution, die
sich innerkirchlich im 19. Jahrhundert in der Verurteilung des Liberalismus niederschlagt,
erfolgt die theologische Apologetik der katholischen Kirche im Rickgriff auf die Scholastik,
dabei insbesondere auf Thomas von Aquin. Die ,Neuscholastik” wird deshalb auch
»,Neuthomismus“ genannt.'%® Als ihre grundsatzliche Ausrichtung formuliert Peter Walter:
,Die Neuscholastiker versuchten, in Abwehr der Aufklérung, an der Tradition der
Scholastik anzukniipfen, die sie als die spezifisch katholische Form von Philosophie und
Theologie werteten.“*
In der neuscholastischen Reflexion des Verhaltnisses von Kirche und Staat nimmt das Werk
des Jesuiten Viktor Cathrein (1845-1931)%% eine besondere Bedeutung ein. In seinen moral-
und rechtsphilosophischen Werken?°! entwirft Cathrein eine umfassende katholische
Staatslehre, die sowohl stark von der mittelalterlichen Hochscholastik als auch von der

155 Ebd., S. 102.

1% Rommen, Die Staatslehre des Franz Suérez, S. 244.

197 Siehe hierzu: Das kirchenpolitische System des Sudrez ,gehort, soweit es sich auf jene historisch entstandenen
Rechte stitzt, der Vergangenheit an, und zwar de facto bereits zu Suarez” Zeiten, als eben die Konsolidierung des
Protestantismus und der Sieg des modernen Staatsgedankens den kirchlichen und papstlichen Rechten
sozusagen die Objekte entzog.”, in: Ebd., S. 269.

1%8 Siehe hierzu: Zum Begriff ,Neuscholastik”: Walter, Neuscholastik. Neuthomismus, Sp.779-782. Als auch:
Leinsle, Scholastik. Neuscholastik, S. 361-366.

199 Walter, Neuscholastik, Sp. 779.

200 7yr Biographie von Viktor Cathrein: Hartmann, Cathrein Viktor, S. 176.

201 ygl. auch Cathrein, Moralphilosophie. Eine wissenschaftliche Darlegung der sittlichen, einschlieRlich der
rechtlichen Ordnung in zwei Banden; ders., Recht, Naturrecht und positives Recht; ders., Die Aufgaben der
Staatsgewalt und ihre Grenzen; ders., Die Grundlagen des Volkerrechts.

39



spanischen Scholastik des 16. und 17. Jahrhunderts beeinflusst ist. Cathrein bezieht Stellung
gegen den Rechtspositivismus der Historischen Schule und deren Hauptvertreter.?9? [hnen
begegnet Cathrein mit einer scholastisch begriindeten naturrechtlichen Argumentation. Die
Bewertung von Anton Rauscher dazu lautet:
»,Die Besinnung auf das Naturrecht und die unveriinderlichen Grundstrukturen der
Menschennatur war besonders wichtig in einer Zeit, in der der Rechtspositivismus
herrschte und der staatliche Gesetzgeber als Quelle allen Rechts angesehen wurde, in
der ganz im Sinne Kants das Recht von der Sittlichkeit losgelést und nur noch als
formales, logisch einwandfreies Regelsystem gesehen wurde, in der auch der
Sozialdarwinismus weit verbreitet war und an Stelle der Sittlichkeit und des Rechts den
unbeeinflussbaren Entwicklungsprozess setzte.“?3
Die Franzosische Revolution war nach der Einschdatzung von Cathrein durch eine
Fehlinterpretation der Naturrechtskonzeption des Sudrez moglich geworden, die zuerst bei
Descartes und schlieflich auch bei Kant greifbar sei. Descartes und Kant hatten das Naturrecht
und die damit verbundene Vorstellung von der Souveranitat des Volkes so dargestellt, dass es
als Freibrief fiir die revolutionaren Umtriebe und Umstlirze des ausgehenden 18. Jahrhunderts
missverstanden werden konnte.
,Unter Berufung auf das Naturrecht oder Vernunftrecht hatte man die unverdufSerliche
Volkssouverdnitdt, das Recht des Volkes, die Kénige abzusetzen und zu richten, und eine grofie
Zahl anderer unverdufSerlicher ,Menschenrechte’ aufgestellt und dadurch der Revolution den
Boden bereitet. “?%*
Cathrein spricht in diesem Zusammenhang von ,absurden Staatstheorien” und von einer
,hohlen Abstraktion”.2%> Der Versuch der Historischen Schule des 19. Jahrhunderts auf das
Gespenst der Revolution mit dem Verweis auf die historische Entwicklung des Rechts zu
antworten und die Quellen des Rechts historisch zu begrinden, und damit den
Rechtspositivismus zu institutionalisieren, stellt fiir Cathrein ein unzuldngliches Unternehmen
und damit einen Irrweg dar. Die Quelle des Rechts ist vielmehr das Naturrecht und damit die
in Gott griindende Schépfungsordnung. Cathrein polemisiert gegen Schelling und Hegel?°¢ und
begrindet die Notwendigkeit einer naturrechtlich verankerten Rechtsphilosophie, denn die
Rechtsphilosophie
,befasst sich mit dem Recht (iberhaupt, mit dem Recht an sich, mit dem Wesen des
Rechts, das allen vergangenen und zukiinftigen positiven Rechten gemeinsam ist."?%
Die Historische Schule und der damit einhergehende Rechtspositivismus vermégen diesem
Anspruch nicht zu genlgen:

202 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 147-175.

203 Rauscher, Viktor Cathrein, S. 109.

204 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 146.

205 Epd.

206 Sjehe hierzu: ,Nach dem Rausche der Schelling-Hegelschen Periode mit ihren tollen metaphysischen
Kunststlicken trat eine Ernlichterung, eine Art Katzenjammer ein. Dem groRen Publikum gingen schlieflich die
Augen auf lGber die Wertlosigkeit dieser spekulativen Seiltédnzereinen, die man lange Zeit mit Verbliffung
angestaunt hatte.”, in: Ebd., S. 4f.

207 Epd., S. 26.

40



,Der reine Rechtspositivismus, der alles Recht als ein Erzeugnis der Geschichte oder des

Staates hinstellt, ist (...) ungeniigend und unvermdgend, eine Rechtsphilosophie zu

begriinden.“?%8
Nach Cathrein kann man das Recht weder von der Autoritdt des Staates noch von einem
allgemeinen Volksbewusstsein oder einer allgemeinen sozialen Regelung ableiten, wie er das
aus der Systematik der Historischen Schule zu erkennen glaubt.?%? Seine Kritik an der
Historischen Schule fasst Cathrein zusammen:

,Das natiirliche Rechtsbewusstsein ist nicht die Wirkung der Gewohnheit, eine

allméhlich sich im Geiste ablagernde Uberzeugung, sondern vielmehr die Ursache der

allgemeinen Gewohnheit.“?1°
Cathrein kritisiert eine Rechtsphilosophie, die die Begriindung des Rechts aus einem
historischen Prozess erhebt, in dem die Vorgaben der bestehenden Staatsordnung, ein
allgemeines Gewohnheitsrecht des Volkes und ein soziales Ideal zusammenflieRen. Fir
Cathrein kann einzig eine naturrechtlich argumentierende Rechtsphilosophie eine
umfassende Begriindung des Rechts liefern:

,Ohne Naturrecht ist eine Rechtsphilosophie, die diesen Namen verdient, ein Ding der

Unméglichkeit.“?
Grundsatzlich leitet sich das Wesen des Rechts vom Begriff der Gerechtigkeit her und
begriindet sich aus dem, von Thomas von Aquin entfalteten Axiom ,, suum cuique®.?'2 Cathrein
fUhrt dazu aus:

,Das Seinige, das die Gerechtigkeit jedem gibt (...) bezeichnet den Gegenstand der

ausgleichenden Gerechtigkeit oder dasjenige, was jedes Glied der Gesellschaft dem

andern als das Seinige schuldet. (...) Der Einzelne schuldet aber auch der Gesamtheit,

deren Glied er ist, das Ilhrige, d. h. das ihr Gebiihrende oder das, was ihr zu ihrem

Bestande und Gedeihen notwendig ist.“*'3
Von daher unterscheidet Cathrein einen objektiven von einem subjektiven Rechtssinn. Der
objektive Rechtssinn, als Rechtsnorm verstanden, definiert Gesetz als ,jede verpflichtende
und dauernde Norm des Handelns, die in einem 6ffentlichen Gemeinwesen von dem Leiter
desselben zum Zweck des Gemeinwohls promulgiert worden ist.“2* Der subjektive Rechtssinn
ist zu verstehen als , die Befugnis, etwas als das Seinige zu fordern, zu besitzen und dartber
mit Ausschluss anderer zu seinem Nutzen zu verfigen.“?®> Die Mitte des
rechtsphilosophischen und moraltheologischen Werkes von Viktor Cathrein bilden
Begriindung, Darlegung und Apologetik des Naturrechts als Basis aller fir den Menschen
malgeblichen und verpflichtenden Ordnungssysteme. Helga Sass stellt dazu fest:

,Cathrein sieht die Welt als ein geordnetes Ganzes an, in dem nach dem Willen des

Schépfers jedem Ding und jedem Wesen sein ganz bestimmter Platz angewiesen ist. In

diesem Kosmos erkennt er einen Stufenbau der Gesetze, welche ihn ordnen. Ausgehend

208 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 164.
209 Epd., S. 157-163.

210 Epd., S. 163.

211 Epd., S. 180.

2125 Th.1ll,q.57,a.1ad 1.

213 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 59.
214 Epd., S. 60f.

215 Ebd., S. 70f.

41



vom ewigen Gesetz <lex aeterna> kommt er zum natiirlichen Sittengesetz <lex
naturalis> und endet schliefllich beim positiven menschlichen Gesetz."?1®
Die Lex aeterna bildet das theologische Axiom innerhalb der rechtsphilosophischen
Argumentation Cathreins. Das ,ewige Gesetz” ist der Plan Gottes, der seiner Schopfung
zugrunde liegt:
,Gott schafft nicht blind, sondern nach seinem unendlich weisen Plan. Dieser ewige
Weltplan, wie er von Ewigkeit her dem Geiste Gottes vorschwebt und nach dem der
Wille des Weltenlenkers alle Dinge ordnet und auf ihr letztes Ziel hinbewegt, ist das
ewige Gesetz Gottes."?’
Zum Prinzip der Lex aeterna flhrt Cathrein aus: Das ewige Gesetz ist ,ein Ordnungsprinzip, ein
inneres, einigendes Band, welches alles Mannigfaltige und Wechselnde umschlingt und bei
aller Selbstandigkeit und Selbsttatigkeit der Einzelwesen zu einem groRen System vereint.“2*®
In diesem Verstandnis gehoren zur Lex aeterna die physikalisch-chemischen Naturgesetze
ebenso wie die moralischen Normen sittlichen Handelns.?'° Aus der Lex aeterna“ geht die Lex
naturalis, das Naturrecht, hervor; es kommt damit mittelbar aus der Verfligung Gottes.
Kornelia Siedlaczek fiihrt zur Verhéltnisbestimmung von Lex naturalis und Lex aeterna bei
Cathrein aus:
,Lex aeterna und lex naturalis sind ein Gesetz in verschiedenen Modi: die lex aeterna
ist das von Ewigkeit in Gott existierende Gesetz; als der Vernunft des Menschen
eingeprdigt ist sie lex naturalis. Eine préizise Verhdltnisbestimmung beider entwickelt
Cathrein ausgehend vom Grundsatz ,bonum faciendum, malum vitandum’. (...) Wie die
lex aeterna enthdlt auch die lex naturalis — im weiteren Sinne — nicht nur Vorschriften
und Verbote, sondern auch Rdte. Die Vernunft kann die Handelnden nur verpflichten,
wenn sie ihr die lex naturalis vorlegt. Wie die lex aeterna bei Gott, so besitzt sie bei den
Abbildern Gottes, den vernunftbegabten Geschdpfen, den doppelten Bezug auf
Vernunft und Wille."??°
Seit dem Altertum ist das Naturrecht geschichtlich greifbar, Cathrein findet dafiir erste
Belegstellen in den Schriften des Alten Testaments, im Richterbuch und in der
Weisheitsliteratur.?2! Von weitreichender Bedeutung wurden die Ausfilhrungen zum
Naturrecht in der Philosophie der griechisch-rémischen Antike. Die Aussagen des Aristoteles,
wie: ,,Das natlrliche Recht ist ein allgemeines, ungeschriebenes Recht. (...) Das natirliche
Gesetz steht (ber dem positiven Gesetz“??? fanden ihre Fortentwicklung in der
mittelalterlichen Hochscholastik, so missen nach Thomas von Aquin ,alle menschlichen
Gesetze vom natirlichen Sittengesetz hergeleitet werden.“?? Fir Cathrein bildet das
Naturrecht das Fundament fir Recht und Moral. Mittels der Naturrechtskonzeption formuliert
er eine Kritik an den Entwicklungen der Aufklarung und der Franzdsischen Revolution, in
welchen er einen substantiellen Abfall vom Naturrecht erkennt. Polemisch schreibt Cathrein:

216 5355, Recht und Staat bei Viktor Cathrein, S. 17.

217 Cathrein, Moralphilosophie. Erster Band, S. 380.

218 Epd., S. 385.

219 53ss, Recht und Staat bei Viktor Cathrein, S. 18.

220 Sjedlaczek, Die Qualitat des Sittlichen, S. 145.

221 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 181-184.
222 Epd.,, S. 188.

223 Epd.,, S. 203.

42



,Die ,Erkléirung der Menschenrechte’, die an die Spitze der Verfassung von 1791 gestellt
wurde, war nur ein Auszug aus den Schriften des Genfer Philosophen (= Rousseau,
Anmerkung E.S.). Die Menschen, heifst es da u. a., werden frei und gleichberechtigt
geboren und bleiben es; der Endzweck aller Staaten ist die Erhaltung der natiirlichen
und unverjdhrbaren Menschenrechte: der Freiheit des Eigentums, der Sicherheit, des
Widerstandes gegen Unterdriickung.“?**
Obwohl die Menschenrechte im Kern berechtigt seien, so wiirden sie doch willkiirlich und nur
einseitig als ,Ausdruck des allgemeinen Willens” begriindet, folglich ,wurde jetzt (iberhaupt
jedes Naturrecht geleugnet, voran von der Historischen Schule, die allein im engeren
Anschluss an die Gewohnheit und Tradition ein Bollwerk gegen die Umsturztheorien finden zu
kénnen glaubte.“??> Cathrein behauptet damit, dass aus der Leughung bzw. der
Fehlinterpretation des Naturrechts die Revolution und damit der Zusammenbruch der
sittlichen Ordnung einhergingen. Das Gegenmodell dazu ist eine Riickbesinnung auf das
Naturrecht. Begriindet aus dem philosophisch-theologischen Quellenmaterial der Scholastik,
definiert Cathrein:
,Unter Naturrecht versteht man nun die Gesetze und Befugnisse, die ihr Dasein nicht
der freien Einsetzung, etwa des Staates oder der Kirche, sondern der Natur selbst oder,
besser, dem Urheber der Natur verdanken. Naturrecht im objektiven Sinne sind also die
Gesetze, die der Schépfer sozusagen in die Natur des Menschen gelegt hat und die von
diesem durch die blof3e Vernunft als giiltig anerkannt werden.“%%¢
Als Grundsatze des Naturrechts benennt Cathrein die Prinzipien ,suum cuique tribuendum®
(du sollst jedem das Seine geben) und ,,nemini iniuria facienda“ (du sollst kein Unrecht tun).2%’
Cathrein folgert daraus:
,Aus den beiden angegebenen obersten Rechtsgrundsdtzen kommt jeder leicht zu den
einleuchtenden Schlussfolgerungen daraus, die im Wesentlichen im Dekalog enthalten
sind. (...) Die nattlirlichen Rechtsgrundsdtze bilden die Wurzel und den Boden nicht nur
fiir das staatliche Recht, sondern auch fiir das Vélkerrecht und liberhaupt fiir jedes
Recht."??8
Neben der Begriindung fir das Volkerrecht und das positive Recht des Staates, umfasst das
Naturrecht auch das natirliche Sittengesetz als Grundnorm fiir ein moralisch adaquates
Verhalten gegeniuber Gott und den Menschen, im engeren Sinne die , Gesamtheit der
natlirlichen Sittengesetze, welche sich auf das gesellschaftliche Leben der Menschen beziehen
und ihnen vorschreiben”.??° Cathrein beschreibt das Naturrecht als ,ein wahres, wirkliches,
geltendes, seiendes Recht”, es ist ,universal”, ,unwandelbar und unverdnderlich.?3° Seine
philosophische Begriindung findet das Naturrecht, aus dem alle positiven Gesetze abzuleiten
sind, in ,seiner unbedingten Notwendigkeit fir die menschliche Gesellschaft”,?3! seine
theologische im Willen Gottes:

224 Epd., S. 217.

225 Epd.

226 Cathrein, Die Grundlagen des Vélkerrechts, S. 45.

227 Epd., S. 47.

228 Epd., S. 48.

229 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 222.
230 Epd,, S. 223f.

231 Epd.,, S. 236.

43



»Ein Naturrecht ohne Gott ist nicht denkbar. Wer das Naturrecht annimmt und weif3,
was er sagt, nimmt auch einen iiber allen Menschen stehenden Gesetzgeber an.“?3?
Das Naturrecht schafft ausgleichende und austeilende Gerechtigkeit,?3? es garantiert ferner
die Wiirde und das Lebensrecht des Menschen.?* Innerhalb der naturrechtlichen Konzeption
Cathreins wird der Staat als ,,naturrechtliche Anstalt” begriffen, die scholastisch begriindet auf
zwei ,,unumstoBlichen Wahrheiten” beruht:
»1. Die Menschen werden (iberall und zu jeder Zeit durch ihre soziale Natur zu
geselligem Zusammenleben gedringt; 2. Dieses Zusammenleben ist aber, wenigstens
nach dem gegenwdrtigen Naturzustand des Menschen, ohne eine gemeinsame,
oberste, mit Zwangsgewalt ausgeriistete Autoritdt unméglich.“*3
Naturrechtlich gesehen folgt der Staat der Sozialnatur des Menschen nach und bildet nach der
Familie die gréRte soziale Organisation.?3® Aufgrund seines Charakters als naturrechtliche
Anstalt und der damit verbundenen Begriindung aus dem Willen Gottes ist der Staat
gottlichen Ursprungs. Der Mensch, der sich die natirliche Ordnung der Welt aufgrund seiner
Vernunft erschlief3t, erkennt, ,,dass Gott auch den Bestand einer Autoritat in der Gesellschaft
absolut will, weil ohne eine solche Autoritdt ein geordnetes, gedeihliches Zusammenleben
ganz undenkbar wire.“?3” Es gehort folglich zur Gewissenpflicht des Menschen, sich der
rechtmaRigen staatlichen Obrigkeit zu unterwerfen:
,Einen klaren Beweis fiir den géttlichen Ursprung der Staatsgewalt finden wir auch
darin, dass die Untertanen im Gewissen verpflichtet sind, der bestehenden
rechtmdfSigen Obrigkeit in dem Bereiche ihrer Zustéindigkeit zu gehorchen, dass somit
die Ubertretung eines rechtmdfigen Gesetzes oder Befehles die Verletzung einer
Gewissenspflicht, eine moralische Schuld ist.“%38
Aus der theonomen Herleitung von Staat und Staatsgewalt folgt ein spezifisches Verhaltnis
von Staat und Kirche. Cathrein versteht unter Kirche nur die katholische, da nur sie aufgrund
der neutestamentlichen Heilsordnung auf einer gottlichen Stiftung beruht.?*® Wenn folglich
von ,Religion” die Rede ist, ist damit ebenfalls das katholische Bekenntnis gemeint. Dem Staat
kommt im Verhaltnis zur Kirche eine untergeordnete Rolle zu, seine Aufgabe besteht darin,
die Kirche bzw. die Religion als Grundlage des Staates zu schiitzen und zu férdern:
,Denn die Staaten haben auch in Bezug auf ihr irdisches Wohlergehen das héchste
Interesse an der Bliite von Religion und Sitte. (...) Deshalb soll die Staatsgewalt die
Sittlichkeit und ihre notwendige Grundlage, die Religion, nicht blof8 gegen &ffentliche
Angriffe schiitzen, sondern auch nach Kréften zu férdern suchen.?4°
Trotz der Unterordnung des Staates werden Kirche und Staat getrennt gesehen, denn die
Kirche ist ,,ein einiges souveranes Konigreich auf Erden, welches alle Zeiten und Lander und

232 Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, S. 248.

233 Epd., S. 245-249.

234 Sjehe hierzu: ,,Die natirliche Schutzwaffe des Menschen ist nicht die Kralle, das Horn, der Giftzahn oder der
Stachel, sondern das Recht, das ihm von der ersten Stunde seines Daseins eignet und ihn und seine Giter wie
eine heilige, unverletzliche Schutzwehr umgibt.”, in: Ebd., S. 251.

235 Cathrein, Die Aufgaben der Staatsgewalt und ihre Grenzen, S. 29.

236 Ebd.

237 Epd., S. 35.

238 Epd., S. 37.

233 Ebd.,, S. 132.

240 Epd.,, S. 131.

44



Menschen umspannt”, ihr geht es um das ewige Heil, dem Staat aber um die irdische
Wohlfahrt seiner Biirger und Untertanen.?*
Viktor Cathrein hat maBgeblich zur Systematisierung des scholastischen Axioms vom
Naturrecht unter den Zeitbedingungen des 19. Jahrhunderts beigetragen. Als Neuscholastiker
ist sein wichtigster Orientierungspunkt die Natur, die geschopflich aus dem Willen Gottes
hervorgegangen ist:
,Wenn die Natur Mafstab des Handelns sein soll, muss ihr grundsditzlich Erkennbarkeit
zukommen, sie muss der Wahrheit zugdnglich, Entelechie, Form sein. Was an Sinn,
Geist, Intellekt in der Natur vorgegeben ist, muss vom Individuum abgelesen und im
Handeln realisiert werden. Im theologischen Sprachspiel der Scholastik und
Neuscholastik bedeutet das: Die in der Natur vorgegebene Ordnung ist nicht nur lex
naturalis, sondern zu allererst Spiegelbild der lex aeterna, des ewigen immanenten
Willen Gottes.“?*?
Das Naturrecht, das sich folglich aus der Offenbarung erschlieBen lasst, tritt dem
Rechtspositivismus entgegen. Cathrein fordert eine Rickbesinnung auf das Naturrecht, um
gegen alle rechtspositivistisch begriindeten Willkiirherrschaften gewappnet zu sein. Um
diesen Standpunkt zu begriinden, wendet sich Cathrein gegen die Wende zum Subjekt, die er
aus der Philosophie Kants schlieBt. Cathrein spricht sich gegen die dem kategorischen
Imperativ zugrundeliegende Vorstellung vom Willen und vom Handeln des Menschen, das der
Ableitung aller Gesetze dient, aus. In diesem Sinne interpretiert Kornelia Siedlaczek den
Standpunkt Cathreins:
,Die Handelnden miissen erkennen, dass das Befohlene gut, zumindest nicht bése ist,
dass das Recht zu befehlen und die Pflicht zu gehorchen besteht. Sie miissen den
Mafstab von Gut und Bdse von Natur aus in sich, in ihrer Vernunft besitzen. Dieser
Mafstab stammt nicht mehr aus der Vernunft, aus dem Menschen, sondern von Gott;
er ist als lex naturalis die Weise, in der die Menschen an der lex aeterna
partizipieren.“?*3
Mit der Vorrangstellung des Naturrechts in der Moralphilosophie und mit dem Verstandnis
des Staates als Anstalt nach géttlichem Willen, stellt Cathrein das natlirliche Sittengesetz als
die Norm des sittlich Guten dar, das der Menschen zu erstreben trachtet. Stephan Leher
beurteilt den Vorrang des natirlichen Sittengesetzes bei Cathrein:
,Das sittlich Gute und erst recht die Norm des sittlich Guten werden als ,Gesetz’
aufgefasst und behandelt. Ein positiver Gesetzesbegriff bestimmt Cathreins
Argumentation, mit ihm wird das gesamte moralisch-sittliche und spirituelle Leben des
Einzelnen und die Ordnung der Gemeinschaft vergesetzlicht. Moralphilosophie wird
Gesetzesethik; der Vernunft ist wesentlich, Gesetz und Gebot zu sein. Der Beweis dieses
fiir die gesamte Moraltheologie folgenschweren Grundsatzes, seine Wahrheit als
Grundwahrheit, besteht wiederum im Aufzeigen von Evidenz. Das Erkennen von
Evidenz ist Cathreins Weg zur Wahrheit des Naturgesetzes."?**

241 Epd., S. 134.

242 Sjedlaczek, Die Qualitat des Sittlichen, S. 14.

243 Ebd., S. 53.

244 L eher, Begriindung ethischer Normen bei Viktor Cathrein, S. 71.

45



1.2 Die traditionelle Lehre der Kirche Gber den Staat am Beispiel von Oswald von Nell-
Breuning von 1948

Kurz nach Ende des Zweiten Weltkrieges und vor Beginn der Beratungen lber das Grundgesetz
flir die Bundesrepublik Deutschland legt Oswald von Nell-Breuning im Jahre 1948 im
,Wérterbuch der Politik“?*> in einer systematischen Darstellung die traditionelle kirchliche
Staatslehre des 19. Jahrhunderts, die wesentlich auf dem naturrechtlichen Konzept des Viktor
Cathrein basiert, vor. Nell-Breuning will damit vermutlich einen Orientierungspunkt fiir den
Konvent geben, der am Entwurf fir eine kiinftige Verfassung in den alliierten
Besatzungsgebieten Westdeutschlands zu arbeiten hat. Er entfaltet darin eine kirchliche
Staatslehre aus scholastischer Tradition.

1.2.1 Staatsbegriff und Staatsidee

Oswald von Nell-Breuning definiert den Staat als ,,Zusammenfassung oder Verklammerung
durch ein Gemeinwesen”,2%¢ das fiir alle ,Angelegenheiten, Belange und Aufgaben an letzter
und oberster Stelle einsteht”.?*’ Dieses Gemeinwesen gewéhrleistet den Frieden nach innen
und die Sicherheit nach auflen. Nell-Breuning geht bei dieser Definition des Staates vom
Einzelnen aus. Da der Mensch als Sozialwesen angelegt ist, bedarf er der Vergemeinschaftung,
die sich in Familie, Gesellschaft und Staat ausbildet.?*® Dem Staat als umfassendes
Gemeinwesen kommt dabei eine metaphysische Bedeutung zu. Jedem konkreten Staat liegt
damit eine Idee des Staates im platonischen Sinne zugrunde. Die so verstandene Staatsidee
ist unabhangig von der jeweiligen Staatswirklichkeit, d. h. den Staatsformen zu sehen, dennin
jeder Staatsform kann die Staatsidee in positiver oder negativer Hinsicht zum Ausdruck
kommen.?*° Nell-Breuning wendet sich aufgrund dieses fundamentalen Gedankens von der
,Staatsidee” gegen alle geschichtlich greifbaren Bestrebungen, in denen sich der Staat selbst
absolut setzt, wie die ,Staatsrdson” im Sinne Machiavellis oder der Gedanke von der
,Souveranitat des Staates” im Sinne Bodins:
»Auf Grund dieser Einstellung (= Staatsrdason, Souveranitat, Anmerkung E.S.) erhebt
dieser Staat den Anspruch, die Quelle allen Rechts zu sein, nicht etwa, dass die Befugnis
zur Rechtssetzung und Auslibung von Rechtszwang ihm allein zustehe, sondern in dem
ungleich weiter tragenden Sinne, dass, da ja alles Recht gesatztes Recht sei, es aufSer
dem von ihm gesatzten Recht iiberhaupt kein Recht gebe."*>°
Der Staat im Sinne dieser ,Staatsidee” |lasst sich in eine dreigliedrige Formel zusammenfassen,
die Nell-Breuning als ,alte Schulformel” bezeichnet.?** Demnach ist der Staat eine ,societas
naturalis“, auf die der Mensch hinstrebt, weil er selbst ein , natiirliches Gemeinwesen” ist;
eine ,societas perfecta”, weil dem Staat zur Erflllung seiner Aufgaben ,alle tatsachlich

245 Nell-Breuning, Zur christlichen Staatslehre, Sp. 1-32.

246 Epyql., Sp. 3.

247 Ebd.

248 Ebd., Sp. 3f.

249 Sjehe hierzu: ,Die Idee des Staates ist Uiberzeitlich und Gberdrtlich ein und dieselbe. Sie kann nur deutlicher
und klarer erkannt, leider auch missdeutet und verzeichnet werden, niemals aber eine Anderung erfahren.”, in:
Ebd., Sp. 10.

250 Epq., Sp. 13.

251 Epd., Sp. 4.

46



bendtigten  Hilfsmittel, mindestens aber alle erforderlichen Befugnisse und
Machtvollkommenheiten zu Gebote stehen”; eine ,societas completa”, weil der Staat alle
Kulturbereiche vollstidndig in sich einschlieRt.?>?

1.2.2 Subsidiaritdt und Gemeinwohl

Da der Staat nun aber aus sich selbst heraus nicht in der Lage ist, seine Aufgaben alleine zu
bewiltigen, ist es sein Ziel, ,die Ermoglichung und Sicherung der Wirksamkeit seiner
Mitglieder” im Sinne des sozialethischen Subsidiaritatsprinzips zu ermoglichen.?>3 Die Aufgabe
des Staates ist es deshalb, durch Recht und Macht Ordnung nach innen und nach aufien zu
schaffen. Als Rechts- und Machtstaat will er das Gemeinwohl verwirklichen.?** Das
Gemeinwohl wird damit zum Ziel der ,Staatsidee”. Ablehnung erfdhrt eine totalitire
Staatsform, Totalitdt steht ,im scharfsten Widerspruch zum Subsidiarititsprinzip”.2>®
Anzuerkennen ist aber der Anspruch auf Universalitdt des Staates, da um des Gemeinwohls
willen kein ,,Kultursachbereich” auBerhalb des Staates steht, d. h.: es gibt keine ,,staatsfreien
Raume“.%>® Wegen der Beschriankung des umfassenden Zustindigkeitsbereichs des Staates
durch Individualismus und Liberalismus im 19. Jahrhundert und seiner totalitdren Ausweitung
im 20. Jahrhundert differenziert Nell-Breuning zwischen , staatseigen”, wozu die Gewalten
gehoren, die der Staat zu erfilllen hat, und ,staatsbezogen”, worin alle Gemeinschaften
eingeschlossen sind. Eine Freiheit vom Staat kann es allerdings nicht geben, da alle natirlichen
Lebensbereiche mindestens ,staatsbezogen” sind.?>’ Die Subsidiaritit des Staates besagt,
dass der Staat immer dann zustdndig ist, wenn es um die Einheit der innerstaatlichen
Gesellschaften geht. Gleichzeitig kann der Staat aber alle gesellschaftlichen Krafte zur
Erflllung seiner Aufgaben in Anspruch nehmen. Alle Krafte haben dabei dem Gemeinwohl zu
dienen und diesem vor dem individuellen Eigenwohl den Vorrang zu geben.?>® Nell-Breuning
stellt fest:

,ES gibt kein freischwebendes, vom Wohle der Glieder losgel6stes oder unabhéingiges

,Staatswohl’.“*>°

1.2.3 Gefdahrdung der Staatsidee
Der ,Staatsidee” als metaphysischer Kategorie liegt ein gepragtes christliches Menschenbild

zugrunde. Dieses sieht den Menschen wesentlich durch seine Hinordnung auf Gott bestimmt,
in ihr findet der Mensch sein ewiges Ziel, in ihr begriindet sich die menschliche

252 Epd.

253 Ebd., Sp. 5.

254 Sjehe hierzu: ,,Gerade als Rechts- und Macht-Staat erschépft er sich aber nicht in der Gestaltung und Erhaltung
der rechtlichen Ordnung oder gar in der Entfaltung von Macht um ihrer selbst willen, sondern durch beides dient
er nur der Aufgabe, um derentwillen zuletzt und allein er besteht: der Verwirklichung des Gemeinwohls.”, in:
Ebd.

255 Epd.

256 Ebd., Sp. 5f.

257 Ebd., Sp. 6.

258 Ebd., Sp. 7.

259 Ebd.

47



Personlichkeit.?®® Den Knackpunkt erfuhr das christlich bestimmte, am Personenbegriff
orientierte Menschenbild durch den Individualismus, der zur ,Sakularisierung des
Personenbegriffs“ fihrte und den ,Kulturstaat” hervorbrachte.?®® Der ,Kulturstaat”
seinerseits steht aber durch den Individualismus in Gefahr in den Kollektivismus abzustiirzen:
»Dadurch opfert der Kulturstaat alle seine herrlichen Leistungen dem Gdétzendienst
seiner selbst, der immer weiteren Steigerung seiner Macht auf und begriibt diese
Leistungen zuletzt, in seinem Sturz, unter dem erdriickenden Gewicht seines
Machtapparates.“?%?
Die Konsequenz aus dieser Entwicklung ist die ,Vergotzung des Staates”, der nun ,als
,prasenter Gott’, als ,Weltvernunft“ angesehen wird.?®3 Aufgrund der Feststellung, dass die
Abwendung von Gott nicht der metaphysischen ,,Staatsidee” entspricht, ergibt sich die Frage
nach dem Verhaltnis von Staat und Kirche, bzw. zwischen Staat und Weltanschauung und die
daraus zu formulierenden Forderungen, die dem Ziel der Verwirklichung der ,Staatsidee”
dienen. Die Frage nach dem Verhiltnis von Staat und Kirche bzw. Weltanschauung tangiert
die Frage nach dem grundsétzlichen Verhaltnis von Staat und Gesellschaft. Oswald von Nell-
Breuning argumentiert: Es kann keine Trennung zwischen Staat und Gesellschaft geben, weil
der Staat ,wesentlich Personengemeinschaft” ist.2%% In Anwendung des Subsidiaritatsprinzips
formuliert der Autor den Grundsatz: ,,So viel ,freie’ Gesellschaft als moglich, so viel Staat als
notwendig.“?%°

1.2.4 Staat und Kirche

Um das Verhéltnis von Staat und Kirche zu beschreiben, unterscheidet Nell-Breuning zwischen
dem Staat, der grundgelegt in der gottlichen Schopfungsordnung, aber trotzdem als
unmittelbares Menschenwerk anzusehen ist, und der Kirche, die dem goéttlichen
Heilsratschluss entstammt und ein unmittelbares Werk Gottes ist.2¢ Im christlichen Weltbild
findet der Mensch sein Ziel in der Transzendenz des personalen Gottes, diesem Ziel untersteht
auch der Staat.?%” Zur Formulierung einer ,katholischen Staatstheologie” stellt Nell-Breuning
aufgrund dieser Pramisse die Frage:

»Wie hat der Staat dem Umstande Rechnung zu tragen, dass die Menschen, die seine

Glieder sind, zu diesem Ulibernatiirlichen Endziel, zur Teilnahme am eigenen Leben des

dreieinigen Gottes berufen sind? (...) Wie hat der Staat die Tatsache hinzunehmen, dass

260 Ehd., Sp. 13.

261 Sjehe hierzu: ,Dann aber brach der Individualismus herein, der ja im tiefsten Wesen nicht anderes ist als die
Losung der menschlichen Personlichkeit aus ihrer wesenhaften — natirlichen und {bernatirlichen —
Gottbezogenheit. Indem mit dieser Sakularisierung des Personenbegriffs und folgerichtig der ,Tugend’ und der
gesamten Kultur die Flihrung des Menschen zur ,Tugend’ wieder dem Staate (iberantwortet wurde, entstand der
moderne ,Kulturstaat‘., in: Ebd., Sp. 14.

262 Epd.

263 Epd.

264 Ehd., Sp. 15.

265 Ehd., Sp. 16.

266 Sjehe hierzu: ,Der Staat ist eine natiirliche, die Kirche eine ibernatiirliche Gemeinschaft; der Staat ist in Gottes
Schopfungsordnung grundgelegt und darum gottlichen Ursprungs, nichtsdestoweniger aber unmittelbar
Menschenwerk. Die Kirche dagegen ist grundgelegt im gottlichen Heilsratschluss und unmittelbar als
Gotteswerk, als Stiftung des menschgewordenen Sohnes Gottes ins Dasein gesetzt.”, in: Ebd., Sp. 17.

267 Ebd.

48



Gott zur Verwirklichung seiner Heilsabsichten eine eigene Heilsanstalt, die Kirche, ins

Dasein gerufen hat?“?%8
In seiner Antwort stellt Nell-Breuning fest, dass es nicht Aufgabe des Staates ist, den
Menschen auf den Weg der Tugend bzw. des Heiles zu fiihren, sondern Aufgabe der Kirche:
,Dem Staate verbleibt es, die Vorbedingungen zu schaffen, die diese Wirksamkeit der Kirche
erleichtern.”?% Von diesem Standpunkt aus bewertet, hat der Staat der Kirche gegeniiber eine
dienende Funktion. Der so formulierten Aufgabe des Staates entsprechend, gibt es fiir Nell-
Breuning zwei Moglichkeiten fiir eine reale Staatsverfassung. Die erste ist im , katholischen
Glaubensstaat” verwirklicht. Hier sind alle Staatsangehorigen katholischen Bekenntnisses, der
Staat erkennt das nattrliche Sittengesetz, das Naturrecht und die géttliche Sendung der Kirche
an. Als Staatskirche konzipiert, wendet sich der Staat in allen religiosen Belangen an die
katholische Kirche.?’”® Im Falle dessen, dass die Staatsangehérigen aber nicht géanzlich
katholischen Glaubens sind, ist vom ,christlichen Staat” zu sprechen.?’! Diesem liegt zwar eine
allgemeine christliche Weltanschauung zugrunde, sie bezieht sich aber weniger auf
Offenbarungswahrheiten denn auf die natirliche Vernunft. Es sind damit Wahrheiten
gemeint, ,die uns bereits kraft unserer natiirlichen Vernunft zuginglich sind“,?’? wie
Humanitdt und Menschenwiirde. Im ,christlichen Staat” wird das Christentum noch in
allgemeiner Weise mit den , Vernunftwahrheiten” in Verbindung gebracht, grundsatzlich und
schlussfolgernd gilt aber: ,Die Entleerung und VerduBerlichung des Christentums aber zur
bloRen Humanitat, dieses im wahrsten Sinne des Wortes ,sdkularisierte’ Christentum starrt
ihn (= den gldubigen Christen, Anmerkung E.S.) wie eine Totenmaske an.“?”3 Der ,,christliche
Staat” stellt sich unter dieser Hinsicht als eine Deformation dar, die sich letztlich auch
inhaltlich nicht bestimmen l4sst.?’4

1.2.5 Objektiver Staat

Die Realitat verfasster Staaten zeigt nun aber, dass der , katholische Glaubensstaat” unter der
Voraussetzung einer einheitlichen Weltanschauung nicht existiert. Staat und Gesellschaft
brauchen aber notwendigerweise Ziele und Werte, die ihrerseits durch die Weltanschauung
bedingt sind.
,S0 kann der Staat nicht umhin, sich weltanschaulich auszurichten, in ein bestimmtes
Verhdltnis zur Weltanschauung oder zu Weltanschauungen zu treten.“?’>
In der Vielfadltigkeit christlicher Weltanschauungen besteht fir den Staat, nach dem Konzept
des ,,christlichen Staates” die Mdglichkeit, in der Form der , Toleranz oder Intoleranz”, der
ylmparitat oder Paritat” zu verfahren und die christlichen Bekenntnisse damit ins Verhaltnis

268 Epd., Sp. 19.

269 Epd.

270 Ebd., Sp. 20.

271 Siehe hierzu: ,Unter ,christlichem Staat’ wird — namentlich im deutschen Sprachgebrauch — etwas vom
katholischen Glaubensstaat Verschiedenes verstanden.”, in: Ebd.

272 Epd.

273 Ebd., Sp. 21.

274 Siehe hierzu: ,Der christliche Staat kann kein totaler, kollektiver Staat sein. Im Ubrigen ldsst sich ein
eindeutiger Begriff ,christlicher Staat’ nicht bestimmen.”, in: Ebd.

275 Epd.

49



zu setzen.?’® Im Pluralismus verschiedener Weltanschauungen, die die Form des ,christlichen
Staates” libersteigen, ist dies aber nicht mehr moglich. Nell-Breuning lehnt auch unter dieser
Voraussetzung die weltanschauliche Neutralitat des Staates kategorisch ab. Nell-Breuning
argumentiert:

,Ob der Staat will oder nicht, bewusst oder unbewusst, legt er bei der Bestimmung

seiner Ziele, bei der Wahl seiner Mittel weltanschauliche Mafstibe an.“*’”
Da der Staat WertmaRstabe und inhaltliche Ziele benétigt, braucht er eine Weltanschauung,
darum ist der weltanschaulich neutrale Staat schlichtweg unméglich.?’® Der ,,Lésungsversuch
des modernen Weltanschauungsstaates”,?’? der eine bestimmte Weltanschauung verordnet,
- zu denken ist hier wohl zur Zeit der Abfassung nach dem Zweiten Weltkrieg an den
kommunistischen oder faschistischen Staat - fiihrt in die Totalitdt und zur ,Vergottung des
Staates“.?®% Er ist der Gegenpol zum ,katholischen Glaubensstaat”, er bestimmt die ,letzten
und tiefsten Fragen des Lebens und der Welt“ und sagt, was Wahrheit und Irrtum ist.?8* Nell-
Breuning pladiert vor diesem Hintergrund fiir den ,objektiven Staat”. In dieser Staatsform
erstrebt der Staat ,objektive Kulturwerte”, dabei geht es um die Unterscheidung zwischen
,wahren Werten“ und , Scheinwerten”.?®? Es ist die Aufgabe des , objektiven Staates”, gerade
mit heterogenen Gesellschaften, ,objektive Werte” festzustellen.?8> Obwohl Nell-Breuning
keine Beispiele fiir ,,objektive Werte” benennt, konstatiert er abschlielend:

,Der weltanschaulich ,neutrale’ Staat verzagt vor dieser Aufgabe (= der Begriindung

von Werten, Anmerkung E.S.). Der ,objektive’ Staat packt sie an und meistert sie.“?*

1.3 Der Verfassungsstaat als Derivat des Christentums in der Betrachtung von Josef
Isensee

Die Bundesrepublik Deutschland versteht sich aufgrund ihrer Verfassung, dem Grundgesetz
von 1949, als weltanschaulich neutraler Staat, in dem es keine Staatskirche gibt.?®> Im
Gegensatz zu einem laizistischen Staatsverstandnis nach franzésischem Modell herrscht aber
keine exakte Trennung zwischen Staat und Religionsgemeinschaften, sondern vielmehr ein
»balanciertes Verhaltnis“, in dem die Mitwirkung der Kirchen und nichtchristlichen
Religionsgemeinschaften am gesellschaftlichen Leben verlangt und gewiinscht ist.?%® Josef
Isensee vertritt in diesem Kontext die These, dass der demokratische Verfassungsstaat nur in

276 Epd., Sp. 22.

277 Epd.

278 Siehe hierzu: ,,Darum ist der weltanschaulich ,neutrale’ Staat, so sehr er unter Verhiltnissen wie den
gegenwartigen als die gegebene Losung erscheinen mochte, in Wahrheit keine Losung; er ist undurchfthrbar.”
in: Ebd.

279 Epd.

280 Ehd,

281 Epq., Sp. 23.

282 Epd.

283 Sjehe hierzu: ,Selbst bei recht tiefgreifenden weltanschaulichen Gegensitzlichkeiten im Staatsvolk |sst sich
ein ansehnlicher gemeinsamer Bestand von fir das Gemeinschaftsleben hochst bedeutsamen echten
<objektiven> Werten feststellen oder bei gutem Willen erarbeiten, fir deren Verwirklichung die ganze
Volksgemeinschaft aus innerer Uberzeugung ihre Krifte einzuspannen bereit ist., in: Ebd.

284 Epd.

285 Art. 142 | GG.

286 Sjehe dazu: Béckenférde, Die Nation. Identitét in Differenz, S. 40-44.

50



einem dezidiert christlichen Kontext entstehen konnte und deshalb als ein ,geschichtliches
Derivat des Christentums” zu verstehen ist.?®” Damit wird die Evidenz des christlichen
Bekenntnisses fiir den freiheitlichen, weltanschaulich neutralen Staat erklart und
unterstrichen. In dieser Form des Verfassungsstaates tritt zwar eine grundsatzliche Trennung
von Staat und Kirche zu Tage, Staat und Kirche bleiben aber eng aufeinander bezogen.

1.3.1 Politische Wirkung des Evangeliums

Die Wurzeln des Verfassungsstaates liegen nach Isensee in der politischen
Wirkungsgeschichte des Evangeliums begriindet. Obwohl das Evangelium selbst , kein
staatspolitisches Programm und kein sozialethisches System” enthilt,?88 so vermochte es in
seiner kulturellen Wirkungsgeschichte dennoch den Verfassungsstaat hervorzubringen, der
durch das Neue Testament wichtige Impulse erhielt.?° Sie ergeben sich aus der jesuanischen
Predigt, die zur Entscheidung und zur Umsetzung der Reich-Gottes-Verkiindigung durch
konkretes soziales Tun aufruft.>®® In diesen, so zu skizzierenden Facetten der Predigt Jesu, wie
sie die Evangelien bezeugen, sieht Isensee die historische Begriindung fiir das Entstehen eines
Staatsbegriffs gegeben, der aus dem Prozess der ,Verweltlichung” der neutestamentlichen
Botschaft resultiert:
,Keine politische Theorie und kein geschichtliches Ereignis hat das Staatsbewusstsein
und die Staatsrealitit so grundstiirzend verindert wie das Christentum, das doch
seinem Ursprung nach gar nicht auf solche Anderung ausgeht. (...) Sékularisierung aber
ist eine Eigentiimlichkeit des Christentums; fiir Hegel bedeutet die Verweltlichung des
Christentums geradezu eine Sinnerfiillung durch Realisierung in der Welt.“**
Isensee fuhrt hierbei vor allem die Entstehung und Begriindung der Menschenrechte an, die
aus dem geistigen Gedankengut des Christentums eine bedeutende Wirkung erzielt haben.
Die Sakularisierung der christlichen Botschaft, ihre Ubertragung in die Welt, hat ,die
Verwandlung geistlicher Energie in politische Energie” zur Folge.?°? Daraus erhédlt der
demokratische Verfassungsstaat die moralische Kraft fiir Gewahrung und Schutz der
fundamentalen Freiheitsrechte. Die Kirche
,vermag den Staat zu ergdéinzen, der als Rechtsstaat nur Legalitdt fordern kann, obwohl
er auch der Moralitit bedarf, und der, beengt durch Toleranz- und Neutralitétsplichten,
nur eine schmale Erziehungskompetenz wahrnehmen kann, bezogen auf eine
jedermann zumutbare, konsensféhige Ethik, also ein ethisches Fundament.?%3
Gleichzeitig hat die Sakularisierung der Botschaft des Evangeliums und damit der christlichen
Kirche hinsichtlich ihrer Bedeutung fiir die Begriindung einer dem Staat dienenden Ethik, auch

287 |sensee, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufklarung in Europa, S. 1.

Isensee, Der lange Weg zu Dignitatis humanae, S. 35-46.

288 |sensee, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufklarung in Europa, S. 1.

289 Sjehe hierzu: ,Vom Inhalt der Offenbarung muss unterschieden werden die Wirkungsgeschichte. Wenn das
Neue Testament auch keine Staatslehre enthilt, so zeitigt es doch Einflisse auf das staatliche Denken und
Handeln.”, in: Ebd.

2%0 Sjehe hierzu: ,Dem Evangelium eignet also unbedingte Aktualitit; es enthalt radikale ,Kritik und radikale
Forderungen’.”, in: Ebd., S. 2.

291 Epd.

292 |sensee, Die Sikularisierung der Kirche als Gefahrdung der Sakularitat des Staates, S. 180.

293 Ebd., S. 184.

51



eine Grenze. Wenn sich der Staat dem Glauben seiner Blirger verdankt, ist die Kirche in der
Pflicht, den Glauben zu bewahren und sich selbst vor der eigenen Sakularisierung zu schiitzen.
Isensee betont deshalb die geistliche Bedeutung der Kirche, weil die Transzendenzausrichtung
der Kirche die Voraussetzung fir die durch den Staat garantierte Freiheit bildet.?%
Zusammenfassend konstatiert Isensee:
,Die These, dass der Verfassungsstaat ein Derivat des Christentums ist, bedeutet nicht,
dass diese politische Form die einzig mdégliche, die zwingende Konsequenz des
Christentums sei. (...) Vielmehr sagt die These nur, dass das Christentum zu seinen
historischen Ursachen gehért. Der Verfassungsstaat ist auf dem Kulturboden des
Christentums entstanden. Hier nur ist seine Entstehung méglich gewesen."?%>
Und nur im Kontext des christlichen Glaubens lasst sich eine Ethik begriinden, die die
Gewahrung von individuellen Freiheitsrechten durch den Staat rechtfertigt.

1.3.2 Gegeniber von Kirche und Staat

Die These, wonach der Verfassungsstaat auf dem Christentum und seiner Botschaft fulit,
bedeutet allerdings keine Identifikation von Kirche und Staat. Kirche und Staat bleiben immer
voneinander getrennt, sie stehen einander gegeniber. Isensee spricht von einer
,unaufhebbaren Differenz”.?°® Trotzdem hat das Christentum Wirkungen auf das staatliche
System erzielt, die zu umstiirzenden Verdanderungen der weltlichen Verhéltnisse bereits in der
Antike gefiihrt haben.?®” Die Ambivalenz zwischen Staat und Kirche zeigt sich in der bis ins
Spatmittelalter andauernden Auseinandersetzung zwischen Kaisertum und Papsttum, die bei
aller Differenzierung dennoch am Einheitsgedanken festhalt. Erst infolge der thomistischen
Staatsphilosophie von der ,societas perfecta” und durch den Konfessionalismus vollzieht sich
ein Bruch zwischen Staat und Kirche:
,Thomas (von Aquin) betrachtet zwar wie Aristoteles den Staat als societas perfecta;
aber er relativiert die Deutung, indem er dem Staat die Kirche, ihrerseits societas
perfecta, an die Seite stellt und die eine vollkommene Gemeinschaft dem natiirlichen,
die andere dem (ibernatiirlichen Bereich zuordnet. Damit setzen Entwicklungen ein, die
in der Neuzeit, als die Glaubenseinheit zerbricht, zum Riickzug des Staates aus der
Sphdre der Religion fiihren, zur Beschrinkung auf weltliche Aufgaben, zu seiner
Sdkularisierung.“*%®
In der geschichtlichen Entwicklung zeigen auch die Reformation und die damit verbundene
Glaubensspaltung ihre politischen Auswirkungen, vor allem im ,Prinzip der Gewaltenteilung”

2%4 Siehe hierzu: ,Der héchste und der spezifische Dienst, den die Kirche dem sikularen Staat leisten kann,
besteht darin, dass sie ihre religiose Sendung erfiillt und den Glauben an jenes Reich lebendig halt, das nicht von
dieser Welt ist. Sie stiitzt den Staat dadurch, dass sie ihr Anderssein kraftvoll behauptet. Sie bringt ihn in Gefahr,
wenn sie sich ihm anpasst durch Aufgehen in innerweltlicher Aktivitdt, Transzendenzvergessenheit,
Sakularisierung.”, in: Ebd., S. 187.

%5 |sensee, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufklarung in Europa, S. 2.

2% Ehd.,, S. 4.

297 Siehe hierzu: ,,Das Christentum (wirkt), so wie es in der Spatantike politische Wirksamkeit erlangt, kraft seines
geistlichen Anspruchs auf die bestehende staatliche Ordnung ein und verwandelt diese von Grund auf. Es sprengt
die staatlich religiése Einheit, innerhalb deren Religion und Kult im Dienst des Imperiums stehen, und unterwirft
die staatliche Herrschaft dem Wort des Christentums.”, in: Ebd.

2% Ebd., S. 5.

52



und schlieRlich in der Ausformung des neuzeitlich-modernen Verfassungsstaates.?®® Die
katholische Kirche beflirwortet letztlich den Verfassungsstaat, weil er das Gegenmodell des
totalitdren Staates ist, denn ,von jeher akzeptiert die katholische Kirche nur den in seinen
Zielen und Mitteln begrenzten Staat.“3° Gegen jede Form des Totalitarismus steht im
Christentum die Trennung zwischen geistlicher und staatlicher Gewalt.3%! Fiir Isensee ist das
Spannungsverhaltnis zwischen Kirche und Staat durch die Etablierung des Verfassungsstaates
allerdings nicht aufgehoben.

,Mit dem Christentum geriit jede irdische Ordnung unter Rechtfertigungszwang vor

einer transzendenten Ordnung, die ihr unverfiigbar vorgegeben ist."3%?
Das heildt: Vom christlichen Glauben her kann es keinen absoluten Staat geben, er bedarf
vielmehr stets seiner Rechtfertigung und erfahrt seine Relativierung in der
,Transzendenzperspektive”.3°3 Zur Transzendenzperspektive korrespondiert im christlichen
Glauben immer auch die Perspektive der Immanenz, zur christlichen Begriindung des Staates
gehort deshalb zwangslaufig die Wende zum Menschen:

,In der theonomen Rechtfertigung des Staates liegt der Keim zu seiner sdkular-

autonomen Rechtfertigung aus der Subjektivitét des Individuums.“3%*

1.3.3 Menschenbild und Staatsverfassung

Die axiomatische Voraussetzung fiir die, der modernen demokratischen Staatsverfassung

zugrundeliegenden Menschenrechte bildet nach der Ausfiihrung von Josef Isensee das

christliche Menschenbild, in dem sowohl die Gleichheit aller Menschen wie auch die

Individualitat des Einzelnen begriindet ist:
,Im Menschenbild des Christentums, das auf Schopfung und Erlésung griindet, sind
wesentliche Ziige der modernen Menschenrechte angelegt: die Einheit des
Menschengeschlechts, das auf einen gemeinsamen Ursprung zuriickgeht, die
Gleichheit aller, die von Gott geschaffen sind, die Einmaligkeit jedes einzelnen
Menschen, in dem sich ein Gedanke Gottes verkorpert, seine Personalitédt und
Eigenverantwortung.“3%

Der kategorische Charakter der Menschenrechte ist rein immanent nicht zu begrinden,

deshalb stellt Isensee fest: , Die dignitas humana kommt dem Menschen als Person zu. Die

299 Sjehe hierzu: ,Die Entzweiung, die vom Christentum ausgeht, fiihrt in ihren politischen Wirkungen das Prinzip
der Gewaltenteilung herauf, zunachst in der Beziehung von Staat und Kirche, sodann in der von Staat und
Gesellschaft, schlieRlich im Innenbereich der Staatsorganisation zwischen ihren verschiedenen Funktionen.

Die Entwicklung mindet schlieflich ein in den Verfassungsstaat, dem Typus des sektoralen, sdkularen,
gewaltenteiligen Staates, den Antitypus zum totalitaren Staat, wie er, Ende des 18. Jahrhunderts inauguriert von
den Jakobinern, im 20. Jahrhundert zu voller Entfaltung im Sozialismus von links und rechts gelangt.”, in: Ebd.
300 Elq,

301 Sjehe hierzu: ,Das Christentum hat die Gewaltenteilung gebracht, die allen verfassungsrechtlichen
Gewaltenteilungen vorausliegt: den Dualismus der zwei Reiche, von Immanenz und Transzendenz, von Politik
und Religion, von Staat und Kirche.”, in: Isensee, Die Sakularisierung der Kirche als Gefahrdung der Sakularitat
des Staates, S. 189.

302 |sensee, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufkldrung in Europa, S. 6.

303 Sjehe hierzu: ,,In der Transzendenzperspektive gewinnt der Christ geistige Freiheit gegeniiber der diesseitigen
Autoritat. (...) Die christliche Rechtfertigung des Staates bedeutet seine Relativierung.”, in: Ebd.

304 Epd.

305 Epd.

53



dignitas griindet im gottlichen Ursprung des Menschen und in der Menschwerdung Gottes. 306
Isensee macht allerdings deutlich, dass das christliche Menschenbild und die diesem zugrunde
liegende Dogmatik nicht automatisch zum Verfassungsstaat oder zur Beziehung des
Individuums zum Staat fiihrt, sondern nur analog zur Gottesbeziehung gedacht werden
kann.3%” Das Verhiltnis der Kirche zu den Freiheitsrechten war zwar in der historischen
Perspektive oftmals negativ konnotiert, dennoch hielt die Kirche stets an der Unverfligbarkeit
des Heils und an der Verbindlichkeit des Gewissens, auch des irrenden Gewissens fest.3%8
Daraus ergibt sich die Willenskraft des Einzelnen, die sich auch in der Fahigkeit zeigt, aktiv und
mit der Kraft der Rationalitdat politisch tatig zu sein. Denn ,der Wille zur Aktivitat des
Individuums und das Vertrauen in seine Rationalitdit leiten denn auch den
Emanzipationsdrang, den die politische Moderne kennzeichnet.“3% Die Kirche hat bereits in
der Antike das Prinzip des offentlichen Amtes ibernommen und Uber die Jahrhunderte
hinweg, verkniipft mit dem hierarchischen Prinzip, tradiert.31° Das heiRt:
,Der moderne Staat findet in der Kirche auch sein Organisationsmodell: die
zweckrationale, hierarchisch strukturierte Anstalt.“3'1
Josef Isensee verortet die Voraussetzungen des Verfassungsstaates im Christentum, ndher hin
in seinem offenbarungstheologisch begriindeten Menschenbild. Dies stellt das Christentum
und die Kirche in eine wichtige Verantwortung. Isensee konstatiert eine Abhangigkeit des
demokratischen Verfassungsstaates vom Ethos und von der Glaubensiiberzeugung seiner
Burger:
,Mehr als jeder andere Staatstypus ist er (= der Verfassungsstaat, Anmerkung E.S.)
abhdngig von Voraussetzungen, die seinem Zugriff nicht unterliegen. Er griindet auf der
Freiheit der Biirger, und, was ihm an Ordnungsmacht zukommt, geht aus deren
Leistungen hervor, dass die Biirger, wenn nicht in der Absicht, so doch im Effekt, von
ihrer Freiheit einen gemeinwohlférderlichen Gebrauch machen. Seine Erwartungen
richten sich auf Aktivitdt, Tiichtigkeit, Ethos der Biirger, auf Potenzen der Moral und
der Religion, in ihnen auf das christliche Erbe.“3?
Gleichzeitig stellt sich aber die Frage nach der Universalisierbarkeit einer so begriindeten und
verantworteten Form. Bereits 1996 bezweifelt Isensee die Kompatibilitat des auf Freiheits-
und Menschenrechten ruhenden Verfassungsstaates mit dem Islam.3!3 Damit eréffnet sich die

306 Epd.

307 Sjehe hierzu: Es ,liegt die Analogie von transzendenten auf immanente Vorstellungen nahe. Die
individualistischen Momente, welche die Beziehung zu Gott pragen, strahlen auf die innerweltlichen
Beziehungen aus.”, in: Ebd., S. 7.

308 |sensee verweist hier auf die Gewissenslehre des Thomas von Aquin. Sie hierzu: ,Im Konflikt mit dem
staatlichen oder dem kirchlichen Gebot gehe das Gebot des Gewissens vor, auch auf die Gefahr der
Exkommunikation hin. Wer im Gewissen lberzeugt sei, der Glaube an Christus sei etwas Schlechtes, sei auch
kraft seines Gewissens verpflichtet, sich diesem Glauben fernzuhalten.”, in: Ebd.

309 Fpd,, S. 8.

310 Sjehe hierzu: ,,Mit dem Amtsgedanken {ibernimmt die Kirche antikes Staatsethos, dass Herrschaft nicht im
Eigeninteresse des Herrschenden ausgenitzt werden darf und das gute Gemeinwesen durch das Gemeinwohl
konstituiert wird: res publica, res populi.”, in: Ebd., S. 10.

311 Epd.

312 Epd.

313 Sjehe hierzu: ,,Zunehmend regen sich Zweifel daran, ob der Islam, dem die Trennung von Staat und Religion
fremd ist, jemals zu einem modus vivendi wird finden kdnnen mit dem sdkularen Verfassungsstaat, mit der
Religionsfreiheit wie Uberhaupt mit individuellen Freiheits- und Gleichheitsrechten.”, in: Ebd., S. 12.

54



grundsatzliche Frage nach der Zukunft einer im christlichen Menschenbild fundierten
Staatsform innerhalb eines globalisierten, kulturell heterogenen Gesellschaftsgebildes.

1.3.4 Ethik der Grundrechte

Festzuhalten bleibt, dass nach Isensee die Ethik der Grundrechte im Verfassungsstaat zwar ein
»Derivat heterogener politischer Ideen” ist, der Verfassungsstaat selbst allerdings einen
unmittelbaren ,Zusammenhanghang mit dem Christentum® erkennen ldsst, was besonders
fur die Begriindung der Menschenwiirde gilt.3'* Die Verfassung vermag aber nur ein
Mindestmald an ethischen Werten festzuhalten, Isensee spricht vom ,,ethischen Minimum®*
innerhalb der Verfassung.3'> Um die Totalitit des Staates zu vermeiden, bedarf es allerdings
auch einer ,,staatsfreien Ethik”, die vom ,ethischen Minimum®, das die Verfassung festhalt, zu
unterscheiden ist. Dazu gehort das Sittengesetz, die verschiedenen Formen der
Individualfreiheit und der moralischen Selbstverwirklichung des Menschen.3'® Die
Freiheitsrechte des Einzelnen bendtigen eine duRere Rahmenordnung, die unabhangig von
einer Glaubenswahrheit steht:

,Ein Staat, der sich aus der Wahrheit legitimiert - auch ein ,christlicher Staat’ -, gerdt

in Konflikt mit der Freiheit seiner Biirger, ist tendenziell totalitér.“3*’
Die inhaltliche Ausformung der Freiheitsrechte beriihrt dagegen aber durchaus die
Wahrheitsfrage.3'® Die Freiheitlichkeit des Staates braucht letztlich eine metaphysische
Begriindung, die allerdings der demokratische Verfassungsstaat als Frage nach der Wahrheit
nicht zu geben vermag.3® Die Kirche ist es, die dem Staat aufgrund ihrer
,Transzendenzperspektive” die notwendige metaphysische Begriindung liefern kann. Durch
die Ausgliederung der Wahrheitsfrage aus der endogenen Staatsbegriindung und der damit
verbundenen notwendigen Verwiesenheit des Staates auf die Kirche werden alle Formen
staatlichen Totalitarismus im Sinne einer heilspolitischen Fiktion, vermieden. Die Kirche als
Bewahrerin des Transzendenzglaubens der Biirger eines Staates dient damit einerseits der
ethischen Begriindung des Staates, andererseits ist sie ein Korrektiv zur unumschrankten

314 Sjehe hierzu: ,Moégen sie (= die ethischen Werte, Anmerkung E.S.) im einzelnen dem liberalen, dem
konservativen, dem sozialistischen Gedankengut entstammen, so lassen sie gleichwohl alle den - zumindest
mittelbaren - Zusammenhang mit dem Christentum erkennen. An keiner anderen Stelle allerdings gewinnt dieser
solche Leuchtkraft wie im Satz von der unantastbaren Menschenwirde.”, in: Isensee, Demokratischer
Rechtsstaat und staatsfreie Ethik, S. 10.

315 Sjehe hierzu: ,Die Ethik geht nicht in der Rechtsordnung, geschweige denn in der Verfassung als deren
Teilbereich auf. Der Kanon verfassungsanerkannter Grundwerte bietet nur das gesetzliche Minimum innerhalb
des ethischen Minimums der gesamten Rechtsordnung. Die Kreise der rechtlichen und der ethischen Ordnung
decken sich nicht, sie Gberschneiden sich nur.”, in: Ebd., S. 11.

316 Sjehe hierzu: ,Vom ethischen Minimum, das in der Verfassung und im sonstigen staatlichen Recht enthalten
ist, muss die staatsfreie Ethik unterschieden werden. Diese umfasst sowohl Wertvorstellungen, die im Konsens
der ganzen Gesellschaft griinden <das in Art. 2 | GG vorausgesetzte ,Sittengesetz’>, als auch ethische
Uberzeugungen, die von einzelnen Gruppen akzeptiert werden., in: Ebd., S. 36.

317 Epd., S. 18.

318 Sjehe hierzu: ,Der Einzelne findet seine Sinnerfiillung nicht im Grundrecht, sondern in dessen persongemaRer
Aktualisierung: also nicht in der Berufsfreiheit, sondern in der Arbeit, nicht in der Gewissensfreiheit, sondern im
moralischen Handeln; nicht in der Religionsfreiheit, sondern im Glauben.”, in: Ebd., S. 19.

319 'Um der Freiheit und des Rechtsfriedens willen hilt er (= der Staat, Anmerkung E.S.) sich offen in der Frage
nach der Wahrheit.”, in: Isensee, Die Sakularisierung der Kirche als Gefahrdung der Sakularitdt des Staates, S.
186.

55



Macht des Staates; die Gewaltenteilung erfahrt ihre metaphysisch-transzendente
Verankerung.3?® Die Argumentation von Josef Isensee weist an diesem Punkt einen
ambivalenten Zusammenhang zwischen Staat und christlicher Kirche auf. Einerseits braucht
der Staat die Kirche fiir die metaphysische Begriindung seiner Fortschrittsrechte und deren
Organisation, etwa durch die Gewaltenteilung, er ldasst zudem Formen ,staatsfreier Ethik”
gewahren, andererseits besteht der Staat aufgrund seiner Selbstbestimmung als
weltanschaulich-neutraler Staat auf einer Trennung von der Religion. Schlussfolgernd
bedeutet dies fir Isensee:

,Die Ethik hat vom demokratischen Rechtsstaat wenig zu erhoffen. Der demokratische

Rechtsstaat hat mit dem Ethos seiner Biirger alles zu verlieren.“3?!
Angesichts einer zunehmend segmentierten Gesellschaft, die multikulturell und multireligios
gepragt ist, stellt sich die Frage nach dem zukinftigen Verhdltnis von Staat und Kirche. Josef
Isensee geht es hierbei zentral um das Bonum commune.3?? Der Begriindung des Bonum
commune dient der Rekurs auf das Evangelium und die Transzendenzperspektive, die die
Kirche offenzuhalten hat. Der Verpflichtung auf das Bonum commune folgt nach Isensee eine
Ethik der Pflichten:

LAus dem Gemeinwohl ergeben sich sittliche Pflichten fiir alle, die ihm angehéren. Es

fordert die politische Tugend der Bilirger und Amtstrdger, und es bedarf ihrer zu seiner

Verwirklichung. Das Ethos des Gemeinwohls ist der Ndhrboden fiir sittliche

Pflichten.“3?3

1.4 Fazit

Die schlaglichtartige Zusammenfassung wichtiger theologischer und rechtsphilosophischer
Positionen von der Antike bis ins 20. Jahrhundert belegt eine vielschichtige
Auseinandersetzung liber das Gegen- und Zueinander von christlicher Religion und weltlicher
Herrschaft, die man ab der beginnenden Neuzeit als Staat bezeichnen kann. Wahrend das
Neue Testament nur sehr grundsatzlich differenzierte Raume fiir Gott und den Kaiser benennt
und die Macht der Herrschenden als dem gottlichen Willen gemaR erachtet, gelingt bereits
Augustinus die Darstellung eines maligeblichen, geschichtswirksam werdenden
tugendethischen Konzepts, in dem das Erstreben des Bonum commune und eine
naturrechtliche Begriindung menschlichen Handelns in sozialen Gebilden bedeutsam wird. Die
Trennung der beiden Civitates flhrt geistesgeschichtlich zwar zur Untermauerung der Zwei-
Schwerter-Lehre und zur Begriindung fiir die Vorrangstellung der Kirche, gleichzeitig wird aber
eine grundsatzliche Differenz zwischen Imperium und Ecclesia festgehalten. Thomas von

320 Sjehe hierzu: ,Das Christentum hat die Gewaltenteilung gebracht, die allen verfassungsrechtlichen
Gewaltenteilungen vorausliegt: dem Dualismus der zwei Reiche, von Immanenz und Transzendenz, von Politik
und Religion, von Staat und Kirche. Alle verfassungsrechtlichen Begrenzungen folgen der fundamentalen
christlichen Voraussetzung, dass der Staat nicht mehr wie die antike Polis den ganzen Menschen in Anspruch
nehmen kann, dass Casar nicht zukommt, was Gottes ist., in: Ebd., S. 189.

321 |sensee, Demokratischer Rechtsstaat und staatsfreie Ethik, S. 35.

322 Sjehe hierzu: ,,Das Gemeinwohl ist nicht identisch mit einem konkreten 6ffentlichen Interesse wie dem der
Sicherheit oder der Wohlfahrt. Vielmehr umfasst es die Gesamtheit der 6ffentlichen Interessen, diese aber nicht
in ihren genuinen Reibungen und Widerspriichen lediglich duBerlich zusammengefasst, sondern zur Ganzheit
integriert: gedacht als spannungsvolle, aber in sich austarierte Einheit.”, in: Isensee, Salus publica — suprema lex?,
S. 14.

323 Ehd,, S. 10.

56



Aquin halt an der Unterscheidung zwischen Staat und Kirche systematisch in der Ablehnung
eines hierokratischen Herrschaftskonzepts fest, die jeweilige Qualifizierung als ,societas
perfecta” sowohl fiir die Kirche wie fir den Staat weist beiden eigenstdndige
Wirkungsbereiche und eine grundsatzliche Ebenblirtigkeit zu. Die spanische Scholastik des 17.
und beginnenden 18. Jahrhunderts untermauert die Trennung zwischen Staat und Kirche
durch den Gedanken der Volkssouveranitat. Der Weltherrschaftsanspruch des Papsttums wird
zurlickgedrangt, der geistlichen Autoritdt wird die geistliche Macht zugesprochen. Im
Gegenzug werden Verfligungsrechte der Fiirsten iber die Kirche, wie das Kirchenregiment des
Konigs von England liber die anglikanische Kirche, argumentativ widerlegt. In Reaktion auf die
negativen Auswiichse der Franzdsischen Revolution lehnt Viktor Cathrein im 19. Jahrhundert
den Gedanken der Volkssouveranitat und den Rechtspositivismus der Historischen Schule ab
und wendet sich mit den zentralen Gedanken der géttlichen Schépfungsordnung und des
Naturrechts vehement gegen eine Willkiirherrschaft des Staates. Nach dem Zweiten Weltkrieg
stellt Oswald von Nell-Breuning nochmals umfanglich eine dezidierte, aus der Tradition
begriindete katholische Staatslehre vor, in der dem Staat eine metaphysische Bedeutung im
Sinne einer platonischen Idee zukommt. In Anerkennung der gesellschaftlichen Wirklichkeit
einer zumindest konfessionell uneinheitlichen Bevélkerung pladiert Nell-Breuning um des
Gemeinwohls willen fir den ,objektiven Staat”, in dem kein freier Pluralismus wie im
weltanschaulich-neutralen Staat herrscht, sondern eine auf gemeinsamen Werten beruhende
Gesellschaftsordnung. Josef Isensee schlieBlich setzt ein gegenseitiges Verwiesensein von
Staat und Kirche im freiheitlich weltanschaulich-neutralen Verfassungsstaat voraus, da zur
Begrindung von Ethik, die weitgehend als staatsfreie Ethik zu verstehen ist, eine
Transzendenzperspektive bendtigt wird, die als notwendiger Beitrag des Christentums zum
Staat gelten darf. Obwohl der Staat die Freiheitsrechte garantiert, beriihrt die inhaltliche
Bestimmung von Freiheit die Wahrheitsfrage, die wiederum auf die Transzendenzperspektive
und damit auf die christlichen Kirchen verweist. Von daher versteht er den Verfassungsstaat
demokratischer, weltanschaulich-neutraler Pragung als ,Derivat des Christentums®. Isensee
sieht im Schwinden der Bedeutung des Christentums und der gleichzeitigen Zunahme
multireligioser Gesellschaftsformen eine Bedrohung fiir den Verfassungsstaat und seine
metaphysische Begriindung. Er stellt die Frage, ob der Islam einen gleichwertigen Beitrag wie
die Kirchen zum freiheitlichen Verfassungsstaat zu geben vermag.

Auf das Thema dieser Arbeit, der Frage nach der Bedeutung des Rechts auf Religionsfreiheit
bezogen, zeigt sich im geschichtlichen Durchgang eine fortschreitende Entwicklung. Sie
bezieht sich nicht nur auf die jeweils historisch bedingten Hintergriinde und auf das Recht auf
Religionsfreiheit selbst, sondern auch auf eine Verhaltnisbestimmung von Kirche und Staat.
Die dargestellten Beitrdge zeigen zum einen exemplarisch die ideengeschichtlichen
Voraussetzungen fir die Haltung der katholischen Kirche anderen Religionen und dem Staat
gegenuber, wie sie sich Gber die Jahrhunderte bis in die Gegenwart hinein entwickelt hat. Zum
anderen wird die ethische Frage nach dem Staatsverstandnis, den Freiheitsrechten sowie auf
der Ebene einer theologischen und metaphysischen Reflexion des Verhaltnisses von Staat und
Kirche, gestellt. Daraus ergeben sich Koordinaten einer spezifisch christlich verankerten
Rechtsphilosophie, die in der christlichen Religion, durch die Kirche institutionell festgehalten,
die maligebliche Begriindung der Freiheitsrechte erkennt und in den politischen Diskurs
einzubringen bereit ist.

57



2. Die Haltung der katholischen Kirche anderen Konfessionen und Religionen
gegenlber von Anfang des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil
(Grundlinien)

Die Zustimmung der Konzilsvater zum Text der Erklarung , Dignitatis humanae”, zum ,Recht
der Person und der Gemeinschaften auf gesellschaftliche und biirgerliche Freiheit in religiosen
Dingen“3?* von 1965 war fir die katholische Kirche mit einem langen Weg durch die
Geschichte verbunden. Dabei spielt die kirchliche, durch das papstliche Lehramt dezidiert
verkiindete, traditionelle Position bezliglich des Umgangs mit Nichtchristen und Haretikern
eine ebenso gewichtige Rolle wie zeithistorische und politische Ereignisse, die die jeweilige
Epoche der Geschichte Europas kennzeichneten. Hinzukommen philosophische und
theologische Erkenntnisse, die sich aus der Reflexion konkreter Fragestellungen einer Zeit,
jeweils differenzierter Perspektiven auf die Beziehung des Menschen zur Offenbarung Gottes,
aus dem Verhaltnis von Religion und Staat, aus spezifischen Staatstheorien und nicht zuletzt
aus dem Selbstverstandnis der Kirche als Hiiterin der geoffenbarten Wahrheit, ergeben. Um
den historischen Weg der katholischen Kirche zur Anerkennung der Religionsfreiheit als eines
Menschenrechts zu skizzieren, erscheint es ratsam, einen genaueren Blick auf das 19.
Jahrhundert zu werfen. Denn die Epoche der Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts ist
besonders davon gekennzeichnet,
,dass die katholische Kirche gegeniber einer im politischen und gesellschaftlichen
Umbruch befindlichen profanen Gesellschaft, die sich zunehmend sakularisiert, ihre
Identitdit mehr im Anderssein und in Opposition gegeniiber dieser profanen
Gesellschaft sucht, d. h. in der Betonung der Autoritdt gegeniiber den liberalen
Freiheiten, weiter in dem Kampf um Freiheit der Kirche vom Staat, in der
innerkirchlichen Straffung der Zigel und insbesondere in der Betonung der
Papstbindung.“3?>
Der Kirchenhistoriker Klaus Schatz charakterisiert mit diesen Worten die Kirche des 19.
Jahrhunderts dahingehend, dass sie sich in einem energischen Kampf um die eigene Identitat
durch Abgrenzung und um Festigung der inneren Selbstbestimmung bemiiht, in welchem die
Auseinandersetzung mit der Thematik der Freiheit eine wichtige Rolle einnimmt. Fir die
Darstellung der Kirche des 19. Jahrhunderts, die sich in eine langwierige Auseinandersetzung
mit dem Thema ,Freiheit” begibt, sollen zunachst die historischen Ausgangsvoraussetzungen
betrachten werden. In bewusster Abgrenzung definiert die katholische Kirche in der Gestalt
des papstlichen Lehramtes eine dezidiert kontrdre, restaurative Position. Reformation,
Aufklarung und Franzosische Revolution bilden bei dieser Betrachtung den historischen,
philosophischen und theologischen Hintergrund. Seit der Reformation war die katholische
Kirche gendétigt, in zunehmendem Male die eigene Lehrmeinung neu zu begriinden und zu
verteidigen. Die nachreformatorischen Biirgerkriege, die im Kampf um die ,,wahre Religion“
als Konfessionskriege gefiihrt worden waren, fordern die Staatstheoretiker des 17. und 18.
Jahrhunderts heraus, darliber nachzudenken in wie fern eine friedliche Koexistenz
verschiedener Religionen in einem Staat zu gewahrleisten und dauerhaft zu sichern ist. Martin
Rhonheimer spricht in diesem Zusammenhang von einem ,Primat der Politik” Uber die

324 Rahner / Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, S. 661.
325 Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 14.

58



Religion als notwendiges Postulat der Friedenssicherung in der Zeit nach der konfessionellen
Zersplitterung, die das Bild Europas infolge der Reformation kennzeichnete.3?® Die
aufstrebenden Ideen im Zeitalter der Aufklarung, die die Ratio einerseits und das selbstandig
erkennende Individuum im Sinne von Descartes andererseits zum Axiom ihrer Perspektive auf
die Welt und den Menschen darin erhob, stellt fir die Kirche im 19. Jahrhundert eine weitere
wichtige Ausgangsvoraussetzung in der Diskussion der Freiheitsthematik dar. Die Aufklarung
hatte ein vormodernes, mittelalterlich gepragtes Menschenbild, das fiir die scholastische
Theologie konstitutiv war, fundamental in Frage gestellt. Flir die Kirche war dies eine
Herausforderung, die zentral das Thema , Freiheit” berihrt, das sich, entsprechend des
absoluten Geltungsanspruchs des katholischen Glaubens, stets mit einem konkreten,
geoffenbarten Gottesbild und einer damit verbundenen Anthropologie verbindet.

Die Franzosische Revolution von 1789 und deren Folgen flihrten fir die katholische Kirche zu
einer grundsatzlichen Infragestellung ihres weltlichen Herrschaftsanspruchs. Trotz aller
Bemihungen um die Bewahrung des Einflusses der Kirche auf Staat und Gesellschaft, zu der
auch der Kampf um den Erhalt der weltlichen Herrschaftsrechte des Papstes im Kirchenstaat
gehort, begann die Demokratiebewegung, die durch die Revolution einen wesentlichen
Impuls erhalten hatte, einflussreich zu werden. Hans Maier spricht von revolutiondren
Verschmelzungsversuchen zwischen Demokratie und Kirche im unmittelbaren Anschluss an
die Revolution von 1789, die jedoch binnen weniger Jahre zu einer erbitterten Gegnerschaft
werden sollten.3?” Die Erkldrung der Menschenrechte wihrend der Revolution, zu der auch
die Religionsfreiheit gehort, fiihrte zu einer Infragestellung des fiir den katholischen Glauben
konstitutiven absoluten Wahrheitsverstandnisses. Die Kirche des 19. Jahrhunderts reagiert in
der Auseinandersetzung mit dem Liberalismus auf die durch Reformation, Aufkldrung und
Franzosischer Revolution hervortretende Selbstbestimmung des Menschen und auf die
erodierte Einheit von Religion und Staat in Europa. Der Frage nach der Gewissens- und
Religionsfreiheit kommt dabei eine zentrale Bedeutung zu. Diese historische Entwicklung, die
zum Hervortreten der Freiheitsrechte fiihrte, ist Gegenstand der nachfolgenden Betrachtung.

2.1 Die Entwicklung seit der Reformation

Mit der Reformation nimmt eine Entwicklung ihren Ausgang, die das Fundament des seit dem
Mittelalter geltenden Weltverstandnisses zunehmend in Frage stellt und schliefRlich zu dessen
schrittweiser Auflésung flhrt. Bisher war die christliche Religion von singuldarer und
fundamentaler Bedeutung fiir die Ordnung aller gesellschaftlichen und politischen Bereiche.
Rudolf Uertz stellt dazu fest:
,Das politische Bewusstsein und die normsetzenden Prinzipien des Mittelalters waren
vom Glauben an die Offenbarung Gottes, seiner natlirlichen Schépfung und seiner
Herrschaft in der Geschichte getragen, in deren Zentrum der Glaube an die

326 Sjehe hierzu: ,Das sich allmidhliche Herausbilden eines klaren Bewusstseins der Notwendigkeit eines
friedensstiftenden Primats der Politik Gber die Religion ist die Folge einer langen Reihe von Konflikten und
blutigen Kriegen, der friihneuzeitlichen Erfahrung der Unfdhigkeit friedlichen Zusammenlebens unter
Bedingungen religioser Uneinigkeit und tiefgreifender weltanschaulicher Divergenzen.”, in: Rhonheimer,
Christentum und sakularer Staat, S. 116.

327 Maier, Revolution und Kirche, S. 77-138.

59



Menschwerdung, das Kreuz und die Auferstehung des Gottessohnes Jesus Christus

standen."3%8
Von hierher legitimiert sich das Imperium des Heiligen Romischen Reiches ebenso wie der
Grundgedanke einer ,christlichen Einheitsordnung”.3?° Dieser Universalgedanke ist trotz des
mittelalterlichen Dualismus von Kaiser- und Papsttum von zentraler Bedeutung, denn

»die Einheit des Glaubens und der kirchlichen Disziplin (...) <galt als> wesentliche

Grundlage fiir die Gemeinschaft der Vélker und der Herrscher des Abendlandes sowie

fiir jedes einzelne Kénigreich.“33°
Der Einheitsgedanke bildet die Legitimationsgrundlage des christlich verfassten europaischen
Staates. Die Aufforderung Martin Luthers zur theologischen Disputation, zu der er 1517
flinfundneunzig Thesen verfasst, bildet den Auftakt zur Reformation und damit zu
umwalzenden Veranderungen, die in ihrer Konsequenz in Mittel- und Westeuropa zum Zerfall
der einen christlichen Kirche in verschiedene Konfessionen fiihrt. In den politischen
Auswirkungen der Reformation tritt sodann der Verlust des staatstragenden
Einheitsgedankens mit verheerenden Folgen fiir die Friedensordnung Europas zu Tage.
Historisch gesehen ist die Reformation deshalb kein singuldr deutsches Ereignis, sie bildet
vielmehr ein Geschehen von europdischem Rang, das das Tor zu einer neuen Epoche
aufstéRt.33! In der Reformation wird ein Freiheitsverstindnis formuliert, das theologisch
begrindet im Akt der Schopfung und in der Erlésung durch Christus als ,natlirliche
Rechtsordnung” verstanden wird.33? In den Freiheitsschriften der Reformatoren, allen voran
in Luthers Schrift ,Von der Freiheit eines Christenmenschen”, zeigt sich ein zweifacher
Freiheitsbegriff: Ein personaler Freiheitsbegriff, der die Freiheit des Einzelnen in den
Mittelpunkt nimmt und zur Forderung nach Uberwindung der Leibeigenschaft fiihrt, und ein
politischer Freiheitsbegriff, in dessen Konsequenz die gesellschaftliche Bedeutung von Freiheit
des Einzelnen betont und deren Umsetzung in ein System der rechtlichen Verbindlichkeit fiir
nétig erachtet wird.333 Peter Blickle spricht hier von einer notwendigen ,Konvergenz von
christlicher Freiheit und politischer Freiheit.“334 Diese so postulierte Konvergenz ergibt sich in
historischer Deduktion aus dem Gedankengut der Reformation, wobei die Thematik der
,Freiheit aus dem Glauben” bereits unter den Reformatoren zum Gegenstand heftiger
Auseinandersetzungen  geworden  war.3® Es  bedurfte deswegen  weiterer
rechtsphilosophischer und politischer Voraussetzungen, die erst in der Folgezeit hinzutraten,
um die in der Reformationszeit kontrovers diskutierte ,Freiheit des Menschen” schlieBlich im
Sinne einer politischen Friedensordnung wirkmachtig werden zu lassen.

2.1.1 Notwendigkeit der Befriedung des Konflikts der Konfessionen

Als Folge der Reformation ist es zu gesellschaftlichen Konflikten gekommen, letztlich aber vor
allem zum Zerfall der Einheit des Glaubens und zur Kirchenspaltung. Die sich zunehmend

328 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 33.

325 Epd.

330 Aubert, Das Problem der Religionsfreiheit in der Geschichte des Christentums, S. 425.
331 Miiller, Die Reformation als Epoche europaischer Geschichte, S. 12-13.

332 glickle, Reformation und Freiheit, S. 51.

333 Epd., S. 51-53.

334 Ebd., S. 52f.

335 Mehl, Freiheit. Ethisch, S. 512-518.

60



verhartenden konfessionellen Gegensatze entladen sich in Europa in den Blirgerkriegen des
16. und 17. Jahrhunderts, um ihren Hohepunkt im DreiBigjahrigen Krieg von 1618-1648 zu
finden. Um den Frieden zwischen den Konfessionen, auch den Bevoélkerungsgruppen in einem
Staat, neu zu sichern, wird - wie Martin Rhonheimer formuliert - ein ,,Primat der Politik” Gber
die Religion in zunehmendem Malle als notwendig erachtet. Der Frieden in Europa, das
Beilegen der politisch-religiosen Auseinandersetzungen, die durch die Zersplitterung der
Glaubenseinheit entstanden waren, kann nicht mehr durch die Religion ausreichend gesichert
oder garantiert werden, es bedarf zur Friedenssicherung vielmehr einer unabhdngigen
politischen Instanz.33® Diese Grundeinsicht teilen bereits die Realpolitiker des 16.
Jahrhunderts, wie die bekannte Formel des Kanzlers des franzosischen Kdnigs, Michel de
I"Hopital, von 1562 belegt: Es sei

,hicht wichtig, welches die wahre Religion ist, sondern wie das Volk im Frieden

zusammenleben kann* .33’
Michel de I'Hopital steht neben anderen christlichen Humanisten, wie Nikolaus Cusanus und
Marsilio Ficino, die allerdings das ,ldeal der religiosen Einheit mit den Mitteln der
theologischen Auseinandersetzung in friedlicher Absicht zu erreichen suchen.33*® Zu den
Folgen der Reformation gehort auch deren Auswirkung auf die geistesgeschichtlichen
Stromungen Europas, indem die Philosophie der Aufklarung und ihre Ideale mit dem
Gedankengut der Reformatoren verknipft und als solche in das 16. und 17. Jahrhundert hinein
tradiert werden.3* Die Befriedung des Konflikts der Konfessionen mit politischen Mitteln
findet ihre konkrete Gestalt im ,,Augsburger Religionsfrieden” von 1555 und in Weiterfiihrung
dessen nach dem Dreiligjahrigen Krieg im ,Westfalischen Frieden” von 1648. In diesen vom
Willen nach Frieden zwischen den Konfessionen und nach neuer politischer Stabilitat nach den
Wirren der Reformation gepragten Abkommen kommt in den deutschen Landen dem Prinzip
,Cuius regio, eius religio” eine wesentliche Bedeutung zu.3%° Durch die Reformation, zu deren
Hauptideen die Freiheit gehort, die aber andererseits durch die Erosion des, das Staatswesen
konstituierenden Einheitsgedankens zu kriegerischen Auseinandersetzungen fiihrte, war die
Notwendigkeit gegeben, eine Friedensordnung fir das Zusammenleben von Angehérigen
verschiedener Konfessionen in einem Land zu schaffen. Diese Bemihungen fiihren in ihrer
Konsequenz zu einem fortschreitenden Prozess der Sakularisierung in Europa. In diesem
Prozess treten Politik und Religion weiter auseinander. Mit dem sich herausbildenden ,,Primat
des Politischen” vor dem Religidsen ist ein wichtiger Punkt erreicht, der pragend fir die
Neuzeit und fir das Ringen der Kirche mit dem Gedanken der Freiheit, der sich fir sie zur
Problematik der Religionsfreiheit ausweiten sollte, erreicht.

336 Sjehe hierzu: ,Der Bruch der religitsen Einheit des christlichen Europa lieR spezifisch politische Losungen
dringend notwendig werden, Lésungen also, die gerade auf der Ausklammerung und politischen Neutralisierung
der religiosen Divergenzen und konkurrierenden Wahrheitsanspriiche beruhten.”, in: Rhonheimer, Christentum
und sékularer Staat, S. 117.

337 Zitiert nach: Ebd., S. 118.

338 Aubert, Das Problem der Religionsfreiheit, S. 429.

33% Miller, Reformation, Sp. 932f.

340 Smolinsky, Kirchengeschichte, S. 132-134.

61



2.1.2 Rechtsphilosophische Beitrage zum Friedenserhalt

Die Kirchenspaltung und die davon ausgeldsten politischen Konflikte hatte in den deutschen
Landen unter konfessioneller Hinsicht ein sehr heterogenes Gebilde geschaffen, in denen die
Untertanen auch bezliglich ihrer Religionszugehorigkeit dem jeweiligen Fiirsten gegeniber
verpflichtet waren. Es gilt das ,,Prinzip der konfessionellen Konformitit”,34! das sich in der
oben genannten Maxime ,,cuis regio, eius religio” verwirklicht. Im Vergleich dazu stellt sich die
Situation im Konigreich Frankreich vollig anders dar. In Frankreich, das zentralstaatlich
organisiert ist, wird, im Gegensatz zur deutschen Losung, der Versuch unternommen, die
gesamtstaatliche Einheit, trotz konfessioneller Pluralitat, zu wahren. Erstrangig geht es dabei
aber auch hier darum, den Frieden zu sichern. In Frankreich bleibt die katholische Religion
zwar die Staatskirche, durch die Gewahrung von religioser Toleranz anderen Konfessionen
gegeniber, besonders durch das Edikt von Nantes von 1598, wird aber der innere Frieden
zusatzlich zu festigen versucht. Die Problematik der Friedenssicherung unter den neuen, trotz
aller Bemiihungen weithin instabilen Verhéltnissen Europas, gehort seit dem 16. Jahrhundert
zu den beherrschenden Themen der philosophischen, naherhin der rechtsphilosophischen
Erorterung. In der Renaissance, die mit der Reformation als ,Grundmacht der modernen
Welt“ bezeichnet werden kann,3*? treten nun Jean Bodin, Thomas Hobbes und John Locke
hervor, die als wichtige Theoretiker des neuzeitlichen Primates des Politischen gelten diirfen.
Die ihrem Denken zugrundeliegende Ausgangssituation ist das innerhalb Frankreichs
ersichtliche Ringen um einen Grundkonsens zum Erhalt der staatlichen Einheit. Dieser muss
jedoch jetzt notwendigerweise auflerhalb der Frage nach der religiosen Wahrheit zu suchen
sein. Die Rechtsphilosophie wird an dieser Stelle zum Wegbereiter eines neuen
Staatsverstandnisses, das sich in Unabhangigkeit von religiosen Wahrheiten versteht.

Der franzosische Jurist Jean Bodin (1530-1596) wird in Nachfolge Machiavellis als der
,Klassiker des Souveranititsgedankens” angesehen.3*® Als grundlegend gelten seine sechs
Blcher ,Sur la République” von 1577. Fiir Bodin ist die Souveranitat des Staates, die sich im
Flrsten personifiziert, die unabdingbare Notwendigkeit fiir eine tragfahige Friedensordnung.
Souveranitat im Sinne Bodins ist dadurch gekennzeichnet, Entscheidungen zu treffen und ein
positives Recht zu schaffen, das alle Bewohner eines Staates bindet. 3**Die ,Befugnis der
Staatsgewalt, ihrem Willen einen allseitig rechtlich bindenden Inhalt zu geben und die
Unmoglichkeit, durch eine andere Macht gegen den eigenen Willen rechtlich beschrankt zu
werden”,3* bewirkt die Unabhéngigkeit des Staates und schafft damit die Voraussetzung
dafiir, dass sich im Rahmen eines Staatswesens, unter der MaRgabe des positiven Rechts, ein
rechtlich selbstandiger und damit freier Raum konstituieren kann. Bodins pragmatische Idee
verleiht dem Souverdn, dem Firsten namlich, mit dem Ziel, dem Frieden durch eine
durchsetzungsfahige Gesetzgebung zu dienen, maRgebliche Rechte. Begrenzung kdénnen sie
einzig in der Verpflichtung zur Wahrung des Verfassungsrechtes finden, das auf dem
Naturrecht basiert. Nach Bodins Lehre ist der Souveran diesem Verfassungsrecht verpflichtet,

341 Kriele, Einfiihrung in die Staatslehre, S. 34.

342 Burdach, Vom Mittelalter zur Reformation, Vorrede, S. Ill.

343 Hirschberger, Geschichte der Philosophie, S. 57.

344 carl Schmitt wirdigt Bodins Leistung dahingehend, ,dass er die Dezision in den Souveranititsbegriff
hineingetragen hat.”, in: Schmitt, Politische Theologie, S. 14f.

345 Hirschberger, Geschichte der Philosophie, S. 57.

62



was eine ,politische Verantwortungsethik” begriindet.3* Die Idee der staatlichen
Souveranitat, die sich in der Person des Flirsten, aber auch einer durchsetzungsfahigen Armee
manifestiert, stellt eine realpolitische Befreiung des Staates von der Notwendigkeit, sich zu
einer bestimmten religiosen Wahrheit zu bekennen, dar. Bodin gibt, mit dem Gedanken der
Souverdnitdt, dem Firsten weitgehende Handlungsmoglichkeiten, da sich seine
Herrschaftsrechte nicht in einer Glaubenswahrheit oder einer bestimmten metaphysischen
Idee begriinden. Mit Martin Rhonheimer ist festzuhalten:
,Dieser Verzicht auf das vom Werte her Héchste zugunsten dem politisch Dringlicheren
und deshalb Fundamentalen, nédmlich der Sicherung der aus lebenspraktischen
Griinden vorrangigen politischen Werte, ist zugunsten des friedlichen Zusammenlebens
unumgdnglich.“3*
Der Souveranitatsgedanke kann allerdings auch zu einem absolutistischen Machtverstandnis
des Fursten fiihren. Die Negativseite des Ansatzes von Bodin liegt deshalb in einer
nachhaltigen Begriindung der Idee des Absolutismus, weil Gber dem Souveran, nach dem
Ausfall der religiosen Komponente, keine hohere Macht stehen darf.
Der Englander Thomas Hobbes (1588-1679), der die Gedanken Bodins zur Souveranitat
wahrend mehrerer Aufenthalte in Frankreich kennenlernte, proklamiert den radikalen
Verzicht ,,auf irgendwelche Ankniipfung an religidse oder transzendente Werte“,3*® woraus er
eine Staatslehre unter den Pramissen der Macht und des Nutzens konstruiert. Der Mensch
kann, in der Theorie Hobbes’, den ihn negativ bestimmenden Naturzustand, in dem ein Kampf
aller gegen alle herrscht (,,homo homini lupus®), nur durch einen starken Staat iberwinden.
In diesem Staat, der durch einen Gesellschaftsvertrag der ,,Naturwesen” entsteht, werden die
Menschen zwar ,,von Natur aus” als gleich angesehen, sie schaffen sich aber erst durch den
Staat ein System der Ordnung, des Rechts und der Moral. Im Sinne dieser Bildung von Moral
und Sitte wird ,der Staat zu etwas Sittlichem*.34° Voraussetzung fiir dieses Staatsverstindnis
ist ein seinen Blirgern gegeniber absolut souverdner Staat. In der Staatstheorie von Thomas
Hobbes gibt es keine Freiheit des Gewissens oder des Glaubens, diese Dimensionen des
Menschseins sind nur dann nétig, wenn sie der Staat seinerseits als nitzlich erachtet und
seinen Untertanen verordnet.3*% Es ist das Gesetz, das zur ,moralischen Pflicht” des Einzelnen
erhoben wird.3>! Thomas Hobbes entwirft die Idee eines Staats, in dem die Wahrheitsfrage
ausgeklammert ist,
,als eine Art die Gesellschaft befreienden politischen Mechanismus, der durch
vertragliche Autorisierung eines Souverdins von seinen Blirgern zum Zweck der
Friedenssicherung geschaffen wird und dem man sich zwecks besseren Uberlebens
unterwirft.“3>?
Jean Bodin und Thomas Hobbes entwickeln in ihren Schriften eine Staatslehre im Zeitalter der
Renaissance, in der die Macht des Staates lber den einzelnen Menschen mittels des
Souveranitatsgedankens verabsolutiert wird. Der Mensch im Staat ist Untertan, ihm eignet

346 Rhonheimer, Christentum und sikularer Staat, S. 118.

347 Ebd., S. 119.

348 Hirschberger, Geschichte der Philosophie, S. 189.

349 Ebd.

350 Ebd., S. 195-199.

351 Bgckenférde, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie, S. 241.
352 Rhonheimer, Christentum und sakularer Staat, S. 119.

63



kein Selbstbestimmungsrecht an. Bodin und Hobbes waren Zeitgenossen von religios
motivierten Blirgerkriegen und Auseinandersetzungen, wie es die Hugenottenkriege und der
Pogrom der Bartholomdusnacht von 1572 waren. Die Frage nach der Wahrheit, die zum Kampf
der Konfessionen fihrte, durfte um des Friedens willen keine entscheidende Rolle mehr
spielen, sie wird durch die souverdne Staatsgewalt nivelliert. Durch die Ausklammerung der
Wahrheitsfrage aus dem Bereich des Politischen werden dabei aber gleichzeitig Staat und
Kirche bzw. Religion voneinander differenziert. Menschenrechten kommt in diesem System
keine wesentliche Bedeutung zu. Die Frage der Religion wird als ein politisches Problem
gesehen, das dem souverdnen Staat aufgrund eigener Machtvollkommenheit zu l6sen
aufgegeben ist.

In Abgrenzung und Weiterentwicklung von Bodin und Hobbes ist John Locke (1632-1704), der
Vater des englischen Empirismus, zu sehen. Die offensichtlichen Schwachen der Theorien von
Bodin und Hobbes erkennend, die den Staat ins Zentrum ihres Denkens setzten, steht fir
Locke der Mensch im Mittelpunkt seiner Staatslehre. Der Naturzustand des Menschen ist, im
Gegensatz zu Hobbes, ein bleibendes Charakteristikum seiner Existenz. Zum Naturzustand
gehort vor allem die Freiheit, die als unverduflerlich beschrieben wird. Dem Naturzustand
korrespondiert ein Naturgesetz, die rechte Vernunft, die dem Mitmenschen die gleichen
Rechte der Freiheit und Unversehrtheit des Lebens zubilligt. Locke zeigt sich in seiner Lehre
stark von der ,,lex naturalis“ der Scholastik gepragt, die das Naturrecht theologisch verankert.
Seine Staatslehre, die in den Grundzligen dem Kontraktualismus Hobbes™ nahekommt, stellt
Locke in den Dienst des Individuums, weshalb man von einem ,staatsphilosophischen
Individualismus” Lockes sprechen kann.3>3 Der Staat hat dem Wohl der Individuen zu dienen,
ihre Menschenrechte zu sichern und durch die Gewaltengliederung in Legislative und
Exekutive die Macht des Staates dem Einzelnen gegeniiber zu beschrianken.?** Mit dieser
Fokussierung auf den Willen des Individuums wird Locke ,zum klassischen Vertreter des
Liberalismus.“3%> Der Staat erfihrt seinen Sinn darin, dass er den Menschen dient, er wird zum
Garanten ihrer Rechte. Lockes Bedeutung liegt darin, dass er als Humanist und Theoretiker
der Gewaltengliederung sich praxistheoretisch daran orientiert, die Freiheit der Biirger, in
einem Staatswesen organisiert, zu begriinden.3>® Durch die Gewaltengliederung erhélt der
Souveranitatsgedanke mit seiner Gefahr der Starkung des Firsten, wie dies im Absolutismus
geschehen ist, zudem ein notwendiges Korrektiv.

2.1.3 Erklarung der Menschenrechte

Die allgemeine Erklarung der Menschenrechte in der Franzésischen Revolution von 1789 ist
ein Meilenstein flir die Anerkennung universalgiiltiger, unverfiigbarer Rechte des Menschen,
die dem Individuum aufgrund seines Menschseins in naturrechtlicher Begriindung zukommen.
Allerdings erhalten die Menschenrechte erst in ihrer Verknlpfung mit der institutionellen
Verankerung innerhalb des Verfassungsstaates, und in einer in ihm funktionierenden
Gewaltengliederung, wobei besonders der unabhangigen Judikative eine wichtige Bedeutung
zukommt, rechtliche Giiltigkeit und kénnen damit zur unabhangigen Grundlage einer am

353 Hirschberger, Geschichte der Philosophie, S. 217.

354 Darstellung der Lehre John Lockes, in: Ebd., S. 200-220.
355 Ebd., S. 217.

356 Bgckenforde, Gesetz und gesetzgebende Gewalt, S. 28f.

64



Freiheitsprinzip orientierten Gesellschaft werden. Die geschichtliche Entwicklung des 18.
Jahrhunderts, die hier kurz skizziert werden soll, enthdlt durch die amerikanische
Unabhangigkeitsbewegung den entscheidenden Impuls zur verfassungsrechtlichen
Verankerung der Menschenrechte. In der Franzdsischen Revolution kommt sodann der
Gedanke der Gleichheit aller Menschen hinzu. Martin Kriele macht deutlich, dass die
geschichtlichen Wurzeln der Erklarung der Menschenrechte von 1789 in der Amerikanischen
Unabhangigkeitserklarung, den ,Bills of Rights” der amerikanischen Einzelstaaten, und der
amerikanischen Bundesverfassung von 1787 liegen. In diesem amerikanischen Modell
verknupfen sich angelsachsische Rechtstraditionen und naturrechtliche
Aufklarungsphilosophie auf der Grundlage des Verfassungsrechts. Kriele konstatiert:
,Es gibt eine wechselseitige Beziehung zwischen Aufkldrungsphilosophie und der
franzésischen Erkldrung der Menschenrechte einerseits und der Entwicklung der
amerikanischen Verfassungen und der Ausbreitung des Verfassungsstaates liber die
westliche Welt andererseits. Sich diese wechselseitigen Einfliisse zu vergegenwdrtigen
liefert zugleich ein klassisches Exempel fiir die Beziehung zwischen Geist und Politik,
Theorie und Praxis, Philosophie und Recht.“3>’
Juristisch ist dabei zwischen Grundrechten und Menschenrechten zu differenzieren:
,Grundrechte sind positives Recht, Menschenrechte sind Naturrecht”.3°® Nur dann, wenn die
Menschenrechte in Grundrechte tGberfihrt werden, sind sie positiv geltendes Recht und damit
durch den Einzelnen einklagbar. Als klassisches Grundrecht gilt der Schutz der Person vor
willkirlicher Verhaftung, das sogenannte ,Habeas-Corpus“-Recht, wie es in der englischen
,Magna Charta Libertatum“ von 1215 niedergelegt ist und inhaltlich in den amerikanischen
Kolonien rezipiert wurde.?*° Dieses Grundrecht, auch ,,Mutter aller Grundrechte” genannt,
besagt, dass jemand nur aufgrund gesetzlichen Urteils der Freiheit seines Leibes beraubt
werden darf. Festzuhalten ist dabei aber, dass dieses Recht im 13. Jahrhundert nur fiir den
,freien Mann” Giiltigkeit besitzt. Der Staatsrechtler Georg Jellinek vertritt, im Gegensatz zur
Herleitung der Menschenrechte aus der ,Magna Charta Libertatum®, die These, dass die
Religionsfreiheit als urspriingliches Freiheitsrecht anzusehen ist:
,Der Gedanke der Religionsfreiheit habe sich im Laufe des Jahrhunderts (gemeint: 18.
Jahrhundert, Anmerkung: E.S.) in Amerika mdchtig verbreitet und sich schlieflich in den
Verfassungsurkunden niedergeschlagen. Nachdem hier einmal in grundsétzlicher Form
ein unverduferliches Menschenrecht verbrieft und anerkannt worden sei, habe dies die
anderen Rechte nach sich gezogen und ihnen gewissermafen als Modell gedient.“3%°
Georg Jellinek versucht nachzuweisen, dass sich die Religionsfreiheit im Grundrechtskatalog
weniger der Aufklarung als vielmehr der durch die Reformation entstandenen Pluralitat von
Konfessionen, die in den anglo-amerikanischen Kolonien zu friedlicher Koexistenz verpflichtet
waren, verdankt. Jellinek bezeichnet es als Konsequenz des ,,souveranen Individualismus auf
religiosem Gebiet”, die zur Gewissensfreiheit in Glaubensdingen und schlielllich zur Fixierung
der Religionsfreiheit als Grundrecht aus der praktischen Notwendigkeit des Zusammenlebens,
fuhrte.3®? Gegen Jellinek betont Kriele, dass das Grundrecht auf Schutz vor willkirlicher

357 Kriele, Einfiihrung in die Staatslehre, S. 111.

358 Ebd.

3 Ebd., S. 112.

360 Epd., S. 113.

361 Jellinek, Die Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte, S. 39f.

65



Verhaftung als umfassenderes Recht gelten muss, und nachweislich auch alter als das Recht
auf Religionsfreiheit ist. Die Religionsfreiheit stellt in diesem Fall also nur einen ,aktuell
konkreten Anwendungsfall” eines allgemeinen Grundrechtes auf Freiheit dar.3%? In den
Verfassungen der amerikanischen Bundesstaaten finden die Menschenrechte einen erste
wichtige Rechtsgiiltigkeit beanspruchenden Niederschlag. Der Festschreibung der
Menschenrechte waren allerdings Konflikte mit dem englischen Mutterland vorausgegangen,
in denen es letztlich um die Zurickweisung von, durch die Krone Englands erhobenen,
Souveranitatsanspriichen ging. Es handelte sich um die Frage der Steuerhoheit, in der die
amerikanischen Kolonien den Standpunkt ,no taxation without representation” vertraten. Die
,,Bills of Rights“ konnen deshalb als eine ,,Antwort auf SouveranitatsanmaBungen” angesehen
werden.?%3 Die in den ,Bills of Rights” erklarten Menschenrechte stehen zudem im Kontext
der amerikanischen Unabhangigkeitserklarung von 1776. Durch diesen Zusammenhang
werden sie als Freiheitsrechte besonders akzentuiert und naturrechtlich begriindet.
»Insofern sich die Kolonien gegen das Mutterland auflehnten, IGsten sie sich aus dem
gemeinsamen Rechtsband und bedurften deshalb ersatzweise der Fundierung im
Naturrecht. Zugleich begriindeten sie die Notwendigkeit dieser Auflehnung damit, dass
England sie in ihren Grundrechten verletzt hatte, und indem sie diese Auflehnung
naturrechtlich fundierten, brachten sie zugleich die ©6éffentliche Meinung der
Aufkldrungszeit auf ihre Seite.“364
In der historischen Entwicklung wird deutlich, dass die naturrechtlich begriindeten
Individualrechte der amerikanischen Verfassungen, die in England seit dem Mittelalter als
Uberlieferte Grundrechte, wie das ,,Habeas-Corpus Recht”, giiltig waren, Legitimitdt nun auch
in der neuen Welt erhielten. Die Grundrechte der amerikanischen Bundesverfassung von 1787
sind von daher historisch begriindete Rechte der personlichen Freiheit gegenliber staatlicher
Willkiir; sie erscheinen in Fortentwicklung des ,Habeas-Corpus” Rechts und beziehen weitere
Grundrechte mit ein. Diese in der amerikanischen Bundesverfassung verbrieften Grundrechte
sind vor allem die Rechte auf Freiheit der Religion, der Rede und der Presse, aber auch das
Recht, Waffen zu tragen. Alle Rechte, auch die vielfdltigen prozessualen Grundrechte,
schiitzen den Einzelnen vor dem staatlichen Missbrauch von Souveranitat.3%> Aus dem Prozess
der amerikanischen Unabhangigkeitsbewegung gingen demnach die Menschenrechte in
verfassungsrechtlicher Fixierung hervor. Die Menschenrechte werden damit zu positiven
Grundrechten. Eine Problematik macht das amerikanische Modell allerdings deutlich, sie liegt
im Verstandnis der Grundrechte als Birger- und nicht als Menschenrechte. Die Bewohner
eines Herrschaftsgebietes mussten erst Blirger eines Staates werden, um die Menschenrechte
in Anspruch nehmen zu kénnen. Diese Problematik zeigt sich besonders im Wesen der
Sklaverei. Sklaven konnten keine Menschenrechte fiir sich beanspruchen, weil sie keinen
Blrgerstatus innehatten. Es verwirklicht sich hierbei die Eigentimlichkeit eines
Verfassungsstaates nach angelsachsischer Pragung. In diesem gab es zwar das Grundrecht der
Freiheit, aber eben nur fir die Freien; der Gedanke der fundamentalen Gleichheit aller
Menschen musste erst in hartem Ringen hinzugefligt werden. ,Die Verschmelzung von
Verfassungsstaat und Naturrecht erst schuf die revolutionare Kraft, die in Richtung auf gleiche

362 Kriele, Einfiihrung in die Staatslehre, S. 115.
363 Epd., S. 117.
364 Ebd., S. 116.
365 Ebd., S. 118.

66



Freiheit wirkte, d. h. auf Gleichheit innerhalb des Verfassungsstaates, auf allgemeines
Wahlrecht, auf sozialstaatliche Impulse, auf Schaffung der realen Voraussetzungen fiir die
Freiheit eines jeden.36¢
Die Verbindung des amerikanischen Modells des Verfassungsstaates mit dem europaischen
Naturrechtsgedanken, der in der Aufklarung zunehmend hervorgetreten war, erfolgt durch
die Franzosische Revolution in der Deklaration der allgemeinen Menschen- und Biirgerrechte
vom 26. August 1789 und entfaltete eine Breitenwirkung bis zur grundsatzlichen Anerkennung
der Freiheitsrechte in den europaischen Verfassungsstaaten. In der Franzosischen Revolution
gelingt es, die Idee der Gleichheit mit dem aus den amerikanischen ,,Bills of Rights“, besonders
der Verfassung des Staates Virginia, bekannten Regelwerken der Biirgerrechte zu verknipfen
und politisch zu entfalten.?®” Hinzu kommt die Garantie dieser Rechte durch einen
Verfassungsstaat, der durch Formen der Gewaltengliederung den Gedanken der Gleichheit
aller Menschen realisierbar macht. Die Erklarung der Menschenrechte von 1789 hat aus der
Verbindung von Verfassungsstaat und Gleichheitsidee ihre Kraft entfaltet:
Wéhrend sich bis zur Franzdsischen Revolution die naturrechtliche
Menschenrechtsidee in moralischen Appellen an den Souverdn erschopfte, verknlipfte
sie sich in der Franzdsischen Revolution mit der Absicht zur Begriindung eines
Verfassungsstaates.“358
Nach Kriele geht die Menschenrechtserklarung der Franzdsischen Revolution nicht primar und
ausschlieBlich auf aufklarerisches Gedankengut in philosophischer Auspragung zurlick. Sie
begriindet sich vielmehr im Vorbild der amerikanischen Verfassungen. Rousseaus ,,contract
social” bildet auch nach der Darstellung von Georg Jellinek nicht die Grundlage fiir die
Erklarung von 1789,
,denn die Vorstellung eines urspriinglichen Rechtes, das der Mensch in die Gesellschaft
hiniibernimmt und das als rechtliche Grenze des Souverdns auftritt, wird von Rousseau
ausdriicklich verworfen.“3%°
Die Menschenrechtserklarung ware aber eine ,,reine Deklamation ohne bleibende juristische
Wirklichkeit”, wenn sie nicht an einen Verfassungsstaat gebunden ware. Die fehlende
Voraussetzung einer verfassungsrechtlichen Bindung zeigt sich in der Revolution selbst, als sie
zur verhangnisvollen Terrorgeschichte unter Robespierre mutiert. Kriele bezeichnet es als
eklatantes Missverstandnis, wenn die Forderung auf Durchsetzung der Menschenrechte ohne
den Zusammenhang mit dem institutionalisierten Verfassungsstaat erhoben wird. Die
Menschenrechte bleiben ohne funktionierenden Verfassungsstaat nur ein theoretisches
Gebilde.3’° Der dramatische Verlauf der Franzosischen Revolution gibt dieser Einschitzung
Recht.

366 Epd., S. 120.

367 Jellinek, Die Erklarung der Menschen- und Biirgerrechte, S. 16.
368 Kriele, Einflihrung in die Staatslehre, S. 121.

369 Jellinek, Die Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte, S. 6.
370 Kriele, Einfiihrung in die Staatslehre, S. 123.

67



2.2 Die Situation der katholischen Kirche in Europa zu Beginn des 19. Jahrhunderts

Durch die reformatorischen Freiheitsgedanken bereits im 16. Jahrhundert herausgefordert
und verstirkt durch die Grundgedanken der Philosophie der Aufklirung,3’' die zur
Entwicklung einer autonomen, sich von der religiosen Wahrheitsfrage emanzipierenden
Anthropologie fihrte und den Menschen zum Gebrauch der Vernunft aufrief,3’2 befand sich
die katholische Kirche in Europa zu Beginn des 19. Jahrhunderts in der Defensive. Die
politischen Entwicklungen in Frankreich, die sich aus dem Kontext der Revolution seit 1789
ergeben hatten, flihren am Anfang des 19. Jahrhunderts zu einer fundamentalen
Infragestellung der bisherigen feudalen Herrschaftsverhadltnisse, innerhalb derer die
katholische Kirche eine etablierte Rolle eingenommen hatte. Karl Heussi stellt dazu fest:
»,Die Aufhebung des Jesuitenordens, das Wiedererwachen des Episkopalismus und die
nationalkirchliche Politik der deutschen Erzbischéfe, sowie die kirchlichen Reformen
Josephs Il. waren nur die Vorzeichen des Sturms, der mit der Franzdsischen Revolution
iiber die katholische Kirche und das Papsttum hereinbrach. In der Revolution von 1789
brachen das ancien régime und die mit diesem Regierungssystem aufs engste
verflochtene gallikanische Kirche zusammen. Die Religions- und Kirchenfeindschaft, die
von der Franzdsischen Aufkldrungsliteratur erzeugt worden war, kam nun zum
leidenschaftlichen Durchbruch und fiihrte voriibergehend zur vélligen Auflésung der
Kirche und zur Abschaffung des Christentums.“373
Eine wesentliche Herausforderung an die Kirche stellt zudem der aufklarerische Deismus dar,
in dem die Religion auf einer nichtpersonalen Gottesvorstellung begriindet ist, und sich als
,Lehre von der natiirlichen Religion” gegen die christliche Offenbarungsreligion wendet.37*
Der Konflikt kulminiert in der Auseinandersetzung mit dem Liberalismus des 19. Jahrhunderts.
Im Folgenden werden aufgrund der historisch verifizierbaren Vorbedingungen die wichtigsten
Linien dieses Konflikts nachgezeichnet und auf die nachfolgende Bewertung der
Freiheitsrechte, besonders der Gewissens- und Religionsfreiheit, durch das papstliche
Lehramt zugespitzt.

2.2.1 Historische Vorbedingungen
Die Situation der Kirche zu Beginn des 19. Jahrhunderts bildet die Ausgangsvoraussetzung fir

den kirchlichen Kampf gegen die Bestrebungen des Liberalismus, und dabei besonders der
Forderung nach Gewissensfreiheit in religiosen Fragen. Mit drei kurzen Schlaglichtern soll die

371 Heribert Smolinsky verweist auf den pluriformen Charakter der Aufklarung: Siehe hierzu: ,Im ausgehenden
17. Jahrhundert kiindigte sich, bedingt durch eine Fiille von Faktoren, eine Art ,Krise des européischen Geistes’
<Hazard> an, die in die Aufklarung miindete. Dabei ist zu beachten, dass es sich bei der Aufklarung keineswegs
um eine einheitliche ,Bewegung’ handelte, sondern um vielfaltige Ansadtze des Denkens, der gesellschaftlichen,
sozialen, wirtschaftlichen, religiosen und politischen Reformen.“, in: Smolinsky, Kirchengeschichte, S. 163.

372 Immanuel Kant beantwortet die Frage ,Was ist Aufklarung?“: Siehe hierzu: ,Aufklarung ist der Ausgang des
Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmindigkeit. Unmindigkeit ist das Unvermdgen, sich seines
Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmindigkeit, wenn die
Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes, sondern der EntschlieBung des Mutes liegt, sich seiner ohne
Leitung eines anderen zu bedienen. Sapere aude! Habe Mut dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!”, in:
Hinske, Was ist Aufklarung?, S. 452.

373 Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, S. 423.

374 Smolinsky, Kirchengeschichte, S. 170-172.

68



Situation der Kirche in Deutschland, Frankreich und auf der italienischen Halbinsel beleuchtet
werden. Den Auswirkungen der Franzdsischen Revolution und der Sakularisation gebiihrt
hierbei eine besondere Beachtung. Die Franzosische Revolution hatte die alte Ordnung
Europas erschiittert und die energische Gegnerschaft der absolutistischen Machte provoziert.
Papst Pius VI. hatte 1793 in Reaktion auf die Hinrichtung Kénig Ludwigs XVI. von Frankreich
die Monarchen Europas zu einem Feldzug gegen die revolutiondaren Machte aufgerufen. Doch
schon 1794 konnten die Revolutionstruppen gegen die Kriegskoalition unter FlUhrung
PreuBens und Osterreichs den Sieg erringen. Die linksrheinischen Gebiete des Deutschen
Reiches wurden dabei von Frankreich besetzt. In Geheimvertragen mit dem siegreichen
Frankreich sollten die deutschen Staaten aber fiir ihre Gebietsverluste entschadigt werden. Zu
diesem Zweck wurde die Sakularisation der Reichskirche beschlossen und 1803 durch den
Reichsdeputationshauptschluss verwirklicht. Die Zerschlagung der Reichskirche fiihrte zum
Ende des alten Romischen Reiches Deutscher Nation, was mit dem Niederlegen der rémisch-
deutschen Kaiserkrone durch Kaiser Franz Il. 1806 schlieBlich besiegelt wurde.3”> Nach Klaus
Schatz wird aus diesem historischen Zusammenhang die begriffliche Unterscheidung zwischen
,Sakularisation” und ,Sakularisierung” deutlich. ,Sakularisation” bedeutet demnach ,das
konkrete geschichtliche Phdnomen der Entmachtung und Enteignung der deutschen Kirche in
den Jahren um 1803“, wahrend der Begriff ,,Sdkularisierung” ein

,geistesgeschichtliches Gesamtphénomen (meint), welches allgemein in der LoslGsung

der verschiedensten Lebensbereiche von unmittelbar christlich-kirchlicher Fiihrung

oder Sinngebung“3’®
zum Ausdruck kommt. Sakularisierung und Sakularisation missen aber dennoch in einem
gegenseitigen Abhangigkeitsverhaltnis gesehen werden. Die Sdkularisierung, wie sie durch die
Aufklarung vorbereitet und in der Franzosischen Revolution propagiert wurde, bildet
gleichsam die geistesgeschichtliche Voraussetzung fiir die Sakularisation. Die Hervorhebung
des Individuums, und damit auch des Freiheitsgedankens, sowie das weitere
Auseinandertreten von Staat und Kirche bilden das geistige Fundament der Sakularisierung,
die in der Sakularisation ihre politische Ausformung erfuhr. Auch in den Bestimmungen des
Reichsdeputationshauptschlusses wird der sdkulare Zeitgeist ersichtlich. In den
Bestimmungen der Paragraphen 27, 60 und 63 des Reichsdeputationshauptschlusses wird die
freie Religionsausibung fur Birger gewadhrt, die durch die Sakularisation ihre bisherige
Staatszugehorigkeit verloren, und nun einem neuen Staat mit veranderten
Religionsverhaltnissen zugehoéren. Gleichzeitig erhalten die Fiirsten das Recht, neben der
etablierten Religion auch andere Religionsbekenntnisse zu tolerieren.3’”” Mit der
Sakularisation hat die katholische Kirche in Deutschland ihre staatstragende Funktion als
Reichskirche eingebiift. In den deutschen Staaten wurden als Folge dieser Entwicklung immer
mehr Tendenzen zur Bildung von Nationalkirchen nach gallikanischem Muster erkennbar.378
In besonders prekarer Weise stellt sich die Situation fiir den Kirchenstaat und die Person des
Papstes dar: 1799 wird Papst Pius VI. nach Frankreich verbracht und interniert, in Rom wird
zur gleichen Zeit eine Republik errichtet. Als Reaktion darauf erhebt sich die Forderung
katholischer Monarchen und breiter katholischer Bevolkerungskreise nach der Restauration

375 Kottje / Moeller, Okumenische Kirchengeschichte, S. 97-99.

376 Schatz, Zwischen Sakularisation und Zweitem Vatikanum, S. 22.

377 Stratz, Die Sakularisation und ihre nichsten staatskirchenrechtlichen Folgen, S. 48f.
378 Schatz, Zwischen Sikularisation und Zweitem Vatikanum, S. 28-30.

69



des Kirchenstaates. Davon ist besonders das Pontifikat Papst Pius™ VII. (1800-1823) gepragt,
der auf einem ,Notkonklave”in Venedig gewahlt worden war. In der romischen Kurie kampfen
zu dieser Zeit zwei sich widerstrebende Parteiungen gegeneinander. Wahrend die ,Zelanti”
(die Eiferer) die vollige Wiederherstellung der fritheren Verhaltnisse erreichen wollen und zu
diesem Zweck ganz auf die Person des Kaisers von Osterreich setzen, sucht die Partei der
,Politicanti (die Politiker) sich den veranderten Bedingungen Europas anzupassen und auf
dem Weg der politischen Annaherung, vor allem durch eine entsprechende Konkordatspolitik,
zu einem Ausgleich der Interessen unter Wahrung der Rechte der Kirche zu gelangen. Die
,Politicanti sind hierflir zu einem Arrangement mit den politischen Realitdten der Zeit
bereit.3’° Die Kirche in Frankreich wiederum war aus den Revolutionsjahren stark geschwicht
hervorgegangen. Sie stand von Anfang an als gallikanische Staatskirche organisiert und
strukturiert, und als staatstragender zweiter Stand, ,im Gegensatz zur aufklarerischen
Forderung nach religidser Toleranz und biirgerlicher Gleichberechtigung®.38 Wéahrend der
Revolutionszeit tritt ein Konflikt zwischen den adeligen Bischofen einerseits und dem aus
Blirgertum stammenden Pfarrklerus andererseits zu Tage, der zum Seitenwechsel des
niederen Klerus in der Nationalversammlung flihrt, und damit dem dritten Stand eine
Mehrheit verschafft. Von Seiten des revolutionaren Staates sollte ein presbyterales und damit
demokratischeres Kirchensystem installiert werden, in welchem die Wahl eines Bischofs unter
Beteiligung des Volkes erstrebt wird. Da sich aber die Bischofe dagegen wenden und
gleichzeitig den Eid auf die neue Kirchenverfassung, der ,Zivilkonstitution des Klerus®,
verweigern, eine Haltung die die Billigung des Papstes findet, verscharfen sich die Briiche
innerhalb der Kirche weiter.38! Festzuhalten ist allerdings: Weder zur Revolutionszeit noch
danach war es der franzosischen Kirche gelungen, sich aus der Umklammerung des Staates zu
I6sen, Napoleon seinerseits verstarkte die Abhangigkeit der Kirche weiter, indem er die Kirche
zu seinen politischen Zwecken instrumentalisierte, was in der Verschleppung von Papst Pius
VII. nach Frankreich im Jahre 1809 gipfelt.3¥2 Am Ende der napoleonischen Ara ist die Kirche
unter staatliche Aufsicht gestellt, alle Bischofe des Landes, sowohl die, die den Eid auf die
Konstitution verweigerten, als auch jene, die den geforderten Eid leisteten, werden auf
Betreiben Napoleons vom Papst suspendiert. Diese Vorgadnge fuihren schlieflich dazu, ,,dem
Gallikanismus den TodesstoR zu versetzen”.383

Die Sakularisation der Reichskirche in Deutschland, das Bemiihen des Papstes und seiner Kurie
um Restauration und Erhalt des Kirchenstaates und die fortschreitenden Tendenzen zur
Auflosung der gallikanischen Kirche in Frankreich, Entwicklungen also, die aus der Aufklarung
und der Franzosischen Revolution resultieren, bilden die historischen Voraussetzungen fir
den Weg der Kirche in das 19. Jahrhundert.

379 Kottje / Moeller, Okumenische Kirchengeschichte, S. 143f.
Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 29.

380 Kottje / Moeller, Okumenische Kirchengeschichte, S. 95.
381 Epd., S. 96f.

382 Ehd., S. 144.

383 Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 23.

70



2.2.2 Geistesgeschichtliche Vorbedingungen

Mit den historisch greifbaren Fakten der politischen Entwicklung korrespondieren
geistesgeschichtliche Erkenntnisse, Ideen und Weltanschauungen, die die philosophische
Richtung der Zeit kennzeichnen. Carl Schmitt bemerkt dazu:

»,Man muss jede geistige Bewegung metaphysisch und moralisch ernst nehmen, aber

nicht als Exempel fiir einen abstrakten Satz, sondern als konkrete geschichtliche

Wirklichkeit im Zusammenhang eines geschichtlichen Prozesses.“38*
So verweisen die Entwicklungen der Aufklarung und der Revolution in ihren Folgen auch nicht
nur auf die weitere politische Entwicklung des 19. Jahrhunderts, das mit der Sakularisation
begonnen hatte, sondern ebenso auf die philosophischen und soziologischen Perspektiven,
die sich aus den Ereignissen am Ende des 18. Jahrhunderts ergeben. Carl Schmitt spricht
hierbei vom ,Geist der Romantik”, der sich entweder in Abgrenzung zu, oder in Begeisterung
far Aufklarung und Revolution definiert. Als Voraussetzung der philosophischen Romantik
greift Schmitt auf die ,kopernikanische Wende® zurlick, in der die Erde aufhorte, der
Mittelpunkt der Welt zu sein. Dies veranderte die Sichtweise liber den Menschen, indem auch
im naturwissenschaftlichen Denken nunmehr nicht mehr ,geozentrisch”, sondern
,egozentrisch” gedacht wird, ,der Mensch sucht den Mittelpunkt in sich.“3%> Die
anthropologische Verlagerung des Mittelpunktes fiihrt in der Zeit der ,politischen Romantik”
(1797-1835) zu einer Relativierung eines transzendenten, personalen — im theistischen Sinne
verstandenen — Gottesbildes, das bisher ,die hochste und sicherste Realitdt der alten
Metaphysik” war.38¢ An die Stelle eines theistisch-christlichen Gottesverstdndnisses treten
nun immanente Realitdten, es sind Menschheit und Geschichte, die Schmitt als ,,die beiden
neuen Demiurgen” bezeichnet.3®” Die Menschheit als soziales Gebilde, als menschliche
Gesellschaft, huldigt also einem deistischen Gottesbild, aus welchem der ,Kult der Freiheit”
und ein konstitutioneller Staat resultieren. Der Freiheitskult fihrt nach Schmitt sogar zu einem
gesellschaftlichen Atheismus.3®® Die Geschichte dagegen nimmt das Volk als ,Ergebnis
geschichtlicher Entwicklung” in den Blick. In der Geschichte wird das Volk selbst zum
Handlungstriager seines Schicksals, Geschichte wird ,machbar”.3®® Mit den Paradigmen
»Mensch” und ,Geschichte” erfolgt ein Perspektivenwechsel von der theistisch gepragten
Metaphysik hin zu einem rein immanenten Weltverstandnis. Rudolf Uertz spricht hier von
einer ,radikalen Immanentisierung des menschlichen Handelns”, da die Basis von Gesellschaft
und Individuum durch die Franzosische Revolution sdkulare ,Legitimations- und
Ordnungsideen” werden.3%° Die Folge dieser Entwicklung in der nachrevolutiondren Zeit sind
deshalb auch ,antikirchliche und antireligiose Agitation”, die letztlich ,,zu einem verstarkten

384 Schmitt, Politische Romantik, S. 7.

385 Ebd.,, S. 78.

3% Ebd., S. 86.

387 Epd.

388 Schmitt konstatiert im Ausgang der christlichen Staatsphilosophie von Bonald: Siehe hierzu: ,,der deistischen
Annahme eines auBerweltlichen Gottes soll eine monarchisch-demokratische Verfassung gemaR sein, (...), nach
welcher der Kénig im Staat so machtlos war, wie der Gott des Deismus in der Welt.”, in: Ebd., S. 88.

38 Sjehe hierzu: ,Das Korrektiv der revolutiondren Schrankenlosigkeit lag bei dem anderen, dem zweiten
Demiurgen, der Geschichte. Sie ist der konservative Gott, der restauriert, was der andere revolutioniert hat, sie
konstituiert die allgemeine menschliche Gemeinschaft zum historisch konkretisierten Volk, das durch diese
Bewegung zu einer soziologischen und historischen Realitdt wird“, in: Ebd., S. 94.

390 Yertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 35.

71



Blindnis von theologischem und monarchischem Gedankengut fihrte”, weil die Verhaltnisse
der Zeit als ordnungszerstérend empfunden wurden.3%?

2.2.3 Immanentes Freiheitsverstandnis

Die Herausforderungen und Veranderungen, die sich fiir die katholische Kirche des 19.
Jahrhunderts aus Aufklarung und Revolution ergaben, nimmt Hans Maier in soziologischer
Perspektive in den Blick. Nach der Einschatzung Maiers resultiert aus der Haltung des
sakularisierten Staates, der die Kirche in Abhangigkeit von sich zu setzen versucht, eine
innerkirchliche Bewegung mit dem Ziel der Befreiung der Kirche.3? Diese Befreiung, die in
sozialer und politischer Auspragung erfolgte, wird als die Geburtsstunde des , deutschen
Katholizismus” begriffen. Maier konstatiert hierflir drei Phasen: die Bildung eines ,,politischen
Katholizismus*“, die Organisation des Episkopates zu einem gemeinsamen Bewusstsein und die
Entstehung des ,sozialen Katholizismus.“3*®* Die Voraussetzungen, die hiermit im 19.
Jahrhundert geschaffen wurden, verstarkten sich durch die Revolution von 1848, die die
Abschaffung einer Staatskirche und die Freiheit des Bekenntnisses erklart, sowie durch den
Kulturkampf in der zweiten Halfte des Jahrhunderts, der den inneren Zusammenhalt der
Katholiken in Deutschland in ultramontaner Ausrichtung stirkte.3%* Diese Faktoren sollten bis
weit in das 20. Jahrhundert hinein fiir die deutsche Kirche bestimmend werden. Die
Auswirkungen der Franzosischen Revolution in den Entwicklungen des 19. Jahrhunderts lassen
sowohl aus der Sicht der Philosophie der Romantik, wie bei Carl Schmitt beschrieben wird, als
auch in ihren soziologischen Wirkungen, die Hans Maier analytisch nachzeichnet, die zentrale
Bedeutung des Freiheitsbegriffes in Erscheinung treten. Es ist ein neues, immanentes
Freiheitsverstandnis mit dem sich die katholische Kirche auseinandersetzt; eine Freiheit, die
sie selbst erstrebt, um unabhangig von staatlicher Willkiir zu sein, und der sie doch gleichzeitig
kritisch gegeniibersteht, weil damit die Absolutheit des christlichen Offenbarungsglaubens in
Frage gestellt wird. Diese zweifache, in sich widersprichliche Beziehung zur Freiheit wird mit
den politischen Voraussetzungen zu einer weiteren Bedingung der intensiven
Auseinandersetzung der Kirche mit der Freiheitsthematik.

2.3 Der Liberalismus des 19. Jahrhunderts

In der Auseinandersetzung mit dem Liberalismus positionierte sich das Lehramt des Papstes
sowohl zum Freiheitsgedanken als auch zum revolutiondaren Gedanken der Gleichheit aller
Menschen. Die Aussagen von Papst Gregor XVI. und Papst Pius IX. zur Demokratie, besonders
aber zur Gewissens- und Religionsfreiheit, sollten dabei geschichtswirksam und fir die
kirchliche Lehre bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts von entscheidender Bedeutung werden.
Der Liberalismus des 19. Jahrhunderts, der vor allem durch Félicité de Lamennais
innerkirchlich in Erscheinung tritt, resultiert aus der Frage, wie die Kirche auf die bisherige

391 Epd,, S. 37.

392 Sjehe hierzu: ,Der Staat war zu einer Macht angewachsen, die den Katholiken fremd oder feindlich
gegeniberstand; also galt es fir sie, ihm gegenliber selbst zu einer Macht zu werden, um die Freiheit der Kirche
zu retten.”, in: Maier, Kirche und Demokratie, S. 179.

393 Epd., S. 180.

3% Ebd., S. 181f.

72



Entwicklung in Europa, die mit der Franzdsischen Revolution ihren Anfang nahm und in einem
aufgeklarten Menschen- und Weltbild griindet, reagieren sollte. Zu den Voraussetzungen des
Liberalismus gehoren aber auch die restaurativen Tendenzen einer der vorrevolutiondren
Tradition verpflichteten Grundhaltung, wie sie durch Joseph de Maistre programmatisch zum
Ausdruck kommt. Von groBer Bedeutung in diesem Zusammenhang wurde Félicité de
Lamennais deshalb, weil er sich vom lberzeugten Traditionalisten zum Protagonisten des
Liberalismus wandelte und die abwehrende Haltung Gregors XVI. in der Enzyklika ,,Mirari vos“
von 1832 provozierte. Vor der ndheren Betrachtung der lehramtlichen Verurteilungen durch
Gregor XVI. und Pius IX. steht ein Blick in deren historischen Kontext.

2.3.1 Restaurative Gegenwehr

Die Franzosische Revolution und ihre Folgen, die sich in der Infragestellung des
Wahrheitsanspruchs der Kirche ebenso deutlich machten wie in der politischen
Radikalisierung der Revolutionsbewegung, forderten zu Beginn des 19. Jahrhunderts in
zunehmendem Male eine Reaktion der Kirche heraus. Fiir Klaus Schatz zeigt sich diese
Reaktion zunachst in einer bewussten Opposition der Kirche zu den Umbriichen jener Zeit. Die
Kirche wandte sich, wie bereits oben ausgefiihrt, demnach gegen die sich sakularisierende
Gesellschaft, indem sie ihre Identitat ,,mehr im Anderssein®, in der ,,Betonung der Autoritat”
und in einer verstirkten ,Papstbindung” suchte.?*> Martin Rhonheimer spricht in seiner
Bewertung der Reaktion der Kirche gar von einer ,, kompromisslosen Verteidigungshaltung®,
die aus Unverstindnis und Angst der Kirche vor der Franzésischen Revolution resultiert.3%
Rhonheimer sieht diese Haltung auch theologisch in einem politischen Augustinismus
begriindet, im Prinzip des ,,Primats der spiritualia beziglich der temporalia und in Hinordnung
des Zeitlichen auf das Ewige.“3%” Dieses Prinzip unterstreicht die Haltung, dass die weltliche
Macht der geistlichen Autoritdt untersteht. Gleichzeitig suchte sich die Kirche aber aus den
Fangen eines Staates, der getragen ist von der Idee der Gleichheit aller Individuen, zu befreien.
Das bedeutet, dass die Kirche sich auch mit der fiir sie ambivalenten Thematik der Freiheit
und dem Grundgedanken des demokratischen Staates auseinandersetzen musste. Diese
Auseinandersetzung geschah zunachst in Rickgriff auf die alte vorrevolutionare Ordnung, die
gemeinhin als ,ideal” stilisiert oder gar mythologisiert worden war. Man sucht, wie Hans
Maier darlegt, Halt und Neuorientierung im Ruckgriff auf das Alte: Kirche, Monarchie und
standische Gesellschaft erscheinen dabei als die Garanten einer stabilen Ordnung. Es war ,,der
alte Dreiklang une foi, une loi, un roi“, der neu aufleben sollte.3%

2.3.2 Joseph de Maistre
Aus einer restaurativen Reaktion auf die Folgen der Franzdsischen Revolution, die sowohl

innerhalb der kirchlichen Hierarchie, besonders bei den drei Papsten Pius VII. (1800-23), Leo
XIl. (1823-29) und Pius VIII. (1829-30) in ihrer Betonung der romischen Autoritdt und bei den

3% Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 14.

3% Rhonheimer, Christentum und sdkularer Staat, S. 142.
397 Ebd.

398 Maier, Revolution und Kirche, S. 142.

73



,Zelanti” innerhalb der Kurie, 3 als auch bei traditionsorientierten Politikern einflussreich

blieb, erwuchs ein Traditionalismus, der in der Zeit bis 1830 immer bedeutender wurde. Nach
Maier standen die , Traditionalisten” im Widerstand zur Revolution:
,Sie hatten den Mut, der revolutiondren Vernunftherrschaft eine theokratische
Ordnung entgegenzusetzen. Indem sie diese Ordnung durch das Band der Monarchie
mit der nationalen Tradition verkniipften, konnten die Traditionalisten auf den
Katholizismus der Restaurationszeit einen maf3geblichen Einfluss gewinnen* 4%
Zum Vordenker eines traditionsorientierten Gesellschafts- und Staatsverstandnisses wurde
der franzosische Jurist, Staatsmann und Schriftsteller Joseph de Maistre (1753-1821), der
zwischen 1802-17 in diplomatischer Mission am russischen Zarenhof tatig war.*%! De Maistre
wurde in seinen Schriften nach der Franzdsischen Revolution zu einem vehementen Kritiker
der Aufklarung und des Gedankens der Souveranitat des Volkes, und damit der Demokratie.
Joseph de Maistre entwickelt in seinen zeitkritischen Darstellungen, um mit Hans Maier zu
sprechen, eine ,politische Theologie“,%°? die die Gesellschaft nicht nur im Geist einer
restaurativen Reorientierung zu formen, sondern vielmehr auf der Grundlage der Religion,
namlich der katholischen Religion, neu auszurichten suchte. Seit Ende des 18. Jahrhunderts
interpretiert de Maistre die Revolution unter theologischen Gesichtspunkten und beginnt
diese, wie in seiner Schrift ,,De considérations sur la France“ von 1794 ersichtlich, als
apokalyptisches Ereignis zu deuten.*%? In dieser Betrachtungsweise war die Revolution fiir de
Maistre ein ,gottliches Strafgericht”, um die Menschheit zu bessern. lhr Ziel findet die
Revolution demnach in einem dem apokalyptischen Gericht folgenden , messianischen
Ereignis”, das nach der Uberzeugung de Maistres den Beginn einer neuen, religids gepragten
Epoche Europas markiert.*®* Grundsatzlich geht es de Maistre mit dieser Form einer
theologisch begriindeten Sichtweise um eine Neuaufrichtung Frankreichs, die sich in
Abgrenzung von Aufklarung und Demokratie nur in der Hinwendung zum Papst herbeifiihren
lasst. In seiner programmatischen und fir die damalige Zeit sehr einflussreichen Schrift ,,Du
pape” von 1819 legt de Maistre seine Uberzeugung dar, dass auf dem Fundament eines mit
hierarchischer Autoritat und Unfehlbarkeit ausgestatteten Papsttums eine ,natirliche
Staatsform” zu begriinden ist.?®> Mit diesen Gedanken nimmt de Maistre die Stimmung
innerhalb Europas nach dem Wiener Kongress von 1815 auf, die sich in einer restaurativen
Grundhaltung nach ,geistiger, religidser und politischer Einheit“4% sehnt. Es entsteht das Bild
einer europaischen Volkergemeinschaft unter der geistlichen Leitung des Papstes. De Maistre
konstruiert damit auf der Grundlage seiner ,politischen Theologie” mit den Leitlinien der
,Gewaltenbeschrankung” und der ,Souveranitatskontrolle”, die durch katholische Kirche und

399 Kottje / Moeller, Okumenische Kirchengeschichte, S. 148.

400 Maier, Revolution und Kirche, S. 143.

401 7ur Biographie: Brieskorn, Maistre, Sp. 1214.

402 Maier, Revolution und Kirche, S. 144.

403 Ehd,, S. 145.

404 Epd.

405 Sjehe hierzu: ,De Maistre betrachtete die Reformation als Ursprung aller revolutiondren Ideen, zu deren
Uberwindung fordert er eine inhaltlich begriindete Autoritit; die absolute Monarchie ist ihm die natiirliche
Staatsform, die der Tradition verbundene, hierarchisch gegliederte katholische Kirche der legitime Garant jeder
Autoritat. Seinen monarchischen Souveranitatsbegriff tibertragt de Maistre auf den Papst, dessen Primat und
Unfehlbarkeit er mit politischen und sozialpsychologischen Argumenten postuliert.”, in: Kottje / Moeller,
Okumenische Kirchengeschichte, S. 145.

496 Maier, Revolution und Kirche, S. 151.

74



Papsttum garantiert werden, einen standisch gefassten, nach dem monarchischen Prinzip
geformten Staat.*°” Durch die ultramontane Ausrichtung dieses Staates, am Beispiel
Frankreichs modellhaft dargestellt, entsteht nach der Uberzeugung de Maistres eine neue,
dauerhafte Ordnung Europas. Die Antwort auf die Franzosische Revolution ist demnach in der
Restauration der vorrevolutiondren Gesellschaftsordnung, in der Abwehr der Freiheitsidee
und in der Betonung des monarchischen Prinzips zu sehen, das Papsttum wird in diesem
Zusammenhang zur Gallionsfigur eines reaktiondaren Modells stilisiert.

2.3.3 Félicité de Lamennais

Hugo-Félicité de la Mennais (1782-1854), genannt ,Félicité de Lamennais”, kann wohl als einer
der wichtigsten Personlichkeiten im Kontext der Reaktion der Kirche auf die umwalzenden
Veranderungen nach der Franzdsischen Revolution gelten. Wie nur selten in der Biographie
eines Menschen tritt bei Lamennais das dramatische Ringen einer Zeit und einer sie
bewegenden Frage, hier ist es die Freiheitsfrage, ins Offentliche Bewusstsein. In der
wechselvollen und diskontinuierlichen Lebensgeschichte des Lamennais wird die
leidenschaftlich ausgetragene Kontroverse der Kirche mit der Zeitentwicklung in der ersten
Héalfte des 19. Jahrhunderts sichtbar. Bei Lamennais geht es nach Hans Maier ,um die
Neuorientierung des Katholizismus in der nachrevolutiondren Welt.“4® |m Denken
Lamennais® unterscheidet man nach Herman H. Schwendt drei Phasen: die ultramontane,
auch ,traditionalistisch” genannte Phase, die ,liberale” und schlieRlich eine ,friihsozialistische
Phase”.%%° Fir die Freiheitsthematik sind vor allem die traditionalistische und die liberale
Phasen von Interesse. Lamennais, seit 1816 katholischer Priester, wurde durch seine Schrift
,Essai sur I'indifférence en matiére de religion” von 1817 {iber Frankreich hinaus bekannt.41°
Nach seiner lehramtlichen Verurteilung in ,Mirari vos“ von 1832 erfolgte der Bruch mit der
Kirche. Wie kein anderer Priester des 19. Jahrhunderts wurde Lamennais lehramtlich durch
zwei Enzykliken und sechs Indizierungen o6ffentlich verurteilt.4!* Zu Beginn seiner
publizistischen Tatigkeit war Lamennais von den Thesen de Maistres inspiriert, dessen
theologische Grundgedanken vom apokalyptischen Charakter der Revolution in Lamennais’
Schriften breites Echo fanden.*'? In seiner , traditionalistischen Phase sind fiir Lamennais der
Gedanke des Kollektivismus in Abgrenzung und Widerspruch zum cartesianischen
Individualismus, und ein dogmatisch verstandenes Wahrheitsverstandnis, das im ,sens
commun“ des Volkes griindet, leitend. Fundamental fiir Lamennais darf aber die soziologische
Argumentation gelten, in deren Dienst auch die von de Maistre gepragten theologischen
Begriffe stehen.*'3 Im soziologisch gepragten Denken Lamennais' kommt dem Individualismus
nur eine untergeordnete Bedeutung zu; der Mensch wird vielmehr als , Kollektivwesen”
begriffen. Freiheit erstrebt demnach auch nicht das Einzelwesen, sondern die
Gemeinschaft.*** Lamennais wendet sich damit gegen einen individualistisch definierten

407 Ebd., S. 152.

408 Ehd., S. 166.

409 schwedt, La Mennais, Sp. 568.

410 Maier, Revolution und Kirche, S. 177.
411 schwedt, La Mennais, Sp. 568.

412 Maier, Revolution und Kirche, S. 159.
413 Ebd., S. 159-167.

414 Ebd., S. 163.

75



Wahrheitsbegriff, den er bei Descartes in der Individualvernunft begriindet sieht. Wahrheit ist
nach Lamennais dagegen nur unter der Voraussetzung des Glaubens méglich.**> Der Glaube
wiederum griindet im ,sens commun® des Volkes, im dogmatischen Grundsatz des Vinzenz
von Lérins, dass wahr ist, ,,quod semper, quod ubique, quod ab omnibus” geglaubt wird.*®
Das heiBt: Lamennais vertritt keinen subjektivistischen, sondern einen dogmatischen
Wahrheitsbegriff, der aber, weil er im ,,;sens commun” des Volkes griindet, als soziologisch
gefasst, begriffen werden kann. In dieser Uberzeugung, dass Wahrheit nur unter der
Voraussetzung eines kommunitar gefassten Glaubens moglich ist, fordert Lamennais in seiner
ersten Phase die Riickkehr zu den dogmatisch definierten Glaubensgrundlagen und damit
auch zu einer traditionell verstandenen vorrevolutionaren Gesellschafts- und Staatsordnung.
Von daher begriindet sich die traditionalistische Apologie des Lamennais, sein Kampf gegen
den revolutiondren Geist.*'” Mit der Forderung nach Rickkehr zur Tradition verknipft
Lamennais die Forderung nach sittlicher und politischer Restauration. Hans Maier macht
deutlich, dass bereits gegen diese Position Lamennais” theologische Bedenken anzumerken
sind, die zur lehramtlichen Ablehnung Lamennais” beigetragen haben dirften. Diese
Bedenken beziehen sich vor allem auf die kritischen Aussagen Lamennais” zur
Individualvernunft, die nach katholischer Uberzeugung ein Weg ist, das Dasein Gottes zu
erkennen; die Vernunft wird in diesem Kontext zu den ,Vorbedingungen des Glaubens”
gezahlt.*'® Hans Maier konstatiert resiimierend: Der ,Fideismus“ von de Maistre und
Lamennais ist ein ,reiner Positivismus“, der in der Uberzeugung griindet, dass die Religion fiir
die Ordnung einer Gesellschaft unentbehrlich ist.

,Denn tatsdichlich bedeutete die Ineinssetzung von Volksgeist und kirchlichem Lehramt

eben doch eine weitgehende Sékularisation der Religion*.**°
Unter dem Eindruck der birgerlichen Revolution von 1830, der Anndherung von Kirche und
Staat in Belgien und in Irland, wo liberale Verfassungen mit Billigung und Anerkennung der
Kirche entstehen, des Verfalls der Bourbonenherrschaft in Frankreich und der inneren
Einsicht, dass die Restauration der Verhaltnisse von vor 1789 nicht zukunftsweisend sein kann,
wendet sich Lamennais in seiner zweiten Phase der demokratischen Bewegung zu und sucht,
in Weiterfiihrung des alten Biindnisses von Thron und Altar, eine Verknipfung von Kirche und
demokratischer Bewegung zu erreichen.*?® Aber auch in der Phase des Liberalismus bleibt
Lamennais den Prinzipien seiner ,politischen Theologie” und seines soziologischen Denkens
verpflichtet. Die theologische Komponente kommt dadurch zum Ausdruck, dass es Lamennais
nicht um Lésungen fiur den politischen Augenblick geht, in seiner Grundintention sucht er vor
allem eine dauerhafte ,Verbindung von religiéser und politischer Gesellschaft”.#?! Lamennais
geht es dabei in Verbindung von Theologie und Soziologie, von religioser und politischer

415 Siehe hierzu: , Auf diese Weise (der Voraussetzung des Glaubens, Anmerkung E.S.) wird der Glaube zur
logischen Vorbedingung des Wissens. Er geht der Erkenntnis voraus. Er verleiht der denkerischen Bemiihung erst
den Ausweis, dessen sie bedarf, um als Philosophie anerkannt zu werden: eine Summe unbezweifelbarer, von
allen anerkannter Aussagen, die zusammengenommen das bilden, was man Wahrheit nennt.”, in: Ebd., S. 160.
416 Ebd., S. 1509.

417 Sjehe hierzu: Lamennais glaubt, ,dass seine Apologetik des ,sens commun’ nicht nur die unlésliche Einheit
zwischen Glauben und Wissen, Kirche und Gesellschaft, Autoritdt und Freiheit erkennen lasse, dass sie auch dem
Fortschritt und der menschlichen Freiheit eine sichere Basis gebe.”, in: Ebd., S. 162.

418 Ehd.,, S. 162f.

419 Ebd.,, S. 164.

420 Epd., S. 175.

421 Epd., S. 179.

76



Gesellschaft, um die Errichtung eines Staatswesens mit theokratischem Charakter.4?? In all den
geschichtlich verifizierbaren Katastrophen ist es fir Lamennais allein die Kirche, die als
sicherer Hafen erscheint und es vermag, dem Prozess der Sakularisierung, den er — in
Weiterfilhrung der Gedanken de Maistres — als Anfang der Apokalypse betrachtet,
aufzuhalten und den Weg fiir ein ,humanitdres, demokratisches Reich der erlosten
Menschheit” zu bereiten.*?3 In diesem Denken liegt die Wurzel fir den Liberalismus des
Lamennais. Es ist kein Liberalismus im Sinne einer Indifferenz dem Religiésen gegeniber,
sondern vielmehr als Forderung nach Freiheit der Kirche vom Staat zu verstehen.** Mit
Gleichgesinnten griindet Lamennais die Zeitschrift ,L" Avenir” als katholisches Presseorgan zur
Analyse des politischen Zeitgeschehens. Der ,,Avenir” bringt bereits mit seinem Leitwort ,,Dieu
et la Liberté” die Grundiberzeugung Lamennais” und seiner Anhdnger, vor allem von
Lacordaire und Montalembert, zur Sprache, denn die erstrebte politische Ordnung beruht auf
dem Glauben an Gott und der freien Zustimmung der Biirger zu diesem. In nachhaltiger Weise
fordert Lamennais um der Freiheit willen die Trennung von Staat und Kirche. Als probates
Mittel, um fiir die Kirche die Freiheit vom Staat zu erlangen, fordern die katholischen Liberalen
Gewissens-, Unterrichts- und Pressefreiheit. Sie sind davon Uberzeugt, dass dadurch die
Befreiung der Kirche zu erreichen ist und eine Starkung des Papsttums erfolgen wird. Der
Bewertung Hans Maiers folgend, glaubte Lamennais,
,dass die Kirche in den politischen Kdmpfen der Zeit nicht neutral bleiben diirfe, sondern
sich der siegreich auftretenden demokratischen Mdchte anschliefSen miisse, um von ihr
als Gegenleistung jene Freiheitsgarantien zu erlangen, die ihr der absolutistische Staat
teils aus Schwiche, teils aus Bindung an die staatskirchliche Tradition versagte.“*?>
Der von Lamennais und seinen Anhangern gepréagte Liberalismus verfolgt, in Fortentwicklung
des traditionellen Bundes von Thron und Altar, das Ziel eines Blindnisses von Kirche und
Demokratie. In diesem Kontext entfaltet Lamennais die Utopie eines theokratisch gepragten
Staates, der einerseits aus einer engen Verbindung von Theologie und Soziologie resultiert,
andererseits aber die Freiheit der Kirche vom Staat als Bedingung fir die Realisierung dieses
Staatsverstandnisses einfordert. Der ernsthaften Auseinandersetzung der Kirche mit dem
Thema ,Freiheit” ist dieser Ansatz allerdings kaum dienlich. Die erhobenen
Freiheitsforderungen geraten vor dem Hintergrund der utopischen Ideen des Lamennais ins
Abseits einer kollektivistischen Vorstellung und erscheinen deshalb, wie durch die
Einschatzung Maiers belegt, fiir das kirchliche Lehramt als unvereinbar mit dem Glauben der
Kirche, der immer im individuell-personalen Kontext bekannt und verstanden wurde.
Lamennais” Forderung nach einer strikten Trennung von Kirche und Staat erscheint
dahingehend als widerspriichlich, da fir Lamennais im Sinne seiner , politischen Theologie”

422 siehe hierzu: ,,Die religiose Verfassung der Vélker ist dlter als die wechselnde politische Form ihrer Staaten.
Lamennais” Philosophie der Autoritdt setzt daher nicht im Politischen an, (...) sie ist theokratisch, und ihr
theokratischer Gehalt kann sich mit einer katholischen Demokratie ebenso verbinden wie mit einer Monarchie
von Gottes Gnaden.”, in: Ebd.

423 Epd., S. 180.

424 siehe hierzu: ,Er (= Lamennais, Anmerkung E. S.) zielt nicht auf politische, sondern auf religitse Freiheit. Er
will Freiheit vom Staat nicht fur das Individuum, sondern fiir die Kirche. Da das Bourbonenregime nach
Lamennais’ Uberzeugung dem Untergang geweiht ist, kommt alles darauf an, dass die Bande gelockert werden,
die es mit der Kirche verkniipfen; sonst droht diese in seinen Sturz hineingerissen zu werden. (...) In dieser primar
nicht politischen, sondern religiosen Erwagung liegt der Ursprung der Theorie des liberalen Katholizismus.”, in:
Ebd., S. 181.

425 Ebd., S. 187.

77



die Erneuerung der Gesellschaft auf der Grundlage der Religion erfolgen sollte. Worin dann
allerdings die Trennung von Kirche und Staat besteht, bleibt offen. Die Position des Lamennais
erscheint an diesem Punkt besonders ambivalent. Die liberalistische Utopie des Lamennais
provozierte die Reaktion der Kirche in der Hinsicht, dass das Anliegen, Freiheit fir die Kirche
zu erlangen in den Verdacht geriet, die Religion fir immanente Ziele zu instrumentalisieren.
Aus diesem Grund konnten wohl auch die Forderungen nach Gewissens- und Pressefreiheit
im Sinne eines Angriffs auf den Glauben der Kirche verstanden werden.

2.4 Die lehramtliche Verurteilung des Liberalismus

Nachdem sich durch die gemaRigten ,Politicanti und die restaurativ eingestellten ,Zelanti”
seit der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert an der rémischen Kurie zwei widerstreitende
Parteien gegeniliberstehen, spitzt sich der Konflikt Gber die Reaktion des kirchlichen
Lehramtes zu den, vom Liberalismus angestoflenen Themen zu. Wahrend die ,,Politicanti den
realpolitischen Ausgleich suchen, setzen die ,,Zelanti” auf die Krafte der Restauration und die
Wiederherstellung der vorrevolutiondren Verhéiltnisse.*?® In den ersten Dekaden des 19.
Jahrhunderts gewinnen die ,Zelanti“ weitgehend die Oberhand. In der Reaktion auf die
AuRerungen Lamennais’ und seiner Freiheitsthesen flieRen die Ansichten der ,Zelanti” in
spezifischen AuRerungen des papstlichen Lehramtes ein und gelangen in den Enzykliken von
Papst Gregor XVI. und Papst Pius IX. zu innerkirchlicher Bedeutung.

2.4.1  Enzyklika ,Mirari vos“ von Papst Gregor XVI.

Nach dem Tod Papst Leos Xll. wird im Konklave von 1831 der Kamaldulenserménch
Bartolomeo Alberto Cappellari zum neuen Papst gewahlt und nimmt den Namen Gregor XVI.
(1831-1846) an. Capellari war zum Zeitpunkt seiner Wahl der ausgesprochene Kandidat der
»Zelanti”. Er hatte bereits 1799 ,ohne tiefere theologische Begriindung einen extremen
Papalismus vertreten, indem er die ganze Kirche dem Papst zuordnete und dessen
Unfehlbarkeit und absolute Macht verfocht.“4?” Mit der Enzyklika ,Mirari vos“ vom 15.08.1832
wendet sich der Papst gegen die von Félicité de Lamennais in der Zeitung ,L° Avenir”
verbreiteten liberalen Ideen, und bezieht, ohne allerdings Lamennais beim Namen zu nennen,
lehramtlich Stellung gegen die Gewissens- und Glaubensfreiheit, gegen die Meinungsfreiheit
und gegen die Demokratie. Als Indifferentismus verurteilt Gregor XVI. die Gewissensfreiheit
und bezeichnet sie als ,Wahn“:
,Wir kommen nun zu einer (...) folgenreichsten Ursache von Ubeln, von denen die Kirche
gegenwdrtig zu unserem Kummer heimgesucht wird, ndmlich dem Indifferentismus
bzw. jener verkehrten Meinung, (..) man kénne mit jedem beliebigen
Glaubensbekenntnis das ewige Seelenheil erwerben, wenn man den Lebenswandel an
der Norm des Rechten und sittlich Guten ausrichte. (..) Und aus dieser héchst
abscheulichen Quelle des Indifferentismus flieSt jene widersinnige und irrige

426 Kottje / Moeller, Okumenische Kirchengeschichte, S. 143f.
427 Ebd., S. 160.

78



Auffassung bzw. vielmehr Wahn, einem jeden miisse die Freiheit des Gewissens
zugesprochen und sichergestellt werden. 4?8
Die Meinungsfreiheit wird in diesem Zusammenhang ebenfalls verurteilt:
,Diesem geradezu pesthaften Irrtum bahnt freilich jene vollstéindige und ungeziigelte
Meinungsfreiheit den Weg, die zum Sturz des heiligen und biirgerlichen Gemeinwesens
weit und breit grassiert, wobei manche noch mit gréfSter Unverschdmtheit behaupten,
es fliefSe aus ihr ein Vorteil fiir die Religion.“*?°
Der Kirchenhistoriker Hubert Jedin sieht in ,,Mirari vos” eine Frontstellung des Papstes gegen
die Gewissens- und Pressefreiheit, aber ebenso gegen den Rationalismus, den Gallikanismus
und die Trennung von Staat und Kirche errichtet.*3® Nach Ansicht Jedins verwarf man all diese
zeitgendssischen Erscheinungen, ,indem man sie, (brigens falschlich, mit dem
naturalistischen Indifferentismus in Zusammenhang brachte.“43! Rudolf Uertz erkennt in der
Argumentation der Enzyklika ,Mirari vos“ eine Unterordnung des Freiheitsgedankens unter
das Wahrheitsprinzip:
,Die Freiheit kann und darf, da sie ohne Bindung an die Vernunft und deren
Interpretation durch die katholische Lehre ungerichtet ist, niemals Vorrang vor der
Wahrheit beanspruchen. Damit wird die Religionsfreiheit als Kernforderung der
liberalkatholischen Ideen Lamennais” abgelehnt.“43?
Fiir Uertz beziehen sich die Aussagen von ,Mirari vos“ erkennbar auf die Verurteilung
Lamennais’, die eingebettet ist ,in eine Gesamtdarstellung katholisch-theologischer
Wertpramissen und aus diesen abgeleiteten Ordnungsgrundsatzen.“43® Der Enzyklika liegt
zudem ein rezeptives Rechtsverstandnis zugrunde:
,Das Recht ist Ausfluss der christlichen Sittenlehre, die der Christ durch Unterwerfung
unter die Gebote Gottes, der Kirche und des Staates gldubig anzunehmen verpflichtet
wird.“434
Bei aller Rigorositdt nimmt Papst Gregor XVI. jedoch eine diplomatische Haltung zur
Zustimmung der katholischen Parteien in Belgien zur Verfassung von 1830 ein, in der Kultus-
und Meinungsfreiheit verankert sind und eine Trennung von Kirche und Staat vorgesehen ist.
Aufgrund der Kirchentreue der belgischen Katholiken verzichtet Gregor XVI. auf eine
Verurteilung der belgischen Verfassung:
»Er beurteilte diese zwar als unvereinbar mit den theologisch-kanonistischen Prinzipien,
insbesondere den Anspruch auf einen besonderen Schutz der katholischen Religion,
gleichwohl war der Papst bereit, ,ein Regime, das die modernen Freiheiten tolerierte,
in gewissen aufergewéhnlichen Fdllen hinzunehmen, unter der Bedingung, dass die
wesentlichen Rechte der Kirche unangetastet blieben*.“43>

428 DH 2730.

423 DH 2731.

430 Jedin, Handbuch der Kirchengeschichte, S. 431.

431 Ebd., S. 342.

432 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 52.
433 Ebd., S. 56.

434 Ebd.

435 Ebd., S. 54.

79



2.4.2 Enzyklika ,,Quanta cura” von Papst Pius IX.

Die besondere Riicksichtnahme Papst Gregors XVI. auf die Situation der belgischen Katholiken
befliigelte trotz der klaren Verurteilung in ,,Mirari vos“ die innerkirchlichen Freiheitsideen. Der
franzosische liberale Katholik Graf Montalembert (1810-1870) sprach sich 1863 auf einem
Kongress in Mecheln fiir die Religionsfreiheit aus,
,die er als humanen Fortschritt wiirdigte, da sie im Recht des Gewissens, auch des
irrigen Gewissens griinde. (...) Der Staat, der in der Religionsfreiheit dieses Gewissen
schiitzt, duldet nicht nur ein Ubel, mit dem er sich abfinden muss, sondern schiitzt das
wirkliche Gut."43¢
Montalembert vertritt in seiner Argumentation bewusst keine Religionsfreiheit, die im
Indifferentismus griindet, sondern im Gewissen verankert ist. Vor diesem Hintergrund
verurteilt Papst Pius IX. mit der Enzyklika ,Quanta cura“ vom 08. Dezember 1864 den
Liberalismus von Neuem und verscharft damit die Enzyklika ,Mirari vos” seines Vorgangers.
Als Irrtiimer verurteilt Pius IX.
,den die Gottheit Christi leugnenden Rationalismus, der die Kirche staatlicher Aufsicht
unterstellenden Gallikanismus, den die Familien dem Staat unterwerfenden
Sozialismus, desgleichen das von der modernen Staatsauffassung geforderte staatliche
Schulmonopol. Vor allem verwarf der Papst den modernen Fortschrittsglauben, weil er
die Laisierung aller Institutionen und die unbeschrinkte Freiheit des Glaubens und der
Presse propagiere.“*3’
Im beigefiigten Syllabus werden zudem die Trennung von Kirche und Staat und die rechtliche
Gleichstellung der christlichen Konfessionen verurteilt.**® Fiir Roger Aubert steht hinter
,Quanta cura“ und dem Syllabus die grundsatzliche Frage:
,Welche Haltung sollten die Katholiken gegeniiber einer Welt einnehmen, die aus der
intellektuellen und politischen Revolution des 18. Jahrhunderts und insbesondere aus
dem System der biirgerlichen und religiésen Freiheiten, wie sie in der ,Deklaration der
Menschen- und Biirgerrechte’ gefordert wurden, hervorgegangen war?“43°
Pius IX. war offensichtlich davon Uberzeugt, dass der Liberalismus ,eine Synthese der
Philosophie der Enzyklopadisten des 18. Jahrhunderts®, die durch die Franzdsische Revolution
in eine ,politische Form gegossen“ der ,Irrtum des Jahrhunderts” sei und es deshalb die Pflicht
des Papst schlechthin ist, diesen Irrtum unzweideutig zu verurteilen.*? Als Intention fir die
Enzyklika ist mit Aubert zusammenfassend festzuhalten, dass Pius IX. zunadchst die verurteilten
Freiheitsforderungen von einem ,‘gottlosen und absurden Prinzip des Naturalismus
herleitet und sodann aufgrund seiner Unterscheidung zwischen der wahren, d. h. der
katholischen Religion und anderen Religionen keine andere Modglichkeit sieht, als die
Aussagen der Vertreter des Liberalismus grundsatzlich abzulehnen.?4!

436 Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit, S. 83.

437 Kottje / Moeller, Okumenische Kirchengeschichte, S. 190.

438 DH 2915, 2916, 2918.

439 Aubert, Das Problem der Religionsfreiheit in der Geschichte des Christentums, S. 441.
440 Ehd., S. 442.

441 Ehd., S. 448.

80



2.5 Die Entwicklungen der Staatslehre und des Freiheitsgedankens vom Ende des
19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil

Mit dem Pontifikat von Papst Leo XIII. (1878 — 1903) beginnt sich das katholische Lehramt den
Themen des Verhiltnisses von Staat und Kirche, und in diesem Zusammenhang der
Freiheitsrechte, weniger apologetisch als vielmehr konstruktiv begriindend zuzuwenden.
Papst Leo Xlll. begriindet in seinen Enzykliken und Verlautbarungen eine katholische
Soziallehre, die sich unter der Bewahrung des neuscholastischen Thomismus zentralen
sozialethischen Fragen in sachlicher Darstellung und philosophisch-theologischer Fundierung
widmet. Dadurch vollzieht sich ein vorsichtiger Aufbruch des Lehramtes zur Moderne des
spaten 19. und friihen 20. Jahrhunderts hin. Fortflihrung findet diese Linie durch die
Sozialverkilindigung Papst Pius™ XI. (1922 — 1939) und in zahlreichen sozialethisch konnotierten
Dokumenten und Ansprachen von Papst Pius XII. (1939 — 1958). Mit den Enzykliken ,,Mater et
magistra” und ,,Pacem in terris“ vollzieht schlieBlich Papst Johannes XXIIl. (1958 — 1963)
wesentliche Schritte hin zur Akzeptanz der individuellen Freiheitsrechte durch die katholische
Kirche. Im Zweiten Vatikanischen Konzil finden die Freiheitsrechte Eingang in wichtige
Dokumente, besonders in die Pastoralkonstitution ,Gaudium et spes” und in die Erkldarung zur
Religionsfreiheit , Dignitatis humanae“.

2.5.1 Freiheitsbegriff bei Papst Leo XIII.

Hubertus Zilkens bewertet die umfangreichen AuRerungen von Papst Leo Xlll. und stellt
dessen Bedeutung fir die Lehrentwicklung der katholischen Kirche in der
Verhéltnisbestimmung von Staat und Kirche sowie in der Bewertung der individuellen
Freiheitsrechte mit folgender Feststellung heraus:
,Mit den Verlautbarungen Leo(s) Xlll. <1878-1903> ist der Héhe- und Wendepunkt der
lehramtlichen Kritik am Liberalismus erreicht. Seine Lehrschreiben enthalten die
philosophisch tiefste, scharfsinnigste, gedankenreichste und differenzierteste Kritik am
liberalen Freiheitskonzept. In dieser Differenziertheit leitet er zugleich eine neue Epoche
ein: die Anndherung und Ausséhnung der Kirche mit den modernen
Freiheitsrechten.“4*?
Festzuhalten ist dabei zunachst, dass Leo Xlll. von einer naturrechtlich begriindeten
Konzeption ausgeht und von daher argumentiert. In seiner Enzyklika ,Immortale Dei“ von
1885 setzt sich der Papst mit dem zeitgendssischen Staatsverstandnis auseinander und betont
in diesem Zusammenhang den naturrechtlichen Ursprung des Staates.**3 Der Staat als Gebot
des Naturrechts findet seine Begriindung demnach in Gott. Von daher erfolgt die Delegation
der Staatsgewalt nicht aus der Souveranitat des Volkes, sondern einzig aus dem Willen Gottes;

442 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 71f.

443 Siehe hierzu: ,,Von Natur aus ist es dem Menschen angeboren, in der staatlichen Gemeinschaft zu leben; denn,
da ihm in der Vereinzelung die zum Leben notwendige Pflege und Firsorge fehlt, ebenso auch die geistige und
seelische Ausformung nicht moglich ist, deswegen hat auch die gottliche Vorsehung es so geordnet, dass er in
eine menschliche Gemeinschaft, die hausliche sowohl wie die staatliche, hineingeboren wurde; denn nur diese
letztere kann seinen Lebensbedarf voll und ganz decken.”, in: UvG XXI 25.

81



prazisiert wurde dies bereits in der Enzyklika ,,Diuturnum illud” von 1881.%** Leo erklart, dass
die Inhaber der staatlichen Gewalt zwar vom Volk, das seine Regierungsform selbst bestimmt,
gewahlt werden kénnen, die staatliche Gewalt selbst wird ihnen aber von Gott Gibertragen.**
Die Abweichung vom Naturrecht und die damit verbundene Loslésung von Gott fiihrt nach
Leo XIIl. in die ,verderblichen Irrtiimer des Kommunismus, des Sozialismus und Nihilismus”,
die er als ,Todesboten der biirgerlichen Gesellschaft” bezeichnet.*4¢ Im Verhéltnis von Staat
und Kirche konstatiert Leo Xlll. einen Wesensunterschied zwischen beiden Societates
perfectae, der sich jeweils aus der natirlichen und Ubernatirlichen Ordnung ergibt. In der
Enzyklika ,,Immortale Dei“ erklart er den Unterschied zwischen beiden Gesellschaften und
leitet davon die jeweiligen unabhingigen Zustindigkeitsbereiche ab.%*” Trotz der getrennten
Bereiche bildet die Religion das Fundament der Staatsordnung, sie legt die ethischen
Grundwerte fest, wie er in der Enzyklika ,, Diuturnum illud” erklart.%*® Als herausragende Pflicht
des Staates formuliert der Papst die Pflicht der Regierenden fiir das Gemeinwohl zu sorgen
und diesem zu dienen.**° In der Enzyklika ,,Au Milieu des Sollicitudes” von 1892 bezeichnet
Leo Xlll. die Verwirklichung des Gemeinwohls als das ,hochste Ziel der menschlichen
Gemeinschaft”.4>% Papst Leo XIII. beflirwortet, trotz der Wesensverschiedenheit von Staat und

444 Sjehe hierzu: ,Jene, welche diese Gewalt im Staat ausiiben (gemeint: biirgerliche Verfassungsgesellschaft),
Uben sie demgemal nicht als eine ihnen zukommende Gewalt aus, sondern nur als vom Volk Ubertragene, und
zwar unter der Bedingung, dass sie durch den Willen des Volkes, von dem sie Ubertragen wurde, widerrufen
werden kann. Diesen gegeniiber leiten die Katholiken das Recht zu befehlen, von Gott als seinem natirlichen
und notwendigen Ursprung ab.”, in: UvG XXI 3.

445 Siehe hierzu: ,Hierbei ist jedoch zu bemerken, dass in vollem Einklang mit der katholischen Lehre jene, welche
an der Spitze des Staatswesens zu treten haben, in bestimmten Fallen durch den Willen und nach dem Urteil des
Volkes gewahlt werden kénnen. Durch eine solche Wahl wird nun allerdings der Gewaltinhaber bezeichnet, aber
die obrigkeitlichen Rechte werden hiermit nicht verliehen; auch wird die Befehlsgewalt nicht lbertragen,
sondern es wird nur bestimmt, wer dieselbe auszuliben hat. — Ebenso handelt es sich hier nicht um die Form der
politischen Gewalt; denn die Kirche findet weder in der Herrschaft des Einzigen, noch in der von vielen etwas
Unangemessenes, wenn diese nur gerecht ist und sie das allgemeine Wohl besorgt. Wenn daher die
Gerechtigkeit nicht verletzt wird, ist es den Vélkern unbenommen, jene Regierungsform bei sich einzufiihren, die
ihrem Charakter oder den tradierten Institutionen und Gewohnheiten am meisten entspricht.”, in: UvG XXI 4.
446 UvG XXI 18.

447 Siehe hierzu:,,So hat denn Gott die Sorge fiir das Menschengeschlecht zwei Gewalten zugeteilt: der geistlichen
und der weltlichen. Die eine hat er tber die gottlichen Dinge gesetzt, die andere (iber die menschlichen. Jeder
ist ihrer Art die hochste; jede hat ihre gewissen Grenzen, die durch ihre Natur und ihren nachsten und
unmittelbaren Gegenstand bestimmt sind, so dass eine jede wie von einem Kreise umschlossen ist, in dem sie
sich selbstandig bewegt. (...) Darum muss zwischen beiden Gewalten eine geordnete Einigung stattfinden, fir die
man nicht mit Unrecht das Verhaltnis der Seele zum Leibe als Bild gebraucht.”, in: UvG XXI 29.

448 Siehe hierzu: ,Darum muss ein héheres und wirksameres Motiv zum Gehorsam geboten werden <statt
Strafe>, und wir miissen der festen Uberzeugung sein, dass auch die Strenge der Gesetze fruchtlos bleibt, wenn
nicht da Pflichtgefiihl die Menschen bestimmt und heilsame Gottesfurcht sie leitet. Dies aber in ihnen zu
bewirken, vermag in hochster Weise die Religion, die mit ihrem Einfluss die Seele durchdringt und den Willen
des Menschen in einer Weise geneigt macht, dass er seinen Vorgesetzten nicht blo8 gehorsam ist, sondern ihnen
auch in Wohlwollen und Liebe zugetan ist, wodurch erst jede menschliche Gesellschaft ungestort bestehen
kann.“, in: UvG XXI 19.

449 Siehe hierzu: ,Damit aber in der Regierung die Gerechtigkeit gewahrt werde, miissen die Lenker der Staaten
vor allem erkennen, dass die politische Gewalt ihrer Natur nach nicht dem Vorteil eines einzelnen zu dienen hat
und dass das Staatswesen zum Besten derer verwaltet werden muss, die ihnen anvertraut sind, nicht jener,
denen es anvertraut ist.”, in: UvG XXI 13.

40 Siehe hierzu: Die Staatsgewalt ,bleibt unverdnderlich und der Achtung wiirdig; denn ihrer Natur nach
betrachtet, wird sie konstituiert und ist sie gefordert, um das Gemeinwohl zu verwirklichen, das als hochstes Ziel
die menschliche Gemeinschaft begriindet. Mit anderen Worte: Unter jedweder Voraussetzung ist die

82



Kirche, keine grundsatzliche Trennung zwischen beiden Societates. Weil die Religion das
naturrechtlich begriindete Fundament der Staatsordnung bildet, muss der Staat das
umfassende Recht der Religion anerkennen und gewahrleisten. Da die einzig wahre Religion
das romisch-katholische Bekenntnis darstellt, ist der Staat diesem besonders verpflichtet. In
der Enzyklika ,,Immortale Dei” erklart der Papst zwar die Verpflichtung des Staates auf die
»wahre Religion“, gleichzeitig billigt er dem Staat aber die Duldung anderer Religionen um des
Gemeinwohls willen in seinem Regierungsbereich zu und unterstreicht die Notwendigkeit des
freien Willens zur ,,Annahme des katholischen Glaubens“.%>* Im Brief ,,Ante vestrum“ von 1894
erklart Leo Xlll. zudem: ,Daher ist es falsch, Staat und Kirche trennen zu wollen; es ist vielmehr
unerldsslich, beide fest aneinander zu binden.“4*> Mit der Enzyklika ,Libertas
praestantissimum® von 1888 widmet sich der Papst dem zentralen Thema der Freiheit. Darin
stellt er den Freiheitsbegriff der ,Naturalisten” und ,Liberalisten” einem naturrechtlich
begriindeten  kirchlichen  Freiheitsverstandnis gegenliber. Der ,naturalistische”
Freiheitsbegriff der ,,Anhanger des Liberalismus” ist in der Argumentation Leos XIlII. in einer
,Vorherrschaft der menschlichen Vernunft” begriindet, die sich von Gott abwendet und sich
selbst zum ,obersten Prinzip, zum Ursprung und Richter lber alle Welt“ erhebt.*>3 Dem
gegeniber versteht sich das ,Wesen der menschlichen Freiheit” im christlichen Verstandnis
als Gehorsam gegeniber einer ,hochsten und ewigen Vernunft”, die in der Autoritat Gottes
ihren Ursprung hat; das ,hochste Ziel” der menschlichen Freiheit ist es, Gott
Lentgegenzustreben”.*>* Das Fatale am Freiheitsverstindnis des Liberalismus ist dagegen,
dass ,alle Macht in den Massen <ruht>, und die Majoritat des Volkes bestimmt”, wahrend
hingegen der Mensch, der sich dem Schoépfer verdankt weil3, sich dem ,Gesetz Gottes”
unterstellt und gemaR der ,Ordnung der Natur” Gehorsam lebt.*>> Hubertus Zilkens stellt zu
den Ausfiihrungen in ,Libertas praestantissimum® fest: Es gelingt Leo XIIl. ,liberalistische

Staatsgewalt, in sich betrachtet, aus Gott und immer von Gott: ,Denn es gibt keine Gewalt auBer von Gott' <R6m
13,1>.“, in: UvG XXIIl 194.

41 Sjehe hierzu: ,Wenn auch nach dem Urteil der Kirche die verschiedenen Religionsformen mit der wahren
Religion nicht gleichberechtigt sein kdnnen, so tadelt sie deswegen die Regierungen nicht, wenn sie um eines
wichtigen Gutes willen oder zur Vermeidung eines Ubels nach Herkommen und Gewohnheit verschiedene
Religionsformen dulden. Auch dariber pflegt die Kirche sorgfiltig zu wachen, dass keiner gegen seinen Willen
zur Annahme des katholischen Glaubens gendétigt wird, denn ,Glauben’, meint weise Augustinus, ,kann der
Mensch nur mit seinem freien Willen’.”, in: UvG XXI 41.

452 YvG IX 26.

453 Sjehe hierzu: ,,In der Tat, was in der Philosophie die Naturalisten oder Rationalisten, das sind auf dem Gebiete
der Moral und des birgerlichen Lebens die Anhadnger des Liberalismus, indem sie die von den Naturalisten
aufgestellten Grundséatze in Tat und Leben Uberfiihren. — Der Grundgedanke des gesamten Rationalismus aber
ist die Vorherrschaft der menschlichen Vernunft, welche den schuldigen Gehorsam der géttlichen und ewigen
Vernunft verweigert, sich fiir unabhangig erklart und sich so zum obersten Prinzip, zum Ursprung und Richter
Uber alle Welt aufwirft. In gleicher Weise leugnen die Anhanger des Liberalismus jede géttliche Gewalt, der wir
im Leben zu gehorchen haben, indem sie behaupten, ein jeder sei sich selbst Gesetz; sie verkiinden daher eine
,unabhédngige’ Moral, die unter dem Scheine der Freiheit den Willen von der Unterwerfung unter die géttlichen
Gebote entbindet und dem Menschen grenzenlose Zigellosigkeit zuzuerkennen pflegt.”, in: UvG Il 52.

454 Sjehe hierzu: ,So ist denn die Notwendigkeit, einer héchsten und ewigen Vernunft zu gehorchen, die nichts
anderes ist als die Autoritidt Gottes, der gebietet und verbietet, mit dem Wesen der menschlichen Freiheit
zugleich gegeben; es gilt dies sowohl fiir die einzelnen wie fiir die Gesellschaft, fir jene, die befehlen, so gut wie
fir die, welche gehorchen. Und weit entfernt, dass durch die hochst gerechte Oberherrschaft Gottes die Freiheit
aufgehoben oder irgendwie geschmalert wiirde, findet sie vielmehr in ihr ihren Schutz und ihre Vollendung. Darin
besteht ja die wahre Vollendung aller Wesen, dass sie nach ihrem Ziele streben und es erreichen; das héchste
Ziel aber, dem die menschliche Freiheit entgegenstreben soll, ist Gott.”, in: UvG 1l 48.

455 UvG 11 52.

83



Freiheits- und Gleichheitsvorstellungen in christlichem Sinn zu korrigieren.“#>® Diese Korrektur
bezieht sich besonders auf die Bedeutung der Religion im Staat und auf die Gewissensfreiheit
beziglich der Form der Gottesverehrung. Leo Xlll. betont, dass sich ein den
Religionsbekenntnissen gegeniber indifferenter Staat ,in Gegensatz zur Gerechtigkeit und
Vernunft” stellt, dem Staat dagegen vielmehr aber die Pflicht obliegt, die ,Einheit des
religiosen Bekenntnisses” zu suchen und sich zur der allein wahren Religion, ,,der katholischen
namlich, zu bekennen.“4’ Papst Leo XlII. hebt trotzdem die Gewissensfreiheit hervor, indem
er diese von Indifferenz und Beliebigkeit unterscheidet. Er bezeichnet es als die ,wahre
Freiheit”, nach dem , Gebote seines Gewissens ungehindert Gottes Willen zu tun“.%>® Im Sinne
des Bonum commune und der Vermeidung von Ubeln hat die Kirche die Pflicht den Staat zu
mahnen, denn die Kirche spricht ,nur der Wahrheit und der guten Sitten das Existenzrecht
ZU”.459
In seiner Staatslehre gelingt es Papst Leo Xlll. eine Briicke zwischen den lehramtlichen
AuRerungen seiner Vorginger, die in einer hochkardtigen Verurteilung aller
Freiheitsforderungen gipfelte, und den Erfordernissen der modernen Gesellschaften und
Staatsformen, die sich in zunehmendem Malle als heteronome Gebilde darstellen, zu
schlagen. Leo XIII. relativiert die Argumente seiner Vorganger nicht, sondern fiihrt sie auf die
zugrundeliegende philosophische und theologische Fragestellung zuriick. MaBgeblich ist ihm
dabei das neuscholastische Verstidndnis des Naturrechts. Im Zentrum steht der Mensch, der
als sittliches Wesen seiner Gemeinschaftsbestimmung im sozialen wie im metaphysischen
Sinn gerecht werden muss. Peter Tischleder, der die so verstandene Staatslehre Leos XIIl. im
20. Jahrhundert verteidigt, bewertet die Verlautbarungen des Papstes deshalb folgerichtig so:
Der Mensch
,kann und soll erkennen, dass er nur dann Anspruch machen kann, als allseitige und
gottgewollte Darstellung des Begriffes Mensch, als sittliche Vollpersénlichkeit zu
gelten, wenn er neben den individuellen Anlagen seines Wesens auch die ebenso
urspriingliche Gemeinschaftsanlage sorgsam entwickelt und entfaltet, weil der
Schépfer diese Gemeinschaftsbestimmung seiner Natur als heiliges Gebot seines
géttlichen Willens unvertilgbar in sein innerstes Wesen hineingeschrieben hat, und weil
auch die individuelle sittliche und geistige Reife des Menschen nur in und durch die
Gemeinschaft mit anderen méglich ist.“46°

456 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 77.

457 Sjehe hierzu: ,Gott ist es, der den Menschen fiir die Gesellschaft geschaffen und in den Verband von Wesen
gleicher Art gestellt hat, damit er in der Vereinigung das finde, was seine Natur fordert und er allein nicht schaffen
konnte. Darum hat die birgerliche Gesellschaft, eben weil sie Gesellschaft ist, Gott als ihren Vater und Urheber
anzuerkennen und ihm als ihrem Herrn und Gebieter in Ehrfurcht zu dienen. Ein Staat ohne Gott aber auch, was
schlieBlich auf dasselbe hinausladuft, ein Staat, der, wie man sich ausdriickt, gegen alle Religionen sich gleichgiiltig
verhalt und sie ohne Unterschied als gleichberechtigt anerkennt, stellt sich in Gegensatz zur Gerechtigkeit und
Vernunft.”, in: UvG Il 57.

458 Sjehe hierzu: ,Viel gepriesen wird auch die sogenannte ,Gewissensfreiheit’. Wird sie so verstanden, dass ein
jeder nach Belieben Gott verehren oder auch nicht verehren kann, so ist sie nach dem bereits friiher Gesagten
hinlanglich widerlegt. — Sie kann aber auch in dem Sinne aufgefasst werden, dass es dem Menschen in der
birgerlichen Gesellschaft erlaubt ist, nach dem Gebote seines Gewissens ungehindert Gottes Willen zu tun und
dessen Befehle auszufiihren. Das ist die wahre Freiheit, wie sie den S6hnen Gottes zukommt, welche die Wiirde
der menschlichen Person in edler Weise beschiitzt und erhaben ist liber jeglichen Zwang und jegliche
Unterdriickung; von jeher war sie der Kirche erwiinscht und besonders teuer.”, in: UvG Il 62.

459 UvG 1l 64.

460 Tischleder, Die Staatslehre Leos XlII., S. 51.

84



Mit seiner maldvollen und differenzierten Argumentation erweist sich Leo XIIl. als Bewahrer
einer gegenseitigen Verwiesenheit von Staat und Kirche, vehement wehrt er sich gegen eine
Trennung beider Societates. Er halt vollumfanglich am alleinigen Wahrheitsanspruch der
katholischen Kirche fest und betont doch gleichzeitig die Gewissensfreiheit im
Gottesbekenntnis. Freiheit wird grundsatzlich nicht als absolute Freiheit im liberalistischen
Sinne verstanden, sondern als offenbarungstheologisch begriindete, gebundene Freiheit, die
ihr Ziel in der Erkenntnis Gottes findet, begriffen. Von zentraler Bedeutung ist das
Gemeinwohlprinzip, aufgrund dessen eine Duldung anderer, nichtkatholischer Bekenntnisse
durch den Staat denkbar und moglich ist. Papst Leo Xlll. hat damit die Grundlagen fiir die
lehramtliche Verkiindigung seiner Nachfolger bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil gelegt.

2.5.2 Subsidiaritat und Personalitat bei Papst Pius XI.

Das Pontifikat von Papst Pius XI. (1922-1939) ist in der Zeit zwischen den Weltkriegen durch
die Auseinandersetzung mit den Ideologien des Kommunismus und des Faschismus gepragt,
die sich in den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts zu politischen Massenbewegungen
fortentwickeln.
,Pius XI. ist in besonderer Weise durch die politischen Umsténde wdhrend seines
Pontifikats herausgefordert, Antworten auf die Fragen nach Staat und sozialer
Ordnung zu liefern. Vor diesem Hintergrund entwickelt das Lehramt gegen den
Staatstotalitarismus die der KS (= Katholischen Soziallehre, Anmerkung E.S.)
immanenten sozialphilosophischen Grundsdtze der Subsidiaritéit und der Personalitiit
fort.“461
In seiner Enzyklika ,,Quadragesimo anno” von 1931 knlipft Pius XI. an der Soziallehre von Leo
XllIl. an und fiihrt hierin besonders das Subsidiaritatsprinzip aus. Naturrechtlich begriindet, ist
das Subsidiaritatsprinzip als Prinzip der Gerechtigkeit zu verstehen.*? In der Enzyklika ,Divini
Redemptoris” von 1937 stellt Pius XI. die Bedeutung der Katholischen Soziallehre heraus, die
in ihrer praktischen Anwendung der Versohnung der , Autoritdt mit der Freiheit” und der
,Wirde des Individuums mit der des Staates” dient.*®3 In dieser Enzyklika erklart der Papst
auch die Unverfiigbarkeit der ,vom Schopfer selbst verliehenen Personlichkeitsrechte” und

461 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 82.

462 Siehe hierzu: ,Wenn es namlich auch zutrifft, (...), dass unter den verdnderten Verhiltnissen manche
Aufgaben, die friher leicht von kleineren Gemeinwesen geleistet wurden, nur mehr von grofRen bewaltigt
werden koénnen, so muss doch allzeit unverriickbar jener hochbedeutsame sozialphilosophische Grundsatz
festgehalten werden (...): wie dasjenige, was der Einzelmensch aus eigener Initiative und mit seinen eigenen
Kraften leisten kann, ihm nicht entzogen und der Gesellschaftstatigkeit zugewiesen werden darf, so verstoRt es
gegen die Gerechtigkeit, das, was die kleineren und untergeordneten Gemeinwesen leisten und zum guten Ende
flihren kénnen, fir die weitere und Gbergeordnete Gemeinwesen in Anspruch zu nehmen; zugleich ist es Gberaus
nachteilig und verwirrt die ganze Gesellschaftsordnung.”, in: UvG IV 126.

463 Sjehe hierzu: ,Diese Lehre (= Katholische Soziallehre, Anmerkung E.S.) ist gleich weit entfernt von allen
verderblichen Irrtiimern wie von allen Ubertreibungen der Parteien und Systeme, die jene verfechten; sie halt
sich immer im Gleichgewicht der Wahrheit und Gerechtigkeit. Sie besteht darauf in der Theorie und wendet sie
an und fordert sie in der Praxis, sie versohnt die Rechte und die Pflicht der einen mit denen der andern, die
Autoritat mit der Freiheit, die Wirde des Individuums mit der des Staates, die menschliche Person im Untertan
mit der der Obrigkeit geschuldeten Unterordnung und der Stellvertretung der goéttlichen Gewalt durch die
Obrigkeit, und verbindet die geordnete Liebe zu sich selbst, zur Familie, zum Vaterland mit der Liebe zu andern
Familien und zu andern Volkern, auf dem Grund der Liebe zu Gott, dem Vater aller, dem ersten Ursprung und
dem letzten Ziel.“, in: UvG Il 110.

85



deren Hinordnung auf den Schépfer.#®* Mit der in deutscher Sprache publizierten Enzyklika
»Mit brennender Sorge” von 1937 wendet sich Papst Pius XI. gegen den Nationalsozialismus.
Er bezieht Stellung gegen die naturrechtswidrigen Einschrankungen der Rechte des
Individuums und dabei besonders gegen eine Begrenzung der religiosen Bekenntnisfreiheit.
Der Papst bezeichnet in dieser Enzyklika die Freiheit zum Bekenntnis als ,unverlierbares
Recht” des Menschen.*®> Mit scharfen Worten verurteilt er die ideologische , Vergétterung”
von Rasse, Volk oder Staatsform und der ,Trager der Staatsgewalt” und stellt dies in
Widerspruch zur ,gottgeschaffenen und gottbefohlenen Ordnung der Dinge“.*¢¢ Durch die
zeitgeschichtlichen Fakten bedingt, wendet sich Papst Pius Xl. neu den Fragen der
Gerechtigkeit und der Freiheit zu. In der Entfaltung der Lehre vom Subsidiaritatsprinzip und
vom Prinzip der Personalitat erklart er den Vorrang der Rechte des Einzelnen und die Pflicht
der Sozietdt und des Staates diese zu wahren, wodurch eine Begrenzung der Staatsmacht
durch die in der Schépfungsordnung begriindeten Personlichkeitsrechte erfolgt. Er wendet
sich damit gegen das totalitare Bestreben der umfassenden Fremdbestimmung des Menschen
durch den diktatorischen Staat. Mit der Begriindung im Naturrecht und damit letztlich in der
Souveranitat Gottes erfolgt nicht nur eine Beschrankung der Macht des Staates, sondern
gleichzeitig die Aufrichtung eines Schutzraumes fiir die Bewahrung der unverfiigbaren Rechte
des Einzelnen. Hubertus Zilkens folgert daraus:
,Seine (= Pius” XI., Anmerkung E.S.) Formulierung des Subsidiaritétsprinzips in der
Enzyklika Quadragesimo anno ist das entscheidende Formprinzip des katholischen
Staatsbegriffs. Der Staat ist eine naturrechtlich notwendige Institution, ist jedoch der
Person und Familie in seiner Bedeutung fiir die Gesellschaft nachgeschaltet. Damit
erfihrt der Staat eine ihm zukommende Begrenzung.“®”
Aufgrund des Subsidiaritatsprinzips, das die Prinzipien der Solidaritdt und des Gemeinwohls
voraussetzt,*®® flieBen aber auch Staat und Gesellschaft positive Krafte zu und beférdern seine
Wohlfahrt.*®° Die Gewihr der individuellen Freiheitsrechte dient insofern dem Nutzen von
Staat und Gesellschaft.

464 Sjehe hierzu: ,So wie der Einzelne sich niemals den gottgewollten Verpflichtungen der biirgerlichen
Gesellschaft gegeniliber entziehen kann und die Trager der Autoritdt das Recht haben, ihn, wenn er
widerrechtlich die Erfiillung seiner Pflicht verweigert, dazu zu zwingen, so kann die Gesellschaft niemals den
Einzelmenschen der ihm vom Schopfer selbst verliehenen Personlichkeitsrechte, deren hauptsachlichste Wir
namhaft gemacht haben, berauben, noch ihm deren Gebrauch grundsatzlich unméglich machen. Darum ist es
vernunftmaRig und von der Vernunft gefordert, dass alles Irdische letztlich auf die menschliche Personlichkeit
hingeordnet werde, damit es durch sie seine Riickbeziehung auf den Schopfer finde.”, in: UvG Il 106.

465 Siehe hierzu: ,,Der gldubige Mensch hat ein unverlierbares Recht, seinen Glauben zu bekennen und in den ihm
gemafRen Formen zu bestatigen. Gesetze, die das Bekenntnis und die Betatigung dieses Glaubens unterdriicken
oder erschweren, stehen im Widerspruch mit dem Naturgesetz.”, in: UvG Il 202.

466 Sjehe hierzu: ,Wer die Rasse, oder das Volk, oder den Staat, oder die Staatsform, die Trager der Staatsgewalt
oder andere Grundwerte menschlicher Gemeinschaftsgestaltung (...) aus dieser ihrer irdischen Wertskala
herauslost, sie zur hochsten Norm aller, auch der religiosen Werte macht und sie mit Gétzenkult vergottert, der
verkehrt und falsch die gottgeschaffene und gottbefohlene Ordnung der Dinge. Ein solcher ist weit von wahrem
Gottesglauben und einer solchem Glauben entsprechenden Lebensauffassung entfernt.”, in: UvG Il 178.

467 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 88f.

468 Hoffner, Joseph, Christliche Gesellschaftslehre, S. 52.

469 Siehe hierzu: ,(...) je besser durch strenge Beobachtung des Prinzips der Subsidiaritit die Stufenordnung der
verschiedenen Vergesellschaftungen innegehalten wird, umso starker stehen gesellschaftliche Autoritat und
gesellschaftliche Wirkkraft da, umso besser und gliicklicher ist es auch um den Staat bestellt.", in: UvG IV 127.

86



2.5.3 Wairdigung der Demokratie und die Betonung des Toleranzgedankens bei
Papst Pius XII.

Papst Pius Xll. (1939-1958) hat zwar keine explizite Enzyklika zu sozialethischen oder
staatstheoretischen Themen veroffentlicht, wahrend seiner Amtszeit jedoch in zahlreichen
Ansprachen und Publikationen zu prinzipiellen und aktuellen gesellschaftlichen, ethischen und
politischen Fragen ausfiihrlich und umfassend Stellung bezogen.#”° Nach Rudolf Uertz beginnt
mit dem Pontifikat Pius™ XIl. eine neue Phase der papstlichen Staats- und Soziallehre. Dabei
nimmt der Papst
,Stellung zu den elementaren Herausforderungen des politisch-gesellschaftlichen
Lebens seiner Zeit. Er greift Hoffnungen der Nationen auf eine demokratische
Neuordnung auf, Hoffnungen, die sich angesichts des nahenden Endes des Krieges
(hier: 1944) in weiten Teilen der Vélkergemeinschaft ausgebreitet haben."4’*
In seiner Weihnachtsansprache vom 24.12.1944 widmet sich der Papst der Frage nach der
Demokratie, erstmals in einem papstlichen Dokument erfolgt darin eine ausfiihrliche,
exklusive Darstellung und Wiirdigung der demokratischen Staatsform.*’?> Den Ausfiihrungen
des Papstes liegt nach Uertz eine Verknlipfung von ,gottgewollter Naturrechtsordnung und
sakularer Humanitat” zugrunde:
,Pius Xll. kniipft insofern an seinen Vorgdnger an, als er die von diesem eingefiihrte
Idee von den Menschenrechten als Grund und Ziel des Gemeinwesens libernimmt und
zugleich die Menschenwiirde bzw. die Menschenrechte als Ausfluss der in der géttlichen
Schépfungsordnung wurzelnden ewigen Naturrechte ansieht.“”3
Pius XII. hebt ausdriicklich hervor, dass der Mensch , Trager, Grundlage und Ziel” des sozialen
Lebens sein muss,*’* er stellt damit das Individuum in den Mittelpunkt seiner Lehre Giber die
Demokratie. Rudolf Uertz bezeichnet diese Ausfiihrungen als ein ,,Novum der katholischen
Soziallehre.“4’”> Die Intention Papst Pius XII., sich konstruktiv der demokratischen Verfasstheit
des Staatswesens zuzuwenden liegt einerseits historisch im Faktum der Verurteilung des
Kommunismus und der Gefahr des Staatskollektivismus in Europa am Ende des Zweiten
Weltkrieges begriindet, andererseits sah sich der Papst wohl auch gendtigt, die bisher
vorherrschende naturrechtliche Konzeption mit der Idee der im Personalitatsprinzip
grindenden Menschenrechte zu korrelieren.4’® Die Demokratie ruht demnach auf den
Fundamenten der Freiheit und der Gleichheit aller Menschen, der Papst erklart:

470 Ansprachen und Stellungnahmen von Papst Pius XlI. zu gesellschaftspolitischen und sozialethischen Fragen in:
Utz / Groner, Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius XII., 3 Bande.

471 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 363.

472 UG 3476-3510.

473 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 370.

474 UG 3472.

475 Siehe hierzu: ,Die prononcierte Hervorhebung des Einzelmenschen als ,Trdger, Grundlage und Ziel’ der
politischen Ordnung ist ein Novum der katholischen Soziallehre. Vor allem aus der Perspektive, die die Sozialethik
mit ihrer zunehmend personalistischen Orientierung seit den 1960er Jahren gewann, musste diese Formulierung
ins Auge stechen.”, in: Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 374.

476 Siehe hierzu: ,Das herkémmliche scholastische Naturrecht mit seinen komplizierten Stufenregelungen war
hierzu (= Verteidigung gegen den Kommunismus, Anmerkung E.S.) offenbar nicht geeignet, denn es kannte keine
vorstaatlichen, auf das Ethos der Einzelperson bezogene Normen. (...) Das heil3t, dass trotz vertragsgedanklicher
Elemente im scholastischen Denken theoretisch keine konstitutionellen Sicherungen im Sinne von Grund- und
Menschenrechten vorstellbar sind; und selbst dort, wo etwa das Gemeinwesen vertraglich begriindet wird,

87



»In einem Volk, das dieses Namens wiirdig ist, fiihlt der Biirger in sich das Bewusstsein
seiner Persénlichkeit, seiner Pflichten und seiner Rechte, seiner eigenen Freiheit
verbunden mit der Achtung der Freiheit und Wiirde der andern.“4”’
Als Zerrbild des ,ldealbilds demokratischer Freiheit und Gleichheit” sieht Pius Xll. die
Auslieferung des demokratischen Staates an die ,Willkir der Masse”, die Freiheit wird
hierdurch zu einem ,tyrannischen Anspruch auf ungehemmte Befriedigung menschlicher Gier
und menschlicher Triebe“.#”® Pius XIl. begriindet Freiheit und Gleichheit mit der Autoritit
Gottes, der Mensch nimmt daran durch den gottlichen Willen Anteil, der Papst erklart:
»Da nun diese unbedingt gliltige Ordnung im Lichte der gesunden Vernunft, besonders
aber im Lichte des christlichen Glaubens keinen anderen Ursprung haben kann als den
persénlichen Gott, unseren Schépfer, so ist klar, dass die Wiirde des Staates, die Wiirde
der von Gott gewollten sittlichen Gemeinschaft, die Wiirde der éffentlichen Gewalt die
Wiirde ihrer Teilnahme an der Autoritét Gottes ist.“4”®
Papst Pius Xll. sieht die Demokratie ,unaufloslich” mit der gottlichen Ordnung verknlipft,
ansonsten wird diese zu einem ,leeren Schein“ und zu einer ,Maske fiir etwas ganz
Undemokratisches”.%8% Klar formuliert Pius XII. die Grundsétze einer ,,gesunden Demokratie,
die sowohl auf dem Naturrecht wie auf dem postulierten christlichen Wahrheitsprinzip
beruht.*®! Dadurch findet der Rechtspositivismus eine natiirliche Begrenzung, das positive
Gesetz ist namlich ,nur dann unanfechtbar, wenn es sich angleicht — oder wenigstens nicht
widersetzt — der unbedingten giiltigen Ordnung, die vom Schopfer grundgelegt und durch die
Offenbarung der Frohbotschaft in ein neues Licht geriickt ist.“*®? Vor diesem Hintergrund
erklart Pius XIl. die Kirche zur Verkiinderin und Beschiitzerin der Menschenwiirde und der
Freiheit:
,Die Kirche hat die Aufgabe, der Welt, die sich nach besseren und vollkommeneren
Formen der Freiheit sehnt, die erhabenste und notwendigste Botschaft, die es geben
kann, zu verkiinden: die Wiirde des Menschen, seine Berufung zur Kindschaft
Gottes. 483
Mit feierlichen Worten erklart Papst Pius XIl. damit die Bindung der Demokratie und der sie
tragenden Freiheit und Gleichheit der Menschen untereinander an die gottliche Offenbarung,

gelangt das naturrechtliche Denken nicht zur Rechtsfigur vorstaatlicher Normen, zu denen die Menschenrechte,
u.a. das Privateigentum, zdhlen.”, in: UG 368.

477 UG 3478.

478 UG 3479.

479 UG 3481.

480 Sjehe hierzu: ,Keine Staatsform kann diese innige und unauflosliche Verkniipfung auRer Acht lassen; weniger
noch als jede andere die Demokratie. Wenn daher der Inhaber der 6ffentlichen Gewalt sie nicht sieht oder mehr
oder minder sie Ubersehen will, so erschiittert er die Grundlagen seiner eigenen Autoritat. Ebenso wenn er jene
Verbindung nicht genligend beriicksichtigt und in seinem Amt nicht die Sendung erkennt, die von Gott gewollten
Ordnung zu verwirklichen, so entstehe die Gefahr, dass Herrschsucht oder Eigennutz die wesentlichen
Forderungen der politischen und gesellschaftlichen Sittlichkeit lbermannen und oft der leere Schein rein
formaler Demokratie nur als Maske fir etwas ganz Undemokratisches dient.”, in: UG 3487.

481 Siehe hierzu: ,Eine gesunde Demokratie, aufgebaut auf den unverdnderlichen Grundsatzen des Naturgesetzes
und der geoffenbarten Wahrheiten, wird entschieden Stellung nehmen gegen jede Verderbnis, die der
staatlichen Gesetzgebung eine ziligel- und grenzenlose Macht zuerteilt und die aus der demokratischen
Staatsform, trotz des gegenteiligen triigerischen Scheins, einfachhin ein absolutistisches System macht.”, in: UG
3487.

482 YG 34809.

483 UG 3505.

88



d. h. an die Prinzipien des Naturrechts und einer in Gottes Wesen selbst griindenden
Wahrheit. Die Macht, auch im demokratischen Staat, geht damit nicht vom Volk, sondern von
der Autoritat Gottes aus. Eine sdkulare Staatsform wird damit theologisch verankert. Zur Frage
nach der Bewertung einander widerstreitender Wahrheitsanspriiche im modernen
Staatsverband widmet sich Papst Pius Xll. in seiner Ansprache an den Verband der
katholischen Juristen Italiens vom 06.12.1953, der sogenannten , Toleranzansprache”.*®* Dem
Problem der praktischen Duldung nichtkatholischer Bekenntnisse und Wahrheitsanspriiche in
einem Staat begegnet Pius XlI. mit der Toleranzlehre. Mit seiner , Toleranzformel” verbindet
der Papst zwei wesentliche Gesichtspunkte:
,1. Was nicht der Wahrheit und dem Sittengesetz entspricht, hat objektiv kein Recht
auf Dasein, Propaganda und Aktion. 2. Nicht durch staatliche Gesetze und
Zwangsmafinahmen einzugreifen, kann trotzdem im Interesse eines héheren und
umfassenderen Guten gerechtfertigt sein.“4®
Der Papst halt damit am Grundsatz des Wahrheitsprinzips fest, es besitzt Vorrang vor dem
Freiheitsprinzip, gleichzeitig ist aber Toleranz anderen religiosen und sittlichen Anschauungen
aufgrund des Gemeinwohlprinzips zu gewdhren. Als Folgen der , Toleranzformel” stellt Pius
XIl. bezliglich des Wahrheitsprinzips fest: ,, Diesem Punkt gegeniiber gab und gibt es in der
Kirche keinerlei Schwanken, keinerlei Paktieren, weder in der Theorie noch in der Praxis.“*8¢
Um ,hoherer und wichtigerer Ziele willen” und in ,,Riicksichtnahme auf das Bonum commune”
verhilt sich die Kirche aber trotzdem tolerant.*®” Aus der ,Toleranzansprache” von 1953 ist
allerdings neben der erwdhnten Formel der von Papst Pius Xll. formulierte Grundsatz
festzuhalten, wonach ein direkter Eingriff des Staates in das religiose Bekenntnis seiner Blrger
auRerhalb seiner ,positiven Ermachtigung” liegt.*® Dieser Grundsatz gilt zunichst priméar fiir
die im papstlichen Verstandnis ,absolute Wahrheit” des katholischen Bekenntnisses,
gleichwohl verwirft er aber mit dem Argument, dass Gott ,Irrtum auf Erden” zuldsst die
Moglichkeit einer direkten Offensive gegen den vermeintlichen Irrtum im Staat und erklart:
,Die Pflicht, sittliche und religiése Verirrungen zu unterdriicken, kann also keine letzte
Norm des Handelns sein. Sie muss héheren und allgemeineren Normen untergeordnet
werden, die unter gewissen Verhdiltnissen erlauben, (...) den Irrtum nicht zu verhindern,
um ein héheres Gut zu verwirklichen.“*®°

484 UG 3963-3986.

485 UG 3978.

486 G 3983.

487 Siehe hierzu: ,Was das zweite Prinzip (= Toleranz, Anmerkung E.S.) betrifft, namlich die Toleranz unter
bestimmten Umstdnden, die Duldung auch in Fallen, wo man zur Unterdriickung schreiten kénnte, so hat sich
die Kirche — schon aus Riicksichtnahme auf diejenigen, die in gutem Glauben <irrtimlich zwar, doch
uniiberwindlich> anderer Meinung sind — veranlasst gesehen, sich tolerant zu verhalten, und hat dies auch getan,
nachdem sie unter Konstantin dem GroRen und den anderen christlichen Kaisern Staatskirche geworden war,
immer um hoherer und wichtigerer Ziele willen, so handelt sie auch heute, und auch in Zukunft wird sie sich vor
derselben Notwendigkeit finden. In solchen Einzelfdllen ist die Haltung der Kirche vom Schutz und von der
Ricksichtnahme auf das Bonum commune, das Gemeinwohl der Kirche und des Staates in den verschiedenen
Staaten einerseits und andererseits das Gemeinwohl der universalen Kirche des Reiches Gottes auf der ganzen
Erde, bestimmt.”, in: UG 3984.

488 Siehe hierzu: ,Keine menschliche Autoritit, kein Staat, keine Staatengemeinschaft, welchen religitsen
Charakter sie auch immer haben mégen, kdnnen einen positiven Befehl oder eine positive Erméachtigung erteilen,
etwas zu lehren oder zu tun, was der religiosen Wahrheit oder dem sittlich Guten widersprache.”, in: UG 3975.
489 UG 3977.

89



Das hohere Gut ist das Bonum commune. Die , Toleranzansprache” Pius™ Xll. hat vielfaltige
Reaktionen hervorgerufen. Vollends rezipiert wurde sie noch 1960 durch Kardinal Alfredo
Ottaviani,**® der nur aus gravierenden Griinden (,graves causae“) anerkennt, eine
nichtkatholische Religionen zu tolerieren und dafiir das Argument von ,zweierlei Maf§ und
Gewicht” formuliert.*®* Ernst-Wolfgang Bockenforde stellt die Toleranztheorie Pius' XIl.
grundsatzlich in Frage und unterzieht sie einer fundamentalen Kritik, denn trotz der ,,ethisch
gebundenen Fassung der Toleranztheorie” wird die Religionsfreiheit noch nicht anerkannt.%?
Bockenforde kritisiert den Vorrang der Wahrheit in der Toleranzthese Pius™ XIl. und begreift
diese nicht als Rechtstheorie, sondern vielmehr als ,Machttheorie”.#*®* Pointiert bringt
Bockenforde seine Kritik an der katholischen Toleranztheorie in einem Vergleich mit dem
Kommunismus auf den Punkt:
,Die Kommunisten brauchten nur die Prinzipien der hervorgebrachten katholischen
Toleranztheorie fiir sich zu lbernehmen und einseitig im Sinne der Intoleranz zu
interpretieren, um eine legitimierende Grundlage fiir die von ihnen geiibte Praxis der
kontinuierlichen Religionsverfolgung ohne BlutvergiefSen und der Beschrinkung der
Glaubensfreiheit zu haben.“***
Auch Rudolf Uertz bewertet die Toleranztheorie Pius® Xll. hinsichtlich der Durchsetzung
kirchlicher Macht:
,Der Kern der Toleranzformel ist unverkennbar die Vorstellung, dass die Kirche die
entscheidende Instanz ist, die, um der Sicherung und Durchsetzung ihrer umfassenden
religiés-sittlichen Wahrheitsvorstellungen willen, Vorrang beansprucht vor dem
Wahrheitsanspruch der Person.“*%>
Zur Thematik der Menschen- und Freiheitsrechte bilden die Weihnachtsansprache zur
Demokratie von 1944 und die , Toleranzansprache” von 1953 in den 6ffentlichen AuBerungen
Papst Pius XIl. markante Fixpunkte. Im Verstdandnis der lehramtlichen Kontinuitdt mit seinen
Vorgangern lehnt er
»den Irrtum des modernen Rationalismus ab, der ein System menschlicher Rechte
aufstellen wollte, in dem er die Natur des Menschen als ein fiir sich bestehendes Sein
ohne irgendeine notwendige Beziehung zu einem héheren Wesen betrachtet, von
dessen schépferischem und ordnendem Willen es abhéngt.“4°®
Gleichzeitig fiihrt er die Lehrtradition aber durch die Bindung der Rechtsgewalt an die
Sittlichkeit weiter.*” Pius XII. verbindet scholastische Naturrechtsordnung mit der Forderung
der allgemeinen Giiltigkeit der Menschenrechte. Die Bewertung von Rudolf Uertz dazu lautet:

4%0 Ottaviani, Institutiones iuris publici ecclesiastici, S. 46ff., S. 65f.

491 Ebd,, S. 72f.

492 gjckenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 204f.

493 Sjehe hierzu: ,Wahrheit existiert ja im Bereich der irdischen Welt nicht abstrakt, als Wesenheit aus sich,
sondern als Wahrheitsiiberzeugung konkreter Menschen. ,Die Wahrheit hat Recht’ besagt daher, konkret und in
Anwendung auf die Ordnung des menschlichen Zusammenlebens betrachtet: Nur die Kirche als Instanz, die
konkret Uber die Wahrheit entscheidet, und diejenige, die ihr angehéren, haben Recht. Das aber ist keine
Rechtstheorie, sondern eine Machttheorie, und sie ist prinzipiell sozial unvertraglich.”, in: Ebd., S. 205.

4%4 Ebd., S. 206.

4% Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 379f.

4% schambeck, Der rechtsphilosophische und staatsrechtliche Gehalt der papstlichen LehrduRerungen, S. 63.

497 Siehe hierzu: ,Ist doch die sittliche Bindegewalt eine wesentliche Voraussetzung dafiir, dass ein Recht
Anerkennung finden und auch Opfer fordern kann. Pius XIl. hat mit diesem Gedanken den haufig vertretenen
Grundsatz in seiner landlaufigen Sinngebung abgelehnt: ,Recht ist, was dem Volke nitzt’. Er verwehrt ihm auch

90



,Die individualistische Rechtsvorstellung von Menschenrechten ist aber bereits ein
Reflex der modernen sozialen Bedingungen mit rechtspragmatischen und politisch-
programmatischen Intentionen, die (iberdies mit konkreten institutionellen und
verfahrensmdpigen Instrumenten verkniipft sind.“4®
Im modernen Verfassungsstaat ist bereits ,eine Synthese aus christlicher Ethik,
abendlandischem Humanismus und rationalistischem Naturrecht” vollzogen, die Aussagen
Pius® XIl. kdnnen dabei ,,als Konsensformel im Sinne der genannten Synthese” angesehen
werden.*®® Den entscheidenden Schritt vom Toleranzprinzip zu einer grundsatzlichen
Anerkennung der Religionsfreiheit auf der Basis der allgemeinen Menschenrechte vermag Pius
XIl. nicht zu vollziehen, dafiir verharrt er zu sehr im scholastischen Konzept eines Idealstaates,
der sich zwangslaufig als katholischer Staat verstehen muss. Der von Pius XIl. vertretende
Primat der Wahrheit gegeniliber der Freiheit verhindert eine allgemeingiltige Freiheit im
Glaubens- und Konfessionsbekenntnis, es bleibt nur der Weg der Toleranz, die Anerkennung
der Faktizitdt anderer Religionen ist deshalb lediglich die ,Hinnahme eines Ubels.>%

2.5.4 Verbindung von Gemeinwohlprinzip und Wirde der Person bei
Papst Johannes XXIII.

Papst Johannes XXIIl. (1958-1963) hat sich in zwei Enzykliken zu dezidiert sozialethischen
Themen und Fragestellungen lehramtlich geduRert. Die Enzyklika ,Mater et magistra“>°* von
1961 unterzieht die Gesellschaftsordnung mit ihren zeitbedingten Herausforderungen einer
theologischen Bewertung, um dadurch, dem Auftrag Christi entsprechend, Orientierung zu
geben.>%? Den duReren Anlass dazu bietet der 70. Jahrestag der Verdffentlichung der Enzyklika
,Rerum novarum” durch Papst Leo Xlll. im Jahr 1891. Johannes XXIIl. betont in ,,Mater et
magistra“ das Personalprinzip der katholischen Soziallehre und verbindet dieses mit dem
Gebot des Gemeinwohls als oberstem Ziel allen staatlichen und gesellschaftlichen Handelns.
In Aufnahme der Lehre Papst Pius™ XlI. bezeichnet Johannes XXIII. den Menschen als , Trager,
Schopfer und Ziel aller gesellschaftlichen Einrichtungen” und formuliert diese Zuweisung als
,obersten Grundsatz” der Soziallehre.>%® Das so verstandene Personalprinzip, welches sich
theologisch begriindet aus der Personalitat Gottes ergibt, ,,tragt und schiitzt die unantastbare
Wiirde der menschlichen Person.“>%* Der Gesellschaft gegeniiber kommt dem Personalprinzip
und damit dem Individuum der Vorrang zu. Nach Hubertus Zilkens benennt Johannes XXIII. in
seiner Enzyklika

,die unmittelbar praktische Relevanz der Sozialnatur des Menschen fiir die konkrete

Wirklichkeit von Wirtschaft und Gesellschaft. Damit bewegt er sich zwar in einem

nicht die Anerkennung, sollte ihm der rechte Sinn gegeben werden, dass namlich sittlich Unerlaubtes nie dem
wahren Wohle des Volkes zu dienen vermag.”, Ebd., S. 64.

498 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 371.

499 Ebd., S. 382.

500 Ehd., S. 379.

501 UvG IV 196-4509.

502 YvG IV 199.

503 Sjehe hierzu: ,,Nach dem obersten Grundsatz dieser Lehre (= Soziallehre der katholischen Kirche, Anmerkung
E.S.) muss der Mensch der Trager, Schopfer und das Ziel aller gesellschaftlichen Einrichtungen sein. Und zwar der
Mensch, sofern er von Natur aus auf Mit-Sein angelegt und zu einer hoheren Ordnung berufen ist, die Gber die
Natur ganz und gar hinausgeht.”, in: UvG IV 414.

504 UvG IV 415.

91



anderen Bezugsfeld als seine Vorgdnger Pius XI. und Pius Xll., jedoch besteht eine
Kontinuitdt zu diesen, da die Verhdltnisbestimmung gleich bleibt, ndmlich die
grundsdtzliche Prioritédt der Person vor der Gesellschaft.“>%
Das Gemeinwohlprinzip, das der Staat als Ziel zu verfolgen hat,*% wird infolgedessen im
Subsidiaritatsprinzip konkretisiert. Letztlich griindet die Ordnung der Gesellschaft, die im
Personalprinzip ihren Ausgang und ihr Ziel findet, aber in Gott. Johannes XXIII. erklart:
,Die sittliche Ordnung hat nur in Gott Bestand. Wird sie von Gott gelést, IGst sie sich
selbst auf. Der Mensch ist eben kein blofes Leibwesen, sondern zugleich ein mit
Erkenntnis und freier Selbstbestimmung begabtes Geistwesen. Dieser Geist verlangt
nach einer religiés begriindeten sittlichen Ordnung.“>%’
Die Prioritat der Person vor der Gesellschaft und die sozialethische Verortung des Individuums
in Gesellschaft und Staat bildet zusammen mit dem Gemeinwohlprinzip die entscheidende
Kernaussage der Enzyklika ,Mater et magistra“. Johannes XXIIl. stellt den untrennbaren
Zusammenhang von Individual- und Sozialnatur des Menschen dar, wobei, wie Alexander
Saberschinksky feststellt, in der Lehre des Papstes ,die Sozialnatur erst sekundar auf die
Individualnatur folgt.“>°® Mit der Enzyklika ,Pacem in terris“>% von 1963 wendet sich Papst
Johannes XXIII. unter dem Eindruck der Kubakrise dem Thema des Friedens zu und richtet sein
Lehrschreiben nicht allein an die katholische Christenheit, sondern an alle ,,Menschen guten
Willens“.>10 Als letzte Enzyklika nur zwei Monate vor dem Tod Johannes” XXIII. veréffentlicht,
kommt ,Pacem in terris“ ein testamentarischer Charakter zu. Nach Hubertus Zilkens liegt der
Friedensenzyklika eine , Ordo-Struktur zugrunde:
,Bereits im ersten Abschnitt von PT (= ,Pacem in terris“, Anmerkung E.S.) fiihrt Papst
Johannes XXIII. die géttliche Ordnung als Grundlage des Friedens auf Erden an. Diese
géttliche Ordnung liegt auch der erfahrbaren Welt zugrunde.“>*!
So wie bereits in ,Mater et magistra“ stellt der Papst auch in ,Pacem in terris“ das
Personalprinzip in den Mittelpunkt. Der Mensch als ,Ursprung und Ziel seines
gesellschaftlichen Lebens” begriindet die Ordnung des Staates.®’? Dieser sozialethisch
reflektierte Begriff der menschlichen Person, der verbunden mit dem Gemeinwohlprinzip in

505 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 99.

506 Sjehe hierzu: ,,Der Staat hat zum Ziel die Gewihrleistung des irdischen Gemeinwohls. Darum darf er sich nicht
vollig aus dem wirtschaftlichen Leben seiner Biirger heraushalten. Er muss vielmehr in ihm gegenwartig sein und
fordernd eingreifen, zunachst um in ihm die Erzeugung jenes MaRes an materiellen Gltern zu gewahrleisten,
(...); dann um die Rechte aller Biirger zu schiitzen, besonders die der Schwacheren.”, in: UvG IV 215.

507 UvG IV 403.

508 saberschinsky, Die Begriindung universaler Menschenrechte, S. 296.

509 UvG XXVIII 94-265.

510 UvG XXVIII 94.

511 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 100.

512 Sjehe hierzu: ,Demnach darf man nicht glauben, die Autoritit sei an keine Norm gebunden. Da sie im
Gegenteil aus der Fahigkeit hervorgeht, sich befehlend an die rechte Vernunft zu wenden, muss gefolgert
werden, dass sie die Gewalt, Verpflichtungen aufzuerlegen, aus der sittlichen Ordnung herleitet, die ihrerseits
Gott als Ursprung und Ziel hat. Deshalb schreibt Unser Vorgédnger Pius XIl. seligen Angedenkens: ,Dieselbe
unbedingt giiltige Ordnung des Seins und der Zwecke, die den Menschen als autonome Personlichkeit ausweist,
das heiBt als Trager von unverletzlichen Pflichten und Rechten — Ursprung und Ziel seines gesellschaftlichen
Lebens — diese Ordnung umfasst auch den Staat (...).“, in: UvG XXVIII 124.

92



der gottlichen Schopfungsordnung griindet, bildet die Voraussetzung fir den Frieden.>*3 Auf
der Grundlage des geoffenbarten Naturrechts, das die Letztbegriindung der ,Wirde der
menschlichen Person” als ,Offenbarungswahrheit” bietet, leiten sich konkrete
Individualrechte des Menschen ab, wozu das ,Recht auf Gottesverehrung” gehort. >4
Johannes XXIII. erklart es als ein Menschenrecht, ,Gott der rechten Norm des Gewissens
entsprechend zu verehren und seine Religion privat und éffentlich zu bekennen.“>** Das heift:
Aus der geoffenbarten Wahrheit liber die Wiirde des Menschen resultiert auch das Recht, eine
Religion auszuliben. In der Auslegung dieses Artikels von ,Pacem in terris“ ist allerdings die
Frage nach der Bedeutung der Aussage ,,ad rectam conscientiae suae normam® umstritten.
Manfred Adler stellt in seiner Bewertung die beiden maligeblichen Interpretationskontexte
dar:
,Offensichtlich kniipft diese Formulierung (= Gott der rechten Norm des Gewissens
entsprechend zu verehren, Anmerkung E.S.) an der erstmals von Abaelard und dann
von Thomas von Aquin entwickelten Lehre an, wonach der einzelne verpflichtet ist,
seinem subjektiven Gewissen zu folgen, auch wenn dieses objektiv irrt. Als rechtes
Gewissen wird in dieser Tradition freilich das, an der objektiv rechten Norm orientierte
Gewissen bezeichnet. Interpretiert man die Enzyklika also im thomistischen Sinn, dann
kommt sie nicht iiber die traditionelle Theorie hinaus, welche nur der Wahrheit ein
Recht zuerkennt. Interpretiert man diese Aussage jedoch im Sinn der Terminologie der
Skotisten-Schule und der Jesuitentheologie des 17./18. Jahrhunderts, welche auch das
objektiv irrende, aber subjektiv schuldlose Gewissen als rechtes Gewissen bezeichnet,
dann bildet die Formulierung der Enzyklika eine Briicke, um ausgehend von der
traditionellen Position, zu einem in der Wiirde der Person begriindeten Recht auf
Religionsfreiheit vorzustofien.">16
Das entscheidende Interpretationskriterium bildet demnach also das Verstindnis des
,rechten Gewissens” in seiner subjektiven bzw. in seiner objektiven Pragung. Méglicherweise
ist eine eindeutige Definition offengelassen, um einer Weiterentwicklung in der Frage der
Religionsfreiheit Raum zu geben; dieser Vermutung neigt auch Manfred Adler zu.>'” Im Duktus
der ,Ordo-Struktur” der Enzyklika ,Pacem in terris“ ergibt sich entsprechend der
naturrechtlichen Argumentation aus den Rechten die Pflicht der Anerkennung zuerkannter
Individualrechte durch den Anderen.>!® ,Pacem in terris“ untermauert, dass Gott die Quelle

513 Sjehe hierzu: ,Der Friede auf Erden, nach dem alle Menschen zu allen Zeiten sehnlichst verlangten, kann nur
dann begriindet und gesichert werden, wenn die von Gott gesetzte Ordnung gewissenhaft beobachtet wird.”, in:
UvG XXVIII 94.

514 Siehe hierzu: ,Jedem menschlichen Zusammenleben, das gut geordnet und fruchtbar sein soll, muss das
Prinzip zugrunde liegen, dass jeder Mensch seinem Wesen nach Person ist. Er hat eine Natur, die mit Vernunft
und Willensfreiheit ausgestattet ist; er hat daher aus sich Rechte und Pflichten, die unmittelbar und gleichzeitig
aus seiner Natur hervorgehen. Wie sie allgemein giiltig und unverletzlich sind, kdnnen sie auch in keiner Weise
veraullert werden. Wenn wir die Wirde der menschlichen Person nach den Offenbarungswahrheiten
betrachten, miissen wir sie noch viel héher einschatzen. Denn die Menschen sind ja durch das Blut Jesu Christi
erlost, durch die himmlische Gnade Kinder und Freunde Gottes geworden und zu Erben der ewigen Herrlichkeit
eingesetzt.”, in: UvG XXVIII 102-103.

515 UvG XXVIII 107.

516 Adler, Das allgemeine Recht auf Religionsfreiheit, S. 34.

517 Ebd., S. 34f.

518 Siehe hierzu: ,Daraus (= den Rechten des Einzelnen, Anmerkung E.S.) folgt auch, dass in der menschlichen
Gemeinschaft dem natirlichen Recht des einen eine Pflicht der anderen entspricht: die Pflicht namlich, jenes
Recht anzuerkennen und zu achten. Denn jedes Grundrecht des Menschen leitet seine Kraft und Autoritat aus

93



der sittlichen Ordnung ist und damit das Fundament der ,,menschlichen Wiirde“ bildet.>*° Der
Staat steht von daher in der Verantwortung, die Personlichkeitsrechte durch die Gewahr von
Rechtsschutz und den Zwang zur Rechtspflicht zu erméglichen>2°,
Die Sozialenzykliken Papst Johannes” XXIIl. kniipfen bewusst an die lehramtlichen Aussagen
seiner Vorganger an, die Argumentation erfolgt stringenter naturrechtlicher Darstellung und
Beweisfiihrung. Diese zeigt sich vor allem in der Begriindung aller Rechte und Pflichten aus
der geoffenbarten Wahrheit Gottes. Gleichzeitig flihrt Johannes XXIIl. die katholische
Soziallehre weiter, indem er eine Verknipfung der individuellen Personlichkeitsrechte mit
dem Gemeinwohlprinzip herstellt, um dadurch zentrale Wertmal3stabe wie Gerechtigkeit,
Solidaritdt und Freiheit neu hervorzuheben. Alexander Saberschinsky sieht darin eine
Ordnung fiir die Moderne begriindet, die Johannes XXIll. mit der katholischen Soziallehre
darzustellen gewillt ist:
,Flir die Ordnung unter den Menschen meint Wahrheit die Beachtung der gleichen
Wiirde aller Menschen, Gerechtigkeit die Achtung der Rechte anderer und die Erfiillung
der eigene Pflichten, Liebe die Zuwendung zu den Bediirftigen und Freiheit das
Zusammenwachsen der Menschheit.“>%!
Durch die Verbindung des Gemeinwohlprinzips mit den Rechten der Person wird die Wiirde
des Menschen bestimmt: ,Das als naturrechtliche GroRRe verstandene Wesen des Menschen
ist das Personsein des Einzelnen. Aus diesem Wesen bzw. der Natur der Person gehen deren
Rechte hervor.“>?> Von besonderer Bedeutung werden die Menschenrechte, die als Rechte
des Individuums zu Personenrechten des Einzelnen werden. Alexander Saberschinsky flihrt
dazu bewertend aus:
,Menschenrechte erfahren bei Johannes XXIll. eine besondere Wendung als
Personenrechte. Diese personalistische Deutung des Naturrechts und die in ihm
begriindeten Menschenrechte erméglichen es ihm (= dem Papst, Anmerkung E.S.) einen
Ansatz vorzustellen, der fiir eine theologische Deutung offen bleibt und hier letztendlich
seine Wurzeln hat, aber dennoch auch einen Dialog mit den ,Menschen guten Willens’
erméglicht.“>?3
Papst Johannes XXIII. schafft damit die theologische Voraussetzung fiir die Anerkennung eines
allgemeinen Rechts auf Religionsfreiheit. Seine Ausfiihrungen zum Recht der freien
Gottesverehrung lassen den Aufbruch des Wahrheitsprinzips zum Prinzip der Person
erkennen. So ist es das Verdienst von ,,Pacem in terris“, ,,auf der Grundlage der theologischen
Tradition selbst die Frage der Religionsfreiheit gestellt und einen moglichen Weg zu ihrer

dem natirlichen Sittengesetz her; dieses verleiht jenes Recht und legt die entsprechende Pflicht auf.”, in: UvG
XXVIII 123.

519 Siehe hierzu: ,Aber diese Art von Ordnung, deren Prinzipien sich auf alle erstrecken und absolut und
unveranderlich sind, geht ganz vom wahren, und zwar vom persénlichen und die menschliche Natur
Ubersteigenden Gott aus. Denn da Gott die erste Wahrheit aller Dinge und das hochste Gut ist, ist er zugleich die
erhabene Quelle, aus der die menschliche Gemeinschaft allein wahrhaft Leben schépfen kann, um so recht
geordnet, fruchtbar und der menschlichen Wiirde angemessen zu sein.”, in: UvG XXVIII 131.

520 Sjehe hierzu: ,Ferner miissen die staatlichen Stellen im Interesse des Gemeinwohls sich auch dafir einsetzen,
dass Bedingungen herrschen, in denen es den einzelnen Menschen maéglich, und zwar leicht moglich ist, sowohl
ihre Rechte wahrzunehmen als auch ihre Pflichten zu erfllen.”, in: UvG XXVIII 156.

521 saberschinsky, Die Begriindung universaler Menschenrechte, S. 299.

522 Epd., S. 322.

523 Saberschinsky, Die Begriindung universaler Menschenrechte, S. 324.

94



Lésung angedeutet zu haben.“*?* Rudolf Uertz warnt davor, die Sozialenzykliken Johannes’
XXIIl., besonders ,Pacem in terris”, zu sehr unter dem Aspekt der lehramtlichen Kontinuitat zu
bewerten. Er hebt die naturrechtliche Argumentation des Dokuments hervor, ,,wobei das
Naturrecht nunmehr hinsichtlich einer personalen Verantwortung modifiziert wird.“>2> Anders
als bei Leo XIII. und Pius XII. dient die naturrechtliche Herangehensweise bei Johannes XXIII.
aber dem Ziel, an die ,allgemeine human- und kulturgeschichtliche Entwicklung”, wie sie
Ausdruck in der Erklarung der Menschenrechte von 1948 fand, anzukniipfen:
LJAufgrund der Tatsache, dass das Fundament der Menschenrechte die allgemeine
natlirliche Sittlichkeit, Freiheit und Verantwortung jeder Person ist, verbietet es sich
dem Papst selbstverstindlich, diese Grundnormen mit zusdtzlichen theologischen
Annahmen zu versehen.>?®
Uertz sieht darin eine ,,Wendung in der Frage der Toleranz” vollzogen: ,Nur auf dieser
allgemein sittlichen Basis ist das friedliche und geordnete Zusammenleben der Menschen
verschiedener Uberzeugungen, Religionen, Sprachen, Kulturen im Gemeinwesen und in der
Vélkergemeinschaft moglich.“>?” Zusammenfassend stellt Rudolf Uertz fest:
,Pacem in terris stellt eine Kompilation von einer personalistischen politischen Ethik
und herkémmlicher katholischer Staats- und Soziallehre dar. (...) Dies erméglicht es, die
Menschenrechte, die das Produkt theologisch-kirchlicher und sékular-politischer Ideen
sind und damit als kulturchristliches Gedankengut zu verstehen sind, zum
Wesensbestandteil der christlichen Sozialethik zu machen und sie in die kirchenamtliche
Doktrin zu inkorporieren.“>%8

2.6 Fazit

Nach dem Ende der verheerenden Konfessionskriege und dem Zusammenbruch der alten
mittelalterlichen Einheitsordnung entwickeln Jean Bodin und Thomas Hobbes den Gedanken
der Souveranitat des Staates und damit dessen Starkung und potentielle Unabhdngigkeit der
Religion gegenilber, um die Voraussetzung fiir eine dauerhafte Friedenssicherung zu
gewahrleisten; die widerstreitenden Wahrheitsanspriiche der religiosen Bekenntnisse
erschienen dafiir als nicht mehr geeignet. John Locke fligt dem Souveranitdatsgedanken den
Gedanken von der Freiheit des Individuums hinzu. In der Folge filihren diese
staatsphilosophischen Uberlegungen zur Gliederung der Gewalten innerhalb des Staates und
zu einer Betonung der Individualrechte des Einzelnen sowie zu einer zunehmenden
Unabhangigkeit des Staates von der Kirche. Der religiose Glaube wird dabei der
Individualebene zugeordnet, die damit einhergehende Wahrheitsfrage wird dem Zugriff des
Staates entzogen. Durch die Umsetzung des Gedankens der Souveranitat des Herrschers im
Absolutismus steht es nun in der Verfligung des Fiirsten Minderheiten gegenliber Toleranz zu
gewahren, wie im Fall des Edikts von Nantes, oder diese auch zu entziehen. Gleichzeitig bleibt
aber die Bedeutung der Mehrheitsreligion als Staatsreligion erhalten. In der absolutistischen
Staatskirchenordnung beansprucht allerdings der Staat die Hoheit Uber die Kirche fir sich. Mit

524 pdler, Das allgemeine Recht auf Religionsfreiheit, S. 35.
525 Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 463.
526 Ebd., S. 465f.

527 Ebd., S. 467.

528 Ehd., S. 470.

95



der Franzosischen Revolution wird der Absolutismus der Flrsten beseitigt, es erfolgt die
Proklamation der Menschenrechte. Die Staatsgewalt ist durch das Gesetz gebunden und zur
Gewadhr der Menschenrechte den Birgern gegeniber verpflichtet. Franzdsische Revolution
und Aufklarung fordern die katholische Kirche, die zudem durch die Auflésung der
gallikanischen Kirchenordnung in Frankreich und der Sadkularisation in Deutschland
geschwacht ist, zur Auseinandersetzung mit der Freiheitsidee heraus. Das immanente
Freiheitsverstandnis der Aufklarung steht dabei dem transzendenten Verstiandnis der
katholischen Theologie schroff gegeniiber. Mit den Schriften des Félicité de Lamennais, der
sich dem Liberalismus zuwendet und die Verwirklichung umfassender Freiheitsrechte, wozu
auch die Religions- und Gewissensfreiheit gehoren, fordert, spitzt sich die gesamtkirchliche
Situation dramatisch zu. Die Papste Gregor XVI. und Pius IX. verurteilen den Liberalismus, mit
dem Wahrheitsprinzip weisen sie alle Freiheitsforderung grundsatzlich zurtick. Die katholische
Kirche des 19. Jahrhunderts wird damit zum Gegenmodell des Verfassungsstaates, der seinen
Blrgern zivile Freiheitsrecht garantiert. Am Ende des 19. Jahrhunderts beginnt sich allerdings
eine Entwicklung Bahn zu brechen, die in Reaktion auf jeweilige Zeitumstinde zu einer
schrittweisen Relativierung eines strikten kirchlichen Antiliberalismus fihrt. Leo XiIII.
begriindet zwar einerseits die Abwehr des Liberalismus mit dem neuscholastischen Modell
des Naturrechts und der Betonung des Wahrheitsprinzips, gleichzeitig formuliert er den
Gedanken des Bonum commune so, dass die Gewahr von Toleranz zu einem sozialethischen
MaBstab wird. Papst Pius Xl. tritt unter dem Eindruck des Totalitarismus fiir die
Individualrechte des Einzelnen und fiir die Begrenzung der Staatsmacht ein. Er fordert Freiheit
flir die Auslibung des religiosen Bekenntnisses. In der Wiirdigung der Demokratie durch Papst
Pius XlI. verknipfen sich Naturrechtskonzeption und sakularer Humanismus auf der Basis der
gottlichen Schopfungsordnung und der in diesen zu begriindenden Menschenrechten.
Gleichzeitig halt er in der Toleranzlehre aber unbeugsam am Wahrheitsprinzip fest. In der
Soziallehre Johannes” XXIlIl. wird sodann aber eine Synthese zwischen den
Personlichkeitsrechten des Einzelnen und der Gemeinwohlverpflichtung vollzogen, die
Menschenrechte werden als Personrechte des Individuums verstanden. Das Personalprinzip
wird zum bestimmenden Kriterium, da die Wiirde des Menschen als Offenbarungswahrheit
erkannt und der Staat darauf verpflichtet wird, die Ausiibung der Personlichkeitsrechte durch
die Schaffung eines rechtlichen Rahmens zu ermdglichen. Das zunehmende
Auseinandertreten von Staat und Kirche nach der Reformation und den Konfessionskriegen
flhrte einerseits zur Starkung des Staates im Souveranitatsgedanken, andererseits aber auch
zur Begrenzung der Staatsmacht in ihrer Nachordnung hinter und unter die Menschenrechte
und die damit verbundene Verpflichtung auf Freiheitsgewahr. Die katholische Kirche war in
einen Differenzierungsprozess gestellt, der zwischen einem deistisch begriindeten
Liberalismus, der sich feindlich gegen die Kirche positionierte, und den theologischen
Erkenntnissen des Personalitatsprinzips und den darin begriindeten Personrechten, wozu die
Freiheitsrechte gehoren, zu einer Entscheidung zwang. Am Ende dieses Prozesses steht die
Anerkennung der individuellen Freiheitsrechte aufgrund einer dezidiert theologischen
Begriindung. Zu Beginn des Zweiten Vatikanischen Konzils war das papstliche Lehramt zu einer
vollglltigen Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschenrecht noch nicht bereit. Nur im
Rahmen der Toleranzgewadhr, und damit im Sinne eines Gnadenerweises, erschien die
Anerkennung anderer Religionen und Bekenntnisse um des Gemeinwohls willen méglich zu
sein.

96



3. Die Konzilserkldarung , Dignitatis humanae” und ihre lehramtliche Rezeption

Die Textgenese von ,Dignitatis humanae“ zeigt eindrucksvoll das Ringen der
Konzilsteilnehmer um ein zentrales Thema der Moderne, das Uber eine langere Epoche der
Kirchengeschichte stets ablehnend behandelt und in namhaften lehramtlichen Dokumenten
unzweideutig verurteilt worden war. Die Veranderungen in der Welt, die Konfrontationen der
Madchte, die ideologisch motivierten Diktaturen und der Zweite Weltkrieg hatten zu einer
Bewusstwerdung der Menschenrechte gefiihrt; in der Allgemeinen Erklarung der
Menschenrechte hatten sich die Vereinten Nationen 1948 zudem oOffentlich zur
Religionsfreiheit bekannt. Neben diesen dulReren Voraussetzungen waren aber seit Papst Leo
XIll. auch Bewegungen innerhalb der papstlichen AuRerungen, besonders in Enzykliken und
Ansprachen, erkennbar geworden, die die Wiirde der menschlichen Person immer mehr
betonten. Trotzdem war der Weg der katholischen Kirchen zur Anerkennung der
Religionsfreiheit von inhaltlichen Kontroversen, innerkirchlichen Parteikdmpfen und
Richtungsstreitigkeiten gepragt. Die Konfrontation der Kardindle Ottaviani und Bea gehort
wahrend des Konzilsverlaufs ebenso dazu wie das Sichtbarwerden offensichtlicher Risse
zwischen den einzelnen Richtungen innerhalb der Kirche. Die Vielzahl der Textentwirfe und
ihre hartnackige Diskussion zeigt aber auch die Ernsthaftigkeit, mit der die Konzilsvater eine
akzeptable Stellungnahme zu Thema der Religionsfreiheit suchten und wie sehr sie um eine
nachvollziehbare theologische Begriindung gerungen haben. So kann am Ende des Konzils mit
,Dignitatis humanae” ein Dokument verabschiedet werden, das im Aufbruch des
Wahrheitsprinzips zugunsten des Personalprinzips bei gleichzeitigem Festhalten an der
moralischen Verpflichtung des Einzelnen, die Wahrheit des katholischen Glaubens zu suchen
und zu bewahren, eine Briicke zur Gegenwart der Moderne schlagt und gleichzeitig an der
Uberzeugung des eigenen Glaubens festhilt. Das papstliche Lehramt von Papst Paul VI. bis zu
Papst Franziskus greift seit der Konzilszeit in einschlagigen Dokumenten und Ansprache die
Lehre von ,Dignitatis humanae“ positiv auf, dabei werden spezifische Sichtweisen,
theologische Interpretationen und zeitgeschichtliche Ereignisse durch den jeweiligen Pontifex
interpretiert und jeweils aktuell gedeutet.

3.1 Die Erklarung ,,Dignitatis humanae“

Die Konzilserklarung zur Religionsfreiheit ,Dignitatis humanae”, deren Entstehungsprozess
sich Uiber die gesamte Lange des Konzils von der Vorbereitungszeit bis zum letzten Tag der
Kirchenversammlung erstreckt, zeigt eindrucksvoll die Entwicklung sowohl im Bewusstsein
der Konzilsvater wie der lehramtlichen Position zu einem Thema, das die katholische Kirche
seit langer Zeit beschaftigt und in  zentralen theologischen Fragen ihr
offenbarungstheologisches und ekklesiologisches Selbstverstandnis beriihrt. In die Erklarung
Uber die Religionsfreiheit flieBen vor allem Ausfiihrungen des Konzils aus der
Kirchenkonstitution ,Lumen gentium®, aus der Pastoralkonstitution ,Gaudium et spes” und
aus dem Dekret tber den Okumenismus ,Unitatis redintegratio” ein. Die Konzilsviter
respektierten folglich auch die Tatsache, dass sich die Menschheit in der Moderne der
personalen Wirde des Individuums immer mehr bewusst wurde. So kann ,Dignitatis
humanae” als ein wichtiges, wegweisendes Dokument des Zweiten Vaticanums gelten, in dem

97



die Weiterentwicklung der katholischen Theologie und der kirchlichen Staats- und
Menschenlehre deutlich wird.

3.1.1 Entstehungsgeschichte der Konzilserklarung in ihren wichtigsten Etappen

Die Entstehungsgeschichte der Konzilserklarung beginnt mit einem Text im Schema der
Konstitution ,, De Ecclesia“, den die Theologische Vorbereitungskommission vor Beginn des
Konzils erarbeitet hatte und endet mit der Schlussabstimmung tiber ,, Dignitatis humanae” am
07. Dezember 1965. Sie erstreckt sich damit iber die gesamte Konzilszeit. Pietro Pavan>?° und
Roman Siebenrock®3*° zeichnen den langwierigen Entwicklungsprozess der Konzilserklarung
ausfiihrlich nach, Thomas Weitz>®! dokumentiert detailliert die unterschiedlichen
Standpunkte, wie sie in den Eingaben und Reden der Konzilsvater und ihrer Peritii zum
Ausdruck kommen. Die Theologische Vorbereitungskommission hatte in Kapitel IX des
Schemas ,,De Ecclesia” eine thematische Ausflihrung zum Verhaltnis zwischen Staat und
Kirche erarbeitet. Darin wird in der Frage der religiosen Freiheit des Menschen die bis dahin
vorherrschende Lehrmeinung rezipiert, so wie sie exemplarisch den Ausfihrungen von
Kardinal Ottaviani tUber ,zweierlei MalR und Gewicht” im Verhaltnis der Kirche zum Staat
entsprechen.>? Nur des Gemeinwohls wegen ist demnach der Staat berechtigt, anderen
Bekenntnissen auBerhalb des katholischen Glaubens Toleranz zu gewahren. Nur in Staaten, in
denen die Katholiken in der Minderheit sind, fordert die Kirche demnach die Freiheit zum
Bekenntnis der Religion fir sich ein, ohne allerdings grundsatzlich Freiheitsrechte fiir andere
Bekenntnisse und Religionen in Staaten mit katholischer Bevdlkerungsmehrheit
zuzugestehen. Dieser Auffassung begegnete bereits in der Vorbereitungsphase des Konzils
heftiger Widerstand vor allem Seitens der Konzilsteiinehmer.>®® Im Zentrum der
Auseinandersetzung standen gegensatzliche Positionen zwischen der
Vorbereitungskommission und dem Sekretariat fir die Einheit der Christen, das unter der
Leitung von Kardinal Augustin Bea stand. Ein thematischer Textentwurf des
Einheitssekretariats  zur  Religionsfreiheit ~wurde im Juni 1962 von der
Vorbereitungskommission abgelehnt und fiir die Beratung in der Konzilsaula nicht zugelassen.
Erst nachdem Papst Johannes XXIIl. nach der Er6ffnung des Konzils im Oktober 1962 das
Sekretariat in den Rang einer Konzilskommission erhob, war das Einheitssekretariat
ermichtigt, seinen Entwurf dem Konzil vorzulegen.>3* Der erste Textentwurf, der einem
eigenen Schema entspricht, wurde den Konzilsvatern im November 1963 vorgelegt. Das
Thema der Religionsfreiheit sollte in Kapitel V des Dekrets iber den Okumenismus behandelt
werden. Darin wird eine Erklarung der katholischen Kirche zur religiosen Freiheit gefordert, da

529 pavan, Einleitung und Kommentar zur Erkldrung (iber die Religionsfreiheit, S. 704-711.

530 Sjebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humane, S. 152-165.

531 Weitz, Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil.

532 Ottaviani, Institutiones iuris publici ecclesiastici, S. 72f.

533 Siehe hierzu: ,,Sowohl in der Vorbereitungsphase des Konzils als auch zu dessen Beginn zeigt sich auf Seiten
der Konzilstheologien wie der Vater eine entschiedene Opposition gegen diese Lehrauffassung liber die Freiheit
im religiosen Bereich. In der Folge wurde jedoch der Abschnitt (iber die Beziehungen zwischen Kirche und Staat
aus dem Schema Uber die Kirche ausgelassen, und daher unterblieb auch jede Diskussion Gber die religiose
Freiheit im Zusammenhang mit diesem Abschnitt.”, in: Pavan, Einleitung und Kommentar zur Erkldrung tber die
Religionsfreiheit, S. 704.

534 Ebd., S. 704f.

98



eine weitere Entwicklung der Okumene unter den Vorgaben der traditionellen Toleranzlehre
als unmoglich erachtet wurde. Aufgrund der Interventionen zahlreicher Konzilsvater wird
jedoch Uber die Textvorlage von Kapitel V im Okumenedekret nicht abgestimmt; das Thema
wird auf die nichstfolgende Sitzungsperiode des Konzils vertagt.>3> Das zweite Schema, die
sogenannte ,Declaratio prior” stellt bereits einen selbstiandigen Textkorpus zum Thema
Religionsfreiheit dar. Unter den Vatern hatte sich in der zweiten und dritten Sitzungsperiode
die Uberzeugung verbreitet,
»das Konzil miisse in einem eigenen Dokument (iber die religiése Freiheit sprechen. Als
Grund wurde angegeben, die religiése Freiheit sei ein Thema, das an Umfang und
Bedeutung iiber die Grenzen des Okumenismus hinausgehe. Es habe héchste
Bedeutung fiir die Beziehungen der Kirche zur gesamten Menschheit.“>3¢
Zum Grundmotiv der ,Declaratio prior de libertate religiosa seu de iure personae et
communitatum ad libertatem in re religiosa” wurde die Ausfihrung tber die ,Wiirde jedes
Menschen als Person, seine héchste Wiirde, die aus seiner géttlichen Berufung entspringt.“>3’
Damit wurde in der ,Declaratio prior”, die vom 25. bis 28.09.1964 in der Konzilsaula ohne
abschlieRende Abstimmung diskutiert wurde, erstmals von der Menschenwiirde und vom
Personalprinzip her argumentiert und der Primat des bisherigen alleingiltigen
Wahrheitsprinzips durchbrochen. Aus den Diskussionen in der Konzilsversammlung und den
anschlieRenden Eingaben erarbeitete das Einheitssekretariat als drittes Schema den , Textus
emendatus”:
,Das Thema der religiésen Freiheit wird in diesem dritten Schema {(...) breiter entfaltet.
Ausgangspunkt ist die Feststellung der Tatsache, dass sich die Menschen in der Neuzeit
ihrer eigenen personalen Wiirde immer deutlicher bewusst werden. (...) Die religiése
Freiheit wird daher als ein Recht der Person proklamiert, dessen Wesen angegeben
wird: es besteht in der Freiheit von Zwang sowohl von Seiten der einzelnen Menschen
als auch von Seiten der 6ffentlichen Gewalt, einer Freiheit in zweifachem Sinn: keiner
darf gezwungen werden, im religiésen Bereich gegen sein Gewissen zu handeln; keiner
darf in diesem Bereich gehindert werden, entsprechend seinem Gewissen zu
handeln.">38
Die rechtliche Begriindung dafiir liefert der Text im Hinweis auf die Vernunft, die theologische
Begriindung wird in der Offenbarung verortet.>*° Die Einwande zahlreicher Vater gegen die
Textvorlage bezog sich vor allem darauf, dass der ,Textus emendatus” ein ,implizites
Bekenntnis zum religiosen Indifferentismus” ablege und damit im , Widerspruch gegen die
kirchlichen Lehraussagen” stehe.>*® Die fir den 19.11.1964 geplante Abstimmung wird
deshalb abgesagt, stattdessen sollte es eine Abstimmung dariiber geben, ob die eigentliche
Abstimmung Uberhaupt erfolgen kann. Aber auch die Abstimmung tiber die Abstimmung wird
von den Konzilsmoderatoren nicht zugelassen. Es folgte eine hitzige Diskussion und eine

535 Ebd., S. 705.

536 Epd.

537 Ebd.

538 Ebd., S. 706.

539 Siehe hierzu:,,Die religidse Freiheit wird (...) im Licht der Offenbarung betrachtet: sie ist eine Freiheit, die ganz
mit jener Freiheit ibereinstimmt, welche der Kirche im gottlichen Auftrag bei der Erfillung ihrer Sendung
zukommt; sie findet eine Bestatigung in der Handlungsweise des Herrn und der Apostel; sie stellt einen Malstab
fiir das Apostolat in der Kirche dar, sowohl fiir die Hierarchie wie fir die Laien.”, in: Ebd.

540 Ebd.

99



Petition von mehr als 400 Vatern an den Papst. Paul VI. Gbergibt daraufhin die Angelegenheit
dem Verwaltungsgericht des Konzils, dieses befindet die RechtmaRigkeit der Entscheidung des
Prasidiums. So konnte nach heftiger Kontroverse auch tber das dritte Schema im Konzil nicht
abstimmt werden;**! der 19. November 1964 sollte als ,schwarzer Donnerstag” in die
Konzilsgeschichte eingehen.>*? Nach den Ereignissen im November 1964 konnten bis Februar
1965 Vorschlage und Textdnderungswiinsche an das Einheitssekretariat gerichtet werden.
Nachdem die insgesamt 218 Eingaben eingearbeitet und mit anderen Konzilskommissionen
abgeglichen worden waren, erteilte Papst Paul VI. im Mai 1965 die Genehmigung, den neuen
Textentwurf den Konzilsteilnehmern zuzustellen; es handelt sich dabei um den ,Textus
reemendatus”, das vierte Schema fir die Erklarung zur Religionsfreiheit. Der erneuerte Text
gliedert sich in 4 Teile: ,1. Bezugnahme auf die heutige geschichtliche Situation und Erklarung
des Konzils Gber die Religionsfreiheit. 2. Diese Freiheit im Lichte der Vernunft. 3. Im Licht der
Offenbarung. 4. In der geschichtlichen Situation der Gegenwart.“>*3 Bei der Diskussion in der
Konzilsaula, die im September 1965 erfolgt, zeigt sich, dass eine Gruppe der Konzilsvater der
Vorlage vollumfanglich zuzustimmen gewillt ist, eine zweite Gruppe diese grundsatzlich
ablehnt und eine dritte Gruppe Anderungen in Inhalt und Struktur fordert. Wegen dieser
ungewissen Lage verlangte das Einheitssekretariat eine Abstimmung dariiber, ob es
Uberhaupt ein Dokument zur Religionsfreiheit geben solle. Am 21. September 1965 stimmen
schlielRlich nach einer Intervention von Papst Paul VI. 1997 Vater fir ein Dokument, 224 sind
nach wie vor dagegen. Ab Ende September 1965 erfolgte nun die Erstellung eines neuen
Textes, das fiinfte Schema, durch das Einheitssekretariat; es trigt die Uberschrift ,Textus
recognitus”. Der Text betont im Zusammenhang der Religionsfreiheit die Heilsnotwendigkeit
der katholischen Kirche als einzig wahrer Religion.
,Daraus folgt, dass ebenso, wie die Verpflichtung zur Suche nach Wahrheit und zu der
der jeweiligen Gewissheit entsprechenden Zustimmung besteht, ebenso auch die
Verpflichtung gegeben ist, die katholische Religion anzunehmen und zu bekennen,
sobald und soweit sie erkannt ist. Es handelt sich also um eine Verpflichtung, die das
Gewissen angeht und bindet, weil die Wahrheit nur kraft ihres eigenen Lichtes
verpflichtet. Die religiése Freiheit, welche die Erkldrung behandelt, betrifft, wie gesagt,
jedoch nur die Beziehungen zwischen den Personen im menschlichen Zusammenleben,
und sie besteht in einer Freiheit von dufierem Zwang. Daher bleibt die katholische Lehre
Uber die einzige wahre Religion, (iber die einzige Kirche Jesu Christi und lber die
moralische Verpflichtung der Menschen dieser gegeniiber unberiihrt. Das bedeutet
ndmlich nicht, die Bejahung der religiésen Freiheit als eines Rechts jedes einzelnen
Menschen in seinen Beziehungen zu anderen kénne vom Vollzug der Freiheit als einer
Verpflichtung gegeniiber der Wahrheit losgeldést werden: die erste steht in einer
Funktion zur zweiten, da ihre Begriindung darin liegt, dass die Menschen nicht daran
gehindert werden diirfen, in dem Mafle der Wahrheit zu folgen, in dem sie ihnen
innerlich aufleuchtet.“>**
Im revidierten Text wird die Religionsfreiheit als natirliches Recht der Person dargestellt,
deren Gegenstand die Freiheit von duBerem Zwang, deren Fundament aber die Wiirde des

541 Ehd., S. 706f.

542 pesch, Das Zweite Vatikanische Konzil, S. 100.

543 pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklarung tiber die Religionsfreiheit, S. 707.
544 Ebd., S. 708f.

100



Menschen ist. In diesem Zusammenhang hat der Staat die Aufgabe, die Religionsfreiheit
anzuerkennen, sie zu schiitzen und zu férdern. Seine Aufgabe besteht dabei ausschlieBlich in
der Gewahrleistung eines rechtlichen Freiheitsraums fiir eine positive Religionsfreiheit.>*> Die
Konzilsvater stimmten am 27./28. Oktober 1965 den einzelnen Teilen des vorliegenden
Textentwurfs mit groBer Mehrheit zu. Im sechsten Schema, dem , Textus denuo recognitus”
wurden nochmals Verdnderungs- und Verbesserungsvorschliage eingearbeitet. Um der
Meinung einiger Vater entgegenzutreten, es handle sich um einen Bruch mit der bisherigen
Lehrmeinung, wurden Hinweise auf AuRerungen von Papst Leo XlII. bis Papst Johannes XXIII.
hinzugefiigt.>*® Die finale Annahme des Dokuments erfolgt nun am 07. Dezember 1965 mit
2308 Ja-Stimmen, 70 Nein-Stimmen und 8 ungiiltigen Stimmen. Bereits die Textgeschichte zur
Entstehung von ,Dignitatis humanae” zeigt eine Lehrentwicklung in der Frage des
Verhaltnisses von Staat und Kirche, im Verstdandnis von Freiheit und Individuum. Mit Roman
Siebenrock ist festzuhalten:
»,Diese Entwicklung der Lehre (...) bezieht sich nicht allein auf das Verhdltnis von Kirche
und Staat im Kontext neuzeitlicher Menschen- und Freiheitsrechte, wie sie in der
Toleranzdebatte gefiihrt wurde. Ebenso bedeutsam ist, dass diese Erkldrung die
gesellschaftlich-soziologische Vorbedingung fiir eine Neubestimmung der Sendung der
Kirche in der Gegenwart darstellt, ohne die z. B. die Pastoralkonstitution und Nostra
aetate mit ihrem Dialogprogramm in der ,Luft’ hingen.“>*’
Mit dem Ende des Konzils war die Auseinandersetzung tber die Erklarung zur Religionsfreiheit
allerdings nicht beendet, das Schisma mit Erzbischof Lefebvre und seinen Anhangern wird
unter anderem auch mit der ,,Dignitatis humanae” begriindet. Die katholische Kirche hat sich
aber im Zweiten Vatikanischen Konzil ausdricklich zur Religionsfreiheit bekannt und dafir
eine spezifische Begriindung geliefert: , die Religionsfreiheit wurzelt fir das Konzil in der
schopfungstheologischen Wiirde des Menschen und dem Naturrecht.“>%8

3.1.2 Darstellung der Konzilserklarung in ihren wesentlichen Aussagen

Die Erklarung des Zweiten Vatikanischen Konzils (iber die Religionsfreiheit>* ist in zwei Teile
gegliedert. Der erste Teil, ,die allgemeine Grundlegung der Religionsfreiheit”, umfasst die
Artikel 2 bis 8, der zweite Teil, ,die Religionsfreiheit im Licht der Offenbarung®, die Artikel 9
bis 15. Roman Siebenrock verweist auf die, der Erklarung zugrundeliegende grundsatzliche
Frage nach dem Verhalten der Katholiken Menschen anderen Glaubens gegenilber und
konstatiert:

,Wenn diese Frage nicht nur persénlich, sondern sozial, gesellschaftlich und politisch

beantwortet werden soll: Was wdre dann zu sagen? Die Bedeutung der (...) Erkldrung

liegt darin, dass Dignitatis humanae zur Beantwortung dieser Frage bis heute

545 Ebd., S. 709.

546 Sjehe hierzu: , Aus einer solchen niichternen und objektiven Uberlegung muss sich die Gewissheit ergeben,
dass natdrlich eine Lehrentwicklung stattgefunden hat, dass aber die letzte Phase dieser Entwicklung zu dem
tendierte, was in dem Dokument ausgesagt wurde, wenn sie nicht schon mit ihm tGbereinstimmte.”, in: Ebd., S.
710.

547 Siebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humanae, S. 152.

548 Delgado, Umstrittene Religionsfreiheit, S. 35.

549 Der Text der Erkldrung wird im Folgenden zitiert nach: LThK?, Das Zweite Vatikanische Konzil. Konstitutionen.
Dekrete und Erklarungen. Lateinisch und Deutsch, Band 2, S. 712-748.

101



unverzichtbar ist.“>>° In Artikel 1, der der Erklérung wie eine Prdambel vorangestellt ist,
werden bereits die beiden zentralen Schliisselbegriffe genannt: die ,Wiirde der
menschlichen Person” und eine ,verantwortliche Freiheit“.>>*
Gleichzeitig wird auf die veranderte geschichtliche Ausgangssituation verwiesen, in der
Freiheit ,als Ausdruck der personalen Wiirde, als Ausiibung der Verantwortlichkeit und daher
(...) als Pflicht und als Liebe verstanden werden muss“.>>2 Das Konzil betont, dass die ,wahre
Religion” in der katholischen Kirche verwirklicht ist, und erklart es gleichzeitig zum , officium
morale”, der moralischen Pflicht des Menschen, , die Wahrheit, besonders in dem, was Gott
und seine Kirche angeht, zu suchen und die erkannte Wahrheit aufzunehmen und zu
bewahren”.>>3 Die Konzilsviter vollziehen damit in dieser lehramtlichen AuRerungen den
Ubergang vom ,Recht der Wahrheit“ zum ,Recht der Person“ als Fundamentalnorm der
Erklarung zur Religionsfreiheit. Mit Siebenrock ist festzuhalten:
»Der Anspruch, das eigene Tun nach eigenem Urteil und in verantwortlicher Freiheit in
Beziehung zur Wahrheit zu gestalten, fiihrt zu jener Forderung der Freiheit von Zwang, die der
sittlichen Handlung entspricht, weil sich diese nach der Pflicht ausrichtet, die Wahrheit zu
suchen.“>>*
Pietro Pavan fasst die lehramtlichen Aussagen von Artikel 1 systematisch zusammen:
,1. Gott hat den Menschen den Weg geoffenbart, auf dem ihr Heil in Jesus Christus
verwirklicht werden kann. 2. Ein solcher Weg ist gegeben in der einzigen wahren
Religion, die in der katholischen Kirche ihre konkrete Existenzform hat. 3. Die Menschen
haben die Pflicht, die Wahrheit zu suchen (...) und sie haben die Pflicht, die Wahrheit
anzunehmen und ihr zu gehorchen in dem Mafle, in dem sie erfasst wird. 4. Die
Wahrheit betrifft und bindet das Gewissen kraft ihrer selbst, kraft des von ihr
ausgehenden Lichtes. 5. Die religiose Freiheit bezieht sich jedoch nicht auf das
Verhdltnis der Person zur Wahrheit, sondern sie bezieht sich vielmehr auf die
intersubjektiven Verhdltnisse, sowohl physischer als auch moralischer Personen
zueinander.>>>
Artikel 2 fuhrt die Fundamentalnorm, wonach die Religionsfreiheit in der menschlichen
Personlichkeit, genauer in der Wiirde des Menschen, griindet, weiter aus. Die Erklarung hebt
hervor, dass Freiheit frei sein von Zwang ,,von Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen,
wie jeglicher menschlichen Gewalt”, bedeutet.>*® Deshalb darf niemand gezwungen werden,
gegen sein Gewissen zu handeln. Die Gewissensfreiheit des Einzelnen erhalt damit eine
herausragende Bedeutung. Nach Karl Rahner und Herbert Vorgrimler sieht das Konzil
,hier bewusst von der Frage des wahren oder irrigen Gewissens ab, weil das Recht
selbst von dieser Frage in keiner Weise beriihrt wird.“>>’

550 Sjebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humanae, S. 167.

551 Sjehe hierzu: ,Die Wiirde der menschlichen Person kommt den Menschen unserer Zeit immer mehr zum
Bewusstsein, und es wachst die Zahl derer, die den Anspruch erheben, dass die Menschen bei ihrem Tun ihr
eigenes Urteil und eine verantwortliche Freiheit besitzen und davon Gebrauch machen sollen, nicht unter Zwang,
sondern vom Bewusstsein der Pflicht geleitet.”, in: DiH 1.

552 Epd.

553 Ebd.

554 Siebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humanae, S. 169.

555 pavan, Einleitung und Kommentar zur Erkl3rung tiber die Religionsfreiheit, S. 712f.

556 DiH 2.

557 Rahner / Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, S. 656f.

102



Aufgrund der Begriindung des Rechts auf Religionsfreiheit in der Wiirde des Menschen und in
der Freiheit seines Gewissens muss dieses Recht vom Staat nicht eigens verliehen oder
eingerdumt werden. Die intendierte Suche nach der Wahrheit ist dem Menschen namlich nur
dann moglich, ,wenn er Uber den dazu notwendigen inneren und dufleren Freiheitsraum
verfigt.“>>® Das Konzil bringt an dieser Stelle ein kategorisches Verstidndnis der
Religionsfreiheit zum Ausdruck, es kommt allen Menschen zu, ob sie nun um die Erkenntnis
der Wahrheit bemiiht sind oder nicht. Mit Michelle Becka kann festgehalten werden:
LJAufgrund des kritischen und universalistischen Anspruchs von Menschenwiirde und
Menschenrechten geht es (...) stets um Wiirde und Rechte aller Menschen.“>>°
Nach der Uberzeugung des Konzils bleibt der Mensch allerdings weiterhin verpflichtet, die
religidse Wahrheit zu suchen und sie kraft seines Gewissens zu erkennen und anzunehmen.>%°
Um die Religion aber 6ffentlich und gemeinschaftlich zum Ausdruck bringen zu kénnen, bedarf
es des Staates, der gehalten ist, die Religionsfreiheit zu achten; der Staat wirde aber
seinerseits eine Grenzilberschreitung vollziehen, wenn er die ,religiosen Akte” seiner Blirger
,ZU bestimmen oder zu verhindern” bestrebt wire.>®! Ungeachtet der Wahrheitsfrage
bestimmt Artikel 4 die Inhalte der positiven Religionsfreiheit ndher. Demnach haben religiose
Gemeinschaften das Recht auf Kultusfreiheit ebenso wie das Recht der freien Wahl und
Einsetzung ihrer Amtstrager. Ein legitimer Anspruch besteht in der Errichtung von Gebduden
und im Erwerb von Giitern, sowie in der 6ffentlichen Bezeugung ihrer Lehre durch Wort und
Schrift. Die Grenzen legitimer Religionsfreiheit werden dann liberschritten, wenn ein Zwang
zum Bekenntnis ausgetibt oder die 6ffentliche Ordnung verletzt wird.>®? Zur Religionsfreiheit
gehort auch das Recht der Eltern die religiose Erziehung ihrer Kinder zu bestimmen; diese
Freiheit hat auch die Freiheit der Schulwahl zum Inhalt. Eltern diirfen nicht gezwungen
werden, fiir ihre Kinder einen Schulunterricht zu wiahlen, der ihrer religidsen Uberzeugung
widerspricht.”®® Aufgabe des Staates ist es zwar nicht, Religionsfreiheit zu gewihren, da sie
jedem Menschen aufgrund seiner Wirde eignet, wohl aber fir den Schutz der
Religionsfreiheit aktiv zu sorgen. Dies wird in Artikel 6 als Forderung der
Gemeinwohlverpflichtung des Staates begriffen. Das Konzil definiert hierbei Gemeinwohl als
die
»Gesamtheit jener Bedingungen des sozialen Lebens, unter denen die Menschen ihre
eigene Vervollkommnung in gréfSerer Fiille und Freiheit erlangen kénnen; es besteht
besonders in der Wahrung der Rechte und Pflichten der menschlichen Person.“>%*
Aufgrund dessen hat der Staat die Aufgabe

558 Ebd., S. 657.

559 Becka, Christliche Sozialethik als Menschenrechtsethik, S. 817.

560 Ebd. ,Nun aber werden die Gebote des géttlichen Gesetzes vom Menschen durch die Vermittlung seines
Gewissens erkannt und anerkannt; ihm muss er in seinem gesamten Tun in Treue folgen, damit er zu Gott, seinem
Ziel, gelange.”, in: DiH 3.

561 Ebd. ,Hinzu kommt, dass die religitsen Akte, womit sich der Mensch privat und 6ffentlich aufgrund einer
geistigen Entscheidung auf Gott hinordnet, ihrem Wesen nach die irdische und zeitliche Ordnung lbersteigen.
Demnach muss die staatliche Gewalt, deren Wesenszweck in der Sorge fiir das zeitliche Gemeinwohl besteht,
das religiose Leben der Birger nur anerkennen und begtinstigen, sie wiirde aber, wie hier betont werden muss,
ihre Grenzen Uberschreiten, wenn sie so weit ginge, religiose Akte zu bestimmen oder zu verhindern.”, in: Ebd.
562 DiH 4.

563 DiH 5.

564 DiH 6.

103



durch gerechte Gesetze und durch andere geeignete Mittel den Schutz der religiésen
Freiheit aller Biirger wirksam und tatkrdftig (zu) tibernehmen und fiir die Férderung des
religiésen Lebens glinstige Bedingungen (zu) schaffen, damit die Biirger auch wirklich
in der Lage sind, ihre religiosen Rechte auszuiiben und die religiésen Pflichten zu
erfiillen.“>®>
Auch wenn in einem Land einer bestimmten Religion eine hervorgehobene Stellung zugebilligt
wird, so muss das Recht auf Freiheit in religidsen Angelegenheit aber dennoch allen Biirgern
und religiosen Gemeinschaften gewahrt werden. Karl Rahner und Herber Vorgrimler werten
diese Aussage so, ,dass die Gleichheit aller Blirger vor dem Gesetz niemals, weder offen noch
verborgen, um der Religion willen verletzt wird. Keine Diskriminierung darf erfolgen.“>%® Das
Konzil erkennt allerdings der staatlichen Gewalt auch das Recht zu, das Grundrecht auf
Religionsfreiheit einzuschranken. Dafiir setzt das Konzil aber enge Grenzen, so kénnen
lediglich die Sorge um den offentlichen Frieden und um die Wahrung der offentlichen
Sittlichkeit eine Einschrankung begriinden. Artikel 7 spricht von ,umgrenzenden Normen*,
denen die freie Austibung der Religion unterworfen ist.>®” Im abschlieBenden Artikel 8 des
ersten Teils der Erklarung tber die Religionsfreiheit appelliert das Konzil an die Erzieher,
,Menschen zu bilden, die der sittlichen Ordnung gemdfs der gesetzlichen Autoritdt
gehorchen und zugleich Liebhaber der echten Freiheit sind”,>%®
es werden damit die Pflichten betont, die sich aus Rechtsanspriichen ergeben. Pietro Pavan
fUhrt dazu aus:
,In jedem Recht aber ist die Auffassung von einer entsprechenden Pflicht mitenthalten;
wenn die Menschen sich ihrer Rechte und Pflichten bewusst werden, finden sie sich
bereits in Kommunikation mit einem Bereich geistiger Werte, wie der Wahrheit, des
Guten, der Gerechtigkeit, universaler Werte, die gleichsam Reflexe Gottes sind; sie
empfinden von da aus das Bedlirfnis, in Einheit mit ihm zu leben und aus dieser Einheit
Wegweisung und Anregung fiir ihr ganzes Leben zu empfangen.“>®°
Der zweite Teil der Erkldrung, der die Uberschrift ,Die Religionsfreiheit im Licht der
Offenbarung” tragt, stellt einleitend nochmals die zentrale theologische Begriindung der
Religionsfreiheit aus der géttlichen Offenbarung dar.>’° Das Konzil erklart, dass die Wiirde der
menschlichen Person in der Offenbarung selbst grundgelegt ist. Roman Siebenrock konstatiert
dazu:
,Ohne Schriftbezug bliebe das Eintreten fiir die Religionsfreiheit dem Vorwurf blofSer
kirchlicher Pragmatik oder gar Opportunismus ausgesetzt. Dieses Defizit kann nur
liberwunden werden, wenn nachgewiesen werden kann, dass das Anliegen auch in der
Schrift und in der normativen Lehrtradition der Kirche Anhalt findet und daher sich die

565 Epd.

566 Rahner / Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, S. 658.

567 Siehe hierzu: ,Die einzelnen Menschen und die sozialen Gruppen sind bei der Ausiibung ihrer Rechte durch
das Sittengesetz verpflichtet, sowohl die Rechte der andern wie auch die eigenen Pflichten den anderen und dem
Gemeinwohl gegeniber zu beachten. Allen Menschen gegeniiber muss man Gerechtigkeit und Menschlichkeit
walten lassen.”, in: DiH 7.

568 DiH 8.

569 pavan, Einleitung und Kommentar zur Erkldrung tber die Religionsfreiheit, S. 731.

570 Siehe hierzu: ,,Was das Vatikanische Konzil (iber das Recht des Menschen auf religiése Freiheit erklart, hat
seine Grundlage in der Wirde der Person, deren Forderungen die menschliche Vernunft durch die Erfahrung der
Jahrhunderte vollstandiger erkannt hat. Jedoch hat diese Lehre von der Freiheit ihre Wurzeln in der gottlichen
Offenbarung, weshalb sie von Christen um so gewissenhafter beobachtet werden muss.”, in: DiH 9.

104



Kirche auch in ihrer eigenen Identitdt vom Ursprung fiir dieses Anliegen in die Pflicht
genommen weif3.“>’1
Die folgenden Artikel des zweiten Teils der Erklarung dienen der Argumentation in diesem
Begriindungszusammenhang. Artikel 10 verdeutlicht den Gnadenaspekt des Glaubensaktes,
der den Menschen befahigt, ,Gott einen vernunftgemaRen und freien Glaubensgehorsam (zu)
leisten”.>”2 Aus der Freiheit des Glaubensaktes folgt die Freiheit des Glaubens, da niemand
zum Glauben gezwungen werden darf. Das Konzil bezeichnet dies als ,,Hauptbestandteil der
katholischen Lehre“.>”® In Artikel 11 werden zahlreiche biblische Belege als Begriindung fiir
das Argument angefiihrt, dass Gott die Menschen ,zu seinem Dienst im Geiste und in der
Wabhrheit (ruft), und sie (...) deshalb durch diesen Ruf im Gewissen verpflichtet, aber nicht
gezwungen” werden.®’* Der Schriftbeweis ist fir die offenbarungstheologische
Beweisflihrung konstitutiv. Artikel 12 fihrt die biblischen Belegstellen durch den Verweis auf
die Kirchengeschichte weiter. Der Weg der Kirche durch die Zeit ist geleitet vom ,,Grundsatz
der religiésen Freiheit der Wiirde des Menschen und der Offenbarung Gottes”,>’®> auch wenn
dieser im Laufe der Geschichte verdunkelt wurde. Pietro Pavan bemerkt hierzu
aufschlussreich:
,Wie ebenfalls schon gesagt wurde, ist durch die Jahrhunderte hindurch den Menschen
in der christlichen Gesellschaft jedoch nicht das Recht zuerkannt worden, ungehindert
von Gewalt die eigene Religion zu bekennen, wenn diese nicht als die wahre galt. Die
Faktoren, die zur Einhaltung dieser rechtlich-politischen Linie in einem rdumlich so
weiten und zeitlich so tiefen geschichtlichen Zusammenhang gefiihrt haben, sind
vielfdltig und komplex.“>7®
Erwdhnenswert ist in diesem Zusammenhang ein Vergleich mit der , Toleranzansprache” von
Papst Pius XIl. von 1952, die noch 10 Jahre vor Beginn des Zweiten Vatikanischen Konzils allein
der Wahrheit das Recht zuspricht, nicht aber dem Irrtum und damit die Personalitdt als
Rechtsprinzip dem Prinzip der Wahrheit nachordnet. Vor diesem Hintergrund wird deutlich,
dass die Begriindung des Rechts auf Religionsfreiheit aus der Wiirde des Menschen nicht nur
eine andere Perspektive erdffnet, sondern einen Prinzipienwechsel bedeutet. In Artikel 12
bekennt das Konzil in der Form eines ,kleinen Schuldbekenntnisses” dem apostolischen
Beispiel, in Freiheit den Glauben anzunehmen, oftmals nicht entsprochen zu haben.>”’
Nachdem Artikel 13 die Forderung der Religionsfreiheit unter dem Schutz des Staates fir die
katholische Kirche formuliert hat, wendet sich das Konzil in Artikel 14 an die Glieder der Kirche.
Katholiken sollen ihr Gewissen bilden, um die Wahrheit des Glaubens zu erkennen:
,Denn nach dem Willen Christi ist die katholische Kirche die Lehrerin der Wahrheit; ihre
Aufgabe ist es, die Wahrheit, die Christus ist, zu verkiindigen und authentisch zu lehren,

571 Siebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humanae, S. 186.

572 DiH 10.

573 Es ist ein Hauptbestandteil der katholischen Lehre, in Gottes Wort enthalten und von den Vitern stindig
verkiindet, dass der Mensch freiwillig durch seinen Glauben Gott antworten soll, dass dementsprechend
niemand gegen seinen Willen zur Annahme des Glaubens gezwungen werden darf.”, in: Ebd.

574 DiH 11.

575 DiH 12.

576 pavan, Einleitung und Kommentar zur Erklarung tiber die Religionsfreiheit, S. 739.

577 Siebenrock, Theologischer Kommentar zu Dignitatis humanae, S. 192.

105



zugleich auch die Prinzipien der sittlichen Ordnung, die aus dem Wesen des Menschen
selbst hervorgehen, autoritativ zu erkléren und zu bestdtigen.”>’®
Im abschieBenden Artikel 15 beschwort das Konzil die Kirche, die Religionsfreiheit als Basis fiir
Frieden und Eintracht unter den Menschen zu begreifen.>’® Pietro Pavan interpretiert diese
Aussage im Kontext einer sich plural entwickelnden Gesellschaft, deren religioser Pluralismus
eine friedliche Koexistenz und einen ,wirksamen Rechtschutz der Religionsfreiheit”
erforderlich macht.>8°

3.2 Lehramtliche Rezeption des Konzilstextes

Die Konzilserklarung ,Dignitatis humanae” hat in den Ansprachen und lehramtlichen
Dokumenten der Pdpste seit den 1960er Jahren eine reichhaltige, positiv konnotierte
Rezeption gefunden. Der Konzilspapst Paul VI. (1963-1978) greift noch wahrend der laufenden
Kirchenversammlung das Thema auf und treibt es somit voran. In der Nachkonzilszeit behalt
die Religionsfreiheit in seinen Verlautbarungen eine fortlaufende Bedeutung, dies geschieht
vor allem durch die Einfihrung des Weltfriedenstages zum 01. Januar 1968 und durch die
Enzyklika ,Evangelii nuntiandi“>8! von 1975. Von zentraler Bedeutung ist die Thematik im
Pontifikat von Papst Johannes Paul ll. (1978-2005), wie sich bereits in seiner Antrittsenzyklika
,Redemptor hominis“>8? zeigt. Ernst-Wolfgang Bdckenférde zufolge formuliert Johannes Paul
Il. ,geradezu das hohe Lied der Religionsfreiheit.“>83 Seine Botschaften zu den
Weltfriedenstagen, zahlreichen Ansprachen auf den Pastoralreisen in aller Welt, die
Enzykliken und besonders die Einladung an die Religionsfiihrer zum Friedensgebet nach Assisi
in den Jahren 1986, 1993 und 2002 geben davon Zeugnis. Dadurch wird deutlich, dass der
Papst ein dezidiert kategorisches Verstdandnis von Religionsfreiheit vertritt. Sein Nachfolger
Papst Benedikt XVI. (2005-2013) widmet sich der Religionsfreiheit vor allem auf der Ebene der
fundamentaltheologischen Reflexion. Dies zeigt sich in der Botschaft zum Weltfriedenstag von
2011 und in der Enzyklika ,Caritas in veritate“>®*. Im Unterschied zu seinem Vorginger
verschiebt sich bei Benedikt XVI. der Akzent auf die Ebene der systematischen Theologie. Es
geht dem Papst weniger um die sozialethische Reflexion des Themas als vielmehr um die Frage
der Wahrheit, so wird , das Recht auf Religionsfreiheit und dessen Verteidigung vor allem als
Instrument gegen einen religiosen oder weltanschaulichen Relativismus gedeutet.“*%> Im
gegenwadrtigen Pontifikat von Papst Franziskus (seit 2013) tritt eine gesellschaftspolitische
Ausrichtung in Erscheinung. Neben seinen Ansprachen ist ein Dokument der Internationalen

578 DiH 14.

579 Siehe hierzu: ,Damit nun friedliche Beziehungen und Eintracht in der Menschheit entstehen und gefestigt
werden, ist es erforderlich, dass tiberall auf Erden die Religionsfreiheit einen wirksamen Rechtsschutz genieft
und dass die héchsten Pflichten und Rechte des Menschen, ihr religioses Leben in der Gesellschaft in Freiheit zu
gestalten, wohl beachtet werden.”, in: DiH 15.

580 pavan, Einleitung und Kommentar zur Erkldrung tber die Religionsfreiheit, S. 748.

581 paul VI., Enzyklika , Evangelii nuntiandi“ vom 08.12.1975, in: DH 4550-4549.

Hier zitiert nach: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 2.

582 Johannes Paul Il., Enzyklika ,Redemptor hominis“ vom 04.03.1979, in: DH 4640-4645.

Hier zitiert nach: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 6.

583 Bgckenférde, Einfiihrung, in: Ruh, Johannes Paul Il. Gewissen der Welt, S. 15.

584 Benedikt XVI., Enzyklika ,Caritas in veritate” vom 29.06.2009.

585 Heimbach-Steins, Religionsfreiheit, S. 75.

106



Theologenkommission von 2019°8¢ bemerkenswert, dass sich mit ausdriicklicher Approbation
des Papstes der Religionsfreiheit und ihrer Bedeutung fiir die katholische Theologie widmet.

3.2.1 Menschenwiirde und Evangelium: Papst Paul VI.

Mit Paul VI. besucht im Herbst 1965 erstmals ein Papst die Vereinigten Staaten von Amerika.
In seiner Ansprache vor der Generalversammlung der UNO in New York am 04. Oktober
1965,°%” in der der Papst hohe Wertschatzung und Anerkennung fiir die Vereinten Nationen
zum Ausdruck bringt, appelliert der Pontifex leidenschaftlich an die versammelten Vertreter
fir den Frieden und die briiderliche Einheit der Welt zu wirken, gegen Unterdriickung, Hunger
und Ristung anzugehen und sich den grolRen Herausforderungen des Fortschritts und der
Gefdahrdung der Menschheit zu stellen. In diesem Zusammenhang erwdhnt Paul VI. das
Grundrecht auf Religionsfreiheit und verortet dieses in den Zusammenhang der
Menschenwiirde:
,Sie (= die Versammelten, Anmerkung E.S.) verkiinden hier die Grundrechte und -
pflichten des Menschen, seine Wiirde, seine Freiheit, vor allem auch seine religiése
Freiheit — und Wir mdchten, auf der Spur héherer Weisheit hinzufiigen: seinen
geheiligten Charakter. Heilig ist das Leben des Menschen: niemand darf wagen, es zu
verletzen. 88
Bemerkenswert ist, dass sich der Papst die Argumentation der Konzilserklarung zu eigen
macht, noch bevor diese endgiiltig vom Konzil beschlossen worden ist, und wahrend des
laufenden Prozesses der Redaktion des Dokuments in dessen inhaltliche Ausfiihrung aktiv
eingreift. Vor der Schlussabstimmung Uber , Dignitatis humanae” am 07. Dezember 1965 in
der Konzilsaula spricht er sich damit eindeutig fiir die Religionsfreiheit als Menschenrecht aus.
In der Enzyklika ,, Evangelii nuntiandi“ vom 08. Dezember 1975 pladiert Paul VI. fir eine aus
dem Auftrag Christi verstandene Freiheit und erklart die ,Befreiung” zu einer zentralen
Botschaft des Evangeliums.’®® In diesem Zusammenhang erwdhnt er ausdriicklich die
Religionsfreiheit als Aufgabe der Evangelisierung, der Papst schreibt:
»In dieser echten Befreiung, die mit der Evangelisierung verbunden ist und sich um die
Verwirklichung von Strukturen bemiiht, die die menschliche Freiheit schiitzen, muss die
Gewdihrleistung aller Grundrechte des Menschen mit eingeschlossen sein, unter denen
der Religionsfreiheit eine erstrangige Bedeutung zukommt.“>°°
Implizit zieht der Papst damit die bibeltheologische Begriindung fiir die Religionsfreiheit, die
Dignitatis humanae anfihrt, heran und verbindet sie mit dem Grundgedanken der
Menschenwiirde, um sie von daher zu einem inhaltlichen Thema der Evangelisierung zu
erklaren. Paul VI., der 1968 den Neujahrstag zum Weltfriedenstag erhebt, tritt bereits in seiner
Botschaft zum Weltfriedenstag 1969 erneut fiir die Menschenrechte ein, die zu fordern den
Weg zum Frieden bahnt.>*! In den AuBerungen von Papst Paul VI. wird das Bemiihen deutlich,

8 |nternationale Theologische Kommission, Die Religionsfreiheit im Dienste des Allgemeinwohls vom
21.03.2019.

587 paul VI., Ansprache vor der Generalversammlung der UNO, S. 65-76.

58 Ebd., S. 74.

58 paul VI., Enzyklika , Evangelii nuntiandi“, Nr. 38.

590 Epd., Nr. 39.

591 paul VI., Botschaft zum Weltfriedenstag 1969.

107



einen Zusammenhang zwischen dem Auftrag des Evangeliums und dem Grundrecht auf
Religionsfreiheit herzustellen. Argumentativ stltzt er sich dabei auf die Verkiindigung des
christlichen Glaubens und der unverauBerlichen Wiirde des Menschen.

3.2.2 Kategorisches Verstandnis der Freiheitsrechte: Papst Johannes Paul Il.

Papst Johannes Paul Il. vertritt in seiner Antrittsenzyklika ,Redemptor hominis“ vom 04. Marz
1979 eine christologische Anthropologie. Aus der in Christus verkdrperten Wahrheit der Liebe
resultiert der ,befreite Mensch”, der allerdings von ,,Entfremdung und Manipulation” bedroht
ist. Bernhard Haring kommentiert dazu:
,Gegenliber all diesen Gefahren (der Gegenwart, Anmerkung ES) betont die Enzyklika
den Vorrang der Ethik vor der Technik, den Vorrang des Seins vor dem Haben und ruft
alle auf, Subjekt der Verantwortung zu sein. Der Papst kommt immer wieder auf die
heute so sehr diskutierten und so sehr notwendigen Grundwerte zu sprechen:
Menschenwiirde, Freiheit, allumfassende Solidaritdt und das Flireinander der
Gewissen.>%?
Im Kapitel Gber die konkrete Situation des heutigen Menschen greift Johannes Paul Il. das
Recht auf Religions- und Gewissensfreiheit auf. °®3 Er bezieht sich dabei expressis verbis auf
die Konzilserklarung Dignitatis humanae und halt als Bestandsaufnahme fest:
,Die Einschrdnkung der religiésen Freiheit von Personen und Gemeinschaften ist gewiss
nicht nur eine schmerzliche Erfahrung, sondern trifft vor allem auch die Wiirde des
Menschen unabhdngig von der Religion, die er bekennt, oder vom Weltverstéindnis, das
er hat. Die Beschrdnkung der Religionsfreiheit und deren Verletzung stehen im
Gegensatz zur Wiirde des Menschen und zu seinen objektiven Rechten.">%
Der Papst fordert das Grundrecht auf Religionsfreiheit im Blick auf den osteuropéischen
Kommunismus und seinen erklarten Atheismus ein:
,Wir fordern (...) dringend die Achtung der Rechte der Religion und des Wirkens der
Kirche. Wir beanspruchen kein Privileg, sondern die Achtung eines elementaren
Rechtes. Die Verwirklichung dieses Rechtes ist einer der grundlegenden Priifsteine fiir
den wahren Fortschritt des Menschen in einem jeden Regime, in jeder Gesellschaft, in
jedem System und in jeder Lage.“>°>
Flr Bernhard Haring kommt in ,Redemptor hominis“ deutlich zum Ausdruck, dass Johannes
Paul Il. einen personalen Ansatz verfolgt, aus dem heraus er die ,Grundrechte der Gewissens-
und Religionsfreiheit” einfordert.>®® Wahrend seines langen Pontifikats tritt das
Freiheitsthema wie ein roter Faden in zahlreichen Predigten und Erklarungen deutlich hervor.
In seiner Botschaft zum Weltfriedenstag 1988°°%’ widmet er sich der Religionsfreiheit als

%92 Hiring, Kommentar zur Enzyklika ,,Redemptor hominis®, S. 120.

593 Johannes Paul Il., Enzyklika ,Redemptor hominis“. Kapitel lll: ,,Der erléste Mensch und seine Situation in der
Welt von heute”, Nr. 13.

5% Johannes Paul Il., Enzyklika ,Redemptor hominis“, Nr. 17.

595 Epd.

5% Siehe hierzu: , Das personalistische Denken des Papstes kommt in der ganzen Enzyklika deutlich zum Ausdruck.
(...) Echter Personalismus ist nicht denkbar ohne Betonung des Grundwertes des Gewissens unter Einforderung
des Grundrechtes der Gewissensfreiheit und Religionsfreiheit, auf die die Enzyklika wiederholt zu sprechen
kommt.“, in: Haring, Kommentar zur Enzyklika ,,Redemptor hominis“, S. 122.

597 Johannes Paul Il., Botschaft zum Weltfriedenstag 1988, S. 79-89.

108



Voraussetzung und Bedingung des Friedens. Als Fundamentalaussage des pdpstlichen
Dokuments kann die These gelten, dass der Friede auf den Voraussetzungen der Freiheit und
der ,,Offenheit der Gewissen flr die Wahrheit” beruht. Die Verletzung der Religionsfreiheit
schadet deshalb der ,,Sache des Friedens” und fiihrt zu einer Missachtung der ,,Grundrechte
der Person“.>®® Aus der Schépfungsordnung leitet sich eine Friedensordnung ab, die dem Wohl
aller Menschen dient: Der

,vom Schépfer gewollten Ordnung entsprechend ist die Gesellschaft dazu aufgerufen,

sich fiir den Dienst am Menschen und am Gemeinwohl einzurichten und zu wirken.“>%°
Das Ziel der sozialen Ordnung ist fiir Johannes Paul Il. die Personalitdat des Menschen, dessen
unverduRerliche Rechte der Natur entspringen.®%® Zu diesen Naturrechten gehoért das Recht
auf Religionsfreiheit, das der Papst in Rickbindung an ,Dignitatis humanae” als ,rechtliche
Ordnung der Gesellschaft” fiir alle Menschen einfordert.?! Den ,,alten Konflikt“ zwischen dem
,Recht der Wahrheit“ und dem ,Recht der Person”, der die Konzilsdebatte nachhaltig gepragt
hat, aufgreifend, differenziert Johannes Paul Il. zwischen der ,objektiven Wahrheit“, die zu
suchen zur moralischen Pflicht des Menschen gehoért und der Gewissens- und
Religionsfreiheit, die zum officium morale nicht in Widerspruch steht. 62 Johannes Paul II.
erklart die Religionsfreiheit zum ,MaRstab der anderen Grundrechte”.®°3 Die Religionsfreiheit,
die der ,Seinsgrund” aller Freiheitsrechte ist, tragt zur Wahrheit und zur Freiheit bei und dient
damit grundsétzlich dem Frieden.®%* Der Papst hatte sich bereits am 01. September 1980 in
einer Botschaft an die Staatsoberhdupter der Unterzeichnerlander der KSZE Schlussakte von
Helsinki®® gewandt und ein ausdriickliches Bekenntnis der katholischen Kirche zur
Religionsfreiheit auf dem Fundament der Menschenwiirde als Grundrecht abgelegt und
erklart, dass die Religionsfreiheit zu den ,ethischen Grundsatzen” der Weltgemeinschaft
gehort.®% Nach dem Ende des kommunistischen Staatssystems in Osteuropa dndert sich am
Eintreten des Papstes fir die Religionsfreiheit nichts. Er hdlt auch unter den Bedingungen

5% Ebd., S. 79.

599 Epd., S. 80.

600 Sjehe hierzu: ,Fundament und Ziel der sozialen Ordnung ist die menschliche Person als Subjekt
unveraulerlicher Rechte, die sie nicht von auRen empfangt, sondern die aus ihrer Natur selbst entspringen.”, in:
Ebd., S. 81.

601 Sjehe hierzu: ,Damit die Freiheit des Menschen bei der Suche nach der Wahrheit und bei dem hiermit
verbundenen Bekenntnis seiner religidsen Uberzeugungen vor jeglichem Zwang durch einzelne, durch
gesellschaftliche Gruppen oder irgendwelche andere menschliche Gewalt geschitzt sei, muss sie in der
rechtlichen Ordnung der Gesellschaft eindeutig garantiert werden, das heildt, vom birgerlichen Gesetz als
unveraulerliches subjektives Recht anerkannt und festgesetzt werden.”, in: Ebd., S. 82.

502 Sjehe hierzu: ,Ganz gewiss bedeuten Gewissens- und Religionsfreiheit nicht eine Relativierung der objektiven
Wahrheit, die zu suchen jeder Mensch moralisch verpflichtet ist.”, in: Ebd.

603 Siehe hierzu: ,Insofern das biirgerliche und soziale Recht auf Religionsfreiheit den innersten Bereich des
Geistes beriihrt, erweist es sich als Bezugspunkt und in gewisser Weise als MaRstab der anderen Grundrechte.”,
in: Ebd.

604 Epd., S. 85.

605 Johannes Paul Il., Botschaft an die Staatsoberhdupter der KSZE-Unterzeichnerliander vom 01.09.1980.

606 Sjehe hierzu: ,Wie bereits erwihnt, ist die Gewissens- und Religionsfreiheit einschlieRlich der vorgenannten
Elemente ein priméares und unverduRBerliches Recht der menschlichen Person. Dariiber hinaus kann man, sofern
es die innerste Sphéare des Geistes beriihrt, sogar sagen, dass es die Rechtfertigung aller anderen Freiheiten
aufrechterhilt, die tief in jedem Individuum verwurzelt sind. Natirlich kann diese Freiheit nur auf
verantwortungsbewusste Weise ausgeiibt werden, d. h im Einklang mit ethischen Grundsitzen und unter
Achtung von Gleichheit und Gerechtigkeit, was wiederum, wie bereits erwahnt, durch den Dialog mit den
Institutionen, deren Wesen es ist, zu dienen, gestarkt werden kann.”, in: Ebd. (keine Seitenangabe).

109



eines weltweiten Umbruchs und im Hinweis auf die Gefahren einer neoliberalistischen
Wirtschaftsordnung unbeirrt an der Forderung fest, die Religionsfreiheit positiv zu verstehen
und sie von Seiten der staatlichen Gewalt anzuerkennen. In einer Predigt wahrend seines
Aufenthalts in Kuba am 25. Januar 1998%7 warnt er davor, aus der Religion ebenso wie aus
dem Atheismus ein politisches System zu konstruieren.®°® Der Staat muss vielmehr eine
Gesetzgebung schaffen, die es jedem Menschen und jeder Religion ermdglicht, sich frei
entfalten und in Freiheit leben zu kénnen:
,Der Staat muss, fern von allem Fanatismus und extremen Sdkularismus, ein ruhiges
soziales Klima und eine addquate Gesetzgebung férdern, so dass es jeder Person und
jeder Religionsgemeinschaft méglich ist, frei ihren Glauben zu leben und ihn auch im
Offentlichen Leben auszuiiben. Sie sollen auf geniigend Mittel und Freiraum zdéhlen
kénnen, um durch ihren spirituellen, moralischen und zivilen Reichtum zur Lebensweise
des jeweiligen Landes beizutragen.“®%
In diesem Zusammenhang sieht der Papst eine Gefahr darin, die Religion auf die Privatsphare
zuriickzudrangen. %19 Wihrend seiner gesamten Amtszeit wird deutlich, dass Papst Johannes
Paul II. ein kategorisches Verstandnis von Religionsfreiheit vertritt und damit auf der
Grundlage der Konzilserklarung einen wichtigen Beitrag fiir den weltweiten Friedensprozess
am Ende des kalten Krieges und im Ubergang zum 21. Jahrhundert leistet. Als ,Papst der
Menschenrechte” reklamiert er vom Grundsatz der Gewissens- und Religionsfreiheit her eine
,zivilisatorische Entwicklung” als Voraussetzung fiir einen Frieden, der Wahrheit, Moralitat
und Kultur erméglicht.b!

3.2.3 Fundamentaltheologische Prinzipienlehre: Papst Benedikt XVI.

Fiir das Pontifikat von Papst Benedikt XVI. konstatiert Marianne Heimbach-Steins eine
Akzentverschiebung in der lehramtlichen Darstellung des Themas ,Religionsfreiheit”. Im
Unterschied zu Papst Johannes Paul Il. hebt Papst Benedikt XVI. starker die dogmatische Seite
der Begriindung der Religionsfreiheit hervor und stellt sie in den Kontext eines ,strikten
Antirelativismus.“%12 Bereits im Katechismus der katholischen Kirche von 1993, der unter der
malgeblichen Verantwortung von Kardinal Joseph Ratzinger als Prafekten der
Glaubenskongregation entstanden ist, war von den Grenzen der Religionsfreiheit her
argumentiert worden.!3 Der Katechismus hebt die Pflicht hervor die Wahrheit zu suchen; die
anderen Religionen sind zu achten, da auch in ihnen die Wahrheit aufleuchtet.®* Es wird die
Pflicht zur Gottesverehrung fir das Individuum wie fir die Gesellschaft hinsichtlich des

807 Johannes Paul Il., Predigt bei der Eucharistiefeier in Havanna, S. 89-91.

608 Siehe hierzu: ,In diesem Zusammenhang (= die soziale Relevanz der Religion, Anmerkung E.S.) sollte man auch
daran erinnern, dass ein moderner Staat aus dem Atheismus oder der Religion kein politisches Konzept machen
darf.”, in: Ebd., S. 90f.

609 Ebd., S. 90.

610 Epd., S. 89.

611 Weigel, Zeuge der Hoffnung. Johannes Paul II. S. 363.

612 Heimbach-Steins, Religionsfreiheit, S. 72.

613 KKK 2104-2109.

614 Ebd., 2104. (Der Katechismus bezieht sich an dieser Stelle auf DiH 1 und Nostra aetate 2.)

110



katholischen Bekenntnisses betont®'® und die Gewissensfreiheit beziglich des religiésen
Bekenntnisses festgehalten.®1® Der Katechismus unterstreicht dabei die Gewissenspflicht der
geoffenbarten Wahrheit gegenliber und verneint das moralische Recht ,einem Irrtum
anzuhingen”.?¥ In seiner Predigt zu Beginn des Konklaves in der ,Missa pro eligendo papa“
am 18. April 2005°! beschwért Kardinal Ratzinger die Verpflichtung der katholischen Kirche
zur Wahrheit, die er christologisch begriindet und mit der Liebe verbunden sieht:

»In Christus decken sich Wahrheit und Liebe. In dem Mafe, in dem wir uns Christus

ndhern, verschmelzen auch in unserem Leben Wahrheit und Liebe.“®*®
Fir den Dekan des Kardinalskollegiums ist dies die notwendige Antwort der Kirche auf die
Herausforderung der Gegenwart, in der eine ,Diktatur des Relativismus” herrscht.®?° Der
Abschnitt aus dem Katechismus von 1993 und die Predigt vor der Papstwahl 2005 belegen die
grundlegende Intention Joseph Ratzingers / Papst Benedikts XVI. in der theologischen
Einordnung des in ,Dignitatis humanae” lehramtlich dargelegten Grundrechts auf
Religionsfreiheit, das er starker als sein Vorganger fundamentaltheologisch versteht und im
apologetischen Interesse der innerkirchlichen Glaubensverkiindigung interpretiert. In diesem
Sinne wird bei Benedikt XVI. ,das Recht auf Religionsfreiheit und dessen Verteidigung vor
allem als Instrument gegen einen religiosen oder weltanschaulichen Relativismus
gedeutet.“®?! Neben der explizit fundamentaltheologischen Perspektive thematisiert Benedikt
XVI. die Religionsfreiheit im Kontext der katholischen Soziallehre, er verteidigt sie und fordert
von den Staaten entsprechende rechtliche MaBnahmen zu ihrer Gewahrleistung ein. In seiner
Enzyklika ,Caritas in veritate” wendet sich Benedikt XVI. auch dem Thema der ,Verweigerung
des Rechts auf Religionsfreiheit” zu.622 Vor dem Hintergrund der Gewalt, des Terrorismus und
einer weltweiten soziobkonomischen Problemlage erklart er:

,Gottist der Garant der wahren Entwicklung des Menschen, denn da er ihn nach seinem

Bild geschaffen hat, begriindet er auch seine transzendente Wiirde und néhrt sein

Grundverlangen, ,mehr zu sein’."®?3
Um einer ,,Herabwiirdigung des Menschen” zu begegnen, wendet sich Benedikt XVI. gegen
den ,praktischen Atheismus“.%?* Vor diesem Hintergrund greift er den Zusammenhang von
Wahrheit und Liebe auf, die die Voraussetzung fiir eine ,ganzheitliche Entwicklung des

615 Die Christen haben die soziale Verpflichtung, in jedem Menschen die Liebe zum Wahren und Guten zu achten

und zu wecken. Dies verlangt von ihnen, die einzige wahre Religion, die in der katholischen und apostolischen
Kirche verwirklicht ist, zu verbreiten.”, in: KKK, 2105.

616 KKK, 2106.

617 Siehe hierzu: ,Das Recht auf Religionsfreiheit bedeutet weder die moralische Erlaubnis, einem Irrtum
anzuhangen, noch ein angebliches Recht auf Irrtum, sondern es ist ein natirliches Recht des Menschen auf die
birgerliche Freiheit, das heilt darauf, dass im religiosen Bereich —innerhalb der gebiihrenden Grenzen — von der
politischen Gewalt kein duRerer Zwang ausgetbt wird.“, in: KKK, 2108.

618 posselt, Ich vertraue auf euch, S. 41-56.

619 Ebd., S. 50.

620 Siehe hierzu: ,,Es entsteht eine Diktatur des Relativismus, die nichts als endgiiltig anerkennt und als letztes
Maf nur das eigene Ich und seine Geliste gelten lasst.”, in: Ebd., S. 49.

621 Heimbach-Steins, Religionsfreiheit, S. 73.

622 Benedikt XVI., Enzyklika ,Caritas in veritate”, Nr. 29.

623 Ebd., Nr. 29.

624 Sjehe hierzu: ,,Wenn der Staat Formen eines praktischen Atheismus férdert, lehrt oder sogar durchsetzt,
entzieht er seinen Bilirgern die moralische und geistige Kraft, die fir den Einsatz in der ganzheitlichen
menschlichen Entwicklung unentbehrlich ist, und hindert sie, mit neuer Lebendigkeit im eigenen Engagement fir
eine grolRherzigere menschliche Antwort auf die géttliche Liebe voranzuschreiten.”, in: Ebd., Nr. 29.

111



Menschen” erméglichen.®?> Der Beitrag der Religionen besteht hierbei darin, Gott zur Sprache
zu bringen und dadurch die Immanenz auf die Transzendenz hin zu 6ffnen. Als Voraussetzung
dafiir fordert der Papst das Grundrecht der Religionsfreiheit ein.®?® Der Religionsfreiheit
kommt somit eine sozialethische Bedeutung fiir die 6konomische Entwicklung der Menschheit
zu. In seiner Botschaft zum Weltfriedenstag am 01. Januar 2011 widmet sich Benedikt XVI.
thematisch der Religionsfreiheit, die er als ,,Weg fiir den Frieden” in einer Zeit vielfiltiger,
religios motivierter Spannungen, Kriege und terroristischer Aktivitditen bezeichnet. In diesem
Dokument entfaltet er auf der Basis der Konzilslehre und in Kontinuitat zu seinem Vorganger
Johannes Paul Il. eine positive Begriindung der Religionsfreiheit. Benedikt XVI. begriindet
hierin das Menschenrecht auf Religionsfreiheit schopfungstheologisch, durch die Vernunft ist
sie allen Menschen zugénglich.®?” Als Grundsatz erklart der Papst:
»In der Religionsfreiheit némlich findet die Besonderheit der menschlichen Person,
durch die sie das eigene persénliche und gemeinschaftliche Leben auf Gott hinordnen
kann, ihren Ausdruck”.%?8
Die Religionsfreiheit ist ,,in der Wiirde des Menschen selbst verankert“.62° Papst Benedikt XVI.
bezeichnet die Religionsfreiheit als ,Ausgangspunkt der moralischen Freiheit”, sie ermoglicht
den Menschen, sich fir die Wahrheit zu entscheiden. Im Gegensatz dazu steht fir ihn der
Relativismus als ,,Illusion”, der im Widerspruch zur positiven Religionsfreiheit zu Spaltung und
,Verneinung der Menschenwiirde” fiihrt.®3° Aus der Begriindung der Religionsfreiheit in der
Menschenwiirde folgert der Papst ein spezifisches Kriterium fiir die Anerkennung und
Achtung von Gerechtigkeit und Frieden unter den Voélkern:
,Wenn die Religionsfreiheit anerkannt wird, ist die Wiirde der Person in ihrer Wurzel
geachtet und das Ethos sowie die Institutionen der Vélker werden gestérkt. Wenn
umgekehrt die Religionsfreiheit verweigert wird, wenn versucht wird zu verbieten, dass
man die eigene Religion oder den eigenen Glauben bekennt und ihnen gemdp lebt, wird
die Wiirde des Menschen beleidigt, und mit ihr werden die Gerechtigkeit und der
Frieden bedroht, die auf jener rechten, im Licht des héchsten Wahren und Guten
aufgebauten gesellschaftlichen Ordnung basieren.“%3!
In diesem Sinne ist die Religionsfreiheit als Grundrecht die ,Zusammenfassung” und der
,Gipfel” aller Grundrechte.®3? Aus diesen theologischen, ethischen und rechtsphilosophischen

625 Siehe hierzu: ,Gegeniiber den vor uns liegenden Phinomenen verlangt die Liebe in der Wahrheit vor allem
ein Erkennen und ein Verstehen im Bewusstsein und in der Achtung der spezifischen Kompetenz jeder Ebene des
Wissens.”, in: Ebd., Nr. 30.

626 Siehe hierzu: ,,Die christliche Religion und die anderen Religionen kénnen ihren Beitrag zur Entwicklung nur
leisten, wenn Gott auch im &ffentlichen Bereich mit spezifischem Bezug auf die kulturellen, sozialen,
wirtschaftlichen und insbesondere politischen Aspekt Platz findet. (...) Die Verweigerung des Rechts, 6ffentlich
die eigene Religion zu bekennen und dafir tatig zu sein, dass auch das offentliche Leben Gber die Wahrheiten
des Glaubens unterrichtet wird, bringt negative Folgen fiir die wahre Entwicklung mit sich. Der Ausschluss der
Religion vom offentlichen Bereich wie andererseits der religiose Fundamentalismus behindern die Begegnung
zwischen den Menschen und ihre Zusammenarbeit fiir den Fortschritt der Menschheit.”, in: Ebd., Nr. 56.

627 Benedikt XVI., Botschaft zum Weltfriedenstag 2011, Nr. 1.

628 Epd.

629 Ebd., Nr. 2.

630 Sjehe hierzu: ,Die Illusion, im ethischen Relativismus den Schlissel fiir ein friedliches Zusammenleben zu
finden, ist in Wirklichkeit der Ursprung von Spaltungen und von Verneinungen der Wirde des Menschen.”, in:
Ebd., Nr. 3.

631 Ebd., Nr. 5.

632 Ehd.

112



Begriindungen ergibt sich fiir den Papst, dass sich die Religionsfreiheit nicht in der Dimension
des Individualrechts des Einzelnen erschopft, sondern eine Ooffentliche Bedeutung
beansprucht, sie bestimmt die Gemeinschaft von Menschen, die Gesellschaft und den Staat.®33
Der Papst warnt vor der ,Instrumentalisierung der Religionsfreiheit” durch Krafte, die sie zu
nutzen suchen, um religiés motivierten Terrorismus und Krieg zu legitimieren.®3* Im Gegensatz
dazu betont er den Beitrag des Christentums zur globalisierten Gesellschaft durch das Zeugnis
der Nichstenliebe, des persénlichen Glaubens und des Einsatzes fiir die Gerechtigkeit.®3> Zu
den Beeintrachtigungen der Freiheit des Menschen zahlt er alle Formen des religidsen
Fundamentalismus und des Laizismus und fordert die vollumfangliche Anerkennung der
Religionsfreiheit.?3®¢ Um den genannten Gefahren zu entgegnen befiirwortet Papst Benedikt
den Dialog mit den staatlichen Institutionen ebenso wie mit den anderen Religionen.®3” Im
theologischen Kern geht es dem Papst dabei um den christologisch gewichteten
Zusammenhang von Liebe und Wahrheit, wie er diesen bereits in seiner Enzyklika ,Caritas in
veritate” dargestellt hatte.53® AbschlieRend appelliert er in seiner Friedensbotschaft von 2011,
Hass und Vorurteil zu uberwinden®® und unterstreicht, dass die Anerkennung und
Erméglichung der Religionsfreiheit ein Weg fiir den Frieden in der Welt ist.?*° Einen Einblick in
das intentionale Verstdandnis Benedikts XVI. von den Menschenrechten, und dabei auch zum
Grundrecht auf Religionsfreiheit, bietet seine Ansprache vor dem Deutschen Bundestag am
22. September 2011.%4! Als Basis fiir die Gerechtigkeit als Norm fir die Gesetzgebung im
Verfassungsstaat benennt er Natur und Vernunft, die er als die ,wahren Rechtsquellen”
bezeichnet.®*? Das Christentum, das keine ,Offenbarungsrechte” kennt, hat seit seiner
Grindungzeit in der Antike auf den Zusammenhang von Natur und Vernunft verwiesen und
damit die menschliche Vernunft mit der gottlichen Schépfungsordnung verkniipft.643 Von
daher wendet sich der Papst gegen den Rechtspositivismus des 20. Jahrhunderts, der in
Konsequenz zu den totalitaren Systemen gefiihrt hat. In der Gegenwart spricht er sich gegen
einen ,positivistischen Naturbegriff“ aus, in dem Ethos und Recht ,,rein funktional” verstanden
werden.?% Die Mandatstriager im Bundestag ruft er vor dem Hintergrund dieser

633 Sjehe hierzu: ,Die Religionsfreiheit erschépft sich nicht in der rein individuellen Dimension, sondern sie
verwirklicht sich in der eigenen Gemeinschaft und in der Gesellschaft, in Ubereinstimmung mit dem relationalen
Wesen der Person und mit der 6ffentlichen Natur der Religion.”, in: Ebd., Nr. 6.

634 Ebd., Nr. 7.

835 Ebd.

636 Siehe hierzu: ,Da diese (= Religionsfreiheit, Anmerkung E.S.) kein Werk des Staates ist, kann sie nicht
manipuliert werden, sondern muss vielmehr anerkannt und respektiert werden.”, in: Ebd., Nr. 8.

537 Siehe hierzu: ,Fiir die Kirche stellt der Dialog zwischen den Anhingern verschiedener Religionen ein wichtiges
Werkzeug dar, um mit allen Religionsgemeinschaften zum Gemeinwohl zusammenzuarbeiten.”, in: Ebd., Nr. 11.
638 Ebd., Nr. 10.

639 Ebd., Nr. 13.

640 Ebd., Nr. 13-15.

641 Benedikt XVI., Ansprache im Deutschen Bundestag, S. 17-26.

642 Ehd., S. 20.

643 Siehe hierzu: ,Im Gegensatz zu anderen groRen Religionen hat das Christentum dem Staat und der
Gesellschaft nie ein Offenbarungsrecht, nie eine Rechtsordnung aus Offenbarung vorgegeben. Es hat stattdessen
auf Natur und Vernunft als die wahren Rechtsquellen verwiesen — und den Zusammenklang von objektiver und
subjektiver Vernunft, der freilich das Gegriindetsein beider Sphéaren in der schopferischen Vernunft Gottes
vorausgesetzt.”, in: Ebd.

644 Sjehe hierzu: ,Ein positivistischer Naturbegriff, der die Natur rein funktional versteht, so wie die
Naturwissenschaften sie erkennen, kann keine Briicke zu Ethos und Recht herstellen, sondern wiederum nur
funktionale Antworten hervorrufen.”, in: Ebd., S. 22.

113



Feststellungen dazu auf, Vernunft und Natur im christlichen verstandenen Kontext zur
Grundlage des Rechts zu machen. Als gelungenes Beispiel fir die Umsetzung dieser Mal3stdabe
benennt er die Menschenrechte in ihrer gesetzlichen Verankerung.®* In den Ausfiihrungen
des Papstes vor dem Bundestag wird deutlich, dass im rechtsethischen Denken Benedikts XVI.
die Axiome Natur und Vernunft eine elementare Bedeutung besitzen und das Fundament fir
die Grundrechte bilden. Infolge ihrer Begriindung sind die Grundrechte jeder Verfligung des
Gesetzgebers entzogen und diesem vorausgegeben. Von daher belegt nach Martin
Rhonheimer die Rede Benedikts in Berlin, dass ,die Kirche heute den sdkularen Staat aus der
Mitte ihrer Theologie heraus bejahen” kann.®%® Aufschlussreich fiir die Bewertung der
Konzilserklarung ,Dignitatis humanae” im Pontifikat von Papst Benedikt XVI. ist auch seine
Ansprache an das Kardinalskollegium und die Mitarbeiter der Romischen Kurie zum
Weihnachtsfest am 22. Dezember 2005.%4’ Darin referiert der Papst wenige Monate nach
seiner Wahl Uber die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils. Er stellt einer
,Hermeneutik der Diskontinuitdt und des Bruches” eine ,,Hermeneutik der Reform bzw. der
Kontinuitit” gegeniiber.5*® Wahrend die Vertreter einer ,Hermeneutik der Diskontinuitit” die
Konzilstexte weniger auf den Buchstaben der Dokumente beziehen, sondern vielmehr den
ihnen innewohnenden Geist zu erschlieRen suchen,®*® sehen sich die Vertreter einer
,Hermeneutik der Reform* in der Kontinuitdt der kirchlichen Lehre.®>° Der Papst bezeichnet
dabei die Kirche als ,Subjekt, das mit der Zeit wachst und sich weiterentwickelt, dabei aber
immer sie selbst bleibt, das Gottesvolk als das eine Subjekt auf seinem Weg.“®>! Als Beispiel
flir eine ,Hermeneutik der Reform“ nennt Benedikt XVI. die Entwicklung der kirchlichen Lehre
zum Liberalismus und zur Religionsfreiheit.®>> Die Verurteilung des Liberalismus und der
allgemeinen Freiheitsrechte im 19. Jahrhundert sieht der Papst in deren Forderung eines
,radikalen Liberalismus” begriindet, der die ,,Hypothese Gott“ tiberfliissig zu machen sucht,®>3
wahrend sich ,Dignitatis humanae“ zum einen aus den Lehren der Geschichte des
Totalitarismus im 20. Jahrhundert und zum anderen aus einem neuen Dialog zwischen Glaube
und Vernunft ,notwendiger Weise” ergibt.®>* Papst Benedikt XVI. bezeichnet die
Religionsfreiheit als ,,Notwendigkeit flir das menschliche Zusammenleben (...) und auch als

645 Sjehe hierzu: ,Von der Uberzeugung eines Schdpfergottes her ist die Idee der Menschenrechte, die Idee der
Gleichheit aller Menschen vor dem Recht, die Erkenntnis der Unantastbarkeit der Menschenwiirde in jedem
einzelnen Menschen und das Wissen um die Verantwortung der Menschen fiir ihr Handeln entwickelt worden.
Diese Erkenntnisse der Vernunft bilden unser kulturelles Gedachtnis.”, in: Ebd., S. 24f.

646 Rhonheimer, Sakularer Staat, S. 88.

647 Benedikt XVI., Ansprache an das Kardinalskollegium und die Mitarbeiter der Rémischen Kurie beim
Weihnachtsempfang 22. Dezember 2005.

648 Benedikt XVI., Ansprache an das Kardinalskollegium, S. 11.

649 Sjehe hierzu: ,lhre Vertreter (= der Hermeneutik der Diskontinuitit, Anmerkung E.S.) behaupten, dass die
Konzilstexte als solche noch nicht wirklich den Konzilsgeist ausdriickten.”. in: Ebd.

650 Siehe hierzu: ,, Auf der anderen Seite gibt es die ,Hermeneutik der Reform’, der Erneuerung des einen Subjekts
Kirche, die der Herr uns geschenkt hat, unter Wahrung der Kontinuitat.”, in: Ebd.

851 Epd.

652 Ehd., S. 14f.

653 Sjehe hierzu: ,Der ZusammenstoR des Glaubens der Kirche mit einem radikalen Liberalismus und auch mit
den Naturwissenschaften, die sich anmafSten, mit ihren Kenntnissen die ganze Wirklichkeit bis zu ihrem Ende zu
erfassen, und sich fest vorgenommen hatten, die ,Hypothese Gott’ Uberfliissig zu machen, hatte im 19.
Jahrhundert seitens der Kirche unter Pius IX. zu harten und radikalen Verurteilungen eines solchen Geistes der
Moderne gefihrt.”, in: Ebd., S. 14.

654 Ebd., S. 18-20.

114



eine Folge der Tatsache, dass die Wahrheit nicht von auflen aufgezwungen werden kann,
sondern dass der Mensch sie sich nur durch einen Prozess innerer Uberzeugung zu eigen
machen kann.“®> So ist die Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschenrecht durch das
Zweite Vatikanische Konzil das Ergebnis einer kontinuierlichen Lehrentwicklung und nicht aus
einer ,,Hermeneutik der Diskontinuitiat” zu verstehen.®>®

Die Stellungnahmen Papst Benedikt XVI. behandeln das Thema ,Religionsfreiheit” in der
Grundform einer  fundamentaltheologischen Prinzipienlehre. Er  sieht sie
schopfungstheologisch und anthropologisch in der Gottesebenbildlichkeit des Menschen und
in seiner dem Menschen unverfligbaren Wiirde begriindet. Gleichzeitig ergibt sie sich aus den
Prinzipien der Wahrheit und der Liebe, die der Papst christologisch entfaltet. Seine
rechtsethische Begriindung basiert auf den Prinzipien der Natur und der Vernunft, die als
,Rechtsquellen” die Voraussetzung flir das positive Recht bilden. In der innerkirchlichen
Diskussion nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil iber die Einordnung des Dekrets zur
Religionsfreiheit vertritt er eine ,,Hermeneutik der Kontinuitat”, die fiir ihn das Fundament fir
die Reform der vorher giiltigen Lehrtradition bildet und spricht sich vehement gegen die
Vorstellung eines Bruchs in den lehramtlichen Texten aus. Von hierher versteht der Papst die
Religionsfreiheit von ihrer Abgrenzung zum Liberalismus und betont die Gewissenspflicht des
Individuums der geoffenbarten Wahrheit gegeniiber, er spricht dem Irrtum jedwedes
moralisches Recht ab. In diesem Zusammenhang ist der Einschdtzung von Marianne
Heimbach-Steins zuzustimmen, die — wie dargestellt — eine antirelativistische Grundhaltung in
den AuRerungen Benedikts XVI. herausstellt. Gleichzeitig ist aber auch zu vermerken, dass
Benedikt XVI. eine sozialethische Perspektive einnimmt, sich positiv fir die Religionsfreiheit
ausspricht und sich gegen deren Instrumentalisierung fir fundamentalistische Ziele, wie den
religios motivierten Terrorismus, zur Wehr setzt. Er betont die Bedeutung der Religionsfreiheit
als ,Zusammenfassung und Gipfel der Grundrechte” und sieht darin ihren unabdingbaren
Wert fiir eine umfassende Friedensethik. Das heifSt: Papst Benedikt XVI. vertieft in seinen
Dokumenten und Ansprachen die theologische und sozialethische Begriindung der
Religionsfreiheit als Grundrecht und unterstreicht ihre Bedeutung im Kontext aktueller
weltpolitischer Entwicklungen.

3.2.4 Gesellschaftspolitische Dimension: Papst Franziskus

Papst Franziskus hat seit Beginn seines Pontifikats das Thema Religionsfreiheit immer wieder
aufgegriffen und dabei die gesellschafts- und staatspolitische Bedeutung der Freiheitsrechte
betont. Im Apostolischen Schreiben ,Evangelii gaudium“®’ stellt der Papst die
Religionsfreiheit in den Kontext des gesellschaftlichen Dialogs.®® Er wendet sich gegen eine
,Privatisierung der Religionen” mit dem Ziel, sie in die Innensphére abzudridngen.®>° Der Papst

855 Ebd., S. 17.

656 Siehe hierzu: ,Das Zweite Vatikanische Konzil hat mit dem Dekret Uber die Religionsfreiheit einen
wesentlichen Grundsatz des modernen Staates anerkannt und Gbernommen und gleichzeitig ein tief verankertes
Erbe der Kirche wieder aufgegriffen.”, in: Ebd.

857 Franziskus, Apostolisches Schreiben ,Evangelii gaudium“ vom 24.11.2013.

658 Ebd., Nr. 255-258.

659 Sjehe hierzu: ,Ein gesunder Pluralismus, der die anderen die Werte als solche wirklich respektiert, beinhaltet
keine Privatisierung der Religionen mit der Zumutung, sie zum Schweigen zu bringen und auf die Verborgenheit

115



spricht im Zusammenhang seiner Feststellung, dass die Religionen zunehmend aus dem
offentlichen Bereich einer Gesellschaft abgedrangt werden, von ,Diskriminierung und
Autoritarismus®, die nicht als Respekt vor Agnostikern und Nichtglaubenden gedeutet werden
durfe.®® Als ,wertvolle Verbiindete im Einsatz zur Verteidigung der Menschenwiirde, im
Aufbau eines friedlichen Zusammenlebens der Vélker und in der Bewahrung der Schopfung”
sieht der Papst alle religiésen Traditionen, die ,aufrichtig nach der Wahrheit” streben, an.%!
Er ermutigt die Christen, ,die unausweichliche soziale Dimension der Verkiindigung des
Evangeliums deutlich darzulegen”.%6> Besonders auf seinen Auslandsreisen fordert und
verteidigt er die Religionsfreiheit im jeweiligen staatspolitischen Zusammenhang. Bei seiner
Ansprache im Prasidentenpalast von Ankara am 28. November 2014 mahnt er eine effektive
Garantie fiir die Religionsfreiheit an, da diese dem , Aufbliihen der Freundschaft und dem
Frieden” dient.%%3 Beim Empfang durch den Prasidenten Albaniens in Tirana am 21. September
2014 hebt er die Religionsfreiheit im Zusammenhang aller Menschenrechte als Voraussetzung
,fur die soziale und wirtschaftliche Entwicklung des Landes“ hervor. %54 Gleichzeitig wendet er
sich vehement gegen jede Form religios begriindeter Gewalt:

,Niemand nehme die Religion zum Vorwand fiir seine Taten, die die Wiirde des

Menschen und seinen Grundrechten entgegenstehen, an erster Stelle dem Recht auf

Leben und auf Religionsfreiheit aller!*%>
Als wichtiger Beitrag zur Religionsfreiheit in der Amtszeit von Papst Franziskus kann das
thematische Dokument der Internationalen Theologischen Kommission ,,Die Religionsfreiheit
im Dienste des Allgemeinwohls“ gelten, das mit ausdricklicher Genehmigung des Papstes im
Jahr 2019 erschienen ist.®%® Das Dokument verfolgt das Ziel, die Religionsfreiheit unter den
Bedingungen der Gegenwart theologisch und gesellschaftspolitisch zu bestimmen. Im ersten
Kapitel beschreibt das Dokument die aktuellen gesellschaftlichen Voraussetzungen fir
Religionsfreiheit. Dazu wird grundséatzlich auf das Konzilsdekret ,Dignitatis humanae”
verwiesen und die Religionsfreiheit als , prophetischer Beitrag” der Kirche fir die Gegenwart
gewertet,%’ indem der Einfluss der Religionen auf Identitit, Gesellschaft und Gemeinwohl
hervorgehoben wird.?®® Das fiir weite Teile der Welt zu konstatierende Postulat der
weltanschaulichen Neutralitat des Staates und die damit verbundene Trennung von der
Religion hat in den vergangenen Jahren allerdings zu einer , Ideologie der Neutralitat” gefiihrt
und in Reaktion darauf Fundamentalismus, Atheismus und religiose Militanz
hervorgebracht.®® In einer Art ,,Gegenbewegung” dazu ist Religion vielerorts offensiv in die

des Gewissens jedes Einzelnen zu beschranken oder sie ins Randdasein des geschlossenen, eingefriedeten Raums
der Kirchen, Synagogen oder Moscheen zu verbannen.”, in: Ebd., Nr. 255.

660 Epd.

661 Ebd., Nr. 257.

662 Ehd., Nr. 258.

563 Franziskus, Ansprache im Prasidentenpalast von Ankara am 28.11.2014.

664 Ebd. (keine Seitenangabe)

665 Ebd. (keine Seitenangabe)

565 |m Folgenden zitiert mit: Internationale Theologenkommission, Religionsfreiheit.

667 Siehe hierzu: ,Der durchaus als prophetisch zu bezeichnende Beitrag des Konzils hat der Kirche neue
Glaubwiirdigkeit und Wertschatzung ermoglicht, weil er die Verkiindigung des Evangeliums in den Gesellschaften
der Gegenwart in kaum Uberschatzbarer Weise erleichtert.”, in: Internationale Theologenkommission,
Religionsfreiheit, Nr. 1.

668 Ebd., Nr. 2.

669 Ebd., Nr. 5.

116



Offentlichkeit zuriickgekehrt. Die Internationale Theologenkommission bewertet diese
Entwicklung kritisch, sie konstatiert eine Heterogenitat zwischen dem verifizierbaren
Phdanomen der ,Rickkehr der Religion” in den offentlichen Raum und den etablierten
Religionen, die die Frage nach einem Bedeutungswandel im Verhaltnis zwischen individuellem
Religionsvollzug des Einzelnen und der Stellung der Religion in der demokratischen
Gesellschaft aufwirft.’ Das Dokument benennt als durchgehendes Phidnomen der
Postmoderne aber einen Rickzug aus dem offentlichen Bekenntnis zu Wahrheit und
Transzendenz, ,die Suspension der Wahrheitsfrage” wirft die Frage nach dem
Zusammenwirken von Religionsgemeinschaft und Gesellschaft im Staat auf, es stellt sich die
Frage nach einer neuen Verwirklichungsform einer ,Kultur des religidsen Lebens”.®’? Die
Theologenkommission sieht in den Migrationsbewegungen eine zusatzliche Herausforderung,
da diese zu ,interreligiosen, interkulturellen und interethnischen Gesellschaften” fiihren und
eine vollig neue Verhdltnisbestimmung von Religion und demokratischer Gesellschaft
provozieren.®’? Dem eigenen Selbstverstindnis als ,theologisch-anthropologische Reflexion
der Religionsfreiheit” entsprechend, beabsichtigt das Dokument keine abschlielende
Bewertung des Themas vorzunehmen, sondern eine ,solide Hilfe” zu bieten, um die
,Verhdltnisbestimmung von  christlichem  Glauben und allgemein geltenden
Menschenrechten” zu aktualisieren.®”> Das Dokument der Theologenkommission stellt im
zweiten Kapitel®”* die Konzilserkldrung ,Dignitatis humanae” in den Mittelpunkt, die als
organische Fortentwicklung der kirchlichen Lehre in der Form einer ,Kontinuitdt in der
Diskontinuitit” verstanden werden soll.6”> Die Hauptaussagen von Dignitatis humanae
werden in vier Hauptargumenten systematisiert: Die Freiheit des Individuums,®’® die Pflicht
zur Wahrheit,®”” der Menschen als Homo religiosus®’”® und der Grenzen der
Religionsfreiheit.®’® Die AuRerungen der Papste nach dem Konzil konkretisieren das
Konzilsdokument hinsichtlich jeweils spezifischer Anliegen und aktueller Entwicklungen.®8° 50
Jahre nach dem Konzil wird eine ,,globale Bedrohung” der Religionsfreiheit festgestellt, auf die
das papstliche Lehramt reagiert.®®! Das Dokument ordnet die Religionsfreiheit als personales

670 Siehe hierzu: ,Neue Formen von Religiositit instrumentalisieren auf der Suche nach geistig-kérperlichem
Wohlbefinden Versatzstliicke der Tradition und entwerfen auf diese Weise pseudowissenschaftliche
Anthropologien und Kosmologien.”, in: Ebd., Nr. 6.

571 Ebd., Nr. 7.

672 Sjehe hierzu: ,,Abgesehen von den faktischen Zwingen der Migrationsfolgen erhebt sich die Frage, ob es nicht
an der Zeit ist, neu nachzudenken Uber eine kiinftige Neugestaltung des Verhéltnisses zwischen Religionsfreiheit
und Demokratie.”, in: Ebd., Nr. 9.

673 Ebd., Nr. 13.

674 Ebd., Nr. 14-28.

575 Siehe hierzu: ,,Ungeachtet mancher Widrigkeit im Rezeptionsprozess der Erkldrung Dignitatis humanae hat
das nachkonziliare Lehramt die <mit diesem Prozess verbundene> Weiterentwicklung der Lehre lber die
Religionsfreiheit vorangetrieben — im Sinne jener Wahrung der Kontinuitdt in der Diskontinuitat, die Papst
Benedikt XVI. als ,Hermeneutik jener Reform und also der Erneuerung des einen Subjekts Kirche <...> unter
Wahrung der Kontinuitat’ bezeichnet hat.”, in: Ebd., Nr. 27.

676 Ebd., Nr. 18.

577 Ebd., Nr. 19.

678 Ebd., Nr. 20.

679 Ebd., Nr. 21.

680 Epd., Nr. 22-26.

681 Sjehe hierzu: Der Notwendigkeit der Religionsfreiheit in der Gegenwart entspricht, ,dass neue Bedrohungen
der Religionsfreiheit flinfzig Jahre nach dem Konzil eine globale Dimension erreicht haben und damit auch andere

117



Recht des Individuums in den gesellschaftlichen Kontext ein und qualifiziert sie damit
sozialethisch. Die Wahrheitsfrage stellt sich unter den Bedingungen der Personalitdat des
Menschen und der daraus resultierenden Rechte.®8? Aus den ,traumatischen Erfahrungen des
Totalitarismus” im 20. Jahrhundert folgert die Kirche die Verteidigung der unverauf3erlichen
Menschenrechte, die Religionsfreiheit wird als ,Grundrecht jeder menschlichen Person”
bezeichnet.®® Lehramtlich wirksam wird dies in der Konzilserkldrung ,,Dignitatis humanae“, in
der die Religionsfreiheit aus der Wiirde des Menschen begriindet wird.®®* Anthropologisch
konkretisiert sich die Religionsfreiheit in einer ,verantwortungsbewussten Freiheit” des
Menschen.®®> Die Personalitit des Individuums entfaltet sich dabei in Bezug auf Gott, auf die
Mitmenschen, auf Welt und Geschichte.®® Um das anthropologische Grundverstindnis von
,Dignitatis humanae” zu erklaren, spricht das Dokument von einer Wechselwirkung von
Menschenwiirde und Gemeinschaft:

»,Die Anerkennung des jedem Menschen a priori zukommenden Personseins ist das

Fundament jeder Gemeinschaft; denn eine Gemeinschaft wird dem Einzelnen gerecht,

indem sie ihm unverduferliche Rechte zuspricht.“8’
Die so bestimmte Conditio humana bedarf zur Wahrheitsfindung der Urteilsfahigkeit des
menschlichen Gewissens.®®® Das heiRt: Das Gewissen bildet die héchste Instanz und ist auch
als ,irrendes Gewissen” zu achten.®®° Von daher ergibt sich die theologische Feststellung, dass
Gott die Freiheit des menschlichen Handelns respektiert.®°° Die Religionsfreiheit ist in diesem
Zusammenhang das ,beste Paradigma“ der Freiheit und der Wiirde des Menschen.®! Die
soziale Dimension der Religionsfreiheit ist auf das Prinzip des Gemeinwohls bezogen und
realisiert sich in diesem,®°? wenngleich die Rechtsgleichheit aufgrund der Menschenwiirde die
Unterschiede in den Individuen nicht nivellieren kann; eine ,bereichernde Fille der

moralische Werte gefdhrden. Darauf hat das Papstliche Lehramt mit grundlegenden Beitrdagen, Ansprachen und
Lehren von internationaler Bedeutung reagiert.”, in: Ebd., Nr. 22.

682 Sjehe hierzu: ,Der Dialog Uber die von allen gesuchte Wahrheit und das von allen erstrebte Gemeinwohl
verpflichtet alle Beteiligten, unter bestmdéglichen Bedingungen ein dialogisches Ergriinden der Wahrheit (iber
den Menschen und Uber die sich aus seiner Personalitat ergebenden Rechte zu fordern.”, in: Ebd., Nr. 30.

583 Ebd., Nr. 31.

684 Ebd., Nr. 32.

685 Siehe hierzu: Die der menschlichen Natur wesentlich eingeschriebene Personalitit entfaltet sich ethisch als
Fahigkeit zur Selbstbestimmung und Selbstausrichtung auf das Gute und also als verantwortungsbewusste
Freiheit.”, in: Ebd., Nr. 34.

68 Ebd., Nr. 36.

587 Ebd., Nr. 38.

588 Siehe hierzu: ,Die der conditio humana eingeschriebene Wahrheit vermittelt sich dem einzelnen Menschen
Uber die moralischen Imperative seines Gewissens, genauer gesagt mittels der , Urteile der Vernunft, die ihn
erkennen lassen, ob eine konkrete Handlung, die er beabsichtigt, gegenwartig ausfiihrt oder schon vollzogen hat,
sittlich gut oder schlecht ist’.”, in: Ebd., Nr. 40.

589 Siehe hierzu: ,Die moralische Pflicht, selbst dann nicht gegen das Urteil des eigenen Gewissens zu handeln,
wenn dieses sich im Irrtum befindet, griindet in dem Recht der Person, nie — und insbesondere nicht in
Angelegenheiten des religiosen Lebens — von irgendjemandem zu irgendetwas gezwungen werden zu dirfen.”,
in: Ebd.

6% Sjehe hierzu: ,Nachdem die faktische Geschichte des Christentums nicht selten in offensichtlichem
Widerspruch zu dieser Lehre iber die genuine Freiheit des Glaubens stand, ist sich die Kirche bewusst, dass Gott
die Freiheit des menschlichen Handelns und deren Verwirklichung in allem Auf und Ab des Lebens
beziehungsweise der Geschichte gewahrt wissen will.“, in: Ebd., Nr. 41.

691 Ebd., Nr. 42.

692 Sjehe hierzu: , Aus der Sicht der christlichen Tradition wurzeln die mit der Personenwiirde verbundenen
Rechte in einer Freiheit, die sich als Verantwortung fiir das Gemeinwohl realisiert.”, in: Ebd., Nr. 43.

118



Unterschiede” ist vielmehr festzuhalten.®®® Die Giiter der Religion, der Glaube an das ewige
Leben, das Gedachtnis der Verstorbenen und die Kontingenzbewaltigung haben eine
Bedeutung auch im sdkularen Staat, Religion ist auch in diesem von ,offentlicher
Bedeutung.“®®* Die Religion schafft Gemeinschaftstraditionen, in denen die Freiheit des
Glaubensaktes entscheidend ist.5%> Das Ziel der Freiheit ist dabei die Offenbarung des Guten,
die Verwirklichung der Vernunft und die Mitmenschlichkeit.®°® Missionierung bedeutet vor
diesem Hintergrund Evangelisierung, sie ,verheiRt die Liebe Gottes allen Menschen und dient
nicht politischen Interessen.“®®’ Fur die Bestimmung des Verhiltnisses zwischen Staat und
Religion ist festzuhalten, dass der Staat im Christentum eine wichtige Bedeutung hat. Dies
zeigt sich bereits im alttestamentlichen Festhalten am Bund Gottes durch die Einhaltung des
Gesetzes im Akt einer freien Entscheidung.®®® Obwohl sich bereits in der Zeit der Kénige Israels
eine Differenzierung zwischen politischer Macht und religioser Autoritat einstellt, bleibt doch
die Treue zum Bund das entscheidende Charakteristikum des auserwahlten Volkes. Diese
Treue zeigt sich in einer Praxis von Gerechtigkeit und Solidaritdt und in einem politischen
Kodex, der im Einklang mit dem Bund Gottes steht.®®® Die Predigt Jesu vom Reich Gottes und
seine Kritik am Gesetz greift die prophetische Kritik auf. Diese begriindet die Maxime, dass der
Christ ,hochsten Gehorsam® nur Gott allein schuldet. Die Freiheit zum Gehorsam ist dabei
,Ausweis der Freiheit des Glaubens”.”® In der Antike und im Mittelalter tritt aber die Gefahr
eines theokratischen Staatsverstandnisses in Erscheinung, dabei gehen Staat und Kirche in
einander auf.’%! Spitestens in der Soziallehre Leos XlIl. gewinnt jedoch die Uberzeugung
Uberhand, dass die Forderung des Gemeinwohls durch die Kirche notig ist. ,,Staatstheokratie”
oder ,Staatsatheismus” stellen dabei eine Ideologie dar, die die Religion in ihr Gegenteil
,pervertiert” und als eine Art ,politischer Monophysitismus“ anzusehen sind.”®> Das
Dokument wendet sich im historischen Durchgang gegen eine ,neutrale Staatsethik”, in der,
um der Idee der Neutralitat des Staates willen, die Morallehre selbst zur Diskussion gestellt
wird.”®® Der weltanschaulich neutrale Staat neigt nach Ansicht der Verfasser dazu, sich zum
,Heilsbringer” einer ,idealen Gesellschaft” zu erklaren, hier ,erklart ein Staat sich selbst als
vollkommen identisch mit allem was verniinftig und fir die Gesellschaft und den einzelnen
Menschen gut ist“; das Dokument folgert daraus einen ,ethischen Relativismus”.”%* Hierbei
gerat allerdings die Freiheit des Gewissens als ,Letztinstanz der ethischen Wahrheit” in die
Gefahr der Abhangigkeit von den Gegebenheiten der Welt und ihrer Willkir. Vermittelt durch

693 Ebd., Nr. 44.

694 Ebd., Nr. 47.

695 Ebd., Nr. 49.

6% Ebd., Nr. 51.

697 Ebd., Nr. 53.

698 Sjehe hierzu: ,Schon im Alten Testament ist offenbar, dass einerseits die Herrschaft Gottes und andererseits
der ihr in Freiheit antwortende Gehorsam des Glaubens der Logik des durchgingig bezeugten Bundes
entsprechen <...>.“, in: Ebd., Nr. 56.

699 Siehe hierzu: ,,Der Anspruch, im 6ffentlichen Leben die Treue zu Gott und seinen Geboten mit der praktischen
Ausilibung von Gerechtigkeit zu vereinbaren, bestimmt auch den politischen Verhaltenskodex des Volkes, das
den Gesetzen eines mit Gott geschlossenen Bundes entsprechen soll.”, in: Ebd., Nr. 57.

700 Ebd., Nr. 58.

701 Ebd., Nr. 60.

702 Ehd., Nr. 61.

703 Siehe hierzu: Der ,Staat, der ethische Werturteile mit Berufung auf seine weltanschauliche Neutralitéit
zensiert, beschrankt die Gewissensfreiheit, statt sie zu schiitzen.”, in: Ebd., Nr. 62.

704 Epd., Nr. 63.

119



das Gewissen bildet der Hinweis auf Gott jedoch eine Grenze, um Formen der Herrschaft des
Menschen Gber den Menschen nicht zu verabsolutieren.”® Vor diesem Hintergrund stellt sich
flir den Christen allerdings das Problem der Privatisierung des Glaubens, wenn sich Christen
mit ihrem Glauben in den Privatbereich zurlickziehen, verzichten sie auf ihre Meinungs- und
Religionsfreiheit.”® Das Dokument der Theologenkommission widmet sich auch der durch die
Migrationsbewegungen veranderten Bedingungen der Ausiibung von Religion. Denn auch
unter veranderten ethnischen Bedingungen innerhalb der Bevolkerung eines Staates muss die
Religionsfreiheit gewahrt bleiben. Es ist aber nétig, die

,verschiedenen Gestalten des religiésen Lebens vergleichend zu priifen und sie nach

dem Kriterium zu beurteilen, in welchem Mafle sie der Gesamtgesellschaft Sinn und

Halt vermitteln und also beitragen zur Wahrung des Gemeinwohls.“”%’
Die Aufgabe des Staates ist dabei zum einen die Gesellschaft vor ,psychologischer und
emotionaler Manipulation”, die etwa von Sekten ausgeht, zu schiitzen und in der Absicherung
der Religionsfreiheit ,der friedlichen Koexistenz und der wechselseitigen Zuerkennung
gleicher Rechte“’®® zu dienen. Es muss gewahrt werden, Religion frei auszuiiben, denn
,wirkliche Religionsfreiheit ist die Freiheit des Bekenntnisses nicht nur nach innen, sondern
auch nach auBen.“’% Die Kirche verlangt deshalb, dass ihre Mitglieder den Glauben frei
ausiiben kdnnen, solange sie die Rechte anderer respektieren.”'% In der Sendung der Kirche ist
die Religionsfreiheit in der Wiirde der Person begriindet, den Malstab setzt aber gleichzeitig
das Evangelium; es befdhigt dazu, Ausgrenzung, Erniedrigung und Spaltung zu erkennen und
zu Uberwinden.”!! Der letzte Grund fiir die Begriindung der Religionsfreiheit ist fir die Kirche
aber die Person Christi selbst, der zum Heil der Welt gekommen ist.”*2 Die Religionsfreiheit
wird durch den interreligiosen Dialog gefordert, er zeigt die , Bereitschaft zu Respekt und
Kooperationsbereitschaft”.”*? In der multikulturellen und multireligiésen Gesellschaft bedarf
es der allgemeinen Anerkennung des Rechts durch alle Religionen, nur so ist Religionsfreiheit
méglich.”** Wo dagegen Gewalt im Namen Gottes proklamiert und praktiziert wird, ist
Religionsfreiheit gefidhrdet.”*> Das Christentum selbst benétigt fir seinen Auftrag, allen
Voélkern das Heil zu verkiinden und die Gewissenfreiheit zu proklamieren, die Religionsfreiheit;

795 Sjehe hierzu: ,Ein Gewissen, das den Ursprung seiner selbst und seiner apriorischen Ausrichtung auf das Gute
mit Gott identifiziert, anerkennt damit eine Instanz, die jede Instrumentalisierung von Menschen durch
Menschen ausschlieft und jedem Glied einer von Menschen gebildeten Gemeinschaft die gleiche Wiirde
zuspricht. Wo aber Gott durch menschengemachte Gotzen ersetzt wird, die das Gewissen des Einzelnen dem von
ihnen beherrschten Kollektiv unterordnen, ist das Ergebnis nicht die Befreiung des Einzelnen zu sich selbst,
sondern im Gegenteil eine Form von Versklavung.”, in: Ebd., Nr. 64.

706 Siehe hierzu: ,Wenn Christen die besagte Ausiibung in ein vom Staat regiertes AuRenleben und ein von der
Kirche regiertes Innenleben einfach akzeptieren, verzichten sie bereits auf die Auslbung ihres Rechtes auf
Religions- und Meinungsfreiheit.”, in: Ebd., Nr. 65.

707 Ebd., Nr. 70.

708 Epd.

709 Epd., Nr. 71.

710 Epd., Nr. 72.

711 Ebd., Nr. 75.

712 Epd., Nr. 76.

713 Epd., Nr. 77.

714 Ebd., Nr. 79.

715 Sjehe hierzu: ,Es kann aber auch sein, dass eine Religion aufgrund ihrer Verkiindigung oder ihres Verhaltens
zu einer Bedrohung der Religionsfreiheit wird — eklatanterweise dann, wenn sie im Namen Gottes Gewalt
anwendet; dann spatestens ist eine Grenze (iberschritten; dann ist die eindeutige Verurteilung dieses Verhaltens
besonders zuerst durch die betroffenen Religionen gefordert.”, in: Ebd.

120



es gehort zu ihrem Selbstverstandnis fir die Religionsfreiheit einzutreten.’*® Das Dokument
wendet sich gegen das Selbstverstdandnis eines theokratischen, atheistischen oder ethisch
neutralen Staates, in dem die Religion im ,,demokratischen Gemeinwesen irrelevant” ist, der
Staat wird vielmehr zu einer ,positiven Laizitat“’'” aufgerufen.

In der Amtszeit von Papst Franziskus treten durch seine personlichen AuRerungen, etwa
gelegentlich seiner Auslandsbesuche, sowohl tagesaktuelle wie grundsatzliche Appelle zur
Einhaltung des Grundrechts auf Religionsfreiheit zu Tage. Es fallt auf, dass er dabei weniger
fundamentaltheologisch argumentiert und die Frage nach der Kontinuitdit des
Konzilsdokuments zur vorhergehenden Lehrtradition weniger bedeutsam ist. Entscheidend ist
flir den Papst, positiv fir die Religionsfreiheit einzutreten und sie als Erweis einer
tatsachlichen Freiheitsgewdhr in einem Land zu fordern. Der Papst stellt dabei die
sozialethische Dimension der kirchlichen Lehre im Rahmen einer politischen Ethik in den
Mittelpunkt. Das thematische Dokument der Internationalen Theologenkommission von 2019
nimmt eine umfassende Bewertung und Einordnung der kirchlichen Lehre uber die
Religionsfreiheit nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil vor und stellt unter Beriicksichtigung
der gegenwartigen sozialen und politischen Bedingungen die aktuellen Herausforderungen fiir
die Freiheit des Religionsbekenntnisses dar. Auffillig ist zundchst das Bemiihen, die Aussagen
der Erklarung ,Dignitatis humanae” in den Kontext der vorkonziliaren LehrduRRerungen zu
stellen und im Sinne von Papst Benedikt XVI. als organische Fortentwicklung von kirchlichen
Lehraussagen zu bewerten. Die theologische und anthropologische Begriindung fiir die
Religionsfreiheit erfolgt direkt aus dem Konzilsdokument. Die Internationale
Theologenkommission betrachtet allerdings ein ,ideologisches Verstandnis“ der
weltanschaulichen Neutralitdt des Staates in der westlichen Hemisphadre ebenso wie ein
theokratisches, hier diirften vor allem islamische Systeme gemeint sein, und ein atheistisches
Verstandnis als Gefahrdung fiir eine positive Religionsfreiheit und den ihr gewdhrten
rechtsstaatlichen Schutz. Hinzu kommen die durch die Migrationsbewegungen ausgelosten
gesellschaftlichen Veranderungen in einem Staat; der Pluralismus von multireligiosen und
multikulturellen Strukturen fihrt zu einer potentiellen Beeintrachtigung der Religionsfreiheit.
Vor diesem Hintergrund fordert die Internationale Theologenkommission im Namen des
Papstes, dass die Religionen eine aktive Rolle in der Gesellschaft wahrnehmen und sich nicht
in den Privatbereich des Einzelnen zuriickziehen. Religiés begriindeten Gewaltakten erteilt das
Dokument eine klare Absage. Neben einem deutlich wahrnehmbaren apologetischen
Charakter, der etwa bei der Frage der Einordnung von ,,Dignitatis humanae“ in die kirchliche
Tradition und in der Wahrheitsfrage in Erscheinung tritt, widmet sich das Dokument dezidiert
aktuellen Fragen, die sich vor allem aus den Migrationsbewegungen, dem Faktum religios
motivierter Gewalttaten und einer zunehmenden Indifferenz religiosen Themen in den
Gesellschaften der westlichen Welt ergeben. Das Dokument verweist auf die christliche
Anthropologie, auf die Wirde des Menschen, auf seine Verpflichtung zum
Gewissensgehorsam und auf das Zusammenwirken von Kirche und Staat auf der Basis des

716 Ebd., Nr. 85.

717 Siehe hierzu: ,Der Staat darf weder theokratisch noch atheistisch oder ,ethisch neutral’ <in Gestalt einer
Gleichgultigkeit, die so tut, als seien religiose Kultur und religiose Zugehorigkeit fir die Konstituierung eines
demokratischen Gemeinwesens irrelevant> sein. Er ist vielmehr angehalten, eine ,positive Laizitat’ gegeniliber
allen gesellschaftlichen und kulturellen Gruppen auszuiiben; denn nur so kann ein Rechtsstaat die Rechte der in
ihm lebenden Burger effektiv wahren.”, in: Ebd., Nr. 86.

121



Rechts und der Garantie der Religionsfreiheit. Grundsatzlich wird das Grundrecht auf
Religionsfreiheit im Pontifikat von Papst Franziskus als bedrohtes Grundrecht betrachtet. In
Reaktion auf diese Feststellung wird eine aktive Religionsfreiheit als Beitrag zum Gemeinwohl
gefordert und ihrer Beschrankung entgegnet.

3.3 Fazit

Entstehung, Textgeschichte und Rezeption der Konzilserklarung liber die Religionsfreiheit
belegen den diskursiv auf aktuelle Entwicklungen hin angelegten Charakter des Dokuments.
Der Perspektivenwechsel vom , Recht der Wahrheit” zum ,,Recht der Person” und die damit
verbundene, offenbarungstheologisch begriindete Anerkennung der Menschenwiirde macht
,Dignitatis humanae” zu einem Text, der eine entscheidende Entwicklung des kirchlichen
Lehramtes im 20. Jahrhundert markiert. Das Recht auf Religionsfreiheit als Grundrechte aller
Menschen wird Teil der katholischen Glaubenslehre und zu einem substantiellen Beitrag der
Kirche zum Frieden. ,Dignitatis humanae” argumentiert moraltheologisch, indem die Freiheit
mit der Lehre vom Gewissen verbunden wird. Die sozialethische Bedeutung erschlie8t sich in
Konsequenz aus der Gewissensfreiheit in der Gemeinwohlverpflichtung und der
Verwiesenheit auf den Staat, dessen Aufgabe darin besteht, den rechtsstaatlichen Rahmen fiir
die Religionsfreiheit zu gewahrleisten. Das Grundrecht auf Religionsfreiheit exemplifiziert sich
in der Vollzugsmoglichkeit einer verantworteten Freiheit fir den Einzelnen. Die Kontroversen
auf binnenkirchlicher Ebene Uber die Frage, ob ,Dignitatis humanae” organisch aus der
Tradition zu verstehen ist oder einen Bruch zur Vorkonzilszeit darstellt, unterstreicht wie sehr
die Anerkennung der Religionsfreiheit durch die Kirche ihr Selbstverstdandnis tangiert und zeigt
die Problematik, den eigenen Wahrheitsanspruch unter Wahrung der Rechte anderer
Religions- und Konfessionsangehoriger zu verstehen. Die positive Gesamtrezeption von
,Dignitatis humanae” seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil wird in den Pontifikaten seit
Papst Paul VI. deutlich. Betont der Konzilspapst vor allem die menschenrechtliche Dimension
der Religionsfreiheit, so stellt Papst Johannes Paul Il., begriindet in seiner theologischen
Anthropologie, die politische Bedeutung der Religionsfreiheit heraus. In seinen Ansprachen
und lehramtlichen Erklarungen erscheint die Religionsfreiheit als entscheidender Malstab fir
eine globale Friedens- und Gerechtigkeitsordnung. Der Beitrag von Papst Benedikt XVI. liegt
vor allem in der fundamentaltheologischen Reflexion der Religionsfreiheit und in diesem
Kontext in einer rechtsphilosophischen Argumentation, die Teil einer theologischen
Prinzipienlehre ist. Papst Franziskus stellt in Anknipfung an eine Ethik der Politik von Papst
Johannes Paul Il. aktuelle Bezlige her. In seinem Pontifikat werden Fragen nach den Grenzen
der Religionsfreiheit bzw. deren aktive Verteidigung artikuliert. Es kann festgehalten werden,
dass mit ,Dignitatis humanae“ und durch die konsequente Weiterfiihrung des Themas im
papstlichen Lehramt der letzten Jahrzehnte eine dauerhafte Rezeption mit differenzierten
Schwerpunkten erfolgt und die Religionsfreiheit eine Leitlinie der Kirche in politischen und
anthropologischen Fragen der Gegenwart bildet. Offen bleibt, wie sich das Lehramt unter den
Anfragen multikultureller Gesellschaftsformen, unter dem Eindruck einer zunehmenden
Individualisierung des Glaubens und im Zusammenhang globaler Entwicklungen, besonders
stark religios konnotierter Systeme auBBerhalb des Christentums, weiter positionieren wird.

122



l. Das Recht auf Religionsfreiheit in ausgewahlten Werken von Ernst-Wolfgang
Bockenforde

Ernst-Wolfgang Béckenférde (1930-2019)7'8 wird, nach dem Jurastudium, 1956 mit einer
wissenschaftlichen Untersuchung Uber die deutsche Staatsrechtslehre’®® in Miinster zum
Doktor der Rechtswissenschaften (Dr. jur.) promoviert. 1960 erlangt er die Promotion zum
Doktor der Philosophie (Dr. phil.) an der Universitat Minchen mit einer historischen Arbeit
Uber die verfassungsgeschichtliche Forschung im 19 Jahrhundert.”?® 1964 erfolgt die
Habilitation an der Universitat Miinster zum Thema der Organisationsgewalt der Regierung.’?!
Bockenforde ist von 1964 bis 1995 in der akademischen Lehre an den Universitdten
Heidelberg, Bielefeld und Freiburg tatig. Von 1983 bis 1996 gehort er als Richter dem Zweiten
Senat des Bundesverfassungsgerichtes in Karlsruhe an. Als Professor fiir Offentliches Recht,
Verfassungsgeschichte, Rechtsgeschichte und Rechtsphilosophie, sowie als Richter widmet
sich Ernst-Wolfgang Bockenforde in einem umfangreichen wissenschaftlichen Werk sowie
zahlreichen Artikeln und Beitrdagen spezifischen Fragen der Rechtsordnung im freiheitlich-
demokratischen Verfassungsstaat.”?? Seit 1957 nimmt Béckenférde als Katholik am
innerkirchlichen Diskurs Uber zeitgeschichtliche Fragen und jeweils aktuellen kontroversen
Debatten publizistisch teil.”?®> Seit den 1960er Jahren widmet sich Béckenférde in diesem
Zusammenhang wiederkehrend dem Thema der Religionsfreiheit. In Anknipfung an
Diskussionen im Entstehungszeitraum der Erklarung ,Dignitatis humanae” wahrend des
Zweiten Vatikanischen Konzils formuliert Bockenforde einen ersten, ziviljuristisch
konnotierten Diskussionsbeitrag. In weiteren Studien erschlieBt er das Thema aus historischer
Perspektive, indem er die geschichtliche Entwicklung der Religionsfreiheit als
verfassungsrechtlich garantiertes Grundrecht aufzeigt, das als Ergebnis eines
jahrhundertewahrenden  Sakularisierungsprozesses zu  betrachten ist. In der
rechtsphilosophischen Erérterung nimmt die sozialethische Bewertung der Religionsfreiheit
einen zentralen Platz ein. Im Folgenden werden ausgewahlte Werke von Ernst-Wolfgang
Bockenforde vorgestellt und in ihrer methodischen Systematik und inhaltlichen
Argumentation dargelegt. Die Auswahl der Werke aus den Veroffentlichungen von Ernst-
Wolfgang Bockenforde folgt dabei nicht nur der Zeitfolge ihrer Entstehung, sondern auch
einer thematischen Gliederung. Als Grundlage fir die Erérterung der Religionsfreiheit unter
der Berilicksichtigung historischer Aspekte hinsichtlich ihrer Entwicklung in den lehramtlichen
AuBerungen der katholischen Kirche und ihrer Entfaltung im Staats- und Verfassungsrecht
dienen drei Publikationen aus dem Zeitraum zwischen 1965 und 1968: Ein Artikel Gber die
Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen in den ,Stimmen der Zeit“ von 1965,7%* eine
Einleitung zur Textausgabe der Konzilserkldrung , Dignitatis humanae” von 196872° und eine
Studie Uber die Entstehung des Staates als Prozess fortschreitender Sakularisierung von

718 Backenférde, Biographie / Bibliographie.

719 Backenférde, Gesetz und gesetzgebende Gewalt.

720 Backenférde, Die deutsche verfassungsgeschichtliche Forschung im 19. Jahrhundert.

721 Backenférde, Die Organisationsgewalt im Bereich der Regierung.

722 Bibliographie Ernst-Wolfgang Béckenférde 1957-2000, in: Wahl / Wieland, Das Recht des Menschen in der
Welt, S. 157-206. Ferner: ders., Biographie / Bibliographie.

723 Bjckenférde, KGZ (Sammelband).

724 Bockenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen.

725 Bckenférde, Einleitung zur Textausgabe , Erklarung Giber die Religionsfreiheit”.

123



1967.7?° Sowohl aus der Entwicklung des kirchlichen Lehramtes als auch infolge der
Entstehung des modernen freiheitlichen Rechtsstaates ergeben sich ndhere Bestimmungen
der Religionsfreiheit als Grundrecht. Im Verfassungsrecht setzt die Verwirklichung von
Freiheitsrechten den Staat als BezugsgroRe voraus. Freiheit artikuliert sich in der
Rechtsordnung des Staates, der von Béckenférde durch dessen Begriindung in den Sitten der
Staatsbirger als ,,sittlicher Staat” verstanden wird. Zur rechtsphilosophischen Einordnung der
Freiheitsrechte werden Studien Bdckenfordes zur Freiheit als Recht in der Staatsordnung,’?’
zur Begriindung des Rechts in der sittlichen Ordnung’?® und zur Bestimmung des sittlichen
Staates’?® herangezogen. Die Freiheit bedarf der Rechtsordnung, diese wiederum des Staates,
der seinerseits nicht in einer fixierten Staatsethik griindet, sondern in der Praxis differenzierter
ethischer Konzeptionen der Biirger, die der Voraussetzung der Freiheit, in spezifischer Hinsicht
auch der Religionsfreiheit, bedirfen. Der historischen Entwicklung des Grundrechts auf
Religionsfreiheit in seiner lehramtlichen Entfaltung im Rahmen der katholischen Kirche und in
seinem Hervortreten im Rechtsstaat, der rechtsphilosophischen Darstellung des
Zusammenhangs von Freiheit, Recht und Staat unter der besonderen Berticksichtigung der
Sitten der Staatsbirger, folgt in der Systematik dieser Erdrterung die Betrachtung der
anthropologischen Bestimmung des Menschen, die in den dafiir ausgewahlten Publikationen
Ernst-Wolfgang Bockenfordes zu den Pramissen der freiheitlich-demokratischen
Rechtsordnung gehort. In der sozialethischen Perspektive stellt sich die Frage nach dem, der
Rechtsordnung zugrunde liegenden Menschenbild,”3° die Frage nach der Bedeutung der
Unterscheidung von Staat und Gesellschaft im demokratischen Rechtsstaat,”3! sowie die Frage
nach der Gewissensfreiheit des Individuums.”3? Die Unterscheidung zwischen Religionsfreiheit
und Gewissensfreiheit bei gleichzeitiger engen Bezogenheit aufeinander, ldsst erkennen, dass
die Religionsfreiheit als Recht, das auch Institutionen zukommt, von entscheidender
Bedeutung fir politische Prozesse in Gesellschaft und Staat ist. Individualitat,
Sozialbestimmung und Verfassungsordnung werden zum Bezugsrahmen fiir die Entfaltung
von Freiheit. Die Religionsfreiheit konkretisiert sich innerhalb des freiheitlich-demokratischen
Rechtsstaates exemplarisch in der Beziehung des Staates zu den christlichen Kirchen. Dieses
sowohl juristisch wie theologisch bedeutsame Thema diskutiert Bockenférde in
Veréffentlichungen zur gesellschaftlichen Bedeutung der Religion in der Gegenwart,”33 zur
Beziehung von Kirche, Gesellschaft und Staat’3* und in der Frage nach einem politischen
Mandat der Kirche.”?> Béckenférde betont in der systematischen Erérterung der
Religionsfreiheit als Grundrecht aller Menschen die Bedeutung des Politischen im Staat. Die
prinzipielle Trennung von Kirche und Staat ist dabei aber keine absolute, der Kirche kommt im
gesellschaftlichen Diskurs und in der Debatte um politische Grundsatzfragen gemal ihrem

726 Bckenforde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation.

727 Bockenférde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat.

728 Backenforde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung.

725 Bockenférde, Der Staat als sittlicher Staat.

730 Backenférde, Das Bild des Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung.
731 Béckenfoérde, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft im demokratischen Sozialstaat
der Gegenwart.

732 Bgckenférde, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit.

733 Backenforde, Stellung und Bedeutung der Religion in einer ,civil society”.

734 Bockenforde, Staat. Gesellschaft. Kirche.

735 Backenforde, Politisches Mandat der Kirche?

124



religidsen Selbstverstandnis ein politisches Mandat zu. Die rechtsphilosophisch-sozialethische
Erorterung des Rechts auf Religionsfreiheit anhand der vorgestellten Werke von Ernst-
Wolfgang Bockenforde erfolgt im zweiten Teil der vorliegenden Arbeit aufgrund der
Darstellung einer zeitgendssisch aktuellen, aus der historischen Betrachtung resultierenden
Fragestellung (1). Diese entfaltet sich in einer rechtsphilosophischen (2) und einer
sozialethischen (3) Untersuchung, um sich in der Frage nach der Beziehung zwischen Kirche
und Politik beispielhaft zu konkretisieren (4). AbschlieRend erfolgt der Versuch einer
Systematisierung und Einordnung der Ausfiihrungen Bockenférdes durch einen synoptischen
Aufriss differenzierter Zugange in historischer, rechtsphilosophischer, sozialethischer und
ekklesiologischer Perspektive. Eine Reflexion auf die Kriterien der grundgesetzlichen
Bestimmungen mit der Frage nach den Grenzen der verfassungsrechtlichen Ausfiihrungen und
ein Rekurs auf die Bedeutung der Religionsfreiheit im politischen Prozess, schliel8t sich an (5).
Aus der vielschichtigen und zugleich differenzierten Perspektive der Betrachtung des Themas
,Religionsfreiheit” bei Ernst-Wolfgang Béckenférde ergeben sich wichtige Reflexionsebenen
flir deren Einordnung und Weiterentwicklung fir die Gegenwart.

1. Religionsfreiheit in Kirche und Staat

Mit einem geradezu leidenschaftlichen Appell spricht sich Ernst-Wolfgang Bockenforde fiir
eine positive Formulierung der Religionsfreiheit und deren Anerkennung als Menschenrecht
durch eine Erkldarung des Zweiten Vatikanischen Konzils aus. In zwei thematischen Aufsatzen
widmet er sich in den Jahren 1965 und 1968 der Erklarung des Zweiten Vatikanischen Konzils
Uber die Religionsfreiheit.”3® Als Jurist differenziert er zwischen einer theologischen
Perspektive, wie sie sich vorrangig in der Frage nach der Wahrheit des religiosen
Bekenntnisses ausdriickt, und der staatsrechtlichen Verankerung der Religionsfreiheit als
Schutz- und Abwehrrecht. In der Analyse der historischen Entwicklung schlagt Bockenforde
einen Bogen von der nachreformatorischen Politik der Toleranzgewahr bis zur Anerkennung
der Religionsfreiheit als Grundrecht aller Menschen. Unter Verzicht auf die Beantwortung der
Wahrheitsfrage und der erklarten Neutralitat des Staates der religiosen Wahrheit gegeniber,
ermoglicht es der Staat, den Grundsatz der Freiheit als Basis seines eigenen
Selbstverstandnisses zu formulieren. Die Religionsfreiheit als Grundrecht der
Verfassungsordnung basiert auf einer Friedens- und Freiheitsordnung und ermdoglicht von
daher eine , Tugend- und Wahrheitsordnung”, die sich aus der personlichen Beziehung des
Menschen zu Gott ergibt. In der Studie , Die Entstehung des Staates als Vorgang der
Sakularisation” erfahrt das Thema eine zusatzliche, historiographisch angelegte Vertiefung.’3’
In diesem Beitrag stellt Bockenforde die Entstehung des sakularen Staates, die sich in
historisch verifizierbaren Schritte iber Jahrhunderte hinweg vollzog, vor Augen. Fir den
Verfasser stellt sich in der Moderne allerdings die Frage nach der Begriindung, des auf der
Freiheit basierenden Staates und die notwendige homogenitatsstiftende Kraft als Bedingung
seiner Voraussetzung. Im sogenannten ,Bockenférde-Diktum® formuliert er schlielllich die

736 Backenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen.

Hier zitiert aus: KGZ.

Bockenforde, Einleitung zur Textausgabe ,,,Erklarung Gber die Religionsfreiheit”.
Hier zitiert aus: KGZ.

737 Bockenférde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation.

125



Uberzeugung, dass der freiheitliche Staat von Voraussetzungen lebt, die in Sitte, moralischer
Haltung und Religion seiner Blirger begriindet sind. Bockenférde nennt dies das ,,Wagnis der
Freiheit”, das der Staat einzugehen bereit ist. Im Folgenden soll die diskursive Position
Bockenfordes zur Religionsfreiheit in der Zeit wahrend des Konzils und in der unmittelbaren
Nachkonzilszeit dargestellt und im historischen Entwicklungsprozess der Entstehung der
Freiheitsrechte beleuchtet werden.

1.1 Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen

Ernst-Wolfgang Bockenforde greift 1965 mit seinem Beitrag in den ,Stimmen der Zeit” eine
aktuelle Diskussion wahrend des noch laufenden Zweiten Vatikanischen Konzils auf, um durch
einen Debattenbeitrag in Form eines ,Zwischenrufs”, wie der Untertitel seines Beitrags
»,Gedanken eines Juristen zu den Diskussionen auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil”
nahelegt, die staatsjuristische Perspektive des Grundrechts auf Religionsfreiheit zu
thematisieren. Er bringt dabei zunachst die Hoffnung zum Ausdruck,
,dass auch von der katholischen Kirche die Religionsfreiheit als Prinzip der rechtlichen
Ordnung des menschlichen Zusammenlebens anerkannt wird*,”3%
Aus der Entwicklung des geplanten Dokuments in der Diskussion der Konzilsteilnehmer
konstatiert Bockenforde:
,Der Entwurf, wie er von den Konzilsvéitern in der dritten Sessio vorgelegt wurde, steht
auf diesem Boden (= der Erwartung der Anerkennung der Religionsfreiheit als
Grundrecht aller Menschen durch die Kirche, Anmerkung E.S.). Er spricht nicht mehr von
Toleranz, sondern von ,libertas religiosa’, von Religionsfreiheit, und versteht diese als
ein wirkliches, in der Wiirde der menschlichen Person begriindetes Recht zur privaten
und éffentlichen Ausiibung der Religion nach den Forderungen des eigenen Gewissens.
Der Entwurf geht damit iiber die bisherige katholisch-kirchliche Doktrin nicht nur
graduell, sondern prinzipiell hinaus.“”3°
Flir Bockenforde hangt die Glaubwirdigkeit der katholischen Kirche vor der Welt und die
Ernsthaftigkeit der durch das Konzil geforderten Offnung der Kirche von der Annahme des
Dokuments zur Religionsfreiheit wesentlich ab, er erachtet das Eintreten fir die
Religionsfreiheit als wichtige Aufgabe der Christen.

1.1.1 Toleranz und Religionsfreiheit als Leidensweg der abendlandischen
Christenheit’4°

Bockenforde bezeichnet den historischen Weg der Kirche hin zu Toleranz und Religionsfreiheit
von der Reformation bis zu deren Akzeptanz in der Neuzeit als ,Leidensweg der
abendlandischen Christenheit”.”*! So beginnt mit der Reformationszeit und der damit
verbundenen Konfessionalisierung des Christentums eine langandauernde kriegerische
Konfliktlage, die in der Auseinandersetzung Ulber die Frage der religiosen Wahrheit ihren
Ausgang nimmt, bertihrt doch die Frage nach der religiosen Wahrheit gleichzeitig ein wichtiges

738 Backenférde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 197.

739 Ebd.

740 Die Untergliederung 1.1.1 bis 1.1.3 richtet sich nach der Textfassung des Artikels.
741 Bockenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 198.

126



Fundament der politischen Ordnung im Staat.”*? In den, durch den konfessionellen Streit
bedingten Kriegen des 16. und 17. Jahrhunderts wurde dieser Konflikt stets ,,zugunsten der
Wahrheit und gegen die Freiheit” gefiihrt.”*3 Eine Lésung erschien aufgrund des Fehlens einer
Letztinstanz kaum moglich, die geistliche Autoritat der Kirche stand ja selbst im Zentrum des
Konflikts.”** In dieser Situation erdffnete sich eine Lésung der Auseinandersetzung und damit
die Moglichkeit flir eine Friedensordnung, indem die Religion ,,zu einer politischen, nicht mehr
zu einer religiosen Angelegenheit” erklart wurde.”®> Mit dem Grundsatz ,cuius regio, eius
religio” war ,ein erster Schritt zu einer neuen Friedensordnung, die den Keim der Freiheit in
sich trug”, erreicht.”*® Die Gewahrung von Toleranz und spiater die Religionsfreiheit waren
folglich nur durch den Staat zu erreichen und zu sichern.”*” Béckenférde konstatiert, dass sich
die Religionsfreiheit als historisch verifizierbarer Prozess ,,dem modernen Staat, den Juristen
und dem weltlichen rationalen Recht” verdankt.”*® Um eine staatliche und politische Ordnung
mit dem Ziel eines dauerhaften Friedens zu etablieren, musste sich der Staat der religiosen
Wahrheit gegeniiber neutral setzen.”*® Neben der Toleranz gehért der ,Grundsatz der
Freiheit” zum Fundament der Neuordnung Europas und der modernen Staaten. Bockenfoérde
stellt fest:
,Die Staatslenker und Juristen, die den modernen Staat als einen weltlichen,
sdkularisierten, religiés neutralen Staat erbauten, haben nur den Wechsel eingeldst,
den die Theologen der Reformationszeit und des konfessionellen Biirgerkriegs auf sie
gezogen hatten."”>°
Bockenforde sieht in dieser Entwicklung aber keineswegs eine Entfremdung von der Religion,
in der Etablierung der Religionsfreiheit ist vielmehr , etwas spezifisch Christliches” geschehen,
namlich die Aufrichtung der Gewissensfreiheit in Staat und Gesellschaft.”>!

742 Siehe hierzu: ,Man konnte sich nicht vorstellten, wie man — Rechtgldubiger und Ketzer, Protestant und Papist
— weiter beieinander leben sollte; man glaubte sich verpflichtet, alle Mittel einsetzen zu miissen, um den Abfall
vom wahren Glauben zu bestrafen und zu bekdmpfen und die verlorene Einheit wiederherzustellen; die wahre
Religion bildete ja selbst ein wesentliches Fundament der politischen Ordnung.”, in: Ebd.

743 Epd.

744 Sjehe hierzu: ,Eine Instanz, die den Streit um die Wahrheit autoritativ und verbindlich beenden konnte, war
nicht vorhanden. Papst und Konzil, einstmals die obersten Instanzen der in sich einen Christenheit, waren selbst
Partei des Kampfes geworden.”, in: Ebd.

745 Siehe hierzu: ,Sie (= die politische Ordnung, Anmerkung E.S.) suchte ihren Grund und ihr Ziel, unabhingig von
der religiosen Wahrheit, in der Begriindung und Erhaltung von duBerem Frieden, offentlicher Sicherheit und
Ordnung, ja sie machte schlieflich die Frage der anerkannten Religion — Staatsreligion, Paritat oder Toleranz —
selbst zu einer politischen, nicht mehr zu einer religiosen Angelegenheit.”, in: Ebd., S. 199.

746 Epd.

747 Siehe hierzu: ,Die Religionsfreiheit war, angesichts der AusschlieBlichkeitsanspriiche der widerstreitenden
Religionsparteien, nur Gber den Staat und seine politische Entscheidungsgewalt zu erreichen, und sie ist auch als
staatlich gewahrleistetes und geschitztes Freiheitsrecht nach einigen Vorstufen schliefflich im neunzehnten
Jahrhundert Wirklichkeit geworden.”, in: Ebd.

748 Ebd., S. 200.

7% Siehe hierzu: ,,Die staatliche und 6ffentliche Ordnung musste weltlich werden, sikularisiert, sich ablésen von
der Verankerung in der wahren oder Giberhaupt einer bestimmten Religion, wollte sie eine neue, allgemeine, alle
Blrger umgreifende und den nicht zu schlichtenden Streit zwischen den Konfessionen hinter sich lassende
Grundlage finden. (...) Der Staat als solcher erklarte sich gegentiber der religisen Wahrheit neutral.”, in: Ebd.
750 Ebd., S. 201.

751 Ebd.

127



1.1.2 Kritik der traditionellen kirchlichen Lehre

Bockenforde unterzieht die traditionelle kirchliche Lehre, die noch 1953 in der sogenannten
,Toleranzansprache” von Papst Pius Xll. vertreten wurde, wonach der ,,Irrtum an sich kein
Recht hat gegenliber der Wahrheit“,”>2 einer kritischen Bewertung. Nur aus schwerwiegenden
Grinden und im Kontext des Gemeinwohlprinzips war nach der gingigen Ansicht des
kirchlichen Lehramtes eine Toleranz anderen Religionen und Konfessionen gegeniber
moglich, die katholische Kirche forderte allerdings fiir sich selbst die Religionsfreiheit im Falle
der eigenen Minderheitensituation ein. Das Wahrheitsprinzip konnte dadurch konsequent
durchgehalten werden. Bockenférde unterzieht die traditionelle Haltung der Kirche in dieser
Frage einer Bewertung, indem er ausfihrt:

,Ohne opportunistische Schonférberei wird hier deutlich, welche Ergebnisse das Prinzip

des Vorrangs der Wahrheit vor der Freiheit zeitigt, wenn es konsequent entfaltet

wird.“7>3
Bockenforde fuhrt als wichtige Belegstelle flir die fortdauernde Bedeutung des
Wahrheitsprinzips eine Aussage aus dem Lehrbuch fir Kirchenrecht von Kardinal Ottaviani aus
dem Jahr 1960 an, der darin das Bild von ,,zweierlei Maf® und Gewicht” in der kirchlichen
Bewertung von Wahrheit und Irrtum gebraucht.””* Auch die gesellschaftspolitische
Relativierung dieser strikten Position, die Pius XII. durch das Gebot der Toleranz aufzeigt, wird
die traditionelle Lehre aber bis in die Konzilszeit hinein lehramtlich nicht in Frage gestellt.
Bockenforde fasst die katholische Toleranztheorie bewertend zusammen:
,Subjektstellung im Sinne des Rechts wird nicht dem Menschen als Person, sondern ,der
Wahrheit’, also einem abstrakten Begriff, zuerkannt. Der Mensch wird zum Objekt dieses
abstrakten Wahrheitsbegriffs erniedrigt. Recht ist nicht mehr etwas, was dem Menschen als
Menschen zukommt, (...), sondern dem Menschen, insofern und insoweit er in der religidosen
und sittlichen Wahrheit steht.“7>>
Bockenforde halt in kritischer Analyse fest, dass durch die traditionelle Toleranztheorie der
Naturrechtsgedanke ins Gegenteil gekehrt wird: ,,Nicht mehr der Mensch hat Recht, aus seiner
Natur und kraft seiner Wiirde, sondern die Wahrheit“.”>® Wahrheit, die immanent nicht
abstrakt, sondern als ,,Wahrheitsliberzeugung konkreter Menschen” existiert, muss in ihrer
Definition von der Kirche festgelegt werden, sie entscheidet, was Wahrheit explizit ist. Dies
bedeutet aber, dass die Toleranztheorie ,keine Rechtstheorie (ist), sondern eine
Machttheorie, und die ist prinzipiell sozial unvertraglich.“”>” Da, nach kirchlicher Lehre auch
das ,irrige Gewissen” aber eine verpflichtende Instanz in der Urteilsfahigkeit des Menschen
ist, ergibt sich bereits innerhalb des katholischen Lehramtes eine offensichtliche
Diskrepanz.”>® Die Kritik Bockenfordes kulminiert im Vergleich mit der Toleranzvorstellung der
kommunistischen Staatssysteme:

752 UG, 3978.

753 Backenférde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 202f.

754 Ottaviani, Institutiones iuris publici ecclesiastici, S. 72f.

755 Bockenférde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 204f.

755 Ebd., S. 205.

757 Ebd.

758 Sjehe hierzu: ,Wenn dies (= das irrige Gewissen als verpflichtende Instanz, Anmerkung E.S.) aber gilt und
zugleich die bisherige Toleranztheorie objektive Norm ist, so ergibt sich folgende Konsequenz: Jeder, der von der
Wahrheit seines Glaubens oder seiner Weltanschauung ehrlich Giberzeugt ist, mag er sich dabei auch objektivim

128



,Betrachtet man die bisherige katholische Toleranztheorie in ihrem prinzipiellen
Gehalt, ndmlich dass die Wahrheit den Vorrang habe gegeniiber der Freiheit und dass
der Irrtum an sich kein Recht habe gegeniiber der Wahrheit, so gleicht sie ziemlich
genau der Toleranztheorie, die der moderne Kommunismus entwickelt hat und
praktiziert. Genauer gesagt: Die Kommunisten brauchten nur die Prinzipien der
hergebrachten katholischen Toleranztheorie fiir sich zu libernehmen und einseitig im
Sinne der Intoleranz zu interpretieren, um eine legitimierende Grundlage fiir die von
ihnen gelibte Praxis der kontinuierlichen Religionsverfolgung ohne Blutvergiefsen und
der Beschrinkung der Glaubensfreiheit zu haben.“”>°
Bockenforde erachtet seinen Vergleich durch einen Debattenbeitrag von Kardinal Franz Konig
in der Konzilsaula als bestétigt, in dem der Kardinal auf die Ahnlichkeit der Prinzipienlehre des
Kommunismus verweist.”®® Béckenférde pladiert beziglich der Existenz verschiedener
Religionsbekenntnisse nachdriicklich fiir eine Rechtsordnung der Gegenseitigkeit, einer
,aequalitas” im Sinne der Lehre des Thomas von Aquins, und damit flir das Rechtsprinzip der
Religionsfreiheit, das in dieser Hinsicht kein Machtprinzip mehr ist.”®* Er fordert die
Konzilsvater aufgrund der dargestellten Argumentation dazu auf, die bisherige katholische
Toleranztheorie aufzugeben und sich auf den ,Boden der Religionsfreiheit” zu begeben.”®?

1.1.3 Ausblick: Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen

Bockenforde fordert ein legitimes, theologisch begriindetes, religioses Wahrheitsverstandnis
der katholischen Kirche als Glaubensausdruck auf der endogen personlichen Ebene des
einzelnen Glaubigen, stellt aber dessen verpflichtende Relevanz fiir den Bereich des
staatlichen Rechts fundamental in Frage, wenn er festhalt:
,Theologisch und metaphysisch ist der Satz sicher richtig, dass der Irrtum kein Reicht
hat — Recht im (ibertragenen Sinn verstanden — gegeniiber der Wahrheit. Fiir das
moralische Handeln der Menschen, fiir die Art, wie sie von ihrer Freiheit Gebrauch
machen ist ebenso richtig, dass der Irrtum kein Recht hat gegeniiber der Wahrheit und
dass Rechte nur gegeben sind, um gemdpfs der religiésen und sittlichen Wahrheit gelibt
zu werden."7%3
Gerade deswegen ist die rechtliche von der moralischen Ordnung zu unterscheiden,
Bockenforde stellt deshalb fest:
,Das Recht betrifft die Beziehungen der Menschen untereinander und im Verhdltnis zur
staatlichen Gewalt, nicht die Beziehung des Menschen zu Gott.“’%*
Das Recht ist ,nicht Tugend- und Wahrheitsordnung, sondern Friedens- und
Freiheitsordnung”.”®® Daraus folgt, dass das Recht einen ,,Freiheitsraum” in ,,Ausgrenzung und

Irrtum befinden, ist er nach katholischer Lehre vor seinem Gewissen verpflichtet, jeder anderen Religion — dem
Irrtum — an sich kein Recht auf Dasein, Propaganda und Aktion zuzugestehen. Das bedeutet den Kampf in
Permanenz oder bestenfalls, wenn die Machtverhiltnisse sich stabilisiert haben, eine faktische Koexistenz.”, in:
Ebd.

759 Ebd., S. 206.

760 Epd., S. 207.

761 Epd.

762 Epd.

763 Ebd., S. 208.

784 Ebd., S. 2009.

765 Ebd.

129



Abschirmung” zu schaffen hat, der dem Einzelnen die Ermoglichung einer ,moralisch-
sittlichen Bindung und Verantwortung gegeniber Gott und der Wahrheit” gewahrt.’®®
Bockenforde nimmt hier eine Unterscheidung zwischen Rechtsordnung und sittlicher Ordnung
vor, die dem traditionellen Rechtsverstandnis der Kirche nicht entspricht. In diesem ist das
Recht, aufgrund der weltanschaulichen Homogenitdat einer religiés geschlossenen
Gesellschaft, Teil der sittlichen Ordnung.”®’ Die unmittelbare Grundlage fiir diesen so
verstandenen Rechtsbegriff ist spatestens durch die Reformation verloren gegangen, die
gesellschaftliche Homogenitat brach auseinander, folglich war eine neue Rechtsordnung
notig:
,Es (= das Recht, Anmerkung E.S.) musste eine neue, weltlich-rationale, auf die
Bedingungen der dufieren Erhaltungsordnung zuriickgenommene Grundlage und
Allgemeinheit finden."758
Um die konfessionellen Biirgerkriege zu tGberwinden, hat das Recht ,,um der Freiheit willen
darauf verzichtet, selbst schon unmittelbar Ordnung der Wahrheit und Sittlichkeit zu sein; es
will nur Wahrheit und Sittlichkeit erméglichen und das duBere Zusammenleben sichern.“7®°
Vor diesem Hintergrund ist die Religionsfreiheit ,ein Grundsatz des weltlichen Rechts”, es
ermoglicht
,Schutz und Sicherung der dufieren Mdglichkeit, Gott der Norm des Gewissens
entsprechend zu verehren und seine Religion privat und 6ffentlich zu bekennen, also
Schutz gegeniiber Zugriffen anderer Menschen und Zugriffen der staatlichen
Gewalt.“’70
Die Religionsfreiheit als weltliches Recht bedeutet ,keine Entlassung aus der Verpflichtung
gegeniiber der Wahrheit.“”’! Demnach stellt das Recht auf Religionsfreiheit eine ,Verséhnung
von Wahrheit und Freiheit (dar), die nicht nur christlich angenommen werden kann, sondern
geradezu einer Forderung des christlichen Glaubens entspricht.“”72

1.2 Wiirdigung der ,Erklarung (iber die Religionsfreiheit”

Ernst-Wolfgang Bockenforde widmet sich dem Thema Religionsfreiheit im Kontext des
Zweiten Vatikanischen Konzils und der von diesem im Dezember 1965 affirmierten Erklarung
,Dignitatis humanae“ erneut, und zwar in einem Einleitungswort, das 1968 zu einer lateinisch-
deutschen Textausgabe des Konzilsdokuments erscheint.””® Béckenférde wiirdigt darin die

766 Epd.

767 Siehe hierzu: , Dieser Rechtsbegriff (= traditioneller Rechtsbegriff der kath. Kirche, Anmerkung E.S.) ist seiner
Herkunft und Substanz nach ein moralischer Rechtsbegriff, in dem der Eigenstand des Rechts gegenilber Ethik
und Moral noch nicht reflektiert ist. Er entstammt einer Zeit, in der Recht und Moral in einer weltanschaulich
homogenen, geschlossenen und traditionell geordneten Gesellschaft, wie es etwa die mittelalterliche war, nicht
sachlich unterschieden waren. Das Recht war hier, lGber seinen unmittelbar sittlichen Charakter hinaus,
moralisches und politisches Uberzeugungsrecht, es galt im letzten als eine heilig-sakrale, den Menschen
vorgegebene Ordnung, war von vornherein eingebunden in die religios-traditional bestimmte Homogenitat der
Zeit.“,in: Ebd., S. 210.

768 Epd.

769 Epd.

70 Epd., S. 211.

771 Ebd.

772 Epd.

773 Bockenférde, Einleitung zur Textausgabe ,Erkldrung Uber die Religionsfreiheit”, in: Erkldrung iber die
Religionsfreiheit (lateinisch-deutsch).

130



Konzilserklarung als ,,Markstein” kirchlicher Lehre, da es dem Dokument gelungen ist, ohne
Aufgabe des Wahrheitsanspruchs des katholischen Glaubens, das Recht der Wahrheit auf dem
Boden des Personalitatsprinzips mit dem Freiheitsrecht zu verséhnen.”’* Die katholische
Kirche vollzieht durch ihr oberstes Lehramt die Anerkennung des Grundrechts auf
Religionsfreiheit, indem sie auf die personale Wirde des Individuums verweist. Fir die
katholische Staatslehre bedeutet dies die Aufgabe der Lehre vom Ideal des ,katholischen
Staates”. Ihre Bedeutung gewinnt die Religionsfreiheit aber nicht darin, dass sie sich in der
Beliebigkeit der Religionsbekenntnisse erschopft, sondern Raum fiir die moralische
Verpflichtung des Einzelnen zur Suche nach der Wahrheit und zum Festhalten am erkannten
Glauben, der sich nach Uberzeugung des Konzils in der katholischen Kirche verwirklicht,
schafft. Die Wahrheitssuche wird zum ,,Officium morale” des Einzelnen, damit unterscheidet
das Konzil zwischen rechtlicher Ordnung und moralischer Verpflichtung. Die Verpflichtung zur
Wahrheit behélt ihre nicht dispensierbare Bedeutung fir den Einzelnen, die Religionsfreiheit
in ihrer rechtlichen Garantie und den, durch das Gesetz ermdglichten Schutzraum, bietet die
Gewabhr, den Glauben einzeln und in Gemeinschaft 6ffentlich zu leben. Damit ist es dem Konzil
gelungen, ,die kirchliche Anerkennung, Begriindung und Entfaltung eines Prinzips, das das
Zusammenleben von Menschen verschiedenen Glaubens in Freiheit unter einer fir alle
akzeptablen Ordnung” zu formulieren und die Religionsfreiheit als Menschenrecht

anzuerkennen.””?

1.2.1 Vom Recht der Wahrheit zum Recht der Person

Bockenforde greift auch in diesem Text, wie bereits im Artikel von 1965, zundchst auf die
traditionelle Toleranztheorie zuriick, um vor allem im ,,Prinzip des Vorranges der Wahrheit
gegeniber der Freiheit” und durch die ,, These, dass dem Irrtum kein Recht zukommen kénne
gegeniiber der Wahrheit“’’® die, bis zum Konzil giiltige prinzipielle Auffassung der Kirche
zusammenzufassen. Da, nach kirchlichem Verstandnis, der Glaube ein ,rechtsartiges
Treueverhaltnis” begriindet, war die Verfolgung von Haretikern durch die staatliche Gewalt
eine gingige Forderung, die auch von den Reformatoren vertreten wurde.””” Fir die
katholische Kirche war Toleranz einer anderen Religion als der katholischen gegeniiber nur als
Ausnahmefall (,graves causae”) und im Hinblick auf die Verpflichtung zum Gemeinwohl
denkbar.””® Auch in der durch Papst Leo XIll. vollzogenen vorsichtigen Weiterentwicklung in
der lehramtlichen Verurteilung der Religionsfreiheit am Ende des 19. Jahrhunderts, war nach
Auffassung Bockenférdes die Duldung anderer Religionen ,nur als einem unter gewissen
Umstidnden hinzunehmenden Ubel“ denkbar.”’® In gleicher Richtung ist fir ihn die

774 Sjehe hierzu:,,In ihr (= Erklarung tber die Religionsfreiheit, Anmerkung E.S.) wird fiir die Lehre von der Freiheit
und dem Recht der menschlichen Person, von den Aufgaben und Befugnissen des Staates in religiosen Dingen
und vom Verhaltnis der rechtlichen und moralischen Ordnung ein neuer Boden gewonnen, der es erlaubt,
Uberholte und unhaltbare Positionen der kirchlichen Lehre aufzufangen, ohne doch den Wahrheitsanspruch der
katholischen Lehre in Frage zu stellen. Vielmehr werden nunmehr das Recht der Wahrheit und der Anspruch der
individuellen Freiheit, die im kirchlichen Denken lange gegeneinander standen auf dem Boden des (...
Freiheitsrechts der Person miteinander verséhnt.”, in: Bockenforde, Einleitung zur Textausgabe, S. 231.

775 Ebd.

776 Ebd., S. 232.

777 Ebd.

778 Ebd.

779 Béckenforde, Einleitung zur Textausgabe, S. 233.

131



,Toleranzansprache” von Papst Pius Xll. aus dem Jahr 1953 zu verstehen, die zwar eine
Weiterentwicklung des Toleranzgedankens hin zu dessen allgemeiner Giiltigkeit vollzieht,
aber trotzdem auf dem Boden der traditionellen Doktrin verbleibt.”®® Fir Béckenférde ist der
moderne Staat durch die deutliche Abgrenzung der katholischen Kirche anderen
Bekenntnissen und Religionen gegeniiber, wie sie die traditionelle Toleranztheorie formuliert,
herausgefordert, seinen Birgern die Freiheitsrechte zivilgesetzlich zu sichern, wodurch der
Staat selbst zum ,Wegbereiter” der Religionsfreiheit wird.”8! Das Zweite Vatikanische Konzil
stellt nun aber die bisherige Lehre der Kirche auf ein neues Fundament, in dem die Erklarung
Uber die Religionsfreiheit den Schritt vom ,Recht der Wahrheit” zum ,Recht der Person”
vollzieht. Das Konzil gibt der Religionsfreiheit einen kategorischen Charakter, indem es die
freie Auslibung der Religion zu ,einer Forderung des eigenen Gewissens” erklart, das jedem
Menschen aufgrund seines personalen Wesens zukommt.”82 Das heiRt: Die katholische Kirche
begrindet den Toleranzgedanken nicht mehr durch die Lehre vom irrenden Gewissen,
sondern spricht von der Religionsfreiheit, die in der Personalitdt des Menschen wesentlich
verankert ist. Diese fundamentale Bestimmung bezeichnet nach Boéckenférde ,den
rechtlichen Kern der neuen kirchlichen Lehre”.”®3 Das Konzil begriindet die Religionsfreiheit
ferner theologisch als ,Freiheit des Glaubensaktes”, der die Freiheit nicht zu glauben
einschlieBt.”®* Bdckenférde sieht in den Ausfihrungen der Konzilserklarung ,Dignitatis
humanae” die Erwartungen an das Konzil vollends erfillt, er erklart:
,Die Kirche selbst hat in ihrem Verhdltnis zur modernen Welt und ihrer spezifischen
Ordnungsform, dem modernen Staat, einen neuen Orientierungspunkt gefunden, der,
in seiner Konsequenz entfaltet, von allergréf3ter Wirkung sein wird.“8>
Durch die Aussage, dass es keine Beschrankung in der Religionsausiibung fur Nichtkatholiken
geben darf, wird die These vom , katholischen Staat” endgiiltig aufgegeben.”®® Dariiber hinaus
stellt sich die katholische Kirche unter das Recht der allgemeinen Religionsfreiheit:
,Ja, die Erkldrung geht sogar davon aus, dass die Kirche erst dann rechtlich und
tatsdchlich die gefestigte Stellung erhdlt, derer sie auf Grund ihres géttlichen Auftrags
bedarf, wenn der Grundsatz der Religionsfreiheit nicht nur proklamiert, sondern voll in
die Praxis tiberfiihrt wird. (...) Die Kirche will nur noch das rechtlich in Anspruch nehmen,
was auch anderen Religionsgemeinschaften zukommt. ,Damit ist nicht zuletzt das
Verdikt (iber die Trennung von Staat und Kirche auf dem Boden und im Rahmen der
allgemeinen Religionsfreiheit (...) aufgehoben.“”®’

780 Ebd., S. 234.

781 Siehe hierzu: ,Dem modernen Staat blieb, wollte er die Freiheit seiner Biirger sichern, nichts anderes ibrig,
als sich dieser Theorie entgegenzustellen und die Kirche daran zu hindern sie zu praktizieren.”, in: Ebd., S. 234f.

782 Sjehe hierzu: ,,Die Erkldrung spricht nicht mehr von Toleranz, sondern von dem ,Recht auf religiése Freiheit’
(...) und versteht dies als ein unabdingbares dulReres Recht der menschlichen Person zur privaten und
offentlichen Austibung der Religion nach den Forderungen des eigenen Gewissen. Dieses Freiheitsrecht wird
nicht aus einer bestimmten subjektiven Verfassung der Person, sondern aus ihrem Wesen selbst begriindet.”, in:
Ebd., S. 235.

783 Epd.

784 Ebd., S. 236.

785 Epd.

78 Sjehe hierzu: ,,Der Glaubensstaat ist kein katholisches Desiderat mehr.”, in: Ebd.

787 Ebd., S. 237.

132



1.2.2 Moralische Verpflichtung gegentliber der Wahrheit

Das Festhalten der Erklarung am Wahrheitsanspruch der katholischen Kirche wird von
Bockenforde nicht als ,innerer Widerspruch” zum Prinzip des personal begriindeten Rechts
angesehen, denn die Erklarung unterscheidet klar ,zwischen rechtlicher Ordnung auf der
einen und moralischen Pflichten auf der anderen Seite.“’®® Das ,Officium morale” als
moralische Verpflichtung des Einzelnen die Wahrheit zu suchen, ist ,zugleich Inhalt und
Umfang der Religionsfreiheit”.”®® Zur Unterscheidung zwischen moralischer Verpflichtung und
rechtlicher Norm fiihrt Béckenférde aus:
,Diese Anerkennung der Unterschiedenheit von Rechtsbereich und moralischem
Bereich bereitet nicht nur einem neuen Versténdnis des modernen Rechts im
katholischen Denken den Weg, sie ldsst zugleich Inhalt und Umfang der
Religionsfreiheit, die ja immer, aber auch nur als Grundsatz des Rechts in Frage steht,
erst richtig erkennen.“”*°
Bockenforde betont hier, ebenso wie bereits im Artikel von 1965, dass das Recht ,,Friedens-
und Freiheitsordnung” ist und nicht ,, Tugend- und Wahrheitsordnung”. Das Recht dispensiert
den Einzelnen nicht von der Wahrheit, es ermoéglicht dem Einzelnen vielmehr eine
,Verpflichtung gegeniiber der Wahrheit.“”°! Bdckenforde sieht in der Differenzierung
zwischen moralischem und rechtlichem Bereich, den die Erklarung vornimmt, die Moglichkeit,
die traditionelle kirchliche Lehre (ber die religiose Wahrheit mit der Religionsfreiheit in
Einklang zu bringen.”®? Gleichzeitig besteht allerdings eine Problematik darin, wenn Einzelne
die individuelle moralische Verpflichtung zur erkannten Wahrheit auf den Rechtsbereich mit
dem Ziel auszudehnen trachten, sie zur Rechtspflicht fur alle zu erheben. Derartige Versuche
bezeichnet Bbockenforde als ,freiheitszerstorend”; die Konzilserklarung hat deshalb einer
,yundifferenzierte Gleichsetzung von rechtlicher und moralischer Ordnung” eine klare Absage
erteilt.”®3

1.2.3 Konsequenzen aus dem Grundrecht auf Religionsfreiheit

Nach Bockenforde tragen Freiheitsrechte selbst die Notwendigkeit der Begrenzung in sich, um
dadurch Friedensordnungen zu schaffen, die Freiheiten sichern und schiitzen. Die
Konzilserklarung spricht in diesem Zusammenhang vom Gemeinwohl, ,das von den Rechten
und der persénlichen Entfaltung des Einzelnen” her bestimmt ist.”9* Konkretisiert wird dies
nach Bockenférde, indem ,Dignitatis humanae“ als ,allgemeine moralische Schranke der

788 Epd.

789 Epd., S. 238.

790 Epd.

7?1 Siehe hierzu: ,DemgemaR bedeutet auch die Anerkennung des Rechts auf religitse Freiheit keineswegs einen
moralischen Freibrief fiir die einzelnen, die Religionsfrage nach Belieben zu handhaben, oder deren Entlassung
aus der Verpflichtung gegentiber der Wahrheit. Sie bedeutet nur Schutz und Sicherung der auReren Moglichkeit,
Gott gemal der Norm des eigenen Gewissens zu verehren und seine Religion privat und 6ffentlich zu bekennen
— oder auch nicht zu bekennen, also Schutz gegeniiber Zugriffen anderer Menschen und Zugriffen der staatlichen
Gewalt.”, in: Ebd.

792 Sjehe hierzu: ,,Auf Grund dieser Unterscheidung des rechtlichen vom moralischen Bereich l3sst sich auch die
traditionelle kirchliche Lehre, dass der Irrtum kein Recht habe gegeniber der Wahrheit, mit der Anerkennung
der Religionsfreiheit vermitteln, ohne dass eine der beiden Positionen aufgegeben werden misste.”, in: Ebd.

793 Ebd., S. 239.

794 Ebd.

133



religiésen Freiheit (...) das Prinzip der personalen und sozialen Verantwortung” aufstellt.”®>
Daneben besitzt aber auch die Staatsgewalt die Moglichkeit, zur Aufrechterhaltung der
offentlichen Ordnung, Grenzen der Religionsfreiheit zu errichten:
»~Zum ordre public gehéren einerseits die Traditionen und Gewohnheiten des Landes,
andererseits ist auch die Religionsfreiheit durch ihre verfassungsrechtliche
Anerkennung selbst Bestandteil des ordre public und muss gegen Beeintréichtigungen
rechtlich geschiitzt werden.“’®
Durch das ,Prinzip der Gemeinvertraglichkeit” hat der Staat einen Schutzraum fir die
Religionsfreiheit zu errichten und ,sozial unvertragliches und intolerantes Verhalten” zu
unterbinden.”®” ,Dignitatis humanae” geht, in der Interpretation Béckenférdes, von einem
positiven Religionsbegriff aus. Ohne Religion selbst zu definieren, setzt die Konzilserklarung
die ,Sozialvertraglichkeit aller Religionen” voraus. Es bestehe allerdings die Gefahr, dass
subjektive Gewissensiiberzeugungen nicht sozialvertraglich sein kdnnen, in diesem Fall stiinde
die 6ffentliche Ordnung in Gefahr.”®® Fur Bockenférde ergibt sich aus der Anerkennung der
Religionsfreiheit eine grundlegende Veranderung im Verhaltnis der Kirche zum Staat, dies
betrifft vor allem die systematische Unterscheidung zwischen Recht und Moral. Der Begriff
des Rechts kann nicht mehr als moralisch gefasste Begrifflichkeit verstanden werden.
Rechtliche Freiheit ist demnach nicht mit sittlicher Freiheit identisch, wenngleich eine
Beziehung zwischen Recht und Ethik bestehen bleibt. Béckenférde konstatiert:
,Damit ist zugleich das prinzipielle Verhdltnis des Christen zur modernen
sdkularisierten, primdr auf die Freiheit des Individuums ausgerichteten Welt und ihren
Ordnungsformen auf eine neue Grundlage stellt.“”%°
Die Konzilserklarung stellt auch unter der Riicksichtnahme des Verhaltnisses zwischen Kirche
und Staat eine fundamentale Neuausrichtung dar, dies wird im Vergleich mit den Enzykliken
Pius IX. und Leos XlII. Giberaus deutlich.8%° Béckenférde wendet sich dabei vehement gegen
die Interpretation der organischen Weiterentwicklung der kirchlichen Lehre, er sieht in
,Dignitatis humanae“ einen klaren Bruch mit der Tradition gegeben.®! Die ,Geschichtlichkeit
lehramtlicher Aussagen” wird durch die Konzilserklarung konkret deutlich. Aus den
Veranderungen im Verhaltnis zwischen Kirche und Staat ergibt sich auch, dass das bisherige

755 Ebd., S. 240.

796 Epd.

797 Siehe hierzu: ,Die Erklarung hat damit zweierlei erreicht: Sie hat einmal die Religionsfreiheit abgegrenzt von
einem Freibrief flr sozial unvertragliches und intolerantes Verhalten, (...); sie hat zum anderen die polizeiliche
Befugnis des Staates, die als solche unabweisbar ist, unter das Prinzip des Gemeinvertraglichkeit auf der Basis
der gleichen rechtlichen Freiheit aller gestellt.”, in: Ebd., S. 240f.

798 Siehe hierzu: ,Die Annahme jedenfalls, dass jede ernsthafte subjektive Gewissensiiberzeugung Uber die
letzten Fragen des menschlichen Daseins und die daraus gewonnenen Handlungsnormen aus sich heraus
sozialvertraglich seien, dass also die 6ffentliche Ordnung sich fugenlos aus subjektiven Glaubensiiberzeugungen
aufbauen konne, wére ein Irrtum, der von nachweislich unzutreffenden Hypothesen ausgeht.”, in: Ebd., S. 241.
799 Ebd., S. 242.

800 Siehe hierzu:,,Zu diesen Verlautbarungen des papstlichen Lehramts steht die Erklarung inhaltlich im Verhiltnis
von A zu non-A.“, in: Ebd., S. 243.

801 Sjehe hierzu:,,Die heutzutage nicht selten angewandte Interpretation, das Konzil habe die bisherige Lehre der
Kirche nur voller entfaltet, die in ihr angelegten Elemente zur Vollendung gebracht, ist daher hier keinesfalls
moglich. Die kirchliche Lehre, wie sie in diesem Dokument niedergelegt war, ist durch die Erklarung schlechtweg
aufgehoben und, da die Erklarung die religiose Freiheit auf ein unentziehbares, im Wesen der menschlichen
Person begriindetes Recht griindet, (iberdies fiir mit dem Naturrecht nicht Gbereinstimmend erklart worden.”,
in: Ebd.

134



Ideal eines homogenen Staates, dessen Ordnung durch eine bestimmte Religion begriindet
ist, lehramtlich aufgegeben ist.8%2 Die Kirche ist nach Auffassung Bockenférdes damit bei der
Anerkennung der Geschichtlichkeit der Ordnungsformen im Sinne Hegels angekommen?®3,

1.3 Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sakularisation

In einem bereits 1964 in Kloster Ebrach vorgetragenen Referat, das 1967 publiziert wurde,3%*
stellt Ernst-Wolfgang Bockenforde die Entstehung des modernen weltanschaulich neutralen
Verfassungsstaates als einen geschichtlichen Prozess dar, der mit dem Investiturstreit im 11.
und 12. Jahrhundert beginnt und im 19. Jahrhundert seinen Abschluss findet. Von
Bockenforde wird dieser geschichtliche Prozess als ,,Vorgang der Sakularisierung” verstanden;
mit Heinrich Libbe definiert er ,Sakularisierung” in diesem Zusammenhang als den

,»'Entzug oder die Entlassung einer Sache, eines Territoriums oder einer Institution aus

kirchlich-geistlicher Observanz und Herrschaft’.“8%
Als Staat, der aus dieser historischen Entwicklung hervorgegangen ist, versteht Bockenforde
eine ,einheitliche, nach auRen souverdne, nach innen hochste und dem hergebrachten
Rechtszustand liberlegene, in ihrer Zustandigkeit potentiell allumfassende Staatsgewalt”.8%
Der Staatsgewalt gegenliber steht , die herrschaftlich-politisch eingeebnete Gesellschaft der
<rechtsgleichen> Untertanen bzw. Staatsbiirger.“®%” Die Entstehung des Staates erfolgte in
einer historisch verifizierbaren, mehrere Jahrhunderte wahrenden Folge von Ereignissen,
deren Konsequenz die Trennung von politischer Ordnung und Religion ist.8% Der Staat entlasst
die Religion in die Freiheit und ermoglicht es seinen Biirgern eine Religion zu bekennen oder
auf das Bekenntnis zu verzichten. In der Konsequenz der Entwicklung liegt damit nach dem
Auseinandertreten von Staat und Religion, dass sich der Staat ganzlich von der Religion
neutralisiert. Die Trennung von Staat und Religion sowie die umfassende Anerkennung der
Religionsfreiheit bilden demnach den Abschluss einer nahezu 800jahrigen Entwicklung. Fir
Ernst-Wolfgang Bockenforde ergibt sich nun allerdings die Frage nach einer moralisch-
ethischen Begriindung des Staates, die dieser um der Freiheit seiner Blirger willen nicht selbst

geben und bestimmen kann.

802 Sjehe hierzu: ,,Die Erkldrung steht voraus, dass die Einheit von 6ffentlicher Ordnung und einer bestimmten
Religion nur eine zuféllige, nicht eine notwendige sein kann (...). Sie setzt ferner voraus, dass die Substanz des
Gemeinwohls eines politisch geeinten Volkes unabhangig von einer, ja tiberhaupt von bestimmten Religionen
bestimmt werden kann”, in: Ebd., S. 244.

803 Sjehe hierzu: ,Es wire an der Zeit, auch in der katholischen Theologie die Antwort Hegels, dass der Ursprung
des Selbstbewusstseins und damit der Wirklichkeit der Freiheit nicht ein a priorischer (sic.), naturgegebener,
sondern ein geschichtlicher und geoffenbarter sei, ndher zu bedenken.”, in: Ebd.

804 B3ckenforde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation. Hier zitiert aus: KGZ.

805 Bjckenférde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation, S. 214.

Ferner: LUbbe, Sdkularisierung, S. 23f.

806 B3ckenférde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation, S. 213f.

807 Ebd., S. 214.

808 Siehe hierzu: Der geschichtliche Vorgang ist ,die Abldsung der politischen Ordnung als solcher von ihrer
geistlich-religiosen Bestimmung und Durchformung, ihre ,Verweltlichung’ im Sinne des Heraustretens aus einer
vorgegebenen religios-politischen Einheitswelt zu eigener, weltlich konzipierter <‘politischer’> Zielsetzung und
Legitimation, schlieRlich die Trennung der politischen Ordnung von der christlichen Religion und jeder
bestimmten Religion als ihrer Grundlage und ihrem Ferment.“, in: Ebd.

135



1.3.1 Gegeniber von sakraler Ordnung und politischer Ordnung im
Investiturstreit

Die Sdkularisation beginnt nach Boéckenforde staatlicherseits nicht erst mit der
,Neutralitdtserklarung (des Staates, Anmerkung, E.S.) gegeniiber der Frage der religiosen
Wahrheit“,8%° die in Europa nach den Konfessionskriegen des 16. und 17. Jahrhunderts
vollzogen wurde, der Prozess der Sakularisierung ereignet sich vielmehr in einer schrittweise
vollzogenen Trennung von geistlichem und weltlichem Bereich.80 Sie beginnt bereits mit dem
Investiturstreit des 11. und 12. Jahrhunderts:
,In ihm (= dem Investiturstreit, Anmerkung E.S.) wurde die alte religis-politische
Einheitswelt des ,orbis christianus’ in ihren Fundamenten erschiittert und die
Unterscheidung und Trennung von ,geistlichund ,weltlich’, seither ein Grundthema der
europdischen Geschichte, geboren. ®1
Aus diesem Prozess gehen die Gewahrung von Toleranzrechten, die Anerkennung der
Bekenntnisfreiheit und die Religionsfreiheit als garantiertes Grundrecht geschichtlich
hervor.82 Die mittelalterliche Ordnung vor Beginn des Investiturstreits war vom
Einheitsgedanken getragen. Die christliche Religion konnte als Grundlage der Ordnung in allen
Lebensbereichen gelten, eine Trennung von Kirche und Staat, Papst und Kaiser war nicht
erkennbar. Diese hochmittelalterliche Ordnung konnte als ,religios-politische Einheit”
verstanden werden.8?® Im Investiturstreit erfolgt nun die Trennung von ,geistlich“ und
,weltlich’, am Ende steht die Herauslosung der Kirche aus der bestehenden, alles
umfassenden Einheit. Die , Libertas ecclesiae” fordert im Investiturstreit eine Trennung der
Kirche vom Kaiser und der politische Ordnung.®'* Gleichzeitig wird der Kaiser als ,Laie”
verstanden und , die politische Ordnung als solche aus der sakralen und sakramentalen Sphare
entlassen”.®1> Das heift:
,Der Investiturstreit konstituiert Politik als eigenen, in sich stehenden Bereich; sie ist
nicht mehr einer geistlichen, sondern einer weltlichen, das heifst naturrechtlichen
Begriindung fédhig und bediirftig.“®®
Im Kampf der Hauptkontrahenten Kaiser Heinrich IV. und Papst Gregor VII., der in Canossa
kulminiert, kommt dies sinnenfallig zum Ausdruck.8’ Die Kirche beansprucht in dieser

809 Ehd.

810 Als Beispiel fiihrt Bockenforde eine Aussage des franzdsischen Premierministers Michel de L*Hopital von 1562
an. Siehe hierzu: ,Nicht darauf komme es an, welches die wahre Religion sei, sondern wie man beisammen leben
kénne.”, in: Ebd., S. 214f.

811 Epd., S. 215.

812 Epd.

813 Siehe hierzu: ,Diese Ordnung war nicht nur ,christlich’ bestimmt in der Weise, dass das Christentum
anerkannte Grundlage der politischen Ordnung war, sie war in sich selbst, in ihrer Substanz, sakral und religios
geformt, eine heilige Ordnung, die alle Lebensbereiche umfasste, noch ganz ungeschieden nach ,geistlich’ und
,weltlich’, ,Kirche’ und ,Staat’.”, in: Ebd.

814 Siehe hierzu: ,Die Trager des geistlichen Amtes beanspruchten alles Geistliche, Sakrale, Heilige fiir sich und
die von ihnen gebildete ,ecclesia’ 16ste sich als eigene, sich juristisch verfassende, sakramental-hierarchische
Institution aus der umfassenden Einheit des ,orbis christianus’ — der alten ,ecclesia‘; der Schlachtruf ,libertas
ecclesiae’ enthélt diese Trennung schon in sich.”, in: Ebd., S. 216.

815 Epd., S. 217.

816 Epd.

817 Sjehe hierzu: ,,Durch seinen BuRgang zwingt Heinrich den Papst seinerseits in den Bereich der Kirche, als
Gregor VII. den BlRer-Konig in Canossa vom Banne losspricht, beschrankt er sich auf den religiosen, geistlichen

136



Auseinandersetzung aber trotzdem die Vorherrschaft, untersteht der Kaiser als Christ doch
weiterhin der sakralen Ordnung, die von der Kirche in zunehmendem Malie auch im
kanonischen Recht manifestiert, vertreten wird.%!® Die weltliche Gewalt sah sich aufgrund
dieses kirchlichen Anspruchs immer starker herausgefordert, eine eigene Ordnung zu schaffen
und eine ,staatliche Herrschaftsform” zu etablieren.?'® Trotzdem blieb die gemeinsame
Grundlage des christlichen Glaubens weiterhin bestehen, er bildete fiir weitere Jahrhunderte
den ,Homogenitit verbirgenden Boden zwischen Herrschern und Beherrschten.”82° Im
geschichtlichen Verlauf markiert der Investiturstreit nach Bockenforde eine erste Stufe der
Sakularisation, die ,Entlassung” des politischen Bereichs ,,aus dem Bereich des Sakralen und

Geheiligten” 82!

1.3.2 Emanzipation des Staates und Souverdnititsidee im Dienst der
Friedensordnung

Die zweite Stufe der geschichtlichen Entwicklung der Sakularisation zeigt sich in der
europdischen Glaubensspaltung als Folge der Reformation des 16. Jahrhunderts.®?? Aufgrund
der giltigen Verhéltnisbestimmung zwischen Kirche und Reich war zundchst allen
Religionsparteien klar, dass die Verfolgung von Haretikern eine Angelegenheit der politischen
Ordnung ist, unvermeidlich erschien es deshalb, dass die religiose Wahrheitsfrage zum
Gegenstand kriegerischer Auseinandersetzungen werden wiirde.8?® Wollten die Fiirsten und
Konige nicht langer , Exekutionsbeamte ihrer Religionspartei” sein, mussten sie den ,Primat
der Politik gegeniliber der Religion” geltend machen. Bockenforde stellt dabei die
Emanzipation der politischen Ordnung von den Religionsparteien fest.®2* Das Prinzip ,cuius
regio, eius religio” im Deutschen Reich sowie die Betonung der Kénigsmacht in Frankreich in
dieser Zeit belegen, inwieweit die weltliche Gewalt der Firsten nun bestrebt war, die Fragen
der Religion eigenmachtig zu regeln. Verbunden mit dem Souveranitdtsgedanken aus der
anglo-franzosischen Staatslehre konnte die Vormachtstellung der staatlichen Obrigkeit den
Religionsbekenntnissen gegeniiber weiter gefestigt werden.8> Um der dauerhaften

Akt, die Versohnung mit der ,Kirche; die Aufhebung der politischen Folgen des Bannes, also die
Wiedereinsetzung ins Konigsamt, kiimmerte ihn als Papst nicht mehr, es war des Konigs eigene Sache: die
Trennung von geistlich und weltlich war manifest.”, in: Ebd.

818 Epd., S. 218.

819 Siehe hierzu: ,Indem das Papsttum seit dem Investiturstreit Jahrhunderte hindurch versuchte, die kirchliche
Suprematie durchzusetzen, hat es wesentlich dazu beigetragen, dass die Trager der weltlichen Gewalt sich auf
die Eigenstandigkeit und Weltlichkeit der Politik besannen und den Vorsprung an Institutionalisierung, den die
Kirche ihnen voraus hatte, durch die Ausbildung staatlicher Herrschaftsformen mehr und mehr aufholten.”, in:
Ebd.

820 Epd., S. 219.

821 Epd.

822 Sjehe hierzu: ,Die europiische Christenheit stand, nachdem die Glaubensspaltung Wirklichkeit geworden war,
vor der Frage, wie ein Miteinanderleben der verschiedenen Konfessionen in einer gemeinsamen politischen
Ordnung moglich sei.”, in: Ebd.

823 Sjehe hierzu: , Aus diesen konfessionellen Biirgerkriegen ging (...) die zweite Stufe der Sakularisation, der sich
rein weltlich und politisch aufbauende und legitimierende Staat hervor; mit seiner Heraufkunft war zugleich auch
Uber die Trennung von Religion und Politik grundsatzlich entscheiden.”, in: Ebd., S. 220.

824 Siehe hierzu: ,Erst dadurch, dass sich die Politik iiber die Forderungen der streitenden Religionsparteien
stellte, sich von ihnen emanzipierte, lieB sich (iberhaupt eine befriedete politische Ordnung, Ruhe und Sicherheit
fur die Volker und die Einzelnen wiederherstellen.”, in: Ebd.

825 Ebd., S. 220f.

137



Wiederherstellung des Friedens bedurfte es dazu einen Primat des Rechts, garantiert durch
die furstliche Gewalt, als oberste Instanz (iber allen streitenden Parteien und jenseits der als
unlésbar zu erachtenden Frage nach der religiosen Wahrheit. Es entwickelte sich ein
.formeller Begriff des Friedens {(...), der nicht aus dem Leben in der Wahrheit, sondern
aus der Gegeniiberstellung zum Biirgerkrieg gewonnen wurde.3%®
Im Umkehrschluss gewahrt der Fiirst in der Form von Toleranzedikten seinen Untertanen die
Freiheit, ihrem Gewissen zu folgen. Diese Entwicklung bewertend, stellt Bockenforde fiir das
17. Jahrhundert fest: , Die Religion ist kein notwendiger Bestandteil der politischen Ordnung
mehr.“®?” Das Edikt von Nantes von 1598 gilt in diesem Zusammenhang als politisch
begriindeter Versuch der Friedensgewdhr, indem zwei Bekenntnisse in einem Staat
zugelassen sind. Die fortwahrende Existenz von Staatsreligionen war trotzdem keine ,Frage
der Verwirklichung und Durchsetzung der Wahrheit, sondern eine Frage der Politik.“%?8 Sie
bildete zudem spéater die Voraussetzung, Toleranz Minderheiten gegenliber zu gewdahren.
Einen klaren Ausdruck dieser Entwicklung am Ende der Konfessionskriege sieht Bockenforde
in der Staatslehre von Thomas Hobbes gegeben. Hobbes ermdglicht die Bestimmung des
Staates als Gewahrleistungsform von Frieden und Sicherheit durch das rechtlich geordnete
Gebilde der Souveranitat. Hobbes spricht dem souverdnen Staat eine ,,rein sakulare, diesseits-
orientierte und religionsunabhéngige Zielsetzung des Staates” zu.2?° Fiir Hobbes bedeutet dies
allerdings keine Abkehr vom Christentum, er formuliert vielmehr die These,
,dass Staat und Christentum zusammen bestehen kénnen und die Anerkennung der
souverdnen staatlichen Entscheidungsgewalt keine Glaubensverleugnung zum Inhalt
hat.“830
In der Franzosischen Revolution findet die Staatslehre Hobbes” nach Bockenférde schlieBlich
ihre Vollendung, denn in der ,,Erklarung der Menschen- und Biirgerrechte” von 1789 wird der
Staat zur Sicherung der individuellen Freiheitsrechte des Einzelnen als ,corps social”
verstanden, ,seine Basis ist der Mensch als Mensch.“#! Zu diesen Freiheitsrechten gehért seit
1791 auch die Glaubens- und Religionsfreiheit:
,Damit ist der Staat als solcher gegeniiber der Religion neutral, er emanzipiert sich als
Staat von der Religion. Die Religion wird in den Bereich der Gesellschaft verwiesen, zu
einer Angelegenheit des Interesses und der Wertschéitzung einzelner oder vieler Biirger
erklédrt, ohne aber Bestandteil der staatlichen Ordnung als solcher zu sein. “®3?
Der Staat entldsst die Religion damit in die Freiheit.
,Die Religionsfreiheit als Freiheitsrecht enthdlt nicht nur das Recht, eine Religion privat
und dffentlich zu bekennen, sondern ebenso das Recht, eine Religion nicht zu bekennen,
ohne dass die staatsbiirgerliche Rechtsstellung davon bertihrt wird.“833
Die Konsequenz daraus ist, dass sich der Staat unabhangig von der Religion erklart, er benétigt
andere, , weltliche Ziele und Gemeinsamkeiten”. Bockenférde konstatiert:

826 Epd., S. 221.
827 Ebd., S. 222.
828 Epd., S. 223.
829 Epd., S. 224.
80 Epd., S. 225.
81 Ebd.

832 Ehd., S. 226.
833 Ebd.

138



»Das Mafs der Verwirklichung der Religionsfreiheit bezeichnet daher das Mafs der

Weltlichkeit des Staates.“®3*
Alle Restaurationsversuche, die ,ldee vom christlichen Staat” im 19. Jahrhundert ebenso wie
das beschworene Bilindnis von Thron und Altar bezeichnet Bockenforde als ,,Surrogate”. Auch
nach 1945 ist der Versuch der Errichtung eines christlichen Staates gescheitert, das Ideal der
Religionsfreiheit blieb gewahrt, es musste bewahrt bleiben, ,wollte der Staat sich nicht selbst
aufgeben.”83> Im 19. und 20. Jahrhundert ist damit auf der Ebene des Verfassungsstaates und
des Staatsrechtes neben der Trennung von Religion und Staat die Anerkennung der
Religionsfreiheit als Menschenrecht weitgehend vollzogen.

1.3.3 Wagnis der Freiheit und ,, Béckenférde — Diktum*

Aus dem dargestellten geschichtlichen Prozess ergibt sich die schlussfolgernde Frage nach den
Konsequenzen der Sakularisierung staatlicher Ordnung. Haben Christentum und Staat nun
nichts mehr miteinander zu tun? Oder ist die Entstehung des modernen Staates Ausdruck
eines Offenbarungsverstandnisses in Abgrenzung von den ,institutionalisierten Machten des
Christentums“?83® Bockenférde sieht in der Beantwortung dieser Frage die jeweiligen
religionsphilosophischen und staatstheoretischen Begriindungen angefragt. So kénnte die
Sakularisierung durchaus im Sinne Hegels als ,Verwirklichung der Offenbarung, die mit Jesus
Christus in die Welt gekommen ist” verstanden, wie auch als ,gesellschaftliche Kraft” begriffen
werden, die aus den religidsen Uberzeugungen der Biirger erwichst; die Religionsfreiheit
ware dann eine ,positive Bekenntnisfreiheit”, eine ,notwendige Teilhabe am Allgemeinen des
Staates.“®3” Bockenfdrde fragt damit nach einer wesentlichen Begriindung des Staates:
,Woraus lebt der Staat, worin findet er die ihn tragende, homogenitdtsverbiirgende
Kraft und die inneren Regulierungskrdfte der Freiheit, deren er bedarf, nachdem die
Bindungskraft aus der Religion fiir ihn nicht mehr essentiell ist und sein kann?“238
In der langen Geschichte des europdischen Christentums war es die Religion, die die politische
Ordnung begriindet hat, Bockenforde stellt deshalb die Frage, ob nun allein der Verweis auf
die Freiheit als eine hinreichende Begriindung des Staates geniigt.®3° Die Vorstellung durch die
Idee der Nation eine ,homogenitétsstiftende Kraft” zu bilden,®*° erwies sich historisch

834 Ebd.

85 Ebd., S. 227.

836 Siehe hierzu: ,Hatte diese Entwicklung zum Staat die Ausschaltung des Christentums von offentlicher,
weltformender Wirksamkeit zum Inhalt und muss infolgedessen der Staat als eine im spezifischen Sinn
unchristliche oder a-christliche politische Ordnungsform begriffen werden? Oder hat sich in der Entstehung des
Staates ein Prinzip politisch-sozialer Ordnung verwirklicht, das in der Sache dem Inhalt der christlichen
Offenbarung entspricht, sich allerdings gegen die institutionalisierten Machte des Christentums zur Geltung
bringen musste?“, in: Ebd.

87 Ebd., S. 228.

838 Epd.

839 Siehe hierzu: ,Der Vorgang der Sikularisation war zugleich ein groRer Prozess der Emanzipation, der
Emanzipation der weltlichen Ordnung von Uberkommenen religisen Autoritditen und Bindungen. Seine
Vollendung fand er in der Erklarung der Menschen- und Biirgerrechte. Sie stellte den Einzelnen auf sich selbst
und seine Freiheit. Damit aber musste sich, prinzipiell gesehen, das Problem der neuen Integration stellen: Die
emanzipierten Einzelnen mussten zu einer neuen Gemeinsamkeit und Homogenitat zusammenfinden, sollte der
Staat nicht der inneren Auflésung anheimfallen, die dann eine totale sog. AuRenlenkung herauffiihrt.”, in: Ebd.,
S. 229.

840 Zum Begriff der Nation und ihrer Bedeutung in Europa, in: Béckenférde, Die Nation. Identitét in Differenz,

139



gesehen nur von ,voriibergehender Dauer”, auch der besonders nach dem Zweiten Weltkrieg
unternommene Versuch eine hinreichende Begriindung fiir den Staat in gemeinsamen
Wertliberzeugungen zu finden, erschien als ,hochst dirftig”, denn der Rekurs auf Werte
eroffnete ,,dem Subjektivismus und Positivismus der Tageswertungen das Feld”, letztendlich
wirkt dies freiheitszerstérend.®4! Die Frage nach den bindenden Kraften fiir den Bestand der
Freiheitsrechte beantwortet Ernst-Wolfgang Bockenférde mit einem Satz, der als
»,Bockenforde — Diktum* bezeichnet wird:
,Der freiheitliche, séikularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht
garantieren kann. Das ist das grofle Wagnis, das er, um der Freiheit willen,
eingegangen ist. Als freiheitlicher Staat kann er einerseits nur bestehen, wenn sich die
Freiheit, die er seinen Biirgern gewdhrt von innen her, aus der moralischen Substanz
des Einzelnen und der Homogenitdt der Gesellschaft, reguliert. Anderseits kann er diese
inneren Regulierungskrdéfte nicht von sich aus, das heifst mit den Mitteln des
Rechtszwanges und autoritativen Gebots, zu garantieren suchen, ohne seine

Freiheitlichkeit aufzugeben und — auf sdkularisierter Ebene — in jenen
Totalitdtsanspruch zuriickzufallen, aus dem er in den konfessionellen Biirgerkriegen
herausgefiihrt hat.“®*?

Um der Staatstotalitdt und damit einer Zerstorung der Freiheitsordnung entgegenzuwirken,
ist der Staat deshalb auf die ,inneren Bindungskrafte”, auf den ,Glauben seiner Blirger”
angewiesen.®*3 Die Méglichkeit einer Einwirkung des christlichen Glaubens auf den Staat
besteht dann in positiver Weise, wenn Christen
,diesen Staat in seiner Weltlichkeit nicht Idnger als etwas Fremdes, ihrem Glauben
Feindliches erkennen, sondern als Chance der Freiheit, die zu erhalten und zu realisieren
auch ihre Aufgabe ist.“®**
Bockenforde begreift deshalb den Staat nicht in laizistischer Abgrenzung von der Religion als
religionsleere Macht, er betrachtet die Bindekraft der Religion vielmehr als fiir den Bestand
des Staates notwendig. Allerdings bedarf es dafir der Freiheit und der positiven
Freiheitsrechte als von beiden Seiten anerkannte Basis ihres Bezugs.

1.4 Fazit

Die hier dargestellten Artikel und Referate, die Ernst-Wolfgang Bockenférde in den 1960er
Jahren in der Endphase der Beratungen auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil und in der
unmittelbaren Nachkonzilszeit verfasste, geben einen wichtigen Einblick in das Ringen um ein
geklartes und befriedetes Verhaltnis von Staat und Kirche, das die Geschichte Mittel- und
Westeuropas Uber Jahrhunderte hinweg unmittelbar gepragt hatte. Die Texte zeigen zudem
das leidenschaftliche Eintreten des Verfassers fir die Anerkennung des Grundrechts auf
Religionsfreiheit durch die katholische Kirche. Kirche und Staat sind in sich frei und unabhangig
voneinander, gleichzeitig sind sie aber auf je spezifische Weise aufeinander verwiesen. Der

S. 34-36.

841 Bckenférde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation, S. 229.

842 Epd., S. 229f.

843 Siehe hierzu: ,,So wire denn noch einmal — mit Hegel — zu fragen, ob nicht auch der sikularisierte weltliche
Staat letztlich aus jenen inneren Antrieben und Bindungskréften leben muss, die der religiése Glaube seiner
Blrger vermittelt.”, in: Ebd., S. 230.

844 Ebd.

140



Staat garantiert Religionsfreiheit, er gewahrt der Kirche damit vielfaltige Moglichkeiten fiir
ihre oOffentliche Prdasenz und Wirksamkeit, gleichzeitig bendtigt er die Kirche als
homogenitatsstiftende Kraft. Fiir die Kirche, im Sinne der Kirchenkonstitution des Zweiten
Vaticanums als Gesellschaft verfasst ist,3*> bedeutet dies, dass sie ihre origindren Aufgaben im
Rahmen der Freiheitsrechte ausiiben und als gesellschaftlicher Akteur auf die politischen
Entwicklungen eines Staates Einfluss nehmen kann. Bockenforde selbst bewertet seine Studie
Uber die ,Entstehung des Staates als Vorgang der Sakularisation” als eine ,historisch-
theoretische Analyse” mit dem Ziel nachzuweisen, ,dass der moderne freiheitliche Staat nicht
mehr ein ,christlicher’ Staat ist und sein kann, dass aber Religionsfreiheit zu seinen
Strukturmerkmalen gehort und ihn deshalb auch die Christen als Chance begreifen kénnen
und sollen.“®4¢ Dieser Standpunkt wird durch das ,Béckenférde-Diktum® untermauert. Im
Vergleich mit der traditionellen Toleranztheorie beurteilt Béckenforde die Entscheidung des
Zweiten Vatikanischen Konzils fiir eine auf dem Verstandnis der Personalitdt des Menschen
beruhenden Anerkennung einer allgemeinen Religionsfreiheit mit Josef Isensee als

,kopernikanische Wende der kirchlichen Lehre” 84

2. Freiheit als Prinzip des Rechts

In Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte thematisiert
Ernst-Wolfgang Bdckenforde das Verhiltnis von Freiheit, Recht und Staat.3*® Als
grundsatzliche Voraussetzung fiir diese Verhaltnisbestimmung formuliert Béckenforde:
,Freiheit — als dufSere Freiheit des Handelns — besteht nicht ohne Recht; erst durch und
im Recht ist es mdglich, dass die Freiheit des einen mit der Freiheit des anderen
zusammen bestehen kann.®*°
Das Recht seinerseits bedarf des Staates ,als Macht- und Entscheidungseinheit und Inhaber
des Monopols legitimer Gewaltausiibung”.8>® Béckenférde bezieht sich hier auf den
,Staatsbegriff bei Max Weber, der den Staat als Monopolisten einer ,legitimen
Gewaltsamkeit” betrachtet.®>? Als politische Ordnungsform besitzt der Staat zwar die
»,Rechtsgestaltungsmacht”, er muss seine Rechtssetzung aber stets legitimieren konnen, will
das Recht ,die regelmaRig freiwillige Befolgung bei seinen Adressaten finden, die wiederum
Bedingung seiner sozialen Geltung” sind.®2 Um den inneren Zusammenhang von Freiheit,
Recht und Staat darzustellen, werden im Folgenden drei exemplarisch ausgewahlten Beitrage
von Ernst-Wolfgang Bockenforde vorgestellt. Der Artikel ,Freiheit und Recht. Freiheit und
Staat“®>® widmet sich den fundamentalen Voraussetzungen und Bestimmungen, die aus der
Freiheit des Individuums resultieren und sich in der Rechtssetzung des Staates artikulieren. In

845 G 8.

846 KGZ, S. 194.

847 Ebd., S. 195.

Isensee, Die katholische Kritik an den Menschenrechten, S. 138-167.
848 \/g|. RSF.

849 Ebd., S. 7 (Vorwort).

850 Ebd.

851 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, S. 30.

Weber, Politische Schriften, S. 397.

852 RSF, S. 7.

853 Erstverdffentlichung in: Staatslexikon (1985), Bd. 2, Sp. 704-713.
Hier zitiert aus: RSF, S. 42-57.

141



der Studie ,,Staatliches Recht und sittliche Ordnung“®>* geht es um das Verhaltnis des Rechts
zur sittlichen Ordnung, die sich in ethisch-moralisch begriindeten Verhaltensmal3stdaben
ausdrickt. Der Vortrag ,Der Staat als sittlicher Staat“®>> widmet sich schlieRlich der Frage nach
der Begriindung des Staates in den Sitten und Gebrdauchen der Staatsblirger und den
Funktionen, die sich fiir den Staat daraus ergeben.

2.1 Das Recht auf Freiheit

In der Studie ,Freiheit und Recht. Freiheit und Staat” geht es um den inneren Bezug zwischen
der Freiheit als anthropologischem Wesensmerkmal des Menschen und der
Rechtssetzungsvollmacht des Staates:
,Das Verhdltnis von Freiheit und Recht ergreift unmittelbar die Seite der menschlichen
Freiheit, die auf das Handeln und Sich-Verhalten im Verhdltnis zur Mitwelt und Umwelt
bezogen ist. Weil darin das eigene Menschsein sich ausprégt und Gestalt gewinnt,
betrifft dieses Verhdltnis auch die Freiheit als Grundbestimmung des Menschen
<anthropologische Freiheit oder Wesens-Freiheit> und deren Verwirklichung.“®>®
Damit die Freiheit als ,,Grundbestimmung des Menschen” von Dauer sein kann, bedarf es des
Staates, der mit seiner Vollmacht der Rechtssetzung in der Lage ist, Freiheit mittels des Rechts
zu gewahrleisten. Um diese Gewahrleistung zu begriinden, stellt Bockenférde zunachst die
wesentlich notwendige Verwiesenheit der Freiheit auf Ordnung dar, sodann fiihrt er aus, dass
das Recht der Freiheit Bestand und Sicherheit zu geben vermag und die Notwendigkeit des
Rechts begriindet. Bockenférde analysiert damit das Wesen von Freiheit hinsichtlich ihrer
empirischen Erscheinungsformen. Die Freiheitsverwirklichung gehort zu den Grundaufgaben
des Staates, dessen Ziel darin besteht, Freiheit und personliche Entfaltung der Biirger zu
ermoglichen. Da Freiheit auch das Ergebnis sozialer Ordnungen ist, ist der Staat
herausgefordert, selbst einen inhaltlichen Beitrag dazu zu leisten. Der Staat, als ,,Moment der
AuRerlichkeit”, ist dabei wesentlich auf einen ,Konsens der Auffassungen” innerhalb der
Gesellschaft angewiesen, dieser steht allerdings in auffalligem Kontrast zum geistig-ethischen
Pluralismus einer aufgeklirten, modernen Gesellschaft.8” Béckenforde umreit damit die
Bedeutung des Rechts in seiner Funktion der Gewahrleistung von Freiheit und zeigt zugleich
deren Gefahrdung durch die Macht des Staates und divergierender sozialer Krafte innerhalb
der Gesellschaft auf.

2.1.1 Gewabhrleistung von Freiheit durch das Recht

Freiheit als Wesensbestimmung der menschlichen Person bezieht sich notwendigerweise auf
Ordnung, obwohl sie zunachst grundsatzlich als individuelle Einzelfreiheit zu verstehen ist.
Bockenforde stellt davon ausgehend fest:

854 Erstveroffentlichung in: Fechtrup H. (Hrsg.), Aufklarung durch Tradition, S. 87-107.

Hier zitiert aus: SNE, S. 208-232.

855 Erstverdffentlichung in: Wissenschaftliche Abhandlungen und Reden zur Philosophie, Politik und
Geistesgeschichte, Bd. 14.

856 Bgckenforde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 42.

857 Ebd., S. 51.

142



,Freiheit muss, damit sie Bestand und Sicherung erhdlt, als Recht formuliert und

anerkannt werden.®>8
So ist ein innerer Zusammenhang zwischen Freiheit und Recht vorauszusetzen, in dem Sinne,
dass sich Freiheit in Ordnung verwirklicht und gleichzeitig Ordnung pragt und gestaltet.?>°
Freiheit, die aufgrund unterschiedlicher Interessen von Menschen zu vielfiltigen Formen von
Konkurrenz und Konflikt fihren kann, bendtigt das Recht in unbedingter Weise.®®° Fir die
konkrete Ausgestaltung von Freiheit sind normative Regelungen nétig, denn ,Freiheit wird
durch Recht erméglicht und vermittelt.“®6? Umgekehrt muss sich aber auch das Recht auf
Freiheit ausrichten, sonst steht es in Gefahr freiheitszerstorend zu wirken, deshalb gilt: ,,Das
Recht muss Freiheit in sich enthalten”, dies gehdrt zum Wesen des Rechtsbegriffs.26? Die
gegenseitige Bezogenheit von Recht und Freiheit zeigt sich darin, dass das Recht ,,Bedingung
der Freiheit” ist, die Freiheit gleichzeitig die ,Zielausrichtung” des Rechts bildet. Dieses
Verhiltnis konstituiert ,,eine Vorrangstellung des Rechtsbegriffs“ und macht das Recht als
spezifisches , Verstandnis des Begriffs menschlicher Freiheit” notwendig. 3 Wenn Freiheit des
Menschen allerdings nur ,subjektive Freiheit” ist, dann besteht die Funktion des Rechts allein
in ,,Abgrenzung” und ,duBerer Koordination” bestimmter individueller ,Freiheitsspharen®,
,der Inhalt der Freiheit bleibt (dann) dem Recht vorausliegend, ist (lediglich) der Autonomie
der einzelnen lberantwortet”.2%* In dieser Vorstellung wird die Freiheit absolut gesetzt und
willkirlich verstanden, das Recht ist dann der Freiheit vollig untergeordnet und dient der
,Begrenzung und Sicherheit dieser Freiheit.“8%> Aus einem rein subjektiven Verstindnis von
Freiheit folgt, dass die Grundrechte ,,Abwehrrechte gegenliber staatlichen Zugriffen” sind und
das Recht die Funktion der ,Sicherung der Rechte anderer und der unabdingbaren
Erfordernisse eines friedlichen und geordneten Zusammenlebens” in sich trigt.®®® Fir
Bockenforde ist die Frage nach der Verwirklichung der Selbstbestimmung des Menschen
durch ein rein subjektives Freiheitsverstandnis nicht eingeldst. Das Recht dient hier nur der
,Beschrankung der Freiheit” Einzelner. ,Das Verhaltnis von Freiheit und Recht bleibt ein
bloRes AuBenverhiltnis.“®®” Dem Menschen geht es dann ausschlieRlich um individuell
geschlossene Freiheitsraume, nicht aber um die Freiheit ,als Bedingung der Entfaltung

88 Ebd., S. 42.

859 Siehe hierzu: ,Freiheit entfaltet sich in Ordnung hinein und bedarf zu ihrer Verwirklichung auch der
Organisation. Andererseits geht Freiheit nicht darin auf, nur Element bzw. Funktion von Ordnung zu sein. Zur
Verwirklichung von Freiheit gehort, dass sie die Ordnung selbst pragend gestaltet, mehr noch, dass auch die
Ordnung Freiheit zu ihrem Zweck hat.”, in: Ebd., S. 43.

860 Sjehe hierzu: ,Natiirliche, unbegrenzte Freiheit bedeutet das freie Walten naturhafter Krifte, letztlich die
Macht des Starkeren. Erst im Recht und durch Recht wird Freiheit als bestdndige, gesicherte Freiheit und als
Freiheit fur alle moglich.”, in: Ebd.

861 Epd.

862 Sjehe hierzu: ,,Das Recht muss Freiheit in sich enthalten. (...) Dies ist der eigentliche <philosophische> Begriff
des Rechts. Erst wenn das empirische Recht ihm entspricht, wird es, (iber die notwendige Bedingung der Freiheit
hinaus, auch hinreichende Bedingung der Freiheit.”, in: Ebd., S. 44.

863 Epd.

864 Ehd., S. 44f.

865 Siehe hierzu: , Die vom Recht geschiitzte Freiheit ist danach die Willkiir-Freiheit <i. S. Kants>. Die darin gesetzte
Beliebigkeit und Unbestimmtheit der Freiheitsausiibung durch die einzelnen begriindet im Zusammenleben der
Menschen zusatzlich die Notwendigkeit eines duReren <heteronomen> Rechts zur Begrenzung und Sicherung
dieser Freiheit.”, in: Ebd., S. 45.

865 Ehd.

867 Ebd.

143



eigenen Menschseins. 88 Dem subjektiven Verstandnis von Freiheit steht notwendigerweise
ein , objektiver Freiheitsbegriff” gegeniber. Dabei geht es vor allem um die Festlegung von
Inhalten der moralischen Lebensfiihrung mit dem Ziel einer objektiven Bestimmung des
Menschen.®° Das Recht dient hier dazu, , Ziele der Freiheit und Inhalte des Freiheitsgebrauchs
festzulegen.2’? In der abendlidndischen Tradition findet sich der objektive Freiheitsbegriff
sowohl im kirchlichen Denken als auch in einem ,,metaphysischen Begriff der menschlichen
Natur” wieder. Fallen jedoch deren theologische oder philosophische Bedingungen weg, ist
der ,Weg frei zur willentlichen, ideologisch-rationalen Verfligung Uber die objektive
Bestimmung des Menschen.“®’ Die subjektive Freiheit hat in diesem System nur eine
untergeordnete Bedeutung, in der Konsequenz fiihrt dies zur ,Nichtachtung der subjektiven
Freiheit und der menschlichen Person.“®’?2 Die Funktion des Rechts ist damit die, einer
bestimmten ,Wahrheitsordnung” zu dienen. Als Beispiel dafiir nennt Bockenforde die
Jleidvolle Auseinandersetzung um die Glaubens- und Religionsfreiheit“.8”® Fiir Béckenférde
liegt die Losung der Problematik einzig in der Vermittlung von subjektiver und objektiver
Freiheit mit dem Ziel und dem Inhalt ,das Bei-sich-selbst-sein-konnen des Menschen” zu
verwirklichen.?”* Dabei ist das individuelle Selbstbestimmungsrecht des Einzelnen ebenso zu
bericksichtigen, wie die sittlich-personale Dimension des Menschen als Gemeinschaftswesen.
Die Funktion der Vermittlung zwischen subjektiver und objektiver Freiheit kommt dem Recht
zu. Die Vermittlungsfunktion ereignet sich konkret im Prozess der Gesetzgebung, ,der ein
dffentlicher und zugleich politischer Prozess ist.“®’> In diesem Prozess werden

,Traditionen, iiberkommene oder neue Grundeinstellungen und ethisch-sittliche

Anschauungen aufgenommen und (...) in Normativitét (ibersetzt.“®7®
Bockenforde sieht darin eine wesentliche ,Bestimmung und Daseinsform der Freiheit”
erfullt.2”7 Voraussetzung fiir die Vermittlungsfunktion des Rechts ist ein notwendiges
,Bewusstsein der Freiheit”, dieses kann durch das Recht nicht selbst geschaffen werden,
sondern liegt diesem voraus. Wichtig sind dafiir Religion und Sitte eines Volkes, Bildung und
Kultur sowie ,die Prasentation der in einem Volk als sein Geist lebendigen Kultur- und
Vernunfttradition in und durch éffentliche Institutionen”.8’® Béckenforde sieht die Gefahr,
dass im Verschwinden dieser Voraussetzungen die Grundlage fiir die Funktion des Rechts als

868 Ehd., S. 46.

869 Siehe hierzu: ,In deutlicher Entgegensetzung zur subjektiven Freiheit wird Freiheit primér in der Erreichung
und Verwirklichung der dem Menschen eigenen, und von seiner subjektiven Willkiir unabhangigen Bestimmung
gesehen.”, in: Ebd.

870 Epd.

871 Epd.

872 Epd., S. 47.

873 Siehe hierzu: ,Diese Struktur (der objektiven Freiheit, Anmerkung E.S.) besteht nicht erst seit den modernen
totalitdren Bewegungen, sie hat auch friher schon Wirksamkeit entfaltet, vor allem in der leidvollen
Auseinandersetzung um die Glaubens- und Religionsfreiheit <‘Was nicht der Wahrheit und dem Sittengesetz
entspricht, hat objektiv kein Recht auf Dasein, Propaganda und Aktion‘; Papst Pius XII.>“, in: Ebd.

874 Epd.

875 Ebd., S. 48.

876 Epd.

877 Siehe hierzu: ,,Das Recht gelangt darin tber die bloRe Beschriankungs- und Abgrenzungsfunktion hinaus. Es
wird Bestimmung und Daseinsform der Freiheit, gibt den Gestalten der Freiheit verbindlich Stiitze und Halt, ohne
deshalb diese Gestalten stets und ohne weiteres (...) Uber die Entscheidung der subjektiven Freiheit hinweg,
durch Rechtszwang zu oktroyieren.”, in: Ebd.

878 Ebd.

144



Vermittlung zwischen subjektivem und objektivem Freiheitsverstandnis abhandenkommt.8”®
Die durch das Recht garantierte Freiheit wird allerdings erst dann , realisierte Freiheit”, wenn
der Einzelne dazu in der Lage ist, sie zu ergreifen. Die Ermoglichung der Freiheit ist von
,bestimmten sozialen Voraussetzungen” abhingig.®%° Der Staat ist deshalb herausgefordert,
um Freiheit zu ermoglichen, Ausgleich fiir Benachteiligungen zu schaffen. Als Grundsatz dafiir
muss folglich gelten:

,Die Idee sozialer Grundrechte dient der Herstellung realer Freiheitsméglichkeiten .81
Fiir Bockenforde gehort es zum ,,Grundprinzip des Sozialstaates” eine ,Relativierung der aus
der Betatigung der Freiheit immer wieder neu entstehenden sozialen Ungleichheit” zu
schaffen, um zu verhindern, dass sich ,,soziale Ungleichheit zur sozialen Unfreiheit steigert.“88?

2.1.2 Begrenzung des Staates als Bedingung der Freiheit

Fiir den modernen Menschen grenzt nicht nur das Recht die individuelle Freiheit ein,
Einschrankungen erfolgen auch durch den Staat, er erweist sich als , potentielle Bedrohung
wie als <notwendige> Voraussetzung und als Grund der Freiheit.“®®3 Durch das
Gewaltmonopol ist es dem Staat eigen, sich gegen Bedrohungen der Freiheit mittels ,,legitimer
Gewaltausibung” zu wehren. Der Staat schafft ,Sicherheit als Voraussetzung der
Freiheitsbetatigung”, er legt Instanzen fest, die den ,Rechtszustand der Freiheit”
gewahrleisten, denn es gilt nach Immanuel Kant der Grundsatz: ,,Recht fordert den Staat als
Institution seiner eigenen Gewihrleistung.“®® Um den Staat daran zu hindern, die
Voraussetzungen fiir Frieden und Freiheit eigenmachtig zu dndern und seine Befugnisse zu
Ubertreten, bedarf es hinreichender ,,Bedingungen fiir die Herstellung des Friedens und die
Sicherung der Freiheit“.®8> Notwendige Vorkehrungen gegeniiber dem Staat, der das
Gewaltmonopol ausibt, sind die Gewaltenteilung, die Definition von Grundrechten als
Freiheitsrechte, sowie die Presse- und Meinungsfreiheit. Es bedarf zudem auch einer aktiven
Beteiligung der Biirger am Staat, ,,die Vermittlung der Einzelnen mit dem Allgemeinen”.88 Um
die Grenzen des Staates gegeniber den Grundrechten seiner Biirger bewusst zu machen und

879 Siehe hierzu: ,Schwindet ein hierdurch wirklich gemachter substantieller Gehalt im Bewusstsein der
Gesellschaft, verliert die Vermittlung von objektiver und subjektiver Freiheit in Form ihrer <Selbst-> Bestimmung
durch allgemeine Gesetze allerdings ihre Grundlage.”, in: Ebd.

Bockenforde vertritt die Ansicht, dass zum diesbezlglichen Vermittlungstrager auch der Staat selbst gehéren
muss. Er konstatiert: , Ein geistig-ethischer Pluralismus kann sie (sc. die Vermittlung der Werte, Anmerkung, E.S.)
schwerlich aus sich hervorbringen, weil die von ihm ausgehende Verbindlichkeit nur die des Pluralismus selbst
ist.“, in: Ebd., S. 49.

880 Sjehe hierzu: ,Die im Recht gegebene und durch das Recht gesicherte Freiheit ist nicht schon aus sich selbst
reale und realisierte Freiheit. Rechtliche Freiheit schafft die Moglichkeit gesicherter Freiheitsbetatigung, legt
deren Grenzen fest und gibt ihr evtl. bestimmte Inhalte vor; wirkliche, reale Freiheit wird daraus erst, wenn diese
Moglichkeit auch ergriffen werden kann.”, in: Ebd.

881 Ehd., S. 49f.

882 Epd., S. 50.

883 Fpd., S. 51.

884 Epd.

885 Siehe hierzu: ,Mdoglich und realisierbar sind indessen Vorkehrungen organisatorischer und verfahrensmaRiger
Art, durch die die staatliche Entscheidungsgewalt an grundlegende Zwecke und Grenzen ihres Handelns
gebunden, in angemessener Weise gegliedert und balanciert, geregelten Verfahren sowie einer
Verantwortlichkeit und Kontrolle unterworfen wird.”, in: Ebd., S. 52.

886 Ehd.

145



zu gewahrleisten, ist die Teilhabe des Selbstbestimmungsrecht des Individuums in die
Ausiubung der Titigkeit des Staates aufzunehmen.®’ Dies geschieht vor allem durch
Dezentralisierung und Selbstverwaltung, sowie durch den freien Zugang zu den 6ffentlichen
Amtern. Boéckenforde stellt fest: ,die Organisation der Freiheit” erfolgt nicht
notwendigerweise durch die Demokratie, sondern einzig durch ,das Prinzip der

Beteiligung”.888

2.1.3 Aufgaben des Staates zur Freiheitsverwirklichung

Bockenforde formuliert als Aufgabe des Staates den Grundsatz:

,Dem Staat obliegt die Sorge fiir die duflere Freiheit und Sicherheit seiner Biirger.
Hinsichtlich der Freiheit verfolgt das Recht deshalb das Ziel, , die Erhebung aller Einzelnen zur
vollen Freiheit und persdnlichen Entfaltung” zu erméglichen.®° |, Freiheitsbegriff und
Freiheitsorganisation” basieren heute aber weniger auf der Vorstellung einer naturrechtlich
begriindeten Ordnung, sie sind vielmehr ,in wachsendem Umfang als Ergebnis sozialer
Organisation” zu sehen.®®! Das bedeutet, dass der Staat die gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen beglinstigen muss, die die Voraussetzungen fiir die Moglichkeit von
Freiheit bilden.?%? Zu den Aufgaben des Staates gehort es auch, selbst Bereiche der
inhaltlichen Orientierung der Freiheit zu schaffen, da seine Hauptaufgabe in der
Vermittlungsfunktion zwischen subjektiver und objektiver Freiheit besteht, es kommt ,auf die
Darstellung und Pflege geistiger und ethisch-sittlicher Gehalte auch und gerade durch den
Staat entscheidend an.“®%3 Als Beispiel dafiir nennt Bdckenférde das staatliche Schulsystem.
Er sieht beziglich der Selbstbetatigung des Staates aber auch ein Problem, das darin besteht,
dass der Staat den ,religios-weltanschaulichen und geistig-ethischen Pluralismus” einer
Gesellschaft zu gewéahrleisten hat.®%* Das Problem ist, dass der Staat auf den , Konsens der
gemeinsamen Auffassungen” angewiesen ist, dessen oOffentliche Verbindlichkeit in
zunehmendem MaRe fluktuiert. Bockenforde formuliert die daraus resultierende
Problematik:

«889

887 Siehe hierzu: ,,Das Prinzip der Selbstbestimmung des Einzelnen muss in die Bildung und Ausiibung des sog.
Staatswillens, d. h. der staatlichen Entscheidungsgewalt und Aufgabenerledigung hineingenommen werden.”, in:
Ebd., S. 53.

888 Epd.

889 Epd.

80 Ehd., S. 54.

81 Epd.

892 Sjehe hierzu: ,Erst durch soziale Gestaltungs- und Ausgleichsaktivitat vermag der Staat — insbes. bei Bestehen
einer liberalen Gesellschaftsordnung — in Richtung auf die Sicherung des Grundanteils der einzelnen an den
sozialen Lebensgilitern zu wirken und die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen sozial-struktureller Art
herbeizufiihren, die beide eine Voraussetzung fur die Moglichkeit der tatsachlichen Inanspruchnahme rechtlicher
Freiheit bilden.”, in: Ebd.

893 Epd., S. 55.

894 Siehe hierzu: ,Daraus (= weltanschaulicher Pluralismus innerhalb der Gesellschaft, Anmerkung E.S.) wird
gefolgert, dass eine eigenstiandige Prasentation geistiger und ethisch-sittlicher Gehalte durch den Staat nicht
moglich sein; allenfalls kénne er eine schiitzende und stiitzende Funktion fiir solche Gehalte in Anspruch
nehmen, die bei den Birgern und in der Gesellschaft lebendig seien.”, in: Ebd.

146



,Wird er (= der Konsens, Anmerkung E.S.) prekdr, ergibt sich die Frage, wieweit er (=

der Staat, Anmerkung E.S.) als notwendiges Ferment subjektiver Gemeinsamkeit

ideenpolitisch neu hergestellt werden muss.“®%>
Zu den Pflichten des Staates gehort es aber, dafiir Sorge zu tragen, dass der Staat ,die in ihm
organisierte Freiheit gegen Angriffe und Infragestellungen” verteidigt. Um sich Angriffen aus
dem Innern des Staates selbst zu erwehren, bedarf es der angemessenen ,Form der
Selbstverteidigung” durch gesetzliche Verbote und Gebote. Die Grenze ist allerdings dann
erreicht, wenn der Staat die Gesinnung seiner Biirger zu bestimmen versucht, denn der Zugriff
auf ihre Gesinnung ist Zeichen nicht seiner Starke, sondern seiner Schwéache.8%

2.2 Das Verhaltnis des Rechts zur sittlichen Ordnung

In der Studie ,Staatliches Recht und sittliche Ordnung” von 1995 setzt Ernst-Wolfgang
Bockenforde definitorisch voraus:
,Unter Recht wird (...) das staatliche Recht verstanden, das nahezu ganz in Verfassung
und Gesetzen, mithin als gesetztes und positives Recht in Erscheinung kommt, unter
sittlicher Ordnung der Bereich ethisch-sittlichen beurteilbaren Verhaltens, wie es sich
anhand eines verbindlichen MafSstabes als geordnet darstellt.“%”
Der Malfstab der sittlichen Ordnung ist allerdings nicht von vorneherein festgelegt,
,er kann ein unterschiedlicher sein: das natiirliche Sittengesetz christlicher Provenienz,
die Eudaimonia im Sinne des Aristoteles, das Sittengesetz im Sinne Kants oder auch die
gelebte Sittlichkeit anerkannter Sozialmoral.“8%®
Boéckenférde wendet sich gegen eine inhaltliche ,Identitit des Rechts mit der Sittlichkeit”.8%°
Wird Sittlichkeit normativ bestimmt, so orientiert sie sich an einem ldeal, das Recht aber ist
,Ordnung und Ordnungsrahmen®, das sittliches Leben im Sinne der Tugend erméglicht.®® Das
Recht verfolgt aber ,ein Ziel, das als ethisch-sittlich notwendig anerkannt ist“, es hat dabei
eine ,eigene Aufgabe und eine eigene Funktion.” So geht es fundamental um die , Funktion
des Rechts”, um sein , Verhaltnis zur sittlichen Ordnung”, letztlich um die spezifische Frage
nach dem, ,,was das Recht — als staatliches Recht —im Grunde ist, was seine konkrete Wahrheit
und Wirklichkeit ausmacht.“?°! Im Kontext der abendldndisch-christlichen Rechtsphilosophie

855 Epd.

8% Siehe hierzu: ,Wird hingegen die Selbstverteidigung nicht mehr in den Gesetzen und durch sie gesucht,
sondern daneben aufgebaut, indem der Staat etwa nicht mehr nur die Gesetzestreue seiner Birger fordert,
sondern sich ihrer positiven, die bestehende Ordnung bejahenden Gesinnung zu versichern sucht, gibt er ein
Stiick dessen auf, was seinen Freiheitscharakter ausmacht. Der Zugriff auf die Gesinnung ist Zeichen nicht der
Stirke, sondern seiner Stirke. Der Staat verzichtet dabei auf das Moment der AuBerlichkeit, das er — im
Gegensatz zur antiken Polis und zu den modernen totalitiren Regimen — als Folge der Anerkennung <und
Freigabe> der Individualitdt und Subjektivitat der Einzelnen an sich hat.”, in: Ebd., S. 56.

897 Backenférde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 208.

898 Ebd.

899 Ebd., S. 200.

900 Sjehe hierzu: ,,Wird die Sittlichkeit normativ bestimmt, so ist sie, (...) an einem Vollendungszustand orientiert,
dem tugendhaften Leben, ausgerichtet auf das Glick. Sie bezieht sich also auf ein Ideal. Das Recht hingegen ist
orientiert auf die Ordnung des Zusammenlebens der Menschen, wie sie sind. Es zielt nicht auf ein Ideal und einen
Vollendungszustand, sondern schafft eine Ordnung und einen Ordnungsrahmen, der das tugendhafte Leben zwar
ermoglicht, Bedingungen dafiir gewahrleistet, aber es nur begrenzt selbst herbeifiihrt oder einfordert.”, in: Ebd.,
S. 210.

901 Ehd.

147



ist Recht vom Begriff der Gerechtigkeit her zu verstehen. Recht driickt sich dabei funktional in
der Gewahrleistung von Individualwohl und Gemeinwohl aus. Fir die Durchsetzungsfahigkeit
des Rechts bedarf es aber einer ethisch-moralischen Ordnung, die allerdings keinen rechtlich
einklagbaren Geltungsanspruch besitzt, sondern vielmehr eine soziale Wirksamkeit, die sich
aus der Verpflichtung des Einzelnen ihr gegenliber ergibt. In der Rickbindung des Rechts an
ethisch-sittliche Normen ergibt sich ein reziprokes Verhaltnis in der Weise, dass in das Recht
ethisch-sittliche Normen durch den politischen Prozess der Gesetzgebung einflieBen kdnnen.
Trotz der objektiven Fixierung des Rechts an der gegebenen Wirklichkeit, seiner gesetzten
Normativitat und seiner Orientierung am Prinzip der Gerechtigkeit, und unter Beachtung
seiner zweckdienlichen Ordnungsfunktion, bleibt das Recht also unmittelbar an ethisch-
sittliche Normen der Gesellschaft gebunden.

2.2.1 Aufgabe und Funktion des Rechts

Im Rekurs auf Aristoteles und Thomas von Aquin bezeichnet Boéckenférde Aufgabe und
Funktion des Rechts als die ,Herstellung und Sicherung von Gerechtigkeit”.°®? Fir die
Definition von Gerechtigkeit wird das Recht vorausgesetzt, es ist ,Bezugspunkt fiir die
Gerechtigkeit und nicht erst von der Gerechtigkeit her inhaltlich bestimmt“.°°> Das Recht ist
in diesem Sinne nicht allein ,Individualwohl“ und ,Individualrecht”, es besitzt einen
wesentlichen Bezug auf das Gemeinwohl, , weil die menschliche Existenz wesenhaft eine
gemeinschaftsbezogene” ist.?%* Béckenférde definiert Gemeinwohl

,als Inbegriff der Bedingungen des Leben- und Sich-entfalten-Kénnens der Menschen

als einzelne, in sozialen Gemeinschaften und als politisch organisierte Gesamtheit.“°%
Die Aufgabe des Rechts besteht deshalb vorrangig in ,,der Gewahrleistung und Herstellung der
allgemeinen Bedingungen des geordneten Zusammenlebens, zu denen die individuelle

Freiheit (..) mitgehort”.?°® Hinsichtlich des Gemeinwohls, sind ,Friedensfunktion,

Freiheitsfunktion, Zuteilungs- und Ausgleichsfunktion die Grundfunktionen des Rechts”.%%’
Der ,Wirklichkeitsbezug” und die , Wirklichkeitsbedingtheit des Rechts” sind in diesem
Kontext die Grundfunktionen des Rechts, die die ,,gegebene Wirklichkeit menschlichen Lebens

und der Gesellschaft” im Blick haben.%%8

902 Ephd., S. 211. Unter Gerechtigkeit versteht Thomas von Aquin das ,,ius suum cuique tribuere” (S.Th. Il, Il, q. 58,
a. 1).

%03 Ehd.,, S. 211.

904 Ehd.

%05 Ebd., S. 212.

Mit dieser Definition unterscheidet sich Bockenforde von der Gemeinwohldefinition des Zweiten Vatikanischen
Konzils in GS 26 und GS 74, sowie in DiH 6, dort werden die ,,Entfaltungsbedingungen der Menschen als einzelnen
und der Gruppen® zum Gemeinwohl gezahlt, wihrend in der Definition Bockenférdes auch die ,organisierte
Gesamtheit” ihre Zielsetzung im Gemeinwohl haben kann.,

Ebd., S. 212, Anmerkung 11.

%06 Ehd., S. 213.

907 Ebd.

908 Epd., S. 214.

148



2.2.2 Reziprokes Verhaltnis zwischen Recht und sozialer Wirklichkeit

Zum Wesensmerkmal des Rechts gehort, dass es auf ,soziale Geltung” abzielt und
ytatsachliche Wirksamkeit” besitzt, ,,zum Recht gehort immer auch der Vollzug, die
Durchsetzung, ein Sanktionsapparat.“®® Daraus ergibt sich nach Béckenférde eine wichtige
Differenz zwischen dem Recht und ethisch-moralischen MaRstaben:
,Ethische und moralische Verhaltensanforderungen oder Handlungsgebote treten zwar
ebenfalls als normative Anforderungen an das menschliche Verhalten heran, erheben
einen normativen Geltungsanspruch. lhre regelmdfige tatséichliche Befolgung, die
soziale Wirksamkeit, ist aber nicht Bedingung ihrer Existenz und Wirklichkeit.“°°
Die ,soziale Geltung des Rechts” ergibt sich dagegen nicht nur aus der ,Sanktionsbewehrtheit
des Rechts”, sondern ebenso aus der ,alltdglichen ethisch-moralischen Lebenspraxis”, aus
Gewohnheit und Loyalitit, sowie aus dem Rechtsbewusstsein und Gewissen des Volkes”.91!
Aus diesem, so grundsatzlich beschriebenen Verhiltnis zwischen Recht und ethisch-
moralischen Malistdaben ergibt sich nach Bockenforde: ,Die soziale Geltung des Rechts ist
maRgeblich abhdngig von der , Anerkennung seiner <ethisch-sittlichen> Verbindlichkeit, die
ihrerseits nicht erzwingbar ist.“'2 Das Recht benétigt fiir seine verbindliche Anerkennung die
,Legitimation vor dem gelebten Ethos oder dem Rechtsbewusstsein als gerechtes,
verniinftiges, zumindest aber nicht ungerechtes Recht.“?'® Bedingungen dafir sind: ein
,ethisch-sittlicher Mindestgehalt” der Rechtsordnung, die Bewahrung einer maRvollen
,Spannung zwischen Norm und Wirklichkeit”, damit ein sich ,ausbreitender
Massenungehorsam® nicht zur Zerstérung des Rechtsinhaltes fiihrt, sowie die Riickbindung
des Rechts an ,das ethisch-sittliche Bewusstsein und auch den sozial-kulturellen Gesamtstatus
der Gesellschaft“.?** Zur besonderen Stellung des Rechts gegeniiber moralisch-ethischen
Normen gehort die Bestimmung des Rechts als ,, positiv festgelegte, in Gesetzen ausgeformte,
vom Staat getragene und sanktionierte Ordnung”.°*> Damit verbunden ist, dass das Recht in
den ,politischen Vorgang” einer Gesellschaft eingebunden ist.?® Es besteht somit eine Art von
reziprokem Verhaltnis von Recht und sozialer Wirklichkeit, indem das Recht auf der einen
Seite ,als normative Wirklichkeit” der Gesellschaft gegenibertritt und andererseits aber aus
der ,sozialen Wirklichkeit” hervorgeht.%” Als Eigenart des Rechts in seinem Gegeniiber zu
Ethik und Moral ergibt sich seine tatsachliche Riickbindung an den ,ethisch-sittlichen und
sozial-kulturellen Status der Gesellschaft”, im Unterschied zum ,natiirlichen Sittengesetz” ist

909 Epd.

910 Epd., S. 214f.

911 Epd., S. 215f.

912 Epd., S. 216.

913 Epd.

914 Sjehe hierzu: ,MaRgebend fiir diesen Mindestgehalt ist allerdings nicht ein objektives normatives
Sittengesetz, sondern das prasente ethisch-sittliche Bewusstsein bei den Menschen und in der Gesellschaft.”, in:
Ebd., S. 217.

915 Epd.

916 Siehe hierzu: ,Recht ergibt sich nicht als Resultat eines Erkenntnisvorgangs, etwa der Interpretation des
natirlichen Gesetztes (...). Rechtsbildung und Rechtsgestaltung sind vielmehr wesentlich ein politischer Vorgang,
und zwar aus der bestehenden Gesellschaft heraus.”, in: Ebd., S. 218.

917 Ebd.

149



das Recht eine ,geschichtlich gepragte und gebundene Ordnung.“°'® DemgemaR kommen
dem Recht drei Seiten zu:
,Die Wirklichkeitsseite, die durch soziale Geltung und Durchsetzbarkeit bestimmt wird;
die normative Seite, die den Geltungsanspruch und Sollenscharakter des Rechts betrifft;
die ideenmdflige Seite, die seine Beziehung auf Gerechtigkeit, auf geistige Ideen- und
Ordnungsvorstellungen zum Inhalt hat.“®*°
Wegen der Eigenart des Rechts, das sich einem historisch verifizierbaren Entstehungsprozess
verdankt und eine Durchsetzbarkeit beansprucht, gilt trotz der nétigen Riickbindung des
Rechts an die, in einer Gesellschaft gliltige Ethik und Moral aber der Grundsatz,
,dass ethisch-sittliche Normen nicht schon allein deswegen, weil sie ethisch-sittliche
Normen sind, vom Recht iibernommen und sanktioniert werden."®?°
Im Sinne der Funktionen des Rechts konnen aber ,ethisch-sittliche Gehalte” in das Recht
einflieBen, es kdnnen sogar , bestimmte ethisch-sittliche Grundsatze ganz oder bis zu einem
gewissen Grad auch zu rechtlichen Verhaltensanforderungen erklart und entsprechend
sanktioniert werden.“°?! Es gibt aber Begrenzungen: Eine Begrenzung liegt darin,
,dass das Recht auf dufSere, messbare Verhaltensanforderungen beschrdnkt ist {(...).
Das Recht kann nicht Gesinnungen und Haltungen als solche vorschreiben; es hat
vielmehr notwendig das Moment der Auferlichkeit <Hegel> an sich."“°%?
Als Beispiele fur eine Begrenzung des Rechts nennt Béckenférde die partnerschaftliche Liebe
und das Gewissen des Einzelnen.®?® Eine andere Begrenzung ergibt sich aus der ,Ziel- und
Zweckausrichtung des Rechts”, denn aufgrund seiner Ordnungsfunktion bezliglich der
Gewiébhrleistung von Frieden, Freiheit und Sicherheit ist das Recht keine Tugendordnung.®%
Die Riickbindung des Rechts mit den ,ethisch-sittlichen Standards einer Gesellschaft” bleibt
aber maRgeblich fiir das Recht selbst.®?>

2.2.3 Recht als Erhaltungsordnung

Das Verhaltnis von ethisch-sittlicher Ordnung und Recht ist das einer gleichzeitigen

Abgrenzung und Bedingung. Auf den Einwand, ob das Recht nur ,ein defizienter Modus von

Sittlichkeit” ist, antwortet Bockenforde:
»Meine These ist, dass die aufgewiesene Begrenzung und ,Unvollkommenheit’ des
Rechts gegentiber der sittlichen Ordnung und ethisch-sittlichen Anspriichen nicht
lediglich eine Defizienz ist. Sie hat ihren Grund und ihre Rechtfertigung in der Eigenart
des Rechts als einer Erhaltungsordnung fiir das Zusammenleben der Menschen, so wie
sie sind. Eine solche Erhaltungsordnung zu sein, ist ein Teil der positiven ethisch-
sittlichen Bestimmung des Rechts.“9%°

918 Epd., S. 219.

919 Epd.

920 Epd.

921 Epd., S. 220.

922 Epd.

923 Sjehe hierzu: , Innerpersénliche Vorgédnge sind keine Angelegenheit des Rechts.”, in: Ebd., S. 221.

924 Sjehe hierzu: Das Recht ,,ist Friedens- und Freiheitsordnung, nicht Tugend- und Wahrheitsordnung.”
Bockenforde stellt ferner fest: ,,Das Recht stellt mithin nicht ein ethisches Maximum dar, sondern hat eher die
Tendenz zum ethischen Minimum.”, in: Ebd., S. 221f.

925 Ebd., S. 222.

926 Ebd., S. 224.

150



Bockenforde folgert aus dem Zusammenhang von Recht und sittlicher Ordnung:
,Die lex humana — das positive Recht wird freigesetzt zu seiner Aufgabe, Funktion und
Eigenart. Es kann zwar und soll Stiitze und Sicherung vorhandener, eventuell
geféiihrdeter ethisch-sittlicher Standards sein. Aber es vermag diese Ebene nicht allein
durch seine Anordnung und seinen Befehl —ohne vorrechtliches Fundament, auf das es
zuriickgreifen kann — hervorzubringen.“%%’
Das Recht hat den ,Charakter einer Erhaltungsordnung (...) zwischen dem gottlichen Gesetz
und den Befindlichkeiten der durch den Siindenfall in sich versehrten conditio humana.“°?8 Als
Erhaltungsordnung hat das Recht auch ,,Unabdingbarkeiten®, die nicht zur Disposition stehen,
dazu gehort das ,Recht auf Leben”.®?° Verliert dieses Recht aber seine Akzeptanz in der
Gesellschaft, so ist es trotzdem nicht einfach aufzugeben.®3° Béckenférde bezeichnet dies als
,Dilemma®“, das in ,,einer nicht totalitdren Staats- und Rechtsordnung letztlich nicht auflésbar

ist. 931

2.3 Der Staat als sittlicher Staat

In seinem 1978 publizierten Vortrag ,Der Staat als sittlicher Staat”, den Ernst-Wolfgang
Bockenforde anlasslich der Verleihung des ,Reuchlin-Preises der Stadt Pforzheim” hielt,
thematisiert der Verfasser die Frage nach den Grundlagen eines an Freiheit und Frieden
orientierten Staates. Im Diktum des ,sittlichen Staates” greift er die Frage auf:

,Kbénnen die Aufgaben und Funktionen, die der Staat, unser Staat, wahrnimmt und

wahrzunehmen hat, abgeldst werden von ethisch-sittlicher Fundierung, haben sie und

brauchen sie nicht einen ethisch-sittlichen Bezug?*“°3?
Der Staat als Rechts- und Sozialstaat existiert, um bestimmte Zwecke erfiillen zu kdnnen; von
seinem Wesen und der Notwendigkeit seiner Zweckerfillung, ergibt sich die Frage nach der
Moglichkeit, sittlicher Staat zu sein. Das vorrangige Strukturmerkmal des Staates ist zunachst
allerdings seine , Friedenseinheit.“?33 Diese Friedenseinheit ist in einem langen geschichtlichen
Prozess, nicht zuletzt infolge der Konfessionskriege nach der Reformation, in Europa
entstanden. Dem Staat als Friedenseinheit folgt seine weitere Bestimmung als
»Entscheidungseinheit”. In genau festgelegten Verfahrensweisen werden Entscheidungen

Bockenforde untermauert seine These mit Thomas von Aquin, in: S.Th. I, ll, q.96, a. 2: Thomas stellt darin die
Frage, ob das menschliche Gesetz nicht alle Laster verbieten solle. Er beantwortet die Frage mit Nein mit der
Begriindung, dass der MaRstab mit dem homogen sein miisse, woflir er Mal3stab ist.

927 Ebd., S. 225.

928 Ebd., S. 226.

929 Sjehe hierzu: ,Seine Gewihrleistung (= das Recht auf Leben, Anmerkung E.S.) gehort daher zu den
Unabdingbarkeiten des Rechts als Erhaltungsfunktion.”, in: Ebd., S. 227.

930 Siehe hierzu: ,Das Recht kann auch hier nicht allein aus seiner Erzwingbarkeit leben. Finden diese
Unabdingbarkeiten im Rechtsbewusstsein, im ethisch-sittlichen Standard der Gesellschaft keinen Rickhalt mehr,
sind sie sozusagen ohne Widerlager, das sie mittragt, dann fallt das Recht auch insoweit ins Leere. Die
Zwangsgarantie vermag das aus sich nicht zu kompensieren. Fillt das Recht in dieser Weise ins Leere, zerbricht
es daran als Recht, das sozial gilt und wirksam ist.”, in: Ebd.

%1 Epd.

932 Bgckenforde, Der Staat als sittlicher Staat, S. 11.

933 Sjehe hierzu: , Alle Streitigkeiten und Konflikte zwischen den einzelnen oder zwischen Gruppen innerhalb des
Staates werden friedlich, d. h. ohne Anwendung physischer Gewalt und in rechtlich geordneten Verfahren
ausgetragen. Dies ist ein Grundelement staatlicher Ordnung.”, in: Ebd., S. 12f.

151



getroffen und Konflikte im Idealfall durch einen ,allgemeinen Konsens” befriedet.®3* Als
drittes Strukturmerkmal ldsst sich der Staat als ,Machteinheit” charakterisieren. Um des
Friedens und der Sicherheit seiner Biirger willen bedarf es der ,staatlichen Wirk- und
Entscheidungsmacht”. Die
,Machteinheit ist nicht lediglich ein Hilfsmittel staatlicher Friedens- und
Rechtswahrung, sondern ebenso deren Voraussetzung. Nur als schon bestehende und
sich erneuernde Machteinheit vermag der Staat die Herstellung und Sicherung des
innerstaatlichen Friedens gegeniiber dessen mannigfachen Gefdhrdungen zustande zu
bringen und die Geltung der Rechtsordnung als ein Mittel der Friedenswahrung zu
gewdhrleisten. 3>
Die Erorterung der Frage nach dem ,sittliche Staat” hangt damit wesentlich von der dreifachen
Bestimmung des freiheitlichen Staats als Friedenseinheit, Entscheidungseinheit und
Machteinheit ab. Der Entscheidungs- und Machtkompetenz des Staates eignet es, um seines
eigenen Bestandes willen an, die moralisch-ethischen Uberzeugungen und besonders die
Gewissensentscheidungen seiner Bilirger zu schiitzen und zu stitzen. Die differenzierende
Argumentation Bockenfordes zeigt, dass der ,sittliche Staat” nicht darin besteht, dass der
Staat durch eine, alle verpflichtende Sittlichkeit begriindet ist, sondern dass sie in der
Ermoglichung von Individualitdit und Gewissensfreiheit liegt, die wiederum selbst zur
Voraussetzung fir einen in diesem MaRe freiheitlichen, sittlichen Staat wird.

2.3.1 Staat als Herrschafts- und Friedensordnung

Zur inhaltliche Zweckausrichtung kommt dem Staat eine Ordnungsfunktion zu. Der Staat ist in
diesem Zusammenhang ,Herrschaftsordnung” und zugleich , Freiheitsordnung”, er (bt
Herrschaft um der Friedensordnung willen aus.®®® Nach Boéckenférde ist die
,Herrschaftsordnung” ein ,Postulat der Freiheit”:
,Nicht Freiheit und Herrschaftslosigkeit, sondern Freiheit und Herrschaftsordnung sind
miteinander verkniipft.“%3’
Ohne die reale Moglichkeit und Wirklichkeit der Auslibung von Herrschaft kann nur das Recht
des Starkeren gelten,
»menschliches Zusammenleben in Freiheit bedarf daher notwendig einer ordnenden
Instanz, die stark genug ist, die Begrenzung und Regulierung der Sphdren individueller
und gruppenmdfiger Ungebundenheit vorzunehmen und deren Befolgung zu
garantieren*.938

934 Sjehe hierzu: ,Man kann nicht die staatliche Friedenseinheit wollen, ohne den Staat als Entscheidungseinheit
und damit als Trager des letzten Wortes in Fragen des dulReren Zusammenlebens zu akzeptieren.”, in: Ebd., S.
14.

935 Ebd., S. 15.

936 Sjehe hierzu: ,Der Staat als Friedenseinheit entsteht und lebt nicht aus dem herrschaftsfreien Diskurs, sondern
schafft erst die Voraussetzungen, damit herrschaftsfreier Diskurs moglich wird.“, in: Ebd., S. 16.

97 Ebd.

938 Ebd., S. 17.

152



Der Staat als Machteinheit untersteht aber seinen ,grundlegenden Zwecken”, sie werden
durch die verfassungsmaRig verankerten Vorkehrungen gegen Machtmissbrauch geschiitzt.93°

2.3.2 Inhaltliche Zweckausrichtung des Staates

Ernst-Wolfgang Bockenforde charakterisiert die Zwecke des Staates als ,,menschliche
Lebenszwecke”, es gilt sie ,,zu verwirklichen und zu sichern: duReren Frieden, Sicherheit des
Lebens und des Rechts, Freiheit, Erméglichung von Wohlfahrt und Kultur.“?*° Diese Zwecke
bezeichnen , das geistige Prinzip des Staates”, sie begriinden ,,seine Verniftigkeit und seinen
Charakter als gemeines Wesen.“?*! Die Zwecke des Staates dienen dem Menschen, die im
Staat als rechtlich gleichwertig angesehen werden missen.
,Das Prinzip der rechtlichen Gleichheit und das Prinzip der Subjektivitdt, der
Anerkennung und des Schutzes der Subjektstellung der Einzelnen, ihrer Besonderheit
und Individualitét, sind fiir das Allgemeine des Staates konstitutiv. “*?
Deshalb ist der Staat in der ,sittlichen Lebenswelt” verankert. Zu ,,Organisation und Wirkweise
des Staates” gehort ,die Hineinnahme des Prinzips der Selbstbestimmung, in die Bildung
dessen, was gemeinhin als Staatswille genannt wird.“?** Wichtig ist dabei, dass der Biirger die
staatliche Gewalt als ,Vereinigung der individuellen Willen zu einem allgemeinen Willen” zu
erkennen beféhigt ist. Das heil3t:
,Das Wesen dieses Staates liegt eben darin, dass das Allgemeine von den Individuen
nicht getrennt, sondern verbunden ist mit der vollen Freiheit und Besonderheit der
Individuen* 5%
Die inhaltliche Zweckausrichtung des Staates ist damit sittlich bestimmt.

2.3.3 Grenzen staatlicher Tatigkeit

Zum Umfang und den Grenzen der staatlichen Tatigkeit gehort die ,,Sorge fiir den Bestand und
die Gewahrleistung der duBeren Freiheit und Sicherheit”, damit wird ,ein unabdingbares
Moment der Freiheit und damit auch des sittlichen Staates” greifbar.%*> Aufgabe des Staates
ist es, die Freiheit zu sichern und ,notwendige Rahmenbedingungen der Freiheit zu schaffen
bzw. zu erhalten”, dazu gehort die Ermoglichung eines ,gewissen Males an sozialer
Sicherheit” und eines ,,gewissen Malies an geistiger Bildung”, die die Voraussetzungen der
Freiheit im Sinne einer Selbstbestimmung bilden.®*® Dem Staat kommt dabei eine aktive Rolle
zu, er ist nicht ,blofRes Vollzugsorgan der Gesellschaft”, er ist vielmehr ,Anwalt dieser
gemeinsamen Interessen aller”, denn es gehort zum ,,Prinzip des Staates” fir die , Erhebung
(..) aller Einzelner zur vollen Freiheit und persénlichen Entfaltung” zu sorgen.®*’ Fir

939 Siehe hierzu: ,Durch diese Vorkehrungen (gegen den Machtmissbrauch, Anmerkung E.S.) wird bloBe Macht-
und Entscheidungsgewalt, die nicht entbehrt werde kann, umgeformt in Herrschaft und die Verknipfung von
Herrschaft und Freiheit hergestellt.”, in: Ebd.

90 Ebd., S. 18f.

91 Ebd., S. 19.

92 Epd.

93 Ebd.

94 Ebd., S. 20f.

95 Ebd., S. 21.

946 Ebd., S. 22.

947 Ebd., S. 23.

153



Bockenforde stellt sich die Frage, inwiefern der Staat selbst inhaltlich zur ,ethisch-sittlichen
Freiheit und Selbstverwirklichung der Einzelnen” beizutragen hat. Béckenforde unterstreicht
die These Hegels, wonach es des Staates in seiner geistigen und sittlichen Qualitat bedarf.94®
Es ergibt sich daraus aber die Problematik,
,,0b und wie eine solche Realisierung geistig-sittlicher Gehalte durch den Staat méglich
sein soll, ohne dass es zu einer staatlich verordneten Sittlichkeit und Ideologie, zu einem
letztlich totalitdren Zugriff auf den einzelnen kommt.“9%°
Eine Absage erteilt Bockenforde der Forderung nach einer ,gemeinsamen Ethik” als der
Grundlage des Staates. Er sieht darin die Gefahr des totalitdaren Staates begriindet: ,,Der Staat
erhélt seine Grundlage und sein Ferment, das ihn Zusammenhaltende, nicht als Gemeinschaft
im Recht, in der Anerkennung und Freigabe der Individualitdt, der Verknipfung des
Verschiedenen zur Einheit und dem Grundgefiihl der Ordnung, das alle haben, sondern in der
Einheit der politischen Gesinnung.“?*° Deshalb pladiert Bockenforde fiir den ,,sittlichen Staat”,
der ,,wegen seiner Anerkennung der Freiheit und sittlichen Selbstbestimmung der Einzelnen,
gerade das Moment der AuRerlichkeit an sich“ hat.>®! Als ,geistig-sittlichen Gehalt des
neuzeitlichen Staates” bezeichnet Bockenforde, im Gegensatz zur Forderung nach einer
,gemeinsamen Ethik“, dass der Staat
,darauf verzichtet hat, einheitliche politische Gesinnung, einheitlichen Glauben,
einheitliche Weltanschauung als seine Grundlage verbindlich zu machen und eben
dadurch die Subjektivitit und Besonderheit der Einzelnen in ihr Recht gesetzt hat."?>?
Obwohl der Staat geistig-sittliche sowie kulturelle Grundhaltungen seiner Biirger nicht
bestimmen kann, kommt ihm hinsichtlich dieser Grundhaltungen eine wichtige Aufgabe zu:
,Er kann und hat zundchst die Konstitutionsbedingungen der Subjektivitét, der Freiheit
der Person und die Achtung des Gewissens, zu schiitzen (...). Die Achtung des Gewissens
ist der Punkt, an dem der Staat das Vorausliegende, den letztlich unverfiigbaren
Selbststand der Person, anerkennt.?>3
Zur Aufgabe des Staates in seiner ,,schiitzenden und stiitzenden Funktion” gehort es ferner,
»den Prozess geistig-kulturellen Lebens und geistig-kultureller Bewegung als einen
freien zu gewdhrleisten und zu schiitzen, in dem das geistig-kulturelle, aber auch das
sittliche Bewusstsein des Volkes sich zu artikulieren und weiterzutragen vermag und
nicht durch partikuldre geistige Bewegungen, die auf Alleingeltung und Beherrschung
zielen, iiberwiltigt wird.“%>*
Entscheidend dafir ist das Bildungskonzept innerhalb des staatlichen Schulsystems,
das nicht auf ,Totalitdt und Umformung des Bewusstseins zielt“, sondern der ,,Heranbildung
und Weckung des spezifischen Humanum, der zum eigenen Urteil und zur vernunftgeleiteten

948 Siehe hierzu: , Hegels These ist demgegeniiber, dass auch die Verwirklichung des Geistigen und Sittlichen der
Verformung, der Auspragung in Institutionen, der Pflege und Lebendigerhaltung durch den Staat bedirfe, um
dadurch als tragender Grund und haltende Kraft fir die individuelle Selbstbestimmung wirksam zu sein.”, in:
Ebd., S. 24.

949 Epd.

90 Ebd., S. 25.

%1 Ebd.

%2 Ebd., S. 31.

93 Ebd., S. 32.

954 Ebd.

154



Selbstverwirklichung befihigten Person” dient.®>> Zusammenfassend stellt Bockenférde als
Aufgabe des Staates fest:
,Flr das geistige und sittliche Leben bedarf es daher der Haltepunkte, institutionellen
Verformungen und normativen Stiitzen, an denen die allgemeinen geistigen und
sittlichen Haltungen, die vorhanden sind, sich festmachen kénnen, 6ffentliche Relevanz
erlangen und gegeniiber den individualistisch-funktionalen Bewegungskrdéften der
Erwerbs- und Leistungsgesellschaft Riickhalt und Bestétigung finden.“%>®
Der Staat als sittlicher Staat, dessen Hauptwirkweise eine, die Gesinnungen und ethisch-
moralischen Einstellungen der Individuen ,schiitzende und stiitzende Funktion” ist, bedarf
allerdings wesentlich jener Voraussetzungen, die der Staat selbst nicht zu garantieren
vermag.>®’ Es wire ein Kampf des ,nackten politischen Uberlebens”, wenn der Staat
gezwungen ware, die ihn tragende Subjektivitdt selbst schaffen zu wollen; Béckenforde
bezeichnet dies als ,,Riickgang auf einen primitiven, naturhaften Zustand der Organisation des
politischen Zusammenlebens.“%>® Der Staat als sittlicher Staat lasst sich, so die Uberzeugung
Bockenférdes, in der Demokratie verwirklichen.®*® Gehalte des sittlichen Staates miissen in
der demokratischen Gesellschaft allerdings ,konsensgetragen” sein, deshalb ist das
Zueinander von politischen Parteien, Parlament und Regierung mit den gesellschaftlichen
Gruppen und den Einzelnen von gréRter staatspolitischer Bedeutung.®®°

2.4 Fazit

Ernst-Wolfgang Bockenfoérde fiihrt in den drei vorstehend dargestellten Beitrdgen eine
Verhéltnisbestimmung von Freiheit und Recht im Staat aus. Die Freiheit, die dem Recht
vorausgeht und dieses inhaltlich bestimmt, bendtigt ihrerseits das Recht als Garantie fir die
Grunddimension menschlicher Personalitat. Aus der kontraren begrifflichen Bestimmung von
Freiheit als ,subjektive” bzw. ,objektive Freiheit” ergibt sich die Notwendigkeit einer
Vermittlung, die als Funktion des Rechts beschrieben werden kann. Die Bedeutung des Rechts
liegt folglich in der Funktion der Gewahrleistung von Freiheit. Wichtig ist dabei aber auch der
Staat, dessen Potentialitdat zu unumschrankter Machtausiibung einerseits durch das Recht
begrenzt werden muss und der andererseits auf einen Grundkonsens innerhalb der
Gesellschaft angewiesen ist. Trotz der axiomatischen Voraussetzung, dass es in einer
freiheitlichen Grundordnung keine Identitat von Recht und sittlicher Ordnung geben kann, ist
festzuhalten, dass positives Recht und sittliche Ordnung reziprok aufeinander bezogen sind.

95 Ebd., S. 33.

96 Ebd., S. 35.

%7 |m Anschluss an seine These von den ,Voraussetzungen, die der Staat nicht garantieren kann“, die im
,Bockenforde — Diktum“ von 1967 Niederschlag gefunden hat, halt er fest: Siehe hierzu: ,Voraussetzung ihrer
Wirksambkeit (= der staatlichen Tatigkeit, Anmerkung E.S.) ist, dass bei den Einzelnen und in den Lebenskreisen
der Gesellschaft geistig-sittliche Grundhaltungen, Orientierung an Vernunft und sittlichem Grundgefinhl
vorhanden sind.”, in: Ebd., S. 36.

98 Ebd., S. 37.

959 Siehe hierzu: ,Eine Verwirklichung der Gehalte des sittlichen Staates kann vielmehr nur im und durch den
demokratischen politischen Prozess erfolgen, soll nicht der Staat als sittlicher Staat zu einer abstrakten und
imagindren Antithese zum demokratischen Staat werden.” Das Zusammenwirken von ,Aktivbirgerschaft” und
Regierung ist dabei zwingend nétig, nur dadurch ist die ,Verwirklichung des Staates als sittlicher Staat moglich.”,
in: Ebd., S. 38.

90 Ebd., S. 39.

155



Das Ethos der Staatsblirger ist einerseits die Voraussetzung fiir die Anerkennung des Rechts,
im politischen Prozess der Gesetzgebung flieRen andererseits die maBgeblichen ethisch-
moralischen Grundhaltung der Biirger in das Recht ein. Bockenforde spricht in diesem
Zusammenhang von der ,positiv ethischen Bestimmung des Rechts”. In der Bestimmung des
Staates als ,,sittlicher Staat” nimmt Bockenférde eine bezeichnende Differenzierung vor, die
darin besteht, den Staat nicht von der Voraussetzung einer gemeinsamen Staatsethik, in der
er die Gefahr der Staatstotalitit gegeben sieht, abhdngig zu machen, sondern seine
Voraussetzung in der freien Ermoglichung der Birger zur Praxis einer moralisch-ethischen
Lebenskonzeption aufgrund eigener Gewissensentscheidungen begriindet zu sehen. In den
Darstellungen Bockenfordes fehlt nicht der Hinweis auf die Gefahrdung, die dem freiheitlichen
Rechtskonzept innewohnt, das in den ethischen, moralischen, religiosen und kulturellen
Voraussetzungen seiner Blrger wurzelt. Die Gefahrdung liegt in der Moglichkeit des
Totalitarismus ebenso begriindet wie in einem ausdifferenzierten geistig-ethischen
Pluralismus innerhalb der Gesellschaft, der in zunehmendem MaRe die Voraussetzung fiir den
Staat als ,,Moment der AuRBerlichkeit” in Frage stellt. Das Bewusstsein um die Gefihrdungslage
belegt damit auch an dieser Stelle die These vom , Wagnis“, das der Staat um der Freiheit
willen einzugehen bereit sein muss.

3. Anthropologische Grundbestimmung

Von zentraler Bedeutung im Werk Ernst-Wolfgang Béckenfordes ist die Uberzeugung von der
Individual- und Sozialbestimmung des Menschen, deren Schutz und Sicherung zu den obersten
Prinzipen der demokratisch-freiheitlichen Staatsordnung zdhlen. Der Mensch als Individual-
und Sozialwesen sucht Freiheit und Selbstbestimmung, er bedarf deshalb der Rechtsordnung.
Drei exemplarische Studien zeigen die inhaltliche Auseinandersetzung von Ernst-Wolfgang
Bockenforde mit diesem Themenbereich. Das Referat ,Das Bild vom Menschen in der
Perspektive der heutigen Rechtsordnung“®®' geht vom stark individuell geprigten
Menschenbild der Gegenwart aus und stellt diesem als soziales Korrektiv das Verfassungsrecht
gegenlber. Die Studie , Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft im
demokratischen Sozialstaat der Gegenwart“?®? thematisiert ausgehend vom geschichtlichen
Prozess ihrer Trennung das verfassungsorganisatorische Prinzip der gegenseitigen Bezogen-
und Bedingtheit von Staat und Gesellschaft, in dem die Freiheitsrechte einen besonderen
Stellenwert einnehmen. Der Beitrag ,Das Grundrecht der Gewissenfreiheit“®® widmet sich
der Bedeutung der Gewissensfreiheit als verfassungsrechtlich garantiertem Grundrecht.
Dabei geht es auch um die Frage einer inhaltlichen Differenzierung und Unterscheidung vom
Grundrecht der Glaubensfreiheit. Darin stellt Bockenférde die anthropologische Bedeutung
des Gewissens in seiner ethisch-moralischen Qualifizierung heraus und begriindet von daher
Umfang und Begrenzung des Grundrechts auf Gewissensfreiheit in der Rechtsordnung des
Grundgesetzes.

%1 Erstverdffentlichung: Michalski, Krystof (Hrsg.), Der Mensch in der modernen Wissenschaft. Castelgandolfo-
Gesprache 1985, S. 91-99. Hier zitiert nach: RSF, S. 58-66.

92 Erstveroffentlichung: Rechtsfragen der Gegenwart, S. 11-36. RSF, S. 209-243,

963 Erstverdffentlichung: Verdffentlichung der Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer 28 (1970), S. 33-88.
Hier zitiert nach: SVD, S. 200-263.

156



3.1 Das Bild vom Menschen in der Rechtsordnung

In einem Referat bei den ,Castelgandolfo-Gesprachen” von 1985 (iber das ,Bild vom
Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung” befasst sich Ernst-Wolfgang
Bockenforde mit den ,,Grundmerkmalen heutiger Rechtsordnung®, die aus einem spezifisch
modernen Menschenbild resultieren. Seine Ausfiihrungen beanspruchen einen ,analytischen
Charakter”, sie beziehen sich ausschlieRlich auf die Rechtsordnung ,westlich-demokratischer
Staaten, die weithin auf den Prinzipien der Aufklarung und deren Konkretisierung beruht“ und
damit auf den abendlindisch-christlichen Kulturkreis.’®* Der Mensch als Individuum, dem
grundlegende Freiheitsrechte zukommen, ist die Bedingung dieser Rechtsordnung;
gleichzeitig stellt die Individualitdt des Einzelnen auch Grenze und Begrenzung der rechtlich
verbirgten Freiheit dar. In der Moderne definiert sich der Mensch weniger von seiner
Sozialfahigkeit her, seine Rechtsforderungen begriinden sich vor allem aus dem Interesse nach
Absonderung vom Mitmenschen und dienen den Interessen der eigenen Individualitat. Eine
Verbindlichkeit hinsichtlich des ,Allgemeinen”, beziglich der Gesellschaft also, ist nicht
zwingend gegeben. Ethisch-sittliche Implikationen ebenso wie metaphysisch-transzendente,
moglicherweise sogar theologische Inhalte werden nicht automatisch als Bestandteile der
Rechtsordnung begriffen, sie werden es nur dann, wenn sie den subjektiven Formen der
Freiheit dienen. Der Rechtsordnung liegt von daher ein umfassender weltanschaulicher
Pluralismus zugrunde, der von Seiten des Rechts im freiheitlich-demokratischen Staat nicht
grundlos begrenzt werden kann. Die Rechtsordnung dient vielmehr dem Schutz vielfiltiger,
pluraler Lebenskonzeptionen. Vor diesem Hintergrund ist es die Aufgabe der Verfassung,
Verfahrensregeln vorzugeben, die der individuellen Freiheit ebenso wie der sozialen
Wirklichkeit in der demokratischen Gesellschaft geniigen. Bdckenforde thematisiert die
vielschichtige Problematik im Gegenliber von Individualitdit und Sozialitdt fir die
Rechtsordnung und fragt nach einer hinreichenden Begriindung des Rechts, das sich
zunehmend von den Individualrechten des Einzelnen her versteht.

3.1.1 Individuum als Voraussetzung des Rechts

Die Rechtsordnung setzt das Bild des Menschen als Individuum voraus.®®® Das ,Rechtssubjekt”
ist dabei ,das einzelne, freie, auf sich gestellte Individuum®.°¢® Alle Formen menschlicher
Gemeinschaft, wie z. B. die Familie, werden deshalb rechtlich vom Bild des Individuums her
verstanden.®®’ Folglich wird fur das Recht ,der Mitmensch nicht als Bedingung des eigenen
Menschseins, sondern als Grenze und Begrenzung der eigenen rechtlichen Freiheit”
begriffen.®®® Bockenférde verweist in diesem Zusammenhang auf Artikel 4 der Erkldrung der
Menschen- und Biirgerrechte von 1789 und auf Karl Marx, der feststellt, ,dass dieses

964 Bgckenforde, Das Bild vom Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, S. 58.

95 Siehe hierzu: ,Das in ihr (= der Rechtsordnung, Anmerkung E.S.) wirksame Bild vom Menschen ist das des
einzelnen, auf sich gestellten Individuums, das zwar auch in sozialen und anderen Gemeinschaftsbeziehungen
lebt, aber als solches diesen Beziehungen vorausliegt. Dieses Bild, wie es in der Vernunftrechtslehre des 18.
Jahrhunderts entwickelt wurde, wird in die Rechtsordnung hinein umgesetzt.”, in: Ebd.

96 Ebd., S. 59.

%7 Siehe hierzu: ,Denn Rechtssubjekte, die einen Anspruch auf rechtlich gleiche Behandlung haben, sind nicht
die Familien, sondern die Individuen.”, in: Ebd.

968 Ebhd.

157



Menschenrecht der Freiheit nicht auf der Verbindung des Menschen mit dem Menschen,
sondern auf der Absonderung des Menschen vom Menschen basiere.“%®° Das Sozialrecht ist
trotzdem zwar ,Bestandteil der Rechtsordnung”, aber nicht Ausgangsbedingung, sondern
,Grenzziehung” innerhalb des Rechts.?”°

3.1.2 Verlust der metaphysisch-transzendenten Dimension

In der Rechtsordnung ist das Individuum

»€ein als in <rechtliche> Freiheit gesetztes Individuum, das seine Bestimmung selbst

suchen und wdhlen, sie aber auch verfehlen kann, ohne vom Recht eine Vorgabe fiir

diese Wahl zu erhalten.“9’!
Von zentraler Bedeutung dabei ist die Freiheit, sie ist allerdings keine zielgerichtete Freiheit,
sondern eine Freiheit als Bedingung der Moglichkeit, Religion, MeinungsdulRerung, Kunst und
Entfaltung der Personlichkeit frei auszuiiben oder ihre Ausiibung zu unterlassen.®’? Fir das
Freiheitsverstandnis bedeutet dies: Freiheit ist grundsatzlich ,,subjektive Freiheit”, sie braucht
keine metaphysische oder transzendentale Bestimmung mehr; Freiheit ist Subjektivitat ohne
Bindung an das ,Allgemeine als Verbindlichkeit“.?’> Die Freiheitsrechte, die in der
Franzosischen Revolution formuliert wurden, sind unter der Bericksichtigung des
vorgegebenen Menschenbildes keine , kategorialen Formen” rechtlicher Freiheitsordnung,
sondern

,Sspezifische Formen von Freiheitsgewdhr, und zwar derart, dass sie rechtlich gesehen,

auch die Freisetzung des einzelnen gegeniiber seiner Bestimmung zum Inhalt

haben. 974
Bockenforde weist darauf hin, dass die kirchliche Begriindung fiir die Freiheitsrechte als
Menschenrechte im Gegensatz dazu in ihrer ,metaphysischen Bestimmung” liegt und damit
kategorial verstanden wird, wadhrend sie von der modernen Gesellschaft und der
Rechtsordnung allein ,,auf die spezifische moderne Emanzipationsform der Menschenrechte
bezogen” werden und damit deren grundsatzliche Freisetzung einschlieRen.®’> Béckenférde
konstatiert aus diesem Zusammenhang, dass ethisch-sittliche Inhalte nur begrenzt in die
Rechtsordnung eingehen, und zwar dann, wenn sie auf die ,Sicherung der Bedingungen des
duBeren Zusammenlebens nach MaRgabe der menschlichen Bediirfnisnatur bezogen sind.“%7®
Die metaphysisch-transzendentale Ausrichtung des Menschen bleibt dabei ausgespart, von
der Perspektive der heutigen Rechtsordnung her gesehen, ist die religiose Orientierung des
Menschen Teil seiner personlichen Freiheit. Flir Bockenforde stellt sich daraus die Frage, ob
die Aussparung einer ,hoheren Bestimmung“ des Menschen im Recht unabdingbar fir das

99 Epd.

970 Ebd., S. 60.

971 Ebd.

972 Siehe hierzu: ,,Der Grundinhalt der modernen Menschen- und Biirgerrechte, die ein Kernstiick der heutigen
Rechtsordnung ausmachen, liegt nicht darin, eine Zielausrichtung der Freiheit auf Religion, Bildung, Kunst usf.
oder allgemein auf die Vollendung der Natur <Euddamonia> festzulegen und als Verbindlichkeit vorzugeben; er
liegt darin, dass sie auf Freiheit der Religion, Freiheit der MeinungsaulRerung, Freiheit der Kunst, der Entfaltung
der Personlichkeit usf. bezogen sind.”, in: Ebd.

973 Ebd.

974 Ebd.

975 Ebd., S. 61.

976 Ebd.

158



Gewadhren von Freiheit ist oder vielmehr ,das Fehlen einer Vermittlung zwischen subjektiver
rechtlicher Freiheit und den Gehalten der Freiheitsverwirklichung” anzeigt.®”’

3.1.3 Problematik des Pluralismus

Eine wichtige Voraussetzung der heutigen Verfassungs- und Rechtsordnung ist ein ,religios-
weltanschaulicher und geistig-ethischer Pluralismus” auf der Grundlage der ,,Menschen- und
Burgerrechte”.°’® Die Freiheitsrechte werden deshalb nach Ansicht Bdckenférdes im
modernen Verfassungsstaat zu ,Freiheitsbereichen”, dazu gehoren Religion, Bildung,
Wissenschaft und Kunst; sie dienen der individuellen Subjektivitdt und haben als solche ,keine
notwendige Teilhabe am Allgemeinen der staatlichen Ordnung”.®’® Der Staat tritt weder
beziglich der inhaltlichen Begriindung und Darstellung noch als ,Gegeniber der
Freiheitsgewahr” in Erscheinung, der ,,Staat wird vielmehr selbst als Mittel und Instrument der
menschenrechtlichen subjektiven Freiheitsgewahr verstanden.”®®® Die Folge dieser
Voraussetzungen ist, dass es ,keine Vorgabe an Verbindlichkeit und Orientierung” geben
kann, es handelt sich vielmehr um eine ,Vielzahl von Angeboten im Hinblick auf Religion,
Bildung, Grundsatzen der Lebensfiihrung”, zu denen sich das Individuum frei verhalt. In der
pluralistisch gepragten Gesellschaftsordnung kann folglich der ,Wahrheitsanspruch des
christlichen Glaubens” nur den ,Status eines konkurrierenden Angebots“ einnehmen, seine
Verbindlichkeit besteht fiir die, die sein Angebot annehmen, er ist aber ,nicht Teil der
allgemeinen 6ffentlichen Lebensordnung.“?8! Der Mensch ist in dieser Rechtsordnung ein ,,in
Freiheit Gesetzter”, indem er seine Orientierung in Freiheit selbst suchen kann und in dieser
Freiheitssuche durch die Rechtsordnung geschiitzt wird. Mit diesem Freiheitsverstandnis wird
ein ,grundlegendes Recht” des modernen Menschen festgehalten.?®> Trotz des
vorherrschenden Pluralismus gibt die heutige Rechtsordnung den Menschen Sicherheit und
Gewissheit durch den institutionellen Rahmen der Verfassung und durch Verfahrensregeln auf
politischer und staatlicher Ebene, die durch die Rechtsordnung gewahrt und geschuiitzt sind.
Die Rechtsordnung garantiert , bestimmte materielle rechtliche Gehalte”, sie ist ,keineswegs
allein auf die Sicherung, Abgrenzung und Koordination der individuellen subjektiven Freiheit”
ausgerichtet, sondern trifft auch Regelungen fir

,0rdnung und Institutionen der politischen Gemeinschaft, das Zustandekommen und

die Bedingungen eines demokratisch, vom Volk her begriindeten allgemeinen Willens

und dessen néhere Regulierung”.%®3
Dies zeigt sich vor allem in den Grundsatzen zur Achtung der Menschenwiirde, in der
Definition von Freiheitsrechten als Grundrechte, in der Gewaltenteilung und im politischen
Prozess der Willensbildung. Diesen ,inhaltlichen Verbilrgungen” der Freiheitsrechte steht im

977 Ebd.

978 Siehe hierzu: ,Die heutige Verfassungsordnung erhebt den religids-weltanschaulichen und geistig-ethischen
Pluralismus zum rechtlich abgesicherten, strukturierenden Grundbestand der offentlichen Lebensordnung.
Grundlage dafir sind wiederum die Menschen- und Birgerrechte.”, in: Ebd.

979 Ebd., S. 62.

980 Epd.

%81 Epd.

982 Ehd., S. 63.

983 Ebd.

159



Bewusstsein der Staatsbiirger eine ,Verfiugbarkeit des Rechts” gegeniiber.’®* Bei allen
politischen Unternehmungen, die zum Ziel haben, bestimmte parteipolitische Programme in
positives Recht umzusetzen, bleibt aber dennoch der ,Punkt des Unverfligbaren” bestehen,
hier greift die vom Verfassungsrecht gesetzte Grenze.®®> Die ,Verbiirgungen” der Verfassung
garantieren die Rechte der subjektiven Freiheitsbestimmung des Einzelnen in prinzipieller
Hinsicht, trotzdem verbirgen sie ,keine objektiven Inhalte, sondern die Moglichkeit, solche
Inhalte (subjektiv) zu ergreifen”; gleichzeitig gibt es ,inhaltliche, substantielle Festlegungen,
die Gber die Gewahr nur subjektiver Freiheit hinausgehen.“®8® Dazu gehoren bestimmte
Festlegungen der Verfassung, wie z. B. der besondere Schutz von Ehe und Familie in Artikel
6,1 GG. Hierbei ist aber trotz aller verfassungsrechtlicher Festlegungen zu bedenken, dass sie
»konsensabhingig” von Uberzeugungen und Auffassungen innerhalb der Gesellschaft bleiben
und deshalb in ihrem ,,Gehalt” gerichtlich immer neu gefasst werden kénnen.®” Bockenférde
konstatiert aus der analytischen Beschreibung des Wandels in der Begrindung der
Freiheitsrechte unter den Vorzeichen einer pluralistischen Gesellschaft eine Entwicklung des
Rechts, das eine zunehmende Verschiebung von personenbezogenen Rechten auf
funktionsbezogene, rollenspezifische Rechte erfihrt.?8 Das fiihrt dazu, dass ,,zweckrationale
Pramissen“ Vorrang erhalten. Dies bedeutet aber, dass sich Menschen nur noch als
,Rollentrager und partiell Betroffene” sehen und die subjektiv handelnde und sich
verantwortende Person zunehmend aus dem offentlichen in den privaten Bereich verdrangt
wird.8°

3.2 Die Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft

Staat und Gesellschaft sind im modernen Verstdndnis einer freiheitlichen Grundordnung
voneinander zu differenzierende Bereiche. Dieser Grundsatz ergibt sich aus der Erkenntnis,
dass die Gesellschaft dem Staat vorausgeht und diesen begriindet. Freiheit wiederum
verwirklicht sind im Schutz des Individuums vor dem Staat, die Freiheitsrechte werden deshalb
auch als ,Abwehrrechte” verstanden. Die Trennung von Staat und Gesellschaft verhindert
zudem eine totalitare Bestimmung der Gesellschaft und des Individuums durch den Staat.
Staat und Gesellschaft sind aber trotzdem eng aufeinander bezogen. Die Verfassung schafft
den Rahmen fiir das Beziehungsgeflige zwischen Individuum, Staat und Gesellschaft. In der
1972 veroffentlichten Studie ,,Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft
im demokratischen Sozialstaat der Gegenwart” argumentiert Ernst-Wolfgang Bockenforde
vom verfassungsrechtlichen Prinzip der Trennung von Staat und Gesellschaft her. Im Kontext
einer Fachdiskussion Uber die Frage, ob die postulierte Trennung von Staat und Gesellschaft

984 Epd.

985 Sjehe hierzu: ,Sie (= die Unverfiigbarkeit des Rechts, Anmerkung E.S.) sind das Residuum des Bleibenden, des
nicht oder nur begrenzt <im Rahmen zuldssiger Verfassungsdnderung> Disponierbaren.”, in: Ebd., S. 64.

986 Epd.

%87 Ebd., S. 65.

988 Siehe hierzu: ,In der Anwendung des Rechts erscheint der Einzelne nur als der von den festgelegten sachlichen
Voraussetzungen her bestimmte Fall.“, in: Ebd.

989 Siehe hierzu: ,Die Menschen erfahren und erleben sich zunehmend als Rollentrager und partiell Betroffene,
eingefligt in Arbeits- und Systemabl&ufe, die Uber sie Macht gewinnen, die sie aber nicht selbst beherrschen und
gestalten konnen. Als Person, als aus und in eigener Initiative handelndes Subjekt sehen sie sich in ihre Privatheit
verwiesen und dorthin freigesetzt.”, in: Ebd., S 66.

160



Uberholt ist, vertritt Bockenférde die Position der ,Berechtigung und (...) Bedeutung der
Unterscheidung von Staat und Gesellschaft in unserer heutigen Verfassungsordnung”.9% Der
Verfasser zeichnet den historischen Entwicklungsprozess nach, der einerseits den Staat als
,Organisation der Herrschaftsgewalt” hervorbringt und andererseits ,Freiheitsspharen” fir
den Einzelnen auBerhalb der festgelegten Staatszwecke, dazu gehort das weltanschaulich-
religiose Bekenntnis der Biirger, konstituiert. Im Blick auf den Verfassungsstaat der
Bundesrepublik Deutschland zeigt sich, inwiefern eine geregelte Beziehung zwischen Staat
und Gesellschaft moglich ist. Der Staat gewahrleistet in diesem Beziehungssystem individuelle
Freiheitsrechte, indem er die staatliche Entscheidungsgewalt funktional reduziert. Nach
Bockenforde dient der Staat in diesem Sinne dem Ziel der Realisierung von Freiheitsrechten,
er ermoglicht zudem die Auspragung ethisch-moralischer Grundhaltungen innerhalb der
Gesellschaft, die einer fundamentalen Letztbegriindung des Staates wiederum dienen.
Bockenforde thematisiert ausfihrlich das Verhaltnis zwischen Staat und Gesellschaft
hinsichtlich der Freiheitsrechte des Individuums.

3.2.1 Historische Grundlagen und Voraussetzungen

Ausgehend von einer Analyse des historischen Befunds, ist nach Bockenfoérde die
Unterscheidung von Staat und Gesellschaft ,nicht das Erzeugnis bloRer Theorie, also ein
abstraktes gedankliches Modell ohne Beziehung zur geschichtlichen Wirklichkeit”, von einer
Unterscheidung bzw. Trennung von Staat und Gesellschaft kann vielmehr ,,unter bestimmten,
angebbaren Bedingungen der politisch-sozialen Ordnung, und solange diese Bedingungen
fortbestehen, gesprochen werden.“?** Aus der mittelalterlichen und frithneuzeitlichen
Ordnung, die von ,zerstreuten Herrschaftsbefugnissen” gekennzeichnet war, ergeben sich im
geschichtlichen Verlauf zunehmend Formen , politischer Herrschaftsbefugnisse”, die in der
Person des Flirsten und seiner Instanzen zur ,einheitlichen und umfassenden politischen
Herrschaftsgewalt organisiert und ausgebaut werden”.?®? Es vollzieht sich der Wechsel von
der ,Societas civilis cum imperio” zur ,Societas civilis sine imperio”.°® Die organisatorische
Umformung der Staatsgewalt fiihrt schliefflich zur Auflésung der mittelalterlichen
Standesordnung, an ihre Stelle tritt die ,,Herrschaftsbeziehung” zwischen Monarch bzw. Staat
und Untertanen.®®* Nachfolgend bilden sich aus den ,Stdnden” soziale Schichten, die unter
der MaRgabe einer weitgehenden ,rechtlichen Gleichheit” zunehmend der Staatsgewalt
unterstehen. Bockenforde spricht von einer ,,Subjektstellung im doppelten Sinn“, sie zeigt sich
in der ,Unterordnung aller Einzelnen unter die eine Staatsgewalt als auch in der

990 Backenférde, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, S. 210.

91 Ebd.,, S. 211.

92 Ehd.,, S. 212.

993 Siehe hierzu: ,Auf diese Weise entsteht aus der herrschaftlich-politisch durchformten und geschichteten
Gesellschaft <societas civilis cum imperio> des Mittelalters und der frilhen Neuzeit auf der einen Seite die
einheitliche und umfassende, gegeniber ihren individuellen Trdgern organisatorisch verselbstindigte
Staatsgewalt, auf der anderen Seite die einheitliche neue Gesellschaft <societas civilis sine imperio> der dieser
Staatsgewalt Unterworfenen.”, in: Ebd.

9% Sjehe hierzu: ,Das Prinzip, das zur Verwirklichung drangt, ist folgendes: Nicht mehr bestimmte einzelne sollen
Uber andere einzelne Herrschaftsgewalt ausiiben, nicht ein Stand <Adel> iber einen anderen <Bauern>, sondern
nur der Trager der umfassenden staatlichen Gewalt einheitlich gegeniber allen; im Ubringen ist der einzelne
J[frei’, d. h. frei von anderer als staatlicher Herrschaftsgewalt.”, in: Ebd., S. 214.

161



Unabhingigkeit der Einzelnen im Verhéltnis zueinander”.%%> Das Ergebnis dieser historischen
Entwicklung ist der ,Staat als der Organisation der einheitlichen politischen Herrschafts- und
Entscheidungswalt” und die ihm ,gegeniiberstehende Gesellschaft der ,freien’ und rechtlich
gleichen Einzelnen und ihrer Gruppierungen.“®®® Diese Entwicklung fiihrt schlieRlich zu einer
,Verselbstandigung” der Entscheidungsgewalt und zu ihrer ,,Bindung und Begrenzung” durch
die ,Verbindlichmachung grundlegender Staatszwecke”.?*’ Das heiRt:
,Der Einzelne und die Gesellschaft sollen dem Zugriff des Staates, seiner Organisierung
und Aktualisierung individueller Verhaltensleistungen nicht total, d. h. in jeder Hinsicht,
sondern nur in bestimmter Hinsicht und bestimmten Bereichen, eben jenen, die fiir die
Erreichung der Staatszwecke notwendig sind, unterworfen sein."?%®
Dadurch entstehen , Freiheitsspharen der Individuen®, also Bereiche, die den Staatszwecken
nicht unterliegen. Im Zuge der Franzosischen Revolution werden daraus die ,individuellen
Freiheitsrechte” formuliert. Aufgrund der allgemeinen Rechte des Individuums wird die , freie,
selbstbestimmte und erwerbsorientierte Einzelpersonlichkeit” erméglicht.®®® Durch die
,burgerliche Rechtsordnung” entsteht dabei die ,birgerliche Gesellschaft, die ihre
,Produktivkrafte auf dem Boden der Rechtsgleichheit und Erwerbsfreiheit” entfalten kann.
Die Kehrseite der Entwicklung ist ein ,wirtschaftlicher Antagonismus“ in der Ungleichheit der
Besitzverhaltnisse. Dies flihrt zu neuer Unfreiheit und letztlich zum ,,Problem der ,sozialen
Fragen‘im 19. Jahrhundert.“1%% Eine weitere, historisch greifbare Entwicklung zeigt sich darin,
dass die Gesellschaft zunehmend Anteil an der Staatsgewalt fordert und Einfluss auf den
,Staat als Herrschaftsorganisation” verlangt. Bisher besitzt die Gesellschaft zwar blirgerliche
Freiheitsrechte, aber keine politischen Freiheiten. Der Bruch mit der ,Phase des
Spatabsolutismus und frithen Konstitutionalismus” vollzieht sich nach der Erklarung der
Menschen- und Birgerrechte von 1789, indem nun festgestellt wird, dass die ,,Ordnungs- und
Lenkungsmittel des Staates fir die Gesellschaft, notwendig gebunden sei an die Zustimmung
des Volkes bzw. (der) von ihm gewédhlten Reprdsentanten.”1®! |n den konstitutionellen
Verfassungen des 19. Jahrhunderts wird infolgedessen die Gesetzgebung von der Zustimmung
der Volksvertretung abhangig gemacht. Bockenforde folgert daraus:
,An die Stelle einer strikten Trennung im Sinne des vielberufenen ,Dualismus‘von Staat
und Gesellschaft trat eine verfahrensmdfig und institutionell ausgeformte
Wechselbeziehung zwischen Staat und Gesellschaft auf der Grundlage ihrer
organisatorisch-institutionellen Unterscheidung.“'°%?

95 Ebd.

9% Epd.

%7 Ebd., S. 215.

998 Ebd.

99 Ebd., S. 215f.

1000 Epd., S. 217.

Zur Ungleichheit der Besitzverhaltnisse und deren Folgen: Siehe hierzu: Prinzipiell gilt: ,Die Trias von
Rechtsgleichheit, Erwerbsfreiheit und Garantie des erworbenen Eigentums baut nicht nur alte Privilegien ab, sie
ermoglicht zugleich die volle Entfaltung der natirlichen und besitzbestimmten Ungleichheit der Menschen, aus
der sich im Zuge des 6konomischen Prozesses dann, vermittelt durch die Garantie des Eigentums, die soziale
Klassenspaltung ergibt.”, in: Ebd.

1001 Ehd,, S. 218.

1002 Ebd

162



3.2.2 Verfassungsorganisatorisches Prinzip

Bei der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft handelt es sich um keine ,strikte
Trennung”, sondern um ein differenziertes Beziehungsgeflecht. Der Staat ist grundsatzlich
,keine substantielle Einheit”, sondern vielmehr eine ,organisierte Wirklichkeit.“1%%3 Das
bedeutet, dass es sich im Staat um einen ,organisierten Handlungs- und
Wirkungszusammenhang” handelt, der wiederum von Personen getragen wird.% In diesem
Sinne ist der Staat immer von Menschen abhéangig, sie sind die Trager des Staates. Da der Staat
nicht ohne Menschen und damit ohne Gesellschaft gedacht werden kann, besteht immer die
Gefahr, dass einzelne Entscheidungstrager nicht primar zum Wohl ,,notwendiger allgemeiner
Angelegenheit” agieren, sondern sich von partikularen, ,gesellschaftlich-gruppenmafRigen
Zielen” leiten lassen.1%> Der Staat seinerseits ist aber ,funktional auf die Gesellschaft
bezogen”, indem er eine fir die Gesellschaft noétige ,Erhaltungs-, Sicherungs- und auch
Veranderungsfunktion” wahrnimmt.1%% Der Staat regelt die Konfliktlésung, er schafft einen
Rechtsrahmen, wehrt Gefahren ab und sichert so den Bestand der Gesellschaft.%” Aufgrund
der ,relativen Herauslosung” des Staates ermoglicht er der Gesellschaft durch eine ,,wirksame
funktionale Reduzierung und Zweckausrichtung aller politischen Entscheidungsgewalt”
individuelle Freiheit fiir den Einzelnen.'%® |m totalitdren Staat kommt es dagegen zu einer
Identitat von Staat und Gesellschaft, indem der politische Zugriff auf das Individuum
uneingeschrankt erfolgt, dies bedeutet dann ,das Ende der individuellen Freiheit.“1°%° Aus
verfassungsrechtlicher Perspektive wendet sich Bockenforde gegen die soziologisch
begriindete Annahme, der Staat sei ein ,,Untersystem” der Gesellschaft, wie es unter anderem
von Niklas Luhmann vertreten wird.!%1° Die Unterscheidung bzw. Trennung zwischen Staat
und Gesellschaft konstituiert dagegen ein ,wirksames Beziehungsverhiltnis zwischen
beiden”. Es sind Aktionsprozesse der gegenseitigen Abhdngigkeit und wechselseitigen
Bestimmung, dabei bedarf es aber immer eines Grundkonsenses zwischen Gesellschaft und
Staat.’92! Zur Wechselbeziehung zwischen Staat und Gesellschaft gehért auch die
»Realisierung der geistigen und ethischen Gehalte des Staates”, denn in diesen findet der Staat
seine letzte Begriindung.!%'? Die konkrete Ausgestaltung des Beziehungsgefiige zwischen

1003 Epd., S. 219.

1004 Sjehe hierzu: ,Als organisierte Wirkeinheit entsteht und besteht der Staat dadurch, dass einzelmenschliches
Wirken durch leitende Organe zusammengefasst, einheitlich gelenkt bzw. ausgerichtet und aktualisiert wird.”,
in: Ebd.

1005 Ehd., S. 220.

1006 Ebd

1007 Sjehe hierzu: ,Staat und Gesellschaft sind also nicht zwei je geschlossene, voneinander isolierte Verbiande
und Gemeinwesen, der Staat ist vielmehr die politische Entscheidungseinheit und Herrschaftsorganisation fur
eine Gesellschaft (...); er steht in notwendiger und mannigfacher Wechselbeziehung mit dieser, ohne darum
aufzuhoren, von ihr organisatorisch und funktional unterschieden und gesondert zu sein.”, in: Ebd.

1008 Fhd., S. 221.

1009 Ebd

1010 Epd., S. 221f.

Luhmann, Grundrechte als Institutionen, S. 15ff.

1011 Sjehe hierzu: ,Das notwendige MaR dieses Konsenses ist unterschiedlich, je nach der durch die Staatsform
bedingten Ausgestaltung der Wechselbeziehung zwischen Staat und Gesellschaft und nach der Bewusstseinslage
der Gesellschaft; es ist in der Diktatur geringer als in der Demokratie, aber entbehren kann diesen Konsens kein
Staat.”, in: Bockenforde, Die Bedeutung der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft, S. 223.

1012 Ebd

163



Staat und Gesellschaft obliegt dem Verfassungsrecht, dessen Aufgabe es ist, den ,,Prozess der
politischen Willensbildung und staatlichen Entscheidung” zu gestalten.%?® Bdckenférde
benennt verschiedene Modelle der Verhaltnisbestimmung zwischen Gesellschaft und Staat.
Im ,,autoritdren Modell“ geht es vor allem um die ,Eigenstdandigkeit und Unabhéangigkeit der
politischen Entscheidungsspharen des Staates”, im ,,demokratisch-liberalen Modell“ um eine
»geregelte Teilnahmemadoglichkeit aller an der politischen Willensbildung und einen offenen
Zugang zu den staatlichen Entscheidungspositionen”.%1% Das ,institutionelle Modell” stellt
eine Zwischenform dar, ,die staatliche Wirkeinheit” wird vor allem in ,konkreten
Institutionen”, wie dem Beamtentum und in der Volksvertretung, verkdrpert, wahrend das
,totalitire Modell“ die ,Aufhebung der Gegeniberstellung von Staat und Gesellschaft”
erreichen will, indem der ,Staat zum reinen Instrument oder Vollzugsorgan einer
gesellschaftlichen Gruppe” wird.1%

3.2.3 Staat und Gesellschaft in der Demokratie

Im demokratischen Staat geht prinzipiell alle Entscheidungsgewalt vom Volk aus,'°%® weil das

Volk aber als Gesellschaft existiert, ergibt sich die Frage, ob im demokratischen Staatssystem
eine Unterscheidung von Staat und Gesellschaft (iberhaupt méglich oder sinnvoll ist.1% Als
Begrindung fiir eine Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft flihrt Bockenférde aus,
dass es keine , Aufhebung des demokratischen Prinzips“ bedeutet, wenn zum ,,Zwecke der
Sicherung der individuellen und gesellschaftlichen Freiheit” eine ,,gewisse Begrenzung und
Einbindung” des demokratischen Prinzips erfolgt.’®® GemaR den verfassungsrechtlichen
Bestimmungen des Grundgesetzes versteht sich die Bundesrepublik Deutschland als
rechtsstaatlich-freiheitliche Demokratie.’®® In ihr erfolgt unter Beachtung des
demokratischen Prinzips eine ,, doppelte Sicherung der Freiheit”, es wird die Beteiligung der
Biirger an den Entscheidungen der Staatsgewalt garantiert und gleichzeitig wird die
Gesellschaft um ihrer Freiheit willen von ,bestimmten Zugriffen der Staatsgewalt”
geschiitzt.192° Wiirde diese ,Funktionsreduzierung des Staates” aufgegeben, so wiirde sich die
Freiheit allein auf die ,,demokratische Mitwirkungsfreiheit” beziehen, der Einzelne hatte keine

1013 Sjehe hierzu: ,Sie (= die Beziehung zwischen Staat und Gesellschaft, Anmerkung E.S.) liegt in der
<verfassungsrechtlichen> Festlegung der Einflussnahme aus der Gesellschaft auf den Staat hin, also insbesondere
der Organisation und Ausgestaltung des Prozesses der politischen Willensbildung und staatlichen Entscheidung,
sowie der Art, Ausgestaltung und Begrenzung der staatlichen Einflussnahme und Durchfiihrung staatlicher
Entscheidungen in die Gesellschaft hinein.”, in: Ebd., S. 224.

1014 Ebd

1015 Epd,, S. 225.

1016 Art, 20, GG.

1017 Sjehe hierzu: Da ,,das Volk, konkret betrachtet, nicht ,neben’ oder ,vor‘ der Gesellschaft existiert, sondern
insgesamt genommen <auch> die Gesellschaft ist, welchen Sinn und welche Notwendigkeit soll dann die
Unterscheidung und Gegeniberstellung von Staat und Gesellschaft noch haben?”, in: Bbéckenférde, Die
Bedeutung der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft, S. 225.

1018 Ebd

1019 Art. 20 11, Art. 28 in Einheit mit Art. 1 11l und Art. 19 1l und 79 IlI, GG.

1020 siehe hierzu: ,Die Freiheit wird also ,doppelt gendht’: zur politischen Freiheit der Mitwirkung und
Mitbeteiligung aller an den Entscheidungen der Staatsgewalt tritt hinzu die birgerliche Freiheit der Einzelnen
und der Gesellschaft von bestimmten Zugriffen der Staatsgewalt Gberhaupt.”, in: Bockenforde, Die Bedeutung
der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft, S. 226.

164



,Freiheit gegenliber dem demokratischen Prozess“.1°%! Eine Form von Demokratie, in der alle
Uber alles entscheiden, wiirde zu einer ,totalen Demokratie” fiihren.1®?2 Um sich des
Totalitarismus im demokratischen System zu erwehren und die Freiheit zu sichern, bedarf es
der
»,Konzentrierung der politischen Entscheidungsgewalt bei den staatlichen
Organisationen (...), die eine notwendige Bedingung zur Sicherung individueller Freiheit
ist, gerade um sie gegeniiber den Lenkungs- und Vereinheitlichungsanspriichen
partieller gesellschaftlicher Kollektive zu gewdhrleisten. 1923
Die verfassungsrechtlich verankerte Unterscheidung von Staat und Gesellschaft zeigt sich aber
»hicht allein in der Begrenzung der staatlichen Entscheidungsgewalt als solcher; sie
zeigt sich ebenso im Hinblick auf die Organisationsformen der politischen
Willensbildung und die Abgrenzung des staatlichen vom éffentlichen Bereich.“*%%*
Fiir die politische Willensbildung innerhalb des demokratischen Staates bedeutet dies, dass
sie ein gesellschaftlicher Prozess ist, der dem Staat vorausgeht.'°% Innerhalb des
differenzierten Beziehungsgefliges zwischen Gesellschaft und Staat unterscheidet
Bockenforde ,notwendige staatliche Aufgaben®, wie die Rechtspflege und das Polizeiwesen,
von Bereichen, die ,als staatliche und gesellschaftliche Aufgaben” wahrzunehmen sind, wie z.
B. das Schulwesen. Daneben bestehen Bereiche, die obwohl sie von 6ffentlicher Relevanz sind,
allein der Gesellschaft vorbehalten bleiben, dazu gehort wesentlich das weltanschauliche und
religiése Bekenntnis.'%2¢ Obwohl das demokratische Prinzip die Unterscheidung von Staat und
Gesellschaft unter der Vorgabe der Verfassung wahrt, ergibt sich die Frage, ob dies auch
hinsichtlich des Ubergangs ,vom biirgerlichen Rechtsstaat zum modernen Sozialstaat”
gewahrleistet bleibt.%?” Aufgrund der Erwerbsfreiheit und der Eigentumsgarantie ergibt sich
eine soziale Ungleichheit, die in ihrer Konsequenz ,,ein klassenmaBiger Antagonismus in der
Gesellschaft” ist.2°28 Vor diesem Hintergrund hat der Staat die Pflicht,
,als Garant der freien Gesellschaft und ihrer Grundverfassung, zur Intervention, zum
gezielten Einsatz seiner hoheitlichen Regulierungsmacht (...), um die Gesellschaft vor
ihrer Selbstzerstérung zu bewahren.“19%°

1021 Ebd

1022 Sjehe hierzu: ,Das Ergebnis ist die totale Demokratie, in der der Einzelne voll und ganz Glied des
demokratischen Kollektivs ist, und die eben darum notwendigerweise einen totalitaren Charakter annimmt.”, in:
Ebd., S. 226f.

1023 Epd,, S. 227.

1024 Ebd

1025 Sjehe hierzu: ,Erscheint sie (= die politische Willensbildung, Anmerkung E.S.) hingegen als ein Vorgang aus
der vom Staat unterschiedenen und seinem Zugriff prinzipiell vorausliegenden Gesellschaft auf den Staat hin, so
verbieten sich staatliche Einflussnahmen auf diesen Prozess, die liber die Gewahrleistung der Rahmenordnung
als notwendige Regelung gesellschaftlicher Freiheit hinausgehen.”, in: Ebd., S. 228.

1026 Ehd,, S. 232f.

1027 Sjehe hierzu: ,Kann die zunehmende Steuerung der wirtschaftlichen und sozialen Abldufe durch den Staat,
die wachsende Regulierungs-, Ausgleichs- und Verteilungsgesetzgebung zum Zweck der Relativierung sozialer
Spannungen und der sozialen Ungleichheit, das stets weiter ausgreifende Vorhalten lebenswichtiger Dienst- und
Vorsorgeleistungen durch den Staat etwas anderes besagen, als dass die organisatorische Unterscheidung und
Trennung von Staat und Gesellschaft fortschreitend unterlaufen wird und sich damit selbst aufhebt?”, in: Ebd.,
S. 233.

1028 Epd,, S. 234,

1029 Ebd

165



Es geht also im System des Sozialstaates nicht um eine Auflésung der Unterscheidung bzw.
Trennung von Gesellschaft und Staat, sondern darum, , die individuelle und gesellschaftliche
Freiheit” zu erhalten.1%° Bockenférde stellt das Prinzip der Gesellschaft als das dem Staat
Vorausliegende heraus, deshalb bedarf es zu dessen Gewahrleistung einer ,,Mallbestimmung
flir die soziale Verwaltung des Staates”; die verfassungsrechtliche Voraussetzung dafir ist,
dass Rechtsstaat und Sozialstaat einander nebengeordnet, ,d. h. in Verhaltnis rechtlicher
Verkniipfung und wechselseitiger Begrenzung gestellt” sind.193! Gesellschaftliche Freiheit ist
das Ergebnis der ,,Funktionsreduzierung des Staates”; Bockenfoérde folgert daraus:

,Wird sie aufgegeben, sei es aus objektiven Bedingungen einer gegebenen

gesellschaftlichen Lage, sei es aus einem gesellschaftlichen Wollen, so muss auch die

gesellschaftliche Freiheit abnehmen.“1932

3.3 Das Grundrecht auf Gewissensfreiheit

Mit einer staatsrechtlichen Untersuchung zu Art. 4 | des Grundgesetzes'®33 thematisiert Ernst-
Wolfgang Bockenforde das Grundrecht auf Gewissensfreiheit. Er geht dabei zundchst vom
Gewissensbegriff Hegels'®* aus, der von einer ,Zweideutigkeit in der Ansehung des
Gewissens” spricht.193> Grundlegend fiir das zu analysierende Thema ist demnach die Frage
nach der Bedeutung der , Identitdt des subjektiven Wissens und Wollens“ des Menschen und
seiner ,subjektiven Reflexion des Schuldbewusstseins”.193¢ Aus dieser ,Zweideutigkeit”
ergeben sich nach Bockenforde

,grundlegende Fragen im Hinblick auf die Verbindlichkeit der staatlichen

Rechtsordnung, die uniiberschreitbaren Grenzen staatlicher Freiheitsverbiirgung und

die Legitimation des modernen Staates und Rechtsstaates* .93’
Es zeigt sich allerdings eine Spannung in der Verpflichtung des Staates, die Freiheit des
Individuums zu gewahrleisten, weil das Gewissen des Einzelnen einerseits als der
Lunverflgbare Teil seiner Personlichkeit” anzusehen ist, das Individuum sich aber andererseits
an ,objektiven ethisch-sittlichen und rechtlichen Normen“ orientieren soll.1%® Das

Grundgesetz spricht in Artikel 4 von der Glaubens- und Gewissensfreiheit als Grundrecht ohne

1030 Sjehe hierzu: ,Der Staat muss der sozialen Ungleichheit, die sich angesichts der Dialektik von Freiheit und
Gleichheit auf dem Boden der Gesellschaft immer wieder produziert, entgegenwirken, sie durch sozialen
Ausgleich und soziale Leistungen relativeren, um dadurch die individuelle und gesellschaftliche Freiheit und die
rechtliche Gleichheit real zu erhalten.”, in: Ebd.

1031 Ebd

1032 Epd,, S. 243.

1033 Die Freiheit des Glaubens, des Gewissens und die Freiheit des religisen und weltanschaulichen
Bekenntnisses sind unverletzlich.”

Siehe hierzu ferner: Maunz / Durig / Herzog, GG Art. 4, Rn. (= Randnummer) 122-174.

1034 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 137, in: Bockenférde, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit,
S. 200.

1035 Sjehe hierzu: ,In dieser Zweideutigkeit, von der Hegel spricht, liegt es begriindet, dass die Frage nach dem
Inhalt der verfassungsrechtlich verbiirgten Gewissensfreiheit nicht nur ganz unterschiedliche Antworten
hervorruft, sondern dariber hinaus sogleich grundlegende Fragen im Hinblick auf die Verbindlichkeit der
staatlichen Rechtsordnung, die uniberschreitbaren Grenzen staatlicher Freiheitsverbirgung und die
Legitimation des modernen Staates und Rechtsstaates aufwirft.”, in: Ebd.

1036 Ebd

1037 Ebd

1038 Epd.,, S. 201.

166



,einschrankende Vorbehalte” der Verfassung, von daher ergeben sich fir Bockenforde
prinzipielle verfassungsrechtliche Uberlegungen dariiber,
,was mit der in dieser Form gewdhrleisteten Gewissensfreiheit inhaltlich gemeint ist
und gemeint sein kann und in welchem Umfang eine Verfassung, die den Staat als
demokratischen Rechtsstaat verfasst, diese Gewissensfreiheit, die sie gewdhrleisten
will, zu gewdhrleisten in der Lage ist, ohne sich dadurch wiederum selbst in Frage zu
stellen.103°
Die Gewissensfreiheit ist nach Bockenférde untrennbar mit der Glaubensfreiheit verbunden,
beide sind weitgehend den Eingriffen der Staatsgewalt entzogen. Im Unterschied zur
Glaubensfreiheit ist die Gewissensfreiheit in ihrer historischen Entwicklung nicht als religios
begriindetes Freiheitsrecht, sondern als ein sdkulares Freiheitsrecht des Einzelnen zu
verstehen. Freiheit wird folglich umfassend als Freiheit zum Bekenntnis eines Glaubens und
als Freiheit vom Bekenntnis eines Glaubens verstanden. In der deutschen
Verfassungstradition seit 1919 wird die Gewissensfreiheit zudem losgelost von der
Glaubensfreiheit begriffen und ist im Grundgesetz als ,unverletzliches” Freiheitsrecht des
Individuums vor Eingriffen des Staates besonders geschiitzt. Nach Bockenforde unterwirft sich
die Verfassungsordnung aber nicht dem ,,privaten Gewissensurteil” des Einzelnen, es besteht
vielmehr eine Verfassungsbindung der Freiheitsrechte. Dadurch besitzt der Staat auch die
Moglichkeit im Falle seiner Bedrohung Abwehrrechte einzusetzen. Vor diesem Hintergrund
erachtet es Bockenforde fiir notwendig, dass der Jurist selbst einen Gewissensbegriff fixiert,
obwohl er ,Gewissen” selbst nicht zu definieren vermag. Entscheidungen, die sich aus
Gewissensgriinden gegen die Rechtsordnung richten, zeigen ihre Ernsthaftigkeit in der
Bereitschaft zur Konsequenz. Durch die verfassungsrechtliche Garantie der Gewissensfreiheit
respektiert der Staat dies.

3.3.1 Gewissensfreiheit als Ergebnis historischer Entwicklungen

Die Gewissensfreiheit, die prinzipiell als ,Grundlage der modernen individuellen
Freiheitsrechte” angesehen wird, darf nicht voraussetzungslos betrachtet, sondern muss in
einer ,geistigen und geschichtlichen Kontinuitit” gesehen werden.'%*® Das Grundrecht auf
Glaubens- und Gewissensfreiheit kommt aus der verfassungsrechtlichen Tradition des 19.
Jahrhunderts, die ihrerseits in den konfessionellen Auseinandersetzungen infolge der
Reformation grindet.°*! Dabei wird ein ,bestimmter Freiheitsbereich des Individuums
rechtlich ausgegrenzt und gesichert”, der zwar keine umfassende Gewissensfreiheit gewahrt,
den anerkannten Konfessionen aber das ,Recht der Hausandacht” und das
L,Auswanderungsrecht um der Religionsausiibung willen“ zuerkennt.1%? Den historischen Kern
der neuzeitlichen Entwicklung zusammenfassend, stellt Bockenforde fest:

»Insofern ist auch in der deutschen Verfassungsentwicklung die Gewissensfreiheit das

erste Grundrecht in dem préizisen Sinn eines sdkularen individuellen Freiheitsrechts, das

1039 Epd., S. 203.

1040 Ebd

1041 Sjehe hierzu: ,Freiheit des Gewissens hat, als rechtlicher Begriff verstanden, seit ihrem Ursprung in den
konfessionellen und politischen Auseinandersetzungen des 16. und 17. Jahrhunderts — sie erscheint ausdriicklich
zum ersten Mal in der Utrechter Union von 1579 und dann im Westfdlischen Frieden — den Sinn eines
Abwehrrechts des Individuums gegen unmittelbaren Glaubens- und Bekenntniszwang.“, in: Ebd., S. 204.

1042 Epd., S. 204f.

167



dem Individuum um seiner selbst willen zukommt, es rechtlich aus bestimmten
Bindungen emanzipiert und den gewcdihrten Freiheitsbereich gegen hoheitliche Eingriffe
sichert.“1043
Da es hier noch nicht um die Formulierung eines Grundrechtes geht und Gewissensfreiheit als
sehr begrenzt verstanden wird, kann weder von Toleranz noch von Glaubensfreiheit, allenfalls
von ,,Paritdt in der Behandlung der Religionssachen” gesprochen werden.1%* Infolge der
Aufklarung erlangt die Glaubens- und Gewissensfreiheit neue Bedeutung, sie schldgt sich im
PreuRischen Allgemeinen Landrecht nieder. Nicht nur den
Jreichsrechtlich anerkannten Religionsparteien wird hierin Glaubens- und
Gewissensfreiheit, Verfolgungsfreiheit und (private) Kultfreiheit zugestanden, das
Allgemeine Landrecht gewdhrt ,,vollkommene’ Glaubens- und Gewissensfreiheit {...)
auch fiir die Sekten, es schloss jede Beunruhigung und Verfolgung wegen der
Religionsmeinungen und damit das landesherrliche Ausweisungsrecht aus und
gewdhrleistete ausdriicklich den ,inneren’ und héuslichen Gottesdienst.“1°%
Die Ausfuhrungen des PreuRischen Allgemeinen Landrechts bilden die Grundlage fir die
konstitutionellen Verfassungen des 19. Jahrhunderts, die den , Rechtsbegriff der Glaubens-
und Gewissensfreiheit bestimmten” und diese zu den ,biirgerlichen Rechten” zdhlen.%%¢ |m
19. Jahrhundert erfolgt eine Ablosung der Gewissensfreiheit von der Freiheit zur
Religionsausiibung, nachdem die allgemeine 6ffentliche Kultusfreiheit und die ,Freiheit der
Vereinigung zu Religionsgemeinschaften” erméglicht wird.%*” Trotz dieser Entwicklung blieb
die Gewissensfreiheit von verfassungsrechtlicher Bedeutung. Die Begriindung dafiir liefert die
Aufkldarung und der Rationalismus mit der ,ldee der Autonomie der Persdnlichkeit” und der
,Auffassung von der dem Menschen angeborenen Freiheit des Denkens und Urteilens”.1%*8 Es
erfolgt die Emanzipation des Gewissens und damit der Gewissensfreiheit von
Glaubensbekenntnis und Glaubensvollzug. Freiheit wird somit nicht nur als Freiheit zum
Glauben, sondern auch als Freiheit vom Glauben begriffen.%*° Das so verstandene Gewissen,
als der Person ,,sich selbst gegebenen Gesetz(es)” und die darin begriindete Gewissensfreiheit
bilden im 19. Jahrhundert die StoRrichtung der katholischen Kritik an den Freiheitsrechten. 00
Die Weimarer Reichsverfassung von 1919 beseitigt die ,staatliche Religions- und
Kirchenhoheit” und lasst damit fir die ,Glaubens- und Gewissensfreiheit in ihrer bisherigen
Form (den) Bezugspunkt entfallen.“%! Es stellt sich dadurch die Notwendigkeit einer
weltlichen Verankerung der Gewissensfreiheit. Die in Weimar postulierte Religionsneutralitat
des Staats, im Unterschied zu einer Bekenntnisneutralitdit unter der Malgabe eines

1043 Ebd

1044 Epd., S. 206.

1045 Epd., S. 206f.

1046 Epd., S. 207.

1047 Siehe hierzu: ,Gegeniiber der allgemeinen Freiheit der Religionsausiibbung und der religiésen
Vereinigungsfreiheit war sie (= die Gewissensfreiheit, Anmerkung E.S.) ohne eigene inhaltliche Bedeutung, auRer
dass sie die notwendige Voraussetzung dieser Freiheiten ausdrickte und das mit diesen zur
Selbstverstandlichkeit gewordene Verbot staatlichen Glaubenszwangs noch einmal bekréaftigte.”, in: Ebd., S. 208.
1048 Epd., S. 209.

1043 Das Gewissen wird gelost aus der Verbindung zum Glauben, es wird auf sich gestellt und als letzte und
hochste Instanz der autonomen Personlichkeit begriffen, die im Gewissen das Organ ihrer moralischen
Erkenntnis hat, unmittelbar zu sich selbst ist und sich die Gesetze des Handelns selbst gibt.“, in: Ebd.

1050 Ehd,, S. 210.

1051 Epd,, S. 211.

168



»christlich-paritatischen” Prinzips, fordert somit eine »Aktualisierung der
Gewissensbetatigungsfreiheit”.1%>2 Aufgrund des ,Vorbehalts zugunsten der allgemeinen
Staatsgesetze” in Artikel 135 der Weimarer Reichsverfassung (WRV) findet eine Diskussion mit
dem Ziel der Losung der sich aus den Verfassungsprinzipen resultierenden Problematik aber
nicht statt.’%>3 Es wird zwar das Recht auf Religionsfreiheit herausgestellt, aufgrund des
Vorbehalts von Artikel 135 WRYV gilt aber der Vorrang des Staatsgesetzes, bei Konflikten mit
Religionsgemeinschaften wird eine Verbindung des Grundrechts auf Religionsfreiheit mit dem
der staatlichen Rechtsordnung gesucht.1%> Die aufgezeigte geschichtliche Entwicklung belegt
flir Bockenforde die These von einer , historischen Kontinuitat” in der Feststellung:
,Die Gewissensfreiheit begleitet den modernen Staat von Anfang an; das in ihr liegende
individualistische Freiheitsprinzip drédngt angesichts verschiedener historisch-
politischer  Situationen mit wachsender Durchsetzungstendenz zu neuen
Aktualisierungen.10>>

3.3.2 Neuakzentuierung von Artikel 4 Grundgesetz

Die Ausfiihrungen von Artikel 4 | GG benennen ein ,,individuelles Freiheitsrecht”, das aus den
geltenden Bestimmungen fiir Kirchen und Religionsgemeinschaften herausgelost worden ist.
Im Unterschied zu Artikel 135 WRYV artikuliert das Grundgesetz ausdricklich

,die Freiheit des weltanschaulichen Bekenntnisses und zielt nicht nur auf die Freiheit

des Glaubens und Gewissens, sondern auf die Unverletzlichkeit dieser Freiheit“.1°>®
In Artikel 4 GG fehlt aber im Unterschied zur Weimarer Reichsverfassung der ,Vorbehalt
zugunsten der allgemeinen Gesetze”, was fir das Grundgesetz eine , Verselbstdndigung und
Verstarkung” des Grundrechts auf Gewissensfreiheit bedeutet. Das Grundgesetz garantiert
die

,Freiheit des Gewissens neben der Glaubens- und Bekenntnisfreiheit, und zwar auf der

Grundlage eines nicht mehr religiésen, sondern sdkularen Gewissensbegriffs.“1%>’
Die Bedeutung der Formulierung im Grundgesetz ergibt sich fiir Ernst-Wolfgang Bockenforde
nicht aus politischen Umstdnden, sondern aus den ,verfassungsgestaltenden
Grundentscheidungen” des Verfassungsgebers. Die ,grundlegenden normativen Impulse” des
Grundgesetzes, die sich aufgrund der Intention der Freiheit und Sicherheit ergeben, zeigen
sich demnach in der , Gewahrleistung der als vorstaatliche Menschenrechte proklamierten
individuellen Freiheitsrechte”, wozu vorrangig die Achtung und der Schutz der
Menschenwirde gehort.1%°® Das Grundgesetz lehnt einen ,Generalvorbehalt zugunsten der
offentlichen Sicherheit, Sittlichkeit und Gesundheit” ausdricklich ab; , die Freiheitssphare des
einzelnen wird im Sinne der rechtsstaatlichen Freiheitsvermutung als prinzipiell unbegrenzt,
der mogliche gesetzgeberische Eingriff als prinzipiell begrenzt, messbar und kontrollierbar

1052 Epd,, S. 212.

1053 B3ckenforde konstatiert dazu: Siehe hierzu: ,Die alte Einheit von Glaubens- und Gewissensfreiheit wird teil
indirekt, teils ausdriicklich aufgegeben, die Ausdehnung auf die generelle Handlungsfreiheit gemaR Glauben und
Gewissen ist allgemein.”, in: Ebd., S. 213.

1054 Epd,, S. 214.

1055 Epd.,, S. 215.

1056 Ebd

1057 Epd., S. 215f.

1058 Epd., S. 216f.

169



normiert” erachtet.'%° Die Freiheitsrechte sind deshalb gemaR Artikel 2 GG ,unverletzlich”
und ,unantastbar”. Als Konsequenz daraus kann formuliert werden, dass es dem
Verfassungsgeber darum geht, den Kern der menschlichen Personlichkeit ,,unbehelligt und
unverletzt” zu belassen. Deshalb kennt das Grundgesetz auch keinen Vorbehalt im Hinblick
auf die Religionsfreiheit nach Artikel 4 Il GG.1%° Fiir den Gewissensbegriff ergibt sich daraus
die Feststellung:
,der alte, einheitliche Begriff Glaubens- und Gewissensfreiheit, der schon in der
Weimarer Verfassung problematisch geworden war, (ist) aufgegeben und die Freiheit
des Gewissens als eigenes Grundrecht (...) garantiert, und zwar auf der Grundlage eines
allgemeinen, gegendiiber religiésen oder weltanschaulichen Begrenzungen neutralen
Gewissensbegriffs.“106!
Obwohl damit eine prinzipielle Trennung der Grundrechte vollzogen ist, greifen sie dennoch
faktisch ineinander.!%? Daraus ergeben sich besonders aufgrund der Trennung von
Gewissens- und Glaubensfreiheit ,Konfliktmoglichkeiten zwischen Gesetz und Gewissen”, die
zur Notwendigkeit fihren, nach dem Gewissen ohne Beschrankung durch die Gewalt des
Staates handeln zu kdnnen.%3 Problematisch wird die Gewissensfreiheit, bzw. die Freiheit
allgemein, wenn dadurch die ,Geltung der allgemeinen Rechtsordnung dem privaten
Gewissenurteil der Birger (berantwortet und damit praktisch aufgehoben wird” 1064
Bockenforde stellt aufgrund dieser Problematik allerdings fest:
,Freiheit als rechtliche Freiheit kann niemals schrankenlos und absolut sein; denn es
gehort zu ihrem Begriff, dass sie mit der Freiheit anderer zusammen bestehen kann. (...)
keine Verfassungsnorm (darf) so interpretiert werden, dass sie den Rechtsgrund bietet,
die Verfassung selbst aus den Angeln zu heben.“*%>
Zum ,konstituierenden Prinzip des modernen Staates” gehort aber das ,Prinzip der
Nichtidentifikation bzw. Neutralitdt” gegeniber ,ldentifikationsanspriichen religioser,
ideologischer oder gesellschaftlicher Provenienz”, deshalb hat der Staat keine Macht tber die
Individualitit der Birger, gegeniiber der geistig-sittlichen Persénlichkeit des Einzelnen.0%6
Aufgrund dieser so verstandenen Neutralitdt ,gewinnt der Staat die Legitimation, seinen
Birgern mit dem Anspruch auf unbedingte Loyalitit (..) gegeniberzutreten.“1%’ Die
rechtsstaatliche Demokratie des Grundgesetzes erfahrt deshalb ihre Legitimation sowohl aus

1059 Epd., S. 217.

1060 Epd., S. 219.

1061 Epd., S. 220.

1062 Sjehe hierzu: ,Die Ausiibung der Glaubens-, Bekenntnis- oder Religionsausiibungsfreiheit muss nicht, aber
sie kann (...) zugleich eine Ausiibung der Gewissensfreiheit sein.”, in: Ebd., S. 221.

Der Inhalt der Gewissensfreiheit nach Art. 4 | GG kann sich nicht nur auf das ,,Forum internum” beschréanken, es
muss die ,Gewissensbetatigung” miteinschlieRen, das ,Sich-dem-Gewissen-gemaR-Verhaltenkonnens” kann
nicht vom Gewissen selbst getrennt werden.”, in: Ebd.

1063 Epd., S. 223f.

1064 Ehd., S. 224.

1065 Ehd., S. 225.

1066 Epd., S. 226f.

1067 Ehd., S. 227.

In der Konsequenz bedeutet dies: Siehe hierzu: ,Die Achtung des Gewissens durch den Staat, die Anerkennung
seiner Unverletzlichkeit, der Verzicht, im Konfliktfall das Gewissen zu ,kranken’, ein sacrificium conscientiae zu
verlangen, bedeutet so nicht die Auflosung des Staates und seiner verbindlichen Entscheidungsgewalt, sondern
eher deren Voraussetzung und Legitimation. Indem der Staat hier seinerseits bis zur dulersten Grenze —
scheinbarer Schwiche — geht, gewinnt er andererseits seine volle Wirklichkeit und Uberlegenheit.”, in: Ebd.

170



dem ,, demokratischen Prinzip der Mitwirkung”, als auch aus dem ,liberalen Prinzip der
Gewidhrleistung und Sicherung individueller Freiheit“.1%® Die Begrenzungen, ,die
uniliberschreitbaren Grenzen der Gewissensfreiheit”, sind deshalb sehr eng und kénnen sich
lediglich auf die Bedrohung der ,letzten Staatszwecke” beziehen, wie den ,innerstaatlichen
Friedenszustand”, den ,Bestand des Staates”, die ,Sicherung nach aulen”, sowie die
,Sicherung von Leben und Freiheit der Person“.1%%° Verweigert eine Person aber eine
Rechtspflicht aus Gewissensgriinden, wie es im Falle der Wehrpflicht gegeben ist, so kann der
Staat fir die Anerkennung der Gewissensgriinde eine ,Verhaltensalternative”, wie den
Wehrersatzdienst, auferlegen.%’? Zu Inhalt und Charakter der Gewissensfreiheit nach Artikel
4 | GG gehort inhaltlich die ,Unverletzlichkeit des Gewissens”, sie ist das ,Schutzgut der
Verfassung”, doch ,nicht alles, was das Gewissen erlaubt und was insofern gemall dem
Gewissen erscheint, ist durch die Gewissensfreiheit geschiitzt”, Gewissensregungen und —
Uberzeugungen konnen namlich durchaus den ,grundrechtlichen Abwehranspruch”
auslésen.!0’! Die Gewissensfreiheit, die sich geschichtlich aus dem Toleranzprinzip bildete und
den ,Abschluss und Vollendung der Freiheitsrechte” darstellt, ist ein ,,Grundrecht besonderer
Art“.1972 Als  hochstpersodnliches Individualrecht” ist die Gewissensfreiheit allerdings vom
Grundrecht auf Religionsfreiheit, das auch als Gruppenrecht besteht, zu unterscheiden; ferner
ist nach Bockenforde festzuhalten, dass die Gewissensfreiheit nicht zur ,,Propaganda“ und
nicht als ,,politische Waffe” dient.1%73

3.3.3 Gewissensbegriff

Ernst-Wolfgang Bockenforde ist der Ansicht, dass der Jurist von sich aus ,keinen eigenen
Rechtsbegriff des Gewissens” besitzt, weshalb das Grundgesetz die Gewissensfreiheit auch
nur fiir ,,alle Gewissen” garantieren kann.%”* Fiir Bockenférde schieRt diese Feststellung aber
nicht aus, einen , Gewissensbegriff“ zu formulieren. Dies kann seiner Ansicht nach allerdings
nicht in Rickgriff auf ,,theologische und philosophische Gewissensvorstellungen” erfolgen, da
der Jurist damit gegen die verfassungsrechtlich auferlegt ,Pflicht zur religios-
weltanschaulichen Neutralitdt” verstoRen wiirde.’’> Bdckenférde bezieht sich in seiner
Darstellung des Gewissensbegriffs folglich auf die ,,Beschreibung der Funktion des Gewissens”
nach Niklas Luhmann.07¢

,Luhmann sieht die eigentliche Funktion des Gewissens darin, dass es die Identitdt der
Persénlichkeit mit sich selbst erhdlt; es erscheint als Kontrollinstanz, die dartiber wacht,

dass das Ich die Grenzen der eigenen Persénlichkeit nicht sprengt, dass seine zundichst

1068 Ehd,, S. 228.

1069 Ehd., S. 231f.

1070 Epd,, S. 234.

1071 Epd., S. 237f.

1072 Epd,, S. 238.

1073 Epd.,, S. 239.

1074 Sjehe hierzu: ,Das Grundgesetz garantiert die Gewissensfreiheit nicht nur fiir bestimmte Gewissen, die einem
von ihm gebildeten oder vorausgesetzten Rechtsbegriff des Gewissens unterfallen, sondern fir alle Gewissen.”,
in: Ebd.

1075 Epd., S. 240.

1076 | yhmann, Die Gewissensfreiheit und das Gewissen, S. 264-270.

171



grenzenlosen potentiellen Verhaltensméglichkeiten in seiner Umweltbeziehung zu

einer in sich kohdrenten Selbstdarstellung und Lebensfiihrung reduziert werden.“*°””
Das Gewissen ist demnach die ,regulierende und fordernde Instanz“ der menschlichen
Personlichkeit zum Zweck der Identitdtswahrung.'%’® Fiir Béckenférde bedeutet dies, dass das
Gewissen ,nicht als reine Innerlichkeit”, sondern unlésbar damit ,,in sozialer Kommunikation”
steht. Deshalb ist die ,,Urteilsbildung des Gewissens ein geistlicher Prozess“.1%7° Das Gewissen
wird durch Erziehung in Familie und Gesellschaft gebildet, es reift als ,,Folge gesteigerter
Reflexion”, es ist  sensibilisiert  flir ,Variabilitat und Veranderung von
Gewissensiiberzeugungen®, es untersteht der Moglichkeit zur Manipulation. Als Konsequenz
daraus, ist das Gewissen dazu in der Lage, dem Menschen als ,,Abwehrfunktion” gegen Gebote
und Anforderungen von auRen zu dienen und ebenso zur Ausbildung von Uberzeugungen und
Prinzipien beizutragen.'%° Gewissensfragen sind nicht begrenzt, sie sind auch nicht auf Fragen
der Sittlichkeit beschrankt, sie kdnnen sich in ,situationsgebundenen Imperativen dufRern, und
sie kdonnen sich bilden aus religiosen, ebenso wie aus rationalen oder politischen
Uberzeugungen.“1%8! Der ,letzte Grund” des Gewissens ist seine ,Unbedingtheit”. Allerdings
gilt der Grundsatz: ,Das Gewissen regiert den Konfliktfall, nicht den Normalfall”,

1082 Das , Kriterium fur

Gewissensentscheidungen sind demnach nicht inflationar heranziehbar.
das Vorliegen einer wirklichen Gewissensentscheidung” ist nicht die Konformitat mit dem
allgemeinen Recht oder mit der bestehenden Wertordnung, damit wiirde die ,Individualitat
des Gewissens” negiert, die staatliche Rechtsordnung wiirde sich selbst zum Malstab
,Zwischen ,richtigen und ,irrigen’ Gewissen” machen, eine Gewissensfreiheit ware nicht mehr
gegeben.1%3 Das Gewissen entzieht sich vielmehr der Kontrolle von auRen, es bleibt das
,Geheimnis der Person“.!®* Ein fundamentales Kriterium fiir die Wahrhaftigkeit einer
Gewissensentscheidung zeigt sich fir Bockenférde, im argumentativen Rickgriff auf
Luhmann, in der ,Bereitschaft zur Konsequenz“.1%8> Wer sich in seiner Entscheidung auf das
Gewissen beruft, wird bereit sein, ein ,zumutbares Opfer” auf sich zu nehmen und die

Alternativen akzeptieren, die eine Gewissensentscheidung, die sich gegen die bestehende

1077 Bpckenforde, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit, S. 241.

1078 Siehe hierzu: ,Das Gewissen tritt deshalb nicht immer und jeden Tag, sondern als die regulierende und
fordernde Instanz dort in Erscheinung, wo die Personlichkeit (...) in ihrer Struktur, in der Moglichkeit, die eigene
Identitat zu wahren, kritisch berlhrt und betroffen ist.”, in: Ebd.

1075 Epd.,, S. 242

1080 Ebd

1081 Ehd,, S. 242f.

1082 Bgckenforde dazu erklarend: Siehe hierzu: , Als Gebotsinstanz, als ,Rufer’ tritt das Gewissen erst dort in
Aktion, wo die Personlichkeit als solche, in ihrer Identitdt, kritisch bedroht ist (..). Wer sein Leben in
Ubereinstimmung mit den Geboten seines Glaubens fiihrt, wer die staatlichen Gesetze loyal befolgt, fillt nicht
tagtaglich Gewissensentscheidungen.”, in: Ebd., S. 243.

1083 Epd., S. 243f.

1084 Sjehe hierzu: ,Das Gewissen entzieht sich, als geistig-seelischer Vorgang der Persénlichkeit, weithin, ja
nahezu ganz der Uberpriifung und Kontrolle von auRen. (...) Das Gewissen bleibt, so gesehen, unzugénglich, das
Geheimnis der Person, und darin liegt wohl sein starkster Schutz.”, in: Ebd. S. 244f.

1085 Sjehe hierzu: , Die Gewissensentscheidung erweist sich daran, dass ihr Ernsthaftigkeit, von der oft die Rede
ist, nicht eine abstrakte, sondern eine konkrete ist: die Bereitschaft, bei der getroffenen Entscheidung zu bleiben,
sie sich nicht abhandeln zu lassen und dafiuir auch Nachteile in Kauf zu nehmen.”, in: Ebd., S. 245.

172



Rechtssetzung des Staates wendet, abverlangt.1%8 Bockenforde stellt zusammenfassend fest,
dass der Staat sich selbst nicht in einer ,geoffenbarten Wahrheit” begriindet, er verbleibt
vielmehr ,bewusst im Bereich der Setzungen, im vorletzten Raum®, deswegen respektiert er
,das Letzte im Menschen, sein Gewissen“.1%” Roman Herzog versteht die Gewissensfreiheit
auf der Ebene des Grundgesetzes als ,eine ,nichtreligiose’ Erganzung der Glaubens- und
Religionsfreiheit” und verweist damit auf eine ,,erkennbare Trennung der Gewissensfreiheit
vom Bereich des Staatskirchenrechts”.1%® Den Gewissensbegriff selbst sieht Herzog im
,Bereich der Ethik” verankert.1%8 Damit wird deutlich, dass durch das Grundrecht der
Gewissensfreiheit ebenso wie durch die inhaltliche Bestimmung der Gewissensbegriff die
Gewissensentscheidung des Einzelnen aufgrund verfassungsrechtlicher Bestimmung der
Verfligung der Staatsgewalt entzogen ist.

3.4 Fazit

Ernst-Wolfgang Bdockenforde setzt sich in den drei hier vorgestellten Beitragen mit der
Individual- und Sozialbestimmung des Menschen in Form einer Fundamentalbetrachtung
auseinander. Das Menschenbild der Moderne, das der Rechtsordnung zugrunde liegt, wird
von der Individualitat bestimmt. Auf Individualitdt angelegt, fordert der Mensch Freiheit als
subjektive Freiheit, eine Verbindlichkeit der Gesellschaft gegeniber ist nicht zwingend. Der
Schutz der Freiheit als Individualfreiheit ist deshalb vorrangiger Zweck der Rechtsordnung, der
neben dem Individualismus heute auch ein weltanschaulicher Pluralismus innerhalb der
Gesellschaft vorausliegt. Die verfassungsrechtliche Fixierung der Freiheitsrechte stellt fiir
Bockenforde vor diesem Hintergrund ein Korrektiv dar. Ein individualistisches Verstandnis
subjektiver Freiheitsrechte wird dadurch auf die soziale Dimension der Gesellschaft hin
aufgebrochen und auf diese bezogen. Die Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft,
die in der Mitbeteiligung der Birger an der Herrschaftsgewalt, in der Formulierung von
Staatszwecken und in der Rechtsgleichheit der Individuen historisch nachweisbar konstituiert
ist, wird als ein bestimmendes Kriterium des modernen Verfassungsstaates fassbar. Der Staat
reduziert seine funktionale Entscheidungsgewalt und gewahrleistet dadurch Freiheitsrechte,
die als individuelle Rechte verbiirgt sind. Staat und Gesellschaft sind in der demokratisch-
rechtsstaatlichen Ordnung im Unterschied zum totalitdren Staat nicht deckungsgleich, sie
unterhalten ein ,wirksames Beziehungsverhaltnis“ mit dem Ziel der Realisierung von
Freiheitsrechten und der Auspragung geistig-sittlicher Inhalte, die zu den Voraussetzungen
des Staates gehoren. In einem differenzierten, verfassungsrechtlich reglementierten System
werden die Funktionen von Staat und Gesellschaft bestimmt und geschiitzt. Die Bestimmung
des weltanschaulich-religiosen Bekenntnisses ist dabei dem Staat vorenthalten. Fiur die
Aufrechterhaltung der Freiheit bendtigt die Gesellschaft ihrerseits den Staat, er garantiert die
Freiheit des Menschen seinerseits durch einen teilweisen Verzicht auf die Ausiibung von

1086 Sjehe hierzu: ,Sie (= die Alternativen oder zumutbaren Opfer, Anmerkung E.S.) schiitzen schlieBlich nicht nur
den Staat vor dem Missbrauch der am leichtesten zu missbrauchenden Freiheit, die er garantiert, sondern
ebenso die Gewissensfreiheit selbst, weil sie, im Sinne des sie dirigierenden Toleranzprinzips gehandhabt, am
ehesten Bestand haben wird.”, in: Ebd., S. 245f.

1087 Epd.,, S. 257.

1088 Maunz/Dirig/Herzog, GG Art. 4, Rn. 123.

1089 Ehd., Rn. 124.

173



Herrschaft und Macht. Zu einem Wesensmerkmal des freiheitlich bestimmten
Verfassungsstaates entsprechend dem Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland
gehort der verfassungsrechtliche Rang des Gewissens, der sich im Grundrecht der
Gewissensfreiheit ausdrickt. Obwohl die Gewissensfreiheit meist mit der Religionsfreiheit
identisch begriffen wird, stellt wird sie als ein eigenes Grundrecht angesehen. Die
Gewissensfreiheit in der Rechtsordnung ist aber nicht unbegrenzt, sie bedarf um ihres
Schutzes durch die Rechtsordnung willen der Moglichkeit zur Beschrankung, trotzdem bildet
sie eine wichtige anthropologisch-moralische Grundlage fir die personale Selbstentfaltung
des Menschen innerhalb einer staatlich garantierten Gesellschaftsordnung. Ernst-Wolfgang
Bockenforde setzt personale Individualitdt, Sozialbestimmung des Menschen und
Verfassungsordnung in einen engen Bezugsrahmen, um der Freiheit als Grundbestimmung
des Menschseins einen moglichst weiten, rechtlichen Raum zu geben.

4. Christsein im politischen Prozess

Ernst-Wolfgang Bockenforde thematisiert die Beziehung des Christen und der Kirche
innerhalb des freiheitlich-demokratisch gefassten Rechtsstaats. Er zeigt Gemeinsamkeiten
und Differenzierungen systematisch auf und begriindet sie sowohl juristisch wie
metaphysisch-theologisch. Im Artikel ,Stellung und Bedeutung der Religion in einer civil
society“!0% beleuchtet er die Voraussetzungen der wechselseitigen Beziehung von Kirche,
Gesellschaft und Staat unter den Vorgaben der rechtsstaatlich garantierten Freiheitsrechte
und einer sich nach postmodernen MaRstdben orientierenden Gesellschaft. In der Studie
,Staat, Gesellschaft, Kirche“1%! geht es um die konkreten Formen kirchlicher Wirksamkeit in
Staat und Gesellschaft, sowie um die Darstellung der spezifisch konnotierten Wege politischen
Handelns durch Amtstrager und Laien. Im Referat ,Politisches Mandat der Kirche?“10%2
problematisiert Bockenforde die Frage nach Dimension und Begrenzung einer politischen
Wirksamkeit durch die Kirche und analysiert das spezifisch christliche Profil im Bereich des
Politischen im Gegeniiber zu Forderungen einer politisierten Theologie. Leidenschaftlich tritt
der Autor in der theologischen Scharfung ihrer Bedeutung fiir ein aktives Vortreten der
christlichen Laien im politischen Prozess ein und verweist gleichzeitig das kirchliche Amt in
enge Grenzen. Es wird deutlich, welchen Wert Béckenférde dem Beitrag von Christen in
Gesellschaft und Staat beimisst.

4.1 Die Stellung und die Bedeutung der Religion in einer ,,civil society”

Ernst-Wolfgang Béckenforde untersucht im Artikel Gber ,,Stellung und Bedeutung der Religion
in einer civil society” den spezifischen Standort von Religion in der politischen Ordnung des
demokratisch-freiheitlichen Verfassungsstaates. Der Begriff ,civil society” meint in den
Ausfuhrungen Bockenfordes die politische Ordnung in Gesellschaft und Staat, wie sie ihren
rechtlichen Ausdruck im freiheitlich-demokratischen Rechtsstaat findet. Bockenférde hat
dabei die Bundesrepublik Deutschland in ihrer verfassungsrechtlichen Ordnung des

1090 Erstyersffentlichung: Communio 18 (1989), S. 584-597.

Hier zitiert aus: SNE, S. 256-275.

1091 Erstyerdffentlichung: SGK3, S. 113-208.

1092 Erstversffentlichung: Stimmen der Zeit 184 (1969), S. 361-373.
Hier zitiert aus: KGZ, S. 251-265.

174



Grundgesetzes im Blick.1%°3 Er analysiert unter der Voraussetzung der grundrechtlichen
Garantie der Religionsfreiheit den Rechtsstatus der Religion in ihrem Verhaltnis zu Staat und
Gesellschaft, und stellt im Umkehrschluss die positive Bedeutung der Religion heraus. Er
bezieht dabei vor allem auf die christlichen Kirchen, der romisch-katholischen Kirche und der
evangelischen-lutherischen Kirche in Deutschland, sowie auf das Judentum. Fir die
freiheitliche Grundordnung ist das Grundrecht auf Religionsfreiheit mit seinem individuellen
und gemeinschaftlichen Charakter bezeichnend. Bockenférde differenziert im Rechtsstatus
der Religion zwischen der verfassungsrechtlichen Trennung von Staat und Religion und der
gleichzeitigen ,Regelungs- und Entscheidungsgewalt” des Staates, die auch die
Religionsgemeinschaften in ihren konkreten Auswirkungen auf die offentliche Ordnung
einschlieft. Hierbei ist  zwischen einem internen Wirkungsbereich der
Religionsgemeinschaften, der dem staatlichen Zugriff entzogen ist, und einem externen
Bereich, der das offentliche Wirken der Religionsgemeinschaften betrifft, zu unterscheiden.
Im Sinne eines ,balancierten Verhéltnisses” spricht sich Bockenforde gegen eine radikale
Trennung von Staat und Kirche aus und votiert dafiir, dass die Religionsgemeinschaften ihre
konkreten Moglichkeiten fiir eine aktive Teilhabe am politischen Prozess ausschopfen. Der
Religion bzw. der Kirche kommt dadurch eine konstruktive wie auch eine kritische Funktion
innerhalb der staatlichen Ordnung zu.

4.1.1 Religionsfreiheit und Rechtsordnung

Bockenforde benennt als Kriterien einer ,,civil society” im Unterschied zur , repressive society”
die , Anerkennung der Menschenrechte als Grundrechte der Einzelnen®, das Prinzip der
,Rechtsgleichheit der Biirger” und ,eine effektive Verwirklichung des Prinzips der
Gewaltenteilung”.1%%* Zu den hervorragenden Grundrechten gehért die Religionsfreiheit, ,sie
ist ein Rechtsprinzip, das die Struktur der civil society bestimmt und auch Stellung und
Bedeutung der Religion prigt.“1> Den Rechtsinhalt der Religionsfreiheit macht als Recht
innerhalb der staatlichen Ordnung die Glaubensfreiheit, die Bekenntnisfreiheit und die
Kultfreiheit des Einzelnen sowie die Vereinigungsfreiheit einer religiosen Gemeinschaft
aus.'9% Dije Religionsfreiheit ist in diesem Sinne ,ein individuelles und ein korporatives
Freiheitsrecht”; da sie umfassend als Freiheit zum Glauben und als Freiheit vom Glauben, als
Freiheit einen Glauben zu bekennen oder nicht zu bekennen, verstanden wird, handelt es sich
um ein ,volles Freiheitsrecht”.1%9” Innerhalb der Rechtsordnung bedeutet Religionsfreiheit
allerdings keine

1093 Sjehe hierzu: ,‘Civil society’ meint nicht jedwede, sondern eine bestimmt geartete Form politischer Ordnung.
Sie ist nicht gleichbedeutend mit Staat schlechthin, sondern eher mit dem, was heute als Verfassungsstaat
westlicher Pragung bezeichnet wird.” Béckenforde, Stellung und Bedeutung der Religion in einer ,civil society”,
S. 256.

1094 Ebd

1095 Ebd

10% gjehe hierzu: ,Religionsfreiheit meint das Recht innerhalb der staatlichen Ordnung, einen religidsen Glauben
zu haben oder nicht zu haben <Glaubensfreiheit>, diesen Glauben zu bekennen oder nicht zu
bekennen<Bekenntnisfreiheit>, seine Religion 6ffentlich auszuliben oder nicht <Kultusfreiheit> und sich zu
Religionsgemeinschaften zusammenzuschlieRen <religiose Vereinigungsfreiheit>.”, in: Ebd., S. 256f.

1097 Epd.,, S. 257.

175



,Garantie der Religion, ihres Bestandes oder Fortbestandes, sie bedeutet nur eine

Garantie der Méglichkeit, dass Religion bestehen und fortbestehen kann.“*0%8
Als ,3uReres Recht” richtet sich das Recht auf Religionsfreiheit ,gegen Ubergriffe anderer
Menschen und Ubergriffe der staatlichen Gewalt”, Religionsfreiheit bestimmt aber nicht das
,Verhiltnis des Menschen zu Gott“. In Ubereinstimmung mit den Aussagen der
Konzilserklarung ,Dignitatis humanae” erklart es Bockenforde zur ,,moralischen Pflicht” des
Einzelnen, ,die Wahrheit zu suchen und dasjenige, was (der Mensch) im Glauben als Wahrheit
erkennt, zu ergreifen und danach zu handeln.“%%° AuBerhalb des duBeren Rechts auf
Religionsfreiheit steht die Frage nach der Wahrheit, ihre inhaltliche Bestimmung ist nicht
Aufgabe des Staates. Trotzdem dient der Staat durch die Garantie der Religionsfreiheit aber
der Wahrheitssuche des Einzelnen.!% Béckenférde sieht damit einen ,gemeinsamen
Ausgangspunkt flur Christen und Juden® im inneren Begrindungszusammenhang fir die
Religionsfreiheit gegeben. Er verweist hierzu im Bereich der katholischen Kirche besonders
auf die Konzilserklarung und auf das nachhaltige Eintreten fiir die Religionsfreiheit durch Papst
Johannes Paul 11,1101

4.1.2 Rechtsstatus der Religion

Eine Folge fir die staatliche und politische Ordnung, die sich aus der verfassungsrechtlichen
Anerkennung der Religion ergibt ist, dass Religion grundsatzlich nicht mehr zur fundamentalen
Begrindung des Staates gehort, der Staat entbehrt grundsatzlich ihrer Notwendigkeit. Die
zivile Gesellschaft begreift sich als ,,weltliche, sakular gewordene politische Ordnung”, die sich
,gegeniiber Religion und Weltanschauungen grundsitzlich fiir neutral erklart.192 Der
Verzicht auf die ,Religionshoheit des Staates” und die damit verbundene ,Freigabe der
Religion” bedeutet zwar zunachst das Ende einer jahrhundertelangen Gemeinsamkeit in der
Begrindung des Staates durch die Religion, denn der Staat ,vertritt keine Religion mehr”,
gleichzeitig bedeutet die Freigabe der Religion aber die Moglichkeit der positiven Einwirkung
der Religion auf Politik und Gesellschaft.'1%3 Insofern bleibt die Religion von Bedeutung, ,,aber
nicht Gber einen Status rechtlich-normativer Verbindlichkeit im Gemeinwesen.“1%* Aus dem
Grundrecht der Religionsfreiheit und der daraus resultierenden Trennung von Religion und
Staat ergeben sich differenzierte Fragestellungen und Problemfelder. Die ,potentiell
allzustandige Regelungs- und Entscheidungsgewalt des Staates” bleibt fiir alle Bereiche des
offentlichen Lebens auch dann bestehen, wenn der Staat spezifische religitse
Angelegenheiten aufgrund der verfassungsrechtlichen Beschrdankung nicht beriihrt. Neben
der religiosen Zweckausrichtung auf das ,,Salus animarum® des Menschen und damit auf das
»,Forum internum”, gibt es dezidierte Bereiche, die sowohl geistliche wie auch weltliche

1098 Ebd

1099 Ebd

1100 Sjehe hierzu: ,Nicht gegen die Wahrheit, sondern um der Wahrheit willen, damit sie in Freiheit gesucht und
ergriffen werden kann, besteht Religionsfreiheit als — duReres — Recht.”, in: Ebd.

1101 Epd., S. 258.

1102 Fpd., S. 259.

1103 gjehe hierzu: ,Von dort aus, vom Ausgangspunkt der lebendigen, betitigten Uberzeugung der Biirger <als
Glieder ihrer Religionsgemeinschaft>, kann sie durchaus gesellschaftliche und politische Bedeutung erlangen; sie
ist nicht auf den Bereich des nur Privaten zuriickgedringt und entbehrt insofern auch nicht des potentiell
offentlichen Charakters.”, in: Ebd., S. 260.

1104 Ebd

176



Aspekte aufweisen und damit der staatlichen Gewalt entsprechend unterliegen.% Der Zweck
des Staates, der in der ,Herstellung und Sicherung des innerstaatlichen Friedens” und im
Gemeinwohlprinzip besteht, betrifft in konkreten Fallen auch die Religionen und tangiert
deren Freiheit, gleichzeitig haben Lebenskonzeptionen, die sich aus der konkreten Praxis einer
Religion ergeben, Auswirkungen auf die offentliche Ordnung.'% Aufgrund der
Religionsfreiheit und der damit verbundenen Fragen ist die konkrete ,,Zuordnung der Religion
zu den Bereichen von Staat und Gesellschaft” zu klaren. Als Erstes muss nach den
Ausfiuhrungen Bockenfordes hierbei ,die Selbstandigkeit und freie Wirksamkeit der Religion
bzw. der Kirche” festgehalten werden. Der Staat reglementiert nicht die , organisatorischen
Formen*, die die Selbstindigkeit der Religion betreffen, wie die Amtervergabe, den Kultus und
die Ausbildung der Amtstrager, gleichzeitig regelt die staatliche Rechtsordnung aber die
,Verwirklichung religioser Lebensfiihrung und die Umsetzung der Religion in die Welt hinein®,
wie z. B. durch Schulen in kirchlicher Tragerschaft.'%’ Hierbei gilt der Grundsatz:
,Selbstédndigkeit und freie Wirksamkeit betreffen den Status der Religion im politischen
Gemeinwesen. 1108
Inwiefern eine bestimmte Religion das ,politische Gemeinwesen” in einem Staat pragt und
bestimmt, hangt vom ,, Engagement der Religionsgemeinschaft und ihrer Glaubigen, aber auch
von den Bedingungen des politischen Prozesses im politischen Gemeinwesen ab.“'1% Das
zweite Element der Zuordnung der Religion auf Staat und Gesellschaft zeigt sich im Modell der
,balancierten Trennung von Staat und Religionsgemeinschaft.“1'° Hierbei handelt es sich um
keine radikale Trennung, sondern um ,,eine balancierte, die fiir die Religion darin besteht, dass
dieser zwar jede institutionelle Teilhabe und Verfligungsmacht im staatlichen Bereich fehlt,
(ihr) aber eine freie, auf Uberzeugungen abzielende Wirksamkeit in weltlichen, auf die
politische und gesellschaftliche Ordnung bezogenen Angelegenheiten keineswegs untersagt
ist und die religiose Betatigung der Glaubigen, eben wegen der Religionsfreiheit, nicht zu
Rechtsnachteilen fiir diese fiihren darf.“?!'! Fir den Staat bedeutet das ,balancierte
Verhaltnis“, dass die Religionsgemeinschaften dem staatlichen Gesetz unterstehen, dadurch
wird die Rechtsgleichheit gewahrt. Die Religionsgemeinschaften haben liberdies aber keine
Moglichkeit, mittels eines ,weltlichen Arms“ bestimmte Anspriiche ihren Mitgliedern
gegenuber durchzusetzen. Das Verstandnis einer ,balancierten Trennung von Staat und
Religion” darf nicht die Grundlage fir die Auflésung einer grundsatzlichen Grenzziehung

sein.1112

1105 Sjehe hierzu: ,Die politische Ordnung beansprucht die Regelungskompetenz in allen weltlichen
Angelegenheiten, auch dann, wenn sie zugleich eine geistliche Bedeutung und Dimension haben, weil sie vom
Lebensfliihrungsanspruch der Religion umfasst werden.”, in: Ebd., S. 262.

1106 sjehe hierzu: ,Die Frage bleibt, wieweit die Religion in ihren weltlichen Auswirkungen oder, abgeschwicht,
die Lebensfihrungsmoglichkeit gemaR der Religion in die staatlich festgelegte Ordnung des menschlichen
Zusammenlebens hineingenommen werden kann und darf, ja gegebenenfalls muss.”, in: Ebd.

1107 Epd.,, S. 263.

1108 Ehd,, S. 263f.

1103 Epd,, S. 264.

1110 Ebd

1111 Epd., S. 264f.

1112 Sjehe hierzu: ,Die Religionsfreiheit als das Prinzip der Zuordnung von Staat und Religion und die religios-
weltanschauliche Neutralitdt des Staates als deren Komplement sind nicht dafiir offen, dass sie im Wege der
Inanspruchnahme der Religionsfreiheit abgeschafft werden.”, in: Ebd., S. 265.

177



4.1.3 Bedeutung und Wirksamkeit der Religion

Uber Jahrhunderte hinweg bildete die Religion die ,geistige Grundlage” fiir das politische
Gemeinwesen. Vor dem Hintergrund des Wegfalls dieser Grundbestimmung fragt
Bockenforde nach einem Ersatz, wenn Religion dafiir nicht mehr in ausschlielRlicher Weise in
Frage kommt. Braucht das politische Gemeinwesen im Staat dann eine ,Zivilreligion (...), die
aus Satzungen lebt, die ihrerseits den Anspruch auf unabdingbare Giiltigkeit erheben?“*13 Der
geschichtliche Riickblick erweist, dass ,die Religion immer die starkste Bindekraft der
politischen Ordnung” war, dem Staat kamen dadurch ,,die ihn tragende Kraft und die inneren
Regulierungskrafte der Freiheit” zu, deren er wesentlich bedarf.'14 Im 19. Jahrhundert verlor
die Religion diese Bedeutung zunehmend, an ihre Stelle trat die Nation als Form des
,sakularisierten Heiligen“.*''> Im 20. Jahrhundert und unter dem Eindruck der ,politischen
Ubersteigerung” des Nationalbegriffs einerseits und durch die zunehmende Bedeutung von
Individualisierung und Pluralismus andererseits, wird fiir den Staatstheoretiker deutlich,
,dass der heutige Staat als freiheitlicher und sdkularer Staat, eben als civil society, von
Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht garantieren kann.“**1®
Im Aufgriff seines , Diktums” von 1967 rechtfertigt Bockenférde damit die These, dass der
Staat fur seinen Bestand auf ,,andere Machte und Krafte” angewiesen ist. Der Religion kann
unter dieser Vorgabe sehr schnell die Aufgabe zugewiesen werden, als ,Funktionstrager fir
Staat und Gesellschaft” zu wirken, als ,Statthalter oder Ubermittler des ,Wertkonsenses’, den
der Staat selbst nicht stiften kann.“''” Auf sdkularer Weise und unter Einbezug der
gesellschaftlichen Determinanten, wie des Pluralismus, wiirde die Religion damit die Funktion
der ,Selbstergdanzung von Staat und Gesellschaft” einnehmen. Béckenforde will die Frage
danach, ob und inwiefern dies geschehen kann, jeder Religion selbst tiberlassen.''*® Haufig
wird hinsichtlich der Schaffung eines gemeinsamen Wertkonsenses innerhalb einer
Gesellschaft  der  Religion eine integrierende Funktion  zugewiesen, da
Religionsgemeinschaften zu ,jenen Instanzen (gehoren), die ethisch-sittliche
Grundauffassungen und Grundinhalte vermitteln und lebendig halten.“!'1° Béckenforde stellt
dies allerdings hinsichtlich der jeweiligen Religionsidentitat kritisch in Frage. Nur unter dem
Preis einer ,,Anpassungsstrategie” an die Gesellschaft konnte es einer Religion gelingen, eine
integrierende Funktion wahrzunehmen. Bockenférde konstatiert:
,Der Fundamentalkonsens einer pluralistischen Gesellschaft muss als solcher
mehrheitsféhig sein.“1120
Auch die ihr zugewiesene , legitimierende Funktion” vermag die Religion nur sehr bedingt
erfillen, obgleich sie damit einen Beitrag zu ,Loyalitat, Gehorsams- und Einsatzbereitschaft
der Birger” zu leisten vermag. Es ist allerdings nicht die Aufgabe von Religion und

1113 Epd., S. 266.

1114 Ebd

1115 Sjehe hierzu: ,Die Nation galt als etwas <sikularisiert> ,Heiliges’, fiir deren Bestand, Ehre und GréRe auch
der Einsatz des Lebens lohnend und geboten erschien.”, in: Ebd., S. 267.

1116 Ebd

1117 Ebd

1118 Sjehe hierzu: ,,Jede Religion muss diese Frage (= nach der Funktionsiibernahme, Anmerkung E.S.), so scheint
mir, von sich selbst aus, nach dem Inhalt ihres Glaubens und ihrer Botschaft beantworten, andernfalls verliert sie
ihre inkommensurable Position.”, in: Ebd., S. 268.

1119 Ebd

120 Ehd,, S. 269.

178



Religionsgemeinschaft, , konkrete Staatsgebilde zu bewirken und voranzutreiben”, der Glaube
dient nicht der ,Affirmation” des Staates.!'?! Bdckenférde billigt der Religion, und zwar
besonders der christlichen und judischen, eine ,kritische Funktion gegeniiber Staat und
Gesellschaft” zu. Diese ergibt sich im 20. Jahrhundert aus der Entwicklung einer ,neuen
politischen Theologie” im Eintreten fiir eine , reflektierende Aufarbeitung des Verhaltens der
Kirchen wahrend der NS-Zeit” und im Zusammenhang des Engagements gegen Ausbeutung
und Unterdriickung im Kontext einer , Theologie der Befreiung”.1!22 Die kritische Funktion von
Religion darf sich nach Ansicht Bockenfordes allerdings nicht in ,verselbstdandigter,
institutionalisierter Kritik”, die sich herauslost aus dem Ziel der religiosen Verkiindigung,
erschopfen.!'?®> Diese Funktion ist vom sogenannten ,Hiter- und Wéichteramt” der
christlichen Kirchen zu unterscheiden, welches darin besteht, eine Art ,,6ffentliches Gewissen”
im ,,politischen Gemeinwesen” zu sein.''?4 Letztlich steht das ,Hiiter- und Wachteramt” zwar
,im Interesse des politischen Gemeinwesens” und wird als ,0ffentliches Organ fiir die
ethischen Minima der civil society” gesehen, seine Bedeutung kann sich aber darauf nicht
beschrianken.''?> Die Kirchen kénnen das , Hiiter- und Wachteramt” ernsthaft nur ausiiben,
wenn sie sich im Einklang mit ihrer Sendung befinden.'?¢ Die , Wirksamkeit der Religion in der
civil society” ist abhdngig von ihrer jeweiligen Erscheinungsform, die als ,Form von
Religionsgemeinschaft” im Sinne einer organisatorischen Einheit oder in der ,Vielzahl der
Glaubigen”, die ihre Religion leben, auftritt. Die Wirksamkeit der Religionsgemeinschaft ist
zunachst origindr auf deren eigene Botschaft und Verkindigung und damit auf die ,darin
enthaltene Wahrheit“ bezogen und ausgerichtet, in dem sie jedoch ihren ,geistlich-religiosen
Auftrag” nachkommt, wirkt sie trotzdem politisch.?'?” Béckenforde sieht die Aufgabe der
Religionsgemeinschaften und ihrer Reprasentanten vorrangig darin, ihre religiose Botschaft
zu verkiindigen und sich dadurch im , politischen Beziehungsfeld” zur Geltung zu bringen.1%®
Deshalb gilt als , leitender Gesichtspunkt fiir das Wirken der Religionsgemeinschaften” deren
,unpolitisch-politische Wirksamkeit”. Das heift:

,Vom Ausgangspunkt her unpolitisch, allein auf die Verkiindigung der eigenen

Botschaft bezogen, in ihren Wirkungen durchaus potentiell politisch, ohne dass aber

diese Wirkung gesucht wird oder das Ziel ist.“112°

1121 Ebd

1122 Epd,, S. 270.

1123 Sjehe hierzu: ,Die Verkiindigung zielt als solche nicht auf oder gegen bestimmte politisch-soziale Systeme
und Programme; kritische Aussagen dazu ergeben sich jeweils nur als Folge und betreffen Systeme und
Programme nur in bestimmter Hinsicht, ndmlich unter dem Gesichtspunkt ihres Verhaltnisses zur religiosen
Wahrheit und deren Auswirkung fiir das Zusammenleben der Menschen.”, in: Ebd., S. 271.

1124 Sjehe hierzu: ,,Das Wichteramt soll ,in zugespitzten Situationen’ gefordert sein, ,wenn das Menschsein des
Menschen’, dessen Menschenrechte derart in Gefahr sind, dass das Schweigen zu diesem Zustand direkt und
unmittelbar der Verleugnung des christlichen Glaubens gleichkdme.”, in: Ebd.

1125 Epd., S. 271f.

1126 Sjehe hierzu: ,Deren (= der Kirchen; Anmerkung E.S.) Auftrag und Sendung ist es, die Fiille der in ihr offenbar
gewordenen Wahrheit zu verkiindigen, nicht aber sich auf ein Minimum zu beschranken und erst dazu fordernd
und herausfordernd zu sprechen.”, in: Ebd., S. 272.

127 Epd., S. 273.

1128 Sjehe hierzu: ,Gerade das unverkiirzte, von aktuell-politischen Riicksichten und Uberdeterminationen freie
Eintreten flr diese Botschaft ist die Bedingung dafiir, dass politische Wirkungen von ihr (= der
Religionsgemeinschaft, Anmerkung E.S.) ausgehen und sie ihre eigene Malgeblichkeit in und gegeniiber dem
politischen Beziehungsfeld zur Geltung bringt.”, in: Ebd., S. 274.

1129 Ebd

179



Das konkrete politische Wirken der Religionsgesellschaften sollte durch die einzelnen
Glaubigen, also durch die Laien erfolgen,'3° denn die Verwirklichung religios begriindeter
Positionen , bedarf in einer demokratischen Ordnung der Anwalte, die in Gesellschaft und
Staat, im politischen Prozess dafiir eintreten und sich engagieren.“*'3! Diese Aufgabe ist nach
Ansicht Béckenférdes in Ubereinstimmung mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil Ausdruck
der Wirksamkeit der Glaubigen im Sinne der Inhalte ihres Glaubens.

4.2 Die Formen kirchlicher Wirksamkeit in Staat und Gesellschaft

Mit der Studie ,Staat, Gesellschaft und Kirche” stellt sich Bockenforde der Thematik des
Verhiltnisses dieser drei wechselseitig aufeinander bezogenen soziologisch fassbaren und
politisch bedeutsamen Ordnungen. Ausgehend von der besonders ,seit dem spaten 18. und
friihen 19. Jahrhundert entstandenen Differenzierung des politischen Gemeinwesens in Staat
und Gesellschaft“!132 fragt Béckenférde zunichst nach dem Verhiltnis von Staat und Kirche
unter den Bedingung ihrer ,heutigen Wirklichkeit und Problemlage“.'’33 Von der
Voraussetzung her, dass sich Staat und Kirche, in Fortsetzung der bei Aristoteles begriindeten
,antiken Polis-Philosophie”, seit dem Mittelalter als ,Societates perfectae” verstehen, deren
grundsatzliche Bestimmung unter jeweils zu differenzierenden historischen Bedingungen bis
ins 20. Jahrhundert hinein bedeutsam blieben, entstand unter Wegfall der traditionellen
Voraussetzungen ein neues Verhéltnis zwischen Staat und Kirche, das sich auf der Seite des
Staates im Axiom der religios-weltanschaulichen Neutralitat, auf der Seite der katholischen
Kirche in der ,Potestas in temporalibus®, auf evangelischer Seite in der staatlichen
Kirchenhoheit, ausdriickt.!*3* Eine zentrale Aussage, die die katholische Kirche auf dem
Zweiten Vatikanischen Konzil (iber sich selbst getroffen hat, ist die der ,Communitas
spiritualis“. Die evangelische Kirche begreift sich, ausgehend von der protestantischen
Ekklesiologie, seit Ende der Monarchie in Deutschland zunehmend als Sozietat mit eigener
Ordnung, Organisation und Verwaltung.''® Als Voraussetzung fiir eine neue
Verhaltnisbestimmung von Staat, Gesellschaft und Kirche gilt fir Ernst-Wolfgang Bockenforde
zum einen das ,Aufhéren der Identitdt von Staat und politischem Gemeinwesen”, zum
anderen ,die Ablésung des Staates von der Religion als seinem Fundament”.!'3¢ Die in der
Verfassung garantierte Religionsfreiheit zeigt diese ,grundlegende Verdanderung” im
Verhiltnis von Staat und Religion bzw. Kirche auf.'’®” Aus den ,verdnderten
Grundgegebenheiten im Hinblick auf das Verhaltnis Staat — Gesellschaft — Kirche” ergibt sich

1130 Sjehe hierzu: ,In einem demokratisch organisierten politischen Gemeinwesen muss sich diese Einwirkung
(auf Staat und Gesellschaft, Anmerkung E.S.) im und durch den demokratischen politischen Prozess vollziehen,
nicht an ihm vorbei.”, in: Ebd.

1131 Epd,, S. 275.

1132 Bsckenforde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 114.

1133 Epd,, S. 116-137.

1134 Epd., S. 131-135.

1135 Epd.,, S. 135.

1136 Epd,, S. 131.

1137 Sjehe hierzu: ,,Die Religion ist in ihm (= dem Staat, Anmerkung E.S.) und von ihm freigegeben, in der Form
der Anerkennung der Religionsfreiheit seiner Biirger. Sie hat dadurch die Méglichkeit ihrer Entfaltung, in und aus
der Uberzeugung der Biirger, aber sie entbehrt, vom Staat her gesehen, der Notwendigkeit. Sie ist auch nicht
mehr der gemeinsame Boden, auf dem Staat und Kirche unbezweifelt stehen und auf den sie sich beziehen, wenn
sie zusammenwirken oder Konflikte austragen.”, in: Ebd., S. 132.

180



fur Bockenférde die wichtige Frage nach ,der Zuordnung und Verhaltnisbestimmung®.1138
Beziiglich des genannten Themas geht es des Weiteren um das ,Verhaltnis von kirchlichem
Handeln und Wirken (und der) politische(n) Wirksamkeit der Kirche”, sowie um das
,Verhiltnis von kirchlichem Amt und Politik”, und um die ,,politischen Wirkmoglichkeiten der
Glaubigen“.13% Als Ordnung innerhalb von Gesellschaft und Staat tritt die Kirche in einer
sakularen Welt und unter der Beriicksichtigung des Individualismus und des Pluralismus
veranderten Ausgangsvoraussetzungen entgegen. Fir die Ausibung funktionaler und
inhaltlicher Aufgaben im politischen Bereich sind besonders die christlichen Laien beauftragt,
wahrend die Aufgabe der Amtstrager vorwiegend in der Inspiration und in einer eher passiven
Unterstlitzung des politischen Prozesses liegt. Fiir eine direkte Beteiligung der Amtstrager,
deren primare Aufgabe die Verkindigung des Evangeliums ist, gelten die Kriterien des
geistlichen Inhalts und der dringlichen Notwendigkeit. Bockenférde geht es hier um die
Umsetzung einschldagiger Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils. Er setzt dem
politischen Wirken des kirchlichen Amtes enge Grenzen, um einerseits die Wiirde der
Amtstrager als Reprasentanten der Glaubensverkiindigung und andererseits die Autonomie
des Politischen zu wahren. Um den ,entscheidenden Unterschied des Christlichen” zu
markieren, verpflichtet Bockenférde die Laien im politischen Prozess auf pointierte und
begriindete christliche Positionen. Er spricht sich, um der Gefahr der Marginalisierung des
Christlichen entgegenzuwirken, fir die Formulierung dezidiert christlicher Grundsatze aus. Die
Differenzierung der Wirkungsbereiche zwischen Klerikern und Laien sowie die Profilierung des
christlichen Ethos halt Bockenforde fiir einen entscheidenden Beitrag.

4.2.1 Verhaltnis von kirchlichem Handeln und politischer Wirksamkeit

Im politischen Bereich bringt sich

Jkirchliche Wirksamkeit” zweifach zur Geltung: ,als Handeln der kirchlichen Amter

<Kirche als Institution> und im Handeln der Gldubigen <Kirche als Volk Gottes>,“1140
lhre jeweilige politische Wirksamkeit ist durch einen ,staatlichen und einen innerkirchlichen
Aspekt gekennzeichnet”. Von Seiten des Staates ist die Kirche ordentlicher Akteur innerhalb
des Prozesses der politischen Willensbildung. Bockenférde weist diese endogene Aufgabe des
politischen Prozesses vor allem den Laien zu.!'*' Er unterschiedet davon das Handeln der
kirchlichen Amtstrager, denn sie schalten sich aufgrund ihrer amtlichen Funktion in den
politischen Prozess in Unabhangigkeit von ,,Konsensbasis und Stimmengewicht” ein, lediglich
stitzend auf ihre geistliche Autoritdt im Gegenliber zu Staat und Gesellschaft.14? Vom
innerkirchliche Aspekt her, ergibt sich die Frage der kirchlichen Wirksamkeit von Amtstragern

1138 Epd., S. 136f.

1139 Epd., S. 176.

140 Epd., S. 177.

1141 Sjehe hierzu: ,Was lber die Glaubigen, sei es als einzelne, sei es in organisierten Gruppen, an kirchlichen
Belangen, Zielvorstellungen und Forderungen eingebracht und geltend gemacht wird, fadelt sich nahtlos in den
politischen Willensbildungsprozess und seine Ordnung ein. Es unterliegt dann auch, da es als Anliegen usf.
einzelner Burger oder Gruppen von Birgern auftritt, fraglos den Spielregeln demokratischer Willensbildung.”, in:
Ebd.

1142 siehe hierzu: Die Amtstrager handeln im Prozess der politischen Willensbildung ,aus der Autoritat ihres
geistlichen Auftrags, (sie) vertreten und beziehen Positionen, die — unabhangig von Konsensbasis und
Stimmengewicht — aus ihrer eigenen Giiltigkeit Beachtung verlangen. Es ist die Position des <geistlichen>
,Gegenulber, die geltend gemacht wird.”, in: Ebd., S. 178.

181



und Laien dahingehend, inwiefern die Amtstrager in den Wirkungsbereich der Laien
eingreifen, ,wenn sie mit kirchenamtlicher Autoritat in den politischen Bereich hinein reden
und handeln.“*43 Béckenférde verweist hier auf das Zweite Vatikanische Konzil, das die
besondere Zustandigkeit der Laien in den weltlichen Fragen und Themenbereichen besonders
betont; den Amtstragern, besonders den Bischofen, wird damit implizit Zurtickhaltung bei der
,Umsetzung und Verwirklichung der christlichen Botschaft in den politischen Bereich”
auferlegt.’** Béckenférde folgert daraus fiir die katholische Kirche eine Zuriickhaltung des
Amtes und damit des Anspruchs von Autoritat, er sieht trotzdem aber die Notwendigkeit, in
Form der ,Anregung und helfenden Unterweisung” der Laien durch die Amtstrager fir
geboten an.!'#> Der , leitende Gesichtspunkt” fiir das Wirken der Kirche, sowohl der Kleriker
als auch der Laien, ist die Verkiindigung des Evangeliums. Dabei handelt es sich um eine
religiose Aufgabe, sie ist ,genuin geistlichen Charakters” und deshalb ,unpolitisch”. Indem
sich aber die Botschaft des Evangeliums an die Menschheit richtet, berihrt sie die ,,Ordnung
ihres Zusammenlebens” und ist deshalb ,,unabhebbar politisch”; die kirchliche Heilsbotschaft
ist folglich ,,in das Beziehungs- und Spannungsfeld des Politischen” einbezogen. 14

4.2.2 Politisches Handeln durch kirchliche Amtstrager

Fir die Amtstrdger bedeutet die beschriebene grundlegende Verhaltnisbestimmung von
kirchlichem Handeln und politischer Wirksamkeit, dass ihre erste Aufgabe der
Verkiindigungsauftrag ist, darin zeigt sich ihre ,Eigenstandigkeit und Unabhangigkeit der
staatlich-politischen Gewalt” gegeniiber. In Wahrnehmung dieser Aufgabe ergeben sich aber
moglicherweise politische Konsequenzen, Béckenforde spricht deshalb von der ,,unpolitisch-
politischen Wirksamkeit der Kirche“.***” Als erstes Kriterium fiir AuRerungen des kirchlichen
Amtes zu politischen Fragen ist unter Beriicksichtigung des leitenden Gesichtspunkts, dass nur
Fragen der ,unmittelbaren geistlichen Dimension®, zu der aber auch Fragen der ethisch-
moralischer Ordnung gehéren, Stellungnahmen zum politischen Prozess rechtfertigen.'4® Wo
die geistliche Dimension fehlt, muss allerdings die ,,Autonomie des Politischen” beachtet
werden. Dieser Grundsatz wird aber dann zum Problem, wenn politische und religidse bzw.
ethisch-moralische Fragestellungen ineinandergreifen. Bockenforde spricht in diesem Kontext
von der Notwendigkeit der ,Integration beider Dimensionen, von denen keine die andere
vorwegnehmen oder eriibrigen kann.“1**° Kirchenamtliche AuRerungen zu politischen Frage
bedirfen einer ,metapolitischen” bzw. transzendenten Bedeutung, nur dann kommt dem
kirchlichen Amt eine Kompetenz zu politischen AuRerungen zu.**° Als weiteres Kriterium fiir
politische AuRerungen durch die Amtstrager der Kirche fiihrt Béckenférde die ,,Dringlichkeit

1143 Ebd

1144 Sjehe hierzu: Béckenférde verweist hier auf einen Grundsatz aus der Pastoralkonstitution ,Gaudium et spes*:
,Die Laien aber, die am ganzen Leben der Kirche ihren tatigen Anteil haben, sind nicht nur gehalten, die Welt mit
christlichem Geist zu durchdringen, sondern sie sind auch dazu berufen, Uberall, und zwar inmitten der
menschlichen Schicksalsgemeinschaft, Christi Zeugen zu sein.”, in: GS 43.

1145 Bgckenférde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 179.

1146 Epd., S. 180.

1147 Ebd

1148 Epd,, S. 181.

1149 Epd., S. 182.

1150 Ebd

182



bzw. Notwendigkeit” an.'>! In den Fragen der Freiheit und der Menschenwiirde ist diese
Dringlichkeit geboten, ansonsten sollten sich auch hier um die Wahrung der ,, Eigenstandigkeit
des Politischen” die Amtstrager um Zurickhaltung bemihen. Fir Form und Inhalt der
amtskirchlichen Stellungnahmen zu politischen Fragen gilt die Pramisse,

»dass amtskirchliche Auflerungen, um ihrer eigenen Glaubwiirdigkeit und Wirkung

willen, weder auf den gesellschaftlichen Konsens als ihren Mafsstab bezogen, noch

durch ihn begrenzt sein diirfen.“*'>?
Die Wahrnehmung des geistlichen Auftrags gebietet auf alle Fdlle eine hinreichende
Differenzierung in der Bewertung der Fragestellung. Das kirchliche Amt muss seinen ,eigenen
Standort im Sinne des ,Gegeniiber’ zu Staat und Gesellschaft” bewahren.''>3 Inhaltlich kann
sich das kirchliche Amt als ,verbindliches Sprechen” in Konfliktfragen des Gewissens oder als
,Aufgabe, drohendes oder bestehendes Unrecht beim Namen zu nennen” duRern.'*>* Zur
,Form kirchenamtlicher Aussagen”, die Uber die des Sprechens im engeren Kontext der
Glaubensperspektive hinausgeht, gehort nach Bockenforde auch die Formulierung von ,Zielen
und Zielorientierungen fir das politische Handeln”, eine Art ,ethische Aufgabe”
kirchenamtlicher Stellungnahmen.'>> Die parteipolitische Neutralitat ist fir Bckenférde eine
relative. Er wendet sich ausdriicklich gegen eine ,,Aquidistanz” der Kirche zu den politischen
Parteien, die fur den politischen Prozess unabdingbar sind, sondern macht die Ndhe bzw.
Distanz der Kirche zu den Parteien von gegebenen inhaltlichen Positionierungen abhingig.1*>®
In diesem Zusammenhang stellt Bockenforde ,hirtenamtliche Wahlempfehlungen”
grundsatzlich in Frage, da es sich bei der Wahlentscheidung um eine ,genuin politische
Entscheidung” handelt, die Ausdruck einer ,,Gesamtabwagung” ist und dadurch Ausdruck des
politischen Willens eines Staatsbirgers bleibt. Diese Entscheidung miissen alle Biirger im
Sinne eines Abwagungsprozesses selbst treffen, das kirchliche Amt hat den Laien dabei nichts

voraus.11>7

1151 Sjehe hierzu: , Diese Dringlichkeit hangt fiir die Kirche wesentlich davon ab, welche Bedeutung die geistliche
Dimension bei der anstehenden Problematik hat.”, in: Ebd.

1152 Epd,, S. 183.

1153 Sjehe hierzu: ,Wichtig ist allerdings, dass kirchenamtliche AuRerungen, die sich nicht primar an die eigenen
Glaubigen, sondern an Staat und Gesellschaft wenden, sich in ihrem Anliegen und ihrer Aussage auch fiir Staat
und Gesellschaft verstandlich machen.”, in: Ebd., S. 184.

1154 Sjehe hierzu: ,Soll die AuRerung legitim bleiben, muss sich ihre inhaltliche Aussage unmittelbar aus der
christlichen Heilsbotschaft ableiten”,, in: Ebd., S. 184f.

1155 sjehe hierzu: ,Es liberschreitet nicht Auftrag und Kompetenz des kirchlichen Amtes, bei diesem Prozess der
Umsetzung (christlicher Zielvorstellungen) Rat und Hilfe <statt autoritativer Weisung> zu leisten, christliche
Zielvorstellungen und Handlungsimpulse — Giber die Darbietung inhaltsarmer Prinzipienaufstellungen hinaus —im
Hinblick auf die Situation und die Probleme der jeweiligen Gegenwart zu entfalten, daraus sich ergebende
Perspektiven deutlich zu machen und — aus der geistlichen Dimension heraus — Gesichtspunkte aufzuweisen, die
fiir eine angemessene Konkretisierung von Bedeutung sind.”, in: Ebd., S. 186.

1156 Sjehe hierzu: ,Fiir die Wahrnehmung des kirchlichen Auftrags ist stattdessen (= der Aquidistanz, Anmerkung
E.S.) eine grundsatzliche Offenheit gegeniiber den politischen Parteien Voraussetzung. Eine solche Offenheit
bedeutet, dass die Kirche den Parteien als gestaltenden politischen Kraften insgesamt zugewandt ist, ihnen in
gleicher Weise mit — erbetenem — Rat zur Verfligung steht oder sich kritisch an sie wendet, ohne dass eine
Bevorzugung oder Benachteiligung bestimmter Parteien intendiert ist.”, in: Ebd., S. 188.

1157 Epd., S. 188f.

183



4.2.3 Politisches Handeln durch Laien

Zeigen die Einwirkungen des Klerus auf den politischen Prozess ihre Begrenzung auf
,Konfliktsituationen” und auf die , kritische Funktion der Kirche” eine Limitierung auf, so ist
die politische Betatigung der Laien evident, sie ist ,primar eine Aufgabe der Glaubigen als
Staatsbiirger.“**>® Die kirchliche Sendung der Laien im politischen Prozess ergibt sich
christologisch aus ,ihrer Teilnahme am priesterlichen und prophetischen Amt Christi und der
Sendung der Kirche.“''> Das kirchliche Lehramt driickt dies unmissverstandlich im Zweiten
Vatikanischen Konzil aus.'®? Die kirchliche Lehre tiber das Laienapostolat zusammenfassend,
konstatiert Bockenforde:

»Nirgends findet sich ein Ansatz fiir eine Dominanz der kirchlichen Amtstréger, Bischéfe

wie Priester, (iber die Laien bei der Wahrnehmung dieses ihres Apostolats.“1161
Dabei ist keine strikte Trennung mit Amt und Dienst der Bischéfe und Priester vollzogen, die
Laien nehmen ihre spezifische Aufgabe ,im gemeinsamen Glauben, aber in eigener
Verantwortung und Kompetenz“ wahr.11%2 Das Verhiltnis von Amtstriger und Laien ist aber
nicht als ,beziehungsloser Dualismus“ zu verstehen, es geht vielmehr um die Konkretisierung
der Verkindigungsinhalte auf unterschiedlichen Wegen. Die ,Aktions- und
Organisationsform” des Engagements der Laien in Gesellschaft und Staat fordert von dieser
Pramisse her, innerhalb der vorfindlichen staatlichen und gesellschaftlichen Realitdt ,eine
optimale Verwirklichung des christlichen Propriums” zu suchen.'®3® Die Aktivitit der Laien
dulert sich diesbezliglich im politischen Bereich oder durch die Teilnahme an institutionellen
Formen des gesellschaftlichen Lebens, dabei konnen die ,,Ergebnisse, zu denen verschiedene
Gruppen von Christen (...) in ihrer Urteilsbildung und Entscheidung kommen®, unterschiedlich
ausfallen.''%4 Beij der ,,Bildung eigener christlicher Institutionen und Aktionsformen®, wie etwa
christlicher Vereine und Gewerkschaften, darf es nicht um eine zu nichtchristlichen
Bewegungen unterschiedslose Vereinigungen gehen, es bedarf vielmehr des ,,entscheidenden
christlichen Unterschieds”, der die ,christliche Handlungsalternative” zum Ausdruck

1158 Epd.,, S. 192.

1159 Epd.,, S. 193.

1160 ggckenforde verweist hier auf das Dekret {iber das Apostolat der Laien ,,Apostolicam actuositatem*:

,Den Aposteln und ihren Nachfolgern wurde von Christus das Amt Gbertragen in seinem Namen und in seiner
Vollmacht zu lehren, zu heiligen und zu leiten. Die Laien hingegen, die am priesterlichen, prophetischen und
koniglichen Amt Christi teilhaben, verwirklichen in Kirche und Welt ihren eigenen Anteil an der Sendung des
ganzen Volkes Gottes. Durch ihr Bemihen um die Evangelisierung und Heiligung der Menschen und um die
Durchdringung und Vervollkommnung der zeitlichen Ordnung mit dem Geist des Evangeliums Uben sie
tatsdchlich ein Apostolat aus.”, in: AA 2. Siehe hierzu weiter: ,,Aus dem Empfang der Charismen (...) erwachst
jedem Glaubenden das Recht und die Pflicht, sie in Kirche und Welt zum Wohl der Menschen und zum Aufbau
der Kirche zu gebrauchen.”, in: AA 3.

1161 Buckenforde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 193.

1162 Epd,, S. 194.

1183 Epd., S. 195.

1164 Ebd

184



bringt.!1%> Dies gilt auch fiir Ausrichtung und Handeln einer profiliert christlichen Partei.!®

Allerdings misste eine solche Partei bereit sein, auf Kompromissformeln zugunsten der
sakularen Mehrheit zu verzichten und an ihrem christlichen Proprium festhalten. Darin zeigt
sich nach Uberzeugung Béckenférdes das ,unterscheidend Christliche”.'” Bockenférde sieht
hierbei allerdings die realistische Gefahr einer ,permanenten Uberforderung” unter der
MaBgabe, Sauerteig des Christlichen in der nichtchristlichen Umwelt zu sein. Seiner
Uberzeugung nach lebt aber die pluralistische Gesellschaft trotzdem davon, dass
gesellschaftliche Organisationen, wie die christlichen Kirchen, ihr

,eigenes Proprium bewahren, lebendig entwickeln und in den geistigen

Kommunikationsprozess der Gesellschaft einbringen . 1168
Insofern wendet er sich gegen den Zwang, stets einen von allen getragenen Konsens zu finden.
Von der Frage einer ,christlichen Politik” aus stellt sich die Problematik der christlichen
Botschaft grundsatzlich dar, denn innerhalb des Evangelium fehlt einerseits ein ,konkretes
politisches Handlungsprogramm®, andererseits finden sich aber zahlreiche , Orientierungen
und Impulse fir das Verhalten der Christen in der Welt und (fir) die Ordnung des
menschlichen Zusammenlebens”.11%® Aus der systematischen Erfassung dieses Befundes
ergibt sich eine moraltheologische Gegeniiberstellung von ,christlichen Grundsatzen” und der
,2Autonomie der Sachbereiche”, die allerdings ihre ,Begrenzung an den Grundsatzen und
Handlungsgeboten” der christlichen Botschaft finden.''”? Die maRgeblichen Grundsitze und
Handlungsgebote lassen sich nach klassischer Uberzeugung der Theologe aus dem Naturrecht,
das als ,fundamentales Wesensrecht der menschlichen Natur” verstanden wird, mit den
Mitteln der Vernunft erschlieBen und zu normativen Regeln weiterentwickeln. Fir eine
pluralistisch sdkulare Gesellschaft bietet das Naturrecht nach dieser Auffassung die
,nhormative Handlungsgrundlage in einer (...) nicht mehr von gemeinsamen christlichen
Grundauffassungen getragenen Gesellschaft”.*'’* Im Durchblick der Evangelien ergeben sich
derartige normativ zu erschlielende Anweisungen hingegen nur ,sektoral und selektiv”.
Bockenforde bemangelt, dass aus dieser Vorgabe der ,,christliche Gehalt von Politik parzelliert
wird“ und sich nur noch auf ,,Minima der Ordnung des Zusammenlebens” reduziert, christliche
Politik aber damit in ,relative Nahe zum allgemeinen Konsens“ gerat. Er fordert von daher,
dass die christliche Botschaft als eine ,Botschaft der Fille und der Unterscheidung” neu
entdeckt wird, um damit das ,Ganze des menschlichen Lebens” zu umfassen, die Wiirde und

1165 Sjehe hierzu: ,Gelingt dies (= der entscheidende christliche Unterschied, die Handlungsalternative,
Anmerkung E.S.) nicht und bleibt als Ziel nur, das gleiche wie die anderen zu tun, jedoch aus anderen Motiven
und in einer gemeinsamen personalen Verbundenheit, so besteht die Gefahr, dass dies der Darstellung und
Verwirklichung des Christlichen mehr schadet als niitzt; das Christliche verliert seine Unterscheidungskraft oder
wird zum Vereinsmerkmal.”, in: Ebd., S. 196.

1166 Sjehe hierzu: ,,Werden Christen unter ausdriicklicher Berufung auf ihren Glauben in einer Partei politisch
tatig, gewinnt das Handeln einer solchen Partei Bedeutung fiir die Glaubwirdigkeit des Christlichen Gberhaupt.”,
in: Ebd.

1167 Sjehe hierzu: ,Nur dann (= im Verzicht auf Mehrheiten, Anmerkung E.S.) wird es ihr méglich sein, dem
Kriterium einer christlichen Partei zu genligen, namlich nicht bereit zu sein, das eigene christliche Proprium und
die darin liegende Identitdt um der politischen Macht willen zu verwéssern, zu vertuschen oder gar aufzugeben.”,
in: Ebd., S. 197.

1168 Epd., S. 198.

1169 Epd., S. 199.

1170 Ebd

1171 Ebd

185



Heilsbestimmung fur das Individuum ist.}¥’2 Nach Ansicht Bdckenférde sind die
L»Auswirkungen der christlichen Botschaft auf die Politik intensiver und umgreifender, als es in
der traditionellen Begriindungstheorie erscheint.“*'”3 lhre Grundsatze und Sachaussagen sind
nicht abstrakt, sondern auf ein Ziel ausgerichtet, das von der christlichen Botschaft bestimmt
ist. Von daher konnen konkrete Sachbereiche nicht als , autonom” bestimmt angesehen
werden, ihr Begriindungszusammenhang ist vielmehr christlich profiliert. Die Differenzierung
von ,christlichen Grundsatzen” und ,, Autonomie der Sachbereiche” greift deshalb zu kurz.*'74
Bockenforde fordert, ,,dass das Christliche in der Politik eine ,Politik angesichts des ,Reiches
Gottes’ ist. Diese theologische Ausrichtung von Politik abstrahiert nicht von den immanenten
Voraussetzungen, sondern verfolgt als Ziel einer ,,Annahme des Reiches Gottes” vermittelt
durch menschliches Handeln; die ,Geschopflichkeit des Menschen und der Welt” hat darin
seine Bestimmung und christliche Politik ihren theologischen Ort.1175

4.3 Das politisches Mandat der Kirche

In einem Vortrag an der Universitdt Heidelberg thematisiert Ernst-Wolfgang Béckenforde im
Jahr 1969 die Frage nach einem politischen Mandat der Kirche.'’® Er hatte bereits 1957 (iber
das ,,Ethos der modernen Demokratie und die Kirche“**’” publiziert und darin die Frage der
politischen Wirksamkeit der Kirche im demokratischen Staatswesen erértert. Unter dem
Eindruck der gesellschaftlichen Veranderungen im Jahr 1968 und den Thesen einer ,neuen
politischen Theologie“!'”® ergibt sich die Komplexitit des politischen Wirkens der Kirche im
freiheitlich-demokratischen Staat aus einer auch innerkirchlich gesehen verdnderten
Perspektive. Die Herausforderungen, der sich Bockenforde stellt, sieht er selbst einerseits in
den Forderungen der zeitgendssischen politischen Theologie, ,neue politische Optionen
vorzustellen und diese, weil in der christlichen Offenbarung enthalten, mit politischer
Verbindlichkeit auszustatten” und andererseits in der Verteidigung der ,Miundigkeit und
Eigenverantwortlichkeit der Laien (...) gegeniber selbsternannter ,prophetischer’ Autoritat
bestimmter Theologen und kirchlicher Gruppen“.1*’® Diese verinderten Voraussetzungen
markieren den Unterschied zur Stellungnahme Bdckenférdes von 1957:
,Damals ging es um die Infragestellung und Abwehr eines politischen Mandats der
Amtskirche, das diese unter Berufung auf das bischéfliche Hirtenamt in Anspruch nahm
und praktisch-politisch nach ,rechts’ hin ausiibte”; demgegentiiber geht es 1969 um die
Forderung nach Ausiibung eines politischen Mandats durch die Kirche ,nach ,links*
hl'n".1180
Bockenforde beleuchtet die Fragestellung von zwei Seiten, von der staatlichen und von der
kirchlichen Perspektive her und flihrt so zu einer grundsatzlichen Erérterung, die Gber den
konkreten Anlass der damaligen Zeit hinausweist. Vom staatlichen Gesichtspunkt berlhrt die

1172 Epd., S. 200.

1173 Ebd

1174 Epd., S. 200f.

1175 Epd., S. 201.

1176 Backenforde, Politisches Mandat der Kirche?

1177 Bgckenférde, Das Ethos der modernen Demokratie und die Kirche., in: KGZ, S. 9-25.

1178 Metz, Das Problem einer politischen Theologie; ders., Politische Theologie in der Diskussion.
179 KGz, S. 249.

1180 ggckenférde, Politisches Mandat der Kirche?, S. 251.

186



Frage nach einem politischen Mandat der Kirche vor allem die ,rechtlichen Stellung” der
Kirche entsprechend ihrer Verankerung in der ,staatlichen Rechtsordnung®, vom kirchlichen
Blickwinkel aus, geht es um die Frage, ,,ob die Inanspruchnahme eines politischen Mandats
theologisch legitimiert ist“.1'®1 Das Ergebnis der Analyse muss dabei nicht zwangslaufig
kongruent sein, der staatsrechtliche Aspekt kann von der theologischen Argumentation
durchaus abweichen.'82 Bei der inhaltlichen Bestimmung des ,politischen Mandats der
Kirche” selbst geht es Bockenforde in diesem Vortrag nicht um eine differenzierte Zuweisung
an Amtstrager und Laien, sondern um die Frage nach der Legitimitdat eines politischen
Mandats, das erstrangig auf die Kirche bezogen ist. Ein wichtiger Aspekt ergibt sich aus der
Analyse des biblischen Befundes und der daraus resultierenden Erkenntnis, dass sich eine
Beteiligung der Kirche an politischen Prozessen lediglich als indirekte Konsequenz des
Auftretens Jesu von Nazareth und des Wirkens der Urgemeinde ableiten lasst. AuBerungen zu
politischen Fragen bedirfen deshalb einer theologischen Begriindung, da ansonsten die
Gefahr besteht, dass die Botschaft des Evangeliums als Meinungsbeitrag im politisch Diskurs
relativiert wird. Bockenférde wendet sich gegen eine ,,Politisierung der Kirche” und pladiert
dennoch, unter bestimmten Bedingungen, fiir die Wahrnehmung eines politischen Mandats
durch die Kirche.

4.3.1 Theologische Aspekte der Kirchenverfassung

Bockenforde skizziert den Grundauftrag der Kirche, indem er deren Bedeutung christologisch
und ekklesiologisch umreiflt. Ihr Zentrum findet die Kirche in der ,Verkiindigung der
Heilsbotschaft Gottes”, wie es sich im Heilshandeln Jesu Christi konkretisiert. Ekklesiologisch
betrachtet, fihrt diese Bestimmung zu einem Verstandnis des kirchlichen Amtes als
,Hirtenamt” mit dem Ziel der Bewahrung der Botschaft und der Feier der ,gottlichen
Heilsgaben” in Gottesdienst und Sakrament.!® Die Funktion des Lehramtes liegt dabei in der
,Abstlitzung des Hirtenamtes, damit Heilstat und Heilsbotschaft nicht im Wechsel der
Generationen und geschichtlichen Fragestellungen verlorengehen“.'8 Von der
Heilsbotschaft her bestimmen sich Umfang und inhaltliche Gestalt des kirchlichen Wirkens.
Bockenforde beschreibt als soteriologische Mitte des Neuen Testaments die, aus der Erlosung
resultierende Umkehr, die ,Metanoia” im Sinne eines inneren Prozesses der Hinwendung des
Menschen zu der in Jesus Christus geschenkten Versohnung mit Gott. Die politisch-soziale
Relevanz dieses Ansatzes, der sich zudem mit dem, die Wirde des Menschen
konstituierenden Verstandnis von der Gottesebenbildlichkeit des Menschen verbindet, zeigt
eine doppelte Ausrichtung: Eine ,Distanz zur Welt” und gleichzeitig aber eine ,Freiheit
gegeniiber der Welt“.118> Diese Dualitdt bestimmt das politische Wirken der Kirche, ihren

1181 Ebd

1182 GSjehe hierzu: ,Die Antwort auf die Frage (= nach der Legitimitat eines politischen Mandats der Kirche,
Anmerkung E.S.) ist unabhédngig von der Lage, die sich unter staatlich-rechtlichen Gesichtspunkten ergibt.
Gestattet die staatliche Rechtsordnung die Wahrnehmung eines politischen Mandats der Kirche, so begriindet
das noch nicht dessen innerkirchliche, theologische Legitimation, ebenso wie umgekehrt ein staatlich-rechtliches
Verbot eines solchen Mandats dessen innerkirchliche Legitimation nicht aufzugeben vermag.”, in: Ebd., S. 252.
118 Epd., S. 253.

1184 Epd., S. 253f.

1185 gjehe hierzu: Der Mensch ist, in seinem Selbstbewusstsein und seinem Dasein-Sinn, Gber den Bereich
weltimmanenter Zielsetzungen prinzipiell hinausgehoben. Die Aussage der Offenbarung, dass der Mensch als
Ebenbild Gottes geschaffen und in seiner konkreten <erlésten> Existenz ,Kind Gottes’ ist, verleiht nicht nur eine

187



Auftrag fur eine Neuschopfung der Welt in der Kraft und im Geist des Evangeliums. Fir
Bockenforde ist es nicht notig, den ,gesellschaftlichen Bezug” des Evangeliums durch eine
,heue Hermeneutik zu entdecken”, er ist bereits eo ipso gegeben.''8 Das politisch-soziale
Wirken des Christen und der Kirche ergibt sich aber nicht aus der direkten Ableitung einer
Aufforderung der Predigt Jesu oder der Praxis der Urgemeinde, der historische Jesus von
Nazareth hat Forderungen nach der ,Errichtung einer politischen Messiasherrschaft” stets
abgelehnt, sondern vielmehr aus einer indirekten Konsequenz, die die Botschaft Jesu nach sich
zieht.'®’ Eine fiir das politische Mandat wichtige Folge ergibt sich z. B. aus der ,Botschaft der
Freiheit”, die den Menschen nicht instrumentalisiert, sondern seine ,,Freiheit im Glauben und
seine Freiheit der Entscheidung” erméglicht.*'28 Die inhaltliche Neuausrichtung der Botschaft
Jesu zielt auf einen Gesinnungswandel des Menschen. Es geht um ein , Weltverhaltnis des
Christen”, das aufgrund der eschatologischen Erwartung ,allen weltimmanenten
Vollendungsideologien” gegeniiber kritisch ist.1*® |hrem Wesen nach sind die Mahnreden
Jesu und seine Konflikte mit den religiosen Autoritdten seiner Zeit zwar auch politische
Konflikte, sie ergeben sich aus dem gesellschaftlich vorherrschenden Kontext der jlidischen
Theokratie, dennoch ist Jesus von Nazareth kein Revolutiondr im modernen Sinn. Seine
Botschaft setzt die damalige Rechtsordnung voraus, erst im ,,Uberschreiten der Rechtssphire,
die das Liebesgebot intendiert’, kommen die Imperative seiner Verkiindigung zum
Ausdruck.1%0

4.3.2 Konsequenzen fiir das politische Mandat

Die Erkenntnisse aus dem exegetischen Befund ndétigen hinsichtlich der Konsequenzen zu
einer differenzierten Argumentation, die sich aus der Vielfiltigkeit der biblischen Zeugnisse
ergibt. Die Feststellung, dass sich aus der christlichen Offenbarung ,kein unmittelbarer
politischer Auftrag der Kirche” ableiten ldsst, verdeutlicht den Charakter der Heilsbotschaft,
die primar keine ,,politische Theorie oder Handlungsanweisung” ist. Aus dieser Botschaft
ergeben sich aber trotzdem politische und soziale Konsequenzen, die aus der Annahme des
Evangeliums resultieren. Aufgabe der Amtskirche ist es deshalb nach Ansicht Béckenfordes
nicht, ,das Dazwischentreten der Uberlegung, Abwigung und Entscheidung der Christen in
der Konkretisierung der Offenbarung auszuschalten, fiir sie vorab zu entscheiden und sich an
ihre Stelle zu setzen”, es ist die Aufgabe der Laien, , diese Entscheidung und Konkretisierung
selbst vorzunehmen.“1191 Béckenférde wendet sich damit ausdriicklich gegen Formen der

Wiirde in sich, sondern legt auch den existentiellen Ort seines Daseins aus der Welt heraus (...). Daraus ergibt
sich einerseits eine gewisse Distanz zur Welt, anderseits aber auch gerade eine Freiheit gegeniliber der Welt”.,
in: Ebd., S. 254f.

118 Epd., S. 255.

1187 Sjehe hierzu: ,Die Verdnderung der bestehenden Ordnungen und Verhiltnisse ergibt sich als Folge aus dem
gelebten Geist des Evangeliums, aus der Annahme der goéttlichen Heilsbotschaft durch den Menschen und dem
dadurch bewirkten Wandel ihrer Gesinnung und ihres Verhaltens.”, in: Ebd., S. 256.

1188 Ebd

118 Sjehe hierzu: ,Aber ist nicht das Leben aus einer eschatologischen Erwartung, und das darin begriindete
Wissen um die Vorlaufigkeit und prinzipielle Unvollendetheit aller irdischen Ordnungen — auch im Hinblick auf
die in ihnen realisierbare Gerechtigkeit — ein allgemeines Kennzeichen fiir den Habitus, das <neue>
Weltverhiltnis des Christen, das ihm die Uberlegenheit und einen besten Standort auch gegeniiber allen
weltimmanenten Vollendungsideologien verleiht und ermoglicht?“, in: Ebd., S. 256f.

1190 Epd,, S. 257.

1191 Epd.,, S. 258.

188



Vorbestimmung von politischen AuBerungen und Entscheidungen durch den Klerus. Er sieht
das kirchliche Amt durch diese ,prinzipielle Grenzbestimmung” aber keineswegs um seine
Bedeutung und Kompetenz gebracht, die Aufgabenverteilung zwischen Amtskirche und Laien
entspricht vielmehr den konstitutiven Merkmalen der Kirche.'*?2 Wiirde das kirchliche Amt
namlich aktiv in den politischen Prozess eingreifen, dann wiirde es selbst zu einer Partei der
Auseinandersetzung und die Glaubensverkiindigung zu einer , bloRen Ansicht degradiert.“!1%3
Das ,Huter- und Wachteramt” der Kirche wird deshalb von den Amtstragern aber dann
begriindet wahrgenommen, wenn es
LJAusfluss des Verkiindigungsauftrags der Kirche ist und sich in dessen Rahmen hdlt. (...)
Es ist dort gerufen, wo es sich um die Missachtung dessen handelt, was als Gesetz
Gottes, als unmittelbare Berufung des Menschen in der Offenbarung unmittelbar
ausgesagt und enthalten ist.“1*°*
Seine inhaltliche Begrenzung erfahrt das , Hiter- und Wachteramt” innerhalb des politischen
Prozesses, hier konnen die Amtstrager die Glaubigen lediglich ermutigen und argumentativ
befahigen.''® Aus diesem differenzierenden Begriindungszusammenhang resultiert
Bockenforde, die
,Feststellung, dass die Kirche (= Amtstrager, Anmerkung E.S.) keinerlei Amt oder
Auftrag im Bereich politischer Mittel und Zwecke — von der erwéhnten Ausgrenzung
abgesehen — hat.“11%¢
Die AuBerungen des kirchlichen Amtes in Stellungnahmen und Enzykliken sind deshalb
,Ansichten und Anregungen der Person oder Stelle, von der sie ausgehen.“*®” Ernst-Wolfgang
Bockenforde distanziert sich von daher von politischen Forderungen, die z. B. aufgrund der
Armutsproblematik in Sidamerika seitens der Amtskirche erhoben werden. Die Einforderung
von Konsequenzen, die sich aus der Tatsache sozialer Ungerechtigkeiten ergeben, ist seiner
Ansicht nach innerhalb des politischen Prozesses die Aufgabe der christlichen Laien.!'%®
Ahnlich kritisch bewertet Béckenférde Ansichten der ,,neuen politischen Theologie®, die eine
»Theologie der Revolution” entwickelt hat, indem er schlussfolgernd feststellt: ,was bleibt, ist

1192 Sjehe hierzu: ,Die Wahrnehmung des Verkiindigungsauftrags fiir die Heilbotschaft durch die Kirche {...)
impliziert eine Vielzahl politisch-sozialer Wirkungen, denn diese Verkiindigung zielt aus sich selbst auf die
Umsetzung in weltbezogenes Verhalten. Aber diese Wirkungen sind vermittelt; vermittelt durch die Christen als
selbsthandelnde, in der christlichen Freiheit und aus ihr heraus abwéagende und entscheidende Personen, die
ihrerseits im Geist des Evangeliums seine Impulse und Prinzipien, die ihre eigene christliche Gesinnung nach
Malgabe ihrer Erkenntnis, Einsicht und Wirkungsmaoglichkeiten in konkrete Zielsetzungen und konkretes
Handeln umsetzen.”, in: Ebd., S. 258f.

1193 Epd,, S. 259.

1194 Ebd

1195 Sjehe hierzu: Zur inhaltlichen Begrenzung des ,Hiiter- und Wichteramtes” fiihrt Béckenférde aus: ,,Die
christliche und christlich richtige Antwort auf gegebene politisch-soziale Situationen macht nicht der Glaube und
das Engagement aus sich selbst, sie ergibt sich entscheidend aus Einsicht, Erfahrung, sachkundigem Urteil, kurz
aus der Kraft des Arguments, freilich eines vom Geist und Aufruf der christlichen Offenbarung inspirierten
Arguments.”, in: Ebd., S. 260.

1196 Ebd

1197 Epd.,, S. 261.

1198 Sjehe hierzu: Es ist ,,Sache des kirchlichen Amtes, diese Zustinde (= der Ausbeutung der Armen, Anmerkung
E.S.) als solche zu benennen, sich zum Anwalt der Opfer zu machen und auf unverziigliche Abhilfe zu dringen. (...)
Die Frage indessen, ob der geeignete und notwendige Weg zur Abhilfe eine Bodenreform, eine Anderung des
Steuer- und Wirtschaftssystems, eine Anderung des politischen Regimes oder eine Revolution wére, entzieht sich
kirchlicher wie theologischer Beurteilung.”, in: Ebd.

189



theologisierende Politik und prophetische Selbsterméachtigung.“**®® Die Gefahr fiir das
kirchliche Amt in Bezug auf Fragen und Probleme im politischen Bereich, die eines
,Offenbarungsbezugs” entbehren, sieht Bockenférde in der
,Heraufsteigerung von Ansichten zu Offenbarungsinterpretationen ebenso wie die
Nichtunterscheidung von Ansicht und Verkiindigung, auch wenn sie in pastoraler
Intention erfolgt, (sie) fiihren nur dazu, dass alsbald alle Verkiindigung zur Ansicht
heruntergestuft wird.“*?%
Dem Argument der versuchten ,Entpolitisierung der Kirche” entgegnet Bockenforde mit dem
Hinweis auf die Stellung der Kirche als gesellschaftlicher Institution, die durch ihre Existenz
und ihr Wirken ,,dem Politischen ohnehin nicht prinzipiell entgehen kann®, weshalb auch ihre
unpolitische Wirksamkeit stets eine politische ist.}?°! Das Dilemma zwischen der
»Wahrnehmung des Verkiindigungsauftrags” und der politischen Aussagekraft bleibt deshalb
bestehen und ist nach Ansicht Béckenférdes nicht auflésbar.202

4.4 Fazit

Die Stellung und das Wirken des Christen und der Kirche im freiheitlich-demokratischen
Rechtsstaat ist zundchst an die Bedeutung der Religion in einer postmodernen Gesellschaft
gebunden. In der Rechtsordnung, die von den Prinzipien der garantierten Freiheitsrechte und
der Rechtsgleichheit der Biirger geleitet ist, wird die Bedeutung der Religion vor allem durch
das Grundrecht der Religionsfreiheit bestimmt. Als ,duReres Recht” ermoglicht die
Religionsfreiheit sowohl das freie Bekenntnis zu einer Religion wie auch die Freiheit zum
Nichtbekenntnis. Durch diesen in der Form der Religionsfreiheit begriindeten Rechtsstatus der
Religion eroffnen sich den Religionsangehdrigen vielfaltige Moglichkeiten der Organisation
und der inhaltlichen Teilnahme am offentlichen Leben und an der Begriindung der
vorstaatlichen Voraussetzungen fiir den Bestand des weltanschaulich-neutralen Staates. Im
Bereich des Politischen muss sich die Wirksamkeit der Religion an ihrer eigenen Botschaft bzw.
Sendung orientieren. lhr spezifisches Gewicht erhdlt die Religion im politischen
Beziehungsfeld aber nicht durch Assimilation, sondern durch die originare Kraft ihrer eigenen
Uberzeugungen, Ansichten und Botschaften. Die Freiheit der Religion im demokratischen
Rechtsstaat ist jedoch keine unbegrenzte, denn der Staat sucht seinen rechtlichen
Wirkungsbereich auch unter der Vorgabe der Religionsfreiheit positiv zu wahren. Eine
Ubereinstimmung zwischen Religionsfreiheit und staatlicher Rechtsgewalt wird auf der
Grundlage des Grundgesetzes durch ein , balanciertes Verhaltnis“ zwischen Staat und Religion
ermoglicht, wonach sich die Religionsgemeinschaften am politischen Geschehen durch ihr
,2unpolitisch-politisches Wirken” aktiv beteiligen kdnnen. Aufgrund des Auseinandertretens
von Staat und Gesellschaft in der Neuzeit bei gleichzeitiger Bezogenheit der jeweiligen
Ordnungen aufeinander, steht die 6ffentliche Wirksamkeit der Kirche unter besonderen

199 Epd., S. 262.

1200 Epd., S. 261.

1201 Epd., S. 263.

1202 Sjehe hierzu: ,In diesem Fall miissen die Tréger des kirchlichen Amtes die politische Herausforderung, die in
der Wahrnehmung des Verkindigungsauftrags liegt, annehmen und die Entschlossenheit haben, in das politische
Spannungsfeld einzutreten. Die Euthanasiepredigten des Bischofs von Miinster, Graf Galen, waren Verkindigung
und politische Tat zugleich, und das letztere umso mehr, als ihnen nicht entgegengehalten werden konnte, sie
stellten eine Uberschreitung des kirchlichen Verkiindigungsauftrags dar.“, in: Ebd., S. 264.

190



funktionalen und inhaltlichen Bestimmungen. Durch spezifische Aussagen des Zweiten
Vatikanischen Konzils, besonders zum Apostolat der Laien, und der soziologischen
Bestimmung einer individuell und plural ausgerichteten Gesellschaft begriindet, liegt die
politische Wirksamkeit der Kirche vor allem in den Handen der christlichen Laien. Die
Beteiligung der kirchlichen Amtstrager ist dabei allerdings auf die geistliche Dimension des
,Huter- und Wachteramtes” begrenzt. Wahrend sich die Laien im politischen Prozess um
Konsensbildung bemtihen sollen, ist die Aufgabe der Amtstrager von der Souveranitat der
Glaubensverkiindigung bestimmt, die grundsatzlich ein Gegenliber zum Staat bildet. Es geht
dabei sowohl um die Freiheit der Religion wie um die ,Autonomie des Politischen”.
Bockenforde spricht sich ausdriicklich fiir eine profilierte, am christlichen Bekenntnis
orientierte, aktive politische Wirksamkeit der Laien aus. Es ist dies die primare Form kirchlicher
Wirksamkeit in Gesellschaft und Staat. Die Grundsatzfrage nach einem , politischen Mandat”
der Kirche beantwortet Bockenférde in einer differenzierten, an theologischen Aspekten der
Kirchenkonstitution orientierten Argumentation. Da die biblischen Befunde kein direktes
politisches Programm formulieren, ergeben sich die Imperative des politischen Mandats der
Kirche aus indirekt formulierten Konsequenzen, die in Botschaft und Praxis Jesu von Nazareth
im Neuen Testament Uberliefert sind. Bockenférde untermauert hierbei seine Position der
substantiellen Unterscheidung zwischen der politischen Wirksamkeit des Klerus und der Laien,
die sich aus ihrer jeweiligen Verpflichtung zur Glaubensverkiindigung und ihrem jeweils
eigenen Verhaltnis zur Gesellschaft und aufgrund ihres Standes innerhalb der Gesellschaft
ergeben. Im Rahmen des politischen Mandats, das die Kirche durch ihren Stifterauftrag
legitimiert, begriindet ausibt, hat die Freiheit des Individuums eine besondere Bedeutung. Sie
ist in theologischer Hinsicht als Freiheit zum Glaubensakt und in anthropologischer Hinsicht
als Freiheit zur Entscheidung qualifiziert. Die so verstandene Freiheit wird einerseits durch das
Evangelium Christi, andererseits durch die politische Wirkung dieser Botschaft bestimmt, sie
korrespondiert folglich mit den jeweiligen Zustdandigkeitsbereichen des Klerus und der Laien
in der Auslibung eines politischen Mandats.

5. Abschliefende Systematisierung und Einordnung

Nach der Darstellung ausgewahlter Studien von Ernst-Wolfgang Bockenforde, in der die
Religionsfreiheit im Prozess ihrer Anerkennung durch das Zweite Vaticanum, in ihrem
historischen Hervortreten im Kontext der Entstehung des modernen Staates, als Grundrecht
unter den Prinzipien der Freiheit und der freiheitlich-demokratischen Ordnung, in der
Unterscheidung zwischen Individuum, Gesellschaft und Staat, in ihrer Wechselwirkung mit
dem Grundrecht auf Gewissenfreiheit sowie ihrer Bedeutung fiir die politische Wirksamkeit
der Kirche, entfaltet wurde, erfolgt nun der Versuch der Systematisierung und Einordnung.
Daflir werden historische, rechtsphilosophische, sozialethische und ekklesiologische Zugange
als Kriterien einer Systematisierung gewahlt. Sie sind das Ergebnis einer synoptischen
Zusammenschau aus den vorgestellten Beitragen Ernst-Wolfgang Bdckenfordes.
Abschlielend dienen die Begriffe ,Verfassung” und ,Politik” als weitere Kriterien der
Einordnung. Es geht dabei um die Bestimmungen zur Religionsfreiheit im Grundgesetz, um die
Frage nach den Grenzen verfassungsrechtlicher Bestimmungen und um die Bedeutung des

191



Politischen. Aus der systematischen Differenzierung ergeben sich signifikante Auffalligkeiten,
die fur die Einordnung des Themas bei Bockenforde wichtig sind.

5.1 Zugange zur Religionsfreiheit als Kriterien der Systematisierung

Religionsfreiheit wird im Werk von Ernst-Wolfgang Bockenférde als ,Recht und Prinzip der
staatlichen Rechtsordnung” verstanden, so verdeutlicht die Religionsfreiheit das Verhaltnis
der Kirche ,zur modernen Welt und deren spezifischer politischer Ordnungsform, dem
freiheitlichen modernen Staat”.??%® Neben der Ordnung ihrer Beziehung zum Staat liefert die
Kirche in ihrer Stellungnahme zur Religionsfreiheit von sich aus ,,ein Stiick Selbstdefinition des
christlichen Glaubens.“*2%* SchlieRlich beriihrt die Religionsfreiheit ,, auch das Verstandnis der
Personalitait des Menschen, die Anerkennung des unabdingbaren Freiheitsanspruchs der
Person“.1295 Dije Religionsfreiheit ist damit kein singuldr binnenkirchliches Thema, sie ist
vielmehr von anthropologischer, von theologischer, von verfassungsrechtlicher und
staatspolitischer Bedeutung. Die lehramtliche Entwicklung in der Frage der Toleranz anderen
Religionen und Bekenntnissen, die seit Ende des 19. Jahrhunderts feststellbar ist, vor Augen,
konstatiert Bockenforde, dass das Zweite Vatikanische Konzil mit seiner Erkldrung ,Dignitatis
humanae” und der damit verbundenen Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschenrecht
eine ,kopernikanische Wende“ vollzogen hat, was allerdings Giber die unmittelbare Konzilszeit
hinaus ein Problem fiir den endogenen Wahrheitsanspruch der katholischen Kirche selbst und
ihr Selbstverstindnis darstellt.'?% Fiir Béckenférde ist die Religionsfreiheit, wie sie heute
lehramtlich vertreten wird, keine genuine Fortsetzung der Toleranztheorie in der
traditionellen katholischen Staatslehre, sie stellt vielmehr einen fundamentalen Bruch mit
dieser dar. In der Religionsfreiheit
,ist nicht nur anerkannt, dass Freiheit auf Wahrheit griindet und darauf bezogen ist,
sondern ebenso, dass Wahrheit Freiheit voraussetzt, weil sie nur in Freiheit auf eine
der menschlichen Person gemalie Weise gesucht, gefunden und festgehalten werden
kann.“1207
Die gegenseitige Verknlipfung von Wahrheit und Freiheit fihrt nach Bockenférde zum Recht,
die Religionsfreiheit erfahrt rechtsphilosophisch begriindet ihre Verankerung im Recht.?% Die
systematische Einordnung, der im zweiten Teil dieser Arbeit vorgestellten Studien von Ernst-
Wolfgang Bockenforde gliedert sich aufgrund der maRgeblichen Konvergenz von Wahrheit
und Freiheit und der damit verbundenen rechtlichen und sozialen Konsequenzen in eine
historische, rechtsphilosophische, sozialethische und ekklesiologische Reflexionsebene. Auf
der historischen Ebene ist das ,Bockenforde-Diktum® als Ergebnis eines historischen
Prozesses in der Entstehung des Staates, sowie die innerkirchliche Auseinandersetzung mit

1203 5GK3, S. 7 Einleitung).

1204 Ebd

1205 Epd., S. 7f.

1206 Sjehe hierzu: ,,Ungeachtet ihrer grundsitzlichen und wegweisenden Bedeutung ist die Erkldrung tber die
Religionsfreiheit innerkirchlich ein ,Stachel im Fleisch’ fiir all diejenigen, die Verfechter einer stets bruchlosen
und mit sich identischen, das gleichbleibend immer Wahre nur ndher ausfaltenden kirchlichen Lehrentwicklung
sind und dies mit dem Wahrheitsanspruch des katholischen Glaubens verknipft sehen.”, in: Ebd., S. 10.

1207 Bpckenforde, Recht. Sittlichkeit. Toleranz, S. 67f.

1208 Sjehe hierzu: ,Wahrheit und Freiheit sind so in der Weise miteinander verkniipft, dass dufere, rechtliche
Freiheit unabdingbar der Weg zur Wahrheit ist, nicht gegen die Wahrheit, sondern um der Wahrheit willen
besteht Religionsfreiheit als Recht.”, in: Ebd., S. 68.

192



dem Liberalismus und die Weiterentwicklung der Freiheitsrechte aus den Grundgedanken der
Aufklarung bedeutsam. Der rechtsphilosophische Zugang beleuchtet aus dem Zusammenhang
von Freiheit, Recht und Staat die inhaltliche Dimension des Diktums von Bbéckenforde. Der
Staat, der mit seiner Rechtssetzung zwischen subjektiver Freiheit des Individuums und
objektiver Freiheit der Sozietdt zu vermitteln hat, bedarf sittlicher Normen, die er aber nicht
diktiert, sondern aus der Sittlichkeit seiner Biirger aufnimmt. Darin zeigt sich die Uberzeugung,
dass der Staat einer sittlichen Begriindung bedarf, um seiner Friedens- und Freiheitsfunktion
gerecht zu werden. Das Grundrecht der verfassungsrechtlich garantierten Religionsfreiheit
stellt den Rahmen zur Verfligung, damit die Biirger ihre metaphysisch-transzendenten
Uberzeugungen ausprigen und leben kénnen. Im Sinne der notwendigen sittlichen Grundlage
flr den Staat ist dieser somit auf die Religionsfreiheit angewiesen. Der sozialethische Zugang,
der sich an den Prinzipien der Personalitat, der Freiheit, der Sittlichkeit sowie an Gesellschaft
und Staat orientiert, zeigt, dass sich Freiheitsraume fiir das Individuum er6ffnen. Konstitutiv
dafir ist die Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, die Bestimmung der Individualitat
aus dem Personalprinzip und in Einbindung der Freiheitsrechte in das Verfassungsrecht, das
Bockenforde als Korrektiv des Individualismus in der modernen Gesellschaft versteht. Die
Religionsfreiheit ist neben der Gewissensfreiheit einer der Freiheitsraume, die maRgeblich
dafur sind, dass der freiheitliche Staat aullerhalb seiner selbst ein eigens, notwendige
Fundament finden und auspragen kann. Der ekklesiologische Zugang zeigt, dass fur die
Religionsfreiheit, sowohl in ihrer rechtlichen wie in ihrer theologischen Begriindung, die
Trennung von Religion bzw. Kirche und Staat zwingend ist. Im Modell der ,balancierten
Trennung” erhalt die Kirche aber die Méglichkeit der Mitwirkung in Staat und Gesellschaft, die
Kirche bekommt eine politische Funktion durch ihre ,unpolitisch-politische Wirksamkeit” und
kann im Rahmen des Rechts ein politisches Mandat ausiiben, so wie es sich theologisch aus
ihrem Stiftungsauftrag ergibt. Die verfassungsrechtlich garantierte Religionsfreiheit
ermoglicht der Kirche somit eine politische Mitwirkung und dient gleichzeitig der sittlichen
Grundlegung des Staates. Die verschiedenen Zugange zeigen, dass Bockenforde Uber die
Religionsfreiheit aus unterschiedlichen Perspektiven reflektiert. Das Thema ,,Religionsfreiheit”
gehort demnach gerade in seiner verfassungsrechtlichen Auspragung und theologischen
Bedeutung zum Kernbereich des akademischen Werkes von Ernst-Wolfgang Bdckenforde.

5.1.1 Historischer Zugang

Ernst-Wolfgang Bockenférde verfolgt einen dezidiert historischen Zugang, um das klarende
Ringen zwischen Kirche und Staat nach den Wirren der Konfessionskriege des 16. und 17.
Jahrhunderts dauerhaft und im Dienst der Friedenssicherung darzustellen.'?%° Der Staat macht
sich dabei mehr und mehr die Souveranitatsidee der anglo-franzdsischen Staatsphilosophie zu
eigen und stellt sich damit Uber den weiterhin von den christlichen Konfessionen
proklamierten Wahrheitsanspruch.'?!® Der Staat emanzipiert sich im Dienst der
Friedenssicherung nach den Wirren der Konfessionskriege in Europa von den streitenden
Religionsparteien. Die Entstehung des neuzeitlichen, weltanschaulich neutralen Staates
versteht Bockenforde als Prozess fortschreitender Sakularisierung an dessen Ende Staat und
Religion auseinandertreten. Obwohl sich der freiheitlich-demokratische Staat der Moderne in

1209 guckenforde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sakularisation.
1210 Epd., S. 220f.

193



Europa nicht mehr als christlicher Staat im Sinne des mittelalterlichen ,Sacrum Imperium*
versteht, wird er nicht zum Feind der Religion. Das vorrangige Bezugsfeld zwischen Staat und
Religion bietet die, vom Staat rechtlich garantierte Religionsfreiheit. Auf der Ebene der
Religionsfreiheit wird die Kirche zum gesellschaftlichen Akteur, der in Freiheit seine origindren
religivsen Aufgaben und Verpflichtungen ausiben kann.'?!! In der Frage nach den
Bedingungen der Voraussetzung des freiheitlich-demokratischen Rechtsstaates verweist
Bockenforde im Diktum vom Staat, der von Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht schaffen
kann, auf die Bindekrafte von Glaube und Religion, die dem Bestand des Staates dienen. In
einem geschichtlichen Prozess, der im Investiturstreit seinen Ausgang nimmt und durch
aufeinander folgende Sakularisierungsbewegungen weitergefiihrt wird, entsteht der moderne
Staat. Auf der Ebene der Religionsfreiheit ergibt sich eine gegenseitige Verwiesenheit von
Staat und Religion bzw. Kirche, die zu beiderseitigem Nutzen ist.12}?2 Neben der Entstehung des
Staates als Ergebnis eines historischen Prozesses stellt Bockenforde auch die lehramtliche
Entwicklung bis hin zur Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschenrecht auf dem
Zweiten Vatikanischen Konzil in seinen geschichtlich verifizierbaren Stufen dar. Aufgrund des
frihneuzeitlichen Zerfalls einer homogenitatsstiftenden, auf dem christlichen Glauben
beruhenden Gesellschaftsordnung kommt es zu unterschiedlichen Formen der
Toleranzgewahr, die sich zundchst ausschlieBlich in Form staatlicher Edikte und
Gesetzesordnungen zeigt, und sich schlielRlich im zunehmenden Malie, theologisch begriindet
und durch das Axiom des Bonum commune naturrechtlich verankert, auch im kirchlichen
Lehramt duRert.?!3 So entwickelt sich in der Lehre der Kirche aus der Toleranztheorie unter
dem Einfluss der zunehmenden Anerkennung der Menschenrechte und des Vorrangs des
Personalprinzips die Anerkennung der Religionsfreiheit als Grundrecht aller Menschen. In der
Konzilserklarung ,,Dignitatis humanae” von 1965 werden schlielich Wahrheit und Freiheit
miteinander versohnt, die Religionsfreiheit kann dadurch auch von der katholischen Kirche
positiv begriffen werden.'?!* Im historischen Zugang verdeutlicht Bockenférde die
umfassende Bedeutung der Religionsfreiheit zunachst fiir die Kirche selbst, die mit dem
Aufbruch des Rechts der Wahrheit zum Recht der Person die traditionelle Toleranztheorie
iberwunden hat und trotzdem bei der Uberzeugung der Wahrheit bleibt, die zu suchen zum
,Officium morale” des Einzelnen wird.*?'> Béckenforde stellt des Weiteren die Etappen der
historischen Entwicklung des Staates dar, der in seiner Emanzipation von der Kirche zur
eigenen Selbstbestimmung in der Orientierung auf Freiheit und Recht findet, um eine
dauerhafte Sicherung des Friedens in einer Welt pluraler Religionsbekenntnisse zu
ermoglichen. In diesem Zusammenhang wird die Funktion des Rechts deutlich, das als
,Friedens- und Freiheitsordnung” und nicht mehr als ,Tugend- und Wahrheitsordnung”
begriffen wird.121® Béckenférde macht aber auch deutlich, dass die Trennung von Religion und
Staat keine absolute sein kann. Der Staat benétigt die Bindekrafte des Religiosen um seiner
selbst willen, da er um das Wagnis der Freiheit eingehen zu kénnen, darauf verzichtet hat,

1211 KGZ, S. 194.

1212 Sjehe hierzu: ,Bockenforde-Diktum®: Béckenférde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der
Sékularisation, S. 229f.

1213 ggckenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe des Christen.

1214 ggckenforde, Einleitung zur Textausgabe, S. 231.

1215 DiH 2.

Bockenforde, Einleitung zur Textausgabe, S. 237f.

1216 Bpckenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 209.

194



weltanschaulich gebunden zu sein.'?!” Die Religionsfreiheit in ihrer geschichtlichen
Entwicklung und Akzeptanz macht demnach die Basis fir ein positives und konstruktives
Zusammenwirken von Glaubensgemeinschaft und Staat in wechselseitiger Bezogenheit und
zum Wohl der Menschen aus.

5.1.2 Rechtsphilosophischer Zugang

Die Bedeutung der Religionsfreiheit bei Ernst-Wolfgang Bockenforde erschlieBt sich in
Konsequenz der historischen Untersuchungen aus der Erorterung rechtsphilosophischer
Grundsatzfragen. Dabei geht es vor allem um den Zusammenhang von Freiheit, Recht und
Staat. Freiheit als Postulat des Individuums und der gesellschaftlichen Ordnung ist auf Recht
ausgerichtet, das Recht seinerseits bedarf des Staates, der es Kraft seiner Potentialitat als
Machteinheit zu garantieren und durchzusetzen in der Lage ist. Béckenforde fragt in diesem
Kontext nach dem ethisch-moralischen Fundament des Staates, das er nicht als verbindliche
Sittlichkeit festsetzen kann, ohne dabei in die eigene Totalitdt zu fallen. Folglich muss das
ethisch-moralische Fundament des Staates in der sittlichen Ordnung der Biirger begriindet
sein.’?!® Freiheit als Grundbestimmung des Menschen ist also auf das Recht und damit
verbunden auf die Rechtsdurchsetzungsmacht des Staates angewiesen, das Recht seinerseits
erwachst aber gleichzeitig einer spezifisch sittlichen Ordnung. Im freiheitlich-demokratischen
Rechtsstaat gehort Freiheit zum Wesen des Rechts und der sittlichen Ordnung. Recht ist
folglich Bedingung der Freiheit und Freiheit ist gleichzeitig Ziel des Rechts.'?*® Grundrechte,
wie das Recht auf Religionsfreiheit, sind Abwehrrechte gegen staatlichen Zugriff; sie
legitimieren einen Eingriff des Staates nur in ganz besonderen, eng definierten Bereichen. Da
es die Aufgabe des Staates ist, mittels des Rechts Freiheit zu verwirklichen, muss er fir die
Vermittlung zwischen subjektiver und objektiver Freiheit sorgen, er ist dabei auf den
gesellschaftlichen Konsens angewiesen, unter der Vorgabe der Pluralitdt innerhalb der
Gesellschaftsordnung wird dieser allerdings moglicherweise zu einem grundsatzlichen
Problem.?29 Bockenférde geht von einem reziproken Verhiltnis zwischen Recht und sozialer
Wirklichkeit aus. Das Recht zielt auf die soziale Wirklichkeit in einem Staat, seine soziale
Geltung erfahrt das Recht aus seiner Umsetzung in die alltagliche ethisch-moralische
Lebenspraxis. Normative Rechtspositivitat und soziale Realitdt stehen in einem Verhaltnis
gegenseitiger Bedingung und Abgrenzung. Das Recht im freiheitlich-demokratischen
Rechtsstaat kann keine ethisch-sittlichen Normen diktieren, es hat im Sinne Hegels das
,Moment der AuRerlichkeit an sich.'?’! Vom Prinzip der Gerechtigkeit bestimmt, ist die
Anerkennung des Rechts vom Ethos der Staatsbiirger abhangig, als sittliche Ordnung ist dieses
aber rechtlich nicht einklagbar. Trotzdem dient das Recht als Erhaltungsordnung der
Bewahrung der Regeln des Zusammenlebens. Die Unabdingbarkeiten des Rechts, wie das

1217 Bgckenforde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation, S. 230.

1218 Sjehe hierzu: ,Die Frage, in welchem Verhaltnis das Recht zu dem steht, was gemeinhin als ,sittliche Ordnung’
bezeichnet wird, ist nicht nur seit je in der Vergangenheit lebendig gewesen, (...), sie ist auch und gerade in der
Gegenwart aktuell. Sie hat auch durch den Umstand nichts an Bedeutung verloren, dass das Recht heute
vorwiegend in von Parlamenten beschlossenen Gesetzen erscheint und in diesem Sinn staatliches Recht ist und
geworden ist.”, in: Bockenforde, Recht. Sittlichkeit. Toleranz, S. 27.

1219 Backenforde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 43f.

1220 Epd.,, S. 55.

1221 gpckenforde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 220.

195



Recht auf Leben, bleiben aber auch dann unverfiigbar, wenn ihre Akzeptanz innerhalb der
Gesellschaft nicht mehr gegeben wire.1?22 Die unverfiigbaren Rechte bilden gleichsam den
metaphysischen Grundbestand des positiven Rechts. Freiheit, die Ernst-Wolfgang
Bockenforde anthropologisch als ,Bei-sich-selbst-bleiben kénnen” des Menschen versteht,
bedarf eines Bewusstseins von Freiheit, das der Kultur- und Vernunfttraditionen eines Volkes
entstammend und zum Ethos der Staatsblirger geworden, die positiv ethische
Grundbestimmung des Rechts bildet.'??®> Im Diktum vom ,sittlichen Staat” formuliert
Bockenforde die Uberzeugung, dass der Staat als Herrschafts- und Friedensordnung eine
sittliche Grundlage braucht, die nicht von ihm selbst geschaffen ist, sondern in den ethisch-
moralischen Einstellungen der Individuen griindet.'??* Der Staat, der fiir den Frieden sorgt und
die Entfaltung der Freiheit ermoglicht, bendtigt eine geistige und sittliche Qualitat. Diese
erfordert eine Einheit der politischen Gesinnung der Staatsbiirger, die auf Freiheit und sittliche
Selbstbestimmung gegriindet ist, sie qualifiziert den Staat als ,sittlichen Staat”. In diesem
Sinne bedarf der Staat wesentlich jener ethisch-moralischen Voraussetzungen, die er selbst
nicht zu schaffen und auch nicht zu garantieren vermag. Der ,sittliche Staat” ist auf ein
ethisches Fundament angewiesen, um seiner Friedensfunktion gerecht zu werden und dem
Freiheitsprinzip dienen zu kdénnen.'?”> Die Religionsfreiheit gehoért demnach zu den
unverfiigbaren Freiheitsrechten, sie dient der Selbstbestimmung des Menschen und geht dem
Staat und seiner Rechtssetzung voraus. Der Staat hat folglich die Aufgabe, die Ausiibung der
Religionsfreiheit grundsatzlich zu garantieren und den duferen Rahmen dafiir zu schaffen. Im
Sinne des Staates, der als ,sittlicher Staat” auf den ethisch-moralischen Werten und sittlichen
Uberzeugungen seiner Biirger griindet, ist er gleichzeitig auf die Religionsfreiheit wesentlich
angewiesen. Sie ermoglicht die Gewissenbildung der Biirger und befahigt sie zu einer ethisch-
moralischen Haltung, die den Staat in seiner Funktion als Friedens- und Freiheitseinheit zu
stiitzen und zu begriinden in der Lage ist. ,Sittlicher Staat” und Religionsfreiheit sind
untrennbar.

5.1.3 Sozialethischer Zugang

Die, durch die Verfassung garantierten Freiheitsrechte kénnen nicht losgelést von den
anthropologischen und sozialen Bestimmungen, die das Gesellschaftsbild kennzeichnen,
betrachtet werden. In den rechtsphilosophischen Darstellungen und verfassungsrechtlichen
Ausfihrungen von Ernst-Wolfgang Bockenforde ist die sozialethische Relevanz deshalb von
groRBer Bedeutung. Um das Axiom der Freiheit in der Auspragung der Freiheitsrechte zu
verstehen, ist zunachst vom Menschenbild der Moderne auszugehen, das von einer
tiefgreifenden Individualitat bestimmt ist und als solches der Rechtsordnung zugrunde
liegt.12%¢ Freiheit wird als subjektive Freiheit verstanden und als individuelles Freiheitsrecht
fir den Einzelnen eingefordert. Die verfassungsrechtliche Fixierung der garantierten
Freiheitsrechte stellt dazu ein Korrektiv dar, indem ein individuell-subjektives Verstandnis von
Freiheit in einen gesellschaftlichen Bezug gebracht wird. In der Rechtsordnung, die zunachst

1222 Epd,, S. 227.

1223 Epd,, S. 217.

1224 Backenforde, Der Staat als sittlicher Staat, S. 11f.

1225 Epd., S. 22f.

1226 pckenforde, Das Bild vom Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, S. 58.

196



das Individuum voraussetzt, ist der Mitmensch nicht Bedingung, sondern Begrenzung der
eigenen individuellen, rechtlich garantierten Freiheit.'??” Bdckenforde stellt neben der
Erstrangigkeit der Individualitat, einen Verlust der metaphysisch-transzendenten Dimension
als Kennzeichen der Moderne fest. Fir die Freiheit bedeutet dies, dass sie seit der
Franzosischen Revolution in Form ihrer spezifischen Verwirklichung begriffen und nicht,
aufgrund einer metaphysisch-transzendenten Bindung, kategorial verstanden wird.1?%®
Gerade deshalb aber ist Freiheit die Bedingung zur Moglichkeit ihrer Verwirklichung in der
konkreten Ausiibung von Grundrechten, wie der Religionsfreiheit, der Gewissensfreiheit oder
der Freiheit in der MeinungsduBerung. Aufgrund des vielfaltigen Anspruchs auf Auslibung
individueller Freiheitsrechte, der durch den gesellschaftlichen Pluralismus weiter verstarkt
wird, kommt der Verfassungsordnung ein Regulierungscharakter zu. Die Festlegungen der
Verfassung miussen dabei allerdings entsprechend der gesellschaftlichen Verdnderungen
immer wieder neu inhaltlich gefasst und damit aktualisiert werden.'??® Der Mensch im
Zeitalter der Moderne definiert sich weniger Uber seine soziale Stellung innerhalb der
Gesellschaft, sondern vor allem (ber seine Individualitdt, die Rechtsordnung soll folglich der
Verwirklichung subjektiver Freiheitsrechte dienen. Aufgabe der Verfassung ist es, auch
aufgrund des Verlusts an metaphysisch-transzendenter Riickbindung des Rechts, individuelle
Freiheitsrechte mit der sozialen Realitat in Bezug zu bringen; das Verfassungsrecht hat dabei
eine Korrektivfunktion, um einem rein subjektiven Verstandnis innerhalb einer pluralistischen
Welt entgegenzuwirken.?3% Die sozialethisch wichtige Unterscheidung zwischen Staat und
Gesellschaft wird von Bockenforde als verfassungsorganisatorisches Prinzip nachdricklich
vertreten. Um eine Totalitdt des Staates zu vermeiden, die zwangslaufig zur
uneingeschrankten Macht des Staates fiihren und die Freiheit des Einzelnen dem Staat
gegeniber beeintrichtigen wirde, dient die Trennung von Staat und Gesellschaft dazu,
Abwehrrechte dem Staat gegeniiber zu begriinden.?3! Der Staat wird dabei aber nicht als
,Untersystem” der Gesellschaft begriffen, die Trennung zwischen Gesellschaft und Staat
ermoglicht vielmehr ein aktives Beziehungsgeflecht, dessen Ausgestaltung durch das
Verfassungsrecht erfolgt. Die Freiheitsraume, die sich aus diesem Beziehungsgeflecht
ergeben, ermoglichen einen Grundkonsens zwischen Staat und Gesellschaft, der
entsprechend dem , Bockenforde-Diktum® wesensnotwendig fiir das Bestehen eines Staates
und einer Gesellschaft ist. Die Trennung von Staat und Gesellschaft dient dem Zweck der
Sicherung von Freiheit. Hierflr ist auch eine Einschrankung des demokratischen Prinzips im
freiheitlich-demokratischen Rechtsstaat des Grundgesetzes vorgesehen. Die Sicherung der
Freiheit erfolgt zum einen durch die Beteiligung der Biirger an Entscheidungen der
Staatsgewalt und zum anderen durch den Schutz der Birger vor Zugriffen des Staates.
Bockenforde spricht in diesem Zusammenhang von einer ,Funktionsreduzierung der
Staatsgewalt”, 1232 damit auch im demokratischen System der Totalitarismus des Staates
verhindert und Freiheit erméglicht wird. Im Verstandnis des demokratischen Systems geht die
Gesellschaft dem Staat voraus. Die Freiheitsrechte, die sich so entfalten konnen, erméglichen

1227 Epd., S. 59.
1228 Epd,, S. 60.
1223 Epd,, S. 64.
1230 Epd,, S. 63.
1231 guckenforde, Die Bedeutung der Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft, S. 224f.
1232 Epd. S. 226.

197



die Ausbildung ethisch-moralischer Gehalte in der Bevodlkerung und kommen so der
Letztbegriindung des Staates zu gute. Festzuhalten ist in diesem Zusammenhang, dass das
religiose Bekenntnis zum Bereich der Gesellschaft gehdrt und dem Staat vorenthalten ist. Das,
durch die Verfassung garantierte Grundrecht auf Religionsfreiheit ist der Rahmen fir die
Ausibung bzw. Nichtausibung eines Bekenntnisses. Der Staat tragt als Machteinheit die
Gewdbhrleistung dafiir. Obwohl die Gewissensfreiheit nach Artikel 4 | GG von der
Religionsfreiheit zu unterscheiden ist, greifen sie doch faktisch ineinander. Bockenférde stellt
die historische Entwicklung des Grundrechts auf Gewissensfreiheit ausgehend von der
Maxime der Autonomie des Menschen in der Philosophie der Aufklarung tber die Fixierung
der Gewissenfreiheit in den konstitutionellen Verfassungen des 19. Jahrhunderts bis zur
verfassungsrechtlichen Ausformulierung in der Weimarer Reichsverfassung und im
Grundgesetz flir die Bundesrepublik Deutschland dar. Er vertritt dabei die These der
,historischen Kontinuitat”. Gewissensfreiheit ist demnach ein Kontinuum des modernen
Staates, das im engen Zusammenhang mit dem Freiheitsprinzip steht.'?33 Die Feststellung,
dass die Gewissenfreiheit in Artikel 4 GG keinen Verfassungsvorbehalt durch andere Gesetze
kennt, als ,,unverletzlich” und ,,unantastbar” gilt und als Verfassungsnorm aber trotzdem nicht
so interpretiert werden kann, dass sie die Verfassung selbst aufhebt, fliihrt Bockenférde zur
Frage nach dem Rechtsbegriff des Gewissens.'?3* Zur Formulierung eines rechtlichen Begriffs
des Gewissens greift Bockenforde auf die Gewissensfunktionen nach Luhmann zuriick.1?%
Demnach ist das Gewissen, dessen letzter Grund die Unbedingtheit in der menschlichen
Person ist, die regulierende und fordernde Instanz des Individuums. Der Rekurs auf die
Gewissensfreiheit in begrindendem Rickgriff auf die Grundrechtsgarantie von Artikel 4 | GG
und das Kriterium fiir die Wahrhaftigkeit einer Gewissensentscheidung ist die Bereitschaft zur
Konsequenz. Der Gesetzgeber fordert deshalb eine Verhaltensalternative bei der
Verweigerung einer Rechtspflicht aus Gewissensgriinden. 236 Der Rechtsbegriff des Gewissens
ist folglich ein funktionaler, er griindet nicht vornehmlich in theologischen Einsichten, sondern
ergibt sich einerseits aus der Freiheitsbestimmung und ist andererseits in der Persdnlichkeit
des Menschen als unverfligbarer Kern angelegt.

Im sozialethischen Zugang ist fiir Bockenforde das moderne Menschenbild der Individualitat
bestimmend. Von daher wird Freiheit als subjektive Freiheit verstanden und gefordert. Das
verfassungsrechtliche Korrektiv dazu bricht subjektive Freiheit hin zur Gesellschaft und damit
zur sozialen Wirklichkeit auf. Um Freiheit zu ermdoglichen, verzichtet der Staat aber auf eine
absolute Auslibung seines Gewaltmonopols. Staat und Gesellschaft sind nicht deckungsgleich,
dies wiirde die Freiheitsentfaltung des Einzelnen behindern und letztlich zu einem
Totalitarismus flihren. Trotzdem sind Staat und Gesellschaft aufeinander bezogen, die
Gesellschaft und damit verbundenen die moralisch-ethischen Uberzeugungen der Biirger
bilden die Voraussetzung fiir den Staat. Von besonderer Bedeutung, auch hinsichtlich des
Grundrechts auf Religionsfreiheit, ist der Verfassungsrang der Gewissensfreiheit. Diese ist

1233 Bpckenforde, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit, S. 215.

1234 Epd.,, S. 220.

1235 Sjehe hierzu: Die Funktionen des Gewissens nach N. Luhmann sind: Identitdt mit der eigenen Personlichkeit,
Kontrollinstanz fiir das Ich in den Grenzen der Personlichkeit, Reduktion potentieller Verhaltensmoglichkeiten zu
einer koharenten Lebensfiihrung., in: Ebd., S. 241.

1236 Sjehe hierzu: Béckenférde verweist hier als Beispiel auf den Zivildienst als Ersatz fiir die Verweigerung des
Wehrdienstes aus Gewissensgriinden., in: Ebd., 5.234.

198



zwar grundsatzlich unantastbar und unbedingt, innerhalb des freiheitlich-demokratischen
Rechtsstaats aber keineswegs unbegrenzt. Der Verweis auf die Gewissensfreiheit hat
Konsequenzen fir den Einzelnen. Bockenforde geht es im sozialethischen Zugang darum, der
Freiheit als Grundbestimmung des Menschen, im Rahmen des Rechts, einen moglichst weiten
Raum zu geben, dazu stehen personale Individualitat, Gesellschaftsbindung und
Verfassungsordnung in einem engen Bezug zueinander.

5.1.4 Ekklesiologischer Zugang

Fiir Ernst-Wolfgang Bockenforde konkretisiert sich das Beziehungsgefiige zwischen Religion
und freiheitlich-demokratischem Rechtsstaat im Verhaltnis zwischen Kirche und Staat in der
Bundesrepublik Deutschland. In der Form eines ekklesiologischen Zugangs, der vorwiegend
von der Theologie des Zweiten Vatikanischen Konzils und damit der rémisch-katholischen
Kirche gepragt ist, stellt er die Mdglichkeiten der kirchlichen Wirksamkeit in Staat und
Gesellschaft, aber auch die Grenzen des politischen Wirkens der Kirche dar. Ausgehend von
der Bedeutung der Religion in der modernen Gesellschaft und unter der Voraussetzung der
Religionsfreiheit, die eine positive Beziehung zwischen Kirche, Staat und Gesellschaft
ermoglicht, geht es um eine differenzierte Darstellung der Maoglichkeiten kirchlicher
Wirksamkeit und um das Format eines politischen Mandats der Kirche. Bdckenforde
argumentiert hier rechtswissenschaftlich und ekklesiologisch zugleich und bringt dabei die
Bedeutung der Kirche im Rahmen des Rechts zum Ausdruck. Die Religionsfreiheit als
Verfassungsrecht stellt das Rechtsprinzip dar, das der Kirche in der Bundesrepublik
Deutschland eine rechtlich garantierte Stellung und Bedeutung gibt. Als individuelles und
kollektives Freiheitsrecht, das sich in Glaubensfreiheit, Bekenntnisfreiheit, Kult- und
Vereinigungsfreiheit ausfaltet, ist die Religionsfreiheit ein volles Freiheitsrecht.?3” Der
verfassungsrechtliche Status der Religionsfreiheit umfasst auch die weltanschauliche
Neutralitdt des Staates und die Wahrung seiner gesetzlichen Hoheit den
Religionsgemeinschaften gegeniiber. Die Religionsfreiheit gibt den Religionsgemeinschaften,
wie z. B. der katholischen Kirche, aber die Moglichkeit der Einwirkung auf den Staat, insoweit
sich dies aus dem Inhalt ihrer Glaubensiiberzeugung ergibt. Gleichwohl behalt der Staat die
Moglichkeit des Eingriffs in die Religionsfreiheit, wenn dies der Friedenssicherung dient oder
aufgrund des Gemeinwohlprinzips gerechtfertigt ist. Um das Verhaltnis von Staat und Religion
im verfassungsmaRigen Kontext der Religionsfreiheit zu beschreiben, spricht Bockenférde
vom ,,Modell der balancierten Trennung von Staat und Religion.” Das heil3t fiir die katholische
Kirche, dass sie im Normalfall keiner staatlichen Verfligung untersteht, aber trotzdem in
Gesellschaft und Staat aktiv wirken kann. Die gesellschaftspolitische Tatigkeit der Kirche
vollzieht sich allerdings weiterhin unter dem Gesetz und damit im Wirkungsbereich des
Staates.'?3® Im Unterschied zur ihrer friheren staatsbegriindenden Funktion, hat die Kirche
heute ihre Stellung als konstitutive Bedingung fiir den Staat eingebiRt, sie (bt allenfalls eine
integrierende Funktion durch die Schaffung und Bewahrung eines Wertesystems aus. Fir
Bockenforde ist die Funktion der Kirche eine kritische dem Staat gegeniiber, diese ergibt sich
aus den Inhalten ihrer religiosen Verkiindigung. Dies betrifft auch den Bereich des Politischen,
die Mitwirkung der Kirche bei der politischen Meinungsbildung und durch Stellungnahmen zu

1237 Bpckenforde, Stellung und Bedeutung der Religion in einer ,civil society”, S. 257.
1238 Epd., S. 262.

199



aktuellen politischen Fragen. Bockenférde hebt zwar den Aspekt hervor, dass die kirchliche
Botschaft zunachst von unpolitischer Natur ist, aber politische Konsequenzen haben kann, er
verwendet daftir den Begriff der ,unpolitisch-politischen Wirksamkeit” der Kirche.?3° Die
Formen der Wirksamkeit der Kirche sind bestimmt von der Differenzierung zwischen Staat und
Gesellschaft, die als politisches Gemeinwesen zu verstehen ist, daraus ergibt sich die
Forderung nach einer politischen Mitwirkung der Glaubigen, die Teil dieses Gemeinwesens
sind. Inhaltlich ist die Mitwirkung der Christen aber von der Botschaft des Evangeliums und
der christlichen Offenbarung bestimmt, die in ihrer Konsequenz das politische Gemeinwesen
beriihrt.1?4° Bockenférde unterscheidet im Bereich des politischen Handelns der Kirche als
Akteure zwischen den kirchlichen Amtstrigern und den Laien. Die AuRerungen des kirchlichen
Amtes sollen sich hierbei allerdings vorrangig auf den Verkiindigungsauftrag beziehen und sich
nur maBgeblichen ethisch-moralischen Fragen widmen. Es ist demnach nicht Aufgabe der
Amtstrager, sich zu tagespolitischen Fragen zu duBern. Ihre Argumentation muss sich aus einer
transzendenten Begriindung ergeben und einem ethischen Anspruch genligen. Béckenférde
sieht eine Begrenzung des politischen Handelns der Amtstrager zwingend an, um die
Autonomie des Politischen zu wahren; die Amtstrager miissen sich um die Wahrung des
Gegenlibers zu Staat und Gesellschaft bemiihen, sie konnen aufgrund ihrer Berufung nicht Teil
der politischen Auseinandersetzung sein.?*! Politisches Handeln der Kirche ist Aufgabe und
Betatigungsfeld der christlichen Laien. Als Staatsbiirger haben die Laien die Aufgabe, dezidiert
christliche Positionen in die politische Diskussion einzubringen. Dabei geht es nach
Bockenforde in erster Linie nicht um Beitrdge zur Kompromissfindung, sondern um die
Formulierung von Positionen, die im Politischen das ,,unterscheidend Christliche” zur Sprache
bringt. Der christliche Beitrag zur Politik ist demnach inspiriert von der Theologie des Reiches
Gottes, seine theologische Ausrichtung verhindert eine Marginalisierung des Christlichen
zugunsten der Konsensbildung.?42 Das politische Mandat der Kirche, das sich indirekt aus der
Botschaft Christi ergibt und ihr politisches Wirken im demokratischen Staat, das Béckenforde
vor allem als Aufgabe der christlichen Laien begreift, fuRt ekklesiologisch vor allem auf dem
Gedanken des Apostolats der Laien, wie ihn das Zweite Vatikanische Konzil formuliert. Aus der
Kirchenverfassung des Konzils ergibt sich der Auftrag zur Verkiindigung des Heilshandels
Christi in Nahe und gleichzeitiger Differenz zur Welt. Das Ziel ist die Metanoia des Menschen
und seine Bekehrung in die Gemeinschaft mit Gott. Bockenforde sieht das Zentrum des
kirchlichen Auftrags deshalb auf den Gesinnungswandel des Menschen ausgerichtet. Jesu
Ablehnung, eine irdische Herrschaft zu errichten, bedeutet deshalb innerweltlichen
Erlésungsvorstellungen und Ideologien kritisch gegenuiber zu stehen.'?*3 Aus der Botschaft
und dem Handeln Jesu von Nazareth ist so eine spezifische Form des politischen Wirkens der
Kirche zu legitimieren. Das politische Mandat der Kirche versteht sich von daher als
Konkretisierung der Botschaft des Evangeliums in jeweils aktuelle politische und soziale
Zusammenhadnge hinein. Die Kirche als gesellschaftliche Institution, die unpolitisch
ausgerichtet ist, wirkt dabei aktiv politisch mit.}?** Das verfassungsrechtlich garantierte

1239 Epd. S. 274.

1240 uckenforde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 180.

1241 Epd.,, S. 182.

1242 Epd., S. 200f.

1243 ggckenfoérde, Politisches Mandat der Kirche?, S. 254f.
1244 Epd., S. 258.

200



Grundrecht auf Religionsfreiheit erdffnet der Kirche die Mdglichkeit der Teilnahme am
politischen Prozess einer Gesellschaft, rliickwirkend nimmt sie dadurch Einfluss auf den Staat.
Die maligebliche Orientierung fiir das, sich im Selbstverstandnis der Kirche aus der Botschaft
Jesu von Nazareth legitimierte politische Mandat stellt das Evangelium und die christliche
Offenbarung dar. Zur Wahrung der Freiheit der Religion wie des Politischen beflirwortet
Bockenforde eine spezifische Aufteilung der politischen Wirksamkeit zwischen kirchlichem
Amt und christlichen Laien. Die Religionsfreiheit eréffnet somit das Tor fiir eine aktive
Mitwirkung der Kirche am politischen Leben, die Teilnahme der Christen am o6ffentlichen
Leben gliedert sie ein in Gesellschaft und Staat. Gleichzeitig trennt die Religionsfreiheit Kirche
und Staat voneinander, die dadurch entstehenden Freiheitsraume dienen maligeblich der
Freiheit des Individuums.

5.2 Verfassung und Politik als Kriterien der Einordnung

,Die Grundrechte gelten heute praktisch als oberste Prinzipien der Rechtsordnung
insgesamt, nicht lediglich im Verhdltnis der einzelnen zur hoheitlich handelnden
Offentlichen Gewalt, und ergreifen damit auch das Verhdltnis der einzelnen
Rechtsgenossen untereinander, beschriinken deren Privatautonomie; sie gelten auch
nicht nur als Normen der Freiheitsgewdhr, sondern zugleich als Handlungsauftrdge und
Schutzpflichten fiir den Staat.“?4>
Bockenforde benennt hier zum einen den Charakter der verfassungsrechtlichen Fixierung der
Grundrechte und ihre Bedeutung fir die Rechtsordnung im freiheitlich-demokratischen
Rechtsstaat, zum anderen weist er auf Folgen fiir Staat, Gesellschaft und Individuum, die sich
aus der Grundrechtsgarantie ergeben, hin. Fiir die Religionsfreiheit heilt dies, dass sie nicht
nur als Menschenrecht im klassisch ausschlielichen Sinne, als Individualrecht also, zu
verstehen ist, sondern als positives Grundrecht Auswirkungen auf das allgemeine Recht, auf
Pflichten des Staates und vor allem auf Gestalt und Durchfiihrung politischer Prozesse hat. Um
den Bedeutungsumfang des Grundrechts auf Religionsfreiheit zu umreilen, werden im
Folgenden die bestimmenden verfassungsrechtlichen Aussagen des Grundgesetzes
dargestellt. Die Verfassungskommentatoren sehen eine eindeutige Kontextualisierung der
Religionsfreiheit auf die Bestimmung des Artikels 1 | GG und schlielen daraus, dass die
Formulierungen des Artikels 4 GG einschlielRlich des Artikels 137 WRV von der
Menschenwirde her zu begriinden und zu verstehen sind. Das heilt: Die Religionsfreiheit
resultiert grundsatzlich aus der Menschenwiirde, die unantastbar und unverletzlich ist. Artikel
4 GG kennt deshalb auch keinen Verfassungsvorbehalt, eine Schranke bildet jedoch die
verfassungsmaRige Ordnung selbst. Eine Beschrankung der Religionsfreiheit ist nur aus
zwingenden, engumschriebenen Griinden der Gefdahrdung des Gemeinwohls mdglich. Die
Religionsfreiheit in ihrer verfassungsrechtlichen Verankerung ist zwar ein Abwehrrecht gegen
den Staat, ermoglicht aber dem Einzelnen wie der Religionsgemeinschaft im Ganzen eine
aktive Teilhabe am politischen Prozess. Der Staat ist der Religion gegeniiber zwar neutral,
steht ihr aber nicht indifferent gegeniiber, er beférdert vielmehr ihre gesellschaftlichen
Wirkmaoglichkeiten. Die grundgesetzliche Verankerung der Religionsfreiheit gehoért somit in
Deutschland zum Fundament von Gesellschaft und Staat. Es schliet sich eine Diskussion tber

1235 Bpckenforde, Zur Lage der Grundrechtsdogmatik, S. 9.

201



die Frage der Grenzen der Verfassung, besonders hinsichtlich der Verfassungsinterpretation
durch das Bundesverfassungsgericht im Rahmen einer Gegenuberstellung von ,expansiver”
und , limitierender Verfassungstheorie” an. Dazu wird eine Studie von Norbert Manterfeld
uber die Grenzen der Verfassung herangezogen.?*® Manterfeld zeigt, inwiefern Béckenférde
die Verfassung als Rahmenordnung fir das Verhaltnis von Individuum und Staat, unter
Wahrung der Differenz von Gesellschaft und Staat, betrachtet. Nach Boéckenférde /
Manterfeld gehort die Offenheit und Unabgeschlossenheit zum Prinzip des Verfassungsrechts.
Fiir die Grundrechte, die der Verfassung zugrunde liegen, bedeutet dies, dass sie primar als
personal-subjektive Rechte des Einzelnen zu verstehen sind. lhre Formulierung in der
Verfassung spiegelt ihre historisch-politische Entwicklung wider, Freiheitsrechte haben
deshalb zwar einen rechtlich-objektiven Gehalt, sie sind aber subjektive Abwehrrechte gegen
den Staat. In ihrer verfassungsrechtlichen Gestalt begriinden sie noch keine Werteordnung
des Rechts. Die Religionsfreiheit ist vor diesem Hintergrund im Grundgesetz ein ,offenes
Grundrecht”, das als Individualrecht zu verstehen ist. Das Pladoyer fiir eine , limitierende
Verfassungstheorie des Grundgesetzes” als Malstab seiner Interpretation zeigt das
Ineinandergreifen der sozialethischen, philosophischen und staatstheoretischen Perspektiven
in das Verfassungsrecht und ihre Wahrung durch den bewussten Verzicht auf seine
interpretatorische Verengung. Die Begriffe ,Verfassung” und ,Politik“ dienen als weitere,
grundsatzliche Kriterien fir eine Einordnung der dargestellten Ausfiihrungen Ernst-Wolfgang
Bockenfordes zur Religionsfreiheit.

5.2.1 Religionsfreiheit im Grundgesetz

Das Grundgesetz fir die Bundesrepublik Deutschland vom 23. Mai 1949 fihrt in Artikel 4 | aus:
,Die Freiheit des Glaubens, des Gewissens und die Freiheit des religiosen Bekenntnisses sind
unverletzlich.” Artikel 4 Il GG lautet: ,Die ungestorte Religionsausibung wird gewahrleistet.”
Ohne den Begriff ,,Religionsfreiheit” expressis verbis zu nennen, fihrt das Grundgesetz damit
die wesentlichen Inhalte des Grundrechts auf Religionsfreiheit als Glaubens-, Gewissens- und
Bekenntnisfreiheit sowie als das Recht auf ungestérte Religionsausiibung aus.?*” Nach Artikel
140 GG sind die Bestimmungen der Artikel 136 bis 139 WRV und der Artikel 141 WRV, die das
Verhaltnis von Staat und Kirche regeln, Teil des Grundgesetzes. So tritt aufgrund Artikel 137 1l
WRYV die ,religiose Vereinigungsfreiheit” als ,wesentliches Element der Religionsfreiheit” zu
den Bestimmungen von Artikel 4 GG hinzu.'?*® In den Artikeln 3, 6, 7 und 33 GG erfihrt die
Religionsfreiheit eine weitere verfassungsrechtliche Konkretisierung.'?*® Im Duktus des
Grundgesetzes steht Artikel 4 ,in engstem thematischem Zusammenhang mit Art(ikel) 1 -
wichtige Aspekte aus dem Themenkreis der geistigen Freiheit und Selbstverantwortlichkeit

1246 Manterfeld, Grenzen der Verfassung. Moglichkeiten limitierender Verfassungstheorie am Beispiel Ernst-
Wolfgang Bockenfordes.

1247 Sjehe hierzu: ,,Wesentliche Bestandteile der Religionsfreiheit wurden in Art. 4 GG gewéhrleistet, so die
Glaubens- und Bekenntnisfreiheit und die Freiheit des weltanschaulichen Bekenntnisses in Abs. 1 und die
Kultusfreiheit als Recht ungestorter, auch gemeinschaftlicher Religionsausiibung in Abs. 2.“, in: Campenhausen,
Religionsfreiheit, S. 391.

1248 Epd., S. 391.

1243 Sjehe hierzu: , Weitere Konkretisierungen der Religionsfreiheit stehen in den Art. 6 Abs. 1 <Elternrecht>, 7
Abs. 2 und 3 <Religionsunterricht>, 3 Abs. 3 und 33 Abs. 3 GG <Diskriminierungsverbote und
Neutralitdtsverbirgungen>.“, in: Ebd., S. 391.

202



des Menschen (werden) grundrechtlich (abgesichert).“1?>° Damit wird die Religionsfreiheit
verfassungsrechtlich aus der Wiirde des Menschen resultierend verstanden, nach Artikel 1 |
GG ist es ,,Verpflichtung aller staatlichen Gewalt” diese Wiirde zu achten und zu schiitzen.?>!
Aufgrund der Bestimmung von Artikel 79 Il GG ist eine Anderung der Grundrechtsartikel
unzulassig. Die ,entscheidende Abweichung von den meisten anderen Grundrechten” besteht
nach Roman Herzog in der Tatsache,
,dass Art(ikel) 4 keinerlei ausdriickliche Vorschriften dariiber enthdlt, ob und
bejahendenfalls unter welchen Voraussetzungen und innerhalb welcher Grenzen der
Gesetzgeber die von Art(ikel) 4 verbiirgten Grundrechte entweder selbst einschréinken
oder die beiden anderen Staatsgewalten zu Eingriffen in sie ermdchtigen darf.“*?>?
Der Adressat des Grundrechts auf Religionsfreiheit ist gemaR der Verfassung der Staa
Gleichwohl wird die, in Artikel 4 GG garantierte Religionsfreiheit ,nicht nur als Abwehrrecht
gegen staatliche Eingriffe” verstanden, sie ,gewahrleistet zugleich das Recht, Weltanschauung
oder Bekenntnis im sozialen und politischen Prozess wirksam werden zu lassen.“12>4
Verfassungsrechtlich steht die Religionsfreiheit des Weiteren im Zusammenhang mit den
staatskirchenrechtlichen Regelungen in der Bundesrepublik Deutschland.'?>> Fiir den Staat
selbst bedeutet die Garantie der Religionsfreiheit, dass seine Grundorientierung in der
weltanschaulichen Neutralitit besteht.'>*® Der weltanschaulich-neutrale Staat, der
individualrechtliche Toleranz gewadhrt, ist weltanschaulich aber keineswegs absolut
indifferent. Seine Indifferenz bezieht sich vielmehr primar auf endogene und dogmatische
Fragen einer Religionsgemeinschaft, jedoch nicht auf die Fragen der, fir eine
Verfassungsbindung der Gesellschaft notwendigen weltanschaulichen Grundlagen.'?*” Die

t 1253

1250 Maunz / Diirig / Herzog, GG Art. 4, Rn. 1.

1251 Sjehe hierzu: ,,Wenn irgendein Grundrechtsartikel, so ist Art. 4 ein unmittelbarer Ausfluss des in Art. 1| fiir
unantastbar erklarten Prinzips der Menschenwiirde und damit zugleich eines der von Art. 1 Il angesprochenen
,unverduBerlichen und unverletzlichen Menschenrechte’. Man kann die von Art. 1 verblirgte Autonomie des
Individuums nicht denken, ohne die Bedeutung der umfassenden Gedankenfreiheit anzuerkennen und das
natirliche Bediirfnis des Menschen nach einer auBerhalb seiner selbst liegenden Verankerung und Steuerung
seines Denkens, Fihlens und Handelns zu honorieren.”, in: Maunz / Durig / Herzog, Rn. 11.

1252 Epd., Rn. 3.

1253 Sjehe hierzu: ,Die Religionsfreiheit richtet sich grundsitzlich gegen den Staat. Mitglieder von Kirchen und
Religionsgemeinschaften konnen sich deshalb gegeniiber ihrer Gemeinschaft nicht auf Art. 4 GG berufen, ohne
Ricksicht darauf, ob die Religionsgemeinschaft Korperschaftsrechte genieRt oder nicht.”, in: Campenhausen,
Religionsfreiheit, S. 395.

1254 Epd.,, S. 392.

1255 Sjehe hierzu: ,Die Religionsfreiheit darf (...) heute nicht isoliert von den institutionellen Regelungen des
Staatskirchenrechts gesehen werden, die die Stellung der Kirchen im 6ffentlichen Recht und ihre im Grundgesetz
und den meisten Landesverfassungen ausgesprochene Anerkennung als wichtiger Bestandteil des 6ffentlichen
Lebens aufrechterhalten. (...) Die Religionsfreiheit muss deshalb notwendig im Zusammenhang des Systems
staatskirchenrechtlicher Ordnung als ganzer, der Grundlagen der Gestaltung und der Beziehung von Staat und
Kirche verstanden und ausgelegt werden. Umgekehrt kann auch das Verhaltnis von Staat und Kirche nicht allein
von der Religionsfreiheit her umschrieben werden.”, in: Ebd., S. 370.

1256 Sjehe hierzu: ,In der Tat kann ein Staat, der sich zu den Grundsitzen der Glaubens- und Gewissensfreiheit
bekennt, zumindest in einer gesellschaftlichen Umwelt, in der es die unterschiedlichsten Formen religioser und
weltanschaulicher Uberzeugungen gibt, keine andere Verhaltensweise an den Tag legen als die der Neutralitit,
die sich zunéachst in der grundsatzlichen Haltung der Toleranz duRern wird.”, in: Maunz/Dlrig/Herzog, GG Art. 4,
Rn. 19.

1257 Sjehe hierzu: ,,In dem Male jedoch, in dem eine Verfassung wie das Grundgesetz sowohl in grundrechtlichen
als auch in staatskirchenrechtlichen Verbilirgungen auch die &uRere Aktivitit des Menschen auf
weltanschaulicher Grundlage und tberdies die Aktivitdt von Weltanschauungsgemeinschaften garantiert, wird

203



soziologischen Auswirkungen betreffen deshalb auch die soziale Wirklichkeit einer
Gesellschaft und die in ihr wirksamen Institutionen.2°® Grundrechtsfahig im Sinne des Artikel
4 GG ist deshalb neben der natlrlichen Person'?® auch die Institution einer
Religionsgemeinschaft, wie z. B. die der christlichen Kirchen, als juristische Person in der Form
der Korperschaft des offentlichen Rechts gemaR Artikel 140 GG in Verbindung mit Artikel 137
V WRV.12%0 So haben die Kirchen in der Bundesrepublik Deutschland aufgrund des Artikels 4
GG und in Wahrnehmung des Rechts auf freie Religionsauslibung als Koérperschaften des
offentlichen Rechts ein ,kirchliches Selbstbestimmungsrecht”, wie es sich z. B. im kirchlichen
Arbeitsrecht ausdriickt.?®! Die Kirchen besitzen das Recht auf Ausiibung von Seelsorge in
offentlichen Einrichtungen und Institutionen, der Staat seinerseits stiitzt die 6ffentliche
Religionsausiibung etwa durch den Unterhalt von Theologischen Fakultdaten an staatlichen
Universitdten.'?%? Als umfassendes Grundrecht gewéhrleistet Artikel 4 auch das Recht vom
verbirgten Freiheitsrecht keinen Gebrauch zu machen und keinen Glauben zu bekennen, sich
nicht auf das Gewissen zu berufen und kultischen Handlungen fernzubleiben; es ist nach
Roman Herzog jene ,negative Komponente, (...) die ein unabdingbares Begriffsmerkmal der
Grundrechte ist.“1253 Ein verfassungsrechtlich als wesentlich verankertes Merkmal der
Religionsfreiheit ist die Glaubensfreiheit, sie bildet ,,den Kern der Religionsfreiheit”.126* Als
Glaubensbegriff des Grundgesetzes gilt nach Campenhausen

,hicht das Fiirwahrhalten jedes beliebigen Meinungsinhalts, sondern nur (der) Glaube

in jenem engeren Sinn, der auf eine Gottesvorstellung ausgerichtet ist oder auf ethische

oder metaphysische Vorstellungen von gewisser Geschlossenheit.“1%%>
Roman Herzog kann in diesem, auf eine bestimmte Gottesvorstellung bezogenen
Glaubensbegriff keine ,unertragliche Verengung” erkennen, weil , die negative Komponente
der Glaubensfreiheit”, die Freiheit des Nichtbekenntnisses gleichzeitig gegeben ist.*?%® Eine

ihm eine vollstandige Indifferenz schlechterdings unmoglich. Gerade der demokratische Staat, der sich allen
moglichen gesellschaftlichen Gruppen konfrontiert sieht und weitgehend auf Zusammenarbeit mit ihnen
angewiesen ist, ist an einer solchen umfassenden Indifferenz schon von Verfassungswegen gehindert.”, in: Ebd.,
Rn. 21.

1258 Fine Gesellschaft, in der der Staat die Entstehung und Verkiindigung religiéser und weltanschaulicher
Uberzeugungen nicht behindert, sondern ausdriicklich garantiert, hat eben im Allgemeinen ein ganz anderes
,Gesicht’ als eine Gesellschaft, in der das nicht der Fall ist. (...) Rechtliche Bedeutung gewinnt diese Tatsache
allerdings nur in dem Umfang, im dem eine Drittwirkung des Art. 4 und der von ihm verbirgten Einzelrechte
bejaht werden kann.”, in: Ebd., Rn. 23.

1253 Epd., Rn. 31-35.

1260 Epd., Rn. 38.

1261 campenhausen, Religionsfreiheit, S. 408.

1262 Sjehe hierzu: ,,Pflege und Férderung der Theologie, die sich als Funktion der Kirche und Dienst an ihr versteht,
und die Ausbildung des theologischen Nachwuchses gehdren zu den eigenen Angelegenheiten der Kirchen.
Daher sind auch die Theologischen Fakultdten berufen, ,ein Stiick des Auftrags der Kirche wahrzunehmen und zu
erfullen’. Zugleich haben sie als staatliche Einrichtungen neben ihrer kirchlichen jedoch auch eine primare
Zweckbeziehung zum Staat. Damit bilden die Theologischen Fakultiten ein Paradebeispiel fir die seit
Jahrhunderten bekannte Rechtsfigur der gemeinsamen Angelegenheiten von Staat und Kirche.”, in: Ebd., S. 410.
1263 Maunz / Dirig / Herzog, GG Art. 4, Rn. 54-56.

1264 campenhausen, Religionsfreiheit, S. 395.

1265 Epd., S. 395f.

1266 Sjehe hierzu: ,Irgendeine unzuléssige oder gar aus Toleranzgriinden unertrégliche Verengung des Art. 4 |
kann darin (= Bindung des Glaubensbegriffs an eine Gottesvorstellung, Anmerkung E.S.) nicht erblickt werden,
weil entweder das neben der Glaubensfreiheit verbiirgte Grundrecht der Gewissensfreiheit oder ein Riickschluss
aus dem ebenfalls in Art. 4 | verbilirgten Grundrecht des ,weltanschaulichen Bekenntnisses’ oder auch ein

204



inhaltliche Beurteilung und Bewertung von Glaubensinhalten nimmt der Staat wegen seines
Auftrags zu Frieden und Freiheit nicht vor.??%” Zum Kriterium der Glaubensfreiheit tritt die
Bekenntnisfreiheit hinzu.1?®® Aus der Bekenntnisfreiheit ergibt sich das Recht des
,bekenntnisorientierten Lebens und Handelns”, z. B. im religiosen Erziehungsrecht, in der
Fuhrung der Ehe und in der Inanspruchnahme einer kirchlichen Diakonie,'?%° denn

»der Glaube wdre nicht frei, wenn die Verfassung nicht auch eine Lebensfiihrung gemds

der religiésen oder weltanschaulichen Uberzeugungen gewdhrleisten wiirde.“*?7°
Im Grundgesetz wird die Glaubens- und Bekenntnisfreiheit mit der Freiheit des
weltanschaulichen Bekenntnisses verbunden und damit ein rechtlicher Gleichrang von
Weltanschauung und Religion geschaffen.’?’? Die Gewissensfreiheit, die historisch als
Synonym der Glaubensfreiheit angesehen wurde, wird in ihrer heutigen Auslegung im Kontext
von Artikel 4 | losgeldst von der Glaubensfreiheit als deren nichtreligiéses Aquivalent
begriffen.’?’? Der Gewissensbegriff der Verfassung ergibt sich primar nicht aus einer
Gottesvorstellung oder einem ,metaphysischen Gedankensystem”, sondern aus einer
ethischen Grundorientierung, die zur Kategorie des Sollens fiihrt.12”® Trotz dieser, scheinbar
rein profanen Begriindung, ist die Gewissensfreiheit von den Glaubensfreiheit nicht zu
trennen.'?’* Die Grundrechtsauslegung vertritt die Auffassung, dass ,die Freiheit der
Gewissensentscheidung grundsatzlich auch die Freiheit der Gewissensverwirklichung

Rickgriff auf die negative Komponente der Glaubensfreiheit selbst diese Auslegung des Begriffs jeden
intoleranten Beigeschmack entkleidet.”, in: Maunz / Diirig / Herzog, GG Art. 4, Rn. 66.

1267 Sjehe hierzu: ,Der Verfassungsstaat kennt die Verschiedenheiten der Religionen und Kirchen, die
Gegenlaufigkeiten religioser Gewissheiten. Wenn er die Frage nach der Wahrheit im Prinzip der Religionsfreiheit
offenldsst, ist diese Neutralitdt Ausdruck seines Friedensauftrags und seines Freiheitsvertrauens.”, in: Kirchhoff,
Der kirchliche Beitrag zu Freiheit und Demokratie, S. 84.

1268 sjehe hierzu: ,Die Bekenntnisfreiheit geht iiber die innere Seite des Grundrechts in der Form der
Glaubensfreiheit hinaus. Sie umfasst das Recht, auszusprechen, was man glaubt oder nicht glaubt, oder dies auch
zu verschweigen.”, in: Campenhausen, Religionsfreiheit, S. 401.

1269 Epd.,, S. 403.

1270 Epd.,, S. 401.

1271 Sjehe hierzu: ,Art. 4 Abs. 1 GG hat die Glaubens- und Bekenntnisfreiheit um die Freiheit des
weltanschaulichen Bekenntnisses erweitert. Er stellt damit auch solche Gedankensysteme unter seinen Schutz,
die nicht im herkdbmmlichen Sinne religis sind und wie etwa der Marxismus gerade keinen Gottesbezug kennen,
die also allein unter irdischen Aspekten eine wertende Stellungnahme zum Ganzen der Welt und zur Stellung des
Menschen darin bieten und ohne transzendenten Bezug eine Antwort auf die letzten Fragen nach Ursprung, Sinn
und Ziel der Welt zu geben versuchen.”, in: Ebd., S. 396.

1272 sjehe hierzu: ,Unter der Geltung des Grundgesetzes ist nunmehr anerkannt, dass die Gewissensfreiheit aus
ihrem historisch gewachsenen Konnex zur Glaubensfreiheit gel6st werden muss, ja dass sie sogar in gewissem
Sinne eine ,nichtreligiose’ Erganzung der Glaubens- und Religionsfreiheit darstellt.”, in: Maunz/Durig/Herzog/GG
Art. 4, Rn. 123.

1273 Sjehe hierzu: ,,Der Begriff des Gewissens im Sinne von Art. 4 | gehért prinzipiell dem Bereich der Ethik an. Das
unterscheidet ihn gerade vom Begriff der Religion bzw. der weltanschaulichen Uberzeugung, der dem
Grundrecht der Glaubensfreiheit zugeordnet ist. (...) Das Gewissen als ethische Kategorie (...) ist —zumindest nach
den Auffassungen des abendlandischen Kulturkreises eine dem Menschen innewohnende ,innere’ Instanz, die
ihm nicht sagt, wie er einen bestimmten Sachverhalt oder einen bestimmten Vorgang ,von héherer Warte aus’
zu verstehen habe, sondern die ihm vielmehr sagt, wie er sich in einer bestimmten Situation ,richtig’ zu verhalten
habe. Es ist also nicht die Kategorie des Verstehens, sondern die des Sollens, die den Begriff des Gewissens
kennzeichnet, und man hat davon auszugehen, dass dieser Begriff auch dem Art. 4 | zugrunde liegt.”, in: Ebd.,
Rn. 124f.

1274 Sjehe hierzu: ,Art 4 | schiitzt (..) nicht nur die von Weltanschauungen unabhingigen
Gewissensentscheidungen, sondern auch das religios fundierte Gewissen und ebenso jenes Gewissen, das sich
auf eine nichtreligiose Weltanschauung beruft.”, in: Ebd., Rn. 125.

205



einbezieht.“*?’”> Analog zur Glaubensfreiheit ergibt sich damit auch fiir die Gewissensfreiheit
aus dem Forum internum des Individualbereichs das Recht, des sich aus dem Gewissen
begriindenden Handelns.}?’®  Glaubens- und Gewissensfreiheit unterliegen keinem
Verfassungsvorbehalt, sie stehen aber trotzdem in der ,Schranke der verfassungsmaBigen
Ordnung”, sie sind im ,,Begriff der 6ffentlichen Sicherheit und Ordnung zusammengefasst“.1?’’
Offentliche Sicherheit und Ordnung werden von Roman Herzog als ,die Gesamtheit aller
gliltigen Rechtsnormen” verstanden, eine Einschrankung der Grundrechte ist deshalb nur,,aus
gewichtigen und Uberwiegenden Griinden des Gemeinwohls zuldssig”.1?’® Nach Axel von
Campenhausen kénnen die Grundrechte von Artikel 4 GG nur durch die Verfassung selbst eine
Einschrankung erfahren, diese wiirde sich vor allem aus den Bestimmungen Uber die
Menschenwiirde in den Artikeln 1 | und Il GG ergeben.'?’”? Zur verfassungsrechtlichen
Religionsfreiheit gehort auch das Recht der ungestorten Religionsaustibung (Artikel 4 11 GG)
und das Recht auf die religiose Vereinigungsfreiheit (Artikel 140 GG in Verbindung mit Artikel
137 1l WRV). Die Religionsfreiheit im Ganzen der Verfassungsordnung befdhigt den
Staatsbirger aufgrund seiner Glaubens- und Gewissensausrichtung zur aktiven Teilnahme am
demokratischen Prozess, dem weltanschaulich-neutralen Staat wird zugleich die Orientierung
an Wertvorstellungen erméglicht.'?8°  Die Verankerung der Religionsfreiheit im
Verfassungsrecht der Bundesrepublik Deutschland ist umfassend und fiihrt zu vielfiltigen
Konsequenzen, die lber das Grundgesetz hinaus sowohl die staatkirchenrechtlichen
Bestimmungen im institutionellen Bereich, aber auch die sozialen und im Fundamentalen
ethisch-sittlichen Bedingungen und Ausformungen auf individueller und gesellschaftlicher
Ebene betreffen. Insofern gehort die Religionsfreiheit wesentlich zur Basis von Gesellschaft
und Staat. Nach Ernst-Wolfgang Boéckenforde sind die, im Grundgesetz garantierten
Grundrechte von einer , Doppelqualifikation” gekennzeichnet, indem sie ,zum einen als
staatsgerichtete subjektive Freiheitsrechte des einzelnen Grundrechtstragers verstanden,
zum anderen und zugleich als objektive Grundrechtsnormen und Wertentscheidungen, die fir
alle Bereiche des Rechts Geltung haben” angesehen werden.'?8! Verfassungsrechtlich ergibt
sich daraus, dass die Grundrechte in ihrem subjektiven Gehalt mit ihrem objektiven Gehalt
verbunden werden.?82 An der verfassungsrechtlichen Stellung der Religionsfreiheit wird dies
erstrangig deutlich.

1275 Epd., Rn. 135.

1276 Gewissensverwirklichung im Handeln tritt vor allem im Recht auf Gehorsamsverweigerung und im
Widerstandsrecht in Erscheinung., Vgl. in: Ebd., Rn. 137-140.

1277 Epd., Rn. 153.

1278 Epd., Rn. 154.

1273 Siehe hierzu: ,,Der Sache nach begrenzen Art 1 Abs. 1 und 2 GG die Religionsfreiheit mit der Folge, dass die
Aktualisierung der Glaubens- und Bekenntnisfreiheit dann nicht geschitzt ist, wenn sie die Menschenwirde
verletzt.”, in: Campenhausen, Religionsfreiheit, S. 421.

1280 sjehe hierzu: ,Der Staat ist als neutraler Staat nicht gehindert, sich bei seinen MaRnahmen an den
Wertvorstellungen zu orientieren, die in den gesellschaftlichen Gruppierungen lebendig sind. Es ist ihm lediglich
verwehrt, sich mit einer der im pluralistischen Getriebe vertretenen Meinungen zu identifizieren.”, in: Ebd., S.
429.

1281 ckenforde, Zur Lage der Grundrechtsdogmatik, S. 9.

1282 Epd., S. 48-54.

206



5.2.2 Begrenzung verfassungsrechtlicher Bestimmungen

Aufgrund der verfassungsrechtlichen Geltung des Grundgesetzes einerseits und vor dem
Hintergrund heterogener, sich standig verandernder Vorstellungen innerhalb einer
pluralistischen  Gesellschaft andererseits, ergeben sich  Notwendigkeiten der
Verfassungsinterpretation, die haufig auf dem Weg verfassungsgerichtlicher Entscheidungen
erfolgen. In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage nach der Weite bzw. der Begrenzung
der Verfassungsinterpretation. In einer systematischen Darstellung des
verfassungstheoretischen Werkes von Ernst-Wolfgang Bockenforde entwirft Norbert
Manterfeld daraus die These einer ,limitierenden Verfassungstheorie des Grundgesetzes” bei
Bockenforde. Die ,Verfassungstheorie” dient nach Manterfeld dabei grundsatzlich ,dem
Zweck, die Verschrankung von methodischen, dogmatischen und sozialphilosophischen
Perspektiven auf die Verfassung so zu reflektieren, dass die Grenzen der Verfassung in der
Komplexitit dieser Perspektiven erkennbar werden.“'?83 Manterfeld stellt hierzu einer
,expansiven Verfassungstheorie” die ,limitierende Verfassungstheorie” Bockenfordes
gegeniber. Als ,expansive Verfassungstheorie” versteht Manterfeld ,die herrschende
Verfassungstheorie”, die im Sinne einer ,Bedeutungsausweitung der Verfassung” zu
verstehen ist.}?®* Grundlegend dafiir ist die , Topik“, d. h. durch verfassungsgerichtliche
Einzelfallentscheidungen erfolgt eine spezifische Verfassungsinterpretation.'?8> Béckenférde
erkennt in diesem Prozess ,ein ,Inhaltgeben von aullen’ und nicht mehr Auslegung der
Verfassung als Sinndeutung.“'?8¢ Die ,Topik“ bewertet Bdckenforde folglich als
,Interpretationstheorie des Unpolitischen”.*?®” Die Grundrechtsinterpretation aufgrund von
Einzelfallentscheidungen des Bundesverfassungsgerichts fihrt im Sinne der ,expansiven
Verfassungstheorie” zunehmend weg von einem Verstandnis der Grundrechte als ,subjektive
Abwehrrechte gegen den Staat” hin zu ihrem Verstidndnis als ,objektive Wertordnung”.1288
Dies bedeutet nach Bockenforde, dass das Bundesverfassungsgericht prozessuale
Entscheidungen tétigt, die die durch die Verfassung garantierten Grundrechte zu ,objektiven
Grundsatznormen” erweitert; er bezeichnet dies als das ,grundsatzliche Problem expansiver
Verfassungstheorie”.1?®® Die Grundrechte werden somit ,normtheoretisch als Regeln”
begriffen, sie sind

»als Grundsatznormen in ihrer objektiven Dimension lediglich Optimierungsangebote,

die ,gebieten, dass etwas in einem relativ auf die rechtlichen und tatsdchlichen

Méglichkeiten méglichst hohen Mafe realisiert wird.'“1?%°

1283 Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 15f.

1284 Epd,, S. 16.

128 Sjehe hierzu: ,,So wird interpretatorische Verfassungsausweitung methodisch legitimiert, da Konkretisierung
ja weiterhin, obwohl die Orientierung an vorgegebenen Inhalten nicht mehr beibehalten wird, als Interpretation
der Verfassung begriffen wird. Die einzelnen Entscheidungsnormen am Ende des Konkretisierungsprozesses
werden, da sie Ergebnis einer Verfassungsinterpretation sind, zum Verfassungsinhalt. Im Entscheidungsprozess
des Interpreten entsteht so genuines Verfassungsrecht.”, in: Ebd., S. 24.

1286 Epd.,, S. 25. Siehe hierzu: SVD, S. 189.

1287 Bgckenforde, Staat. Verfassung. Demokratie, S. 69, zitiert in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 22.
1288 Sjehe hierzu: ,,Merkmale und Konsequenzen expansiver Verfassungstheorie beschreibt Béckenforde
insbesondere mit Bezug auf die Grundrechtsinterpretation des BVerfG, das die Grundrechte nicht nur als
subjektive Abwehrrechte gegen den Staat begreift, sondern auch als objektive Wertordnung und als
Grundsatznorm interpretiert.”, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 31.

1289 Epd., S. 34-37.

1290 Epd., S. 38.

207



Die, in diesem Sinne expansive Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts sieht
Bockenforde nach der Darstellung Manterfelds als ,Charakterisierung der Grundrechte als
Prinzipiennormen mit Optimierungstendenz auf den Begriff gebracht“.1?! Der
Verfassungsbegriff der expansiven Verfassungstheorie wird zum einen dadurch
gekennzeichnet, dass die Verfassung als , Lebensordnung der Gesellschaft“!?°2 begriffen, zum
anderen in einem ,Verfassungspatriotismus“?®® verankert wird. Zusammenfassend kann
gelten: Die expansive Verfassungstheorie zeigt einen ,Konkretisierungsbegriff”, indem
verfassungsrechtliche Bestimmungen eine schopferische Neugestaltung erfahren, die zu
einem ,,Vorgang der Normbildung” fiihren, der Gber den Verfassungstext hinausfiihrt.12°* Die
Methode der expansiven Verfassungstheorie erhebt ,externe Interpretationsperspektiven”
zum MaRstab und reduziert die Verfassung auf ihre Interpretationsnotwendigkeit.12®> Der
Charakter der Verfassung verdandert sich dahingehend, dass sie im Sinne eines spezifischen
Verfassungsbegriff zur ,,Lebensordnung der Gesellschaft” wird.12%
Die , limitierende Verfassungstheorie” Bockenfordes bezeichnet Manterfeld dagegen

,als Theorie des Rechtssystems (...), in deren Rahmen die Methodik der Interpretation

nur einen von mehreren Bestandteilen ausmacht.“*2%’
Die ,limitierende Verfassungstheorie” versteht die Verfassung als Rahmenordnung fiir das
Verhéltnis des Individuums zum Staat im Rahmen einer durchgingigen Unterscheidung
zwischen Staat und Gesellschaft.!>®® Die Verfassung selbst ist damit ein ,ausgrenzendes
Rechtsdokument und nicht rechtliche Lebensordnung der Gesellschaft im umfassenden Sinne
eines materialen Grundgeriistes des sozialen Zusammenlebens.“*2%° Der Verfassung, die als

1291 Epd,, S. 39. Siehe hierzu: Béckenférde, Zur Lage der Grundrechtsdogmatik, S. 55.

1292 Sjehe hierzu: ,Das begrenzende Element des Staatsbezuges im Verfassungsbegriff wird angesichts
zunehmender Wechselwirkung zwischen Staat und Gesellschaft genauso wie die Unterscheidung von Staat und
Gesellschaft aufgegeben.”, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 39f.

1293 Sjehe hierzu: Der Begriff des ,Verfassungspatriotismus” macht es méglich, ,die nach dem 2. Weltkrieg in
Deutschland desavouierte politische Identitdt des deutschen Volkes als Nation durch eine Verfassungsidentitat
zu ersetzen. (...). Der expansive Verfassungsbegriff ist also auch durch das in Deutschland fehlende politische
Selbstbewusstsein einer Nation ohne gliickliche demokratische Tradition bestimmt., in: Ebd., S. 40. Siehe hierzu:
SVD, S. 51.

1294 sjehe hierzu: ,Der Konkretisierungsbegriff wird im expansiven methodischen Rahmen nicht mehr nur als
Subsumtionsvorgang gefasst, sondern als fiir die schopferische Gestaltung komplexer sozialer Verhaltnisse
erforderlicher Vorgang der Normbildung, dessen Orientierung an der schalen verfassungstextlichen Vorgabe
methodisch nicht mehr dargestellt werden kann.”, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 41.

1295 Sjehe hierzu: ,Expansive Verfassungsmethodik ist darin zu sehen, dass eine externe
Interpretationsperspektive zu einer internen dogmatisch mafRstablichen wird. Die Verfassung wird dabei
nurmehr zum Symbol problemorientierter oder soziologisch-phdanomenologischer Erkenntnisse, die die
Interpretation steuern.”, in: Ebd., S. 42.

12% Sjehe hierzu: ,Verfassung ist ihrem Begriffe nach nicht mehr ausgrenzendes Rechtsdokument, sondern
rechtliche Lebensordnung der Gesellschaft im umfassenden Sinne eines materialen Grundgerustes des sozialen
Zusammenlebens.”, in: Ebd., S. 43.

1297 Epd,, S. 44.

1298 Sjehe hierzu: ,, Als Rahmenordnung trifft die Verfassung nur Grundsatzentscheidungen fiir das Verhiltnis des
Einzelnen zum Staat und legt Verfahrensregeln fir den politischen Handlungs- und Entscheidungsprozess fest.
Das limitierende Element des Staatsbezuges der Verfassungstheorie wird genauso aufrechterhalten, wie die
Unterscheidung von Staat und Gesellschaft. So ist qua Verfassungsgebung nur ein Kern von grundlegendsten
Fragen des Staates dem demokratischen Prozess und dem geistig-ethischen Pluralismus entzogen. Durch die in
der Verfassungsgebung vorgenommene Selbstfestlegung des politischen Systems soll der in ihm vorhandenen
Pluralismus gerade erhalten werden.”, in: Ebd., S. 45.

1299 Ebd

208



Rahmenordnung vor allem der Friedens- und Freiheitsordnung dient, liegen nach Bockenférde
ethische Rechtsgrundsatze voraus, sie konnen ,nur zur allgemeinen Orientierung des
positiven Rechtes beitragen.”?3% Der fragmentarische Charakter der Verfassung als
Rahmenordnung setzt in der limitierenden Verfassungstheorie Bockenfordes allerdings ,reale
staatliche und gesellschaftliche Gegebenheiten” voraus, sie gehéren zu den ,Voraussetzungen
der geltenden Verfassung”.’3%! Zu diesen Voraussetzungen der Verfassung, die Manterfeld
systematisch aus dem Werk Bockenfordes erhebt, zahlt zundchst der Staat, der als
»organisierte Wirkeinheit” in seiner Differenz zur Gesellschaft als entscheidende Bedingung
der Verfassung gilt.*3%? Eine weitere Voraussetzung fiir die Verfassung bildet das Prinzip der
Freiheit, zu deren rechtlicher Vermittlung das Gesetz bestimmt ist.13%3 Die Verfassung als
,Form der Freiheit” garantiert zur Gewahrleistung gesellschaftlicher und individueller Freiheit
Grundrechte, die als Freiheitsrechte gegen den Staat gerichtet sind.'3%* Um des Formprinzips
der Freiheit willen versteht sich der Staat als weltanschaulich neutral, dies ist eine wesentliche
Voraussetzung fir die verfassungsrechtliche Garantie der Religionsfreiheit.!3%> Die
Jlimitierende Verfassungstheorie” nach Bockenforde als MaRstab der
Verfassungsinterpretation zu verstehen, definiert Manterfeld als ,Methode des
interpretativen Positivismus”, indem Boéckenforde sowohl die verfassungsrechtlich
verbindlichen Festlegungen wie auch ihre Offenheit festhilt.!3% In der methodischen
Vorgehensweise orientiert sich Béckenférde dabei am ,Regel-Prinzipien-Modell“'3%7 der
Verfassung und an der Unterscheidung zwischen Verfassung und Gesetz.'3® Béckenférde
bedient sich einer historisch-politischen Hermeneutik, um das ,Problem der

1300 Epd,, S. 46.

1301 Sjehe hierzu: ,Ist die Verfassung als Rahmenordnung ,notwendig fragmentarisch’, fragt sich gleichwohl, ob
das, was sie ungeregelt lasst, im Rahmen limitierender Verfassungstheorie ohne Bedeutung bleibt. Dies ist in
dem MaRe nicht der Fall, in dem hinter den ausdriicklichen Verfassungsbestimmungen reale staatliche und
gesellschaftliche Gegebenheiten ausgesetzt werden. Die Voraussetzungen der geltenden Verfassung haben
daher einen eigenen Ort in der limitierenden Verfassungstheorie Bockenfordes.”, in: Ebd.

1302 Epd,, S. 47-50.

1303 Sjehe hierzu: ,Die auf der Ebene der Verfassung in ihrer direkten Wirksamkeit fiir die Organisation
gesellschaftlicher Freiheit verlorenen objektiv-rechtlichen, ethischen und politischen Ordnungsvorstellungen
werden damit also nicht unterschlagen, sondern dem einfachen Gesetzgeber und dem in der Gesetzgebung
stattfindenden Vermittlungsprozess zugeordnet.”, S. 51. Siehe hierzu: SVD, S. 194.

1304 Sjehe hierzu: ,Verfassung als auf den im obigen Sinne verstandenen Staat bezogen, stellt also einerseits die
regelgeforderte Ordnung der Staatsorganisation dar und kann, um die Grenzen staatlicher Integration und damit
die gesellschaftliche Freiheit zu befestigen Grundrechte gegen den Staat festsetzen.”, in: Manterfeld, Grenzen
der Verfassung, S. 52.

1305 Sjehe hierzu: ,,Zu dieser Beschriankung der Verfassung als Form der Freiheit gehért auch, dass der neutrale
Staat <und damit die diesem Staat einen rechtlichen Rahmen gebende Verfassung> die Entwicklung der Freiheit
von religiosen Einheitsvorstellungen im Zuge der Sakularisierung, sowie einen geistig-weltanschaulichen
Pluralismus, zur Voraussetzung hat.”, in: Ebd., S. 53. Siehe hierzu: RSF, S. 92ff.

1306 Sjehe hierzu: ,Bdckenférdes interpretationsmethodischer Mittelweg besteht darin, in der Verfassung zu
unterscheiden, wo relativ spezifische Anordnungen vorliegen, die rechtlich verbindlich sind, und wo Verfassung
,offen’ ist und ,daher Geltung nicht beanspruchen’ kann. Methodenbewusste Interpretation hat diese
Unterschiede bewusst zu machen und nicht durch ,Konkretisierungen’ zu verdecken. Man kann diese Methodik
als interpretativen Positivismus bezeichnen.”, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 61.

1307 Epd,, S. 62.

1308 Sjehe hierzu: ,Anders als ,normale Gesetzesbestimmungen’ sind Verfassungsbestimmungen ,ihrer
Wortfassung und Sprachgestalt nach Lapidarformeln, die aus sich selbst inhaltlicher Eindeutigkeit weithin
entbehren.’”, in: Ebd., S. 66. Siehe hierzu: SVD, S. 115.

209



Bedeutungsoffenheit von Begriffen aus der historischen Entwicklung von
,Theoriezusammenhingen” zu verdeutlichen.’3%° Die ,limitierende Verfassungstheorie”
Bockenfordes verweist damit einerseits auf die Verfassung, die als Rahmenordnung eine
Offenheit behalt, und andererseits auf die Voraussetzungen, die der Verfassung zugrunde
liegen. Dieser Ansatz steht einer positivistischen Verengung, wie sie durch eine ,expansive
Verfassungstheorie” geschieht, entgegen und halt die verfassungsrechtlichen Prinzipien in
ihrer spezifischen Offenheit fest.31? Fiir den Grundrechtsteil des Grundgesetzes bedeutet
dies, dass die , limitierende Verfassungstheorie” darauf zielt, die ,normative Grundintention”
des jeweiligen Grundrechts herauszuarbeiten und die Formulierung der Verfassung, ihre
Positivitat, als Ergebnis einer , historisch-politischen Entscheidung” zu begreifen, sucht.3!!
Die, in der Verfassung garantierten Grundrechte betreffen grundsatzlich die individuelle
Freiheit ,als subjektiv 6ffentliches Abwehrrecht”, ihre Beschrankung durch den Gesetzgeber
ist nur in engen Grenzen mdglich.'3'?2 Obwohl die Freiheitsrechte historisch gesehen auch
einen ,rechtlich-objektiven Gehalt” haben, werden sie im Grundgesetz als ,subjektive
Abwehrrechte gegen den Staat” verstanden.!3!® Die Grundrechte als individuelle
Abwehrrechte in ihrer Positivierung durch das Grundgesetz begriinden keine Werteordnung
des Rechts, den ,Grundrechten gegeniiber dem Staat entsprechen deshalb keine
Grundpflichten gegeniiber dem Staat.“3!# Auch die Aussagen zur Menschenwiirde in Artikel
11 GG und ihre damit verbundene Bedeutung fiir die Grundrechtsartikel und den , Geist der
Verfassung” begriinden nach Bockenforde kein expansives Verfassungsverstiandnis: ,Eine
prinzipielle Erweiterung und Verallgemeinerung des Grundrechtsgehaltes in Richtung
objektiver Gehalte ist damit nicht verbunden.“'3'> Der ,idealtypische Gegensatz von
limitierender und expansiver Verfassungstheorie” bei Ernst-Wolfgang Bockenforde und sein
Pladoyer fiir eine ,limitierende Verfassungstheorie” zeigt die Grenzen der Verfassung auf.316

1309 Sjehe hierzu: ,Um das ,Von-sich-aus’ der Verfassung positiv zu formulieren, entwickelt Béckenférde eine
historisch-politische Theorie, die berlcksichtigt, dass das Problem der Bedeutungsoffenheit von Begriffen in
neuzeitlichen Theoriezusammenhangen Ausdruck des Verlustes von feststehend ,vorgegebenen’ Inhalten ist. Es
geht (...) um den hermeneutisch-methodischen Bestandteil von Bockenfordes Versuch, Verfassung als historisch-
politische Errungenschaft zu begreifen.”, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung, S. 69.

1310 Sjehe hierzu: ,Die Darstellung des interpretativen Positivismus Bdckenférdes hat die Unterscheidung von
spezifischen Verfassungsanordnungen und Prinzipiengehalten interpretationsmethodisch zu typisieren versucht,
indem sie die geistesgeschichtlichen sowie historischen Bezlige zu Bockenfordes Interpretationsansatz
gegeniber der positivistischen Isolierung derselben abhob.”, in: Ebd., S. 75.

1311 Sjehe hierzu: ,Die limitierende Verfassungstheorie und der interpretative Positivismus Bdckenférdes
differenzieren also danach, ob und inwieweit die herausgearbeitete normative Grundintention des
Grundrechtsteiles im einzelnen in der durch die Verfassungspositivierung getroffenen und erst dadurch im
Rechtssinne verbindlichen Entscheidung ausgestaltet wird. Vor dem Hintergrund der Rahmenbestimmung des
Grundrechtsgehaltes ist auf die konkrete textliche Gestalt und systematische Stellung der einzelnen
Bestimmungen genau zu achten, um die Positivitit der Verfassung als Gehalt eigenstdandiger historisch-
politischer Entscheidung zu begreifen.”, in: Ebd., S. 82.

1312 Epd,, S. 83. Siehe hierzu: SVD, S. 143.

1313 Sjehe hierzu: ,Historisch gesehen ist zwar der objektiv-rechtliche Gehalt von Freiheitsrechten auch fiir
Bockenforde nicht per se ausgeschlossen. Diesen weitreichenden Aspekt des historischen liberalen
Rechtsstaatsgedankens aber greift das Grundgesetz mit seiner Konzeption von Grundrechten als subjektiven
Abwehrrechten gegen den Staat Bockenforde zufolge gerade nicht auf.”, in: Manterfeld, Grenzen der Verfassung,
S. 85.

1314 Ebd

1B15 Epd,, S. 86.

1316 Epd., S. 153.

210



Es wird dadurch deutlich, dass die Verfassung im Sinne der , limitierenden Verfassungstheorie”
eine Rahmenordnung des Rechts ist und keine rechtliche Lebensordnung, wie sie eine
,expansive Verfassungstheorie” insinuiert. Grundrechte sind personal-subjektive Rechte des
Einzelnen, sie sind mutatis mutandis nicht Grundelemente einer objektiven Wert- oder
Prinzipienordnung. Die Grundrechte als solche gehen der verfassungsrechtlichen Fixierung
voraus, sie gehoren gemall dem ,,Bockenforde-Diktum” zu den Voraussetzungen des Staates
und kénnen durch diesen nicht erst geschaffen werden. Im Modell der ,limitierenden
Verfassungstheorie” ist das Grundrecht auf Religionsfreiheit als Individualrecht das Ergebnis
eines historischen Prozesses. Zu seinen Koordinaten gehort einerseits die Entwicklung eines
begrifflichen und inhaltlichen Verstandnisses von Menschenwiirde, die die Konsequenz des
freien Bekenntnisses bzw. Nichtbekenntnisses einschlieRt, andererseits die geschichtliche
Entstehung des weltanschaulich-neutralen Staates als Folge einer zunehmenden
Sakularisierung, der den rechtlichen Rahmen fiir die Ausiibung der Religionsfreiheit bieten
kann. Die Religionsfreiheit als Verfassungsrecht bleibt innerhalb der Grenzen der Verfassung
ein offenes, im Wesentlichen nicht beschranktes Grundrecht, sie unterscheidet sich als ,Form
der Freiheit” kategorial von einer expansiven Verfassungsinterpretation, die sie objektiv-
rechtlich im Sinne eines Verfassungspatriotismus zu fassen versucht. 3!’

5.2.3 Bedeutung des Politischen

Ernst-Wolfgang Bockenforde spricht vom ,,Begriff des Politischen”, um zum einen im Kontext
der Unterscheidung von Gesellschaft und Staat das verfassungsorganisatorische Prinzip der
politischen Willensbildung als gesellschaftlichen Prozess, der dem Staat vorausliegt, und zum
anderen die Bedeutung der politischen Wirksamkeit von Religion bzw. Kirche, zu
thematisieren. In diesem Zusammenhang versteht Bockenforde den Staat als ,politische
Einheit eines Volkes“.1318 Das Verstiandnis von Politik als ,,das Politische” und das Verstindnis
des Staates als ,,politische Einheit eines Volkes” bilden in dieser Verknilipfung grundsatzliche
Ausgangsvoraussetzungen fir die Bedeutung der Verfassung und den, durch den Staat zu
gewahrleistenden Rahmen der Friedensordnung. Als konstitutive Voraussetzung fir die
Verfassung ist das Bestehen eines Staates zu sehen, der Staat selbst bedarf des Politischen.
Die freiheitlichen Grundrechte sind aber ,vor- und Uberstaatliche Menschenrechte, die dem
Staat vorausliegen”, es sind dies ,,nur die individualistischen Freiheitsrechte im strengen Sinn,
d. h. die Freiheitsrechte des isoliert gedachten Einzelmenschen, die seine private Sphare
umgrenzen und schitzen.“31® Zu diesen Grundrechten z3dhlen die Glaubens- und
Gewissensfreiheit des Einzelnen. Bockenforde bezieht sich in seinen Ausfiihrungen zum
,Begriff des Politischen” auf Carl Schmitt.32° Wie Schmitt argumentiert Béckenférde in einem
rechtsphilosophischen Stufenmodell. Demzufolge geht der Verfassung der Staat voraus, Staat
und Gesellschaft sind bei Bockenforde zwar eindeutig getrennt und unterschieden, aber

1317 Siehe hierzu: ,Die Verfassung lebt von Voraussetzungen, die sie nicht selbst garantieren kann. Vielmehr
erscheint sie als Form der Freiheit, die deren konflikttrachtige Realisierung als komplexe Aufgabe sozialer
Gestaltung begreift und von Verfassungstextinterpretation kategorial unterscheidet.”, in: Ebd., S. 154.

1318 Bgckenforde, Der Begriff des Politischen als Schliissel zum staatsrechtlichen Werk Carl Schmitts, S. 346.

1319 Epd., S. 358.

1320 7yr kritischen Diskussion {iber die Bedeutung des ,Politischen” bei Carl Schmitt: Siehe hierzu: Manemann,
Carl Schmitt und die politische Theologie; S. 13-55. Ebenso: Mehring, Welch gitiges Schicksal. Ernst-Wolfgang
Bockenforde / Carl Schmitt. Briefwechsel 1953-1984.

211



dennoch durch den politischen Prozess aufeinander bezogen, insofern kann das Politische als
grundlegend erachtet werden. Die Freiheitsrechte, und damit auch die Religions- und
Gewissensfreiheit, sind zwar der ,,unpolitische Teil“ der Verfassung, weil sie dem Politischen
vorausgehen, sie werden bei Bockenforde aber aufgrund ihrer verfassungsrechtlichen
Garantie zu politischer Relevanz innerhalb der Gesellschaft. Die Freiheitsrechte stehen, trotz
fehlenden Verfassungsvorbehalts, nicht auBerhalb des positiven Rechts. Um seiner Friedens-
und Freiheitsfunktion willen, bedarf es der Wahrung der Einheit im Staat und damit eine, die
politischen Gegensatze umgreifenden und ordnenden Macht. Bockenférde transformiert den
grundlegenden ,Begriff des Politischen”, in seiner Ausdifferenzierung auf das
Verfassungsverstdandnis, auf den freiheitlich-demokratischen Staat des Grundgesetzes, in dem
die vorstaatlichen Freiheitsrechte garantiert werden und gleichzeitig aufgrund der, dem Staat
nicht verfiigbaren Voraussetzungen, zu dessen Begriindung dienen. Im ,,Bockenférde-Diktum“
wird aber deutlich, dass Bockenforde die Voraussetzungen fiir den ,freiheitlich,
sakularisierten Staat”, die er selbst nicht herzustellen und zu garantieren vermag, nicht im
fassbar Politischen verortet, sondern in den moralisch-ethischen Haltungen des Individuums,
seiner ,moralischer Substanz”, begriindet sieht.'32!

5.3 Fazit

Der vorliegende Versuch der Systematisierung und Einordnung der Erorterungen
Bockenfordes Uber die Religionsfreiheit, die hervorgehobene Bedeutung des ,Bockenforde-
Diktums“ und das Ineinandergreifen von sozialethischen, rechtsphilosophischen und
ekklesiologischen Ebenen im Rahmen des Verfassungsrechts, zeigen eine umfassende
Perspektivitat des Autors. Erganzung erfdhrt die verfassungsrechtliche Bestimmung der
Freiheitsrechte durch die Konsequenzen, die sich aus der Trennung von Gesellschaft und Staat
fiir den Bereich des politischen Prozesses, ergeben. Das Grundrecht auf Religionsfreiheit
ermoglicht die Ausbildung moralisch-ethischer Grundhaltungen in Leben und Denken der
Blrger und tragt damit wesentlich, gemdR dem ,Bockenférde-Diktum®“ zu den
Voraussetzungen des Staates bei, die dieser weder selbst zu schaffen noch zu garantieren
vermag. Die inhaltliche Entfaltung des Ineinandergreifens von Freiheit, Recht und Staat fiihrt
dabei zur Erkenntnis, dass der Staat einer sittlichen Begriindung von aullen bedarf. Das Recht,
das wesentlich von seiner Friedens- und Freiheitsfunktion her bestimmt ist, konkretisiert sich
in einem Verfassungsrecht, das die Grund- und Freiheitsrechte als Individualrechte und damit
als ,,Abwehrrechte gegen den Staat” versteht. Die verfassungsrechtliche Bestimmung der
Religionsfreiheit als Glaubens-, Bekenntnis- und Gewissensfreiheit, als das Recht auf
ungestorte Religionsausiibung und als Recht auf freie religiose Vereinigung wird auf die
Menschenwirde zuriickgefihrt und durch diese begriindet. Bedeutsam sind die
Differenzierungen, die sich daraus ergeben: So unterliegt die Religionsfreiheit keinem
Verfassungsvorbehalt, sie ist aber dennoch durch die Verfassung selbst begrenzt und kann
unter sehr engen Bedingungen, im Sinne der Gefahrdung des Gemeinwohls, auch
eingeschrankt werden. Als ,staatsgerichtetes, subjektives Freiheitsrecht” ist die
Religionsfreiheit eine ,objektive Grundsatznorm®, die den Staat zur weltanschaulichen
Neutralitat verpflichtet, diesem aber gleichzeitig keine Indifferenz in Weltanschauungsfragen

1321 Bpckenforde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sakularisation, S. 229f.

212



auferlegt; Kirche und Staat stehen in der Bundesrepublik Deutschland in einem ,balancierten
Verhiltnis“. Im Verstandnis der ,limitierenden Verfassungstheorie” besteht eine
grundsatzliche Offenheit und Unabgeschlossenheit der Verfassung. Das Ineinandergreifen
individuell-subjektiver und grundsatzlich-objektiver Perspektiven macht die Religionsfreiheit
zu einem ,umfassenden Grundrecht”, zu dem sowohl die positive Bekenntnis- und
Gewissensfreiheit als auch der Verzicht auf ein Bekenntnis oder eine Gewissensentscheidung
gehort. Im politischen Prozess, der dem Staat und der Verfassung grundsatzlich vorausgeht,
sich aber ebenso im Rahmen der Verfassung und unter der Differenz von Gesellschaft und
Staat vollzieht, haben die Religionsgemeinschaften bzw. Kirchen eine aktive Moéglichkeit der
Mitwirkung. Diese Mitwirkung ist grundsatzlich und wird allenfalls durch theologische, in
diesem Sinne ekklesiologische Bestimmungen, wie z. B. durch die Aufgabenzuweisung an
Amtstrager und Laien, geregelt. Die Freiheit als Prinzip der Verfassungsordnung bedingt zwar,
dass die Freiheitsrechte dem Politischen vorausgehen, dennoch begriindet das
Freiheitsprinzip die Mitwirkung am politischen Prozess innerhalb der Gesellschaft. Die
vorliegenden Kriterien der Systematisierung durch unterschiedliche Zugdange und die Kriterien
der Einordnung durch die Darstellung der Religionsfreiheit im Grundgesetz, durch die
,limitierenden Verfassungstheorie” in der Frage der Begrenzung der Verfassung sowie durch
den Blick auf die Bedeutung des Politischen, wird das zentrale Interesse von Ernst-Wolfgang
Bockenforde, dem Thema ,Religionsfreiheit” eine differenzierte und damit vielfaltige
Begriindung zu geben, es verfassungsrechtlich zu verankern und dadurch den Raum fir seine
positive Entfaltung zu schaffen, systematisch vertieft und weiter entfaltet.

213



Ill. Zusammenfassung und Ausblick auf Herausforderungen der Gegenwart

Im dritten Teil dieser Arbeit geht es um eine zusammenfassende Darstellung der historischen
Entwicklung des Rechts auf Religionsfreiheit in der spezifischen Berlicksichtigung der
Auseinandersetzung mit diesem Thema in Theologie und Kirchengeschichte. Es geht ferner
um eine systematisierende Zusammenschau der Freiheitslehre von Ernst-Wolfgang
Bockenforde wie sich diese aus der, im zweiten Teil dieser Studie dargestellten Auswahl
thematischer Werke erheben lasst. Im Sinne eines problematisierenden Ausblicks soll es um
die Frage nach den Auswirkungen des gesellschaftlichen Pluralismus und der vielfaltigen
Strome eines religios motivierten Fundamentalismus auf Gestalt und Bedeutung der
Religionsfreiheit gehen. Die Aussagen des Konzils und zentrale Hauptaussagen von
Bockenforde dienen dabei als Bewertungshintergrund.

1. Zusammenfassung

Nach Rudolf Uertz legt die katholische Kirche in ihrer Reaktion auf das Zeitalter der Aufklarung,
auf die Auswirkungen der Franzosischen Revolution und der Sakularisation den Weg vom
,Gottesrecht” zum ,Menschenrecht” zuriick.'3>? Das Ergebnis dieses komplexen und
vielschichtigen Ubergangs fiihrte von der radikalen Ablehnung und apologetischen
Entgegnung der Menschenrechte zu ihrer grundséatzlichen und mit einer positiv-inhaltlich
Bewertung ausgestatteten Anerkennung. Ausdriicklich festzuhalten ist diese Entwicklung in
der Abwendung von der Idee des ,katholischen Staates” und der Hinwendung zu einer
,politischen Ethik“.1323 Korrespondierend dazu ist die Anerkennung der Religionsfreiheit durch
die katholische Kirche zu sehen. Mit der Konzilserklarung , Dignitatis humanae” erfolgt eine
Neukonzeption des Verhéltnisses der katholischen Kirche anderen Bekenntnissen und
Religionen gegeniiber, die sich allerdings keineswegs in einem alleinigen Wandel vom Gottes-
bzw. Wahrheitsrecht zum Menschenrecht erschépft, sondern eine Differenzierung zwischen
moralischem und rechtsphilosophischem Prinzip aufzeigt. In der nachfolgenden
Zusammenfassung des ersten und des zweiten Teils dieser Arbeit, sollen die historischen
Entwicklungslinien im Verhaltnis von Kirche und Staat systematisiert und die Bedeutung der
Religionsfreiheit im Werk Ernst-Wolfgang Bockenfordes als Freiheitsordnung innerhalb des
Staatsrechts sowie deren sozialpolitische Auswirkungen zusammenfassend dargestellt
werden. Es wird dabei klar, dass das Ende des Konfessionalismus nicht zur Neutralisierung der
Religion in Gesellschaft und Staat flihrt, sondern sich vielmehr durch die Umsetzung der
Religionsfreiheit in das Recht neue Maoglichkeiten im Verhaltnis zueinander ergeben.

1.1 Vom Konfessionalismus bis zur Anerkennung der Religionsfreiheit

Eine analytische Verhaltnisbestimmung von Kirche und Staat stellt im Rahmen dieser Arbeit
die Ausgangsvoraussetzung fiir die geschichtliche Darstellung der Entwicklung bis zur

1322 Yertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 18.

1323 Sjehe hierzu: ,,Der Begriff der christlichen bzw. katholischen Staatslehre wurde stillschweigend aufgegeben
und durch den der politischen Ethik ersetzt. Die relative Geschlossenheit der frilheren Sozialdoktrin ist seither
einer Pluralitat von sozial- und politikethischen Ansatzen im Katholizismus gewichen.”, in: Ebd., S. 19.

214



Erklarung ,Dignitatis humanae” durch das Zweite Vatikanische Konzil und deren
nachkonziliaren Rezeption dar. Diese Verhaltnisbestimmung bezieht sich zundchst auf
zentrale philosophische und theologische Fragestellungen, wie sie sich durch spezifische
Perikopen aus dem Neuen Testament, im Blick auf das Werk ,De civitate Dei” des
Kirchenvaters Augustinus, sowie durch schlaglichtartige Hinweise auf Aussagen der Scholastik
und der Neuscholastik ergeben. Eine Darstellung der traditionellen katholischen Staatslehre
der Neuzeit, exemplarisch verdeutlich durch eine 1948 von Oswald von Nell-Breuning
vorgelegten Studie, fasst in einer Art Gesamtschau die bisherige Lehre der katholischen
Staatsidee zusammen. Obwohl die Idealform des ,katholischen Staates” als nicht mehr
einholbar angesehen werden muss, verliert das Christentum seine Bedeutung fiir Staat und
Gesellschaft nicht. Aus verschiedenen Beitrdgen von Josef Isensee wird die These vom
Verfassungsstaat als ,Derivat des Christentums” vorgestellt. Isensee geht es hierbei vor allem
um die Begriindung des, der Verfassung der Bundesrepublik Deutschland zugrundeliegenden
Menschenbildes aus der Bibel und der christlichen Tradition. Daraus folgert Isensee eine Ethik
der Grundrechte im Verfassungsstaat, der trotz seiner erklarten weltanschaulichen Neutralitat
weiterhin auf dem Boden des Christentums steht, und nur aus einem im christlichen Glauben
griindenden Wertesystem entstehen konnte. Es wird hierbei deutlich, wie sehr auch in einem
sich weltanschaulich neutral definierenden Staat eine direkte Rickbindung an die ethischen
MaRstdbe einer konkreten Religion erfolgen kann. Die ausgewadhlten Aspekte weisen auf
basale Voraussetzungen hin, die das Verhéltnis von Kirche und Staat im Rahmen einer
freiheitlich-demokratischen Verfassungsordnung bestimmen und die Folgewirkungen des
Grundrechts auf Religionsfreiheit konstituieren. Dabei wird deutlich, dass die Religionsfreiheit
flir den Staat die Moglichkeit eroffnet, Voraussetzungen fir sein eigenes Bestehen
aufzunehmen, die er aufgrund seiner Verpflichtung auf die Freiheit nicht selbst schaffen kann.

1.1.1 Zur grundlegenden Verhaltnisbestimmung von Kirche und Staat

Das Verhaltnis der Kirche zu den Herrschenden bzw. von Kirche und Staat ist in seiner
historischen Durchsicht von heterogenen und ambivalenten Entwicklungen gepragt. Die
neutestamentliche Verkiindigung entwickelt keine spezifisch christliche Staatstheorie. Aus der
Predigt des Reiches Gottes durch Jesus von Nazareth und der damit verbundenen
Parusieerwartung ergeben sich lediglich sekunddre Ableitungen fir das Handeln des
Menschen innerhalb seiner, ihn jeweils bestimmenden sozialen Gesellschaftsform. Die
historisch-kritische Exegese erschlieBt zwar aus Mk 12,17 par. eine wichtige Abgrenzung
zwischen den Sphadren Gottes und des Kaisers und damit zwischen Geistlichem und
Weltlichem, eine exakte Trennung der Bereiche lasst sich bibelwissenschaftlich daraus aber
nicht ableiten. Das Neue Testament richtet sich damit zwar gegen eine Vergéttlichung der
Machtigen und wendet sich so gegen den romischen Kaiserkult des 1. Jahrhunderts, die
Uberzeugung, dass die irdische Herrschermacht grundsitzlich dem Willen Gottes entspricht,
bleibt aber gewahrt. Die paulinische Theologie (z. B.: Rom 13; 1 Tim 2) fordert die
Anerkennung der vorgegebenen Machtverhaltnisse und den Gehorsam der Christen den
Herrschenden gegenlber ein. Den Schriften des Neuen Testaments geht es primar um das
Verhalten des Einzelnen der politischen Herrschaft gegeniiber und nicht um die

215



Fundamentierung einer spezifisch christlichen Machtordnung.'3?* Der Kirchenvater

Augustinus von Hippo widmet sich zu Beginn des 5. Jahrhunderts mit seiner Schrift ,,De civitate
Dei“, nach dem Aufstieg des Christentums zur Staatsreligion, den Fragen einer
Verhaltnisbestimmung mit einem systematischen Konzept; er verpflichtet in diesem die
Herrschenden zu einem tugendgemiRen Handeln.'3?> Die Lehre des Augustinus fihrt
allerdings in ihrer geschichtswirksamen Konsequenz zur ,,Zweit-Schwerter-Theorie” und damit
unweigerlich zur Konfrontation zwischen Sacerdotiums und Imperium im Hochmittelalter. Vor
dem Hintergrund des beginnenden Auseinandertretens von geistlicher und weltlicher
Herrschaft, und der damit verbundenen Infragestellung des mittelalterlichen
Einheitsgedankens, formuliert Thomas von Aquin die scholastische ,societas perfecta“-Lehre.
Ecclesia und Imperium bilden demnach eine je selbstiandige ,societas perfecta”, sie treten
damit als unabhangige soziale GroRen in Erscheinung. Mit diesem Modell wendet sich Thomas
gegen ein hierokratisches Verstandnis von Herrschaft, er tritt flir eine Differenzierung von
Kirche und Reich ein und begriindet langfristig, dass Kirche und Staat voneinander unabhéanige
Herrschaftsordnungen sind.'3?¢ Durch die Verpflichtung auf das Bonum commune erfolgt in
der Lehre des Thomas allerdings, neben ihrer eschatologischen Ausrichtung auf das Reich
Gottes, eine grundsétzliche Orientierung der Gewalten auf ein anthropologisch begriindetes,
innerweltliches Ziel.

1.1.2  Zur Entwicklung des Rechts auf Religionsfreiheit in der katholischen Kirche
vom Zeitalter der Reformation bis zu Beginn des Zweiten Vatikanischen Konzils

Unter dem Eindruck der Reformation und der Konfessionskriege in Europa fihren die
Gelehrten der spanischen Scholastik seit dem Ende des 16. Jahrhunderts den naturrechtlichen
Nachweis der Souveranitat des Firsten. Francisco de Vitoria und Francisco Sudrez sehen durch
die Eingrenzung der Machtbefugnisse der Fiirsten und durch die Ablehnung einer Suprematie
des Papstes Uber weltliche Belange die Mdglichkeit fir die Schaffung einer Friedensordnung
Uber den streitenden Religionsparteien.3?” Jean Bodin, Thomas Hobbes und John Locke
formulieren zur Friedenssicherung in Europa und unter der niichternen Einschatzung, dass der
Streit um die Frage der religiosen Wahrheit fiir die staatliche Gewalt unldsbar ist, ebenfalls
den Souveranitatsgedanken und verbinden diesen mit der Vorstellung der personlichen
Freiheit des Individuums. Die Beantwortung der Wahrheitsfrage ist damit nicht mehr eine
Aufgabe der weltlichen Gewalt, sondern eine persénliche des Menschen. Glaube und Religion
werden somit individualisiert, sie werden zu einer Angelegenheit des Gewissens. Um die
Freiheit religioser Minderheiten nicht zu gefahrden und den Frieden zu sichern, werden
Freiheitsrechte gewahrt. Ein wichtiges Beispiel dafiir ist das Edikt von Nantes, in dem die
Hugenotten in Frankreich, wo die katholische Kirche weiterhin Staatsreligion ist, eine
Rechtssicherheit erhalten, die die bisherige Praxis der Toleranzgewahr als Gnadenerweis des
Konigs Ubertrifft. Um des Friedenserhalts willen erfolgt eine Bindung der Freiheit an das Recht
und damit eine weitreichende Sicherheit sowohl fur die Glaubensfreiheit des Einzelnen wie
flir den Bestand des Staates. Der moderne Verfassungsstaat mit seiner Garantie der

1324 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 18.

1325 gchilling, Die Staats- und Soziallehre des hl. Augustinus, S. 254-264.
1326 Zjlkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 54.

1327 Sparn, Sudrez, Sp. 1812.

216



Grundrechte, die der Entfaltung von Frieden und Freiheit dienen, wird damit grundgelegt. Die
katholische Apologetik des 19. Jahrhunderts, die sich gegen den Liberalismus infolge der
Franzosischen Revolution zur Wehr setzt, greift dagegen auf den thomistischen Ansatz zurtick
und erteilt den Gedanken der anglo-franzésischen Staatstheoretiker und der spanischen
Scholastik eine klare Absage. In der neuscholastisch ausgerichteten Staatslehre besonders seit
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts, erfolgt die philosophische Staatsbegriindung auf
einer dezidiert naturrechtlichen Basis. Beispielhaft dafiir ist Viktor Cathrein, der das
Naturrecht als ,lex naturalis” mit der gottlichen Schépfungsordnung, der ,lex aeterna”
verbindet, und ein naturrechtliches Gegenmodell zur Aufklarung und zur Franzosischen
Revolution entwirft.1328 Demnach ist der Staat eine ,naturrechtliche Anstalt”, die Moral
innerhalb des Staates wird als Gesetzesethik verstanden. Cathrein sieht dadurch Wiirde und
Lebensrecht des Menschen garantiert, er wendet sich gegen den ,Rechtspositivismus der
historischen Schule” des frithen 19. Jahrhunderts und sieht diesen als grundsatzliche Gefahr
fur die Freiheit des Menschen an.'3?° Die Frage nach dem Verhéltnis von Kirche und Staat, das
sich im geschichtlichen Durchblick als eine spannungsreiche und komplizierte Bestimmung
darstellt, erhélt aus der Verknipfung mit dem Naturrecht und in Abwehr des Liberalismus und
der individuellen Freiheitsrechte durch die Kirche wichtige Impulse und fihrt im 19.
Jahrhundert zur Entwicklung einer ,traditionellen Lehre der Kirche tGber den Staat“, das sich
am Leitbild des , katholischen Staates” orientiert. Oswald von Nell-Breuning halt noch 1948 an
diesem Modell fest, muss aber erkennen, dass sowohl dieses als auch das Modell des
,christlichen Staates” unter den Bedingungen der Gegenwart eine Utopie ist. Eine alternative
Option, die zumindest prinzipiell an der traditionellen Lehre vom katholischen Staat festhalt,
ist fir Nell-Breuning der ,objektive Staat”, in dem, unter der Vorgabe einer pluralen
Gesellschaft gemeinsame Werte erkannt und zur Grundlage des Staates erhoben werden; das
Modell des ,weltanschaulich-neutralen Staates” wird in diesem Zusammenhang allerdings als
unzureichend abgelehnt.?33° Die Wirkungsgeschichte des Evangeliums einerseits und eine
dezidiert theologische Begriindung der Menschenrechte andererseits, flihrt Josef Isensee zur
Feststellung, dass der moderne Verfassungsstaat europaischer Pragung ohne christliche
Wurzeln nicht zu denken ist. Das Christentum liefert dafiir eine , Ethik der Grundrechte”, die
zum Grundkonsens der Nation wird und als , staatsfreie Ethik“ dem Staat die Moglichkeit gibt,
sich zur Wahrheitsfrage neutral zu erklaren. Der Gefahr eines Staatstotalitarismus wird durch
eine metaphysische Begriindung der Freiheitsrechte wirkungsvoll begegnet. Isensee spricht
vor diesem Hintergrund von der ,Transzendenzperspektive®, derer der Staat bedarf, ohne sie
allerdings aus eigener Kraft zu bestimmen.?®3! Der Kirche als Tragerin des
Transzendenzglaubens kommt deshalb im Staat eine entscheidende Korrektivfunktion zu. Der
Verfassungsstaat wird von Isensee im Unterschied zu Nell-Breuning nicht von der Idee des
,katholischen“ bzw. ,christlichen Staates” her verstanden, sondern als ,Derivat des
Christentums” gesehen.'®3? Im Kontext des Relevanzverlustes von Kirche innerhalb der
Gesellschaft und einer zunehmenden Pluralisierung stellt sich fiir Isensee aber ein erhebliches

1328 5355, Recht und Staat bei Viktor Cathrein, S. 17f.

1323 Cathrein, Die Grundlagen des Volkerrechts, S. 48.

1330 Nell-Breuning, Zur christlichen Staatslehre, Sp. 22.

1331 |sensee, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufkldrung in Europa, S. 6.
1332 |sensee, Der lange Weg zu Dignitatis humanae, S. 35-46.

217



Problem fir die Gestalt des Verfassungsstaates und fiir seine moralisch-ethischen
Voraussetzungen.

Fiir die katholische Kirche ist der Weg zur Anerkennung der Menschenrechte, besonders der
Religionsfreiheit, ein langer und steiniger Pfad. Er beginnt mit der Ausdifferenzierung
zwischen der weltlichen Macht des Staates und der geistlichen Dimension der Kirche. Unter
Wahrung des Gehorsams der irdischen Gewalt gegenliber als neutestamentlich begriindeter
Haltung, erfolgt die Unterstellung des Imperiums unter das Sacerdotiums als Konsequenz aus
der ,Civitates-Lehre” des Augustinus und des Gedankens der beiden ,societates” bei Thomas
von Aquin. Der Weg setzt sich in der Etablierung des ,Souveranitatsgedankens” zur Befriedung
der streitenden Religionsparteien nach der Reformation fort. Die naturrechtliche Begriindung
des Staates in der Neuscholastik und die ausfiihrlichen Darlegungen lber die Relevanz des
christlichen Glaubens und der Kirche fir den Verfassungsstaat der Moderne zeigen das
Ineinandergreifen von Friedenssicherung, Freiheitbestreben und Rechtsordnung als Ergebnis
eines historischen Prozesses. Die Problematik im Zu- und Gegeneinander von Kirche und Staat,
von Individualitat und Allgemeinheit, von Wahrheit und Freiheit bleibt dabei tber die Epoche
der Aufklarung hinaus bestehen. In Aufnahme der Freiheitserkldrung der Franzosischen
Revolution durch Félicité de Lamennais und seiner Forderung nach einer umfassenden
Freiheit, zu der auch die Freiheit von Religion und Gewissen gehort, sieht sich das kirchliche
Lehramtim 19. Jahrhundert zur Abwehr des Liberalismus gendétigt.*332 Die Nihe der libertiren
Forderungen zu einem aufgeklarten, deistischen Religionsbegriff und einem rein immanent
begriindeten Freiheitsverstiandnis einerseits und aus politischen Griinden der Restauration
andererseits, verurteilen Papst Gregor XVI. und Papst Pius IX. den Liberalismus als Irrlehre. Die
Enzykliken ,,Mirari vos“ und ,,Quanta cura” argumentieren dabei vom Prinzip der Wahrheit
her. Im lehramtlichen Verstandnis resultiert die Wahrheit aus der Offenbarung und wird von
der katholischen Kirche vollumfanglich bewahrt und vertreten. Von daher ist die
Religionsfreiheit ein Ausdruck des Indifferentismus und der Blasphemie.'33* Das kirchliche
Lehramt stellt damit das Wahrheitsprinzip nicht nur dem Freiheitsprinzip gegentber, die
Wahrheit wird vielmehr iber die Freiheit gesetzt.’*3> Die katholische Kirche steht damit in
einem konfrontativen Gegeniiber zur weltlichen Ordnung in Staat und Gesellschaft, die sich
zunehmend dem Prinzip der Freiheit verpflichtet sehen und diesem im Verfassungsrecht,
einschlieRlich einer staatlichen Kirchenordnung, Ausdruck geben. Die Konfrontation zwischen
katholischer Kirche und Staat kulminiert schlieRlich im preuBischen Kulturkampf.'33¢ Im
Pontifikat von Papst Leo Xlll., dem Nachfolger Pius” IX., wird die Auseinandersetzung mit dem
Liberalismus vor allem mit den Mitteln einer philosophisch-theologischen Argumentation
weitergefihrt. Leo XllI. greift dabei auf die Lehre des Thomas von Aquin zurlick und begriindet
Freiheit als scholastisches Prinzip aus dem Naturrecht. Dabei betont der Papst das Prinzip des
Gemeinwohls und integriert die Gewissensfreiheit in den Freiheitsbegriff.133’ Aus der
historischen Bewertung ergibt sich, dass es Papst Leo Xlll. gelingt, das Wahrheitsprinzip zu
betonen, gleichzeitig aber durch den Verweis auf das Bonum commune und die
Gewissensfreiheit die Tir fir eine Weiterentwicklung der kirchlichen Lehre tiber die Freiheit

1333 Maier, Revolution und Kirche, S. 162f.

1334 pH 2730-2731.

1335 Yertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht, S. 52.

1336 Schmidt-Volkmar, Der Kulturkampf in Deutschland 1871-1890, S. 113ff.
1337 Zilkens, Christentum und Verfassungsstaat, S. 71f.

218



zu 6ffnen. Unter dem Eindruck totalitarer Staatssysteme in Europa und der Formulierung des
Subsidiaritatsprinzips in der katholischen Soziallehre tritt Papst Pius Xl. fir die Rechte der
individuellen Freiheit ein. In seiner Gegnerschaft zu Totalitarismus und Diktatur erhebt er,
besonders in den den 1930er Jahren, die Forderung nach Begrenzung der Staatsmacht und
betont die unverfiigbaren Individualrechte des Menschen.*38 Papst Pius XII., der in seiner
Weihnachtsansprache von 1944 die Demokratie als legitime Staatsform wirdigt, nimmt nach
dem Zweiten Weltkrieg verstarkt die Menschenrechte in den Blick.133° Pius XII. vertritt eine
Korrelation zwischen Menschen- und Naturrecht und erklart die Kirche als Kiinderin und
Beschiitzerin der Freiheitsrechte. In der Frage der Religionsfreiheit halt Pius XlI. allerdings an
der traditionellen Lehre vom Vorrang der Wahrheit fest. In der ,, Toleranzansprache” von 1953
erkennt er lediglich die Ausiibung von Toleranz anderen Religionsbekenntnissen gegeniiber
unter Bericksichtigung der Gemeinwohlverpflichtung des Staates als Weg des friedlichen
Zusammenlebens verschiedener Bekenntnisse an.'3*° Mit seinen Sozialenzykliken ,Mater et
Magistra“!3! und ,Pacem in terris“134? stellt erst Papst Johannes XXIll. eine Verbindung
zwischen Personalprinzip und Gemeinwohlorientierung her und begrindet das
Personalprinzip offenbarungstheologisch in der Personalitdit Gottes. Die Wirde der
menschlichen Person wird so im Licht der Offenbarungswahrheit gesehen. Ein wesentlicher
Schritt zur Anerkennung der Religionsfreiheit durch die Kirche erfolgt bei Johannes XXIII. durch
die Begriindung der Menschenrechte im Personalprinzip und damit in der Offenbarung selbst.

Von der Verurteilung des Liberalismus im 19. Jahrhundert bis zum Beginn des Zweiten
Vatikanischen Konzils wahrt somit eine andauernde Auseinandersetzung Uber die
Freiheitsrechte des Individuums, und hierbei besonders der Religionsfreiheit. Die Betonung
des Gemeinwohlprinzips und die Anerkennung der Gewissensfreiheit bei Leo Xlll., das
Eintreten flr Freiheit gegeniber Diktatur und politischer Ideologie durch Pius Xl., die
Verbindung zwischen Menschen- und Naturrecht bei Pius Xll. und die Hervorhebung des
Personalprinzips bei Johannes XXIIl. markieren einen vorsichtigen Weg zur Klarung der
Problematik. Im Zeitraum zwischen 1880 und 1963 stellt sich das papstliche Lehramt damit
entschieden den zeitgendssischen Fragen zur Gesellschafts- und Sozialordnung, zu den
Menschen- und Freiheitsrechten. Es ist unter Berlicksichtigung des historischen Kontextes
eine substantielle Fortentwicklung der katholischen Soziallehre zu konstatieren. Leo XIll.
korrigiert die rein apologetische Verurteilung des Liberalismus durch eine wissenschaftliche
Darstellung der scholastischen Prinzipienlehre, er bezieht den Gedanken des Gemeinwohls
mit ein und ermoglicht so die Formulierung einer Toleranzlehre. Papst Pius XI. betont die
Individualrechte und fordert von den totalitdren Staatssystemen seiner Zeit umfassende
Freiheitsrechte zur Auslibung des religidsen Bekenntnisses. Dazu betont er nachhaltig die
Prinzipien der Subsidiaritdt und der Personalitat. Mit Pius XlI. wiirdigt ein Papst erstmals die
Demokratie und begriindet sie aus den Prinzipien der Freiheit und Gleichheit, die sich auf dem
Fundament einer Verknipfung von Naturrecht und Schopfungsordnung entfalten. In diesem
Kontext erlangen die Menschenrechte und der Gedanke der Menschenwirde lehramtliche

1338 Epd., S. 82.

1339 G 3476-35-10.
1340 YG 3963-3986.
1341 UvG IV 196-459
1342 YvG XXVIII 94-265.

219



Bedeutung. Gleichzeitig halt er aber am Vorrang der Wahrheit und dem damit verbundenen
Rechtsprinzip zu Ungunsten des Personalprinzips fest und beharrt auf der traditionellen
Toleranzlehre. Papst Johannes XXIll. wendet sich der Individualitat des Menschen zu und
betont das Personalprinzip und die Verantwortung fiir das Gemeinwohl. Die Menschenrechte,
aus dem Personalprinzip begriindet, finden Anerkennung als Personrechte des Einzelnen. Am
sprichwortlichen ,Vorabend des Konzils“ bietet sich damit die Bandbreite einer in den
Sozialprinzipien entfalteten Individual- und Sozialethik, die die Voraussetzung fir einen
systematischen Neuansatz einer lehramtlichen Darstellung bietet.

1.1.3  Zur Konzilserklarung , Dignitatis humanae“ und ihrer Rezeption

Zu Beginn des Konzils ist es noch nicht gelungen die Prinzipien der Wahrheit und der Freiheit
in Einklang zu bringen. Das Festhalten an der Vorrangigkeit des Wahrheitsprinzips hat bis zu
diesem Zeitpunkt eine allgemeine Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschenrecht
durch die Kirche verhindert. Diese erfolgt erst nach langwierigen Debatten und der Vorlage
mehrerer Entwiirfe durch die Erklarung ,Dignitatis humanae” am letzten Sitzungstag des
Zweiten Vatikanischen Konzils. Die katholische Kirche erkennt darin das Grundrecht auf
Religionsfreiheit als in der Wirde des Menschen begriindet und auf der Basis einer
verantworteten Freiheit als Menschenrecht an. Theologisch geschieht dies durch die
Verschiebung des ,,Rechts der Wahrheit” zum ,,Recht der Person”.1343 Die umstrittene und bis
zum Abschluss des Konzils leidenschaftlich diskutierte Wahrheitsfrage wird als ,,officium
morale” in den Verantwortungsbereich des Individuums gegeben.3** Das Lehramt gibt damit
den Wahrheitsanspruch des katholischen Glaubens nicht auf, erklart die Suche danach aber
zur moralischen Verpflichtung des Einzelnen. Das Konzilsdokument versteht Religionsfreiheit
nicht als Ausdruck der Gleichheit aller Religionen und Weltanschauungen, sondern als
Regelung des Verhaltnisses moralischer Subjekte zueinander. Religionsfreiheit bedeutet die
Anerkennung der Menschenwiirde, es wird dadurch aber keine Entscheidung Uber die
Wahrheitsfrage selbst getroffen. ,Dignitatis humanae” formuliert die Verwiesenheit der
Religionsfreiheit auf den Staat, der Kraft seiner Rechtssetzungsfunktion fiir den Schutz und die
Entfaltung der freiheitlichen Grundrechte verantwortlich ist. Eine Einschrankung der
Religionsfreiheit durch den Staat ist nur bei einer ernsten Gefahrdung des Gemeinwohls
moglich.134> Die Konzilserklarung bezieht sich in ihrer argumentativen Begriindung auf die
Pastoralkonstitution ,Gaudium et spes”, in der das Horen auf die Stimme des Gewissens als
sittliches Gebot erklart und die Wiirde des Menschen als Grund seiner Freiheit betont wird.134¢

1343 DjH 1.

1344 DiH 6.

1345 Ebd

1346 Sjehe hierzu: ,In eigener Erfahrung dieser Néte (= Angst und Hoffnungslosigkeit der Menschen, Anmerkung
E.S.) kann die Kirche doch, von der Offenbarung Gottes unterwiesen, fiir sie eine Antwort geben, um so die wahre
Verfassung des Menschen zu umreilen und seine Schwéache zu erklaren, zugleich aber auch die richtige
Anerkennung seiner Wiirde und Berufung zu ermdglichen.”, in: GS 12.

,Im Innern seines Gewissens entdeckt der Mensch ein Gesetz, das er sich nicht selbst gibt, sondern dem er
gehorchen muss und dessen Stimme ihn immer zur Liebe und zum Tun des Guten und zur Unterlassung des
Bosen anruft (...) Denn der Mensch hat ein Gesetz, das von Gott seinem Herzen eingeschrieben ist, dem zu
gehorchen eben seine Wiirde ist und gemaR dem er gerichtet werden wird. Das Gewissen ist die verborgenste
Mitte und das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist mit Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu
horen ist. (...) Durch die Treue zum Gewissen sind die Christen mit den ibrigen Menschen verbunden im Suchen

220



Durch das ,Recht der Person” unter Wahrung des Wahrheitsanspruchs der Kirche, in der
Verbindung von Bonum commune und Menschenwiirde sowie durch die inhaltliche
Bestimmung der Freiheit als Gebot der Offenbarung gelingt die Aufnahme der
Religionsfreiheit als allgemeines Menschenrecht in die lehramtliche Verkiindigung der
katholischen Kirche. Gleichwohl und trotz der groBen Zustimmung der Konzilsvater zu
,Dignitatis humanae” ist dadurch die Diskussion (ber ihre Einordnung in die katholische
Tradition nicht beendet. In der Nachkonzilszeit wird die Frage der Traditionsgebundenheit der
Erklarung und die These vom Traditionsbruch heftig diskutiert. John Courtney Murray, der
bereits vor dem Konzil in Anknlpfung an die amerikanische Tradition der Gewissens- und
Religionsfreiheit gearbeitet hatte und auf dem Konzil nachhaltigen Einfluss auf die Entstehung
von ,Dignitatis humanae“ nahm,3* betont unmittelbar nach dem Konzil die
Traditionsgebundenheit der Erklarung iber die Religionsfreiheit.'3*® Um eine Kontinuitat mit
der traditionellen kirchlichen Lehre zu begriinden, fiihrt Murray einen umfangreichen
Nachweis in der papstlichen Lehrentwicklung von Pius IX. bis Johannes XXIIl. an.'34° Murray
folgert am Ende seiner Ausfiihrungen in einer grundsatzlichen Feststellung:
,Das Konzil selbst hat gezeigt, wie vielleicht niemals zuvor in der Geschichte, dass die
Kirche selbst nicht den Irrtum eines Archaismus akzeptiert, der in dem Wunsch besteht,
das Wachstum des Geistes der Kirche auf einem bestimmten Niveau seiner Entwicklung
anzuhalten (...) und die Méglichkeit eines weiteren Wachstums abzulehnen.“*3>°
Inhaltlich bewertend betrachtet Murray die Konzilserklarung tGber die Religionsfreiheit als ein,
an den zeitbedingten Voraussetzungen seiner Entstehung orientiertes Dokument. Das Konzil
verzichtet auf eine ,eigentliche, vollstindige Freiheitstheologie“***! und formuliert seine
Zielsetzung in der Darstellung der Religionsfreiheit als menschliches und birgerliches
Recht.3>2 Das papstliche Lehramt rezipiert in den Jahrzehnten nach dem Konzil die
Konzilserklarung zur Religionsfreiheit und ihre menschenrechtliche Verankerung mit jeweils
spezifisch konnotierter Akzentsetzung. Der Konzilspapst Paul VI. thematisiert vor allem, wohl
auch aufgrund der Debatten wadhrend der Kirchenversammlung, die Verankerung der
Religionsfreiheit in der Wiirde des Menschen und in Aussagen des Evangeliums. Paul VI. sieht

nach der Wahrheit und zur wahrheitsgemaRen Losung all der vielen moralischen Probleme, die im Leben der
Einzelnen wie im gesellschaftlichen Zusammenleben entstehen. (...) Nicht selten jedoch geschieht es, dass das
Gewissen aus untiberwindlicher Unkenntnis irrt, ohne dass es dadurch seine Wirde verliert.”, in: GS 16.

,,Die Wirde des Menschen verlangt daher (= aufgrund seiner Gottesebenbildlichkeit, Anmerkung E.S.), dass erin
bewusster und freier Wahl handle, das heiRt personal, von innen her bewegt und gefiihrt und nicht unter blindem
innerem Drang oder unter bloRem duflerem Zwang.“, in: GS 17.

1347 John Courtney Murray und Pietro Pavan sind die ,unermiidlichen Baumeister des Dokuments lber die
Religionsfreiheit”. In: Sebott, Religionsfreiheit und Verhaltnis von Kirche und Staat, S. V, (Einleitung).

1348 Sjehe hierzu: ,AbschlieRend (...) ldsst sich sagen, dass die Lehre von Dignitatis humanae vélligim Rahmen der
Tradition liegt. Sie ist neu in dem Sinne, wie zur Tradition ja zugleich Wachstum und Fortschritt mit
dazugehoren.”, in: Murray, Zum Verstandnis der Entwicklung der Lehre der Kirche Gber die Religionsfreiheit, S.
163.

1343 Epd., S. 125-163.

1350 Epd.,, S. 165.

1351 Murray, Die Erkldrung tiber die Religionsfreiheit, S. 319.

1352 Sjehe hierzu: ,Erstensiist die Erklirung das einzige Konzilsdokument, das sich formell an die ganze Welt richtet
(...). Zweitens will die Welt als ganze und wollen die kirchentreuen Gldubigen heute in erster Linie wissen, wie
sich die Kirche zur Religionsfreiheit als einem menschlichen und birgerlichen Recht stellt. (...) Drittens wiirde die
theologische Argumentation, so wie sie oben vorgeschlagen wurde, historische und theologische Probleme
aufwerfen, Gber die sich die Theologen heute noch nicht einig sind (...).“, in: Ebd., S. 320.

221



die Menschenrechte grundsatzlich im Evangelium begriindet, er erachtet die neue Haltung
der katholischen Kirche zur Religionsfreiheit als entscheidenden Beitrag zur friedlichen
Koexistenz der Vélker.13>3 Fiir Papst Johannes Paul Il. ergibt sich die Religionsfreiheit aus einer
christologischen Anthropologie, die soteriologisch verstanden, allen Menschen
unverduRerliche  Freiheitsrechte  kategorisch  zuspricht.’3> In  einer zweiten
Argumentationslinie versteht Johannes Paul Il. die Religionsfreiheit naturrechtlich als den
,MaRstab aller Grundrechte“.’*>> Vor dem zeitbedingten Hintergrund, zunichst der
Auseinandersetzung mit dem Kommunismus und nach dessen Zusammenbruch der Kritik am
Neokapitalismus, referiert Johannes Paul Il. (iber die Religionsfreiheit in ausgesprochen
politischer und sozialethischer Hinsicht. Die Verlautbarungen und Ansprachen von Papst
Benedikt XVI. widmen sich zundchst der fundamentaltheologischen Perspektive. Er
thematisiert die auf dem Konzil diskutierte Wahrheitsfrage neu und betont die Verpflichtung
des Einzelnen, die Wahrheit zu suchen und an ihr festzuhalten.'3>¢ Im theologischen Denken
von Benedikt XVI. stehen die Kategorien der Wahrheit und der Liebe analog fiir das Wesen
Gottes, von daher wendet er sich gegen jede Form der Indifferenz und warnt vor der Gefahr
einer Diktatur des Relativismus in der postmodernen Welt. Die Aussagen von ,Dignitatis
humanae” stehen fiir Benedikt XVI. nicht in Diskontinuitat zur vorkonziliaren Lehre, er spricht
hier von einer ,Hermeneutik der Reform*“.13>” Papst Benedikt XVI. bezieht ferner in seinen
Erérterungen zu Fragen der philosophisch-metaphysischen Begriindung des Staates die
Religionsfreiheit mit ein und erklart diese als fir die rechtsstaatliche Ordnung unverzichtbar
und notig. Papst Franziskus stellt die gesellschaftspolitische und globale Bedeutung der
Religionsfreiheit in den Vordergrund seiner AuBerungen. In einem von ihm promulgierten
Dokument der Internationalen Theologischen Kommission von 2019 wird das Thema der
Religionsfreiheit vor den gegenwartigen Herausforderungen der Migrationsbewegungen und
multikultureller Gesellschaftsordnungen erdrtert und aktualisiert.'3°8 Trotz ihrer jeweiligen,
unterschiedlichen Akzente erfahrt die Anerkennung der Religionsfreiheit durch das Zweite
Vatikanische Konzil in den Pontifikaten seither eine kontinuierliche Rezeption. Anders als in
der Bewertung vieler Theologen, die bei ,Dignitatis humanae” im Vergleich zur
vorhergehenden Kirchenlehre von einem eminenten Beispiel eines Traditionsbruchs und
einem grundlegenden Neuansatz sprechen, beispielhaft sei hier Michael Seewald genannt,3>°
ist die papstliche Rezeption zum einen stark von jeweils zeitbedingten Frage- und
Problemstellungen gepragt und andererseits um eine Einordnung in die kirchliche Tradition
bemiiht.

War das Verhaltnis von Kirche und weltlicher Herrschaft seit der Antike zunachst vorwiegend
eine Machtfrage in der es um die Klarung der Bereiche und Spharen zueinander ging, was im
mittelalterlichen Einheitsgedanken einen statischen Ausdruck gefunden hatte, traten Kirche

1353 paul VI., Enzyklika , Evangelii nuntiandi.

Paul VI., Botschaft zum Weltfriedenstag 1969.

1354 Johannes Paul II., Enzyklika ,Redemptor hominis®, Nr. 17.

1355 Johannes Paul II., Botschaft zum Weltfriedenstag 1988.

1356 KKK 2104-2109.

1357 Benedikt XVI., Ansprache an das Kardinalskollegium am 22.12.2005, S. 11.
1358 Franziskus, Enzyklika , Evangelii gaudium®, Nr. 255.

Internationale Theologenkommission, Religionsfreiheit, Nr. 70.

1359 Seewald, Reform, S. 97ff.

222



und Regnum bald in einen harten Kampf um die Vorherrschaft, die in der Bewertung
Bockenfordes zu einem irreversiblen Auseinandertreten der Gewalten und im Prozess einer
fortschreitenden Sakularisierung zur Entstehung des Staates flihrte. Seit der Reformation war
die Wahrheitsfrage in die Mitte der Auseinandersetzungen getreten. Aus der Einsicht in die
Unmoglichkeit, die Wahrheitsfrage mit kriegerischen Mitteln und durch ZwangsmaBnahmen
an jeweiligen Minderheiten zu klaren bzw. durchzusetzen, erwuchs die Uberzeugung, dass es
der Souveranitat der Fiirsten und in deren Konsequenz der des Staates bedarf, um zu einer
dauerhaften Friedenssicherung zu gelangen. Der Gedanke der Freiheit, als zentrale Erkenntnis
der Aufklarung, verbunden mit der Selbstverantwortung des Einzelnen veranderte die
Situation zusatzlich. Entscheidend war jetzt nicht mehr nur die Verhaltnisbestimmung
zwischen Kirche und Staat, sondern die Frage der Verwirklichung individueller Freiheitsrechte.
Religion wurde in diesem Zusammenhang zunehmend individualisiert, die Franzdsische
Revolution erklarte die Religionsfreiheit als allgemeines Menschenrecht und entzog damit die
Religion aus dem Zugriff des Staates. Die Verankerung der Religionsfreiheit als individuelles
Freiheitsrecht und ihre Garantie als Grundrecht erfolgte allerdings erst im freiheitlich-
demokratischen Verfassungsstaat des 20. Jahrhunderts. Fiir die katholische Kirche bedurfte
es einer langwierigen Auseinandersetzung zunachst in der Frage der Verhaltnisbestimmung
zwischen Staat und Kirche, in der bis ins 20. Jahrhundert grundséatzlich an der Idee des
,katholischen Staates” festgehalten wurde und die Anerkennung anderer Religionen nur Gber
den Toleranzgedanken und unter Beriicksichtigung des Prinzips des Bonum commune moglich
erschien, und sodann in der theologischen Kldarung des Verhaltnisses von Wahrheit und
Freiheit, um zur Anerkennung des weltanschaulich neutralen Staates und eines allgemeinen
Menschenrechts auf Religionsfreiheit zu gelangen. In der schrittweisen Uberwindung der
Apologetik des 19. Jahrhunderts und einer zunehmenden theologischen Reflexion lber die
Frage der Begriindung der personalen Freiheit in Schépfungslehre und Christologie vollzog die
katholische Kirche schlieflich im Zweiten Vatikanischen Konzil einen fundamentalen Schritt in
der Anerkennung allgemeiner Freiheitsrechte, die als individuelle Freiheitsrechte in der
Menschenwirde und vom Personalprinzip her verstanden, in der Offenbarung griinden. Das
Verhaltnis von Staat und Kirche wurde damit auf eine neue Basis gestellt. Ging es vorher um
eine Verhaltnisklarung zwischen Machtbereichen, geht es jetzt um ein Zusammenwirken im
Dienste des Menschen.

1.2 Religionsfreiheit als verfassungsrechtlich garantiertes Grundrecht

Die, fir den zweiten Teil dieser Arbeit ausgewahlten Werke von Ernst-Wolfgang Bockenférde
setzen zeitgeschichtlich in den 1960er Jahren, wahrend der Beratungen des Zweiten
Vatikanischen Konzils, an. Bockenforde nimmt ausfiihrlich an den Diskussionen {iber die Frage
einer Anerkennung der Religionsfreiheit durch die katholische Kirche teil. Aus der
wissenschaftlichen Perspektiven des Juristen beleuchtet er dabei die Frage nach dem
Verhaltnis von Freiheit und Recht und formuliert die axiomatische Bestimmung eines
Freiheitsbegriffs, den er als Prinzip des Rechts versteht. In die gleiche Zeit fallt seine
historische Darstellung zur Entstehung des Staates mit der Formulierung des ,,Béckenférde-
Diktums“. Anthropologisch verankert Bockenférde das Freiheitsrecht im Individuum, er geht
vom Menschen als Subjekt des Rechts aus. Die Unterscheidung von Staat und Gesellschaft
bildet eine zentrale Voraussetzung dafiir, dass das Recht fiir alle Staatsbirger in gleicher

223



Weise gilt. Um die Freiheitsrechte des Menschen, die sich durch eine Begrenzung des
staatlichen Machtmonopols entfalten kdnnen, nicht individualistisch auszuweiten, sondern
sozial zu verankern, bedarf es spezifischer Korrektivfunktionen. Anhand der Religionsfreiheit
als verfassungsrechtlich verankertem Grundrecht, stellt Bockenférde die Grundbedingungen
eines Freiheitsrechts dar. Bockenférde beleuchtet das Verhaltnis von Kirche und Staat in der
Bundesrepublik Deutschland in seiner staatsrechtlichen und gesellschaftspolitischen
Relevanz. Einen breiten Raum gibt der Verfasser der Bedeutung eines politischen Mandats der
Kirche, das er sowohl theologisch wie politisch betrachtet. Ausgehend von seinen AuRerungen
zur Konzilsdebatte Uber die Religionsfreiheit entwickelt Bockenforde eine Systematik der
Freiheitsrechte. Aus einer Gesamtbewertung seines verfassungstheoretischen Werkes ergibt
sich die Feststellung, dass Bockenforde durch sein limitierendes Verfassungsverstandnis eine
»Unabgeschlossenheit der Grundrechte” vertritt und ihrer Weiterentwicklung dadurch
entsprechenden Raum gibt.

1.2.1 Zur Religionsfreiheit in Kirche und Staat

Vor dem Hintergrund der totalitdren Systeme und Staatsideologien, die besonders den ersten
Teil des 20. Jahrhunderts gepragt und in ihrer Folge zu Weltkrieg und Volkermord gefihrt
hatten, aber auch aufgrund der Prinzipien der Freiheit und der Personalitat, die in der
Menschenwiirde griinden, tritt Ernst-Wolfgang Bockenforde seit den 1960er Jahren
leidenschaftlich und nachhaltig fiir die Anerkennung der Religionsfreiheit als Grundrecht aller
Menschen durch die katholische Kirche ein. Fachwissenschaftlich widmet er sich diesem
Thema in rechtsphilosophischer und verfassungstheoretischer Perspektive. Durch die
Methoden der historischen Beweisfiihrung stellt er die geschichtliche Entwicklung, die zur
Entstehung des modernen weltanschaulich-neutralen Staates fiihrten, als fortdauernden
Prozess der Sdkularisierung, beginnend mit einem anfanglichen Auseinandertreten von
kéniglicher und kirchlicher Gewalt im hochmittelalterlichen Investiturstreit, dar.3%° Die
historische Entwicklung schliefSt zentral die Wahrheitsfrage, als absolute Aussage lber den
wahren Glauben, mit ein. Durch den Verzicht auf die Beantwortung der Wahrheitsfrage durch
den Staat 6ffnet sich der Weg fiir die Entfaltung einer Religionspolitik, die folglich in die
rechtliche Gewahr von Toleranz und schlieBlich, unter mafgeblicher Einwirkung der
Franzosischen Revolution, zur Anerkennung der Religionsfreiheit als Grundrecht durch den
Staat fiihrt.13%! Das Ergebnis dieses Prozesses ist die Versdhnung von Wahrheit und Freiheit
auf der Basis des Rechts; sie wird durch den Staat und das Verfassungsrecht ermoéglicht und
durch das Grundrecht der Religionsfreiheit garantiert. Flir Bockenforde steht die
Religionsfreiheit im modernen Verfassungsstaat nicht im Gegensatz zum christlichen Glauben,
seiner Anthropologie und seinem theologischen Verstandnis von Freiheit und Personalitat, sie
ist vielmehr etwas ,spezifisch Christliches”.3%2 Von daher fordert Bdckenférde als Jurist
wahrend der laufenden Beratungen des Zweiten Vatikanischen Konzils die Anerkennung der
Religionsfreiheit durch die katholische Kirche. Als diese mit der Erklarung ,Dignitatis
humanae” schlielllich tatsachlich erfolgt, und der Schritt vom , Recht der Wahrheit” zum

1360 Bgckenforde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation, S. 214f.
1361 Epd., S. 224-226.
1362 Bpckenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 201.

224



,Recht der Person” vollzogen wird, weist Bockenforde auf den rechtsphilosophisch
begriindeten Grundsatz hin, dass das zivile Recht zwar seine mittelalterliche Bedeutung als
,Tugend- und Wahrheitsordnung” verloren hat, aber die personliche Verpflichtung des
Menschen zur Wahrheit, im Sinne des vom Konzil formulierten ,officium morale“, als
,Friedens- und Freiheitsordnung” erméglicht.'3¢3 So sind rechtliche und sittliche Freiheit zwar
voneinander zu unterscheiden, sie bleiben aber, vor allem durch den Rahmen des Rechts,
aufeinander bezogen. Die Entstehung des Staates, die Bockenférde als ,Vorgang der
Sakularisation” versteht, die weltanschauliche Neutralitit des Staates und das
Auseinandertreten von Staat und Gesellschaft fihrt zur Frage nach den
homogenitatsstiftenden Kraften, derer der Staat als Bedingung fir seine Voraussetzung als
freiheitlicher Staat bedarf. Im , Bockenforde-Diktum®, das er 1967 formuliert, nimmt er daftir
die christliche Religion und damit die Kirche in den Blick und in die Mitverantwortung. Diese
Riickbindung und der Verzicht auf eine staatseigene Begriindung seiner Voraussetzungen
gehort nach Bockenforde zum ,,Wagnis®, das der Staat eingeht, um dem Prinzip der Freiheit
gerecht zu werden. 1364

1.2.2  Zur Freiheit als Prinzip des Rechts

Bockenforde erortert grundlegend das Verhaltnis von Freiheit und Recht, das in der Fixierung
der Religionsfreiheit als Grundrecht einen, fir Rechtsphilosophie und Verfassungstheorie
exemplarischen Ausdruck findet. Im empirischen Zugang zeigt sich, dass Freiheit auf einer
subjektiv-individuellem Ebene und einer objektiv-metaphysischen Ebene in Erscheinung tritt.
Auf der objektiven Ebene, der es vorwiegend um das Recht einer Wahrheitsordnung geht,
sieht Bockenforde die Gefahr des Totalitarismus, auf der subjektiven Ebene die Gefahr eines
sozial unvertraglichen Individualismus gegeben. Das Prinzip des Rechts im Kontext des
Freiheitsverstandnisses dient deshalb der Vermittlung zwischen subjektiver und objektiver
Freiheit.'3% Fiir den politischen Prozess, der dem positiven Recht vorausgeht, bedeutet dies,
dass unter anderem auch die Religionsfreiheit die Artikulation der kulturellen, moralischen
und religiésen Vorstellungen der Blrger eines Staates ermoglicht. Die ethisch-sittlichen
Bindekrafte des Religiosen werden zu einem aktiven Teil des politischen Prozesses, die
Religionsfreiheit ist damit von politischer Relevanz.'*®® Das Ziel des Rechts, Freiheit zu
ermoglichen und zu garantieren, kann allerdings durch das Gewaltmonopol des Staates und
die damit gegebene Machtfunktion, aber ebenso durch divergierende soziale Krafte innerhalb
der Gesellschaft grundsatzlich in Gefahr geraten. Das Recht muss dagegen SchutzmalRinahmen
errichten, die nach Ansicht Bockenfordes auf der sittlichen Ordnung einer Gesellschaft
grinden und auf diese bezogen sind. Der Staat seinerseits darf allerdings keinen Zugriff auf
die Gesinnung seiner Blrger erhalten, um sie zu bestimmen; dies muss als gefahrliches
,Zeichen seiner Schwiche” verhindert werden.'3¢” Es besteht aber trotzdem ein reziprokes
Verhaltnis zwischen dem Recht und seiner Rezeption in der sozialen Wirklichkeit einer
Gesellschaft, die von der Anerkennung seiner ,ethisch-sittlichen Verbindlichkeit” abhangig

1363 Epd., S. 209. Siehe hierzu: Béckenforde, Einleitung zur Textausgabe, S. 235.

1364 Bgckenforde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation, S. 229f.
1365 Bpckenforde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 47.

1366 Epd., S. 48f.

1367 Epd., S. 56.

225



ist.13¢8 Das Recht, das sich vom Prinzip der Gerechtigkeit her metaphysisch begriindet, ist
deshalb in seinem positiven Ausdruck wesentlich vom Ethos der Staatsbirger abhangig und
durch den Staat nicht bestimmbar.136° Bockenférde spricht in dieser Hinsicht von einer ,,positiv
ethischen Bestimmung” des Rechts und von seiner ,metaphysisch-theologischen
Begriindung” im Sinne einer Erhaltungsordnung, um fundamentale ,,Unabdingbarkeiten”, wie
die Unverfugbarkeit des Lebens, zu garantieren.'®° Aus der Erkenntnis, dass Sittlichkeit
Gesellschaft und Staat pragen, resultiert die programmatische Aussage vom ,sittlichen Staat”.
Damit ist keine verpflichtende, totalitdre Staatsethik gemeint, die im ideologischen Sinne alle
Staatsbirger von auRen her bestimmt, sondern die Erkenntnis, dass der Staat notwendig eines
ethischen Fundamentes bedarf. Es sind jene moralisch-ethischen Lebenskonzepte, die als
Voraussetzung fiir den Staat im ,Béckenférde-Diktum* formuliert werden.'37! Es gehdrt von
daher zu den Funktionen des Staates, die moralisch-ethische Ordnung, unter anderem im
Gewissen des Einzelnen griindende Entscheidungen und die Religionsfreiheit zu schiitzen, und
in positiver Hinsicht zu férdern.

1.2.3  Zur anthropologischen Grundbestimmung

Freiheit und Recht haben ihren gemeinsamen Bezugspunkt im Individuum. Der zunehmende
Verlust einer metaphysisch-transzendenten Dimension und der Pluralismus in den
gesellschaftlichen Milieus und individuellen Lebenskonzepten auf der einen Seite und ein tief
ins gesellschaftliche Bewusstsein eingedrungenes Verstandnis der Menschenrechte als
ausschlieBlich individuell begriffene Freiheitsrechte andererseits fihren nach Ansicht
Boéckenférdes zu Formen des Individualismus, die hiaufig zu Lasten der Sozietidt gehen.!3”?
Daher wird die Verfassung, durch ihre Festsetzung von Verfahrensregeln fiir die Verbindung
zwischen individueller Freiheit und sozialer Wirklichkeit, zunehmend zu einem Korrektiv fir
ein  ausschlieRlich  subjektives  Freiheitsverstindnis.’®’*>  Zum  Schutz vielfiltiger
Lebenskonzeptionen und individueller Freiheitsrechte tritt Bockenforde gesellschaftspolitisch
fir eine Verbindlichkeit des Einzelnen hinsichtlich des Allgemeinen ein. Die grundlegende
Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Staat und die axiomatische Bestimmung, dass die
Gesellschaft dem Staat vorausgeht, dient letztlich der Freiheit des Individuums, verpflichtet
den Menschen aber als Teil der Gesellschaft zur Teilhabe an der politischen Willensbildung
und nimmt ihn fir die Freiheitsrechte in die Verantwortung.'3* Als
verfassungsorganisatorisches Prinzip ermdglicht die Unterscheidung von Staat und
Gesellschaft die Rechtsgleichheit der Individuen innerhalb der Gesellschaft.'3’> Damit soziale
Gegensatze aber die Rechtsgleichheit nicht in eine Gefdahrdungslage fihren, ist der Staat durch
die Gesetzgebung zum sozialen Ausgleich verpflichtet. Der soziale Ausgleich dient der
Gewabhrleistung der Freiheitsrechte ebenso wie die Begrenzung der Macht der Mehrheit

1368 Bgckenforde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 216.

1369 Buckenforde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 54f.

1370 Bckenforde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 224-227. Siehe hierzu: Béckenférde, Der Staat als
sittlicher Staat, S. 36.

1371 Backenforde, Der Staat als sittlicher Staat, S. 36.

1372 Bgckenforde, Das Bild vom Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, S. 60f.

1373 Epd,, S. 63.

1374 Bpckenforde, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, S. 220.

1375 Ebd., S. 223.

226



innerhalb des demokratischen Systems zugunsten von Minderheiten. So kénnen sich die
Freiheitsrechte innerhalb des Staat einerseits durch die Reduktion seiner Machtfunktion,
andererseits durch den bewussten Einsatz seiner Korrektivfunktion entfalten.137¢
Komplementar zur Religionsfreiheit, die im Grundgesetz vorrangig als Glaubensfreiheit
begriffen wird, ist die Gewissensfreiheit zu sehen. Bockenférde sieht die Gewissensfreiheit
hinsichtlich des Menschenbildes, das der Verfassung zugrunde liegt, insofern als bestimmend
an, weil ihr im Unterschied zur Glaubensfreiheit ein sikulares Verstandnis aneignet.3’” Fur
Bockenforde ist der Gewissensbegriff in der personlichen Identitdt eines Menschen und in
seiner Bereitschaft begriindet, Konsequenzen aus den Entscheidungen seines Gewissens zu
tragen.'3’® Das Grundgesetz unterstellt die Gewissenfreiheit ebenso wie die Glaubensfreiheit
keinem Verfassungsvorbehalt. Fiir Bockenforde dispensiert diese grundsatzliche Festlegung
aber nicht von der Verpflichtung zur Verfassungsbindung der Freiheitsrechte, besonders im
Falle der Bedrohung der verfassungsrechtlichen Staatszwecke.37°

1.2.4 Zum Christsein im politischen Prozess

Eine spezifische Konkretisierung findet das verfassungsrechtlich garantierte Grundrecht auf
Religionsfreiheit in der Bundesrepublik Deutschland, in dem sich der Staat zwar zu
weltanschaulich-religiosen Bekenntnissen neutral erklart, aber trotzdem keine Haltung der
Indifferenz der Religion gegeniiber einnimmt. Das Verhéltnis zu den christlichen Kirchen wird
von Béckenférde als ,balanciertes Verhiltnis” bezeichnet.’3® Es ermdglicht den
Religionsgemeinschaften eine relativ umfassende Selbstorganisation und Selbstverwaltung,
der Staat seinerseits unterstitzt sie durch die Forderung ihrer Institutionen und stellt den
Rahmen fir eine pastorale Betatigung in staatlichen Organisationen zur Verfliigung.
Bockenforde erortert das ,balancierte Verhaltnis“ ausfiihrlich am Beispiel der Beziehung
zwischen Staat und katholischer Kirche. Die Religionsfreiheit auf dem Boden des
Grundgesetzes ist als ,individuelles und kooperatives Freiheitsrecht” verstanden. Neben der
individuellen Glaubens- und Bekenntnisfreiheit gehort die Freiheit der religiosen Vereinigung
wesentlich dazu. Die freie Ausiibung der Religion schlie8t den freien Verzicht darauf mit ein.
Innerhalb der Unterscheidung, bei gleichzeitiger Zuordnung von Gesellschaft und Staat sowie
der rechtlichen Grundlagen, wirkt die Kirche im politischen Prozess als gesellschaftlich
relevante Organisation mit. Die Mitwirkung der Kirche charakterisiert Bockenférde inhaltlich
allerdings als ein ,,unpolitisch-politisches Wirken“.1381 Die Kirche ist einerseits an die Botschaft
des Evangeliums gebunden und bt von daher eine kritische Funktion aus, zum anderen ist sie
aber am Fortbestehen der freiheitlichen Grundordnung im Staat interessiert. Das politische
Wirken der katholischen Kirche sollte nach der Uberzeugung Béckenférdes, und in
argumentativer Riickbindung an Aussagen Uber das Laienapostolat im Zweiten Vatikanischen
Konzil, vorrangig durch die Laien erfolgen.382 |hre Aufgabe besteht nach Ansicht Béckenférdes

1376 Bgckenforde, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, S. 226f.
1377 Bpckenforde, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit, S. 200.

1378 Epd., S. 245.

1379 Epd., S. 231f.

1380 ggckenforde, Stellung und Bedeutung der Religion in einer ,civil society”, S. 264f.
1381 Epd., S. 274.

1382 Bgckenforde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 177.

227



weniger in Beitrdgen zur Konsensbildung, sondern innerhalb des politischen Prozesses darin,
Inhalte der christlichen Glaubensbotschaft einzubringen und den ,entscheidenden
Unterschied des Christlichen” zu markieren.'3®3 Den kirchlichen Amtstrigern sind dagegen
innerhalb des politischen Prozesses enge Grenzen gesetzt, da sie aufgrund ihrer Ordination
erstrangig auf Person und Botschaft Christi verpflichtet sind. Nur im Falle der unmittelbaren
geistlichen Dimension in einer politischen Thematik ist eine aktive Beteiligung des Amtes
legitimiert.'3®* Nach Ansicht Bockenférdes bedarf das politische Mandat der Kirche einer
theologischen Legitimation und einer nachhaltigen Begriindung in der Kirchenverfassung.
Diese sind durch die Botschaft Jesu von Nazareth und durch das Evangelium in indirekter
Weise gegeben und in einschlagigen Konzilsdokumenten, wie ,Lumen gentium“ und
,Gaudium et spes” konkretisierend zum Ausdruck gebracht.'3® Aus den Vorgaben einer
spezifisch theologischen Reflexion ergibt sich die Konsequenz eines sozialen und politischen
Wirkens der Kirche. Bockenforde pladiert hierbei allerdings sowohl fiir die Autonomie des
Politischen, als auch fiir die Freiheit der Kirche, die sich in der Freiheit des Glaubensaktes und
in Entscheidungen aufgrund des Glaubens, zeigt. Bockenforde wendet sich gegen eine
Politisierung der Kirche, wie sie etwa durch stark politisierte Forderungen der
Befreiungstheologie in Lateinamerika oder durch Themen der ,,Neuen Politischen Theologie”
im Anschluss an Johann Baptist Metz in Erscheinung treten.'38¢ Die politische Mitwirkung der
Kirche resultiert flir Bockenférde immer aus dem Evangelium, Inhalt und Begrenzung erfahrt
sie durch die Botschaft Jesu. Es geht dabei nicht um eine Haltung des Unpolitischen, sondern
um die Wahrung einer grundsatzlichen Differenz.'38’

1.2.5 Zur Systematisierung und Einordnung

Die abschlieBende Systematisierung und Einordnung der Ausfiihrungen Bockenfordes tber
die Religionsfreiheit zeigen durch differenzierte Zugidnge, die die historische, die
rechtsphilosophische, die sozialethische und die ekklesiologische Perspektive beleuchten, die
zentrale Bedeutung des ,Bockenforde-Diktums“. Zu den darin apostrophierten
Voraussetzungen des Staates gehéren Moral, Ethos, Sitte und Religion der Biirger. Die
Verwiesenheit darauf bringt Bockenférde mit den Aussagen vom ,sittlichen Staat” zu
entfaltetem Ausdruck. In der rechtsphilosophischen Perspektive zeigt er die Friedens- und
Freiheitsfunktion des Rechts auf; Freiheit, Recht und Staat werden zu Koordinaten der
Garantie und Verbindlichkeit der Grundrechte. Das Recht, das sich nicht als Tugend- und
Wahrheitsordnung versteht, sondern aus dem Prinzip der Gerechtigkeit der Freiheit dient,
ermoglicht eine positive Entfaltung der Religionsfreiheit als Individualrecht des Einzelnen, als
Abwehrrecht gegenliber dem Staat und als Mitwirkungsrecht am politischen Prozess. Durch
das sozialethisch formulierte Personalprinzip und in Verbindung mit dem Freiheitsgedanken
entstehen, unter der Bericksichtigung einer Unterscheidung von Staat und Gesellschaft,
Freiheitsraume flur die Auslbung der Grundrechte. Die Verfassung schafft dafir den

1383 Epd., S. 196.

1384 Backenforde, Politisches Mandat der Kirche?, S. 259.

1385 Buckenforde, Staat. Gesellschaft. Kirche, S. 178.

1386 KGZ, S. 249. Siehe hierzu: Béckenférde Politisches Mandat der Kirche?, S. 262.
Metz, Zum Begriff der neuen politischen Theologie.

1387 Bgckenfoérde, Politisches Mandat der Kirche?, S. 263f.

228



geeigneten Rahmen. Dabei ist wichtig festzuhalten, dass das Grundgesetz die Religionsfreiheit
in spezifischen Einzelrechten ausdriickt und in der Formulierung des Artikel 4 | GG auch die
Gewissensfreiheit einschlieBt. Die Kontextualisierung auf Artikel 1 GG begriindet die
Religionsfreiheit fundamental in der Menschenwirde. Durch die ,limitierende
Verfassungstheorie”, die systematisch das verfassungstheoretische Werk Bockenfordes
charakterisiert, sind alle Grundrechte unabgeschlossen, sie besitzen den Charakter der
Offenheit. Fur die Religionsfreiheit bedeutet dies, dass sie wesentlich zur verfassungsrechtlich
garantierten Rahmenordnung gehort, die das Zueinander von Individuum und Staat unter
Beriicksichtigung der Trennung von Gesellschaft und Staat, regelt. Fir den politischen Diskurs
bedeutet dies die Ermoglichung der aktiven und freien Beteiligung der Angehdrigen einer
Glaubens- oder Weltanschauungsgemeinschaft durch die Religionsfreiheit. Das freie
Bekenntnis des Glaubens und die freie Religionsvereinigung machen die Religion im positiven
Fall zu einem wichtigen Bestandteil der Staatsordnung und der Gesellschaft. Die
Religionsfreiheit leistet durch das Einbringen religionsspezifischer Sichtweisen, wie z. B. der
MaRstidbe der Bergpredigt oder des Gebots der Nachstenliebe, in den politischen Prozess
einen wichtigen Beitrag, der die rein immanente Perspektive durchbricht und die moralisch-
ethischen Grundlagen der Gesellschaft sowie die anthropologischen Unabdingbarkeiten, wie
die Unverfligbarkeit des Lebens, in Erinnerung ruft.

1.3 Ergebnissicherung

Der erste Teil dieser Arbeit zeigt in der Form einer historischen Abhandlung, die anhand
markanter geschichtlicher Fakten erfolgt, die Entwicklung des Verhéltnisses von Staat und
Kirche auf. Zu den epochalen Veranderungen der Neuzeit gehort die Entstehung des Staates
als Ergebnis einer fortschreitenden Sakularisierung und seine Entwicklung zum freiheitlich-
demokratischen Rechtsstaat, dem die Rahmenordnung einer Verfassung zugrunde liegt. Die
vielschichtigen und uneinheitlichen Reaktionen der katholischen Kirche auf diese
Veranderungen seit dem Mittelalter belegen ein wechselseitiges Verhaltnis von
Herrschaftsorganisationen zueinander. Von der kirchlichen Apologetik des 19. Jahrhunderts
bis zur Verabschiedung der Konzilserklarung ,Dignitatis humanae” und der damit
verbundenen allgemeinen Anerkennung der Religionsfreiheit zeigt sich eine Heterogenitat in
der theologischen und naturrechtlichen Argumentation sowie in der Bewertung der
sozialethischen Prinzipien, besonders der Personalitat, die schlieRlich zu einer neuen, von der
traditionellen Lehre sich absetzenden, Begriindung fiir die Freiheit des Glaubensaktes und
seiner Ausiibung, fiihren. Hierbei spielt besonders die Frage nach der Wahrheit eine wichtige
Rolle. Im zweiten Teil dieser Arbeit geht es um die Einbettung und Umsetzung der Freiheit in
das Recht eines freiheitlich-demokratischen Staates. Ernst-Wolfgang Bockenfoérde gibt der
Religionsfreiheit in diesem Zusammenhang einen weiten Raum. Er beriihrt sein eigenes
Glaubensverstandnis in der Forderung nach Anerkennung der Religionsfreiheit durch das
Zweite Vatikanische Konzil, wozu er einen pointierten kirchenpolitischen Beitrag leistet. Im
Kontext seiner juristischen und philosophischen Reflexionen lber den Zusammenhang von
Freiheit, Recht, Staat und Gesellschaft, ist die Religionsfreiheit von beispielhafter Bedeutung
fir die Grundlagen einer freiheitlich-demokratischen Ordnung. Die Religionsfreiheit schafft
ein Beziehungsfeld zwischen Staat und Religionsgemeinschaft bzw. Kirche, zwischen
Rechtswissenschaft und Theologie, sowie zwischen Glaubensleben und politischem Prozess.

229



Es werden aber auch die Grenzen der Religionsfreiheit als Individualrecht, etwa in ihrer
Verfassungsbindung und der Méglichkeit ihrer Begrenzung im Falle einer engumschriebenen
und grundsatzlichen Gefahrdung des Gemeinwohls deutlich. Im Kontext seines Diktums von
den Voraussetzungen des Staates, die dieser selbst nicht zu garantieren vermag, tragt die
Religionsfreiheit wesentlich zur Ausbildung moralischer, ethischer und sittlicher Werte in der
Biirgerschaft bei und hilft zur Konzeption eines Staates, der sich sui generis als ,sittlicher
Staat” versteht. Wenn Bockenférde vom ,,Wagnis der Freiheit” spricht, das der Staat um der
Freiheit seiner Blrger willen eingeht und dadurch seinen eigenen Bestand stets neu
hinterfragen lasst, dann ist die Religionsfreiheit in der Garantie ihrer rechtlichen Form, mit
allen Facetten, die dabei mit zu bedenken sind, ein gewichtiger Aspekt um in diesem Wagnis
zu bestehen. In einer abschlieBenden Ergebnissicherung soll es darum gehen, die Vielfaltigkeit
in der Entwicklung der sozialethischen Prinzipien innerhalb des historischen Prozesses bis hin
zur Anerkennung der Religionsfreiheit durch die katholische Kirche festzuhalten. Es geht
ferner um ein zusammenfassendes Reslimee der rechtsphilosophischen und
verfassungsrechtlichen Ausfihrungen von Ernst-Wolfgang Boéckenforde hinsichtlich der
Religionsfreiheit und ihrer Auswirkung fiir ein politisches Mandat der Kirche.

1.3.1 Vielfalt ethischer Prinzipien

Die historische Darstellung des Verhaltnisses von Kirche und Staat sowie des langwierigen
Prozesses bis zur Anerkennung der Religionsfreiheit als Menschen- und Grundrecht durch die
katholische Kirche im Zweiten Vatikanischen Konzil, zeigt in der systematischen Bewertung
dieser geschichtlichen Entwicklung, trotz wiederkehrender Abbriiche und Rickschritte, eine
zunehmende Bewusstwerdung und Entfaltung sozialethisch relevanter Prinzipen. Auch wenn
keine organische Entwicklung in dieser Frage festgestellt werden kann, zeigen sich dennoch in
der Gesamtbewertung fir die jeweilige Epoche aufschlussreiche, ethisch konnotierte Akzente.
In der Zeit der Entstehung des neutestamentlichen Kanons ab der Mitte des 1. Jahrhunderts
n. Chr. steht der Gehorsamsgedanke als sowohl theologisches wie auch im weiteren Sinne
staatstheoretisches Prinzip im Mittelpunkt. Obwohl das Neue Testament keine eigene
Staatstheorie entwickelt und an der Anerkennung der Machtposition der Herrschenden
unhinterfragt festhalt, somit also keinen Umsturz entfacht, verlangt es den Gehorsam Gott
und dem Kaiser bzw. den Machtigen der Welt gegentiber. Dies wird vor allem im Hinblick auf
spezifische Ausfiihrungen in den synoptischen Evangelien, wie z. B. in der Perikope Mk 12,17
und in den Paulusbriefen, exemplarisch in Rom 13, deutlich. Der Gehorsamsgedanke ist auch
beziglich der Konsequenzen leitend, die sich aus der Reich-Gottes-Verkiindigung Jesu in
moralischer Hinsicht ergeben. Im Mittelpunkt der systematischen Darstellung im Werk ,De
civitate Dei” von Augustinus steht die Verpflichtung der Herrschenden zu einem
tugendgemalen Handeln und damit ein tugendethisches Konzept. Die Entwicklung der Lehre
von den beiden ,societates perfectae” in ihrer Verpflichtung auf das Bonum commune bei
Thomas von Aquin betont die anthropologische Zielrichtung seiner ,Staatstheorie”, die auf
eine grundsatzliche Unterscheidung von Staat und Kirche als getrennte Herrschaftsordnungen
zielt. Thomas stellt damit dem tugendethischen Konzept des Augustinus ein rechtsethisches
gegenuiber. Die Vordenker der spanischen Scholastik de Vitoria und Suarez entwickeln am
Ende des Zeitalters der postreformatorischen Glaubenskriege den Gedanken der Souveranitat
des Firsten mit dem Ziel, eine Ordnung zu begriinden, die Uber dem Streit der

230



Religionsparteien einen dauerhaften Frieden ermoglicht. Bodin, Hobbes und Locke verbinden
die Souveranitatsidee mit dem Gedanken der personlichen Freiheit des Individuums in der
Beantwortung der Frage nach der wahren Religion. Die Beantwortung der Wahrheitsfrage
wird damit in die Verantwortung des Einzelnen gelegt, Glaube und Religion werden zu
Angelegenheiten des personlichen Gewissens. Die damit gewonnene Freiheit als
Verantwortung des Individuums fiihrt zu einer Bindung der Freiheit an das Recht. Fiir die Zeit
nach dem Ende der Glaubenskriege in Europa heillit dies, dass zunachst ein
Friedensverstandnis Raum gewinnt, innerhalb dessen sich Grundgedanken einer
unabhangigen Staatsordnung mit der Vorstellung einer personlichen Freiheit des Einzelnen
verknipfen. Die Bindung dieser Freiheit an das Recht fuihrt zur Frage nach einer Rechtsethik.
Kontrar zu dieser Entwicklung verhalt sich die katholische Apologetik des 19. Jahrhunderts,
die in den Freiheitsrechten eine Bedrohung des Glaubens propagiert. Als Gegenmodell zum
Liberalismus und damit auch zu den Erkenntnissen einer aufgeklarten Staatsphilosophie ist
der Versuch zur Etablierung einer neuscholastischen Staatslehre zu sehen, die im
interpretatorischem Rickgriff auf Thomas von Aquin eine naturrechtliche Begriindung von
Wahrheit und Recht im Staat sucht und die Aussagen der spanischen Scholastiker wie der
anglo-franzosischen Staatstheoretiker konterkariert. Der Staat, der als ,naturrechtliche
Anstalt” begriffen wird, hat sich hierbei zur Durchsetzung der , lex naturalis” des positiven
Gesetzes zu bedienen. Im Gegensatz zur Frage nach einer Rechtsethik, die sich aus der
Freiheitsbindung ergibt, geht es im naturrechtlichen Kontext um das Thema einer
,Gesetzesethik”. Von daher wird bis ins 20. Jahrhundert hinein die Idee eines ,katholischen
Staates” als Leitbild vertreten, der aber unter den Bedingungen der Gegenwart letztlich nur
noch eine Utopie ist. Eine neue Perspektive im Rahmen des freiheitlich-demokratischen
Verfassungsstaates eroffnet exemplarisch Josef Isensee, der eine ,,Ethik der Grundrechte” aus
dem Christentum und der Verkiindigung der Botschaft Jesu Christi durch die Kirche ableitet
und darin begrindet. Innerhalb der Systematik zur Begriindung einer Grundrechtsethik wird
die Transzendenzperspektive angesehen, die der Gefahr eines Staatstotalitarismus begegnet;
der Kirche wird dadurch eine Korrektivfunktion innerhalb des Staates zugemessen. Die
historische Betrachtung zeigt bis zu diesem Punkt der Entwicklung das Ineinandergreifen von
Friedenssicherung, Freiheitsstreben und Rechtsordnung und die damit verbundenen,
komplementar zu verstehenden Fragen nach einer Friedens-, Freiheits- und Rechtsethik.

1.3.2 Religionsfreiheit als Ergebnis anthropologischer und theologischer Prinzipien

Der lange Weg der katholischen Kirche zur Anerkennung der Religionsfreiheit durch das
Konzilsdokument ,Dignitatis humanae” beginnt zunachst mit der Zurickweisung der
Forderungen nach einer Anerkennung umfassender Freiheitsrechte in der Kirche durch die
lehramtlichen Verurteilungen der Papste Gregor XVI. und Pius IX. Das papstliche Lehramt stellt
dabei das Prinzip der Wahrheit und damit der katholischen Religion Uber die Freiheit. Die
Pontifikate der Folgezeit halten bis kurz vor Beginn des Zweiten Vatikanischen Konzils an
dieser Grundaussage fest, obwohl bereits mit Papst Leo Xlll. durch die Integration des
Gedankens der Gewissensfreiheit in den Freiheitsbegriff und die Betonung des
Gemeinwohlprinzips nicht nur eine Akzentverschiebung, sondern eine vorsichtige Offnung der
bestimmenden Lehrmeinung erfolgt. Papst Pius XI. formuliert in der kirchlichen Soziallehre
das Subsidiaritatsprinzip und hebt die Individualrechte hervor, um den totalitdren

231



Bestrebungen der Diktaturen seiner Zeit entgegnen zu kénnen. Papst Pius XIl. wirdigt zwar
die Staatsform der Demokratie, er nimmt zudem die Menschenrechte starker in den Blick und
deklariert die Kirche als Beschiitzerin der Freiheitsrechte, in der Wahrheitsfrage hélt er aber
unbeirrt an der traditionellen Lehre fest. Noch im Jahr 1953 erklart er, dass der Irrtum kein
Recht besitzt; seinen Ausfiihrungen nach, gesteht die Kirche anderen Bekenntnissen und
Religionen lediglich einen Toleranzstatus zu, den der Staat um des Gemeinwohls in der
Gesellschaft willen gewahrt. Erst Papst Johannes XXIII. verbindet die Gemeinwohlorientierung
mit dem fundamentalen Gedanken des Personalprinzips. Die Begriindung des
Personalprinzips in der Personalitdt Gottes gibt diesem eine theologische Bedeutung und fihrt
zur Verankerung der Menschenrechte in der Offenbarung.

Die Erklarung ,Dignitatis humanae” begreift die Religionsfreiheit anthropologisch als
Menschenrecht auf der Grundlage der Menschenwiirde und theologisch vom Personalprinzip
her. Obwohl die zentrale Bedeutung der Erklarung in der Ablosung des Rechts der Wahrheit
durch das Recht der Person liegt, gibt die katholische Kirche ihren Wahrheitsanspruch nicht
auf. Die Religionsfreiheit im Verstandnis der Kirche fiihrt nicht zur Gleichheit aller Religionen,
sondern betrifft vielmehr eine Regelung des Verhaltnisses moralischer Subjekte zueinander.
Dadurch und durch die Verpflichtung des Einzelnen, die Wahrheit zu suchen (,officium
morale”) wird die Religionsfreiheit zu einem moralischen Prinzip. Die Kirche liefert damit eine
inhaltliche, anthropologisch und theologisch begriindete Definition der Religionsfreiheit und
verweist gleichzeitig auf den Staat und dessen Rechtssetzungsvollmacht, um die
Religionsfreiheit als Grundrecht nach auflen zu schiitzen und damit ihre Entfaltung zu
ermoglichen. Die innerkirchlich diskutierte Frage nach der Traditionsgebundenheit bzw. nach
dem Traditionsbruch der Konzilserkldrung erscheint aus sozialethischer Perspektive von
nachrangigem Interesse zu sein. Vorrangig ist vielmehr, dass es der katholischen Kirche
gelungen ist, eine wichtige Frage der Gegenwart aufzugreifen und mittels einer theologisch
nachvollziehbaren Argumentation einer positiven Antwort zuzufihren. Die Kirche leistet
damit im Sinne von Papst Paul VI. einen wichtigen Beitrag zum Frieden in der Welt, sie
formuliert mit einer soteriologischen Begriindung den theologischen MaRstab eines
Grundrechts, wie besonders von Papst Johannes Paul Il. betont, und bezieht in
gesellschaftspolitischen Debatten Stellung fiir ein unverdauBerliches Menschenrecht. Die
Religionsfreiheit in der lehramtlichen Verkiindigung ist seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil
das Ergebnis dezidierter anthropologischer und theologischer Auslegungen. Die propagierte
Ablosung des Gottesrechts durch das Menschenrecht ist deshalb keine endgiiltige und
prinzipielle, es zeigt sich vielmehr ein sich gegenseitiges Bedingen von Wahrheit und Freiheit
und die unabdingbare Notwendigkeit der Bindung der Religionsfreiheit an das staatliche Recht
als Garanten dieses Grundrechts, das damit Auswirkungen auf Selbstverstandnis und Gestalt
des Staates und der, diesen tragende Gesellschaft hat.

1.3.3 Recht st Friedens- und Freiheitsordnung

Ernst-Wolfgang Bockenforde verfolgt in seiner Darstellung der Religionsfreiheit als eines in der
Verfassung  verankerten  Grundrechts eine rechtsphilosophische und eine
verfassungsrechtliche Perspektive. Die Entstehung des weltanschaulich-neutralen Staates als
Ergebnis eines langen Prozesses der Sakularisierung, die Losung des politischen Streits um die
Wahrheitsfrage nach den Konfessionskriegen durch den Souveranitatsgedanken und die

232



Erklarung des Staates, sich in der Religionsfrage neutral zu verhalten, flhrt nicht nur zu einer
Trennung von Staat und Kirche, sondern ebenso zur Ausklammerung der Frage nach der
wahren Religion. Dies bedeutet fir Bockenforde aber keine strikte Trennung von Staat und
Kirche, die Voraussetzungen des demokratischen Verfassungsstaates ermoglichen vielmehr
eine Versohnung von Wahrheit und Freiheit durch das Recht und konstituieren ein neues
Verhéltnis zwischen Kirche und Staat. Diese Verséhnung verwirklicht sich in der
Bundesrepublik Deutschland durch das verfassungsrechtlich garantierte und geschitzte
Grundrecht der Religionsfreiheit. Durch die rechtliche Verankerung der Religionsfreiheit
werden spezifisch christliche Grundsatze, wie das theologische Verstandnis von Freiheit und
Personalitat, Teil einer staatlich ermoglichten Werteordnung. Gemal dem ,Bockenforde-
Diktum“ leistet die christliche Glaubensgemeinschaft somit einen wesentlichen Beitrag zu den
,homogenitatsstiftenden Kraften”, derer der Staat bedarf, die er aber um der Freiheit seiner
Biirger willen selbst nicht zu schaffen vermag. Das Recht, das sich aufgrund der
weltanschaulichen Neutralitdt des Staates nicht mehr als ,Tugend- und Wahrheitsordnung”
verstehen kann, wird zu einer ,Friedens- und Freiheitsordnung”, die neben der freien
Auslibung der Religion auch die Ausbildung ethisch-sittlicher Werte in Freiheit ermoglicht.
Trotz aller grundsatzlichen Trennungen sind Kirche und Staat somit aufeinander bezogen und
angewiesen. Die Religionsfreiheit ist in diesem Kontext von exemplarischer Bedeutung, sie hat
eine politische Relevanz. Das Recht und seine Durchsetzungsfahigkeit sind wesentlich von der
sozialen Wirklichkeit einer Gesellschaft abhéangig. Den religids-weltanschaulichen
Bindekraften kommt dabei eine wichtige Funktion zu, denn sie sind mitverantwortlich fiir die
Etablierung ethisch-moralischer Uberzeugungen und prigen Tugenden, Einstellungen und
Haltungen der Birger. Der Staat ist insofern auf die Religion angewiesen, will er nicht
unmittelbar Zugriff auf die Gesinnung der Biirger ausiiben und somit ihre Freiheit
einschranken. Bockenforde spricht hier zum einen von der notwendigen metaphysisch-
theologischen Begriindung des Rechts, zum andern vom ,,sittlichen Staat”, als Voraussetzung
fur eine freiheitliche Staatsordnung. Ein Fundamentalprinzip des demokratischen
Verfassungsstaates ist die Freiheit, sie ermoglicht die freie Austibung der Religion und starkt
dadurch wiederum die, dem Staat zugrundeliegenden Voraussetzungen. Fiir den christlichen
Glauben bedeutet dies, dass die Religionsfreiheit einerseits der Kirche dient, indem sie ihre
Bekenntnis- und Wirkungsfreiheit garantiert. Dem Staat dient die Religionsfreiheit
andererseits fur Begriindung und Vermittlung des Rechts.

1.3.4 Verfassungsbindung und politische Wirksamkeit

Bockenforde konstatiert die Gefahr des Individualismus in der postmodernen Gegenwart.
Diese zeigt sich auch in einem zunehmend singuldr individuell begriffenen
Freiheitsverstandnis; die Verbindlichkeit des Einzelnen auf das Allgemeine einer Gesellschaft
und des Staates wird dabei zweitrangig. Nach Bockenforde hat die Verfassung aber eine
Korrektivfunktion, um mittels des Rechts einer einseitig subjektiv verstandenen Freiheit
entgegenzuwirken und ihre gesellschaftlich-politische Bedeutung hervorzuheben. Die
Rechtsgleichheit der Individuen, die sich aufgrund der Unterscheidung von Gesellschaft und
Staat ergibt, kommt dabei ebenso in den Blick, wie ihre Verpflichtung auf das soziale Ganze.
Bezlglich der Freiheitsrechte, besonders der Glaubens- und Gewissensfreiheit, muss deshalb
ihre Verfassungsverankerung hervorgehoben werden. Die Religionsfreiheit als individuelles

233



und kooperatives Freiheitsrecht ist in ihrer Bindung an die Verfassung zu verstehen. Die
Religionsfreiheit als Verfassungsrecht ist, obwohl sie unter keinem Verfassungsvorbehalt
steht, nicht individualistisch verengt zu sehen, sondern als gebundene Freiheit im Rahmen
einer verbindlichen Rechtsordnung zu begreifen. Dazu gehért wesentlich, im Rahmen des
»balancierten Verhaltnisses” mit dem Staat, die Moglichkeit einer Beteiligung der Kirche am
politischen Prozess. Als gesellschaftlich relevante Organisation und aufgrund ihres eigenen
Interesses am Fortbestand der freiheitlichen Grundordnung gehort es zu den Aufgaben der
Kirche, sich am politischen Prozess aktiv zu beteiligen. Die politische Mitwirkung ist flr
Bockenforde in erster Linie ein Betatigungsfeld der Laien. GemaR spezifischer Aussagen des
Zweiten Vatikanischen Konzils ist es die Aufgabe der Laien, den ,,Unterschied des Christlichen”
zu markieren. Nur flir den Fall einer unmittelbar geistlichen Dimension ist seiner Ansicht nach
eine politische Aktivitdt des kirchlichen Amtes angezeigt. Bockenforde verlangt fiir das
politische Mandat der Kirche ausdricklich eine theologische Legitimation. Die politischen
Mitwirkungsmoglichkeiten der Kirche ergeben sich aus ihrer rechtlich geschiitzten Freiheit,
diese ist im Sinne der Freiheit des Glaubensaktes unbedingt zu wahren. Gleichzeitig gilt es
aber, auch die Autonomie des Politischen festzuhalten. Im Spannungsfeld dieser
Differenzierung sieht Bockenforde die politische Mitwirkung der Kirche verortet.

2. Ausblick

Im ,2. Bericht der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit” vom
28.10.202038 wird die ,Religions- und Weltanschauungsfreiheit” als Menschenrecht
verstanden, das im Sinne eines ,internationalen Pakts“ alle Staaten der Erde in gleicher Weise
verpflichtet, aber auch im Spannungsverhdltnis zu anderen Freiheitsrechten, etwa der
Meinungsfreiheit, geraden kann.3%° Im thematischen Uberblick und mittels einer spezifischen
Analyse der weltweiten Lage der Religionsfreiheit zeigen sich demgemaR drei aktuelle
Herausforderungen: ,1. Blasphemie- und Anti-Konversionsgesetze, 2. digitale
Kommunikation, 3. der Bereich staatlicher Bildungsangebote.“*3%® Neben diesen globalen
Herausforderungen und unter Berlcksichtigung der gesetzlichen Verankerung der
Religionsfreiheit in der Bundesrepublik Deutschland, besonders hinsichtlich der
verfassungsrechtlichen Bestimmungen des Grundgesetzes, konstatiert der genannte Bericht:

LAUf staatlicher Ebene ist das Recht auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit in

Deutschland grundgesetzlich und verfassungsrechtlich verankert und garantiert.

Hinsichtlich der Religionsausiibung in der Praxis, d. h. auf gesellschaftlicher Ebene, sind

1388 BMZ, 2. Bericht der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit. Berichtszeitraum 2018 bis
2019. Vorlage durch Markus Gribel, Beauftragter der Bundesregierung flr weltweite Religionsfreiheit.

138 Sjehe hierzu: ,Religions- und Weltanschauungsfreiheit stehen in einem unaufléslichen Zusammenhang mit
den anderen Menschenrechten. Das Recht auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit ist im Artikel 18 der
Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte sowie in Artikel 18 des Internationalen Paktes tGber birgerliche und
politische Rechte <VN-Zivilpakt> verankert. Menschenrechte verpflichten Staaten dazu, Garanten der Freiheits-
und Schutzrechte zu sein. Die Menschenrechte sind universell, unverduRerlich und unteilbar. Das
Menschenrechte auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit kann gleichwohl im Spannungsverhaltnis mit
anderen Rechten stehen — etwa dem der Meinungsfreiheit. Ebenso bestehen auch Synergien. So bedeutet gerade
das Zusammenwirken der Menschenrechte auch eine wechselseitige Starkung der jeweiligen Freiheitsrechte.”,
in: BMZ, 2. Bericht der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit, S. 5.

1390 Epd,, S. 6.

234



jedoch  Herausforderungen zu  beobachten und die Religions- und
Weltanschauungsfreiheit ist immer wieder Gegenstand gesellschaftlicher Debatten
und auch gerichtlicher Entscheidungen.“*3%*
Im Bericht wird hierfliir exemplarisch die Einschrankung der Versammlungsfreiheit im
Zusammenhang der COVID-19-Pandemie im Jahr 2020 und das damit verbundene Verbot
religidser Zusammenkiinfte, besonders zu Ostern, Pessach und Ramadan, benannt.'3%? Die
Bundesregierung setzt hinsichtlich der Garantie der Religions- und Weltanschauungsfreiheit
auf die Forderung des interreligiosen Dialogs zur Friedenssicherung innerhalb der
Gesellschaft:
,Um den  gesellschaftlichen  Herausforderungen  der  Religions-  und
Weltanschauungsfreiheit in der Praxis zu begegnen, férdert die Bundesregierung vor
dem Hintergrund der religiésen Neutralitéit des Staates den interreligiésen Dialog, da
dieser zu einem friedlichen Leben in der multireligibsen Gesellschaft betréigt. Die
Bundesregierung steht in einem regen Austausch mit Vertretungen der
Religionsgemeinschaften und fiihrt mit diesen regelmdpige Dialoggespriche.“*3%3
Aus dieser knappen Darstellung wird ersichtlich, dass die Bundesregierung von einer
Gleichrangigkeit von Religion und Weltanschauung ausgeht, den christlichen Konfessionen
keine besonders privilegierte Sonderstellung zumisst, die menschenrechtliche Verankerung
der Freiheitsrechte betont und von dieser her die grundgesetzlichen Bestimmungen versteht
und einordnet. Die Bundesregierung bewertet die Neutralitdit des Staates in einer
multireligiosen Gesellschaft als Dienst an der Freiheit.
Von daher soll am Ende dieser Arbeit in Form eines Ausblicks die Frage nach den
Herausforderungen fir das Grundrecht auf Religionsfreiheit stehen, die sich aus den
anthropologischen und sozialen Voraussetzungen der Gegenwart ergeben. Exemplarisch
dafir soll ein Blick auf die heterogenen Phianomene des Pluralismus und des religidsen
Fundamentalismus gelegt werden. Eine Problematisierung hinsichtlich dieser Phdnomene
ergibt sich aus dem Rekurs auf die, im ersten und zweiten Teil dieser Studie entwickelten
Darstellung. Eine letzte Unabgeschlossenheit ldsst sich aufgrund der fortwdhrenden
Veranderungen in diesen Bereichen nicht vermeiden.

2.1 Religionsfreiheit und Pluralismus

»Pluralismus” gehort zu den Charakteristika der postmodernen Gegenwart. Er dauflert sich in
pluralen Formen des zwischenmenschlichen Zusammenlebens ebenso wie in der
Heterogenitat von Wertbegriindung und Religion. Die Bewertung hinsichtlich des Grundrechts
auf Religionsfreiheit stellt sich entsprechend vielschichtig dar. Ernst-Wolfgang Bdckenforde
weist auf eine Problematik des Pluralismus hin, sie ergibt sich grundsatzlich aus den
,Freiheitsbereichen”, die der moderne Verfassungsstaat in Religion, Bildung, Wissenschaft
und Kunst gewdhrt. Der Staat foérdert damit die individuelle Subjektivitat, die
,Freiheitsbereiche” sind damit nicht mehr zwangslaufig Teilbereiche des ,Allgemeinen der
staatlichen Ordnung”.13%* In wie fern der Rahmen der Verfassung ausreicht, um mittels der

1391 Epd,, S. 11.
1392 Epd,, S. 11f.
1398 Epd,, S. 12.
1394 Bockenforde, Das Bild vom Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, S. 62.

235



Rechtsordnung eine ausreichende Einbindung der Freiheitsrechte in die Ordnungen und
Institutionen der Gesellschaft zu gewahrleisten, bleibt offen. Es besteht auf jeden Fall die
Gefahr, dass die Freiheitsrechte unter dem Vorzeichen des Pluralismus zu immer grof3eren
,Punkten des Unverfligbaren” werden und dadurch die, vom Verfassungsrecht gesetzten
Grenzen deutlicher hervortreten.'3°® Fiir Jirgen Habermas stellt die verfassungsrechtliche
Garantie der Gewissens- und Religionsfreiheit eine ,,angemessene politische Antwort auf die
Herausforderungen des religiésen Pluralismus” dar.'3°¢ Habermas konstatiert:
,»S0 (=durch das Grundrecht der Gewissens- und Religionsfreiheit, Ergdnzung E.S.) kann
ndmlich auf der Ebene des sozialen Umgangs der Staatsbiirger das Konfliktpotential
entschdrft werden, das auf der kognitiven Ebene zwischen den existentiell relevanten
Uberzeugungen von Gldubigen, Andersglidubigen und Ungldubigen uneingeschrénkt
fortbesteht. Fiir eine gleichmdflige Gewdihrleistung der Religionsfreiheit ist nun der
sdkulare Charakter des Staates zwar eine notwendige, aber keine zureichende
Bedingung. “*3%7
Aufgrund des Pluralismus der Weltanschauung in einem Staat bedarf es zur demokratischen
Legitimierung der Staatsgewalt eines demokratisches Verfahren der politischen Beteiligung
und der Diskursivitat.'3%8

2.1.1 Pluralismus als religioses Phdnomen

Peter L. Berger versteht Pluralismus als , Koexistenz verschiedener Weltanschauungen und
Wertesysteme in ein und derselben Gesellschaft”, die in ihrer Konsequenz fir die Religion zu
einer grundsatzlichen Veranderung ,,sowohl im Bewusstsein des Individuums als auch in der
institutionellen Ordnung” fiihrt. 3°° Im Zusammenhang des Pluralismus stehen die
Charakteristika der Gegenwart, vor allem die Massenbewegungen der Migration, die
Urbanisierung und die schier unerschopflichen Moglichkeiten der
Kommunikationsformen.4 Fiir den individuellen Glauben des Einzelnen und sein religidses
Bekenntnis ergeben sich daraus unterschiedliche Formen und Moglichkeiten fir ein ethisches
Fundament der Lebensorientierung und der Kontingenzbewaltigung. Berger formuliert als
zwangslaufige Konsequenz:

,Die Moderne fiihrt nicht notwendigerweise zu Sdkularisierung; wo das dennoch so ist,

darf diese Entwicklung nicht vorausgesetzt werden, sie muss vielmehr erklért werden.

Die Moderne fiihrt aber notwendigerweise zu Pluralismus. Das wiederum stellt den

1395 Epd,, S. 63.

1396 Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion, S. 125.

1397 Ebd

1398 Das demokratische Verfahren verdankt seine legitimationserzeugende Kraft zwei Komponenten — einerseits
der gleichmaRigen politischen Beteiligung der Birger, die gewahrleistet, dass sich die Adressaten der Gesetze
zugleich als deren Autoren verstehen kdonnen, andererseits der epistemischen Dimension von Formen einer
diskursiv gesteuerten Auseinandersetzung, die die Vermutung auf rational akzeptable Ergebnisse begriinden.”
Ebd., S. 126.

1393 Berger, Altire der Moderne, S. 8.

1400 Sjehe hierzu: ,Modernisierung entfesselt alle Krifte, die Pluralismus erzeugen — Urbanisierung,
Massenmigration (...), allgemeiner Alphabetisierungsgrad und héhere Bildung fir immer mehr Menschen sowie
all die modernen Kommunikationstechniken.”, in: Ebd., S. 33.

236



Glauben tatsdchlich vor eine bedeutende Herausforderung, allerdings vor eine andere
als die Sdkularisierung.“*4°1
Der Pluralismus verandert religiose Institutionen nachhaltig, ihre Objektivitat zerfallt in
kleinteilige Subjektivitdt.}¥°2 Aus dem Konzept des friedlichen Pluralismus ergibt sich als
unabdingbare Folge eine Anndherung der Religionen im Sinne einer ,interreligiosen
Toleranz.“14% Eine entscheidende Verdnderung zeigt sich innerhalb der katholischen Kirche
im Verhaltnis zwischen Klerus und Laien. In einem stark subjektiv gepragten
Glaubensverstandnis und der damit einhergehenden Deinstitutionalisierung, verschiebt sich
das Machtgefiige zugunsten der Laien.'%* Trotz aller Verinderungen, die der religiose
Pluralismus als Konsequenz des Individualismus mit sich bringt, ergeben sich nach Berger
positive Folgen:
,Die zwei grofien Effekte der Pluralisierung passen (...) zusammen —der Glaube, der auf
einer individuellen Wahl / Entscheidung und nicht auf Schicksal oder einem
Geburtsfehler beruht, und der Glaube, der in Form einer freiwilligen Vereinigung
institutionalisiert ist. Beide haben eine profunde Affinitdt mit der Moderne, die die
Selbstverstdndlichkeit aller Institutionen, nicht nur der religiésen schwécht. “*4%>
Durch den Pluralismus verandert sich das Verhaltnis von Religion zur Gesellschaft und zum
Staat zwar nachhaltig, der Pluralismus selbst fihrt aber zu keiner Auflésung von Religion; die
Frage nach ihrem Verhaltnis zu Gesellschaft und Staat stellt sich unter verdnderten Vorzeichen
aber umso drangender. Hans-Joachim Hohn stimmt der These Bergers zu, wonach es in der
Moderne zu keinem Verschwinden der Religion kommt:
LZwar transformiert sich die Welt des Religiésen; ihre Form wird liquide und ihre
Funktionen verdndern sich. Innerhalb wie auferhalb der etablierten religiésen
Institutionen und Organisationen vollziehen sich erhebliche Umbriiche. Aber sie fiihren
nicht zum Verschwinden religiéser Traditionen. Mehr noch: Sie halten sich mit
bemerkenswerter Zdhigkeit am Leben — und dies nicht nur in den frommen Enklaven
der Gesellschaft.“14%
Die religiosen Transformationsprozesse in der Moderne kénnen in ,Rationalisierungs- und
Entmythologisierungswellen” analytisch nachgezeichnet werden, sie fiihren offensichtlich
auch zu bestimmten Formen des Zurlickdrangens von Religion aus dem offentlichen Leben,
aber nicht zu deren Ende.**%” Fiir die Kirche bedeutet dies einerseits eine ,Entkirchlichung des

1401 Epd,, S. 39.

1402 Sjehe hierzu: ,Im Prozess einer Deinstitutionalisierung wird die Objektivitit ausgehéhlt und subjektiviert.”,
in: Ebd., S. 58.

1403 Sjehe hierzu: ,,Pluralismus verdndert auch die Beziehungen der religidsen Institutionen untereinander, grob
gesagt, in Richtung 6kumenischer und interreligiéser Toleranz.”, in: Ebd., S. 76.

1404 Sjehe hierzu: ,SchlieRlich verdndert der Pluralismus das Verhéltnis zwischen Klerus und Laien. Laien, die nicht
zwangsverpflichtet sind, gewinnen unvermeidlich an Macht gegeniiber den religiosen Autoritdten und dem
Klerus.”, in: Ebd., S. 77.

1405 Ebd

1496 Hahn, Gewinnwarnung, S. 21.

1497 Sjehe hierzu: ,Die westliche Moderne — von anderen Weltreligionen und Kulturen ganz zu schweigen — kann
nach etlichen Rationalisierungs- und Entmythologisierungswellen nicht auf Religion im Ganzen zuriickschauen,
sondern nur auf bestimmte Formate ihrer Sakularisierung. Nicht die Religion ist vollig am Ende, sondern das
Proklamieren ihres vélligen und angeblichen Endes.”, in: Ebd., S. 26f.

237



Christentums und eine Entchristlichung der Religiositdat”, andererseits zeigt sich eine
,verstarkte mediale Prisenz des Themas Religion” in der Offentlichkeit.4%8

2.1.2 Konsequenzen fiir die Religionsfreiheit

Der religiose Pluralismus und die damit verbundenen Auswirkungen auf die Gesellschaft
provoziert die Frage nach einer neuen Verhaltnisbestimmung zwischen Staat und Religion im
weltanschaulich neutralen Staat, der sich dem Grundrecht auf Religionsfreiheit verpflichtet
weill. Es geht ferner darum, zu klaren, inwiefern der Staat MaRnahmen ergreift, um die
Koexistenz verschiedener Weltanschauungen und Religionen zu regulieren. Peter L. Berger
pladiert fur ,Friedensformeln”, um ein friedliches Zusammenleben verschiedener Religionen
und Richtungen innerhalb einer Gesellschaft zu ermdglichen.#% Dafiir gibt es sowohl
theologische als auch philosophische Argumente, denn die weitgehende Beflirwortung der
Religionsfreiheit kommt letztlich aus der ,,Grundannahme (dessen), was es bedeutet, Mensch
zu sein.“**'0 Horst Dreier postuliert vor dem Hintergrund der religiés-weltanschaulichen
Neutralitdt des Staates einen ,Staat ohne Gott”, in ihm kdnnen Menschen verschiedener
Religionen und Uberzeugungen leben,

,wahrend der Staat sich zur absoluten Wahrheitsfrage distanziert verhalt und sie

weder beantworten will noch kann, weil ihm dafiir schlicht die Kompetenz fehlt.“141!
Dreier versteht diese Neutralitdt des Staats als absolut, da nur dadurch auch die Religionen im
Staat ,Freiheitstrager” sein kénnen.'*'2 Fiir Dreier stehen die im Grundgesetz verbiirgten
Rechte Uber jeder Form eines ,christlichen Staates”, er erklart: ,Im freiheitlichen
Verfassungsstaat ist die Autoritat des Rechts von der Autoritdt eines bestimmten Glaubens
oder einer bestimmten Weltanschauung abgekoppelt.“**!3 Die staatliche Gewalt begriindet
sich demgemal weder metaphysisch noch religios, ,sondern allein auf den Willen der zum
Staatsvolk zusammengefassten Individuen.“14!4 Die strikte Trennung von Staat und Religion
entspricht den ,pluralen Bedingungen der sakularen Moderne®, sie dient dem Zusammenhalt
der Gesellschaft.'#!> Fir Dreier stellt dieses Konzept ,kein anti-religidses Projekt” dar. ,Denn
gerade weil umfassende Religionsfreiheit gewahrt wird, ist insbesondere den
Glaubensgemeinschaften breiter Raum zur Entfaltung, zur hor- und sichtbaren Praxis, auch

1408 Ehd,, S. 29.

1403 Sjehe hierzu: ,Religitser Pluralismus verursacht zwei distinkte politische Probleme: nadmlich, wie der Staat
seine eigene Beziehung zu Religion definiert, und was der Staat unternimmt, um die Beziehung der
verschiedenen Religionen untereinander zu regulieren. In der Praxis miindet das in die Suche nach etwas, wofiir
ich die Bezeichnung ,Friedensformeln’ vorschlage. Anders ausgedriickt, missen Formeln fir eine friedliche
Koexistenz verschiedener Traditionen und Institutionen innerhalb einer Gesellschaft definiert werden.”, in:
Berger, Altdre der Moderne, S. 117.

1410 Ehd., S. 134f.

1411 Drejer, Staat ohne Gott, S. 9.

1412 Sjehe hierzu: ,,Die verschiedenen religidsen Gruppen kénnen sich (iberhaupt nur dann ungehindert als
gleichberechtigte Freiheitstrager mit umfanglichen Betatigungsmaglichkeiten entfalten, wenn der Staat sich
selbst weltanschaulich strikt neutral verhalt und nicht Partei ergreift.”, in: Ebd., S. 10.

1413 Ebd

1414 Epd.,, S. 11.

1415 Sjehe hierzu: ,,Missen sich Politik und Religion, Herrschaft und Heil, Staat und Gesellschaft trennen und der
Staat sich ohne Transzendenzbezug etablieren und legitimieren, fiihrt das weder zur Heillosigkeit der Welt noch
zum verordneten Atheismus, sondern entpuppt sich gerade unter den pluralen Bedingungen der sakularen
Moderne als heilsam (...).“, in: Ebd., S. 12.

238



zur Einmischung in 6ffentliche Angelegenheiten gegeben.“41® Dreier verweist die Religion
ausdricklich in den Bereich der Gesellschaft, sie ist privater Natur und ,nicht langer Fixpunkt
und Legitimationsanker politischer Herrschaft”.#!” Gleichwohl gilt die Erkenntnis:
,Die gewachsene religiése Diversitdit stellt h6here Anforderungen an die Kompatibilitdt
unterschiedlicher Freiheitsanspriiche im Sinne der Verwirklichung religiés geprégter
Verhaltensweisen.“1418
Im staats- und verfassungsrechtlichen Kontext bedeutet die strikte Neutralitdt des Staates
zunachst seinen ,Verzicht auf Transzendenz als Begriindungsressource” und damit den
,Verzicht auf ein Votum in religiésen oder weltanschaulichen Wahrheitsfragen.“#1° Der
freiheitliche Verfassungsstaat lasst Glaubensfreiheit zu, indem er in der Wahrheitsfrage
neutral bleibt; Dreier spricht hier vom verfassungsrechtlichen Grundsatz einer
»Religionsindifferenz der Religionsfreiheit.“*42° Es bedarf keiner religiésen Legitimation der
politischen Ordnung:
»Der freiheitliche Verfassungsstaat, der mit den Grundrechten und nicht zuletzt mit der
Religionsfreiheit den gesellschaftlichen Pluralismus garantiert und sich selbst religiés-
weltanschaulich neutral verhalten hat, beruht gerade auf der Trennung von Religion
und Politik. Er gewdhrt umfassende Freiheit auch und vor allem im weltanschaulich-
religiésen Bereich, wdhrend fiir ihn selbst das Identifikationsverbot gilt und die religiése
Wahrheitsfrage tabu bleibt. (...) Sie (= Trennung von Politik und Religion, Anmerkung
E.S.) schafft vielmehr die zentrale und indisponible Voraussetzung dafiir, unter den
Bedingungen gesellschaftlicher Pluralitéit eine  friedensstiftende und
freiheitserméglichende Ordnung zu gestalten und zu bewahren.“*4%!
Vor diesem Hintergrund bewertet Dreier das , Bockenforde-Diktum® kritisch, denn der Staat
kann heute nicht mehr ,auf das einigende Band einer allen gemeinsamen Religion”
zuriickgreifen.'#?2 Die Sentenz Béckenférdes sieht Dreier deshalb lediglich als Versuch, auf die
,prekdren Legitimationsgrundlagen in einer vielfach gespaltenen, pluralen modernen
Gesellschaft” mit dem Ziel der Integration in den Staat zu reagieren.#?* Christian Waldhoff
konstatiert eine ,,Uberidentifikation der katholischen Kirche mit dem Verfassungsstaat”, der
im universellen Anspruch der Kirche begriindet liegt.14?* Diese ,Uberidentifikation” ist vor
allem dann gegeben, ,, wenn theologische Argumentation oder schlicht Verkiindigung durch
den Verweis auf Rechtsnormen, vorrangig solche des Verfassungsrechts, ersetzt werden.“1425
In Bezug auf die Grundrechte, die sich historisch auch im Spannungsverhaltnis zur Lehre der
katholischen Kirche, durchgesetzt haben, kann heute

1416 Epd., S. 13.

1417 Ebd

1418 Epd., S. 15.

1419 Epd., S. 59.

1420 Epd., S. 61.

1421 Epd., S. 167f.

1422 Epd., S. 208.

1423 Ebd

1424 Sjehe hierzu: ,,Die katholische Kirche kann als weltumspannende Organisation mit universellem Anspruch
charakterisiert werden. Der Verfassungsstaat ist demgegentiiber sowohl historisch als auch — trotz aller inter- und
supranationalen Verflechtungen notwendig immer noch — gegenwartig eine partikulare Entwicklung, die zwar
teilweise universellen Entwicklungen zu folgen scheint, sich jedoch jeweils in einer bestimmten Rechts- und
Staatsordnung konkretisiert.”, in: Waldhoff, Katholizismus und Verfassungsstaat, S. 43.

1425 Epd., S. 44f.

239



»zum Teil eine lbertriebene Aneignung einer vornehmend grundrechtlich inspirierten
Ethik auf Kosten theologischer Substanz beobachtet werden, die Menschenrechte
werden zum ,Grundbestand’ der ,Botschaft’ der Kirche.“*42®
Waldhoff halt eine ,einseitige Einverleibung der Grundrechte des modernen
Verfassungsstaates durch die katholische Kirche” fiir nicht unproblematisch.*?” Er verfolgt
allerdings im Unterschied zu Dreier nicht das Konzept der strikten Trennung von Kirche und
Staat, er misst vielmehr der Anerkennung der Religionsfreiheit durch die Kirche einen hohen
Wert bei. Die Kirche anerkennt die pluralistische Wirklichkeit der Gegenwart und die
Sakularitat des Staates. Unter Wahrung ihres ureigenen Auftrags schafft sie so die Moglichkeit
von ,Kooperation und Koordination“.?4® Paul Kirchhof formuliert bei den Essenern
Gesprachen 2013 den Leitsatz:
,Ein Recht ohne ausreichende Begriindung oder gar Begriindbarkeit ist substantiell
gefihrdet.“4?°
Von daher ergibt sich ein Eintreten der Kirche fiir ,staatserhebliche Prinzipien”.?*3° Nach
Kirchhof tragt die Kirche wegen des ,Prinzips der rechtlichen Bindung aller politischen
Herrschaft” eine Mitverantwortung fiir die Demokratie.'**! Das Béckenférde-Diktum bedeutet
deshalb nicht, dass die religios-weltanschauliche Neutralitdt des Staates dessen begrenzte
Verantwortung fur die Freiheit bewirkt. , Die Freiheit vom Staat ist in ihren Voraussetzungen
vielfach eine Freiheit durch den Staat.“**3? Kirchhof unterstreicht den Auftrag der Kirchen, an
der Begriindung des Rechts mitzuwirken, grundsatzlich gilt:
,Die Kirchen erhalten gerade in der Gegenwart einer orientierungsarmen
Gesetzgebung die Spannung zwischen gesetztem Recht und vorgefundenen
Gerechtigkeitsprinzipien aufrecht. Wenn das Grundgesetz zwischen ,Gesetz und Recht’
unterscheidet, der Gleichheitsgrundsatz nach einem ,verniinftigen Grund’ fiir
Unterscheidungen fragt, das Verhdltnisprinzip eine Angemessenheitspriifung fordert,
so dffnet das Recht ein Fenster zur Ethik, damit fiir die Wirkungen kirchlicher
Lehren."1433

2.1.3 Problematisierung und Einordnung

Der Pluralismus als Charakteristikum der Moderne hat nachhaltige Konsequenzen fiir den
gesamten Bereich des Religiosen. Peter L. Berger verweist, wie oben dargestellt, auf
Veranderungen, die sowohl das individuelle Bekenntnis des Einzelnen betreffen, wie auch die

1426 Epd., S. 51.

1427 Ebd

1428 Sjehe hierzu: ,Staat und Verfassung sind (...) fiir die Kirche Teil der weltlichen Sphéare. Der entscheidende
Schritt (...) ist die Anerkennung der Religionsfreiheit fiir die weltliche Sphare als unabdingbare Bedingung fiir ein
friedliches Miteinander der Religionen. Fiir diese weltliche Sphéare wird das pluralistische System anerkannt, fir
den Glaubensbereich muss die katholische Kirche auf ihrem Auftrag beharren. Die Anerkennung der Sakularitat
weltlicher Herrscher ist der entscheidende Schritt um Kooperation und Koordination zu ermdoglichen, ohne den
eigenen Auftrag aufzugeben.”, in: Ebd., S. 67.

1423 Kirchhof, Der kirchliche Beitrag zu Freiheit und Demokratie, S. 87.

1430 sjehe hierzu: ,Das Nebeneinander von individueller Freiheit als Bedingung fiir Recht und der staatlichen
Willkir als Ausdruck fiir elementares Unrecht bedarf einer neuen Vergewisserung., in: Ebd., S. 88.

1431 Ebd

1432 Epd.,, S. 89.

1433 Epd.,, S. 90.

240



Systematik der institutionellen Ordnung von Religion tangieren. Die Vorrangigkeit der
Subjektivitat bei gleichzeitiger Zurlickdrangung der Objektivitat fliihrt zwar zu keiner Auflésung
von Religion, stellt diese aber in Transformationsprozesse, die die Stellung von Religion im
offentlichen Leben grundséatzlich verandert. Die Folgen fiir das Grundrecht auf
Religionsfreiheit im weltanschaulich-neutralen Verfassungsstaat, wie er auf dem Boden des
Grundgesetzes fir die Bundesrepublik Deutschland existiert, werden in Bezug auf die
christlichen Kirchen verfassungsrechtlich sehr unterschiedlich gesehen und bewertet.
Wahrend Horst Dreier einen ,Staat ohne Gott” postuliert, die weltanschauliche Neutralitat
des Staates im Dienste der Freiheitsgewahr in einer pluralistischen Gesellschaft als absolut
ansieht und den Grundsatz einer ,Religionsindifferenz der Religionsfreiheit” formuliert,434
sprechen sich Christian Waldhoff und Paul Kirchhof fiir eine relative Religionsfreiheit aus.
Waldhoff kritisiert zwar eine ,Uberidentifikation der katholischen Kirche mit dem
Verfassungsstaat”,*3> misst aber der Anerkennung der Religionsfreiheit durch die Kirche
einen hohen Wert bei, da dieser die Anerkennung der pluralistischen Wirklichkeit in der
Gegenwart bedeutet. Fir Kirchhof ist die Mitwirkung der Kirchen und damit der Theologie an
der Begriindung des Rechts im Prinzip der Gerechtigkeit notwendig,'*3¢ er pladiert deshalb
nachdricklich fir eine aktive Mitwirkung der Kirchen an der Demokratie durch ihr Eintreten
furr ,staatserhebliche Prinzipien”.1437

Fur Ernst-Wolfgang Bockenférde ist der Mensch das Subjekt des Rechts.'#3® Von daher ist die
moderne Bestimmung des Menschen innerhalb eines pluralistischen Systems faktisch
festzuhalten. Werden das Recht und dabei besonders die Freiheitsrechte aber einseitig
individuell verstanden, so impliziert dies nach Bdckenforde einerseits die Gefahr einer
Verschiebung zulasten der Sozietat, andererseits wird die fundamentale Funktion des Rechts
als Vermittlung zwischen subjektiver und objektiver Freiheit in Frage gestellt.}*3° In diesem
Zusammenhang betont er die Korrektivfunktion des Rechts, um dessen individualistische
Ausweitung zu verhindern. Dem Pluralismus gegeniber tritt damit das Recht in seiner
spezifischen gesamtgesellschaftlichen Verankerung in Erscheinung. Die Freiheit des Menschen
begriindet sich bei Bockenfoérde in rechtlicher Perspektive vorrangig nicht individualistisch,
sondern aus der Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Staat, wobei die Gesellschaft dem
Staat vorausgeht. Von daher geht die Freiheit des Individuums gleichzeitig auch mit dessen
Verpflichtung einher, fir die Freiheitsrechte Verantwortung zu Ubernehmen.#° Die
personlichen Freiheitsrechte sind damit sozial als Rechtsgleichheit der Individuen innerhalb
der Gesellschaft begriindet.14! Die Freiheitsrechte bendtigen, um sie auch Minderheiten zu
garantieren, innerhalb der demokratischen Ordnung eine Begrenzung der Macht der
Mehrheit. Freiheitsrechte kénnen sich deshalb nach Béckenférde innerhalb des Staates nur
dann entfalten, wenn der Staat seine Machtfunktion begrenzt und gleichzeitig seine
Korrektivfunktion bewusst einsetzt.!#*2 Das Recht selbst ist inhaltlich als , Freiheits- und

1434 Drejer, Staat ohne Gott, S. 61.

1435 Waldhoff, Katholizismus und Verfassungsstaat, S. 44f.

1436 Kirchhof, Der kirchliche Beitrag zu Freiheit und Demokratie, S. 90.

1437 Epd., S. 88.

1438 Bgckenforde, Das Bild vom Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung, S. 60f.
1439 Buckenforde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 47.

1440 Bgckenforde, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, S. 220.

1441 Epd., S. 223.

1442 Epd., S. 226f.

241



Friedensordnung” konzipiert, es erhebt nach der Freisetzung der Wahrheitsfrage im
neuzeitlichen Staat keinen Anspruch mehr darauf, ,Tugend- und Wahrheitsordnung” zu
sein.'*43 Die Verséhnung von Freiheit und Wahrheit wird allerdings trotzdem auf der Basis des
Rechts ermdoglicht und durch das Recht auf Religionsfreiheit vollzogen. In diesem Sinn versteht
Bockenférde die Religionsfreiheit als etwas ,spezifisch Christliches”.14* Weil das Recht stets
der Rezeption durch die Gesellschaft bedarf, ist es von der Anerkennung seiner ,ethisch-
sittlichen Verbindlichkeit” abhangig; weil es sich vom Prinzip der Gerechtigkeit her begriindet,
besitzt es eine metaphysische Ebene.**> Béckenforde spricht in diesem Zusammenhang vom
,Sittlichen Staat”. Er meint damit die Erkenntnis, dass der Staat eines ethischen Fundaments
bedarf.144¢ Der Staat muss folglich die ethisch-moralische Ordnung férdern, wozu wesentlich
die Religionsfreiheit gehort. Sie dient neben der Gewahrleistung individueller Freiheitsrechte
auch fiir eine metaphysisch-theologische Begriindung des Rechts als Fundament fir
,Unabdingbarkeiten”, wie es der Schutz des Lebens darstellt.'44” Die sittliche Ordnung der
Gesellschaft ist die entscheidende SchutzmalRnahme derer das Recht bedarf, um seine
unterschiedlichen Funktionen erfillen zu kdnnen. Bockenforde erkennt im Recht eine
subjektiv-individuelle Ebene, die in den Freiheitsrechten greifbar wird, hinzu kommt aber eine
objektiv-metaphysische Ebene, die mit dem Diktum vom ,sittlichen Staat” einen
begriindenden Letztverweis des Rechts in Prinzipien wie der Menschenwiirde und der
Gerechtigkeit beriihrt. Im Sinne des ,balancierten Verhaltnisses” zwischen Staat und Kirche
erklart sich der Staat in der Bundesrepublik Deutschland den weltanschaulich-religiosen
Bekenntnissen gegenliber zwar neutral, er nimmt den Religionen gegeniber aber trotzdem
keine indifferente Haltung ein.'#*® Fiir die Kirche bedeutet dies zunichst, dass sie innerhalb
des politischen Prozesses eine aktive Rolle spielt. Ihre Mitwirkung bezeichnet Béckenférde
unter Bericksichtigung ihrer Verpflichtung auf das Evangelium als ,,unpolitisch-politisches
Wirken.” Da die Kirche selbst am Fortbestehen der freiheitlichen Grundordnung im Staat
interessiert ist, erhalt ihre Beteiligung am politischen Prozess eine theologische Dimension.
Die Trennung zwischen Kirche und Staat ergibt sich nach Bockenférde zum einen in der
Autonomie des Politischen und zum anderen in der Glaubens- und Gewissensfreiheit des
Einzelnen. Er wendet sich gegen eine Politisierung der Kirche ebenso wie gegen eine
Verkirchlichung der Politik oder des Staates und spricht sich somit fiir die Wahrung einer
grundsitzlichen Differenz aus.'#*° Die Religionsfreiheit, die sich im Grundgesetz in spezifischen
Einzelrechten ausdriickt, gehort zur verfassungsrechtlichen Rahmenordnung des Staates, sie
regelt das Verhaltnis von Staat und Kirche ebenso wie deren Trennung. Entsprechend dem
»,Bockenforde-Diktum“ zahlt das christliche Bekenntnis, seine Organisationsform als Kirche ist
davon nicht getrennt, zu den Voraussetzungen des freiheitlichen Staates, derer er bedarf ohne
sie selbst garantieren zu kénnen. In diesem Sinne ist der Ausgang vom Menschen in der
Darstellung Bockenférdes nicht individualistisch zu sehen, sondern als in einen sozialethischen
Rahmen hineingestellt, zu begreifen. Die Konzilserklarung , Dignitatis humanae” argumentiert

1443 Bgckenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, S. 2009.

1444 Ebd., S. 201.

1435 Bpckenforde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 216.

1446 Buckenforde, Der Staat als sittlicher Staat, S. 36.

1447 Bpckenforde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 224ff.

1448 Buckenforde, Stellung und Bedeutung der Religion in einer ,civil society”, S. 264f.
1449 Bgckenfoérde, Politisches Mandat der Kirche?, S. 263f.

242



in dhnlicher Weise, indem sie die Religionsfreiheit zwar fundamental in der Menschenwiirde
begrindet sieht, gleichzeitig aber die verantwortete Freiheit des Einzelnen im Kontext der
Sozietdt in den Blick nimmt. Deshalb hebt das Konzilsdokument auch die Verwiesenheit auf
das Gemeinwohl hervor.1#>° John C. Murray als wichtiger Interpret von ,Dignitatis humanae”
betont die Zielsetzung des Konzils, die darin besteht, Religionsfreiheit als menschliches und
birgerliches Recht zu qualifizieren.**! Eine individualistische Verengung der Religionsfreiheit
ist mit der Konzilserklarung nicht zu begriinden. Das Konzil geht vielmehr von einem
Verstandnis der positiven Religionsfreiheit aus, wodurch die Religionen die Freiheit haben,
sich mit dem Potential ihrer gemeinschaftlichen Kraft in Staat und Politik konstruktiv
einzubringen.'#>? Roman A. Siebenrock stellt fest, dass ,die Anerkennung der Religionsfreiheit
die Voraussetzung fiir den fruchtbaren Beitrag der unterschiedlichen Religionen fiir die
Gesamtgesellschaft” ist.1#>* Ein ,Staat ohne Gott“ als Folge eines gesellschaftlichen
Pluralismus ist von daher nicht im Sinne des Zweiten Vatikanischen Konzils.

2.2 Religionsfreiheit und Fundamentalismus

Neben dem Pluralismus als Folge individualistischer Religionspraxis, stellt der religios
motivierte Fundamentalismus eine ernsthafte Bedrohung fiir das Grundrecht auf
Religionsfreiheit dar. Hass, Rechtsextremismus, Antisemitismus und gruppenbezogene
Menschenfeindlichkeit ergeben sich in vielen Einzelfallen als Konsequenz aus der Verbreitung
fundamentalistischer Ansichten.'#>* Es soll zunidchst der Begriff ,Fundamentalismus” kurz
beleuchtet werden. Anhand der Problematik von Hetzreden, die vor allem Uber die sozialen
Medien verbreitet werden, wird die aktuelle Problemlage verdeutlicht. Zum Abschluss erfolgt
der Versuch einer Bewertung aufgrund der von Ernst-Wolfgang Bockenforde und durch die
Konzilserklarung ,Dignitatis humanae” entwickelten Richtlinien.

2.2.1 Der Begriff ,Fundamentalismus”

Fundamentalismus als religioses Phanomen ist zunachst inhaltlich von Haltungen zu
unterscheiden, die sich als Begriindung ihrer Uberzeugungen zu letzten Grundsitzen
bekennen. Nach Wolfgang Beinert liegt die Differenz darin,
,dass die Fundamentalisten eine bestimmte Konkretisierung der Letztgrundsdtze fiir
fundamental und damit letztgiiltig erkldren. Fiir sie gibt es keinen Freiraum, innerhalb
dessen man auf unterschiedliche Weise die Fundamente einer Lebens- oder Weltsicht
bekennen, aus ihnen seine Existenz aufbauen kann. Wer anders als sie denkt und anders
handelt, der ist dann schon ein Verréter an den letzten Prinzipien selbst.“4>>

1450 DiH 6.

1451 Murray, Die Erklarung Gber die Religionsfreiheit, S. 320.

1452 DiH 4,

1453 Sjebenrock, Kommentar zu DiH, S. 177f.

1454 BMz, 2. Bericht der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit, S. 15.
1455 Beinert, Christentum und Fundamentalismus, S. 10.

243



Beinert charakterisiert den religiosen Fundamentalismus als ,Protesthaltung”, die in
Ruckbindung an die Vergangenheit einen ,Antimodernismus” propagiert.!4°® Als
Lebenseinstellung kann der Fundamentalismus dynamisch in Erscheinung treten, wie dies
meist in der Form des ,,Islamismus” geschieht, oder aber auch statischer Natur sein, was vor
allem bei christlichen Gruppierungen zu konstatieren ist. Beinert fiihrt dazu aus:
,Fundamentalistische Strémungen gibt es (...) heute in allen Religionen. Da diese
unterschiedliche Geschichte haben, unterscheiden sich auch die verschiedenen
Fundamentalismen erheblich. So ist der Islamismus vornehmlich eine Protesthaltung
gegen die libermdchtigen, als verdemiitigend empfundenen Einfliisse der westlichen
Kultur; er méchte die traditionellen Werte der koranischen Lebenseinstellung dagegen
halten, aber mit dem erklérten Ziel, eben damit und dadurch die Gegenwart religiés,
politisch und 6konomisch neu zu gestalten. Der islamische Fundamentalismus ist damit
dynamisch. Im Christentum dagegen (liberwiegt die regressive Einstellung in den
fundamentalistischen Gruppierungen: Natiirlich wollen auch sie die Welt gestalten,
aber so, dass die Werte der Vergangenheit wieder zu absoluter Geltung gebracht
werden. Der christliche Fundamentalismus ist also eher statisch.“*4>7
Der Fundamentalismus ist eine charakteristisch neuzeitliche Lebenseinstellung, er sucht
Sicherheit in den Unwagbarkeiten der Gegenwart zu vermitteln und versteht sich in diesem
Zusammenhang als Gegenbild zum Pluralismus.***® Erich Geldbach weist zudem darauf hin,
dass der Begriff ,,Fundamentalismus® nicht als Selbstbezeichnung einer Gruppe verwendet
wird und in seiner Begrifflichkeit ein Werturteil enthalt:
,Es ist ein negativ besetzter Begriff, der Engstirnigkeit, Intoleranz, Unaufgekldrtheit,
einen nach riickwdrts gerichteten Obskurantismus sowie Fanatismus signalisiert.“4>°
Fundamentalistische Uberzeugungen zeichnen sich nach Klemens Deinzer dadurch aus,
,dass sie ein bedingtes Lebens- und Bezugsfeld der Wirklichkeit verabsolutieren, indem
sie das Rad der Geschichte restaurativ an einem Punkt blockieren. 460
Dies fiihrt schlieBlich zur Bereitschaft, die eigene ,, Wahrheit” mit allen zu Gebote stehenden
Mitteln zu verbreiten und ,Andersglaubende” auszuschlieBen.'#®! Fundamentalisten stellen
ein Gefahrdungspotential dar. In der ethischen Bewertung fiihrt Johannes Griindel aus:
,Unsicherheit und Angst, Skepsis gegeniiber der menschlichen Vernunft, Riickgriff auf
irgendwelche Autoritét als feste Basis, Abbruch einer Auseinandersetzung oder
Diskussion durch hoheitliche Entscheidung sind fiir eine fundamentalistische
Einstellung eigentiimlich. Bereits hier wird deutlich, dass eine solche Position der

1456 Sjehe hierzu: ,Fundamentalismus ist (...) wesentlich eine Protesthaltung, aus der eine Protestbewegung
entspringt. Im Gegensatz zu anderen neuzeitlichen Protestbewegungen wie dem Feminismus kdmpft er aber
nicht gegen, sondern fiir die Vergangenheit. Fundamentalismus ist ein Antimodernismus.”, in: Ebd., S. 27.

1457 Epd.,, S. 28.

1438 Sjehe hierzu: ,Der Fundamentalist sucht (...) gegeniiber den Anfechtungen der Moderne Sicherheit um jeden
Preis. Weil deren Kennzeichen die Komplexitdt und die Pluralitdt der Verhaltnisse <gegenliber der statisch-
eindimensionalen Ordnung der vorzeitigen Welt> sind, sucht er jene Sicherheit zu gewinnen, indem er alles
daransetzt, die Eindeutigkeit der Verhaltnisse zu schaffen.”, in: Ebd., S. 36.

1459 Geldbach, Fundamentalismus, S. 1.

1480 Dejnzer, Sicherheit um jeden Preis?, S. 20.

1461 Sjehe hierzu: ,,Zur Konsequenz hat diese fundamentalistische Uberzeugung, im ,Besitz’ der Wahrheit zu sein
und deshalb auch die entscheidenden MaRstdbe und Verhaltensnormen setzen zu kénnen, dass diese entweder
anderen Menschen aufgedrangt oder als ein ,flammendes Schwert’ gebraucht werden, um Andersglaubende
auszugrenzen.”, in: Ebd., S. 21.

244



Eigenverantwortung und Wiirde der menschlichen Person nicht hinreichend gerecht

werden kann. Humanitdt erscheint durch ideologische und fundamentalistische

Strémungen gefdhrdet, erst recht christlicher Glaube. 4%
Im Rekurs auf die menschliche Ratio und auf die Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils
fordert Griindel eine Ethik der Vernunft, denn die Erkenntnis sittlicher Prinzipien ist nicht
allein Angelegenheit des Glaubens, ,,sondern bleibt Aufgabe rationaler Erkenntnis, wobei dem
Glauben durchaus eine maieutische Funktion zufallt.“14®3 Aufgrund dieser kurzen,
schlaglichtartigen Darstellung wird deutlich, dass religioser Fundamentalismus ein
vielschichtiges Phanomen ist. Sein Gefahrenpotential wird haufig vor allem im Islamismus
gesehen, liegt aber grundsatzlich in der Verabsolutierung singuldrer Einsichten und
Bekenntnisse, die ihre Kompatibilitat mit einer differenzierten Wirklichkeit verloren haben.

2.2.2 ,Online-Hassrede” als Bedrohung der Religionsfreiheit

Eine wesentliche Bedrohung der Religionsfreiheit geht aktuell von Hassreden in den sozialen
Kommunikationsforen des Internets aus. Der ,2. Bericht der Bundesregierung zur Lage der
Religionsfreiheit” von 2020 widmet diesem Thema ein eigenes Kapitel.1#* Nutzer bestimmter
Foren der digitalen Kommunikation kdnnen sich radikalisieren und zu Gewalt aufrufen. Vor
diesem Hintergrund veribte im Oktober 2019 ein bewaffneter Mann einen antisemitisch
motivierten Anschlag auf die Synagoge in Halle. Es gelang ihm zwar nicht am hoéchsten
judischen Feiertag Jom Kippur in das Gotteshaus einzudringen, aus Wut Uber den
gescheiterten Attentatsversuch verletzte und totete er aber Passanten.
,Der Titer zielte offenbar darauf ab, online zu weiteren Taten anzustiften. Er filmt seine
Tat, kommentierte sie und libertrug das Video live ins Internet, wo es iiber verschiedene
Kandile verbreitet wurde und innerhalb der ersten 30 Minuten nach dem Anschlag rund
15.600 Nutzerinnen und Nutzer erreichte.“*45>
Ein wesentliches Problem der Hassrede in online-Foren besteht darin, dass die Identitdten der
Initiatoren bestimmter Hasskampagnen unerkannt bleiben kénnen und sich so jeder
juristischen Verantwortung entziehen.#%® Der Bericht der Bundesregierung konstatiert
hinsichtlich der Menschenrechte und hier besonders der Religionsfreiheit: , Religions- oder
gruppenbezogene Online-Hassrede gefdhrdet das Menschenrecht auf Religions- und
Weltanschauungsfreiheit und die friedliche Koexistenz der Religionen.“**” Obwohl| es
gegenwartig keine rechtlich giiltige Definition von Hassrede gibt, er6ffnen verschiedene
Dokumente und Erklarungen der Vereinten Nationen einen Rahmen fiir politische und
rechtliche MaBnahmen dieses international virulenten Themas. Hierbei wird vor allem auf den
Schutz des Menschenrechts auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit verwiesen, wobei

1462 Griindel, Theologische Ethik und Fundamentalismus, S. 332f.

1463 Epd., S. 339.

1464 BMZ, 2. Bericht der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit, S. 38-63.

1485 Epd.,, S. 39.

1466 Sjehe hierzu: ,Die Anonymitat der Kommunikation im Netz kann, im Vergleich zu Kommunikation in der
analogen Welt, einen enthemmenden Einfluss auf das Verhalten der Nutzerinnen und Nutzer haben. So kann
Anonymitdt Online-Hassrede fordern, da Menschen in der Regel eher bereit sind, aggressiv oder sogar
gewaltverherrlichende Sprache gegeniiber anderen zu nutzen, wenn sie anonym bleiben und ihre Identitat nicht
preisgeben missen.”, in: Ebd.

1487 Epd., S. 40.

245



allerdings auch die VerhdltnismaRigkeit entsprechender Einschriankungen oder Verbote
herausgestellt wird.}*%® In der Bundesrepublik Deutschland erméglicht das ,Gesetz zur
Bekampfung des Rechtsextremismus und der Hasskriminalitdat” von 2020 das Eingreifen des
Staates gegen Online-Hass.
,Das Gesetz sieht verschiedene MafSnahmen vor, die eine intensivere und effektivere
Bekdmpfung von Rechtsextremismus und Hasskriminalitdt erméglichen. Ziel ist es unter
anderem zu verhindern, dass aus Hass und Hetze im Netz rechtextremistisch motivierte
Straftaten in der analogen Welt folgen.“14%°
Die Problematik der Hassrede im Internet und ihre Auswirkungen stellt eine globale
Herausforderung dar, die sich durch nationale Gesetzgebungen nicht hinreichend
kontrollieren und begrenzen lasst. Gleichwohl bedarf es der Bewusstwerdung innerhalb der
Gesellschaft, um einer Gefahrdung der Menschenrechte entgegenzuwirken. Von Form und
Inhalt her, lasst sich das Phanomen der Online-Hassrede ins weite Feld des Fundamentalismus,
zumindest grundsatzlich, einordnen. Dies zeigt sich besonders im radikalen Festhalten an
bestimmten Uberzeugungen einer Letztbegriindung von Welt, die zur Verfolgung jeweils
anderer Ansichten, Meinungen, Ethnien und Religionen fiihrt, die diesen Uberzeugungen nicht
entsprechen. Die Online-Hassrede ist eine Form des extremen, dynamischen
Fundamentalismus, eine gefahrliche Form der Infiltration und der Agitation.

2.2.3 Bewertung und Konsequenzen

Die Konzilserklarung zur Religionsfreiheit vollzieht den Schritt vom ,,Recht der Wahrheit” zum
,Recht der Person”.#’° Damit wird die Bedeutung des Menschen als Subjekt seines religidsen
Bekennens und Glaubens hervorgehoben. Die Religionsfreiheit als personales Recht des
Individuums begriindet das Konzil in der Offenbarung selbst. Von daher wird die Verpflichtung
zur Wahrheit zu einer moralischen Verpflichtung, eine Dispens von der Wahrheit im Sinne
einer allgemeinen Gleichheit aller Bekenntnisse und Religionen ist dem Konzil fremd. Ein
weiterer wesentlicher Punkt liegt in der Stellung des Staates, der durch seine
Rechtssetzungsfunktion dem Schutz und der Entfaltung der Grundrechte dient. Eine
Einschrankung der Religionsfreiheit durch den Staat ist nach der Lehre des Konzils nur im Falle
der Gefahrdung des Gemeinwohls denkbar.!*’? Das Konzil Ubergibt dem Staat fiur die
Sicherung der Religionsfreiheit eine zentrale Aufgabe und vollzieht eine Verwiesenheit auf den
Staat. Fir die Konzilsviter gilt ferner die Uberzeugung, dass Freiheit ein Gebot der
Offenbarung ist. Phanomene des religiosen Fundamentalismus lassen sich somit durch die
Konzilserklarung ,Dignitatis humanae“ weder begriinden noch als Ausdruck aktiver
Religionsfreiheit rechtfertigen. Die Ausibung der Religion als ,Recht der Person“, das nur
aufgrund des Menschen als Subjekt und in Anerkennung seiner Freiheit zu verstehen ist, kann
aber nicht im Sinne von Repression und Zwang verstanden werden. Freiheit im Sinne des

1468 Sjehe hierzu: ,Eine menschenrechtsbasierte Regulierung von Hassrede erfordert den Schutz des
Menschenrechts auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit <Artikel 18 des VN-Zivilpakts) ebenso, wie den
Schutz der Meinungsfreiheit, der in Artikel 19 des VN-Zivilpakts verankert ist. Der VN-Menschenrechtsausschuss
hat darauf hingewiesen, dass Einschrankungen der Meinungsfreiheit grundsatzlich, auch im Kontext von
Hassrede, gesetzlich vorgeschrieben, notwendig und verhaltnismaRig sein missen.”, in: Ebd., S. 42.

1469 Ehd., S. 44.

1470 DiH 1.

1471 DiH 6.

246



Konzils wird zudem als Akt der Gewissenstreue und der Verantwortung gesehen, die nicht als
Freiheit Einzelner Gber Andere missverstanden werden kann. Fundamentalismus, wie z. B. die
Online-Hassrede, ist somit kein Ausdruck von Religionsfreiheit, sondern fiihrt zu deren
Gefahrdung und Begrenzung. Die Verwiesenheit auf den Staat, dessen Aufgabe es ist, die
Religionsfreiheit als Menschenrecht zu schiitzen und damit die Freiheit als hdchstes
Verfassungsgut zu wahren, fihrt zur Verpflichtung durch gesetzliche Regelungen einer
Gefahrdung des Gemeinwohls entgegenzuwirken. Die Religionsfreiheit als personales Recht
des Individuums umfasst nach der Lehre des Konzils nicht die Phanomene des religidosen
Fundamentalismus. Flir Ernst-Wolfgang Bockenforde besteht ein reziprokes Verhaltnis
zwischen der positiven Rechtssetzung des Staates und der sozialen Wirklichkeit der
Gesellschaft, zu der deren ethisch-sittliche Standards gehoren.'#’? Freiheit ist darauf
angewiesen, als Recht formuliert zu werden, denn nur dann kann Freiheit in Ordnung
verwirklicht und Ordnung durch Freiheit inhaltlich pragend ausgerichtet werden.'#’3 So ist das
Recht ,Bedingung der Freiheit” und Freiheit gleichzeitig Ziel des Rechts.4”* Freiheit wird aber
nicht singular durch die Selbstbestimmung des Menschen als dessen rein subjektive Freiheit
verwirklicht, das Recht beschrénkt vielmehr die Freiheit des Einzelnen, um Freiheit als
Bedingung des Menschseins zu ermoglichen; das Recht dient deshalb dazu, ,,Ziele der Freiheit
und Inhalte des Freiheitsgebrauchs festzulegen.“*4’> Das Recht schiitzt demnach die
subjektiven Freiheitsraume und bezieht sich inhaltlich auf eine metaphysische, objektive
Ebene. Die Vermittlung von subjektiver und objektiver Freiheit geschieht durch das Recht mit
dem Ziel, Menschsein zu verwirklichen.'#’® Der Staat besitzt die Macht, unter bestimmten
Bedingungen, Freiheit zu begrenzen, um sich gegen die Bedrohung der Freiheit zu wehren. Es
ist seine Pflicht daflir Sorge zu tragen, dass die rechtlich garantierte Freiheit gegen Angriffe
und Infragestellungen verteidigt wird; zur ,Selbstverteidigung des Staates” gehort es,
rechtliche Fiirsorge fiir sein Bestehen zu treffen.'*’” Zum Spezifischen des Rechts gehért, dass
es eine ,Erhaltungsordnung fiir das Zusammenleben der Menschen” ist.#’® Damit die
Ordnung des Staates als Friedensordnung, die auf Freiheit hin orientiert ist, Bestand hat,
bedarf es einer Verknipfung von ,sittlicher Lebenswelt” mit dem , Allgemeinen des Staates”,
daraus folgt eine sittliche Bestimmung des Staates und eine Abwehr des Totalitarismus. Der
,Sittliche Staat“ versteht trotzdem Freiheit nicht als ,Freiheit aller Sitten”, sondern als Freiheit
in rechtlicher Fixierung. Flr die Religionsfreiheit bedeutet dies, dass der Staat die Gewalt
besitzt, dieses Grundrecht zu begrenzen, wenn es um der offentlichen Ordnung willen
notwendig ist. Wegen des ,Prinzips der Gemeinvertraglichkeit” hat der Staat die Pflicht,
intolerantes und sozial unvertragliches Verhalten, das sich moéglicherweise unter dem
Deckmantel der Religionsfreiheit zu verbergen sucht, zu unterbinden.#’® Fir Ernst-Wolfgang
Bockenforde ist der weltanschaulich-neutrale Staat keineswegs indifferent. Der Staat hegt ein
vitales Interesse an Glauben und BekenntnisduBerung seiner Biirger, von daher muss der Staat
religidsen Fundamentalisten und ihren Organisationsstrukturen abwehrend

1472 Bgckenforde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 216.
1473 Bpckenforde, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, S. 43.
1474 Epd., S. 44.

1475 Ebd., S. 46.

1476 Epd., S. 47.

1477 Ebd., S. 56.

1478 Bpckenforde, Staatliches Recht und sittliche Ordnung, S. 224.
1479 Bpckenforde, Einleitung zur Textausgabe, S. 240f.

247



gegeniberstehen. Das Recht auf freie Meinungsduflerung und die Garantie der
Religionsfreiheit im Sinne des Verfassungsstaates konnen deshalb nicht gegeneinander
ausgespielt werden. Die Religionsfreiheit ist in diesem Sinne eine rechtliche Freiheit, sie ist vor
Missbrauch und Gefdahrdung durch Missachtung des Menschseins zu schiitzen. Die
Konzilserklarung ,Dignitatis humanae” und die Freiheitslehre von Ernst-Wolfgang
Bockenforde belegen dies unmissverstandlich.

248



Abschluss

Otfried Hoffe schreibt im Kontext der Frage nach der Bedeutung der Freiheit fiir die
Gegenwart:

,Die Freiheit (...) hat fiir den Menschen generell und fiir die Moderne im Besonderen

eine konstitutive Bedeutung. Fiir beide ist sie das héchste Gut.“*48°
Die vorliegende Studie zum Recht auf Religionsfreiheit exemplifiziert die Bedeutung der
Freiheit an einem hochst personlichen, fiir Geschichte und Gegenwart sensiblen Punkt.
Freiheit gehort zum Wesen des Menschen, bezogen auf die Religion und damit auf das
Bekenntnis eines Glaubens an Gott erfahrt sie neben ihrer anthropologischen Begriindung
eine Entgrenzung in die Transzendenz. Im sozialethischen Kontext wird sie zu einem Thema
des gesellschaftlichen Miteinanders und damit zu einer Aufgabe innerhalb des freiheitlich-
demokratisch verfassten Staates. Gleichzeitig unterliegt sie einer bestandigen Gefahrdung, die
sich aus dem Zu- und Gegeneinander von Individualitat und Sozialitat ergibt. Im historischen
Durchgang wird deutlich, dass das Verstandnis der Religionsfreiheit als Menschen- und
Grundrecht erst in einem langen Prozess zu Bewusstsein und formalem Ausdruck gefunden
hat. Dabei sind stets politische und zeitgeschichtliche Bedingungen von groBer Bedeutung.
lhrer geschichtlichen Bewusstwerdung und Entfaltung, im Bereich der katholischen Kirche ein
Weg groflter Heterogenitat und Widerspriichlichkeit, gegeniiber korrespondiert eine
rechtsphilosophische Dimension, die sich im Gedanken der Gerechtigkeit und der Freiheit, als
Prinzipien der Rechtsordnung, ebenso ausdriickt, wie in der grundsatzlichen Frage nach dem
Wesen von Freiheit und Religion, und deren Verhaltnis zueinander. Letztlich muss alles sowohl
unter einer geschichtlichen wie einer juristischen Perspektive analysiert und bewertet
werden. Wie alle Freiheitsrechte so unterliegt auch die Religionsfreiheit einer
gesellschaftlichen Akzeptanz. Gleichwohl eréffnet der Hinweis auf die Transzendenz eine
Perspektive des Absoluten, der gesellschaftliche Entwicklungen hinterfragt und auf letzte
Begriindungen zuriickzufiihren sucht. Eine theologische Begriindung der Freiheitsrechte, und
besonders der Religionsfreiheit, dient nicht vorrangig ihrer metaphysischen Fundamentierung
und Ausrichtung, sondern vielmehr einer funktionalen Bestimmung, die in ihrer
Korrektivfunktion gegeniiber gesellschaftlichen und politischen Entwicklungen besteht. Das
Recht auf Religionsfreiheit ist ein dynamisches Grundrecht, es ist nicht ideell zu verstehen,
sondern entwickelt sich aufgrund steter Herausforderungen. Dabei bleibt die Frage nach der
das Recht begriindenden Sitte der Menschen von ernsthafter Bedeutung. Das Recht braucht
vor diesem Hintergrund notwendiger Weise eine Ethik der Freiheit.

Jirgen Habermas stellt die ,Kategorie von Wahrheitsbedingungen®, die von der Religion heute
geliefert werden kritisch in Frage und stellt dazu fest:
»Aber ob die Religion im Sinne eines Statthalters von Wahrheitspotentialen noch eine
gegenwidrtige Gestalt des Geistes darstellt, ist aus philosophischer Sicht nur von Fall zu
Fall durch eine gelingende Entbindung dieses Potentials zu entscheiden.“48
Religion ist untrennbar mit der Frage nach Wahrheit verbunden. Der Primat der Wahrheit hat
es der Kirche lange Zeit unmoglich gemacht, die Religionsfreiheit, begriindet in der

1480 Hffe, Kritik der Freiheit, S. 13.
1481 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1, S. 78.

249



Menschenwdrde, positiv zu verstehen und in ihr Lehrgebaude aufzunehmen. Seit dies auf dem
Zweiten Vatikanischen Konzil durch den Aufbruch des Vorrangs der Wahrheit zugunsten des
Personlichkeitsprinzips moglich wurde, versteht sich das kirchliche Lehramt kontinuierlich als
Verklnder und Verteidiger der Religionsfreiheit. Gleichzeitig bleibt aber der Hinweis auf die
Verpflichtung, die Wahrheit des Glaubens zu suchen und an ihr festzuhalten. Aus der
Feststellung Habermas” wird offensichtlich, dass es , Wahrheitsbedingungen” innerhalb des
okzidental ausgerichteten Denk- und Lebenssystems bedarf. Es stellt sich deshalb als
Herausforderung der Gegenwart dar, dass die Kirche sich im Kontext der grundrechtlich
garantierten Religionsfreiheit darum bemiiht, ihr ,Wahrheitspotential” konstruktiv in die
Fragen der Zeit und des Lebens einzubringen. Ob und in wie fern dies gelingt, bleibt allerdings
offen.

Ernst-Wolfgang Bockenforde spricht im Zusammenhang der Freiheit von einem ,,Wagnis“. Der
Staat geht dieses Wagnis ein, weil es aufgrund des Freiheitsprinzips innerhalb des Rechts in
dieser Weise konsequent ist. Damit ergibt sich allerdings immer die Maoglichkeit der
Gefahrdung von Freiheit. Andererseits wird Freiheit damit zu einer Aufgabe, die sich die
Menschheit in jeder Zeit neu stellen muss. Die Verpflichtung auf die Freiheit wird damit zu
einem stets aktuellen Thema. Fir die Religionsfreiheit bedeutet dies, dass sie sich als
Freiheitsrecht innerhalb einer zunehmend ausdifferenzierten Gesellschaft bewahren muss.
Fiir die Kirche bedeutet dies, dass die Verkiindigung des Evangeliums mit der Botschaft von
Wahrheit, die sich in Freiheit zu verwirklichen hat, eine niemals abgeschlossene Aufgabe ist.
Die theologische Auseinandersetzung damit ist sowohl Teil der Verkiindigung wie Teilnahme
an der Verantwortung fur die Welt, die sich aus dem christlichen Bekenntnis ergibt.

250



AA

BMZ

DH

DiH

GG

GS

KGZ

KKK

LCE

LG

LThK?

LThK3

RSF

Abkirzungen

Decretum de Apostolatu Laicorum. Dekret (iber das Apostolat der Laien (,,Apostolicam
actuositatem®), in: LthkK? (Ergdnzungsbinde 1-3), Das Zweite Vatikanische Konzil.
Konstitutionen, Dekrete und Erklarungen. Lateinisch und Deutsch. Kommentare,
Band 2, Freiburg im Breisgau: 1967, S. 585-701.

Bundesministerium fir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung.

Hinermann, Peter (Hrsg.), Heinrich Denzinger. Kompendium der
Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen, Freiburg im Breisgau:
371991.

Declaratio de Libertate Religiosa. Erklarung zur Religionsfreiheit (,Dignitatis
humanae”), in: LthK? (Ergdnzungsbinde 1-3), Das Zweite Vatikanische Konzil.
Konstitutionen. Dekrete und Erkldarungen. Lateinisch und Deutsch. Kommentare,
Band 2, Freiburg im Breisgau: 1967, S. 712-748.

Grundgesetz fir die Bundesrepublik Deutschland, herausgegeben von der Bayerischen
Landeszentrale fiir politische Bildungsarbeit, Miinchen: 2021.

Constitutio Pastoralis de Ecclesia. Pastorale Konstitution tiber die Kirche in der Welt
von heute (,Gaudium et spes”), in: LthK? (Ergdnzungsbdnde 1-3), Das Zweite
Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklarungen. Lateinisch und Deutsch.
Kommentare, Band 3, Freiburg im Breisgau: 1968, S. 241-592.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Kirche und christlicher Glaube in den
Herausforderungen der Zeit. Beitrage zur politisch-theologischen
Verfassungsgeschichte 1957-2002 (Sammelband), Minster: 2004.

Katechismus der Katholischen Kirche, Miinchen: 1993.

Lexikon der christlichen Ethik, 2 Bande, Freiburg im Breisgau: 2014.

Constitutio Dogmatica de Ecclesia. Dogmatische Konstitution tGber die Kirche (,Lumen
gentium®), in: LthK?> (Ergdnzungsbinde 1-3), Das Zweite Vatikanische Konzil.
Konstitutionen, Dekrete und Erkldrungen. Lateinisch und Deutsch. Kommentare,

Band 1, Freiburg im Breisgau: 1966, S. 137-359.

Lexikon fiir Theologie und Kirche, herausgegeben von Josef Héfer und Karl Rahner,
2. Auflage, Bande 1-10, Freiburg im Breisgau: 1957-1965.

Lexikon fiir Theologie und Kirche, herausgegeben von Walter Kasper, 3. Auflage,
Bdnde 1-11, Freiburg im Breisgau: 1993-2001.

Bockenforde, Ernst-Wolfang, Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie,
Staatstheorie und Verfassungsgeschichte (Sammelband), Frankfurt am Main: 1991.

251



SGK?

SGK3

SNE

SvD

TRE

uG

UvG

WRV

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Schriften zu Staat, Gesellschaft, Kirche, Band 2:
Kirchlicher Auftrag und politisches Handeln. Analyse und Orientierung (Sammelband),
Freiburg im Breisgau: 1989.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Schriften zu Staat, Gesellschaft, Kirche, Band 3:
Religionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt (Sammelband), Freiburg im
Breisgau: 1990.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Staat, Nation, Europa. Studien zur Staatslehre,
Verfassungstheorie und Rechtsphilosophie (Sammelband), Frankfurt am Main: 22000.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Staat, Verfassung, Demokratie. Studien zur
Verfassungstheorie und zum Verfassungsrecht (Sammelband), Frankfurt am Main:
21992,

Theologische Realenzyklopadie, herausgegeben von Gerhard Krause und Gerhard
Miiller, Bande 1-36, Berlin: 1977-2004.

Utz, Arthur-Fridolin / Groner, Joseph-Fulko, Aufbau und Entfaltung des
gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius XllI., 3. Bande: Freiburg im Breisgau:
1954-1961.

Utz, Arthur-Fridolin / von Galen, Brigitta (Hrsg.), Die Katholische Sozialdoktrin in ihrer
geschichtlichen Entfaltung. Eine Sammlung papstlicher Dokumente vom 15.

Jahrhundert bis zur Gegenwart, 4. Bande, Aachen: 1976.

Die Verfassung des Deutschen Reiches vom 11. August 1919 (Weimarer
Reichsverfassung), Miinchen: 1922.

252



Bibliographie
A)
Adler, Manfred, Das allgemeine Recht auf Religionsfreiheit. Anmerkungen zu einem Buch von Johannes
Rothkranz, St. Ottilien: 1999.

Aland Kurt, Kirche und Staat in der alten Christenheit, in: Aland, Kurt / Schneemelcher, Wilhelm (Hrsg.),
Kirche und Staat. Festschrift fiir Hermann Kunst, Berlin: 1967, S. 19-49.

Alemann von, Ulrich, Politikbegriffe, in: Nohlen, Dieter (Hrsg.), Worterbuch Staat und Politik, Minchen:
1991, S. 490-493.

Allgemeine Erklarung der Menschenrechte vom 10. Dezember 1948, in: Menschenrechte. Dokumente
und Deklarationen, herausgegeben von der Bundeszentrale fiir politische Bildung, Bonn: 31999, S. 52-
59.

Althaus, Rudiger / Schmidt, Jochen (Hrsg.), Staat und Religion. Aspekte einer sensiblen
Verhaltnisbestimmung, Questiones Disputatae 303, Freiburg im Breisgau: 2019.

Aubert, Roger, Das Problem der Religionsfreiheit in der Geschichte des Christentums, in: Lutz, Heinrich
(Hrsg.), Zur Geschichte der Toleranz und Religionsfreiheit, Darmstadt: 1977.

Augustinus, De civitate Dei, in: Bibliothek der Kirchenvater, Des Heiligen Kirchenvaters Aurelius
Augustinus zweiundzwanzig Biicher liber den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen Ubersetzt von Alfred

Schréder, Bande 2-3 (Buch IX-XVI), Kempten / Miinchen: 1914.

B)
Barion, Hans, Kirche und Kirchenrecht. Gesammelte Aufsatze, Paderborn: 1984.

Baumer, Beate / Zabel, Frank (Hrsg.), Wie viel Glaube braucht das Land? Antworten aus Politik, Kirche
und Gesellschaft, Freiburg im Breisgau: 2017.

Baumgartner, Alois, Politische Ethik, in: LCE, Band 2, Sp. 1394-1397.

Bea, Augustin Kardinal, Konzil und Religionsfreiheit, in: Freiheit und Ordnung. Soziale Fragen der
Gegenwart 50, Mannheim: 1966.

Becka, Michelle, Christliche Sozialethik als Menschenrechtsethik, in: Stimmen der Zeit 11 (2019),
S. 813-822.

Beinert, Wolfgang, Christentum und Fundamentalismus, Nettetal: 1992.
Benedikt XVI., Papst, Ansprache an das Kardinalskollegium und die Mitarbeiter der Rémischen Kurie
beim Weihnachtsempfang am 22.12.2005, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 172,

herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn: 2006.

Benedikt XVI., Papst, Ansprache im Deutschen Bundestag am 22.09.2011, in: Essen, Georg (Hrsg.),
Verfassung ohne Grund? Die Rede des Papstes im Bundestag, Freiburg im Breisgau: 2012, S. 17-26.

253



Benedikt XVI., Papst, Botschaft zum Weltfriedenstag 2011, in: https://w2.vatican.va/benedikt-
xvi/de/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace.html
(abgerufen: 21.11.2021).

Benedikt XVI., Papst, Caritas in veritate. Enzyklika, Vatikanstadt: 2009.

Berger, David, Thomismus. GroRe Leitmotive der thomistischen Synthese und ihre Aktualitat fiir die
Gegenwart, Koéln: 2001.

Berger, Peter L., Altdre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften, Frankfurt am Main:
2015.

Bielefeldt, Heiner, Bedrohtes Menschenrecht. Erfahrungen mit Religionsfreiheit, in: Herder
Korrespondenz 60 (2006), S. 65-70.

Bielefeldt, Heiner, Das Islambild in Deutschland. Zum o&ffentlichen Umgang mit der Angst vor dem
Islam, Berlin: 2007.

Bielefeldt, Heiner, Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltweiten Freiheitsethos,
Darmstadt: 1998.

Bielefeldt, Heiner, Streit um die Religionsfreiheit. Aktuelle Facetten der internationalen Debatte, in:
Erlanger Universitdtsreden 77, 3. Folge, Erlangen: 2013.

Bielefeldt, Heiner / Heitmeyer, Wilhelm (Hrsg.), Politisierte Religion. Ursachen und
Erscheinungsformen des modernen Fundamentalismus, Frankfurt am Main: 1998.

Bielefeldt, Heiner / Wiener, Michael, Religionsfreiheit auf dem Priifstand. Konturen eines umkampften
Menschenrechts, Bielefeld: 2020.

Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Vereinigten Evangelisch-
Lutherischen Kirche Deutschlands, Gott und die Wiirde des Menschen, Paderborn: 2017.

Bischur, Daniel, Toleranz. Im Wechselspiel von Identitdt und Integration, Wien: 2003.

Blickle, Peter, Reformation und Freiheit, in: Moeller, Bernd (Hrsg.), Die frilhe Reformation in
Deutschland als Umbruch, Gitersloh: 1996, S. 35-53.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Biographie / Bibliographie, in: https://de.wikipedia.org/wiki/Ernst-
Wolfgang Bockenférde (abgerufen: 21.12.2021).

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Das Bild des Menschen in der Perspektive der heutigen Rechtsordnung,
in: Michalski, Krystof (Hrsg.), Der Mensch in der modernen Wissenschaft. Castelgandolfo-Gesprache

0. J., Stuttgart: 1985, S. 91-99, hier zitiert aus: RSF, S. 58-66.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Das Ethos der modernen Demokratie und die Kirche, in: Hochland 50
(1957/58), S. 4-19, hier zitiert aus: KGZ, S. 9-25.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit, in: Veroffentlichung der
Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer 28 (1970), S. 33-88, hier zitiert aus: SVD, 200-263.

254


https://w2.vatican.va/benedikt-xvi/de/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/benedikt-xvi/de/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Ernst-Wolfgang_Böckenförde
https://de.wikipedia.org/wiki/Ernst-Wolfgang_Böckenförde

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Der Begriff des Politischen als Schllissel zum staatsrechtlichen Werk Carl
Schmitts, in: Quaritsch, Helmut (Hrsg.), Complexio Oppositorum. Uber Carl Schmitt, Berlin: 1988,
S. 283, hier zitiert aus: RSF, S. 344-366.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Der Staat als sittlicher Staat, in: Wissenschaftliche Abhandlungen und
Reden zur Philosophie, Politik und Geistesgeschichte, Band 14, Berlin: 1978.

Béckenférde, Ernst-Wolfgang, Die Bedeutung der Konzilserkldrung tiber die Religionsfreiheit, in: SGK3,
S. 59-70.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Die Bedeutung der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft im
demokratischen Sozialstaat der Gegenwart, in: Rechtsfragen der Gegenwart. Festgabe fiur Wolfgang
Hefermehl zum 65. Geburtstag, Stuttgart: 1972, S. 11-36, hier zitiert aus: RSF, S. 209-243.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Die deutsche verfassungsgeschichtliche Forschung im 19. Jahrhundert.
Zeitgebundene Fragestellungen und Leitbilder, Berlin: 1961.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sakularisation, in:
Sakularisation und Utopie. Ebracher Studien, Ernst Forsthoff zum 65. Geburtstag, Stuttgart: 1967,
S. 75-94, hier zitiert aus: KGZ, S. 213-230.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Die Nation. Identitat in Differenz, in: Michalski, Kystof (Hrsg.), Identitat
im Wandel. Castelgandolfo-Gesprache 1994, Stuttgart: 1995, S. 129-154, hier zitiert aus: SNE, S. 34-58.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Die Organisationsgewalt im Bereich der Regierung, Berlin: 1964.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Einfihrung, in: Ruh, Ulrich, Johannes Paul Il. Gewissen der Welt,
Freiburg: 2002.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Einleitung zur Textausgabe der ,Erklarung Gber die Religionsfreiheit”,
in: Erklarung tiber die Religionsfreiheit (lateinisch und deutsch), Minster: 1968, S. 5-21, hier zitiert aus:
KGZ, S. 231-246.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie, Tibingen: 2002.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Gesetz und gesetzgebende Gewalt. Von den Anfangen der deutschen
Staatsrechtslehre bis zur Ho6he des rechtsstaatlichen Positivismus, Berlin: 1957.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (Hrsg.), Menschenrechte und Menschenwiirde. Historische
Voraussetzungen, sakulare Gestalt, christliches Verstandnis, Stuttgart: 1987.

Bockenférde, Ernst-Wolfgang, Politische Theologie — politisches Mandat der Gemeinde?, in: SGK?, S.
107-121.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Politische Theorie und politische Theologie. Bemerkungen zu ihrem
gegenseitigen Verstindnis: SGK?, S 146-158.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Politisches Mandat der Kirche?, in : Stimmen der Zeit 184 (1969), S. 361-
373, hier zitiert aus: KGZ, S.251-265.

255



Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Recht, Sittlichkeit, Toleranz. Uberlegungen zu Aufgaben, Méglichkeiten
und Grenzen des Rechts, Ulm: 2001.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Recht und Freiheit. Freiheit und Staat, in: Staatslexikon, herausgegeben
von der Gorres-Gesellschaft, Band 2, Freiburg im Breisgau: 71985, Sp. 704-713, hier zitiert aus: RSF,

S. 42-57.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen. Gedanken eines Juristen zu
den Diskussionen auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil, in: Stimmen der Zeit 176 (1965), S. 199-213,
hier zitiert aus: KGZ, S. 197-212.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Religionsfreiheit im Spannungsfeld zwischen Kirche und Staat
(1967/1979), in: SGK? S. 33-58.

Béckenférde, Ernst-Wolfgang, Staat. Gesellschaft. Kirche, in: SGK3, S. 113-208.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang., Staatliches Recht und sittliche Ordnung, in: Sternberg, Thomas (Hrsg.),
Aufklarung durch Tradition. Symposion der Josef Pieper Stiftung zum 90. Geburtstag, Miinster: 1995,
S. 87-107, hier zitiert aus: SNE, S. 208.232.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Stellung und Bedeutung der Religion in einer ,civil society”, in:
Internationale Katholische Zeitschrift ,,Communio” 18 (1989), S. 584-597, hier zitiert aus: SNE, S. 256-
275.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang, Zur Lage der Grundrechtsdogmatik nach 40 Jahren Grundgesetz,
Miinchen: 1989.

Bohrmann, Thomas, Das Menschenrecht auf Religionsfreiheit. Kirchliche Positionen, in: Bohrmann,
Thomas (Hrsg.), Religion im sdkularen Verfassungsstaat, Berlin: 2012.

Bohrmann, Thomas / Kiienzlen, Gottfried (Hrsg.), Religion im sakularen Verfassungsstaat, Berlin: 2012.
Borowski, Martin, Die Glaubens- und Gewissenfreiheit des Grundgesetzes, Tlibingen: 2006.

Brieskorn, Norbert, Maistre, LThK3, Band 6, Sp. 1214.

Brox, Norbert, Kirchengeschichte des Altertums, Diisseldorf: 31989.

Bundesministerium fir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung (BMZ), 2. Bericht der
Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit. Berichtszeitraum 2018 bis 2019, Vorlage
durch Markus Gribel, Beauftragter der Bundesregierung zur weltweiten Lage der Religionsfreiheit,

Berlin: 2020.

Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmerbewegung (Hrsg.), Texte zur katholischen Soziallehre.
Die sozialen Rundschreiben der Papste und andere kirchliche Dokumente, Kevelaer: 31976.

Burdach, Konrad, Vom Mittelalter zur Reformation. Forschungen zur Geschichte der deutschen
Bildung, Halle: 1893.

256



Buzzi, Franco / Krienke, Markus, Toleranz und Religionsfreiheit in der Moderne, Stuttgart: 2017.

Q)

Campenhausen, Axel Freiherr von, Religionsfreiheit, in: Isensee, Josef / Kirchhof, Paul (Hrsg.),
Handbuch des Staatsrechts der Bundesrepublik Deutschland, Band VI (Freiheitsrechte), Heidelberg:
22001, S. 369-434.

Cathrein, Viktor, Die Aufgaben der Staatsgewalt und ihre Grenzen. Eine staatsrechtliche Abhandlung,
in: Stimmen aus Maria Laach, Erganzungsheft 21, Freiburg im Breisgau: 1882.

Cathrein, Viktor, Die Grundlagen des Volkerrechts, in: Stimmen der Zeit (Ergdnzungshefte), Erste Reihe:
Kulturfragen, 5. Heft, Freiburg im Breisgau: 1918.

Cathrein, Viktor, Moralphilosophie. Eine wissenschaftliche Darlegung der sittlichen, einschlieRlich der
rechtlichen Ordnung in zwei Binden, Leipzig: ©1924.

Cathrein, Viktor, Recht, Naturrecht und positives Recht. Eine kritische Untersuchung der Grundbegriffe
der Rechtsordnung: Darmstadt: 1964 (historischer Nachdruck von 1909).

Chadwick, Henry, Die Kirche in der antiken Welt, Berlin: 1972.
D)
Deinzer, Klemens, Sicherheit um jeden Preis? Fundamentalistische Stromungen in Religion,

Gesellschaft und theologischer Ethik, St. Ottilien: 1990.

Delgado, Mariano, Umstrittene Religionsfreiheit, in: Amherdt, Francois-Xavier, 50 Jahre Dignitatis
Humanae, Fribourg: 2017.

Di Fabio, Udo, Christentum und Rechtskultur als Grundlage des Staatskirchenrechts, in: Krautscheidt,
Joseph / Marré, Heiner (Begr.), herausgegeben von Burkhard Kamper und Hans-Werner Thonnes,
Essener Gesprache zum Thema Staat und Kirche 42, Minster: 2008, S. 129-163.

Di Fabio, Udo, Die Balance von Staat, Kirchen und Religionsgemeinschaften, in: Kretschmann, Winfried
/ Wodtke-Weber, Verena (Hrsg.), Wie viel Religion vertragt der Staat? Aktuelle Herausforderungen und
grundsétzliche Uberlegungen, Ostfildern: 2014, S. 75-82.

Dillmann, Rainer, Das Eigentliche der Ethik Jesu. Ein exegetischer Beitrag zur moraltheologischen
Diskussion um das Proprium einer christlichen Ethik; Mainz: 1984.

Dreier, Horst, Staat ohne Gott. Religion in der sdkularen Moderne, Minchen: 2018.

E)
Engel, Ulrich, Politische Theologie nach der Postmoderne, Ostfildern: 32017.

Ernst, Josef, Das Evangelium nach Markus, Regensburg: 1989.

F)
Frank, Isnard Wilhelm, Kirchengeschichte des Mittelalters, Disseldorf: 1984.

257



Franziskus, Papst, Ansprache beim Empfang des Prasidenten Albaniens in Tirana am 21.09.2014, in:
https://www.vatican.va/content/franesco/de/speeches/2014/november/documents/papap-
francesco_20140921_albania-autorit.html (abgerufen: 21.11.2021).

Franziskus, Papst, Ansprache im Prasidentenpalast in Ankara am 28.11.2014, in:
http://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/november/documents/papa-
francesco_20141128_turchia-incontro-autorita.html (abgerufen: 21.11.2021).

Franziskus, Papst, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, in: Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls 194, herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn: 2013.

G)

Gabriel, Karl, Die Stellung des Religitsen in der Gesellschaft, in: Kretschmann, Winfried / Wodtke-
Weber, Verena (Hrsg.), Wie viel Religion vertrdgt der Staat? Aktuelle Herausforderungen und
grundséatzliche Uberlegungen, Ostfildern: 2014, S. 59-73.

Geldbach, Erich, Fundamentalismus, in: Klocker, Michael / Tworuschka, Udo (Hrsg.), Handbuch der
Religionen, Kirchen und andere Glaubensgemeinschaften in Deutschland und im deutschsprachigen
Raum, Abschnitt I-10, Helmstedt: 1997-2021, S. 1-16.

Gerschat, Martin (Hrsg.), Die Aufklarung, Stuttgart: 1983.

Gosewinkel, Dieter / Masing, Johannes (Hrsg.), Die Verfassungen in Europa 1789-1949.
Wissenschaftliche Textedition unter Einschluss sdmtlicher Anderungen und Ergénzungen sowie mit
Dokumenten aus der englischen und amerikanischen Verfassungsgeschichte, Miinchen: 2006.

Gregor XVI., Papst, Mirari vos. Enzyklika, in: DH 2730 — 2732; Gesamttext in: UvG Il 1-24.

GroRe Kracht, Klaus, Von der ,Pest des Laizismus” zur ,gesunden Laizitdt des Staates”. Katholische
Antworten auf die Trennung von Staat und Kirche im 20. Jahrhundert, in: Kretschmann, Winfried /
Wodtke-Weber, Verena (Hrsg.), Wie viel Religion vertragt der Staat? Aktuelle Herausforderungen und
grundsétzliche Uberlegungen, Ostfildern: 2014, S. 43-55.

Grindel, Johannes, Recht und Sittlichkeit. Studien zur theologischen Ethik, Freiburg im Breisgau: 1982.
Griindel, Johannes, Theologische Ethik und Fundamentalismus, in: Hunold, Gerfried W. / Korff,
Wilhelm (Hrsg.), Die Welt von morgen. Ethische Herausforderungen im Anspruch der Zukunft (FS Franz
Bockle), Miinchen: 1986, S. 328-343.

Gundlach, Gustav, Die Ordnung der menschlichen Gesellschaft, Bande 1-2, K6In: 1964.

H)

Habermas, Jiirgen, Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 1: Die okzidentale Konstellation von

Glauben und Wissen, Berlin: 2019.

Habermas, Jirgen, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsatze, Frankfurt am Main:
2005.

258


https://www.vatican.va/content/franesco/de/speeches/2014/november/documents/papap-francesco_20140921_albania-autorit.html
https://www.vatican.va/content/franesco/de/speeches/2014/november/documents/papap-francesco_20140921_albania-autorit.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141128_turchia-incontro-autorita.html
http://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141128_turchia-incontro-autorita.html

Hamer, Jerome / Congar, Yves (Hrsg.), Die Konzilserklarung liber die Religionsfreiheit. Text und
Kommentare, Paderborn: 1967.

Haring, Bernhard, Kommentar zur Enzyklika ,,Redemptor hominis“, in: Johannes Paul Il., Papst, Die
Wiirde des Menschen in Christus. Die Antrittsenzyklika, Freiburg im Breisgau: 1979, S. 111-140.

Hartmann, Albert, Cathrein Viktor, in: Neue deutsche Biographie, herausgegeben von der historischen
Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band 3, Berlin: 1971 (Nachdruck von

1957), S. 176.

Heimbach-Steins, Marianne (Hrsg.), Religionen und Religionsfreiheit. Menschenrechtliche Perspektive
im Spannungsfeld von Mission und Konversion, Wiirzburg: 2010.

Heimbach-Steins, Marianne, Religionsfreiheit. Ein Menschenrecht unter Druck, Paderborn: 2012.

Heckel, Martin, Religionsfreiheit. Geschichte und Grundsatzfragen, in: Staatslexikon, herausgegeben
von der Gdrres-Gesellschaft, Freiburg im Breisgau: 71995 (Sonderausgabe), Band 4, Sp. 820-825.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Stuttgart: 1952.

Heussi, Klaus, Kompendium der Kirchengeschichte, Tibingen: 1988 (17. Auflage).

Hilpert, Konrad, Die Menschenrechte. Geschichte, Theologie, Aktualitat, Disseldorf: 1991.

Hilpert, Konrad, Ethik der Menschenrechte. Zwischen Rhetorik und Verwirklichung, Paderborn: 2019.

Hilpert, Konrad, Rezension zu Hans Joas. Die Sakralitdt der Person, in: Theologie. Geschichte. Zeitschrift
fir Theologie und Kulturgeschichte 7 (2012), Saarbriicken: 2012, S. 205 — 209.

Hilpert, Konrad, Theologie und Menschenrechte. Forschungsbeitrdge zur ethischen Dimension der
Menschenrechte, Teil 2, Fribourg: 2016.

Hilpert, Konrad (Hrsg.), Theologische Ethik im Pluralismus, Fribourg: 2012.

Hinske, Norbert (Hrsg.), Was ist Aufklarung? Beitrage aus der Berlinischen Monatsschrift, Darmstadt:
1977.

Hirschberger, Johannes, Geschichte der Philosophie. Band 2, Freiburg im Breisgau: 21991.
Hobbes, Thomas, Leviathan, Ubersetzung von Jacob Peter Mayer, Stuttgart: 1970.

Hober, Samuel Maria, Menschenwiirde als ethisches Beurteilungsprinzip, Trier: 2014.
Hoffe, Otfried, Kritik der Freiheit. Das Grundproblem der Moderne, Miinchen: 2015.
Hoffner, Joseph, Christliche Gesellschaftslehre, Kevelaer: 81983.

Hohn, Hans-Joachim, Gewinnwarnung. Religion nach ihrer Wiederkehr, Paderborn: 2015.

259



Héhn, Hans-Joachim, Wer braucht eigentlich wen? Uber die Riicksicht auf religiése Belange im
liberalen Verfassungsstaat, in: Kretschmann, Winfried / Wodtke-Weber, Verena (Hrsg.), Wie viel
Religion vertrigt der Staat? Aktuelle Herausforderungen und grundsitzliche Uberlegungen, Ostfildern:
2014, S. 125-138.

Hosle, Vittorio, Moral und Politik. Grundlagen einer politischen Ethik fiir das 21. Jahrhundert,
Miinchen: 1997.

Hollerbach, Alexander, Menschenrechte. Begriffliche Unterscheidungen, in: Staatslexikon der Gorres-
Gesellschaft, Band 3, Freiburg im Breisgau: 71995 (Sonderausgabe), Sp. 1104 f.

Honecker, Martin, Politik und Christentum, in: TRE, Band 27, Berlin: 1997-2000, S. 6-22.

Honnefelder, Ludger, Person und Menschenwirde, in: Honnefelder, Ludger/ Krieger Gerhard (Hrsg.),
Philosophische Propadeutik, Band 2: Ethik, Miinchen: 1996, S. 213-266.

Horn, Christoph, Augustinus. De civitate Dei, Berlin: 1997.

Huber, Wolfgang, Kirche und Verfassungsordnung, in: Krautscheidt, Joseph / Marré, Heiner (Begr.),
herausgegeben von Burkhard Kdmper und Hans-Werner Thonnes, Essener Gesprache zum Thema
Staat und Kirche 42, Minster: 2008, S. 7-52.

Hilbner, Jorg, Ethik der Freiheit. Grundlegung und Handlungsfelder einer globalen Ethik in christlicher
Perspektive, Stuttgart: 2012.

Hutter, Franz-Josef / Kimmle, Carsten (Hrsg.), Das uneingeloste Versprechen. 60 Jahre Allgemeine
Erklarung der Menschenrechte, Karlsruhe: 22015.

)

Isensee, Josef, Das verfassungsstaatliche Erbe der Aufklarung in Europa, in: Humboldt Forum Recht
(HRF), 1996, in: http://www.rewi.hu-berlin.de/de/If/oe/hfr/deutsch/1996-05.pdf (abgerufen:
20.09.2022).

Isensee, Josef, Demokratischer Rechtsstaat und staatsfreie Ethik, in: Krautschiedl, Joseph / Marré,
Heiner (Hrsg.), Essener Gesprache zum Thema Staat und Kirche 11, Minster: 1977, S. 10-37.

Isensee, Josef, Der lange Weg zu Dignitatis humanae. Konvergenzen und Divergenzen von kirchlichem
Wahrheitsanspruch und verfassungsrechtlichem Freiheitsverstandnis, in: Hense, Ansgar (Hrsg.), Josef

Isensee, Staat und Religion. Abhandlungen aus den Jahren 1974-2017, Berlin: 2019, S. 29-65.

Isensee, Josef, Die katholische Kritik an den Menschenrechten, in: Béckenforde, Ernst-Wolfgang
(Hrsg.), Menschenrechte und Menschenwiirde, Stuttgart: 1987, S. 138-167.

Isensee, Josef, Die Sdkularisierung der Kirche als Gefdhrdung der Sékularitat des Staates, in: Hense,
Ansgar (Hrsg.), Josef Isensee, Staat und Religion. Abhandlungen aus den Jahren 1974-2017, Berlin:
2019, S. 179-189.

Isensee, Josef (Hrsg.), Europa als politische Idee und als rechtliche Form, Berlin: 21994,

260


http://www.rewi.hu-berlin.de/de/lf/oe/hfr/deutsch/1996-05.pdf

Isensee, Josef, Keine Freiheit fir den Irrtum. Die Kritik der katholischen Kirche des 19. Jahrhunderts an
den Menschenrechten als staatsphilosophisches Paradigma, in: Hense, Ansgar (Hrsg.), Josef Isensee,
Staat und Religion. Abhandlungen aus den Jahren 1974-2017, Berlin: 2019, S. 67-101.

Isensee, Josef, Salus publica — suprema lex?, Paderborn: 2006.
Isensee, Josef, Wer definiert die Freiheitsrechte?, in: Juristische Studiengesellschaft Karlsruhe 145,
Karlsruhe: 1980.

Iserloh, Erwin, Die Religionsfreiheit nach dem Il. Vatikanischen Konzil in historischer und theologischer
Sicht, in: Krautscheidt, Joseph / Marré, Heiner (Hrsg.), Essener Gesprache zum Thema Staat und Kirche
3, Miinster: 1968, S. 13-33.

Internationale Theologische Kommission, Die Religionsfreiheit im Dienste des Allgemeinwohls. Eine
theologische Auseinandersetzung mit den aktuellen Herausforderungen, herausgegeben vom
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 221, Bonn:
2020.

J)
Jedin, Hubert (Hrsg.), Handbuch der Kirchengeschichte, Band VI/1, Freiburg im Breisgau: 1971.

Jellinek, Georg, Die Erkldarung der Menschen- und Birgerrechte, in: Schnur, Roman (Hrsg.), Die
Geschichte der Erklarung der Menschenrechte, Darmstadt: 1964.

Joas, Hans, Die Sakralitit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte, Berlin: 32012.
Johannes XXIII., Papst, Mater et Magistra, Enzyklika, in: DH 3935-3953; Gesamttext in: UvG IV 196-459.
Johannes XXIII., Papst, Pacem in terris. Enzyklika, in: DH 3955-3997; Gesamttext in: UvG XXVIII 94-265.
Johannes Paul Il.,, Papst, Botschaft an die Staatsoberhdupter der Unterzeichnerlander der KSZE
Schlussakte von Helsinki am 01.09.1980, in: https://w2.vatican.va/content/john-paul-
ii/en/messages/pont_messages/1980/documents/hf_jp-ii_mes_19800901_helsinki-act.html

(abgerufen: 21.11.2021)

Johannes Paul Il., Papst, Botschaft zum Weltfriedenstag 1988, in: Ruh, Ulrich, Johannes Paul Il.
Gewissen der Welt, Freiburg im Breisgau: 2002, S. 79-89.

Johannes Paul Il., Papst, Predigt bei der Eucharistiefeier in Havanna am 25.01.1998, in: Ruh, Ulrich,
Johannes Paul Il. Gewissen der Welt, Freiburg im Breisgau: 2002, S. 89-91.

Johannes Paul Il., Papst, Redemptor hominis. Enzyklika, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls
6, herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn: 1979.

K)

Kasper, Walter, Wahrheit und Freiheit. Die Erklarung Uber die Religionsfreiheit des Zweiten
Vatikanischen Konzils, Heidelberg: 1988.

261


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/messages/pont_messages/1980/documents/hf_jp-ii_mes_19800901_helsinki-act.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/messages/pont_messages/1980/documents/hf_jp-ii_mes_19800901_helsinki-act.html

Kirchhof, Paul, Der kirchliche Beitrag zu Freiheit und Demokratie, in: Krautscheidt, Joseph / Marré,
Heiner (Begr.), herausgegeben von Kamper, Burkhard und Pfeffer, Klaus, Essener Gesprache zum
Thema Staat und Kirche 48, Miinster: 2015, S. 71-104.

Kirchhof, Paul, Die kulturellen Voraussetzungen der Freiheit, Heidelberg: 1995.

Kirchschlager, Peter G., Menschenrechte und Religionen. Nichtstaatliche Akteure und ihr Verhaltnis zu
den Menschenrechten, Paderborn: 2016.

Klissenbauer, Irene, Das Ringen um Religionsfreiheit. Die Positionen von John Courtney Murray und
Fethullah Giilen im Vergleich, Wien: 2015.

Klévekorn, Fritz, Die Entstehung der Erklarung der Menschen- und Biirgerrechte, Berlin: 1911.
Kluxen, Wolfgang, Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin, Hamburg: 21980.

Kongregation fiir die Glaubenslehre, LehrmaRige Note zu einigen Fragen lber den Einsatz und das
Verhalten von Katholiken im politischen Leben, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 158,

herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn: 2002.

Korff, Wilhelm, Kernenergie und Moraltheologie. Der Beitrag der theologischen Ethik zur Frage
allgemeiner Kriterien ethischer Entscheidungsprozesse, Frankfurt am Main: 1979.

Korff, Wilhelm, Normen, in: LCE, Band 2, Sp. 1291-1295.
Kottje, Raymund und Moeller, Bernd (Hrsg.), Okumenische Kirchengeschichte. Band 3, Mainz: #1989.

Kramer, Klaus / Vellguth, Klaus (Hrsg.), Religionsfreiheit. Grundlagen, Reflexionen, Modelle, Freiburg
im Breisgau: 2014.

Kramer, Peter, Religionsfreiheit in der Kirche. Das Recht auf religiose Freiheit in der kirchlichen
Rechtsordnung, Trier: 1981.

Kriele, Martin, Einflhrung in die Staatslehre. Die geschichtlichen Legitimitatsgrundlagen des
demokratischen Verfassungsstaates, Stuttgart: 62003.

Kriele, Martin, Menschenrechte und Gewaltenteilung, in: Bockenférde, Ernst-Wolfgang / Spaemann,
Robert (Hrsg.), Menschenrechte und Menschenwiirde. Historische Voraussetzungen, sdkulare Gestalt,
christliches Verstandnis, Stuttgart: 1987, S. 242-249.

Krille, Ines Margret, Religiose und weltanschauliche Freiheit, Abweichung und Kontrolle. Eine
Untersuchung der Moglichkeiten rechtsstaatlichen Umgangs mit sogenannten neureligiésen und

weltanschaulichen Gruppen in der Bundesrepublik Deutschland; Tibingen: 2003.

L)
Le Guillou, Louis, Félicité de Lamennais, in: Greschat, Martin (Hrsg.), Die neueste Zeit |, Stuttgart: 1985.

Leher, Stephan, Begriindung ethischer Normen bei Viktor Cathrein und Wahrheitstheorien der
Staatsphilosophie, Innsbruck: 1992.

262



Lehmann, Hartmut, Die Entzauberung der Welt. Studien zu Themen von Max Weber, Kiel: 2008.
Lehmann, Karl, Der Fundamentalismus als Herausforderung fiir Theologie und Kirche, in: Krautscheidt,
Joseph /Marré, Heiner (Begr.), herausgegeben von Heiner Marré, Dieter Schimmelfeder und Burkhard
Kamper, Essener Gesprache zum Thema Staat und Kirche 33, Miinster: 1999, S. 63-105.

Leinsle, Ulrich G., Scholastik. Neuscholastik, in: TRE, Band 30, S. 361-366.

Leo XIll., Papst, Libertas praestantissimum. Enzyklika, in: DH 3245-3255; Gesamttext in: UvG Il 40-76.
Leo XIll., Papst, Rerum novarum. Enzyklika, in: DH 3265-3271; Gesamttext in: UvG IV 1-46.

Listl, Joseph, Die Religionsfreiheit als Individual- und Verbandsgrundrecht in der neueren deutschen
Rechtsentwicklung und im Grundgesetz, in: Krautscheidt, Joseph / Marré, Heiner (Hrsg.), Essener
Gesprache zum Thema Staat und Kirche 3, Miinster: 1968, S. 96-133.

Listl, Joseph, Kirche und Staat in der neueren katholischen Kirchenrechtswissenschaft, Berlin: 1978.

Locke, John, Uber die Regierung (The Second Treatise of Government), Ubersetzung von Dorothee
Tidow, Stuttgart: 1974.

Libbe, Heinrich, Religion nach der Aufklarung, Graz: 1986.
Libbe, Heinrich, Sakularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs, Freiburg: 1965.

Luhmann, Niklas, Die Gewissensfreiheit und das Gewissen, in: Archiv des 6ffentlichen Rechts,
Band 90/3, Tiibingen: 1965, S. 257-286.

Luhmann, Niklas, Grundrechte als Institutionen. Ein Beitrag zur politischen Soziologie, Berlin: 1965.
M)
Maier, Hans, Kirche und Demokratie. Weg und Ziel einer spannungsreichen Partnerschaft, Freiburg im

Breisgau: 1972.

Maier, Hans, Revolution und Kirche. Zur Frihgeschichte der Christlichen Demokratie, in: ders.,
Gesammelte Werke, Band 1, Miinchen: 2006.

Maihofer, Werner (Hrsg.), Naturrecht oder Rechtspositivismus, Darmstadt: 1962.

Manemann, Jirgen, Carl Schmitt und die Politische Theologie. Politischer Anti-Modernismus, Miinster:
2002.

Manterfeld, Norbert, Grenzen der Verfassung. Moglichkeiten limitierender Verfassungstheorie am
Beispiel Ernst-Wolfgang Béckenfordes, Berlin: 2000.

Maunz, Theodor / Durig, Gunter (Begr.), Grundgesetz Kommentar, Band 1, Loseblattsammlung,
Minchen, Stand: 2018.

263



Maunz Theodor / Diring, Giinter (Begr.) / Herzog, Roman, Grundgesetz Artikel 4, in: Maunz, Theodor
/ Durig, Guinter (Begr.), Grundgesetz-Kommentar, Band 1, 83. Ergénzungslieferung, Mlnchen: 2018.

Mehl, Roger, Freiheit. Ethisch, in: TRE, Band 11, S. 512-518.

Mehring, Reinhard, Carl Schmitt. Der Begriff des Politischen, ein kooperativer Kommentar, Berlin:
2003.

Mehring, Reinhard (Hrsg.), Welch gitiges Schicksal. Ernst-Wolfgang Bockenférde/Carl Schmitt,
Briefwechsel 1953-1984, Baden-Baden: 2022.

Menschenrechte. Dokumente und Deklarationen, herausgegeben von der Bundeszentrale fir
politische Bildung, Bonn: 31999.

Metz, Johann Baptist, Das Problem einer ,politischen Theologie” und die Bestimmung der Kirche als
Institution gesellschaftskritischer Freiheit, in: Concilium (4) 1968, S. 403-411.

Metz, Johann Baptist, Politische Theologie in der Diskussion, in: Peukert, Helmut (Hrsg.), Diskussion zur
politischen Theologie, Mainz: 1969, S. 267-301.

Metz, Johann Baptist, Zum Begriff der neuen Politischen Theologie 1967-1997, Mainz: 1997.

Mikat, Paul, Der Staat aus katholischer Sicht, in: Gorres-Gesellschaft (Hrsg.), Staatslexikon,
herausgegeben von der Gérres Gesellschaft, Band 5, Freiburg: 71995 (Sonderausgabe), Sp. 157-162.

Mikat, Paul (Hrsg.), Kirche und Staat in der neueren Entwicklung, Darmstadt: 1980.

Mittelstrass, Jirgen, Neuzeit und Aufklarung, Berlin: 1970.

Moulin, Led, Christliche Quellen der Erklarung der Menschenrechte, in: Bockenférde, Ernst-Wolfgang
/ Spaemann, Robert (Hrsg.), Menschenrechte und Menschenwirde. Historische Voraussetzungen,

sakulare Gestalt, christliches Verstandnis, Stuttgart: 1987, S. 16-30.

Muckel, Stefan, Religiose Freiheit und staatliche Letztentscheidung. Die verfassungsrechtlichen
Garantien religitser Freiheit unter veranderten gesellschaftlichen Verhaltnissen, Berlin: 1997.

Miller, Gerhard, Die Reformation als Epoche europaischer Geschichte, in: Schmitt, Ludwig Erich
(Hrsg.), Jahrbuch des Marburger Universitatsbundes, Band 1, Marburg: 1962.

Miiller, Gerhard, Reformation, in: LThK3, Band 8, Sp. 939-949.

Murray, John Courtney, Die Erklarung tiber in Religionsfreiheit, in Concilium 2 (1966), S. 319-326.
Murray, John Courtney, Zum Verstandnis der Entwicklung der Lehre Uber die Religionsfreiheit, in:
Hamer, Jerome und Congar, lves (Hrsg.), Die Konzilserklarung tiber die Religionsfreiheit, Paderborn:

1967, S. 125-165.

Mustafa, Imad, Der politische Islam. Zwischen Muslimbriidern, Hamas und Hizbollah, Wien: 2013.

264



N)
Nell-Breuning, Oswald, Soziallehre der Kirche. Erlauterungen der lehramtlichen Dokumente,
herausgegeben von der Katholischen Sozialakademie Osterreichs, Wien: 31983.

Nell-Breuning, Oswald, Zur christlichen Staatslehre, in: ders. (Hrsg.), Worterbuch der Politik, Heft 2,
Freiburg: 1948.

Nohlen, Dieter (Hrsg.), Worterbuch Staat und Politik, Miinchen: 1991.
Nuscheler, Franz, Politik, in: LCE, Band 2, Sp. 1391-1393, Freiburg: 2003.
NuRberger, Angelika, Die Menschenrechte. Geschichte, Philosophie, Konflikte, Miinchen: 2021.

o)
Ockenfels, Wolfang, Kolonialethik. Von der Kolonial- zur Entwicklungspolitik, Paderborn: 1992.

Ottaviani, Alfredo, Institutiones iuris publici ecclesiastici. Vol Il (Ecclesia et Status), Roma: 1960.
P)
Pak, Chong-Tai, Religion und Gesellschaft. Die Religionsfreiheit in den neueren katholischen

Naturrechtslehren, Miinchen: 1982.

Pape, Matthias, Humanitare Intervention. Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Vereinten
Nationen, Baden-Baden: 1997.

Patenge, Markus, Grundrecht Gewissensfreiheit. Genese, Funktion und Grenzen aus
moraltheologischer und rechtlicher Perspektive, Miinster: 2013.

Paul VI., Papst, Ansprache vor der Generalversammlung der UNO, in: Niemoéller, Martin und
Neuhausler, Anton (Hrsg.), Pacem in terris, KéIn: 1966, S. 65-76.

Paul VI.,, Papst, Botschaft zum Weltfriedenstag 1969, in: https://w2.vatican.va/content/paul-
vi/de/messages/peace.index.html (abgerufen: 21.11.2019).

Paul VI., Papst, Enzyklika , Evangelii nuntiandi“, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 2,
herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn: 1975.

Pavan, Pietro, Einleitung und Kommentar zur Erkldrung iiber die Religionsfreiheit, in: LThK?
Ergdnzungsband 2, S. 704-748.

Pesch, Otto Hermann, Das Zweite Vatikanische Konzil, Wiirzburg: 2001.
Pius XI., Papst, Divini redemptoris. Enzyklika, in: DH 3771-3774; Gesamttext: UvG Il 77-166.
Pius IX., Papst, Quanta cura. Enzyklika, in: DH 2890-2896; Gesamttext: UvG Il 26-39.

Posselt, Martin (Hrsg.), Ich vertraue auf euch. Benedikt XVI. Die Predigten und Reden zum Beginn des
Pontifikats, Minchen: 2005.

265


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/de/messages/peace.index.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/de/messages/peace.index.html

R)
Rahner, Hugo, Kirche und Staat im frithen Christentum. Dokumente aus acht Jahrhunderten und ihre
Deutung, Miinchen: 1961.

Rahner, Karl/ Vorgrimler, Herbert, Kleines Konzilskompendium, Freiburg im Breisgau: 221990.

Ratzinger, Joseph, Die Freiheit befreien. Glaube und Politik im dritten Jahrtausend, Freiburg im
Breisgau: 2018.

Ratzinger, Joseph, Einfihrung in das Christentum, Miinchen: 1968.

Ratzinger, Joseph, Predigt in der Missa pro eligendo papa am 18.04.2005, in: Posselt, Martin, Ich
vertraue auf euch. Benedikt XVI., Die Predigten und Reden zum Beginn des Pontifikats, Miinchen: 2005.

Ratzinger, Joseph, Wahrheit, Werte, Macht. Prifsteine der pluralistischen Gesellschaft, Freiburg im
Breisgau: 3°1993.

Rauscher, Anton, Viktor Cathrein, in: Aretz, Jiirgen (Hrsg.), Zeitgeschichte in Lebensbildern, Band 4,
Mainz: 1980, S.103-113.

Rawls, John, Liberalismus, Gbersetzt von Wilfried Hinsch, Frankfurt am Main: 62017.

Rhonheimer, Martin, Christentum und sdkularer Staat. Geschichte, Gegenwart, Zukunft, Freiburg im
Breisgau: 2002.

Rhonheimer, Martin, Sakularer Staat. Demokratie und Naturrecht. Rechtsethische und
demokratietheoretische Aspekte der Bundestagsrede Benedikts XVI., in: Essen, Georg (Hrsg.),
Verfassung ohne Grund? Die Rede des Papstes im Bundestag, Freiburg im Breisgau: 2012, S. 75-90.
Rommen, Heinrich, Die ewige Wiederkehr des Naturrechts, Miinchen: 21947.

Rommen, Heinrich, Die Staatslehre des Franz Suarez, Koln: 1926.

Rothbard, Murray N., Die Ethik der Freiheit, St. Augustin: 1999.

S)

Saberschinsky, Alexander, Die Begriindung universaler Menschenrechte. Zum Ansatz der Katholischen
Soziallehre, Paderborn: 2002.

Sass, Helga, Recht und Staat bei Viktor Cathrein, Berlin: 1966.

Saure, Philipp, Christliches Naturrecht in der pluralistischen Moderne. Jacques Maritains Kritik der
Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte, Paderborn: 2017.

Schachtschneider, Karl Albrecht, Grenzen der Religionsfreiheit am Beispiel des Islam, Berlin: 22011.
Schambeck, Herbert, Der rechtsphilosophische und staatsrechtliche Gehalt der papstlichen

LehrduBerungen, in: Pléchl, Willibald M. (Hrsg.), Im Dienste des Rechtes in Kirche und Staat. Festschrift
zum 70. Geburtstag von Univ.-Professor Pralat Dr. theol. et jur. Franz Arnold, Wien: 1963, S. 55-75.

266



Schambeck, Herbert, Kirche, Staat und Demokratie. Ein Grundthema der katholischen Soziallehre,
Berlin: 1992.

Schatz, Klaus, Kirchengeschichte der Neuzeit, Zweiter Teil, Diisseldorf: 32008.

Schatz, Klaus, Zwischen Sakularisation und Zweitem Vatikanum. Der Weg des deutschen Katholizismus
im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt am Main: 1986.

Schilling, Otto, Die Staats- und Soziallehre des hl. Augustinus, Freiburg im Breisgau: 1910.
Schmidt-Volkmar, Erich, Der Kulturkampf in Deutschland 1871-1890, Gottingen: 1962.
Schmitt, Carl, Der Begriff des Politischen, Berlin, erweiterte Auflage: 1963.

Schmitt, Carl, Politische Romantik, Berlin: 41982,

Schmitt, Carl, Politische Theologie, Miinchen: 21934.

Schmitt, Carl, Verfassungslehre, Berlin (8. Auflage): 81993.

Schonberger, Christoph, Der Begriff des Staates im Begriff des Politischen, in: Mehring, Reinhard, Carl
Schmitt. Der Begriff des Politischen, ein kooperativer Kommentar, Berlin: 2003, S. 21-44.

Schwartlander, Johannes, Freiheit der Religion. Christentum und Islam unter dem Anspruch der
Menschenrechte, Mainz: 1993.

Schwedt, Herman H., La Mennais, in: LThK?, Band 6, Sp. 568f.
Schrage, Wolfgang, Die Christen und der Staat nach dem Neuen Testament, Gitersloh: 1971.

Sebott, Reinhold, Religionsfreiheit und Verhaltnis von Kirche und Staat. Der Beitrag John Courtney
Murrays zu einer modernen Frage, Roma: 1977.

Seewald, Michael, Reform. Dieselbe Kirche anders denken, Freiburg im Breisgau: 2019.
Siebenrock, Roman A., Theologischer Kommentar zur Erklarung tber die religiose Freiheit Dignitatis
humanae, in: Hinermann, Peter (Hrsg.), Herders Theologischer Kommentar zum Zeiten Vatikanischen

Konzil, Band 4, Freiburg: 2005, S. 125-218.

Siedlaczek, Kornelia, Die Qualitat des Sittlichen. Die neuscholastische Morallehre Viktor Cathreins in
der Spannung von Natur und Norm, Frankfurt am Main: 1997.

Smolinsky, Herbert, Kirchengeschichte, Erster Teil, Diisseldorf: 32008.

Soder, Josef, Francisco Suarez und das Volkerrecht. Grundgedanken zu Staat. Recht und internationale
Beziehungen, Frankfurt am Main: 1973.

Sommerville, Johann P., Suarez, in: TRE, Band 32, S. 290-293.

267



Sparn, Walter, Sudrez, in: Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG), Band 7, Tiibingen: 42004, Sp.
1811-1813.

Spindler, Wolfgang, ,Humanistisches Appeasement?”. Hans Barions Kritik an der Staats- und
Soziallehre des Zweiten Vatikanischen Konzils, Berlin: 2011.

Stratz, Hans-Wolfgang, Die Sakularisation und ihre nachsten staatskirchenrechtlichen Folgen, in:
Moeller, Bernd (Hrsg.), Die friihe Reformation in Deutschland als Umbruch, Giitersloh: 1996.

Suarez, Franziscus, Opera omnia, 23 Bande, Venedig: 1740-1751.
Sutor, Bernhard, Katholische Soziallehre als politische Ethik. Leistungen und Defizite, Paderborn: 2013.
Sutor, Bernhard, Politische Ethik, Paderborn: 21992.

Sutor, Bernhard / Sohst, Wolfgang (Hrsg.), Politische Ethik und kollektive Verantwortung, Berlin: 2015.

T)
Taylor, Charles, Die Formen des Religiosen in der Gegenwart, aus dem Englischen von Karin
Wordemann, Frankfurt am Main: 2002.

Taylor, Charles, Ein sdkulares Zeitalter, aus dem Englischen von Joachim Schulte, Frankfurt am Main:
2009.

Thomae Aquinatis, Scriptum super Libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi Episcopi Parisiensis,
Parisiis: ©1929. <zit.: Sent.>

Thomas von Aquin, Sentenzen deutsch, herausgegeben von Josef Pieper, Miinchen: 1965.
Thomas von Aquin, Summa theologica (= Die deutsche Thomas-Ausgabe) lat./dt., Ubersetzt von
Dominikanern und Benediktinern Deutschlands und Osterreichs, herausgegeben von der Albertus-

Magnus-Akademie Walberberg bei KéIn, Heidelberg u.a.: 1933ff. (noch unvollstandig). <zit.: S.Th.>

Thomas von Aquin, Uber die Herrschaft der Fiirsten (De regime principum), Ubersetzung von Friedrich
Schreyvogl, Stuttgart: 1971. <zit.: De reg.>

Tibi, Bassam, Europa ohne Identitadt? Die Krise der multikulturellen Gesellschaft, Miinchen: 1998.
Tibi, Bassam, Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte, Minchen: 1994.
Tiedemann, Paul, Menschenwiirde als Rechtsbegriff. Eine philosophische Klarung, Berlin: 32012.
Tischleder, Peter, Die Staatslehre Leos XlII., Ménchengladbach: 21927.

Tischleder, Peter, Ursprung und Trager der Staatsgewalt nach der Lehre des hl. Thomas und seiner
Schule, Minster: 1923.

Troeltsch, Ernst, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Teilbdnde 1-2, Tiibingen: 31923
(Nachdruck: Tiibingen: 1994).

268



u)
Uertz, Rudolf, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland
von der Franzdsischen Revolution bis zum Il. Vatikanischen Konzil (1789-1965), Paderborn: 2005.

V)
Voges, Katja, Religionsfreiheit als Menschenrecht, in: Stimmen der Zeit 5 (2022), S. 353 — 362.

W)
Wabhl, Rainer und Wieland, Joachim (Hrsg.) Das Recht des Menschen in der Welt. Kolloquium aus Anlass
des 70. Geburtstags von Ernst-Wolfgang Bockenforde, Berlin: 2002.

Waldhoff, Christian, Das andere Grundgesetz, Miinchen: 2019.

Waldhoff, Christian, Katholizismus und Verfassungsstaat, in: Jahres- und Tagungsbericht der Gorres-
Gesellschaft 2010, Bonn: 2010, S. 43-67.

Walter, Christian, Religionsverfassungsrecht in vergleichender und internationaler Perspektive,
Tlibingen: 2006.

Walter, Marco (Hrsg.), Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen. Synoptische Darstellung der Texte,
Berlin: 2018.

Walter, Peter, Neuscholastik / Neuthomismus, in: LThK?, Band 7, Sp. 779-782.

Weber, Max, Politik als Beruf, in: ders., Politische Schriften, Minchen: 1921: S. 396-450.
Weber, Max, Politische Schriften, Miinchen: 1921.

Weber, Max, Soziologische Grundbegriffe, Tibingen: 1960.

Weber, Max, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, Tiibingen: >1972.
Weigel, George, Zeuge der Hoffnung. Johannes Paul Il., Paderborn: 2002.

Weitz, Thomas A., Religionsfreiheit auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil, St. Ottilien: 1997.
Werner, Carl, Franz Sudrez und die Scholastik der letzten Jahrhunderte, Band 1, Regensburg: 1889.
Widl, Maria, Christentum und Esoterik. Darstellung, Auseinandersetzung, Abgrenzung, Graz: 1995.
Widl, Maria, Kleine Pastoraltheologie. Realistische Seelsorge, Graz: 1997.

Widl, Maria, Sehnsuchtsreligion. Neue Religiose Kulturformen als Herausforderung fiir die Praxis der
Kirchen, Frankfurt am Main: 1994.

Wolf, Hubert, Der Unfehlbare. Pius IX. und die Erfindung des Katholizismus im 19. Jahrhundert,
Minchen: 2020.

269



2)
Zeller, Dieter, Der Brief an die Romer, Regensburg: 1984.

Zichy, Michael, Menschenwtrde als Personenwiirde. Eine Begriindung, in: Bauer, Emmanuel J. / Darge,
Rolf / Schmidinger, Heinrich (Hrsg.), Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie, Personalitdt und Freiheit 65,
St. Ottilien: 2020, S. 9-25.

Zilkens, Hubertus, Christentum und Verfassungsstaat. Eine Verhaltnisbestimmung aus Sicht der
Katholischen Soziallehre, Frankfurt am Main: 2001.

Zeller, Dieter, Der Brief an die Romer, Regensburg: 1984.

Zippelius, Reinhold, Staat und Kirche. Eine Geschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Tubingen:
20009.

270



